

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

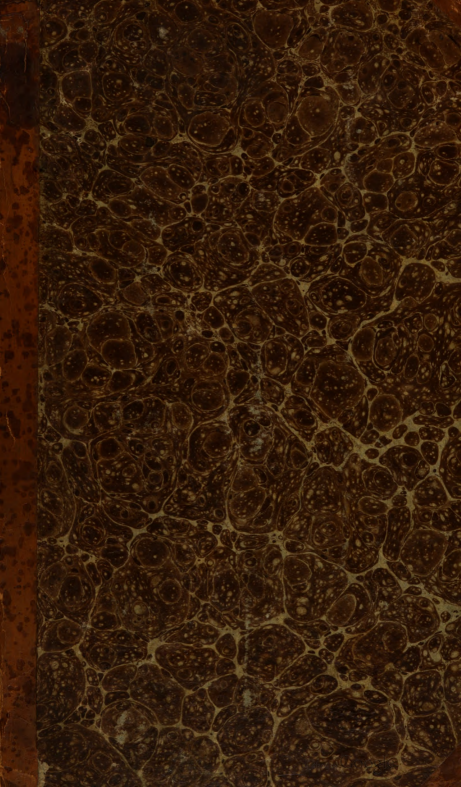
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Ulnager II Amre, 5





LYPL RESEARCH LIDRARIES

200





Низверженных духовт сій оковы доля: Обуздана их плоть, но их свободна воля. Полна Владинир Писн. П.

# ночи,

или

БЕСЪДЫ МУДРАГО Съ другомъ,

d'sn

сочиненій Г. Эккартсгачзена. Изданіе второе!



С. ПЕТЕРБУРГЪ 1817.

# ночь первая.

Скоро полночь, любезный другь, и мы съ часъ уже разговариваемъ съ вами о чудесахъ Натуры, которыя для толь многихъ человьковъ остаются загадкою. Я примъчаю въ васъ большую склонность вышнимъ наукамъ и знаніямъ сокровенныхъ вещей въ Нашурв. Вы шрудишесь, работаете, собираете, испытываете: но искренно признашься захотише, ежели то вы все еще не знаете, гдв вы? - Все, что вы сказать можете, есть только то, есть многое, тто мы знаемо; но еще болье, тего не знаемд. Любопышный духъ вашъ перебъгаешъ ошъ одной мысли къ другой; въ васъ загарается искорка, и опяшь потухаеть; вы гадаете, мечтаете, грезите; видите передъ собою пространное, неизмъримое море; находите множество книгъ и людей; говорите съ ними, слушаете ихъ, читаете, и любопытство ваше ошчасу болве возбуждается, а вы отчасу менье находите удовлетворенія: усматриваете вдали землю таинстев шены бышь на шакіе берега, гдв ложь и обмань царсшвующь, и гдв вы найдеше

свою погибель.

Я увъренъ, что у васъ сердце доброе, и что человъчество вамъ любезно; потому я и не охуждаю вашего любопытства: но только прошу васъ, чтобы вы отдали себя подъ руководство разуму. Не ввъряйтесь всякому, чьего характера вы не знаете. Кто не старается морально быть добрымъ, кто не въдаетъ душевной Истины — тотъ не можетъ привесть васъ къ Истинъ.

Весьма бы я желаль, любезный другь, чтобь вы положительно опредвлили себв цвль: для чего вы столь многое знать хотите? Буде для того, ттобы только внать, что бысказать: л обладаю такою-

то и такою редкостью: 0! що выкиныте изъ головы сію мысль; вы никогда успъха въ вышнихъ наукахъ имъть не будете; любопышсшво ваше сшановишься будепть ошчасу жадиве, и ошчасу менве будешъ удовлешворяемо; вы будеше походишь на Таншала, кошорый видишъ всегда плоды передъ собою; но всякой разъ, какъ только онъ думаешъ сорвашь ихъ, они избъгающь ошь рукь его. Мученіе ваше будешь подобно мученію Данаидъ; вы будеше черизъ исшочника Премудросши пашь бездонные сосуды. Намфреніе ваше, любезный другь, должно бышь що, чтобы приближишься къ высокой цели человеческаго предназначенія. Ежели при любопышствь вашемь ивть у вась сего намвренія: то будьте увърены, что вы будете мечшашь, воображашь, грезишь, гоняшься за швнью, и ничего исшиннаго не узнаете. намъреніе Но есшьли воля ваша чисша и честно: то не ошчаявайтесь; вы можете досшичь до высочайшаго знанія вещей человъческихъ. Все ръдкое, чудесное, кошорое шамъ и сямъ въ книгахъ показываешся, къ чему иногда приводишъ насъ какое-либо явленіе въ Нашурв, есть шолько намеки, шолько разкиданныя приманки;

дабы дашь человьку примышинь, чио еще вышшія исшины въ лонь Нашуры скрывающся.

Дъйсшвищельно есшь ивкошорые осшашки ошь Тьорческаго мірозданія, разбросанные кос-гдв Премудрымь, кошорымь обыкновенный человых дивишся, не зная ошкуда они? Но шщемно сшараешся онь узнашь Цвлое, ошь кошораго обломки сім ему осшавлены. Земная философія не научаешь обозрыващь въ связи Цвлое; а безъ шого не льзя прямо знашь часшей онаго.

Однакожъ, любезный другъ, все имъептъ свое назначение по премудрому усигаву Создашеля: равно и сім обломки, всшръчаемые на пуши пушещественникомъ, тушъ для того, чтобы дать ему примъпить, что есть еще зданіе, котторое пушешествующій найти можеть, когда, утомясь жизнію, переступить за юдоль смерник.

Одно шокмо есшь ученіе, любезный другь, изъ кошораго объясняющся всё шаинспва Нашуры: но обыкновенные мірскіе мудрецы не знаюшь сего ученія; оно для нихъ шошь камень прешыканія, кошорый ошвергли зиждущіе; и вы, любезный другь, шакже не получище никакихъ успёховъ въ вышнихъ наукахъ, есшьли вы шолько эщо жать, а не поступать по оному хопише. Жизнь духа еспь двящельность; пламя, комерое свещить хочеть, должно горыть; мершеь огонь, кощорый нодь непломы инлипися.

Когда дадушть вамъ книгу и скажушть, чию она содержишть въ себв великія исшины: "то вы должны ее разкрыть, прочесть и поступать по ней.

Есшьли хощище бышь художникомь, шо должны прежде научищься, пошомь, приняшься за дело: иначе вы будеше шолько поршишь.

Когда же вы дейсшвишельно намерены прозрыть глубже во внушренность. Натуры и открыть великія шавиства, во овящилище творенія сокрытыя: то следуйте за мною; я проведу вась на путь, покоторому вы достигнене до сокровенныйтяхъ шаинотвъ Натуры: но вы должны уже непосредственно следовать моему руководству.

Подумайше прежде, любезный другь, и размыслише хорошенько: хощише ли вы избрашь меня себь вы пущеводищели по шоль непрохожей дорогь? Увърены ли вы, чшо я знаю дорогу и сшрану шу, по кошорой вы пущешесшвованы хошище? Увърены ли въ

моемъ образв мыслей, и что я не поведу васъ по путямъ ложнымъ?

Есшьли же вы въ шомъ удосшовърены, есшьли сердце ваше и дружба ко мнъ успо-коивающъ васъ въ семъ пункшъ: шо дайше мнъ руку; я клянусь вамъ предъ Сущесшвомъ, въдящимъ сердца человъческія, что я не поведу васъ на разпушія.

шакъ есшьли вы решились, любезный другь: то увърьте и меня взаимно въ свящости вашей дружбы, какъ я моей; объщайше мнъ увъряю васъ въ съ вашей стороны осторожность, тельность, радвніе, добродвтель и постолисшво. Есшьли же вы не находите себя довольно сильнымъ, чшобы дашь мив шакое объщание: по не пребуйще опъ меня дальнейшаго руководства; я осшанусь на всегда вамъ върнымъ другомъ и буду удъляшь вамъ сшолько свеща, сколько вы приняшь его можеше; но самъ просишь васъ буду, лучше не двлашь и перваго шага, нежели, сдълавъ оный, оставаться поель шого во мракъ. Вы счасшливье будеше не видавъ никогда свіша, нежели когда, увидя его, возвратишесь опять ко шьмв. Оскверненіе свяшыни есшь ужаснвйшее зло въ Нашуръ; вы не можете того осквернишь, чего вы не знаете: но узнаеть .... я повторяю вамъ, что оскверненіе святыни есть ужаснвищее зло въ Натурь! И для того-то въ вещахъ самой высочайщей истины и святосніи потребна осторожность, не для самой вещи, любезный другь; а для людей, вещь оскверняющихъ.

И шакъ я еще прошу васъ, мой любезный другъ, гораздо поразмыслишь: имъеше ли вы сшолько швердости въ духъ, чтобы пребыть върну добродътели? Въдъніе часто вредить болье невъдънія, когда оно во зло употребляется.

Пушь въ началь шруденъ: но мзда Премудросши награждаешъ шруды неушомимаго пушника. Наше сшрансшвованіе есшь обрашное въ ошечесшво — къ Богу свышовъ; каждый шагъ есшь приближеніе къ Нему; каждая сшупень награждаешъ насъ новымъ свышомъ и новою силою. — Довольно сего; уснише спокойно! Есшьли вы найдеше въ себь охошу къ сшрансшвію по сему пуши: що завшра около полуночи мы опящь можемъ свидышься.

# ночь вторая

И шакъ вы ръшаетесь, любезный другъ, итпи тъмъ путемъ, который я вамъ укажу. Вы ищете Истины и Премудрости: повърьтежъ, что одна только дорога ведетъ къ онымъ. Всъ мудрые въ древности, всъ посвященные въ истинныя и вышиня Таинства, искали сего пути: но немногіе на немъ оставалиоь и достигали великой цъли человъческаго предопредъленія. Сей путь есть путь Избранныхъ, путь Пророковъ и Святыхъ.

Ищи Исшины и Премудросши въ Богъ — вошъ главное основаніе, любезный другъ, съ кошорымъ должны вы ознакомишь сердце ваше! Ибо ошъ Него единаго, яко Творца всъхъ существъ, произходишъ Исшина и Премудрость, и все исшинное и премудрое.

Но прежде, нежели поведу я васъ далье, надлежишъ мнъ указашь вамъ, любезный другъ, пушь, по коему вы сами ишши можете, и на кошоромъ самъ Богъ будешъ вождемъ вашимъ, какъ скоро вы вступише на оный. Безполезно было бы говоришъ шеперь о вышнихъ шаинсшвахъ, скрыва-

ющихся въ лонв истинной Премудросши и досшающихся въ удълъ весьма немногимъ, содвлавшимся достойными принятія оныхъ. Таинства сіи, любезный другъ, были бы шеперь для васъ еще непонятны. Языкъ созерцательный есть языкъ особенный, который большей части людей неизвъстенъ; и вы не знаете еще ни первоначальныхъ буквъ онаго, ни последованій Единицы и ея дейспівій: и такъ не спъщите по сему пути - ступайте не съ любопышсшвомъ, а съ чистымъ сердцемъ и искреннимъ жеданіемъ получить наставленіе; и будьте увірены, что сильнымъ хошвніемъ и постоянствомъ досшигнеше вы цвли вашей.

Обратя взоръващъ, любезный другъ, на міръ, увидите вы, что ничто въ немъ удовлетворить насъ не можетъ. Излишне было бы говорить съ вами о томъ пространно: истину сію подтверждають всъ мудрые древности и опыты каждаго человъка. Даже мудръйшій изъ Царей сказаль: все сцета, кромъ любей ко Боец и служенія Ему.

Вы видите, любезный другь, что всь удовольствія, міромъ и чувственностію намъ предлагаемыя, насышить нась не мо-

гушъ. Сердце наше — ежели сей примъръ представить смъю - походя на тріугольникъ, не можетъ наполниться міромъ, ибо онъ кругъ; всегда останется въ немъ пустота, которую наполнить можеть одна Божественная Тріединица. Время и чувподвержены перемвнамъ, и сшвенность потому ни твердости, ни продолжительности имъть онв не могутъ. Такъ и науки и мудросшь человъческая совершенно удовлетворить насъ не могушъ; всегда останется для насъ множество вопросовъ, кошорыхъ мірскіе мудрецы рішишь намъ не въ состояніи. Бывають случаи, кошорыхъ, по исторической ихъ върноспи, оприцапь не возможно; но копорыхъ мы физикою нашею изъяснить не можемъ. Чудеса, дивныя приключенія, таинсшва ввры останупіся навсегда загадкою для нашихъ философовъ, коихъ разумъ никогда не объяснишъ сихъ вещей, для которыхъ нужно вышнее просвъщение.

Мірскіе ученые весьма чувствують сей свой недостатокь; ихъ споры и разныя объ одной одной вещи мивнія суть доказательства того; по чему все то, чего они понять и объяснить не могуть, они отвергають, какъ мечту воображенія,

или какъ порождение возпаленной головы, или какъ обманъ: но любишель Исшины, безпристрастно испытующий причины, часто во всъхъ ихъ возраженияхъ и доводахъ не находитъ ничего доказаннаго, и потому духъ его носится между върою и сомнъниемъ.

Есшь однакожъ Наука, любезный другъ, разрѣшающая всв сомнѣнія мірскихъ философовъ; ибо всякое сомнѣніе есшь недосшатокъ познанія и проницанія: но Наука сія обрѣшаешся не въ обыкновенныхъ школахъ; она есшь досшояніе шесшвующихъ по пушямъ Божескимъ, и съ смиреннымъ духомъ ожидающихъ вышняго просвѣщенія ошъ Раздаяшеля Свѣша и Премудросши.

О досшоинствъ сей Науки я не могу дашь вамъ прямаго поняшія, любезный другъ; ибо не нахожу досшойныхъ словъ къ выраженію шого. Она есть Премудрость Божія, о которой говорить Соломонъ, что

"Она даешъ познаніе неложное о всвхъ "сошворенныхъ вещахъ; научаешъ знашь "сосшавъ міра и дъйсшвія сшихій.

"Также начало и конецъ и средину "времени, съ разными измъненіями й "перемьнами его, кругъ годичный **ж** ,звыздъ разположение.

"Натуру животных», и гнъвъ звърей, "помышленія человъческія, разность "растъній и силы кореньевъ.

"Всему, что тайно и явно, она меня "научила; ибо Премудрость ходожница "всего. Будучи единична, все можеть; "пребывая въ самой себъ, все возобно-"вляетъ, и между народами вселяется въ "души святыя, и дълаетъ ихъ друзьями "Божіими и Пророками.

"Разумвешъ хишросплешенныя слова "и можешъ разрвшашь шруднвишія зада-"чи; ввдаешъ знаменія и чудеса прежде "собышія ихъ и прежде насшупленія "швхъ временъ и лвшъ.

"Ошверзаешъ усша нъмыхъ, и языки "младенцевъ дълаешъ красноръчивыми." "Премуд. Гл. VII, VIII, X.

Такое о ней свидъщельство, любезный другъ, находится въ Св. Писаніи, признанномъ нами за Божественное, которое и дъйствительно есть Божественное: въ чемъ вы со временемъ такъ увъритесь, какъ и въ томъ, что солнце днемъ свътитъ. Что же я могу къ сему прибавить? Вы видите справедливость слова, сказан-

ныхъ Шекспиромъ: чито есть вещи въ "Натурв, о которыхъ философія наша "и грезить не смветь, Подлинно любез- "ный другъ, философія наша не смветъ грезить о всвхъ сихъ вещахъ, хотя онв такъ къ намъ близки, что легко бы намъ найти ихъ; ибо тоже Св. Писаніе говорить:

"Премудрость сама обходить и ищенть "достойных вя; съ радостію показывает-"ся имъ на путяхъ ихъ, и встрвчаеть "ихъ со всею осторожностію.

"Рано пробуждающійся, для срвшенія "ея, не ушрудишся; ибо найдешь ее сидя-"щую уже у дверей его.

"Любящіе ее легко увидять ее, и ищу-"щіе обрытуть ее." Гл. VI.

Для чего же шоль немногіе обрѣшаюшъ сію Премудросшь, о шомъ, любезный другь, шакже упомянушо въ к нигѣ Премудросши. Тамъ сказано:

"Начало Премудросши есть истин-"нвите желаніе наученія; желаніе же на-"ученія есть любовь; любовь же храненіе "законовь ея; храненіе же законовь даеть "безсмертіе; а безсмертіе приближаеть "человвка къ Богу." VI. 17—20.

Вошь въ чемъ состоинъ вся система

приближенія къ Богу и удаленія от Него: что вы сами, любезный другь, со временемъ узнаете.

Высочайшее знаніе человіческое состоить въ знаніи всей связи духовнаго съ тівлеснымъ — въ познаніи всіхъ способностей, силь и дійствій.

Мірскіе философы мало имвюшть о томъ понятія: опть того непрочность ихъ системъ, опть того заблужденія въ наукахъ, от того множество всякихъ сектъ, и низпаденіе разума человвческаго до матеріализма и атеизма.

Есть Наука, любезный другь, которая разгоняеть облакь заблужденій, прочищаеть туманы мрака и показуеть человіку въ яснійшемь світів каждое звено ціпи Цілаго.

Чрезъ сію Науку, любезный другъ, объяснятися шебв Іероглифы древности; ты проникнешь во внутреннее Натуры, увидишь самыя тайныя сокровищницы ея, и съ изумленіемъ познаешь величество Божества.

Ты узришь що, что древніе мудрецы предощущали и предвіщали. Тебь откромотся всі Мистеріи от самых древних времень до нынішних; ты получить ясныя понятія о всіхь заблужденіях, о

всвхъ религіяхъ и шаинсшвенныхъ ученіяхь; шы узришь бышіе Божіе, сисшему **творенія**, Благость и Премудрость Его въ шакомъ свышь, который самаго Херувина восхишинть къ поклоненію. Безсмершіе души, паденіе Ангеловъ, паденіе перваго человъка, прелесть древняго змія, высокій санъ первозданнаго человъка, запрещенный плодъ, древо познанія добра и зла, древо жизни, изгнаніе человіжа изъ рая, великое шаинство искупленія покажутся тебь съ такой точки зрвнія, которая низведенть помазаніе на душу швою. Ты познаень божественность Искупишеля, поптребность св. Крещенія, чудесныя силы таинствъ Въры; узнаеть, для чего Христосъ 40 дней устранялся отъ общества человъческого въ пустынь; увидишь истину и премудрость Его ученія, Его чудодвисшвія, преображенія и воскресенія Его, сшрансшвія Его по воскресеніи, вознесеніе Его и низпосланіе Св. Духа въ огненныхъ языкахъ — все сіе увидищь шы съ накой стороны, которая возпламенить тебя къ глубочайшему благоговьнію, и возбудинть душу швою къ поклоненію Опицу всяческихъ.

Ты не сшанешь уже сомивланься о

чудесахъ Свяшыхъ, о силахъ ихъ и дъйсшвіяхъ, и увидишь, какъ чисшъйшая и высочайшая философія сопрягаешся съ чисшъйшею и высочайшею върою.

Удосшовъришься, коль чрезвычайная сила и нынъ дъйсшвишельно находишся еще въ человъкъ; коль велико его назначеніе, и на какую сшепень величія вознесшись онь можешь содъйсшвіемъ Божеской благодаши; какъ приближаешся онъ ко Свъщу всъхъ свышовъ и пріемлешъ чисшъйшіе лучи ошь зерцала первобышнаго Свыша, для ошраженія оныхъ на другихъ, и для дъйсшвованія оными. Ты ясно усмошришь, кшо были Пророки въ древносши? въ чемъ сосшоялъ духъ Даніиловъ и чудошворная сила Иліина? Словомъ: шы узнаешь шакія вещи, о кошорыхъ наша философія подлинно и грезишь не смъешъ.

Къ сей-що великой Наукв, любезный другъ, намвренъ я указашь вамъ пушь по слову сему:

"Чтоже есть Премудрость, и отку-"да произошла она, я возвыщу вамъ и не "утаю от васъ таинъ Божіихъ: но изсль-"дую до самаго перваго начала ея, изведу "на свыть разумыне ея, и истины не пре-"молчу." Премуд. VI. 22—25. Но шы долженъ взящь шерпвніе, любезный другь, и ишши за мною шагь за
шагомъ; вдругь не льзя приближишься ко
свыту, онъ бы ослыпиль шебя, и покамысшь не снимешся кора съглазъ швоихъ,
шы не въ силахъ взглянушь на сіе солице; яркій свыть онаго преврашился бы
для шебя въ пожирающій огнь. Народъ не
могь выносишь взора Моисеева, когда онъ
сошель съ горы Синайской, и Моисей
долженъ быль закрывашь лице свое; и
самому Моисею Богь, явясь въ горящей
купинь, не по напрасну сказаль: изуй сапоеи ото ноед твоихо; мысто бо, на немо же
стоиши, земля свята есть.

Я смвю привесть здвсь сіи слова, любезный другь, зная, что вы свято чтите Библію. Но хотя бы Св. Писаніе и не было для васъ священнымъ, и вы имвли бы одну только добрую волю обрвсти Истину и Премудрость: то и тогда я бы повель васъ по такой тропинкв, по которой мало по малу достигли бы вы вытней Премудрости, и увидвли бы сами, что Премудрость сія находится въ недре Христіанства. Чувство должно привести васъ къ верв, а вера къ удостоверенію.

Прежде всего должны вы, любезный другь, пріучишься не ошвергашь шого, о чемь вы яснаго поняшія еще не имвеше. Многое кажешся намь невозможнымь по шому шолько, чшо мы сей возможносщи не знаемь: но кшо хочешь правильно и върно чшо-либо ошвергащь яко невозможное, шошь должень въдащь уже все возможное: гдъжь мы сыщемь шакого всевъдца.

Съ сею осторожностію, любезный другь, вы пойдете гораздо далве; не презрите размышлять и о такихъ вещахъ, которыхъ вы не понимаете, и можетъ быть случится вамъ иногда открыть что нибудь новое и такое, до чего человъкъ, все подобное отвергающій, никогда не достигъ бы.

Ученикъ въ училищѣ Премудросити долженъ начинать мудрость свою съ върм. Сіе положеніе, можешъ быть, покажется вамъ странно; и для того я хочу вамъ объяснить оное.

Мірскіе философы отвергають почти всякую віру; они говорять, что разумный віздаеть, а простакь вірить, забывь то, что по натурі человіческой микіпо инчего не узнаенть, есшьли прежде не повършить.

Въра, любезный другъ сначала ведешъ знанію. Вспомнимъ двшскія наши лвпа! Чрезъ что иное получили мы первыя наши познанія, какъ не чрезъ въру? Дишя спрашиваешъ у ощца: какая эшо шравка, башюшка? — Эшо шрава ядовишая, сынъ мой; шы умрешь, есшьли съвшь ея, ошввчаешь ошець: дишя ввришъ, и спасается отъ смерши; -- не въришъ, встъ, и умираетъ. Сіе простое сравнение ошкрываеть ту великую истину: что разумъ нашъ начинается отъ върві, и чию причина върованія находишся въ вышнемъ разумъ того, кто имълъ больше опышовь. Безъ въры я не могъ бы выучишься и азбукв. — Это A, это B, это зетре, это дерево, говорилъ мив учитель. Но есшьлибь я сказаль ему: я му не върю, докажи: що учищель мой ошвъчаль бы мнъ: не льзя шебъ сего доказашь, пока шы не выучишься языку; тогда ты самъ это увидить; всв тв, конторые уже выучились, знающъ эщо, и всв они не знали бы шого, есшьли бы прежде не повърили шъмъ, ошъ кого они учились. — Такъ и во всъхъ вещахъ, лю-

безный другь. Человъческій разумъ способенъ къ постепенному только просвъщенію, и знаніе его начинается съ въры. Почему двиствительно удивительно, что философы нынвшніе споряшь о томь, чего не понимающь; и по шому, чио не понимають, не хотять и върить. Это похоже на то, естьли бы дети, учась азбукв, вздумали опровергать учение своего учищеля по тому, что они еще не знають, точно ли эта буква А, которую учитель называеть A: не Б ли это? полно есть ли еще въ азбукъ буква А? Такіе ученики выучились ли бы и азбукв? - Таковы многіе изъ нашихъ господъ ученыхъ: не зная многаго, не хошяшъ они въришь шому, чшо ведель къ сему знанію.

Желающій знать, сначала долженъ ввришь. Весьма часто можеть казаться ему неввроятнымъ то, что потомъ въ связи онъ самъ уразумветъ. Не странно ли и то, что мы, учась какому нибудь языку, учимъ глаголы, имена существительныя и прилагательныя, склоненія и спряженія, не понимая собственно сихъ частей языка, который намъ неизвъстень? Однакожъ всв мы такъ учились,

и при первыхъ урокахъ въра необходима.

Есшьли же вы, любезный другь, удостовърены, что для человъка, яко твари ограниченной, возходящей къ знаніямъ и просвъщенію постепенно, въра необходима: то вспомните притомъ, что въра есть какъ въ вещахъ физическихъ, такъ и въ нравственныхъ, или моральныхъ.

Не льзя себв вообразить нравственность безь того, чтобы не усмотрыть необходимости ея въ человъческихъ обществахъ. Вы тотчасъ усмотрите, что исполнение нъкоторыхъ обязанностей другъ къ другу необходимо, и что безъ нихъ общежительство стоять не можеть; и тотчасъ откроете причину необходимости естественныхъ и гражданскихъ добродътелей, которыя состоятъ въ готовности нашей дъйствовать согласно съ обязанностями, въ самомъ существъ общежития заключающимися.

Когда провозвѣсшница Божесшва, Нашура, приведешъ васъ къ несомнѣнному удосшовѣренію о бышіи Божіемъ: шо вы шошчасъ почувсшвуеше, чшо между Сущесшвомъ, именуемымъ Богомъ, и разумною шварію, должны бышь какія нибудь ошношенія. Познаніе сихъ ошношеній доведешъ васъ до познанія необходимости того, чтобы внутреннія и наружныя двиствія разумныхъ тварей согласовались съ сими отношеніями: и такъ разсудокъ непримвтивить образомъ приведенть васъ къ необходимости богопочитанія и религіи.

Есшьли разсудокъ вашъ, любезный другъ, получингъ обо всемъ семъ хошя ж шемныя еще поняшія: шо сердце ваше однакожъ объяснинть вамъ сім шемныя понятія тьмъ яснье, чьмъ болье усматривашь вы сшанеше невозможность найши всей вселенной иной постоянной почки исшиннаго покоя и блаженсшва. кромъ Бога и исшинъ Ошкровенія, къ коему, въ шихомъ размышленіи, самая нужда сердца вашего приведенть васъ непремунно.

Важность религіи и двиствіе ел на частное и общее человвческое благо тотчась предпишеть испытующему духу вашему и правила, какъ принимать сомивнія и возраженія, которыми враги Откровенія самую святвитую Религію поразить тщатся. Вы тотчась увидите, что всв вольнодумцы и враги Откровенія, оть Юліана отступника до Волтера, не могли потрясти столновь Святилища.

Не входя въ дальніе споры, спросите сами у себя, къ успокоенію вашему:

- 1.) Не имвенть ли Религія и Ошкровеніе наилучшихъ двисшвій на человвческое благо?
- 2.) Писавшіе прошивь Религіи и Откровенія показали ли лучшіе способы къ блаженству человіческому?
- 3.) Любовь ли къ Исшинъ, или чувспивенность и страсти водили перомъ непріятелей Откровенія?
- 4.) Доказали ли они, что провозвъстинки великихъ истинъ религіи недостойны въроятія?
- 5.) Двиствительно ли они доказали, что Откровенію, основывающемуся на произхожденіи изъ Божественнаго источника, недостаєть Божественнаго свидытельства?
- 6.) Доказали ли они, что ученіе ониь Бога произходить не можеть?
- 7.) Доказали ли они безполезность, или вредность Откровенія?
- 8.) Въ осмъеваемыхъ ими вещахъ дъйствительно ли нападали они на существо Религіи, или на внъшнюю только ел оболочку и на вещи, собственно къ существу ел непринадлежащія?

На всв сім вопросы никакая книга въ свыть, изъ писанныхъ прошивъ Религіи, удовлешворишельно отвъчать вамъ не моженть. Вы тотасъ увидите ничтожность возраженій прошивниковъ Откровенія; и естьли собственная злая воля не отведенть васъ отъ Религіи: то по истинъ ничто отвести васъ отъ нея не въ состояніи.

Чтожъ касается до ученія о таинствахъ въры: то оно одно таково, любезный другь, что при ономъ разумъ долженъ замолчать и смириться, пока вы ближе ко Святилищу не приближитесь. Въ завтратнее свиданіе вы узнаете, любезный другь, какъ ищущій Истины долженъ мыслить о таинствахъ Откровенія, когда Богь не вскрылъ еще предъ нимъ завъсы, покрывающей Его Святилище.

# ночь третія.

Въ ученіи о искупленіи человьковъ. безспорно, есшь такія глубины, которыхъ разумъ нашъ, при нынвшней ограниченносши его познаній, изследовать не иожешъ; и въ семъ ошношеніи оно есшь такой свыть, который блескомь своимь можеть осленить техь, кои непріуготованными и продерзкими очами хошящь зръшь его. Но какъ бы глубины сіи неизследимы ни были: при всемъ шомъ человъкъ не найдешъ исшинъ полезнъйшихъ и спасишельныйшихь, какъ исшины, возвыщаемыя въ семъ ученіи. Никто симъ не соблазнишся, есшьли онъ не привыкъ осшанавливашься на пуши своемь къ Исшинв, и не перебываеть топичась на сторону заблужденія, какъ скоро разумъ его не находишь въ ней всего удовлешворенія, какого бы онъ желалъ. Неблагоразумно птребовать во всехъ нашихъ познаніяхъ одинакой ясносши: и вы, любезный другь, не должны безпокоить себя тымь, что религія имвешь для вась еще непоняш-Haro.

Я не хочу опть васъ скрывать, что система Религіи содержить въ себъ такія ученія объ искупленіи, которыя съ накоторыхъ сторонъ вовсе непонятны и темны; и отвергающие Христіанство стараются сею неясностію оправдать свое невьріе, доказывая швмъ, что откровенная Религія не имвешь шого высокаго произхожденія, какое ученики и почишатели ея ей приписывають. Но таинства Евангелія не будуть камнемъ претыканія для того, кто заблаговременно научился видеть согласіе оныхъ съ разумомъ; для такого всв возраженія не опасны: ибо возраженія обыкновенно теряюшь свою опасность, естьли они не имъюпть прелести новизны, есшьли къ нимъ человъкъ уже приготовленъ, естьли они не имвють того вида, что объ этомъ въ юности нашей съ намврениемъ было намъ умолчено. Сіе, мнв кажешся, швмъ нужнве, что часто люди, и видя справедливость истины, не знають однакожь, какъ опразипь пропивниковъ оной.

Во всякомъ ученіи многое можешъ бышь непоняшно, не пересшавая чрезъ шо бышь необходимою и полезною истиною: вошь правило, которое всегда надобне

тпвердить молодымь людямь. Натура также имвенть свои тайны, какъ и Религія, острыя головы тщетно силятся изтолковать оныя: но должно ли отрицать двйствіе магнита, или электрической силы, по тому только, что ни одинъ естествои спытатель не изъясниль еще намъ причинь сего явленія— не говоря уже о томь, что многое непонятно намъ по тому только, что мы не доститли еще той степени познанія, на которой дается полное прозрвніе таковыхъ вещей?

вь познаніяхъ нужно стараться дожодить до ясности и удостовърительности, особливо въ случаяхъ относящихся къ дълтельности; поелику блаженство нате зависить болье от нашихъ дъйствій, нежели от знаній. Заблужденія, имвющія вліяніе въ дъла наши, суть самыя опаснъйтія; ибо слъдствія оныхъ простираются очень далеко. Весьма похвально, да и должно стараться, въ изслъдованіяхъ и размышленіяхъ своихъ доходить сколько можно далее, и не такъ скоро предаваться вожденію каждаго блудящаго отня; однакожъ не всегда можемъ мы получать желаемую леность и удостовърительность; и путь, по которому ишши должно, покрышь мракомь, и шолько некошорыми, не весьма ясными, лучами озаряется: по чему часто весьма. глупо было бы нейши за симъ мелькающимъ свъщомъ. Въ сей жизни человъкъ находишся подъ искусомъ, или въ состояніи испышанія; и когда требують оть него, чтобъ онъ полезно и надлежащимъ образомъ употребляль и самомальйшую степень познанія: то и сіе есть также искусъ. По чему человъку должно изследовать только: производять ли таинства Религіи нравственное добро? И естыли онъ въ томъ удостовврится: то надлежить ему принять оныя, какъ бы ни казались они ему съ нъкошорыхъ сшоронъ непониппки.

Но прежде нежели приступлю я къ показанію прасственнаго добра таинствъ Религіи, намврень я познакомить васъ отчасти съ причиною ихъ непонятности и темноты, такъ какъ и всвхъ произходящихъ оттуда для насъ трудностей, отчастижъ съ цвлію обнаруженія и откровенія оныхъ.

Причина непоняшности нъкоторыхъ истинъ какъ естественной, такъ и откровенной Религіи, двоякая: одна находишся въ самомъ существъ Божіемъ, другая въ натуръ человъческаго разума и мышленія его о Богъ.

Богъ необходимо долженъ бышь существо тамиственнъйшее, яко существо без конечное. Во всъхъ свойствахъ и дъйствіяхъ Своихъ Онъ есть Всевосогайшій. Но ни одинъ человъкъ не можетъ представить себь сысотайщую степень какой либо вещи, или свойства, съ совершенною ясностію. Естьлибы онь могь то себь представить: то онъ не быль бы ограничень, и самъ сдвлался бы безконеченъ. По чему многое надлежало Богу открывать тварямъ и шакое, что имъ не совсемъ понятно, или можетъ быть и никогда совершенно поняшно не будеть; пошому что не всякой къ изследованію таинствь размышленіемъ удобенъ. Следовашельно шакое откровение есть милосердие, достойное величія и благости Божеской, и темъ болве достойное нашего уваженія и блатодарности, что чрезъ то разширяются предвлы нашего знанія, и сумерки все лучше ночи.

Другая причина непоняшности истинъ находится въ нашуръ человъка и понящій

его о Богь, о Его свойсшвахъ и дъйсшвіяхъ. Познаніе наше о Немъ не есть непосредспівенное, не есть созерцательное, и не можешъ бышь шаковымъ въ нынвшнемъ состоянии нашемъ, пока естественная способносшь наша не перемвнишся и не дойдетъ до степени сверхъестественной, какую мы, по свидетельству Отжровенія, въ будущей жизни иметь будемъ. Теперь же всв наши поняшія о Боть не объемлють ничего въ Богь сущаго шакъ, какъ оно есте; а о всвкъ совершенспвахъ и двиспвіяхъ Божескихъ судимъ мы по сведенію о самихъ себе и о другихъ предмешахъ, намъ събдомыхъ. Но свойства Божескія въ Богв не то, что въ насъ, хошя двиствишельно находишся между ними такое сходство, по которому мы и о Богв судишь можемъ. — Такъ на примъръ: разсматривая мудрость въ человъкъ, заключаемъ мы и о Премудросши въ Богв. Премудрость въ Богв не то, что въ насъ: но мы изображаемъ одну другою; пошому что во всей Натурь ныть ничего шакого, что бы съ симъ свойсшвомъ Божескимъ болве сходствовало, какъ мудрость человвческая. Божеская Премудрость осшанется навсегда для насъ свойствомо непостижимымо, естьми мы станемъ разсматривать ее еб собственной ел натирь: но чрезъ сраснение мы получаемъ о ней нъкоторое познаніе, которое и будешь врно, есшьли мы ошь сего понятія будець отділять все человіческое и несовершенное. Другимъ же пушемъ никакъ до основашельнаго и полезнаго понятія о Богь, о существь Его, свойствахъ Его и действіяхъ достигнуть мы не можемъ; ибо непосредственныя понятія получаемъ мы только о твхъ предметахъ, кои познаемъ или чрезъ чувства, или чрезъ внутреннее ощущение: свойсшва же и двисшвія сущесшва, которое есть одина диха, необходимо должны быть совсемъ особаго рода, нежели свойства и двиствія существа, которое состоить ызъ духа и шъла. Сверхъ сего превосходсшво Божіе надъ нами сосшонить не шолько въ степени, но и въ существъ. И шакъ мы можемъ познавашь ихъ шолько чрезъ сравнение, чрезъ сходство ихъ съ нашими. Безъ сего же познанія легко можешь чедовъкъ встръщить такія возраженія, изъ самой Хрисшіанской религіи почерпнутыя, на которыя онь отвыствовать будешъ не въ силахъ.

Но не должно при семъ оставаться: нужно показашь еще человьку цьль, для кошорой Богь благоволиль ошкрышь намъ въ Откровеніи Своемъ накоторыя таинсшва, или не вовсе посшигаемыя исшины. Въра, кошорой Онъ ошъ насъ шребуепть, должна бышь не однимъ деломо разума. но и свободной нашей воли; — она должна составлять въ насъ добродетель; къ существу же доброд тели принадлежить двйствовать свободно, то есть двиствовать и перес шавашь двисшвовашь по воль. Но кшо можешь пересшашь ввришь шакимъ исшинамъ, кошорыя онъ видишъ съ совершенною ясностію и удостовърительностію? Онъ можеть сказать, что имъ не въришъ: но дъйствителено не въришь имъ также ему не возможно, какъ не возможнамъ не въришь, чтобы солнце не свышило, когда мы своими глазами сіяніе его видимъ. Когда мы доведены бываемъ до такой въры, тогда перестаеть уже наша свобода. Когда же мы принимаемъ шакое ученіе, кошорому не достаєть еще совершенной ясности и удостовърительносши, тогда въра наша бываетъ добродътелвю; ибо мы не сомнъваемся въ семъ щолько по шому, что оно основывается

на Божественномъ удостовърении. Въ семъ состоитъ покорение и разума и воли, которыми мы обязаны Богу.

Нъшь ничего справедливъе сея покормости, темъ более, что таинства Евангелія въ действіяхъ и следствіяхъ своихъ дъйствують на нашу нравственносшь, есшьли мы сопрошивлениемъ нашимъ шому не препяшствуемъ. Но о семъ, любезный другь, предоставляю я себв говоришь съ вами впредь обстоящельные, и постараюсь доказать вамъ, что всв, толь непонятныя еще для насъ, ученія въры содълывающъ насъ или лучиними, или счасшливъйшими. Въ нихъ находящся величественныя и сильныя побужденія и поощренія къ исполненію должностей нашихъ. Отречется ли кто пишать живъйшую благодарность и любовь къ Богу, когда удосшоввришся, сколько Богь оть въка промышляль о нашемъ спасеніи? Или кто не будетъ стремиться 'поступать по прямому и первобытному нашуры нашей назначенію, когда размыслишь о той степени достоинства, на какую возвысиль ее Сынъ Божій, соединивъ ее съ Своего несравненно вышшего натурою? Или чье сердце, при усмопреніп

таковаго ученія, не одушевится обильною радостію?

Есшьли вы, любезный другь, удостовыритесь въ сихъ истинахъ: то безъ труда увидите, что вамъ только избъжать двухъ разпутій, дабы остаться твердымь и непоколебимымь въ нашей Религіи. Одно изъ нихъ есть желаніе большей ясности и увъришельноспи, нежели какую мы пріобресшь можемъ; другое есть порокъ и удовлетвореніе безпорядочных страстей. На одномъ изъ сихъ разпушій поріпишся сердце чрезъ разумъ, на другомъ разумъ чрезъ сердце. Опышь всегда доказываль, что никто еще неучинился врагомъ откросенной Религіи, кто не пожелаль быть премудрве Бога и досшигашь блаженсшва по иному пуши, а не по пуши благочестия и добродешели, пуши съ начала трудному, но верному и надежному.

Сіе примъчаніе, любезный другь, должно васъ успокоить и направишь сердце ваше къ почипанію непонятныхъ намъ пушей Божескихъ, пока духъ, освященія введеть васъ въ вышнія тайнства.

Поелику сердца наши, любезный другъ, твмъ охощнве делжны покаряться всвмъ вельніямъ и веденіямъ Божескимъ, чьмъ совершенные и живье наше почишаніе къ Существу, достойному быть единственнымъ предметомъ удивленія и неклоненія всьхъ Своихъ тварей: то мы обязаны заниматься всегда тьми понятіями, которыя могуть въ насъ раждать и умножать достодолжное удивленіе Божеству. Но никакія размышленія не могуть такъ удобно препроводить къ сей важной цьли, какъ раждающіяся изъ разсматриванія величества Божія въ разумь каждаго не вовсе неспособнаго къ высокимъ понятіямъ.

Мы чувствуемъ въ себъ естественную склонность уважать все то, что въ свойствахъ, силахъ и дъйствіяхъ своихъ насъ и намъ извъстные предметы превозходитъ: какимъ же глубокимъ и поржественнымъ почитаніемъ и благотовъніемъ должны мы возпламеняться при размышленіи о Богъ въ некончаемомъ Его величествъ! Ибо въ какомъ безмърномъ разстояніи останутся навсегда бытіє Его, существо Его, свойства Его, дъятельность и намъренія Его отъ всъхъ безчисленныхъ рядовъ Его теарей!

Вы не можете, любезный другь, се-

бъ представить, какую силу пріобрътаеть человъкь от размышленія о семь! Каждая мысль, возносящаяся от души къ Богу, есть приближеніе твари ко Творцу — приближеніе ко свыту, и награждаеть просвъщеніемь: о чемь яснье услышите вы въ послъдствій.

Богъ есшь существо всевысочайтее. — Какая мысль! Какое богатство высокихъ понятій въ сей одной идев заключается! Никакое существо вообразить и ощутить Его вполнв не можеть; каждая мысль о Немъ, чтобъ не быть недостойною Всесовершенныйшаго, должна простираться въ безконечность: но и тогда еще никакое существо вполнв вообразить Его не въ состояніи.

Чамъ чище и ясные идеи наши, чымъ удаленные ощь всякой чувственности, и чымъ выше возносятся оны за сферы всякато сравненія и ограниченія: тымъ болые изумленная душа благоговыеть от удивленія, и тымъ болые удостовыряется, что она мыслію досязаеть Всевысочайтаго; но тымъ Онъ для нея неизреченные, тымъ болые усматриваеть она, что тщетно силится она достигнуть высоты Его, и однакожъ долгомъ ея остается от ка-

ждой новой спепени, приближившей с жъ Нему, возходишь еще на вышшую.

Богъ даже въ бышіи Своемъ различествуєть от прочихъ тварей. Онъ не только есть источникъ всякаго бытія, но еще имъетъ нъкоторый родъ бытія, котораго не льзя сравнить ни съ какимъ другимъ существомъ. АЗЪ ЕСМЬ СЫЙ, — Я тото, кто есле!—Вотъ самое величественное имя Его, приписанное Ему въ Откровеніи, которое сілетъ еще яснъе въ слъдующихъ выраженіяхъ: свій, и иже бъ, и ерадвій. — Какое скрывается здъсь таинство? Первъйтіе духи должны обръсть въ ономъ пучину мыслей, изъ коихъ каждая есть новая глубина.

И мы существуемь, любезный другь: но можемь ли всегда сказать: лет были? Мы были за 10, за 30, за 60, за 80, за 100 льть: но какой это выкь, и многіе ли еще достигають онаго? — Жизнь изъ нысколькихъ стольтій кажется уже намы такою безмырностію, что ныкоторые потеряли выру къ самому Откровенію, по свидытельству котораго многіе до потопа жили до тысячи лыть. Но какое безчисленное множество выковь обрыль бы и сей тысящельтній старець прежде была сей тысящельтий старець прежде бы

тила своего! Сколько прошекло временъ съ шѣхъ поръ, какъ селнце со всѣми планешами сущесшвуешъ! Но, можешъ бышъ, за долго еще до сущесшвованія сего свѣшила другіе безчисленные міры о славѣ Творца возвѣщали. Кшо осмѣлишся хошя мыслію измѣришъ вѣкъ Ангеловъ? Ибо не всѣ духи подобны человѣкамъ, кошорые, какъ цвѣшъ полевой, вчера разцвѣли, севодни увяли. Но есшъли есшъ и шакой духъ, бышіе коего не льзя измѣршшъ жизнію всѣхъ человѣковъ: що и онъ можешъ ли еще сказашь, шакъ какъ Богъ, во всѣхъ временахъ: я белло!

Богь ввчень, и ввчно непремвнень; Онб есть тото, кто есть: наше же бышіе заемное; горделиво мы скажемь, естьли назовемь оное каплею Его сущности. Пусть свытила померкнуть, и міры, въ которыхъ мы столько удивляемся порядку, согласію, красоть и великольнію, разпадутся; мы же, ползающіе муравьи, пусть обратимся въ прахъ, а духи со всыми тварями въ ничто: но и тогда останется еще безконечное, безпредвльное существо, неизмвримое бытіе Того, Который одинь только сказать можеть: Н есле тото, кто есле.

Мы можемь надвяшься, чио Богь ссы жранингь бытпіе вськъ своижь пварей: безконечная благосшь Его запрещаешь намъ и сомниванься въ иномъ: но и постояннъйшая и непремъннъйшая шварь существуеть не такъ, какъ Богъ. Самыл благородныйшія твари посяпіся въ вычномъ вихрв измененія и перемень; оне никогда не шеже, всегда или уменынающся, или раситушъ. Человъкъ дълинъ жизнь свою на годы, мвсяцы, дни, часы, минушы, еще на меньшія часши, кои для ніконюрыхъ живошныхъ моженъ бынь составпродолжишельную еще dmoirr. жизнь: въ шоль крашкомъ бышіи можешъ ли онъ сказашь, какъ Богь: л есме тото, кто есль? Никогда не имвешъ онъ Morome выдынія, шухь же ясныхь ли, или шемнькэж эж ахет, йіткноп схісн. ствованій; теперь мысли его озаряются свышомь, а ужо пошемняющся, дабы уступить место другимъ. Въсію минуту избираемъ мы что нибудь, а послв отвергаемъ; одно чувство заглушаетъ другое, одно желаніе или намвреніе прогоняенть другое, какъ въ реке одна струя гонить другую. Какое же еще различіе между

-бышісмъ человька въ мрачномъ чревь матери его и въ лътахъ его младенчества! Сколь мало шакже онъ на себя походишъ, когда расшешъ еще какъ былинка и разпускается какъ цвыпокъ, когда обращаетъ въ первый разъ благодарную улыбку къ своей машери, когда лепешаньемъ невняшныхъ первыхъ словъ начинаешъ еще показывашь шолько, что въ немъ есшь душа, и когда потомъ становится отрокомъ, изъ отрока юношею, изъ юноши мужемъ, изъ мужа старцемъ! Такъ перемвино бытіс человъка! И самый высочайшій конечный духъ долженъ въбышіи своемъ испышашь подобныя изміненія. Никто не есть таково, жакимо было, и никто не будето такимо, какоеб онб есть теперь. Объ одномъ Богв сказашь сіе можно, Его бышіе не шерпишь никакой перемвны: Онб есть тотб, кто былд, и будетд тотд, кто есть; и есть тотд, жто бидета. Онъ бытіемъ Своимъ превозжодишъ всвхъ шварей — Онъ начало источникъ, изъ котораго всякое конечное бышіе, одно посль другаго, изшекаешь, однакожъ такъ, что сіе не перемвняетъ и не изтощаеть Его существа. объ одной швари не льзя сказашь, чщо

она есть то, тто будеть. Ангель не престанеть быть Ангеломь, человькь не престанеть быть человькомь; различія между различными родами конечныхь существь постоянны; натуры ихъ не будуть превращены одна въ другую: но при всемь томь ни объ одномь изъ нихъ, по свойствамь и состояніямь его, ниже по цьли бытія его, не льзя сказать: онб есть то, тто будеть; ибо бытіе его не есть оть въчности, а будеть только продолжаться въ въчности Божіей.

Но какъ не было времени, въ кошорое бы не было Бога: такъ не будетъ времени, въ которое бы Богъ не былъ шошъ же, что Онъ былъ. Мы счастливы птвмъ, что не будемъ впредь то, что мы нынв, и были бы весьма несчасшливы, еспъли бы всегда имъли птъже чувствованія и шъже ясныя или неясныя представленія, теже желанія и побужденія, и всегда оставались бы въ твхъ же предвлахъ познанія и науки. Напрошивъ шого блаженство Божіе состоить въ томъ, что Онб будетб тотб, кто былб и есть сшольже блажень до шворенія, сшольже блаженъ по сотворении и стольже блаженъ по прешвореніи безчисленныхъ міровъ. — Онъ есть существо, которое бы-ло, есть, и пребудето превыше всего.

На какую высоту парипъ мысль наша, не будучи въ состояніи достигнуть верьху оной! Какъ можемъ мы посшигнуть натуру Всевысогайшаго, когда нвть ни единой швари, о существъ которой имъли бы мы совершенно ясное понящіе? Мы видимъ поверхносии полько вещей; многое открыли мы о твлв и душв нашей; анатомикъ и философъ съ равнымъ усердіемъ старались изследовать внутренньишее существо наше и познакомить человъка съ человъкомъ: но коль еще большее от насъ сокрыто! Сколько таинствъ, которыхъ мы изъяснить не можемъ!--Что тьло не есть духъ, и духъ не есть твло, мы то чувствуемь: но кто разрвшилъ вопросъ: что есть внутренный шее существо духа? что есть внутреннъйшее существо твла? Положимъ, что мы узнали бы самое шайнвишее свойство каждой вещи, узрым бы внутреннымиее твореніе, предъ нами отверстое, открыли бы, какъ Богъ, Существо всъхъ существъ, сотвориль все - от перваго духа, наиботве подобящагося Творцу своему, до червя, ошь червя до пылинки, усматривае-

мой при солнцъ, которая можетъ быть еще изъ чудесныхъ часшей сосшавлена, и плакъ далве до самой мвлочи, какой менве вообразить уже нельзя; -- положимъ, чипо мы не только все сіе, но и различія, двлающія каждую вещь существомъ особеннымъ, ясно понимать могли бы-на чіпо безъ сомнънія не достанеть самой въчности; потому что конечное будеть всегда приближащься щолько къ безконечному, но никогда его не постигнетъ: -- по и тогда, при всъхъ таковыхъ познаніяхъ, не могли бы мы пріобръсть полнаго понятія о существь Божіемъ. — Естьли соединить и всв сущности всвхъ вещей: що и шогда едва ли составится тынь только, а твнь не есть солнце. Существо Божіе есть нъчто вышшее - Существо превыше всвхъ существъ. Погружаясь въ сім размышленія, кто не удивится величеству Его? Кто не ощутить конечности своей такъ малою, чтобъ въ глубочайшемъ сердечномъ смиреніи не преклонишь кольна предъ Нимъ? И когда представимъ себв, что сіе Всевысочайшее Существо взираенть окомъ благости и милосердія на смиреніе наше: пю кпо не воззовенть вмѣств съ Давидомъ: Господи! гто есть гелосbк $\delta$ , лко помниши его, или сын $\delta$  тело-bсbсb, лко посbиaеши его?

Когда же вы, любезный другъ, получили уже такія высокія понятія о существь Божіемъ: то старайтесь узнать: како лугше размышлять о Богь?

Размышлять о Богв тасто есть первый шагь къ Премудрости. Духи сближаются мыслями; каждая горячая молитва, каждое возношение ума къ Богу есть приближение къ Нему.

Жизнь нашу можно раздвлить на сонь, дремощу и бдвніе. Дремоща будеть не только жизнь растительная, но и животная, когда душа живеть только для твла, и чрезь то погружается въ глубокій сонь бездвиственности: двйствительное же бдвніе будеть то счастливое состояніе души, когда мы или о Богв, или о повелвнномъ намъ Богомъ, мыслимъ, и что Онъ повелвль, исполняемъ. Токмо о томъ, мой другь, кто бдить двйствительно, можно сказать, что онъ живеть двйствительно. И такъ сколько намъ лвть, и сколько мы прожили?

Естьли Богь когда нибудь предложить намъ сей вопросъ: что мы отвъчать Ему будемъ? Ахъ! другь мой, есть-

ли Безконечный не шушиль, шворя насъ: шо вопрось сей по исшинь досшоинь уваженія!

Я довольно знаю, что мы, и всв прочія моральныя существа, сотворены болье исполнять, нежели разсуждать: но какъ дъло всегда должно быть сопряжено съ мыслію, и какъ есть нъкоторый родъ разсужденія, который можно уже назвать половиною дъла; и притомъ какъ Богъ на нъкоторыя мысли наши взираетъ какъ на дъла: то не должно почитать за малость той части дълтельной нашей жизни, которая состоить въ разлышленіи.

Какой же есть наилучшій способъ размышленія о первомъ Существъ?

Ошвачать на сей вопрось во всемь пространства довольно трудно: однако я не почитаю его такъ труднымъ, чтобы отвать быль вовсе невозможенъ.

Прежде всего долженъ я сказать нвкоторымъ моимъ читателямъ, что какъ двиствительно это есть счасте, что мы свъдущи о быти своемъ, хотя бы мы и не разсматривали разнымъ образомъ существованія нашего: такъ равно двиствительно то счасте, и еще гораздо выштее, что мы способны мыслить о Богь,

о Безконечномъ. Всв почти доказательства изъ разума о безсмерній души въ томъ, кто не имбетъ счастія быть Христіаниномъ, могутъ возродить большее сомнъніе: но ощущеніе сей высочайшей нашей способности есть такое доказашельство, которое сілеть солнце. Сколько бы понящія мои ни были недостаточны: но я могу мыслить о Бовь; и слъдовашельно я безсмершенъ. Тоже можешъ сказашь и всякая шварь, кошорой Богъ открываетъ себя, и самый Архангель. Можно еще къ сему прибавишь: я могу любить Бога: а кто-хотя минуту. любилъ Бога, не долженъ ли бышь безсмершенъ? Но какъ сіе доказашельство служить только къ объясненію прежняго, то я и не намвренъ разпространяться объ ономъ.

Какой же есть наилучшій способъ размышлять о Богь? Можеть быть на сіе скажуть, что для сего отвыта должно напередь узнать всв способы, дабы—естьли мы къ одному окажемся неспособны—прибытнуть къ другому. Не спорю противь такого отвыта; потому что все, что приводить нась къ Богу, достойно нашего уваженія: при всемъ

томъ я думаю, что главный долгъ нашъ пріцгаться ко наилугшему способу размышленія о Боев, такъ чтобы мы въ другихъ почти и нужды не имъли. Способовъ сихъ, мнв кажется, три.

Первый есть метафизическій, холодный способъ, когда разсматривають Бога почим шолько какъ предмешь науки, и когда мудретвують о Немъ пакъ холодно, какъ бы разсуждали о времени и пространствь. Сей способь имветь тоть главный недоспатокъ, что въ немъ рабски следующь приняшой методе, и всякое свободнъйшее ошкрытіе души, восхищенной величествомъ Божіимъ, отмещуть безъ всякаго почти изследованія. Я согласень, что для того, кому нужно еще удостовъреніе обытіи Божіемъ, способъ сей можешь бышь полезень: но кшо знаешь, чшо Богъ существуеть, такъ върно, какъ и що, чшо солнце свъщить, и захочеть ограничивашь себя такимъ холоднымъ разиышленіемъ, тоть подвергнется опасносши, ръдко или и никогда не мыслишь и не чувствовать. Бога, (ибо въ семъ случав мыслипь и чувствовань есть одно,) яко Существо вселюбезнайшее и удивленія достойнвищее; подвергнешся опасностименье всего имъ подозръваемой — мыслить о Немъ недовольно справедливь. Ибо кто недовольно возносится къ Богу и не совсьмъ достойно о Немъ мыслитъ, тотъ и недовольно справедливо о Немъ мыслитъ. Поелику сей способъ размышленія о Богь можеть сдълать насъ почти неспособными къ вышшему способу, о которомъ говорить я буду ниже: то и не для чего привыкать къ оному. Однако истинный философъ— я разумью того, который приспособилъ къ тому и голову свою, а не одну методу — можетъ иногда заниматься и симъ способомъ для новости.

Есть еще другой способъ, который назову я среднимъ, или короче сказать разсужденіемо. Разсужденія бывають съ большею свободою и сопрягаются съ нѣ-которыми спокойными чувствованіями; но рѣдко возносятся они до восхищенія величіемъ Божескимъ. Они могуть быть весьма правильны, весьма благочестивы и весьма желательны; однако не удовлетворяють душѣ, стремящейся изъ всѣхъ силъ познать Бога; а особливо, когда вождельніе ея не ослаблено еще нерадѣніемъ, столь свойственнымъ слабости, или ограниченности нашей. — Сверьхъ того часте



имъющъ они тотъ недостатокъ, что научають насъ низко мыслить о Богъ. Я называю низко мыслить о Богъ мыслить о Немъ не съ такимъ достоинствомъ, какъ, бы мы могли; а сіе произходить отъ того, что разсужденія наши, безъ всякаго нашего намъренія, непримътно заставляють насъ предполагать и въ Богъ мысли одинакія съ нашими. Однимъ словомъ: самолюбіе самаго благочестиваго мужа обольщаеть и заставляеть его мыслить о Богъ по себъ.

Третій способъ. — Роберто Бойль, оказавшій во всвхъ своихъ двяніяхъ сшолько благородной простоты и скромности, и который не достоинъ еще порицанія за то, что въ одномо случав поступиль иначе, нежеди какъ обыкновенно всв почши поступають, - доказавшій въ жизни своей, чио онъ быль не ханжа; - Робершъ Бойль не произносиль никогда имени Божія безъ глубочайшаго благоговінія, и по произнесеніи онаго не могь иначе продолжать разговора, какъ по ивкоторомъ примытномь молчании и съ непокрытою головою. Какъ же могъ сей достопочтенный мужъ выражать чувства свой о Богь на единь, когда единое напоминание о Немъ погружало его въ изступление предъ Богомъ, существомъ высочайщимъ — какъ могъ онъ выражать ихъ, какъ не одною любовио къ Нему, къ какой только конечный духъ способенъ!

Въ сей жизни не возможно оставаться долго на сей высочайшей степени возвышенія къ Богу: но чаще къ ней приближащься и долве на ней оставаться чрезъ ньчто большее, нежели разсуждение, и завсь возможно, и есть верьхъ блаженства. Приближаться къ высочайщей степени называю я то состояніе, когда душа вся такъ исполнена твмъ, кого она мыслишъ, что всв прочія ея силы отъ напряженія ея мыслей совокупно и къ одной цьли двиствують; когда всв сомнвнія и безпокойспіва о непосшижимыхъ пушяхъ Божіихъ прекращаются; когда мы не можемъ воздержашься, чтобы не прервать размышленія нашего какимъ нибудь крашкимъ воззваніемъ къ Нему; когда не находимъ въ языкв нашемъ словъ для выраженія шого, что мы о Немъ мыслимъ; огда мы наконецъ съ глубочайшею пред нностію соединяемъ любовь, которая въ полномъ упованіи въришъ, что  $b_{oea}$ любить можно и должно.

Есшьли бы изъ множесшва, или л шакъ назову, изъ шолпы сихъ одна за другою скопляющихся и одна другую преслъдующихъ мыслей извлечь хладнокровно нъко-шорыя и привесшь ихъ въ крашкія правила: шо какія бы новыя ошкрылись намъ исшины и поняшія о Богь!

Возходъ на сію вышнюю степень размышленія о Богв есть що состояніе дущи, когда въ ней столько мыслей пощущеній двиствують совокупно и съ такою силою, что тогдашнее состояніе ея выше всякаго описанія.

Насшаешь ушро, возходящее солнце призываешь насъ къ молишвь: благословение Божіе да покоишся на васъ, любезный другь! Въ слъдующую ночь мы оцяпь увидимся.

## ночь четвертая.

Изо всего прежде сказаннаго вы можеше, любезный другь, ясно усмотреть, что въ недре Религіи и въ самой Натуре скрываются великія шаинства, къ изследованію которыхъ испытательный духъ человеческій, не бывъ просвещенъ вышшимъ светомъ, самъ по себе недостаточенъ.

Многія великія и непосшижимыя двйешвія, коихъ слава ошъ глубокой древносши дошла и до насъ; чудеса, повъсшвуемыя Св. Писаніемъ, и многое подобное, чего изъяснишь мы себъ не можемъ, основывающся на законахъ приближенія къ Богу, о коихъ вы въ свое время болье узнаеше.

Посмотря просто на натуру человъческую, вы найдете вездъ сходство между обыкновенными человъками. Но посмотрите на вырожденія духа: стихошворство, красноръчіе, силы ихъ, прелесть, привлекательность, утонченность страстей, любовь, гнъвъ, энтузіазмъ, и даже самое сумастествіе: сколь все сів превышаеть обыкновенныя силы человьческія! Сей внутренній электрицитеть души не намъкаешъ ли о шакой силь въ человькь, кошорая, досшигнувь высошы своей, дълаешся непосшижимою? Размыслише о силь добродъщели, размыслише, что она творить, и какихъ мужей производить! Естьли сія внутренняя сила въ человъкъ доведена будешъ до возможной чистоты; естьли посредствомъ ел другая сила, еще превосходнейшая, возобладаешь и возпоржествуеть надъ всвмъ чувственнымъ: то чего не льзя ожидать ошъ ея дъйсшвій! Не совершенно ли есшественно, что предметы, ближайтіе ко свыту, лучше освыщаются, и что чистыя и прозрачныя тала удобнае принимають лучи свъща и передающь оный другимь? Все сіе показываенть, что приближеніе къ Богу, кошорый есшь единсшвенный свышь, лучше освъщаетъ человъка и вышшія силы свыша ему сообщаеть. Найдя въ Натурв подобіе сей истины, найдете подобіе и шого сосшоянія, въ какомъ бываешъ шело, приближающееся ко свету.

Когда солнце весною приближаешся къ земль: що дикія и безплодныя мьсша оживающь, и всь очароващельныя дъйсш-

вія весны сушь шолько плоды сего приближенія: подумайшежь, какую весну произвесшь должно вічное Солнце въ сердців человіка, когда къ нему приближишся!— Какимъ же образомъ приближеніе сіе произходишь, и чшо къ шому пошребно?

Не гоняйтесь слишкомъ за знаніемъ, любезный другь: оно мало по малу сообщаться вамъ будетъ. Не забывайте вспоминашь иногда о явленіяхъ Нашуры, часто указующихъ человъку на собственное его состояніе. Утонченное состояніе швла есшь какъбы сшекло, сквозь кошорое всв ръдкія и чудесныя силы Нашуры видимы бываюшъ, которымъ мы однакожъ не удивляемся, пошому что они стали уже обыкновенны, и мы объ нихърззмышлять болве не заботимся. Чвмъ твло чище и тонве, чвмъ болве въ строеніи своемъ приближаешся къ единству, нівмъ способніве оно принимать лучи свівсосредопочивань ихъ въ одинъ пункшъ. Помыслише о вогнушыхъ и зажигашельныхъ зеркалахъ. Въ опшикв, любезный другь, скрываешся много еще намъ непонятнаго, чего физикамъ нашимъ и на умъ не взходило: но все сіе только еще намъки о вышшихъ исшинахъ.

Чистота души есть первый шагь сего приближенія. Прежде всего должны вы, любезны, другь, пріобръсшь навыкь въ практическихъ правилахъ нравственности, и получить способность къ добродътели: безъ чего не возможно достигнуть верьха чистоты, необходимой для полученія права на вышшія вещи. Выслушайтежъ сперва со вниманіемъ, какимъ образомъ можете вы достигнуть сея способности.

Легко усмотреть можно, что между средспвами, облегчающими и разными укрвпляющими добрыя способности, скорое открытие добрыхъ и счастливое усмотрвніе и избіжаніе опасныхъ и злыхъ случаевъ занимаенть не последнее местю. У кого недостаеть въ томъ скораго проницанія и правильнаго сужденія, шошь и при самой искренныйшей рышимости, быть върну своимъ должносшямъ, будешъ медленно ишши по пуши добродъшели, пропуская множество удобныхъ къ тому случаевь ошь шого, чшо ихъ не видишь; и вины сего надлежишь искапь или въ шупосши, или въ леносши, или въ разсвянности его разума. Таковый увидить себя далеко назади ошъ шого, кошорый замь-

чаемъ каждое внутреннее и вившнее побужденіе къ исполненію разныхъ своихъ обязанностей, и привыкнувъ ка скорому усмотрвнію оныхъ, не пропускаеть ни одного такого побужденія, и каждымъ достохвальнымь двиствіемь сообщаеть любви своей къ добродъшели новую силу, и дълаетъ ее, такъ сказать, живуще. Никакая сила въ человъкъ не можешъ досшигнушь шой сшепени крвпосши, къ коей она способна, естьли не будеть часто упопребляема и изощряема. Но какое великое различие и въ самомъ роств нашихъ способностей, столь различныхъ между собою по ихъ опредъленіямъ! Тълесныя наши способности, доведены будучи до крайней степени возвышенности, за которую онъ переступить уже не могуть, теряють силу свою чрезъ тоже самое упражненіе, которое изощряло и усиливало ихъ. Тогда чемъ чаще напрягать сію силу, швмъ скорве она пришупляется и скорве пропадаешь: напрошивъ того способности духа нашего удобны къ непрестанному возрастанію. Съ каждымъ новымъ употребленіемъ онв получають жизнь и силу къ преодоленію всехъ препятствій и затрудненій; и ревностный

блюстишель религіи и добродътели быстрыми своими успъхами не утомляется, и съ каждымъ ускореннымъ шагомъ получаетъ еще большую способность и бодрость. Но безъ частаго исполненія должностей своихъ никто не можетъ далеко успъть въ ономъ, и у кого недостаетъ способности и охоты открывать встръчающіеся къ тому случаи и пользоваться оными, тотъ часто не въ состояніи будетъ и исполнять своихъ должностей.

Удивляющся, сколько добра сделаль Аристидо, вблизи ли, или издали разсмашривающъ жизнь его. Но естьли бы Apuстидъ не научился, или не хотвлъбы ввдашь, что самый добродытельныйший человъкъ, при всемъ величіи своей добродъшели и при всемъ пламенномъ усердіи къ исполненію всвух должностей своихъ, всегда имвенть довольно причинъ смирянься: шо не могъ бы онъ съ шакимъ чисшымъ удовольствіемъ взирать на свое поведеніе, и близокъ быль бы къ опасности возгордишься своими достоинствами, которыя главную цвну получающь ошь смиренія и скромной умвренности въ позволенной даже о семъ радости. Немного надобно знатъ сего любезнаго человька, чиобы угадашь, что каждый чась его жизни ознаменовань и украшень быль не однимь, но многими достохвальными и благородными двяніями. Когда отправляль онь должности своего званія: то съ какимь усердіемь, ревностію и честностью исполняль оныя! Когда показывался въ обществв, то религія и добродвтель и тамь его сопровождали; вездв являлся онь съ лицемь весельть и пріятнымь; бесвды его были всегда полезны и наставительны.

Но от чего Аристидо сполько успыль въ добродътели предъ другими, которые, можеть быть, также имъли и склонность и охопу къ исполненію должностей своихъ? Для исшинной необыкновенной добродъщели нужень необыкновенный и способъ, безъ коего человъкъ будетъ стремишься къложному и мнимому шолько величію. Въ ч мъ же состоить сей толь важный способъ? Въ природныхъ ли способностихъ и дарованіяхъ? -- Но какъ ча-. сто самые ръдкіе дары Натуры остаются безъ употребленія, и либо истребляюшся, либо оскверняюшся порокомъ! ---Въ воспишании ли? Но многіе ли могушъ похвалишься прямо благонравнымъ воспитаніемъ, и чтобы оно точно поставиле

ихъ на пушь добродъшели? А буд они обязаны шемъ оному: по для чего идупъ по сему пуши съ шакою леностію? Для чего соблазняющся льностію другихъ? — Есшьлижъ приписать сіе наружнымъ обстояшельствамъ: то великія и высокія добродъщели, завися ошъ породы, ощъ состюянія и сана, были бы не споль ръдки. --Гдв же должны мы искать источника чрезвычайной способности Аристидовой ко всякимъ добрымъ деламъ? Безъ сомивнія болве всего въ навыкв пользоваться всеми представляющимися случаями добру, и употреблять ихъ согласно съ ихъ цьлію. Сіе совершенство придаеть, такъ сказать, каждой добродвтели крылья! Счастивь топь народь, который можень хвалишься Ариспидами въ разныхъ состояніяхъ, хошя бы они сшояли на разныхъ степеняхъ и ратоборствовали на разныхъ поприщахъ!

Естьли мы хотимъ чрезъ открытіе и счастливое употребленіе представляющихся случаевъ ко добру пріобръсть способность возвышать свою добродьтель, и тьмъ умножать свое блаженство: то пужно знать правила, ведущія къ сему совершенству. Поелику же человькъ не толь-

ко чрезъ дъйствительные пороки, но и чрезъ нерадъніе о должностяхь, предписываемыхъ разумомъ и върою, дълается несчастнымъ и наказанія достойнымъ: то разсмотръніе сихъ правиль, безъ сомнынія, должно быть пріятно для того, кто желаеть основать и честь и счастіе свое на нелицемърномъ благочестіи и честности.

Я предполагаю, что желающій получить навыкь къ скорому усмотрвнію всвхъ представляющихся ему случаєвь къ добру и къ употребленію оныхъ наилучшимъ образомъ, долженъ имвть ясное, основательное и живое познаніе о своихъ обязанностяхъ. Обязанности наши состоять въ твсномъ союзв какъ съ собственными нашими внутренними и внвшними обстоятельствами, такъ и съ отношеніями нашими къ другимъ людямъ и существамъ; и чвмъ чувство сихъ обязанностей въ насъ совершенные и живве, твмъ легче для насъ усматривать сіи случаи и употреблять ихъ согласно съ ихъ цвлію.

Случаи къ добру состоять не въ однихъ наружныхъ, но и во внутреннихъ нашихъ обстоятельствахъ, качествахъ и отношеніяхъ къ другимъ человъкамъ и су-

ществамъ: и потому первое правило состоить въ строгомь бавнии за собою и правильномъ и радвтельномъ самопознаніи. Всякому ділу предшествуеть сперва енцтреннее побуждение, откуда бы оно ни произходило, изъ чувства ли только, отъ двиствія ли сильных желаній и страстей, или изъ яснаго познанія. И такъ мы должны знать пружины, приводящія душу нашу въ движение; должны знашь число пружинъ, дъйсшвующихъ совокупно; должны знать разныя степени ихъ живости и силы, дабы, смотря по обстоятельсшвамъ, усиливашь, или ослабляшь оныя. Но можемъ ли мы внутреннія разположенія и изміненія нашего разума и сердца, силь и движеній ихъ, привесть гласіе съ вижиними обстоящельствами и перемвнами — чего требуеть от насъ религія и добродвінель — когда мы сами себв чужды? Не відая, что въ собственномъ нашемъ сердцв произходишъ, или не ясно ведая то, не будемъ ли мы въ действіяхъ своихъ зависъть отъ каждой посторонней силы, двиствующей на чувства? И такъ познать себя есть правило, наблюденіе котораго, сверьхъ многихъ другихъ выгодъ, доставляетъ намъ ту пользу.

что оно облегчаеть и способствуеть намъ въ открытіи и употребленіи добрыхъ случаевъ.

Поелику же исполненію всякаго предпріемлемаго дала всего болье препяшствуеть или разсвянность, коей причиною обыкновенно бываеть усиленная чувственность, или безпорядочная многодольность, такъ называемая хлопотливость, которая не имветь себв точно предопредвленнаго предмета, или предметы свои безпрестанно перемьняеть, либо въ одно время гоняенся за разными цвлями, не совокупляя ихъ вмъстъ надлежащимъ образомъ: то для пріученія себя къ открытію и употребленію всвуж случаевъ къ добру, должны мы освободить и предохранишь душу нашу ошь сихь шоль вредныхъ пороковъ. Присупствіе духа и собраніе силь внутрь супь также необходимыя и надежныя средства къ сей важной цвли. Какъ бы человъкъ ни ръшался на добро, какъ бы ни былъ прозорливъ въ опкрытіи случаевъ къ оному; но естьли онъ привыкъ къ разсъянности, или утонулъ въ заботахъ: то онъ упустить ихъ, хотябъ они ему и представлялись. Въ разсвянносши и безпорядочной многодъльносши ду-

тиа наша, не имъя никакой опредъленной и постоянной цели, делается неспособною продолжать непрерывную нишь мыслей, или дейспвій: отъ чего или случай, или время, теряется. Почему не побымышій. еще въ себь сихъ пороковъ подверженъ всегда опасности быть увлеченнымъ посторонними предметами от предпринятаго, и даже счастливо уже начатаго имъ двла, какъ скоро сін предметы произвелупъ въ немъ сильное и незапное впечатлъніе. Но опасность сія не касается того, кто получить надъ собою такую власть, что его ничто не тревожить. Онъ такъ свободенъ, такъ обладаетъ собою, чувствами, силами и действіями своими, что всв перемвны, не от него самаго произходящія, видишь онь, не перемвняясь самъ, и постоянно продолжаенть пушь свой до шехъ поръ, пока самая должность не потребуеть от него разположить дъйствія свои инако.

Человъкъ, привыкшій собирать свои мысли и имъть всегда присутствіе духа, легко можеть обстоятельства свои, отношенія къ другимъ человъкамъ, и вообще ко всъмъ тварямъ, принаравливать къ законамъ Божескимъ, и изъ таковаго при-

наровленія узнавать, что благоугодно Его свящой воль. Всякому изъ насъ встрвчаюшся споль примотные случаи къ добродвители, чито нвить нужды искапь они, такъ сказать, набъгають на насъ; и чтобъ ихъ не видъть, надобно съ намъреніемъ закрышь глаза. Но бывающь и такіе случаи, которые при первомъ взглядв не покажутся таковыми: тогда нужно усиливать въ себъ внимательность, быть въ суждении своемъ весьма точну и весьма скору, чтобы не пропустить ихъ безъ употребленія. Сколь же счастливъ научившійся всв вещи весьма скоро принаравливать къ воль Божеской и къдолжностямъ своимъ! Способность сія приведеть его въ состояние тотчась усматри-, вашь, чшо ему двлашь; и добродвшели, исполняемыя при слугаяхб, менье примьтныхо и не столь осевидныхо, имъюшъ большую цвну.

Но не возможно поступить съ такою върностію и съ такимъ усердіемъ, какъ мы обязаны, въ употребленіи всъхъ случаевъ къ добродътели, естьли всеобщая ръшимость наша къ наблюденію всъхъ законовъ, требующихъ повиновенія нашего, не будеть дъйствующа и постоянна во

всякое время. Для чего весьма нужно часто вспоминать себь о необходимости и испіинномъ свойсіпев оныхъ: безъ того же всв не возобновляемыя идеи нашего духа запивваются другими идеями, такъ какъ бы мы о томъ никогда не думали. И такъ не довольно принять добрую рвшимосиь; нужно еще старапься, чтобы она обладала всьми другими мыслями и всеми действіями нашей воли. Должно сохранять и порядокъ, въ какомь надлежишь намь произвесть нашу рышимость въ дъйство; особливо должныт мы старашься всв обстоящельства и всв случающіяся съ нами переміны упопребляшь средствомъ въ ежедневному умноженію силы и дъяшельности таковыхъ намъреній нашихъ. Чемъ сила ихъ будеть более, твмъ усерднве будемъ мы пещися о исполненіи оныхъ: кшожъ не ведаешь, какую силу имъюшъ сильныя желанія наши? Тогда ничто не убъжить от вниманія нашего, что хоптя малую имвенть связь съ намфреніемъ нашимъ; птогда мы все видимъ, и надежда, исполнишь желаемое, какую не придастъ силу нашей двяшельносши, и какія препящствія преодолышь она не въ силахъ? -

Следствіе изо всего сего выходинть то, что добрыя намфренія часто возобновлять должно. А какъ сіе дълается единственно чрезъ упражнение въ яснойшемо познаваніи должностей своихъ, и наградою сего старанія рідко бываеть чувственное удовольствіе: то надлежить всячески охранять себя отъ безпорядочной чувственности, ибо ничто такъ не мѣшаешъ зрълому и здравому сужденію, какъ чувственность. Чувствованіе наше, хотя бы мы оное обращали и на самое нравственное добро, никогда не должно быть главною причиною нашихъ дъйствій; оно заведенть насъ въ опасныя заблужденія, есшьли не будешь соединено съ яснымъ познаніемъ. Токмо разумомъ можемъ мы обозравать связь вещей, и то, что, по причинъ сей связи, дълается необходимо обязанностію нашею. Сколь бы нравственное чувство въ насъ ни было живо и сильно, разумъ долженъ всегда владычествовать; ибо чемъ сильне выпры, надувающіе паруса, щъмъ необходимье кормщикъ. Наилучшія чувствованія могуть легко сделашься безпорядочными, когда понящіе наше о добрь и злв еще не ясно, или когда мвра ощущенія не соразмврна

степени того предмета, на который оно направлено, и чувствованіе наше либо горячье, либо холоднье, нежели какъ ему быть должно. И такъ чьмъ менье отдаемся мы нашимъ чувствованіямъ, чьмъ менье нами правять чувственныя вождельніе и отвращеніе: тьмъ удобнье можемъ мы не заблуждаться въ открытіи добрыхъ случаевъ, и тьмъ счастливье употреблять ихъ надлежащимъ образомъ къ истинной нашей пользь.

Но поелику ко всемъ нравственнымъ совершенствамъ можемъ мы возходить шолько чрезъ разныя и многія степени, и не можемъ не падать часто, какъ дъши, кошорыя ходишь учашся, шакъ чшо и при ревностномъ наблюдении сихъ правиль мы будемь все еще упускать многіе случаи къ исполненію нашихъ должностей: то, чтобы не быть виновными въ на шемъ паденіи, мы должны каждый разъ вставать и ръже падать; и буде мы сего желаемъ, то должны стараться о живомъ познаніи проступковъ нашихъ и упущенныхъ къ добру случаевъ. Сіе есшь дело Совъсти, которая и о начинаемыхъ и о исполненныхъ двяніяхъ должна судить безпристрастно и съ совершенною свободою

за насъ, или противо насъ, по качеству дълъ. Чъмъ бдишельные и чувствишельнъе совъсшь, чъмъ смълье открываетъ она намъ содъянные нами проступки и показываень, въ какихъ случаяхъ упустили мы исполнение своихъ должностей, шьмъ осторожные становиться мы будемъ. Осуждаемая ею и часіпо не возврашимая пошеря добрыхъ случаевъ и всвхъ благошворныхъ ихъ следствій огорчать насъ станеть; и чвмъ яснье становиться будеть наше познаніе, чемъ постояннье будеть наше стремление къ добродьшели: швмъ ревносшнъйшими сіе бользненное чувство содълаетъ насъ къ предупрежденію впредь таковой потери всевозможною внимашельностію и присупствіемъ духа.

Все, предпріемлемое для споспъшествованія нравсіпвенному благу и счасшію человька, имьеть право на награду. Но сколь сами по себь блаженны уже шь часы, которые проведете вы въ такихъ размышленіяхъ, и сколь богато они наградятся, естьли убъдять васъ не только замьчать добрые случаи, но и употреблять ихъ ради толь великой награды, которую они сулять вамъ!

Прощайте, любезный другъ! Подумайте о сихъ великихъ истинахъ. Завтра ночью мы опять увидимся.

## ночь пятая.

Вчера говорили мы, любезный другь, о томь, какъ достигать способности къдобродътелямъ. Теперь, прежде нежели пойдемъ далье, долженъ я сказать вамъ, сколь важно сдълать нравственною силою свое воображеніе.

Поелику безъ разума нъшъ премудрости, безъ премудрости нать добродотели, безъ добродътели нътъ истиннаго блаженспіва, и какъ разумъ не имвешъ опаснъйшей себъ совмъсшницы, какъ безпорядочная, разстроенная и необузданная. фантазія: то весьма нужно, какъ для нравовъ и двяній нашихъ, шакъ и для самаго внутренняго характера нашего, узнашь качесшво сей, хошя не столь благородной, но весьма важной и могущественной силы души нашей. Сердце не можешь бышь добрымь, естьли воображение не будеть таковымь. Изо всъхъ почти дъйствій и намъреній нашихъ можно доказать, что оно возбуждаеть и вожжигаенть въ насъ большую часть вождельній, и вмъщивается почти во всъ обстоятельства нашей жизни. Естьли оно правильно и направлено на то, что имъеть дойствительное велигіе, истинную нравственную красоту: то и дъйствія наши будуть таковыжь. Но естьли оно изпорчено и разстроенно, то и безпорядокъ страстей умножается. Какихъ порочныхъ дъяній произвесть онъ не въ состояніи, когда воображеніе ими править? И такъ,
кто, желая своего совершенства, не признаеть исправленіе воображенія своего
необходимою обязанностію, у того намъреніе его еще сомнительно.

Сила сія имвешъ многоразличныя двйствія. Чувства, яко каналы всякаго познанія, сообщають первыя представленія разума, а чрезъ то и первыя ощущенія сердцу. И то и другое есть еще грубая машерія, которая предлагается душь для вырабошки. И шакъ они должны продолжашься въ разумь, и естьли нужно будешь, снова возобновляшься; ибо разумь подобенъ зеркалу, въ коемъ изображенія предмешовъ, съ удаленіемъ шълесныхъ оныхъ, изчезающь такъ скоропостижно и всесовершенно, что въ немъ и следовъ оныхъ не остается. Но какъ душа наша, вопреки мивнію ивкошорых недальнозря-

Digitized by Google 3

щихъ философовъ, и въ самомъ началь нашихь идей и ощущении, болве двиствующа, нежели страждуща: то она таковою же остается и въ продолжени оныхъ. Воображение схватываеты ихъ, удерживаенгь и передаенть памяни, чрезъ повтореніе подкрыпляенть ихъ и сохраняенть даже шв самыя, которыя по причинв слабаго ихъ впечатленія, казалось, вовсе не коснулись понящія. — Часто удивляются, что приходящь такія мысли и воображенія, котпорыя кажутся совсемь новы и никогда въ насъ не бывали: но сіе удивленіе престанеть, естьли мы узнаемь, что каждый разъ съ ясными представленіями нашими смъщивающся и неясныя идеи и ощущенія.

Какъ скоро представится чувствамъ предметь, имъющій хотя отдаленную связь съ ощущенными уже чувственными идеями: то непрестанно дъйствующее и неутомимое воображеніе вызываеть ихъ; душа снова узнаеть то, что нъкогда видьла, чувствовала, чему удивлялась, чего желала, или оть чего отвращалась; по крайней мъръ она мыслить о томъ, хонябь и не въдала о прежнемъ подобномъ состояніи. Но воображеніе не можеть

тредставить прежнихъ идей и ощущеній вовсе безъ перемьны; онь должны, такъ сказать, запечатьны быть его печатью; и какъ бы сія перемьна ни была непримьтна, при тапельномъ разсмотры и можно будеть узнать, что сіи идеи и ощущенія возобновленныя.

Почти всв внешніе предметы, представляющиеся намъ чрезъ чувства, при вторичномъ появленіи ихъ чрезъ воображеніе или увеличиваются, или уменьшатошся. Воображеніе почши никогда He представляеть ихъ въ прежнемъ видь; но показываеть ихъ или болье въ тыни, или болье въ свъту; прибавляеть, убавляеть, увеличиваеть, уменьшаеть; то украшаеть и ошнимаеть непріятность, которую нвкоторые предметы производили въ насъ первомъ ихъ впечапланіи; то липрелестей, возбуждавшихъ прежде въ насъ удивленіе и похвалу; ошкрываенть намъ неизвестныя ихъ стороны: но никогда о томъ не заботится, сотласуются ли производимыя имъ перемвны съ натурою вещи.

Нъпъ у души силы безпокойнъе и дъятельнъе воображенія. Оно есть неизчерпаемый источникъ идей, когда чувства опть работы своей утомятся, или когда разборчивый разумъ медленно идетъ путемъ размышленія, или боясь заблудиться въ собсивенныхъ воображеніяхъ, или, когда онъ былъ уже обманутъ ложными мечтами, теряя надежду найти обратный путь къ Истинъ, долженствующей быть единственною цълію всъхъ его изысканій.

Фантазія, или вообразительная сила, хотя принадлежить къ нижнимъ силамъ духа человыческого, есшь однакожъ одна изь самыхъ полезнъйшихъ, естьли разумъ сколько нибудь имветъ власть надъ нею. Поелику чрезъ воображение мысли наши до безконечности могутъ преображаться и размножащься: по оно есть испочникъ всьхъ изобрытеній. Какъ тысны были бы предалы нашихъ познаній, естьли бы оно не открывало намъ новыхъ видовъ и не разширяло ихъ круга! Оно весьма много способствуеть самымъ важнъйшимъ наукамъ, кошорыя кажушся шолько плодами глубокаго размышленія. Ни одинъ великій умъ, или шакъ называемый Геній (Genie), быль бы таковымь, естьли бы не оживлень быль действіемь воображенія; особливо обязаны ему всемь шакъ называемые острые умы. Оно можеть хвалиться открытіемь многихъ истинь, хотя чрезь обманчивость его болье произошло заблужденій и неосновательныхъ мньній. Оно, безъ сомньнія, способствовало Невтону раздробить солнечные лучи; но еще болье участвовало въ Картезіевомъ вихрь.

Идеи, получаемыя нами опть воображенія, всв тувственныя, ибо произходять оть чувственных ощущеній; и какь онв раждаются чрезъ перемьну прежнихъ: то предмешы его не сушь подлинно шаковы, каковыми оно ихъ представляеть, естьдругія силы человька не придадушъ сей подлинности. Какъ же главная склонность души есть стремление къ удовольствію: то воображеніе и занимаєтся особливо штыть, что производило въ насъ пріяшныя ощущенія. Доказашельствомъ тому служать художества, кои изобрътены не столько по нуждв, сколько по пріятности ихъ и удовольствію отъ нихъ въ жизни. Потому-то совершенства, открываемыя вышними силами души за предвлами чувствъ чрезъ размышление и разумъ, не сушь ближайшій и непосредственный предметь воображенія. Истина

доброта производить нравственная въ немъ слабое впечапланіе, и естьли бы онъ не имъли нъкотораго сходства съ гувственными предметами и не производили бы даже гувственных двиствій, то онь его и не шрогали бы. Но какъ воображеніе даенть, такъ сказать, тело тому, что собственно есть духъ и душа: разумъ и добродътель, сверьхъ истинныхъ и существенныхъ своихъ удовольствій, могуть иногда запятнаться и страстьми его, хотя бы онв не имвли другой существенности, кромв сообщенной имъ очаровательною силою разстроенной фантазіи.

Впрочемъ воображение занимаетъ не одними пріятными представленіями; но, по обстоятельствамъ, возобновляетъ и непріятныя идеи всякаго рода, и чрезъ то дълается обильнымъ источникомъ огорченій и неудовольствій. Сколько бъдъ, заботь и печалей отравляють жизнь человъческую единственно отъ воображенія! Однако не всякая непріятность, которую оно снова намъ представляетъ, бываетъ стольже непріятною, какъ при первомъ впечатльніи. Иногда оно уменьтаетъ ее, иногда вовсе истребляетъ ее чрезъ переъ

мвну, произведенную имъ въ сей веши, или обстоящельствь; иногда даже оно утвшаеть, представляя непріятность минувшею: а избавленіе отъ страха есть также немалое удовольствіе.

Все чувственное трогаетъ насъ или величествомъ, или новостію и необычайностью, или порядкомъ, правильностію и красошою, дъйсшвишельно ли мы представляющихся предметахъ димъ, или мнимъ видъть. Въ семъ состоить свойство и различность воображенія и действій его въ разныхъ людяхъ. Качества предметовъ не въ каждомъ одинакое впечаппление: производяпть одно ствуеть на человъка сильные и долье, нежели другое, по настроенію души его, ему свойственному, и, смыю сказать, по мъсшу, занимаемому имъ въ міръ. Съ сими сильнъйшими, или слабъйшими, впечатлвніями сообразуется фантазія въ своихъдъйствіяхъ. У однихъ любинъ она все великое, у другихъ все красивое; различіе обнаруживается во всъхъ пріятіяхъ человька, особливо въ избираеимъ себъ упражненіяхъ. Естьли чувство великаго будеть двлать слабве пошрясение въ воображении архишектора:

то, что служить къ величеству и великольтію зданія, но преимущественно станеть стараться о украшеніи и пріятности онаго. Такъ и Министръ станеть болье думать о украшеніи и цвыть своего Государства, нежели о разпространеніи его, не только по долгу, но и по склонности, ежели его трогаеть болье порядокъ и правильность, нежели то, что удивляеть и изумляеть.

Я не буду много говорить о томъ, что и нравственный характерь человъка зависишь много ошь шого: дойствительное ли великое, удивишельное, новое, редкое и изящное приводишъ въдвижение его воображение, или только местательное? Различіе сіе чрезвычайно важно по следствіямъ своимъ, и твмъ важнве, болье человькъ въ состояни дъйствовать на благо цвлаго. Такъ впечатлвніе, сдвланное въ пылкомъ воображении романическими подвигами Александра, а еще бороманическими описаніями оныхъ, можеть родить изъ какого нибудь Государя еще новаго опустошителя вселенныя и Фаларида своего народа; равномърно счастливое впечатление прямаго достоинства можеть произвесть изъ него Тита, или Генриха IV. Естьли бы всв гоняющеся за славою писателя знали весь вредъ, произходящій отъ романическихъ ихъ описаній, то мы не имвли бы Курція: или по крайней мврв онъ описаль бы намъ кроткія, достославныя, хотя и не столь громкія, двянія какого нибудь миролюбиваго Государя. Тогда можеть быть менве бы его читали, но менве бы и вреда получали.

Спрасии споять въ твеномъ союзв съ фантазіею, и онв непосредственно двиствують сильно другь на друга: но, прямо говоря, воображение не раждаетъ страстей, а только питаеть ихъ и поощряеть гоняться за ихъ предмешомъ съ большимъ, или меньшимъ жаромъ. Воображение производить почти твже самыя следствія, какъ и действительное ощущеніе; а часто действія его бывають не только сильне, но и продолжительнъе. Дъйствительныя ощущенія поставляють человька въ пріятное, или непріятное состояніе, и возбуждають въ немъ желаніе остапься въ ономъ, или освободиться оть онаго. И воображение дълаеть тоже. Потому-то мы не охотно пробуждаемся от пріятнаго сна, не желая лишиться ощущенія, коимъ мы въ немъ наслаждались.

Все это суть опыты, которые должно памятовать не только для того, что они по важности своей заслуживають замьтанія; но и для того, что на нихь основываются правила, которыя непремыно наблюдать должно, естьли хотыть воображеніе свое довесть до правственнаво совершенства.

Когда желаешь силу воображенія сдвлать нравственнымо совершенствомо: то шы долженъ спарапься привесть ее и дъйствія ея въ тъсную и дружественную связь съ существеннымъ назначениемъ натуры нашей и съ последнею великою целію всвую ея силь. И шакъ она должна въ правильномъ соопношенім состоящь ними; но впрочемъ хошя связь съ оными, которая до безконечности разнообразна, можешь согласоващься съ великими намфреніями Творца нашего и по многимъ причинамъ пособствовать къ размноженію безчисленныхъ и прекрасныхъ перемьнъ въ харакшеръ чесшномъ и добродвіпельномъ: однакожъ она никакъ не должна перевышивань другихъ силъ души

машей до такой степени, чтобы онь чрезъ нее приведены были или въ совершенное бездъйствие, или въ затруднение содъйствовать также къ истинному совершенству бытия нашего. И потому правила, наблюдение коихъ можетъ фантазио нашу сдълать нравственною силою, должны имъть двоякую цъль: 1) исправить ея погръшности, 2) умножить и усилить добрыя ея свойства.

Желающій исправить пограшности своего воображенія, долженъ предпринять постоянно и строго изследовать: пылко ли шолько, или стремительно и необузданно въ своихъ дъйствіяхъ его воображеніе? Выпрено ли? летуче ли и перемънчиво? Долго ли стремится за однимъ. предметомъ, или такъ нетерпъливо, что не можешь оставаться при одномъ, хошябъ и нужда въ шомъ была? Не обманчиво ли оно, и не ошибочно ли въ своихъ идеяхъ? Увеличиваешъ ли, или уменьшаеть предмены: или начертанные имъ образа почно сходны съ напурою вещи?-Не возможно сделапь воображение свое нравственною силою, естьли не будетъ насъ ни склонности, ни твердости предложить себь сім вопросы, а еще

менье охошы и смълости, отвъчать на оные безпристрастно.

Естьли воображение въ двиствіяхъ своихъ слишкомъ живо: шо надлежишь воздерживать оное отъ всего того, что можешь умножить его живость и привесть въ возпаленіе; и для обузданія стіремительносии его, должно стараться привесть другія силы души въ сильнейшее ипродолжишельныйшее движение. Разсуждайте болве разумомв, нежели воображениемв, и -- что всего важнъе -- не забывайте. что вы назначены болве къ двятельной. нежели къ умозрительной жизни: то вы рвже будете заниматься пріятными, или непріяшными грезами. Силы души, такъ и нервы въ швлв, естьли ихъ не пробужать, могуть вовсе заснуть.

Большое несчастие имыть бытлое и блудящее воображение; оно дылаеть человым легкомысленнымь и во всыхы предприятияхъ выпренымъ. Таковый можеть легко отважиться на что нибудь великое и похвальное, можеть чистосердечно рыпиться исполнить оное, можеть счастливо начать и ничего не исполнить; ибо непостоянное его воображение будеть перебегать оть одного предмета дыятельности его къ другому.

"Поелику воображенію свойственно все перемвнять и показывать въ новыхъ и необыкновенных видахъ, изобрвшать возможности и давать имъ видъ дъйствительностей, чрезъ что страсти возпаляются и сильные стремятся за мечтами своими: по спарашься должно сдълашь въсебь разумъ госполствующею силою души, дабы отвергать всв замыслы фантазіи, которые имъ одобрены не будушъ. Разумъ не удовлетворяется пусшымъ блескомъ, но все разсматриваетъ; и подъ его правленіемъ воображеніе можешъ особенно обращено бышь на великое, чудесное, пріятное и изящное. Разумь, спавъ правишелемъ нашего воображенія, не допустить насъ гоняться за ложнымъ величіемъ и двисшвоващь въ намвреніяхъ и предпріяшіяхъ нашихъ романически; онъ поможешть намъ открыть самыя сокровенныя нельпосии и заградить слухъ нашъ ошъ пъсней обольстительныхъ Сиренъ.

Чтобы облегчить ему госполство въ насъ, нужно вспоминать всегда о своемъ назначении, о разныхъ цъляхъ бытія нашего, особливо о порядкъ, какъ поступать, чтобы всъ внутреннія и наружныя перемъны въ насъ и въ нашихъ обстоя-

тельствахъ привесть въ правильное точное согласіе съ нашими должносинями. Съ помощію сего познанія легко можно буденть умврять двиствія нашей фаншазіи, разпознавать ея замыслы, видеть, согласны ли они, или несогласны со всьми нашими обязанностями, способствують ли, или мъшають исполненію ихъ. И для того надлежить напоминать себв о томъ, чего требують от насъ общественныя и частныя наши обязанности: къ чему обязанъ въ мірь теловоко, гражданинб, патріотб, особливо Христіанинб и безсмертный духъ, въ разныхъ состояніяхъ жизни.

Истинное блаженство человъческое на земли состоить болье въ тихомъ и спокойномъ удовольстви сердца о томъ, что
оно съ намъреніемъ не совратилось съ пути должностей своихъ, нежели въ чувственныхъ и буйныхъ радостяхъ. А потому, дабы воображеніе не слишкомъ ими
занималось и не придавало бы пороку болье прелестей, нежели сколько въ отравъ его ихъ есть, должно обуздывать свою
чувствечность. Должно всегда представлять себь въ наилучшихъ краскахъ счастіе добродътельнаго, и такъ настроить

евой разумъ, чтобы идея о семъ счастів отчасу становилась живье.

Изъ сихъ общихъ предписаній, мой другъ, слідують многія частныя правила. Кто постоянно рішился доставить душі своей то истинное достоинство и совершенство, къ каковымъ она способна, особливо съ помощію религіи: тотъ легко обрітеть сій правила. Другіе же и самыми яснійшими и легчайшими предписаніями не возпользуются; ибо они ищуть только своей славы и только радостей въ жизни, и всегда возстають противъ всякаго нравственнаго ученія.

Все, что я сказаль вамъ, любезный другь, сказано къ тому, чтобы приближить васъ къ цъли вашей и предварительно спознакомить съ важнъйшими истинами.

Добродътель, необходимая для васъ, есть кротость и смиреніе. Свътскіе ученые не знають сей добродътели: оттуда гордость ихъ, которая удаляеть ихъ отъ Премудрости. Возчувствуйте, любезный другъ, достоинство и величіе сихъ добродътелей; ибо онъ-то приводять человъка ко дверямъ Святилища. Обратите ко мнъвате вниманіе.

Гордость у превосходнейшихъ даро-Генія и у благородньищихъ чествъ сердца похищаетъ истинное ихъ величіе. Гордецъ хоппя и можепть громкидълами и дъйствительными заслувынудишь изъ насъ себь починеніе, удивленіе, а иногда и рабскую преданносіпь, естьли къ тому порода, санъ и богатство делають его страшнымъ: но никогда не дождется онъ того сладкаго удовольспівія, которое доставляють починание и любовь искреннія, добровольныя. Онь, такъ сказать, супь цвыпы, разпускающіеся только подъ благотворною и прохладною штынью испіинной кротоспи и смиренія, но увядающіе и опадающіе от непомърнаго вона гордосили. Дъйствительныя преимущества гордеца, можень бынь, въ состояни защинить его опъ нашего презрвнія: но никогда не защитять от ненависти къ нему человъческаго сердца; ибо чье сердце не имъешъ и въ самомъ себь тайной склонности къ торделивосии, которая хотя обуздывается добродътелію, но вовсе истребиться можешь? Въ комъ же она не возбудишся, когда несправедливость другаго гордеца оскорбляемъ ее? — Но она уступчива

предъ шъмъ, въ комъ крошость и смиреніе умтряють великій блескъ его преимуществь, развъ одна подлая и гнусная зависть будеть обладать нашимъ сердцемъ. Мы добровольно бываемъ справедливы, когда не принуждають насъ быть справедливыми.

Для удостовъренія въ сей истинъ нуж. но имъть только правильныя понятія о сихъ любезныхъ добродътеляхъ, о которыхъ знаемъ мы более по чувситву, не вовсе изъяшому отъ обмана, нежели по ясному поняшію, свободному отъ всьхъ обманчивыхъ ослепленій. — Гордость слишкомъ будетъ дерзновенна, естьли отважится всегда и вездв являться въ собственномъ своемъ видь; она чьмъ тонье. твмъ чаще и болве станетъ уподобляться кротости. Есть смиреніе, которымъ часто гордость закрывается опъ всеобщаго замвчанія; это умышленное, мнимое равнодушие къ почестямъ: но есть такіе зоркіе глаза, которые на накоторое только время тьмь осльпляются, но потомъ вдругъ открывають лицемвра. Сіе самое стараніе гордости, облечься въ одежду кротости, доказаваеть, сколь сія любезна и привлекательна, а она ненавистна ѝ отвращительна.

Но весьма трудно гордому казаться кроткимо; искуснъйшій лицемъръ не выдержинть долго сего пришворсива. Гордецъ или вовсе не почитаеть смиренія за добродъпель, и поглому не захочеть и поддълывашься къ оному: или имъетъ совсемь ложное о немъ понятіе; и потому, захошя казапься смиреннымъ, сшанешъ показывать, или будто не въдаетъ своихъ преимуществъ, или будто не уважаенть ихъ и вовсе объ нихъ не думаентъ. Но можно чувствовать и знать свое преимущество надъ другими, и нътъ нужды скрывать сіе відініе; даже часто нужно бываешъ показывать оное, ибо вь нъкоторыхъ случаяхъ и обстоятельствахъ требують сего самыя наши обязанности: при всемъ шомъ можно бышь крошку и смиренну.

Кропость состоить отчасти въ безпристрастномъ судь о качествь и мърв своихъ преимуществъ и заслугь, отчасти въ правильномъ учреждении поступковъ своихъ по сему суду. Но какъ есть разные роды преимуществъ, то кроткій человькъ не отибается въ правильномъ различеніи оныхъ и каждому изъ нихъ отдаеть то достоинство, которое въ са-

момъ дѣлѣ оно имѣешъ. И какъ всѣ преимущества бываютъ разныхъ степеней, то онъ не смотрить на нихъ въ увеличивательное стекло самолюбія; а знаеть, или старается узнать, степень преимуществъ своихъ и другихъ, безпристрастно свѣшиваетъ ихъ со своими, и какъ при строгомъ безпристрасти всегда легче познавать себя, нежели другихъ: то онъ чаще склоняетъ вѣсы въ пользу другато, нежели въ свою.

Всякое превозходство, какое только человькъ имъпь можепъ, есть или природный даръ, или следствие внешних случаевъ и обстоятельствь, темперамента, воспишанія счасшливаго и наставленія, или наконецъ собственнаго старанія о добродътели. Міръ называетъ преимуществами также и породу, знатность, чины и богашство; кроткій человькъ не будучи въ состояни перемънить общаго мньнія, оставляеть имь сіе названіе, но собсамъ почитаеть ихъ средствами къ пріобрътенію истинныхъ преимуществъ, потому что они доставляющь добрымь склонностямь удобство превращинься въ дела. Таковыми имуществами никогда не вздумаетъ онъ гордишься; ибо зависишь ли ошь воли человыческой родишься богашу, или знашну? И я не знаю, ошь чего людямь знашной породы шрудно преодольшь сію суешность.

Дары Генія и следствія хорошаго темперамента, или счастливаго воспитанія, болье принадлежащь человьку; они родятся, такъ сказать, на собственной Проницашельность ума, его землв. строша, изобрътательность, глубокомысліе, остропа, сильное и живое воображеніе, добрый нравъ, ловкость или пріяпіность въ обращеніи, обширныя свідьнія и добрыя качества воли, которыхъ дъйствительно имвть не льзя не пользовавшись воспишаниемъ и насшавленіемъ-сіи преимущества можно ли сравнишь съ швми, кои основаны на внвшнихъ полько случайныхъ обспоятельствахъ? А следовашельно при трвни собственнаго достоинства не для чего и поминать о сихъ последнихъ преимуществахъ. Можно быть Волтеролд, не осуждая для того и не презирая благочестиваго Павла Герарда. Кроткій человъкъ увъренъ, чио шошъ, кио можешъ хвалишься шакими преимуществами, сча-

стливве и способнве, но не лучше того, кому они не даны. Счасшливецъ имьешь болье обязанносшей къ исполненію: но исполняеть ди онъ ихъ? Воть вопросъ, который решить должно. Естьли человъкъ, имъющій сіи преимущества, не выработаеть себь изъ сихъ матеріаловъ преимущественныхъ и добродътелей: то я буду ему удивляться, буду предпочитать его другому, но буду предпочитать его какъ дерево, которое по натуръ своей способно приносить лучшіе плоды; вкусь оныхъ, можетъ быть, восхититъ меня, но при всемъ шомъ я скажу: садовникъ не приложилъ здъсь своего искусіпвa.

Такъ и при оцънкъ собственнаго доетоинства съ достоинствомъ другихъ: чъмъ труднъе точное разпознаніе оныхъ, тъмъ рачительнъе кроткій человъкъ будеть ограждать слухъ свой отъ всякихъ внушеній гордости. Особливожъ весьма ръдко и всегда съ большею осмотрительностію станеть онъ осуждать другаго, и скоръе побоится слишкомъ унизить его предъ собою, нежели отважится мыслить о немъ не любовно, не доброхотно. Ибо сколь трудно знать прямую причину чужихъ намъреній? Сколь они свободны, сколь согласны съ совъстію, сколь чистым? Крошкій поступить въ семъ случав такъ, какъ благоразумный человъкъ въ споръ о предсъдательствъ, естьли вопросъ еще не ръшенъ. Пусть первое мъсто и ему принадлежить: но онъ лучшо уступить оное, нежели заведеть о томъ процессъ, который, можеть быть, тъмъ скорье онъ проиграетъ, чъмъ болье горячиться станетъ.

Смиреніе есшь дщерь самопознанія ж живаго чувства зависимости нашей отъ Бога, не только въ быти и существъ нашемъ, но и во всъхъ нашихъ силахъ. способностяхъ и дъйствіяхъ. Оно приводипъ человъка къ первому безконечному Источнику всъхъ даровъ и преимуществъ, удостовъряя его, что они суть только заемное имвніе, которое не можеть онъ почесть своею собственностію, и на которомъ не можетъ онъ основывать своего преимущества надъ другими; ибо оно есть собственность Бога, безконечнаго его благодътеля. Смиреніе, добродьтель неизвъсшная язычникамъ, которой никто хорошо не знаешь и не исполняешь, кромь истиннаго Богопочитателя, не только не уничтожаеть въ насъ свъдънія о действительныхъ нашихъ преимуществахъ, но еще тъмъ болъе увеличивается, чемъ яснее и известнее сведение сиестановишся. Смиренный далекъ ошъ шого, чтобы низко и подло одвлахъ своихъ думать: но не можеть ими гордипься, потому что въдаетъ не только источникъ своихъ преимуществъ и собственную природную къдобру неспособность, но и цвль, для конпорой дары и способности его отъ Бога ему ввърены. Можно ли ему шьмъ величаться, когда онъ, при самомъ ревностньишемъ стремлени къ сей цъли. увъренъ въ невозможности своей достигнушь оной? Когда же онъ не гордишся нравственными преимуществами - каковая гордость, естьли не совсымъ позволительна, по крайней мъръ простительна язычнику: - то можеть ли онь гордиться другими, ничего незначущими и прямо ему не принадлежащими, преимуществами? ---

Въ дополнение къ симъ истинамъ, которыя впрочемъ не новы и не суть вымыслы фанатизма, но въчныя истины, въ въчной связи съ натурою вещей состоящія— долженъ я вамъ сообщить высокія понятія мудрыхъ въ древности • обрядахъ Богопочищанія. Это для васъ необходимо. Не ожидайте услышать отъ меня собственныхъ моихъ, или отъ другихъ собранныхъ, мыслей: но самыя истины, внутри натуры кроющіяся. На сей разъ довольно. Чтобы не обременить и не утомить духа вашего, стремящагося къ Истинъ, отложимъ сіе до завтра. Завтра, когда тишина ночи призоветъ насъ къ священнымъ размышленіямъ, мы посвятимъ часы ея сему предмету, заслуживающему все ваше вниманіе.

## ночь шестая.

Есшьли мы разсмотримъ собственнов бытіе и дъйствія наши: то увидимъ, любезный другъ, что мы существа весьма ограниченныя, и только постепенно можемъ возходить къ нашему совершенству. Сія-то ограниченность прычиною, что для разума нашего есть таинства, или мистеріи. Разумъ и силы человъческія развиваются постепенно; что человъчеськія развиваются постепенно; что человъчью узнаеть, того прежде онъ не зналь, и слъдовательно съ каждымъ новымъ познаніемъ узнаеть онъ таинство.

Взгляните на обыкновенныя науки, физику, механику и проч. и скажите: не имъють ли онъ таинствъ для того, кто те физикъ, не механикъ?

Все въ Нашурѣ развивается постепенно: равно и силы духа и совершенствованіе души. Истина и Премудрость всегда были сокровенны, и сія сокровенность служить имъ защитою отъ недостойныхъ.

Нъшъ щакого тамиства въ Натуръ, которое бы вовсе было неизъяснимо; все закрыто от насъ для того, чтобы возбудить волю нашу къ стремленію за Истиною, и чтобы известь насъ изъ того состоянія, въ которое мы низпали.

Религія имъла всегда одну цѣль— возстановить нарушенный союзь между Богомъ, человькомъ и вселенною, научить человъка силамъ и свойствамъ Натуры, и подать ему чувственное изображеніе его назначенія и связи съ цѣпью другихъ существъ.

Чрезвычайное и особливо достопримъчательное преимущество имъетъ ната религія предъ всъми другими; ибо установленное ею публичное богослуженіе состоить или въ поученіи, или въ возбужденіи воли и направленіи страстей къ благоразумному учрежденію своихъ поступковъ.

Представление сихъ истинъ, молитва, прославление Творца и возпоминание величественныхъ должностей натуры человъческой — вотъ что составляетъ Христанское богослужение. Одно си замъчание достаточно къ тому, чтобы не допустищь насъ почитать учреждение его ва одну человъческую выдумку. Какъ мало думаютъ люди о нравственныхъ исти-

Какъ неохошно занимающся ими по свободной воль! И сколь уничижишельны, для разума и любви къ добру, богослуженія, вымышленныя человъками! О большой части праздниковъ ихъ не льзя помыслишь безъ сшыда и ошвращенія. Накакая релігія прошивъ шого представляеть лучшее ученіе къ показанію гнусносии, мерзосии и вредносии порока и красопы, достоинства и полезности добродътели, какъ не Христіанская? Человъкъ, не вовсе безчувственный къ добру, хоппя бы и не былъ еще увъренъ въ истинъ Христіанства, долженъ, для гражданской и полишической шолько пользы, всячески способствовать благотворнымъ вліяніямъ Богопочитанія и Богослуженія. Почему я никакъ не могу скрышь досады моей прошивъ шехъ, кошорые хоша и говорять, что почитають и уважають религію, но въ разсужденіи установленнаго ею Богослуженія крайне нерадивы, и, подъ ничтожными предлогами, вовсе оставляють оное, оправдывая себя въ томъ или равнодушіемъ и холодностію къ тьхъ, которымъ они върятъ; или воображеніемъ, чіпо слушать повіпореніе тізхъ же исшинь, кошорыя имъ давно уже извъстны, для нихъ безполезно, и что они могутъ употребить время на лучшее; — или пред агаемыми соблазнами отъ самихъ учителей и нъкоторыхъ церковныхъ обрядовъ, и людей, въ публичномъ Богослужении употребляемыхъ; — или собственнымъ дознаніемъ, что публичное Богослуженіе никакой примътной пользы въ сердцъ ихъ не производитъ.

Надлежить признаться, что многіе обольщають себя въ семъ случав горвоображеніемъ, ино опи обойшись и безъ публичнаго наставленія: но опыть, полтверждаемый безпрестанно новыми примърами, доказываетъ, что толь выгодно и пристрастно о себв мыслящіе весьма еще далеки отъ той мудросши, которую они себь приписывають. Оставляя въ поков ихъ высокоуміе, и не говоря о томъ, что они обязаны подавать собою примъръ тъмъ ближнимъ, которые не могутъ еще, какъ они, похвалишься, чтобы для нихъ публичное Богослуженіе было не нужно, я хочу только припомнишь имъ:" что каждое преднамъ-"ренное, облуманное и нешуточное возпо-"минаніе полученныхъ полезныхъ сведеній , въ нравственныхъ истинахъ, должно не"премънно имъть дъйствіе на сердцъ."

Конечно, наилучшее и превозходнъйшее ученіе будеть излишнее и безполезное богатство, естьли оному недостаеть дъйствительности и жизни, естьли оно зарыто въ памяти, и, за другими сильнъйшими представленіями, не оказываеть силы своей, и попому какъбы вовсе чуждо и неизвъсшно разуму: но можешъ ли оно сдълашься живымъ и дъйсшвующимъ, естьли будеть всегда отсутствующимъ отъ духа, естьли онъ не будетъ чисто и охопно размышлять объ ономъ и разсматривать оное съ разныхъ сторонъ, есіпьли множество другихъ идей не подавляеть и не заглушаеть въ немъ онаго, естьли онъ не даеть оному дъйствовать на всв свои способности, на всв силы?-Чъмъ чаще таковое учение представляется размышленію, и чемь разнообразне случай, при коихъ сіе разиышленіе случается, твмъ живве и сильные стансвится власть онаго надъ сердцемъ; твмъскорве возпоминается оно при обстоятельствахъ, гдв нужно двиствіе онаго для истиннаго нашего блага. И такъ, естьлибъ и подлинно при публичномъ Богослуженіи мы не имьли никогда случая получишь новыхъ сведеній, или увидешь познанное съ новыхъ сторонъ, и півмъ умножить наше познание — что утверждать было бы дерзко и своиспвенно только гордосили и невъжеству:- то одно напоминаніе о полезныхъ истинахъ было бы доспіаночнымъ побужденіемъ и обязаннокъ присуписшвованию при публичсшію Богослуженіи со всемь должнымь уваженіемъ, а особливо при торжественныхъ случаяхъ и многолюдныхъ собраніяхъ народа, не говоря уже о шомъ, что и для самыхъ швхъ, которые признають одну только натуральную религію, непремънный есить долгъ показывашь и наружными дъйствіями то почитаніе, каковымъ они Высочайшему Существу обязаны, и сохранять, разпространять и размножать величественныя чувствованія, къ каковымъ человъческій духъ способенъ. Какое можно сдвлать понятіе о любви человька къ истинь и добродьтели, естьли онъ не изъявляеть уваженія къ Религіи, оказываемаго имъ, можешъ бышь, какой нибудь театральной піесь, которую онъ-при всемъ томъ, что она такъ-то еще хороша, и представляется безъ всякихъ перемвнъ и швмиже акшерами — въ состояни смотръть и слущать нъсколько разъ? —

Упошребление времени на лучшее, нежели публичное Богослуженіе, есть оправданіе дерзкое и недоспіаточное. Въ чемъ же лучше препровесть хотяпь опредвленное для Богослуженія время? Безъ сомивнія въ подобныхъ упражненіяхъ и въ отправления внутренняго Богопоклоненія, или въ исполнении делъ человеколюбія, не терпящихъ отлагательства и имъющихъ самое счастливое дъйствіе на общее благо: но весьма мало найдется таковыхъ, которые бы оставляли публичное Богослужение для сихъ величественныхъ подвиговъ и вышнихъ обязанностей человъ-При томъ же одна обязанность не должна мьшашь другой. Внышнее Богослуженіе, есіпьли мы при ономъ будемъ не разсьяны, способствуеть и ко внутремнему, и для дъйствительнаго просвъщенія разума и исправленія сердца обыкновенно оно болье еще двиствуеть, нежели тайное Богопочишаніе; ибо не всякъ имфетъ способность и силу духа заниматься практическимъ размышленіемъ о нравсшвенныхъ исшинахъ съ прославленіемъ Высочайшаго Существа, Опіца и Творца своего, безъ наружнаго къ шому возбужденія и подкрыпленія.

Но положимъ, что сіе лучшее и полезнвишее употребление времени возможно: однако тоть, кіпо тымь оправдываеть удаленіе свое от публичнаго Богослуженія, должень уже всв дни и часы свои посвящить прославлению Бога и разпространенію общаго блага, и каждую минуту жизни запечатлъвать добрыми дълами. — Коль же величественна и сверхъестественна должна быть его добродътель! Но желательно, чтобы удаляющіеся ошъ Богослуженія не погубляли времени сего по небреженію на дела совсемъ другаго рода, на нъгу и покой, или на тнусныя распутства.

Я не хочу отрицать, что не всв и не всегда служители церкви проповъдують возвыщаемыя ими истины достойнымъ образомъ; что часто велерычивые проповъдники выходять на канедру болье для показанія своей учености и краснорычія, нежели для наученія народа; что не всв отправляють званіе свое по прямому ихъ долгу; и что весьма желательно, чтобы служители церкви, призванные къ наставленію ближнихъ своихъ въ величе-

ственныхъ и непреложныхъ истинахъ, не забывали никогда о важности сана своего, объ отвъть, который отъ нихъ возтребуется, и о пользъ, которую они доставить могутъ: но для чегожъ и религіи, такъ какъ политикъ, не имъть своихъ Демосоеновъ и Цицероновъ? Впрочемъ, какъ Природа не всъхъ равно надъляетъ дарами: то проповъдникъ, и безъ особенныхъ способностей, можетъ быть удобенъ къ проповъдованію, ежели любитъ и знаетъ свое дъло. Сердце можетъ сдълать самымъ убъдительнъйтимъ ораторомъ, и Откровеніе есть неизчерпаемый источникъ красноръчія.

Но положимъ, чтобы и всв учители не исполняли своихъ обязанностей; что имвющіе разборчивый вкусъ слушатели справедливо недовольны ими; что они сами лучше умвють объяснить себв проповедуемое имъ ученіе: все сіе не оправдываеть однакожъ удаленія ихъ отъ публичаго Богослуженія, по крайней мврв до твхъ поръ, пока они сами не стануть проповедовать истину лучшимъ, имъ известнымъ, образомъ; а безъ помощи проповедниковъ большая часть дюдей не получили бы наставленія въ верв. Вообще

сказащь: въ Богослуженіи надлежить боль искать исшины, нежели краснорьчія и пріяшносщи изълсненія; да и чіпо міты шаеть изълсненія учителей избрать себь такого, который бы болье согласовался съ образомъ мыслей и вкусомъ нашимъ?

Обрядами Богослуженія, не основывана непосредственномъ Божесющимися комь повельній, никіпо не долженъ соблазняшься, есшьли не можешь доказапь яснаго прошиворьчія ихъ съ предполагаемою имъ цълію; ибо въ дъйсшвіяхъ нашихъ многое оставлено на произволъ человъку. И такъ, ежели знаменование и намврение обрядовъ не совсьмъ несвойственно Богослуженію: то мы окажемь непроспительную гордость и нестерпимое споенравіе, естьли будемъ удаляться отъ публичнаго Богослуженія только для того, что оно учреждено не по нашему вкусу и поняшіямъ. Есшьли следовать сему умствованію во всякихъ случаяхъ, що какой выдешъ безпорядокъ и замъщащельство и въ самомъ обыкновенномъ дъль?

Правда, что при отправлении публичнаго Богослуженія многіе и присупствующіе не наблюдають должнаго уваженія.

вниманія и тишины: но все сіе не извиняеть удаляющихся отть онаго подъ тьмъ видомъ, чтобъ не участвовать въ семъ безпорядкъ. Въ чужихъ безпорядкахъ участвовать никто не можетъ, естьли не будетъ одобрять ихъ, или подражать имъ; явный же показанный примъръ лучшаго благочестія можетъ научить и другихъ исполнять приличныйшимъ образомъ сію существенную должность Христіянъ: а уклоненіе отть оной не льзя еще почесть за знакъ негодованія на безпорядокъ; ибо внутренность сердца не льзя видъть, и можетъ также показапься оно холодностью и нерадъніемъ о сей должности.

Нъкоторые въ оправдание свое скажутъ еще, можетъ бышь, что, находясь при публичномъ Богослужении, они не испытали никакихъ благотворныхъ отъ того дъйствий; и по сему опыту, для такого особеннаго своего состояния, за лучшее почли употребляемое на Богослужение время посвятить на другия упражнения и дъла. Но си люди либо имъютъ неправильное понятие о дъйствияхъ Богослужения— и въ такомъ случав надлежениъ имъ перемънить свои мысли — либо вина нечувствительности ихъ къ благотворнымъ вліяніямъ онаго находишся въ собспвенномъ ихъ сердцв,— и въ шакомъ случав нужно имъ исправишь оное.

Часто смвшивають чувственныя движенія при Богослуженій съ благими и полезными дъйствіями онаго, и не ощущам первыхъ, думающъ, что оно и не подъйствовало на ихъ сердце. Но чувственныя движенія не супь еще знакъ сихъ дъйствій; часто оныя и безь нихь быть могушъ. Многіе ошъ одного только жалостнаго напава бывающь пронуты до слезъ: но сіи слезы рідко плодъ приносяпъ, не говоря уже о шомъ, что есть и такое мягкосердечіе, котпорое съ самыми великими пороками совивстно. Чтобы увьрипъся, имъло ли на насъ дъйствіе поученіе и другія занятія при публичномъ Богослуженіи, должно разсмоті вть зумъ свой и сердце, и испышыващь ежедневно свое поведеніе. Доброе съмя всходишъ мало по малу и расшешъ непримъшнымъ образомъ и безъ шуму, пока зрвешь къ жашвв. Вопросы: -- сдвлался ли я просвъщенные, умные, рышишельные къ исполненію должносшей, наклонные къ добру, способнъе ко преодольнію страстей, постоянные въ добродытели? - рышить не

игрудно, естивли только мы будемь довольно къ себъ строги и безпристрастны. Чистосердечное Богопочипаніе должно насъ сдълать таковыми. Правда, немногіе конечно далаются таковыми швхъ, кои не пропускають ни одного дня церковной службы: но вина недвиствія сего находишся либо въ нихъ самихъ, либо они приходять безъ всякаго пріуготовленія; а каждое дійствіе, дабы быть успъшнымъ, пребуепъ размышленія пріугошовленія; либо ходять въ церковь по одной привычкв безъ всякаго намвренія, ничего не примічая и теряясь мыслями въ разсъянности. Какъ они не устремляють ума на возвъщаемыя истины, которыя могли бы обратить ихъ къ Богомыслію и украпить въ добродъщели, то и не испышывають благошворных в двиствій Богослуженія. Но они двиствительно возчувствовали бы оныя, естьли бы слъдовали сему настоятельному требованію Св. Писанія: Сохрани ногу твою, егда аще идеши вб домб Божій, и близь буди, еже слушати.

Теперь сообщиль я вамь, любезный другь, разныя понятія о важныйшихь истинахь. Вы узнаете цыну ихь, естыли

пойдете пущемъ, мною вамъ показаннымъ. Повърьте, любезный другъ, что есть такая истина, святилище коей никогда потрясено не было, и которая навсегда пребудеть, пока міръ столть будеть. Но немногіе истину сію знають, потому что не могуть соединять умное съ чувственнымъ: что необходимо для узрънія истины въ полномъ ея свъть.

Чувственное и умственное, другъ мой, суть двъ линіи человъческаго познанія. Естьли бы человъкъ былъ примъчателенъ, то бы онь чрезъ всѣ флзическія истины велся къ умственнымъ; и въ ономъ классь познанія находятся твже сходственности, какъ и въ физически-чувственномъ. Все имъетъ связь одно съ другимъ; каждое дъйствіе физическое, въ большомъ и маломъ, связывается съ умственными истинами по существу, времени и цъли.

И пошому познаніе человіческой натуры есшь главная наука. Кіпо ее вірно и основашельно знаешь, тошь знаешь законы всего умнаго и чувсшвеннаго, и для него нішь ничего неизъяснимаго: но, любезный другь, надобно уміть различать поврежденную натуру оть первобытной и неповрежденной. Человікь, можеть быть, имветь еще частичку первобытныхь силь своихь для употребленія, которая и достаточна къ познаванію истины, но подавляется чувственностію. Не видимь ли мы, любезный другь, что чвмь чище становятся понятія человвка, твмь они простве, твмь ближе подходять къ истинь? Все чувственное, все сложное удаляеть оть оной: все простое развиваеть и приближаеть къ ней.

Не видише ли вы, любезный другь, что человькъ имъетъ въ себь начало познанія, или способность совокуплять въ себь истины: только одинъ болье, другой, менье? Всв человьки способны къ истинъ; но каждый въ своей мъръ, по мъръ стремленія души ко свъту истины и силамъ Божественнымъ.

Чувственныя истины, любезный другь, никогда не должно смешивать съ умственными, и приписывать однимъ то, что другимъ принадлежитъ; изъ сего смешенія произотли все заблужденія. Почему многіе, видя разность нравовъ, верь и установленій, заключили изъ того, что неть прямой истины, а все условное; ибо они меряли умное маштабомъ чувственности. Человеки отделили чувствен-

ное от умнаго, и потому системы ихъ стали ложны. Чрезъ отдельное учение о умномь получается только мертвое познаніе духовности; одна наука, объемлющая все умное и чувспвенное вместв и показывающая шочную ихъ связь между собою, ведеть къ истинв. Изъ ложнаго ученія о чувственномъ, отдівленномъ отъ умнаго, произошли всв чувственныя системы. Сіе ученіе породило матеріализмъ и аппеизиъ. Такимъ образомъ мнимые философы, худо зная вышнія силы человьческой нашуры, впали въ ужасныя заблужденія, породившія разныхъ чудовищъ суевьрія. Опісюда чародыйства, амулеты, шалисманы, гаданія по аспектамъ, Poqu.

Равномърно большую погръшность учинили великіе естество-испытатели, удалясь от прямой истины Натуры и назначенія человъческаго, и занявшись одними внъшними дъйствіями и явленіями штъль, не подумавь о томъ, что чувственныя вещи при такихъ органахъ только кажутся намъ таковыми; а, съ перемъною органовъ нашихъ, должны и онъ казаться инаковы. Одинъ только есть путь находить въ чувственномъ и физи-

ческомъ истину, которая болве изъ центра силъ, нежели изъ преходящихъ явленій должна быть познаваема. Надлежитъ, любезный другъ, избъгать объихъ крайностей, то есть: не брать одного чувственнаго безъ умнаго, и одного умнаго безъ чувственнаго; вы должны знать, что вселенная есть цъпь, въ которой одно звено входитъ въ другое.

Всв сіи истины найдете вы въ Натурв, естьли только тщательно примвчать будете въ ней сходственности. Славный Епископъ Дюргамской Іосифб Ботлерб написалъ аналогію естественной и откровенной религіи съ состояніємъ и теченіемъ Натуры. Книга сія достойна всего вашего вниманія.

"Живая и разумная нашура наша го"воришь онь, продолжается и по смертии,
"Состояніе наше, при вступленіи въ спо
"новую жизнь, зависить от настоящихь
"нашихь поступковь, которыхь добров
"или злое качество не можеть быть одно
"и тоже для умной и нравственной При"чины и Обладателя вселенныя. Благо"честіе и добродітель составляють то
"свойство, безъ котораго никто въ бу"дущемъ состояніи, подъ праведнымъ и

, милосердымъ правленіемъ Его, ни въ бла-"женствв, ни въ поков участвовать не ,, можешъ. " И шакъ мы находимся здъсь для шрудовъ, для подвиговъ, для воспи**т**анія и пріуготовленія. — Вощь великія истины, общія откровенію и естественному Богопознанію, которыя первое въ особенномъ и оппличительномъ ученіи своназываешь собственнымъ таинства въры, и придавая имъ Божественное доспоинство, возносить ихъ высочайшую степень достов врности. Онв, кромв непосредственныхъ свидътелствъ ошь Божества, имьють разныя основанія достовърности, между коппорыми сходственность и сообразность ихъ съ теченіемъ натуры ость наиважнийшее. Воть начертание первой части аналогии.

Чтожъ до продолженія разумной нашей натуры по смерти касается: то хотя настоящее состояніе міра и не доказываеть того, переживемо ли мы разрушеніе органическаго натего тьла: однако то, что мы узнаемъ изъ теченія Натуры, или Провицьнія, довольно удостовьряеть насъ, что продолженіе нашего бытія по смерти съ чувствительностію и дъятельностію не только возможно, но

еще гораздо достовърное, нежели прошивное тому. Ибо изъ перемънъ, произходящихъ со всеми живыми шварями въ разныхъ состояніяхъ бытія ихъ, справелливо заключить мы можемъ, что всеобщій законъ натуры тоть:" чпобъ онв въ од-,, номъ періодв ихъ бытія были въ тако-"выхъ сшепеняхъ жизни, чувсшвованія, "самопознанія и двятельности, а въ друперіодь ихъ бышія въ другихъ. "Разность въ состояніяхъ ихъжизни при "рожденіи, возрасшаніи и совершенномъ - "возраств — превращеніе червя въ бабоч-,, ку, сопряженное съ возвышениемъ силы "его, дающей ему возможность "тать съ мъста на мъсто, и -- перемъ-"на, произходящая съ насъкомыми и пши-"цами, разбивающими первую свою оби-", шель, скорлупу, выходящими въ новый "міръ и обръщающими приличный "кругъ двиствованія — все сіе не есть ли "доказательствомъ сего всеобщаго зако-"на Натуры? Жизнь наша до рожденія не "разнишся ли съ жизнію въ младенчесцівь, "а сія съжизнію зрвлыхъ лешъ, сшолько, "сколько два состоянія и степени жизни "могушъ шолько между собою разнство-"вашь? " — Для чего же и смерши не бышь такою же перемвною, чрезъ которую мы переидемъ въ новое позорище жизни? Намъ извъстно, что мы имъемъ способности дъйствовать и быть счлстливыми, или несчастными; извъстно, что здъсь сіи способности остаются при насъ и въ разныхъ случающихся съ нами перемвнахъ: то въроятно, что и въ будущихъ перемвнахъ онъ также останутся, по крайней мъръ сіе въроятнымъ пребудетъ до тъхъ поръ, пока не сыщется върнаго основанія къ противному заключенію.

Изъ состоянія самой смерти мы ничего о семъ заключить не можемъ; о смерши мы шеперь ничего не знаемъ, кромв того, что она есть раздъленіе плоти, кожи и костей. Но кто можетъ утвердишь, что двиствіе жизненныхъ силь зависипть полько опть соединенія сихъ часпей? Кпо знаеть, какому точно сущеспву обязаны мы бышіемь сихь жизненныхъ силъ, существующихъ даже и тогда, когда ихъ двиствіе не оказывается, какъ-то на примъръ въ обморокъ? Когда же мы вовсе не знаемъ подлиннаго состоянія смерши: шо изъ вышеприведенныхъ доводовъ еброятное заключить, чио мы и по смерши осшанемся двящельными сувовсе жить перестали. Правда, смерть разрушаеть сувственных доказательства жизни: но не доказываеть, чтобы бытів наше вовсе уничтожалось.

Въ аналогіи Нашуры не находимъ мы ничего прошивь вороятнаго продолженія нашей жизни и по смерши. Ибо діяшельное существо, называемое нами Я, не есть органическое тівло наше; и лишась мнотихъ частей онаго, мы не можемъ еще думать, чтобы наше Я вовсе чрезъ то изчезало. Естьли же оно есть нічто простое и неділилоє, поелику відініе наше о самихъ себі есть просто и неділило: то разрушеніе тівла не можеть доказывать, чтобы съ разрушеніемь онаго и сіє простое существо, истинный источникъ діятельности и жизни, уничтожалось.

Мы примъчаемъ въ себъ двоякія силы: тувственныя и умныя, силы ума, памяти и склонности. Перваго рода силы употребляють тъло орудіемъ къ чувствованію, по причинъ органовъ, коими оно снабдъно: но не смотря на сіе употребленіе тъла, мы не находимъ въ натуръ ничего такого, чтобы заставляло насъ думать, что безъ сего тъла, безъ сихъ

орудій онв существовать не могуть.-Чрезъ увеличиващельныя стекла мы видимъ еще лучше, нежели простыми глазами: но сила зрвнія не въ спеклв находишся; а можешь бышь **шакже** въ глазахъ. Глаза сушь каналы, провождающіе представленія внішнихъ предметовь въ душу: изъ сего же не сладуенть еще, чтобы они были единственнымо средствомъ къ сей цъли. Тоже можно заключишь и о прочихъ чувсивахъ. Во снъ когда чувства покоятся, не представляются ли намъ чувственные предметы и безъ помощи сихъ орудій, столь же сильно. жакъ бы и чрезъ нихъ; и не видно ли изъ сего, что въ насъ кроепся чудная сила предсшавлять себв предметы и въ ошсупствіи ихъ?

Еще болье не зависять от тыла силы нашего ума, памяти и склонности: чему научаеть нась одно наблюдение Натуры. Хотя чувства тыла и служать къ препровождению до нихъ нужныхъ представлений для понятия, такъ какъ подмостки и другия орудия нужны для строения: но когда мы разъ си понятия уже получили, то душа наша и въ настоящей жизни можеть употреблять си силы и чув-

ствовать удовольствіе, или неудовольствіе, безъ помощи чувствъ. Опышъ шакже предсшавляеть намымногіе примыры, что самыя смершельныя бользни швла не двйсшвовали на силы ума и склонности; а сіе дълаеть въроятнымъ, что и при со вершенномъ разрушеніи онаго онв не могупть уничтожить силь оныхъ, хотя и препященвующь намъ примъчащь дальнъйшія ихъ действія. Кому не случалось видать людей, которые въ смертельныхъ болвзняхъ, при последнемъ издыханіи, имъли сильное воображение, швердую память, были въ полномъ разумъ, и оказывали чрезвычайную силу склонности ощущенія вышняго духовнаго удовольствія, или скорби? Почемужъ думать, что при смерши бользнь разрушить сінсилы, которыхъ она при возрастании ея не разрушала? Смершельная бользнь есть смерть во своемо нагаль: почему же думать, чиобы и въ концв ея она не была таковаже, какъ въ самомъ началь? Пусть пресвчеть она дъйствие оныхъ силь, но между оставленнымъ дъйствіемъ и совершеннымъ уничшожениемъ находишся безмфрная разность. Смерть въ нфкоторомъ отношеніи, можно уподобить рожденію,

которое же только не отнимаеть у нась силь, но еще умножаеть ихь и вводить нась въ пространнъйшее быте. Сіе сравненіе даеть намъ болье причины върить, что по смерти нашей сфера познаній нашихь и способностей еще увеличится. Сколь же утьтительно видьть, что Религія ни мало не противорьчить Натурь!

Такъ, любезный другъ, Религія не прошиворвчить Натурв. Я довольно насказаль вамъ такого, которое можеть во гродить въ сердцв вашемъ святое благоговвніе къ оной, и увврить васъ, что есть важныя причины покарять намъ ограниченный нашъ разумъ твмъ таинствамъ, кои отъ слабаго нашего ока, не проницающаго во внутренность Святилища, закрыты.

Но не въръше, любезный другъ, чтобы искреннему искателю входъ въ сіе Святилище вовсе былъ неприступенъ. Ищяй обрътаеть, и толкущему отверзается. Въ слъдующую ночь поговоримъ о семъ болье.

## ночь седьмая.

Нынвшнее состояніе человіковь, говорить Гердерь, віроятно, есть среднее кольцо, соединяющее два міра. Истина сія, любезный другь, такъ важна, что она доводить человіка къ высочайтимъ таинствамь. Все въ Натурі соединено между собою; одно состояніе пріуготовляеть къ другому. И такъ естьли человікь, яко верхнее и посліднее кольцо, замыкаеть ціпь земныхъ организацій: то онь же начинаеть ціпь тварей вышшаго рода, какъ нижнее кольцо оной; и такимъ образомъ онъ есть среднее кольцо между двумя, одна въ другую входящими, системами творенія.

На земли, продолжаетъ Гердеръ, онъ не можетъ переходить ни въ какую другую организацію, либо долженъ будетъ возвращаться вспять и кружится въ кругу; стоять же на одномъ мѣстѣ онъ не можетъ, ибо въ царствѣ дѣятельности никакая живая сила не покоится. Почему должна предстоять ему степень стольже къ нему близкая и столь надъ нимъ

возвышентая, какъ нынв съ благороднвишлми своими преимуществами онъ близокъ и далекъ ошъ скота.

Сіе одно положеніе, любезный другь, основанное на всвхъ законахъ Натуры, даешъ намъ ключь къ чудеснымъ ея явленіямъ, и слъдовашельно единсшвенную онфоролиф исторіи рода человвиескаго. Спранное противорвніе, въ коей человькъ является, изъ сего объяснишся. Яко , скопъ, служить онъ землв и привязанъ къ ней, какъ къ своему жилищу: а яко человъкъ, имъешъ въ себъ съмя безсмертін, пребующее другой нивы. Яко скопть, мо кешь онь удовольствовать здесь свои нужды, и довольствующиеся одними чувсіп зенными наслажденіями живушъ здъсь довольно спокойно. Но естьли захоченть онъ состоянія благороднівшаго, то вездь увидить несовершенство и недостатокъ; благороднвишаго никогда не бывало на земли, чистъйшее ръдко на ней являлось и продолжалось; для силь нашего духа и сердца міръ сей есть только мъсто труда и искуса, или испытанія. Исторія рода человіческаго, со всіми опытами, участями, предпріятіями и перемьнами, довольно сіе подшверждаеть.

По мъсшамъ являлись мудрые и добрые. которые всыпали иногда мысли свои, совъты и дъянія въ протокъ времени; иногда струились от пого струи во времени: но быстрина увлекала ихъ за собою и следъ ихъ вовсе изглаждала, и памящники благородныхъ ихъ намфреній погружались на дно. Невъжды взяли верьхъ надъ совыпами мудрыхъ, и разпушные возобладали надъ сокровищами духа, наследіемъ бережливыхъ предковъ. Такъ мало здъшняя жизнь человька печешся о въчности! Такъ мало вертящаяся всегда земесшь хранилищемъ въчныхъ издълій, садомъ ввчныхъ раствній, замкомъ ввчнаго жилища! Мы приходимъ, и уходимъ; каждое мгновеніе приносить съ собою тысячу таковыхъ же, и опять ихъ уноситъ. госшинница спранниковъ, есшь глушь, въ которую временемъ птицы залешающь, но опящь опплешающь. Скопть живенть здесь въ мире съ собою. Естьлибъ онъ и не ошжилъ всей своей жизни, шо внутренняя цізь его однакожь достигнута; способности его всв въ ней, и онъ есть то, чемь быть должень. Человекъ одинъ живепъ въ противорвніи съ собою и съ землею; ибо онъ здесь есть совершенный ше твореніе изъ всяхь земныхь организацій и совершенный шее для будущаго состоянія, хотя бы онъ отходиль отсюда пресыщенный жизнію. Причина сего очевидно та: что состояніе его, для сей земли, есть посліднее; а для другаго бытія первое, въ которое онъ перейдеть, таки какъ младенецъ изь матерней утробы. Такимъ образомъ онъ представляеть себі вдругь два міра, и сіе-то составляеть видимую двоякость существа его.

Всякому извъсшно, какая часть господствуеть здась у большей части человъковъ. Большая часть суть скотъ, и къ человъчеству принесли съ собою въ мірь только способность, которую трудомъ и прилъжаніемъ сперва усовершенствовать должно. Но сколь редки прямо усовершенствованные! У лучшихъ людей нъженъ и слабъ еще всажденный въ нихъ Божественный ростокъ! Скопъ жизнь хочешъ господствовать надъ человъкомъ, и большая часть человъковъ дають ему господствовать надъ собою. Онъ всегда тянетъ ихъ къ низу, когда духъ и сердце хонпять возпарить и вступить въ свободнейтий округъ дей-

ствованія; и поелику для чувственной твари наспоящее всегда чувствительнее будущаго, и видимое сильнее действуеть невидимаго: то легко понять, которая изъ двухъ силъ берепть перевъсъ. Какъ мало человъкъ способенъ къ чистымъ радосшямь, къ чистому познанію, къ чистой добродътели! Но и бывъ способенъ, какъ мало навыкаепть въ нихъ! Прилъжный и трудолюбивый многому научится; а лвнивецъ и нерадивый не знаетъ и того. что въ немъ самомъ есть; твмъ менве въдаеть, что онъ произвесть въ состояніи. Жизнь наша есть сраженіе, а цвъть чистаго безсмертнаго человъчества есть пріобратаемый побадою ванокъ. Стремящійся за цвлію достигаеть наконець цвли, и сражающійся за добродетель увенчеваешся въ смерши.

И такъ естьли вышнія твари насъ видять: то онь смотрять на насъ какъ на среднія породы, посредствомъ которыхъ Натура переходить изъ одного царства въ другое. Страусъ взмахиваетъ крыльями только для бъгу, а не для летанья; грузное тьло его тянеть его къ земль. Но и онъ самъ въ себь совершенъ, а нашимъ глазамъ только кажется без-

образнымъ. Такъ равно и человъческая натура: безобразіе ея несносно оку земнаго духа; но духъ вышній, прозравающій во внушреннее и видящій многія кольца цівпи, одно для другаго сдъланныя, можешъ только жальть, а не презирать насъ. Онъ видинть, для чего люди въ столь различныхъ состояніяхъ выходять изъ міра, молодые и старые, глупые и мудрые, уроды и сумазброды. Всв степени обравованія человіческаго не изъяты изъ руки всемогущей Благости, имвющей въсокровищницахъ своихъ бальзамъ, могущій залечить всв раны. Поелику же будущее состояніе, въроятно, произтекаетъ изъ наспоящаго: по безъ сомнинія и будущія упражненія наши тіснье связаны съ нынъшнимъ нашимъ бышіемъ, нежели какъ мы думаемъ. Горній вершоградъ денъ только изъ такихъ раствній, которыя здась еще пусіпили корни и подъ сею грубою оболочкою еще развернулись. такъ ежели и здъсь ласковость, привътливость, дружество составляють почти главную цъль человъчества: то тамъ сім прекраснъйшіе цвышы человыческой жизни, безъ сомнънія, достигнуть той чистошы и достоинства, которыхъ сердце наше при земныхъ союзахъ пищепно искадо. Брапья наши вышнихъ спеценей, безъ
сомньнія, любяпъ насъ чище и лучше, нежели мы ихъ; ибо они яснье видяпъ наше состояніе, у нихъ ньтъ временности,
всь дизгармоніи прекращены, и можетъ
быть, они невидимо воспитывають въ
насъ товарищей своего блаженства, сопрудниковъ своей работы. Только шагъ
впередъ, и ствсненный духъ станетъ дышать свободнье, уязвленное сердце изцьлится; они видятъ наступающій сей
шагъ, и всьми силами пособляють спотыкающемуся!!!

Поелику же мы составляемъ среднюю породу между двухъ классовъ тварей, и нъкоторымъ образомъ участники обоихъ: то я не могу себъ представить, чтобы будущее состояніе наше такъ далеко отстояло от настоящаго, и такъ бы было оному не сообщительно, какъ скотъ въ человъкъ думаетъ. Напротивъ того многіе случаи и произшествія въ исторіи рода человъческаго, безъ признанія вышняго содъйствія, для меня непонятны. На примъръ: чтобы человъкъ въ самомъ грубомъ состояніи, самъ собою, безъ всяжаго указанія, нашель путь къ просвъ

щенію, и, безъ вышняго Наставника. изобраль себь языкь и первую науку: сіе для меня неизъяснимо, и шемъ неизъяснимве, чвмъ должайшимъ полагаютъ прололжение грубаго скошскаго состояния. Безъ сомнънія Божескій промысль пекся о родь человъческомъ съ самаго его дътсшва, и самымъ легчайшимъ образомъ вель его на пушь его; и чемъ боле силы человъческія укрыплялись, тымь менье пребовали они вышней помощи, или півмъ менве двлались къ ней способны, хотя и въ позднъйшія времена случались на земли величайшія явленія, сопровождавшіяся неизъяснимыми обстоящельствами. Самыя бользни служили часто орудіями къ шому; ибо когда одинъ членъ выходишъ изъ связи съ другими, и пошому для обыкновеннаго круга человьческой жизни двлается негоднымъ: тогда внутренняя непрестанно дъйствующая сила обращается въ другія стороны, и можепть быть получаенть такія впечатлівнія, къ коимъ неразстроенная организація была неспособна, и въ коихъ она не имвла нужды. Какъ бы то впрочемъ ни было, завъса, скрывающая міръ будущій отъ настоя. щаго, весьма благошворна; и не безъ при-

чины такъ все тихо вокругъ гроба мер-Обыкновенный человькъ въ жишейскомъ поприщв для шого удаляемъ бываешь ошь некоторыхь впечатленій. что и одно изъ нихъ могло бы потрясти весь кругь его понятій и сделать его для міра, сего неспособнымъ. Сотворенный къ свободъ, человъкъ не долженъ бышь обезьяною вышнихъ существъ; но приведенъ ни будетъ, вездъ долженъ дъйствовать самъ. Для собственнаго его успокоенія и для пощаженія благородной гордости, на которой утверждается судьба его, отнято у него зрвніе существъ благороднвишихъ; ибо естьли бы мы узнали ихъ, що въроящно сами себя возгнушались бы. И потому-то человъкъ въ будущее свое состояніе долженъ проницапь не зрвніемъ, а вврою.

Столько намъ уже извъстно, что въ каждой силъ человъческой кроется безконечность, которая здъсь потому только разкрыться не можеть, что другія силы, чувства и склонности скотскія притъсняють ее, и для земной его жизни какъ бы связывають ее. Одни примъры памяти, силы воображенія, предсказаній и предвъщаній, открывають чудеса о

тайномъ сокровищь, скрывающемся въ человъческихъ душахъ, такъ что и самыя
чувства изъ сего не изключаются. Что
сіи сокровища обнаруживались по большей
части въ бользняхъ и чрезъ недостатки
въ противоположномо, сіе ни мало не
противоръчить нашему положенію; ибо
самая сія разстроенность нужна была
для усиленія его свободы и для оказанія
его силы.

Выраженіе Лейбница, что душа есть веркало вселенныя, можетъ быть, содержишь въ себъ исшину глубже шой, какую изъ сего понимающъ; ибо кажешся и силы вселенныя заключены въ душв, и ей пошребна шолько организація, или нісколько организацій, для развишія ихъ. Но Всеблагій не откажеть ей въ сихъ организаціяхъ. Онъ водишь ее на помочахъ, какъ ребенка, до совершеннаго возраста ея къ полному наслажденію достоинствомъея, пушемъ пріобръщаемыхъ ею силь и чувсшвъ. Даже и въ нынвшнихъ ея оковахъ странство и время сушь для нея слова пустыя; они измвряють и опредвляють соопношенія півла ея, а не внупренней ея силы, которая въ восторгв возносится выше пространства и времени. И такъ

же заботься о мъстъ и часъ будущаго твоего бытія; солнце, освъщающее нывъ день твой, опредъляеть тебь жилище твое и земныя твои упражненія, и защиваеть всъ небесныя свытила: но по закать онаго, священная ночь, въ коей ты нькогда сокрыть быль и въ коей нькогда паки лежать будеть, покроеть землю твою тынями, и разкроеть для тебя на небъ свытящіяся книги безсмерпіія.—. Тамъ обители, тамъ міры и пространства!—

Старайся оставить землю безъ неудовольствія, и благослови ее какъ лугъ, на которомъ ты, какъ дитя безсмертія, бъгалъ и игралъ,— какъ училище, въ которомъ ты чрезъ страданія и радости воспитался въ возрасть мужа. Далье ты ей не принадлежить, ни она тебъ. Увънчанный вънцемъ свободы и препоясанный поясомъ небеснымъ, продолжай странствіе твое далье.

Какъ цвътокъ возходитъ изъ царства подземнаго, дабы въ странъ солнечной вкусить первую жизнь: такъ человъкъ возносится от земли туда, гдъ съ отверстыми очами и разпростершыми обълијями ожидаетъ его Отецъ небесный.

О сей столь важной матеріи, любезный другь, мы еще нъсколько побесъдуемъ.

И такъ достовърно, что состояніе человъка есть послъднее для сей жизни и первое для будущей. Человъкъ заключаетъ въ себъ два міра, и сіе-то производитъ очевидную бытія его двоякость. Скоточеловъкъ связанъ съ тълеснымъ и чувственнымъ; а духовной съ духовнымъ и разумнымъ.

Духовное состояніе, въ совершенстве своемъ, гораздо превозходне чувственнаго; ибо оно есть вышняя степень развитія существа человеческаго; и мы видимъ, что чемъ боле открываются духовныя силы внутренняго человека, темъ чудесне становится бытіе его на земъли.

Отношенія духовнаго человіка, безтомнівнія, весьма различны от отношеній чувственнаго человіка. И поелику человічество наше есть только пріуготовленіе, зародыть будущаго цвітка; поелику земля наша есть місто предваринельнаго только упражненія и пріуготовленія: то ніть сомнінія, что еще здісь на земли есть нікоторыя необходимых дійствія, нужныя къ развитію будущаго

жашего состоянія; и сіе-то составляеть нравственность и религію.

Ошношенія нравственности суть законы будущаго нашего состоянія— законы развишія духа къ будущему дальнъйшему шествію; они суть законы уподобленія Божеству; и сіе-то есть назначеніе человъка.

Богъ есть высочайшее существо, единица, ввчный и неизсякаемый исшочникъ всвхъ мысленныхъ и невещественныхъ началъ, корень всвхъ безчисленныхъ міровъ, первая и единственная причина всвхъ вещей, центръ, изъ котораго силы и жизнь всвхъ существъ непрестанно изтекають, и къ которому онв, яко къ конечной своей цвли, стремятся. Бытіе и двйствованіе Божіе состоить въ произвожденіи подобнаго, къ подобному блаженству— безконечная любовь, безконечная благость.

Мы видимъ, что въ Натурв все живетъ, и при всемъ томъ такъ мало знаемъ, что есть жизнь. Естьли я скажу вамъ, любезный другъ, что жизнь есть любовь, и любовь есть жизнь: то вы, можетъ быть, меня не поймете; однакожъ это върно, что человъкъ не узнаетъ, что

есть жизнь, пока не узнаеть, что есть любовь.

Источникъ всякой любви есть Богъ: ибо Онъ есть жизнь, и не могъ бы быть жизнію, еспьли бы не быль Онь любовь. Любовь же состоить въ непрестающей дъяшельности, въ произвождении подобныхъ сущесивъ. Сія каршина конечно еще слаба, и недовольно совершенна, чтобъ подать вамъ понящіе о томъ, что я хочу вамъ сообщишь: но предсшавьше себв, любезный другь, Божество источникомъ всякой жизни, центромъ всъхъ силъ, наслаждающееся въ своемъ всемогущесшва неизреченнымъ удовольсшвіемъ производишь другія существа къ подобному блаженству. Сіе-що дъйствіе Божіе есть любовь.

Дабы дашь вамь чувственное сего изображеніе, я прошу вась: представьте себь солнце, котораго благотворная теплота, яко источникь всякой жизни, все здысь производить. При приближеніи онаго все воскресаеть изъ ныдръ смерти, живи-тельные лучи его одывають луга травою, деревья листьями: оно производить укратеніе, обрадованіе, веселіе. Какъ солнце, провозвыстникъ Божества, даруеть всему

чувственному и твлесному жизнь и силу: такъ солнце въ духовномъ мірв, Богъ, приближеніемъ своимъ производить духовную красоту. Правда, и сіе еще мало изъясняєть: но придетъ время, любезный другъ, когда созерцаніе духа объяснить вамъ такія вещи, для которыхъ чувственный языкъ словъ не имветъ.

Все, что ни есть въ твореніи, есть добро, яко діло любви: зло произходить только чрезъ удаленіе отълюбви; въ семъ удаленіи состоять временная и духовная смерть.

Все, что ни есть во вселенной, дъйствуеть, любезный другь, чрезъ дъйствіе и воздъйствіе, (акцію и реакцію): сей законъ въченъ и непремъненъ. — Поелику же Богь есть чистьйтая любовь, то Онъ любить и въчно будеть любить каждую Свою тварь, и всъ дъйствія Его къ нимъ суть любовь: слъдовательно и воздъйствіемъ должна быть взаимная любовь.

Поелику же Богь любишъ всвхъ своихъ шварей и всвхъ назначаетъ къ блаженству: то и законъ воздвиствія нашего долженъ состоять вълюбви не толькокъ Богу, но и къ ближнему; ибо иначе не будемъ мы подобны Богу. Воть законъ нравственности и главное основание Религи!

Всь дьйствія чистьйшей любви благи, и все, чему благость даеть бытіе, есть истинно: почему Богь и называется Благость и Истина. И все, что есть на небеси и на земли, утверждается на благости и истинь: почему какъ приближеніе къ любви дълается источникомъ благаго и истиннаго, такъ удаленіе отъ оной есть источникъ злаго и ложнаго.

Свойсшво любви есшь двйствовать. Любовь существуеть не для одной себя. Чтобы любить, надо быть двумъ: тому, кто любить, и тому, кого любять, которыхъ бы любовь соединяла. Сіе соединеніе есть цвль любви. И такъ любовь живеть въ жизни другаго, стремленіе ея есть сдвлаться другимъ Я; и потому единство есть великій законъ любви, на коемъ основывается нравственность и религія.

Люби Бога, люби ближняго: вошъ въ чемъ заключающся всв Божесшвенные законы — законы любви, жизни, блаженсшва.

Самолюбіе и любовь къ міру, или чув-

сшвенность, противны великой цвли чиствишей любви; ибо чрезъ нихъ престаеть воздвиствіе, и самолюбіе все къ себв притягиваеть, двлаеть себя центромъ всего, которымъ долженъ быть единъ Богъ, яко всеобщая любовь, безъ коей нвть блаженства.

Любовь къ Богу и ближнему есть цыть, соединяющая тварь со Творцемъ и тварей съ тварями; самолюбіе же и любовь къ міру, или чувственности разрываеть сей союзъ: отсюда поврежденіе и быдствіе человыческое.

Благое и исшинное есть следствіе правильной любви; злое и ложное есть следствіе самолюбія и любви къ міру. Невсе ли пороки, заражающіе человечество, произходящь от самолюбія? И поползновенія наши къ пороку откуда, какъ не от любви къ міру и чувственности? Не видимъ ли мы, что чемъ человекъ благородне, возвытенне мыслить, темъ боле удалень онъ от самолюбія и любы къ міру, и темъ боле любить онъ человековъ?

Всв общественныя добродетели на семъ великомъ законв основаны. Самый ашеисть чувствуеть великую въ немъ нужду; подумаеть основать должности любви къ ближнему на самолюбіи человьческомъ, не разсуждая щого, что самолюбіе есть причина зла.

Все въ Нашурв одна цвпь; самый атеистъ признаеть сіе: для чего же отдвлять от сея цвпи Существо, все сошворшее и все ублажающее?

Нътъ, ослъпленные смершные! кричить Мирабо: другъ Натуры не есть врагъ вашъ, толкователь ел есть рабъ неправды; разрушитель мечты не есть разрушитель истинъ, для блага вашего необходимыхъ; ученикъ разума не есть безумецъ, оправляющій ядомъ, наполющій вреднымъ сумазбродствомъ.

На сіе можно шакже сказашь: нѣшъ, ослѣпленные! другъ Божесшва и религіи не есшь врагъ вашъ; шолковашель ихъ не есшь рабъ неправды; разрушишель мечшы не есшь разрушишель исшинъ, для блага вашего необходимыхъ; ученикъ Божесшва и религіи не есшь безумецъ, ошравляющій ядомъ и напояющій вреднымъ сумазбродсшвомъ.

Мирабо. — Другъ Нашуры, изшоргая молнію изъ рукъ сшрашныхъ боговъ, грозицихъ вамъ, хочешъ прогнашь бурю,

трепятствующую вамь обрасть путь къ счастію вашему, безь обманчиваго ихъ осващенія молнією.

Ответов. — Другъ Божества и религіи не знаеть никакихъ грозныхъ боговъ; онъ знаеть Божество только подъ именемъ Любви; не вооружаеть руки его молніями, устращающими человъковъ; но только показываеть имъ, что удаленіе отъ Источника любви есть переходъ късмерти, что свътъ Божества необходимо нуженъ для освъщенія насъ въ пути нашемъ; ибо удаленіе отъ свъта покрываеть всъ пути тьмою.

мирабо. — Другъ Нашуры, сокрушая сихъ идоловъ, коимъ сшрахъ приносишъ жершвы, а фанашизмъ и неисшовство самихъ человъковъ, хочешъ на мѣсто ихъ возсшавить успокоевающую истину.

Отвото. — Другъ Божества и Религіи гнушается идолами, проповедуемому имъ Божеству приносить виміамъ не изъ страха, и не фанатизмъ и неистовство жертвують Богу Христіянь; Богъ ихъ всть Богъ любви, и проповедники Его хотять научить человековъ любви Его.

Мирабо. — Другъ Нашуры, разрушая жрамы и алпари, къ коимъ вы приходипе съ рабскимъ виміамомъ, а ошходите со слезами, хочетъ воздвигнуть постояннов жилище спокойствію, разуму и добродътели, въ убъжище вамъ отъ неистовства вашего, опіъ страстей вашихъ и отъ силы упъснителей вашихъ.

Отвъто. — Спокойствие, разумъ и добродъпель находятся токмо у Бога; и токмо исполняющий священныя обязанности, соединяющия тварь со Творцемъ, наслаждается спокойствиемъ, яко наградою добродъпели. Богъ любви требуетъ не рабскаго виміама; Онъ требуетъ человъческаго сердца; души супь храмъ и жертвенники, Ему угодныя; не слезы рабскія, но слезы любви, проливаемыя сыномъ предъ отцемъ своимъ, пріятны Божеству. Такъ учить Св. Писаніе, такъ учитъ Христосъ.

М грабо. — Другъ Нашуры, разрушающий права суевъріемъ обогошворенныхъ ширановъ, сокрушающихъ васъ жезломъ жельзнымъ, хочешъ ушвердишь права вашей нашуры, изъ жалкихъ рабовъ сдълашь васъ свободными, дашь вамъ въ правищелей человъковъ и гражданъ, кошорые бы любили и защищали подобныхъ имъ человъковъ и гражданъ, ошъ коихъ получили

свою власть. Естьли онъ прибъгаенть къ обману; то только для шого, чтобы возвращить права истинь, похищенныя у нея заблужденіемъ. Разрушая же основаніе невърной, или фанатической морали, ослеплявшей до ныне разумъ вашъ безъ исправленія сердца, онъ хочеть утвернравственность на неколебимомъ основаніи собственной вашей натуры. И такъ внимайте гласу его, который гораздо вияниные двусмысленныхъ оракуловъ вымышленнаго Божества, всегда прекословящаго. Внимайше Нашурв, которая никогда себв не противорьчить.

Ответов. Уничтожается ли чрезъ то святость религіи, что безумцы ее во зло употребляють? Теряется ли отъ того истина, что есть и лжецы? — О! какъ ложно и нельпо было бы сіе заключеніе! Ученіе Христово не есть ли ученіе любви и кротости? Чтоже оно не всегда исполняется: то потому достойно ли оно поруганія, истребленія? Не паче ли всякой благомыслящій долженъ стараться, чтобы оно сохранялось и исполнялось? Кто лучте утвердить права Натуры, какъ не Творецъ Натуры? Кто сдълаль насъ рабами: всеобщій ли Отецъ любви, жли

чувственность? Не Онъ ли, по милосердію Своему, разторгь цвпи, приковывавшія насъ ко грвху и гибели? Не Онъ ли содвлалъ насъ паки свободными, давъ чрезъ религію всв средства къ освобожденію нашему отъ рабства грвху?

Кто лучшихъ производить гражданъ, кто върнъйшихъ исполнителей законовъ, естьли не религія? Гдв въ Христіанскомъ ученій обмань? Какая мораль величественнве и достойнве человвка? Какъ можетъ человъкъ возвращищь права истинъ, естьли оставляеть Того, Кто есть сама Истина? Гдъ фанашизмъ въ ученіи Христіанскомъ? Не заключаешь ли оно въ себъ любви, кроткаго щаженія и подавленія страстей и самолюбія? — И такъ рвшишесь, человъки! внимашь сему чисшому гласу, который гораздо понящные пронипаній чувственности, полагающей основаніе исшины въ мершвомъ веществъ. -Внимайше гласу Творца Нашуры, Кошорый не можеть себв противорвчить; Натура есть Его тварь; и тварь ли предпочитать Творцу?

Мирабо. — ,, О вы! стремящіеся еже-,,минутно къ счастію, по врожденному ,,ошъ меня въ васъ побужденію, говорить

"Натура: не удаляйщесь отъ всесильныхъ "моихъ законовъ. Старайтесь досшичь Средство къ тому написано "счастія. у, мною въ сердцахъ вашихъ. Тщетно суе-"въръ ищешъ удовольствія за предълами "земли сея, на кошорую я его поставила; ,, шщешно изпрашиваеть онаго у неумоли-,, мыхъ привидьній, хошящихъ силу вооб-"раженія его поставить на ввуномъ мо-"емъ престоль; пщетно ожидаеть онъ "сего въ селеніяхъ небесныхъ, кошорыя "безуміе построило ему; тщетно "даешъ онъ себя своенравнымъ Богамъ, "коихъ восхищается благотворительно-"стію, когда они сыплють несчастія, "ужасы, вопли и мечшы въ жизнь "Сбрось съ себя, суевъръ, иго религіи, "сей гордой совывстницы моей, и поспв-"ши познашь права мои. Отрекись опть "Боговъ швоихъ, присвоившихъ "власть мою, и возвратись подъ мои за-"коны. Только въ моемъ царствъ обръ-"тается истинная свобода. Тиранство и "рабство навсегда изъ него изгнаны. Бла-"говоленіе бдить надъбезопасностію под-"власиныхъ мнв, и охраняеть имъ пра-"ва ихъ. Благодъщельность и любезность "соединяющь ихъ; исщина освъщаеть ихъ,

"п никакой обманъ не помрачаешъ ихъ "гуслыми облаками.

Отвыть. - Гав должень человыхь искашь покоя и блаженства, какъ не въ Боть? Не ежедневно ли испышываемъ мы, сколь недосіпашочна къ шому земля, сколь мало даенть она истиннаго блаженства? Можно ли то назвать мечтою сивы вообразительной, что возвъщаеть намъ аналогія Нашуры? Не все ли нахолящееся здесь на земли веденть насъ къ познанію Творца; и не каждое ли чистое дівяніе въ довольствіи сердца нашего выражаешь намь исшину бышія его? Несчасшный! какъ смвешь шы до шакой спиенени унижать человвчество и обременять онов шягчайшими узами, нежели сама чувсльвенность? Только въ царствв Божіемъ, въ царствъ Истинът царствуетъ истинная свобода: ширансшво же и рабсшво нринадлежащь кь чувственности и міру. Не чувствуеть ли ты ежедневно тяжести оковъ ихъ; не придавляють ли они шебя ошчасу болве къ землв, когда духъ швой, сошворенный къ безсмершію, хоченть возпаришь въвысоту? Несчастный! жуда завело тебя заблуждение твое! Ты не знаешь сшепени, на коморой сшоишь,

ми швоего будущаго назначенія. Есшьли шы шолько скошь, що сльдуй законамь скоша; есшьли же начшо боліе скоша, що познай законы швои, и ищи ихъ въ существа Бога, положившаго шебь закомомь, гтобы ты было Елу подобено.

Изо всего сего вы видише, любезный другъ, въ какомъ заблуждении находящся возстающие противъ религи! Думая нападать на Религію, они опровергають только злоупотребленія Религіи. Всегда пребудеть истиною, что Хрисшіанство содержишь въ себь многія вещи непостижимой силы и чрезвычайной важносии, которыхъ описать не льзя. Пока онв осшавались, яко свящыня, извесшны шольисшиннымъ блюсшишелямъ свящаго ученія, до шъхъ поръ Хрисшіанство было въ своемъ совершенствъ, и было въ поков: но съ шрхъ поръ, какъ власти земныя простерли руку во Святилище и захотвли видъть непріуготованными очами, и какъ Религія сміналась съ свішскою полишикою, произошли расколы и невъpie.

Въ первыхъ временахъ найдете вы у

Христіанъ превосходнійшее нравоученіе, конпоров часто люди самаго низкаго произхожденія, безъ всякаго воспитанія, даже женщины, строго наблюдали. Въ сіи времена найдеше вы людей, которые, въ истинномъ смиреніи, ни во что вміняли славу и чести мірскія, и въ добровольуединеніи скрывались опть блеска фортуны, отрекались от великихъ имуществь, и, дабы удвлять братьямь своимъ, довольствовались самымъ нужнымъ содержаніемъ. Тогда приміромъ учили переносипь обиды, плашишь врагу за ненависть любовію, и пріобратать такія силы духа, съ которыми человъки скоръв рвшались на жесточайшія мученія, нежели соглашались пресшупить законъ Господень.

Но какъ скоро люди вознерадъли о семъ святомъ ученіи: то явились политическіе священники, которые, удаляясь болье и болье от первоначальной чистоты, всему Христіанству стали давать видъ политическій, и все облекли политикою. Тогда возстали Софисты, торгующіе плевелами, покрывшіе смертію и тьмою то, что прежде было свыть и жизнь.

Христіанство потрясено было въ самыхъ первыхъ основаніяхъ, и заблужденіе воздвигло на мъсшъ Свяшилища вершепъ гордосши и невъжеству. Такимъ образомъ ивкоторые отступили къ Деизму, другіе къ Машеріализму, не разсуждая того, что Святилище религіи непоколебимо, и что вкравшіяся злоупотребленія не принадлежали къ существу Религія. Религія, любезный другь, останенся всегда священною, хошя бы ошь перваго священника до последняго никшо не следоваль ея ученію. Физика престанеть ли быть физикою, хошя бы и никшо не мыслиль о Натурь? Исшина всегда останется въ Натурћ, хошя бы всв сдвлались лжецами.

Изъ всего выше приведеннаго вы видите, любезный другъ, Религію въ связи съ цълымъ; видите, что все имъетъ свои законы, а потому и духъ натъ имъетъ свои законы вышняго рода; и вышняя будущая наша степень имъетъ связь съ развитиями нынътняго натего состояния. На семъ основывается нравоученіе, или мораль. Первъйтій законъ назначенія человъческаго есть приближеніе къ Божеству; и какъ зло не находится существенно въ Натуръ, а произходить только

чрезъ удаленіе от добра, чрезъ удаленіе человька от Бога, источника добра: то сіе приводить насъ къ заключенію, что человькъ, безъ сомнінія, находился прежде на выштей степени, съ которой онъ низпаль самовольно.

Сіе наденіе состояло въ томъ, что онъ, оставя вышнее духовное свое назначеніе, погрязъ въ чувственность.

Мы видимъ, что жребіемъ человъка на земль суть бъдность и несчастія; слезы ожидають насъ при рожденіи, тоска провождаеть насъ во гробъ: воть жребій чувственности! И такъ сіе смершное тъло, любезный другъ, есть единственно вмъстилище и причина всъхъ нашихъ страданій. Мы должны совлечься сего пожрова; онъ есть наказаніе наше.

Такъ глубоко мы погрязли, любезный другь! Но у насъ не вовсе еще отнята надежда на возстаніе. Подобно страннику, шествующему трезъ горы, должны мы возходить непрестанно выше, пока достигнемъ цъли, теряющейся въ облажахъ. Потерянный свыть обръсть паки воть предметь великой работы человька, возрастанія его, возрожденія его, искупленія!

Но шеперь довольно мы поговорили; ельдующая машерія весьма важна, и мы посвящимь ей будущую ночь.

## ночь осьмая.

Для человъка, чтущаго Религію, ничто не можеть быть желательные, какъ чтобы мивніе его было истинно. Истины Религіи, любезный другь, имвюшь произхождение свое опъ Бога, который вчера и прежде въкъ, нынъ и во всъ въки быль, есть и будеть топть же и единь Богъ, въчно непремънный: слъдовашельно и истины должны быть непремвиныяжь. Божественное учение не потому истинно, что за истинное принимается, или что многія стольтія оному върять: заблужденіе никогда не буденть божественнымъ, хотя бы цвлые выки за таковое оное признавали. Есшьли служищели Веры и **дълались иногда невърными своему зва**≁ нію; естьли насиліе, или коварство, и препяшствовали иногда благотворнымъ вліяніямъ Религіи: що внушренность оной никогда однакожъ ошъ шого не перемвнялась; солнце остается всегда солнцемъ, хошя шучи и скрывающь его ошь глазь машихъ.

Человическій родь, любезный другь,

имкогда не имълъ недостатка въ елучаяхъ къ обрътенію пути къ Богу, единственному источнику свъта, истины и блаженства. Прочтите безпристрастно Исторію Церковную; вы увидите подтвержденіе сей истины; увидите, что сверьхъ толны невърующихъ, многіе эннузіасты составляли изъ разныхъ заблужденій нельпыя системы, удаляющія отъ истины. Такъ Эссеи, Терапевты и Социніане, со многими другими, не вовсе изъяты были отъ заблужденій, которыя я покажу вамъ, дабы вы узръли достоинство Религіи во всей ея чистоть.

Намъреніе Божіе при сотворереніи человька было, любезный другь, то, чтобы человькь со всьми потомками покорялся воль Его, и ожидаль блаженства
своего оть руки Его: но Адамь захотьль
быть самъ творцемь своего блаженства,
и паль. По паденіи его Богь открываль
по временамь нькоторымь праведникамь
волю Свою, и наконець изъ всьхъ народовь отдьлиль одинь народь, въ которомь
Самъ учредиль Богослуженіе приличнымь
достоинству Его образомь. Громъ съ горы Синайской, густыя облака, скрывшія
гору оть народа, глась трубный, огнь,

въ коемъ низходилъ Господь, должны были, кажешся, оставить въ Израильтянахъ глубокое впечатлвніе возвъщенныхъ имь истинъ; но едва громы умолкли, гора перестала дымиться, Богъ сокрылъ отъ народа необычайные знаки Своего присутствія, едва Моисей на нъсколько дней отлучился: то возвъщенная Религія претерпъла такую превратность, какой едва ли можно было ожидать и тогда, когдабъ сна была человъческое только изобрътеніе. Страсти народа потребовали иной Религіи, и устращенный Ааронъ сопворилъ другихъ боговъ для предводительствованія Израильшянъ въ путит.

Моисей сошель св горы Синайской, и увидя сію перемвну, возопиль къ Богу. Богь, по молишві посланника Своего и по милости Своей къ роду человіческому, возстановиль Религію въ прежнемъ ея достоинстві: но шысячи возмущеній проминь сего вождя Божія и прошивь самаго Бога были провозвістинками новыхъ перемвнь, безпрестанно разрывавшихъ соремвнь, безпрестанно разрывавшихъ сомозь сей. Хотя законы начертаны были на каменныхъ доскахъ, въ знакъ того, что Господь желаль твердаго соблюденія оныхъ вь умахъ и сердцахъ человічес-

жихъ: но коль часто долженствоваль Богь посылать особенныхъ мужей къ народу Своему, дабы отвратить его от идолопоклонсшва и показашь ему исшины Свои паки въ Божественномъ свыть! Изъ самыхъ Іудеевъ Богъ опделилъ еще особенное кольно, которое долженствовало блюсши Религію: но самые священники и первосвященники часшо были сшоль невърны, что Господь нередко имель причины къ шаковымъ жалобамъ, какія произнесе-Пророкомъ Іереміею, ІІ. 8— гг. — Невърность Іудеевь къ закону была причиною, что Богъ изгналъ ихъ изъ земли, котторую даль имъ въ обладаніе; и за оскверненіе оной олшарями боговь чуждыхь, сей избранный народь должень быль претерпвшь столько быль и несчастій, сколько никакой другой народъ не шерпвлъ. Земли ихъ были опустощаемы, сами они продаваны въ неволю и изъ одной страны переселяемы въ другую. Побъжденные обыкновенно смвшивались съ побъдишелями, въ странв плвна своего обрвтали они новое ошечество, и слившись наконецъ въ одно съ швиъ народомъ, между коимъ жили, делались опящь подъ чужимъ именемъ великими и сильными: но Тудеи, и въ продолжительномъ ильну своемъ, оставались всегда особеннымъ народомъ; почему бъдствія ихъ были еще несноснье, нежели другихъ побъжденныхъ народовъ, ибо они не имъли надежды раздълить когда либо счастіе своихъ побъдителей. И сему не должно удивляться; ибо какъ невърностію закону, данному отъ самаго Бога, они особенно навлекли на себя гнъвъ Его: то Премудрость Его требовала и наказанія отличнаго, дабы не только народъ Іудейскій, но и весь родъ человъческій изъ свойствъ наказанія могъ усмотръть, что симъ отмицается честь Религіи.

Такова была мзда Іудеямъ за невърность ихъ къ истинной Религіи. Когда же
бъдствія ихъ смиряли ихъ предъ Богомъ,
и они съ покорностію къ Нему обращались: то, по предвъщанію Пророковъ, были они паки возвращаемы въ свою землю,
и Религія являлась въ новомъ блескъ между ними. Тогда, какъ легко прежде оставляли они истиннаго Бога и мъняли славу Его на ничтожныхъ идоловъ, такъ велико дълалось въ нихъ отвращеніе отъ
идолопоклонства. Никакое мученіе, никакое страданіе не было столь велико для
Маккавеевъ, чтобы они не предались ему

охопно, дабы не послужить идоламъ. Но и между ними Религія не вовсе обезопасена была ошъ перемвнъ. Хопія чувственное идолопоклонство между ними прекрано они думали изъявишь болье чести религіи, обожая вымыслы своего разума и изобрътенія буйной мудрости. Прежде они не внимали внушеніямъ своего разума въ дълажъ, касающихся до Реангіи; но пошомъ сшали давашь ему слишкомъ много воли: а разумъ, когда самъ учреждаеть себь Религію, всегда смішиваетъ оную съ собственными понятілми и соглашаеть со страстьми сердца. Такъ Іудеи, ознакомясь въ плвну своемъ съ мудросшію восшочныхъ народовъ, буде можно назвать симъ именемъ ихъ буйство, захошьли соединишь исшину съ заблуждевіями. Прошивившіеся сему соединенію, подъ предлогомъ защищенія Религіи, разпроспраняли собственныя мивнія за Бо-Предъ жескіе глаголы. пришествіемъ Христа Спасителя Тудеи раздалились на разныя секшы, на Фарисеевъ, Саддукеевъ, Эссеевь, Терапевшовь, и многія другія, которыя всь имьли о Религіи особенныя мивнія, и каждая секша ушверждала, что ел ученіе есшь глась самаго Ошкровенія,

коему всв должны ввришть. Какое различее Религіи сей ошъ Религіи Моисея и Пророковь, и какого очищенія она шребовала!

Богь, въ ограждение Религи въ Своемъ народь опть перемьнъ и примъженій человьческихъ, опідвлиль Іудеевь опів прочихъ народовъ самымъ явнымъ образомъ. Внышнее Богослужение учреждено было такъ, чтобъ не только умъ и сердце, но и чувства были заняшы. Всякая перемъна была запрещена подъ спрогимъ наказаніемъ. Гражданское спокойствіе и блато связано было съ чиснюю Религіею шеснымь узломъ. Но всв сіи и многія другія установленія не могли защининнь ее отъ перемьнь. Разумь человыческій, нолуча себь свободу, всегда простираенть оную за предълы ел. Онъ хочеть быть болье, нежели свободнымъ; жоченъ бынъ независимымь, хошя самое желаніе независимосии есть вырныйшій пушь къ рабсину.

Писусъ Христосъ принелъ на землю не только, дабы возвранить Религи первоначальную ел красоту, ощерлить отъ нел всв чуждыя человъческія примътенія, или, по величественному изреченію одного Пророка, разтонить серебро и очистиять; но дабы возвысить еще Божесть

венным исшины новыми, сшоль же Божесшвенными дополненіями. Поелику Имъ исполнялись всв жершвы и прообразованія, що Онъ возхошьль прекрашищь излишнее чувственное Богослуженіе и разпространить Религію по всему лицу земному во всъхъ народахъ. Въ ученіи, которое Онъ самъ проповъдовалъ и повельвалъ Апосщоламъ проповъдоващь, кромъ нъкощорыхъ немногихъ шаинсшвъ, видна вездв величанщая ясность и благородная просшоща. Самый разунь, приближаясь къ оному искренно и безъ предразсудковъ, находищь причину бышь довольнымь. Ошжровеніе ошкрыло человраескому разуму дальнайшіе виды, показало надежнайщій пушь къ блаженсиву и объяснило многое въ шворенім шакое, что прежде, безъ сето свеща, было непонящир. Законы нравсивенносии, преподанные Інсусомъ Хрисшомъ, совершенно согласовались съ законами есшественной добродатели, естьли щолько хорощо ее разумвли. Новыя предписанныя добродещели были шакого свойсшва, что безпристрасшный разумъ долженспроваль признашь ихъ за высочайукрашеніе человіческой нашуры. mee Въ доказащельство сего стоитъ щолько

взглянущь на що, чему Откровеніе велить намъ ввришъ и что исполнять.

Откровение открыло намъ новые виды въ швореніи, особливо въ разумной часпи онаго. Многоразличный порядокъ и красота Натуры довольно доказывають. что она не могла быть произведеніемъ слвиаго случая. Когдажъ міръ есшь произведение премудраго Художника: то откуда въ немъ несовершенсива, особливо нравственныя? Непрестанное стремленіе человъковъ къ счастію свидътельствуеть, что они не опредълены къ бъдствіямъ. Опть чегожь они злополучны? и по чему, при всей общирности разума, не умъютъ они найти върнаго пути къ блаженству, коего такъ алчутъ? Откровение выводишь насъ изъ сей неизвъсшносши и избавляеть от глупаго того мивнія, будто другое непріязненное Божество изъ зависти обезобразило твари мудраго и благаro Бога. Всв швари, говоришъ оно, вышли добрыми изъ руки Божіей. И видв Боеб вся, елика сотвори, и се добра звло. Чистые духи и півломъ облеченные человъки были безгръшны, и пошому совершенны. Опъ верьховнаго Серафима до последняго червя везде царсшвовали поря-

докъ и согласіе; всв части творенія были въ совершенной связи между собою. Вышняя красота духовъ есть свобода. Но, бывъ швари конечныя, они могли и самый лучшій даръ употребить во зло. Сів и случилось. Накоторые изъвышнихъ дужовъ учинились непокорными Богу, и склонили первыхъ человъковъ къ такойже непокорности. Послв сего за чвиъ искать! причины зла въ веществв? Она находится въ злоупопребленной свободь духовъ, перваго человъка и его пошомковъ. Безпорядокъ въ духовномъ мірь произвель безпорядки и въ пълесномъ міръ. Нынъ чедовъкъ оптъ рожденія разврашенъ; ибо въ беззаконіяхъ опіца зачинаетіся и во грвхахъ машери раждается: а со грвхомъ постигла всвхъ человъковъ смерть. Сію прирожденную порчу усугубляющь еще человьки произвольными злыми двяніями. Помыслы ихб злы отб юности и навсегда. И такъ не должно удивляться, что человыки злополучны и не могупть сами себя извлечь изъ своего несчастія. Сіе бъдствіе, от котораго они стонуть, собственное ихъ произведение. Оно есть натуральное следствие нравственнато безнорядка, ими въ самихъ себъ произведенмаго. Но должень ли сей безпорядовь оставаться навсегда въ мірь всеблагаго Бога? Должень ли человькъ навсегда бышь злополучень? И кто возстановить прежмій порядовь и первобытную красоту? На сіи вопросы разумъ молчить, Откровеміе отвъщствуеть:

Христіанская Религія открываетъ вамъ новые виды шакже и въ Божесшвв. Повреждение человьковъ хоппя не изгладидо вовсе вь душахъ ихъ поняшія о высочайшемъ Существв; но они размножили Божество, и, такъ сказать, раздваили оное на часшички почим по всемь шварямь. Сіе было исшочникомъ идолослуженія; и аля того Ошкровеніе научило, что Богь единъ Творецъ и Господь всего видимаго и невидимаго. Оно еще большему насъ научило, а именио: что сей единый Богъ есть Опець, Сынъ и Духъ. Ошецъ, родивтій предвічно Сына; Сынь, вічный образь Онца; и Духъ, ошъ самыя въчносши жать Бежества произходящій. — Сіи три въ единомъ существъ сущь единъ Богъ. Каждое лице имвешь равное участие во вськъ дъйствіякъ, во вськъ правакъ Божесива; но не есшь въ особенности Божеское существо, а пролько въ Немъ пребываеть. Впрочемъ имена Отпа, Сына в Духа не сушь имена, приписываемыя въ некоторыхъ только отношенияхъ одному и томуже лицу; инако не были бы справедливы си Спасителевы слова: что Онъ отъ Отца прителъ, что Отепъ послалъ Его, что Онъ потлетъ Святаго Духа, что Онъ и Отепъ суть едино. Самые отвергающе Божественность Іисуса, по врайней мере признаются, что Онъ быль высокаго ума и велиной мудрости человекъ; но какой же разумный человекъ, говоря: Я и Отеце лой суть едино, думаль трезъ то сказать: я и л еслы едино?

сей Богь шребуешь сердець нашихь и любви, или поклоненія духомь, и не хочешь чески сей ділинь ни съ какою шварію. На всякое обожаніе какой либо шварію. На всякое обожаніе какой либо швари, сколь бы оная высока и благородна ши была, Онъ взираешь какъ на оптьемнемое право у Него самаго. Онъ еснів шошеме Богь, коморому и Іудеи покланялись; шокио поклоненів Ему въ Трощів не сшоль ясно было ошкрымо церкви Іудейской, какъ Хрисшіанской. Сіє ученіе превышаешь поняшіе разума, но не прошиворічнию здравымь его основаніямь. Можешь бышь оно принадлежиць жъщіни шіхъ

исшинъ, кошорыя понимать впредь въ состоянии мы будемъ; ибо въчность разпространить кругъ нашихъ понятий. И такъ Религія учить тріединству Божества.

Богъ опть ввиности предвидвлъ паденіе рода человіческаго, и по безконечной благости Своей опредвлилъ поднять его. Но правосудіе, или святость Его, (ибо Богь Христіанъ есть Богь порядка,) требовала жертвы: безъ того какъ бы твари Его узнали ненависть Его къ нравспвеннымъ безпорядкамъ? Сія жершва долженствовала быть равной степени съ отвращениемъ Его отъ грвха. Ввчный Сынъ Оптій предложиль Себя въ сію жерливу, и, по Божеству Своему, не могъ сдълашься оною не соединя Божесшвенной нашуры съ человическою. Задолго до сего объщанъ быль человъку Искупишель всего рода его. Сбылись пророчества; Онъ низшель на землю, приняль въ швлв дввы Маріи видъ быднаго грышника и во всемъ сдълался подобенъ человъку, кромъ гръха. Въ самомъ низкомъ состоянии проповъдоваль Онъ Божественныя и высочайшія добродъшели. Жизнь Его и смершь свидъшельствують о Его человычествы; а чудеса Его и Его учениковъ доказывающъ

Его Божественность. Страданіемъ и смертію Своею Онъ примириль человъковь съ Богомъ, и Богъ готовъ учинить ихъ блаженными, есшьми они не ошвергнушь цвну сего примиренія. Исполнивъ званіе Пророка и Первосвященника, Онъ воскресъ изъ мершвыхъ, возсълъ одесную Ошца, и нынв царствуеть до втораго приществія на судъ. Все, что Онъ совершиль въ своемъ уничиженіи, двлалъ какъ Богочеловькъ; объ нашуры имьли въ шомъ участіе. Онъ есть примиритель, посредникъ, примъръ и владыка человъковъ; въ Немъ и чрезъ въру въ Него должны мы учинишься блаженными. Вошъ шаинсшво вочеловъченія и искупленія Христова!

Но человъки развращены, и въ естественномъ своемъ состояніи не разумькотъ таинствъ сихъ: какъ же могли они увъровать въ сего Искупителя и посльдовать въ върв примъру Его? Святый Духъ принялъ на себя приведеніе въ дъйотво сего примиренія и посланъ былъ отъ Примирителя. Онъ-то извъствуето словесе утвержденіе, даетъ проразумъвать сіи великія истины; и естьли человъкъ, по узнаніи оныхъ, не возпротивител дальньйшимъ Его дъйствіямъ: то Онъ и утверждаеть его въ оныхъ, удостовъряетъ его о его бъдности, о нуждъ искупленія, и умножаеть вънемъ въру и твердое упованіе, что во Христь Іисусь учинится онъ блаженнымъ. Въ сію счастливую минушу, по въръ своей, получаешъ человъкъ оправдание отъ Бога и наслаждается плодами заслугъ своего Искупителя. Здесь не смотрится на дъла; ибо прежде въры человькъ не могъ произвесть ничего такого, что бы въ очахъ Божінхъ удостоивало его блаженства. Дъла върующихъ, согласныя съ заповъдями Божіими, сушь следствія, а не причины оправданія ихъ. Ибо когда они чрезъ въру получающь оправданіе во Іисусь Христь: тогда получають оть Духа Святаго силы ходить непорогно, и употребляя силы сіи со страхомъ и препешомъ, укрыпляющся въ святости. Вотъ ученіе о Благодати!

Но какія средства употребляеть Богь къ сообщенію человъкамъ сей Благодати и къ утвержденію ихъ въ оной, когда они тому не противятся? Сіи средства суть: проповъдованіе слова Божія и слышаніе онаго, (ибо въра произходить от проповъди, или от слуха,) молитва, крещеніе водою и наконецъ причащеніе въ возпо-

минаніе смерши Іисуса Христа. Сій таинства не суть простые только обряды: крещеніе есть союзъ возрожденія и возобновленія въ Духѣ Святѣ; причащеніе есть дѣйствительное совокупленіе съ тѣломъ и кровію Христовою. И по сему сила слова Божія и молитвы, крещеніе и причащеніе суть таинства, которымъ должны мы вѣрить, а не толковать и судить объ нихъ. Се есть ученіе Откровенія о средствахъ Благодати!

Въ комъ искупление Христово чрезъ Благодать и причастіе Духа Его воздійсшвовало, тошь должень исполнянь некоторыя должности. Оныя, по ученію Іисуса Христа, во первыхъ состоять въ исполненіи Божесшвеннаго, Имъ самимъ изъясненнаго и точно опредвленнаго закона, къ которому человъки и до искупленія были обязаны, и токмо нарушение онаго учинило необходимымъ искупленіе. Хошя же всв двиствія, учреждаемыя по сему Божественному закону, двлаются чрезъ то Христіанскими добродвтелями, потому что произходять от ввры въ Спасителя міра: но изъ искупленія Христова следующь еще особливыя должности, равномврно въ швсной связи находящіяся

съ должностями естественнаго нравственнаго закона. Поелику же искуплені**е** Его относится на всехъ человековъ: то и сіи особливыя должности, оттуда произходящія, относятся на всехъ же Христіанъ. Онв суть: пламенная любовь къ Богу, толь дорогою ценою насъ искупившему, смиреніе предъ Нимъ, постоянство въ въръ, шерпъніе, духовное бдъніе и надзираніе надъ собою; а въ отношеніи къ другимъ человъкамъ братская любовь: ибо мы должны взирашь другь на друга не шолько какъ на шварей, но и какъ на искупленниковъ Божінхъ. Кромв званія учительскаго Христось и ученики ввели никакого новаго состоянія, или образа жизни; и пошому, дабы какое либо. дъяніе справедливо заслуживало наименованіе Хрисшіанской добродешели, должно, чтобы оно или предписано было въ Божественномъ нравственномъ законв, или бы произшекало изъ ученія Евангелія и церкви. Вопть каковымъ Опкровение представляеть намь учение Іисуса Христа.

Последующие въ вере и любви Искупишелю своему составляющь невидимую всеобщую церковь Христову. Религія открываеть намь, что всехь человековь ожидаенть воскресеніе твла и день всеобщаго суда: но что для вврующихъ назначено ввчное, непремвиное, и всякое человвческое понятіе превозходящее блаженство; а для непріявшихъ ученія Христова, или живущихъ не по оному, ввчное несчастіе, ввчная мука, уготованная Сатанв и ангеламъ его. Вотъ ученіе Откровенія о будущемъ состояніи разумныхъ тварей!

Большая часть сихъ истинъ таковы, что Христіане обязаны имъ верить и поставлять ихъ правиломъ своея жизни, прежде нежели есшесшвенному человъку сдълаются онв извъстными, коему даже и шогда, когда онв уже открыты, могутъ во все быть понятны. Но какъ же върши безъ доказашельствъ? Христіанская религія имвешь доказашельства и пришомъ неопровержимыя. Онв взяшы не изъ мешафизики, однакожъ ясны и имъють Божественную печать. Какой разумъ, буде онъ справедливъ, и какое сердце, буде ощущенія его правильны, будешъ споришь прошивь известныхъ ясныхъ собывшихся пророчествь, противь Божественныхъ чудесъ Іисуса Христа и Его Апостоловъ, прошивъ обращенія міра и разпространенія Религіи среди жесточайтихь гоненій и всьхъ усилій земли и ада противь нея; будеть спорить противь совершеннаго согласія истинь ея съ совершенствами Божескими и состояніемъ человька, противь гласа совысти, подтверждающаго оныя, и противь дыйствій Духа истины, когда мы даемъ Ему мысто въ насъ?

Сія Религія, по ціли Основашеля своего, долженствовала послужить къ соединенію всего рода человіческаго; всв человъки долженствовали чрезъ въру и нравственность, то есть чрезъ повиновеніе законамъ Божіимъ, пришти въ согласіе между собою. На сей-то конецъ учреждено и общественное Богослуженіе. Но сів согласованіе не долженствовало нарушать различія состояній и образа жизни, частныхъ гражданскихъ учрежденій и разныхъ свойствъ народовъ, естьли они не прошивны были правиламъ здраваго разума. Такимъ образомъ и въ наружномъ Богослуженіи требовалась Божественная простота, которую и находимъ мы Богослуженіи первыхъ Христіанъ, сообразовавшихся съ примъромъ Учипеля своего и Его Апостоловъ, коихъ праздники бы-

ли такъ легки и просты, что ихъ можно было ошправлять на всякомъ изств. съ шою шолько разносшію, что они соединялись съ великими внушренними преимуществами. И такъ къ народному Богослуженію не пребовалось ничего, какъ празднованіе нікошорых дней, въ кошорые всв Хрисшіане собирались вывсшів для общественнаго поклоненія Богу, ими чшимому, и для общесшвеннаго поученія въ исшинъ. Сіи дни опредълены въ самомъ Откровении Апостолами Інсуса Хрисша, имваними власшь предписашь. законъ учреждаемой ими Церкви. Впрочемъ Хрисшіанамъ предоставлено было на волю носвящать, или нъть, по общему согласію, и еще другіе дни публичному Богослуженію. Для общественнаго поученія нужны были учишели. Качесшва ихъ описаны въ Опікровеніи. Испытаніе ихъ въ словъ Божіемъ и избраніе ихъ въ сіе служеніе предоставлено было всей Церкви, то есть поставленнымь уже учителямь и слушашелямъ. Изъ учищелей, преподававшихъ публичное ученіе истины, и изъ Христіанъ, поучавшихся оному и повърявшихъ всегда слышанное съ словомъ Божіимъ, соетояла видимая Церковь Христо-

ва, сіл дуковная нива, на коей однакожъ не одна пшеница, но и плевелы возрасшашь могушъ. Учишели не имъли другой власти, кромъ той, которую давала имъ исшина съ доказашельствами ея, чтобы принимавшихъ Религію принимать въ общество видимой Церкви, сообщать имъ установленныя средства - Благодати и пещися о душахъ ихъ. Власивь всей Перкви состояла отчасти въ томъ, что она могла изключашь своихъ членовъ, которые ни въ въръ, ни въ жизни своей не согласовались съ нею, не разрывая однакожъ єъ ними гражданскаго сообщества; отчаепи въ шомъ, что она могла съ общаго, явнаго, или тайнаго согласія, предпринимать новыя у себя учрежденія къ благосостоянію и порядку Богослуженія, есшьли оныя не перемвняли сущесшва Религіи и собещвенно вя не касались. Сія Божественная простопна въ общественномъ Богослужении первымъ Христианъ ни мало не уменьшала достоинства Христіанства; напрощивъ того возвышала еще оное, по тому самому, что столь мало имъла сообщенія съ чувственностію.

Изъ сел сисшемы Религіи, усшановленной самимъ Іисусомъ, очевидно, какое

было бы благо въ церкви и спокойствіе вь граждансковь обществь, естьли бы оная никогда не перемвиялась, еспили бы луховное царство Христово основывалось всегда точно на предписаніяхъ Его. Міръ, выходя изъ рукъ Творца совершеннымъ. ые требоваль ни чьего старанія о украменіи его: шакъ и Религія, вышедъ изъ усить своего Основащеля и Его Апостодовъ чистою и совершенною, не игребовала ни чьего поправленія. Евангеліе и посланія Апосіноловъ были досінашочнымъ ноучениемъ для всехъ вековъ, содержали въ себв всв истины въры и нравственности, удовлетворяли нуждамъ и разума и сердца.

Богослуженіе не имьло нужды им въ украшеніи, ни въ великольпіи. Правда, наружноснь много дійсшвуєть на чувстває но часто півмъ пустве и шоще бываєть при шомъ духъ, часто въ ней одной полагають и все существо Религіи; а о примыхъ и истинныхъ поилонникать Откровеніе сказываєть, чию они покланяются въ духів и истинів. Царство Інсусово на есть царство земноє: въ немъ первый долженъ быць посланикъ, и спартый истира слуга.

Но Религія не могла сохранить своего совершенства какъ во внутреннемъ, такъ и въ наружномъ своемъ состояніи; ибо вверена была человекамъ, которые ошь природы склонны къ перемвнамъ и непостоянству, подвержены предразсудкамъ, легко обманывающся и заблужденіе пріемлюшь за исшину. Сколь велика любовь наша къ собственнымъ мивніямъ! Сколь много хитрымъ мы нашимъ разумомъ! И кшо не въдаешъ силы примъра? Неръдко самый чесшный человькъ, по однимъ шолько ограниченнымъ своимъ понятіямъ, впадаеть въ заблужденіе большой шолпы. Часто заблужденіе закрываешся такъ искусно и такъ близко поджодить къ истинв, что приносять виміамъ ему, думая чинить истину. Но и яснвишія исшины чего не должны страшишься ошъ сшрасшей человвческихъ?

Сіи самыя заблужденія и буйство невърующихъ суть однакожъ доказательствомъ внутренней изящности и святости Религіи. Исторія учить насъ, что съ самыхъ первыхъ временъ всегда возставали одинъ за другимъ враги и гонители Религіи; каждый изобръталъ новую систему, каждый хотълъ быть мудръе другаго, и каждый — я хочу употребить здъсь самов скромное название — быль такой же сумасбродь, какъ и другой. Во всъхъ системахъ ихъ видно одно безумие, только въ размыхъ видахъ, подобно кокеткъ, которая безпрестанно наряжается и мъняетъ одно платье на другое, не надъясь на природныя прелести свои. Напротивъ того, любезный другъ, истина имъетъ одинъ видъ: и кто не подивится согласию учениковъ Христовыхъ, очевидному въ посланіяхъ ихъ, намъ оставленныхъ?

Впрочемъ всь ложныя мивнія и заблужденія никогда не потрясуть твердыхъ столцовъ : Христіанства; ибо ученіе Іисусово основано на свидътельствахъ духа и силы; и сей духъ и сила пребывають еще въ сердцахъ истинныхъ върующихъ. Чтобы яснъе представить вамъ, любезный другъ, святость Религіи и ученія Христова, сравнимъ мы оную съ религіями восточныхъ мудрецовъ и прежнихъ временъ: но сіе разсужденіе отложимъ до слъдующей ночи.

## ночь девятая.

Хриспріанская Религія явилась на зежли въ то время, когда человеческій разумъ сшаль бышь не сшоль уже грубъ и мвсколько обрабошань, когда человъкъ быль уже не одно чувсніво, когда силы души его спали ему известиве, и когда разныя науки, сдвлавшись гораздо общественные, разпространили болые его поняпіл. Даже въсамой Религія многіе старались возвыситься надъ грубыми иона выями простаго народа: но при всемъ номв человьки не досшигли испиннаго Богопознанія. Такъ верно исполинансь предсказавія Пророковь, чию полько въ эмоху пришесных Мессін изчезнуши сім мраки рода человического. Все, чему на Восшовь и Западь учили с Вогь, было за-, блуждение въ различныхъ видахъ. Къ несчастію, почитавичеся мудрецами такъ любили свое заблуждение, что почли Евантелів за безуміе; и, бывъ не въ состояніи истребить произведенное имъ впечатавніе, захотьли соединить свыть со тьмою.

Никогда человъческій разумъ не за-

блуждался до того, чтобы въ душахъ человъческихъ не оставалось нъкоего ощушенія Божесшва. Можеть быть надлежить приписать сіе первому Божественному впечапланію онаго въ нихъ; жешь бышь оно и истребиться никогда не можеть, будучи прирожденно душь человъческой; можетъ быть также обязаны Божественному Откровенію, мы шрмъ котпорое изъ въка въ въкъ передавало различныя истины, кои хотя и обезображивались временемъ, но никогда, въ какомъ народъ, вовсе не истреблялись. Хошя между Язычниками и были философы, ушверждавшіе, что мы, и всв міры игра пюлько случая, а не произведеніе мудрой Причины: но сіе сумасбродство должно приписать болье отчаянію ихъ, что не могли познать сію мудрую Причину. Они видъли слабыя стороны безчисленныхъ сисшемъ, но способнъе были изпровергнупть, нежели изправить оныя.-Ежели есть Богь: то гдв Онь, кто Онь, и какое существо Его? Какъ могъ Онъ быть вместе причиною и того, чему мы удивляемся, и - чему не дивимся? Естьли Онъ все произвель: по для чего мы Его не знаемъ, и кшо покажешъ намъ пушь

къ Нему? — Они были такъ горды, или такъ невъдущи, что хоптъли сами собою ръшить сіи вопросы, на которые Богъ токмо и отвъчать можетъ. Ясное доказательство глубокаго паденія человъка! Никогда философы не занимались столько сими вопросами, какъ въ пришествіе Іисуса Христа.

Человъки, ставъ невърными первому Откровенію, и оставя лучшаго вождя — Бога — не могли и имъть о Немъ иныхъ поняшій, кром'в чувственныхъ. Сіе было главное заблужденіе, разплодившее всв несисшемы Языческихъ мудрецовъ о Божесивъ. Человъки прежде стали обогонворянь все, чно удивленія ихъ, любви, спіраха и надежды было достойно, и что ласкашельсшво и развращеніе сердца человыческого находило чрезвычайнымъ. Такъ начали обожать звъзды, моря, ръки, сильныхъ людей, цэрей, наконецъ насъкомыхъ и самые пороки. Такъ мало по малу возникала въра простаго народа - идолопоклонство.

Вскорь за симъ нашлись люди, которые захонтым опличинноя онъ пюлны обыкновенной. Чъмъ болъе разкрывался въ нихъ разумъ, шъмъ менъе удовлетво-

ряли ихъ сіи мивнія о Божествв; чемъ болве познавали они тварей, твмъ менве начинали имъ покланяшься. Впрочемъ не возможно имъ было получишь исшиннов понятие о Богв, которое остается за предвлами чувствъ. Поелику же самыя остроумнъйшія ихъ понятія о Богъ были еще швлесны, що и не могли они ощавлишь Его от матеріи. Всв языческіе философы попали на чешыре великія разпутія, думая обръсти Бога. Халдейскіе и Персидскіе мудрецы представляли Божество самою тончайшею и подвижнвишею машеріею, чиствишимь огнемь, или свышомъ, изъ кошораго изшекли всв веши. Египешскіе далили Божество при причины: двящельную, страдащельную и злую, и сіе-то было тайное ихъ ученіе о Озиридь, Изидь и Тифонь. Другіе, хоптвиніе изъяснить жизнь и движеніе въ натурь, сдълали Божество душею міра, шакъ швено съ онымъ сопряженною, что они раздълиться другь от друга никогда не могупъ. Тъже, кои ближе подходили къ Истинв, думали, что Божестьво должно бышь совсемь опплично машеріи. Можеть быть они заключали сіе изъ необходимаго чувствованія, что духъ

несравнение лучше всякаго нівла; можень быль дакже свыть Опкровенія, сообщенный Іудеянь, бросиль несколько лучей и жъ нимъ. Къ симъ философамъ принаддежащь Сокрашь и Плашонь, хошя они все еще осинавались такъ чувственны, ищо сошворение міра изъ ничего неоднокрашно засщавляло ихъ допускать сверьхъ Божесния вычный пустой Хаось, и приписыващь Божеству образование только міра изъ Хаоса: опісюда выводили они всв видимыя и еспреспренныя несовершенспва въ мірв. Сіе мивніе произвело пощомъ еще новыя безчисленныя заблужденія: но мы оспрановимся пеперь на Египепскихъ. Халдейскихъ и Персидскихъ умещвовані-AKD.

Больщая часть Египпань погружена была въ самое постылнайщее идолопокленство. Они боготворили все: звазды и насакомыхъ, чеснокъ и царей. Мудрецы икъ видали нелапость шакого боготочитанія и прибати къ философическимъ объясненіямъ, котторыя казались не стольнелапыми, по въ самомъ дала наполнены были еще больщими бреднями; поттому что весь икъ смыслъ обращенъ быль не на що, чтобы совориъ истребить глупоети; а на то только, чтобы прикрыть ихъ темнотою. По ихъ системв, Божество разлито было по всвиъ частямъ міра, такъ что изліянія его проницали въ зввзды, людей, звврей, раствнія, и во всвять насвкомыхъ, болве или менве. Такимъ образомъ нсе учинилось божественнымъ и все заслужило честь поклоненія; потому что все было Божество, или Боги.

Для такого разлитія Божества надлежало сыскать матерію, во что ему разлипься; и они соспавили себь носто, въ которое могло Божество изливаться, и сіе носто соединено было съ Божесшвомъ неразрывно. Сіе носто была машерія, или вещество. Но какъ въ оной нашлось много несовершенствь, и они не хотьли приписать оныя тому, что въ ней разлито: принуждены были изобръсть ново которое находило удовольствіе nbrmo, поршишь все то, что доброе ибсто въ страдательномъ носто производило. Доброе ивсто, все наполнявшее, назвали они Озиридомъ, кошорое имя, можешъ бышь, принадлежало какому нибудь доброму Госудаспрадашельное же носто называли Богинею Изидою, съ которою Озиридъ совокупился бракомъ; и по всему кажешся, что Изида двйствительно была жена или сестра того Озирида. Сей бракъ былъ не безъ слъдствій: отть него родился Орусъ, или Міръ. Злобное ньсто называли они Тифономъ, который разрушаль все, что Озиридъ и Изида производили добраго. Такъ сіи мнимые мудрецы, погнавшись за вымыслами, удовлетворились одними словами; вымыслили себъ ньчто, и опять ньчто, и еще ньчто, и не нашли. Бога. Діогенъ Лаэрцій, Порфирій и Эвсевій не несправедливо обвиняли Египтянъ, что они самый міръ почитали за Бога; ибо всь сіи ньсты что иное, какъ не матерія?

Ученіе философовь Халдейскихь было не лучше. Система ихъ Зороастра и Белюса, или Вила, покрыта темнотою. Съ перваго взгляда она объщаетъ много корошаго. Они называли Бога Царемъ торядокъ и красота въ натуръ произходить от Его провидьнія: но сіе Божестью и провидьніе было ничто иное, какъ душа, наполнявщая все твореніе, изъ которой изтекли великіе духи, имъвшіе надзорь надъ всьми частями вселенныя, нижніе боги, демоны и герои. Кромъ сихъ добрыхъ духовъ быль еще родъ злыхъ и лу-

кавыхъ духовъ, которые находились въ непрестанной враждв съ оными. Сім нелвпости произвели поклонение звъздамъ, и что еще болве доказываеть помраченіе ихъ ума — породили изъ себя Магію и Асшрологію — науки, чрезъ кошорыя, по особеннымъ стояніямъ звіздъ, хотіди опредвляшь участи человьковь, достигать до ближайшаго обхожденія съ самимъ Богомъ и прозръвать въ будущее. Халдейское ученіе о произхожденіи міра было не лучше. Въ началь все было ночь и вода. Изъ сего Хаоса образовались нъкоторыя чудовища. Женщина, по имени Оромака, имъла надъ ними надзоръ. Белюсъ раздълилъ потомъ все оное, истребиль чудовищь, и отсюда нроизошли небо и земля. Самое поверхностное сравнение сего учения съ повъст-Моисеевымъ о произхожденій вованіемъ міра можеть удостовърить насъ, что оно ничшо иное, какъ изпорченные и искаженные остатки перваго Откровенія.

Персы также имъли своего Зороастра, который, полагають, жиль во времена Дарія Гистаспа. Извъстно, что народь сей отдаваль божескую честь огню, и покланялся солнцу за то благо, которымь земля и весь родь человъческій ему

обязаны. Но умнайшие изъ нихъ увидали, что солнце не могло быть источникомъ вськъ вещей. Они кошты проникнушъ далье и запушались въ разныхъ бредняхъ. Зороастръ соединилъ ихъ всв вь одно; и сія система имьла болье связи и согласія, нежели Халдейская. До него философы не находили въ натурв ничего прекрасиве Севта, и ничего плачевные и хуже тылы. Для изъясненія сопворенія міра и произхожденія зла, полагали они два главныя Божесшва — Свътъ и Тьму, назвавъ первое Мишрою, второе Ариманіемъ. Оба сім имена, шакъ какъ имена Озирида и Тифона, заимствованы, можеть быть, отъ прошивныхъ свойствъ какихъ нибудь Государей. Система ихъ въ семъ случав ничвмъ не разнилась отъ Египетской: но они воображали, что чрезъ нее могутъ непремънно изъяснить все то, что въ натурв казалось имъ непоняшнымъ. Сущесшво свышоносное было исшочникомъ свыта и блаженства; мрачное было источпикомъ шемы и всего шого, чшо злымъ они почишали. И шакъ было два Божества въ непрестанной брани между собою, хошя существо Света было сильне Ариманія. Ученіе сів Минесо возобновиль посль между Христіанами. Зороастрь примьтиль слабость сей системы, и захотыль вывесть всв вещи изъ одного источника. Почему сдвлаль онь Бога огнемо духовкымб, что и быль его Митра. Лучи, или части сего огня, до произхожденія міра, были сшянушы вместе: но какъ это былъ огонь духовный, шо онъ приняль однажды намвреніе изпусіпить лучи свои, и тогда явился грубвишій свыть, который вы солнив и прочихъ звъздахъ сілетъ; и сіето было Зороастровъ Оромаздъ. Сей грубъйшій свыть равномырно не захотыль держать лучей своихъ въ однихъ предвлахъ и изпусшиль ихъ изъ себя: отсюда разныя изліянія світа. Чімь же боліве лучи удалялись от главнаго своего точника, шъмъ менъе сшановились свытомъ: а чъмъ менье становились свытомъ, тъмъ болье дълались тьмою, шъмъ вещественнъе, матеріальнъе. Такимъ образомъ произошелъ Ариманій, или матерія, причина всьхъ несовершенствъ. Какъ скоро Ариманій явился, то вступиль въ брань со Светомъ: но Зороастръ заранье пріугошовиль все шакь, чшобы сія гибельная брань невічно продолжалась. Первое существо Свыта соберетъ

таки лучи свои и сосредоточится въ самомъ себъ; и какъ Тьма, матерія и всякое зло по сей системъ суть только неизбъжныя слъдствія удаленія изтеченій свъта отъ источника Свъта: то онъ и должны кончиться, какъ скоро всъ части свъта соберутся въ свой источникъ.

Изъ сихъ ложныхъ мыслей о Божествв, о произхождении міра и зла, послвдовало стольже ложное и нравоучение. Примъшя, что при всъхъ грубыхъ порокахъ и разпушствахъ следовали въ шелъ человъческомъ всегда бурныя движенія, приписали весь безпорядокъ машеріи. Никто не искаль онаго въ волв и приписывали порокъ насилію тівла. Всі нравственныя правила относились не на исправленіе воли, а на разрушеніе твла. Въ семъ разумъ понимать должно всъ увъщанія къ воздержанию и умъренности. Они предписывали множество разныхъ очищеній по сей только системв ихъ, кошорая далала машерію исшочникомъ всякаго физическаго и нравственнаго безпорядка. Нравоучение сіе весьма согласовалось съ меланхолическимъ и ипохондрическимъ шемпераменшомъ восшочныхъ народовъ. Человъческій разумъ не впаль бы

въ такія ученія, естьли бы человьки не позабыли, что Богь для прославленія Своего можеть нисему повельть сдълаться пьсто, и что причину всьхъ нравственныхъ, и даже физическихъ безпорядковъ должно искать не въ матеріи, но въ сотворенной доброю и употребленной во зло свободной воль духовъ.

'Сія глупая мудрость въ то время, когда следовало разпроспраниться Христіанской религіи, овладала всемъ Востокомъ, и особливо между Сирянами и Египшянами нашла многихъ почишашелей; но бывъ следствиемъ возпаленнаго воображенія, необходимо долженствовала претерпыпь разныя перемыны. Чымь болье человъческій разумъ предавался столь невърному вождю, шемъ более впадаль въ фанамизмъ: но всв перемвны касались только наружности сего Зороастрова зданія; Божество же всегда оставалось сущесть вомъ машеріальнымъ, изъ кошораго всв другія существа произтекали. Изобрели нголько новые роды изліяній, перемвнили только имена, сделали только новыя метафоры, которыя значили не болье прежнихъ. Имена Митры, Оромазда и Ариманія истребились, не говорили уже о источникъ Свъта, а стали говорить о Полноть, называя ее Греческимъ словомъ Плерома. Не говорили уже о изліяніяхъ, а говорили о Эонахо, или духовныхъ нашурахъ, которыя Божество изъ существа своего въ Полното породило. Сіи Эоны были не такъ превозходны какъ Богъ, однакожъ совершенны. Они родили изъ себя новыя существа, а сіи новыя сущеотва еще другія натуры, и такъ далве до того, что последние выродки не стали первыхъ. — Въ цвпи походиіпь на ществь, посей преміненной Зороастровой сиспемв нижнія порожденія Эоновъ были машерія; Божественное же, еще въ заключавшееся, было ничто какъ неопредъленная слабая сила, которая жотя и приводила тьму, или матерію, въ нъкоторое, но весьма безпорядочное, движеніе. Естьли бы какой новый философъ захотвль поправить сію систему: то ему стоило бы самые нижніе Эоны сділать духами, которые бы могли раждать изъ себя шолько монады съ шемными поня-Изъ множества такихъ произошла бы пошомъ глыба грубой и неустроенной матеріи; а накоторыя вышнія нашуры, находящіяся въ Полното,

примъшя сей безпорядокъ, захошъли бы уменьшишь его и сошворишь изъ сей матеріи тварей на нихъ похожихъ: но какъ такое предпріятіе превозходило ихъ силы, и они не могли овладъть всею матеріею, то хотя и образовали они изъ нея человыка; но не могли дашь ему ничего, кромв скопской души. - Говоря языкомъ Зороастровымъ, они сами были только лучи перваго Свъта, и потому дъйствительно не могли ничего удълить матеріи, кромъ слабыхъ и маломощныхъ искръ, и сіе удъленіе ослабило ихъ самихъ. И такъ все, чио въ человъкахъ есть порочное, должно приписащь отчасти матеріи, отчасти безсилію ихъ творцовъ. — Первое Божесшво опрывачности покоилось вы своей Полноть; оно есть причиною міра по шому шолько, что оно причиною Эоновъ, порожденныхъ имъ въ Плеромв; и потому не оно виною, что міръ несовершенъ. Оно двиствительно предпринимало исправишь мірь: но гордость Эоновь, почитавшихъ произведение свое совершеннымъ, возпротивилась благимъ намфреніямъ Божества. Однакожъ удалось ему сообщить міру многіе знаки своей благоспіи и силы. Разумный духъ человъка Его твореніе.

Оно даровало ему оный для обузданія насильсива машеріи и страстей. Творцы человъковъ почли сіе за нападеніе на ихъ права, стали тому прошивиться и мучить человъковъ, которые теперь стонушь во узахъ сихъ зависшливыхъ духовъ. Сколь бы злополучны были человъки. еспьли бы наилучшій Богь ( творцы человъка хотя боги, но только похуже, ) не посылаль иногда изъ Полноты въ человъческія твла разуиныхъ духовъ первой спепени, которые чрезъ Магическія науки, на примъръ чрезъ фигуры, подъ извъспными созвъздіями составляемыя, могушъ препятсивовать завистливымъ духамъ и обуздывашь вредное ихъ власши**тельство.** По сему-то всв сіи Фанатическіе философы почишали Магію, волхвованіе, за величайшій даръ Божесшва.

Вошъ, любезный другъ, почти всв основанія перемвненной Зороастровой философіи, которая, потому что госнодствовала на Востокв, и называется Востосною. Симъ явнымъ развитіемъ сего безумія науки обязаны Мосеейму, который съ великимъ трудомъ могъ собрать остатки онаго изъ древности. Только въ

нюмь, кажешся, Мосгеймь ошступаеть ошь плана Зороастровой системы, что онъ ушверждаешъ, будшо бы въ оной грубал, безобразная машерія почишалась равно вычною первому Божеству и Эонамъ.-Правда, сіе было ученіемъ древнихъ Египешскихъ и Персидскихъ философовъ, и древніе въ извъстіяхъ своихъ о философіи Восточныхъ народовъ много упоминающъ и о сей грубой машеріи: но, не смотря на то, въроятнъе, что сіи фанатическіе мудрецы не признавали машеріи въчною. Аля шого-то и приняли они Эоново, не жоптя выводинть произхождение зла отв двухъ равно ввчныхъ существъ, а тольошь одного. Они довольствовались нъмъ, что Божество ихъ не было только непосредственною причиною находящихся въ мірв несовершенствъ. Впрочемъ естьли бы они захопівли признашь машерію равно въчною Богу: то не имъли бы нужды въ Эонахъ. Зороастръ искалъ произхожденія ея въ далекомъ удаленіи изтеченій свыпа опть перваго источника. — Для новыхъ философовъ, вышедшихъ изъ его школы, было сіе сомнишельно, а для большей часши и непоняшно: почему они выводили машерію изъ безсилія низшихъ

Эвновъ, которые не могли родить лучшаго. Впрочемъ не для чего много заботиться о томъ, которыя бредни лучше;
довольно того, ествли мы усматриваемъ,
для чего послъдователи Зороастровой философіи изобръли Эоновъ, столь разныхъ
родовъ и племенъ.

А какъ всв сіи положенія были полько игра воображенія: по не для чего удивляшься разногласію сихъ философовъ. Одинъ довольствовался немногими Эонами, другой пребоваль ихъ пысячи, дабы опвести сомнине, что самъ Богъ сдилаль міръ несовершеннымъ. Столь же рознились они въ мивніяхъ и о шворцахъ міра. Одни приписывали честь творенія одному только Эону, другіе многимъ таковымъ духамъ. Одни почишали Эоновъ весьма сильными, другіе весьма немощными и худыми нашурами, смотря по тому, болве или менве внутреннее ихъ разположеніе допускало ихъ находишь добра въ міръ. Столь же мало согласны были они въ разсуждении опредвления, гдв собствены но есшь мъсшо зла, какія должности нужно исполнять человыкамъ, и какой учасши подвергнутся души ихъ по разрушеніи тыла. Всь приписывали нравственнов

зло либо машеріи, кошорою душа объяща, либо ширансшву и зависши Эоновъ, не хошвышихъ видьшь шварей своихъ совершенньйшими. Изъ сшоль нечисшаго исшочника долженсшвовало произшечь сшольже нечисшое и нравоученіе, какъ-шо въ послъдсшвіи мы обсшоящельные увидимъ. Одни хошьли измучить шьло муками, другіе ушьхами, и никому не приходило въ голову, что прежде всего должно сшарашься исправишь волю человьческую; ибо ни одинъ изъ сихъ философовь не искалъ поврежденія человьческой нашуры въ воль.

Тщетно будемъ мы искать лучшей мудрости между философами Греческими, Римскими и другихъ Западныхъ народовъ. Правда, они менве бредили: но Религія ихъ не болве имвла истины и изящности. У Эпикурейцово не было Бога, или по крайней мврв ихъ Богъ былъ такъ празденъ, такъ недвятеленъ и такой сонный, что ни въ бытіи, ни въ сохраненіи, ни въ управленіи міра не принималъ участія. Когдажъ совьтовали они человъку исполнять добродьтель: то совътовали это только для удовольствія, съ нею сопряженнаго. Академики сомнъвались, не знали даже, есть ли истинна. Хотя они не

оприцали, что Боги бышь могушь, но и ушверждать сего не хотьли. Они не имъли върныхъ и несомнънныхъ признаковъ исшины; иногда шо, иногда другое, говорили они, кажешся исшиннымъ; или прямье сказашь: неизвъсшно, шоли, или дру-Богь Аристотелево быль исшинно. ничіпо иное, какъ движущая сила въ Намурь, которая, приводя все въ движеніе, сама была неподвижна. Безсмершіе души, есшьли онъ и не ошвергаль онаго вовсе, казалось ему сомнительнымъ. Нравоученіе его было пространно; но онъ весьма много прощаль шому, кшо сшарался охранишь его славу и гражданской покой. Богъ Стоиново имълъ болве достоинства, величества и добродъщели, нежели Богъ прочихъ философовъ. Онъ быль лучше, и почишащель его двлаль объ немъ самыя ве**жичественн**ыйтія понящія. Также не столь праздень, потому быль душею міра и следовашельно имель важныхъ упражненій: но будучи соединенъ неразрывными узами съ машеріею, долженствоваль, какь и прочія существа, покаряться вычной непремыняемой необходимости. Стоикъ, видя, что человъкъ подверженъ многимъ непріяш-

нымъ впечапивніямъ, думалъ, что блаженство всякаго существа состоить въ совершенной ко всему нечувспівишельности. По сему судить должно и о нравспъвенности ихъ, естьли не хоптъть обольщать себя высокопарнымъ ихъ ученіемъ. Платоники, казалось, имъли еще лучшую и сносныйшую религію. Богь ихъбыль выченъ, премудръ и силенъ. Онъ создалъ міръ наисовершеннъйшій, и души наши сотвориль безсмершными. Сей иудрець велипсь еще добродательнымъ надаяться чего-то, а порочнымъ чего-то страшиться смерши: но все сіе основано болве на доғадкахъ, нежели на достовърности. Они не имвли никакого швердаго и опредвленнаго основанія сей истинь. Богь ихъ не могъ бы ничего и сошворишь, есшьлибъ не нашель ввчной машеріи. Богь ихъ не все въдаетъ, не все недостаточное въ маниеріи поправить можеть, и сверьхъ того заключенъ въ нвкопророе проспранспво; а пошому не есшь безпредалень и неизмъримъ. Ученіе ихъ о півль, что оно есть шемницею души, привело къ шакому нравоученію, кошорое сшолько же удобно, какъ и Восточная философія, могла породинь Фананиковъ. Иные законы предписывали они мудрецу, иные простому народу. От последнято требовали они только щаких добродетелей, которыми общественное благо и общественная безопасность сохраняются; а от мудреца, чтобы он всегда обращался въ себя и упражнялся непрестанно въ размышленіи, отвлекаясь от матеріи. При всемъ томъ Платоникъ остался бы весьма матеріалень, естьлибъ онъ и учредилъ себе рестублику по своему воображенію; по крайней мъре сластолюбцы получили бы въ тей поже гражданское право, какъ и строгіе постники.

Религія Съверныхъ народовъ мало извъстна. Большая полпа народа пребывала въ идолопоклонствъ; и естьли Барды и друшды у Цельтовъ и Нъмцовъ и были прозорливъе простаго народа: то характерь сихъ народовъ ясно доказываеть, что мудрость ихъ сдълала людей не лучшими, а только суровъйщими, нежели другіе народы.

Сія крашкая исторія Религіи Восточныхъ мудрецовъ доказываетъ намъ, сколь слабь человъческій разумъ безъ Божественнаго просвъщенія; доказываетъ, какую нужду имълъ міръ въ Божественномъ

Учитель, который бы прямо показаль и возвъсшилъ человъкамъ назначение ихъ. Кто, кромв Бога, могь разсвять всю сію шьму и освободишь человъковъ ошъ безчисленныхъ заблужденій? Онъ токмо могъ возвратить ихъ на путь истины и добродъщели; от человъковъ же не льзя было сего ожидать, потому что мудрыйшів изъ нихъ далеко устранились отъ истиннаго пути. Между твмъ ученіе въ Мистеріяхь Древнихь доказываеть, что они, хошя и шемно, однакожъ предощущали великія исшины, въ лонв Религіи кроющіяся: но добродъщель обязана всемъ Христіанству. Оно, говорить Носсельть, настоить прямо на исправление сердца, возвышаешь нашуральную Религію, облагораживаеть добродители, которыя Христіанинъ творить для Бога; научаеть важнийшимъ должностямъ, которымъ никакой мудрецъ не училъ прежде и кошорыя супь шоль сильными побужденіями къ добродъшели, какихъ шщешно у шехъ мудрецовъ искать мы будемъ. Одно Христіанство изпровергло идолослуженіе со всеми его мерзосинями, универдило спокойствіе Государствъ, и привело въ силу должносити любви, состраданія и благотворительности; одно Христіанство сдвлало ученіе Религіи всеобщимъ и, чрезъ основаніе видимой церкви, прочнымъ.

И такъ, любезный другъ, путь, показываемый Религіею, есшь върнъйшая дорога къ Исшинъ и познанію. Невъренъ и ненадеженъ пушь, избираемый однимъ человъческимъ разумомъ; при руководствъ воли, или сердца, пуши человъка надежнъе; и тогда, когда разумъ молчитъ всьхъ возможныхъ доказашельсшвахъ, можеть быть, еще не успокоился, внутренній свидъщель въ нашемъ сердцъ въщаетъ и сладкими узами чувства, ощущенія и дъйствія, влечеть нась къ Богу. Наше познаніе о Богв состоить въ познаніи отношенія швари ко Творцу. Чемъ боле очищается наше нравственное чувство, шьмь ближе двлаемся мы къ Божесшву; и есшьли вспомнимъ пв минушы, кошорыя душа наша, какимъ нибудь сильнымъ чувствомъ обращенная, возпаряетъ Богу, и предъ Нимъ чувствованія излагаенть: по признаемся, есть ли что сладостнъе сего ощущенія?

Нравственное чувство, приведенное тогда въ дъятельность и обращенное все къ сему Высочайшему Существу, какія

производить вы насъ перемвны! Тогда мы внутренно ощущаемъ, что Богь есть, и вмъсть познаемъ возвышенность Его надъ нами. Сія созерцаемость для меня, любезный другь, важнъе всякихъ доказательствъ; и какъ она сближаетъ меня съ Богомъ и какъ бы вселяетъ Его дъятельнымъ образомъ въ мое существо: то я познаю въ ней Божественнъйшаго путеводителя, возводящаго духовный мой взоръ въ горній Божественный міръ.

Ученіе Христово и Евангельское, любезный другь, есшь Эмблемматическое путеуказаніє къ высочайтему познанію. Земля не есть місто для сего зрінія; здісь должны мы токмо созріть къ тому: но что мы въ вышнихъ сферахъ назначены отчасу ділаться чище и Богоподобніе, то мы живо чувствуємь, и Христіанство можеть въ ономъ насъ удостовірить. Съ симъ удостовіреніємь, съ сими понятіями о Богь и Религіи получите вы, любезный другь, внутренній покой и блаженную радость, которая на всіхъ стезяхъ жизни вашей сопровождать васъ будеть.

Величайшимъ доказашельсшвомъ свяшости Откровенія служить то, что разумъ человіческій не даліве возходить можеть, какъ только до познанія перваго вічно необходимаго Существа. Сіє же познаніе хотя и можеть удовлетворить испытующему разуму, но недовольно сильно къ подійствованію на волю, источникъ діятельности нашей. Сія ограниченность доказываеть, что къ внутреннійшему познанію сего Существа должень быть другой путь, и сей путь есть частію внутреннее созерцаніе, или нравственное чувство добра, внутреннее Божественное око, частію особенное ученіе, преданное человіку оть Бога, о бытіи Его и отношеніи къ Нему, или Откровеніе.

Ошкровеніе есть воспитаніе человьческаго рода, говорить Лессинев. Воспишываться къ будущему есть наше назначеніе.

Такимъ образомъ, любезный другъ, человъкъ получаетъ первое понятие о Бо-гъ. Первое познание его есть въра въ бъттие Его; другое познание при сей въръ есть естественное Откровение, или, что все равно, чувственная очевидность.

Сія въра необходима: ибо какъ бы иначе получиль человъкъ поняшіе о бышіи Божіемъ? Ошъ сей есшесшвенной въры зависишь Религія и Богопознаніе всъхъ народовъ: сіе сказываешъ намъ Исторія и преданіе. Съ начала міра въра сія находилась въ человъчествь; она была зародышь, развертывавшійся повсемъстно, болье, или менье, по способностямъ человъковъ. Сей лучь познанія проницалъ чрезъ всъ народы въ разныхъ степеняхъ рода человъческаго.

За симъ началомъ нравственнаго чувства, или собственно духовнаго органа, следуеть, любезный другь, другое ученіе о Богь, развершывающее болье оное первое. Оно состоить въ познании Бога въ законахъ твореній Его, въ великой книгь Натуры. Преданіе и Исторія опять доказывають намь, что познаніе нравственныхъ свойствъ Божескихъ у всехъ народовъ следовало за верою въ бышіе Его. Наконецъ человъческая натура начинаетъ искать ближе познать Существо, въ бытіе котораго въруеть; разумъ чувствуеть нужду въ яснвищемъ познаніи, и чисшая воля приводишь добраго къ ушъщишельному Откровенію. Человікь послідуеть мановенію Божесніва и на пуши его возжигается ему звъзда, которая освъщаетъ благочестивому стезю въ отечество, насъ ожидающее.

Такъ человъкъ, следующій законамъ Откровенія, иденть ошчасу далве, препоручая просвыщение души своей Существу. промышляющему о блаженствв всвхъ земныхъ шварей. Тогда онъ чистое ніе свое соединяеть съ чистою своею волею, и дъйствуетъ по въчнымъ законамъ Божества. Воля его становится волею Въчнаго, и шакимъ образомъ онъ отчасу ближе подходишь къ подобію, къ единству; избираетъ Христа всегдащнимъ образцемъ своихъ дъяній, и приближаясь болье къ натурв Божественной, наслаждается плодами усовершенствованія своего, или святости своей. Какъ внутренній духъ его возвышается, внутренняя его натура надъ обыкновеннымъ человъкомъ носишся, и онъ ежедневно подходишъ ближе ко Свыту свытовы: то безь сомнынія долженъ онъ видеть цепь существъ совсемь съ другой стороны, нежели обыкновенные люди. На каждомъ шагу ему открываются тысячи неизвъстныхъ силь; онъ чишаешъ священныя слова шой ввчной книги, изъ конпорой излилась въ существа; онъ познаетъ связь Божественнаго съ умнымъ и чувственнымъ, и Премудрость Божія приближается къ нему: но шеперь подише, успокойшесь, любезный другь. Въ следующую ночь мы будемъ продолжать дале наши разсужденія.

N. В. Мивніе, поданное здесь Авторомъ о древникъ философакъ и ихъ философіи, ка-Върояшно, онъ жешся, слишкомъ строго. увлеченъ быль ревностію своею въ Христіанству, чувствуя, сколь великое счастіе быть Христіаниномъ, и сколь великое прсимущество родиться въ Христіанской религіи; и въ жару усердія своего пожершвоваль всеобщноствю частности. Такъ пристрастіе и къ самому лучшему засшавляеть нась часто оказывать несправедливость другимъ; ибо, бывъ предубъждены прошивъ какого либо мнънія, сиспемы, науки, секшы, въ пользу своихъ, не можемъ уже мы находить въ оныхъ той исшины, или сшолько исшины, кошорая, или сколько оной, вънихъ находишся. Напрошивъ шого неувлекаемый пристрастіемъ испыташель человъческого въдънія, изъ нашуры ли вещей, изъ самопознанія ли, изъ Откровенія ли почерпнушаго, обръщаеть вездъ слъды, изображенія, оппечатки той же любимой имъ исшины; и безчисленность пріемлемыхъ ею формъ радуешъ сердце его, давая ему познавать тоть же ссъто въ разнообразныхъ видахъ. Времена, обстоятельства, умы и ха-

ракшеры народовь и часшныхъ людей даюшь сему свыпу, шакъ сказашь, полагашь шолько разныя грани на полированномъ хрусшаль, которыя всь сливающся потомъ опять въ одинъ чистый свыть. На примырь: Маги, пришелије въ Виелеемъ съ Восшока на поклонеиніе новорожденному младенцу, когда и изъ Священниковъ избраннаго народа Іудейскаго не двинулся еще изъ Герусалима, менве ли Іудеевъ въдали Христа? Менье ли желали и ожидали Его? - Что и самъ нашъ Авторъ приводишь въ своихъ Іероглифах в Ч. І. стр. 27. — Впрочемъ должно нашимъ чишашелямъ замъщить: 1, что сін Ноги изданы Авторомъ еще въ 1701 году, а писаны можеть быть и гораздо прежде; и съ шого времени Авшоръ, шествуя непресіпанно мужественными шагами къ совершенству, безъ сомнънія пріобрыль новыя знанія, какихь не имыль въ шо время; 2, что самое слово религія пріемлется имъ въ граммапическомъ онаго смыслы опть re-ligare, внове связывать, или воз-соединать; и въ семъ разумъ Авторъ нашъ будетъ правъ; ибо что можетъ быть благородне, драгоцинье, свящье способа нашего возсоединенія сб Богомб? — Примът. Переводтика.

## ночь десятая.

Все, что я вамъ говорилъ до сихъ поръ, любезный другъ, не есшь воображеніе, или следствіе Фанатизма. Я показаль вамъ истины; въ натурв вещей кроющіяся, въ которыхъ вы сами можете удостовъриться. Всв разумные и мудрые мужи во всъхъ въкахъ, ошъ Сократа до Геллерта и Ерусалема, современниковъ нашихъ, вънихъ между собой согласны; все ученіе ихъ заключается въ томъ, что челевъкъ назначенъ къ вышней цъли, и что земля есшь для него, шакъ сказашь, ночлегъ. Они всв въ шомъ согласны, чшо человъкъ чъмъ болъе отръщается отъ чувственнаго и переходить въ умное и дужовное, тъмъ возвышеннъе, благороднъе и правильнъе мыслишъ. Исторія міра и преданія самыхъ древнійшихъ народовъ заключають въ себв то по частямъ, что Религія въ полномъ совершенствв намъ показываеть. Тайное учение всъхъ аллегорическихъ шаинсшвъ древносши научило людей, что человькъ чревъ чувственность низпаль со сшепени созерцанія, на кощорой онъ стоялъ, и что токмо чрезъ возврашное шествіе можеть онъ паки пріобрасть свать своего совершенства. Все великое и истинное, содержавшееся въ Минологіи у Грековъ и Римлямъ, въ ученій о произхожденіи Боговъ и міра, и въ священныхъ книгахъ древнихъ народовъ, въ Шаслахб у Гентузіанцовъ, въ Зепд-авесть у Персовъ, въ Эддь у Исландцовъсловомъ: все, что во всехъ древнейшихъ и священный шихъ преданіяхъ на земли почерпнуто изъ чувства истины — все то Редигія наша показываешь намъ въ несравненно превозходныйшемъ и чистыйшемъ свыть, и доказываеть изъ заблужденій философовъ, какую человъческій разумь имьль нужду въ Откровении. Взглянише на самаго себя, любезный другъ, и размыслите безпристрастно о всъхъ дъйствіяхъ вашей жизни: не увидите ли вы сами, что чувственность есть причина всьхъ нашихъ заблужденій и страданій? Чрезъ чувства же получаемъ мы всв наши познанія и заблужденія, и усмотрвніе наше шого или другаго зависишь ошь нашихъ органовъ, и съ перемъною оныхъ перемвняется. Всякое чувственное удовольствіе улетаеть на крыльяхь времени

рукахъ нашихъ увядаетъ; пріятность весны смъняется туманными и сумрачными днями осени; старость похищаетъ у насъ утъхи молодости; разлука и смерть лишаетъ насъ друзей и любезныхъ намъ все тлънно: однъ внутреннія радости и спокойствіе совъсти остаются невредимы въ сердцъ нашемъ.

Что доставляеть намь чувственность, любезный другь? Страданіе и печали. Она обманщица, показывающая посредствомъ волшебнаго фонаря своего ославляеннымъ очамъ нашимъ разныя фигуры, которыя съ огаркомъ свъчи изчезають— показывающая тыни безъ существа, которыя покажутся и тотчасъ изчезають. Она возбуждаеть въ насъ скотскія похоти, дълаеть ихъ ненасытными, и награждаеть насъ,—измънница! раскаяніемъ и слезами.

Все царсшво чувственности, любезный другь, ограничивается любовію къ себъ и къ міру; а въ нихъ-то и состоить наше поврежденіе: она противна великой цъли нашей — любви къ Богу и ближнему. Сія любовь имъетъ основаніемъ истину и добро; а та одну ложь и зло, которое и произошло от того, что человъкъ удалился от первой своей цъли, любви къ Богу и ближнему, и заключилъ себя въ одной любви къ себъ и къміру, составляющей чувственность, унизившую его до скота.

Человъкъ имълъ вышшее назначеніе; для него сотворены блага духовныя, а не чувственныя: но онъ не захотълъ наслаждаться ими, и, яко духъ, могъ ими не наслаждаться, злоупотребя свое въдъніе. Онъ въдалъ связи умнаго съ чувственнымъ, и сіе въдъніе свое устремилъ на доставленіе себъ чувственнаго наслажденія. Тогда покрылся онъ звъриною кожею, почувствовалъ наготу свою, и не могъ уже возпарить, потому что чувственность наложила на него цъпи. Бользни и смерть сдълались жребіемъ его; праведное наказаніе за преступленіе необходимымъ слъдствень его заблужденія.

Безъ Откровенія, любезный другь, человькъ никогда бы не достигъ твхъ великихъ истинъ, чрезъ которыя можетъ онъ паки вознестись и возвратить себъ потерянное достоинство. Одинъ Христосъ научилъ его сему и показалъ ему

ето уничижение, испышание, примирение в возстановление.

Безъ Откровенія, любезный другъ, человъкъ не можеть успѣть въ вышникъ знаніяхъ. Какъ можеть онъ судить о силахъ духа человъческаго и силахъ натуры, когда ему неизвъстно первое состоятіе чистаго человъка и неповрежденной натуры? Ограниченность его есть главнъйтая причина безчисленныхъ заблужденій, и міръ и человъкъ въчно останутся для него загадкою, потому что онъ хочеть измърять духовныя силы трлесною мърою.

Одна Религія, любезный другь, ведешь къ вышней премудросии; ибо она
ведешь къ созерцанію и къ Богу. Языкъ
сей покажешся сшраннымъ въ ныньшнемъ
въкъ; ибо большая часшь человъковъ не
знающь уже Религіи, и многіе изъ нашихъ
ученыхъ ошвергаюшь Ошкровеніе, какъ
басни, вымышленныя шолько для просшато народа. Но, любезный другь, не давай
увлекашь себя заблужденію. Оно находишся шокмо въ чувсшвенномъ; у Бога же,
тдъ самая созерцаемосшь, едина исшина.

Немного я посулю вамъ, когда скажу, что. ежели вы чистосердечно следовать булете святымъ законамъ Религіи и ученію Христову, и постараенесь чрезъ заслугу Искупишеля пріобрасть паки потерянное достоинство человъка: то вы досіпигнете высочайшей степени человьческаго познанія. Сіе находишся въ самой нашурв вещи, ибо какъ бышь близь свъта и не освъщащься имъ? Какъ глядъть на солнце и не ощущать теплоты его? Какъ же величесшвенно сіяющь капли росы утренней, когда возходящее солнце ихъ освъщаетъ! Столь же величественно, любезный другь, сіять будеть душа твоя, когда, сдвлавшись чистою, подобно каплямъ росы ушренней, будетъ освъщаться въчнымъ солнцемъ.

Религія, любезный другь, содержить въ себв великія доказашельства своей святости. Она имветь, говорить Оригень, доказашельства духа и силы: одни состоять въ чудесахъ, другія въ предсказаніяхъ. Кто же можеть отказать въ исторической ввроятности симъ доказапельствамъ? Не тысячи ли людей были очевидцами чудесъ?

Не Божій ли Духъ дъйствоваль въ Апостолахъ? Не тошъ ли же Духъ дъйствовалъ и во святыхъ? Воскрешеніе мерипвыхъ, изцъление больныхъ, что иное были, какъ не слъдствие силъ освящения?

Философы наши, правда, не имьють о семь понятія, и могуть ли и иміть оное о вышнихъ вещахъ, когда они вещи и дъйствія духовныя хотяпь объяснять твлесными причинами? Гордость, любезный другь, не ведешь къ симъ знаніямъ; они супь дары ввры и исправленной воли. Духъ религіи не имвешъ ничего общаго съ земнымъ. Удивишельно, чшо человъкъ, слабая и немощная тварь, которой грубые органы едва освыщаются малыйшимъ лучемъ свыпа, дерзаетъ проникатъ во Святилище Божества и властительски изпровергашь шайны вычныя, пошому полько, чпо низкія его поняція не могушь досязашь высопы неизвеспиыхъ ему истинъ. Не должно ли сказать таковозвращись наки въ твое ничто, прахъ надменный! Или ты думаеть, что пылинка, измъряющая твою великость, можетъ измърить также и въчность?

Давно, любезный другь, Мистеріи занимали невърующихь; и они ихъ отвергли, не подумавь о томъ, что вся Натура на каждомъ шагу предлагаеть имъ новыя таинства. Сіи миліоны міровь, плаваю-

шихъ въ неизмвримости творенія - сім несчешныя солнцы въ млечномъ пушипланешы и блуждающія звъзды — что для насъ иное, какъ не шаинсшва? Какъ мало знаемъ мы о цвли бышія ихъ и назначе-И въ самомъ нашемъ мірв какихъ шаинствъ нътъ въ Натурь? Кто изъяснилъ влагу, протекающую наши нервы? Кщо объясниль произхождение ощушимости въ животныхъ? Кто изследовалъ растипельность и жизнь травъ и цветовъ? Все сіе не есть ли для насъ таинство? Когда же и сей швлесный мірь, въ грубой своей оболочкв, скрываеть опть насъ вещи, коихъ мы постигнуть не можемъ: ню Религія, имъющая предмешомъ единаго Бога, не болве ли еще должна заключать въ себв шаинствъ для ограниченныхъ понятій нашихъ? Удивищельно, любезный другь, какъ невврующій не щерпишь шаинствь Религіи, когда терпить таинства безбожія! Не пріемлеть бытія вычнаго Бога, а допускаеть вычную матерію! Отрицаеть бышіе духовь, а не сомньвается допустить скоту способность мыслить! Какъ справедливы сін слова Баконовы, что только худой философъ сдълается безбожникомъ, а кто глубже проникненть въ Святилище философіи, тотъ изъ безбожника сдълается върующимъ! Но что говорить о сихъ системахъ нечестія и безбожія, разпространившихъ ложнов просвъщеніе во времена наши? Онъ не новыя; онъ ведутъ корень свой изъ самой древности, и послъдователи ихъ подновляють только старыя кощунства, надъ которыми Религія давно возторжествовала. Лжефилософія, любезный другь, неправильно пріемлеть названіе системы; она не идеть, а во тьмъ бродить; Религія просвъщаеть, невъріе омрачаеть и производить паденіе и разрушеніе.

Невърующій не проницаенть во внушреннее; онъ останавливается на внъшнемъ, и потому никогда онъ не могь потрясти внутренняго Религіи.

Всв невврующіе стараются раздвлить человвковь и возбудить пагубный эгоизмь, причиняющій всв несчастія человвковь: Религія же напротивь того старается соединить человвковь, и учить познавать тоть чиствиній источникь, откуда изтекаеть блаженство человвческое; она есть цвпь любви, соединяющая человвковь сь человвками и съ Богомъ.

Дабы познать достоинство Религіи во

всемъ ел величіи, стоить только противоположить ученіе ел ученію невърующихъ. Одинъ изъ нихъ утверждаеть, что доказательства о бытіи Божіемъ суть глупости, и что симъ отнимаются у человъковъ способы къ ихъ счастію; другой говорить, что слова духо, душа, выдуманы самолюбіемъ, и что прежде должно думать о тьль, нежели заниматься душею; третій, что всь дъйствія наши произходять изъ самолюбія, и потому мы не обязаны благодарностію и любовію ни друзьямъ, ни благодьтелямъ, ниже родителямъ. Таковы правила враговъ Откровенія!

Чье же сердце, естьли оно сколько нибудь способно къ чувству добра, не предпочтеть правиль Религіи положеніямъ невьрія? Не свидьтельствуеть ли о святости Откровенія и самое то, что гнусность ученія враговь его обнаруживается съ перваго взгляда?

Но всеобщее развращение человъчества доказываетъ намъ, любезный другъ, справедливость Евангельскихъ словъ: что избранныхъ мало. Много ли найдется таковыхъ, которые бы были върны святому

учению Религия? Ужасная, но ежедневно подпиверждаемая истина!

Конечно всегда были люди, занимавшіеся истиннымъ познаніемъ Бога и истиннымъ служеніемъ Богу: но сіе малое число, кажется, всегда разсвяно было по шару земному, и неизвъстно самымъ шьмъ, которые по наружности почитали сіе святое ученіе. Во множествъ невърующихъ есть безъ сомнънія и нынъ, будуть и всегда, люди добродътельные и чистые.

Добродътель, любезный другъ, находится въ тъсной связи съ истиною; истина есть существо вещей, а добродълиель связь дъйствій нашихъ съ существомъ и натурою вещей.

Въ царствъ Божіемъ все порядокъ; человъкъ имъетъ способность познавать отношенія сего порядка, и способность поступать сходственно симъ отношеніямъ есть основаніе его нравственности, которая, какъ уже я вамъ сказалъ, состоитъ въ великомъ законъ любви.

Мудрый знаешь, что любовь къ Богу и любовь къ себъ сущь противоположныя побужденія. Первая разширяеть сердце человъческое и дълаеть его любовнымъ ко всъмъ тварямъ: вторая сжимаетъ оное

въ самомъ себъ, и ошвращаетъ от всъхъ мирныхъ связей.

Любовь къ Богу совокупляеть кръпчайшими узами домашнее общежительство съ гражданскимъ: а любовь къ себъ питается только враждебными склонностями и разрываетъ дружбу и связи.

Ошкровеніе научаеть нась яснье познавать великія отношенія любви; оно показываеть намь путь къ высочайшимъ добродьтелямь и объясняеть наше назначеніе, будущее наше блаженство.

Самый умъ, любезный другь, долженъ побудить насъ покорить разумъ въ послушаніе віры, есшьли мы размыслимь, чшо все ученіе ея есшь благо и служишь ко благу чъловъчества. Кто знаетъ Бога и разумъенть языкъ Его въ Натуръ, возвъщающей повсюду о любви Его, тоть разумвенть и языкъ Религіи. Искренняя ввра не шолько не сшрсняешь ума, но еще способствуеть ему къ покойному наслажленію внутреннимъ блаженствомъ. Невъріе насмъхается надъ таинствами въры: но. насмъхаясь надъ вещами, коихъ оно не въдаенгь и ведань не можень, обнаружит ваенть швмъ свое безуміе.

Враги Ошкровенія нападають всегда

только на внешнее, и въ доказательство своихъ умствованій приводять только соблазны, представляемые намъ исторією Церковною. Но не предсказаль ли самъ Христось о соблазнахъ въ Церкви, которые еще возвышають внутреннее достоинство Религіи, потому что сіе внутреннее никогда не изменялось?

Къ чему служащъ положенія невърующихъ? Кому полезны кощунства ихъ надъ Религією, Провидъніемъ и безсмертіемъ? Развъ только порочному; ибо одинъ онъ стараться будетъ ослабить истину, укръпляющую благо цълаго.

Нодумай, любезный другь, сколько невърующій трудится, чтобы унизить достоинство Священнаго Писанія! Какія не писаны ругательства на книгу Моисееву! Для изпроверженія истины прибъгали къ Физикъ, къ памятникамъ Древности, къ Исторіи: но все было тщетно. Произхожденіе древнъйтихъ народовъ, ихъ преданія и самыя басни стихотворцевъ говорять за истину сей книги тому, кто безпристрастнымъ окомъ смотритъ на вещи. Доказано, что древности Китайцевъ и Индъйцевъ простираются не далъе временъ Соломоновыхъ. Тысячи тысячь льть, которыя имъ приписывали и которыя разными древносшями утвердить старались, опровержены такими же древностями, найденными въ развадинахъ Геркулана. Тоже случилось и съ другими возраженіями. Астрономы открыли безчисленное множество звіздъ; Физики дошли до того, что стали почитать світь тъломъ, существенно различающимся от солнца; такимъ образомъ въ самомъ разпространеніи познаній о Натурі открывались всегда большія и большія таинства.

Но для чего, скажуть некоторые, истимна сіясть не въ полномъ свыть? Для
чего не каждый духъ возбуждаєть она къ
удивленію? На сім вопросы отвычаєть одно Откровеніе. Мы находимся въ состояніи, удаленномъ отъ свыта; жизнь наша
есть смытеніе свыта со тьмою. Мы живемъ здысь въ сумракв, который только
возвыщаєть намъ о будущемъ дны. Истина предметовъ, насъ окружающихъ, ни
три какомъ другомъ свыть постигнута
быть не можеть, какъ только при свыть
выры.

Истины, долженствующія привесть человька къ блаженству, показываются

ему Религіею съ шакой стороны, что онъ тожеть приближаться къ нимъ и удаляться опъ нихъ по законамъ свободы, которую человъкъ необходимо имъть долженъ. Куда онъ ни взглянеть, вездъ увидить оппечатки своего назначенія — указанія • Божества, зовущаго его въ горняя.

Куда вы ни посмотрите, любезный другь, вездъ найдете предразсудки и заблуфжденія: только не въ въръ; ибо она изключаеть всъ предразсудки и заблужденія, самолюбіе, тщеславіе и высокомъріе, и все то, что міръ и чувствительность вмъють обманчиваго.

Религія, любезный другь, предлагаеть намь чершежь, исполненный связи, истины и величія. Первородный грвхъ человька, законъ Моиссевь, Божественность Іисуса Христа, воскресеніе Его, основаніе Церкви Его, таинства въры — все имъєть связь и есть цьпь, соединяющаяся съ нравственностію и составляющая съ нею едино. Не льзя отнять ни одного звена, не разорвавъ всей цъпи. Въ Христіанствъ, какъ и во всей Натуръ, видно единство и согласіе, возвъщающія Творца цълаго. Іосифо, Исторіографъ Іудейской, самъ должень быль признать святость Христа.

Светоній, Тацито, Плиній, Луціано говорять о Христіанстві тоже, что и преданія. Юстино, Лактанцій, Оригено, Тертулліано, и всі первые святые отцы свидіпельствуются самыми язычниками въ
разсужденій доказательствь дужа и силы
Христіанства, и въ разсужденій пророчествь и чудесь, и сочиненій ихъ никто
не опровергь и никто не оспориль.

Халицай и Макробій говорять о звізді, явившейся мудрецамь на Востокі;
Флегоно и Фалло упоминають о тьмі, покрывшей землю при смерти Христовой,
и подтверждають свидітельство Евангелія; Юліано сказываеть о страшныхъ
явленіяхь, случившихся при возобновленіи
крама Іудейскаго, говоря, что основанів
онаго поглощено было разверзтеюся землею; и письмена Раввиновь сказывають
тоже. Цельсо и Порфирій описывають чудеса Христовы, и ищущій истины найдеть во всіхь книгахь древности совершенное согласіе.

Но, любезный другь, Религіи должно также учиться: а сего ученія не любять, потому что не знають Религіи и не хотять знать ее; ибо она противна чувственности и самолюбію, Посмотрите на гармоническое тествие въры изъ въка въ въкъ. Шаги истины вездъ равно измърены; препятствія на пути ея всъ были слабы, и она твердыми тагами преходить чрезъ нихъ и достигаеть своего пристанища.

Цвлые народы соединяются на разрушеніе закона Божія, закона отеческаго; дають другь другу въ томъ клятву, и уступають. Самъ народъ оставляеть законы, оставляеть истину, стремится къ своей погибели, и носить на челъ своемъ проклятіе своего преступленія. Тщетно зломышленники соединяются противъ ученія Христова; облака, покрывающія Святилище, при возходъ солнца изчезають.

Міръ есшь явленіе превозходящее; ветхій законь быль явленіе, которое уже прошло; самое царство Мессіи въ царство времени еще несовершенно; ибо царство Его не есть оть земли, но оть вычности. По законамь порядка все, что проходить чрезъ чувственное и преходящее, покрывается покровомь мрака; токмо великій день вычности освытить всы вещи; тамь изчезнеть всякая покрытка, и око души получить созерцательность. Человыкь несправедливо жалуется на сію та-

инственную мрачность, покрывающую его на земли; сія мрачность есть справедливов наказаніе его: безъ труда, безъ прилъжной рабопты, никогда не получить онъ потеряннаго свъта.

Завъса, скрывающая Божество отъ глазъ нашихъ, есть наше испытаніе. Ко-гда время сего испытанія пройдеть: тогда вскроется завъса, и красота и величество Божіе явятся во всемъ ихъ великольніи.

На земли Богъ видимъ токмо тому, кто Его ищетъ. Здъсь является Онъ въ простомъ видъ добродътельнаго, бъднаго и упъсненнаго мужа; суетный человъкъ не знаетъ Его, а узнаетъ только благочестивый; для такого Богъ вездъ видимъ въ натуръ и въ въръ, но все еще подъ покровомъ, чрезъ который проницаетъ только око смиренныхъ поклонниковъ.

Законы Божества, любезный другь, сообразны великости совершенства Его, и добродетель есть согласіе действій нашихь съ мыслями Его. И такъ нравоученіе Евангельское есть чистый умъ писанный, котораго, кроме сей Божественной кныги, нигде не найдешь.

Богь есшь солнце души. Когда набъ-

тають въ насъ облака похотвній: то они заграждають благодыпельный свыть Божества, и мы бываемъ въ темноть. Дута бываеть въ ясномъ свыть только тогда, когда облака похотвній, двла чувсцівенности, разсываются.

И такъ въра, любезный другъ, ведетъ насъ къ величайшимъ истинамъ. Она научаетъ насъ, какъ я уже сказалъ вамъ, познавать произхождение, уничижение, испытание и примирение человъка.

Первый человькъ наслаждался всъми преимуществами чистаго духа; онъ покрыть быль нерушимою оболочкою, и никогда не узръль бы смерши, естьли бы непослушаниемъ не потеряль сихъсьященныхъ преимуществъ.

Мѣсшомъ пробыванія его былъ счасшливый Эдемъ, рай сладосши, гдѣ онъ пишался плодами блаженсшва. Яко царь міра, былъ онъ посшавленъ въ срединѣ міра надъ всѣмъ земнымъ, и обозрѣвалъ всю окружносшь окружавшаго его круга чувсшвеннаго.

Въ семъ состояни первоначальной духовности наслаждался бы онъ въчно чистъйшимъ блаженствомъ, естьли бы онъ не подвергся чувственности, и, прель-

стившись ею, не сдълался бы невърнымъ Богу. Тогда онъ потеряль изъ виду окружность своего владънія, спустился въ чувственность, устремиль око свое на ложное существо и погрязъ во тьмъ и заблужденіи.

За паденіемъ необходимо слѣдовало заблужденіе, или все то, чего человѣкъ должень былъ стыдиться и противъ чего долженъ былъ сражаться; и въ семъ состояніи онъ останется дотолѣ, доколѣ не возвращится туда, откуда низпалъ.

Разорванная цыпь человыка съ Богомъ осшалась бы навсегда шаковою, есшьли бы любовь Божія не послала Искупишеля человыку.

Сынъ Божій вступиль въ посредничество, ходатайствоваль у Опца міровъ за изгнаннаго человька, съ состраданіемъ разпростерь къ нему руки, связаль паки цъпь, гръхомъ разорванную.

Нынашнее состояние наше, любезный другь, еще хуже состояния перваго падшаго челована; ибо съ меньшими силами и съ множайшими опасностями должны мы выдержать тоть же бой съ прелестями чувственности. Въ семъ состоить природное и насладованное повреждение наше. Природное повреждение каждаго состоить въ собственной склонности ко злу; а наслъдованное въ удовлетворения сей склонности.

И такъ долгъ нашъ сражаться за истину и свытъ, одуховляться, отрышаться отъ чувственнаго, удаляясь болье отъ самолюбія и любви къ міру.

Человъкъ не нашелъ бы оружія къ сему сраженію, и не имълъ бы ни мужества, ни силы, естьли бы Откровеніе не ознакомило его съ оружіемъ, котпорое въ сраженіи сообщаеть и мужество и силу, показавъ воину Христову средство, благодати, и явивъ ему во Христь образъ чистьйшей добродъщели.

Мы знаемъ изъ оцыта дюбезный другь, сколь тьло наше привовано къ чувственному. Тысячи прелестей непрестанно обольщають насъ и отчасу глубже потружають въ нечистоту стихійную.

Мы погибли бы на въки, есшьли бы не пришель къ намъ Ходашай нашъ, Господь Іисусъ. Онъ показалъ пушь къ досшиженію паки шого мъсша, ошъ кошораго человъкъ удалился.

И такъ человъкъ, желающій вознестись паки на ту высоту, съ которой

онъ низпалъ, долженъ возродиться во Христв: вотъ великое его назначение, его обязанность, и сему научаетъ его въра и религія!

Возродиться значить совлечься ветжаго человъка, какъ говорийть Павель, отречься от себя и міра, и жить только для Бога: вот путь къ истинъ и свъту; вот предметь великаго дъла искупленія и прославленія!

Но, любезный другь, все стараніе наше о томь не въ состояніи удовлетворить строгимь требованіямь Божескаго правосудія, и мы опчаялись бы въ избавленіи нашемь, естьли бы Откровеніе не преподало намь сильныхъ и дѣятельныхъ средствъ къ облегченію сей работы нашего примиренія и не содѣлало бы подвигъ нашь возможнымъ.

Богъ, по безконечной любви своей, предложилъ намъ все, что можетъ возврачтить насъ изъ нашего изгнанія къ наслажденію жизнію, чадствомъ и свободою.

Средства сіи находятся вълоні віры, гді положиль ихъ Искупитель человіновь; они суть сокровища видимой Церкви Его на земли. Чрезъ послідованіе за Искупителемъ силы наши паки оживляются и возвышаются, и мы приходимь въ состояніе подняшься изъ глубины мрака и возлешьшь шуда, гдв токмо покой обрышается.

Ныньшняя жизнь наша есть мьсто сраженія, мьсто очищенія: и потому мы должны употреблять нужныя средства къ нашему спасенію.

Великое блаженство, любезный другь, ожидаеть того, кто возродится во Христь, кто, совлектись ветхаго человъка, облечется въ новаго, чрезъ котораго токомо можетъ онъ сдълаться способнымъ къ просвътленію.

Кіпо не ведеть жизнь духовную, то есть, кто не родился вновь от Господа, тоть не можеть достигнуть сего блаженства. Истинно, истинно говорю я вамь, любезный другь: кто не родится снова, тоть не можеть видьть царствія Божія; такъ сказано у Іоанна.

Теперь спрашивается: что значить возродиться? Возродиться значить перестать жить по чувственности мірской, и начать жить по законамъ порядка духа, по образу Искупителя; мыслить, какъ Онъ мыслиль; дъйствовать, какъ Онъ дъйствовать, словомъ: быть во всемъ

Ему подобнымъ. Вошъ новый человъкъ, который по исправлении духа своего живетъ новою жизнію, соединяется съ вышними мірами, и возходить къ царскому достоинству, къ которому первый человъкъ сотворенъ былъ.

Достоинство сіе состоить въ господствованіи надъ чувственностію, страстями и міромъ, и явленіи превозходства духа надъ шлвиностію. Но вождельніе большей часши человъковъ устремлено на чув-Кто ищеть въ мірь только ситвенное. удовольсивій, сладостей и почестей, тоть не есиь от царсива въчнаго. Царство духовное не имветъ никакой связи съ царствомъ чувственности. Не забывай никогда, любезный другь, что человъкъ назначенъ къ въчности. Мы существа двоякія: скотское тьло наше принадлежить къ сему міру, а душа наша назначена къ царству безсмертія.

Сія душа, столь существенно отличающаяся от твла, имветь совсвиь другіе законы къ блаженству, нежели твло; и сіи законы суть гармоническіе законы міра духовнаго, составляющаго небо.

И такъ законъ и нашего духа есть тоть, чтобы мыслить и дъйствовать

по сей гармоніи, що есть: чтобы мы во времени мыслили и разсуждають въ вѣчности; презирали бы то, что тамъ презиралоть; ночитали бы и уважали то, что тамъ почитають и уважають; любили бы то, что тамъ любили бы то, что тамъ любили бы то, что тамъ любять; радовались бы тому, чему тамъ радуются. Сей образъ мыслей называется умомъ небеснымъ, умомъ то-го, кто возрожденъ во Христѣ.

При вступленіи въ сей міръ, мы получаемь, любезный другъ, жизнь естественную, жизнь чувственную, въ которой человъкъ себя и міръ любить паче Бога и ближняго. Сію жизнь ведутъ большая часть человъковъ; но она не есть жизнь духовная, которой училъ Христосъ, и въ которую человъкъ чрезъ Религію возродиться долженъ.

Духовная жизнь состоить въ любви Бога паче всего, и ближняго, какъ самаго себя, по заповъдямъ въры.

Каждый человькъ, любезный другъ, раждается отъ родителей во злв, любви къ самому себв и къ міру. Все злое, принятое имъ въ себя чрезъ привычки, обращается въ его натуру, и разпространяется на потомство, и потому-то разпло-

Digitized by Google

женіе зла въ мірѣ чрезвычайно велико; ибо все произходящее изъ собственной жизни человѣка клонится на самолюбіе, или лю-бовь къ міру.

Сіе естественное поврежденіе сділало необходимымъ Откровеніе; ибо только чрезъ вітру и любовь къ Господу естественная жизнь можетъ переміниться въ духовную.

Никто, любезный другь, не можеть возродиться самь собою, хотя бы онь зналь все касающееся до новой жизни. Къ сей новой жизни принадлежить истинное, чему върить, и доброе, что исполнять надлежить

Сихъ вещей самъ собою никшо знашь не можеть; ибо человъкъ понимаетъ шолько що, что подпадаетъ подъ его чувства. Изъ нихъ почерпаетъ онъ свътъ, называемый себтомо естественнымо, чрезъ который видить онъ только то, что міру и ему свойственно, а не небесное и Божественное: сему долженъ онъ научиться изъ Откровенія.

И такъ Откровение даетъ законы для человъка внутренняго, и сей внутренний человъкъ долженъ возобладать надъ внъшнимъ; ибо порядокъ жизни у человъка съ

самаго его рожденія превращень, а именно: что должно господствовать, то служить; а что должно служить, то господствуенть. И такъ порядокъ сей надлежить снова переправить: внутренній человькъ долженъ господствовать, а внішній служить. Когда сіе исполнится: то внутренній человькъ возродится, и тогда подтвердится сказанное у Іоанна: кто не возродится водою и духомъ, тоть не можеть внити въ царствіе Божіе. Вода, въ духовномъ смысль, есть истина въры, а духъ есть жизнь въры.

Сколь ни важны открываемыя мною вамъ истины, любезный другь; однако вы должны остеречься, чтобъ при размышленіяхъ вашихъ о нихъ не впасть вамъ въ заблужденіе. Изъ примъровъ исторіи церковной должны вы научиться различать истины от заблужденій, введенныхъ еще въ первыя времена суевърами противъ святаго ученія Евангелія, и замиствованныхъ ими от Языческихъ философовъ.

Плашоники, Перипашешики, Скепшики сшарались разными образами смъшащь заблужденія свои съ чисшыми исшочниками Религіи; и есшь люди и нынь, кошо-

Digitized by Google

рые, по недостатку правильнаго въденія исторіи, соединяють Платоническія, Пиеагорейскія и Зороастровы положенія съ чистымъ ученіемъ Христовымъ, и вводять ищущихъ истины въ заблужденіе.

Слава имени Іисусъ-Христова и чудесъ Его подтверждена столь многими свидьтельствами, что дерзость нападающихъ на нашего Искупичеля почти непростительна. Новые Платоники признали Его за великаго философа, который между Іудеями зналъ истинный путь соединенія съ Богомъ; они не сомнъвались и въ чудесахъ Его, и уппверждали, что Онъ не имълъ намъренія отрицать Боговъ и отвращащь мірь ошь служенія имь: но чрезь самое сіе утверженіе они оспоривають Божественность упостаси Его. Аммоній, одинъ изъзнаменишвишихъ изънихъ, употребиль всв метафизическіе способы къ обработанію изъ сего системы; призваль на помощь всю Восточную мудрость, и сдвлаль сисшему, состоящую изь ученія Христова, отчасти изъ положеній Зороастровыхь, Платоновыхь Аристопелевыхъ; и потому былъ твмъ опаснве, что положение истины Откровенія Христова о единствв и проичности Божіей, о возобновленіи, просвіщеніи и возрожденіи, о Архангелахъ и Ангелахъ и Посредникі между Богомъ и человікомъ, заимствоваль онъ для того, чтобы опровергнуть главное основаніе истинной Религіи, что Христосъ, для искупленія рода человіческаго, приняль на себя человічество. Хотя Аммоній самъ ничего не писаль, но система его осталась въ сочиненіяхъ Плотина, Ямблиха и Порфирія.

По системъ Аммоніевой Богъ единый, неизследимый и опть самыя вечности покоящійся, родиль изъ себя Умб, а Умъ родиль изъ себя Божественную душу. Богъ былъ светь, окруженный кругомъ свыта, изъ котораго произошель новый кругъ свъта. За симъ послъднимъ кругомъ былъ еще кругъ темиве и имвлъ нужду во свыть. Въ умъ Божіемъ находился міръ со всеми его частями, яко Целое, такъ какъ ручьи находятся въ источникв до истока ихъ. Но міръ, произіпекшій изъ ума Божія от самыя вычности, быль оживленъ и образованъ душею Божественною, исшочникомъ всъхъ духовъ и душъ, чрезъ душу міра. И такъ по сей системв можно сказапь, что мірь вічень, и можно сказашь шакже, что онъ имвлъ начало; мбо причина прежде дъйствія. Такимъ образомъ примирялись Зороастръ, Платонъ м Аристопель для того, чтобы оспорить Христіанскую религію.

Изъ ума и души Божіей, по системъ Аммоніевой, произошель необозримый рядь духовъ, которые по порядку, и слъдовательно по внутренней ихъ добротв, отличались другъ опъ друга: но всв были добры и въ своемъ родъ совершенны. Дужи, стоящіе на вышней степени, заслуживають название Боговъ. Они существуюшъ наилучшимъ образомъ, могушъ дълать все въ одно мгновеніе. Духи, следующіе за Богами, сушь Архангелы, Ангелы, демоны и души Героевъ. Всв они находящся между Богами и человъками, и потому дълаются посредниками ими и Божествомъ. И такъ все исполнено Боговъ, и естьли человъки желаютъ вознесшись къ Божесшву: то должны почитать всъхъ тъхъ, кои между ими и Божествомъ находятся; поелику только чрезъ нихъ могушъ доходишь молишвы ихъ до перваго Божесшва. Такъ думалъ Аммоній оправдать поклоненіе безчисленнымъ идоламъ, и защишишь служение имъ ошъ нападковъ Хрисшіанъ.

Аммоній училь, что чрезь Теургическія науки можно призывать духовъ, чрезъ угрозы, заклинанія и шализманы прогонять демоновъ, по твсной и крвпкой связи между собою всьхъ изъ Божеспіва произтекшихъ существъ. Ангелы и Демоны супь не совству еще чистые дужи, но полько одарены шончайшимъ твломъ, нежели швло человвческое. .Правленіе міра разділено между чистійшими дужами; каждое государство имветь своихъ особенныхъ Боговъ; каждый человвкъ своего Демона и Ангела. Тотъ по причинъ чрезвычайной склонности человака къ матеріи, приковываеть его къ оной, и заключаеть духь его въ швлв; а сей побуждаеть и поощряеть его освободиться отъ матеріи. Демоны суть истинная причина человъческой склонносши къ земному; ошъ нихъ произходящъ бользни и безпорядки въ нашурь. Богамъ пріяшны шолько шв жершвы, гдв не бываешъ кровопролишія; ибо они, по причинъ тонкаго ихъ тъла, чувственные и похотливые чистыхъ духовъ, не имъющихъ такой оболочки.

Произхожденія душъ человіческихъ, по системі Аммоніевой, должно искать не въ могущественной волі Божіей, а въ

собственномъ существъ ихъ. Онъ произопили опть него почти такъ, какъ произходянгь искры опть огня, который ни мало опть того не уменьшается и не уничипожается. Онъ сущесивовали уже, и не бывъ еще заключены въ шела. Склонность ихъ къ шому, чшо ниже ихъ, и вождельніе разпложаться, были причиною ихъ паденія. Вождельніе раждань есть зло; отъ него произошли бъдствія жизни человъческой. Пока душа прикована къ матеріи и заключена въ швлв, до швхъ поръ она не можеть наслаждаться испиннымь блаженсивомъ. Ибо чрезъ прилвпление къ матеріи прильпляется она къ тому, что не существуеть, забываеть существо свое, не чувспвуепть, плакъ сказать, нужды въ самой себв, и не познаетъ себя. По справедливости можно назвать тело темницею души, И пошому порочная жизнь есть истинное рабство. Есшьли же духъ хоченть освободинься отъ сего рабства: то онъ долженъ все то отвергнушь, что не есть его; особливо долженъ стараться освободить душу свою рабства тълу. И такъ цълію философіи есть освобождение души изъ плвна твла; она должна паки обращиться къ исшинь; должна чрезъ разсматриваніе истины вознеспись къ чиствишимъ духамъ, и чрезъ нихъ соединиться съ Богомъ. Но таковое соединение съ Божествомъ, въ продолженіе жизни сей, не совершенно удаетіся; соединенныя души наслаждающся симъ въ надрахъ уже Божества. счастіемъ Только накоторымъ великимъ духамъ удается и на земли иногда приводить себя въ такое состояніе, въ которомъ дълаются они вовсе душею, и могупъ созерцать самое Божество. Но толь великое двло, каково есть очищение души, совершается не вдругъ, а постепенно. По добродътели естественныя, чему есшь кои украшають твло и чрезъ то ослабляюшь оковы души; есть добродьтели на авственныя, или гражданскія, кои сохраняють порядокь и спокойствие общее; и есть добродътели созерцательныя, ошвлекають человька оть тьла, обрашаюшь его въ самаго себя и занимающь его разсматриваніемъ самаго себя; — огистительныя добродетели, состоящія въ воздержаніи от тэлесных и чувственныхъ дъйствій, и освобождающія человъка шолько ошь склонности его къ машеріи, но и ошъ оковъ самаго п.ъла, гудодой-30

ственныя, (теургическія) добродвтели. дающія мудрому способность къ связи и обращению съ Богами и приводящия его въ состояние устрашать духовъ и повеаввать демонами; наконецъ Божественныя добродвшели, конпорыми душа обладаемъ шогда шокмо, когда она, совлекши съ себя всякую оболочку и машерію, сдълаепіся совершенно Ангеломъ; или еще болве, когда она соединишся съ первымъ своимъ источникомъ и сдълается Богомъ.-Естьли человькъ во всю жизнь свою не шолько не предпринималь подобнаго очищенія души своей, но еще чрезъ пороки далье удалился ошь перваго своего Исшочника и еще болье погрязъ въматерію: подвергаемся опасности тю онъ по смерши заключеннымъ еще въ хуждшую темницу, нежели человъческое тъло, или переходинь изъ одного твла въ друтое до шахъ поръ, пока совершенно освободишся от матеріи. Естьли же человъкъ и началъ сіе великое дъло, но недовольно въ томъ успълъ во время жизни: то въ наказаніе за то при смерти нескоро достигаеть жилища блаженныхь, долженъ совершить очищение свое въ среднемъ месть, дабы достигнуть высочайтаго блаженства и потеряться въ Богв.

Вы видите, любезный другъ, что въ сей сисшемъ заключаются весьма многія истины. Аммоній заняль ихъ отъ древнихъ мудрецовъ и даже изъ ученія Христіань: но его ученіе скоро стали употреблять во зло; стали опровергать онымъ ученіе Христово, ослаблять въру къ божественности Его ипостаси, и потрясать главнийшіе догманы виры. Есть еще и нынв шаковые, которые обвиняють Церковь, будто бы она учение объ Ангелахъ хранителяхъ и почитаніи ихъ, изгоняніи нечистыхъ духовъ, чистилищѣ, или мытарствахъ, заимствовала отъ Аммонія: но неосновашельность сего мивнія доказывается исторіею Религіи и Апостоловъ; ибо истины, находящіяся въсистемъ Аммоніевой, заимствованы опть Христіанъ, а не Христіанами отъ Hero.

Все сіе, говорю я вамъ, любезный другь, для того, чтобы остеречь васъ от разпутій, и показать, что единъ есть Богь, одна истина, одинъ Искупитель, одна Религія. Но какъ, скажуть, можеть человькъ изъ такого множества религій узнать истинную? Сей самый во-

просъ, любезный другъ, и незнаніе шоль важнаго предмеша доказывающь уже немощь человъческую и необходимосшь въ вышнемъ веденіи. Человъкъ долженъ пріити къ самому чувственному удостовъренію о семъ предмешь, и сіе возможно: шогда Высочайшее невидимое Существо содълается понятнымъ уму его и подастъ ему наисильнъйштя средства къ огражденію себя от обмановъ и отибокъ. Какъ скоро человъкъ начинаетъ искать сего свъта и съ чистымъ сердцемъ върно слъдовать за симъ Существомъ: то онъ достигаетъ сего увъренія, и получаетъ неложныя доказательства своей въръ.

Но на сей разъ довольно; подумайте жорошенько о предложенныхъ мною вамъ великихъ истинахъ; въ слъдующую ночь побесъдуемъ о семъ еще. Небо да благословить васъ силою къ шествованію путемъ правды!

## ночь одиннадцатая.

Взглянувъ на человъческій родъ въ естественномъ его, лишенномъ вышнія помощи, состояніи, не льзя не увидъть его паденія и разстройства: Священное Писаніе, разумъ, исторія и опыть свидътельствують о семъ.

Ошкровеніе научаешь нась, что только чрезь оное можемь мы вышти изь сего бъдственнаго состоянія. Евангельское же ученіе обходится сь нами, какь сь больными; открываеть намь причины нашихь бользней, показываеть необходимость познанія сего бъдственнаго нашего состоянія и даеть намь въ руки средство къ нашему изцѣленію.

Нравственно злое состояніе имѣетъ въ Св. Писаніи разныя имена; главнѣйшія изъ нихъ суть: грѣхъ, неправда, беззаконіе, Евр. VIII. 12. Іоан. ІІІ. 4. 6. 8. 9. VIII. 34. Римл. VI. 12. 14. 17. тьма, невъдѣніе, Еф. V. 8. дѣла тьмы, Римл. XIII. 12. Еф. V. 11. плоть, жизнь по плоти, дѣла плоти, Римл. VIII. 12. 13. Гал. V. 17, 19. сѣять въ плоть. VI. 8. мертвыя

дъла, Евр. VI. 1. дъла діавола 1. Іоан. III. 8. дълать беззаконіе, Мате. VII. 23. XIII. 41. ветхій человъкъ, въ прошивоположность новому, Еф. IV. 22. 24. Кол. III. 9. 10.

Сіе нравственно злое состояніе есть совокупленіе порочныхъ, прошивныхъ ученію и приміру Христову свойствь, которыя получаешь человькъ или при рожденіи еще, или по собственной свободной рвшимости. Первое есть естественное, или природное наше повреждение; второе пріобръщенное, или, какъ Св. Писаніе называешь, наследственный и произвольный грвхъ. Средство противъ сего злаго состоянія человька состоить чтобы истреблять склонность ко злу въ самомъ ея зачашіи, исъ младенчества непресшанно возбуждать, подкрвплять приводить въ двиство склонность; стремленіе и способность къ добру. Человъка съ юныхъ лешъ не словами шолько, но и примврами научать должно остерегаться всего злаго и спарашься обо всемъ добромъ.

Такимъ образомъ склонность ко злу, не находя себь отвив пищи, начнетъ ослабъвать; а склонность къ добру, не препятствуемая противною склонностію, укоренится и возрастеть; и такимъ образомъ человъкъ чрезъ непрестанное упражненіе въ добръ съ Божескою помощію можетъ еще и здъсь достичь высокой степени нравственнаго совершенства: но сіи правила обыкновенно міромъ отвергаются, и къ природному поврежденію прибавляется еще пріобрътаемое чрезъ

- 1.) Худое воспипаніе, когда видимъ и перенимаемъ зло, или по крайней мѣрѣ недовольно остерегаемся от онаго и не довольно прилѣпляемся къ добру. Естьли бы мы съ первыхъ дней нашихъ окружены были одними добрыми людьми, и ничего кромѣ добра не слыхали: то безъ сомнѣнія были бы несравненно лучше.
- 2.) Великіе недостатки какъ въ частномъ, такъ и въ общественномъ ученіи, въ юношескихъ уже льтахъ, много способствують къ умноженію природнаго нашего поврежденія; ибо въ обоихъ сихъ способахъ ученія многое по больтой части бываеть не объяснено, не согласовано съ цьлію, безъ практическаго исполненія, безъ возбужденія ревности къ тому. Ужаснуться должно, что самая метода ученія есть одна изъ главныйшихъ причинъ невыжества и порочности всыхъ состояній.

- 3.) Недостатокъ въ собраніяхъ, ком бы имъли цълію Богослуженіе и исполненіе Христіанскихъ добродътелей.
- 4.) Множество злыхъ людей и примфровъ, которые ссобливо побуждаютъ къ подражанію, усиливаютъ склонность ко злу, дълаютъ порокъ или маловажнымъ, или даже почтеннымъ, и заранъе знакомятъ насъ со многимъ зломъ. Тысячи сколько нибудъ добрыхъ и честныхъ людей многому злу не научились бы, естьлибъ не видали и не слыхали онаго отъ другихъ.
  - 5.) Гражданскія связи съ порочными.
- 6.) Худыя общества, которыми почитаю я не только тв, въ коихъ говорится и двлается худое; но и тв, въ коихъ не говорится и не двлается ничего добраго.
- 7.) Книги, не только тв, которыя оскорбляють религію, добродвтель и добрые нравы; но и тв, кои не содержать въ себв ничего нравственнаго и не поощряють къ добру; ибо онв для разума и сердца равно вредны.
  - 8.) Ложныя правила.
- 9.) Предразсудки въ важнъйшихъ и свяшъищихъ догмащахъ въры и дъяніяхъ.

- 10.) Случайныя обстоящельства человька.
  - 11.) Тълесное его состояніе.

Изъ сихъ источниковъ произтекаетъ нравственно злое состояніе человѣка. естьли не вдругь, то мало по малу, и при томъ скорве, нежели нравственно доброе состояніе, и также скорве у одного, чвмъ у другаго, по внутреннимъ и внашнимъ обстоятельствамь. Въ началъ человъкъ делается виновнымъ въ некоторыхъ поступкахъ, противныхъ ученію Религіи. Дъяніе же (сужденіе, склонность, пожеланіе, ощущеніе, двиствіе) разумной и свободной швари вопреки законамъ разума и Откровенія, особливо вопреки ученію и приміру Христову, называется гръхомб.

Нѣкоторыя изъ такихъ дѣяній, въ нынѣшнемъ состояніи человѣческаго рода, свойственны всѣмъ людямъ, добрымъ и злымъ, исправившимся и неисправившимся. У первыхъ называются они грѣхи слабости, у вторыхъ грѣхи злобы.

Грвжи славости суть порочныя и съ ученіемъ и примвромъ Христовымъ несогласныя двйствія исправляющагося человька, произходящія отъ естественной

слабости, безъ собственнаго его желанія и согласія, и сопровождаемыя отвращеніемь и исправленіемь: а ербхи злобы суть дъйствія неисправляющагося человька, съ намвреніемь и по соизволенію его, произходящій изъ готовности ко злу, и не сопровождаемыя отвращеніемь и исправленіемь. И такъ сій два рода гръховъ различны между собою и въ причинь и въ слъдствіяхъ.

Грвхи слабости болве или менве примвтны и въ благочестивыхъ людяхъ, смотря по тому, болве или менве они исправились. Они также суть двиствительные и наказанія достойные, нервдко опасные, и для времени и для ввиности вредные грвхи: почему наирачительный ие должно избытать оныхъ, и день отъ дня уменьшать число ихъ.

Изъ повторенія какого либо злаго двянія раждаются злыя свойства, или привычки и готовность ко злу. Сперва поселяются въ человъкъ худыя мысли, склонности, желанія и чувства, потомъ раждаются худыя слова и двла.

Порокъ есть готовность къ дъйствію, противному ученію и примъру Христову: почему гръхи и пороки различаются другъ от друга. Каждая господствующая склонность къ какому либо гръху есть порокъ и дълаеть человька порочнымъ; и человъкъ, впрочемъ исправившійся, можетъ еще имъть такой порокъ, или такіе пороки.

Изъ послъдованія многимъ порокамъ произходить порочное, или гръховное состояніе, которое заключаеть въ себъ нравственно злыя свойства, способности м качества, въ коихъ зло господствуеть м одолъваеть добро. Въ семъ состояніи нъть вовсе собственно нравственнаго добра, познанія, хотьнія и силы къ оному.

Чрезъ такое повреждение всв силы, дужовныя и твлесныя, естьли не вовсе разрушаются, по крайней мврв разстроиваются, а именно:

- 1.) Умб, въ которомъ является неспособность къ познаванію важнъйшихъ и нужнъйшихъ вещей, невъжество, предразсудки, наклонность къ опроверженію спасительнъйшихъ истинъ, или сомнъніе и заблужденія въ важнъйшихъ истинахъ.
- 2.) Разумо; ибо не онъ, а насильственныя страсти начинають править человькомъ.
  - 3.) Воля; ибо въ желаніяхъ ея не бу-

дептъ ни надлежащаго направленія, ни со-гласія, ни порядка, ни умфренносіпи.

- 4.) Свобода, которую хотя человъкъ еще имъетъ, но не ту, какую имълъ до гръха, и которую Христіанинъ паки пріобръсть можетъ и долженъ— свобода въвыборъ между добра и зла, гдъ опереживаетъ первое, а не послъднее.
- 5.) Чувствительность; ибо невинныя чувствованія развращаются, и злыя усиливаются и становятся пріятніе добрыхь.
- 6.) Понятіє; ибо человінь останавливается только на видимомь, и судить о достоинстві, или недостоинстві вещей только по глазу, уху и осязанію: почему неразумная чувственность есть одинь изъ главныхъ источниковъ безчисленныхъ гріховъ.
- 7.) Воображение, которое начинаетъ господствовать надъ разумомъ и волею.
- 8.) Память, которая начинаеть гораздо легче принимать и удерживать въ себъ злое, нежели доброе.
- 9.) Самыя силы толесныя; ибо шогда только ослабоваеть, но исполнено еще безпорядочных склонностей, которыми душа не только препятствуется

въ своихъ упражненіяхъ, но и различными способами побуждается ко злу и погружается въ тину безразсудной чувственности.

Съ каждымъ повтореніемъ злаго дъйствія возрастаеть готовность къ оному, и чъмъ оное продолжаться будеть долье, тъмъ она будеть болье; исправленіе же становиться будеть труднье, и наконецъ собственно человьку сдълается вовсе невозможнымъ. Въ такомъ состояніи, по самому направленію духа, человъкъ неспособень уже къ счастливой и блаженной жизни.

Нравственная порча во всв времена была и нынв есть весьма велика и всеобща; и не Богь тому виною, не Искупитель, не преподанныя Имъ силы и средства къ нашему исправленію, (которыми естьли бы міръ захотвль возпользоваться: то до какого бы духовнаго совершенства могь онъ достигнуть!) а собственная неизвинительная воля самаго человыка. По ученію Іисусову около четвертой только части Христіанъ совершенно изцвлятся чрезъ Него отъ сей порчи, и въ преимущественной степени исправятся, и при томъ одни болье, нежели другіе,

жакъ-то видно изъ тогоже ученія Хриспова, которое хотя говорить собственно о тогдашнемъ времени, но конечно относится и на всв времена.

Нькопорые совершенно погрязли въ пороки, и Религію либо вовсе отвергатопъ, либо безбоязненно и злонамъренно преступають ея предписанія. Тъ называются хулителяли въры, а сіи безстрашными ерфиниками. Таковымъ Религія не приносить уже никакой пользы. Невъжество, легкомысліе, предразсудки, вътренность, долговременное упражненіе во злъ суть главнъйшія причины сего порочнаго безстрашія.

Другимъ Религія приносишь нѣкошорую пользу, но непрочную. Здѣсь разумѣюшся шѣ, кошорые не совсѣмъ рѣшились на добродѣшель и исшину, но не совсѣмъ рѣшились и на порокъ и заблужденіе; а еще носяшся между порокомъ и добродѣшелію; шо добры, шо злы; шо по Хрисшіански, шо прошивъ Хрисшіансшва мыслящь и живушъ; шо раскаеваюшся въ грѣхахъ, шо опяшь за грѣхи принимаюшся; шо заглушаюшъ въ себѣ гласъ совѣсши, шо опяшь послѣдуюшъ оному, но на корошкое лишь время и шолько изъ сшраха;

севодни, пріобщась на примъръ святыхъ таинъ, оставляють то и то, а завтра опять дълають; или севодни исполняють то и то, а завтра опять бросають. Ежели таковые долго останутся въ семъ положенм, то можно и ихъ почитать почти пропадшими для Христіанской добродътели и истиннаго блаженства; у нихъ нътъ никакого постоянства въ характеръ, никакой сообразности въ правилахъ. Число сихъ болъе, нежели тъхъ.

Еще другіе хопія не совсьмъ злы, но не совсъмъ добры, то есть: не столь богаты премудростію, Христіанскою непорочностію и добродателью, спокойствіемъ и блаженствомъ, сколько бы по способностямъ ихъ и силамъ, и по преимуществамъ Христіанъ надъ многими народами и людьми бышь могли и долженствовали. Они освободились уже ошь многихъ, но не опъ всвхъ пороковъ; опъ наружныхъ и гражданскими законами наказываемыхъ пороковъ, а не ошъ низкихъ и земныхъ чувствованій, не отъ безпорядочныхъ и злыхъ спрастей. Они исполняюшъ, можеть быть, и многія добродътели; но не всв тв, къ исполненію которыхъ имъюшъ и силы и случай:

исполняють ихъ не съ прямою Христіанскою чиспотою. Почему они остаются всегда въ равномъ отдаленіи отъ цѣли совершенства, или приближаются къ оной медленными шагами. И сіи также порочны, и число ихъ наибольшее. Таковымъ Религія хотя приносить еще пользу, но весьма малую. Разсѣянность, заботы, упражненія и похоти житейскія, предразсудки, вѣтренность и лѣность останавливають ходъ ихъ и задушають въ душахъ ихъ силу Религіи.

Еще есшь родъ порочныхъ, коихъ Іисусъ называеть лицемврами. Они прикрывають порочность свою видомъ добродьтели, съ намвреніемъ, либо безъ намвренія.

Умышленные лицемвры тв, которые, зная о себв, что они злы, стараются казаться добрыми. Они отличаются особливо твмъ, что много говорять о должностяхъ и Религіи; но ничего не исполняють: все, что ни двлають, двлають только изъ честолюбія, для славы и съ нвкоторымъ чванствомъ; показывають себя приверженными къ Религіи и добродвтели, и подъ видомъ оныхъ скрываютъ величайшія злодвянія, въ мвлочахъ и въ раз-

сужденіи обрядовь сшроги и рачишельны, а вь важнійшихь и нужнійшихь вещахь безсовісшны. По наружносши они люди ошмінные, свящые, а внушренно преисполнены подлыхь наміреній и посшыдныхь чувствь; обо всемь судящь сшрого и безь пощады, а къ себі весьма снизходишельны и благосклонны.

Сіи люди изъ всѣхъ злѣйшіе, и для человѣческаго рода, для религіи и добродѣшели опаснѣйшіе; а пошому и досшойнѣйшіе всякаго наказанія.

Неумышленные апремыры шь, которые почитають себа быточествивыми, не бывъ подлинно таковыми; благочестие ихъ состоить только въ устномы почитании Религи и въ наблюдении ея обрядовъ, и не дъйствуетъ на ихъ сердце, или дъйствуетъ непостоянно. При всемъ томъ они чрезвычайно довольны своимъ благочестиемъ.

Сіи не сшоль вредны, какъ первые: но число ихъ гораздо больше, и сосшолніе ихъ опаснве; пошому чшо никого шакъ не шрудно исправишь, какъ ихъ.

Нъшъ большей нужды опасашься и осшерегашься, чтобы другіе не обманули насъ своимъ лицемъріемъ; а должны мы строго наблюдать за собою, чтобъ самимъ не сдълаться лицемърами, и потому нужно безпрестанно разсматривать себя по признакамъ истиннаго благочестія, изслъдывая себя: довольно ли твердо наше благочестіе, чисто ли и правильно ли? Есть ли въ насъ при томъ смиреніе, а особливо одушевляеть ли насъ сердечная любовь къ человъкамъ?

Доброша шаковыхъ порочныхъ есть полько мнимая добродьтель; потому что она похожа лишь на добродьтель и за нее почищается, а въ самомъ дълв нътъ въ ней ни твердости, ни честности, ни благости; она исполняется ими либо изъ нечистыхъ и виновныхъ побужденій, либо и вовсе безъ намъренія.

Хотя пороки безчисленны, и по случайнымъ причинамъ и злоупотребленію свободы человъческой могутъ еще размножиться, но всъ они имьютъ корень свой въ неисправленномъ умъ и сердцъ; и хотя всъ они суть прегръщенія противъ Бога и Христа, но одни ближе относятся къ Богу, другіе къ намъ самимъ, или къ ближнему.

Здъсь вкрапив описаль я вамъ, любез-

ный другь, все нравсшвенное поврежденіе человіческое, изъ кошораго вы можеше увидіть сшепень его уничиженія.

Человъку, желающему возникнуть къ премудрости и свъту, не остается другато средства, какъ работать въ великомъ дълъ своего возрожденія, для коего дъйствительнъйшія средства найдеть онъ въ Откровеніи; ибо оно открываеть ему дъйственномъ его состояніи ему непремънно нужны; отчасти, дабы предохранить себя отъ злыхъ вліяній, его окружающихъ, и не погрязнуть глубже въ тину гръховную; отчасти, дабы сь помощію ихъ приптти въ состояніе исполнять волю Всевытиняго.

Когда человькъ, возраждаясь духомъ, начинаетъ новую жизнь, и внутреннее души его перемвняется: тогда онъ приближается къ помазанію святости, зрить духовными очами, и ощущаетъ присутствіе Божіе. Тогда отверзаются ему книги Премудрости, о которыхъ написано: И бысть егда совершишася тетыредесять дней, глагола Вышпій, рекій: первая, яже писало еси, во яво постави, и да ттуто достойніи и недостойніи: послодняя же

седмьдесять сохрани, да предаси их мудрымь от людей твоих. В тьх бо есть корень разума, и премудрости истогнико, и въдънія ръка. 3. Ездр. XIV. 46, 48.

ŧ

Чрезъ премудрость, которая ему сообщится, узнаеть онъ связь умнаго съ тълеснымъ, откроется ему знаніе всей Натуры, и онъ увидить вещи, коихъ мудрость человіческая постигнуть не можеть.

Я наставиль тебя, любезный другь, въ главныхъ началахъ ученія Премудрости; теперь, какъ чадо добродьтели и дружбы, приклони со вниманіемъ ко мнв ухо твое, и душа твоя да отверзется къ принятію мужескихъ вельній Истины. Я покажу тебь путь, ведущій къ счастливой жизни; ты научиться угождать Творцу всяческихъ, и съ бодростію и успъхомъ употреблять всв способы, Провидвніемъ доброму человьку ввъренные, къ счастію его и другихъ.

Сердце твое, любезный другь, да будеть первою жертвою Богу. Благоговый ежедневно съ глубочайщимъ смиреніемъ предъ величествомъ Существа сего, все сотворившаго и все сохраняющаго, которое наполняетъ Собою все сердце наше, и котораго однакожъ разумъ нашъ ни постигнуть, ни опредълить, не можетъ. Скорби о бъдственномъ безуміи смыкаюшихъ глаза свои предъ свътомъ Премудрости, дабы онъ никогда не проникъ въ ихъ душу. Сожальй о тьхь, кои не выдають цвны добродвшели, Ошкровенія и Религіи. Сердце швое да умягчишся и да будешъ признашельно къ ошеческимъ благодъяніямъ Бога швоего, да познаешь уничиженіе духа человъческого чрезъ гръхи, и предашься вожденію Въчнаго. Върь, любезный другъ, шы шолько шогда содълаешься счасшливымъ, когда приближишься къ первому источнику свыта — Богу. Возвышайся часто душею швоею надъ существами матеріальными, тебя окружающими, и обращай взоръ къ небесамъ; они швое наследіе, достояніе, твое отечество.

Принеси Богу любви въ жертву волю твою и желанія твои; сдѣлай себя достойнымъ животворныхъ Его вліяній; исполняй, какъ человѣкъ, законы, Имъ на тебя возложенные. Угождать Богу твоеиу— се твое блаженство! Быть съ Нимъ соединену— се наше назначеніе, правило всѣхъ нашихъ дѣяній!

Но какъ бы смъли мы, любезный другъ,

возвести очи наши къ Существу всъхъ существъ — твари слабыя, рабы чувственности, повсеминутно преступающие свяшыя Его заповьди, есшьли бы благосшь Его и Отеческое попеченіе не даровали намъ Искупителя? Преданный правосудію Божію, гдв бы шы нашель убъжище, есшьлибь не было для тебя отверстыхъ объятій Того, Кто пожертвоваль самаго себя за всвхъ человъковъ? Повергнись во прахв предъ Словомъ воплощеннымъ, и благословляй Провидвніе, даровавшее тебъ счастіе родишься между Хрисшіанами! Евангеліе да будеть основаніемь всьхь поступковь твоихъ; жизнь твоя да будетъ двятельна и крошка, безъ лицемврія и лжесвящости. Христіанство не заключается въ одномъ разсматриваніи великихъ истинъ; оно приводишь ихъ въ исполнение. — Симъ-то образомъ шы будешь счастливъ; современники твои благословять тебя, и ты явишься нвкогда безъ трепеша предъ престоломъ Ввчнаго.

Образцемъ жизни твоей да будеть образъ Искупителя нашего; жизнь Его есть примъръ любви и святости и основание святой Религіи. Жальй о заблужденіи, безъненависти къ заблуждающему; предоставь

Богу судъ о немъ: ты же учися любить и терпъпъ. Вспомни, что, яко человъкъ. изъ всвхъ шварей избранъ бышь Царемъ шворенія, и не забывай никогда высокаго твоего достоинства. Все, здась окружающее тебя и движущееся вокругъ тебя, смертно и подвержено тланію: единая безсмершная душа швоя, чадо Божества, преживаетъ тлвніе, и не изчезнетъ. Повергнись во прахв, и поклонись съ благоговъніемъ Въчному; каждая молишва есть приближеніе, есть дійствіе, производящее воздъйствіе. Старайся отчасу болье отрышашься ошь оковь чувственности, и приближаться къ умному. Люби, по образу Искупителя, всъхъ человъковъ, и поступай по заповъдямъ Его; будь другъ, гражданинъ, подданный; чши законы и Государей, и помни, чио они образъ Божества на земли. Тебъ не предосшавлено судишь ихъ, или шребовашь ошъ нихъ ошчеша въ дълахъ ихъ; а долгъ твой повиноваться. Есшьли шы когда нарушишь сію священную должность: то ты должень будеть шрепешашь при имени ошечесшва, при имени Государя; и каждый чеспный человъкъ отвергнетъ тебя от сердца своего, яко врага общественнаго порядка; ибо

Хрисшосъ училъ соединять любовь къ отечеству съ любовію къ человъчеству.

Будь храбрьйшимъ воиномъ, правосуднвишимъ судією, крошчайшимъ господиномъ, вврнвишимъ слугою, нвжнвишимъ опщемъ, постояннвишимъ мужемъ, послушнвишимъ сыномъ, покорнвишимъ подданнымъ, и во всвхъ обстоящельствахъ жизни имви правиломъ двяній швоихъ ученіе Христа Спасителя.

Обработываніе духа твоего да будеть ежедневнымь твоимь упражненіемь; возпарять всегда кь вышнему совершенству, цылю твоею: и ты достигнешь того высокаго достоинства, которое было блаженствомь перваго человыха— достоинства, кь коему призываеть нась Откровеніе и Религія. Ты сдылаеться любимцемь Неба и Божества; благословенія Его проліются на главу твою; ты удостоиться имени мудраго, будеть свободень, счастливь и блажень.

Теперь не остается мнв ничего болье сказать тебв, любезный другь; начни практически работу твою надъ исправлениемъ, возвышениемъ души твоей; и Богъ, который есть премудрость и благость, поведетъ тебя далье. Для меня до-

вольно шого, есшьли я указаль шебъ пушь къ Истинь; естьли даль тебь ключь величайшимъ таинствамъ! Дверь же, ко-. торая для тебя еще заперіпа, долженъ ты опворить самъ. Не унывай при руководствъ Религіи; пребывая върнымъ правиламъ ученія Христова, ты достигнешь мъты твоей надежды. Простота, довъренность и покорность суть свойства, коихъ премудрость требуеть; поступай всегда по правиламъ Христіанства, и не испышывай слишкомъ любопышно вещей. которыхъ сначала понять пы не жешь. Великій Фенелонъ да будеть образцемъ тебъ, который торжественно подвергъ мивнія свои суду вышнему - славное свидътельство благороднаго его сердца, которое чистосердечно и со смиреніемъ, а не съ гордостію, искало премудрости. Не забывай никогда того, что я сказаль еще въ началь: что человькъ безъ въры не можетъ достигнуть и въдънія. Теперь прощай! Богъ да благословишъ тебя въ пушяхъ швоихъ!-

#### САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

Въ Типографіи ИМПЕРАТОРСКАГО Воспишашельнаго дома. 1816 года.

## погръшности.

### Haneramaнo:

### Стран. строк.

# Читай:

| 2.           | 28. чшо бысказашь               |
|--------------|---------------------------------|
| 10.          | 25. объ одной одной             |
| 12.          | 7. ходожница                    |
| 19.          | 3. въра, любезный               |
|              | другъ                           |
| 54.          | 17-18. рзз-мышляшь              |
| <b>65</b> .  | и. въ какомь                    |
| <b>7</b> 9·  | 3. писашеля                     |
| 82.          | 27-28. перебегать               |
| 84.          | 14. безсмертный                 |
| 87.          | 27. доказаваетъ                 |
| 99.          | <ol> <li>на сердцѣ</li> </ol>   |
| 1ìg.         | 20. кружится                    |
| 136.         | <ol> <li>нодумаешъ</li> </ol>   |
| <del>-</del> | 11. есть рабъ                   |
| 149.         | 15. при сошворерен              |
| 170.         | 10. жишрымъ мы                  |
| .081         | 15. можешъ бышъ                 |
| <b>184.</b>  | 13. посей                       |
| 191.         | 26. кошорое                     |
| 200.         | <b>26.</b> Переводбик <b>а.</b> |
| 201.         | 11-12. челевѣкъ                 |
| 202.         | 5. Римлямъ                      |
| 212.         | 17. чъловъчества                |
| 228.         | 17. ушверженіе                  |
|              |                                 |

254. 16. крошка

чшобы сказашь объ одной художница въра, любезный другъ, раз-мышлять въ какомъ писашели перебъгашь безсмертный доказываешъ на сердце кружипься но думаетъ не есть рабъ ім при сопворенім хитримъ мы можешь бышь по сей которое Переводтика. человъкъ Римлянъ человъчества ушвержденіе крошка

į.



