

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

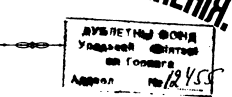
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





9. (47) TSarevskii, Aleksei W-8572. "Aleksaixdrovich. OCOUHOBB N ETO COYNHEHIA



# ОБЗОРЪ СОЧИНЕНІЙ ПОСОШКОВА

(изданныхъ и неизданныхъ)



# СО СТОРОНЫ ИХЪ РЕЛИГІОЗНАГО ХАРАКТЕРА

M MCTOPEKO-JETEPATYPHATO SHATEHIS.

Алексъя Царевскаго.

MOCKBA.

Типографія Э. Лиссивръ и Ю. Романъ, на Арбатъ, въ домъ Каринской. 1882.

Определеніемъ Совъта Казанской Духовной Академін отъ 30-го декабря 1882 года печатать разръщается. Января, 17-го дня, 1883 года.

Ревторь Анадемія Прочеісрей А. Владимірскій.

Stacks Exhange Feb 070 Pet 11.1.171 902038163



## OTJABJEHIE.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | np.           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Il perrozesie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1             |
| Введеніе. — Посошковъ какъ человёкъ и какъ писатель.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| Віографическія озідінія о Посомкозі. Литературная діятельность Посомкоза. Обо-<br>зрініе извістиних его сочинскій                                                                                                                                                                                                                                                               | 5<br>20<br>35 |
| Сочиненія Посошкова.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| «КНИГА О СКУДОСТИ И ВОГАТСТВЪ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| Политико-экономическая дитература въ Россіи до Посошнова. — Экономическій карактерь Книга с окудости и богатстві. — Основныя политико-економическія возгранія Посошнова. — Состояніе общественных сословій на Руси по Посошнову и сущность его проектовъ. — Мноли Посошнова объ неостранцахь въ русокой торговий и проинводительности. — Значеніе Книги с скудости и богатстві. | 61            |
| «ЗЕРЦАЛО ОЧЕВИДНОЕ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| Вибліографическія закічанія о осотаві предакціями Зерцала очевиднаго.— Подник-<br>пость и пропохожденіе двуми редакцій Зерцала очевиднаго                                                                                                                                                                                                                                       | 101           |

| I. «Зерцало на раскольниковъ обличеніе»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| (1 — XXII гл. Зерц. оч.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | mp. |
| Поленическая противураскольначеская интература вз Россія до Посошкова. — Историю-литературное значеніе его сочиненія. — Состояніе раскола вз началі XVIII в. по Посошкову. — Взглядъ Посошкова на расколь. — Существенные пріеми и карактеръ поленини Посошкова.                                                                                                                                                                                                                    |     |
| II. «О иконоборцахъ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| (XXIII гл. Зерц. оч.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| Отноменіе Русских из неовірцамі до Петра Великаго.— Двоякое направленіе полежики от неовіріємі при Петрі, особразно діменію новаго русскаго общества на партін консервативнес-охранительную и прогресомнес-либеральную.—Отноменіе Посомнова из этимі партіниз ві вопросі обі неовірін.—Полемическая противолютеранская интература ві Россіи до Посомнова.— Взгляді Посомнова на яктература ві Россіи до Посомнова.— Взгляді Посомнова на яктература на харантері подемник Посомнова | 143 |
| «ЗАВЪЩАНІЕ ОТЕЧЕСКОЕ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| Значеніе этого сочиненія. — Завёщательная интература въ Россін до Посомиова. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| Идеалы Посощнова оразвительно оз прежде господотвозавшика                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| Ватикув Посонкова на дуковенство Жноми Посонкова о восинтакіе и о женщий.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| REPENDANA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 989 |

Исторія петровскаго времени, между множествомъ выдающихся личностой и собитій, которими такъ богата била эта нора сверхъ-нориальнаго напряженія русской жизни, далоко уже задникъ числомъ отмітила заийчательный фактъ изъ исторіи современной литературы: она сохранила нать негроиссе имя самороднаго русскаго публициста, крестьянина Ивана Тихоновича Посошкова. Долгое время послівнего смерти, Посошковъ оставался совершенно незапъченнымъ, какъ онъ не быль запъчень и въ свое время. Случайно открывавшіяся рукониси сочиновій Посошкова постепенно проникали въ нечать, на первыхъ порахъ не останавливая на себъ особеннаго вниманія. Имя «мизернаго крестьянива», въроятно, мало внужало къ собъ довърія; о немъ упоминалось вскользь, самое его существование даже заподозривалось, сочинения его также было оспарывались и во всякомъ случав не находили себв серьезнаго изследователя. Пекарскій, въ своемъ спеціальномъ наслідованіи о литературів при Петрів, не счель нужнымъ даже и упомянуть о Посопиювъ. Между тъмъ, ближаймее знакомство съ сочиненіями Посошкова тахъ немногихъ лицъ, которыя вивли къ тому случей (напр. издатели его сочиненій), убъдило носледнихъ въ драгоценности этихъ забытыхъ произведений, какъ панатниковъ литературно-историческихъ, воспроизводящихъ и объясняющихъ любопытиващую эпоху отечественной исторіи. Эти немногія лица (Погодинъ, А. Поповъ, Врикнеръ) увидъли въ Посошковъ стеніальнаго мыслителя», «русскаго государственнаго генія, съ умомъ проницательнымъ, толковымъ, спокойнымъ...»; въ произведенияхъ Посошкова они увидъли «безсмертныя творенія», «високое произведеніе здраваго русскаго синсла», «полное, обстоятельное изследование о Россіи при Петре ведикаго русскаго политика-самоучки» и пр. Подобные восторженные отзывы, какъ бы они ни были немногочисленны, естественно усилили интересъ къ Посошкову. Имя его, наконецъ, извлечено изъ забвенія и начинаетъ теперь пріобретать большую и большую популярность въ науке русской исторіи и литературы. Темъ не мене, и теперь личность Посошкова еще далеко не вполне обследована и сочиненія его разсмотрены, можно сказать, съ одной только стороны.

Общее представление, сложившееся о Посошковъ у лицъ знакомыхъ съ этимъ именемъ, общиновенно рисуетъ его какъ русскаго нелитивоэкономиста. Такимъ, главнимъ образомъ, онъ, дъйствительно, и являлся для читающей нублики до настоящаго времени. Ранъе другихъ приведенное въ извъстность его сочивение: «Кинга о спудости и богатегвъ» было по превиуществу экономического характера, и оно-то установило взглядъ на Посонкова. Тъ неиногія замътки и изслъдованія о Посоніков'в, которыя появлялись въ литератур'в, ночти исключительно разсиятривали его съ этой ниенно стороны. Между тамъ уже и Книга о скудости и богатствъ, понимо ся политиво-обономического значенія, имъсть **марокій научный метересь, какъ документь собственно историческій, какъ** полная и правдивая картина внутренней жизни Россіи конца XVII и начала XVIII ст. Но Посошковъ извъстенъ теперь уже далеко не одною только Книгою о скудости и богатствъ. Въ послъднія досятильтія сдъланы новыя капитальнъйшія открытія о немъ. Въ 1863 году явилось въ печати другое заивчательное сочивение Посошкова: «Зерцало на раскольниковъ обличение», которое, какъ теперь оказывается, составляеть только часть — и притомъ въ сокращенной редакціи — громаднаго полемическаго сочиненія: «Зерцала очевиднаго», рукописный списокъ котораго хранится въ библіотекъ Казанской Духовной Академіи. Наконецъ, въ 1873 г. было открыто и издано третье большое сочиненіе Посошкова, его «Завъщаніе отеческое». Эти посявднія сочиненія не дождались пока спеціальнаго систематическаго просмотра и въ полномъ

ихъ соотавъ досель еще остаются неразебранными. Между тъмъ, още восполняють историческія данныя Книги о скудости и богатетві новымъ, обильнымъ и еще болве дорогниъ натеріаломъ. Здісь Посонковъ, воздерживаясь отъ политико-экономическихъ соображеній и проектовъ, является по преимуществу нравоописателемъ своей эпохи, представителемъ своего времени, воспитавшимся подъ воздъйствіями разнохарактерныхъ направленій, порожденныхъ реформою, является образцовъ здравомыслящаго, глубокорелигіознаго и строгоправославнаго русскаго человъка вообще и семьянина въ частности, является, наконецъ, въ некоторомъ смысле даже идеалистомъ, стремящимся упорядочить современную жизнь, поднять ее до уровня возвышенныхъ требованій христіанской морали, довести ее до ифрии тахъ нравственно-практическихъ идеаловъ, которые носились въ представления Посошкова. Такинъ образонъ, сообщая въ своихъ сочиненіяхъ положительныя світдінія о состояній русскаго общества во время реформы, о состоянія раскола, о вліянія иновірія, о силі иноземческаго элемента въ тогдашней Руси и пр. и пр., Посошковъ знакомить насъ и съ состояніемъ религіозно-нравственнаго сознанія въ русскомъ обществъ, съ внутреннимъ міромъ его понятій и возаржній, идей и идеаловъ.

Не менъе интересны сочиненія Посошкова въ отношеніи літературномь. По времени своего появленія они стоять на рубежъ двухъ
литературныхъ эпохъ въ исторіи русской цивилизаціи, отсюда и въ содержаніи своемъ представляють любопытнъйшее сочетаніе старыхъ, древнерусскихъ понятій съ стремленіями новаго времени. Служа прекраснымъ
образчикомъ до-петровской письменности по своему строго-религіозному
характеру и направленію, но своему стилю и языку, они въ то же время
переполнены уже мыслями и взглядами, предвъщавшими наступленіе новой
эпохи въ жизни Россіи и навъянными уже начинавшимся тогда въ ней
переворотомъ. Сочиненія Посошкова служатъ, такимъ образомъ, заключеніемъ древней литературы и виъстъ съ тъмъ вступленіемъ, подготовительною работою къ литературъ новой. Нося въ себъ смъщеніе старыхъ
традицій съ новыми запросами, принадлежа древней Россіи, но уже су-

жественно соприкасаясь и съ новою жизнію, сочиненія Посошкова представляють собою живое отраженіе своего времени, служать знаменіемъ своей смішанной, переходней эпохи.

Въ своемъ изследовании мы постараемся определить направление, выяснить взгляды и ндеалы Посошкова, чтобы выработать более или мене цельное представление о немъ, какъ о живой личности своего времени. Обращаясь же къ спеціальному обозрению сочиненій, какъ единственному источнику нашихъ сведеній о Посошкове, мы предложимъ анализъ важнейшихъ изъ нихъ. При этомъ будемъ обращать преимущественное вниманіе съ одной стороны на историко-литературное значеніе этихъ сочиненій, т. е. на отношеніе ихъ къ жизни того времени и место ихъ въ исторіи русской литературы; съ другой на преимущественный, всепроникающій характеръ этихъ сочиненій — религіозно-практическій.

## введенів.

### Песешновъ нанъ человънъ и нанъ писатель.

Віографическія свёдёнія о Посошновё. Литературная дёятельность Посошнова. Обозрёніе навёстника его сочинскій.

Посощковъ, какъ историческая личность, представляетъ собою заифчательный, въ высшей степени любопытный тапъ своего времени и того общества, въ которемъ онъ жилъ и дъйствовалъ. Необыкновенно трудолюбивый, энергичний, предпринчивый, Посенковь представляется живымъ порожденияъ своей эпохи, искуствение ускоренной въ астественномъ нроцесств роста и развитія, а потому безирям'врно дівловой, бурной. Самый факть писательства Посошкова, проивляя его необычайную пытливость въ области даже наиболее ему чуждой, обнаруживаеть въ то же время запівчательную, карактерную черту и вообще преобразовательной энохи, вогда кинучая двятельность и водий трудъ нолучили особонное нримвисніс, когда выработался особый типъ таких людей, любознательныхъ, дъятельныхъ, искавшихъ въ трудъ выходъ изъ тревогъ и затрудненій жизии общественной, для которыхъ и умственная, дотол'в непривычная работа сделалась нравственных убежищемь от гнетущихь голову недоумвній, сомивий, желеній, порожденныхь реферматорскихь движеинемъ, ръщительно венолошившемъ уиственный сонъ и въковую дрему русскаго человека. Постому, личность Посомкова, уже сана по собе, является весьма любонытнымъ и интереснымъ предметемъ изученія. И прежде чень что либо генерить о сочинениять Посощеова и по поводу ихъ, ны невобъямо должни бросить хотя бъглий, вслъдствие ограниченности матеріала, взглядъ на его трудовую, подвижную жизнь и разнохарактерную д'вятельность, познакомиться хотя въ общихъ чертахъ съ его личностью, т'виъ болве, что ею всец'вло пронякнуты и типически запечатлёны вс'в сочиненія Посошкова, съ первой и до посл'ёдней ихъ строчки.

Напрасно бы мы стали искать въ нашей литературъ готовой полной біографін Посопивова или какихъ либо монографій, касающихся жизни этого забытаго человъка. За исключениемъ немпогихъ, случайно попавшихся въ старинныхъ архивахъ судебныхъ дель, тяжебъ, въ которыхъ переплетается и имя Посошкова, им не нивенъ решительно нивакихъ свіздімій о его живен и положенія. Единственнить памятиковь о Посошковъ и источникомъ всякихъ нашихъ свъдъній о немъ являются только его сочиненія: чрезъ нихъ мы знакомимся съ крівпвимъ самороднымъ умомъ Посопкова, изъ нихъ мы получаемъ представление нравственной личности этого великаго простолюдина, отсюда же исключительно почти приходится намъ извлекать и біографическія свіддінія о жизни и занятіяхъ, матеріальномъ положенія и житейскихъ отноменіяхъ Посошнова. Впроченъ, натеріалъ, даваений сочиненіями Посошкова въ этомъ последнемъ отношения крайне ограниченъ, а нотому и наим біографическія ввъдвин о немъ остаются далеко неполными. Общая манора древнорусскихъ авторовъ наифренно скрываться за своими твореніями, сказалась и въ Посонковъ: онъ не только нигдъ не излагаетъ обстоятельно своего жезнеописанія, я, напротивъ, ненве всего старкется звинтересовать читателя своею личностию, и всякія указанія на себя приводить развів только въ качествъ припъровъ, въ самонъ сжатонъ видъ и притонъ съ занътнинъ стремленість вездів только унивить себя. — Извівствий вослівдователь древностей литературнихъ — Погодинъ сдълалъ первую и единственную попытку, на основаніи бывшихъ тогда въ извёстности сочиненій Посошкова, сгруппировать его отривочими свидетельства о собе и, при помощи нъкоторыхъ отврытихъ въ архивахъ документовъ, веспреизвести по крайней ифръ главивний черти и случая изъ жизни Посотивова.

Иванъ Тихоновичъ Посомковъ родился, по веймъ соображениямъ, около 1670 года. Въ подинен въ своимъ осчинениявъ Посошвовъ обыкновенно называетъ себя московскить уроженцемъ. Точите мъстомъ своей родины Посешковъ называетъ въ одномъ итстъ нодмосковное село Покровское (составляющее теперь частъ Москви): «нисавий села Покровскаго крестьянинъ Иванъ Посошковъ» (Доном. къ Ст. Яворскому). Къ нонцу своей жизни Посош-

вовъ жилъ около Новгорода. По званию своему Посощковъ былъ вресвышнет, какт это ножно видёть иль иногократимсть его указавій: «женьеділоку» оснь, убогій міринин», «писавий сіє убогій земнодівлоку». «что осны азъ? — нь разуна младонець, нь члив земледалець» 1) и пр. Постоянно также Посенкова называеть себя простолодинеть, О молодости и первоначальной семейной обстановий Посотивова им инчего ве знасиъ. Въ порвий разъ объ авалотоя намъ уже «престынавонъ», т. с. HANDENONS, BO BEARONS CLYVES, BEDOCHMIS, H ARRESTES HERMO KAN'S METнесть, выдающаяся изъ ряда не своей сообразительнести, сифиливости, HETODOCYDHIASCH ROBN'D UDORCKOARHUND HA OFO FIRSAKE, EDRINGORH OTHOсапрямя въ порядкамъ жання. Замічательно, что въ первий рась, такъ же какъ и въ носледній, ин ветречаемъ Посомкова въ тюрьме. Певодомъ въ порвому аросту нослужило слъдующее обстоятельство, приведеннее въ мекветнесть Соловьевимъ. По вступления въ удравление Петра I-го. попеденіє молодаго цари вызвало всеобщее неудовольствіе: жаловались не негъли Петра, на требовавије громаднихъ усилій неходи, на сбилжение его съ иностранцами и пр. Въ раду недопольнихъ, разсужданияхъ о педостанкамъ и нерокамъ государя, роптавнимъ на Петра и его образъ дъйствій, несегласный ни съ привичками прежнихъ царей, ни съ воззраніями народа, им встрачаемь и Пессинкова. Разсужденія о нолитическихъ собитыхъ Инанъ Посониовъ велъ вийсти съ свениъ братонъ Романомъ и еще иткоторими лицами у строителя москопскаго Андросвсваго монестиря Авраниія. Плодомъ этихъ ревсужденій была довольно рфикая записка политическаго содержанія, которую Авреаній осивликся нодать Петру. Поднято было но этому случаю дело, въ котеровъ только братьянъ Посопиовынъ удалось оправдалься и освободиться отъ ареста, такъ какъ Аврааній «сговориль» съ няхъ. Такова была порвоначальная швола Посоткова. Принеръ Авравия научиль Посоткова осторожвости, но не отняль духа обличать общественныя язвы: въ инфонихъ размарахъ продолжаль онъ дало, начатое въ вельяхъ Андреевскаго монастыря.

Что насается умственнаго образованія, то, очевидно, Посошкову не удалось пройти никакой школы». Мы люди немудрые, вътреной (т. е.

<sup>1)</sup> Донош. въ Ст. Явор. Сеч. Пос. т. I стр. 316; Проевтъ о швозахъ — рвп. Ак. Наувъ № 102; Посл. Головину — Соч. Пос. I т. 291 стр., т. II стр. 272 и др.

по Посошкову замерской, светской, мкольной) мудрости не учились 1, гоновить онь вообще, не виделянсь изъ своего сословія. Гораздо чаще говорить онь о своемь лично необразования: «кининым премудрости не наученъ есмь», «человъвъ я есмь неучений» и инму «оть свеего простоумія»; «веська азъ неверень и ученію швольному невскуссить, и како не надлежащему достоять инсать, не следа несть во мев, ибо саний простепь осны»; «авъ неученый еснь человакь, того ради не но наукв н инскать. Азъ что еснь и кто еснь? — въ разумъ немотуяй няадененъ, въ художествъ работникъ и пр. «Аще кто поинитъ», предуснотрительно заивчноть Посомковь, «жо я тщеславися унежаю осбя: ни! нозри на сложение книги сея (Зерцало очевидное), ножно бе всямому и по сложению разументи ил, яко престецъ еснь» 2). Но согламалев съ Посомковымъ, что въ мислънемъ ученім онъ неискусенъ, нельви однаво согмаситься съ его привнаніями о простоумін, о миверности и простотв разума. Подобныя нризнанія ножно объяснить только сипреність и рівшетельнымъ отсутствиемъ всякой заносчивости въ этомъ высоко-иравственномъ человъвъ. Напротивъ, иненво слежение-то инить его и обнаруживаетъ въ немъ человъка въ высиой стопски унивго, высоко развитаго для своего времени и начитаниего же въ примъръ громадиванему большинству своихъ современниковъ. Такъ прежде всего, сознание Посочисова, TO OHE H (BE XYLOROCTEE) TOLIKO ROCTOR DESCRIPTION, ABLECTCE BE CO устахъ наифренцииъ саноуничижениевъ. Хороно извъстно, что ото билъ человівки замінчательно способный и свідущій ви расличники ромеслахи, извъстный въ овое время техникъ, неханикъ-сапоучка. Вименриведенное дъло Аврасија, откривая навъ убъжденія и вибија среди, въ которой вращался Посошковъ, свидетельствуетъ и о технической онытности его. Въ протоволъ депроса Посошкова сказано, что «Аврааній знакомнемъ ему учинился третій годъ: призваль биъ его Ивашку въ себ'в для дела денежнаго стану, который д'алаль на образень вы ноднось вы веливому Государю»<sup>3</sup>). Нужно нолагать, что Посониковъ, призначный Аврааміонъ для составленія денежнаго станка, быль тогда уже опытнывь и извістныхъ механикомъ. Очевидно, его рекомендовали Авраанію, какъ по-

<sup>1)</sup> Зерцало очевидное, ркп. Казан. Акад. л. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соч. Пос. т. II стр. 272, 194; Проектъ о школахъ л. I; Кн. о ск. н бог.— Соч. Пос. I т. стр. 46; Зерц. очев. л. 243 об. н др.

<sup>3)</sup> Ист. Россін Соловьева XIV т. 243 стр.

лезнаго настера въ таких работакъ. Вскор'я неся в этого Иванъ Тихоновичь илопоталь на денежномъ дверв, установель денежние стани и состроняв енструменти для четана. «Я, на денежномъ дворъ будучи, ставиль стави депежане, -- и деннив стелть не вредни». И песлв. «огда состоялся указъ дълать круженя деньги ивдема, то некто не смекался ниструменчи въ такому делу состроить. Инозенецъ Фробусъ ималея добить мастеровъ меъ-ве моря; а я, видя протяжность воляную, вступнять въ TO ARROS BOOMS H BOS TO ASSESSED READ VOTABORAND; BROSOMBAND BY TORY я вис и учивиль пакость, обече мей писади пикакой не было» (Ост. Пос. т. I стр. 212 и 213). Потомъ им застаемъ Посеннова из спешеніяхъ даже съ саминъ росударень, иненко окать-таки всибаствіе есо механической опытиссти: «превилаго году (1700), разснавиваеть Посошковъ въ допесени Головину, Велиній Государь изъ своихъ цар-CHEX'S VOTS ESPER'S. TOOL CARLETS DOFFER OFHOTPASSES, BY THE DEAL, 8 ВЪ НИХЪ УСТРОИТЬ ВО ЗАТИВНОЙ ПЛИВЛИ, Обращающейся на вей стороны. И потому его государови словеси имий для приийру регатку я сделаль» (I т. 270 стр.). Въ глане «О пудоместие» (Кинга о скудости и богатствъ), говоря е важиестя весбиле всякихъ изобрътеній, между прочимъ Поссинковъ замъчаетъ и о себъ: «ите еснь я, а и у неня вымысловь пять-песть било» (I, 142). Итекь, Посошковь, очениямо, обладаль замъчательною онитностію вь размыхь исханическихь работахъ. Кроив того, онь быль короно знаконь со вежин условіями условіями условіями приготовленія военных сипрадовь, съ свействонь натеріала, который надлежить брать для ириготекновія боевихь орудій; подробию и дёльно говорить онь въ своихъ сочиненияхъ о виреахъ, вотория употреблиявсь для землиныхъ работъ, е сабдяхъ, коньяхъ и ир. (Напр. І т. 283-286 стр.). Посониову деступан били отпрытія даже въ нинералогія: «я и небельшое ивете повздиль, и жета я и не засичи ведиль, ебеле не туне ноя вздя: сыскать я самородную обру, самую чистую, что жедобня каменю янтарю,... некарственную натерію омскаль я, наринаскую гунъ сфальтунъ... вофти сыскаль я иногое често, вокры и чорвлени,... нументь есть у меня въ пріменть» (І, 152 и 158 стр.). Сивтанвости уиственней соотвитствовала въ Поссински и физическая поплость въ ийкоторыхъ упражненияхъ; такъ, въ молодыхъ лътахъ онъ въ совершенствъ научился искусству владіть огнострільными оружість и удивляль своею ловкостью въ этомъ деле: «былъ я, — разсказываетъ онъ, — еще въ

молодихъ летахъ на Пензъ и таполине жители успотрели во инъ, что я гораздо цельно стреляю, то истинко не лгу, что говорили нее: останься-де ти здёсь въ лёто, то-де им такаръ не буденъ беяться,... видинъ-де им, что ты скоръ стравять и нудей даромъ не термомь, а татары-де напорчиво напирають, чте им не ужбеть никого изъ нихъ убить, а тобя виденъ, что ты и во лицу убиваемь» (1, 39). При своихъ природенув дарованиях Посочетовь влядель значетельно и воложетельными сифарніння въ развихъ областяхъ жавнія; напр., онъ велинодійно зналь почну различнихъ иметностей Россіи и способность ся въ илодородію новъстиято рода продуктовъ; практически и конечио въ общихъ чертахъ знаконъ билъ съ разнини лемини: гроческинъ, лачинскинъ, польскинъ; онь биль епоціалисть въ винном'ь преизводствів, такъ что быль рекоиспедованъ Меньшивову для этого дела и соотоялъ у водочнаго строенія въ Москвъ; зналъ тестию рисования 1) и пр. н пр. Но особенно Посошковъ выдаются вывъ человъкъ глубоко релитюзный и запъчательно начитанный въ богословской литературъ. Инфл въ виду ниже подробиве заняться изследованість религіознаго характера сочиненій Посонкова, здесь сделяеть тельно нескалько общих занечаній о богословской начитанности его. Прежде всего, Посонковъ владълъ общиранить знашемъ Свищениято Писанія, доказательствонь чену служать встричающіеся на каждой страниць (особенно Зермала и Завъщанія отеческиго) тексты изъ вингъ питхаго и новаго завъта. Цитирование извъстнихъ въстъ Цисанія и многократими стремленія Посонкева разълсвять приводимые тексты, поназывають, что объ не неханически читаль и заучиваль свя-MCCHAMA RANCH, RO OTHOCHACA ES HAMS CORRESCADAD, YCHAMBARCH HOCTHUNYTH внутренній симсть болю или меню недачивника. «Я еснь челов'явъ поучений, но токие въ наржин Божинь дарованиеть отчасти знаю, признается Посониювъ предъ раскольниками; «обаче васъ иногократие вящим въ Писаніи Вожіниъ откроновіємъ разумімо» (т. ІІ, стр. 194). Посонгвевь научиль также накоторыя святе-етеческія творенія, чему свядърельствоиъ служатъ инсгоирелныя же семини на Отцевъ Церкви и вменски изъ ихъ сочиненій. Такъ особенно часто Песошковъ цитуеть Златоуста, Василія В., Ефрена Сирина, Кирилла Іерусалинскаго, Осо-

<sup>1)</sup> Соч. Пос. т. I, стр. 137; II, 266, 205; Исторія Петра В. Устрялова, т. I, стр. LX; Полное Собр. Зак. т. IV № 2094; Ист. Россіп Соловьева, т. XV, стр. 95; Завъщаніе отеческое стр. 188.

филакта, Григорія Двосслова, Іоанна Ліствичника, Димитрія Рестевскаго, Іоанна Данаскина. При написаніи спонкъ сочиненій Посомковъ, очевидно, нивлъ подъ руками кинги, на котерия онъ ссиместся, потому TTO CCHIRIN OF OTRETAINTER BY RECEIVE CTOROCKY TOTHOCTIN: HE TRECHT-TO листь, въ такомъ-то правиль, главь, словь и вр., обывновенно реворить онь. Посолковь въ подробностяхь зналь соборныя двяны, весьна часто ссылается на соборы, припонаная даже количество отщевъ, бивняхъ на соборъ (ванр. Зерц. очов. л. 121 об.), съ точностію указываеть на нодходящія его цвин правила; такъ онъ цитуеть правила: 6-го вселенскаго собора, 7-го всел. собора, Ласдинійскаго собора, Антіохійскаго собора, правила Коричей и пр. Песошковъ отлично виаль также священную исторію и часто въ качеств'я принаровь ссыластся или цъликовъ разсказиваеть исторические факти: поучая цъломудрио, онъ неоднократно неведаеть историю Іосифа Прекрасваго: поучая благотнорительности въ церкви, сендается на приивръ Селонова; говоря о крестъ, pasckashbaote o botkosabbtumed upocópasane oro est kessu ustpiabli Іакова, Мочеся; указываеть на неповорство Овін, Дафана, Авирона; въ доказательство обязательности причениенія осымется на принвръ Марін Египетской и мученика Савватія; уполинаеть о Товіи, Анавія и Санфиръ; резсказываеть исторію Лазаря; резсказываеть чудосе и видінія, какъ особыя действія проинсля Вожія. Основательно также зналь Посопковъ исторію ересей въ Христіанской Церкви и сущность ихъ лжеученій; передаетъ кратко исторію гоненій на первенствующую церковь1). Какъ человъкъ религіозани и борословски начитанний. Посощковъ живо интересобался всемъ насающимся нары и церкви. Внутревнія и вивший волненія, колебавшія въ его время православіє, не ногли не обратить на себя винианіе Посопікова. Расколь и лютеранство — воть самне сильные и самые опасные враги тогданней русской церкви, и Посонковъ, какъ им видниъ изъ его сочиневій, превиуществещно, если не исключительно, занатъ быль полемиком съ твиъ и другинъ. Онъ въ совершенствъ изучилъ расколъ, что обнаружилось въ его Зермалъ; изъ многочисленнихъ въ духф полемики укававій на инорфолеръ и изъ спеціально навравленнаго на потеранъ разсужденія «О нконоборнахъ» (23-я глава

<sup>1)</sup> Зав. Отеч. стр. 14, 180, 148, 159, 196; Соч. Пос. II, 54, 102, 127; Зерц. очев. ркп. л. 39, 45, 94, 101, 164 об.

Зернала очениднаго) видно также, что Посошновъ хорошо зналъ важнъйміе пункти въроученія и этихъ посліднихъ. Что касается религіозней настроенности самого Ивана Тихоновича, объ этомъ скажемъ послів, при разсужденіи о религіозномъ характерів его сочивеній; теперь же познакоминася съ визшивю судьбею Иссошкова.

Не смотря на то, что Посонковъ быль простой крестьянивъ, омъ нивлъ значительное состояние, приобрътенное его трудани и комперческими оборотами. Такъ онъ имълъ у себя даже крестьять, потому что говорить напр.: чу меня человань пять-шесть совжало въ прошломъ году» или: «мой человных пойнань за лошадь пою»; онь нивль свою землю: «кто еснь я, (a) и за мней съ полчора-ста четвертей есть». Посотковъ инфав свои заводы: «въ прошломъ 719 году фдучи къ себъ на заводъ ...; въ томъ же 719 году онъ подавалъ просьбу внязю Д. М. Голицину о посволении ону построить заводъ винокуронный (Соч. Пос. І т., стр. 96, 44; 208, 169, 48). Изв'ястно также, что живя въ Новгородъ, Посошковъ занимался разнообразной торговлей, доставляль запасы въ Петербургъ. Двяя и обороты его были столь хороши, что онъ купиль два дона въ Петербурге, пріобремь въ Новгородскомъ увадь деревии: Закарасенье, Марьино, Матвевву 1). Въ симскъ, очевидно, этой-то натеріальной обезпеченности и довольства, Посошковъ говорить о себь: «я еще не весьие последній человекь, есть мизерите меня (І, 35, 49 и пр.)-и, по видимому, противоръчить крайне сипреннымъ отамванъ о себъ, какъ совершеннъйменъ простецъ, самонъ мязерномъ человъвъ. Самъ Посомковъ проговаривается иногда и о томъ, что онъ билъ человъкъ довольно запетиня въ свое вреия. Жалуясь на лъность духовенства въ отправленіи богослуженія, онъ разсвазиваеть случай изъ своей жизни: «въ Новгородсковъ увадъ въ Устрицковъ погоств случилось инв быть; у тоя церкви три цопа, а на пасху только два дня литургія быля, а тутошніе жители сказывали, что больше одной объдин на святой недъяв прежде сего не бывало, то-де тебя поопаслысь, что двв объдии были» (т. І стр. 27). Внушая сыну своему сииреніе, Посошковъ говорить: «о томъ ничего не размышляй, что ты быль съ илада въ богатетвъ, или что отца знатнаго синъ еси» (Зав. от. стр. 179). Изв'естно также изъ сочиненій, что Посошковъ находился

<sup>1)</sup> Ист. Россін Соловьева т. XV стр. 95.

въ различнихъ спошеніяхъ съ знаментник лицами свосто времени: съ кияземъ В. А. Голицинимъ, кияземъ Д. М. Голициимиъ, Л. В. Нарымкинымъ, бояряномъ О. Гологинимъ и др. Кроив того, онъ, какъ ин видали, удосточися личнаго поручения отъ Петра В.; отъ нопогалъ правительству въ отмеканім настеревь для чекана денегь, для деланія нерода (І, 218, 158) и пр. Некавъстно, быль ли знакомъ Посопкавъ съ житронолитомъ Ростовскимъ, но достоверно известно, что святитель Димитрій, заинторосовавшись Зерналовь Посонисова, искаль знакомства съ нивъ 1). Митропелить Новгоредскій Іорь быль знаконь съ Посомновинь и «разглагольствоваль» съ имъ е разнихъ предметахъ, вань нередаеть самь Посонковь. Гевь, оченилно, зналь Посонкова съ саной хорошей стероны, такъ что даже реконендеваль его особинь висьменъ внязю Я. О. Долгорувову<sup>2</sup>). Князь Юрій Хилиовъ оназываль Посоннову личное нопровительство и защиту (Соч. Пос. I, 34). Сочинения же Посониюва остановили на себ'в винианіе, невнально позднев выступивнаго на литературное ноприще, нашего знаменитаго Домоносова: въ архивъ Академія Наукъ хранится отношеніе носявдняго отъ 1725 года, при воемъ омъ представляль 2 записви Посомичева: объ учрежденін народнихъ школь и о разнежеванін земли. Также на инфиценся въ библютовъ Акаденін Наувъ списвъ Книри о скудости и богатствъ находится приписка: «синсана 1752 года, а для списанія получена отъ господина Совътника, Михаила Васильевича Лопоносова». Очевидно, носледній зваль сочиненія Посомкова и такъ или иначе быль занатересованъ ими. Не безъизвъстин, кажется, были литературние труди Посошкова и Ософану Проконовичу: Купріяновъ отнекаль два проскта Посошкова, тиательно перечисаниие и, въродино, представленные имъ Ө. Прокоповичу, вотому что на нихъ имбется собственноручиля принисва носледняго: «ex libris Theophanis Archiepiskopi Novogrodensis» 3). Итакъ, Посонковъ несомивнио быль довольно замвтний и въ свое время человъкъ, инъвшій связи и сношенія съ крупивиними историческими д'вателями своей экохи, а своими сочиненіями уже въ ту отдаленную пору обративний на себя внимание великихъ ворифеевъ рус-

¹) Хр. Чт. 1875 г. № 1, стр. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зерц. очевидное, ркп. л. 58 об.; Москвитянинъ 1855 г. № V стр. 7—9.

<sup>»)</sup> Впрочемъ относительно принадлежности этой записки Посошкову Погодинымъ послъ высказано было сомивніе.

ской литератури. При різконъ разграниченін еще и тогда нежду знатниян влассами общества и людами «нодяния», Посомвовъ остественно не могь выбиться изъ послъднихъ и стать въ ряди нервихъ; но сочи-Heria ero, uph takeny horderferry, hymno horefert, he satedarhel бы, всегда нашли бы себъ надлежащій ходъ, еслибь нівкогорыя изъ нихъ не били для своего времени слишкомъ либеральны и еслибъ не была слешений сильна и живуча партія жизь, обиженийть этине сочаневілин. Впроченъ, санъ Посошковъ, повидичену, тщательно избігаетъ всяких упониваній є своей ценулярности и съ зап'ятно большего чхотою разсказываеть случая, свидетельствующе о его навериести, инчтожестив; онь нодробио говорить о частихь оскорблениять, которыив онь нодвергался и отъ которыхъ никто не быль застраховань из то, по его собственному выражению; «дикое» время. Съ другой стороны, нельзя удивляться и не довірять тому, что на долю Посоннова перенядало белье, чвиъ вену либо, обидъ и оспорблений: при тогданиемъ неправосудін, противъ котораго съ такинъ негодованіснъ и сифлостію восружался Посонковъ, трудно било бороться заивчательному мыслителю-эемледъльцу съ чиновинками и виатью; очень остественно, что вискочна изъ врестьянъ вообуждаль ненависть въ людяхъ «ненавистимкъ, завистянвыхъ, лоединкахъ и любителяхъ неправды», какъ Посонковъ величаль боярь и вельножь. Они старались вредить ему ири наждомъ удобномъ случать. Въ 1708 году 21-го нарта быль запросъ такого рода: «для строенія водовъ въ Петербургів желаетъ служить Иванъ Посошновъ; онаго брать ля?». Меньшиковъ, который самъ быль не чистъ на руку и погъ не любить Посощкова, какъ человъка безпокойнаго и прожектора-нужная, въ резолюція отклення Посонкова, обезвавь его для этого воромъ 1). Не смотря впрочемъ на эту клевету, Посониковъ всетави опредъленъ быль въ Новгородъ водочныхъ дель мастеронъ и заслужилъ здесь ноливание доверіе, такъ что не быль считань казною за 16 леть. Посетковъ приводить самъ разительные примъры несправедливости въ себъ вліятельныхъ особъ. Напр. въ 1719 г. онъ подалъ просьбу княжо Д. Голивину, котораго считаль «добрымь и разумнымь», о дозволение иостроить винокуренный заводъ; но Голицынъ, «не въдаю чего ради, велълъ меня за караулъ посадить и я сидълъ цълую недълю, и стало миъ скучно быть, что сижу долго а за что сижу, не знаю , -- Посошковъ напомнилъ о себъ и его выпу-

<sup>1)</sup> Пол. Соб. Зак. IV т. № 2194.

отнян. «Я кажется и не посябдий человань», разминяля онь но этому поводу, си внязь меня зваеть, а просидель неклую неделю ни ве что, кольни же паче коего инхернаго песадать да и забудуть> (I, 48-49). Въ 1721 году въ Новгородъ, хозянъ ввертиры Посомкова «примичнися въ свидетельстве». Капитанъ Невельскій, «вотораго называють дебринь и разумению человекомь», велель опечатать ниумество мозянна; но солдати и Посониюва съ женой «выбили ивъ горинцы и животы (нежитки) опечатали». На требование защити «Невельскій присладъ съ такини грезани: санъ приду и совобить-до вымечу на улицу, а жену-де твою за косы выволеку венъ». И вотъ Песонновы «больны дву нодель сентались по чужимъ дворамъ»; только восвода вольнь караунь спать, а Невельскому все било «хотьлесь сорвать начто», какъ дегадывался Посенковъ» (стр. 34). Далве Посонковъ разсиленваетъ о личномъ оскорбление его полюзвишковъ Порфциниъ, ноторый «брания» меня», говорить Посонковъ, «скворною бранью и называль воромъ», котя «вини своея ни малия не внаю» (стр. 35); разовазываеть, какъ его не депустили до Кабинеть-министра Макарова, воторому онъ котълъ представить сочиненное имъ «донесение Его Императорскому Величеству о новоначинающихся деньгакъ» и т. д.

Приведенныя сейчась свидательства Меньшикова и Порфинаго о правстиенной неблагонадежности Поссинкева, обличение его въ воровствъ, набрасывають повидимену накоторую тань на правственную личность Посоникова. Но даже и въ свое время, свидетельство напр. Меньшикова, кажъ ин видели, осталось непризнаннымъ, било явно опровергнуто фактомъ небранія Посовиова на должность и даже необычнымъ особеннымъ довфріемъ къ вену. Кропф же этихъ голословныхъ уликъ, им не вифемъ никавихъ даннихъ къ какому либо определенному заключению относительно нравственной несостоятельности Посомнова. Что наслется сочиненій, въ которыхъ совершенно непринужденно и слишкомъ рельефио отразился духовный образъ Посошнова, то въ нихъ последній является человъкомъ высоконравственнимъ, слешкомъ ревнивымъ къ требованіямъ долга и справедливости, развившимъ въ себъ замъчательно тонкую воспріничивость въ оцінь в нравственнаго синсла и значенія человіческих т поступновъ. Впрочемъ, зная харантеръ того времени, когда разладъ между словани и дълами, убъжденіями и поступками быль слишкомъ обыченъ, зная напр., что Татищевъ энергично вооружавшійся противъ ввяточничества, не его же признавию, не быль самъ чисть еть этого граха, — и им въ даннемъ случать воисе не желаемъ представлить Посемкова идеалемъ честиести и дебродътели. Нужно предволагать, это быль общеновенный человъмъ, быть можеть и несвободный оть обычникъ, особенно въ ту нюру, житейскимъ недестаткевъ, но сообъть кеторато несомитенне чиста была отъ манихъ либе выдающихся правственныхъ перекевъ; сечинения же Посошкова во всякомъ случать рисуютъ предъ нами въ вможей степени събтями, симпатичный образъ этого увлеченняго, восторженнаго проповъдвика правды и безуслевнаго врага всякой несправедливости.

По своим запятим Посошковъ быль человень комперческий, предпріничивый; его запинали преминиленние офороти, — пертопу епъ и обясружей въ своихъ сочинонихъ удивительную силу и светлость вдраваго практического симска. Писательство не било пряминъ призванісмъ и нсключительными деломи Посомикова. «Една от многосустий своихи нь три лета совершихъ невелиную еію винжицу», говоритъ напр. опъ о своей Вингь о скудости и богатствъ (1, 259). Посонисовъ инсаль вежду прочить, только потреблюстими времени отриваемый отъ свенхъ спеціальныхъ обязанностей въ умотвенной работв. Безиримфриосильное движеное преобразовательной эпохи, новые предлеты и учрежденія, расширевіе сферы, противоволожность толковъ--- все это поглотило вев интересы, пробудние всв силы и всякія дарованія русскаго человъка, визвало дълтельность небивалую, разнообразную; -- все это должно било поделть людей живыхъ и способиихъ въ разныхъ слояхъ общества, возбудить въ нихъ надежду на болве инфокую двятельность. И Посошковъ является иненно порождениеть современной жизни. Среди своихъ нрямихъ занятій, онъ не безучастие относился по всему вокругъ него происходящему, а здесь было весьма много такого, что вызывало на размыниленіе, невольно останавливало на себ'в вниманіе искренняго патріота, какинь быль Посошвовь. И онь увлекся политикою, съ жаронь предался преобразовательному стремленію, носвятиль не мало труда на служение той мысли, которую тогда олицетворяль нь себъ Петръ Великій. Устрояя свои торговым дівла, Посошковъ находиль время слівдить за всесторонними проявленіями общественной жизни, колебавшейся подъ противоположными направленіями; онъ подміжаль крайности и злоупотребленія, вносимыя въ жизнь разнообразными вліяніями, и уміль извлечь оредства, способствовавшія въ всестореннему исправленію и возвышенію отечества; енъ тратиль иного силь и времени, чтобы записать свои проекты, идеалы и нийль настолько сийлости, чтобы адресовать эти проекты, исланіе безпащадных обличеній, лицамь, стоящимь во главів обличеной администраціи. Это носліднее обстоятельство діллаєть совершено пенатими для нась тоть совершившійся факть, что бояре, преслідовавшіе Посошкова при жизни, заставили его и упереть спертію арестанта. 1725 года 29 августа быль взять нодь карауль Иванъ Посошковь, а черезь три дня въ напцеляріи тайныхь розмскимихь діль доправинвали инвестарних лиць, не нибють ли «кингу издавія Посошьюмь, зовомую окудость съ богатствомь» (предисл. ко ІІ т. соч. Пос. стр. ХХХІУ). Нецавістно, къ чему пришли эти и подобния изысканія, только Иванъ Тихоповичь не быль освобождень изъ-подь ареста, а 1-го февраля 1726 года онъ христіански скончался.

Но Посомновъ сохранился для насъ въ своихъ замъчательныхъ сочненияхъ. Въ нихъ онъ висказался весь, со всъм своим чувствами, понятими и убъжденими, своими симиатими и антипатими, идеями и идеамами. Нужно удивняться этому замъчательному человъку, не получивнему образования, но обладавшему огромнымъ природнымъ умомъ, необывновенною ваблюдательностию, богатъйшем опытностию и разнообразнайшими знаними и способностями, — человъку, положившему за свои убъждения и жизнь свою, человъку, сверхъ всего, глубоко благочестивому, искремно богобоязненному, истинному христивниму. Нужно удивляться иногостороннимъ свъдъниямъ и занятиямъ Посошкова и его безкорыстному желанию принести пользу родинъ, посвятить свой умъ, запасъ своихъ знаний и опытности на служение отечеству, чтобъ сколько только возможно помечь, а въ крайнемъ случать, хоть только указать путь и средства къ улучшению всъхъ частей государственнаго управления и дъятельности.

Занятый съ молодости, какъ мы видёли, денежными станками, Посошковъ около 1701 г. составилъ финансовый проектъ: «денежное письмо», которое для насъ потеряно, но о которомъ свидётельствуетъ самъ Посошковъ въ донесеніи Головину: «если бы Великій Государь указалъ денежному дёлу быть противъ прежиняю моего письма... и буде Великій Государь укажетъ денежное дёло управить, якоже явиха ез денежномъ письмо» и пр. О содержаніи этого утраченнаго письма ничего

ненавъстно. Очевидно, этотъ просетъ Посянковъ старался довести до свължи самого навя. Около того же времени Посомковъ, разсимтривая худое состояніе воинскаго діла, подаль предлеженіе «О ратном поведенін болряну Головину. Въ этомъ письм'в Посомиовъ говорить о возличныхъ родахъ войска, объ оружін, о необходинести ученія стрільбі въ цвль и о содержаніи солдать; упоминаеть о ноходахь Голицина въ Крынъ, объ Азовскихъ походахъ, о Нарвской битвъ; дажье Посоикожь предлагаеть довольно подробную росинсь расходовъ при содержаніи войска. Наконець онъ выражаеть надежду, что Петру сделаются навъстными его предвеложенія о преобразованія войска. — Оть вочиства Посоніковъ переходить въ духовенству и въ 1703 году подаеть блюстителю патріаршаго престола, Стефану Яворскому, «Донешеніе о духовныхъ дълахъ», т. е. объ улучшение быта духовенства и правственности народа. Сюда вошли: жалобы на невъжество духовенства, которое не въ состояніи было разуніть коренных началь христіанскаго ученія и чрезъ то поддерживало грубое невъжество въ народъ, лимая его религіознаго наученія, и проекты о распространевія просв'ященія въ духовенствъ. Онъ требуетъ, чтобы начальство нивло строжайній надворь за духовными лицами, предписывало имъ надлежащее исполнение обязанностей, составляло точныя еравила о томъ, какъ исповъдывать, учить народъ и пр. Тутъ же Посошвовъ заводить рвчь воебще о первоначальномъ воспитание детей, обличая неразумныя злоупотребления въ этой родительской обязанности. Въ заключении молить «великаго Архіерея не отринуть сего доношенія > 1). Изв'юстны еще двів записки Посошкова, адресованныя Стефану Яворскому же. Одна озаглавлена впоследствін: «Проевть о школахъ» и трактуеть о раціональной, съ точки зрівнія Посошкова, постановить школьнаго дъла на Руси, объ увеличении училишъ, о необходимости для Россіи даже висшихъ учебныхъ заведеній, академій. Въ другой запискъ Посошковъ говорить о въръ, объ отношенія въ расколу, о необходимости образованія въ духовенствъ. Вообще по содержанію эти записки напоминають первое доношеніе. Списки этихъ двухъ записовъ составляють особый сборнивъ, хранящійся въ библіотекъ Академін Наукъ (№ 102). Въ 1718 году, послѣ випуска новыхъ монетъ, Посошвовъ написалъ доношение государю «о новоначинающихся

<sup>1)</sup> Автографъ этого Доношенія хранится въ Москвъ, въ Сунодальной типографской библіотекъ.

деньгахъ, изъявивъ, что деньги вельми къ воровству способны >. Доношеніе это не сохранилось, но на него ссылается самъ Посошковъ (Соч. Пос. I, 250). 1)

Къ последниять годамъ жизни Посошкова относятся три самыя общирныя и замъчательныя сочиненія Посошкова. Около 1709 года онъ написаль «Зерцало очевидное», представляющее, въ полной редакцій, сборникъ двухъ громадныхъ полемическихъ сочиненій — противъ раскольниковъ и противъ лютеранъ. Къ 1719 году Посошковъ написалъ «Завъщание отеческое въ смну. Наконецъ, за годъ до смерти, въ 1724 г., онъ окончилъ последній безсмертный свой трудъ: «Книгу о скудости и богатствъ, сіе есть изъявленіе отъ чего приключается скудость и отъ чего гобастите богатство унножается». «Утаенно отъ арвнія людсваго трилътнымъ трудомъ» нисалъ Посошновъ это произведение и, предлагая оное «на разсиотръніе единаго високонярнаго бълаго орла, явнаго вравдолюбиа, инператора Петра», просилъ: «иного ничего не требую, TORMO AR HO ARETCA MOO MMA HOHABECTABBLING, SABECTABBLING ANDAME. паче же обидинкамъ, ябедникамъ и любителямъ неправды, понеже не пехарбуя нив висаль, а аже уврдять о моей мизерности, то не номустять меня на свёть ни малаго времени жити, но прекратять животь mež»; «за ноносное на нихъ слово учинять мив какую пакость» (т. I стр. 258, 213; предисл. къ II т. стр. XXX). Неизвъстно, домелъ ин до Потра занвчательный трудъ Посонкова, только известно, что не укрынесь имя Посонивова отъ сильныхъ лицъ, не любящихъ правды: «нашли они въ безспертномъ сочинеми уголовныя преступления, заключили они геніальнаго мыслителя, почтеннаго гражданина за его общеполезныя предложенія въ врёность, надёли ему на руки и на ноги кандалы», и умеръ несчастный вдали отъ семьи и отъ людей, съ цъпати на рукахъ и на ногахъ, на днъ подземной или подводной темници!> Такъ въ теплыхъ выраженіяхъ оплавиваеть горькую судьбу Посошкова, павшаго жертвою своей ревности къ общему благч. Погодинъ, впервые и извлекшій это славное русское имя изъ забвенія.

<sup>1)</sup> Изъ мелкихъ сочиненій, связываемыхъ съ именемъ Посошкова, извѣстны еще: Записка 1725 года, или два проекта о редигіозно-правственномъ образованіи народа и объ умноженіи народнаго богатства; и «Отеческое завъщательное поученіе посланному для обученія въ дальнія страны сыну». Вирочемъ, дринадлежность этихъ длухъ сочинсній Посошкову опровергнута Погодинымъ и Брикнеромъ.



Народность и жинениость сочиненій Посомисва. — Вагиядь на состояніе русскаго общества во времи реформы. Ворьба двухъ направленій: привизанность из старинё и влеченіе из новизий. — Направленіе Посомисва.

Посопковъ происходилъ изъ среды народа и въ своихъ сочиненіяхъ является какъ полный его представитель. Счастливая въ этомъ отношенін судьба Посонкова доставила ему полную возножность гораздо боле другихъ всестороние познавомиться съ состояніемъ Россіи, ближе всистраться въ современное положение даль. По свесму происхождению, отчасти по образованию и вообще но своему положению, Посошковъ находился въ тесной и непосредственной связи съ незимии и средними слоями русскаго общества; съ другой стороны, его промышленимя предпріятія, его знавоиство съ висовопоставленним лицами, матеріальная обезпеченность, спеціальныя порученія отъ правительства — давали ему возможность имъть сношенія съ органами управленія, съ высшими кругами общества. Будучи лишенъ всяваго правильного образованія и вращаясь преннущественно въ средъ своего брата — людей некнижнихъ, Посошвовъ въ то же время имълъ сношенія съ современными представителями русской науки, какови: Стефанъ Яворскій, Димитрій Ростовскій и др. Испытавшій даже на себ'в, какъ увидимъ посл'в, давленіе русскаго неподвижнаго старообрядства, онъ въ то же время близко знакомъ былъ и съ противоположнымъ направленіемъ проникавшаго на Русь лютеранскаго либерализма, имълъ связи съ проводниками вольнодуиства на Руси и т. д. Словомъ, Посошковъ все видълъ, ему было все извъстно, все совершалось у него на глазахъ. Онъ могь, поэтому, всмотръться подробно въ разныя задачи и порядки администраціи, законодательства, во весь строй соціальной, религіозной, нравственной и уиственной жизни современнаго общества. И все, что делалось въ различныхъ сферахъ русской жизни, что такъ или иначе затрогивало интересы народа, обсуживаль онь нь своихь сочиненіяхь. Онь писаль о томь, что происходило предъ глазами всего народа, касалось непосредственно его, въ чемъ

живо быль заинтересовань каждый члень общества; онь старался установать взглядъ на тв предметы, которые волновали общество; изображаль та злоупотребленія, которыя тяготіли надъ русский народомъ; выводиль наружу тъ бъдствія, отъ которыхъ стональ русскій народъ, на которыя готовъ быль ножаловаться всякій русскій человінь. Посошвовъ предлагалъ меры, проекты въ избежанию зла и удовлетворению народныхъ потребностей, указываль выходъ изъ тёхъ затрудненій, въ которыхъ очутнинсь русскіе яюди. Это опять-таки не было плодомъ какихъ лябо теоретическихъ унствованій на почвіз чужевенной науки, а было просто произведеніемъ здраваго народнаго симсла, симлыми соображеніями смітливаго крестьянина о томъ, какъ и что ему казалось лучше, вавъ и чему научилъ его жизненний опытъ. Посопковъ въ подробныхъ чертахъ нарисовалъ идеалъ человека-христіанина, занимающаго то или другое полежение въ обществъ, и идеалъ этотъ вышелъ всеньло жизненнымъ; онъ нарисованъ чисто народными красками; въ номъ живо отразились идеальныя представленія здравомыслящихъ русскихъ людей, современныхъ Посонкову. Словомъ, Посонковъ инсалъ изъ среды народа и вавъ бы отъ лица народа; сочинения его вызваны были самою жизнію и являются порожденіемъ своего времени.

Являясь въ своихъ сочиненіяхъ представителенъ цёлой народности, сыномъ своего времени, Посошковъ обладалъ вполив и личными качествани, потребными для почетной роли народнаго представителя. Кроив умственныхъ средствъ Посошкова, о ченъ ин уже говорили, стоитъ обратить виниаліе на его глубокій патріотизмъ, любовь къ отчизнъ, преданность своему государю, поливнием и безкорыстивищее желаніе имъ всякаго блага и доходящее до самоотверженія стремленіе принести имъ свою посильную помощь. Какія, въ самонъ дёлё, были побужденія въ его писательству? Если и теперь появление подобныхъ выходцевъ обличителей неъ среды простаго народа вещь вовсе не обыкновенная, темъ более это было необывновенно во время Посошкова, когда русское общество, въ лицъ даже высшихъ своихъ представителей, еще вовсе не навыкло и боллось всякой публицистики, когда всякій, особенно «мизерный» Посошвовь, могь нивть справедливыя опасенія поплатиться за свое дерановеліе. Только крайняя злоба дня съ одной стороны и искреннвишій патріотизмъ Ивана Тихоновича съ другой — погли побудить его взяться за перо! «Страшенъ ми», признается онъ, «сей глаголъ, что дерзнулъ

о деле великомъ нисати, но презедьная моя горячесть понудела мя на сіе діло: Богъ на свидітель, что не ради какого поисканія, или прибытива желая себв, но токмо самым ради любви, юже нивю къ Его Инператорскаго Величества самодержавію. Ибо я оть юности своей быль таковъ, что лучне ин каковую либо накость понести, нежели видя что неполезно, умолчати» (І, 215). «Свидетель ин есть Богь, еже азъ не себя ради сіе нисахъ, но токмо ревность моя понудила меня на сіе дъло. И тако пламень любви къ Его Царскому Величеству воспалился во мић, еже никакая нужда пресъщи не могла» (стр. 259). При такой предвиности своему государю и неукротимомъ стремленія содівяствовать ему. Посошковъ, естественно, не могъ равнодушно смотръть на самоотверженную двительность Петра, при полномъ равнодущия, какимъ его дарило устрояемое имъ общество. «Видинъ ин вси, какъ Великій нашъ Монархъ трудить себя, да ничего не успреть, потому что пособниковъ но его желали не много: онъ на гору аще и самъ-десять тянеть, а подъ гору милліоны тапуть; то како его дёло споро будеть? И аще кого онъ и жестоко накажеть, ажно на то ибсто сто готово». «Откуда. не посмотришь, нётъ у Великаго Государя прявыхъ радётелей, но всё криво вдуть». «Вси бо люди и управители наридаются Царскому Величеству радътеми и слугами върными наричують себи, а если здравымъ окомъ посмотришь на нихъ, то всё ихъ раденія вопреви явятся правому радетельству» (І, 95, 92, 106). Между темъ Посошковъ сознаваль всю трудность царственнаго дела, видель необходимость для государя номощниковъ, совътниковъ изъ среды подданныхъ, которые бы по врайней мере останавливали внимание его на томъ, что требовало исправленія: «аще бо Государь и великое прилежаніе о дёлахъ им'ветъ, обаче трудно въ тонкость все познать, понеже человъкъ есть; и сего ради потребно ему Государю помощь подавать, елико кто можеть, и всякіе приміры на разсудокъ предъ его предлагать и о всяконъ дълъ самую истину доносить, а безъ върныхъ помощниковъ трудно (ену) управить» (І, 282). Темъ более, по мысли Посошкова, эта помощь и единодушное сочувствіе нужны были въ преобразованіяхъ, которыми дъятельно заявляль себя царь и которыя ему, оставленному безъ поддержки, «не изивня древнихъ порядковъ, колико не бившись, покинуть прійдется» (І, 95). И воть, Посошковь, побуждаемый таками соображеніями и сознавая въ то же время свою прямую обязанность по-

могать своему государю, ревностно берется за роль царскаго пособнека. «Не ради свояхъ какихъ прихотей, или поисканія какого, а отъ самия ревности я подвигнулся. Мее нам'вреніе то, чтобы мев туполицу у Государя не быть и за то-бъ мев ответу Богу не дать» (стр. 283). Но въ то же время Песонковъ съ совершеннымъ смиреніемъ сознаетъ свою неподготовленность и недостоинство къ принятому имъ на себя делу и нотому всю надежду свою возлагаеть на Бога: «не постави, Господи Боже мой, сего моего словесе въ осуждение, еже дерзнулъ... писати; самъ весь, ни предъ Богомъ, ни предъ царемъ, ни предъ простымъ наредемъ чвиъ исправенъ; но токио отъ мивнія моего принало желаніе, да негли изъ сего моего изъявленія Богъ израстить ивкое исправленіе> (стр. 10). «Ей, Государь, пишеть онъ Стефану Яворскому, не взысканія какова желая подвизаюся, но да вины избегну... > (Пр. о иколахъ л. 1). «Прошу о прощеніи», нишеть онъ Головину, «въ мовхъ прегръщеніяхъ, яже отъ дерзновенія написахъ о дізлахъ віздомыхъ и невіздомыхъ; едико ин Богь въ имель вложель не восхотехъ уполчати. Писаніе возвёщаеть, что Богъ изводить честное отъ недостойнаго. Сему примъняющеся, дерзнухъ и азъ ивчто изнести, понеже есть жажда Государю.... негли и чревъ мое непристоинство и сухомысліе учинить (Вогь) ему нічто полезное и прохладительное». «Того ради я теб'в Государю и докучаю, Го-, спода ради не возгнушайся моего неразумія и многословія, и разсмотри вся моя изреченія съ прилежаніемъ и кая дёла полезна узриши и Государю доложи» (т. І стр. 265 и 283).

Взявнись помогать Государю, Посонковъ следить за современною жизнію, за потребностями правительства, за всёмъ, «въ чемъ жажда есть великому Государю»; по частнымъ вопросамъ онъ предлагаетъ на обсужденіе государя свои взгляды и миёнія, пишеть особыя доношенія о животрепещущихъ вопросахъ, пишетъ наконецъ цёлую книгу, полную проектовъ. О чемъ же онъ пишетъ, во имя чего ратуетъ, какая объединяющая идея всёхъ его миёній и проектовъ? — «Не хитрости ради, не киченія ради, или самохвальства начахъ строити и состроихъ (свои сочиненія), но отъ самыя любви побожныя потрудихся для общія пользи... Азъ бо, аще и грёшенъ есмь паче всёхъ человёкъ, обаче любитель есмь правды и видя правду отвержену, возжелахъ тую объявить, елико ми Богъ даровалъ» (т. II стр. 271 и 216), — такъ отвёчаетъ на поставленные вопросы самъ Посошковъ. Итакъ, онъ преслёдуеть об-

щую пользу всёхъ, онъ ратуеть за попираемую часто правду. Цёль его стремленій — «ради самыя нравды такъ учинить, чтобы какъ богатымъ и сильнымъ, тавъ и убогниъ и маломочнымъ безобидно было; чтобы истребити изъ народа неправду и неисправности, и насадить прямую правду, водрузить любовь и безпечнее житіе народное» (І, 99; ІІ, предисл. стр. XXIX). Съ этою-то целію онь и предложиль свои знаменитыя «девять главъ (Книга о скудости и богатствъ), а вся сія девятерица главъ состягаются въ насаждению правди, неправди же и всяваго воровства во истребленію; да негли — льстить себя Посошвовъ надеждою — изъ сего моего изъявленія Богь израстить нівое исправленіе (І, 8 и 10). Но Посошковъ сознаваль всю непосильность своего предпріятія: искорененія неправды во время ея полнаго господства, вогда, по его словамъ, съ одной стороны «древностная неправда одолфвала всф новыя статы, колико ихъ не издано», а съ другой — саные «древніе уставы обветивля и отъ неправыхъ судей всв исказились» (І, 96 и 87). Поэтому, всю надежду на успъхъ онъ поставляетъ въ прямую зависимость отъ воли Вожіей: только «аще Богъ на ны призрить и помощь Свою ниспошлеть, мочно правосудію устроиться у насъ въ Россіи». И Посошковъ молитъ, чтобы «Господь Вогъ помощь Свою ниспослалъ, еже бы древнюю страсть неправды искоренити». Въ надеждё только на Вожіе содействіе Посонковъ и излагаеть свои мивнія: «елико ми Вогь. помощи Своей ниспослаль, сія мижнія о истребленіи всякія великія и малыя неправды и насажденін правды написахъ» (І, 87, 95, 258 и др.).

Върный своей задачъ — дъйствовать во имя правды, въ интересахъ общественной пользы, въ помощь государю, Посошковъ прежде всего хочеть обратить вниманіе Петра на тъ прямыя нарушенія справедливости, которыя выносиль русскій народъ безъ воли и свъдънія о томъ государя. «Едвали сіе право учинено», пишеть напр. онъ, «еже солдату мундиръ дадуть, а послъди за тоть мундиръ изъ жалованья вычтуть... Мию я, что Его Императорскому Величеству сіе не весьма извъстно. Инымъ солдатамъ и по десяти алтинъ жалованья не приходить въ мъсяцъ, о таковой ихъ скудости, чаю, никто Государю не донесеть, но доносять, будто всъ сыты и всъмъ довольны» (I, 5 и 32). Перечисляя различныя злоупотребленія въ военномъ въдомствъ, Посошковъ говоритъ: «мию, что Государю о семъ не весьма извъстно, но дълають все правители», которые «аще и съ докладу (царю) дълаютъ,

да докладывають не прямо, но только слово у Государя изъ усть вытануть, да и двлають что хотять, и запишуть въ указв, яко бы по имянному Его Величества указу...» (I, 92). Выставляя на видъ крайнюю нужду русскаго народа въ такихъ насущныхъ потребностяхъ, какъ напр. соль, Посошковъ прибавляеть: «крестьяне, кои маломочны, всв пропадають и отъ безсолицы помирають, да никто о томъ Государю не доносить, а судъи, хотя и ввдають, да о томъ они не некутся, чтобъ люди всв цвлы и здоровы были» (I, 224). Говоря о злоупотребленіяхъ и страшномъ корыстолюбій высшихъ сословій, Посошковъ прямо приводить факты, въ которыхъ «дворяне Государя своего оболгали» (I, 243) и пр. и пр.

Много успотрълъ Посошковъ въ общественной жизни и такого, что дълалось иногда съ въдома государя и по требованию существующихъ правилъ, но что уже устаръло, не мирилось съ современными потребностями, что было тяжело или неполезно для народа, чего не могъ признать Посошковъ здравымъ. Онъ счелъ своею обязанностію обратить внимание государя на эти порядки, обстоятельно объясняя ихъ неумъстность. «Мелочной сборъ по деньгв на рубль моему мивнію противенъ, понеже... - следуеть подробное изложение доказательствъ. Вооружаясь противъ предпочтенія, обазываемаго иноземцанъ предъ Русскими, онъ говорить: «въ россійскихъ нашихъ правителяхъ есть разсужденіе на сіе дъло самое нездравое, ибо....... «Дворяне земли раздъляють частей на десять и больше, такое обыкновение весьма нездраво....... «И сіе не только не право, но и весьма гнило, еже землямъ достовърнаго измъренія и межъ не сділяно... >. «Сей судъ, еже простолюдину обиды своей на солдата у солдата-жъ милости просить, мив минтся не весьма правъ. Доказывая неудобство изкоторыхъ правиль Уложенія, способствовавшихъ воловитству въ судебныхъ дълахъ, завлючаеть: «мнъ ся мнить: тым статьи стараго Уложенія надлежить оставить и сделать такъ... >. «Въ старомъ Уложенія напечатано, еже сажать за вину въ тюрьму года на четыре и больше, и та статья мив возминлась весьма непристойна... >. «И нынъшній указъ о нищихъ учиненъ не весьма здраво...». «И сіе не право двется: дозорщики описывають деревни, и въглаза (ихъ) не видавъ... (І, 220, 145, 7, 43, 103, 110, 192) и пр.

Вм'всто многихъ порядковъ, отвергаемыхъ Посошковымъ, какъ нездравыхъ, отжившихъ свои дни, онъ, въ помощь законодателю и ради

блага народнаго, предлагаеть свои мъры, новые морядки, болъе справедливме, до его мивню, и болъе цълесообразные въ жизни гесударственной.

Высказанныя сейчасъ общія соображенія о жизненности и значеніи сочиненій Посошкова ближе воего относятся къ политико-экономическому труду Посониюва, из его Кинги о скудости и богатстви. Но то же должно сказать въ частности и о другихъ сочиненіяхъ его, более спеціальныхъ по своему содержанію и не имвющихъ столь всесторонняго отношенія бъ дъйствительной современной жизни. Зерцало очевидное представляеть собою нсключительно богословское сочинение, въ которомъ, какъ и въ Доношении къ Стефану Яворскому, Посошковъ ратуетъ противъ страшнаго зла русской церковной жизни, чрезмерно усилившагося при Петре, — противъ раскола и протестантскаго вліянія. Такимъ образомъ, какъ видно уже изъглавнаго предмета, сочныеміе это было по меньшей мірів современно, служило отвітомъ на прямой вопросъ времени. Опытно дозналъ Посошвовъ всю опасность «антихристіанской прелести раскола». Это сознаніе еще болве усилилось въ немъ при видв засвидетельствованнаго имъ полнаго безсилія и уиственной скудости лиць, призванныхь, по своему положенію, хранить чистоту візры. И воть онь, не смотря на присущее ему сознаніе своего недостоинства, «яко неукъ еснь и неразуміе мое явно есмь, яко простецъ есмь> и «по самому бытію моему не мое сіе дівло», но припоминая прошеніе Златоуста, сеже бы мы, и простолюдинове суще, тщаніе имъли неоскудное о наставленіи заблудшихъ», ръшается, «призвавъ Бога на помощь», подвигнуться «о подъятіи и исправленіи погибающихъ членовъ, надшихъ въ расколъ» (Зерц. очев. ркп. л. 8). Плодомъ этой решиности было Зерцало. Посошвовыма движеть въ даннома случав та же его искренняя приверженность къ своей отчизнъ, съ ея святою, чистою вірою, неподдільная любовь и сожалівніе о своихъ братьяхъ, «отпадшихъ отъ натери своея Святыя Церкве и подпадшихъ царству діавола»; имъ движетъ, наконецъ, и тутъ та же высокая ревность и благородное возбужденіе: «токио едина мя ревность на таковое великое дівло подвиже. Богъ меня на сіе дізо возбудиль, буди Его Божія воля. Единъ бо есмь талантъ прія, потолику и трудихся» (л. 9). — Завъщаніе отеческое носить также характерь богословскій и относится въ назидательной литературъ. Не говоря уже о томъ, что въ этомъ сочинении встръчается подробное раскрытіе мыслей Посошкова объ администраціи, судопроизводствъ, о солдатахъ, крестьянахъ и пр., какъ и въ Книгъ о

скудости и богатотвъ, оно инъотъ едва ли не болъе всъхъ гремадное историческое значеніе, потому что въ немъ ми находинъ полний катихизись, подребную догнатику и немку набожнаго русскаго человъка не премени Петра Великаго; здъсь находинъ изображеніе идеаленъ этого человъка, въ высшей степени предусмотрительную программу жизнедънтельности, составленную религіознымъ древне-русскимъ человъкемъ, подъ вліяніемъ уже и новаго порядка вещей.

Историческое значеніе литературныхъ произведеній точиве и ближе епредвляется обывновенно болбе или менбе ненесредственнымъ отношеніемъ ихъ въ современной исторіи. Чвиъ болбе публицисть въ своихъ сочиненіяхъ обращаеть вниманія на жизненные запросы своего времени, чвиъ болбе онъ касается общаго теченія современной исторіи; твиъ болбе историческаго симсла и цвим получають его произведенія. Всв навбестныя намъ сочиненія Посошкова, при всей разнохарактерности ихъ содержанія, имбють важное историческое значеніе, потому что, какъ мы сказали, они были вызваны самою жизнію, изъ нея брали свое содержаніе и цвлію своею нибли удовлетвореніе насущныхъ, жизненныхъ потребностей. Но чтобы ближе видіть отношеніе сочиненій Посошкова къ севременной жизни и такимъ образомъ уяснить историческое ихъ значеніе, мы неизбіжно должны разсматривать ихъ въ связи съ состояніемъ тогдашняго русскаго общества и опреділить напередъ точку зрівнія Посошкова, принятое имъ общее направленіе.

Посонівовъ жилъ и писаль въ заивчательнейшую эноху русской исторія: на его глазахъ совершалось великое дёло всесторонняго преобразованія Россіи; онъ, следовательно, непосредственно испытываль, виёстё съ свочим современниками, всю тажесть и силу историческаго переворота; въ его сочиненіяхъ нужно искать отображеніе первоначальныхъ внечатлёній здравомыслящаго русскаго человёка въ виду многочисленныхъ новинокъ.

XVIII-й въкъ открывается на Руси всеобъемлющею реформой государственнаго устройства. Начало его, названное эпохою преобразованій, имъетъ смыслъ если не всецълаго, кореннаго разрыва между старымъ и новымъ, то ускореннаго перехода Россіи отъ ея обособленнаго существованія къ непосредственному общенію съ Европой. Ко времени Петра Великаго но разнымъ отраслямъ государственнаго устройства стало уже обнаруживаться недовольство настоящимъ и стремленіе въ невовведеніямъ. Лучміе русскіе люди путемъ въковаго обита доцени до убъждения, что для лучнаго благоустройства и процивтания России въ средъ другихъ евронейскихъ государствъ необходино ближайшее знавоиство съ ними, необходино заимотвованіе плодовъ западной цивилизаціи. Какъ не преданъ быль Алексій -Михайловичь праотеческимь обичанив, всетаки уже и онъ допустиль въ своемъ дворъ нъсколько новыхъ западныхъ обычаевъ, каковы: новыя увеселенія, переводъ иностранныхъ журналовъ и т. п. Петръ Великій, посланный провидениемъ довершить необходимое для блага России са всецълое преобразованіе, дать народу русскому болье живое и обширное образование уиственное и общественное, началъ рашительно и радикально устроять Россію по образцань и началань западно-европейской гражданственности. Но не могъ, разумъется, этотъ переходъ Россіи отъ ея древней исторін къ новой совершиться безъ бользненныхъ явлевій, безъ сопротивленія, безъ борьбы. Уже съ начала обнаруженія первыхъ реформаторскихъ поинтовъ въ эпоху, преднествовавшую еще Петру, явился громадный проценть людей, для которыхъ старее было идеяловъ и совершеннаго, и прекраснаго; съ самаго начала въ обществъ обнаружилось уже раздвоение новыхъ стремлений съ старыми убъждениями, раздвоение, какъ признавъ и задатовъ разигравшейся потомъ въ громадныхъ размърахъ борьбы между старымъ и новымъ началами. Само правительство, только при Петръ впервые сознательно вступившее на путь реформы, досель дыствовало въ этомъ отношени безотчетно и во всякомъ случав высказывалось въ пользу народнаго большинства; оно даже поддерживало поборниковъ старины, побуждаемое къ тому если не слепою приверженностію къ старинъ, то опасеніемъ, чтобы съ латинсваго запада не пришло въ намъ чего нибудь вреднаго, противнаго пользамъ государственных, опаснаго для чистоты древне-русскаго православія. Такъ уже во 2-й половинъ XVII въка отчуждение России отъ Европы старательно охранялось государственными мфрами: въ 1675 году вышель указъ, запрещавній, подъ онасеніемъ опалы, «перенимать иноземскихъ, нъмецкихъ и иныхъ извычаевъ» (Пол. соб. зак. т. I № 607). Діаметрально измънилась политика русскаго правительства при Петръ. Смъло, часто путемъ принужденія, шло оно отъ преобразованія въ преобразованію; но за то съ точностію опредълилось и во всей силъ обнаружилось теперь противоположное направление приверженцевъ старины: борьба стараго

Digitized by Google

порядка съ новинъ достигла внешей степени напряженія. Русское общество різло разділилось на два враждебнихъ нежду собою лагоря. Масса простаго народа стала въ описанцію всявить новевведеніянъ и составила себою нартію защитниковъ стараго порядка. Другую противоположность составили людя, сочувствувшіе новому строю жизни, приверженцы неверведеній, принятихъ со стороны, запиствованныхъ оть иносемцевъ.

Въ этотъ-то развительный нементь общественняго развединения и берьбы ставаго направленія съ новыни строиленіями жиль Посонковъ. Нівть сомивнія, что его болво чвив всякаго другаго интересоваль круговороть современной живни, разрозненность народных стремлений, доходящая до нартіозной борьбы. Но напрасно бы им стали искать въ его сочиненіяхъ духа этой партіозности. Посошновъ сохраниль, насколько это било возношно, безиристрастіе среди общаго возбужденія и увлеченія; свътлынь, непредубъяденнымъ взоромъ сметрълъ онъ на новыя перемъны и потому остался свободенъ отъ увлечения крайностими. Его не увлекале бекотчетно ни усиливностя стремление къ невизив, ни усиливающаяся въ своей закоренълости привлеанность въ старинъ. Объ сознавалъ хо-" рошее того и другаго направленія, но въ то же время виділь и худия ихъ стороны, Поэтому Посонвовь и въ сочиненияхъ своихъ не высвазался решетельно въ пользу того или другаго направленія, какъ, съ другой стороны, воздержанся и отъ огумьнаго осужденія какого либо изъ нихъ. Симпатін Посоцивова высказываются только усвоеніемъ хорошаго въ томъ и другомъ направленіи. Въ большинствъ случаевъ являясь представителенъ набожнаго старо-русскаго человена, Посопковъ въ то же время является челов'явомъ новаго времени, сотрудникомъ великаго реформатора. Разонатриваемый съ точки зрвнія стараго времени, Посошковъ является выходцемъ, членомъ новаго общества, но въ рядахъ этого последняго Посошковъ далеко не разделяеть крайняго увлеченія рьяных занадниковъ и остается человекомъ отстанымъ, старымъ ригористомъ. Съ одной стороны, онъ желаетъ усвоить все хорошее изъ указаннаго Петромъ, напр. научное образованіе, новый строй государственной жизни и пр.; съ другой — стремится сохранить и все доброе, выработанное многовъковою жизнію русскаго народа, какъ напр. его благочестіе, религіоаность, уваженіе къ духовенству и пр. Въ политическихъ, гражданскихъ убъжденіяхъ Посощковъ является всецівло новаторомъ; въ убъжденіяхъ же религіозно-правственныхъ, оказавшихъ въ большинствъ

русскихъ людей удивительную силу, неподвижную стойность, живучесть, и Посонковъ остается тамъ же древно-русскимъ раскольниковъ, только бевъ крайностей и заблужденій послідняго, остается пронов'ядиннов'ь той же обрадиести, тего же строгаге правосливія, старой в'три. Сано себею разуниется, эти, ил своемъ роди, тоже прайности из направленін Посонкова — тяготівніе въ новымъ условіямъ живин и новизавность въ старенъ — у него взаимно примерялись и умърялись. Кавъ смеъ старой Россін, онъ напр. упорно отстанваеть всё и нелочи старой обрядности; а какъ человъкъ новаго склада, какъ новаторъ, окъ старастся сгладить традиціонным восорішія напр. на науку, на иностропцовъ в т. п.; сообщаеть и стариих русскимь возграніямь совершенно новий духь, новий характоръ, старается придать всему вившиему, обрядовому новый для русских людей, дотол'в нессонаваемый и спутно представляемый симслъ, высшее духовное значене. Такинъ образонъ, Посонновъ является иримиривидних два крайнія ваправленія, является продставителенъ 7070 быть можеть немногочисленняге разряда здравомислениях русскихь дюдей начала XVIII въка, которые служили посреднивани и соедивля собою увлениемся въ прайностяхъ соотечественниковъ въ одну народность. Вдъсь припоминаются слова Посошкова, обращенныя въ сыну: «не свлоняйся ни на шуе, ниже на мнимое десно»; нельзя не узнать здёсь въ выемей степени удачной характеристиви направленія самого Посомкова!

Во всяком случав, это среднее между врайнии направленіе Песомкова является громаднимъ достоинствомъ, благодаря которому въ ете
сочененіяхъ мы нивемъ правднене историческіе мемуары внутренняго состоянія Россія, начертанные безпристрастнимъ современнивомъ. Это не
партизанъ, смотрящій на современность изъ подъ извъстнаго угла, а
честный, правднений историкъ, который рисуетъ предъ нами общественвур жизнь въ ея главнъйшихъ проявленіяхъ, со всёми язвами, застаръвшими уже при прежнихъ порядкахъ дёлъ и вновь открывавшимися
подъ вліяніемъ новыхъ болфе или менфе неудачныхъ попытокъ изифненія. «Въ россійскомъ народѣ», пишетъ Посошковъ въ просьбѣ, приложенной къ Книгѣ о скудости и богатетвѣ, «присмотрѣхъ, яко многое
иножество содъвается неправды и всякихъ неисправностей. Того ради
возжелахъ о достовърныхъ и слышанныхъ и мнимыхъ дѣлахъ предложети изъявленіе» (т. II стр. ХХVІІІ). Такимъ образомъ, сочиненія
Посошкова есть живая картина Россіи при Петрѣ Великомъ, съ ея нуж-

дами и запросами. Въ этомъ отношенія особеннаго вниманія заслуживають выразивнісся въ сочиненіяхъ Посощкова отношеніе Русскихъ из иностранции и здравий вниману Посощкова на сущность раскола. Иностранци и расколь — эти два пункта съ особенною рельефиостію выстунають въ сочиненіяхъ Посощкова. И въ этомъ нельзя не видіть главнійное доказательство современности и живненности сочиненій Посошкова, такъ вакъ эти два пункта служили въ то время противоноложиния нолюсами, вежду которыми колебалось русское общество, то совершенно отдавансь подъ опеку иностранцевъ, те раскельнически закупорявалсь въ своей національнести. Сохрамяя себя свобеднинъ отъ безотчетнаго пристрастія къ тому или иъ другому направденію, Посошковъ наполивлъ свои сочиненія дільними и різкими укоризнами и обличеніями какъ иностранцевъ съ ихъ русскими подражателями, такъ и перестунившихъ границы отчужденія отъ всего новаго свеихъ соотечественниковъ современниковъ.

Итакъ, вопресъ объ общенъ направления Посошкова и объ отношения его въ двунъ крайнить партиянъ того времени можно решить, на основани его сочинений, съ достаточною определенностию. Несомивние, Посонковъ остался свободенъ отъ нолнаго следования какому либо изъ двухъ крайнихъ направлений того времени, онъ не принадлежитъ всецело ни къ староверанъ, ни къ безусловнымъ новаторамъ, онъ держить середину нежду теми и другими, идетъ своею дерогою. — Какъ же Посошковымъ пройденъ этотъ нуть, насколько удовлетворительно выдержано имъ избранное направление?

Нельзя сказать, чтобы среднее направленіе между стариною и новизною проведено было Посошковымъ безукоризненно, безъ всякихъ неровностей, что всегда и вездѣ одинаково успѣшно ему удавалось избѣгать недостатковъ завѣдомо шуей стороны и мнимой правоты пути деснаго. Въ частностяхъ и отдѣльныхъ случаяхъ мы находимъ у Посошкова очень много невыдержаннаго, непослѣдовательнаго, слишкомъ замѣтную смѣсь въ понятіяхъ и взглядахъ. Часто Посошковъ удивляетъ высокими и слишкомъ смѣлыми въ его положеніи мыслями, новыми идеями; за то еще чаще встрѣчаются у него и такія старинныя требованія и рутинныя воззрѣнія, которыя являются какъ будто даже недостойными Посошкова, непріятно поражають въ его сочиненіяхъ. Съ одной стороны, взгляды, изобличающіе въ Посошковѣ человѣка въ высшей степени здравомыслящаго, новаго: съ другой — взгляды, выдающіе въ Посошковѣ

древняго простеца и старовъра. Мястія частныя стороны религіознихъ возаржий Посонкова и его соціальных плеаловь показивають, какъ ин носить уведемъ, что Посонисовъ далеко не всегда умъло и равномърне сочеталь новыя полятія съ старыми требованіями, новое содержаніе съ древнею формою, что онъ часто сибинваль велимое съ имутемнымъ, серьезное съ сименить, существенно важное съ безразличнить, что онъ съ неменьшимъ унорствомъ гонянся за обрядомъ, какъ и за одушевляющемъ его симелонъ, въ регламентаціи выраженій вижиняго богопочтенія и правственных поступновъ постоянно переходнять въ древне-русскую крайность точиватить и подребивания предписаній. Нельзя конечно ставить Посомкову въ упрекъ его обрадовато направленія настолько, насколько обрядь необходинь для выраженія извіствой иден, того или другаго духовнаго настроенія, насколько форма ненебъжна, какъ оболочка даннаго содержанія; но діло въ томъ, что Посошковъ часто переходить законную, разунную міру формализма, — весь, такъ сказать, уходить въ обрядность и, съ чисто стариннымъ русскимъ навывомъ и съ видимою -читогом распоражается въ этой области, какъ въ ченъ-то саностоятельномъ; онъ виставляетъ мелочния требованія древне-русской обрядности, какъ нъчто само по себъ существенное, безусловно обязательное; онъ часто не обрядъ подставляеть къ выражению известной идеи, а наобороть нь готовому уже обряду силится привязать извёстное движеніе души, не форму полагаеть необходимою для содержанія, а скорые существование уже готовой, неизменной формы, какова бы она не была, обуслованваеть для него необходимость подыскать въ ней вакое нибудь содержаніе. Все это служить знакомъ того, что Посошковъ всетаки не избъжаль безусловно твхъ крайностей, которыхъ въ принципъ онъ видимо берегся, что онъ всетаки далеко заходиль въ область старовърческаго направленія, подчась повторяя излишнія требованія последняго и уже болже или менње насильственно связывая ихъ съ новыми идеяии, внушенными вліяніемъ другаго направленія, усвоенными изъ новыхъ началъ.

Причину такой невыдержанности взгляда и смёшенія понятій въ сочиненіяхъ Посошкова нужно яскать не столько въ личности самого Посошкова, сколько съ одной стороны въ характерё вообще того неустойчиваго, переходнаго времени, а съ другой — въ личныхъ обстоятельствахъжизни Посошкова и условіяхъ его писательства. Прежде всего, Посош-

вовь продотавляеть собою въ этомъ случать интересиваний типъ совреновинка всянкой роформы русскаго царства, на которомъ им валия не ноком'ь наблюдать столкновоню двунь направленій, порожденных реформор, вогда новия, примиваетыя начала дёлгельно вторгались въ жизнь на сибну тоже още слишкомъ живучихъ началь старихи; когда уиственный и принственный пругозоры русскиго челевыха представилль собою хаось часто противоричивних взглядорь и убъеденій; когда болье или монъе случайно сохрановное изъ стараго и схваченисе изъ воваго, иногда при всей своей несовичетимости, мегло мирио уживаться нь одной и тей же головъ. Словонъ, Посомновъ представляеть собою любопитиващій экисипличь такъ вуссимъ людей, которые, будучи тромути реформою, още не свининсь съ номинъ положениемъ, не успълн спонейно оснотръться, BO BOO BAYMATICE, ARTS OTWOTS BY CHOMEN BOSSPHHIANT H HACRARYS, HOAвергнуть критик разсудия и упорядочить свое невопріобретенное унственное и нравственное богатство. — Съ другой стороны, причину сбивчивости и неравновъсія въ понятіяхъ Посошвова нужно видъть въ обстановев и обстоятельствахъ его жизни, въ крестьянствв, лишившемъ Посошкова правильной школьной подготовки, научнаго теоретическаго образованія, которое единственно и могло сообщить полную отчетливость его понятіямъ, дало бы возможность ему оріентироваться въ масст противортьчій и крайностей своего бурнаго времени. Но за то тамъ же, въ той же обстановки и житейских условінхи ножно отчасти услатривать ту, хотя и отрицательную, силу, которая воздержала Посошкова отъ всецълаго увлеченія крайностями и упрочила за Посошковымъ именно безопасный путь середины. Посошковъ не видаль школы, не имъль возможности ближе ознакомиться съ европейскою цивилизацією, а потому и не могь усвоить какъ того поверхностнаго образованія, которое кружило головы русскимъ новичкамъ, приготовляя изъ нихъ большой процентъ модныхъ западниковъ, такъ и научныхъ подробностей солиднаго образованія, борьбы богословскихъ направленій, въ расходящіяся разности которыхъ почти невольно уклонялась имсль напр. такихъ великихъ ученыхъ людей времени, каковы Стефанъ Яворскій, Ософанъ Прокоповичъ, Татищевъ и др. Правда, всякія крайности, где бы и въ чемъ бы оне ни проявлялись, для неученыхъ, темныхъ людей бывають въ жизни, на практикъ, наиболее опасными и заразительными. Но въ этой-то именно области, т. е. на почвъ практической жизни, и былъ непоколебимо силенъ Посошковъ.

И между твиъ какъ его сильный и эмергичный умъ во восоружів наука и образованія, очень межеть быть, склюнился бы из отважней, сильно работь и, пожалуй, легко бы неддался крайнить увлеченіянь; его только практическая, крайная русская сивтанность, его только практическая, крайная русская сивтанность, его только практичесть, его только практичесть, его только свей темнеты, межнимности, сильни Посомкова отъ крайностей, обуслевняя для него среднична путь и только болфе и болье западаля въ немъ стемне «яко на канит» въ темъ, что лучнаго дается другим, что предлагается «богопросвъщеними и разуньтельници нужами».

Волее близкое знаконство съ сечинениями Песошнова наглядие выяснить намъ ваправление Посошкова, золотую середину, избранную инъ, а вмёстё съ темъ и ту встречающуюся смёсь пеустановившихся взгладовъ и помятій, которая унаслёдована была Посошковинь отъ своего времени и обличаеть въ немъ человёна переходной эпохи. Карактерз сочиненій Посошнова. — Рекитісяний заскента ва сочиненіка Посошнова, кака существенний пункта, свизующій наз са древника періодона русской жизни и писаменности. — Черти радигісенсоти за сочиненіка Посошнова. — Карактера ботосновожна уб'яжденій Посошнова. — Практичность, кака другая веспроинканцая черта ва характера сочиненій Посошнова.

Сочиненія Посошкова, какъ и вообще вся литература времени Петра Воликаго, представляють собою нереходную эпоху древне-русской письменности въ новой литературъ, подготовительныя работы въ носледней, начавиейся съ Ломоносова. Съ одной сторони, сочинения Посошвова, представляють собою последнюю стадію въ развитіи древне-русской письменности, завершение древней литературы; съ другой сторовы, на нихъ лежить печать уже новаго времени, въ нихъ проводятся взгляды, которыхъ Посонковъ не могъ унаследовать отъ своихъ отцовъ и преднественниковъ. Особенний интересъ представляеть это сившение двухъ элементовъ въ сочиненіяхъ Посошвова, благодаря чему они являются живымъ намятникомъ той исторической эпохи, когда въ старымъ понятіямъ стали дрививаться новыя, когда традиціонныя возэрвнія и убъжденія начали колебаться подъ вліянісмъ новыхъ условій жизни и переработываться подъ вліяніемъ вновь усвояемыхъ взглядовъ. Это сочетаніе стараго съ новымъ проходитъ чрезъ всё сочиненія Посошкова, проникаетъ всё воззрвнія и идеалы его, и служить источникомъ какъ всвую достоинствъ, возвышающихъ Посошкова, такъ и исъхъ несовершенствъ, болъе или менъе его унижающихъ. Но прежде всего сочиненія Посошкова, независимо отъ ихъ содержанія, драгоцівны въ литературномъ отношенів по нхъ общему направленію и характеру. Разспатриваемыя съ этой стороны, они представляють собою последній намятникъ нашей древне-отечественной письменности; въ нихъ со всею строгостію выдержаны религіозное направленіе и церковный тонъ, выработанные историческою жизнію русскаго народа и характеризующе всю нашу до-петровскую литературу.

Отсюда, общій характеръ сочиненій Посошкова, составляя самоє крупноє и зам'ятное замиствованіе, сд'яланное Посошковымъ отъ стараго періодарусской жизни и литературы, служить однимъ изъ интересн'ящихъ пунктовъ изученія въ нихъ.

Строго-религіозное направленіе Посошкова, набожный взглядъ его на все, глубокое уваженіе къ духовенству, отвращеніе къ иновърцамъ, стремленіе къ просвъщенію народа подъ опекою православія и т. д. — вотъ существенныя характерныя черты въ сочиненіяхъ Посошкова. Все это было также нослъднимъ словомъ до-петровской Руси и къ ней накодитъ себъ пелное объясненіе.

По исторический обстоятельствань, опредълившинь быть Россіи, религіозная стихія преобладала въ жизни русскаго народа; религія былаглавнымъ двигателемъ, одунювлявнимъ всв отрасли жизни; религозные интересы брали верхъ надъ другими, руководили обществовъ. Отсюда, частиве, и все образование до-потровское, вся древняя нисьменность были если не исключительно религовными, то во всякомъ случав съ преобладающих религознымъ элементемъ. Не говоря о сочиненияхъ религозныхъ по самому содержанію, ваковы: ноученія, пастырскія посланія, полемическія сочиненія и т. п., даже и світскія произведенія древней Руси всецью пронивнуты были твиъ же религіовнымъ началомъ. Лівтописецъ ли записывалъ прошедшій фактъ, извітенній ли сказатель выступаль съ нравственною повъстью, — тоть и другой инвли одну общую религіозно-нравственную цёль, производенія того и другаго получали ненагладимую печать религіозпости. При этомъ припоминается бъглое, но въ высшей степени характеристичное, замъчание Посошкова, что у русскихъ людей даже «егда перо и чернила отвёдывали», невольно подвертывались набожныя выраженія и они писали «по древнему обыкновенію: помилуй мя Боже, или — за молитвъ Святыхъ отепъ нашихъ...> и пр. (Зав. от. 214 с.).

Религіозный характеръ, выработанный, такимъ образомъ, всею исторією русскаго народа, запечатлъвшій собою весь умственный строй древне-русскаго человъва и всю его жизнь, усвоенный всею древне-русскою литературою, съ особенною рельефностію отразился въ заключительныхъ произведеніяхъ древняго періода — въ сочиненіяхъ Посошкова. Религіозный характеръ его сочиненій выразился въ набожности самого Посошкова, насколько она обнаружилась въ сочиненіяхъ, въ нарисованныхъ

ямъ жизновныхъ идоклахъ, въ ого взглядё на иновърцовъ, наконенъ, даже въ токъ сочишеній и вибиней формъ выраженія.

Выле бы повтереність дачне изв'ютных истинь пускаться въ подребное изображение общего сплада до-петровской жизни, которая породила Посониова, и той среды, въ которой онъ воспитанся, жилъ и дъйствовалъ. Если крестъянское сословіе, къ которому принадлежаль по своему нроисхождению Посониковъ, и досель отличается особенною силою въры и предавностію церкви; то твиъ болве это должно сказать о крестьянахъ времени Петра Веливаго, — времени сильнъймаго религозиаго возбужденія, подъ вліяніемъ раскола и инов'врческихъ вліяній. Посопиковъ сохраниль намъ свидътельство (съ которимъ неже познавонима), что въ его родовой семь в крайния привизанность къ нотичной вфрф даже переходила граници благоразумія и являлась суевёрною, сленою привляанностію къ обряданъ невковиниъ. Какъ бы то ни было. Иванъ Техоновичъ воспиталь въ себъ простосерденную силу върм, истипно-сымернюю прививанность въ православной цоркви, ровностнаго борца за славу и чистоту, строжайнаго, неуклоннаго исполнителя ся предписаній и обрядовъ. Такое ниемно настресніе Посонкова, бывшее причиною явленія нівкоторых вего сочиненій, каковы: Зерцало очевидное, Доношеніе Стефану Яворскому и даже Завъщаніе отеческое, встить вообще его сочиненіямъ сообщило извъстное направление, опредълние ихъ строго-религизный характеръ. Общирвое знавіє Священнаго Писанія, обильное и совершенно свободное вользованіе его текстами, самый токъ — полуцерковный, переполненный словами и оборотами изъ книгъ священиихъ, отеческихъ, богослужебнихъ, уже ставять автора этихъ сочиненій на ряду съ представителями нашей отечественной церкви. Религіозныя нелебанія, которыя перевсишталь Посошковъ въ своей ислодести подъ вліяність раскола, инали для него, безъ сомизыя, то важное значеніе, что, такъ сказать, закалили его въ твердомъ, неноколобимомъ столнім на почвів правеславнаго ученія. По его собственному признанію, онъ останся «твердъ въ истичв, твердъ въ върв» (Зерцадо л. 20 об. и 201), и свою непреклонность «на шуе, ниже на инимое десто» доказаль эперсическими, развими обличеними заблужденій раскола и иновіврія. Испревность же религіозных уб'яжденій самого Посописова, сила его личной въры являются въ сочиненияхъ до осязательности оченидными и несомивнимии. Поэтому-то чтение Посомкова вообуждаеть невольно саное отрадное, согравающее впечатланіе, какое, обыкновенно, получается отъ знакомства съ человѣкомъ, для котораго чужды сомнѣнія, который вѣруютъ всею силою своего неиспорченняго сердца, сила убѣжденій котораго неотразино дѣйствуютъ на слушателя. Завѣщанія Посошкова, своею искренностію, неподдѣльностію чувства, теплотою и силою дѣйствія, становятся въ уровень съ пастырскими носланіями и увѣщаніями древне-русскихъ святителей. Однимъ словомъ, самъ Посошковъ является предъ нами тиномъ, пріобрѣтшаго всемірную язвѣстность своею религіозностію и благочестіемъ, русскаго человѣка; его сочиненія являются типическими для всей древне-русской, почти исключительно религіозной, письменности.

Релитіозною настроенностію лично самого Посомкова объясняются и пріены его наставленій, сов'ятовъ. Всв его сочиненія, вакъ ны сказали, испещрени иножествоиъ текстовъ Священнаго Писанія, и стоить обратить внимание на то значение, которое инфють эти божественных свидетельства въ глазахъ Посонкова. Поразительною представляется эта патріархальная, благоговъйная преданность его слову Божію, несомнънная увъренность въ божественности, истинности его словъ, готовность иснолнять его преднясанія, какъ очевидния вельнія Самого Вога. Тексти, приводимне Посонковымъ, получаютъ въ его сочиненияхъ именно силу божественныхъ свидътельствъ, авляются непреложними истинами, аксіонами, не требующими и превышающими всякія усилія человіческих доказательствъ, являются обивновенно вънцомъ аргументація Посонкова. Исключенія погуть составить только нолежическія сочиненія Посонкова, гдв по необходиности приходилось, сверхъ довавательствъ отъ Писанія, предлагать и свои «разглаголамные ивкін доводи». Посомковъ самъ раскрываеть значение приводимихъ имъ словъ Инсанія и свою безусловную въру въ ихъ непреложность. «Вожій глаголь некогда изивненъ не бываеть и уналенія ність ену». «Не взпеножеть глаголь антеловь», говорить напримъръ Посонковъ, приводя слова ангела Товін: «како-бо опъ нарокъ, тако то и будеть, нонеже овъ отъ Саного Вога посланъ.... Ангели бо Господин никогда не лгутъ; ангелово слово — слово Вожіе есть, върно оно есть» (Зерц. л. 12; Зав'ящ. 27 и 28 с.). Этому глубово в'ярующему человаку представлялось даже невесножнымъ какое либо перетолконаніе записаннаго въ Евангелін; съ своей строго религіозной точки зрінія, онь даже склонень быль въ принципь отвергать всявое самостоятельное отношение въ христіянскому ученію и свободное новедение

въ дълв върм. Учение пристинское, належение въ Евангелиялъ, какъ слево Сайого Вога, не должно депускать всяной везможности сомивній и даже только обоуждений: «огда Санъ Богъ оказаль, то мочего бальше того унинчать...; всякое бо людекое самоунственное мудрование безунство есть предъ Вогомъ > (Зорц. л. 202 и 210). Почти такую же безусловную н обязачельную силу для Посошкова инфоть и ученю Отцевъ Церкви, свидетельства которихъ приводятся обыкновение Посошвовымь на пяду съ словани Писакія я невосредственно за восл'вдинии. Уваженіе его въ Очнаять Церкви простирается до того, что Поссиновъ, новидиному, раснеложенъ къ точному и буквальному винемнению ихъ мередко отрогоподвижническихъ правилъ, уже ослабленияхъ церковного практикого. Такъ вапр., правила оточескія объ эпитиніяхъ принимаются Посонисовинь за облавтольные (Варене. 39 с.). Не отганавливансь на церковныхъ правилахъ е постахъ, Посонизевъ, на еспонанін примітра І. Христа, который чиса и плека не влъ, но токио рибу», рекемендуетъ волее не веть няса и резво обличаеть техъ, которые «по иси дии, яко спиньи, ничего не разсуждан, имее жруть». Такого же точнаго выполнения требуеть Посожновъ и относительно прединсаній церковно-богослужобнихъ книгъ, определяющих жизнь верующихъ. По этому новоду Посошковъ даме упреклеть пресвитеровь въ незнакім требованій церковинкъ и обнаруживаеть свею общирную начитаннесть и въ этой области. Такъ, напр., говоря о нареченіе имени новорожденному, Посешкеть сов'ятуєть сыму: -OLEM ESTREO THE OR OHO OF THE STATE OLD BUT HENDER BEAUTOUR нень: то бо пресвитери отъ недсеванія своего таке творять, еще тщится нирощи имя того святаго, воего случится по рождении въ осный донь, а въ требиннакъ того не воложено» (Завъщ. 50 с.). Не ограничивалсь буквальнить и неуключению выполнением всёхъ правель и предписаній церновинть, Посониовъ желаль построить жизнь на самыхъ возвишеннихъ, идеальнихъ основахъ; въ вяду его правиль им находимъ повторенія евангельских требовавій идеальнаге христіанства, евангельских совътовъ. Такъ напр., вибстъ съ правидани о соблюдении постовъ, предосторожинами отъ воровства и т. п., стоять: «а кто твое похнунть, но возвращай; ито та ударать не ланать, обрата ему и другую> и пр. Въ подтверждение своихъ наслей, Посенжовъ часто въ сочиненияъъ приводить разскази изъ прологовъ, сказанія о чудесахъ и пр., обнаруживая при этомъ безусловную свою вёру, не допуская и тени сомнёнія

относительно подличности реаспазиваемого. — Посощновъ придотся стро-MARININE TYPICHOUS BOOFO TARE HER HERVE MACADILIAROCE DEDIN H HORREN. ONL обнаруживаеть глубовое благогованіе въ перковному богослеженію, осо-Genio ky artyprie, «nomeme artyprie este grao bearres»; sy yrangeniony STROUBERLANDING CONTROL CONTROL OF A REPORT OF THE PROPERTY OF христіанскаго богосмуженія, и на этомъ прениущественно основанін онъ вооружается протигь личерань, которие «въ плотекой нечистоть, яко безсловосный скоть, въ церковь идуть и спятини касаются» (Завъщ. 47 с.). Благоговъйвое почетаніе святых угодинсовъ Божінхъ, составляющее одно изъ національныхъ прекрасныхъ начествъ русскаго народа, естретило собе полное сочувствие и выражение въ Посощивана. Онъ старастся даже восполнить пробым, усмотрыные низ въ чествовани этна-«во плети херувиновъ», какъ называеть онъ святыхъ. Такъ, онъ указиваеть на несправодивость върующихь въ отношения въ тъмъ святниъ, поторые «за тяжемость инень въ презръніи бывають: сей бо обычай въ народ'в весьие не правъ, еже нияна давати младенцамъ звакемыя, а диинкъ именъ объглють и тникъ святинъ презръніе чинять напрасне, и не безъ обиди сіе инъ, понеже они такіе же угодняци Божів». Постому Посощновъ совитуетъ и виражаетъ желаніе, чтоби «ниваного нияве не обходили, но и тін бъ (т. е. съ дивири имяны) святін слевились: овъ бы тезониеника своего образъ написалъ, инъ бы и церковь во имя тезоимению патрона воздвить > (Зав. 49 с.).

Какъ человъкъ глубоко върующій, Посомковъ, при всемъ сознаніи своей гріховности «наче всіхъ человікт», видимо одущевленъ тою світтою, ободряющею надеждою, которая составляєть уділь истинис-вірующихъ, надеждою «вічнихъ благъ, идіз же православно живнім христіане пребивати инутъ» (Зав. 2 с.). Эта христіанская ціль живни руководить всіми дійствіями и убіжденіями Посомкова. «Найъ надлежить укращать себя добрынъ правомъ, икольнинъ ученість и христіанскою правдою, между себя любовію и непоколебниннъ постолютивомъ въ благочестной христіанской візрів», чтобы быть «не токие на земли, но и на небів славними» (Соч. Пос. т. І с. 127). Завітимиъ желаність его настоящей жизни было «животь візчний насліднии», чтоби мослі христіанской жизни и «христіанскія кончини не лишнітися: намъ, въ пірів живущимъ, то и надежда нама, еже би при кончивів снодобиль Богъчесто покаятися и достойнів Пресвятато Тіла Христова причаститися»;

«Что бо человъку больши сего надлежить обръсти, токио еже бы въчнаго мученія убъжати и царствія небеснаго наслідников бити, а Богь уже віздаеть, чінь кего надівлити и какъ кого учоковти (Зап. 149 и 208 с.).

При своей религозности и общирной начитанности, Инсонковъ является человежемъ, вообще значительно развитымъ богословски. Нелька при этомъ особенно не ножальть, что Посонковь лишень биль всякаго правильнаго, систематическаге воспитанія и теоретической подготовки. Тольво предварительное инсольное обучение метло би сообщить ему навыкъ къ умственному труду и неслужить исходною точсою для его самостоятельнаго развития; и будь ноставлень Посонковь именно въ такия условия, ин съ уверенностию предполагаемъ, что песопиовская ревность, энергія н любовь из книжному труду нашли би исходъ собъ въ другихъ, более саностоятельных и ценных богословских трудахъ. Между темъ, пвостан только начитаниесть, остоственно, не могла послужить для По-COMERGEA OCEOBODO RE CAMOCTOSTAREHOMY BOSERMECHHOMY COFOCAGECTEOBAHID, и сообщить опу сиблость въ свободному уповрзийю, не могла совствиъ оторвать Посоннова отъ внигь и намного возвисить его надъ компиляціею. По преимуществу такой именне --- воминлятивный каректеръ и нивнотъ теопетические доводы Посешкева, которые, какъ им уже и говорали, въ большинстве случаевь суть выдержин исъ книгь священныхь, оточескихъ н богослужебникъ. Тънъ не менъе, и въ этой тесретической области криній природний, по провиуществу практическій умь Посощнова не всегда и воздів довольствуєтся рабскимь подражанісмь: ножно зам'ятить во мъстанъ стремление Посощкова въ симостоятельности мысля и въ этей несродной для него области. Само собою разуммется, эти стремленія не могли обпаружнуься въ ріменін какихъ либо отплеченныхъ вопросовъ христівнской догимини: въ знахъ случаяхъ унъ Посоннова, проинкнутый поливишинь совнаниемь своей неканжнести и информести, BOOR LAO UDORNOMNACH UDONG BEDOM: STH MOUNTRH RE CANOCTORTONEHOMY богословствованію можно усматривать въ желанін Посонкова при всякомъ удобномъ случив разълснять хриотіанскіе дегнаты, разъяснять но свеему ракуменію, кота и подъ строгою опекою авторитетныхъ руководителейписаній оточескихь. Кром'в мелкихь и весьма часто встр'язамщихся случасвъ пояснения Посошковниъ указываемихъ имъ основаній для христіамекой въры и живни, особенно останавливаеть на себъ вишнаніе уб этомъ

отношение 4-я глава его Завъщания отеческаго: «о мірскоть моленін и молитей». Здресь, заведя ричь о молитеахъ, которыя смиъ его долженъ «отправлять во мся дне», Посочновы останавливается на молитей Господней, Вогородичной и Сумволь выры, и съзамытнымъ увлечениемъ подробно объесняеть эти мелитен. Говори далее о молитев въ краме, онъ довольно подробно объясняеть важивний моменти интургін. Правда, эти объясновія напонинають толкованія оточескія, подъ вкіяніскъ воторыхъ Посопиовъ находелся, и склоняются въ правтическую сторону, представлия собою въ большенстве случаевъ непосредственное приложеніе въ жизни; тімъ не менье востави, Посошковъ насказаль здісь вой свои религіозныя богословскія убіжденія, изложель всю свою догнатику. По новоду раскольническихъ волненій, Посонковъ самостоятельно занялея изученісив текста Священнихъ Писаній, рімпился критически отнестись къ переводанъ библін, деренуль даже усмотрыть въ переводакъ оннови: «аще и неукъ есиь, обаче въ библів вного позналь неправостей, по разуму ръчей позналъ, яко не право переведены и намечатаны. И ради свидъдътельства съ инсязичними библіями сличаль и тамо явились правфе и приличнъе тъ глагоди» (Соч. Пос. И., 205). Въ нъкоторияъ изстахъ своихъ сочиненій Посонковъ самыми оборотами річн дасть знать, что опъ слишеомъ сознательно относился но всему въ области религіознаго знанія, что онь старался инорое саностоятсявно понять, усвоить и осимслить, могь одно иринимать, а съ другить не соглашаться. Напр. сазъ признаваю, яко не вси святія будуть Вога видіти, но кійждо по дестоинству своему, по заслуги своей» и пр. (Зерц. л. 183 об.); съ другой стороны, напримёръ въ правлике первовной, въ разсуждени разныхъ благочествыхъ обычаевъ, Посощвовъ часто заявляетъ свей протесть: сіе не потакаю, сіе не одобряю, сего не могу похвалити и т. п. Обращая вниваніе на частности, ножно отивтить нівногорие небезъмитересние вагляды Посомнова, отразивниеся въ его сочиненияхъ. Такъ напр., начитанний въ святоотеческихъ твореніяхъ, въ которыхъ нежду прочинъ отразвлесь платоновское деленіе челов'ява на духъ, душу и тело, и Посошновъ твердо усвоиль себь это учение и неодновратно воспроизводить его въ своихъ сочиненіяхъ. (Зерп. л. 179, 209; Зав. 99 с. и др.). Небевъинтересно между прочимъ, что у Посомиюва отразился въ сочиненіяхъ древне-русскій взглядь на святихь, какь на раздантелей изв'ястныхь спеціальных даровь, какъ на представителей и защитниковь нав'ястныхъ

добродетелей. Въ известной иере взглядъ этегь находить себе справедивое основаніе въ четьнув-мененую и периовинку кингаур. Канъ остатки такого вэгляда на святиль, и досель блюдутся въ русской народъ повъръя, но которынъ напр. св. Пантелениенъ призвистся целителенъ бользией, Власій — покровителенъ стадъ, Флоръ — лоніадей и пр. Но во время Посонисова этотъ воденсъ святихъ, какъ нарочитихъ покревителей въ той или другой добродетели и пособинковъ въ техъ вли другихъ вотребностяхъ, новидиному, быль еще поливе современнаго. Излагая для сина молитвенное «правило», Посонковъ между прочинъ облежниетъ его обращаться съ молитвою къ следуещинъ святинъ и определяеть о ченъ именю каждаго нужно молять: Іолима Предтечу -- о целомудревновъ житін, Іоанна Вогослова — «о благовразувленін», свищенномуч. Власія — «о благополученін», Синридона — «о учвержденін во благочестін и о утвержденін въ православін нашень», св. Онуфрія Великаго ---«о оставленін гріховъ», св. Великомуч. Варвару — «да не постигнеть внезапная смерть, ни болвань» (стр. 92 и 98).

Религіозность Посошкова, со всею очевидностію отразившаяся въ его сочинениять и внушающия поливищее уважение ит этому русскому человъку, великому своимъ православіемъ, сильному своем върою, весьма часто однако принимала своеобразный характеръ и односторониее направленіе. Мы должен отвітить вногія наз частних религісанихь восарізній в убъяденій Посошкова, носящих на себ'в нечать техной старыни и довольно заибтиниъ диссонансонъ звучащихъ въ раду его понятій свътнихъ, новихъ. Находя себъ совершенно достаточное объяснейе въ саномъ времени тогданенеть и условіяхъ литературной работи Посонікови, такое сметене понятій, невыдержанность взглядовь являются для насъ весьна интересными въ вилсионіи личности Посонкова, въ вываботив общаго представления о немъ. — Посонновъ восьма часто останавлявается на частныхъ вопросахъ христіанскаго вірбученія; такъ напр. онъ п пводить белее или менее ебстоятельния разсуждения объ отношении новаго завъта въ встхому, объ истинномъ синслъ неспоночитанія, о необходиности иконъ, о значения, силъ и условіяхъ дъйственности христіансной волитви и пр. и пр. Съ изкоторини изъ этихъ взгладовъ Посенкова ин и незнакомиися поближе, поговоринь объ ихъ характерв и богословсвой состоятельности.

Въ общемъ, всв редигіозие-богословскіе взгляди и разсужденія Посопевова являются заибчательными но ихъ правдивости, глубний и строго догнческой основательности. Часто ножно забиться при чтеніи, что эти мыся висказываются неученымъ врестьяваюмь еще первыхъ годовъ XVIII стольтія, что онв саностоятельно усвеены, переработаны и превратились въ непреложения убъждения простаго древно-русскаго начетчика. Невольно убъядаенься, что въ сочиненіяхъ Посонвова приходится вивть діло съ личностію, уже нечуждею и новыхъ, возвишенныхъ идей, не съ иниженномъ только буквы, а въ то же время уже и съ истичнымъ богослевомъ одухотверенняго христіанскаго ученія. Такинъ бы Посомновъ всецеле и оставался въ нашихъ глазахъ, если бы им, зная его общее міревозарініе, не знали практическаго раскрытін онаго, эная общій веглядъ, не знали крайностей, нереполименихъ собою частимя предписанія н дробния наставленія, данния Посомковниъ. Вийсти съ разунною постановкого общихъ вопросовъ, въ сочиненияхъ Посонкова удержана громадная масса мелочей, частностей, только запутывающихъ дело, ослабляющихъ значеніе общаго взгляда и ступевывающихъ разумный смыслъ основнаго положенія: вийсти съ требованіями въ выспей степени дильными, во имя христіанской нравственности, проводятся требованія часто ничтожных и проводятся даже съ большею настойчивестію, какъ равно значительныя, одинавово обязательныя, столь же важныя въ экономія спясенія.

Неоднократно въ своихъ сочиненіяхъ Посонковъ васается вопроса объ отноменіи новаго завѣта къ ветхому. Въ общемъ, совершенно справедлино Посонковъ разсуждаеть, что съ наступленіемъ невой благедати старый законъ уже утратиль свое значеніе, свою спасительную силу; какъ тѣнь свѣта, при явленіи самого свѣта, онъ делженъ миневать, потерять свою обявательность. «Жидовскія всѣ догин», развиваеть Посонковъ свою мисль, «въ новой благодати сставлень. Начальная ихъ догиа, т. с. обрѣзаніе, оставлено, суббетство оставлено, насха жидовская сставлена же, за еже древняя минондония и наста новая благодать» (Зерц. л. 205). Усматрявая въ лютеранскихъ опрѣснокахъ остатки жидовства, Посонновъ восружается претявъ этего продолженія практики церкви іудейской и изъ-за прищина «опрѣснокъ жидовскій весьма отрѣваетъ отъ себя, — дабы новая благодать прославлялась въ насъ, а ветхозаконіе истреблялось» (Зерц. л. 206 об.). Въ другихъ же мѣстахъ, ири другихъ случаяхъ, Посошковъ становится въ діаметральное противорѣчіе

въ своимъ ваглядамъ. Напримъръ въ Завъщания оточескомъ, усвокомваясь уже на невонъ положенія, что Господь не мон «законъ Сной нарумить», Посониовъ востедние доназиваеть, что ветхій законь не отставлень, что всё его прединсанія обязагельны и для христіань, что, стеле бить, съ этой точки зрівнія, законъ Христовъ сравнитольно болів «тяжеленосен», а той закон» (Мочесев») слабе нивенняго быль» (Эавен. 41, 42, 34 с.). И въ обращения въ своему сыну Посомиковъ уже высваживаеть задушенное свое жазаніе, чтобъ онъ биль «истипний Господень ученивь», не только неваго, но и «ветхаго завёта творитель». «Госнодь въ невой благодати не неслабиль и перваге своего законоположения не варушиль, но ваче верваго подкрвингь» (стр. 72 в 42). Приводя слева Спасителя, что Онъ пришемъ не разорить законъ, но всновнить, Посонвсовъ, сказанное о внутреннемъ знаменования и сущности ученія ветхозав'ячаро, пріурочиваеть во всень частностянь посл'яднаго, въ обрадности ветхозавътной, и становится, такинъ образомъ, не только вообще на ложиний нуть, а даже и въ разладъ самъ съ собою. Онъ хочеть буквальнаго соблюденія ічдейских предписаній, онъ силится внуметь вевиь неукленное исполнение ихъ, счетаеть не только обязательными для христіанъ такія намр. предписанія ветхозавётного обрядового закона, какъ о неядени крови животнихъ, объ омовеніяхъ, но даже требуеть усиловія старыхь преднисаній, такъ сказать, количественняго увеличенія, возвышенія благочестія, чтобы этикь-то откітить сравнительную высоту христіанства надъ іудействомъ. Напринфръ, если въ ветхомъ завътъ Соломонъ поставилъ сомь свътильниковъ въ храмъ, то теперь, «въ новой благодати», Посешковъ ночитаетъ нужнивъ достойное увеличеніе этой пропорціи: «нын'й педобесть седиьдесять или и вящии свъчъ восналите». Если тамъ въ пользу церкви полагалась десятина, то туть въ десятинъ «приложи рублевъ пять или и больши, приложи но своему наифренію, дабы теб'в превышшити фариссево подаяніе. Если тогда два раза въ неделю постились, то теперь и въ посте нужно «превзыти древних». Однимъ словомъ, Посонвовъ желаетъ и заповъдуеть «тщатися и всёми своими добродётельми превышнити внижниковъ и фариссевъ (Завъщ. 136-139 с.), полагая въ данномъ случаъ суть добродетели въ исполнени обряда, т. е. давая темъ новый образчикъ смъщенія существеннаго съ второстепеннымъ и становясь въ еще большій разладъ съ саминъ собою.

Носравненно чаще и подробиве Посомковъ останавливается на христівисномъ догмать почитамія св. неонь и още сь большою оченидностію выдають здёсь непоследовательность своихъ убежденій, още полную свою BARHCHMOCTH OTH CTADHES, OTHERMEN'S HORRVIE, CROSS POTORHOCTH, ALEC E яри правливного поминаніи христіянскаго ученія, при сознательного раз-PRESENTATION CYMOCTROSSINO BY ARIE PROM OUR ROCYMOCTROSSINO, CHRISTIA то и другое, воследному усвоить значение и онлу обязательности перваго. Самый догиять православный объ неононочителы раскрить Посонновынь съ безуверизнением правильностію; Пессиковъ обнаружнять въ этомъ CLYMP'S TREYED CENTLECTS H BRICOTY BOFFAGE, EARYED TOLLEG HOWHO MORNES въ истичновъ христівнивъ и какую навърное наполовину исльяя встрътить даже и въ современных немъ неученых простолюдинахъ. За то въ примънскім этого догиста въ жизни, въ пректическомъ его распрычін, у Посонкова высказалась целая масса мелочных, частных предписаній, которыя тою настойчивостію, съ которою они проводятся, и своею скрупулозною точностію, строго воличественнин вичнеленіями, рішительно не гармонирують съ возвышенимиъ взглядомъ Посошвова на синслъ н значеніе иконопочитанія. И Посоміковъ — здравомислящій, самобитно развившійся, недважинний для своего времени богословь, становится вийств съ тънъ и зауряднымъ русскимъ начетчикомъ, типомъ стариннаго буквалиста, знающаго, повидимому, только количественнее нам'яреніе добрыкъ дълъ и какъ будто не подозръвающаго мъры имъ качественной.

Съ одной стороны, Посомиемъ, осебенно въ нолошить съ вимноборствемъ, распрываетъ истинный смыслъ и значение ивонъ. «Ми святихъ иконъ не беготворимъ, но токмо за воображение Божия образа и за надписание святаго Его имени святимъ ихъ, а Богомъ святихъ иконъ никогда не нарицаемъ». «Образовъ мы себъ въ помощь не призываемъ и въ молитвъ своей не тако глаголемъ, еже — образе Божий, помилуй насъ, но глаголемъ чрезъ той образъ, предъ нимъ же стоимъ, на небо къ Самому Богу, глаголя: Отче нашъ, иже еси на небесвъхъ; а тако не глаголемъ: иже еси на образъ. По сему всякъ разумъй, яко мы не образы молимъ, но Самого Бога, на небесвъхъ сущаго» (Зерцало л. 183 и 213). И въ Завъщании отеческомъ, вооружаясь противъ обычнаго различия въ почитании иконъ старыхъ и новыхъ, богатыхъ и бъдныхъ и пр., Посошковъ завъщаетъ сыну всъмъ безъ различия иконамъ воздавать почитание одинаковое «и поклонъ творити равный: ты ни за старость, ни

за повость, ниже за настерство инопонисцево, но за первообразное и за ния Вене образь святый ночитай. Вогь ни краски, ин древо, наже художество прославляеть образы... О семь завъщеваю тебъ, сыне мой, да не текно изображения коего либо святаго, но и Самого Господа напертаннаго образа Бегонъ да не наринаения, ниже въ разенство съ Вогомъ образъ Его синсавони» (Зав. 112, 117 с.). На истиниомъ значения неонъ Посонковъ обесновиваетъ и разницу въ ихъ чествованіи: накъ «Самого Вога не ровеме от Угодинками, такъ и образу Божію вящшую честь твори, образу же раба Вожія съ унтіскъ, чтебы «инкосго святаго въ равенство съ Санинъ Вогонъ не равнять (110 с.). — Развивая вравеславнее ученіе объ иконахъ, Посошковъ столь же безукоризненно респриваеть православное учене объ истянновъ значени нашего повлоненія предъ ними. Какъ человъкъ, уже способный возвыситься надъ буввою, отыскивающій въ форм'я си содержаніе, въ обряд'я его смыслъ Посешковъ, въ данномъ случав, съ замечательною отчетливостію своихъ богословских возарвній, различаєть поклонь телесоний оть духовнаго, «поклонъ видиний, твориный бесь духовнаго наифренія» отъ «поклона, творимаго съ сердечною теклотою и богомысліемъ», старается нервий осмислить вторымъ, связать ихъ нераздельно. «Егда бо образъ Божій на чесомъ либо начертанный узрими телесныма очима, тогда ты и умныма очина, по принфру того образа, узриши невидинаго Бога, на небестихъ сущаго, и егда тому видемому образу сотвориши поклонъ телесный, душевный и духовный поклонъ истиниому Вогу вкупъ съ телеснымъ отдается: и той твой поклонъ будеть истинний, понеже поклонился есн ты съ богонысліенъ». «Повлонъ же безъ богоныслія пропадаеть» (Зерц. л. 180 об., 209; Зав. 96 с.). Почитая и тотъ, и другой поклонъдуховный и твлесный --- равно обязательными для христіанина и одинаково необходимыми для цели, Посошковъ и повторяетъ постоянно сыну, предлагая ему подробную программу моленія предъ иконами: «твлесныма очина возгри на Спасителевъ образъ, уминия же очина взирай на небо въ Самому Богу; телесныма очима зри на образъ пресвятыя Богородицы, а умныма очина такожде на небо зри; воззри на образъ св. Іоанна Предтечи, а умныма очима на душу его святую, стоящую на небеси и т. п.

Съ другой стороны, эти въ высшей степени здравыя мысли, строго православныя убъжденія ръшительно тонуть у Посошкова въ массъ предписаній о количествъ и величинъ поклоновъ предъ разными иконами, о

количестви и сравнительной величени свичь, поставляемих предв тими или другили иконами, о разничь принкть и ограничениях ири присванін иконъ и пр. и ир. Механическая обрадность, форма забдаеть и здісь Посошнови, поглощаеть въ себі его везнаниямия возорінія, превильный богословскій воглядь; инсле вовыл, очищонных поропольяются традиціонични, домостроевскими. Тоть же Посомновь пишеть: «воставь (отъ сна) сотвори три поклони»: нервый прадъ образовъ Вежіниъ «сотвори по свеему ревсуждению», второй образу Вогородины «ноклонъ сотвори явоже и первый», третій — Ангелу уже «инбе первыхь двухъ». Посяв этихъ «воставальныхъ» тремъ поклоновъ, уже отправляя дновную молитву, твори новловы «по праздноству дня», т. о. но случившенуся дию — правдническу или не праздничному — вомные поклоны или «токно до пояса». Затемъ следують точныя вичисленія — за кого, предъ какимъ образомъ, но скольку и вакихъ имение покловенъ нолагать, такъ что на всемъ протяжени глави Завъщанія отеческого со мірскомъ моленін и молитий» только и видится: три ноклюны, единъ ноклопъ, первый ноклонъ, второй ноклонъ, поклонъ до пояса, поклонъ нодобевъ первымъ, поклонъ третій вящній первыхъ двухъ и пр. и нр. А туть же и общія наставленія на всякій случай: «а въ поклонахъ ниви разньотво: каковъ новлень сотверени образу Спасителеву или Вогородичну, то такого поклона никоего святаго образу отнюдь не твори, того же наче стерегися дабы тебв при Спасителевв образв воему либо святому нажим не сотворити поклона; никогда убо въ равенство съ Вогомъ святихъ его Угоднивовъ не ровняй.... и сего ради образу раба Вожія новловъ твори со уятіемъ». «Есть бо въ простоиъ народів иного того, нже образу Божію поклонъ творять въ поясъ, Ниволая же Чудотворца образу и немхъ святыхъ поклоны творять до земля». Этимъ «несмысліемъ», по мивнію Посошкова, «привлекается гръхъ на себя велекъ», такъ какъ онъ успатриваетъ въ этомъ уже «презираніе и сниженіе святаго образа Божія (стр. 110, 116, 117). При описаніи моленія въ храм'в Посонковниъ допускаются еще болье дребныя разновидности и подраздъленія въ поклонахъ; тутъ различаются: преклоненіе головы, преклоненіе головы съ принагнутиемъ спины, поклонъ до пояса, поклонъ до пояса съ рукоопертіемъ (на земли), поклонъ въ землю. И всв эти измеренія и исчисленія поклоновъ закрівпляются у Посошкова правиломъ: «надлежащіе поклоны незабвенно всё отправляй». Однимъ словомъ, если не привимать въ разсчеть внушаемаго Посонковымъ богомыслія и умной молитвы, о которой онъ постоянно твердить, то его молящійся христіанинъ представляется машиною, механически дійствующею по нензивннымъ законамъ, даже гораздо строже опреділеннымъ, нежели въ Домостров, машиною, которая въ извістные, указанные моменты дня или богослуженія должна исполнять извістныя, теже строго опреділенныя и измірренныя движенія въ указанномъ, опреділенномъ количестві.

Столь же подробныя правила и оригинальныя разграниченія излагаеть Посомковъ, говоря объ украшенія и чествованій иконъ. Заботясь вообще о приличномъ украшеніи иконъ и запов'йдуя для этой ц'или носить въ нерковь пенази, Посопковъ особенно настанваеть на «неоскудномъ подаванін свіщей» и видить въ этомъ столь важное обстоятельство, что, по его инфијо, даже свиня ивони являются какъ би излишниме безъ свъчей: «аще за недостаточествомъ своимъ свъщи подавать тебъ не можно, то и вконъ во олгаръ не поставляй» (стр. 136). «Не моги того учинити, чадо мое, еже бы тебъ у литургіи быти, а свъщи предъ Тело Христово не подати; аще не въ моготу тебе копфечныя свещи, то подай денежную или и полушечную; аще же въ могутствъ неоскудномъ будени, то не моги ниже алтынныхъ свищъ подавати... Аще во церкви свъщи принесещи неравныя, то большія подай во олгарь» и пр. А и собразовъ святыхъ не почитай за едино равенство: Божіему образу отмінную честь отдавай и свінцу большую поставляй, образу Богородицы — нало чимъ по миже, а святымъ — меньше. И аще кой и празднуемый святой, обаче не моги больши или лучши Спасителевы свещи. нодати, но праздника ради постави развъ равную и пр. «Сицъ творя, сугубую себъ изду пріниеши» (108 и 109 с.). И Посошвовъ ръзво обличаеть то обыкновенное явленіе, что «бываеть, еже предъ образовъ раба Божія свіщь полна лампада наставлена, а предъ Спасителевнию образомъ и единыя нъсть». Равнымъ образомъ и «егда имаши св. иконы целовати, то ты и тамо имей разньство: Спасителевъ образъ целуй въ нозъ, прочихъ же святыхъ цълуй въ руцъ, а не нозъ (116, 110 с.).

Не ограничиваясь поклонами, неонами и т. п. видимыми проявленіями религіозности христіанина, Посошковъ обратиль вниманіе и поста рался установить правильный взглядь и на акть бол'ве отвлеченный, въ сущности своей мен'ве зависимый отъ формы, — на христіанскую молитву собственно. И здісь также мы прежде всего должны отмітть

общій взглядь Посошкова, въ высмей степени заижчательный для своего времени, неожиданный въ простомъ крестьяний, интомий Домостроя. Въ принциив Посонковъ совершенио понимаетъ симсиъ, значение и условія успівіпности молитвы и богословствуєть на эту тему замівчательно правдиво. «Сіе, сыне мой, пачятуй», говорить напр. Посошковъ сыну, «еже бы во время своего нравила (молитвеннаго) ни о чесомъ тебъ на размышляти и постороннихъ словесь не глаголати, но токмо едину молитву отправляти и о томъ токмо и да помишляти, о чесомъ у тебя моленіе идеть» (95 с.). «И егда кій глагодь имаши глагодати языкомь, то вкупъ глаголи и умомъ своимъ». Сообразно этому, Посонковъ, поребирая напримъръ дневныя молитвы и подробно разбирая содержание ивкоторыхъ изъ нихъ, постоянно повторяетъ сыну: «тожде и умонъ своимъ глаголи и сердцемъ въ Богу возглашай; умемъ своимъ тожде помышляй; во иныя никакія д'вла или вещи ума своего никамо не отпускай, но при глаголаніи твоень и умь свой держи». «Таковыя молитви, пінія и поклоновъ требуетъ Богъ, дабы и духъ совокупно съ умонъ и съ языкомъ молился. И аще съ богомысліемъ речени токмо: Господи помилуй, то той твой глаголъ пріятнъе Богу будеть паче всецълаго канона, безъ богомыслія глаголаннаго». «Аще будеши модитися яко вит ума своего и ума своего въ ту молитву не простреши, то ты будещи яко бездушный бубевъ, что гремиши того и самъ не въдаещи. Богъ бо ту токмо молитву пріемлетъ, которую человъцы отъ всего сердца и помышленія на небо розводять съ богомисліемъ». «Вогь ни оть языка, ни оть гортани требуетъ молитвы, но отъ сокрушеннаго сердца и отъ чистаго ума» (стр. 86, 101, 121 и 135). Самое главное въ молитей: духъ смиренія, любовь и теплота сердечная, поливищее откровение души предъ Богомъ, простота молитвы, потому что «многословіем» и витійствомъ Бога не удивиши, ниже иногимъ подаяніемъ его одолжиши» (117 с.).

Совершенно справедливо, такимъ обравомъ, смотря на молитву христіанина, какъ на сопровождаемое тёлесными поклонами духовное сближеніе съ Богомъ, мысленное возношеніе къ Нему, какъ «поклонъ невидимый отъ сердца своего и восхожденіе умное на небо», Посошковъ, въ примъненіи къ практикъ, не могъ однако представить себъ истинную молитву какъ нѣчто совершенно духовное, свободное, независимое отъ обряда, и на самое попятіе молитвы онъ наложилъ нѣкоторую печать земляности, а въ отправленіи оной постарался также и ее связать

строгими, неуклонными определениями. Даже освобождениял отъ всего вещественнаго, отъ всявихъ ноклоновъ, молитва представляется Посошкову и трактуется имъ какъ ивчно вощественное, что можетъ поситься, распливаться нь воздухв, восходить болбе или метве високо, ножеть быть болье или менье остро и т. п.: «кую молитву глаголеть вто въ забитіи уна своего, та ислитва до Бога не доходить, не въ вездуст демони ю расторгають». «Острая молитва вст небеса пробиваетъ и нодножія Божія касается > (Зав'ын. 96, 106 с.). «Аще же кто будеть токие усты двивати и аще и глась изъ усть испускати, а въ умъ свой богомислія не вложить, вли по книгь будеть что читати, а помышленія своего въ богомысліе не вперить, то та нолитва не токмо до Бога, но и изъ хранины вонъ не изыдеть, но вся тугъ по воздуху и расплывается». «Едина токио молитва отъ сердечнаго намеренія и отъ умнаго помышленія въ Вогу восходить и колівнь Его божественныхъ .... касается; она девятеры небеся пробиваеть и до престола Божія доходить, помеже ангель Господень ю доносить. Аще же вто будеть съдя или лежа молитву делти, то тая молитва не токио на небо, но и до ангела хранителя не дойдеть, исчесиеть» (Зерц. л. 181, 180 об.). Такимъ образомъ, Посошковъ не только связивалъ молитву съ обрядомъ, ставиль ее въ прямую зависимость напр. отъ положенія молящагося, но и на самую молитву смотрель слишвомъ земными глазами. Еще большая погоня за обрядомъ, за формою высказалась у Посошкова въ практической постаповить молитвы, при разсуждении о томъ, какъ именно и когда нужно молиться. Полагая образцомъ молитвъ молитву Господню и другія, освященныя христілискою практикою, Посошковъ пускается и здесь въ подробныя опредъленія — когда, какую политву и сколько разъ нужно произносить. Такъ напр., въ програмив «правила дневнаго» Посошковъ говорить сыну: «авъ принуждаю тя проглаголати отъ Самого Бога узаконенную молитву (т. е. Отче нашъ) грижды»; потомъ «проглаголи трижды же поздравленіе архангелово ко Пресвятьй Богородиць: глаголи же> -не упускаетъ случая напомнить Посошвовъ — «не борзяся, но со вниманіемъ и богомысліемъ. Потомъ проглаголи православныя вёры сумволь единожды, а удобиње бы и его проглаголати трижды». Далве, за молитвою сотъ себя, причемъ подробно сказано и точно опредълено, о чемъ должно молиться отъ себя, следуютъ, съ некоторыми перерывами: «паки проглаголи Отче нашъ единожди... И паки проглаголи Отче нашъ

единожды,... по семъ проглаголи Вогородице Двю радуйся единожды и пр. Еще болве замвтиот крайностію являются очерченныя Посошковымъ условія, въ которыхъ должна быть вознесния молитва, его правила о положеніи молящагося. Здвсь, вивств съ разумными требованіями, предлагается масса предписаній, одинаково упорно нроводимыхъ, а между твиъ не вивющихъ уже никакой правственной цвиы и значенія, преднисаній чисто обрядовыхъ и до сившнаго мелочныхъ, въ родв напр. того, что «не моги двигнутися, почесатися, о ствиы не опирайся, жезломъ не подпирайся, гордостно не плюй» и т. п. Впрочемъ, съ этими правилами мы будемъ мивть случай встратиться после, при знакомстве съ посошковскимъ общимъ идеаломъ христіанина.

Не обощель въ своихъ сочиненияхъ Посощковъ и богословскиго вопроса о христіанскомъ милосердів. И въ раскрытіи его замічается у него тоже двойстве, сибменіе серьезнаго съ ничтожнымъ, общій одухотворенный взглядъ и не связанныя съ нимъ, не вытеклющія изъ него формальныя подробности. Опредъляя милостыню какъ проявление чистой сердечной любви въ людямъ, вавъ свободную, непринужденную готовность помочь ближнему «единовърному своему и всякому человъку — яко другу тако и не другу», высказывая, наконецъ, замъчательно смёлый для древнерусскаго человъка ваглядъ, что «многимъ подалніемъ Бога не одолжиши», а что только искреиностію, сердечностію добраго дала можно «Вога должна себ'в сотворити» (Зав'вщ. 117 с.); Посошвовъ и тутъ нусвается въ регламентацію о количествів и непреложныхъ условіяхъ подаянія, т. е. акть свободной воли связываеть некоторыми исключающими всякую свободу предписаніями. Напр., «азъ тобъ, сыне мой, завъщаваю, егда изыдеши изъ дона, изо чпага своего изми три пънязя и каковы тебъ первые попадуть нищіе, кто каковь ни будеть, аще старь или младь, увізчень или здравъ, не разбирая даждь первымъ, близь тебя случившимся.... не разбирая между ними даждь тв три пвнязя первымъ... неизмвино отдаждь случившимся первымъ>. «Последи вечерняго пенія подаждь три пенязя, а по утреннемъ пъніи шесть пънявей; аще же могуты твоея толикія не будеть, то по вечернів подаждь единь півнязь, по утрени два, а по литургін четыре» и т. д. (Завінд. 174 и 133 с.).

Какъ челодъкъ новаго времени, съ полнотою разумнаго убъжденія смотрящій на вещи, болье или менье все и недоумьное постигающій, такъ или иначе объясняющій, Посошковь въ принципь вооружается противъ всякихъ суевърій, которыми різнительно затонлена была жизнь древие-русскаго человъка. Этотъ недостатокъ религіозной русской жизни, возбуждавшій крайною ненависть въ людяхъ новаго времени, начиная съ самого Петра В., всёми ибрами заклинавшаго русскія повёрья и суевърья, быль настолько, должно быть, распространень и неприглядень, что и самъ выходецъ изъ среды русскаго простонародья — Посошковъ ръзво осуждаль его и энергически силился искоренить эту застарълую нравственную немочь древне-русской жизни. «Во всёхъ своихъ поступкахъ», писалъ напр. онъ сыну, «живи христіански, ворожей къ себ'в ни каковыхъ не призывай и самъ ни касайся вороженья, ни бобами не разводи, ни въ приметы ниваковыя не верь. А аще ворожов какой косненияся, то всё свои добрыя дёла погубими, вийсто благословенія прівмеши клятву, вивсто же царства небеснаго наследнии вечную муку». «Ни въ каковия встрвчи, Господа ради, не въръ» (стр. 205 и 174) и пр. Но самъ же Посошковъ, такъ категорически отрицавнийся суевърій, повидимому, не совствиъ быль свободень отъ этого гртаха: по крайней мъръ нъкоторыя его ръчи носять на себъ явную печать еще старыхъ, суевърныхъ понятій. Тавъ напр., въ наставленіяхъ о пищѣ и нитью онъ предполагаеть законное «сумнительство» на счеть такъ называемой порчи: «питія никакого просто не ней, но пріявъ сосудъ въ руцъ свои, въ сосудъ той дуни престообразно; аще тако будени творити, то никакая пакость, отъ діавола наносимая, не прикоснется, еже вредити тебя». «Аще въ какову храмину пойдеши внервые, или и не впервые, да давно въ ней не бываль, то ты просто не входи въ ню, но во двери вступая, возлагай на ся врестное воображеніе, а просто отнюдь не входи, дабы на тебя діаволь пакости каковыя не навель> (Завъщ. 172 и 173 с.). Еще интереснъе и очевиднъе свъщение понятий въ следующихъ разсужденияхъ, пропитанныхъ духомъ старо-русскихъ суевърій. «Аще, сыне мой, найдеть на та какая бъда или бользнь тяжка, не моги ты призвати къ себъ какова колдуна или шептуна, діавольскою силою помогающаго, и аще отъ таковыхъ ти станеть что давати ясти или нити: отнюдь не пріемли; или вто отъ кавія либо бользии, а напиаче отъ трясавичныя, напишеть вакое отрицательное письмо и велить тебъ съясти, аще и сожженое -- отнюдь не яждь: бойся, дабы тебъ въ таковомъ письмъ прикровеннаго не съясти діавола» (стр. 173 и 174). Въ полеминъ съ иноноборцами, Посощковъ, доказывая силу иковъ, между прочинъ пускаетъ въ ходъ следующій доводь: «еще же и по сему можно разуніть, яко при образінсь. святыхъ Вежія сила есть, понеже діаволъ егда мечты творить или привидения и страхования десть, то некогда въ техъ местахъ ничесого не дъйствуеть, идъже образи святие стоять, но дъйствуеть изъ запечья или изъ задняго угла или изъ бани, идвже образовъ святихъ ивтъ> (Зерц. 222 л.). Изнагая подробныя правила о бракв, Посошковъ говорить сыну: «егда пріидеть година твоего брака, не дерзин въ себъ пригласити какого либо волхва или чародёл» и пр., и далёе проделжаеть: «аще кто на волхвовь, на ментуновь не призываеть, того человъка никаковая порча во время брана коснуться не можеть.... А вънчающагося «тайныть обычасть или не въ указное время есякая порча касается» (Завъщ. 24 и 25 с.). Итакъ, Посощковъ, энергично протестующій противъ въры въ колдовотво, является самъ представителемъ темнаго крестьянскаго люда въ его повёрьё въ злую порчу, которая можеть постигнуть напр. брачущихся и оть которой можеть соблюсти только особенная божественная охрана.

Можно отивтить въ сочиненіяхъ Посошкова много частиму містъ, въ которыхъ высказалась некоторая неустойчивость его религіозныхъ понятій и сбивчивость въ богословских воззрвніяхъ. Какъ человекъ, заразивнійся новыми взглядами, Посонковъ позволяль себв относиться во всему критически и нередко эпергично вооружался противъ некоторыхъ обычаевъ въ религіозной жизни, «застарвлыхъ въ народв нашемъ и не весьма правыхъ, по мивнію Посопкова; но съ другой стероны, самъ Посошковъ, на смъну этихъ неправыхъ, вводилъ свем обичаи, не превосходящіе своею правотою и основательностію. Наприм'връ. онъ порицаетъ священниковъ, которые отъ недознанія своего «тщатся нарекать младенцу имя того святаго, кой случится по рожденіи во осныв день»; а на мъсто этого обыкновенія, Посошковъ вводивъ свой, совершенно того же разбора и качества, обычай и настойчиво требуетъ соблюденія его: «да наречеши тое имя, кое виреди ближее имфется, а назадъ не моги давати вияне» (Завъщ. 51 с.) и пр. — Разсуждая о брачныхъ обрядахъ, Посошковъ требуетъ присутствія на брачномъ обедъ именно трехъ пресвитеровъ и двинадцати причетниковъ. Хотя самъ онъ не объясняеть, но самая точность требованія изобличаеть въ данномъ случав стоявіє Посошкова за какой-то обычай или за его личное, оче-

Digitized by Google

видно, символическое и даже, быть можеть, суевърное возгръніе. Въ томъ же родъ идуть и слъдующія наставленія, предлагаемыя во всей этой главъ «о брачномъ житіи». — Преслъдуя во всемъ обрядовомъ внутренній смысль, Посошковъ въ то же время обрядамъ придаетъ слишкомъ существенное значеніе, такъ что они, повидимому, играютъ въ его глазахъ иногда первостепенную роль. Напр., Посошковъ, въ полемикъ съ лютеранами, тълесное омовеніе представляеть въ дълъ спасенія одинаково нужнымъ, не менте важнымъ и обязательнымъ, какъ и душевное покаяніе, — такой но крайней мъръ выводъ естественно предполагается изъ категорическихъ заявленій Посошкова, напр. въ такомъ родъ: «единымъ покаяніемъ не можно очиститься, но омовеніемъ и приложеніемъ труда очистишися» (Завъщ. 34 с.).

Разсматривая богословскія воззрівнія Посошкова со стороны нуть состоятельности, можно отм'втить, наконець, еще н'есколько единичныхъ мъстъ въ его сочиненіяхъ, гдъ высказаны Посошковымъ не вполнъ чистыя христіанскія понятія. Для образца можно указать на то напр., что Посошвовъ, повидимому, имълъ взглядъ на будущую жизнь черезчуръ земнаго свойства, - онъ усвоиваль той жизни характеръ семейности, гдв можно «въ нескончаемые ввки ввковъ здравствовати съ сожительницею своею, вкунъ и съ чады, и веселитися, яко на брякъ> (Завъщ. 28 с.). — Какъ человъкъ простой, неученый, Посопковъ, замътно, не чуждъ быль представнихъ, антропоморфическихъ представленій о Вогъ, приписываль Ему въ совершенной степени не только добродътели человъческія, а даже и страсти, побужденія и дъйствія человическія, которыя трактуются въ православномъ богословій какъ несогласныя съ чистою христіянскою нравственностію и совершенно чуждыя существу Вожію. Напринёрь, въ полемивъ съ лютеранами, хотя Посошковъ и порицалъ Кальвина за «безумные приводы», въ которыхъ тотъ «прилагалъ Христа въ простымъ мужикамъ, Вога низводилъ въ проста человъка»; но и самъ не избъжалъ такихъ же приводовъ: онъ напр. пугаетъ лютеранъ страшною местью Вога за непочтение лютеранами Вожіей Матери: «какой той сынъ будеть, иже за обруганіе матере своен не будеть истити... Въиъ, аще вы и эли суще, обаче за безчестіе матерей своихъ мстити будете; я чаю, что иной изъ васъ готовъ будеть за безчестіе натере своея и голову свою положити, а того н въ части изсъчетъ, иже матерь его обругалъ. И по сему сами вы

Digitized by Google

сеоб судите, каково Господу Богу, аще кто Матерь Его ругаеть и въ своимъ сквернымъ женамъ верстаетъ? ей, истя отиститъ!» (Зерц. л. 197 и 198). Само собою разумъется, что эти и подобныя мъста въ сочиненіяхъ Посошкова являются не признакомъ какого либо еретичества или намъренной тенденціовности, а просто слъдствіемъ недевъдънія Посошкова, знакомъ того, что онъ не могъ, со всею отчетливостію, постигнуть глубину христіанской догматики.

Не будемъ болве останавливаться на разборв богословских убъяденій и религіозныхъ взглядовъ Посопікова, тімъ боліве, что съ этими взглядами намъ неизовжно еще придется встретиться при разборе Завъщанія отеческаго. Изъ представленнаго же анализа нъкоторыхъ нанболье выпуклыхъ въ его сочиненіяхъ убъжденій видне, что они носять характеръ довольно неопредъленный, сифшанный; Посошковъ обнаружилъ въ нихъ неустойчивость, невыдержанность, отсутстве строгой отчетливости и последовательности, допускаль смешение духовнаго съ матеріальнымъ, содержанія съ обрядомъ, жертвуя въ пользу последняго чистотою и неприкосновенностію перваго. Это обстоятельство въ сочиненіяхъ Посонвова со всею очевидностію характеризуеть намъ какъ самого Посошкова, — этого простаго начетчика, не получившаго систематической школьной подготовки и точнаго христіанскаго образованія; такъ и вообще всю ту неопредъленную, переходную эпоху. За человъкомъ новымъ, здраво смотрящимъ на вещи, все осмысливающимъ, въ сочиненіяхъ Посошвова отчетливо выступаеть и старый древне-русскій начетчикъ, неуклонный проповёдникъ обряда, съ раскольническимъ упорствомъ гоняющійся за формою, стоящій на буквъ закона. Иными словами говоря, предъ нами выступаетъ живой Посоніковъ, съ его смёсью взглядовъ старыхъ и новыхъ, консервативныхъ и либеральныхъ, выступаетъ какъ порождение своего сившаннаго времени, какъ естественный ростовъ, стоящій на рыхлой, непрочной почеть и потому неустойчивый, колеблющійся.

Въ заключение обозрѣния религіознаго элемента въ характерѣ сочинений Посошкова и какъ на одно изъ очевиднѣйшихъ проявлений этого элемента, стоитъ обратить внимание на религіозный тонъ ихъ и вполнѣ церковный характеръ ихъ стиля. Въ этомъ отношении Посошковъ исключичительне является человѣкомъ стараго русскаго времени, сочинения его могутъ служить образчикомъ древней письменности. Не говоря уже о постоянныхъ видержкахъ изъ церковныхъ книгъ и вообще о церковно-

онблейскомъ слогв и оборотахъ рвчи, сочинения Посонкова переполневы постоянными призываніями вмени Вожія, набожными выраженіяин, молитвенными обращеніями. При всякомъ удобномъ случав Посотвовъ старается провести свои религіозно-нравственныя сентенцін, высказать свое религіозное убъжденіе и внушить его читателю. Подыскивать примъры этого въ сочинсинать Посошкова было бы совершенно напрасно, потому что можно поцитовать любую страницу каждаго его сочиненія. Возыменъ напр. Книгу о скудости и богатствъ, какъ сочинение сравнительно менёе другихъ запечатлённое религозностью. На 46-й страницё Посошковъ говорить о правосудін: «Судія правединй подобень Вегу, понеже Богъ — самая правда. Судьъ подобаеть у Бога милости просити, дабы Богъ ону открылъ, како нежду людьми Божінии судъ правдивъ судити. Мой умъ не постигаетъ, какъ правосудіе устроити, не елико-ми Вогъ даруеть, возложася на Его Вожію милость, дерзнуль мивніе свое изъявити. Аще вто будеть определень въ управленю судному, подобаетъ умолити пресвитера, дабы Господу Вогу всенощное бдение отнравиль и литоргію и молебное півніе Вогу Отцу нашему небесному-бъ воспівль, ж просиль бы у Господа Вога, еже бы Богь подаль ему повнавати правость въ деле; и во всемъ надлежить вручить себя Вогу» и пр. и пр. въ томъ же родъ. Впрочемъ, уже изъ всъхъ приводимыхъ нами словъ Посошкова очевидно преобладание религиознаго элемента не только въ содержанін, а и въ языкі сочиненій Посошкова.

Говоря о характер'в сочиненій Посошкова, нельзя не отшітить другой, также преобладающей и всепроникающей черты въ нихъ, — ихъ практическаго направленія. Не только въ своихъ политико-экономическихъ разсужденіяхъ о преобразованіи разныхъ частей государственной жизни и дівтельности Россіи, но даже и во всіхъ своихъ богословскихъ умозрівніяхъ Посошковъ является нензмінно вездів строго разсчетливымъ практикомъ. Практическій складъ его ума, отразившійся въ сочиненіяхъ, дополняетъ, таквить образомъ, сущность характеристики и самого Посонкова, и его сочиненій. Какъ въ его собственной личности, насколько она вырисовывается въ сочиненіяхъ, такъ и въ этихъ собственно его произведеніяхъ, религіозность и практичность до посліднаго слова все проникаютъ и обусловливаютъ. Въ то же время, разсматриваемыя въ от-

дъльности, въ отвлечении, онъ между собою взаимно усвояются и объединяются. Правтичность Посошкова получаеть религозний оттрнокъ, нерасторжимо соединяется съ религіозностію, а послідняя, безспорно, нелучаеть у Посонкова всюду практическій карактерь, является въ сознаніи Посоциюва прежде всего своею практическою стороною. Все христіанское ученіе опъ понимають и разскатривають съ практической стороны. Это быль практику-богослову, — и въ этомъ его особенность напр. отъ Сильвестра, автора Домостроя, въ которомъ видится попреимуществу только правтикъ-хозяннъ. Надъ всеми правтическими разсчетами у Посошкова возвышаются цели и интересы религозные, котя и съ твиъ же характеронъ правтичности. Доброе двло, справедливый поступовъ, обязательны для христіанина и инфють цену потому, что ими удовлетворяется требование религии; а исполнение человъкомъ религиознихъ требованій неминуемо привлекаеть на него возданніе отъ Бога: оомиждотова вы представлении Посошкова является нерасторжимою н оба члена ел постоянно варіируются въ его сочиненіяхъ. Но съ особою настойчивостію Посошковъ преследуеть религіозно-практическіе интересн въ Завъщани отеческомъ, гдъ онъ спеціально занять изображеніемъ идеала жизни. Еще съ самаго ранняго детства Посошковъ рекомендуеть втолковывать ребенку кланяться Богу для того, чтобъ Онъ, «видя поклоненіе, помиловаль и даль того и того много». Ту же неособенно возвышенную мораль Посошковъ постоянно проповъдуеть и взрослемъ людямъ: доброе дело и возмездіе за него стоять везде въ теснейшей зависимости, одно другимъ обусловливаются, одно въ другомъ находять смыслъ и значение. «Аще по вышенисанному сотворини», постоянно Посошвовъ внушаетъ сыну, сто нивая ти павость не коснется, Госнодь Вогъ не попустить на тя прінти никакому злу, соблюдеть невредна ... «Аще тако сотвориши», говорить онь сыну, убъждая его храниться въ чистотъ тълесной, «то и на семъ свътъ великъ и честенъ будещи, паче же по отнестви отъ сего свъта въчныхъ благъ наследнивомъ явишеся». «Аще тако научите дътей», говорить Посошковъ, рекомендуя воспитаніе дівтей въ духів религіи, «то они и вы милость Вожію получите». «Буде тако сотвориши» говорить онъ, научая сына смиренію, «то великъ ты у Бога будени». «Аще тако сотвориши», располагаеть ожь въ неистительности, сто Господь Вогь твоихъ греховъ не вспоизнетъ, введетъ тя въ царство свое небесное». «Сице творя», рекомендуетъ онъ

приношенія въ крамь, «сугубую себів изду пріниенія». «Аще во всяконь дъль будени совершенную правду дълати, то ты и на семъ свъть блажень будени и на сновъ свътъ пъчныхъ благъ наслъднивъ явинисл». Располагая купцовъ къ добросовъетности въ торговлъ, Посонковъ силится собленить ихъ надеждою возделийя за то: «Вогь, видя твою нравду и постоянство, наградить тебя и -- откуду ты и не часни -пришлеть тебь». Требуя некормить бъдняка «неинущаго безъ цени», т. е. безплатно, Посонновъ усповонваеть перучительствомъ Бога: «Богъ тебь за него заплатить». Въ добронъ дъль даже о понесенныхъ «ранахъ или тщетъ какой не скорби», потому что «наградить тебъ Господь, аще и смерть прінмеши — не сумнъвайся и пр. и пр. (Завъщ. стр. 30, 11, 53, 83, 144, 109, 219, 189, 205, 171). Словомъ, вездѣ Посошковъ рекомендуетъ упражнение въ христіанскихъ добродітеляхъ, требуетъ неуклоннаго соблюденія правиль религіозно-правственнаго завона, поставляя при этомъ вездъ на видъ сопряженныя съ добродътелю выгоды, указывая практическую пользу религіозности и неразсчетливость гръха.

Проникая, такимъ образомъ, собою религіозность Посошкова, практическое направление его съ очевидностию отразилось и во всъхъ другихъ сферахъ его дъятельности и мышленія. Его мы увидимъ въ Книгъ о скудости и богатствъ въ крайне мелочныхъ хозяйственныхъ вычисленіяхъ, въ выяснении самональйшихъ поводовъ къ обогащению или оскудънию царственному. То же направленіе уже виділи им и въ разобранных выше богословскихъ воззрвніяхъ Посошкова, гдв также вездв практическая разсчетливость, строго точныя вычисленія свівчь, поклоновь, півнязей и пр., гдв всв и возвышение, чисто духовные пункты христіянской догматики разобраны преимущественно съ практической стороны, со стороны ихъ приложенія и примъняемости къ церковной практикъ. Въ этомъ крайнемъ до односторонности направленіи, Посошковъ, естественно, не быль застраховань и оть неразумныхь увлеченій, оть мивній и выводовъ, слишкомъ уже практическихъ, низменныхъ, не вездъ отвъчающихъ самому предмету содержанія и обсужденія. Даже и въ хозяйственныхъ собственно его вычисленияхъ, какъ послъ увидимъ, является весьма многое уже не столько полезнымъ и нужнымъ, сколько курьезнымъ и смъшнымъ. Въ его же богословскихъ разсужденіяхъ практическая сторона въ раскрытін взятыхъ вопросовъ только часто запутываетъ, затыняетъ со-

Digitized by Google

бою суть дъла; его узво-утилитарний взглядъ на практическую сторему христіанской дъятельности, на добрыя дъла въ представлентся настолько крайнимъ, что, строго говоря, и дебрыя дъла въ представленіи Посемькова иного теряють своей цёны и нравственнаго значенія. Однимъ словомъ, на все Посошковъ стетрълъ глазами разсчетливаго хозлина, все иногда даже и несоизмършное мърялъ на свой аршинъ. Практическое направленіе у него является всепроникающимъ и всеобусловливающимъ; оно невозбранно инрится, нерасторживо соединяется съ другою всеобъемлющею чертою его и характера, и сочиненій — религіозностью.

## Сочиненія Посошнова.

## "Книга о скудости и богатствъ".

Политико-сиснемических интература вз Россіи до Поссинова. — Экономическій нарактера иниги с опудости и богатства. — Осмовния политико - экономическія возаракія Поссинова. — Состояніе общественника сосмовій на Руси по Поссинову и сущнотою его проектова. — Жисли Поссинова оба иностранцика ва русской терговий и производительности. — Значеніе Книги с спудости и богатства.

Какъ сочинение съ извъстнымъ направлениемъ, Книга о скудости и богатствъ Посонкова принадлежить въ разряду сочиненій политико-экономическихъ. Литература этого вида началась на Руси ранбе Петра Великаго, хотя возникновеніемъ своимъ обязана уже реформаторскимъ стремленіямъ. Потребность преобразованій, которая почувствовалась еще въ XVII въкъ и вызвала ивкоторыя отдельныя перемёны, была сознана не столько правительствомъ, сколько самимъ народомъ, въ лицв его избранныхъ представителей. Частныя лица, благодаря природному здравомыслю, практической сивтливости и собственному жизненному опыту, нивли большую возножность чувствовать и сознавать недостатки общества, наблюдать хорошія и дурныя стороны всего вокругь происходящаго. Нівоторыя изъ этихъ личностей старались, при помощи литературнаго слова, такъ или иначе направить деятельность правительства, поставить на видъ предметы, требовавшіе реформы. Такъ возникла политико-экономическая литература на Руси, и сочинение Посошвова не есть явление одиновое: оно следовало за трудами другихъ, ему предшествовали замечательныя политическія творенія, хотя и нельзя допустить, чтобы Посошковъ быль съ ними знавомъ и испыталъ на себъ силу ихъ вліянія. Мы разумъемъ два сочиненія, относящіяся къ XVII віжу: «О Россіи въ царствованіе

Алексвя Михайловича > Котошихина и «Русское государство въ половинъ XVII въка > Крижанича.

Котошихинъ — русскій подъячій шестидесятих в годовъ XVII ст. — вынужденъ быль бъжать въ Швецію, гдъ приняль лютеранство, а впоследстви быль вазнень за убійство. Вдали отъ родины Котошихинъ написаль свое сочинение, которое, по обилию своего содержания, знанию діла, чистоті изложенія, составляєть явленію посьма запічательное для своего времени. Авторъ обнимаетъ всв отрасли и внутренній составъ государственнаго управленія, исключая дёла церковныя; описываеть всё существенные обычаи и порядки русской земли; бросаетъ сивлый взглядъ на внутренній міръ древне-русскаго человъка, на общій характеръ народной жизни. Преимущественно Котомихинъ распространяется о бытъ висинкъ сословій: бояръ и княжей, и развертываеть здісь прачную картину общественнаго быта при Алексвъ Михайловичъ, изображаетъ грубое невъжество, родовитую спъсь и непроходимый эгоизмъ тогдашнаго барства. По вившиему виду, сочинение, раздъленное на 13 главъ, представляеть родь отдёльныхъ историческихъ монографій: объ обычаяхъ, сопровождавшихъ царскую свадьбу, о воспитани царевичей, объ управленіи московскимъ царствомъ и пр., и все это безъ критической оцінки, хотя съ зам'ятною тенденціей обратить вниманіе отсталаго русскаго народа на доброе у иноземцевъ, съ которыми Котошихинъ нивлъ случай близко познавомиться. Сочиненіе Котопихина имъеть близкое отношеніе въ сочинениять Посощвова, разспатривающить тв же жизнениме вопросы, о которыхъ трактовалъ и Котошихинъ.

Въ гораздо большей связи, не содержанію и направленію, съ сочиненіями Посемиюва стоить «Русское государство въ половинъ XVII в.» Крижанича, по происхожденію хорвата, но религіи католика. Это быль замъчательный человъвъ, оставившій въ сочиненіяхъ доказательство обширнаго ума, трудолюбиваго изученія Россіи, истиннаго желанія принести ей пользу. Не только сочиненіями, а и внъшнею судьбою этому великому человъву суждено было сдълаться прототипомъ Посошкова: его убъжденія и заботы о русскомъ народномъ благъ были слишкомъ смълы для старой Россіи и они то заставили Крижанича многіе годы прожить въ ссылкъ. Изъ многихъ его сочиненій, «Политика» или «Разговоры объ владательству» по своему предмету и направленію имъетъ большое сходство съ политическими трудами Посоткова. При написаніи этого сочиненія Крижаничень руководили тв же побуждевія, какія действовали. и въ Посонковъ: тотъ же глубовій патріотизиъ, то же безвористиое желаніе причести посильную помощь русскому государю, соблюсти народные. интересы. «Съ великииъ страхомъ», говорять онъ въ предисловін, ссъ врайнимъ уничижениемъ царскому твоему Величеству челобитие чиню; въ даръ приному насколько политическихъ думъ, которыя съ великимъ настоянісиъ собраль и которыя считаю твоего Величества владанію полезны. Твердо вънъ, аще изволинь, государь, въ сія внижицы позръти, дознаень: не возножно, дабы сін бесёды изошли отъ человека ласкатела, или который бы не быль теб'в искренно верень и всемь сердцемь завъщанъ». «Могутъ сія книги служить вивсто панатила и обретала въ помощь памяти тебъ, сильный Царю» (Рус. гос. въ пол. XVII ст. т. II стр. 3 и 7). Вездів и во всемъ Крижаничь, какъ и Посошковъ, преследуеть, чтобы «царству польза произошла, казыв государевой причинилась корысть» (т. I стр. 56). Его, вакъ и Посошкова, возмущали на каждомъ шагу встръчавнияся нарушения человъческой правды, и онъ настой и пребоваль правосудія. Онъ мечтаеть объ нагнавіи всехъ должностинуъ лицъ, которыя могутъ сделать народу какую либо тираннію или какую бы то ни было несправедливость (II, 21). Его задушевное желаніе: «да будеть судія праведень, не алчень, не лицепріятень и не взяточникъ, а «да будетъ людскій». Правосудіе въ его глазахъ является первою и величайшею изъ добродетелей: «primum et maximum omnium privilegiorum est justitia (I, 89 и II, 20). Непоколебниое убъядение Крижанича въ этой истинъ вдохновило его смълостию прямо указывать царю, какъ на преступленіе, оссбенно оскорбляющее Бога н со всею строгостію отміцаемое Богомъ, на «угнетеніе бъдныхъ и подданныхъ (II, 222). Вообще, личность Крижанича въ свое время была выдающаяся, замъчательная по своему уму и общирной начитанности. Ревностный богословъ соединяется въ немъ съ уминить человъвомъ, имъвшимъ теоретическія свёдёнія и много практическаго знанія въ дёлахъ государственныхъ. Его «Разговоры объ владательству» состоять исключительно изъ разсужденій о внутренней и вижшней политик' русской, а потому представляють собою подробную картину тогдашняго состоянія Россіи, вийсти съ множествомъ дильныхъ и серьезныхъ замичаній на существующіе порядки. Авторъ увлекается своимъ стремленіемъ указать средства для улучшенія администраціи и государственной

жеги, такъ что сочинение состоить изъ безирестанной критики настелщего и проектовъ будущаго, и носить характеръ не столько исторіи, . сколько политическаго проекта: въ этомъ его существечное отличіе отъ Котошнивна и главная свявующая нить съ Посошвовниъ. Крижаннуъ старался сдёлать свой обзоръ какъ только ножно нолишив: то въ форме категорических разсужденій, то въ ферм'в бесёды царя, обращенной нь народу, то въ формъ разговора виведенныхъ имъ лицъ. Крижаничъ налагаетъ свои мысли о торговлъ, ремеслахъ, воинствъ, образованіи, славянскомъ языкъ, нравахъ, о «чужебъсін», которымъ начинала уже страдать Русь, о государственномъ управленія, объ испорченности народной и пр. Всякія установившіяся правила и обыкновенія разспатриваеть Крижаничъ исторически: вакъ было прежде, какъ тенерь у другихъ народовъ, какъ у насъ и, наконецъ, какъ лучше, какъ должно бить. Таковы прісим и такова патріотическая програмиа Крижанича. Чемъ болбе могли имъть значенія для своего времени сочиненія Крижанича, направленныя на самые жгучіе вопросы законодательства и администрацін, политическаго и общественнаго бита, твиъ болве остается сожальть о томъ, что они остались неизвъстными. Крижаничь быль ссыльнымъ, незамъченнымъ, забытымъ. Свое время, такимъ образомъ, не могло извлечь пользы изъ его столь богатыхъ содержаніемъ сочиненій; современники не могли учиться у него. Следовательно, Крижаничь вакъ-бы не существоваль и для Посошкова; сочиненія его не могли служить источникомъ и пособіемъ для сходемув по мысли сочиненій Посошкова. Крижаничъ предшествовалъ Посошкову только хронологически, а не по вліянію, Посошвовъ развивался самостоятельно; онъ быль самоучка. Разумъется, это быль недостатокъ, съ устраненіемъ котораго мы, быть можеть, нивли бы отъ Посонвова что нибудь еще болве дорогое, чвиъ что теперь мы имвемъ; но, съ другой стороны, это придаетъ гораздо болъе чести и славы имени Посошкова, который совершенно самостоятельно и ни отъ кого независимо не только не отсталъ отъ своихъ замъчательно великихъ предшественниковъ, но во многомъ опередилъ и возвысился надъ ними. Мы не намфрены, впрочемъ, излагать сравнительное достоинство проектовъ и политико-экономическихъ мъръ Посошкова; въ нашу задачу входить знавоиство съ историческима элементом въ сочинени Посошвова, разспотрение его взглядовъ и убъждений, внутренній историческій смысль его сочиненій.

Книга о скудости и богатствъ знакомитъ насъ съ современнить Посошкову состояніемъ Россін. Въ ней Посошковъ перебраль всё формы и проявленія общественной жизни, переспотрель все важивищіе выработанные историческою жизнію порядки и обычан, отнесясь во всему съ посильною критикою. По его собственнымъ словамъ, онъ изъявилъ тутъ достовърное, слышанное и мнимое касательно состоянія русскаго общества, въ лице всехъ сословій, ето составляющихъ, и со всеми отправленіями государственнаго организма. Неисправности и уклоненія отъ нориальных добязанностей возбудили Посошкова; поэтому онъ и обращаетъ внимание вездъ на «содъвающися неправды и всякия неисправности», съ целію «елико ему Богь дароваль, иненія своя изложити во исправленію тіху неправостей и неисправностей». Это изображеніе общественных недуговъ России и соединенныя съ этимъ свои мивнія, взгляды, проекты Посошковъ совокупиль въ «трекратновъ трекратіи. Первое тревратіе (гласить) о неисправів и поправів духовенства, воинства, правосудія; второе трекратіе — о неисправъ и поправъ купечества, художества и разбойниковъ съ бъглецами; третіе трекратіе — о неисправъ и поправъ яко во крестьянъхъ, тако и во владаніи зеили безобидномъ и о собраніи царскаго интереса гобзовитомъ > 1).

Самое названіе сочиненія изобличаєть уже экономическій характерь его содержанія. «Книжицу нарекохь о скудости и богатствь, понеже имъсть въ себь изъявленіе, отъ чего содъваєтся напрасная скудость и отъ чего умножитися можеть изобильное богатство». Но данное Посошковымъ заглавіе книгь не вполнь соотвътствуеть ея содержанію, — оно представляется узкимъ для такого сочиненія, въ которомъ подвергнуть разбору весь общественный быть и предложено множество важныхъ мъръ, коренныхъ преобразованій, законодательныхъ реформъ, то, съ другой стороны, это заглавіе вполнь оправдывается, если примемъ во вниманіе, что хозяйственные вопросы преобладають въ сочиненіи, что разборъ вопросовъ чисто духовныхъ, юридическихъ, военныхъ занимаєть, сравнительно, мало мъста, что даже въ главахъ о духовенствь, о правосудіи, о воинскихъ дълахъ особенное вниманіе обращаєтся на хозяйственное положеніе духовенства, на гибельныя слъдствія произвола въ судъ и расправъ для экономическаго быта

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Просъба Посошкова, съ которою онъ представлялъ свою книгу Петру В. Соч. Пос. т. II стр. XXVIII.

народнаго, на расходы при содержаніи войска и т. п. Во всяком в случав, Книга о скудости и богатствъ имъетъ всецъло предметомъ практическую жизнь, въ ней Посошковъ является по преимуществу писателемъ-экономистомъ. Писательство, въ этомъ именно направленін, было вызвано самою жизнію, служило отвізтомъ на современныя потребности. Еще до времени Петра В. обнаружились финансовыя затрудненія въ Россіи. Казна была истощена; государственное банвротство всею тяжестію ложилось на народъ; подати увеличивались годъ отъ году. Постепенно возраставшая государственная скудость, естественно, обращала на себя вниманіе лиць, говорившихъ и писавшихъ о Россій. Котошихинъ уже коснулся вопроса о состояніи государственных финансовъ: «ибдимя деньги годъ отъ году подешевъли, сперва ходили рубль противъ рубля, а потомъ начали ходить по 2 по 3.... и по 15 и по 17 рублевъ за серебряный рубль. Серебрянымъ деньгамъ учала быть скудость въ государствъ, а на мъдныя все дорого — и многіе помирають съ голоду» (о Россіи въ ц. А. М. стр. 83). Такую бедность государственную Котошихинъ объясняеть бъдностію прінсковь въ Россін металла для денегь: «золота н серебра не родится; хотя въ кроникахъ и пишутъ, что русская земля на золото и серебро урожайная, однако сыскать не могутъ» (стр. 78). Разореніе народа отъ усиливающихся поборовъ глубоко возмущало великаго славянофила Крижанича. «Несчетны», говорить онъ, «въ нашенъ государствъ люди, которые нещадно притискиваютъ и выжимаютъ своихъ подданнивовъ... Многіе чинять всякія крутости, съ коихъ бы казнв какова прибыль могла допасть» и пр. (Рус. гос. І, 178 и 305). Согласно Котошихину и Крижаничъ причину «убожества и нуждъ земли русскія видить, между прочимь, въ «неплодности земли: земля бо не родитъ драгаго каменія, злата, сребра, мізди... (т. І стр. 154). И Крижаничъ поэтому счелъ нужнымъ въ началъ своей Политики предложить цёлыхъ 4 раздёла (т. е. главы, стр. 1-64) «о средствахъ и способахъ, которыми собирается и обогащается государственная казна >. При Петръ Великомъ финансовыя затрудненія возрасли съ особенною силой, такъ какъ вившнія войны и внутреннія предпріятія, новые предметы и учрежденія требовали новыхъ и крупныхъ затрать оть безъ того тощей казны. Все дело реформы должно было начаться именно съ преобразованія экономическаго; вопросы экономіи стояли на первомъ планъ. Такимъ образомъ, вопросъ о бъдности и богатствъ, о бъдности Россіи

сравантельно съ другими государствами, о средствахъ сдёлать ее богатой, прежде другихъ обращаль на себя внимание всякаго инслащаго русскаго челована, везбужденнаго общественнымъ движениемъ преобразовательной эпохи. Изследование причинъ --- «отчего содевается напрасная скудость», и изобратение средства, ота воторыха умножитеся можета изобильное богатство», было не только современно и нолезно, но было необходимо, составляло насущную потребность. Посошвовъ видель въ жизни все гибельныя последствія разстроенности государственнаго хозяйства; онъ видълъ, что народъ гибъ отъ недостатка въ предметахъ первой необходимости: «имий въ деревняхъ», говорить онъ напр., «такую нужду подъемлють, что многіе безъ соли вдять и оцинжають и умирають; оть задержанія соли во пинкъ ивстахъ выше рубля пудъ покупають, да и то не всегда, и отъ такой безсолици напрасно люди помирають, крестьяне, кои маломочен, всв пронадають». Посошковь видель, какъ разорялся народъ отъ неносильныхъ поборовъ, какъ «за недочику дворъ и пожитки отбирали, да оценивъ въ полъ или въ треть, или въ десятую долю, продавали и такъ совстиъ разоряли... и отъ такого порядка иногое иножество народа въ ниціе пошли» (Кн. о ск. и бог. Соч. Пос. І, 223 и 72 с.). Поэтому-то Посошковъ и ръшился «предложить свое мевніе о собранін царских сокровищь, свои взгляди «о здравом», гобровитомъ и постоянномъ собранія интересовъ Его Императорскаго Величества» (стр. 3).

Кавъ представитель народа и прибыльщивъ государя, Посошковъ совершенно справедливо сливаетъ интересы народные съ интересами государственными, поставляя въ богатствъ народномъ богатство и государственное. Эта истина была, впрочемъ, извъстна и ясно сознана предшествующимъ русскимъ политикомъ — Крижаничемъ, который неоднократно проводилъ ее въ своемъ сочиненіи: «Убого королевство, убогъ и король, богато воролевство, богатъ и король; королевское добро есть добро всего народа; что полезно головъ, полезно и всему тълу» (т. І стр. 41; т. II, 40, 31, 41, 50). «Scitote, quod bonum regis, est bonum totius gentis» и пр. Поетому, Крижаничъ внушалъ, что «король, аще самъ кощетъ быть богатъ, сначала долженъ заботиться, да подданники будутъ богаты», и вооружался противъ разоренія народнаго въ пользу казны, причисляя «выдираніе нещадное и немилостивое отягченіе подданниковъ» въ вреднымъ, «злымъ способамъ стяжанія» (т. І стр. 3). Убъжденіе

въ непосредственной связи народнаго благосостоянія съ государственникъ богатствовъ Посонковъ высказиваетъ въ основани свесго сочинения: «не то царственное богатство», говорить онъ на первой же странице, «еже въ царской казив иного, но то самое царственное богатство, еже бы весь народъ по ивриостямъ своимъ богать быль домовнии своими богатствы». И «по моему мивнію, сіе двло не великое и не трудное, еже нарская совровища наполнити богатствомъ, за еже царь, яко Вогь, еже восхощеть, можеть сотверить; не то великое и многотрудное дело, еже бы народъ обогатити... нонеже все что есть въ народъ богатства — богатство царственное, подобно и оскудение», и проч. (стр. 1, 3, 71, 72 и пр.). Поэтому. Посошковъ въ основание своей экономической теории полагаетъ обязательность попеченій о народномъ богатствів, поставляєть необходимость «о всенародномъ обогащени пещися безъ уятия усердия, дабы нивто въ убожество не входиль, но всё бы но своей мерности изобильны были» (стр. 1 и 189). Разореніе народа поборами представляется Посонкову действомъ, примо нарализующимъ свою цель; поэтому, онъ требуетъ «правыхъ и здравыхъ» началъ «въ собраніи царскихъ интересовъ, чтобъ никаковыя обиды ни на кого не навести. Худой тотъ сборъ, аще вто вазну царю собираетъ, а людей разориетъ. Только то собраніе споро и прочно будеть, аще вто государю тщится служити, а паче собранія людей отъ разоренія соблюдаеть». «Нужно стреметься въ тому, чтобъ и казна была цела съ приплодомъ и люди были все целы и невредимы» (стр. 209, 73 = Завъщ. от. 232 сгр.). Миръ, безопасность и благосостояніе подданныхъ Посошвовъ ставить выше всяваго финансоваго обогащенія государственнаго. Гоняясь за самомалівнием мелочью въ государственныхъ прибыткахъ, Посошковъ отказывается, наприявръ, отъ весьма доходныхъ встарину судныхъ пошлинъ, во имя общаго мира, сповойнаго развитія гражданской жизни. Подобимя имели являются одними изъ самыхъ свътлыхъ въ сочиненіяхъ Посошкова, обнаруживая въ немъ совершенно здравыя, вполнъ разумныя политико-экономическія воззрънія.

Какіе же способы указываеть самъ Посошковь, чтобъ избѣжать народнаго разоренія и достигнуть гобзовитаго богатства? — Какъ человѣкъ въ высшей степени честный, высоводобросовѣстный, любитель правды, Посошковъ причину всякихъ золъ и нуждъ полагалъ въ нарушеніи общечеловѣческой правды; съ другой стороны, въ правдѣ, въ возстановленіи ся Посошковъ видѣлъ главнѣйшее и необходимое условіе всяваго добра, всяваго успёха въ человеческихъ делахъ. Правда составляеть предметь его задушевныхь желаній вездів и во всемь, въ ней онъ видить средство и думевнаго сиасенія, и вивиняго благосостоянія. «Паче всего надлежить намъ пенися о истинеой правдъ: правдъ отепъ-Вогъ, и правда вельми богатство и славу умножаетъ, а неправдъ отецъ діаволь, и неправда въ нищету приводить и сперть наводить». Посошковъ столь непреклонно върить въ истинность своего начала, что, при господствъ правды, онъ ночитаетъ невесножнымъ существование скудости, или чего нибудь въ этомъ родъ: «егда правда въ насъ утвердится, то не можно парству россійскому не богатитися и славою не возвыситися .. Отъ правди зависить «и царственное украшеніе, и прославленіе, и честное богатство, нонеже правда нивого обидити не пускаетъ ... и пр. «Везъ насажденія же правды никонин иврами народу всесовершенне обогатитися невозножно > (стр. 2 и 3). Высказанныя Посопіковымъ мысли находили себъ поливищее подтверждение въ современномъ положении дълъ: Россія, при врайней обдиссти натеріальной, изобиловала неправдою. Дъйствительно, трудно ей было достигнуть благосостоянія, когда она была полна «обидчиковъ, воровъ, разбойниковъ и всякихъ явныхъ и потаенныхъ грабителей», когда не было правды въ томъ, что «на словахъ ладогозили», когда поэтому требовалось, кром'в очевидныхъ м'връ, и «прозрительное око», чтобъ отнекивать правду. И воть Посоніковъ, повторяемъ решился поставить на видъ Государю все известное ему, что не право, что было нарушениемъ справединвости, отъ чего народу была тягесть, а государству скудость. Съ этом целію Посошковъ разсиатриваеть всв сословія, всв главившиія проявленія общественной жизни и вездв ищеть правды, все подводить подъ требованія справединвости, ставя мъркою основныя правила общественной жизни. Такъ прежде всего, онъ признаеть права личности важдаго члена общества и потому требуеть, чтобъ неправо, незавонно, «даромъ ничто ничье нигдъ не пропадало»; нужно «за богатыми и за убогнии прилежно смотреть, чтобъ нигде инчто и ихъ даромъ не пропадало». Съ другой стороны, каждый долженъ трудиться, чтобы не быть излишнимъ, безполезнимъ нахлёбникомъ общества: нужно смотръть, чтобъ сдней своихъ даромъ никто не терялъ, хажба бы напрасно безъ работы не жин, но все бы были у дель своихъ,... чтобъ лишнихъ людей не было, безъ работы никакой человъкъ не быль, нието нигдъ даромъ не шатался». Сообразно своимъ трудамъ и званію, каждый имъетъ право издерживать нріобрътеннее, но надлежитъ «прилежно смотръть, чтобъ излишняго ничего нигдъ не тратили, чтобъ всякъ свою иърность зналъ, чтобъ у всякъго чина денежныя истраты лишнія не было, выше своея иърн себя бы не убытчили». Такъ какъ каждый принадлежитъ цълону обществу, то кроиъ законнаго обезпеченія себя, каждый долженъ приносить нользу обществу, чтобы каждый не только не даронъ хлъбъ ълъ, а чтобы и «плодъ приносилъ», чтобъ отъ всякаго и частнаго дъла государю «прибытокъ былъ» (стр. 71, 106, 108, 130, 73). Таковы основныя положенія нолитико-экономической системы Посошкова, развитіемъ которыхъ служитъ вся Книга о скудости и богатствъ. Нъкоторые изъ существенныхъ пунктовъ этой системи служатъ полиниъ отголоскомъ взглядовъ Крижанича, который также стремился, чтобъ «никто не жилъ въ кралевствъ бездъленъ и общему добру некорыстенъ», — что «неприлично и всякой правдъ противно» (Рус. гос. т. I стр. 333 и 253).

Самъ Посошковъ является въ кингъ вообще, какъ мудрый практикъ, разсчетливый до мелочности хозянеъ. Частныя правила касательно хозяйственной экономін показывають всю тонкость практическаго ума Посомкова, не оставившаго безъ вниманія самме, повидимому, микроскопическіе предметы финансоваго изъяна. Самыя мелочныя вещи домашняго обихода онъ разсиатриваетъ съ общегосударственной точки зрвнія, вездв онъ старается предотвратить напрасную трату, во всемъ преследуетъ государственное сбереженіе. Предусмотрительность Посошкова въ этомъ отношенін доходить иногда до сибинаго. Такови, напринівръ, его наставленія объ употребленія общивныхъ пуговиць, «россійскому царству отончительныхъ, причемъ Посошковъ рекомендуетъ употреблять такія, которыя бы «портищевъ пять-месть износили»; — о лаконыхъ ядяхъ и заморскихъ винахъ, «и для здофовья вредительныхъ, и для государства истощительныхъ»; о лентахъ и платкахъ, «на утираніе носа», объ оръхахъ и мелкой рыбъ, о бумагъ, «несозидательно истрачиваемой при разметистомъ письмъ, съ точнымъ вычислениемъ надлежащаго количества строкъ на страницъ «письма уписистаго»; -- о тюремщикахъ, «подобно червамъ хлюбъ въ тлю претворяющихъ и пр. (І т. 125, 126, 180, 84 и пр. Зав. от. 58, 213 и пр.) «Ичела-муха весьма невелика и собираетъ медъ не корчагами, обаче множество ихъ собираютъ тысячи пудъ! Тако и собираніе богатства царственнаго, аще вси будуть

жать бережно и ничего напрасно тратить не будуть, то царство можеть весьма обогатиться» (I, 85 стр.). Таковы соображенія, которыми руководился Посошковь въ подобнаго рода предписаніяхъ. Кромѣ того, Посошковь отлично сознаваль, что вещественнымь богатствомь обусловливается и нравственное, умственное развитіе, какъ съ другой стороны, усовершенствованіе въ доброй нравственности, истинное просвѣщеніе содѣйствують умноженію матеріальнаго благосостоянія. На основаніи этой нерасторжимой связи, въ книгѣ Посошкова мы встрѣчаемь, вмѣстѣ съ указаніями злоупотребленій собственно въ практической жизни, указаніе и нравственныхъ недостатковъ своего времени.

Свое политическое обозрвніе Посошковъ начинаєть съ духовенства (І, стр. 3 и 4, 9-31). По его мевнію, это - высшее сословіе, источникъ религіозно-правственнаго и умственнаго просвіщенія, представители образованія. «Священство — столиъ и утвержденіе всему благочестію,... они наши пастыри, они и отцы, они и вожди». На духовенство Посошковъ обращаеть внимание прежде всего, потому что поставляеть въ прямой зависимости отъ него чистоту въры, вравственное совершенство и, даже уиственное образованіе всёхъ другихъ сословій: «мое ицёніе тако мысли моей касается, яко вся наша погибель и спасеніе залежить въ пресвитерахъ: аще они будутъ несмысленіи, то и люди паствы будутъ несмысленіи, а аще пресвитеры будуть разумны и святи, то и люди паствы будутъ разумительны и святости близко» 1). Но уже въ самомъ духовенствъ Посошковъ замъчаетъ множество недостатковъ, прямыхъ уклоненій отъ идеала, нарушенія законныхъ требованій. Оказалось, что духовенство не удовлетворяло вполнъ своему назначению и не имъло должнаго вліянія на народъ. А эти недостатки духовенства, естественно, влекли за собою гибельныя послёдствія: «въ духовномъ чину, аще будуть люди неученые, въ писаніи неискусные, аще будуть пьяницы и инаго безчинства наполнены, то благочестивая вера наша исказится и вивсто древняго благочестія вси разыдутся въ разногласные расколы». Эта мысль, высказанная здёсь въ форме предположенія, находила себё подтверждение въ жизни, потому что въ невежестве и небрежности духовенства Посошковъ видълъ причину усилевія раскола и распространенія на Руси иновітрческаго вліянія.

<sup>1)</sup> О взглядъ Посошвова на духовенство скажемъ подробнъе при разборъ Завъшанія отеческаго.

Тъ, которие должны быть «всему благочестію опора и отъ ересей забрадо, и отъ адскихъ волковъ оборона, которые должны людей отвлачать отъ погибельныхъ вратъ», овазались не въ состояни даже «себя чвиъ оправдати не только отъ лютерскія или отъ ринскія ереси, но отъ самаго дурацкаго раскола». Видель я, разсказываеть Посошковь, въ Москвъ пресвитера изъ знатнаго дома, который «и татаркъ противъ ся заданія отвёта здраваго дать не умель». Сельское же духовенство стояло еще ниже: «сельскіе бо пресвитеры самые люди простые: возростеть онъ въ деревив, деревенскія діла и смышляеть, а что Богь взищеть погибшія души на нихъ, ничего того не знають». Тъ, которые обязаны были учить насоныхъ истинному правовърію, сами находились въ такомъ религіозномъ невъжествъ, что «и въра христіанская на чемъ основана, не въдали», не могли «не то чтобы кого отъ невърія въ въру привести, по и того не знали, что то есть реченіе въра и не до сего-ста, но есть и такіе, что церковныя службы како отправити не знають: отправляють наугадь, какъ кому примыслится; того ради въ градвяъ въ церквахъ многое несогласіе бываеть, а о сельскихъ и дивити нечего» (тоже въ проектъ о школахъ л. 6). «Сельскихъ уже и почитать въ дёло нечего, тё мало и церковныя службы отправляють, пекутся . паче о пашит да о сънныхъ повосахъ». Что касается пастырсвой обязанности правственнаго руководства, то «пресвитеры, кін и во градъ живуть, не весьма знають, въ чемъ гръхъ или въ чемъ спасеніе, и того ради прихожанъ своихъ въ покаянію не принуждають, не наставляють и отъ того многіе люди въ невъдъніи своемъ погибають». Обязанные заботиться объ уиственномъ развитіи народа и дітей духовныхъ увівщавать, чтобъ они «дітей своих» учили грамоті», пастыри сами были «Въ книжномъ разумъніи не весьма довольни», такъ что и по книжкамъ богослуженія отправлять не всегда могли. «Въ Новгородъ видаль я новопоставленника діакона: не всегда могъ единыя страницы въ Евангелів прочести, еже-бы разовъ пяти-шести не помъщатися. А всявая намъ погибель чинится отъ неученыхъ нашихъ пастырей» (о школахъ л. 8). Наряду съ религіознымъ и умственнымъ невѣжествомъ, коренились въ жизни духовенства и правственные недостатки и пороки: «обязанные о паствъ своей пещися, дабы вси праведно жили», духовные сами были неисправны отъ «неключинствъ». Какъ во все время нашей исторіи, такъ и во время Посошкова обращаль на себя вниманіе главнымь образомь изв'ястный,

особенно отвратительный из духовенствъ поровъ. «У насъ попы первые пьяницы, по кабакамъ ходятъ, въ крови дерутея», съ обычною ръзкостію заявлялъ Ломоносовъ 1). «Пьянство великъ порокъ пресвитеру наноситъ», разсуждалъ Посошковъ, и съ своей стороны тоже долженъ былъ признаться, что «пьянственная страстъ вельми овладъла попами», а что «пьяные попы гораздо хуже во нравахъ, нежели простолюдины бываютъ»; вынужденъ былъ засвидътельствовать существованіе такихъ пресвитеровъ, которые, «напившися де пьяна, но улицъ ходя, или гдъ сидя, кричали нелъпостно и бранно, и сквернословили, и дрались, и пъсни пъли...»; вынужденъ былъ вслъдсвіе этого совътовать, «дабы пресвитеры и діаконы чрезитрно до пьяна не напивались. А буде каковымъ случаемъ и напьется до пьяна, то шелъ-бы въ утишное мъсто и выспался, отнюдь не открывая себя народу».

Таково было русское общество въ лицв представителей его высшихъ интересовъ! Посошковъ старается указать причины столь безотраднаго положенія духовенства. Эти причины видить онъ съ одной стороны въ небрежности высшей церковной власти, въ злоупотребленіяхъ, а съ другой стороны — въ общей для всей земли русской скудости натеріальной. «Азъ признаваю», говорить Посошковъ, «отъ оплошки архіерейскія тако чинится, понеже полагаются на служебниковъ своихъ>, которые чу новоставленниковъ пріемлють дары и пріявъ дары, дадуть ему затвердить по Псалтири нъкоторые псалиы и заложа, дадуть при архіерен прочитать; архіерей же, видя твердо и разунно читающа, позинить, якобы и во всякомъ чтеніи таковъ, благословить его въ пресвитерство. Отъ такого порядка у иныхъ гранота и илоха». Весьма важнымъ препятствіемъ къ образованію вообще было отсутствіе почти всявихъ въ тому средствъ. Стоило большихъ трудовъ и требовалось во всякоиъ случав пройдти не всегда удобную практическую шволу гдв нибудь «въ городв, при соборъ, или при разумномъ пресвитеръ въ подначальствъ, чтобы выучиться только правильно отправлять Богослуженіе; — требовалось это по той простой причинъ, что непосредственно научиться было «не по чему: печатнаго двора справщики отъ многаго питья и отъ роскошнаго житья утыли и не хощуть ясного изъявленія о всякомъ церковномъ служенін напечатать, чтобъ всякій могь разумети, какъ что отправляти».

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Объ обязан. духовенства. Л'втописи Тихонравова, ч. IV стр. 197.

Главная же причина совершенной неразвитости, невъжества духовенства и врайне небрежнаго винолненія настырскихь обязанностей была біздность и натеріальная необезпеченность: «попы обременены земледівльствомъ и того ради не тако покутся о служенін церковномъ, яко о нашив своей, а паства душевная уже въ сторонъ стала быть». «Жалованья государева имъ нътъ, отъ міра никакого подаянія имъ нътъ же и чемъ имъ питаться, Вогъ въсть». Поэтому, су насъ въ Россіи сельскіе попы питаются своею работою и ничемъ они отъ пахатныхъ мужиковъ не отменны: мужикъ за восу и попъ за косу, а церковь святая и паства остаются въ сторонъ. Въ праздинчный день гдъ было идти въ церковь, а понъ съ муживами пойдеть овины сущить, и где было обедню служить, а попъ съ причетники хавоъ полотить. Аще пашню попу не пахать, то голодну быть». Отъ бъдности происходила небрежность въ выполнения пастырскихъ обязанностей по отношенію въ насомымъ, въ нравственномъ надзорв и руководствв: «въ такихъ сустахъ живуще», справедливо замвчаеть Посошковъ, «не токмо стадо Христово пасти, но и себя не упасти. Отъ такого ихъ земледълія многіе христіане помирають не токмо сподобившися пріятія тела Христова, но и покаянія лишаются и умирають яко скоть».

Не ограничиваясь указаніемъ недостатковъ и злоупотребленій, Посошковъ гораздо болье даеть ивста въ своемъ трудв разсужденіямъ о мврахъ въ избежанию этихъ недостатковъ, предлагаетъ проекты. Сущность ихъ, въ отношении въ духовенству, состоитъ въ томъ, чтобы обезпечить пастырей въ матеріальномъ ихъ содержаніи и затребовать отъ нихъ предварительнаго образованія. Нужно освободить ихъ отъ неподобныя, унизительныя работы, чтобы «пашин имъ не пахать и свиа не восить, но пещися имъ о церковной службъ, да о паствъ, а виъсто пашни чтобъ получать десятую долю отъ приплода, какъ изъ хлеба, такъ изъ мяса и изъ вина и съ прочаго харча > (23 с.). При этомъ нужно изменить «гнусныя, многошвенныя, раздранныя рясы и ланти растоптанные», потому что предъ престоломъ Вожівмъ нужно имъть чистоту въ душтв и въ одежде. Главное же средство возвысеть духовенство до его идеалаобразованіе. Съ этою целію «построить бы въ епархіяхъ шволы просторныя и собрать всёхъ духовныхъ дётей отъ десяти до двадцати пяти лътъ, брать бы и неволею, и учить грамматикъ и всякаго книжнаго разума». А для этого нужно выправить азбуку и грамматику, чтобъ всякія скрытности откровенны были въ ней; надлежить библін напечатать и въ школы разослать; тако жъ наргаритовъ, сборнивовъ, евангеліевъ толковыхъ, четыхъ-миней и пр.; рекомендуетъ также, ради охраненія оть люторскія, кальвинскія и прочих вересей, напечатать книги: Камень въры, Розневъ, Зерцало очевидное, Пранцицу. Издать книги о ересяхъ, наъ исторію, отступленія, чтобъ всв знали, что въ нихъ пороку. Сверхъ того, нужно давать школьникамь читать книги и «гражданскія, бытейскія; не худо бы и літописных книгь давать имъ почитать, чтобъ обо всемъ знали, что доселъ бывало». Изучившихъ граммативу молодыхъ школяровъ нужно учить риторикъ и философіи. «Вельии потребно ученикамъ въ доспытаціяхъ нодтверждатися». Учителя же должны наблюдать, кто изъ ученивовъ къ какому д'ялу склоненъ, къ духовному или къ свътскому». Въ концъ концовъ, «положить недвижимый предълъ: буде кой человъкъ школьнаго ученія не принесъ и грамматическаго разумънія не научился, таковыхъ бы отнюдь въ пресвитеры и діаконы не посвящати» (о школахъ л. 2 и 3).

«Аще по вышеписанному устроить Богь о духовных», твердо надвется Посошковь, «то пресвитеры будуть всесовершенные слуги Божін; и въ крестьянскомъ житіи свёть бы возсіяль и вся Россія умудрилась бы. А сіе преславное дёло трудно токио начати, да основати, а тамо будеть оно уже и само правитися».

Свидътельство Посошкова о состоянии современнаго ему духовенства и его существенныхъ недостаткахъ вполит согласно и совершенно подтверждается встви историческими даними. Жалобы на печальное нравственное состояние духовенства, которое не въ состоянии было восинтывать погрязаний въ порокахъ народъ, жалобы на невъжество духовенства, лишавшее его учительской способности въ то время, когда оно болте всего нуждалось въ этой способности, когда нравственными, научными средствами нужно было защищать православіе отъ своихъ и отъ чужихъ, отъ раскола и западныхъ иновърцевъ, жалобы на злоупотребленія матеріальными средствами въ духовенствтв, — эти жалобы радавались давно и громко, между мірянами, самимъ духовенствомъ и на соборахъ церковныхъ. Даже Крижаничъ, который менте всего упоминаетъ и касается духовенства, и онъ предлагаетъ относительно «духовнаго чина» итъкоторыя требованія, вполить согласныя съ требованіями Посошкова и вызванныя, очевидно, ттим же недостатками, которые усмот-

рвать Посошковъ 1). Стефанъ Яворскій різко обличаль духовенство, которое, по его отзыву, «свои должности позабыща и гладъ слова Вожія въ церкви сотворища» 3). «До того пришло», говорить Өеофанъ Прокоповичь, что пріемпін власть наставляти и учити людей сами христіанскаго перваго ученія не въдають, слішій сліпихъ водять в). Юридическій памятникъ петровскихъ временъ, Регламенть, жалуется также на «развращеніе церковнаго причта» (ч. 2-я стр. 2), обличаеть злоупотребленія при занятіи, напримітрь, священнослужительских в должностей, гдъ имъли силу только подкупъ архіоройскихъ слугъ, которые, «обычнъ бывають лакомыя скотивы» и родственныя связи (ч. 1-я стр. 39 и ч. 2-я стр. 23 об.). Строго укоряеть Регламенть духовныхь за суевърія, которыя они распространяли въ народів новоизмышленными святынями и своими, напримъръ, молитвами, разсилаемыми въ шапвяхъ (ч. 1-я стр. 14, 15, 84; ч. 2-я стр. 21). Регламентъ требуетъ строгаго наблюденія за нравственнымъ поведеніемъ духовныхъ, чтобъ «не безчинствовали по улицамъ, не шумъли пьяни въ церквахъ, не ссорились по мужитски, не храбрствовали въ бояхъ кулачныхъ, не ложились бы спать на улицъ, не ходили по вабакамъ» (ч. 2-я стр. 24 об. и 25) и пр.; особенно же настойчиво и Регламентъ требуетъ образованія въ духовенствъ (ч. 1-я стр. 23 и 24; ч. 2-я стр. 2 об.). Впрочемъ, настоятельная необходимость въ школьномъ ученія для духовенства засвидётельствована непосредственно саминъ Петромъ Великинъ, который говорилъ патріарху Адріану: «священники ставятся налограмотные, надобно ихъ прежде учить, а потомъ ужъ и въ этотъ чинъ ставить ). Слова Петра не остались словами: какъ и вездъ, онъ отвъчалъ на нихъ дъломъ, исправленіемъ зла. Поднять русское духовенство, давши ему могущество — науку,

<sup>1)</sup> Таковъ напр. проектъ объ освобождении духовенства отт черной работы и т. п. Русск. Госуд. въ пол. XVII ст. т. I стр. 311; также т. II стр. 66, 43 и пр. Особенно сильныя жалобы на вопіющіе недостатки духовенства находимъ въ Стоглавъ (напр. гл. 5 вопросъ 23 стр. 51) и въ свидътельствахъ просвъщенныхъ предстоятелей русской церкви, напр. Димитрія Ростовскаго (Моск. Унив. Изв. 1871 г. ч. 9 стр. 518 ст. «О дух. регламентв»), Патр. Іосафа (тамъ-же стр. 505).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пропов. Стеф. Явор. т. I стр. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Слова. Часть 2, стр. 67.

<sup>4)</sup> Соловьевъ Ист. Рос. т. XV стр. 115.

снабдивим его средствами возстановить свое учительское значение и свое иравственное вліяніе, согласно съ новыми потребностями и новыми условіями; сообщить духовенству возможныя матеріальныя средства, недостатокъ которыхъ ибиваль успівшному и достойному исполненію его обязанностей, — такова, какъ извістно, была преобразовательная программа Петра относительно духовенства.

Отъ духовенства, во 2-й главъ Кинги о скудости и богатствъ, Посошковъ переходить въ вониский деламъ (стр. 4-5, 31-44). Онъ сознаваль всю важность въ государстве служенія воинской силы. «Военный людъ», говорить онъ, -- «ствиа и твердое забрало царству. Царство воинствомъ развипряется». Между темъ, съ чувствомъ горькаго сожаленія Посонковъ находить въ военномъ въдоиствъ слишкомъ много неправаго, злоупотребленій и описываеть въ высшей степени бъдственное положеніе въ ту пору солдать. Посошвовъ видель, что русскіе солдаты не вполив удовлетворяють своему прямому назначенію: «военный артивуль не гораздо твердъ, еже бы на войнъ не сившатися». Вообще, въ постановки военнаго дила замичалось много недостатвовь, требовавшихъ немедленнаго исправленія; такъ Посошковъ говорить о «нецъльныхъ къ стредянію, нескорыхъ въ ратоборстве орудіяхъ>, высказываетъ свое оригинальное митине о неудобствъ «древняго повычая солдатскаго, что только ладять одно, чтобы вдругь выстрелить: при банкете кровавомъ тоть артикуль не годится». Главную причину недостатковь въ военномъ дълъ Посошковъ видитъ въ крайней скудости и матеріальной необезпеченности солдатъ. «Плоха служба, когда у солдатъ пищи нътъ. Истиню слыхаль я отъ солдать, что ради смерти своей». При этомъ Посошковъ разсказываеть случаи крайней бъдности солдать, доводящей ихъ иногда до самоубійства. «А когда солдать и голодень, и холодень, и ходить скорчась, то какой онъ воннъ, что служа воетъ? Въ такой скудости будучи, какъ солдату не своровать, какъ ему изъ службы не бъжать? нужда пригонить къ побъгу, а иной и изивнить будеть радъ. Какая отъ нихъ спорина въ службъ, когда онъ не желаетъ непріятеля убити, а самъ желаетъ убіенъ быти, дабы ему вийсто здійшнія нужды какое либо упокоеніе пріяти». Много говорить Посошковь о распущенности солдать, о дерзостякь, которые дозволяли даже офицеры въ мирнымъ жителямъ; особенно же обращаеть внимание на военный судъ, который, по обычаю всёхъ административныхъ учрежденій своего времени, быль

полонъ страшнихъ несправедливостей. «Солдати не могутъ смирно стояти; на притчю кто издается изъ нихъ смирный человъкъ. Офицеры чинятъ страшныя обиды, а расправы не сыщутъ на нихъ. Военный судъ аще и жестокъ учиненъ, да и жестоко доступать его, понеже далекъ онъ отъ простыхъ людей; и военный человъкъ не на равнаго себъ не скоро судъ сыщетъ» (Зав. отеч. 199 с.). Да и вообще, по мижнію Пессинкова, это «не весьма право, еже простолюдину у солдата на солдата милески просить: воронъ ворону глаза не выклюнетъ, свой своему поневолъ другъ».

Говоря о средствахъ из избъжанию указанныхъ недостатковъ, Посомковъ прежде всего признаетъ меобходинынъ натеріальное обезпеченіе солдатъ: «нужно служивыхъ беречь, мадлежитъ весьма великое попеченіе
о нихъ имъть, дабы они пищею и одеждено были не скудни». Затъмъ,
исправивъ военныя орудія, «учить солдатъ цъльному стрълянію», отличая особенно умълыхъ прибавкою жалованья. Наконеть, «ради общежительства любовнаго, нужно устроити судъ единъ, каковъ землевладъльцу,
таковъ и купецкому человъку, убогому и богатому, солдату и генералу, —
судъ близостный и для низкочинца, судъ безъ понаровки». Тольке съ
устраненіемъ недостатковъ, т. е. когда солдаты «бросятъ свою прыткость
и озарничество, когда военный артикулъ гораздо будеть твердъ» и пр.,
воинское дъло удовлетворитъ своей цъли и солдаты «будутъ на бою яко
каменна стъна».

Историческій очеркъ Посошвова о состояніи древне-русскаго воинства составляєть новый документь, подтверждающій всв историческія данныя. Еще Котошихинь, въ качествь, впрочемь, историческаго факта, свидітельствоваль, какъ солдаты на своей служов, даже въ военное время, «мерли съ голоду» (стр. 106). Крижаничь, говоря, что если немногіе «вояки отъ голода помирають», то гораздо болье «отъ безодежья, отъ мраза погибають», — предлагаеть «первые всего промыслить о воякахъ, т. е. о пищь, платью, оружіи, также о обученіи ихъ, храбрости» и пр. (т. I, стр. 83).

Болѣе другихъ интересное разсужденіе Посошкова заключается въ 3-й главѣ Книги о скудости и богатствѣ — о правосудіи (стр. 5, 45—111). Тутъ вполнѣ высказался предъ нами любитель правды, котораго мучила всякая несправедливость. Посошковъ имѣлъ въ высшей степени высокій взглядъ на правосудіе и вообще убѣжденъ былъ въ громадной важности

суднаго дела. «По своему межнію, судное дело и управленіе я вельми високо поставляю, наче всёхъ художествъ, на свёте сущихъ. Правосудное установленіе самое есть діло высокое. Судія, дівлающій правду, подобенъ самому Богу, а дълающій неправду, уподобляется лаживому діаволу. Паче всяваго діла надлежеть старатися о правонъ судів. Всему добру основание недицепріятный судъ. Отъ нравосудія зависить и богатство государственное, съ кимъ и собрание царския вазны будетъ сугубо». Съ другой стороны, «вей накости чинатся отъ неправаго суда, отъ нездраваго разсужденія, отъ неразсиотрительнаго правленія. Но ничто, важется, въ древней Руси не страдало такъ злоупотребленіями, какъ правосудіе. Подробно Посошковъ описываетъ плачевное состояніе его въ свое время. «Всв древніе уставы обветшали и отъ неправыхъ судей нсказились; того ради, всякія діла государевы и неспоры, и сыски неправы, и указы недъйствительны. Вси бо правители дворянскаго чина, н вавъ вому что угодно, такъ то и чинятъ». Лица, въ рукахъ воторыхъ сосредоточена власть исполнительная. ослушаются верховныхъ распоряженій: «государевы указы въ презрівнін. Се бо ныні колико новыхъ статей издано, а не много въ нихъ дъйства, нбо всъхъ ихъ древностная неправда одолъваеть». Главнымъ образомъ эта неправда проявлялась въ насиліяхъ богатыхъ надъ бъдными, знатныхъ надъ мизерными, маломочными: правители знатимъ наровятъ, а власть имутъ и дерзновеніе товио надъ налоночнини людьми». «Неправда вельми твердо вкоренилась: кто съ кого сможеть, тоть того и давить, а вои люди ядовитые, то маломочныхъ вконецъ разоряють; а судьи сильниковъ и ябедниковъ, аще и видятъ, что напрасно нападаютъ, а воспретить не сибютъ и суда на сильнаго сыскать не можно. На ряду съ указанными несправедливостями, въ судахъ развилось до ужасающихъ размёровъ взяточенчество: «всв отъ нала до велика стали быть поползновенны ко взятванъ»; «иманіе» перешло міры излишества: «за гривенное дівло берутъ по полтинъ и больше». Съ особеннымъ негодованіемъ вооружается Посошвовъ противъ этого уворенившагося порока въ русскомъ судопроизводствъ, потому что онъ сознавалъ крайне вредныя слъдствія его: «мзда заслъпляеть и мудрому очи». «Оть взяточничества никакое дъло никогда право и здраво не будетъ разсуждено, но всячески будетъ на одну сторону криво». Наконецъ, само судопроизводство полно было несправедливыхъ действій. Напримеръ, такъ отзывается Посопковъ о по-

BAJDHHAT OGHCKAND: < 8 TTO BD HOCKAND HORALDHAT OGHCKAND, TO самъ сатана сидить, а Вожія правды и сявда нівть; всівхь свидівтелей пишутъ ва очно и т. д. Много говорить Посониовъ также объ извъстномъ въ дровне-русскомъ судъ волокитствъ и о происходящихъ отъ того «Въ мір'я вельми мнорихъ пакостяхъ»; разсказываетъ случам разоренія всявдствіе волокитства, — какъ многіе безвинно цваме годы просиживали въ тюрьив, какъ ивкоторые подсуднине, забитые въ безконечныхъ процессахъ, помирали съ голоду въ тюрьнахъ. Также жалуется Посошковъ на безцъльное задерживание постоянно накопляемыхъ преступниковъ: «нмиж, истинно, стыдное дъло, что въ нищихъ да въ володнивахъ пройдти нельза» ( = Зав. от. 239 с.). Тяжело отзивалась неправда судебная вообще на жизни народной и благосостоянии государственномъ: «отъ неправаго суда много чинится и воровства, и разбоевъ; всякія иногія обиды содіваются въ людівхь ин оть чего иного, а токио оть неправаго суда. Крестьяне, оставя домы, бъгуть отъ неправды и россійская зомля во многихъ мъстахъ запустъла и все отъ неправды, и вакія гибели ничинятся, а все оть неправды». Постоянное нарушеніе правосудія религіозному взору Посошкова представляется уже особымъ, непосредственнымъ дъйствіемъ духа злоби: онъ считаеть судей, какъ и вообще всёхъ чиновъ, во всёхъ делахъ виёсто правды чинящихъ неправду, запечативнении въ руку печатію антихриста (Зерцало л. 137 об.).

Само собою разумѣется, что Посошковъ напрягъ всё сили своего практическаго ума, чтобы изобрѣсти мѣры къ возможному искорененію судебной неправды, — и эта глава его сочиненія вышла особенно обильна проектами. Но Посошковъ сознаваль, что важности дѣла соотвѣтствуетъ его трудиость: «умъ мой не постигнеть столь великаго дѣла», какъ устроеніе правосудія; и только «елико ми Богъ дарова и не безъ страха» Цосошковъ берется излагать свои миѣнія. Сообразно религіозному начину, и «первое миѣніе о судействѣ» у Посошкова вышло «сицевое: егда кто опредѣленъ будеть къ управленію судному, то подобаеть ему умолить пресвитера, дабы Господу Богу всенощную, литургію и молебное пѣніе воспѣлъ и въ томъ моленіи просиль-бы, еже-бы подаль ему Богъ правость и виновность во всякомъ дѣлѣ распознавать» (— Зав. от. 219—221 с.). Дялѣе Посошковъ предлагаеть цѣлый рядъ совѣтовъ судьямъ, какъ вести себя, чтобы избѣжать обычныхъ несправедливостей: помнить постоянно о колодникахъ, безъ замедленія рѣшать дѣла и пр. Относи-

тельно обысковъ Посощковъ предлагаетъ сложный порядовъ лопросовъ. очинкъ ставокъ, увъщаній, предлагая даже образци, какъ и что говорать: главили образомь при этомъ Посомновъ желаеть действовать на реангленоправственное чувство подсуденных. Для непороненія взятокъ. Посопиковъ совътустъ сдълать таксу платы за различния дъла въ судахъ «и ето возметь лишку, хотя пелое чесло, взять на немъ штрафу, за волетю ванивною контину по рублю». Для небъявия воловитства, Посонковъ севътуеть установить сроки для решенія дель, подъ отрогою отвітотпонностию нодъячихъ. Отменивая по всемъ статьямъ судопронаводства вечлобныя или несираведливыя основанія. Посонковъ висказиваеть заих часть не просмотрх старых законовь и объ изданіи новаго уложенія. «Ни милостію, ян жесточію, ни неизминіми судіями, ни нимин вакния вымисам ученить правам невозможно, аще не соченить всякимъ дъланъ недвижниято расположения особливниъ сочинениемъ. Аще и саныя жесточейнія вазан судіянь учинть, а древняго уложенія не изивнить и новаго регуда не учинить, то не можно правде въ приказинить дёлахъ установиться. При этомъ заслуживаеть особеннаго винманія самый способъ составленія новаго уложенія, предложенный Посошвовымъ. Здёсь внелив внеказалась чисто народная натура Посошкова и его стремленіе онънкъ и оберечь изкоторыя онособразныя — общинымя стороны русской жизни. Онъ ставить обязалельнымъ свободное участіе въ этомъ общемъ дът всего нареда. «Для установления правди надлежить нервее соотронть судебную внигу съ тонкостнымъ расположениемъ на великия и налия дела, какъ кон решать». Для этого избрать «разумных», правдолюбимкъ и симоления в дюдей ивъ всекть бевъ исключения сословій, потону что даже «и въ Мордев резуниме люди есть». Потонъ «освидітельствовать тын новосочиненные пункты всімъ народомъ, самымъ польженъ голосонъ, а не подъ принужденовъ. Я знаю, говорить онъ, что на это вознанициоть, яко бы эзь народосоветиемь самодержавную власть снижаю, но самая истивная правда того требуеть, -- «безъ многосентия и безъ вольняго голоса никомии делы невозможно». Своимъ проектомъ о составлении новаго уложения Посошковъ возвышается и надъ своимъ великимъ предшественникомъ на политико-литературномъ поприщъ — Крижаниченъ, который, какъ мы видъли, также обратилъ винманіе на эту не менте разрушительную въ его время язву общественную — неправосудіе и который также настоятельно требоваль правды.

(I, 7, 89; II, 21, 222). Но не только тогда не осуществилось это желаніе Крижанича, а даже и послі; Посощковъ не надівлся, чтоби сильние люди согласились установить правду, «даби не бити санинь оть праваго суда метиснутинь»; онь право вискавиваль опасскіе, что «сильники» постараются даже прекятствовать насажденію правды, будуть «прешинати въ сочиненія праваго излеженія». И Посощковъ остался правъ въ этомъ случаї, нотому что несправедливости стараго суда перешили петровскее время и нездийе вызывали новым жалебы, виолит недтверждающія слова Посещкова і). Тімъ не менте, своей имелью объ изименія стараго умеженія и изданіи новаго «свода», Посошковъ является не только современникомъ Петра, а его сподвижникомъ, единоминаенникомъ: извітстно, что Петръ Великій заминалять увітнувть свое царствованіе изданіемъ свода закономъ; діло было мачато, новое улеженіе составлялось, какъ сперть Петра пележила конець этому ділу.

Первая глава второй третици носочисовскаго стрекротивго трекратія занята разсужденість о купечествів и торговый (стр. 5-6, 112-139). Какъ истый политико-экономъ, онъ убъеденъ въ громадной нажности для государства торговин, считая купечество супращения царства. «Купечество воннетну товарищъ: вониство воюеть, а кунечество вонегаетъ и всякія потребности имъ уготовляеть». «Торгъ діло великое! Купечествомъ всякое парство богачится, а безъ купечества и налое государство быть не нежеть. Яко душа бесь тела не ножеть быть, такъ н вониство безъ купечества. Нътъ на свъть такого чина, воему бы купецкій человікь не потребень быль» и преч. Поетому, нужно «о кумцахъ попечение имъть неоспудное; подъ великанъ охранениемъ блюсти нхъ надлежить и отъ обидъ оберегати, дабы во убожество не входили и Его Величеству принледъ бы несли, интересъ его унискали. Между твиъ, ноложение кунечества было далеко невавидное; въ общественной жизни оно не пользовалось никакнить уважением и стояло въ ряду саимхъ незнихъ, презрънныхъ сословій: несимслениме люди ще словемъ Посомкова, ни во что ставили купечество, гнумались цав, болре не ставили

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Наир. Кн. М. М. Щербатовъ описываетъ состояніе русскаго судопроизводства въ чертахъ совершенно сходныхъ съ Посошковымъ; и онъ напр. свидътельствуетъ "о презръніи узаконеній", о "лихониственной продажѣ правосудія" и пр. О поврежденіи нравовъ. Рус. стар. 1870 г. ч. 2, стр. 4 п 5.

нушечество и въ жичную скораупу, на грешъ готови были проивнять его. Торговыя операція купновъ сепровождались страмными злеунотребленіями. Едва только вознившее, кунечество не могло сообразоваться съ новыми формани и требованіями; оно не составляло даже особаго состовія: «люди всякаго чина: и отъ синелита, и отъ офицеровъ, и отъ дворянства, и отъ приказныхъ, и отъ церковныхъ причетинковъ, и крестьяне, торговали пролазомъ, утайкою, воровски, безъ немлиниате илатежа». Самая торговля «чинилась вельми мепрево: другь друга сбиамивають и другь друга обидать, товари худые заправивають, цвиу беруть вопрямую, нежду собою союсства не нивоть, другь друга вдять — я тако неи погибаругь. Обианами вейхъ вельми изъянять и въ въску обвенивають, и въ изракъ обизривають, и въ изиз облыгають», и пр. и нр. Посонковъ ndeligraete hoemie beero bulgainte eyectocece cochobie, bosbucate ero въ государствъ, воспретивъ торговию вебиъ, которые не хотять «проимилять прининъ лецонъ, съ плачежонъ нешлинъ. Вуде же у воге желаціе есть въ кулеческій чинъ винсктися, надлежить ону бить подъ въдъніенъ наспотратскимъ и пошлину платить». Для надвора за честностію въ торговив, «ради ненедвижиня въ кунечествю правди», Посониковъ совътуетъ избрать изъ купповъ же десятскихъ, сетскихъ и пр., а на товары установить таксу (Зав. от. 189-192 с.).

Торговля, остествение, обращала на себя и преще внимание русскихъ нелитиковъ. Но осин и во время Посошиова она далека била отъ правильной органической постановки, то неудивительно, что им встричесть отзыви о болье неудовлетворительномъ состоянін русской торговли въ болье ранніе періоди. Котомикинъ описываеть самую первобытную форму торговли въ его время: «торгумуть всявихъ чиновъ люди, вездё, всявний торговыми проимелы»; беруть съ нихъ, въ качествъ пошлики въ казну, «что доподется въяти» (стр. 111 и 192) и пр. Крижаничь свидательствуеть о врайней неразвитости русской торговин: «земля сія», говорить онъ о Рессін, «мало торговищъ инастъ и товаровъ», петону что «люди не ув'ятельны въ тергованію, — разувы восты в тувы, требують обестронія, то есть поученія; а въ тому лінь противится (І, 8, 13, 42 стр.). Въ видахъ государственнато обогащения и Крижаничъ совътчеть усилить торговлю; проектируеть програждение «всякаго самоторжія» и нёкоторыя правила, обезпечивающія цівлесообразность торговихъ отправлеnin (I, 12, 13, 325, 20).

Какъ бы непосредственнить продолжениемъ разсуждения о терговать, сабдуеть въ 5-й гамев Книги о свудоски и бегатечив разсумдение «о худенество, т. е. о ремеслений производительности из Руси (стр. 6, 140-153). Посописовъ посващесть этому частному вопросу праву, въ видахъ важнести предмета съ точки зрини государственной эконоим и какъ человенъ личео замифосованний; — потому что и санъ Посонновъ быль промышления, взебретатель, некания. Тепь более, еледовательно, возмущали его злечнотребления въ этой сродной и излюбленней имъ офорф двятельности. «Въ кудемественныхъ настерствахъ весьна непоправно дъластоя у весъ, начинаеть Посонновъ. Первее элоупотребденіе из этому отношенім Посолиюнь видить въ неразвитести добраго настеретва (- Зав. от. 185 с.). Это же зависить отъ ведостаточного обученыя и вообще отъ нецвавильной мостановии дела из учени ремесламъ: ученикъ, «отдавшись въ научене лить на 5-6 и годъ-другой поживъ. да мало-мало понаучась, прочь отойдеть, да и станеть делать собою, и цвич спустить, -- и изстера оголодить, и себя не наворинть, да такъ въкъ свой изволочитъ -- ин онъ изстеръ, ни онъ работникъ. При неgoetatra me hactorimento negreport, «nhoro y hact triette goeda», deste всяваго принфискія и пользованія шть. Что же насастся сапостоятельнаго развитія художествь, изобретеній, то всякій бентся руки приложить, потому что ничемь не ограждена непринесионенность открытій: «не сифоть выимсловь своих» объявить, понеже вимениля и двючи пробу, изубычения, а огда достигность, другіе, увидя у него, начнуть льдать тел-жь дыла и цвиу спустить и тако корив отнинають». Въ предотвращеніе этихъ и подобнихъ злоунотребленій, Посошковь совітуєть SAROHOMA OFDANITE ETPOTOS ECHARDSHIS (VDSTSHEARS COSEA) BE HAVISHIE ремесламъ у масперовъ; требуеть ручательства настеровъ нь своихъ изублінуь; проектируеть устройство новних фабрикь, даже тобачных плантацій и т. п. Особеньює вниманіє Посомисьть, навъ человівть рединіозный, обращаеть на «иконие настерстве», которому, по его мизнію, «наннача войх» художества жаучитеся надобне» и надзиратолянь за которыть «надлежить быть соцыма уменить и искуснымь людянь». Посоционь тыкь боль обтанавливания на этомъ, что чтакъ небрежи-TOLLEGO MERCHA MENLYTES, MO OF CHORNEL, " TO NEW CEPTATING II BHдели. — телосные члени пипруть какихъ невидано им у какото челогева и ни въ коемъ человъкъ не обрящени» (= Вав. от. 188). Посошковъ

даме предласметь краткую теорию иконошиси и подребие излагаеть програнну есобой иконой амбуки, наизовую «надлежить сдёлать и наинсать русских манером». Нужно удикляться энциклопедических пезнаніямъ Посенкова и его удиничельной предусметрительности!

Вепрось о ренеслахъ не прейденъ полчаність и у Крижавича. «Ренесла, по его мивнію, пормстиве для пралочетва, немели лучийя рудовешни и златма геры». Влагоразунно, по этому, нивть осебенную «скербь о ренеслажь». Для благоунтройства ренесленнаго производства и Крижаничь предлагаль ибкотория ибры, повторениям нослів Поссиновинь, такъ напр. онъ требоваль такие, чтобы «вслий ученикь ученіе свое оканчиваль у одного учителя (І, 80 и т. д. стр.).

Въ статъф о расбойнивалъ, которая следуетъ непосредственно за статьою о худежестви (стр. 6, 154-170), Посениевы предлагаеть въ выслей стенени невыгодную нарушну общественного сполойствін и безопасности въ древней Рессии. Это величайшее зво, какъ менестно, осебение приврассь ва Россія и соли остатив ого испоренялись уже на нашей намяти, то въ до-потровскую вноху оно царино во воей сили. Петь, поэтому, ни одного болье или менье обстоительного сочинения о состоянии тогданней Россіи, въ которомъ не упонивалесь бы о разбойнивахъ. Котошихинъ вообще отпосительно грабскей и разбоевъ въ русской вемив двлекть замачение, что «натура москопских» людей неботобоязливая», н YKANHBANTS HARRE OTCYTETBIO BOSEON GOODERCHOCTH HAME BY POPOJENTS: < HO улацамъ грабать и убивають»; въ случав же какой нибудь ночной церемения, «сищется того дви нертиму людой убитых» и зарызанных в больше ста человъвъ (стр. 17). Онъ же нешеть, что учрежденъ быль особий «разбойной приказ», на который приводили «килосй, болра и простыхъ людей, изыманныхъ на разбов, или татьбв, или въ смертномъ убійстив и въ нодиотъ, и въ ининъ поровскитъ дълать > (стр. 90). Съ свидътельепромъ Котемиялие согласно повазание Крижинича. «Многіе чинятся разбон и тальбы», голорить носпедній. «Едва преминеть ночь, нь негорую не напилось бы инесчать убесныхъ (въ Москвъ), осебенно во время ваниямих правданновъ, когда инстіс ушиваются». Однажды манр. «начтемо било 15 мертвеневъ на одновъ тольно Земскомъ дворъ. Также и вив Москвы многіе разбон чинятся» (І, т. 162 стр.). При Петрів Веливомъ, всявдствіе всеобще-народнаго возбужденія и усялившейся скудости, грабожи и разбои усилились. «Во ветхъ государствахъ христіанскихъ

и даже басурнанских», сознастся Посонновъ, сифть таких разбость, ваковы у насъ на Руси». Разбойничество до тего сдалалось общерасиространенинь, что пріобрано накоторую систематическую организацію, «нбо не токно по 10 жин 20 человань, но бывесть по сту и но двасти человъвъ въ артели и больше». Русскій веродъ до того свыкся съ этипъ вознутетольных злокъ, что неогда решетольно спилатизироваль опу; тамъ, обыкноменно пожвициви и князъя, не ради прийвости, и просто для олоти и развлеченія ділялись педережиним разбойниками, «велиинин осоринками и губителями» 1). Простой народъ до того приспотрелся и освоился съ грубние паселіями ворось и разбойниковъ, что считаль это дъло саминъ обикновениять, если даже не запониять; поэтому напр., «оссъди, осли и слишать и видеть, какъ сосъда вори разовяють и до спорти замучивають, на виручку исйдуть и ворань дають волю». Итакъ, чинатся векръ разбен, деревин разбивануть и сожигають. крестьянъ жругь, до сперти заинтывають». Прямую причину усиленія разбесть Посениють видить въ слабести законовъ и зноупотребленияъ подъячехъ. «Укази на поровъ у пасъ учинени вельне налостиво воранъ, . такъ что и новики не болтся: мойнавъ вора вли разбойника у пасъ не могуть съ нимъ разотаться, --- посадять въ творьму, да кориять ого, будто добраго человъка, и держать въ тюрьив лёть десять и дваднать, такъ что ихъ иного уходить». Еще болье приносила вреда въ данновъ случаф петачка отъ судей, которые уличевшихся въ разбов, не только знатвихъ лицъ, а даже и слугъ отъ «сильнаго лица, или ябедеватаго, или спойствонного собъ, вли клюбосольна, отпускають на волю, такъ что простыяме и дворовые, падфиочись на своих и понівщинови, сміло ворують». Но още болье спасала рассейниковь оть преследения «неличи . < RATESHOL

Объ истреблени всеконечнемъ веревъ и разбейниковъ ное мивніе лежить ощевее, пиметъ Посонисовъ: «учинить сотсимъ, деситенихъ..., чтоби тыи накріпно спотріли, чтобъ никто и ивъ имеонихъ персоиъ безвідена никуда не убажать, а брали бы отпусиния ниська. Вуде кто відаетъ о разбейникахъ, ебъявиль би безъ утайни (а буде угантъ — спертили икань). Дать страхъ судьянъ и подъячниъ, чтобъ веранъ не потакали

<sup>1)</sup> Множество принарева, подтверждающиха слова Посошкова, им находнив въ записнать современника Желябунскаго.

и не берегли икъ. Древніе указы о ворахъ многондодные отставить и учимать указь помей, краткостаній».

Содымая и осьмая главы Кинги о скудости и богатотий содержать рессульный о належении простъянь, ихъ отношении из помещивань и о зомий, камъ главной и исключительной статью крестьянского содержанія и боганства (окр. 7, 171—208). Кром'я этихъ двухъ главъ, спонівльно запятить простьянствонь, мнорія отдільния замічавія о простьявых вазовяны и въ другить гнавахь и не вовхъ сечиненіяхъ Посенвова, такъ что вобросъ е положения крестьянь является одникь изъ прообвадающих въ сочиниванть Посощкова. А это, при иножестив самых разпостороших предметовъ, затренутых Посониювимъ, несоинфине доказываеть важивоть, которую онь придаваль устройству крестьянскаго сословія въ общей систем'я тогданняго государственняго стрея. Посожновъ воська подребно разонатриваеть положение русскаго престыими въ 1-й педовинъ XVIII вък, говорить о недостаткахъ и злоупотребленіяхь въ его жизан, указываеть много дільнихь віръ, котория мегли бы упречить его благосостояніе. Изъ сочинсній Посомиова им усивень, что нечальный быть крестьянь вь ту пору обусловлявался ебщею поустановичнения още организацією государотна. Гланнимъ бідстейнить для престышть была та же, занівчасная не нейкъ сослевіякъ п во всяхъ офоранъ государсувенной живии, бъдность: «престыяюще житіс скудостис» — такъ начинають Посомковъ главу о крестьянствів и далье подрабие излагаеть свей ваглядь на причини этой скудости. Въдственное положение врестыянь происходить чие оть чего инаго, товие оть своен ниъ въности, а потоиъ, отъ неразсиотрънія правителей, оть поивидилья василія в оть небреженія ихъ> (= Зав. от. 176 с.). Обниновенная теснота и скученность врестьянскихъ носеленій также весьна чето служила причиною «посконсчинго разоренія, нетому, въ тесноте аще у ного загорятся дворъ, то вся деревня выгорить, як одного двера не останотся, у инаго ни хибов, ин смота не останотся». Важиния преватерыемъ къ народному благосостоянію были столь многочислению въ ту вору разбон и грабежи. Совершенное отсутстве гранотности тоже давало себя чурствовать въ практической жизин крестьянства. Неблагонанфронние види ваходили неличие возможность безпронятствение влоупотреблять вароднымъ вежьжествомъ: прівдеть въ деревню, говорить Посописовь, вто выбудь «съ указонъ или богъ указа, да скажеть, что указъ у пого

OCTS, TO TONY H BEDOTTS, H OTS TOTO EPIGELIDES COOK HERMENS YOUVER; нотому что всв крестьяне слепн, начего не видляь я не везументь. Многіе безъ уваза прівхивь, жавости нив чинать великів и из неборахъ иного съ нехъ езлеменкъ доногъ силотъ. При изследовани иричинъ народнаго убожества, не мерка не обратить внимани на себя совершенная разобщенность, враждебныя отношенія между престьявани.  $\Pi$ ocomeoby tray mhoro edularty stony shatchie, yto decensible esдежду: «аще бы врестьяне жили вев въ одву душу, союзно, другь другу обидъ не чинили, то бы вет били сити и жите ихъ било святес». Наконецъ, причину народной обдиссти Посемиесть видить въ поуктива простыянь обращаться съ источниками своого довольства, въ ихъ хозайственной безтактности, «неснислін». Какъ стреній практикъ и спеціалесть-хозяннъ, Посонбовъ осуждаеть престыявъ за то, что они губять молодие леса, рубять на дрова строени деревья, обривають непоставне орван и твиъ губять «паротвенную прибылицу, ненеже сивлые орван ндуть въ Персиду, въ Шведы и во нами ифоть», левять недерескую рыбу, отъ чего не токио нарскій интересь, но и у ловцовъ тёхъ прекорика процадаеть и пр. и пр. Въ противовъсъ указаннииъ причинанъ скудости крестьянской, Посонковъ предлагаетъ неложетельния ибри въ улучнейно ихъ быта. Такъ овъ просктируеть надворъ на добресовъстностію въ трудахъ врестьянскихъ, чтобъ инито не сталь лежебечеть, не изгулялся, и лежа, не потруднися, не зав бы кийба». Для предохраненія отъ непредвидимаго разоренія, напр. въ нешар'в, Посемновъ предлагаетъ новую расиланировку селъ: «не силонь дворъ подив двора, но съ нереступиено, гейздани». Противъ отпрытихъ разбоевъ, желаеть ввести дружный отпорь всего населения деревии, или даже совекунныхъ сель нъсколькихъ деревень, «съ ружьемъ, съ кричвемъ, съ дубъемъ». Чтобъ ввести гранотность въ народъ, Пессинсевъ совътуетъ даже «поневолять» престьянь учить дівтей. Ва качестві учителей сиз рекомендуеть единственно образованных въ селахъ линъ, котерше и досель суть едва ин не свине понулирные цивилизаторы простопародых, дьячковъ. Наконецъ, Посонговъ жолесть отрадить стротиви правилами целость частных статей общественного хозяйства, особенно леск.

Дале Посонковъ разонатрявнеть нележение крестьянъ въ отношения ихъ къ помещикамъ. Въ то время, не смотря на все заботы и усима Потра Великаго объ улучшения быта креностинкъ людей, указы его имъли

вало опли, отъ такости ценихъ милліоновъ, по выраженію Посонкова, топувшись нодъ гору, въ противоположную сторону. Помъщини наши еще до Петра умън утвердить огронина права надъ свемин крестьянами: ощо но словаять Котошихина, «ведали, будили своихъ крестализ во воекить делахъ, сами налагали нодати, сполько съ мого валти». Правда, въ жалеванникъ на немъстъя грамотахъ помъщиванъ внушалось беречь крестьянъ, но самия эти безпрестанния подтверждения и постоянние нобъти крестьянь должим свидетельствовать с слебонь соблюленін подобинкь внушеній. Между тімь, при существевнін врінестваге нрава и соединеннаго съ нимъ въчно-обязательнаго труда, устройство быта простыянь не могме нимогда дестигнуть прочнаго обезпеченыя, такъ какъ, при кормстинкъ ресстетакъ большинства помъщековъ и при весеходахъ врестьянъ отъ еднего номъщива нь другому -- то не куплъ, те но явольдству — положение ихъ было подвергаемо безпрестаннымъ измъненінчь. Посонновь такъ характоризують быть номіническа крестьянь: «помъщики на крестъпиъ своихъ налагаютъ бремена неудобоносимая; есть такіе безчеловічние дворяне, что въ работную меру не дають престыжанъ единаго дия, еже би что на осби сработать и такъ крестьянство въ инисту пригоняють. Который простъянивъ ставоть посмуве, ва пого и подати прибавлять. Многое говорять: престывнину-де не давай обрости, но стриги, яко овцу, догола. И теко творя, нарочно нуогонать, понеже такъ ихъ обирають, что у нного и козы не оставляють». Въ разорени крестьянъ и вообще въ тяжеломъ ихъ ноложения Песонивовъ неходиль объясшение другаго въ висией стенени вредно отнивавшитося общественняю эла — престышенить побъговъ. «Оть нужди», продолжветь Посонновь, «дени свен оставляють и бёгуть въ запубениня ифста; чужія стрини нассляють, а свою пусту оставляють». А своль всянке было количество бъщвенить, видно изъ вираженией Посемистымь увърениссти, что если вев преотъяне возврещени будуть изъ беговъ, то «во всей Россіи всю пустоту населять; даже перожин пустощи будуть населяться». Еще Криментиъ ставиль одною изъ причинъ «нуждъ русской жили» пустоту, невоскавленность он, что, як свои очеродь, объесвянь вругимь, местеминь законостамень (т. I стр. 155, 297).

Оознавая всю невыгоду целоженія пом'ящичьих крестьянь, Посошновь не могь, еднаке, дейти до мисли объ ушичтеженія крінестнаго права; напротивь, опъ уб'яждень, что ноложеніе крестьянь нотему и плеко,

что они еще нало укранлены за помащиками, кака иха нолная собствойкость: «простъяномъ помъщеки не выкосые влядильны, того ради они нкъ не берегита; пряной икъ владъющь Саподершець, я они владъють временно». Чтобъ оградить свенкъ односослевнивовь отъ грубого пронзвола поивщиковъ, Посошновъ совътуеть чиванниъ расположениемъ предотвратить наснаія, «чтобъ крестьянем» спосно биле государску нодавь и номещику заплатить, и себя прекермить». Мнего я размышляль, геворить Посопковь, «каке бы право поборы съ простыпь ообпрать», --и воть предлагаеть новый способь поборовь, не но веротамь и наблему дыну, какъ это прежде било, а но надълу земли. Главною основою простывневато труда и богатства Посонковъ считаль жемлю; се онъ называеть санымъ гоборитимъ данинкомъ великаго государя и къ ней исключительно желаеть привазать рабочім руки крестьянь, даже воспреmen und apprin benatin, kend baud. Toprobno. Hanthe nonbenegablyb врестьянъ новонольными участками долженъ быль привести нь двоякой цвли: въ опредвление податинкъ сберовъ въ нами и къ опредвление разивра оброка и барщинныхъ работъ въ пользу поивщика. Для удобства, Посошковъ предлагаеть разверстать зешлю на целие дворы, на нолдноры, чегнерти и осьмыя доли двора. И по той венив расположить подати надлежаще въ казну и проче поборм. При введени системи повенельниго собра, необходино было прежде всего размеженить землю, и Посонковъ весьна педробно говорить о способахъ неменанія, о составленіи межевикъ плановъ, канцелярін и проч.

Въ високонъ взглядъ на крестьянскій трудъ Посошковъ сходится оъ Криманиченъ, которий также въ земледъніи видъль «воему бегатству коронь и основаніе: тежакъ бо коринуъ и бегатить и себя, и ремесленника, и терговца, и болрана, и краля». Но такъ какъ на взглядъ Крижанича русскій наредъ и въ тежачествѣ быль носенъ, то авторъ «Политики» и совѣтуетъ обратить есобенное винискіе «на умноженіе и на совериеніе тежачества», какъ одного изъ «наилучшихъ и наипотребиѣёнихъ проинсленъ» (т. I стр. 41—48). Вироченъ, въ разоужденія о земледѣліи и сопринасяющихся къ этому частимуъ вепросахъ Кражайнчъ далеко не такъ обстоятеленъ и свѣдущъ, какъ крестьянивъ Посоніковъ.

Бъ IX-й и постедней главе Кинги о скудости и богатстве Посошковъ сгруппироваль все, частио уже висказанное имъ нь предмествующихъ главахъ, о государственномъ хозяйстве и о сборахъ нь нарежую

кажну (стр 8, 209-259). Онъ находить и въ этой области крупвыя унущения и злочнотребления. «Собранное надобно блюсти: эхраненіе дебрый товаринъ собирания -- таково общее начало, положенное Посенновниъ въ основаніе глави. Не не спотря на всё финансовня затрудненія и государственную скудость, въ Рессіи не ум'яли какъ должно польноваться собраннымъ. «Въ Новгород в видъль я», расказываеть Посомковь въ примеръ, «две налачи напладени были конской сорун и иныхъ полковихъ принасовъ, и все то стило и пронало, и весь тотъ принасъ вырыли изъ налать лонатани, и на колико соть рублевь того было, Вогъ въсть. Въ такихъ небреженияхъ много казин съ сего свъта погибаетъ». Въ собираніи парскаго интереса также, по слеванъ Посошкова, не весьма право двалось: «но покущаются съ одного вола по двв и но три вожи содрать, а едико ни нудится, токие лоскутье сдирають; хомуть изличного ношлину взять, да и негинную истерали». Кроив насили вадъ бъдными крестьянами, Посомковъ находить неблагоразумные неборы въ терговать, именно неборы мелочные: «чтобы сборы пополнить винислили сборы нозомельные, подушные, хомутейные, банные и пр. и пр. Между тиль за этими мелочными сборами «нельзя быть сборамъ попаниненить пелинить и т. д. Но особенно при банкротстве казим и разорени народа моспутичельни были злеунотребленія, которыми сепровождались сборы помличь. «Люди приходать въ оскудение отъ иногихъ сборовъ, потому что коливо разнихъ сборовъ есть, толико и буринстровъ, а у всявато буринстра цъловальники и ходоки особие. Всъ они корилтся твин же госудоровыми деньгами, -- сборимя деньги прадуть. И того ради, изопоры инкакіе оборы, а люди всь топ'яють». Не спотря на вей заплатія и присиги, служниме моди такъ споро «въ грехъ висдають, что и порваго дня боть кражи не пробудуть». При сборахъ ношливы, наприваръ съ терговия селью, «бурмистровъ, цъновальниковъ, управителей, работнековъ, надвирателей тысячь 5-6 есть, а вой они, будто черви, точать тос-жь соль, ницу пріобратають сть тол-жь соли», нежду тімъ макъ паредъ соть безсолици нопирасть». «И питейний оберъ весьма немевравно дестел, и отъ того царскаго интересу иного тратител». Непоправности въ этомъ случав проится въ продажв ненастоящаго вина, въ корыстолюбін буринстровъ, завіздывающихъ питейными сборами, и въ самоволім помъщиковъ, которые и ногою съ государевымъ питьемъ на свою землю не пускають, питьи отымають, посуду

разбивають, а строять свои набани, называя ихъ ввасиями. Наконецъ, Посошковъ обращаеть винианіе на илавленіе монеть: «о денешноть д'язъ нужно тщавіе великее прилежить. О семъ не единимъ умомъ, но острими и твердыми умы немеслить, накъ бы деньги устрояти, дабы енѣ прочим, неморочны и похвальны были». Разсужденіе о деньгахъ выявано быле постененно вкрадывавшимся злеунотребленіемъ: сравнивая старишция и современныя монеты, Посошковъ замѣтилъ, какъ серебро въ никъ но-отененно ухудшалось; «а ныиѣ иноземцы приглашають прилагать въ деньги иѣди». Посошковъ счелъ своею обязаниестію предупредить правительство «о тѣхъ новеначинающихся дамагать, яко вельми нъ воресству спосебны».

Параллельно раскрытію злеупотребленій въ государственнемъ ховяйствъ и сборахъ, Посощковъ предлагаетъ изън въ изъ исправлению. Рекомендуя вообще бережанвоеть, онъ предлагаеть свои правическія соображенія, напр. о натеріаль для постройни нераблей, о канатахъ, укотребласныхъ не каненныхъ судахъ, и проч. Вимето «противныхъ и неприличныхъ нелочныхъ сборовъ, Посошновъ предлагаетъ свою систему сборовъ «постоянныхъ, недвеженыхъ и никорда испарушимихъ». Въ предосторожность отъ противозавонных расхищеній собирасной назвы, предлагаеть цвенё рядь міруь, начиная съ вибора въ бурмастры особенно издежныхъ, честныхъ инцъ и кончая обезпечениемъ икъ посредствомъ определенняго желованыя. Какъ спеціалисть въ вивнемъ деле, Посощновъ имого разсуждаеть о средствахъ извлечения изъ него пользы государственной. Главиних образовъ въ этомъ отношени онъ желаетъ починать производство и продажу вних мовлючительно надвору государственному, установить обредівленную доброкачествовть и піму винамъ. Наколецъ, подробно говоритъ Посочновъ объ всиревлении денежнаго дъла, при ченъ, кромъ цънности санаго наверіала, обращаетъ сообенное винилије на изображенје нароваго напавнованја на монетакъ: «ИН не серебре вочитаемъ, няже мъдь ценивъ, не немъ честве и сказно именованіе Его Величества; у насъ толь сильно Его Пресвіжилаго Величества слово, аще бы новельнь на мідной зелотимовой цата положить рублевое начертаніе, то бы она за рубль и хедить стала во в'яви в'яковъ неизмънно».

Въ предлеженновъ вналиев Кинги о скудости и богатетив ин постарались извлечь историческія свідінія, нознакомиться со взглядомъ Посомкова на современиое состояніе Россін, об ся тогдашними недостатили, требевавшини немедлениего, радикального исправления. Но нельзя сказать, чтобъ этить только и исчеринвался интересъ его капри. Изъ иномества PROTEINED BONDOODS, SATPOINBARMINED BETS, CHRESONS HE ANNIHHED BE заключение остановиться на осебение выпукленъ вепросв объ инеземцахъ, въ ихъ очношения въ России. Вепросъ этотъ, играющий одну изъ самихъ видныхъ ролой во всёхъ сочинскіяхъ Посошкова, въ данномъ сочинскім разспотр'виъ съ точки врбијя политической экономін. Всесторонила критическая провірка соціального положенія Роскій всюду дасть Пессинсову новодъ обращать виниание на иностранные поридан, на степень иносеннаго вибмательства въ намежь отечествъ. Особонно ощутительно било это вившательство иностранцевь въ русской торговле и проминаленной производительности. Поэтому, 4-я и 5-я главы Княги о свудости и богатотвъ (о купечествъ и художествъ) наполовину посвящены Посомнювымъ знакемству съ инесенцами въ русской торговив и проминденности. Что касается вагляда Посонкова на вностранцевъ въ этомъ отношенін, то основанія ото кроится още въ предпоствовавной негоріи, нанъ и самос явленіе инозенновь во главъ русской торговли и проимывленности преднествовало эпохъ Петра. Еще со времени Іоанна III стали приглашать въ Россію изъ Венеціи и другихъ странъ «заморскихъ настеровъ», и уже съ того времени инессици авляются въ Россіи въ качествъ архитектеровъ, типографичновъ и пр., являются въ службъ: въ войскъ, въ посольсномь приказв и во вовкъ местахъ, где производилась торговля, гдъ ножно было устроить вакое либо выгодное проиншленное предпріятіе. Опытность въ дъдахъ, многостороннее, сравнительно, образованіе, покровительство вліятельных лиць, добываеное подкупонь и взятками, сообщили принельцамъ рашительний перевасъ надъ русскими. Само правительство первоначально предоставляло иностранцанъ, какъ учителямъ нашимъ, ивкоторыя весьия важныя льготы, въ видв, напримъръ, беспошлинной торговли (при Михаилъ Осодоровичъ), между тъмъ вакъ русскіе купцы должны были платить пошлины на каждонъ шагу при покупкв и продажь товаровъ. Мяло по налу вностранцы захватили въ свои руки всв важивище торговые пункты въ Россіи. Это зло въ значительной степени осложнялось отъ злоунотребленій, кеторыя себів дозволяли иностранцы-торговцы, напримірть провышеню ціны тораровь сверкь договора. ввогь къ намъ запрещениихъ товаровъ и т. и. Ропотъ противъ насилій и недобросовфотности соперниковъ русовой торговди послиналься еще ранфе Петра и Посонисова. Алекско Михайловичу подана была жалоба оть русовихь торговыхь людой, въ воторой, высказавь жалобы на не-HDARRY ARTHIRCRUXD TOPPOBLERD, OHE HDOCKER POCYLARS (HE JATE HMS. сиротамъ, отъ иновёрновъ быть въ въчной нешотв и не нущать ихъ къ Москвъ 1). Ответду слинались жалоби, что «торжиния у насъ стали гораздо худы, потому что ихъ отеяли иносомы > 2). Крижаничь, ратующій вообще противъ ведкаго инозеннаго видмательства въ дала Россіи, одну изъ главныхъ причинь государственнаго унадиа видеть въ томъ, «аще въ торгах» отъ окольнихъ народовъ нашъ народъ хитростію ся обивляеть и нищаеть». «Инородское торгованіе — земли разореніе» и пр. Поэтому, Крижаничь требовань совершенного изгнанія иностранцевы из-Россіи и предоставленія всёхъ отраслей торговля и проиншленности исключительно Русскимъ (т. I стр. 39, 325, 23, т. II стр. 78, 271, 57).

Какъ патріоть и челов'явъ коммерческій, Посонковъ счель своею обсзапностію явиться обличителень вла, происходинаго оть инфотранцевъ. Онъ герько жалуется на ихъ несправедливости, со всею дересстию совершавніяся въ прежнее вреня, и разуется наступленію новаго временя. новыхъ порядковъ. «Плохо им вноземцамъ было надъ нама доматься тогда, когда наши монархи въ кунеческія діла не вступали, а управляли бояре. Прівхавъ, они, ниоземцы, засумуть сильныть нерсонать подаровъ рублевъ во сто --- другое, а за сто сдълають они нрибили себъ полмиллюну. Ценя наши децьги, они всякить своимъ товарамъ цену возвысять, наложать цену двойную да тройную». Въ настерскихь работахъ они «токио о томъ и пекутся, чтобъ деньги взять за работу. Имъ то надобно, чтобъ они одни славились и богатъли-бъ, а им бы отъ инхъ изъ рукъ глядъли». «А ныив, слава Богу, монархъ нашъ вся сія санъ разспотръдъ, и подавать имъ уже нельзя» (стр. 122, 212). Такимъ образовъ, Посонковъ надъялся на Петра Великаго, по его нивнію. лучие проживкъ царей унавиле обещечить интересы русской терговли. Но на этомъ Посомвовъ не усновонвается: онъ желаетъ предостеречь Государя, установить болће опредъленныя отношенія къ иноземцамъ. Онъ

<sup>1)</sup> Ученыя Записк. Казан. Упив. 1857 г. № 4 стр. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Россія, Соловьева. Т. ІХ стр. 304 и 316.

силится возбудить ожесточенную войну противъ инсетранныхъ кунцевъ, TRECVETA CAMBLE PAREMANNAMENTA BROWNESS HAVE HOUSE HAVE H V.Ze надъется на безусловную небъду. «Хетя они и хатри, а аще увъдають намого купочества твердее положение, управитью свее и гордаеть некотя отножать: нужда иригоплоть и из ногоной лужь». Крема возстановыенія русскаго куночества, Посонков'ї отрешится терговия споменія съ дисстранцами подчинить опредъленнымъ основаніямъ; онъ предлагаеть: допускать только обоюдную торговлю съ иноземцами (ивну товановъ), и то съ нозволенія «вонандира пупоческого управленія»; установить строгій ROHTBONG 22 AOODORA VOCTBOERIOCTIO HENROCHMINIS TORADORIS H MOCTORCHENIS изделій, произвединих ини въ Россіи; предполагаеть определать «исстоящую цену» ихъ товаранъ. При темъ, подъ опассијемъ штрафа, «только тв надлежить заморекіе тепары попунать, безъ кокхъ намъ пребить не мочео, а иния ихъ немецкія затейки и прихоти пріостановить, дабы напрасно изъ Руси богатетва не тащили», и пр. (стр. 119, 144, 124, 138). Въ этихъ видахъ — ограниченія иностранной тергевли на Руси, Посошвовъ, съ общчною практичностію, стремится ногнать всявіе признаки роскоши и поразсчетливости въ жизни русскато нареда. Онъ вооружается, напр., противъ привова стеклянной носуды, копрочинуъ натерій, пуговиць, платковь, суконь солдатскихь, «нотему что вени русскія сукна, аще и дероже заморскихъ стануть, обаче тип деньги изъ царства вонъ не выйдуть»; «нашначе же запретить касаться замерскихъ петій» и пр. «Нівици только вихваляють то, оть чего бы пожитекъ кой имъ приналь; они какую бездалицу ни привезуть, то надейдалсь хвалять, чтобы мы больше у михъ купили» (стр. 125, 127, 135, 124). Подобныя подосрвнія къ иностранцамъ Посонковъ невторяєть и въ дономенін къ Головину. «Диванея и недочивнанся, нашеть онъ зділеь, что сказываются измен июди нудры и правдикы, а учать пое насъ неправдою, во всякихъ делахъ себя и свою братію хранять и везносять, a hack his bo sto betredte. One park, stock his be homomorie char и всегда яхъ за госнодъ себв инвин» (Соч. Пос. т. I стр. 272 = Зерцало л. 208). Поэтому, «върить имъ вольми опасно, — мию, что во всякомъ деле насъ обнавнивають и ставить насъ въ дурани». Такія же подозрѣнія относительно русских цивилизаторовъ высказывалъ и другой знаменитъйній русскій патріоть — Ломоносовъ. Стремясь къ очищенію отечества отъ иноземцевъ и самостоятельному развитію русской промышленности, онъ съ негодованемъ вооружався противъ недобросовъстности ибицевъ-учителей. Говеря, напр., о совершенией неразвитости антекарскаго искусства въ средъ русскихъ людей, онъ заявчаетъ: «отидне и досядно слишать, что ученики российскаро народа, будучи по досяти и бельше лътъ въ антекахъ, нивакихъ лекарсивъ составить но учёногъ; а ради чето? — заявиъ, что антекари держатъ еще учениковъ-яъщевъ, русскіе-же у нихъ ири раметъ и при угольть до старости доживаютъ, учениками и улираютъ > 1).

Итакъ, Песенковъ невду подосръваль несеравединости висстранцевъ и отремился нъ оснобождение России отъ всявить услугъ съ ихъ оторони. Въ то же время онъ биль нолень национальной гордосии, самоувърсинссти въ селв и способностяхъ русскаго человека: «иноземцы такіе-жъ люди, вавъ и ин; сгла у насъ гражданский устанъ будеть твердъ, то наши художиние погуть превинати ихъ». «Инозомии по отъ небеси пришли, а такіе-жъ люди, что и мы, и у нашихъ людей такія-жъ руки». «Нівици YMHBO MACE HAYMAMH, A HAMIN OCTPOTOW HO XVIC MIE, & OHN DYFADYD насъ напресно. Что же касается торговли съ вностранцами, то «мы можень прожить и безь ихъ товаровь, а они безь нашихъ (начеріальныхъ) прожить не погуть. Того ради, подобаеть намь надъ ними господствовать, а имъ реботвовати предъ нами (стр. 147, 282, 273, 122). Насъ, Россіянь, благословить Борь хлебонь и недонь, и всявихь нитей до-BOALCTHON'S: BOACK Y BACK TAKOC ACRONICTBO, 4TO H 4HCAR MIN'S HETS, пива у насъ предорогія, меди у насъ преславние; табаку начь межно вораблями за море отпускать; ноложень можно на всю Европу наготовити»; единиъ словенъ, «добра у насъ много» (стр. 136, 137, 150, 141 = Pvg. poc. by dol. XVII gr. I t. 47 ctp.). Ho beckerners ctold заманчивыя и отрадныя для натріотического сердца вредноложенія и надежди, Посенжовъ, одняво, сохраниль себя отъ крайняго увлечения, — онъ воздержанся отъ огульного пориманія иностранцины и не требуеть безусловнаго разрыва съ ней; напротивъ, какъ человъкъ практически разсудительный, Посошновъ съ завистію спотриль на добрые порядки, заведенные вы чужний женлями, на знавія, которыми располагають мноземцы > 2). Отсюда, поставляя въ необходимость русскому народу «свой умъ дер-

<sup>1)</sup> Соч. Ломон. изд. Смирдина. Т. I, стр. 646.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Примъры уваженія иностр. порядковъ: т. І стр. 71, 84, 87, 140, 165 и пр. Зерцало 1. 208.

жати» (стр. 138), въ то же время Посошковъ вовсе не прочь отъ пересадки въ Россію чужестранныхъ добрыхъ плодовъ науки и опытности, и, вооружаясь исключительно противъ причинъ государственнаго разоренія, противъ того, чтобъ русскія деньги изъ царства вонъ не ушли», онъ настоятельно желяеть, чтобъ русскіе люди переняли иноземныя мастерства (стр. 127, 151). А для этого, естественно, вытевала необходимость «добыти мастеровъ добрыхъ. Надлежить Его Величеству призвать къ себъ иноземцевъ отъ военныхъ, отъ мастеровыхъ, отъ докторовъ, аптекарей...., аще и съ трудомъ, а вельми надобно вхъ добити и учениковъ имъ дать, чтобъ тому мастерству нашихъ русскихъ людей научили» (151, 152 = y Крижанича I т. 31, 39, 76, 134 стр.). «Буде вто иноземецъ прівдеть въ Русь художнивъ добрый, мастерства именитаго, тому дать домъ и отдать ему въ научение человъвъ десять и больше, чтобъ училъ ихъ прилежно и нескрытно; и буде выучитъ противъ себя, надлежить съ награждениемъ его отпустить, съ честию, чтобъ, на то воздалніе зря, и иные мастеровые люди выть эжали и всякія бы мастерства въ Руси размножали» (стр. 145). Высвазанныя желанія Посошкова были въ то же время желаніями и Петра, который сознаваль недобросовъстное поведение иностранцевъ въ русской торговлю и промышленности 1), и который поощряль въ Русскихъ переинчивость иностранной техники<sup>2</sup>). Тавимъ образомъ, мысли Посошкова сходились съ мыслями Петра, хотя последній и не могь никогда сделаться сторонникомъ національнаго антагонизма въ такой мірів, какъ Посошковъ. Петръ быль посредникомъ нежду цивилизаціей Запада и русскимъ народомъ, между твиъ какъ Посошковъ, во многихъ отношеніяхъ, оставался старовъромъ, исходя изъ традиціонно-религіозныхъ возгрівній на все иноземное-иновърное, — но объ этомъ ръчь ниже.

Разсмотрѣнное сочиненіе Посошкова вызываеть читателя на многія мысли. Прежде всего приходится пожалѣть, что остался въ безвѣстности этоть трудъ человѣка, принадлежащаго, по своимъ началамъ, къ кругу тѣхъ немногихъ свѣтлыхъ личностей, которыя жертвуя собою, готовы

<sup>1)</sup> Напр. Пол. Соб. Закон. Россійск. Имп. Т. І № 3017.

<sup>2)</sup> Журналь Минист. Народ. Просв. 1876 г. № 2 стр. 310.

были нести слово правды къ царинъ и народамъ. Посошковъ опездалъ съ своимъ трудомъ, чтобъ обратить на него и на себя вниманіе преобразователя Россіи, между темъ какъ онъ имелъ несомненное право на это вниманіе, могъ сділаться государственнымъ ділтелемъ, сподвижникомъ въ трудахъ великаго Императора, которому крайне нужны и дороги были люди, подобные Посошкову. Изв'встно, что Петръ Великій, выдающеюся чертою духовной природы котораго было правдолюбіе и ненависть ко всякой лжи, всегда самъ требовалъ правды отъ своихъ подданныхъ. «Весело слишать, — говорилъ онъ, — когда сыны отечества королю говорять явно правду ). Но если сочинение Посопкова не получило прямаго, дъйствительнаго значенія въ свою пору, то за нимъ всегда неотъемлемо останется важное значение въ исторіи цивилизаціи русскаго народа вообще и его литературъ въ частности. Какъ бы то ни было, но несомивнно что по духу своему сочинение Посошкова представляеть въ нашей литературъ единственное въ своемъ родъ депіе, въ которомъ убогій, мизерный крестьянинъ дерзаеть указывать самодержавному владыкъ недостатки и ошибки его правленія и смъло даетъ ему совъты въ томъ, какъ улучшить бытъ народа, защитить слабаго отъ сильнаго, воцарить правду на вемяв. Полной чести и вниманія Посошковъ заслуживаеть и за то, что, высово чтя царскую власть, онъ далекъ былъ отъ языка льстецовъ. Напротивъ, какъ въ этомъ, такъ и во всехъ его сочиненіяхъ, найдется весьма много выраженій, которыя раскрывають печальную правду предъ глазами государя, обнаруживають ошибочность и безуспешность многихъ его начинаній, и весьма мало можно подыскать м'встъ, которыя бы отзывались неискреннею восторженностью и наимщенною хвалою. Притомъ, Посошковъ имълъ въ виду представить свое сочипение Петру уже въ ту пору, когда Императоръ могъ думать, что, после продолжительных трудовъ и постояпныхъ заботъ, онъ уже устроилъ окончательно свою державу. Следовательно, представляя Петру печальную картину тогдашней Россін, Посошковъ рисковалъ оскорбить самолюбіе царственнаго труженика.

Мы не останавливались на проектахъ Посошкова, и не наше дѣло судить объ ихъ экономическомъ достоинствѣ, тѣмъ болѣе, что мы имѣ-

<sup>1)</sup> Достои. повъств. и ръчи Петра Великаго. Москвитянинъ 1842 г. част. II, анекд. 6-й.

емъ таковые отзывы судей, болъе компетентныхъ въ данномъ отношении. Что же касается правственнаго достопиства мыслей Посошкова, то, не укоряя его за то, что онъ подчинялся ипогда попятіямъ своего времени и являлся въ сочиненіяхъ твердымъ, хотя во всякомъ разв безсознательнымъ поборникомъ многихъ идей, самовластно господствовавшихъ въ то время (какъ напримъръ: взглядъ на одного человъка, какъ на законную собственность другаго, допущение купли и продажи людей, требование смертной казни я пр.), и извиняя всю отпоочность подобных воззрёній духомъ того времени, --- должно сказать, что Посошковъ высказалъ весьма много мыслей, совершенно вфриму въ своихъ основаніяхъ, проводиль порою такія возарівнія, которыя были совствить чужды тогдашнимъ общимъ понятіямъ и которыя нежду темъ имели важное общественное значение. Его описание всесторонняго состоянія русскаго государства и народа, составляя во мнотихъ чертахъ теперь уже достояние истории, изобличаетъ въ авторъ глубокое понимание русскаго быта. Его совъты отличаются здравымъ практическимъ взглядомъ, въ нихъ видно близкое знакомство съ тогдашнимъ бъдственнымъ положениемъ народа, что особенио было важно въ ту эпоху, когда Петръ пересаживалъ въ Россію иностранные порядки, не всегда притомъ соображаясь съ народнымъ духомъ. Въ своихъ сочиненіяхъ, Посошковъ, какъ представитель народа, современникъ реформъ Петра, прекрасно оцівниль эти реформы, не увлекаясь на сторону защитниковъ старины, но и не находя безъ исключенія хорошими нововводимые порядки въ томъ видъ, какъ они заводились. Смълые, всегда жизненные и въ большинствъ разумные проекты Посопкова останавливаютъ и теперь на себъ вниманіе, заслуживають и въ настоящее время глубокаго уваженія. Такъ напримъръ, въ высшей степени замъчателенъ предлагаемый Посошковымъ способъ составленія новаго уложенія, — способъ, въ которомъ должны были выразиться не одни только юридическія понятія государственной власти, но и всв живыя потребности и нужды цвлаго народа. Замвиателенъ проектъ общаго совъта господъ и дворянъ о дълахъ своихъ и крестьянскихъ. Разсужденія о неправомъ судів и введеніи правосудія не лишены сиысла и значенія и въ настоящее время, потому что Россія только съ недавняго времени получила настоящій судъ, построенный на вполив правыхъ основаніяхъ. Къ разряду свётлыхъ мыслей Посошвова принадлежать также мысли: о возстановлении духовенства, о матеріальномъ его обезнеченія, объ образованія, объ устройствъ общественныхъ благотворительныхъ заведеній, о межеваніи и проч.: всё эти проекты обличають въ Посошковъ мыслителя, во многихъ отношеніяхъ далеко опередившаго свой въкъ. Выписки, приведенныя нами изъ разныхъ мъсть книги Посошкова, показывають, какой ясный взглядъ имълъ этотъ простой русскій человъкъ на различныя причины общественныхъ и домашнихъ неустройствъ. Эти взгляды человъка еще первыхъ дней XVIII стольтія сдълали бы честь многимъ людямъ даже нашего времени. Въ приводимыхъ нами словахъ Посошкова отражается личность его самого и дълается совершенно яснымъ его право на названіе замъчательнаго русскаго дъятеля, изшедшаго изъ среды народа и вытеритвшаго на своемъ въку много бъдствій и горя, которыя основательно познакомили его съ русскою жизнью и сообщили его сочиненіямъ достоинство истины.

## "З.ерцало очевидное".

## Вибліографическія замічанія о составі и редакціями Зерцала очевиднаго.

Зорко следилъ Посошковъ за теченіемъ современной жизни, чутко прислушивался онъ въ волиеніямъ въ общественномъ сознаніи. Кавъ человъкъ прежде всего религіозный, онъ прежде всего оглядълъ общенародное колебаніе религіозной мысли, шатаніе русской православной вівры. И однить изъ первыхъ, по времени написанія, явилось у Посошвова «Зерцало очевидное», — громадное богословско-полемическое сочинение, своимъ объемомъ превосходящее всв другія сочиненія Посошкова. Двоякая опасность грозила тогда русскому православію; съ двухъ сторонъ, два равно опасныхъ врага тревожили его миръ и неприкосновенность. Внутри русской церкви въ ужасающихъ разиврахъ поднялся расколъ, какъ неразумное стояніе въ старинъ, какъ протесть преобразованіямъ, оппозиція всякой новизнів въ жизни вообще и въ сферів церковной особенно; съ другой стороны, извив двятельно вторгался еще болве пугавшій русских влюдей врагь — лютеранство, ближайшим образом в вольнодумство вообще, какъ направление крайняго либерализма, какъ прямая противоположность старовърческой косности и консерватизна. Врагъ всякихъ крайностей, порожденныхъ петровскою эпохою, Посошковъ ръшился въ своемъ сочинении подвергнуть посильной критикъ оба крайния направленія, взялся поразить обоихъ враговъ въ ихъ основаніяхъ, разбить въ принципъ тъ источники, изъ которыхъ возникалъ и распространялся съ одной стороны духъ крайняго обскурантизма, съ другой — духъ опаснаго вольнодумства, т. е. русскій расколь старообрядства и основоположенія лютеранства. Отсюда двіз части «Зерцала очевиднаго», два обстоятельныхъ, законченныхъ полемическихъ трактата, вошедшихъ въ составъ его: «Зерцало на раскольниковъ обличеніе» и глава «О вконоборцахъ».

Въ настоящее время не остается уже никакого сомивнія въ томъ, что Зерцало Посошкова существовало въ двухъ редакціяхъ — полной и сокращенной. Судя по сравнительной количественности сохранившихся экземпляровъ, сокращенная редакція была распространена гораздо болве. По крайней мірів намъ извівстны теперь четыре сохранившіеся экземпляра сокращенной редакціи Зерцала: два экземпляра, принадлежавшіе Погодину и легию въ основу ого печатнаго изданія, третій экземпляръ, припадлежащій Костромскому Бізьбажскому монастырю, и четвертый экземпляръ, оказавийся во Флорицевой пустыни (Нижегор, губ.)1) Въ полной же редакціи Зерцало Посошкова, насколько намъ теперь изв'єстно, сохранилось только въ единственномъ экземплярф<sup>2</sup>), который принадлежить Казанской Духовной Академіи и хранится въ ней подъ № 1663. При существованій въ печати только сокращеннаго Зерцала, полная его редакція досель не только оставалась неизвістною, но даже и самое существование ся только развъ предполагалось. Между тъкъ, по сравнительному богатству содержанія и по интересу цівлой второй половины (оиконоборцахъ), полная редакція Зерцала, и независимо отъ изданной уже въ сокращенной редакціи своей первой части, представляется заивчательнымъ богословско-полемическимъ произведениемъ древне-русской письменности, любопытиващимъ литературнымъ памятникомъ, такъ что и единственный имфющийся списокъ ея въ рукописи академической библіотеки является безусловною и дорогою редкостью.

Зерцало очевидное (таково именно заглавіе полной редакціи) въ рукописи занимаеть 245 листовъ, во 2-ю долю листа, убористой скорописи-По объему своему оно по крайней мъръ въ три раза болъе сокращеннаго изданія; по содержанію же представляеть подробнъйшее развитіе тъхъ главныхъ пунктовъ и существенныхъ доводовъ полемики Посош сова, которые составили собою редакцію сокращенную, съ присоединеніемъ и

<sup>1)</sup> Свёденія о последнемъ экземплярів мы получили отъ извістнаго нашего налеографа, А. Е. Викторова, который разсматриваль эту рукопись.

<sup>2)</sup> Мајочисленность сохранившихся намъ списковъ какъ этого, такъ равно и другихъ сочиненій Посошкова — его Завъщанія отеческаго, Книги о скудоств и богатствъ, — свидътельствующая о малораспространенности этихъ сочиненій и въ свое время, объясняется, по нашему мнѣнію, содержаніемъ этихъ сочиненій. Достаточно указать на то, что они переполнены ръзкими жалобами на иностранцевъ и самыми беззастънчивыми укорами ихъ; а иностранцы, какъ извъстно, имъл въ ту пору громадный въсъ и вліяніе на Руси.

совершенно новыхъ предметовъ обсужденія, даже не упомянутыхъ въ редакціи сокращенной. Но прежде всего, существенная разница между двумя редакціями очевидна уже во вившнемъ планв книги и распорядкв частей. Въ сокращенной редакции все сочинение дълится на 26 главъ, между темъ какъ въ полной редакціи — только на 23. Напримеръ, пятая и шестая главы погодинского изданія: «О распятіи Христовів» и «О разбойникахъ, съ Нимъ распятыхъ» въ рукописи соединены въ одну шестую главу; десятая и одиннадцатая — «О причащеніи тела Христова» и «О мерзости запуствнія» — въ одну десятую; шестнадцатая и семнадцатая: «О сумволъ въры» — въ пятнадцатую: «О сумволъ въры и о внижномъ исправленіи». Двадцать вторая глава: «О направленіи заблудшихъ въ рукописи представляетъ собою «третіе предисловіе книги». Кромъ болъе или менъе значительныхъ варіантовъ между печатнымъ погодинскимъ изданіемъ и полною редакцією академической рукописи, въ последней есть целыя громадныя беседы, каковых въ первомъ неть; напр., въ главъ 18-й «О сложени перстовъ» (соотвътствуетъ погодинской 22-й) приложены лишнія: «бесёда первая объ отпадшихъ отъ благочестія», «бесёда вторая о томъ же», «еще православнымъ советъ», «беседа третья православнымъ», «беседа четвертая раскольникамъ». Глава 5-я: «О креств» (соответствуеть погодинской 4-й) содержить въ себъ въ рукописи пять бесъдъ (виъсто трехъ) и два приложенія къ раскольникамъ, и пр. Кромъ того, почти каждая глава въ полной редакцін оканчивается «приреченіемъ», въ которомъ, обыкновенно, Посошковъ обращается къ заблудшимъ съ последнимъ словомъ относительно разсмотрвниаго пункта, съ окончательнымъ выводомъ изъ всей главы. Наконецъ, въ нолномъ спискъ находимъ целыя главы, совсемъ пропущенныя въ сокращенной редакціи, — это 2-я глава: «О лжи, яко изыде она отъ діавола» и 23-я: «О иконоборцахъ и люторскомъ безумномъ мудрованіи». Въ высшей степени замівчательна и любопытна эта послівдняя глава, представляющая и по содержацію, и по построенію совершенно особое, законченное полемическое сочинение противъ лютеранъ.

Подлинность полной редакціи Зерцала и принадлежность его Посошкову не можеть подлежать ни мальйшему сомновнію. Обиліе доказательствь этого прямыхъ, фактическихъ, совершенно освобождаеть насъ отъ обязанности указывать на впутреннее родство Зерцала очевиднаго съ другими сочиненіями Посошкова, на его очевидное сходство съ Завъщаніемъ отеческимъ во многихъ пунктахъ содержанія, по складу, языку и по общему направленію и характеру. Самъ Посошковъ оставиль непререкаемыя доказательства подлинности Зерцала. Такъ напр. въ Завъщаніи отеческомъ онъ говорить между прочимъ: «о раскольничихъ лжеправостяхъ явих в книзь Очевиднаю Зерцала» (стр. 4). Очевидно, Посошвовъ ссылается на свое собственное сочинение и притомъ на нолную его редавцію, такъ какъ досель извъстная сокращенная редакція Зерцала носитъ и иное заглавіе. Далве, въ Заввиданіи отеческомъ свазано, что «о символь говорится въ 15 главъ Зерцала (Зав. от. 88 стр.), что 18 глава Зерцала посвящена вопросу «о перстосложеніи» (стр. 76), — всв эти ссылки, несходныя съ погодинскимъ изданіемъ сокращеннаго Зерцала, буквально соотвътствують полному списку рукописи. Весьма важное значеніе въ вопросв о подлинности полнаго Зерцала имветь въ частности глава о иконоборцахъ. На эту главу неоднократно ссылается также самъ Посошковъ въ другихъ своихъ сочиненіяхъ и отсутствіе ся въ досель извъстномъ сокращенномъ спискъ Зерцала служило прямымъ поводомъ въ сомивнію въ подлинности последняго. Такъ напр. въ предречія въ Завъщанию отеческому Посошковъ говорить: «для извъстия зловърия люторскаго в Очевидном Зерцаль прочти 23 главу (Зав от. 6 стр.). Въ томъ же Завъщаніи, въ 3 главъ, Посошковъ дъластъ такую ссылку: «а прочее, аще кто восхощеть о люторскомъ житін, той да эрить во Очевидном Зерцаль, в 23 главь, — тако бо многія ихъ пакости можетъ узрѣти и уразумъти» (стр. 49). Досолъ эти ссылки Посошкова не нивли нивавого синсла, потому что инчего соответствующаго имъ въ печатномъ текств сокращеннаго Зерцала не находилось; теперь же, съ открытіемъ полной редавцін, онв вполнв объясняются, находя въ ней точнъйшее себъ соотвътствіе. Наконецъ, считаемъ не лишнимъ привести здёсь приниски, находящіяся въ намей рукописи и прямо свидётельствующія о принадлежности сочиненія рукописи Посошкову. Ссылкою на автора рукопись начинается и оканчивается; въ началъ книги имя автора скрыто въ формъ древняго, такъ называемаго, числоваго тайнописанія, а въ концъ — оно прямо обозначено. Именно, послъ заглавія и стихотворныхъ эпиграфовъ на внигу, положенныхъ св. Димитріемъ Ростовскимъ, въ концъ 1-го листа значится:

«Писавша имя 63 числа пиать въ себъ званно,

<sup>«</sup>Прозваніемъ же 512 являетъ всъмъ ся значно».

Число 63 есть сумма славянскихъ цифръ, входящихъ въ имя — Иванъ, а 512 — сумма цифръ фамиліи — Посошковъ. На последнемъ же листе рукописи, непосредственно за окончаніемъ сочиненія, стоить приписка: «трудивыйся Иванъ Посошковъ прощенія просить».

Что касается происхожденія разныхъ редакцій Зерцала, то можно полагать, что объ онъ принадлежали самому Посошкову и что «Зерцало очевидное», т. е. редакція полная, предшествовало появленію «Зерцала на раскольниковъ обличенія», т. е. редакцін сокращенной. На заглавныхъ листахъ списковъ Зерцала приводятся, обыкновенно, стихотворные эпиграфы св. Димитрія Ростовскаго на эту книгу. При этомъ, одно стихотвореніе озаглавливается: «на книжицу, Зерцаломъ названную», а другое: «на книжицу малую»; въ рукописи, сверхъ того, поставлено предъ вторымъ стихотвореніемъ заглавное замѣчаніе: «и паки повторяя (т. е. Д. Ростовскій), написа сице». Эти надписи наводять на мыслъ, что Димитрій Ростовскій неоднократно перечиталь Зерцало, что ему изв'ястны были объ редакціи Зерцала: полная редакція — вообще «книжица, Зерцаломъ названная и сокращенная редакція — «книжица малая». Очевидно, представляль ихъ Димитрію Ростовскому самъ Посошковъ, каждую въ отдельности и притомъ сначала полную редавцію, а потомъ уже сдъланное извлечение изъ полной, сокращенную редакцію, такъ какъ стихи «на малую внижицу» Димитрій Ростовскій написаль, «пави повторяя», т. е. уже во второй разъ читая трудъ Посошкова, послъ перваго ознакомленія съ нимъ по редакціи полной.

Послѣ этихъ библіографическихъ замѣчаній, вызванныхъ еще совершенною неизвъстностію въ литературѣ полной редакціи Зерцала вообще и казанской академической рукописи въ частности, начнемъ историколитературное обозрѣніе ся содержанія. По сущности чѣла, по совершенно самостоятельному характеру внѣшняго построенія главы «о иконоборцахъ» и, наконецъ, для удобства въ разсмотрѣніи, дѣлимъ Зерцало очевидное на двѣ особыя части.

## "Зерцало на раскольниковъ обличеніе"

(I-XXII гл. Зерцала очевиднаго).

Полемическая противораскольническая дитература въ Россіи до Посошкова.— Историкодитературное значеніе его сочиненія.— Состояніе раскола въ началі XVIII в. по Посошкову.— Взглядъ Посошкова на расколь. — Существенные пріемы и марантеръ полемини Посощкова.

Зерцало на раскольниковъ обличеніе > Посошкова посвящено спеціальному разсужденію о расколів, какть объ одномъ изъ самыхъ замівтныхъ, самыхъ выдающихся явленій въ современной жизни. Заявившій себя въ это время во всей силів и упорствів, расколь однако не былъ уже тогда новостью въ русской жизни. Точно также и сочиненіе Посошкова не было первымъ въ своемъ родів; опо слівдовало за многими другими, въ которыхъ былъ уже указанъ путь и направленіе въ полемивів съ расколомъ.

Русскій расколь, сущность котораго характеризуется возведеніемь обряда, простой формы на степень божественныхь догматовь, священныхь правиль, быль явленіемь жизненнымь, подготовленнымь всею многовівсовою жизнію русскаго народа, съ самаго начала его историческаго существованія. Догматизированіе обряда, слібное пристрастіе къ формів и візра віз нее, доходящая до поруганія здраваго смысла, естественно вышли изь особыхь условій односторонняго направленія всей древне-русской жизни церковно-религіозной. Своимъ возникновеніемъ расколь предупредиль реформу Петра. Грустнымь и неизбіжнымь результатомь візками взлелізяннаго, закрізіленнаго умственнаго невіжества, съ одной стороны, и крайне-обрядоваго направленія — съ другой, явилось церковное разно-

гласіе и разділеніе, со всею силою и полнотою обнаружившееся еще въ началъ второй половины XVII въка. Церковныя исправленія, начатыя Нивономъ, послужили сигналомъ къ обнаруженію разногласія, къ выдівленію разномыслящихъ изъ нъдръ православной церкви и образованію изъ нихъ особаго общества, пріобрітнаго въ нашей исторіи печальную извъстность подъ именемъ русскаго раскола старообрядства. Ревнители старины увидъли въ реформахъ Никона посягательство на разорение и искоренение отцепреданнаго православія и благочестія, рядъ новшествъ, введенныхъ въ среду святой древности, новую въру, которою врагъ Божій — Никонъ вздумаль затинть світлосіяющее русское православіе. Върныя чада прародительскаго благочестія собрали все, что они находили нарушеннымъ въ національной русской вірів, и составили себів поистинъ новую въру, прикрытую авторитетомъ древне-русскаго, до-никоновскаго, только ни въ какомъ случав не подлиннаго, старообрядчества. Еще опредълениве и энергичиве поднялся расколъ при Петрв. Всестороннее преобразованіе древняго національнаго норядка и новое устройство Россіи вывело расколь изъ сферы церковно-богослужебной и обнаружило въ немъ оппозицію противъ всякаго рода преобразованій, протесть не только церковнымъ новшествамъ, а и преобразованіямъ чисто гражданскимъ, нововведеніямъ государственнымъ. Прогрессивная и цивилизаторевая деятельность Петра возбудила въ раскольнивахъ решительное фанатическое упорство и противодъйствіе какъ окончательное, поихъ ложно-апокалипсическому воззрвнію, проявленіе новаго, антихристіанскаго духа.

Страшныя смуты, производимыя оппозиціонною партією, разумівется, очень скоро, съ самаго обнаруженія послідней, обратили на себя вниманіє правительства и церкви. Большой Московскій соборь, разсуждавшій о новоявившихся «еретикахъ и раскольпивахъ», нашелъ возможнымъ принять противъ нихъ міры только карательныя, какъ единственно находящіяся въ распоряженіи, при отсутствіи міръ боліве гуманныхъ, образовательныхъ 1). Результаты были, однако, слишкомъ не блестящи. Гоненія только укоренили въ раскольникахъ антипатіи и ненависть, придали имъ большую выгоду въ глазахъ толпы, выгоду гонимыхъ: у нихъ явились свои страдальцы, свои мученики... Прикрываясь авторитетомъ под-

<sup>1)</sup> П. С. З. т. І № 412; Приб. къ Акт. Истор. V, стр. 427, 486, 487.

вига, страданія, раскольники пропов'ядывали, что православіе падаеть, что патріархъ и его духовенство отступили отъ истины. Конечно, страшное впечатление производили ихъ выходки противъ именъ, съ которыми набожные русскіе люди привыкли соединять нравственное освященіе и неприкосновенность. «Патріархъ, архіерен — еретики, измінники православію!>1), — и это говорили люди, тоже облеченные нравственнымъ авторитетомъ, начитанностію, готовностію страдать за истину. «Намъ не дають высказать истины, обличать неправду; вийсто того, чтобъ обращаться съ нами кротко, убъждать съ тихостію, они насъ пытають и жгуть!> Само собою разумъется, что подобныя заявленія со стороны раскольниковъ имъли непосредственный смыслъ вызова къ полемикъ, къ борьбъ словесной. Духовенство, по крайней мере въ лице лучиних своихъ представителей, повимало этотъ вызовъ, чувствовало свою обязанность; но въ то же время оно съ горечью должно было сознаться въ своемъ безсилін, неподготовленности для защиты своего ученія и паствы. «Како оплакати имамъ нерадъніе наше пастырское о цълости цервве святыя?> взываль Стефанъ Яворскій, обращая свое слово къ духовенству и подобными напоминаніями желая «отъяти поношеніе еретиковъ, соблажняющихся о невъжествъ духовныхъ ли о лъности»<sup>2</sup>). Но безсиліе духовенства въ борьбъ съ расколомъ было настолько очевидно, что не одни только образованные пастыри русской церкви усиленіе раскола поставляли въ зависимость отъ невъжества и недостатковъ духовенства. Посошковъ, при всемъ глубочайшемъ своемъ уважени въ принципъ къ духовенству, долженъ, однако, былъ сознаться, что «вина погибели раскольниковъ токмо отъ неученыхъ священнивовъ; аще бы попы были разумътельны, то ни коими дёлы раскольникамъ въ простомъ народё множитися было бы не возможно и возникнути имъ было бы некако. А нынъ вельми вкоренилась раскольницкая ересь. А вся сія гибель чинится отъ пресвитеровъ, нбо и отъ дурацкаго раскола не знаютъ чемъ оправити себя, а ихъ обличить и запретить крвпко не разумвють, или на пвиязи склоняются >. (О школахъ ркп. л. 1 об.; Соч. Пос. I, 4 и 10 стр.).

При такихъ критическихъ обстоятельствахъ, тѣ немногія личности, составлявшіл счастливое исключеніе изъ гогдашняго духовенства, которыя

<sup>1)</sup> Соловьевъ. Чт. о Петръ В. стр. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Камень въры т. I стр. 204, 206, 208.

чувствовали въ себѣ силу къ уиственному труду, тѣмъ болѣе сочли своею обязанностію выступить на защиту попираемаго православія и пораженіе раскола съ оружіемъ слова. Тѣмъ болѣе и для насъ должны быть цѣнны труды этихъ немногихъ избранниковъ, въ ряду которыхъ мы съ гордостію должны поставить и своего крестьянина Ивана Посошкова.

Кромъ «Зерцала» Посошкова, въ полемической противораскольнической литературъ второй половины XVII и первой XVIII в. отмътимъ, какъ самыя крупныя и обстоятельныя, слъдующія сочиненія: «Жезлъ правленія» Симеона Полоцкаго, «Увътъ духовный» патріарха Іоакима, «Пращица» Питирима, еп. Нижегородскаго, и «Розыскъ о брынской въръ» Димитрія Ростовскаго. Чтобы составить понятіе объ общемъ направленіи и характеръ тогдашней полемической литературы на Руси, познакомимся въ общихъ чертахъ съ этими поименованными сочиненіями.

Сочинение Симеона Полоцкаго: «Жезлъ правления» 1) имъло своимъ назначеніемъ «нелічные упразднити расколы и крамольные истребити мятежи, во еже бы всемъ единаго Бога едиными усты воспевати». Достиженно этой цели служать две части сочинения, изъ которыхъ въ 1-й по пунвтанъ «возобличаются» основныя положенія (въ числь 30) главнаго расколоучителя Никиты; во 2-й, по тому же илану, опровергаются 70 положеній другаго «равнаго Никить хулителя на церковь — Лазаря попа». Въ виду того, что «мнози нынъ въ россійской церкви возстають, молву и сиятеніе творящіи, клевещуще и нелішими лжуще лаяими, годствуеть намъ — говоритъ авторъ — отвътствовати на безуміе, на ложь и влеветы, да узрать буйство свое, да непщують безъ возобличенія быти неправедная своя обличенія» (Жездъ правл. стр. 4, 71). И вотъ, Полоцвій предлагаетъ «иногимъ трудомъ сооруженный жезлъ правленія, утвержденія, наказанія и казненія... Се воздвизаемъ жезлъ мысленный, в'ярнымъ на спасеніе и правленіе, колеблющимся на утвержденіе, непокоривымъ въ наказаніе, волковъ хищныхъ на пораженіе (ч. І, л. 7 об.). Въ предисловіи самъ авторъ охарактеризовалъ направленіе своего сочиненія: «да не безмърны явимся въ обличении, неже во учения. Сообразно этому,

<sup>1)</sup> При написаніи «Жезда», Полоцкій обидьно пользовался противораскольническимъ сочиненіемъ Пансія Лигарида: «Отвѣты обличительные на церковныхъ противниковъ». Это сочиненіе, составленное по опредѣленію собора 1666 г., написано было на греческомъ языкѣ и переведено Полоцкимъ. Др. и нов. Россія 1875 г. ч. 3 стр. 17.

прямыя обращенія къ раскольникамъ занимають въ книгъ, сравнительно, мало мъста. Обыкновенно, поставивъ извъстное положеніе расколоучителей, въ своемъ изобличеніи Полоцкій исключительно занимается его разсмотрѣніемъ. Только иногда, какъ бы между прочимъ, и большею частію въ концѣ своего отвѣта Полоцкій обращается съ своими замѣчаніями къ раскольникамъ. Но и этого достаточно, чтобъ видѣть сущность его взгляда на расколъ и объяснить характеръ его полемики. Полоцкій смотрить на расколъ, какъ на плодъ невѣжества и слѣдствіе ожесточенія въ борьбѣ, обусловливаемаго гордостію раскольниковъ, приводящаго ихъ къ умономраченію, побуждающаго даже на клевету. «Никита съ своими единомышленниками безуменъ есть, невѣжда и клеветникъ»; расколъ— «слѣпота, безуміе, вражда, злоба и клевета безстудная» (стр. 41, 103).

Въ разумъ грамматическомъ, по свидътельству Полоцкаго, расколоучители были столь скудоумии, что не владели искусствомъ правильно читать; «ихъ чтеніе — слішихъ невіждь читаніе», они «не упівоть чести по препинаніямъ», — а это и было причиною многихъ заблужденій, потому что «не на своихъ мъстахъ положивъ словесъ препинаніе», они «растерзаютъ православное разумение» (л. 99, 23). Темъ боле раскольники были невежды въ языке греческомъ, на который, однако, они ссылались: «Никита прилагаеть, яко гречестій книги суть растявнны, а самъ онъ не въсть алфа гречески прочести» (л. 42 об., 78, 81, 117 об. и др.). Но «поврежденные умомъ», они «не точію въ граматицъ погръшають, но и еретичествомъ развращають», потому что не въ силахъ понять многое въ Словъ Божіемъ: «на богословіе вооружися, море хотъ изслъдити, на брезъ тонутъ. Слъпіи невъжды, внегда вознести очеса своя ирачная въ солнце богословскія премудрости, паче поирачаются. Не въдая и не постизая силы словесъ предложенныхъ, они «нестерпиными лжани клевещуть на церковь, здравая и полезная мертвяще и скаредующе» (л. 122 об., 43 об., 20, 113 об.). Въ то же время, какъ «орудіе прегордаго, праклятаго діавола», какъ «чада эхидны», раскольники заражены духомъ гордости: «прегордый Никита уподобився умомъ падшей денницъ, горделивецъ, той же гордости и люди учитъ (л. 81 of., S3, 35).

Сообразно такому взгляду на расколъ и его причины, Полоцкій и направляетъ свои обличенія. Опровергая заблужденія раскольниковъ, онъ не довольствуется только указаніемъ на свидътельства Слова Божія, пи-

саній отеческихъ и древивишихъ памятниковъ богослужебной письменности, но тщательно раскрываетъ смыслъ приводимыхъ свидетельствъ. смыслъ непонятый или ошибочно перетолкованный раскольниками. Мало того, онъ часто обращается къ грамматикв и посвящаетъ «слвпыхъ невъждъ въ грамматическомъ разумъ въ правильный, научный разборъ извъстныхъ выраженій, приводить грамматическія правила, чтобъ показать, какъ «сама грамматика нашу правду явъ творитъ» (л. 76, 23, 44, 98, 101 об., ссылается даже на руководство М. Смотрицваго л. 118 об.). Иногда Полоцкій приводить даже греческія выраженія, чтобъ показать по нимъ в'врность перевода или исправленія нашихъ книгъ (напр. л. 75 об., 95 об., 116). Съ целію окончательнаго убъжденія раскольниковъ, возставшихъ противъ всякихъ исправленій, Полоцкій указываеть на тождественность всего содержинаго нашею цервовію съ православною греческою (л. 107, 111 и др.); доказываеть законность исправленія «всякой дервости и погрішенія (прежнихъ) списателей и прилагателей»; защищаетъ доброе дъло Никона; наконецъ, отсылаетъ сомиввающихся въ «патріаршую книго-хранильницу убъдиться тамъ, что новыя исправленія «насть разврать и поврежденіе, но древности подражаніе» (л. 116 об., 22 об., 106). Наряду съ этими обличеніями и ув'ящаніями, Полоцкій умоляетъ раскольниковъ отложить гордость, смириться и присоединиться въ церкви. Нельзя, впрочемъ, сказать, что полемика Полоцкаго отличается миролюбивымъ тономъ: для нашего времени странно звучатъ часто встръчающіяся въ книгъ бранныя выраженія. Въ своихъ обращеніяхъ къ православнымъ, Полоцкій запов'ядуеть «далече б'яжать отъ лестнаго ученія», отгоняя «исы, лающіе на церковь», предлагаемымъ жезломъ (л. 21 об., 12, 11 об., 35 и др.).

Взглядъ Симеона Полоцкаго на расколъ и характеръ его полемики могутъ служить образцовыми за все время тогдашнее, потому что и послъдующіе расколообличители, какъ отчасти увидимъ, держались тъхъ же взглядовъ на расколъ и пользовались въ сущности тъми же пріемами обличенія.

«Увътъ духовный» патріарха Іоакима также представляетъ двъ части, изъ которыхъ въ 1-й— «возглашеніи россійскому народу» — предложено «изъявленіе на раскольниковъ, како возсташа на св. церковь, кіими словесы простой народъ прельщаху и на тъ развращенная словеса свидътельства святыхъ книгъ положенныя»; во 2-й части послъдова-

тельно опровергаются пункты Соловецкой челобитной, «да увёсть всякъ скверпое ихъ челобитье, составленное не Бога боявшеся, не народа срамящеся, являюще свое безуиство > 1). Свое увъщание авторъ направляетъ нсключительно къ православнимъ, «да не лестію безумныхъ раскольниковъ сведенъ будетъ кто и погибнетъ отъ пути праваго» (л. 53 об.). Что же касается самихъ раскольниковъ, то ихъ, «безумныхъ, никоими словесы не возможно увъщати, точію наказать ихъ подоблеть». Поэтому, ниъ предложены только «краткая въщанія, искореняющія ихъ буйство, и изъ старыхъ книгъ свидътельства (л. 64). Вообще, Увътъ во многомъ напоминаетъ сочинение С. Полоцкаго: кромъ общности взглядовъ и приемовъ, находимъ общирныя буквальныя заимствованія <sup>2</sup>). Главнъйшею причиною раскола и Іоакимъ поставляеть также невежество, въ связи съ народными инстинктами непокорства и самоволія. Раскольники «дерзають въ богословскія глубины умъ свой пущати, а на брезъ грамматическаго разума утопають»; но заблуждаются они не отъ невъжества только своего. а «наниаче отъ непокорства и суемудрствія: надме ихъ древній змійдіаволь», которому они являются послушными орудіями и сотрудниками (л. 2 об., 96, 43).

Въ своей полемикъ Іоакимъ опровергаетъ главные пункты раскола, указанные въ челобитной, раскрытіемъ истинваго смысла священнаго Писанія, свидѣтельствами св. Отецъ, богослужебными книгами, постановленіями соборовъ; наконецъ, онъ предлагаетъ «явное и руками осязаемое свидѣтельство» въ памятникахъ древности, которые можно видѣть «въ ризницѣ патріаршей». Законность всего, что возбуждало ропотъ въ расколѣ, доказываетъ практикою греческой церкви, «откуду все пріяхомъ» (л. 9). Что касается исправленія книжнаго, то указываетъ на испорченность книгъ переписчиками, что зависѣло и отъ трудности греческаго языка, съ котораго даже «и учащемуся философскихъ и богословскихъ наукъ переводити книги было трудно, яко языкъ мудрый» (л. 135 об., 192 об.). Вѣрность исправленій доказываетъ грамматически, приводя иногда и

<sup>1)</sup> Увътъ дух. л. 63 об. При этомъ буквально приводитъ цълые цункты Солов. челобитной; такъ на л. 68—приведенъ 7-й пунктъ; на 72 л.—8 п., на 76 л.—9-й; на 77 л.—10; на 80 л.—11-й; на 83 л.—13-й и т. д.

<sup>2)</sup> Haup. Yearn J. 81 of.=Kesir J. 43-44; Year. J. 99-105=Kesir J. 44-47; 85-90 of.=50-53; 126-138=56 of.-60 of.; 122-125 of.=63 of.-65 of.; 112-117=65-68; 119-121 of.=68 of.-69 of.

греческій тексть подлинника (напр. л. 122, 135). Въ своихъ обращеніяхъ къ раскольникамъ Іоакимъ умоляетъ ихъ оставить заблужденія, далеко не всегда, впрочемъ, выдерживая при этомъ спокойствіе тона.

Посошковъ, занятый вопросомъ о мірахъ, препятствующихъ распространенію раскола, между прочимъ, соовътуетъ распространить въ народъ книгу Пращу, о которой отзывается съ особенной похвалой (Соч. Пос. І, 16). «Пращица духовная къ раскольникамъ, иже безстуднъ хулами наскакують на святую церковь», представляеть собою громадное противораскольническое сочинение, трудъ современника Петра Великаго — Питирима, епископа Нижегородскаго, оконченный имъ въ 1717 году (Пращица л. 410 об.). По свидътельству издателя Пращицы, Питиримъ былъ замъчательнымъ дъятелемъ въ борьбъ съ расколомъ, «проходилъ многи дебри и пустыни, беседуя съ раскольники, многократно любопряся съ ними словесно и письменно» (л. 417). Его Пращица состоить изъ 240 ответовъ на вопросы, предложенные раскольниками. Питириму уже изв'ястны были Жезлъ Правленія и Ув'ять духовный, на которые онъ часто ссылается и которые имель въ виду восполнить, не повторяя изложеннаго въ нихъ (л. 174 об., 105, 107 об., 112 об., 145 и пр.) 1). Питиримъ исполнилъ свое намъреніе, обративъ вниманіе, въ отличіе отъ своихъ предшественниковъ, кроив заблужденій догматическихъ и обрядовыхъ, на жизнь раскольниковъ, на очевидные плоды ихъ лжеученія; онъ написаль, по его словамь, «о преступленіяхъ, презорствахъ, развращеніяхъ и прочихъ злобахъ и злыхъ дёлахъ раскольниковъ (л. 17). Разоблачая внутреннюю жизнь въ расколъ, Питиримъ приходить къ самымъ печальнымъ результатамъ; онъ нашелъ, что раскольники «уклонилися на путь злый, развратный, народъ развращаютъ, честный бракъ отмещуть, живуть въ великомъ скаредствв, мнози живуть безъ крещенія и пр. (л. 357 об., 166, 409 об.). Питиримъ раскрываеть истинныя причины силы и успёха расколоучителей: хитрость, обманъ, которыми они если не могутъ привлечь «имущихъ умъ», то привлекаютъ «простейшихъ, неученыхъ, предъ которыми они, и волки суще, преобразуются въ овцы ложнымъ пощеніемъ, лицемфрнымъ смиреніемъ, притворною кротостію» (л. 113 об., 126, 11 об., 241, 380).

<sup>1)</sup> Въ своей Пращице Питиримъ обосновывается между прочимъ также на извъстномъ въ ту пору, но подложномъ, неподлинномъ сочинении: «Соборное дъяніе на еретика армянина, мниха Мартина».

Чтобъ ввести раскольниковъ въ сознание своей неправоты, Питиримъ показываетъ ихъ родство съ древними, осужденными ересями (л. 11, 414), перечисляеть множество толковъ ихъ, враждующихъ между собою (л. 30, 32, 56 об.), указываеть нельпость инкоторыхъ раскольническихъ положеній, «всякія укоризны и сивха достойныхъ» (л. 109, 232). свидътельствуетъ подложность нъкоторыхъ внигъ, находящихся въ обращеніи между раскольниками (напр. л. 294 об.), уличаеть въ прямой лжи и клеветъ на нъкоторыя строго-православныя книги (напр. л. 322 об., 70) и пр. и пр. Утверждая новость ихъ старовърства (напр. л. 30. 55), Питиримъ доказываеть чистоту древняго правовърія, содержимаго церквію и пеизивиность всего принятаго отъ Константинопольской церкви (л. 383 и пр., 37 и др.). Чтобъ установить правильный взглядъ раскольниковъ на книжныя исправленія, Питиринъ доказываеть испорченность книгъ, для наглядности сопоставляя правильный и искаженный текстъ во иножествъ выписокъ изъ священныхъ и богослужебныхъ книгъ (напр. л. 39 об., 40-53). Въ то же время, правилами соборовъ, свидътельствами св. Отцевъ, писаніями древне-русскихъ писателей, иногда даже правилами грамматики и указаніемъ на греческій текстъ (напр. л. 22 об., 249), доказываетъ точность исправленій. Въ концъ концовъ, Питиримъ, обыкновенно, обращается къ раскольникамъ съ увъщаніемъ покаяться, ободряя при этомъ надеждою на милость Вожію и прощеніе; православнымъ же запов'ядуеть блюстися соть псовъ, отъ злыхъ делателей, понеже безстудит лають на Святую Церковь, зане дёла ихъ злы и плоды ихъ мерзки» (л. 18).

Болъе цънный по своему содержанію трудъ, выродившійся изъ полемики съ расколомъ, представляетъ «Розыскъ о брынской въръ» святаго Димитрія Ростовскаго. Вызываемый постоянно въ своей пастырской дъятельности въ столкновенія съ расколомъ, этотъ святитель, кромъ устныхъ увъщаній, ръшился письменно «въру, ученіе и дъла раскольниковъ подлиннымъ розыскомъ разыскать, испытаніемъ разложить и здравымъ разсмотръніемъ увидъть, что въ нихъ есть» (Розыскъ л. XV, 404). Во всъхъ трехъ частяхъ, т. е. въ розыскъ о въръ, ученіи и дълахъ раскольниковъ, авторъ пришелъ къ результатамъ, уже извъстнымъ намъ изъ разсмотрънныхъ сочиненій: онъ разыскалъ вездъ только невъжество, ожесточеніе, хитрость и обманъ. «Въру обрътохомъ, извнъ лжесловесными лыценьми красящуюся, внутри же есть яко содомское облако — праха и смрада исполнено» (л. 11 и 12); оказалось, что въра у раскольниковъ совершенно потеряла свой истинный смыслъ и значеніе, расколоучители утратили даже понятіе о ней: «въръ учаще, что есть въра — не знаютъ, самаго реченія: въра — истолковати не умъютъ. Старая икона, книги, осмиконечный крестъ, — то ихъ въра». Даже «нравы и обычаи своя и самая худая дъла върою нарицаютъ» (л. 2, 3, 9, 82). Таково и ученіе, таковы и дъла, разысканныя св. Димитріемъ въ расколъ. Свое невъжество обнаружили раскольники вездъ, гдъ только взялись богословствовать: не слыша о богословіи, дерзнули догматизовати и, хотя показатися богословцами, показалися буесловцами, еретиками. Требезумнія, слъпіи, черняе сажи умомъ потемнъніи, «отъ своего мужичьйго умствованія» предлагаютъ «словеса, иже суть тьма, мгла, мракъ, бредня», и тъчъ являютъ «крайнее русаковъ ослъпленіе» (л. 55, 9, 57, 78, 452).

Преимущественно въ своей полемикъ св. Димитрій усиливается доказать, что віра, содержимая раскольниками подъ именемъ старой, въ сущности «нъсть въра старая, но новая, новыхъ ересей исполнена» (напр. л. 49, 57, 64 и пр.). Съ целію доказать новость и ложность ихъ веры, кром'в указаній на догиатическія и обрядовыя отступленія раскольниковъ, св. Димитрій ссылается: на раздробленіе ихъ въры во множествъ толковъ, каковыхъ въ Брынскихъ лесахъ овъ насчиталъ 20 (л. 65, 565), на ихъ недостойную истинной вёры взаимную вражду, на характеръ ихъ пропаганды, на хитрость и обианы, которыми раскольники пользуются для своихъ цёлей (напр. л. 559, 598, 125 и пр.); фактически уличаеть ихъ въ наглой лжи (л. 323, 491); распутываеть ихъ перетолкованія Свящ. Писанія (л. 129, 151, 211); указываеть ложность ихъ предсказаній; противорічня въ ученій (л. 259, 38, 485); ссылается на возмутительныя для нравственнаго чувства мученія, истязанія, оргіп, практивовавшіяся въ расколь (л. 569, 585) и пр. и пр. Впрочемъ, изобличить «всв неправости и кривотолки раскольниковъ не достанетъ и силъ, и времени. Нъкоторыя же лаянія ихъ недостойны и отвъта> (л. 385, 609, 529). Чтобъ остаться вполив справедливымъ, Димитрій указываеть на нёкоторыя добрыя дёла въ расколё: пощенія, молитвы и т. п., но доказываетъ при этомъ, что и эти «добрыя дъла вся въ нихъ суть яко не добрая» (напр. л. 535, 626).

Но особенную цену придають сочинению Димитрія Ростовскаго историко-богословскія разсужденія, которыми оно переполнено. Эти разсужденія

возводять трудь Димитрія Ростовскаго на степень возвышеннаго умозрительнаго богословія. Положенія раскола служать, обыкновенно, поводомъ св. Димитрію въ развитію христіанскихъ истинъ; такъ онъ раскрываеть умозрительное ученіе объ иконахъ, о мощахъ, объ образѣ и подобіи Божіи въ человѣкѣ, о смыслахъ въ Св. Писаніи (л. 175, 218, 225, 291, 368 и пр.). При этомъ, обыкновенно, онъ предлагаетъ и исторію догмата въ церкви, исчерпывая ученіе о немъ со всевозможною подробностію. Нерѣдко св. Димитрій, въ общемъ потокѣ своего богословствованія, предлагаетъ вопросы чисто философскіе, такъ, напр., много разсуждаетъ на вопросъ, что есть время (л. 236).

Въ ряду разсмотренныхъ нами сочиненій, по всей справедливости весьма замътное мъсто должно занять современное имъ «Зерцало, на раскольниковъ обличение - Посошкова, какъ сочинение, не только своею обширностію превосходящее ихъ (кром'в расв'в Пращицы), но и по полнотъ и основательности содержанія, силъ убъжденія, чистотъ и искренности побужденій, ни мало не уступающее имъ. Правда, здёсь мы не встретимъ того глубоваго богословствованія и общирной ученой эрудиціи, не найдемъ того обилія ораторскихъ движеній, той строгой систематичности расположенія частей и строгой логичности изложенія, которыми отличается, наприм'връ, трудъ Димитрія Ростовскаго и др.; но мы найдемъ здівсь всё-же вполив обстоятельное и основательное опровержение всехъ пунктовъ раскольническаго заблужденія, даже болье близкое знакомство съ расколомъ; найдемъ то же святое, задушевное желаніе спасти душу ближняго, являющееся особенно ценнымъ въ произведении человека, своимъ положеніемъ призваннаго только «дрова същи», но выраженію Димитрія Ростовскаго. Впрочемъ, это званіе автора и горькая его судьбина, въроятно, были причиною того, что разсматриваемое сочинение, носомивно полезное всегда и драгоцвиное въ ту пору, не нолучило надлежащаго хода, не удостоено было и отпечатанія, не сиотря на желаніе автора (Соч. Пос. т. І, стр. 16). Тъмъ не менъе, высокопросвъщенныя личности того времени, имъвшія случай познакомиться съ Зерцаломъ, высказали тогда же свое правдивое суждение о немъ. Мы имвемъ въ виду того же святителя Димитрія Ростовскаго, который, прочитавъ предложенный ему списокъ Зерцала, высказаль свое неподдельное желаніе увидёть автора замъчательнаго сочиненія. «Книжица воистину благопотребна», писалъ онъ о Зерцалъ, «великое раскольниканъ обличение и постыждение;

книжица эта достойна въ свъть произвестися» 1). Самъ Посошковъ въ полной редакціи своего Зерцала свой «неученый, неисправный, простосложный» трудъ прикрываетъ авторитетнымъ именемъ Ростовскаго святителя: «блаженный преосвященный Димитрій Ростовскій и Ярославскій митрополить свидътельствовавъ (книгу — Зерцало), повельль ми, переписавъ ю, у себя въ домъ не держати, но ради общія пользы повельль въ міръ ю пустити (Зерцало л. 243 об.). Кромъ того, Димитрій Ростовскій написаль, какъ увъряетъ рукописный списокъ Зерцала, «мудролюбія его пастырскаго метросочиненные стихи» къ этому сочиненію. Между прочимъ, эти «стихи Преосвященнаго Митрополита Димитрія Ростовскаго, написанные 1709 льта, сице въщають:

Мала внижица сія, но разумъ въ ней многій; Маль ларчивъ, но сварбъ въ себѣ хранитъ не убогій... Та внижица раскольниковъ сильна побѣждати, Вся же правовърныя пользы исполняти» (л. 1 об.).

Необыкновенно быстрое усиление раскола, «всю Россію потрясшаго и не только простыхъ и безкнижныхъ, но и множество книжныхъ людей соблазнившаго» (Зерц. л. 137 об.), съ другой стороны, сознаніе безсилія невъжественнаго духовенства въ борьбъ съ нимъ, — вызвали написаніе Зерцала. Кром'в настоятельной нужды въ обличеніи раскола, Посошковъ чувствовалъ въ такому труду достаточно въ себъ силы и энергіи, потому что онъ непосредственно, опытно знавомъ быль съ расколомъ и изъ этого знакомства вынесъ крайнее отвращение и негодование къ нему. «Буди всъмъ сіе извъстно», заявляеть онъ, «еже и азъ изначала хромахъ недугомъ раскольничи болъзни (л. 143). Извъстно также, что ближайшіе родственники Посошкова были заражены расколомъ: еще его родители колебались подъ вліяніемъ раскола: «то учили меня креститься тремя персты», пишеть Посошковъ, «а то стали учить снова, ежебъ двомя персты креститися > (л. 143 об.); родная сестра его, Анна, была нераскаянная раскольница: «ходя по домамъ, она и иныхъ съ истиннаго пути совращала и къ своему зловърію присоединяла» (л. 138); родной своякъ Посошкова былъ зараженъ расколомъ и оставляль детей своихъ некрещенными (л. 103 об.). Если Посошкову не удалось повліять на близкихъ къ себъ лицъ, то по крайней

<sup>1)</sup> Письмо въ Өеологу. Обзор. Руссв. дух. литер. вн. 1 ст. 371.

мъръ, «Богъ не оставилъ» его самого «въ невъдъніи быти» (л. 143 об.), и онъ могъ говорить о себъ: «я твердъ въ истинномъ благочестін и непоползновененъ на раскольничая словеса (л. 20 об.). Впрочемъ, этимъ не ограничились столкновенія Посошкова съ расвольниками. Последніе долго не оставляли его въ спокойствіи, всячески желая привлечь на свою сторону. Онъ разсказываеть въ своей книгъ, какъ не разъ его обианомъ зазывали «въ раскольничьи сонмища и убъждали: буде хочешь въ рай, пристань въ намъ; аще къ намъ пристанешь, то всв твои грваи очистится и будени съ нами въ раю и проч. (л. 152). Съ своей сторовы и Посошвовъ, такъ или иначе заинтересованный расколомъ, пользовался всякимъ удобнымъ случаемъ для изученія его во всъхъ мельчайшихъ подробностяхъ, во всей силъ его аргументовъ и возраженій противъ православной церкви. Побужденіемъ къ изученію раскола для Посошкова было, нежду прочинъ, и рано задуманное инъ и начатое написание Зерцала. Такимъ образомъ онъ передаетъ случай, внушившій ему это намібреніе: «ніжогда призваль меня къ себів славный ереси вождь, зовоный Козьма Ксенофонтовъ, и началь убъждать пристать къ нимъ»... «И во иное время призваль онъ меня паки на Слово Писанія ... и пр. Результатомъ этихъ совъщаній было то, что «и онъ на меня осердился, и азъ на него, — и тако разыдохомся: не сотвориль онь лова во мив, умъ мой не омрачился, но бодръ бысть. И видя въ нихъ такую погибель, у Бога прося милости, начахъ сію книжицу сочиняти» (л. 15 об., 16). Для этой-то цёди, Посошковъ спеціально занялся расколомъ, — «учился, по его выраженію, прелести раскольничей» (л. 242 об.). Онъ вступаль въ постоянныя пренія съ предводителями и учителями раскола: «много разглагольствовахъ съ наставнивами распольничими: съ Кузьмою Ксенофонтовымъ, со Алексвемъ, словомымъ философомъ, съ Ерофеемъ Андреевымъ, съ Михайломъ и со иными учительми именитыми» (л. 36, 34, 63 об., 75 об., 143 и др.). Въ этихъ разглагольствахъ Посошвовъ «обличалъ славныхъ учителей о несмысленныхъ ихъ глаголахъ и являлъ, по елику возмогалъ, истинное ученіе> (л. 140). Въ то же время, самъ онъ тщательно старался вывъдать и изучить отъ своихъ собеседниковъ всю догиатику раскола: «много азъ учителей именитыхъ вопрашивалъ» объ основании законоположения раскола, «много вопрашивахъ: откуда что взяли», «вопрашивахъ о книжномъ разумъніи», «спрашиваль, чего ради тако глаголють» и проч.

(л. 84 об., 71 об., 127, 136 об., 238). Однаво, Посошвовъ скоро сталь заметнымь для раскольниковь, и они совершенно отшатнулись отъ него, какъ человъка не только непреклоннаго, но и вреднаго для нихъ: «вев лжоучители», говоритъ онъ, «перестаща ко мив ходити и своей прелести ил учити, и ни въ каковая разглагольства уже со иною не входять: вси бо скрышася отъ меня. Азъ всячески увъщавахъ ихъ, дабы со мной поне не о большихъ вещахъ поглаголати, но никто не пришель ко инъ (л. 242). Наконець, Посошковь «много ко встиъ учителямъ раскола письма руки своея вопросительныя посылалъ, дабы, сощедшеся между собою, помыслили и дали бы мев ответь чистый> (л. 72 об.). Но такъ какъ и въ этомъ случав «ни единъ ответа явнаго не далъ», вси «быша немы на ответъ» и «чистаго ответа ни о чесомъ не учинили, ни по единому письменному вопрошенію письменнаго отвъта не получихъ (л. 71 об., 63 об., 127, 72 об.); то Посошковъ пытался и санъ изследовать основанія раскола, — съ этою целію онъ «много поискалъ въ Божественномъ писаніи, съ прилежаніемъ прочиталъ з некоторыя книги, чтобы видеть, нетъ ли въ нахъ какого «разиствія» (л. 29 об., 75 об.). Но во всякомъ случав, съ разрывомъ Посошкова съ раскольниками, истощились для него средства къ изученю раскола: «и того ради прекратися и сія книжица» (л. 242 об.).

Итакъ, Посошковъ употребилъ всѣ возможныя усилія съ своей стороны въ поливищему изучению раскола, и если что написаль въ своемъ Зерцаль, то написаль основываясь на даниму в непосредственно, изъ первыхъ устъ воспринятыхъ имъ отъ раскольниковъ; его Зерцало, такимъ образонъ, не есть продуктъ школьной учености, - оно написано подъ вліяніемъ живой, устной борьбы, частныхъ разговоровъ и диспутовъ. Въ этомъ нельзя не видъть одно изъ цънныхъ достоинствъ труда Посошкова. Влагодаря его ближайшей связи и сношеніямъ съ раскольниками, им нивемъ въ Зерцалв точную исторіи, по которой можно составить самов върное и непогръшимое представление о тогдашнемъ расколъ. Онъ писалъ на основани только того, что самъ непосредственно подслушалъ и подсмотрёль въ расколе, что, по его выражению, онъ «своимъ подлимъ ухонъ слышалъ и своимъ подлымъ окомъ видълъ (л. 94, 136, 104 об., 132 об.). И только селико отъ устъ ихъ слышалъ, на та очерненія и написахъ изъявленія. А о чесомъ не слышахъ, о томъ и писати мив было невозможно» (л. 242). Посошковъ самъ сознается, что въ его

изслѣдованіяхъ раскола встрѣчались пункты, которыхъ «довѣдатися подлинно не могъ» онъ (л. 42, 242 об.), — поэтому, и «не вся раскольничи сквернословія и очерненія вписана суть» (л. 242, 2 об., 239 об.). Но во всякомъ разѣ, отъ этого не произошло большаго ущерба для полноты и обстоятельности сочиненія, такъ какъ, по сознанію же автора, «вся главная раскольничи ереси изъявлена имъ»; и въ началѣ своего сочиненія онъ говоритъ: «взирай въ сіе духовное Зерцало почасту и со вниманіемъ: вся бо главнѣйшая очерненія и сквернословія раскольнича, и суемудрія ихъ, и утвержденія ихъ узриши и уразумѣеши».

Богатству и ценности содержанія въ разсматриваемомъ сочиненія соотвътствуетъ чистота намъреній и побужденій, руководившихъ авторомъ. Внъшнія обстоятельства: усиленіе раскола, знакомство съ нимъ Посошкова, послужили только поводомъ, толчкомъ, возбудившимъ Посошкова къ двятельности. Двиствительныя же побужденія къ осуществленію добровольно воспринятой имъ на себя миссіи крылись въ самомъ Посошковъ, въ его душевномъ настроеніи, глубокой религіозности, въ истинно-христіанской ревности о церкви и православіи. Посошковъ не могъ равнодушно смотръть на страшныя колебанія и сильнъйшую смуту въ церкви; онъ, какъ «любитель правды» вообще, твиъ болве не могъ молчать, «видя правду отвержену и попрану» въ области въры. «Бога истиннаго въ свидътели являю, яко не могъ утерпъти, видя въ въчную погибель отъ недознанія своего многихъ людей грядущихъ, еже бы имъ о погибели ихъ не возвъстити и еже бы праваго пути имъ не показати... Въсть Господь, яко иногда и нужду свою домовную презръвъ, въ немъ (то есть въ Зерцаль) потрудихся, дабы съ закопавінинь въ землю таланть, отъ Бога данный мнв, въ сопричтении не быти» (л. 244). На благочестивый взглядъ Посошкова казалось даже преступнымъ оставаться безучастнымъ зрителемъ нравственной гибели ближнихъ: «страшно ость всвиъ намъ, въ міръ живущимъ», говорить онъ, сеже не пещися всякому о спасеніи погибающихъ человъкъ: наипаче жъ о подъятіи падшаго человъка въ ересь какую или расколъ» (л. 8). Поэтому, онъ желалъ всъмъ внушить, чтобъ и «простолюдинове тщаніе имвли неоскудное о наставленін заблудшихъ. Впрочемъ, присущее Посошкову сознаніе своей мизерности, недостоинства, съ особенною силою обнаружилось въ написанія этого сочиненія: онъ сознаваль, что онъ всетаки вторгается въ чуждую для его званія и образованія область; чувство своего недостоинства, не-

призванности не давало ему совершенно покоя. Поэтому вышло, что въ сочинения, гдъ Посошковъ дерзнулъ на обличение другихъ, онъ особенно счелъ нужнымъ и «вельми свойственнымъ свое смиреніе являти» (л. 213 об.), и здёсь-то особенно часто встрёчаются выраженія въ родё следующихъ: «азъ о себе совершенно вемъ, яко паче всехъ человекъ грівшень есмь; всіхь человінь грівшнійшій есмь»; «во грівсіхь преизлише гръщенъ есмь», поэтому «азъ недостоинъ есмь вамъ и о безуміи вашемъ возбраняти; азъ предъ Богомъ и многократно васъ гришние; и по самому бытію не мое сіе д'вло» (л. 213 об., 244, 143, 55 об., 85 об., 9). Но чаще и гръщенъ еснь неизчислимыми гръхами и во всъхъ своихъ дълахъ неправъ предъ Богомъ: обаче не могу вашего зловърія теривти, ежебы на васъ не ворчати, понеже сокровище Отца вашего небеснаго расхищаете». «Не самохвалія ради своего, а отъ любви Божія начахъ сіе изъявленіе зеркальное сочиняти». «Не хитрости ради каковыя состроихъ сіе Зерцало, но отъ самыя ревности и любви христіанскія потрудихся въ немъ ради общія пользы. Токмо едина ревность на таковое великое дёло мя подвиже» (л. 51, 243, 244, 9).

Итавъ, Посошковъ рѣшился предложить «отъ малосмыслія своего слово», и вышло это слово чуждымъ всякихъ притязаній на ученость, не изобличающее въ авторѣ и тѣни самомнѣнія, — задушевное, простое, безыскуственное, но въ то же вреия слово вѣское, полное силы. «Понеже убо простецъ сый, просто и писахъ. Ради удобопоемности положихомъ, елико Богъ дарова, словеса, разглаголанная съ нѣкімии доводами бесѣдою простою, а не риторскою», такъ что «всякому просту человѣку можно сущіе глаголы безъ толкующаго уразумѣти» (л. 242 об., 3). Но эти, дѣйствительно, удобопоемныя слова, повторяемъ, вышли весьма сильны и вѣски; вѣски уже потому, что «ту изнесошася всѣ приличные глаголы, изъявляющіе расколы: изъ Св. Евангелія, изъ Апостольскихъ Дѣяній и посланій, изъ словесъ Златоуста и прочихъ святыхъ Отецъ», — и все это «разглаголанное своими нѣківми доводами» (л. 2 об.).

Зерцало свое Посошковъ назначилъ для всёхъ христіанъ — «како отпадшихъ, тако и не отпадшихъ, наипаче-же для тёхъ, кіи отъ раскольнича сквернословія въ сомнівніе внидоша» (л. 243, 9). Онъ «моленіемъ умоляетъ всёхъ, хотящихъ спастися, не возгнушатися, но съ любовію прочитати Зерцало» (л. 243). Преимущественно онъ всетаки предлагаетъ свое Зерцало православнымъ, «кіи въ расколъ еще не впали»,

объщая имъ отъ «частаго, нелъностнаго погляданія въ Зерцало сугубую пользу: узръть лжеученіе раскольниковъ и, ложь ихъ познавъ, очи имъ заплевати» (л. 238 об.). Что же касается раскольниковъ, то Посошковъ предвидълъ заранъе безуспъшность Зерцала между ними: «имъ уже моя бесъда не пользуетъ; кто уже пораженъ отъ діавола душевною слъпотою и не желаетъ отъ окалянія духовнаго чистъ быти, то въмъ, яко той не восхощетъ сего Зерцала и въ руки взяти, понеже въ немъ вся ихъ сквернословія яспо зрима суть и Божественнымъ Писаніемъ всъхъ отпадшихъ во очи, яко острымъ рожномъ, поретъ» (л. 3). Тъмъ не менъе, Зерцало направлено было непосредственно на раскольниковъ, и съ ними почти исключительно Посошковъ имъетъ дъло.

Изложенію самого Зерцала предшествують три предисловія, въ которыхъ авторъ развиваетъ мысль объ обязанности «всякаго человъка осматривати себя, на коемъ пути стоить и по какому пути шествуеть, пеобходимость, поэтому, зеркала духовнаго и потребность таковаго преинущественно въ его время, когда «умножишася духовные недуги у насъ въ Россіи». Затімъ Посошковъ обращаеть вниманіе прямо на раскольниковъ, которые, «возлюбища шествовати путемъ широкимъ, возлюбища жити по ввоей волъ и «познати не могутъ, что ратуюутъ на самого Вога». Въ последнемъ предисловіи Посопковъ говорить объ обязанности всёхъ неповолебимыхъ въ православіи заботиться о подъятіи падшихъ и исправленіи погибающихъ. Содержаніе самаго сочиненія составляють: подробное разсмотрвніе заблужденій раскольнических относительно изв'ястныхъ пунктовъ Христіанскаго въроученія и общирныя увъщанія. Построеніе главъ отчасти напоминаетъ изв'ястныя и Посошкову сочиненія: Камень віры и Розыскъ. Обыкновенно, Посошковъ въ началів главы предлагаетъ православое учение относительно извъстнаго догмата или обряда: отъ Священнаго Писанія, твореній Отеческихъ, иногда исторіи церковной; затемъ уже обращается къ раскольникамъ, опровергаетъ ихъ доводы, наконецъ призываетъ въ истинъ. По содержанию же своему Зерцало болъе всего приближается въ Пращицъ Питирима. Та же жизненность, то же непосредственное сближение съ расколомъ, то же разсмотръвіе раскола преимущественно съ практической стороны, отличающія Пращицу, еще съ большею рельефностію выступають въ труд'в Посошкова, вследствіе уже известныхъ намъ условій его написанія. Впрочемъ, Посошковъ не могъ находиться подъ вліяніемъ Пращицы, такъ какъ Зерцало

по врайней мъръ на 8 лътъ опередило своимъ явленіемъ Пращицу <sup>1</sup>). Весьма въроятно, что напротивъ, Питиримъ усвоилъ направленіе Посомкова.

Что васается теоретической стороны въ сочинении Посошкова, то, какъмы уже замътили, у него нътъ той строгой научности и силы діалектики, которыми особенно отличается Розыскъ святителя Димитрія Ростовскаго. Тъмъ не менъе, и Посошковъ обнаружилъ въ Зерцалъ обширную богословскую начитанность. По силъ и богатству доказательствъ, приводимыхъ отъ Священнаго Писанія и твореній Отеческихъ, Зерцало ръшительно возвышается надъ Увътомъ и уравнивается со всъми вышеупомянутыми сочиненіями.

Уклоняясь отъ послѣдовательнаго изложенія содержанія Зерцала, мы сдѣлаемъ изъ него выборку историческихъ данныхъ о тогдашнемъ состояніи раскола; затѣмъ, изложимъ взглядъ Посошкова на расколъ и причины его явленія; наконецъ, укажемъ существенные пріемы и характеръ полемики Посошкова.

Послѣ знакомства со взглядами на расколъ современныхъ Посошкову представителей просвѣщенія, было бы по меньшей мѣрѣ страннымъ ожидать отъ этого «неука», простаго крестьянина, новости взглядовъ и воззрѣній. Поэтому, если мы и не услышимъ отъ Посошкова ничего особенно выдающагося своею новизною и оригинальностію въ этомъ отношеніи, всетаки позволяемъ себѣ поставить ему въ заслугу и то, что онъ не отсталъ отъ своихъ наиболѣе видныхъ современниковъ и въ возэрѣніяхъ на расколъ держался тѣхъ же здравыхъ понятій, которыя проводили, напр. Симеонъ Полоцкій и св. Димитрій Ростовскій, и которыя поддерживаются наукою доселѣ, пользовался тѣми же средствами и способами въ борьбѣ съ расколомъ, къ которымъ прибѣгаютъ и современные намъ миссіонеры.

Вовлеченый въ борьбу между реакціей и реформой въ области духовной жизни, Посошковъ въ своемъ сочиненіи отобразиль современное броженіе умовъ, — то сильное движеніе, которое направлено было противъ исправленія книгъ, противъ новизны вообще и преимущественно въ области церкви. Изъ Зерцала мы узнаемъ, что расколь коренился главнымъ образомъ на почвъ невъжественной массы простонародья, изъ котораго выродился и

<sup>1)</sup> Зерцало въ 1709 г. уже несомивино существовало, такъ какъ къ этому времени относится надпись на него Димитрія Ростовскаго (Рукоп. л. 1-й); а Пращица окончена только въ 1717 году.



самъ Посошковъ. «Въ нынъшняя времена», говорить онъ, «діаволъ напалъ на нашу россійскую страну и аще и не обралъ себа помощника отъ великихъ лицъ,... обаче сыскалъ себъ способнивовъ отъ нижнія чреды: малосиысленныхъ пресвитеровъ и чернецовъ, и простыхъ некнижныхъ мужиковъ,... уловилъ простаго народа иногое множество, еже и исчислити невозможно» (л. 166). Лишенные всякаго правильнаго воспитанія, не понимавшіе духа Христіанства, но неприкосновенно соблюдавшіе традиціонныя правыла о двуперстів, седмопросфорів и пр., даже простолюдины, возбужденные теперь видимою опасностію своего стариннаго православія, фанатически возстали на защиту церковной старины, ревностно занялись спорными вопросами богословія: начались пренія, доходящія до ожесточенія, о новшествахъ въ цервви, о книжномъ исправленій, о двуперстій и проч. Все это оставалось часто совершенно чуждымъ истинной религіозности; но уже чисто-формальная постановка діла, самые споры, независимо отъ содержанія ихъ, заключали въ себ'в долю привлекательнаго: на этомъ поприщъ находили умственную пищу тъ классы общества, которые не принимали ни малъйшаго участія въ ділахъ, касавшихся общества и государства, и должны были довольствоваться скромною ролью молчаливыхъ и безучастныхъ зрителей при энергическихъ мфрахъ правительства, стремившагося впередъ и не обращавшаго вниманія на настроеніе умовъ въ народъ. Между темъ, въ движеніяхъ раскольничихъ всякій мужикъ - начетчикъ пріобріталь право и возможность увлекать народъ своимъ краснобайствомъ, разсчитывая на завидную и привлекательную роль общественнаго деятеля, народнаго вождя. Вопросы веры : при этомъ изъ цъли превращались часто въ средства, и результатами споровъ было не возстановление въры, а ея совершеннъйшее извращение во множествъ раскольническихъ шаекъ, возвышавшихся одна надъ другой своими нелъпостями и религіознымъ невъжествомъ.

Посошковъ сознавалъ обаятельность для человъка самостоятельнаго дъйствованія и стремленіе въ самовластію поставляль въ непостредственной связи съ появленіемъ раскола: «нъсть на семъ свъть веселостнъе человъку самовластія, и аще не вознуздаеми благоразумнымъ удержаніемъ того самовластія, то породить оно самомнъніе и высокоуміе,... и тъмъ высокомнъніемъ многіе впадають въ въчную погибель. Умножися сего недуга и у насъ въ Россіи: мнози церкве святыя отрекомася и о томъ тщаніе имъють, еже бы жити въ непокорствъ и по своей воль,

яво ито хощеть. Вевиъ бо намъ людей осуждати весьма любо, а хулити и того любъе, себя же самого митти прочихъ человткъ разумитима приносить человъку превышнюю сладость» (л. 3 об. = 3ав. от. 2-4стр.) Отсюда происходить часто неразумное стояніе на своемъ, стремленіе спорить, отстаивать свои мнівнія, хотя бы совершенно непонятныя, даже завъдомо ложныя. Такъ большею частію и было въ расколъ. По выражению Посошкова, раскольники, принявшие на себя рользащитниковъ православія, «охочи претися»; при этомъ въ большинствъ случаевъ выходило, что «раскольницы всуе труждалися: за что прутся, и сами того не знають». «Въ душевной слъпотъ ничего не разумъють, а нудятся спорить о томъ, чего въ ихъ головахъ нътъ и не бывало. Стоять они за что восхощуть, и оть неразуменія и упорства своего души своя губатъ (л. 45 об., 128, 46). Такое неразумное упорство расвольниковъ, при ихъ крайнемъ невъжествъ, могло, естественно, возбуждать только удивленіе въ людяхъ незараженныхъ. «Удивленію подлежить», говорить Посошковъ, «еже наши россійстіи народове толь прости, что и въ азбуцъ не знають какъ кое слово нарицають, а о божественныхъ великихъ дёлахъ нудятся разумёти и прутся съ разумными людьми> (л. 46). Не удивительно, что разумные люди ловили прущихся въ неисходныхъ противоръчіяхъ, въ родъ того напр., что отвергая и не признавая натріарха, раскольники задорно отстанвали просфору за его здоровье: «сами вы не въдите, чего суститеся: именъ царскаго и патріаршаго и слышать не хощете, а о заздравныхъ ихъ просфорахъ умираете. (77 л.) Вследствіе желанія всякаго более или менее популярнаго начетчика быть авторитетомъ въ дълъ въры, независимо отъ своихъ собратій, расколь явился во множествъ оттънковъ, со всевозможными видоизивненіями, на какія только была способна изобретательность Аввакумовъ, Онуфріовъ, Акулинъ и проч. «Отъ того вы и заблудили», говорить Посошковъ раскольникамъ, «за еже въ васъ мнози начаша учительни быти и вдашася въ различные толки, разыдошася въ разные, развращенные пути: въ поповщину, безпоповщину, христовщину, мочсеовщину, бородатовщину, елинарщину, волосатовщину, онуфріевщину, аввакумовщину, федосіевщину, космовіцину и во иные многіе пути розыдошася, ихъ же и исчислити невозможно. Колико учителей ни возстанеть, толико и законовъ изобрътаютъ, и многоразличные учители тако кудесять, что и сами себя не узнають (л. 83 об., 84 = 3ав. от. стр. 3).

«Взыскаща инаго пути и поидоша разными стежками, и вси заблудища, по стремнинамъ высокомыслія своего ходяще (41 л.). Оставивъ Божій корабль, свой сотвористе и правите — овъ предъ себя, овъ назадъ, инъ направо, инъ налѣво (л. 85 об.). Кійждо лжеучитель свой путь изобрѣтаеть и всякъ своимъ путемъ ведетъ людей къ погибели (90 л.). И въ коемъжде уставѣ или вѣрѣ вси учители разногласны, и каждый изъ нихъ глаголеть: мы право вѣруемъ; кійждо свой уставъ хвалитъ, а прочихъ осуждаетъ. И того ради, между собою имѣютъ распри великія, междоусобіе бываетъ и споръ, и драки бывають (л. 96, 94 об., 111).

Сильнъйшимъ возбужденіемъ русскаго народа въ то время объясняются и усивхи раскола. Посошковъ предлагаетъ намъ любопытныя свъдънія о размърахъ народнаго протеста «новой церкви». Исчислити невозможно лжеучителей, говорить онъ: «распространишася во всъхъ предълахъ россійскихъ и зарубежныхъ странахъ множество ихъ; и тако улови ихъ діаволъ, яко самое малое число Христовыхъ овецъ остася, еже ересямъ ихъ непричастны» (л. 42 об., 157). «Азъ быхъ», разсказываетъ Посошковъ, «въ Новгородъ на страстной недълъ у церкви Димитрія Солунскаго; приходъ тамо многонародный, а не бысть ни единаго причастника: вси бо вкупъ отрекошася, отъ лжеучителей развращени суть, яко едва сотая часть обрящется благочестія держащихся». (л. 159 об.). О перстосложеніи, напримъръ, говоритъ Посошковъ: «аще и самое древнее преданіе знаменатися тремя персты, но за преумноженіе лжеучителей изсяче триперстное сложеніе: вси бо простіи народи сложилися на многословіе раскольниче» и пр. (л. 143 об., 144).

Очевидно, народъ находилъ поводы недовольства господствующею церквію, а съ другой стороны и расколъ имѣлъ для него нѣчто привлекательное. Церковь заподозрѣна была въ религіозныхъ новшествахъ, между тѣмъ какъ расколъ гордился своимъ старовѣріемъ: вотъ коренная опора раскола, по свидѣтельству всѣхъ противораскольническихъ сочиненій, опровергавшихъ эту опору. Но были, безсомнѣнія, и другія, менѣе замѣтныя, но не менѣе сильныя причины усиленія раскола. Мы уже знакомы съ тѣми иѣстами изъ сочиненій Посошкова, гдѣ онъ прямо обвиняетъ въ этомъ безпечность и невѣжество духовенства, оказавшагося слишкомъ несостоятельнымъ въ защитѣ интересовъ православія. По его свидѣтельству, были пресвитеры малосмысленные, которые не только поучать па-

сомыхъ и предохранять ихъ отъ религіозныхъ колебаній, а и сами были «истинства правовърія не въдущи и того не разумъющи, въ чемъ гръхъ и въ чемъ спасенье», которые неръдко «за пънязи» не только скрывали раскольниковъ, а сами отрицались отъ церкви и становились «про-; клятыми распонами» (л. 59.., 57, 108). Гораздо въ болъе выгодныхъ условіяхъ стоялъ расколъ: на сторонъ его была живая процовъдь «книжниковъ», людей разумныхъ, начетчиковъ. При всемъ своемъ невъжествъ и уиственной односторонности, по признанію Посошвова, «вси рас- / кольницы, а наиначе двухъ ересей: поповщинныя и безпоновщинныя, лежна лежать на книгахъ и всегда учатся, хотя истины познати и не могутъ» (л. 96 об.). Это лежаніе на книгахъ дізлало расколоучителей непобъдимыми въ столкновеніяхъ съ православнымъ духовенствомъ н слишкомъ возвышало ихъ въ глазахъ нассы непросвъщеннаго люда. А какъ раскольники пользовались книжными знаніями для достиженія своихъ ц'влей, это раскрываеть намъ Посошковъ своимъ собственнымъ опытомъ. Въ такомъ видъ передаетъ онъ пріемы одного расколоучителя, который на основаніи книгъ хотіль убідить Посошкова «пристать къ нивь»: «призвалъ меня славный ереси вождь, Козьма Ксенофонтовъ, на слово Вожественнаго Писанія; началь ми читати вниги и яко пёсь кусье вырывать: разгнувъ книгу, строку или двъ прочтетъ, да перекинувъ 5-6, нави прочтетъ строку-другую, да тако по книгъ перелистывая листы, рвчь къ рвчи подбираетъ, кое реченіе къ ихъ зловерію согласно> (л. 152). Посошковъ справедливо заметилъ своему собеседнику, что «такъ читая и річь подъ річь подбирая, и святыхъ грізшными поставишь». Тънъ болье, разумъется, легко было такими маневрами направлять убъкденія непосвященной въ книжную мудрость массы, согласно своимъ видамъ. «Разиня роть», по выраженію Посошкова, «слушають простые люди раскольщиковъ н, видя ихъ многословіе, върять имъ (л. 85 об.). Последніе же пользуются умственною темнотою народа для успеха своей пропаганды: они «разсъящася во вся страны Россіи и ходя по градамъ, селамъ и деревнямъ, всякими разными образы людей Божінхъ, наипаче-жъ простой народъ съ истиннаго пути совращаютъ». «Живя въ похоронкахъ, скрываясь, яко мыши, въ норы, или клопы — въ щели, тайно излазя изъщелей, людей кусають». «Нынъ непрестанно по домамъ поныряюще, всякаго чина людей къ злочестію своему приводять». Чтобъ произвести болъе глубокое впечатлъніе на своихъ слушателей, расколоучители, по свидътельству Посошкова, не пренебрегали и сторонними средствами, напримъръ лицемъріемъ: «они ходятъ по домамъ и глаголютъ тихимъ гласомъ, со воздыханіемъ, яко-бы бользнуя о погибающихъ» (л. 25 об., 42, 6, 54 об.); прибъгаютъ къ обманамъ: «раскольничи учители другъ передъ другомъ вымышляютъ, како бы что солгати правовърнымъ на развращеніе, чудеса сказуютъ, видънія повъствуютъ». Чтобъ дъйствовать на внішнія чувства народа, раскольники распространяютъ различныя «хульныя картины, а простые люди, видъвше изображенія, ужасаются и послідують ихъ ложному ученію, понеже простымъ людямъ вельми страшно и имовърно является еже очима своима узрять».

Таковы, въ общихъ чертахъ, свъдънія, переданныя Посошковымъ о тогдашнемъ состоянім раскола, объ его силв и пропагандв. Постоянно также Посошковъ обращается къ внутренней жизни раскола и знакомить насъ (какъ и Питиримъ) съ страшными преступленіями и безнравственностію, практиковавшимися въ семейной жизни раскольниковъ; знакомитъ также съ гнусными обрядами, въ которыхъ выражалась до-нельзя извращенная религіозность отщепенцевь русской церкви. «Издаша новые уставы», говорить, напримъръ, Посошвовъ, «литургію отправляють въ подполіяхъ, причащаются ягодами, младенцевъ сожигають и выръзывають ихъ сердце для причастія. Блудь въ святость почитають; вивсто поповъ, служать простые мужики и дъвки: се бо и азъ видъхъ, еже оскверненнымъ сосудамъ баба очистительную молитву давала» (л. 85, 87), и пр. и пр. Къ чести Посошкова и въ доказательство справедливости его извъстій, нужно указать на очевидную воздержность его отъ всякихъ преувеличеній. Разоблачая дурныя стороны раскола, онъ въ то же время съ замъчательнымъ безпристрастіемъ указываетъ и хорошія. Кромъ признанія обширной начитанности раскольниковъ, Посошковъ указываеть также на светлыя проявленія нравственности въ некоторыхъ сектахъ, на «воздержаніе въ яденія, питіи» и пр., хотя и видить въ этомъ «токмо блазнь едину», такъ вакъ діаволъ хитръ есть и вся сильныя добродътели отъя отъ нихъ, а въ чемъ силы нътъ, то остави» (л. 105 об.).

Что же видить въ расколъ самъ Посошковъ, каковы были взгляды на расколъ здравомыслящихъ простецовъ, не предзанятыхъ современниковъ?

Влижайшее знакомство съ расколомъ, во всей силѣ его аргументовъ и основоположеній, здравое разсмотрѣніе и оцѣнка ихъ, въ то же время знаніе Священнаго Писанія и твореній отеческихъ, привели Посошкова

въ убъжденію, что расколь есть порожденіе религіознаго невъжества, сильное въ своемъ грубомъ, неразумномъ упорствъ. «Возмнивъ себя разумиње прочихъ человъковъ и положившись на свой разумъ», раскольники поколебались въ «неподвижномъ стояніи на Священномъ Писаніи» и не могли удержаться въ истинномъ его пониманіи, потому что «разсудокъ ихъ кривъ оказался и согрубъ отъ великаго упорства. Неразумъніе же Писаній и было причиною того, что раскольчики разсвялись по всевозможнымъ дебрямъ заблужденія, прикрываясь и оправдываясь извращеннымъ смысломъ, «кривымъ толкованіемъ Писаній». На это-то невъжество въ разумъни Писаній и напираетъ особенно Посошковъ, опровергая главнымъ образомъ въ этой области всв пункты старов врческой догматики. «Кто есте вы?» обращается Посошковъ къ раскольникамъ, — «простые не ученые мужики, и въ Божественномъ Писаніи не искусни есте, не знаете ни худа, ни добра, ни гръха, ни спасенья, по просту рещи — ни уха, ни рыла: но яко скотъ безсловесный и упрямство и неповорство имфете діавола». «Вси вы скудоумни и не разумфете пичего; гдъ Писаніе повелъваетъ идти направо, а вы идете налъво, всякое слово Писанія разсуждаете опакъ и отъ криваго разсужденія искривилися вы > (л. 54, 46, 36 об.). Совершенная тупость раскольниковъ въ пониманіи «даже явныхъ глаголовъ въ Вожественномъ Писаніи», поставлявшихъ бълое чернымъ, сладкое горькимъ, правое неправымъ (л. 68 об.,), выводили Посошкова изъ теривнія, такъ что онъ безцеремонно величаетъ раскольниковъ «скотомъ безсловеснымъ, дураками», замвчая, что чни въ самыхъ дуракахъ, ни въ младенцахъ несмысленныхъ такого безумія никто не обрящеть». Неоднократно Посошковъ сравниваеть раскольниковъ съ слешими червями, которые расползаются все врозь: такъ точно и раскольники расходятся всё съ прямаго пути, и сочи вмуть, а не видять, уши имуть — и не слышать, яко истуканные идолы> (J. 101 of.).

Какъ на очевиднъйшій признакъ невъжества раскольниковъ, Посошковъ указываетъ на страшные безпорядки, поддерживаемые старовърами при богослуженіи (л. 131); указываетъ на такъ называемыя тратиматы, то есть севершенно безсмысленныя вставки и прибавленія въ тексту богослужебныхъ пъсенъ, напримъръ «ай не не не най не ай нани сотвори» и т. п., которыя получили санкцію въ глазахъ раскольниковъ, непонимавшихъ конечно, «что то за нененайки» (л. 131). Впрочемъ, такими же не-

въждами являлись раскольники и въ самыхъ элементарныхъ религіозныхъ свъдъніяхъ: пустившись въ пренія о въръ, «раскольничи законоположители и глагола сего не разумъютъ, что именуется върою, но, яко спящіи во снъ, глаголитъ и еже глаголютъ ничего не въдаютъ. Не безуміе ли сіе есть, еже двуперстное сложеніе нарицаютъ върою, иконы старыя нарицаютъ върою, книги Іосифовскія нарицаютъ върою? (л. 238, 150 об. = Розыскъ л. 2, 9).

Всв эти размышленія приводять Посошкова къ сожалівнію о раскольникахъ, взявшихся не за свое дело, отвергилихъ авторитеть людей призванныхъ, сведующихъ. «Время вамъ», обращается онъ къ раскольникамъ, «въ то не вступати, чего не смыслите. Вамъ, безумія вашего ради, не подобаеть книгъ читати и о недовъдомыхъ вами словесахъ разсуждати: не на пользу бо вамъ вниги за безуміе ваше. По вашему разуму достаточно вамъ овощи продавати, бобръ чесати, землю копати... По моему суду, лучши ти есть идти на разбой, нежели людей Божінхъ совращати» (л. 130, 126). Впрочемъ, не неразуміемъ только объяснялъ Посошковъ заблужденія раскольниковъ, — онъ, очевидно, заподазриваль ихъ въ намфренномъ упорствъ и искажении истины. Въ этомъ смыслъ онъ и говоритъ, что «раскольники обыкоша между строкъ читати и чего нъсть въ Писаніи, то утверждати», что и въ своихъ излюбленныхъ книгахъ они выбираютъ только «плевелы на смущение православнымъ, а здравая словеса минують» (л. 29 об., 101). Расколоучителей же Посошковъ подозриваетъ въ низкихъ, корыстныхъ побужденіяхъ: по его мнвию, они только ищуть богатства, соть кого насытитися и руки своя наполнити» (л. 112 об.).

Какъ человъкъ въ высшей степеня религіозный, Посошковъ не ограничиваетъ причины раскола только невъжествомъ и грубымъ упорствомъ народа: его набожному взору казалось очевиднымъ въ расколъ участіе и духа злобы, непосредственная связь съ явленіемъ на землъ антихриста. Мысль эта, высказанная, какъ мы видъли, въ другихъ противораскольническихъ сочиненіяхъ, съ особенною силою проводится Посошковымъ и является у него даже въ своеобразныхъ, оригинальныхъ формахъ.

Прежде всего Посошковъ видитъ въ расколѣ неносредственное продолжение ересей, почти непрерывно волновавшихъ церковь, — дѣйствие того же духа «самомнѣнія», чрезъ посредство котораго діаволъ всегда нарушалъ миръ церкви. Такимъ, дѣйствительно, и долженъ былъ пока-

заться расколь, въ эпоху своего сильнейшаго развитія провзошедшій своими нелъпостями и искаженіемъ православія всъ ереси. Во всякомъ случать, это инфије Посошкова не одноличное: оно высказано было почти всфин извъстными апологетами православія. Симеонъ Полоцкій, напримъръ, говорить: «демонъ, ратовавшій на церковь въ первомъ Адамъ, дерзнулъ брань двигнути и на втораго и не преста кознотворити, древле - Аріенъ, Несторіенъ.., нынъ-же — новоявлышимися Никитою, Аввакумомъ, Лазаремъ» и пр. (Жезлъ правл. л. 12 об.). Питиримъ тоже, какъ мы видъли, расколъ поставлялъ въ родство съ древними ересями; притомъ, находиль его лютвишинь «санаго льва рывающаго — Арія», «еретика Аввакума» называлъ «новымъ Несторіемъ» (Пращица л. 11, 414 об.). Димитрій Ростовскій проводить родословную раскольниковъ отъ самаго сатаны чрезъ посредство жидовъ, Льва Исаврянина, Лютера и др. (Розыскъ 198 л.). Сообразно такому установившемуся тогда воззрвнію, и Посошковъ видитъ въ расколъ не только отпрыскъ бывшихъ ересей, но «изъ безумныхъ безумнъйшую и изъ проклятыхъ проклятую» ересь, самыхъ «всесовершенныхъ адскихъ воиновъ» (л. 69 об., 81=Зав. от. 89 стр.). «Встхъ прежде бывшихъ еретиковъ», обращается Посошковъ къ раскольникамъ, «вы несравневно превысили: Арій, Несторій... при васъ злобою иладенцы быша». «Они хулиша по части: овін Божество отъ Христа отымаху, овін челов'ячество безъ души сказываху..., вы же вся та своимъ хуленіемъ исполниша и усугубища, приложища (л. 69 об., 67, 73 и др.). Мало того, не ограничиваясь церквію христіанскою, Посошковъ, въ порывъ сильнъйшаго возбужденія, приравниваеть раскольниковъ къ врагамъ Вожіимъ въ ціломъ человічестві, находить ихъ «злобіве жестоковыйных жидовь и поганых идолопоклонниковь: жидове бо, не познавъ, Бога распяли, россійстін же раскольницы волею сыновства Божія отрекошася. Инов'ярцы же и истиннаго Бога не знающій не дерзаютъ глаголати тако дерзко» и пр. (л. 89, 67, 70, 17, 132 об. и др.).

Много и съ непоколебимою силой убъжденія Посошковъ говорить также о непосредственной связи раскола съ усиліями духа злобы. Діаволъ, «крѣпко вооружившійся на народъ христіанскій, пустиль въ міръ 4 удицы», символизируетъ Посошковъ, «и отъ всѣхъ 4 странъ уловляетъ ими. На востокъ обрѣть Арія..., потомъ нападе на сторону западную и тамо обрѣте папу Формоза и зацъпи цълую страну римскую; потомъ нападе на южную страну и тамо обръте два върные раба: Лютера и Кальвина.

Нынъ же діаволь нападе на нашу страну и въ ней обръте не два друга, а многочисленное множество, ихъ же числа не бъ, всю Россію поколеба> (л. 25). Сообразно этому, Посошковъ въ учителяхъ раскола видитъ посланниковъ діявола, которые «въ міръ посланы — да прелыцають народы, да совращають съ истиннаго пути, еже бы уготовати путь антихристу». Въ ихъ ученіи успатриваеть «законъ злобный, отъ начальника злобы — діавола данный». Посошковъ указываетъ даже признаки, по которымъ онъ видитъ въ расколъ оъсовское ученіе; онъ проводитъ параллель и находить полное соответствие между темъ, что «любо діаволу и что принято въ расколъ (л. 95). Раскольниковъ называетъ сынами діявола, орудіємъ его: «либо отъ діявола въ міръ вы пріидосте, либо діаволь вселился въ васъ, д'яйствуеть вами, яко бы каковымъ орудіемъ. Духъ діавола что хощеть, то ими и творить и пр. (л. 77 об. Соч. Пос. т. II, 133). Посошковъ простираетъ родство раскольниковъ діаволу и на следующія степени: онъ находить и внучать діаволу — въ любящихъ и слушающихъ расколоучителей, «понеже лжетворци сынове суть діавола, а лжелюбители внучата его. Сынове діаволи своихъ чадъ, а діавольских внучатовъ, лжою питають, лжою утвшають, а тін, яво младенцы, ротъ розиня, у нихъ слушають и лжи навыкають». Самое безумное упорство и неразумная ревность раскольниковъ, ихъ «чысленное зативніе», отъ котораго они неспособны понимать самыхъ простыхъ вещей, по мивнію Посошкова, суть результаты козней діавола (т. II, 239, 133).

Точнъе опредъляетъ Посошковъ связь раскола съ діаволомъ чрезъ посредство антихриста. Своимъ ученіемъ о наступленіи царства антихристова, раскольники дали поводъ Посошкову, опровергавшему это ученіе, высказать мнѣніе, что честь и теперь антихристь, но не прямо и не естественно (естественный антихристъ имать быти одинъ и той при кончинъ въка сего), а дѣлами». И это-то проявленіе антихриста дѣлами Посошковъ видитъ въ раскольникахъ: «при Христъ быша антихристы и нынъ въ васъ есть, яко-же Иванъ Сусловъ» и др. (л. 134 об.). Сопоставленіе раскола съ апокалипсическимъ зміємъ встрѣчается еще у патріарха Іоакима, Симеона Полоцкаго и Димитрія Ростовскаго 1); но Посошковъ высказывается гораздо опредъленнъе. По его мнѣнію, рас-

<sup>1)</sup> Напримеръ Уветъ духов. л. 33; Жезлъ правленія л. 123 об.; Розыскъ стр. 69.

кольники призваны отъ діавола служить предтечами антихристу: сеже ему надлежало самому творити, то все вы сотворили есте и путь ему управили. Истиний вы предтечи антихристовы и путь ему готовите ... (л. 135, 11 oб. = Розыскъ 105 стр.). Поэтому, и объ учении раскола Посошковъ точнве выражается, какъ о законв исшедшемъ сотъ самаго седиоглаваго звіря, сирічь оть антихриста». Сь этой точки зрівнія, Посошковъ видить въ современномъ расколв исполнение пророчествъ о .наступленіи времень антихриста: «мив сіс не дивно, еже вы путь антихристу пріуготовляете: подобаеть тако быти», и онь доказываеть, что «вся апостольская прореченія на нашихъ россійскихъ раскольникахъ сбышася»: «о горе наше! во очествув нашихъ пророчество Апостола ебыстея» и пр. (л. 135, 22 об., 87, 90 об., 141, 95 об. и др. — Жезлъ правл. л. 34). Посошковъ пытается даже символически показать соотвътствіе дель раскольниковъ свойствамъ антихриста: «Ясно показано Іоанну Богослову, яко у антихриста семь главъ и тін вси главы исполнены именъ хульныхъ: они прообразовали возложенную днесь отъ посланниковъ антихристовыхъ на седмь таинъ церковчыхъ хулу. Паки изъявлено, яво будеть антихристь хулити Вога и селеніе Его: и сіе не действуется ли днесь?» ... (л. 12).

Развивая апокалипсическій взглядъ на раскольниковъ, высказанный въ общихъ чертахъ и другими расколо-обличителями, Посошковъ заходить, какъ мы замътили, гораздо далъе другихъ и высказываетъ мысли чисто своеобразныя, по крайней мёрё не встречающіяся въ знакомыхъ намъ противораскольническихъ сочиненіяхъ. На основаніи пророчества Іоанна Богослова въ Апокалинсисъ о печати антихриста, которою онв запечативеть хулящихъ имя Вожіе, Посошковъ убъдился, что эта печать антихриста находится уже въ дъйствіи, что имъющій придти антихристь заклеймиль многихь изъ русскаго народа. «Азъ отъ всёхъ свидётельствъ твердо увърихся, яко нынъ всесовершенио дъйствуетъ антихристово започатлъніе. Оно печатается на челъ и руцъ произволеніи человъческаго, а не на видимомъ челъ и руцъ плоти. Того ради, никто не можетъ его познати собою, а только, «по дарованію Божію, присмотрѣвъ со стороны по дъланъ и всему наибренію человъка узнать его можно> (л. 138 об.). По всъмъ признакамъ, Посошковъ усмотрълъ, что закоренълые раскольники «вси зацечатлъни суть антихристовою цечатію въ чело» (л. 15, 35 об. и др.). Поэтому, Посошковъ постоянно проводить строгое

разграничение между запечатлънными раскольниками и не подвергшимися еще запечатлівнію, считая первых в безвозвратно погибшими, потерявшими всякую надежду исправленія и спасенія. Кто «запечатлівнь антихристовою печатію, уже повантися не можеть: уже бо самъ собою не владветь, но владботь имъ живый въ немъ духъ льсти, иже въ него вниде и вселися въ немъ», — таковымъ уже неизбъжно «быть въ адской пронасти» (л. 9, 65, 39). Это започатленіе, делая невозможнымъ христіанину обращеніе въ свёту истины, поражаеть «сугубою слёпотою», -чему явнымъ доказательствомъ служатъ наши раскольники, которые чичесого право зръти и право разумъти не могутъ» и которые сдълались «сынами тымы непросвътимыя» (л. 240 об.). Напрасны и всякія усилів обратить започативнныхъ на путь покаянія; всякій православный въ силахъ только сожалъть и молиться о нихъ (л. 15). Посошковъ рекомендуеть при этомъ довольно наивный способъ, по которому можно узнать подвергшагося печати антихриста. Этотъ способъ состоитъ въ испытанів по Зерцалу: «егда обрящеши отпадшаго отъ церкви, то прочти сівбесъду («о поваяніи» или «главизну о хульнивахъ изъявленную и бесъдами въ тонкость расположенную), и яще умилится, возжелаеть покаянія, той не запечатленъ, а который рожу свою отворитъ отъ тебя, то ведая въдай, яко запечатлънъ есть: обличение бо безумному мозолие ему есть; и по сему можно во единомъ часъ познать, кто есть волкъ и кто овца Христова стада» (л. 65, 17 об.).

Увъщательный элементь въ сочинении Посошкова опредъляется уже самымъ взглядомъ его на расколъ и близко напоминаетъ знакомыя намъ увъщанія современныхъ ему борцовъ православія. Только при чтеніи полнаго Зерцала чувствуется его сравнительно особенная простота, настойчивость, задушевность. Неподдъльная ревность автора, не могущаго только, какъ онъ выражается, свой умъ вложити въ заблудшихъ (л. 235), становится до осязательности очевидною. Происходя самъ изъ простецовъ, зная по опыту опаснесть и соблазны для нихъ раскола, Посошковъ и хочетъ дъйствовать преимущественно на простецовъ, убъжденіями самыми доступными для всякаго, и дъйствуетъ, нужно сознаться, сильно,—не мощными аргументами, не блескомъ краспоръчія, а главнымъ образомъсилою своею внутренняго убъжденія, силою своего сердечнаго слова, которое и бываетъ особенно дъйственно въ своемъ вліяніи на такія же простыя сердца. Могутъ иногда показаться даже наивными его замъ-

чательно простосердечные доводы; такъ, истощивъ весь запасъ своей аргументаціи, онъ, обыкновенно, заканчиваетъ такимъ полновъснымъ доказательствомъ: «ей-ей не право въруете; ей-ей истину вамъ сказую, яко гръшите напрасно; азъ твердо въмъ, что вы заблуждаетесь; Господа ради, умолкните, размыслите сами» и т. п.

Въ ряду всъхъ полемическихъ доводовъ Посошкова особеннаго вниманія заслуживаетъ мысль его о распространеніи просвъщенія въ средъ раскольниковъ. Исходя изъ воззрвній на расколь, какъ на продукть народнаго невъжества, Посошковъ, представитель новаго времени, разумный сторонникъ великаго преобразователя, сознательно убъяденный въ пользів науки, старается внушить это убівжденіе и закоренівлой въ невівжествъ народной массъ, рекомендуетъ просвъщение, какъ самое дъйствительнее средство познать истину, избъгнуть въчной гибели. Правда, Посошковъ сознаваль уже невозможность образованія для застарізнихъ въ невъжествъ своихъ современниковъ, но, какъ передовой отецъ и въ своей собственной семью, онъ старается внушить заботливость о детяхъ, ратуетъ о молодомъ поколеніи, стремится его извлечь изъ той умственной тымы, которая подавляла и губила отцовъ. Въ высшей степени замвчательны его слова, гдв примврами и клятвами Посошковъ старается внушить дов'вріе къ школьному обученію, ув'врить въ полезности пауки: «Господа ради, отложите вы свое сометніе и отдайте безъ замедленія дітокъ своихъ къ грамматическому ученію; егда ваши дітки научатся единой токмо грамматикъ, то въ васъ книжнаго разумънія свъть возсілеть, а безь того, колико вамь, біднымь, ни суетиться, а кромів въчныя погибели не обръсти... Вельми подоблеть вамъ дътокъ своихъ научить гранматическаго разума. Василій Веливій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоустъ, почесому были велики и славны? — явъ есть, яко книжныя премудрости въ достатокъ научилися... И вы, Господа ради, отложите всв свои нужды: отберите чадъ и отдайте ихъ въ научение грамматическое» и пр. и пр. (л. 132). Посощковъ даже старается подъйствовать на темные народные инстинкты, лишь бы только расположить въ пользу науки: «огда дъти ваши научатся», говоритъ онъ раскольникамъ, «то и вы сильне будете и никто противу васъ стояти не будеть». Во всякомъ же случав, Посошковъ не сомнввался въ двйствительной пользю грамотныхъ детей и для ихъ отцовъ: «аще у васъ есть желаніе о книжномъ разуміній, то чадъ своихъ отдайте въ наученіе. Егда они достигнуть синтаксиса, то во глаголіхть всякихть и въ сочиненіи силу будуть познавать и вамъ будуть возвіщать, гді право и неправо; тогда и вы будете достовірни, за что вамъ достоить унорно стояти. А безъ науки отнюдь не подоблеть въ книжное исправленіе вступати». Поэтому, «дондеже діти ваши изъ училищь изыдуть, Госнода ради, умолкните. Не научась книжнаго разума, безъ ума нечего много претися, надобно первіве въ конецъ книжный разумъ познати, да тогда уже въ него вступати» (л. 132 об.). Но Посошковъ хорошо зналъ современное общество, онъ зналъ, что сгремленіе къ грамотности вызоветь многихъ противниковъ въ массів народа, и потому энергично предостерегаетъ отъ внушеній посліднихъ: «если кто въ васъ не повелить вамъ дітей своихъ въ науку отдавати, то вы прожените того человізка отъ себя яко пса, понеже той изъ тьмы пришель и отъ самаго сатаны, и внутрь себя адскую тьму имітеть, и васъ въ ту же тьму совлещи хочетъ» (л. 132 об.).

Мысли Посошкова о просвъщени, какъ самомъ радикальномъ орудім противъ раскола, являются въ высшей степени знаменательными. Эти мысли не устаръди и для нашего времени: онъ постоянно повторяются и теперь. Распространеніе образованія въ темныхъ слояхъ русскаго народа, такъ желанное Посошковымъ, и теперь считается потребностію дня, котя и теперь оно во многомъ остается не болье, какъ только желаніемъ.

Что касается вообще полемическихъ пріемовъ Посошкова, то большею частію онъ слідуетъ программі другихъ противораскольническихъ сочиненій; поэтому, мы ограничнися возможно краткимъ ихъ указаніемъ. Подробно разсматриваетъ Посошковъ всі пункты раскольничьяго заблужденія и предлагаетъ опроверженія, основываясь на словахъ Священнаго Писанія и Святыхъ Отецъ. При этомъ съ особеннымъ благоразуміемъ онъ пользуется тіми твореніями древне-христіанской и древне-русской инсьменности, которыя сохранили свой авторитетъ и у раскольниковъ, часто ссылающихся на частныя выраженія этихъ книгъ въ борьбі съ православіемъ. Въ этомъ нельзя не видіть въ высшей степени полезной и рекомендующей автора особенности Зерцала, такъ какъ, кажется, ни въ одномъ изъ тогдащнихъ полемическихъ сочиненій не обращено такого вниманія на излюбленныя раскольниками книги, неточность выраженія или неправильность пониманія которыхъ неріздко составляли существенныя опоры раскола. Такъ, Посошковъ постоянно ссылается на книгу «О

въръ и на сочиненія Кирилла Герусалинскаго, поставляя на видъ при этомъ раскольникамъ, что эти «книги они лобжутъ, а что въ нихъ написано топчутъ; что въ нихъ на спасеніе писано, того не видять и не разумьють, а токмо видять, кін оть неискусных справщиковь плевелы вкинуты. Разсмотривы вси основы раскола, Посошковы пришель вы тому завлюченію, что «ии на что они не операются», что «ихъ опоры хуждии павлинаго пера, основание своихъ законовъ они утвердиша на сыпучемъ песцъ (Соч. Иос. И., 71, 116, 259 стр.) и пр. и пр. Въ большинствъ случаевъ вполнъ удачно Посошковъ низвергаетъ эти основанія, разоблачая «гаданія и вривыя толкованія» раскольниковъ, доказывая «безунство» ихъ понинанія извівстныхъ мість, «обличая, обнажая и предлагая» всв ихъ аргументы (напр. л. 72, 16 об., 105 и др.). Въ самомъ расколъ Посошковъ находить его осуждение, потому что жизнь и поступки его последователей противоречать постоянно ученю и убъжденіямъ ихъ. «Вы бъдные сусумы», говорить напр. Посошковъ, «и любимой своей книгъ дъсте сопротивление, понеже прочитаете тая, а сказуете иная и отъ отепъ своихъ сами ся отлучили» (л. 94). Раскольниви ссылались, какъ на основы своего ученія, на вселенскіе соборы, но «та ссылка вамъ къ винъ, а не въ оправданию», говоритъ Посонвовъ и далье подробно указываеть на извращение соборнаго учения въ расколъ (л. 72, 108). Вслъдствіе сонвчивости взглядовъ на дъла въры и неустановленности религіозныхъ убъжденій, раскольники впадали въ грубыя противоржил нежду собою, взаимно уничтожающія другь друга и служившія, по Посошкову, очевиднымъ свидівтельствомъ ихъ неправоты (л. 33 об.). Часто также Посощковъ развиваетъ, вседъ за Димитріемъ Ростовскимъ, имсль о несправедливыхъ претензіяхъ раскольниковъ на старовърство и доказываетъ новость ихъ въры. «Напрасно на душу свою лжете, еже нарицаете новую свою вёру старою вёрою: нёсть бо въ вашей въръ ни слъда старыи въры, понеже всъ уставы старыя въры отвергосте и новые, отъ себя сочинениме, держите» (л. 72 об.; также л. 26, 81, 84 об., 95, 240). Какъ на самое явное довазательство ложности ученія раскольниковъ, Посошковъ указываеть на лживость всёхъ ихъ пророчествъ; такъ напримъръ, кончину міра «уже вящии четыредесяти лътъ на кійждо годъ прорицають и день свазують, и послъдователи ихъ той день не піють ни ядять, въ саванъ обогнувшися въ гробъ ложатся. Егда той день минеть, паки инаго дня ждуть: аще и

видять свое лжепророчество, обаче не престая пророчествують, а послъдоватети не отмещутъ ихъ, но что не соврутъ, тому и последують». «Подобно объ антихристь прорицали и лицо сказывали, и вся та лжепророчества минуша, обаче и нынъ не престая прорицають». «Лжепророчествовали и на Никона и доводами доводили, и летами учитали, и имя ему звърино исчисляли, яко той антихристь. Егда же Никонъ скончался, стали на иныя лица прорицать». «По симъ ложнымъ пророчествамъ мочно и самымъ простымъ людямъ познать, яко лживи суть пророцы», завлючаеть Посошковь (л. 89 об., 135 об., 161, 134). Чтобъ разсъять сомижнія раскольниковъ относительно книжнаго исправленія, вакъ главнаго камня претыканій для раскольниковъ, Посопковъ много разсужденій посвящаеть этому предмету. Онь указываеть раскольникамь на испорченность до-никоновскихъ книгъ отъ старыхъ переписчиковъ и справщиковъ: «отъ неразумія прежнихъ справщиковъ всё бёды потрясошася. Ни они грамматики, ни они риторики, ни иныхъ каковыхъ наукъ коснулися, и тако правя, наблудили что кошки» (л. 126 об.). Посошковъ указываеть также на «многотрудность въ переводу греческаго языка>, съ котораго переводились наши книги, и, всл'ядствіе этого, «невозможность въ переводъ быти безъ погръщенія»; указываеть на постепенное яскаженіе книгъ: «преписующе, ово отъ забвенія, ово отъ незнапія правописанія изрониша, ово же умствующе изм'вниша, а тако и въ печать внесоща». Поэтому, «невозможно было никоими дёлы, еже не поправити книги последи (л. 130 об.). Доказавъ, такимъ образомъ, законность исправленія книжнаго, Посошковъ энергически оправдываеть Никона отъ взводимыхъ на него наръканій, разоблачаеть гнусныя лжесвидътельства, которыми раскольники возбудили народъ, гласящія напр. «яко бы онъ повелълъ книги печатать какъ ни есть, лишь бы не такъ, какъ было до него; яко-бы онъ нарочно, ради погибели человъческія, въ книгахъ многія річи преміниль» (л. 19, 38, 118) і). Чтобь сныть всякую тінь съ Никона, Посошковъ говоритъ о тщательномъ вниманіи, приготовленіи и средствахъ, съ которыми онъ приступалъ къ книжному исправленію: «усмотръвъ неправости въ книгахъ, онъ не дерзнулъ ихъ править собою, аще и высоваго ума быль, но послаль въ патріархань и въ древнія обители, собралъ саныя старыя книги» и пр. — разсказываетъ исторію

<sup>1)</sup> Такую паглую клевету на Никона Посошковъ объясияетъ внушеніями діавола, «понеже Никовъ великія шкоды діаволу подёлаль» л. 158.

исправленія (л. 131 об., также л. 144, 160 об. и др.). Правильность же проязведенных в Никономъ исправленій Посонковъ, какъ человъкъ простой, доказыванть самыми простыми и наглядными способами; онъ совітуеть сличать новыя книги съ старыми — неиспорченными еще: «аще кто не имать ми віры», говорить онъ, «той возьми соборникъ старыя печати и прочти, и узриши очима» (л. 76, 144) и проч. А чтобъ понакомиться съ древнійшми памятниками церковно-русской письменности, Посошковъ приглашаеть въ библіотеки: «аще кто не имать ми віры, аще кто отъ раскольниковъ въ сомнівніе о новоисправленныхъ книгахъ приведенъ, той да идеть въ патріаршую книгохранильницу или на печатный дворъ и тамо да видить своима очима древнія рукописныя книги, и да разсмотрить самъ, право ли въ новопечатныхъ книгахъ напечатано или неправо, и тамо зря, будеть безсумнителенъ» (л. 120, 144 об.).

Съ задушевнымъ прискорбіемъ сттуя о бывшихъ сынахъ святой церкви, которые, «изъ добрыя воли своея Бога отреклись и учинилися сынами діаволими», Посошковъ умоляеть ихь осмотреться и отвергнуть лжечченіе. Уже помимо всякихъ догматическихъ доказательствъ и авторитетныхъ свидетельствъ, а явленіемъ чудесъ, которыхъ онъ быль въ своей жизни свидътелемъ (напр. л. 95 об., 214 об., 216, 137), также отъ собственныхъ соображеній здраваго симсла, Посошковъ доказываетъ превосходство православія. Вызывая постоянно и самихъ раскольниковъ на добросовъстное, непредубъжденное размышление и располагая такимъ образомъ ихъ къ свободному, сознательному управлению собой, въ то же время, Посошковъ поставляеть предъ ихъ глазами и тв побудительные мотивы, которые особенно могли действовать на детское воображение простаго народа: указываеть на будущія мученія, которымь неминуемо подвергаются еретики, указываеть на историческіе прим'яры Ананіи в Сапфиры, Арія и др., указываеть на діавола, какъ ихъ патрона и издовоздантеля, на свойство его возданній и пр. (л. 92, 21 об., 80, 63 об., 82 об.). Сверхъ сего, Посошковъ молитъ раскольниковъ «не быть аспидами, затыкающими уши отъ увъщаній. Азъ же не уполкая глаголю вамъ: покайтеся.... Аще и великъ свой гивкъ на мя воздвигните, не умолкая буду вопити. Аще же меня не послушаете, то буди вамъ по намъренію вашему, азъ же чисть еснь отъ погибели вашея: елико ин Богъ даровалъ, толико изрекъ. Аминь (л. 51 об., 68, 107, 39 и др.).

Въ большинствъ случаевъ Посошковъ обращается съ увъщаніями вообще ко всемъ раскольникамъ безразлично, всехъ убеждаетъ, всехъ ободряетъ и вдохновляетъ надеждою на милость Божію и прощеніе въ случав покаянія; но главнымъ образомъ, какъ мы замітили выше, онъ имітель въ виду и хочетъ подъйствовать на сомивающихся и колеблющихся отъ раскола. Что же касается до нераскаянныхъ, «запечатленныхъ отъ антихриста» раскольниковъ, то ихъ Посошковъ умоляетъ по крайней мъръ не совращать другихъ, рекомендуя имъ лучше заняться разбоемъ, чъмъ убивать души върующихъ (л. 39, 130). Кромъ молитвенныхъ обращеній, разсвянных по всей книгв, въ которых Посошковъ просить Бога соблюсти православных христіянь оть козней раскольниковь, въ своихъ обращеніяхъ къ православнымъ Посошковъ настоятельно требуеть рёшительнаго удаленія оть раскола, порванія всёхъ связей съ зараженным «недугомъ раскольничимъ»: «удаляйся отъ нихъ какъ отъ ядовитаго змія, бъгай какъ отъ пса», постоянню повторяетъ Посошковъ (напр. л. 21 об., 17, 93, 139 об., 159 об. — Пращ. л. 18; Жезлъ правд. л. 17; Просвититель стр. 322). «Всимъ православнымъ христіанамъ подобаетъ неоплошно смотрети, дабы раскольничи веры ничемъ не прикоспутися и содружія бы съ ними нивакого не имъти, и отъ спребыванія съ ними бъжати бъгомъ стрълолетнымъ». «Ни въ какомъ дълъ — ни въ домовномъ, ни въ торговомъ, ни въ молитовномъ, ни въ пищномъ не подобаетъ съ ними сообщатися» (л. 241, 13).

Тонъ увъщаній и обличеній Посошкова вообще миролюбивый, ласковый, хотя и не безъ исключеній. Для нашего времени сочиненіе показалось бы слишкомъ ръзкимъ, даже часто ругательнымъ; между тъмъ, у Посошкова это была дань своему времени. удовлетвореніе требованіямъ современнаго вкуса, даже было дёломъ необходимымъ при тогдашней жосткости нравовъ, потому что «изъ проклятыхъ проклятіи раскольницы, если писать имъ смиреніемъ — не внимали, писать поучительно — не слушали» (л. 69 об.). Съ этой точки зрвнія, Посошковъ является даже слишкомъ умъреннымъ, его бранныя выраженія значительно сглажены въ сравненія съ современными полемическими трудами. Уже патріархъ Іоакимъ часто называлъ раскольниковъ окаянными дураками, съ которыми «не токмо глаголати, но и зрвти на которыхъ, яко на псовъ бъснуемыхъ, не годствуетъ» (Увътъ л. 40, 65 об. и др. — Просвътитель стр. 63). Питиримъ тоже постоянно къ имени раскольника присоединяетъ нелестные

эпитеты, въ родъ следующихъ: мерзкіе, скверные, проклятые, звёріе, пси безстудные, «злохуленіемъ лающіе на Церковь» и т. п. Питиримъ высказываеть даже мысль, что раскольники, за ихъ «мерзкое, блудное житіе и за непокорство, достойни истребленія», и вполив одобряетъ насильственныя ивры, употребленныя Петромъ Великимъ въ отношения къ раскольникамъ (Пращ. л. 358 об.). Даже святитель Димитрій Ростовскій не могь освободиться отъ недостатка своего времени: онъ также называль раскольниковъ псами, лающими на Церковь, окаянными хулителями, сравниваль ихъ съ ядовитыми науками, хищными волками и пр. (напр. Розыскъ л. 37, 162, 524, 561). Но особенно выдается неспокойнымъ изложениемъ Жезлъ правления. У Полоцкаго часто встръчаются такія неблагозвучныя для современнаго уха выраженія: «клевещеми, окаяние, свинія еси, вепрь гнусный, лись, губяй виноградь церковный. Еже сирадный козлищь въ сяде благая древеса губить и свинія сквернымъ носомъ въ вертоградъ рыетъ, тако и скотоумный Никита въ вертоградъ Писаній» и т. п. (Жезлъ правл. л. 15, 17, 23 и др.). Изъ выраженій: гонзайте ихъ, подобаеть обезглавити сего Голіафа (т. е. расколъ) (л. 17, 13 об.) и т. п. видно, что Полоцкій не прочь былъ и отъ насильственныхъ меръ въ отношение къ раскольникамъ.

Посошковъ, какъ по преимуществу выходецъ изъ народа, въ средъ котораго выработались такія правила приличія и віжливости, какъ человъвъ къ тому же менъе другихъ знакомый съ литературными требованіями и, во всякомъ разв, не менве другихъ проникнутый негодованіемъ на раскольниковъ, разумфется, менфе всякаго быль гарантированъ отъ употребленія выраженій дерзкихъ, оскорбительныхъ. Безцеремонно и, очевидно, не подозръвая себя выходящимъ изъ границъ приличія (такъ это было естественно и законно въ то время), Посошковъ обзываетъ раскольниковъ дураками, безумными, уродами и пр. Крайнія нел'впости, невъжество и упрямство раскольниковъ часто возмущали добродушіе Посошкова и его миролюбивое настроеніе, нарушали спокойное изложеніе инслей, вызывая на ръзкія выраженія: «о, безумнаго безумія, о, трепроклятаго нудрованія отчаянныя главы! невозножно васъ проклятыми нарещи, но трепровлятыми, девятопровлятыми ... и т. п. Встречаются, наконецъ, и у Посошкова выраженія, свидітельствующія о желаніи его насильственных в мфръ въ отношенін къ раскольникамъ; такъ, онъ ублажаетъ Никона за то, что онъ «древеса, не плодящая добра, посъкалъ

н въ огнь висталъ»; также Посоніковъ считалъ бы дізломъ божественнаго внушенія императору, еслибь онъ рішился сихъ зловредныхъ человівковъ отъ земли истребити» (л. 161). Вообще же говоря, своимъ тономъ «Зерцало на раскольниковъ обличение ставляеть, сравнительно, очень благопріятное впечатлівніе. Посошковь не желаль нивого оскорблять; именемъ Вога, ласково, даже униженно уполяеть онъ «не отринуть глаголы его», исполнить его совъты, испрашивая прощенія за ръзкія выраженія, допущенныя имъ. «Господа ради, не злобьтеся на суровые мои глаголы, не гифвайтеся на мя, не оскорбляйтеся на мя, еже сынами діаволими назвахъ васъ. Не слагая писахъ вамъ, но не гиввайтеся на меня, азъ бо возбуждая васъ тако воскричахъ, да познаете свое паденіе» (л. 77 об., 61 об., 108 об., 109, 103 об. и др.). И Посошковъ льстить себя надеждою, что его воззвание услышать, что его извинять, что «токмо отдавшіеся въ сыновство діаволу сего моего необычнаго воскричанія не устрашатся, но токио возругаются». Нёть, «воскричаніе» на расколь было тогда слишкомъ «обычно», необычнымъ же представляется намъ это сознаніе въ своей різвости, извиненія Посошкова; необычны были въ то время это истинно-христіанское смиреніе, уваженіе личности и въ последнемъ невежде-раскольнике. Нисколько не унижая предшественниковъ и современниковъ — сотрудниковъ Посошкова въ великомъ дълъ ратоборства за православіе, мы не можемъ, однаво, не сказать, что Посошковъ и тутъ возвышался надъ своими современниками, что для своего времени это быль совершенно не заурядный человъкъ.

## "О иконоборцахъ."

(XXIII глава Зерцала очевиднаго).

Отноменіе Русских, ят вновёрцами до Петра Великаго. — Двоякое направленіе полемики от вновёрієми при Петрё В., особразно дёленію новаго русскаго общества на партін консервативно-окранительную и прогрессивно-либеральную. — Отноменіе Посомиова из этими партіями ви вопросё оби вновёрів. — Полемическая противо-лютеранская дитература ви Россіи до Посомиова. — Взгляди Посомиова на якотерани. — Сумность и карактери полемини Посомиова.

Вопросъ объ отношенія Посошкова къ иностранцамъ им'веть поливищій нитересъ уже въ силу его особенной выпуклости въ сочиненяйхъ Посошкова. Какъ мы имъли случай выше замътить, иновърцы составляють одинъ изъ двухъ полюсовъ, противоположный расколу, между которыми лавируетъ Посошковъ, стараясь сохраниться отъ уклоненій на «шуе или мнимое десно > съ пути золотой середины. Такое значение этого вопроса опредъляется тогдащнею историческою жизнію, когда, по выраженію Крижанича, «затопила насъ множина инородниковъ», когда «нёмцы тако обсели Русь, что все благо земли сея пожирали >1). Но между темъ какъ русскій политико-экономъ негодуеть на иностранцевъ изъ-за пожиранія благь русскихъ, масса народа озлобленно вооружалась противъ иностранцевъ изъ-за другихъ побужденій, всл'вдствіе своихъ національныхъ особенностей, сложившихся подъ вліяніемъ своеобразной религіозности русскаго человъка. Посошковъ является выразителемъ того и другаго взглида на иностранцевъ. Объ его недовольствъ иностранцами съ политико-экономической точки зрвнія мы уже говорили; но гораздо интереснве его религіозный взглядъ на нихъ, обнаружившійся въ особомъ спеціальномъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Русское государство въ пол. XVII в. т. I стр. 182 и т. II стр. 154.

разсужденіи Посошкова объ иконоборцахъ, подъ которыми онъ разумѣетъ нѣмцевъ, лютеранъ, Въ этомъ случаѣ Посошковъ является выразителемъ общественнаго мнѣнія всей до-петровской Россіи, мнѣнія, сложившагося исторически, подъ вліяніемъ тѣхъ, уже въ XVII вѣкѣ ясно опредѣлившихся взаимныхъ отношеній, въ которыхъ стоялъ русскій народъ къ иновѣрцамъ.

Русскіе люди, равно заключившіеся въ тесной сфере національной исключительности, односторонности, искони чуждались всвять другихъ націй. Исключительно религіозное національное сознаніе, при отсутствін живаго просвъщенія, въ большей части русскаго народа изстари доходило до религіозно-фанатической нетерпимости и иногда отзывалось уже почти гордостью, тщеславіемъ своею вірою, своимъ православіемъ. Всякое сближение съ иностранцами считалось нечистотою и казалось оскверненіемъ. Поэтому, напр., Русскіе не удостоивали иноземцевъ даже рукопожатія; извістно также, что наши Великіе Князья и Цари послів торжественныхъ пріемовъ иностранныхъ пословъ, обыкновенно обмывали руки, къ которымъ во время этихъ пріемовъ прикладывались послы и которыя считались оскверненными такимъ прикосновеніемъ. Такія убълденія проникли въ литературу и въ ней получили полную санкцію. Въ кормчихъ предлагалисъ напр. такого рода правила: «аще въ суднъ будеть латина вла, измывши, молитву сотворити и у латинской церкви не стояти»<sup>1</sup>). Такая религіозная нетерпимость въ отношеніи къ чуждынъ національностямъ особенно резко стала обнаруживаться въ русскихъ людяхъ XVI и первой половины XVII в., когда особенно усилилась борьба русской церкви съ католицизмомъ и все болве и болве возрастали столкновенія и сношенія съ Западомъ. Во всей же своей силь эта вражда, по врайней мъръ извъстной части русскаго общества, въ иностранцамъ высказалась при Петръ Великомъ, когда сближение съ Западомъ достигло самыхъ широкихъ разифровъ. Русскіе люди никакъ не могли примириться съ стремленіемъ Петра внести въ сферу древне-русской жизни свътъ общечеловъческаго просвъщенія, заимствовавъ его у другихъ народностей, западно-европейскихъ націй. Смотря на все иностранное, какъ на свое русское, съ православнорелигіозной точки зрівнія, все западное оцівнивая по началамъ православной вёры и церкви, русскіе люди боялись

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Сборн. коричей Солов. библ. № 858 л. 367.

заимствовать у европейцевъ даже саные житейскіе, чисто вившніе обычан, общеченовіческія науки и искусства, считая ихъ противными православію и онасаясь за непоколебимость своего народнаго религіознаго характера. По свидітельству Котошихина, русскіе люди стращились даже посінцевія чужихъ странъ, чтобъ «свою віру не отжінить» (О Россіи въ царств. А. М. стр. 41). Крайнія возэрівнія на иностранцевъ народа, какъ извіство, разділялись и высокопоставленными, авторитетными людьми времени; таковъ напр. патріархъ Іоакинъ, писавшій особое завінщаніе противъ иностранцевъ<sup>1</sup>).

Впрочемъ, независимо отъ предубъжденій, были и другія обстоятельства, способствовавнія зарожденію и усиленію враждебнаго въ Русскихъ чувства въ вностранцамъ. Ненависть въ нивъ вызвана была цълымъ рядонъ жестокостей, грабежей и насилій, жертвою которыхъ сділалась Россія еще въ смутныя времена, столь богатыя примірами свирівиства Полаковъ. «Ни одинъ народъ подъ солнцемъ» — свидетельствуетъ Крижаничь -- «искони въковъ нъсть быль тако изобижень и осраилень отъ инородниковъ, яко же им, славяне, отъ наицевъ» (Рус. гос. въ пол. XVII в. т. I стр. 182). Сильно возмущалось національное русское чувство оскорбительными отвывами, злословіемъ и презрівніемъ, съ воторыни, обывновенно, иноземцы относились въ русскимъ людямъ. «Лаютъ они собаки-злословы, хулять и пишуть, что Русскіе больше всёхъ народъ воровскій, разбойничій, ньяный, развратный, нечистый, свинскій> и пр. (т. II стр. 158, 261 и др.). Русскій народъ, оказывается, не быль застраховань и оть грубых фезических насилій со стороны пришельцевъ: «нъщы и дурни ляхи на Руси привыкли нещадно бить бъднихъ селявъ, приговаривая: эти люди варвары, варваровъ же треба товно бити» (т. I стр. 171). Весьма естественно после этого, что въ душт русскаго человъка глубоко накипъло искрениее отвращение въ иноэемцамъ. Даже благоразумный славянинъ — Крижаничъ, после вышеприведенныхъ его словъ, въ порывъ оскорбленнаго патріотизма, не могъ удержаться, чтобы не прибавить: «на сицеву срамоту несть нужды словами отвъчать (иноземцамъ), но палвами бы дать имъ памятило, пусть споминають, на коемь месте видели они варваровь. Но вроме этихъ насилій и осворбленій, иноземцы посягнули на самое дорогое достояніе

<sup>1)</sup> Ист. царств. П. В. Устралова т. П гл. 4-я.

русскаго человъка, на его святую въру и тъмъ затронули самые воренные его инстинкты, усилили вдвойнъ антинати въ себъ. Исвонимя, опасенія русскаго человівка за свою віру въ столеновеніяхъ съ иновірцами нивли авиствительныя основанія. Въ самой Москвв, при первыхъ уже опытахъ сближенія съ иновърцами, стали появляться русскіе люди, увлеченные дютеранствомъ. Подъ его вліяніемъ вознивла на Руси ересь Башкина и Косого. Вообще, раціоналистическое ученіе, по слованъ старо-русвихъ крылошанъ, было «мнозвин похваляемо и пріемлемо и любимо отъ многихъ, и познаваемо, яко истинно есть. Эсное доказательство иновърнаго вліянія при Грозновъ дасть также соборъ московскій 1554 года на иконоборца, дьяка Висковатаго<sup>2</sup>). Своеволіе иков'врцевъ во время междуцарствія простерлость до того, что они открыто дозволяли себ'в поруганіе православной церкви. Лжедимитрій самъ говорить о себ'в: «по законамъ Русскихъ, нельзя иновърнымъ входить въ церковь, но я нарочно во время вънчанія моего вельль быть въ церкви лютеранамъ и кальвинамъ; слишалъ, что они ругались надъ образами, сидёли и спали въ церкви» и пр. 3). Опасность совращенія для русскихъ не миновала и при Петръ, потому что Посошковъ и теперь откровенно признавался: «толь мы просты, что не токмо кто ученый иноверець, но хотя бы самый носледній земледелець иноверный о чесомь вопросиль нась, то не знаемь, вавъ имъ отповъдь дать» (Донош, къ Ст. Яв.). А иностранцы, кавъ это видно изъ примъровъ Тверитинова и Лубкина, 4) и теперь во зло употребляли свое вліяніе на русскій народъ и продолжали колебать въ немъ древнее, коренное устройство церкви. «Мнози изъ русскаго народа, свидътельствуетъ также Посошковъ, — научившеся отъ иноземцевъ, отъ правыя своея вёры въ зловёріе начинають отклонятися и развращенные законы начинають принимати, свои же отибицуть > (Зав. от. стр. 4, 5). Гибельное вліяніе гостей и ихъ притязанія, естественно, возбуждали прежде всего лицъ, по самому своему положению обязанныхъ блюсти чистоту православія. «Виждь, православный народъ, — говориль напр. Стефанъ Яворскій противъ неблагонамфренныхъ иноземцевъ, — кін нежду вами распространяются, величаются и почествуемы бывають... Пріндите при-

<sup>1)</sup> Истины показаніе, инока Зиновія, стр. 15.

<sup>2)</sup> Словарь историч. о рус. писателяхъ М. Евгенія т. II. стр. 19.

<sup>3)</sup> Ист. госуд. россійскаго Карамзина т. ХІІ приміч. 9.

<sup>4)</sup> Ист. Рус. церкви Филарета ч. 2-я стр. 81.

надемъ предъ Господомъ и предъ всёми его угодниками, да сей вредъ, ети злохульныя плевелы исторгнутся отъ насъ з тото ране сознанная и болье или менье уже удовлетворявшаяся потребность въ умственной берьбъ съ врагами православія, такимъ образомъ, еще съ большею силою почувствевалась и при Петръ. Но полемика съ иновъріемъ нолучила теперь нъсколько иной характеръ, — она пошла въ двухъ отчетливо опредълившихся и ръзко расходящихся направленіяхъ. Въ основу этого раздъленія, кромъ двойственности врага, легли нъкоторыя чисто соціальныя условія тогдашней русской жизни, которыя мы здъсь и считаемъ нужнымъ прежде всего отивтить.

Борьба христіанскихъ испов'яданій на Запад'в въ это время еще не улеглась окончательно; вся Европа въ это время раздълялась на два враждебныхъ лагеря: на одной сторонъ стоялъ католицизмъ, съ своимъ подчиненіемъ авторитету и со всемъ богатствомъ внешняго, обрядоваго элемента, на другой — протестантизмъ, съ свободою изследованія, съ наиболее развитымъ внутреннимъ, духовнымъ элементомъ. Вмёстё съ вёроисповёдными разностями, у католиковъ и протестантовъ были свои политические, нравственные взгляды, различные научные пріемы, различныя типически отчеваненныя на правленія въ мышленіи и д'яйствованін; словомъ, были дв'я особыя цивилизаціи, выросшія одна на почвъ католицизма, другая на почвъ протестантизма. Это двойство не могло не отразиться, хотя въ малой мёрё, н на русскихъ людяхъ, на которыхъ въ окно, прорубленное Петромъ въ Европу, такъ ръзко пахнуло, по выражению Посошкова, «вътромъ иноземческихъ ученій. > Необывновенный наплывъ въ Россію иностранцевъ, давшій широкій просторъ обивну религіозныхъ мыслей, и вся внутренняя реформа Россіи, предпринятая и веденная подъ сильнымъ вліяніемъ протестантской цивилизаціи, неизбіжно перенесли и въ Россію борьбу двукъ началъ, двукъ направленій. Россія представляла собою почву достаточно удобную и подготовленную для этой борьбы; здёсь уже и безъ того обнаружниесь двъ враждебныя партіи, два крайнія направленія — старовърческое и реформаторское. И двоякое направление занадно-европейской инсли, волеблющейся между крайностями католического консерватизма и лютеранскаго либерализма, легко могло привиться на Руси. Оно совпадало съ общимъ раздъленіемъ стремленій всего русскаго народа, съ одной

<sup>1)</sup> Собр. пропов. Ст. Явор. т. І слово въ нед. 7-ю по пасхъ.

стороны, въ одной своей части, старовърчески стоявшаго за старину, а съ другой стороны, въ другой части, пропагандировавшаго реформу. Частиве же, это двоявое направление встрътило себъ наиболъе удобную почву въ новой, реформаторской половинъ общества; оно совпало съ подраздълениемъ этой половины на парти сравнительныхъ консерваторовъ и либераловъ, и еще ръзче оттънило разновидности этихъ партий.

Дело въ томъ, что русскіе люди, составлявшіе собою, такъ называеинй, лагерь новаторовъ, ставшіе на сторонъ реформы, далеко не представляли изъ себя тесно сплоченнаго общества лицъ, пронивнутыхъ совершенно одинаковыми убъжденіями и одними взглядами. Не всь увъровавшіе въ Петра Великаго съ равнивъ увлечениевъ подхватили его высли и начинанія, съ одинаково беззав'ятною преданностію къ нему и дов'ярісяъ къ его делу взялись за новую работу. Ближайшее, благодаря раскрытію историческихъ данныхъ, знакомство съ эпохою Петра В. дало основание различать въ ряду лицъ, на которыхъ привыкли часто и доселе смотръть безразлично, вообще какъ на сторонниковъ новаго временя, какъ на родныхъ, присныхъ «птенцовъ гивада Петрова», — различать цвлыя партін, отъ пылкихъ, съ жаромъ юношескаго увлеченія, приверженцевъ его и ярыхъ проводниковъ его начинаній, до старчески осмотрительныхъ, опасливыхъ его только доброжелателей, не столько содъйствующихъ открыто царю, сколько ступовывающихся за другими, действующихъ съ оглядкою, не столько вдохновенныхъ новымъ въяніемъ времени, сколько напуганныхъ быстрынъ полетомъ царственной мысли, гигантскимъ движенісив державной руки. Съ одной стороны, безусловная вівра въ благо новыхъ порядвовъ и радость за счастливую будущность обновленнаго оточества; съ другой -- опасенія, боязнь за исходъ всёхъ начинаній, боязнь за царя-реформатора, тревога за миръ и благоденствіе православной Руси. Съ одной стороны, искренивищее желаніе всв силы свои предложить на помогу царю-строителю, весь животь свой положить за его святое, великое дело; съ другой — затаенное недовольство слешкомъ быстрымъ и ръзвимъ образомъ дъйствій, гивздящееся въ глубинъ души желаніе выждать, оснотр'яться, не упускать сразу изъ подъ ногь твердую почву стараго московскаго быта и порядковъ, на которыхъ возросла и воспиталась вся крепь русскаго національнаго духа. Влижайшимъ образомъ это различное отношение къ реформъ могло высказаться въ различи взглядовъ новыхъ людей на характеръ древне-русской жизни, характеръ

чисто цервовный, на религіозность и обрядность, которымъ былъ такъ преданъ и которыми такъ гордился древнерусскій человінь, — во взглядахъ на значеніе, важность и цёну этого народнаго характера, на большую или неньшую необходимость соблюсти его, застраховать отъ всявихъ посягательствъ со стороны царя-реформатора. Такъ какъ при незкомъ уровић до-потровскаго просвъщенія, при чрезвичайно слабомъ развитіи свътской литератури, церковь съ своимъ духовенствомъ все еще стояда во главъ русской жизни, давала тонъ русскому обществу; то и различіе взглядовъ на характерь русской жизни, а отсюда и различное отношеніе къ реформів, со всею ясностію обнаружилось въ представителяхъ русскаго духовенства. Самое различіе определившихся направленій — консервативно-охранительнаго и либерально-прогрессивнаго, какъ слабый отголосовъ и какъ бы изкоторое отображение на Руси борьбы двухъ иноземныхъ цивилизацій, прежде всего получило церковный характеръ, обнаружилось въ столкновение различныхъ богословскихъ направлений, въ двойственности нолемики съ иновъріемъ и даже пріурочивалось --- хотя это было далеко неточно — къ католичеству съ одной стороны и къ протестантству съ другой. Духъ и направление католичества, болже консервативнаго и неподвижного, сравнительно съ лютеранствомъ, гораздо боле соответствовали стремленіямь той половины русскаго общества, котерая желала въ большей или меньшей степени остаться вёрною старому месковскому быту, что либо удержать изъ него. Поэтому, многіе русскіе пастыри, подозрительно смотр'явшіе на реформы Петра Великаго въ сфер'я церковной жизин, желавшие такъ или иначе попрепятствовать этому делу, отклонить эти реформы, новольно усвояли себ'в то направление консервативное, каковыть характеризовалась и проникнута была цивилизація католическая; испытывая на себъ большую или меньшую долю вліянія религіозной борьби Запада, эти пастыри естественно стали противодействовать крайностивь новаго либерализма на Руси, вступали въ полемину съ заражавними русскій воздухъ потеранскими везэрвніями. Другая же ноловина русскаго общества, безусловие довърнышаяся реформъ, склонная безь всявихъ исключений все старее повергнуть и дать ивсто новинъ порядкамъ, уже по самому характеру споихъ стрепленій, свлонялась на сторону направленія наиболже либеральнаго и, такимъ образомъ, ненамфренно совпадала въ направления съ цивилизаціею лютерянскаго Запада. Представители этой партін, также подъ некоторымъ воздействіемъ борьбы богословскихъ направленій Запада, начали полемику съ принципами и направленіемъ католичества.

Мы имвемъ въ виду двухъ великихъ предстоятелей русской церкви времени Петра Великаго, ученъйшихъ святителей — Стефана Яворскаго и Ософана Прокоповича. При всей неоспоримой солидарности ихъ въ общихъ взглядахъ на дъла Петра Великаго и сочувствии преобразовательнымъ реформамъ и просвътительному двежению, -- въ подробностяхъ, во взглядъ на средства и граници реформы, они были люди ръзво разнящихся возэрвній. Стефань Яворскій стояль во главів одного направленія. быль представителемъ нартін новыхъ консерваторовъ, а Ософанъ Прокоповичь стояль во главъ противоположнаго направленія, быль блестящимъ представителемъ другой партін — увлеченныхъ либераловъ, прогрессистовъ. Первый поставиль себъ цълію борьбу съ развившимся по Россін, подъ вліяніемъ лютеранъ, духовъ либерализна, свободомыслія во всемъ, не исключая и области церковныхъ дълъ и жизни; другой, напротивъ, какъ человъкъ всецъло преданный реформъ, началъ борьбу съ католичествомъ, подъ вліяніемъ котораго — какъ тогда казалось росла консервативно-охранительная партія русскихъ людей, поднимался духъ оппозиціи новымъ реформамъ. Вслёдствіе такого-то различія въ направленін полемики этихъ двухъ святителей, не только въ свое время, во взаимныхъ столкновеніяхъ ихъ между собою, а и долго послів, прочно держался крайній взглядъ на нихъ. До послідняго времени въ Стофанів Яворскомъ хотвли видеть представителя русскаго, такъ сказать, православнаго католичества, какъ съ другой стороны, въ Ософанъ Прокоповичв — представителя русского православного протестантства. Между твиъ, спокойное и свободное отъ предзанятости изучение сочинений Стефана Яворскаго и Ософана Прокоповича ръшительно разубъждаеть въ непреложности такого на нихъ взгляда и обнаруживаетъ чистоту православія того и другато несомивнием и нимало не запятнанною. Борьба между ними и въ свое время была, несомивнно, следствиемъ недоразумвния или, въ врайнемъ случав, деломъ личностей. Ни тотъ ни другой изъ нихъ не быль стороннякомъ инославнаго исповъданія, но тогь и другой были усвоителями только развыхъ направленій, характеризовавшихъ протестантство съ одной стороны и католичество — съ другой. Совпаденіе вышло почти совершенно случайное, и если влждый изъ нихъ испытывалъ на себъ вліяніе западнихъ богослововъ, то вліяніе это во всякомъ

случав было често вившное, формальное, оно не коснулось сущности религіовныхъ, строго-православныхъ убъжденій ни Стефана Яворскаго, ни Ософана Проконевича. Во имя единаго чистаго православія одинъ цівлію себъ поставиль борьбу съ протестантствомъ, а другой — съ католичествомъ. Каждый, естественно, читалъ полемическія сочиненія, подходящія только въ своей цели, промикался однивъ направленіемъ, и, такимъ образомъ, становясь противинкомъ одной инославной доктрины, ненамеренно становился — такъ по крайней иврв это могло казаться — какъ бы сторонинкомъ другой. И если намъ теперь, въ усиліяхъ выяснить направленіе того и другаго, удобно ловить ихъ въ крайностяхъ, подчеркивать въ ихъ сочиненіяхъ двусимсленныя, неточныя выраженія; то въ ихъ время, для нихъ самихъ, следить за собою и, отражая одно инославное ученіе, управить себя и отъ другаго, въ православіи, соблюсти себя отъ всяких врайностей и самональниму неточностей было далеко не столь легко и удобио. Мысля себя сыномъ церкви православной и обороняя её отъ того или другаго инославиаго ученія, важдый изъ нихъ, конечно, могъ и не подосръвать, что онъ, такъ сказать, переписалъ, сказалъ слишкомъ много, что сочинения его могутъ бросить твиь на него уже съ другой стороны, такъ какъ противоположность-то каждому данному внославному учению и составляло именно другое инославное испов'вдание. И твиъ болве знаменательнымъ представляется то, что отлично различая берьбу двухъ развыхъ направленій, даже уклонившись по этому поводу въ личную полемику, и Стефанъ Яворскій, и Ософанъ Проконовичъ не сившали направленія съ самою довтриною и, во имя перваго, болве или менье свободно распоряжаясь въ формальной постановив православія, какъ почвы нейтральной, они не коснулись сущности, догиатовъ. Если Ософанъ Провоновичъ позволяль себъ порицать, до извъстной степени, бездушную обрядность, практивовавшуюся въ жизни русской церкви; то нравославіе его въ этомъ случав нимало не страдало, осталось непоколебино. Только съ точки зрвнія русскаго церковника, да со стороны дівнотраньно расходившагося направленія строго-консервативнаго за такое необычное тогда, свободное отношение Ософана въ порядкамъ и обычаниъ церновной жизни можно было заподогрить его въ протестантствъ, сущность котораго и характеризуется именю крайнить свободомислісмъ н религіознымъ вольнодумствомъ. А съ своей стороны, уличаемый изъ-за обрядности въ протестантствъ, только Ософанъ Проконовичъ съ своими

сторонниками и могь уличать Стефана Яворонаго въ католичествъ за его непонятную на взглядъ перваго стойность за обряднесть. Во всякоиъ случав, исторія уже давно простила этинь веливниь вестырань русской церкви какъ ихъ взаниное раздражение, такъ и ихъ некоторыя действительно допущенныя увлеченія и крайности, какъ нанр. неблаговидную и неприличную різвость Ософана Провоповича въ отвошенія въ освященнымъ давностію порядкамъ церковной жизни. Исторія считаетъ и имя Өеофана Прокоповича въ ряду своихъ незабвеннихъ, полезиванияхъ двятелей, на ряду, ближайщимъ образомъ, съ именемъ Стефана Яворскаго, такъ какъ они взанино дополняли другъ друга и своею каждий одностороннею деятельностію, въ общемъ совершили, въ великую эпоху русской исторіи, тімь болье важное и великое діло: они начесли різшительний ударъ католицизму и поставили «камень претыканія» протестантству на Руси, т. е. своею двойною борьбою доставили полное торжество въ Россін единому чистому православію. Въ исторін же русской цивилизація эти два лица должны быть поставлены во главъ новаго періода, какъ представители двухъ нартій, порожденныхъ петревскою реформою и начавшихъ собою въ двухъ зам'етно разнившихся направленіяхъ новую русскую жазнь.

Это-то разд'яление новаго русскаго общества на консерваторовъ-охранителей и либераловъ-прогрессистовъ, ниввшее въ основание своемъ различіе общихъ взглядовъ на значение и цену древняго церконняго характера русской жизни, на большую или меньшую необходиместь преобразованій въ этой области, а — въ связи и зависимости отъ этого — и различное отношение въ двунъ разнехаравтернить инеславникъ исповъдавиять, пряно или косвенно вліявшимъ на настроеніе умовъ въ Россіи, обнаружелось главнымъ образомъ, коночно, въ интеллигентныхъ слоятъ общества. На сторонъ Стефана стояли тогдашніе русскіе еписковы и веобще духовенство, вакъ непосредствонно заинтересованное въ деле изменения общихъ основъ и всего строя руссвой живни, вакъ терявиее, подъ вліянісиъ новыхъ либеральныхъ началъ, свое старое значение и авторитеть. На стеронъ же Ософана Проконовича стояло большинство светских учених видей того времени, въ ряду которихъ прежде всего нужно номянуть извъстныхъ тогдашнихъ либераловъ-прогрессистовъ Татищева и А. Кантенира. Что касается простаго народа, то онъ въ нёкоторыхъ но крайней ифрё особяхъ, не отвернувшихся безусловно новизны, то же ставонился въ то

Digitized by Google

вли иное отношение въ новому времени, относился положительно или отринательно и в реформань. Прорывавніяся наружу волненія народныя въ переходную эпоху служать очевиднымь доказательствомь великаго колебанія народныхъ мизній и симпатій подъ впечатлізність реформъ. Не безучастимиъ оставался народъ и въ новымъ двеженіямъ въ сферв собственно религіосной, въ разд'яленію богословожихъ ваправленій, богословской мысли, ратовавией или противъ католичества или противъ лютеранства. Люди язъ массы выдающіеся, энергичные, инфиніо болфе свётлый и правильный взглядъ на положение вещей, сознательно стоявшие подъ знаменемъ православія, строго отличали все прививавшееся къ нему извив н чутко усматривали источники опассній для чистоты народной жизни, сложившейся въ духв и нодъ опекою православія. Они съ тею же благочестивою ревностію, которая одушевляла и великих предстоятелей церкви, готовы были дать рёмительный отноръ грозившинъ опасностянъ, принимали на себя сивлость высказать энергичный протесть противь новаго, ванесеннаго извив и прививавшагося на Руси духа инославнаго ученія и порядковъ. Въ раду такихъ лицъ прежде всего должно поставить Посонкова.

Крайне интересующійся вообще всімъ, насающимся віры и благочестія, онъ уже однивъ расколомъ вовлечень быль въ сферу церковныхъ вопросовъ и принималь живійшее и діятельное участіе въ ихъ правильной постановкі. Что же касается иностранцевъ, то они уже вслідствіе политико-экономическихъ тольке соображеній вошли въ программу литературной діятельности Посошкова; начавшееся же, подъ вліяніємъ ихъ, въ русскомъ обществів колебаніе религіозной имсли и візглядовъ еще боліве приковало къ нямъ вниманіе Посошкова, такъ что сочиненія его, при изслідованіи силы иновітрческаго вліянія на тогдашнюю Русь, являются документомъ первостепенной важности.

Само собою разумъется, у Посошкова нельзя выслъдить сознательное, намъренное слъдованіе той или другой изъ вышеуказанныхъ партій новаго русскаго общества, ставшихъ въ различныя отношенія къ разнымъ исповъданіямъ. Если въ общемъ раздвееніи русскаго общества на два великихъ лагеря — старообрядцевъ и занадниковъ Посошковъ сохранилъ возножную объективность, выдержалъ среднее направленіе, то тъмъ, конечно, проще онъ могь изобжать крайностей тогда, когда нодраздъляющія разности, въ самомъ возникновеніи своемъ, обязаны были существенною долею борьбъ ученыхъ направленій и витали, главнымъ образомъ, въ

области высли, въ области возвышеннаго богословствованія. Все это сферы. превышающія степень «удобопоемности» Посошкова, для него недоступныя, ноэтому и высказаться решительно и определенно въ пользу того или нного направленія Посонікову было невозножно. Онъ, естественно, стоялъ ниже уровня той уиственной, научно-богословской борьбы, которая ожесточенно велась нежду этими направленіями тамъ, на ихъ родинъ, и которая отразилась у насъ на Руси въ различіи направленій, усвоенныхъ образованными представителями русскаго общества. Если могло отозваться на Посошковъ это раздвоение современной ему русской мысли, то единственно своею практическою стороною, т. е. въ своемъ примънени къ жизни, къ реформъ, непосредственномъ отношения къ иностранцамъ-иновърцамъ. Разсматриваемый съ этой практической сторены, Посошковъ представляется намъ решительнымъ сторонникомъ Стефана Яворскаго, совершенно солидарнымъ съ нимъ во взглядахъ религюзныхъ и вообще соціальныхъ. Что же касается Ософана Проконовича, то мы не можемъ точно охарактеризовать отношеній къ нему Посочикова, а тімъ боліве представлять последняго антагонистомъ партін нерваго. Отсутствіе всявихъ данныхъ къ тому въ сочиненияхъ Посопивова, а также фактъ --насколько онъ истиненъ — обращенія Посошкова и къ Ософану Прокоповичу съ своими проектами (стр. 13) убъждають насъ въ томъ, что Посошковъ не питалъ какой либо личной непріязни къ Ософану Прокоповичу, что онъ не быль вовлечень въ борьбу новыхъ направленій, даже, быть можеть, не сознаваль и не различаль ту уметвенную борьбу, которая велась въ интеллигентныхъ слояхъ общества. Севершенно естественно и непринужденно вышло, что онъ исключительно направилъ свою полемику противъ лютеранъ и ингорировалъ католичество, что онъ вообще усвоилъ консервативно-охранительное направленіе, силился сберечь старый религіозный складъ русской жизни, со вожин ея обрядами, правилами и пр., что онъ, не высказываясь относительно либеральнаго направленія Ософана Прокоповича, не только опред'вленно сталь на сторон'в ум'вреннаго направленія Стефана Яворскаго, но даже сошелся съ последенив въ частныхъ имсляхъ, въ подробностяхъ своей литературной работы. Вышло такъ у Посешкова, повтеряемъ, совершенно естественно, безъ всякихъ наифренныхъ разсчетовъ, вышло нотому, что такъ писалось, а писалось такъ, какъ всегда у него, подъ вліяніемъ живыхъ событій и внечативній, которыя давала ему современность.

Несомивнио прежде всего то, что направление Стефана Яворскаго несравненно болже соотвътствовало стремленіямъ большинства русскихъ людей. Находя себъ поддержку въ возбуждении народа реформою, оно если не выражало собою убъжденій и дізятельно выработанных понятій всегорусскаго народа, то ближе подходило въ возэрвијамъ какъ той его части, которая возмущалась всякимъ нарушеніемъ стараго покоя, безусловновозстала противъ реформы, такъ и той, которая, мирясь съ реформою, не желала порывать окончательно связей съ стариннымъ бытомъ Рессіи. Далве, не мало можно насчитать историческихъ причинъ того, что лютеранство представлялось тогда болве заметными, сравнительно съ католичествоиъ, и гораздо сильнее притягивало къ себе внимание русскагочеловъка. Влежайшинъ образомъ нужно отмътить быстрое разиноженіе въ Россіи намцевъ-лютеранъ при Петр'в Великомъ, такъ что русскіе доди невольно были заинтересованы и непріятно поражены наплывомъ этихъ нежеланныхъ гостей. Съ другой сторони, и само лютеранство, какъ извъстная доктрина, поражало русскихъ людей своею сравнительною новизною, между темъ какъ къ католичеству последние дявно уже приглядълись, -- оно одною пресловутою унісю пріобрело уже хотя и печальную, но общирную извъстность на Руси. Наконецъ, едва ли не болъе всегомогло имъть значение то, что лютеранство, съ своимъ рационалистическимъ элементомъ и либеральнымъ направлениемъ, несравненно болфе, нежели католичество, расходилось съ церковнымъ складомъ и обрядовымъ направленіемъ русской жизни, а потому и представлялось, съ руссвой точки эрвнія, болве разрушительнымъ и очаснымъ.

И воть, Посошковъ во всёхъ своихъ сочиненіяхъ изъ всёхъ иновърневъ почти исключительно инветъ дёло съ лютеранами. О нихъ онъ прев всяковъ подходящемъ и даже неподходящемъ случай говорить, къ нимъ постоянно обращается, противъ нихъ направляетъ свою полемику, наконецъ, противъ нихъ одинхъ пишетъ цёлую большую полемическую статью «О яконоборцахъ». Католиковъ для Посошкова какъ бы совеймъ несуществуетъ, — такъ сравнительно рёдко упоминается ихъ имя на всемъ протяжени сочинени Посошкова и такъ это рёзко бросается въ глазе при изобили имени лютеранъ, которое встрёчается чуть не на каждей страницъ. Изъ всёхъ причинъ, которыя могли обусловить рёзко разнящесся отношение Посошкова къ католикамъ съ одной стороны и къ лютеранамъ съ другей, самою главною былъ для него чистый религюзный

Digitized by Google

взглядъ на твхъ и другихъ, взглядъ свободный отъ примеси какихъ либо низменныхъ побужденій, отъ какихъ либо житейскихъ разсчетовъ, даже очищенный отъ политических в соображеній. Туть Посонковъ исключительно смотрить на иноверцевъ съ релегозней точки зренія и сравнительная міра истины и благочестія тіхть или других визьних служеть для него мериломъ ихъ оценки. Полагая исходнымъ пунктомъ древиюю апостольскую церковь и потомъ слёдя исторически за постепенными уклоненіями отъ нея, Посошковъ, естественно, въ лютеранствъ усматриваль самую крайнюю грань заблужденія, далеко опередивную и ватоличество, видель высшую степень еретичества. Лютерь и въ начале, еще въ рождени своемъ «по отпадение Формововъ отъ восточныя церкве», уже «учинился изивиниев Христовь, а потоив собственным своим отнаденинь и оть Форнозова отпаденія поеторилі свою измину» (Зерц. оч. л. 218). «Той бо въ началь съ римляны отъ восточныя церкве отналь, а потомъ и та западнаго костела въра явилась ему тажелоносна, отвергъ и ту отъ себя, и отъ высокомивнія своего устронять себв самую легкостную віру» (Зав. от. стр. 162). Съ этой точки зрівнія, конечно совершенно последовательно и, резонно, Посошковъ и называеть Лютера еретикомъ еретиковичемъ. Онъ «не токмо восточной, но и западной церкви учинился противникомъ, — и учинился онъ сугубый еретикъ, перелитрованный въ еретичествъ своемъ, первъе быль въ римскомъ отпаденія, а потонъ высочайную себъ ересь обръль, бысть еретико еретиковиче > (Зав. от. 45 и 46 стр.). Итакъ, очевидно, въ представлении Посошкова католичество является отнадениемъ менте важнымъ и менте гръшнымъ, сравнительно съ лютеранствомъ; оно и исторически ближе связывается съ древнимъ апостольскимъ православіемъ, да и по существу своему остается болже «тяжелоносно», сравнительно съ «легкостною» в врою лютеранскою. Сообразно важности предлета, наибольшей опасности лютеранства, Посошковъ и напрять всё силы своего ума, всю силу своей начетческой діалектики на борьбу именно съ лютеранствомъ, вероятно, совершенно незамътно для себя самого, игнорируя католичество, какъ ересь менъе опасную. При видъ сильнъйшаго врага, онъ упускалъ изъ вида опасности менње грозиція, твиъ болье, что одностороние направленному взгляду Посонкова и все даже чуждое лютеранства представлялось иногда окрашеннымъ въ лютеранскій свъть. Всв безразлично «другіе народы» инслятся имъ какъ «избравшіе себ'в въ учителя Мартина»; навоторыя

Digitized by Google

отступленія отъ православія, лежащія на главів католичества и только удержанния въ лютеранствів, выдаются, въ жару увлеченія полемивою, какъ бы за спеціальния изпышленія лютеранскія (напр. объ опрівсно-кахъ — Зерц. оч. л. 196).

Итакъ, въ обнаружившенся разделения взглядовъ въ новомъ русскомъ обществъ на нновъріе, а въ связи съ этимъ — на церковний строй русской жизни, на границы реформы, Посошковъ всецело стоить на стороне Стефана Яворскаго. Онъ севершенно совпадаеть съ последнимъ въ направленів своей литературной дівятельности, усвоивъ себів тоть же кон-съ либеральнымъ духомъ и ученіемъ лютеранства. Въ своемъ Зав'ящаніи отеческомъ Посошковъ, между прочини полезными книгами, рекомендуетъ своему сыну и знаменитый «Камень вірн» Стефана Яворскаго; сталобыть, Посонковъ знаковъ быль не только съ карактеровъ практической двятельности тогдашняго первосвятителя русской церкви, а и съ направленіемъ его литературной дізательности. Посошковъ какъ нельзя болъе сочувствовалъ Стефану Яворскому, видълъ въ немъ не вившній, оффиціальный только, но и дійствительный, по его внутреннему, душевному настроенію, столиъ и онору русскаго православія, оборону его отъ внушавших в тогда наибольшую тревогу опасностей. И Посошковъ вдвойнъ благоговълъ предъ великинъ русскинъ святителенъ; одущевленный общинъ съ нимъ деломъ, занятий одинавовыми съ нимъ заботами, Посопивовъ съ увъренностію обращался непосредственно къ своему высокопоставленному единомышленнику, смёло адресоваль ему свои доношенія, записки, мнёнія.

Прежде чёмъ займенся разсмотрёніемъ статьи «О иконоборцахъ», и мы предложимъ нёсколько замёчаній о Камнё вёры, какъ трудё не только однородномъ съ сочиненіемъ Посошкова и извёстномъ Посошкову, но и самомъ цённомъ изъ всёхъ, выродившихся въ полемикё съ лютеранствомъ.

Камень въры представляеть собою явление интересное въ нашей древнеотечественной инсыменности уже по самой судьбъ своей. При своемъ появлении, еще только въ рукописи, онъ надълалъ, какъ извъстно, слишкомъ много шума, вызвалъ цълую бурю въ литературъ, а на автора навлекъ «многія страсти, досажденія, поношенія, клѣветы и навъты отъ нъкімхъ недоброхотныхъ ему человъкъ», приведшихъ своими навътамя даже самого «государя въ малое усомнительство» относительно автора 1).

<sup>1)</sup> Сказаніе о творців книги въ конців І-го т. Камня візры стр. 8.



Сочинение это направлено было противъ распространявшагося въ Россіи лютеранскаго духа, ближайшинъ образомъ промивъ лжеученія, пересаженнаго на русскую почву Тверитиновымъ, — тамъ Тверитиновымъ, воторый «прилъпился бяще въ нъкоему врачу-иновърцу, отъ него же врачебныя хитрости навывающь, души своей разслабу воспріять, и, недугомъ еретичества поврежденъ бывъ, твлесемъ убо врачъ мняшеся быти, душамъ губитель вселютвиній явися >1). Въ виду усиливающагося родигіознаго шатанія, Стефанъ Яворскій приняль на себя трудъ «камнемъ въры заградити диру, юже татіе прокопаша», и, «да не возмнять противницы своимъ буесловіемъ насъ посражленныхъ быти», різшился имъ «отвівчати я въ твердости дъла нашего суда всего міра требовати» (Кам. върм т. II, стр. 23, 118). Такъ какъ «противницы любопренія держались и отъ насъ писанія истязали», то Стефанъ Яворскій, не ограничиваясь только обличениемъ еретиковъ, и отъ себя въ широкомъ объемъ предложиль имъ учение православное. Камень вёры его, кром'в полемическаго значенія, поэтому, имфеть цену, какъ положительное раскрытіе православных догиатовъ. Стефанъ Яворскій старается, обыкновенно, прежде утвердить православный догиать, а потомъ уже опровергаеть заблужденіе еретиковъ. Каждая глава Камня віры разділяется на 2 части: положительную, гдв довазывается «твердость камене ввры» и отрицательную, гдв исправляется «претываніе противнивовь». Согласно со всеми вообще апологетами православія, и Стефанъ Яворскій видить въ лютеранств'в одно изъ порожденій злаго начала, орудіє козней діавола на единую христіанскую церковь; поэтому, онъ и называеть литеранъ «ученивами діавола», «діавольскою злобою помраченными», «діаволу порабощенными», «духомъ демонскимъ дышущими», «седмоглавато звъря служителями», и пр. (т. І, стр. 109, 277, 274; т. ІІ, 4, 67 и др.). Съ другой стороны, источникъ живучести ереси онъ усматриваетъ въ слабости ся ученія, въ потворств'й чувственности челов'йческой, и съ этой точен эрвнія называеть лютерань «плотскими человівами, въ сластіхь житейскихъ утопшими» (І, 275) и т. п. Не малую долю успъха лютеранства Стефанъ Яворскій принисываль недобросов'ястности его учителей и распространителей. «Въ писаніяхъ они — по его слованъ — пролазки ищуть, окаянніи»; «вельми хвалясь писаніемь», они, однако, по ковар-

<sup>1)</sup> Приложение вы І-му т. Камия въры стр. 9.

ству, «не сполна писаніе наводять»; въ своей пропаганде они, обывновенно, «ищуть уловити неискусных». «На прелыценія неискусныхь часть нъкую писанія наводяще, прочін глаголы, разуму совершенному приличные, утанвають и пр. (I, 22, 292, 350, 109; II, 154 и др.). Въ виду этого, Яворскій во имя справедливости требуеть, чтобъ еретики въ своихъ основоположеніяхъ «приводили писаніе полное», чтобъ поступали «подъ совъстію, аще тую имъютъ» (І, 110). Вообще же Стефанъ Яворскій сравнительно редко спускается къ простой беседе съ еретиками; по большей части онъ, только вызванный известнымъ заблужденіемъ, занять спеціальнымъ и всестороннимъ раскрытіемъ православнохристіанскихъ догматовъ, витаетъ въ области возвышеннаго богословствованія. Сочиненіе его производить впечатавніе основательнаго ученаго трактата; онъ постоянно приводить доказательства отъ «правиль логическихъ», «отъ ученія метафисическаго», «яко же философія учить» и пр. (напр. І, 175, 148, 276 и др.). Иногда Стефанъ Яворскій углубляется въ совершенное философствованіе, такъ напр. въ одномъ мъстъ онъ пускается въ различение «степеней метафисическихъ: естество, существо, тело, одушевленное, животное, человевь» (І, 174). Въ полемиев Яворскаго видівиъ человівкъ не только уминій и общирно начитанный, но и учившійся, опытный, привыкшій къ школьнымъ диспутамъ, ум'яющій бороться съ противниками «чиномъ діалектическимъ и аргументами», старающійся изобличать не только внутреннюю несостоятельность ихъ мевній, но также и ихъ непоследовательность и нелогичность. Общій тонъ полемики его суровъ и р $\dot{\mathbf{z}}$ зокъ $^{1}$ ).

По всей справедливости, весьма видное м'ясто въ ряду амологетовъ православія, въ полемик'я съ лютеранствомъ, въ петровскую эпоху долженъ занять Посошковъ съ 23-ю главою своего Зерцала очевиднаго, т. е. съ его разсужденіемъ «О иконоборцахъ». Впрочемъ, значеніе Посош-

<sup>1)</sup> Иввестень еще въ полемической противо-лютеранской литературе «Рожнець дуковный» Пафнутія, монаха Переяславля-Залесскаго монастыря. Сочиненіе это, впрочемь, известно только по описанію г. Ф. Терновскаго (Пр. об. 1863 г. ч. 12). Оно — продуктъ живой устной борьбы Пафнутія съ Тверитиновымъ — имбеть форму собесёдовательную и состоить изъ 46 возраженій противъ православія съ опроверженіями ихъ. Возраженія большею частію догматическаго характера. Изложеніе его отличается краткостію, отрывочностью, серь-



кова досель здысь нивымъ рышетельно не подозрывалось, да никто и не могь обратить на него вниманія сь этой сторони, по той простой причинъ, что глава О ивоноборцахъ извъстна въ литературъ исключительно по ссыдкамъ только самого Посошкова и сохранилась, какъ пока оказывается, въ единственномъ спискъ полнаго Зерцала еще не изданной рукописи, принадлежащей библіотек'в Казанской Академін. По своему содержанію, глава эта служить отвітомь на общее заглавіе, данное ей Посопиовымъ въ оглавленіи Зерцала очевиднаго: «О иконоборцахъ и о лютерскомъ безумномъ мудрованін, и на вся ихъ неправая толкованія явное обличение. И зряй тамо, можеть всякъ познати, яко люторове соблазнилися эря на Мартиново учение и далеко отлучились отъ праваго пути». Туть разсмотрены и по возможности обличены Посонковымъ всв извъстныя въ народъ, преимущественно практическія особенности лютеранства. Обличенія постоянно переплетаются общирными увівнавіями еретиковъ и нравственнями приложеніями и предупрежденіями православнымъ.

Посонковъ не счелъ нужнымъ отдълить главу О иконоборцахъ отъ главнаго - своего полемическаго труда и поставиль ее какъ непосредственное продолжение, какъ составную часть противо-раскольническаго Зерцала. И действительно, она представляется совершенно однородною но общности своего харавтера, цъли, связана съ ничъ единствоиъ направленія, тона и прісмовъ полемики. Связующимъ пунктомъ этихъ двухъ сочиненій у Посошвова стало также и общее къ нимъ заключеніе, поставленное въ концъ книги: «Приложеніе или послъдованія сему очевистому зеркалу, учиненное ради подтвержденія или возбужденія читающимъ е». Здёсь Посошковъ, обращаясь превиущественно къ православнымъ, одновременно и совмъстно предостерегаеть ихъ отъ двоякой опасности — со стороны раскола и со стороны люторанства, — такимъ образомъ, сразу ниветъ въ виду и расколъ, и лютеранство, о которыхъ разсуждаль въ двухъ частяхъ книги отдельно. По своему же содержанию, по самостоятельности разсиатриваемаго предмета, наконець, по своей обширности и богатству матеріала, глава О неоноборцахъ составляеть отдъльное, совершенно самостоятельное и весьма почтенное сочинение. Разсматривать ее такъ даетъ намъ право даже самое построеніе ея: она снабжена своемъ особымъ предисловіемъ, имжетъ особый, совершенно самостоятельный распорядовъ въ изложении мыслей, въ исчислении частей,

Digitized by Google

свой правильный и до конца выдержанный планъ. Есть даже нёкоторыя основанія дунать, что и самъ Посошковъ разсматриваль ее какъ бы самостоятельную, только прикладную часть къ противораскольническому Зерцалу; иначе трудно объяснить не только снособразное построеніе, но также и полиос отсутствіе ся въ сокращенныхъ списвахъ Зерцала, редакція которыхъ, мы предполагаемъ, принадлежала самому же Посошкову. Извлекии сущность содержанія первыхъ 22 главъ полнаго Зерцала въ редакцію сокращенную, Посошковъ могъ свободно опустить послёднюю главу, безъ всякаго ущерба полноте сочиненія, какъ не имъющую ничего общаго съ содержаніемъ нервыхъ.

Такъ накъ глава О иконоборцахъ доселъ остается совершенно неизвъстною, то мы считаемъ нелишнимъ предпослать нъсколько замъчаній объ ея планъ, построеніи и расположеніи натеріала. Глава «О нвоноберной ереси и о возновляющихъ ю (-- точное заглавіе ея) занимаетъ собою 74 большихъ листа рукописи. Она подраздълена на изсколько бесвдъ и главъ. Сначала поставленно общее во всей статъв предисловіе. въ которомъ Посошковъ кратко передаетъ исторію всёхъ козней діавола въ христівнской цериви, сущность лжеученія всёхъ ересей, начиная съ Арія и константинопольских императоровъ, продолжая католичествомъ и лютеранствомъ, заканчивая русскимъ расволомъ. «Нынв надлежитъ ми слово», заключаетъ Посошковъ предисловіе, «о новоизданномъ лжеблагочести, отъ Дюторовъ прившедшемъ, т. е. о иконоборной ереси», такъ какъ сныев нецыи, эря на люторская лжесловія, начинають шататися». «Весъда 1-я нвоноборцамъ», следующая за предисловіемъ, содержить въ себе общее обращение въ лютеранамъ, характеристику ихъ ереси, указание ея онасности и т. п. Непосредственно за этою беседою, и какъ бы составныя ея части, следують въ рукописи, иногда не отделенныя красною строкою (очивидно, по недосмотру переписчика или по сбивчивости его представленія о план'в статьи), 6 главъ, въ которыхъ подробно разбираются и обличаются саныя коренныя и очевидныя заблужденія лютеранъ: о постъ, о поклонахъ, объ иконахъ, объ опръснокахъ (заглавіе это пропущено въ рукописи), о Пресвятой Богородица (заглавіе опущено), о святыхъ Угодникахъ Вожінхъ, о животворящемъ вреств (заглавіе опущено). Порядокъ въ расположения матеріала, построеніе каждой главы и завсь удержаны тв же, что въ противораскольническомъ Зерцалв, т. е. сначала, обывновенно, излагается ученіе православной церкви о томъ или

другомъ пунктв, приводятся основанія Священнаго Писанія, св. отцовъ и другія доказательства, затвиъ указываются уклоненія, заблужденія лютеранъ и, наконецъ, предлагается обличеніе ихъ, разоблаченіе ихъ лжи. Такой порядокъ въ раскрытіи имслей напоминаетъ также енигу Стефана Яворскаго «Камень вёры», хотя впрочемъ параллель этихъ сочиненій, какъ ниже увидимъ, не можетъ быть проведена далѣе общаго порядка въ развитіи сочиненія и простираться на частности. Въ компѣ каждой главы, обыкновенно, Посошковъ предлагаетъ «вопросъ люторомъ», т. е. нослѣднее обращеніе къ нимъ, послѣднее слово относительно разсмотрѣннаго въ главѣ пункта и окончательный приговоръ имъ отъ человѣка, сильнаго своимъ православіемъ и потому какъ би власть имѣющаго. За пересмотромъ отдѣльныхъ пунктовъ лютеранскихъ заблужденій въ перечисленныхъ шести главахъ слѣдуютъ:

«Бесъда 2-я въ православнымъ» о необходимости «намъ, во православни сущимъ, отнюдь люторскому учению не внимати, но твердо стояти, яко столпу, на каменномъ основани утвержденному, еже ни на шуее, ни на мнимое десно шататися».

«Бесёда З-я иконоборцам», въ которой Посошковъ «восхотёль, кромё вышеявленныхъ свидётельствъ, отъ бытія, въ мірё дёющагося, нёкая разглагольства предъ очи лютеранъ предложити». Въ этой бесёдё Посошковъ, не касаясь лжеученій собственно, обращаетъ вниманіе на жизнь Лютера, силится разочаровать лютеранъ въ личности ихъ учителя, доказать имъ его нравственную несостоятельность.

«Бесевда 4-я къ дюторамъ», въ которой Посошковъ обращается съ словомъ убеждения присоединиться къ Восточной церкви, покинуть свои заблуждения, заводя при этомъ снова рёчь о некоторыхъ изъ разсмотренныхъ уже выше пунктахъ, особенно объ иконопочитании.

Затемъ следуеть «Вопросъ люторамъ», где Посошковъ «уже напоследокъ вопрошаеть всёхъ люторства держащихся» относительно ихъ заблужденій и главнымъ образомъ опять останавливается на иконахъ, какъ пункте въ ихъ ученіи самомъ ненавистномъ, съ точки зрёнія православныхъ людей. Какъ извёстно, представители старо-церковной партіи даже въ борьбе съ русскими вольнодущими любили обвинять ихъ въ иконоборстве 1). Для лютеранъ же имя иконоборца было на Руси самымъ обыкновеннымъ, — оно положено и въ заглавіи сочиненія Посошкова.

<sup>1)</sup> Журн. Мин. Нар. Просв. 1880 г. Іюнь, стр. 262.

Въ заключени Посомновъ обращается къ Богу съ горячею молитвоюсберечь русских людей отъ паденія, а уже отпадшихъ и изъ «россійскаго народа большую часть уловленныхъ возвратить въ лоно свётлаго православія, --- «да будень со всіми Тебів угодившими отъ віжа. Воже нашъ, славити и восиввати Тя, Господа Бога, въ безконечные въки въковъ. Анинь».

Такъ какъ по свеему общему направленію, господствующему тону и по пріснавъ положиви, глава О нконоборцахъ совершенно напоминастъ вышеразспотранное противораскольническое Зерцало, то им и не будемъ подробно останавливаться на этихъ пунктахъ. Намъ интересенъ взглядъ Посонивова на иновирцевъ и характеръ его отношений къ нимъ.

Какъ строгій ревнитель православія, слишкомъ живо интересующійся вопросами, возникавшими на почвъ религін, Посопіковъ не могъ, разум'вотся, не обратить винианія на опасность православія съ другой стороны, извив, отъ иновирцевъ. И воть, съ такою же ревностію, какъ и при поленикъ съ расколомъ, онъ старается ближе познакомиться съ основоположеніями лютеранства, изучить свойства этого противника, чтобы, соображаясь съ нини, начать наступательную борьбу. Посошковъ пользуется всякинь удобнымь случаемь выспросить лютеранина, поспорить объ ихъ въръ; такъ напр. онъ бесъдоваль о лютеранствъ съ ахтырскимъ польовникомъ Перекрестовымъ и отъ него «кое-что узналъ» (Зав. от. стр. 33). Наконецъ, вообще Посошковъ свидътельствуетъ, что онъ «много имъть лютеранъ въ знакомствъ у себя и много въ нихъ поискалъ евангельскаго исправленія» (Зерц. оч., 23 глава, л. 229). Не ограничиваясь устными бесёдами, Посошковъ обращался и къ книганъ лютеранскимъ, «понскаль во законю Мартина Лютера» (л. 190 об.). Результатомъ изследованій Посошкова было крепкое убежденіе его въ несостоятельности лютеранства. Посошковъ не нашелъ въ нихъ и «единыя черты правыя»; чне обрътохъ у нихъ не токмо Св. Евангелія, но ниже священной Библіп последованія: вся заповеди Вожіи отвергше, держать заповеди отца своего Лютора, — той ихъ законодавецъ, а не Богъ (л. 229). Прежде всего Посошковъ обращаетъ внимание на историческое происхождение лютеранства и находить въ немъ непосредственное продолжение и возстановление иконоборческой ереси, осужденной седьмымъ вселенскимъ соборонъ. «Мы вельми вамъ удивляемся — обращается Посошвовъ къ лютеранамъ, --- не дивно тв ереси расширяти, кін еще не освидательство-

ваны и возражены не были. Сія же иконоборная ересь не новая, по древняя и всемъ совершенно известная: много бо она толкована и отъ церкве святыя отринута» (л. 166 об.). Истинную причину, кореннаго виновника лютеранства, какъ и раскола, Посошковъ, съ своей религіозной точки зрвнія, видить въ діаволь, который «всякние образы тщится благочестіе древнее истребити. Въ началь онъ истребляль христіанство «явнымъ лицомъ, наглостно», когда же это не удалось, «онъ вымыслилъ хитрость злопасубную: прикрыль своихъ вонновъ одеждами овчими, злый свой ядъ прикрыль изветомъ благочестія. Сначала извель перваго адскаго воина Арія,... Несторія,... Въ посл'яднее время всю западную страну отвратиль отъ благочестія. Наконець, діаволь напаль на німецкіе народы и устроиль имъ вождя, усугубленнаго законопреступника Лютора и поострилъ его на новыя ереси. И другаго адскаго воина извелъ на всеконечное попраніе христіанства — Ягана Кальвина (л. 164—166 об.). Этимъ взглядомъ на происхожденіе лютеранства опредъляется и общій характеръ «слова» Посошвова, обращеннаго къ лютеранавъ. Онъ смотритъ на нихъ именно какъ на орудіе діавольскихъ козней; Лютера онъ называеть постоянно сатанинымъ, адскимъ посланникомъ, избраннымъ сосудомъ діавола, не только діавольскимъ послушникомъ, но даже пособникомъ, который не только выполняль «подущенія блуднаго біса, а н отъ себя діаволу помогь», т. е. и своего прибавиль (л. 200). «Яганъ Кальвинъ — второй адскій воинъ, діаволу услужливъйшій Лютера», потому что онъ «своею противностію всіжть превзошель» и, не ограничиваясь иконами, даже «крестъ святый изъ церкве изверже» (165 об.). Посошковъ не соглашается даже съ общинъ названіемъ лютеранъ христіанами и усволеть имъ имя антихристіанъ. Ближайщую точку соприкосновенія лютеранства съ ученіемъ діавольскимъ Посошковъ успатриваеть главнымъ образомъ въ гордости, высокомевнім лютеранъ, какъ грвав, преимущественно характеризующемъ нравственное существо и деятельность духа злобы. «Гордость бо осиль діавольскій, симь осиломъ самь онь удавился и отъ небесъ отлучился, симъ осиломъ и Мартина удавилъ». (л. 200). Уже въ католичествъ усматривая дъйствіе діавольской гордости, внушившей пап'в даже безумное желаніе приравняться апостолу Петру; Посошковъ еще большій элементь гордыни усматриваеть въ лютеранствъ. Лютеръ «вся учинилъ отъ презвлыныя своея гордости»; онъ «возложилъ на ся гордость превеликую, тому же и послушниковъ своихъ научилъ.

И то гордостное учение не евангельское, а діавольское (л. 165, 224 об., 200). На ряду съ гордостію, внушившею Лютеру неповиновеніе закону Вожію и отцепреданному в'вроученію, другимъ источникомъ лютерансвихъ заблужденій, источникомъ столь же действеннымъ и опаснымъ, является, по Посошвову, витекающая изъ гордости же, безразсудная самонадъянность, дерзкая увъренность въ себъ, надежда на свои собственния силы. Не допуская нигдъ, даже въ частной живни, самоволія, самоумія и пр., въ принципъ вооружаясь противъ самонадъянности, Посопковъ тъпъ болъе основательно не допускаль ничего такого въ области вёры, какъ не всегда подлежащей и часто превышающей законы человъческого пониманія. Образно такъ Посошковъ представляетъ паденіе Лютера, который, отвергии авторитетъ слова Божія, «восхоть, яко древній діаводь, самъ собою большій быти», поставиль себя чинъе Бога»: чвибъжавь изъ ограды церковныя, началь онь жить по своей воль; мысленный вольь, видя его по пустыни въка сего блудяща вив ограды церковныя, отъ Бога за отвержение закона не охраняема, похитилъ его; видя его благодати Божія пуста, выель въ него и вселился, и аможе восхотёль, тамо его и повель> (л. 181 об., 167 об.). Діавольская гордость и дерзкая самонад'вянность помрачили здравый умъ Лютеря и стали непосредственною причиною проповъданныхъ имъ заблужденій: «За возгорженіе и за презръніе Божінхъ заповъдей благодать Божін отнялась отъ Лютера — и того ради, что онъ надълалъ, того и самъ не въдалъ», такъ какъ «самъ не свой былъ и князя міра волю исполняль». Въ порыв'в негодованія противъ Лютера, «мотого губителя душъ христіанскихъ», Посошковъ доходить даже до несправедливости къ нему; по его мивнію, онъ «весь учинился закону XPHCTIANCKOMY IIPOTHEOHD>, TO OHD (HH PHEFOLOTE, TO BEE CHAOME HOME); «весь онъ гноемъ, несть ни во единомъ словеси его целости, но вся его словеса гнила суть» и пр. (л. 186 об., 180 = Зав. от. 162; л. 181 об. 211, 224). Всявдъ за саминъ Лютеронъ и всв увъровавшіе въ него его ученики «погубили здравое разсуждение въ себъ», отъ «высокомивния обунся разумъ ихъ (л. 185). И Посошковъ не безъ проніи называеть постоянно лютеранъ «высовоумами», «высовосмыслами», «безумными мудрецами», которые своимъ «глубоко бунмъ разумомъ все изначтожили», «вся Божія преданія отвергии», «на вся древняя преданія возгордёли» (л. 220 об., 232, 192). Умственное помрачение еретиковъ особенно выразилось въ ихъ отношени въ Св. Писанію: «діаволъ заслѣпилъ

имъ очи душевныя и, осленя, вложиль имъ на Св. Евангеліе толки развращенню» (л. 166). Разоблачая основоположенія пртеранства н замівчая постоянныя ихъ противорівчія ученію Св. Писанія, Посошковъ пришелъ къ тому убъждению, что они не понимаютъ и не знаютъ слова Божія, что «читая библію не знають, что въ ней написано». «Мартинъ въ Евангеліе смотрёль, да знатно дело, что зажнуряся онъ читаль» и потому «не на ту дорогу улучиль» (л. 181 об., 226 об.). «Слишинъ им о васъ, — обращается Посошковъ къ еретиканъ, что и у васъ вниги ость, а чудно, что ничего въ нихъ написаннаго не видите, развъ лежать они у вась подъ лавкою, а вы на тёхъ лаввахъ съдя, виъсто внигъ на въторъ зря разсуждаете». «По всему явъ есть, яко вы библію токио именемъ какъ назвать знаете, а что въ ней написано, ничесого того не знаете и что ни двете, то все бредите. Aв $^{\dagger}$  есть, яко нежь строкъ читаете и на  $\mathring{\alpha}$ є $\rho$  ( $\mathring{\alpha}\acute{\eta}
ho$ ) смотря разсуждаете». Вследствіе «гибели ума и отъ земнаго мудрованія», лютеране, дотя, съ общчною гордостію, и «мнять себя быти мудры и сказують о себь, яко они всехъ въръ правъе», однако, на самомъ дълъ, впели «во всесовершенное безуміе», явилися всецівло объюродівшими и своею борьбою на истинное христіанство унизились хуже «злов'врных жидовь», за свою хулу на Духа Святаго и Богоматерь стали «худши басуржановъ» (a. 200, 229, 187 of., 180, 194 of., 197).

Но особенно возмущало Посошкова нравственное паденіе, къ которому быстро приблизились лютеране, шествуя «широким», легкостнымъ путемъ свободы». Набожному русскому человіку казалось самою высшею стеценью безнравственности и развращенія пренебреженіе къ церковнымъ обрядамъ, заявленное лютеранами. Посошковъ преимущественно останавливается на этихъ практическихъ отстушленіяхъ лютеранъ и объясняеть ихъ самыни цизкими, чувственными инстивктами человіческой природы. Постоянне Посошковъ обращаетъ вниманіе на безиравственность самого Лютера, стараясь всю его изміну православію вывести изъ сластолюбія: «Люторъ ради сквернаго блуда, стыдъ свой прикрывая, всі древніе законы переломаль, дабы не зазорно было ему жить въ міріз семъ», сділался «явный измінникъ Христовъ, ни чимъ же лучше Гуды Искаріотскаго, но еще горши: погубя свое христіанство, не раскаялся, но еще зло къ злу приложилъ... яко скифъ или жидовинъ церковныя сокровища пограбилъ, пресвитеровъ нобилъ» и пр. Божія благодать отъялась отъ него

за гордость и яко діаволь во тьму претворися, въ скверное житіе вваанся» (л. 199 об., 167 об., 181 об. = Зав. от. стр. 158 и друг.). Обращая вниманіе на жизнь лютеранъ, Посошковъ находилъ поливищее нессоотвътствие съ идеаломъ христіанской жизни, совершенный разладъ въ дълахъ съ словами, въ поступкахъ съ евангельскими требованіями, и это даже въ техъ людяхъ, которые смёли называть себя «евангеликами»: «они токио едиными усты святое Евангеліе чтутъ, а сердцемъ и дълами своими вельми далече отстоятъ отъ него» (л. 166). Часто и въ развыхъ сочиненіяхъ Посошковъ говорить отдільно о нівкоторыхъ обрядовыхъ отступленіяхъ лютеранскихъ, которыя въ глазахъ его становятся явнымъ знакомъ полнаго упадка у нихъ христіанскаго благочестія, а въ своемъ источникъ связываются съ «послабою» лютеранскаго ученія. Такъ онъ останавливается на томъ напр., что лютеране, обыкновенно иеретолковивая вев правила «по своимъ прихотямъ», «яко свиньи, ничего въ грекъ не ставять, дней не разбирають, все у нихъ безгрешно, въ страшные дни женятся и посягають,... наядшися, напившися и табаку натянувшись, къ причастію приступають», не исполняють законныхь омовеній, а чако скоть, въ плотской сквернів ходять», не соблюдають постовъ, «яко безсловесный скоть или яко пордва, закона не имущая, по вся дни нясо ядять и пр. (л. 171 = Кн. о ск. и бог. стр. 135; Рожн. дух. возраж. 25; Зав. от. стр. 167, 94, 168; Верц. л. 189, 220, 208 об.). Между прочимъ, Посошковъ, какъ строгій буквалисть въ церковныхъ правилахъ, упрекаетъ лютеранъ за то, что они запрещенную «кровь скотскую своимъ глубоко буінмъ разумомъ присудили ясти, для смаку во всякія своя яди кровь влагають и ядять въ сладость,... ово начиня кишки ядять, нарицающе ихъ колбасами» (л. 220 об., 189 = Зав. от. стр. 35). Верхомъ нечестія и развращенія лютеранъ представляется Посошкову поведеніе ихъ на молитвъ. Въ угоду своей изнаженной плоти и сотъ превысокія своея гордости», лютеране, какъ ВЪ ЖИДОВСКИХЪ СОНМИЩАХЪ, МОЛЯТСЯ СИДЯ, «ВЪ КИРКИ СВОЯ ВШЕДЪ, ВЪ напкахъ, въ шляпахъ и въ парукахъ, съдни въ кресла, слушаютъ своя объдни, съдять яко на торжищи или яко въ корчемницъ, творя тъмъ чне моленіе, но поруганіе Вогу». «Тако возгордеща и обленищася, еже не хощуть ни мало тъла своего потрудити, или бы его, ради спасенія своего, удручити, и ради Бога не хощутъ и единаго своего члена двигнути». «Отъ великія лівности истинный поклонъ отставили и хощуть

HORIONH OTHDABIATH CANHHUL TORNO HOMEHIACHICUL>, ECTOPHO «HOLLSCBATH человъка не могутъ», въ которыхъ «токио едина блазнь». Лютеръ, «отъ своея преиздишнія явности, издаль новий, оть вва неслыханный пеклонъ. еже токио на умъ о поклонъ помыслить и то помышление за истинима повлонъ повелъть визняти» (л. 182 об. — Зав. от. стр. 96, 99, 150; Зерц. 180 об. = Рожн. дух. возраж. 26). Опровергая этотъ пунктъ ученія лютеранъ. Посошковъ между прочинь остроумно уподобляеть уиственные поклоны ихъ тому, «аще кій человінь отъ мраза озлонеть и помыслить о теплотв, то и безъ теплыя хранины согрвется», или «аще вто отъ глада о пищи помыслить и не ядши сыть будеть» (л. 177 об., 178) и т. п. Наконецъ, Посошковъ вообще замъчаетъ преобладаніе чувственности въ лютеранахъ сравнительно съ русскимъ народомъ, въ ту пору еще не перенявшимъ и не знавшимъ вкуса въ комфортъ европейской жезни. «Люторове ни о чесомъ тако не пекутся, яко о собранія богатства и славы міра сего. Сустамъ міра сего предежать. По всему своему бытію, вси они свъта сего люди, а не грядущаго». «Вси вкупъ ублочищася, кои въ украшение домовое и во всякое вещелюбие, инии въ сластолюбие и лакомство и въ неправедныя прибытки, иные же въ блюдолюбіе несытное >. «Всъ великое въ ризахъ и въ пищъ преизлишество имъють, со излишними укращеньми. И то, стало быть, житіе ихъ не евангельское, но свътское; они пьють и ядять съ музыками и со всякимъ веселіемъ живнь провождають», «скача и играя внити въ царство небесное» надфются; спять на мяркихъ постеляхь, носять «златотванныя одежды», надвають «парыви сеплетенные и пудромъ напудренные»; «благовонія ради, нюханія при себів носять и женамъ своимъ сочиня ароматики, ради нюханія повелевають носити»; упражняются во «францужских» танцах»», услаждаются «музыками, скрыпицами» и пр. и пр. (д. 211, 206 об., 190, 226, 234, Зав. от. 160 и др.)1). Порицая эту роскомную, веселую жизнь, Посошковъ видитъ въ ней прямое уклонение отъ идеала евангельской жизни, ближайшій поводъ къ нарушенію всяческихъ уставовъ церкви и правиль въры. «Вибсто бденія церковнаго, люторане бденія чинать на вечеринвахъ и вивсто бденнаго труда, предъ Богомъ сущаго, трудятся въ танцахъ и въ скаканіи, и тако въ нощи утрудившися, спять даже до

<sup>1)</sup> На заразительный примъръ «издишества и распутства» нъмцевъ жаловался и Крижаничъ. — Рус. гос. въ пол. XVII в. т. II стр. 152.

объда: таковое ихъ житіе стало быть не евангельское, но языческое (л. 206 об.).

Роскошь и извъженная, «слабая» жизнь лютеранъ, со всякими сластами міра сего, даеть Посомкову основаніе предполагать въ ней также одно изъ условій, содійствовавшихъ уиственноу растлінію еретиковъ. Находя ихъ вообще уиственно повредившинися, духовно больными, Песошковъ не безъ иронів обращается къ напъ: «кто не посивется вашему безумію? гдів вы свой разумъ подіввали: на ренскомъ ли его прошили, или продали, на картахъ ли его проиграли, ели на танцахъ ходя растеряли ?! Явъ есть, яко со сладостными брашны и со украшенными потравами и разумъ свой весь събли» (л. 191 об., 197, 230, 228; Зав. ст. стр. 97). Въ то же время Посошковъ отлично сознавалъ, вследъ за Яворевинъ, что слабость ученія Лютера, потворство чувственности и санкція личнаго произвола преимущественно и привлекають къ нему носледователей, служать залогомъ силы и живучести ереси. Уже при сановъ возникновении ея, по мивнию Посошкова, Лютеръ разсчитываль на эту слабую струну въ человеческомъ существе и, установляя правила «легвостныя», прямо д'яйствоваль на «сластолюбцевь», пріусвояль себ'я «росконелюбивый народъ». «Разстрига Мартынъ Лютый предложиль предъ очи сластолюбцевъ нъвія главы свангельскія, яко модъ сладкій, внутрь же тёхъ евангельскихъ словесь сокрыль лютый свой ядъ, т. е. погибельное толкованіе. И по истинъ онъ Лютором словяще, ибо лючую ересь предъ народъ сластолюбивий всем... Люди, кін возненавидели воздержное житіе, возлюбили слабое учевіе Мартиново. Сластолюбцы, яко безсловесные итенцы врановы, розвиувъ ротъ, слушаютъ и развращенная словеса въ сладость пріемлють» и пр. (л. 165, 168 об., 170 об., 218 и др.; Зав. от. 162 с. и др.).

Кром'в нравственной распущенности, проявляющейся въ жизни лютеравъ, Посошковъ еще съ большею эпергією обличаеть отсутствіе въ нихъ всякихъ моральныхъ принциповъ въ челов'вческихъ сношеніяхъ, особенно въ сношеніяхъ съ чужевемцами. Н'ятъ сомн'янія, что въ данномъ случать въ Посошковть говорить уже не столько религіозное чувство, сколько оскорбленный патріотизмъ, при живыхъ воспоминаніяхъ о страшныхъ насиліяхъ и несправедливостяхъ, которыя вытерп'ялъ русскій народъ въ прежнее время и отъ которыхъ еще не освободился вполн'я и во время Посошкова. Онъ вооружается зд'ясь противъ т'яхъ же обмановъ, безчест-

ности иностранцевъ, противъ которихъ ратовалъ еще и Крижаничъ. Разсматривая сношенія съ иновърцами исключительно съ политико-экономической точки зрънія, Крижаничь пришель уже въ выводань санынь не лестнымъ для нравственной репутаціи иностранцевъ. «О государь! обращался онъ въ своей Политикъ, — во въки въчные не въруй инороднику, еже бы какую корысть онъ принесъ. Нещадно насъ инородцы нерехитряють и обманывають, землю нашу пустомать и разоряють, все наше благо и инвије выгребаютъ... Со стороны изицевъ всегда нужно бояться влятвонреступленія» и пр. (Рус. гос. въ пол. XVII в. т. I, стр. 4, 8, 155; т. II, стр. 82, 83). Съ жалобани Посошкова на несправедливости иноземцевъ въ торговыхъ оборотахъ мы уже знакомы по Книгъ о скудости и богатствъ; но стоить обратить внимание также на характерныя выраженія объ иностранцахъ въ главв объ иконоборцахъ и въ другихъ сочиненіяхъ Посошкова. Напримітрь въ Отеческомъ завівщани онъ пишетъ: «иноземцы насъ обманивають да деньги выманивають, а правды намъ никогда не скажуть» и пр. (стр. 57). Гораздо ръзче и подробнъе высказывается Посопиковъ въ главъ о иконоборцахъ; съ особеннымъ негодованимъ обличаетъ онъ здъсь отсутствие моральныхъ началь въ отношение иностранцевъ къ русскимъ людямъ. Вотъ напр. цвлая рвчь Посошкова противъ недобросовъстнаго поведенія ихъ въ Россіи, не безъинтересная въ томъ, по крайней мірь, отношенін, что она раскрываеть предъ нами господствующее въ народъ русскомъ мивніе объ иностранцахъ и объясняеть народное недовольство и протести противъ усиленія въ Россіи иноземческаго вліянія, иностраннаго элемента. Таковы были учителя, просвътители и руководители, приставленене Петромъ Веливимъ въ русскому народу, въ глазахъ сего последняго: «Несть въ нихъ не токио евангельскія, но ниже христіанскія правды. Оня того и въ гръхъ не вивнають, еже насъ обманивають и деньги выманивають; они еще то и въ премудрость себе поставляють, еже кого въ чесомъ торговомъ или воинскомъ дълъ обмануть. Къ сему же еще и добра они мало помнятъ... Развъ въ нихъ сотый человъвъ сыщется добрый, еже бы върить мочно и ежебъ намъ Россіянамъ радълъ отъ всея души, или бы добродътель, ему сдъленную, памятоваль. Истиню, татарове, аще и магометанскую въру держать, обаче правды въ нихъ больши, нежели у лютеранъ обрътается, ибо и налую добродътель панятствуютъ. Азъ не могу къ люторананъ и прочинъ нёмецкимъ народамъ применитися, что они добра отнюдь не помнять; худши бо скота они, понеже скоть, аще и безсловесень, обаче помнить, кто его кормить, а они подобни текмо волкамъ: волка колико не корми, а онъ къ лъсу смотрить. Тако и сіи народи намъ не надежни суть; что они добро не творять, то все единовърцамъ своимъ и единоплеменнымъ наровять и т. д. (л. 207 об., 208).

Осмотръвши лютеранъ со всъхъ сторонъ, обследовавии всъ сраставнные и злоплодные вункты ихъ заблужденій, Посощковъ, со свойственною старымъ людямъ серьезностію и різжостію, обывновенно, заканчиваеть: «откуду на вась ни посмотришь, уподобилися вы уроду», «по образу является яко человъцы, а разсуждение ваше вив человъча разума», «нъсть въ васъ человъча разума, но токмо безсловеснаго скота», «нарицаетеся люди разунны, а дълаете безунно», «самое разсуждение ваще свинское», «бродите вы въ своей въръ яко скотъ, не вмущій пастыря» и т. п. (л. 202 об., 233, 201 об., 196, 222 и пр.). Собственная искренность Посошкова, непомолебимая сила его убъжденія и радостное, возвышающее духъ сознание обладания истиною даютъ Посопікову право смотрёть на лютерань, такъ сназать, свысока, какъ на людей неразунныхъ, опибающихся, жалкихъ, и оправдивають въ сочиненіяхъ Посошкова часто встрівчающіяся довольно наивныя разсужденія. Такъ напр. немалый источникъ удивленія доставляеть Посошкову то безстыдство лютеранъ, что они сотъ своего буйства», да еще насъ же православныхъ «бунии нарицають»; «паче всего дивно, еже насъ зазирамотъ и пререкуютъ; въ своей гордости «о симреніи и слышать не хотящій, еще и смиренныхъ дураками нарицають»; «саивхъ неть хуже», а они еще «насъ всвхъ начтожать», «не осмотря себя, да насъ порицають»; презирая иконы, они «насъ же порокують и идолопоклонственниками нарицають» и пр. (л. 204, 203, 200, 227, 208, 234, 231 и др.). Впроченъ, Посошковъ совершенно основательно, съ своей точки зранія, объясняеть эти странныя явленія: «природные уроды — говорить онъ — никогда себя безумными не нарицаютъ, но прочихъ всёхъ дураками называють; такъ и Лютеране, сами обезумившися,... указують на насъ» (л. 234 об.).

Опровергая по возможности всё догматическія и преинущественно обрядовыя уклоненія лютеранъ, Посошковъ дёйствуеть на основаніи тёхъ же средствъ и при помощи тёхъ же пріемовъ, которыми пользовался въ поле-

мивъ съ расколомъ. Обличая частные пункты лютеранскаго богословія и обрядовъ, Посошковъ, обынновенно, разсматриваетъ предметъ всесторопне и выставляеть всю силу правослявных вргунентовъ противъ нихъ, такъ что является очевидною обширная начитанность Посонкова въ обличительной богословской литературъ. Такъ напр., онъ подробно развиваетъ православнохристіанское ученіе о пастыряхъ истинныхъ, чтобъ изобличить лжеучительство Лютера и другихъ; говоритъ подробно о трудности пути, вводящаго въ царство небесное, вопреки «легкостному ученію лютеранскому»; съ особенною силою и настойчивостію распространяется о необходимости ивонопочитанія, о важности и обязательности постовъ, указывая при этомъ ихъ историческое происхождение и христіанское назначение. Желая разочаровать лютеравъ въ личности ихъ вождя, Посониковъ неоднократно говорить о немъ, передаеть частные факты изъ его жизни, компрометирующіе его нравственную доброворядочность. Усматривая же въ лютеранстви извращение чистаго евагельскаго учения, Посошковъ увилаваеть лютеранъ обратиться въ Енангелію, вавъ непререкаемому источнику христіанскаго віздінія и непреложному уставу истипно христіанской жизни. «Молю васъ, прочтите вы Виблію,... вниквите и разсудите хорошенько»; «прочтите Инсаніе подлинником» и съ совершеннымъ вниманіемъ, и вся глаголы, въ номъ сущіе, разсмотрите въ тонкость, да тогда ужъ и въ толкованіе вступайте, а на вътеръ гляди нечего иноге разсуждать». Прочтите (такую-то главу) подлининкомъ, а не перечнемъ и не борзяся, и тамо ясно узрите ... «Воззрите вы (въ такую-то книгу) съ истиннымъ вниманіемъ» и стамо уврите ясно» и т. п. Повърьте богодухновеннымъ писателямъ, потому что они «симскили побольше вашего Мартына» (л. 201, 191, 185 и пр.).

Всладствіе же перетолковавія и извращенія смысла вакоторыхъ мастъ Священнаго Писанія лютеравами, для которыхъ, по живописному выраженію Посошкова, «якоже слацому злато за блато вманется, тако и ясное писаніе тычою ся кажеть», Посошковъ требуеть добросовастнаго, трезваго осмысленія текстовъ, раскрытія ихъ истиннаго значенія, согласно со всамъ евангельскимъ ученіемъ. Опъ разко порицаеть лютеранъ, которые пользовались отрывочными евангельскими выраженіями и всладъ за самимъ Лютеромъ, изъ всего Евангелія «хапавшимъ токмо единыя словеса», то же, обыкновенно, въ единичныхъ фразахъ «ощупывали» себъ оправданіе, «минуя все, за одно слово хваталися» (л. 204 об.; Зав.

от. 33 стр. и др.). Приводя напр. опорный пункть иконоборцевъ — извъстания слова: не сотвори себъ кумира, Посошковъ требуеть: «вы то слово первъе осмотрите съ прилежаніемъ, какихъ подобій не вельль Богъ строити, чего ради ихъ нестроити, да тогда св. иконы и норочьте» и пр. (л. 191). Посошкову удается иногда подивтить даже нарушеніе лютеранами и ихъ ученія, а потому онъ отсылаеть ихъ «посмотръть въ люторскихъ своихъ книгахъ»; но представляя лютеранъ беззащитными, неосновательными, даже и съ этой стороны, Посошковъ заключаеть: «аще и тамо не обращете (себъ подтвержденія), то что вы возглаголете? — явъ есть, яко лучни вамъ молчати и усть своихъ противъ православныхъ христіанъ не отверзати» (л. 202 об.).

Въ ряду прочихъ средствъ и усилій убъжденія, Посошковъ и здёсь, какъ въ полемикѣ съ раскольниками, пытается дёйствовать угрозями наказанія и обётованіемъ прощенія. Съ одной стороны онъ пугаеть совратившихся въ дютеранство «сугубымъ наказаніемъ», потому что ихъ грѣхъ уже объявленный, обличенный, стало быть грѣхъ вѣдѣнія, «грѣхъ сугубный — и проклатіе (влечетъ) сугубое же» (л. 167). Съ другой сторомы, Посошковъ привлекаетъ отпадшихъ снова въ лоно любвеобильной матери Св. Церкви, объщая ея матерински-иилосердое всепрощеніе по-каявшимся чадамъ. «Егда образумитеся и на покаяніе пріндете, то отъ всѣхъ тѣхъ люторскихъ богопротивныхъ дѣлъ, во адъ низводящихъ, будете свободни... и съ самимъ Господомъ Богомъ будете во царствін Его небесномъ и во обществѣ со святыми рабы Вожімии въ нескончаемые вѣки вѣковъ весилитися. Аминь (л. 234).

Говоря о полемив'я Посошкова противъ иновърцевъ, нельзя также не упомянуть о м'якоторыхъ пріемахъ его ув'ящаній, бросающихся въ глаза своею оригинальностію. Посошковъ неоднократно свид'ятельствуетъ, что онъ им'ялъ въ виду простыхъ, неученыхъ читателей, для которыхъ писалъ просто; съ этой цілію онъ «предлагалъ самыя поемныя діяла, еже не токмо высокоумные люди (каковыми называютъ себя лютеране), но и самые поселяне могли явно разум'яти» (л. 233 об.). Отсюда и многія изъ ув'ящаній Посошкова запечатлены неподдіяльнымъ простонароднымъ характеромъ, пропитапы иногда народнымъ юморомъ, выражены простымъ русскимъ языкомъ, переполнены сравненіями и уподобленіями изъ области, дійствительно, самыхъ «удопоемныхъ» предметовъ. Такъ напр. въ разсужденіи объ опрівснокахъ, отстанваемыхъ лютеранами на

томъ основаніи, что и опресновъ суть такой же хлебъ, что существенной разницы между имъ и вислымъ хавбомъ нётъ, Посошковъ глубокомысленно и серьезно доказываеть, что для чего же нибудь да существуетъ «разное званіе: ово папошнивъ, ово валонецъ, ово коровай, ово калачъ, ово сайка, ово кренга, ово витушки, ово баранки . «Аще и едино вислое тъсто, а разнымъ состроемъ состроенное пріемлеть себъ разное названіе, яко же и во всемъ міръ дъется: егда то вислое тъсто большимъ короваемъ испечено будетъ, то нарицаютъ хлъбомъ, а егда свалявъ маленькимъ коровашечкомъ испечено будеть, то наричують колобомъ, индъ же нарицають ихъ басманами; егда же тое тъсто разсучать потонъе, то нарицають лепешками; а егда ту лепешку «согнувъ испекутъ, то наричуютъ овые сгибнемъ, овые же извонькимъ, иніи-жъ шашлыковъ. Егда же тое кислое тесто, растворя пожиже и изливъ на сковороду, испекутъ, то уже нарицають блинами, а не хлибомъ. А вы. обращается Посопковъ къ лютеранамъ, — опресновъ называете хлебомъ, не можете опресновъ съ вислимъ хлебомъ разобрати!> и т. д. (л. 206, 188 об.). Обличая безиравственную, распущенную жизнь лютеранъ, Посошвовъ, со свойственною старымъ обличителямъ разкостью и съ обычнымъ у Посошкова одушевленіемъ, проводить параллель между ними и истинными последователями апостольскими: «святім апостольстім пресмницы жить по вашему не умеци, но трудились до ноту лица своего, молились до утружденія, постились съ веливинь алканіень; вийсто хлюба ядоша быліе, вийсто реневаго выян воду мутную; вийсто златотканныхъ одеждъ носили иногошвенныя рубища; вивсто постель пуховыхъ спали на голой земль; вивсто свътлыхъ свътлицъ жили въ темныхъ вертепахъ; вивсто францужскихъ танцевъ во всенощныхъ бденихъ нощи провождали; вивсто иножества пвиязей премножество вшей инвли; вивсто твердыхъ храминъ на дожди и на снъгу безъ новрова пребывали; виъсто музыкъ и веселія, и о налыхъ своихъ грёсёхъ день и нощь плакали» (л. 226) и пр. Нъкоторыя изъ увъщаній и обращеній Посопткова къ иновърцамъ поражаютъ своею наивностію. Такъ напр. онъ упрекаетъ совратившихся въ лютеранство за то, что они предъ своимъ совращеніемъ не спросились благочестивыхъ христіанъ (л. 231). Обличая иконоборцевъ, Посошковъ требуетъ, чтобы они, въ доказательство своей правоты, сотворили чудо; «вшедше во святую церковь, крикните силою люторскою и во органы со скрыпицами взыграйте, вопіюще на св. иконы,

дабы онв пали на землю и разбилися во прахъ» (л. 234). Точно также доказывая святость креста, Посошковъ предлагаеть, для уввренія въ этомъ порицающихъ кресть, «искусити видимымъ двломъ», т. е. ни болье ни менве, какъ «поймать демона и возложить на него крестъ», чтобы видвть, какое двйствіе произведетъ на него эта операція. И Посошковъ совершенно серьезно уввряеть, что «сотрясется, не утерпитъ, побівнетъ» (л. 203 об.).

Довазивая необходимость почитанія святых угодниковь и св. иконь фактомъ чудесъ, совершаемыхъ ими, Посошковъ, между прочимъ, повъствуеть о некоторых чудесных явленіяхь, совершившихся на его намяти и частію даже на неиъ сановъ. Разсказы эти представляются не безъ интересными въ литературномъ отношеніи, а потому мы выписываемъ ихъ здесь. «Некогда азъ, еще въ малыхъ летахъ сущь», разсказываетъ Посошковъ, «одержимъ быхъ трясавичною лютою бользнію, яко не чаяли и живу им быти, понеже марта съ 25 дня одержимъ ею быхъ даже до августа ивсяца. И аще и вельми болвиъ бъхъ, обаче родители мон дерзнуша ил везти къ Троицъ въ Сергіевъ монастырь. И егда тамо быхомъ, въ день Успенія Пресвятыя Богородицы взя мя отецъ къ литургін и съ веливинъ трудонъ поддержинь быхъ, едва до херувинскія п'всни достояхъ. Во время же херувинской песни взя ня жаръ великъ и отецъ мой изведъ мя изъ церкве положилъ за алтаремъ на камени, и егда жаръ той отыде, востахъ и начахъ ясти и пити, и къ Москвъ уже не на одръ ия повезоща, но на конъ съдя, верхомъ поъхалъ. Тако бо Святыхъ Вожінхъ молитвами споспівноствуеми!> (л. 214 об.). Въ подтверждение чудотворной силы ивонъ, Посошковъ, кромъ ссылки на «многая неисчислимая чудеса, отъ святыхъ ивонъ содбвавшаяся и уже записанныя, приводить разсказь о чудесныхь случаяхь, совершившихся въ его время. Ни въ малейшей степени не заподазривая веру Посошкова въ истинеость чудесь, имъ разсказанныхъ, и не сомивваясь въ ихъ подлинности, нельзя однако не усмотреть несколько тенденціозный подборъ ихъ, соотвътствующій цълямъ полемики именно съ лютеранствомъ. Въ одномъ разсказывается, какъ лютеранинъ по повеленію Богородицы крестился въ «русское крещеніе», а во второмъ — вакъ двъ лютеранки навазаны были за непочтеніе къ иконамъ.

«Былъ нъкто на Москвъ иноземецъ люторскаго зловърія, чиномъ аптекарь; и будучи въ Кіевъ, впаде въ бользиь смертную и самъ въ себъ

мозна, яко къ смерти болить. И се въ сонномъ виденіи явися ему образъ Пресв. Богородицы, иже тамо надъ враты градными поставленъ бяще, и отъ того образа слышанеся ему гласъ, къ нему глаголющь, но имени взывающь: вще ты крестипися въ христіанскую въру, то не умрени. Онъ же рече: азъ, Святая Мати Вожія, крещенъ еснь и къ Тебъ, Пресвятый Богородиць, выру иныю. И оть того образа бисть глась вторицею: Азъвънъ, яко крещенъ еси, еже и Меня чтипи, того бо ради и явихтися да будеть не тща въра твоя, еже ко Мив имаши. Обаче глаголю ти, аще не врестишися въ русское прещеніе, то отъ одра сего не ниаши встати. И той аптекарь объщася креститися. И аще во сив объщася, обаче и явъ бысть здравъ и не по многъ времени повхалъ въ Москвъ, и прівхавъ, повельніе Богородично и свое объщавіе забы, живяще по прежнему въ люторской въръ. Егда же бысть Великаго Государя Царя Петра Алексіевича походъ къ Архангельскому городу и той аптекарь по наряду быль съ нивъ, Государемъ, съ аптекарскими принасы. И будучи тамо, впаде въ тую-жъ болезнь, ею же въ Кієвів болівноваль. И тогда той аптекарь позна свой грівкь и обінцаніе, и воспомяну глаголъ Пресвятыя Богородицы, отъ святыя ея иконы къ нему бывшій, — нача просити святаго крещенія восточныя церкве. Прочіежъ тано бывшіе лютеране начаща ему претити и Великому Государю доносить, яво бы онъ отъ великія болівзни уможь повредился в просить крещенія вив своего ума. Онъ же крвиляшеся и неумолкая крещенія россійскаго прошаше и глаголаше дабы такъ не упрети. И Великій Государь послаль въ нему ближняго своего болярина внязя Вориса Алексіовича Голицына. И повол'в ему освид'втельствовати, въ цівломъ ли онъ ум'в россійскаго крещенія просить. И по свидітельству явился онь въ разумъ цълъ и проситъ крещенія отъ истиннаго своего намъренія, вся бывшая о себь повъдая ему по ряду. И Великій Государь, то увъдавъ, повелель его крестити, и бысть отъ святыя купели воспріемникомъ вышеупонянутый боляринъ Борисъ Алексіевичъ. Въ крещеніи наречено бысть ему имя Антонъ. И по крещения той аптекарь бысть здравъ, якоже и первее. И егда онъ прівхаль въ Москвв, то всв лютеране вознегодоваша на него и ругаху его. И онъ, видя руганіе великое, преселися изъ нъмецкія слободы въ огородную слободу, въ близъ церкви Харитона Исповъдника и довольная лъто во благочестіи поживъ, скончася въ православін > .

«Еще же и во очесъхъ нашихъ въ прешедшемъ 707 году содъяся чудо сицевое, еже и нашими очесы видъно бысть:

«Изъ села Краснаго несену бывшу образу Пресвятия Богородицы, нарицаемому Тихвинскаго преводу, за Яузу реку, въ домъ Никиты Мокеева: и егда той образъ людіе несоша подл'я житнаго двора, иже за Мясницкими вороты, клирики же идуще пояху песнь пресвятей Богородице: стылу постиже карета иноземческая и въ ней съдяху двъ иноземки лютерскаго зловърія; возница же у нихъ былъ россійскаго благочестія. И егда ту святую икону узръ; опяся той возница и коней поодержа, дабы пропустить ту св. икону прежде себя, понеже въ то время бысть вельми сухо и отъ воней и отъ волесницы пыль велія подынашеся. Сидящія же въ той каретв иноземки безстудно на возницу свою возопима, рекуще, какая-де диковина, что икону несуть, — повзжай мило! О ле чудесе! но во время объезжанія ихъ, на ровномъ месте, огда изравнишася противо того образа, хотяще миновати: се вивзапу невидимою силою Вожією подъяся та ихъ карета, яко на рукахъ подъятая и обратися взнакъ и съ ними вкупъ. И тін иноземки разбинася даже до крове и карета ихъ сокрушися, а возницу откинуло въ сторону и бысть не врежденъ» (л. 216 об. и 217).

Исходя изъ возэрвній на лютеранъ, какъ на людей помраченныхъ, ошибавшихся въ томъ, чего только «поврежденные умомъ познати не могуть»; Посошковъ ностоянно старается ввести ихъ въ сознание своей ошибки, заставляеть одушаться, освободиться оть того умственнаго зативнія, въ которомъ они находятся, стряхнуть съ собя тяготвющій на нихъ умственный кошмаръ. «Вберите въ головы своя разумъ», «возьмите умъ свой въ голову и разсмотрите», «осмотритеся вы прилежненно, высоконысліе свое отриньте, время бо вамъ высокомысліе свое оставити и воспріяти древнее смиреніе простотное»: «Всячески годствуеть нын'в покаятися, дондеже окна эрвнія нашего не затворилися. О горе, горе твиъ, иже въдая согръщають». «Господа ради, нынъ о Мартинъ и о себъ разсмотрите и прожените его, яко врага и губителя своего и пріобщитеся святыя восточныя цервве и пр. пр. (л. 218 об., 235, 225 об., 236, 231). Посошковъ решительно теряется въ изыскании средствъ спасти добровольно гибнущихъ, не находитъ словъ, которыми бы можно было разубъдитъ ихъ; онъ готовъ бы силою, искусственно пересадить въ нихъ свои убъжденія, «втиснуть» въ ихъ головы свои инфнія: «вы,

дюторстій наслідницы, хотя съ трудомъ втисните вышеписанные глаголы въ разумъ свой». «Не худо вамъ поразмыслить о себі, на отцевъ свонихъ смотріть нечего, понеже вы разумная тварь, а не скотъ. Нівогда бо свинья поросятица впала въ мельничную трубу и колесомъ сломало ю; а поросята, аще и виділи, что матку ихъ сломало, не разсудили того, въ тую жъ трубу поскакали и тако вси пропали. То тый поросята отъ неразумія своего сділали, а вы не поросята, можно и поразсиотря въ отцовскую погибель бросатися» (л. 204 об., 219).

Обличенія и суровыя порицанія лютерань часто сміняются у Посомкова выраженіями сочувствія къ ихъ положенію, искренними и задушевными словами сожалінія о нихъ; послідовательное и ровное теченіе мыслей
прерывается часто боліве или меніве посторонними разсужденіями, различными восклицаніями. Напр.: «О бідные, бідные лютеране! какъ вы
толь безумно учинили, еже повірили Мартину?» «О бідные, бідные
высокоумы, кто не подивится вашему безумію?» «О злыя злобы Мартиновы на Господа нашего! о вражды его прелестныя на Создателя
вашего! о и вашего безумія неизміримаго» и пр. (л. 173, 226 об.,
170, 229 об.). Постоянно при этомъ Посошковъ высказываеть свое
искреннее сокрушеніе, что лютеране съ самаго начала не сожгли Лютера,
что они не прогнали его отъ себя, а приняли «геилое слово за здравое, злой
плодъ за добрый» (л. 202, 203, 219, 220).

Всёми силами своей вёрующей души Посошковъ желаетъ остановить лютеранство, усматривая уже въ средё его крайнюю степень язвращенія религіознаго чувства въ явленіи атензма. Посошковъ довольно подробно излагаетъ не безъинтересныя свёдёнія объ основныхъ миёніяхъ тогдашняго атензма въ томъ видё, въ какомъ они носились въ русскомъ народё и воспринимались русскими людьми. «Нёцыи изъ васъ уже глаголютъ и не токмо глаголютъ, но и стоятъ въ томъ, яко нёсть на свётё Бога, но сей свётъ самъ о себё стоитъ; нёсть у него ни создателя, ни владётеля, но мы-де сами собою и всёмъ свётомъ владёемъ. И койде человёкъ уменъ, той умно и живетъ, а кой глупъ, тотъ глупо и живетъ. И вси-де человёцы пока живы, то ихъ и пріобрётеніе; а егдаде кто умретъ, тутъ ему и конецъ весь; и ни царства небеснаго, ни муки вёчныя, ни воскресенія мертвыхъ не сказують; но егда-де кто умеръ да сгнилъ, тутъ-де ему и конецъ весь. И всёхъ христіанъ нарицаютъ безумными: егда-де кой человёкъ умеръ, то уже-де больше нечего

спрашивать, а они-де оть безумія своего надъются по смерти и по сгнитіи илоти паки возстати. Да сказують-де Бога быти, да аггеловъ, да бъсей сказують, да будто инымъ будеть по смерти царство небесное -- лучши здъшняго, а инымъ будто будеть мука безконечная, — здъе здъшнихъ мукъ. Яко-де человъкъ бредитъ во снъ, подобно-де тому нарицаеміи христіане бредять. То-де издали волочаги, обханщики, выманиваючи у богатыхъ людей деньги» и т. д. (л. 222 об.). Нельзя не зам'втить, какъ дики и безумны казались эти атенстическія инфиія для искренно, всецъло върующаго и запертаго для всякихъ сомнъній ума и сердца русскаго христіанина. Тъмъ не менъе, Посошковъ уже предчувствоваль живучесть этой аномаліи человівческаго разсудка и висказаль замівчательное предположение, постепенно сбывающееся и въ наше время: «вскоръ или не вскоръ, онъ сказалъ еретикамъ, собаче діаволъ намъреніе свое въ васъ исполнитъ! вси бо вы, яко кальвиняне, тако и люторане будете въ безбожін, -- куда васъ діаволъ наклониль, туда вамъ и придется пасть». «Лихо било діаволу съ м'еста стронути, а уже когда кого стронеть, то уже и овладветь вив... Се уже инози изъ васъ начали въ безбожіе вступати, а мало по малу и всв отенстами будете». «Потому, еже аще вто въ люторство склонится, тотъ уже и въ безбожіе внидетъ и отеистомъ будетъ». - Вси вы отъ діавола пойнаны есте первыни наденьми и вельми близки есте и въ последнему паденію отеистскому, т. е. въ безбожной ереси, кая въ васъ уже и началась быть» (л. 223 об., 192, 237; Зав. от. стр. 157 и пр.). Темъ съ большею заботливостью Посошковъ старается предостеречь православныхъ отъ заразы лютеранства, какъ прямой дороги къ атензму, и ввести ихъ въ сознаніе всей гибельной опасности этого духовнаго «василиска».

Вопросъ объ отношени православныхъ къ лютеранамъ разсмотрѣнъ въ главѣ О иконоборцахъ весьма подробно и составилъ собою содержаніе особыхъ «бесѣдъ къ православнымъ». Сущность содержанія этихъ бесѣдъ формулирована самимъ Посошковымъ въ излюбленной его фразѣ, дъйствительно, весьма удачной и характерной: «намъ, во православіи сущимъ, подоблетъ твердо стояти, яко стояцу, на каменномъ основаніи утвержденному, еже ни на шуее ни на мнимое десно шататися: ни въ люторская лжесловія ни въ римская многословія, ни въ раскольничья блядословія» (л. 204 об.). Посошковъ и здѣсь говоритъ о тѣхъ же заблужденіяхъ лютеранскихъ, но обращаєтъ свою рѣчь исключительно

къ православнымъ, уже предъ ними выясняя всю очевидность яжи «люторскихъ, и римскихъ лжесловій», предостерегая ихъ отъ возможности уклоненія. «Намъ не подобаеть имъ ревновати, понеже въ нихъ разумъ токио свътскій, а духовнаго разума, ко спасенію ведущаго, и слъду нъсть, но вся свъцкая». «Намъ надобно въ Господнихъ повельніяхъ твердымъ быти, а люторовыхъ повелёній и близь себя не припускати». «Аще мы съ ними, люторянами, соединительно жити будемъ, то опясно, дабы и намъ отъ нихъ не навывнути и такожде бы не уклонитися (л. 207 об., 208 об., 212). Въ виду этого, Посошковъ и желалъ бы искренно прекратить, по возможности, всякія сношенія, норвать всякія связи съ иновърцами; онъ многократно совътуетъ «весьма отъ нихъ бъгати; вельми блюстися ихъ», «отревати отъ себя», избъгать всяваго «сообщенія дружескаго» съ ними, чтобъ «дъламъ ихъ не навывнути». Сыну своему онъ предписываетъ «и единымъ окомъ не воззирати на ихъ люторская блядословія», «не весьма водиться съ ними, дабы каковому ихъ люторскому ученію не прилівпитися: всегда бо при водів обмочищися, а при огить обожжеемся, подобие — при добромъ человъкъ добру научишися, а при зломъ злу и навывнеши». «Ты сыне мей, вельми ихъ бойся и о чесомъ они тебъ ни будуть разглагольствовати, не върь имъ, понеже вси люторскіе толки богопротивны суть и правому христіанству весьна вредительны. Господа ради ни на каковые толки не сдавайся,... съ нечестивыми люторы отнюдь не водись, содружія съ ними нивакого севретнаго не имъй». Исключение Посошковъ допускаетъ только ради какой либо «гражданскія потребы» и то съ ограниченіемъ, — дозволяя только «легкостно знаться» съ ними (Зав. от. стр. 162, 168). Часто Посошковъ не только въ завъщаніяхъ смну и наставлевіяхъ православнымъ, но и въ обращения къ самимъ лютеранамъ откровенено заявляетъ, что русскимъ людямъ должно избъгать ихъ, какъ «людей вредныхъ и крайне опасныхъ . «Россія иногонародна есть и не всякъ человъкъ Писаніе въсть; того ради и содружіе съ вами им'вть не весьма годствуетъ, --- всегда бо подлів пчелы медъ, а подлів жука дермо». «Православнымъ христіаномъ вельми страшно хавбосольство и содружіе съ вами инэти, дабы въ люторскихъ свтяхъ не увязнути». «Намъ вельми надобно отъ васъ блюстися и бъжать отъ васъ, яко отъ лютаго змія-василиска,... потому, еже кто аще въ люторство склонится, то тотъ уже и въ безбожіе внидетъ и отеистомъ будетъ> и пр. (л. 219 об., 237, 223). Мудрено ли, что напуганиому взору Посошкова представлялось въ лютеранстве все опасныть, разрушительнымъ и не виделось уже «ни единыя черты здраваго разсужденія», «ни единыя черты полезнаго житія, которая вела бы въ царство небесное»?! (Зав. от. стр. 165). Даже въ программъ школьнаго обученія, въ Завъщаніи сыну, Посошковъ, при перечисленіи языковъ полезныхъ для изученія, допустиль весьма замътный пробъль, единственно объяснимый религіозными опасеніями Посошкова: онъ не помянуль нъмецкаго языка, хотя, конечно, быль убъждень въ политико-экономической важности сближенія русскихъ съ нъмцами; — опасность заразы религіозной, очевидно, въ этомъ случав пересилила. Между тыхъ, Посошковь туть же рекомендуеть даже польскій языкъ безъ сомнінія, меніве нужный, но за то съ своимъ католичествомъ и меніве пугавшій Посошкова (стр. 55).

При выяснении взгляда Посощкова на иноверцевъ справедливость требуетъ указать другую точку зрвнія на нихъ, кромв очерченной, также не чуждую Посошкову. И крайне подозрительное его отношение къ нимъ не могло заслонить въ его глазахъ многое хорошее у нихъ, съ чъмъ соглашался Посошковъ, что онъ положительно одобрялъ, чему завидовалъ. Это новое доказательство добросовъстности и безпристрастія Посошкова ръзко выдъляетъ его изъ ряда древне-русскихъ книжниковъ и обличителей, обыкновенно не склонныхъ и пе способныхъ ни на какія уступки изъ принятаго общаго направленія и руководившихся принципомъ порицать — такъ порицать безусловно, бить — такъбить до конца. Посошковъ же съумълъ сохранить себя отъ увлеченія одною вакою либо точкою зрвнія на предметь, — онъ слишкомъ рельефно разграничиваль въ данномъ случай свои взляды религіозные оть политико-экономическихъ и не сиущался явио противоръчащими итогами того и другаго, а съ благороднымъ безпристрастіемъ одинаково поведаль въ своихъ сочиненіяхъ эти итоги. После указанной сейчась религіозной точки зренія Посошвова, съ которой онъ не нашелъ въ иновърцахъ ни единыя черты здраваго разсужденія, сплошную ложь, считаемъ уместнымъ напомнить взглядъ Посошкова на иновърцевъ съ политико-экономической точки зрвнія, гдв Посошковъ становится ихъ даже панегиристомъ, гдъ онъ съ похвалою и завистію указываеть на доброе гражданское устройство и образцовый экономическій быть у нихъ. И въ разсматриваемой главів о иконоборцахъ, не сиотря на вообще обличительную цёль ея, Посошковъ, сва-

завши напр. о недобросовъстности лютеранъ въ отношении къ русскимъ, продолжаеть: «есть слухъ о нихъ, что въ своихъ земляхъ вельми они всявими своими житейскими поступвами добры». При этомъ, Посошвовъ, на основаніи какихъ-то свідівній, своеобразно объясняеть, какъ лютеране себъ «зажили такую славу»: «издревле, до Мартынова бытія, нъкто быль у нихъ пришлецъ или и изъ нихъ выродокъ; той уставилъ у нихъ гражданскіе уставы, какъ купеческіе, такъ и художественные, и воннскіе, и судейскіе: и всь житейскіе их уставы вельми добры, кром'в веры. И тако они у себя по темъ древнимъ уставамъ добры и разумни въ своихъ земляхъ (л. 208). Уже изъ этого одного отрывка видно, что Посошковъ признавалъ за иновърцами и правственныя качества: доброту и гражданскія доблести во взаинныхъ отношеніяхъ; кром'в того, онъ несомн'вню признаетъ за ними образованіе, довольно высокую степень цивилизаціи. Такъ напр. часто приводя или ихъ повазанія о своей научности, или общепринятыя названія ихъ мудрыми, истину знающими, Посошковъ нисколько не оспариваетъ этого въ принципъ, а только еще болъе удивляется ихъ заблужденію, еще съ большею несомивниостію убъждается въ двятельномъ участім діавола, помрачающаго человъческій умъ, побъждающаго земныхъ мудрецовъ. Соноставляя иногда лютеранъ съ нашими раскольниками, Посошковъ, очевидно, саный этотъ фактъ-приравненія ученыхъ людей въ безумнымъ простецамъ-представляль уже въ некоторомь роде унижениемъ, оскорблениемъ первыхъ (л. 177). Такимъ образомъ, несомивно следуетъ и отсюда, что Посошковъ иновърцевъ въ интеллигентномъ отношении ставилъ неизмъримо выше, къ ихъ образованности, хотя только земной, свътской, вътреной, относился все же съ нъвоторымъ уважениемъ. Наконецъ, даже въ разсуждение о Лютеръ, какъ ни злобился на него Посошковъ праведнымъ негодованіемъ христіанина за пагубу множества чистыхъ душъ, ни называль его «безумнымь», «объюродъвшимь», «всесвътнымъ дуракомъ» и т. п., а всетаки на самомъ то дълъ признавалъ его ученость, образованіе, всетаки соглашался, что діаволь из ученыме людямъ и подослаль ученаго попа, не то что въ нашимъ «буіннъ раскольникамъ, для которыхъ было достаточно діаволу> послать своихъ «способниковъ отъ нижнія чреды: малосимсленныхъ пресвитеровъ и чернецевъ, и простыхъ, некнижныхъ мужнковъ». Нътъ, «какъ ко Адаму діаволъ не подослаль ни вола, ни осла, ни вельбуда, но мудръйшаго

звівря, т. е. змія, дабы Адамъ приняль отъ него совіть его и повірняль бы словамь его, понеже той звіврь паче всіхъ звіврей разумній шій,... тако нынів и къ нівшамъ подослаль Мартина Лютора. Избраль его не изъ земледільцевъ простыхъ и ничего незнающихъ мужиковъ, яко вола или осла, но избраль яко мудраго змія, т. е. ученаго человика, видимаго світма мудрованіемъ исполненнаго и священническимъ саномъ почтеннаго (л. 166, 175).

Сочиненіе Посошкова О иконоборцахъ, какъ и вообще всв сочиненія его, со всею отчетливостію отображаеть въ себ'в личность явтора. Туть виступаетъ предъ нами тотъ же Посонковъ, — человъкъ не вполив еще очищенных взглядовь и очищенных понятій, человікь, очевидно, не получивній правильнаго образованія и систематической подготовки къ литературному делу. Наряду съ мыслями совершенно правильными, здравыми, навъянными Посощкову его религіозною ревностію и внушенными его крининъ природнымъ умомъ, встричнотся и здись мысли, выдающія невъжество Посошвова, его недознаніе, понятія и взгляды, не выдерживающіе критики. Словомъ, и здісь можно наблюдать обычное у Посошнова сившение здраваго съ нелвиниъ, важнаго съ ничтожнымъ, серьознаго съ сифинымъ, новаго съ старымъ. Такъ напр., Посошковъ энергично порицаетъ лютеранъ за то, что они терпятъ у себя въ городахъ и домахъ изображенія и копіи античныхъ статуй, различныя украшенія живописныя и скульптурныя въ античномъ вкусъ. Посомвовъ находитъ въ этомъ достаточный поводъ обвинять лютеранъ въ идолоповлонствъ. Въ сливаніи статуй Посошковъ видить уже почесть, воздаваемую имъ лютеранами, предосудительную любовь, которую оказывають инов'врцы «лживым» богам» эллинским», поганским» идолам» и небесным» знакамъ». Въ выдълываніи статуй изъ камия, серебра, ибди и т. п. Посошковъ успатриваетъ наиврение лютеранъ болъе или менъе почтить того или другого идола; въ поставленіи статуетовъ на люстрахъ, канделябрахъ онъ пресерьезно видитъ «воспаленіе свівчей въ честь ихъ», приношеніе имъ и пр. «Богъ запретилъ строити подобія солица, луны и иныхъ темъ подобныхъ знаковъ небесныхъ: Крона, Афродиты, Діа, Ермія и прочихъ, твиъ подобныхъ... Люторове же вельми ихъ памятствуютъ и ради незабытныя памяти строять ихъ ово оть дерева, ово же оть камия, иніи жъ и ивдемуъ сливають и поставляють на зданіяхъ и на иныхъ призначныхъ и честныхъ ивстахъ». «Образу Вожію не малыя чести отдать не хощете», обращается Посошвовъ къ лютеранамъ въ другомъ мъств, «а истиния поганские идолы не стыдяся прославляете, злаго глагола на нихъ не глаголото,.. явное почитаніе отдаете и память имъ незабытную содівваете, дабы она до скончанія віка влеклась. Ибо, егда у вась какой тріумфъ учинится, то вы прославляете эллинскихъ боговъ, т. е. кумировъ ихъ поставляете во всенародному зрвнію: Ариса, Ермія, Діа, Афродиту, Крона и иныхъ подобныхъ свиъ, ихъ же поганіи почитали». «Почитающе поганскихъ идоловъ, дълаете ихъ во всякихъ украшеніяхъ на серебряныхъ сосудехъ отъ серебра, а на златыхъ сосудехъ отъ злата содъваете и поставляете ихъ на верху тъхъ сосудовъ. Такожде и во иныхъ украшеніяхъ домовныхъ содіваете тіхъ же кумировъ, ово отъ каменія, ово же отъ дерева, а лучшія ради ихъ ночести содъваете серебрянихъ и мъдныхъ, и одовянныхъ, и поставляете въ срединъ въ паникадилахъ, въ свъщныхъ иъстахъ, дабы воспаления свъчъ честь имъ и приношеніе отправлялось. И по сему сталобыть вы явные и достовърные идолопоклонники» (л. 212 об., 231 об.) Такое недостойное поведение лючеранъ представлялось Посошкову тъпъ болъе возмутительнымъ, что свениъ идолоноклонствомъ они подавали соблазнъ и вводили въ невольныя заблужденія и православныхъ, «понеже у насъ мновіи и не разум'яютъ, что идоль у вась ноставлень среди свещника, и отъ неведенія, не совруша того идола, вносять тв паникадилы въ церкви и вокругь того идола оставляють свещами» (л. 232). Видимо, Посошьовъ придаеть этому обстоятельству не налую важность и силится доказать, что со стороны православныхъ это бываетъ только грвхъ невъдвиія; со сторони же лютеранъ такое недоуменное обстоятельство представляется Посошкову эхиднымъ «коварствомъ» и злонамъреннымъ «пронырствомъ». «Но Вогъ видить», успокоительно замівчаеть Посошковь, чіе туть пронырство... и той взыщется на васъ гръхъ, а не на насъ. Кто его (идола) состроилъ, тотъ и идолочтецъ есть, а не мы». Вообще же Посошковъ не безъ гордости заявляетъ, что идолы, т. е. статуи и всякія украшенія античныя въ Россіи, у православныхъ, «весьма отвержены суть, еже не токио во образъ ихъ знать, но и имяни ихъ не памятствуютъ> (л. 212 об.). Не сомевнясь въ справединяести этого показанія, нельзя не замътить въ концъ концовъ, что всъ эти разсужденія Посошкова о современныхъ «идолахъ» являются нъсколько Но они служать яснымь доказательствомъ только того, что Посошковъ

совершенно не былъ посвященъ въ симслъ и значение нъкоторыхъ благородныхъ искуствъ, что онъ допустилъ, такимъ образомъ, и въ данномъ случав ни болве ни менве, какъ только грвхъ тоже невъдвнія. А строгоцерковный взглядъ на вещи и крайне ревнивое храненіе неприкосновенной чистоты Христовой религін, слишкомъ прозрачно выступающіе главною нодыладкою всвув этихъ разсужденій Посошкова, еще болье останавливають всякую нонытку сказать какой либо упрекъ Посонкову. Совершенно въ томъ родъ и съ твиъ же смысломъ представляется напр. разсужденіе Посошкова объ нгральнихъ картахъ. Ревнивый блюститель и охранитель христіанскаго благочестія вездів и во всемь безь искюченія, и врайне подозрительный въ людямъ изменившимъ этому благочестію, Посошковъ повидиному совершенно самостоятельно дёлаетъ новыя открытія, обличавшія, въ его глазахъ, высшую степень развращенія лютеранъ, усидивавшія міру ихъ злочестія. Такъ, въ данеонь случай поруганіе надъ всёмъ христіанствомъ онъ усматриваеть даже въ простыхъ игральныхъ картахъ, которыя онъ, повидимому, исключительно усвояеть лютеранамъ. И Посошковъ серьезно пускается въ доказательства своей мысли. Онъ тщательно разсиатриваетъ карты и отивчаеть въ нихъ якобы наифренное поруганіе христіанской святыни. Напр., на державъ короля бубноваго онъ усматриваетъ изображение «герба Христова», т. е. вреста; въ трефовниъ маркамъ, «вивсто желудей дубовниъ» --- крестовидные знаки; въ картахъ «винныя масти», т. е. въ королѣ пиковомъ, угадываеть почему-то пророва Божія, царя Давида» (л. 232 об.).

Въ характеръ внъшняго изложенія разсиатриваемаго сочиненія мы должны отмътить черту, общую всьиъ сочиненіямъ Посошкова, его необыкновенную простоту, общедоступность. Не смотря на то, что Посошковъ въ данномъ случать полемизируетъ противъ лютеранъ, — людей, но его сознанію, образованныхъ, высокоумныхъ, онъ все же инветъ въ виду и назначаетъ свое сочиненіе ближайшимъ образомъ простымъ русскимъ людямъ; вслёдствіе этого, заботится въ изложеніи о такой простотть, пишетъ, по его собственному признанію, столь «поемно», что «не токмо высокоумные люди, но и самый поселянинъ можетъ ясно уразумъти» (л. 233 об.). Заботливость Посошкова о простотть и популярности отразилась, какъ мы видъли, даже и на содержаніи сочиненія, внушила Посошкову употребленіе простыхъ увъщаній, наглядныхъ сравненій, уподобленій и пр. Тою же простотою запечатлъно и изложеніе сочиненія;

она придала простонародный колорить всёмъ рёчамъ Посописова, выразилась во иножестве пословицъ, поговорокъ, народныхъ оборотовъ, въ принятой Посописовымъ на себя обязанности объяснять смыслъ всёхъ словъ, не вошедшихъ въ сферу обиходнаго употребленія и предполагавшихъ въ себе темноту, неясность для русскаго читателя — простеца 1).

Что касается порядка въ раскрытін частныхъ мыслей, то онъ въ сочиненіи Посопкова далеко не представляеть стройной системы, строгаго плана. Увлекаясь въ обличеніяхъ, Посошковъ постоянно допускаеть замътныя уклоненія отъ предмета, частыя повторенія одного и того же, и дълаетъ это совершенно сознательно, потому что часто вставляеть очень умістную оговорку: «о семъ пространніве выше речеся» или: «о семь пространиве ниже речется». Такую невидержанность, это «умноженіе словесь», Посошковь объясняеть «нестершимою досадою» на упорство заблуждающихся, а также желаніемъ тверже запечатлёть въ умё читателей предлагаемые имъ доводы, многократнымъ повтореніемъ невольно, такъ сказать, вбить въ чужую голову свое убъждение. «О семъ пространиве выше и не во единомъ ивств речеся ради неразумія лютеранъ», объясняеть напр. въ одномъ мъстъ Посощковъ. Или: «аще бо и прежде ръхъ, обаче и нынъ не умолеки глаголю» и пр. (л. 236 об., 234). «За повторенія не зазрите», извиняется Посошковъ въ Отеческомъ завъщаніи, -- «понудила бо на люторская слабость и гнилые ихъ толки, дабы во иногократномъ воспомяновени паче могли пояти> (crp. 39 m 49).

Уже наъ приводимыхъ нами выдержекъ изъ главы О иконоборцахъ очевидно, что тенъ Посошкова и въ этомъ сочинении является по мѣстамъ слишкомъ рѣзокъ; въ сочинении встрѣчаются выражения вульгарныя, даже прямо оскорбительныя, неприличныя. Какъ мы замѣтили о Зерцалѣ противораскольническомъ, явление это было слишкомъ обычное для того времени; выражения ругательныя имѣли полное право гражданства въ русской полемической письменности. Въ этомъ отпошении сочинение Посошкова нисколько не выдѣляется, сравнительно напр. даже съ Каментъ вѣры Стефана Яворскаго, человѣка неизмѣримо болѣе цивилизованнаго и облагороженнаго. Не вмѣняя, такимъ образомъ, Посошкову

<sup>1)</sup> Посошковъ считаетъ нужнымъ объяснять даже такія слова какъ напр.: притча, восхищать, брачные сыны и т. п.

въ вину его резкости въ полемике, мы за то съ особеннымъ удовольствіемъ и здівсь отмітимъ слишкомъ высовій для простаго русскаго человъка уровень понятій о приличіяхъ и въжливости въ Посошковъ, высказавшійся въ его и здівсь извиненіяхъ за свою різкость, — извиненіякъ, къ которымъ его ничто не могло тогда особенно обязывать, кромъ высокоразвитаго въ немъ нравственнаго чувства и его возвышенныхъ понятій о достоинствів человівческой личности даже въ ненавистныхъ еретикахъ. «Сіе не судя глаголю, но остерегая отъ лже-евангельскаго житія православныхъ христіанъ, дабы остереглись». «Сіе не судя глаголю—судія имъ Богъ единъ». «Не судя васъ сія глаголемъ, но болезнуя о васъ, еже погибаете напрасно (л. 207, 211, 225 и пр.). Такими и подобными фразами неръдко заключаетъ Посощковъ свои суровыя слова обличеній. Точно также и въ окончательновъ послесловін въ Зерцалу очевидному Посошковъ самъ объясняетъ причины своей суровости, винится въ ней, просить у читателей себъ прощенія и иолитвъ къ Богу, да не вивнить Онъ ему этого грваа. «Аще кто узрить, яко глаголы написаны иные уничижительно, о семъ въдите, яко не ради уничиженія, но ради востягновенія положени суть тако. И аще кому узрятся иные глаголы суровы, о семъ не скорбите, не руганія бо ради положихъ тако, но ради возбужденія отъ заблужденія. Тако бо ревность, еже по Господів, понуди ил на жестовіе глаголы... Вы тв суровые глаголы прилежно разсмотрите и аще уразумъете, яко о дълъ Божіемъ воскричалъ, то не подобаетъ на ня гивнатися, но наче годствуетъ... за ня Вогу номолитися, да простить Богь моя та согращения, еже нелапо воскричаль (л. 243). Подобныя річи въ устахъ простого древне-русскаго человіна представляются явленіемъ насколько редкимъ, настолько же и знаменательнымъ; онъ высово ставять въ нашихъ глазахъ Посошкова и еще большее уваженіе внушають къ этому замічательному выходцу изъ русскаго народа.

Въ заключеніе, сопоставимъ разсмотрѣнное сочиненіе Посошкова О иконоборцахъ съ Камнемъ вѣры Стефана Яворскаго. Сущность пріємовъ полемики Посошкова, его общій тонъ и даже обычная канва въ раскрытіи
мыслей, по которой излагается въ каждой главѣ сначала православное
ученіе на основаніи Священнаго Писанія, Св. Отцевъ и пр., потомъ
отмѣчается уклоненіе еретиковъ, наконецъ обличеніе ихъ: все это въ
общемъ близко напоминаеть трудъ Стефана Яворскаго. Но, какъ мы
видѣли, и это формальное сходство далеко не всегда выдержано, потому

что у Посошкова восьма часто нарушается связь и последовательность въ раскрытіи частныхъ мыслей, на каждомъ шагу встрівчаются уклоненія отъ предмета, забъганія впередъ, повторенія сказаннаго. Эги недостатки, общіе встив вообще сочиненіямъ Посошкова, совершенно чужды строго-систематичному труду Стефана Яворскаго. Еще замътнъе разница въ содержании. Посошковъ обратилъ внимание главнымъ образомъ на обрядовня и только самыя важныя догнатическія отступленія лютеранъ, т. е. на пункты ихъ заблужденій наиболье очевидные, наглядные, служивніе прежде всего и самниъ существеннымъ вамнемъ претыканія и соблазна для православнихъ. Между темъ, Камень веры является не только полемическимъ сочинениемъ, а въ то же время и строго-богословскимъ трактатомъ, гдъ обстоятельно разсмотръны и отвлеченные вопросы христіанской догиатики, гдв подробно разследованы некоторые пункты, даже и не упомянутые у Посопкова. Объяснение этой особенности содержанія главы О-иконоборцахъ мы находимъ прежде всего въ личности самого Посощкова, этого простого русскаго начетчика, непосвященнаго во всв тонкости и глубину богословскихъ умозрвній въ такой иврв, въ какой это двло доступно было просвіщенному богослову, Стефану Яворскому. Съ другой стороны, разница въ содержаніи обусловинвается и различною целію сравниваемых сочиненій. Между темъ вакъ Стефанъ Яворскій имель въ виду преимущественно лютеранъ, людей сравнительно образованныхъ, и потому могь безпрепятственно углубляться въ догматическія тонкости, не рискуя быть непонятымъ; Посошковъ назначалъ свое сочинение прежде всего лиенно простецамъ и неукамъ, на которыхъ, по справедливому сознанію Посошкова, можно было действовать только простыми словами и которыхъ «никаковая увъщанія и ясная изъявленія и философскіе глагоды пользовати могутъ (л. 242 об.). Вообще, сочинение Посошкова О иконоборцахъ отличается отъ Камня въры, какъ общедоступное, популярное изложение отъ ученаго трактата. Цель Стефана Яворскаго была, такъ сказать, теоретическая: обличить лютеранство въ его основании, разбить всю сущность его догнативи; у Посошкова же ближайшая цель была практическая: поразить пункты лютеранскихъ заблужденій не столько сами въ себъ, сколько въ глазахъ православныхъ и людей, подъ вліяніемъ ихъ «патающихся, сумнительных». Отсюда и въ содержаніи, у Стефана Яворскаго встрвчаемъ поливишее, всестороннее обличение лютеранскихъ

догнатовъ, со всею силою научной аргументаціи и во всемъ богатетвъ богословской эрудиція; у Посошкова же взято самое наглядное, простое въ разсматриваемомъ предметъ и самое очевиднъйшее, доступное — въ качествъ основаній и доказательствъ. И въ изложеніи, — у Стефана Яворскаго строжайшая система, порядокъ въ развитіи мыслей, выдержанный вездъ неизмънный планъ, а у Посошкова отсутствіе всякой школярности, далеко не вездъ соблюдаемый порядокъ въ раскрытіи мыслей, изобиліе отступленій, повтореній, допускаемыхъ часто сознательно, съ въдома автора и въ цъляхъ все того же утвержденія однихъ и вразумленія другихъ.

Что касается вліянія Стефана Яворскаго на Посошкова, то оно если и было — слишкомъ ничтожно, ограничивалось только формальною стороною, общимъ распорядкомъ мыслей и не простиралась вовсе на содержаніе. Посошковъ остался настолько самостоятеленъ и независимъ, что не повторилъ въ своемъ сочинени даже всехъ пунктовъ, въ которыхъ обличалъ лютеранъ Стефанъ Яворскій (напр. о мощахъ святыхъ, о душахъ святыхъ, о благотворении преставлышимся, о преданіяхъ). Посошковъ зналъ сочинение Яворскаго и не хотълъ повторять его, а хотъль сказать свое, ръшился предложить свои «разглаголанные доводы», которые вовсе не служили какимъ либо экстрактомъ изъ сочиненія Яворскаго, а должны были, по мысли Посошкова, стать дополнениемъ Камия въры, стать на ряду съ нимъ, какъ лишнее, прибавленное слово, какъ новость, такъ что Посошковъ могъ рекомендовать его на ряду съ Камнемъ въры. И дъйствительно, сочинение Посошкова стало новостью для своего времени, потому что оно было совершенно независимо, оригипально, съ своимъ особымъ складомъ, въ своемъ особомъ родъ. 1) Для настоящаго

<sup>1)</sup> Что касается вышеупомянутаго сочиненія Пафнутія — Рожнець духовный, то, въроятнье всего, Посошковь и не зналь этого сочиненія. Сравнивая же тенерь сочиненіе Посошковь съ сочиненіемь Пафнутія, мы не находимь въ нихъ ничего общаго, кромь совпаденія въ предметь обсужденія. Между тымь какъ глава О иконобордахъ представляеть подробный и законченный разборь ныкоторыхъ пунктовъ лютеранскаго ученія, Рожнець духовный — насколько можно судить о немь по описанію — представляеть отрывочный, чуждый всякой системы разговорь о разныхъ предметахъ, касающихся выроисповыдныхъ разностей лютеранства съ православіемъ. Здысь между прочимъ заходить также рычь о предметахъ, вовсе и неупомянутыхъ у Посошкова, напр. о монашествь, о чинахъ церковныхъ, о крещеніи, о священствь, о чинахъ ангельскихъ и пр.



же времени это сочинение сохраняеть важное историческое значение, начный интересъ, такъ какъ оно было слишкомъ современно, имъло непосредственное, ближайшее отношение къ дъйствительной жизни, служило отвътомъ на одинъ изъ жгучихъ, настоятельныхъ вопросовъ той эпохи. Въ литературномъ отношения оно представляетъ собою драгоцънный намятникъ, совершенно самостоятельное, нисколько независимое отъ другихъ, произведение зарамаго самобытнаго русскаго ума и усердия, плодъ религіозныхъ убъжденій и набожной ревности древне-русскаго христіанина, типическій образчикъ древне-русскаго мощнаго стиля, замъчательно полновъсныхъ и слишкомъ выразительныхъ реченій.

## "Завъщаніе отеческое".

Значеніе этого сочиненія. — Зав'ящательная интература въ Россіи до Посошкова. — - Идеали Посошкова оранительно съ прежде господотвовавшини.

«Завъщаніе отеческое» Посошкова служить непосредственнымъ продолженіемъ особаго рода произведеній въ древне-русской литературф,
которыя изображали, въ различныхъ видахъ, идеалы древней жизни,
формировавшіеся подъ вліяніемъ письменности и условій народнаго быта.
Вслідть за нівсколькими предшествовавшими и параллельными однородными сочиненіями, Завізщаніе Посошкова наполнено наставленіями, которыя, безъ сомнінія, иміли дізательную силу въ нашемъ древнемъ обществі,
ясно выражали его требованія, его пониманіе, стремленія, словомъ—выражали дійствительность. Туть подведень итогь до-петровской жизни,
нарисованъ послідній идеаль, выработанный старо-русскимъ человівкомъ
въ первый моменть его соприкосновенія съ новыми понятіями новаго
времени.

Въ ряду другихъ сочиненій Посошкова, его Завѣщаніе отеческое занимаетъ совершенно самостоятельное положеніе и характеризуется сравнительною общностью своего содержанія. Между тѣмъ какъ въ разсмотрѣнныхъ нами сочиненіяхъ Посошковъ спеціально занимался историко-экономическимъ состояніемъ Россіи, или расколомъ и иновѣріемъ, какъ самыми выдающимися явленіями общественной жизни; въ Завѣщаніи онъ обращаетъ вниманіе на всю жизнь православнаго христіанина, во всѣхъ возрастахъ его развитія, на всѣхъ степеняхъ общественной іерархіи и подъ воздѣйствіемъ всевозможныхъ вліяній. Правда, узкость положеннаго надписанія сочиненія не даетъ, повидимому, права на такое обобщеніе и заставляетъ предполагать въ немъ простое, совершенно частное наставленіе отца своему сыну; но матеріалъ былъ слишкомъ великъ, тема

была слишкомъ широка: въ рамки ся легко укладывались имсли человъка, живо заинтересованнаго современнымъ положеніемъ вещей, горячо преданнаго общественнымъ вопросамъ, — и отцовскія наставленія родному сыну подъ перомъ автора разростались въ общіе трактаты о томъ, какъ нужно жить вообще человеку и какъ поступать въ известномъ положеніи, при изв'єстных условіяхъ. Отсюда весьма естественно вытевало то, что своимъ содержаніемъ Завъщаніе отеческое вступало въ связь съ другими сочиненіями Посошкова, потому что касалось и техъ частныхъ, сравнительно, областей, которыя составляли исключительное ихъ содержаніе. Съ одной сторены, Завъщаніе отеческое имъетъ непосредственныя точки соприкосновенія съ Книгою о скудости и богатетвъ, потому что Посошковъ и тутъ разсуждаеть между прочимъ «О земледфльствф», «О судействъ, «О художествъ», «О солдатскомъ бытін», «О врестьянскомъ житін и пр. Съ другой стороны, оно напоминаетъ Зерцало очеридное, потому что и тутъ встрвчаются постоянныя заивчанія о расколь, иновърін и вообще разборъ редигіозныхъ вопросовъ занимаетъ самое видное мъсто. Болъе же общинъ началонъ, объединяющинъ всъ сочиненія Посошвова, служить ихъ общій харавтерь, — харавтерь религіозно-правтическій, который очевидень въ Книгв о скудости и богатстві, еще яснее является въ Зерцала очевидномъ и, наконецъ, съ особенною рельефностію обнаруживается въ Зав'вщаніи отеческомъ. Но и принимая во вниманіе сходные пунеты содержанія Завъщанія съ другими сочиненіями Посошкова, нельзя не зам'втить н'вкоторой между ними разницы въ характеръ изложенія одного и того же матеріала, разниць, выдъляющей Завъщаніе отеческое изъ ряда другихъ сочиненій Посошкова и сообщающей разсужденіямъ Завъщанія интересь новизни. Дівло въ томъ, что въ другихъ сочиненіяхъ Посошкова, при изобиліи проектовъ, все-же преобладаеть элементь историческій, описательный (который им и разсматривали): Посощковъ стоитъ тамъ на почев историческихъ данныхъ, нзображаеть действительное положение тогдашняго общества; между темъ въ Завъщаніи, наобороть, выступаетъ почти исключительно сторона идеальная, если не принимать за исторію самыхъ бізганхъ и случайныхъ ссылокъ и указаній, изрідка попадающихся здісь. Тамъ, по меньшей мъръ на половину. Посошковъ, съ точностію историка, описываетъ, говорить — вакъ есть, какъ существуеть; туть же Посошвовъ преимущественно излагаетъ свои воззрвнія, какъ должно быть, какъ нужно устроить жизнь. Во всякомъ разв, Завъщаніе Посошкова представляеть въ себъ не точную копію современной ему жизни: туть обрисовань идеала человікахристівнина, указаны средства приложить къ дізлу высокія требованія візры въ семейной и общественной жизни. Для достиженія этихъ идеаловъ требовались, очевидно, усилія, и ніть сомпінія, что самъ Посошковъ сознаваль трудность полнаго приложенія къ жизни всёхъ тёхъ высокихъ нравственных требованій, которыя онъ носиль въ своей дунів и которыя предлагаль въ своемь Завъщаніи, поставляя цъль жизни и совершенство человъка въ выполнении этихъ требований. Сущность и характеръ многихъ совътовъ Посошкова, совершенно несогласнихъ съ житейскою моралью и, конечно, не выполнявшихся саминь Посошковынь (каковы напр. разсужденія его о богатств'в, повторенія евангельских в совытовь), съ несомнівнностью убъждають насъ, что Посошковъ желаль записать въ своемъ Завъщания черты идеальныя, что онъ нарисоваль, по своему разумънію, идеальнаго христіанина; его Завъщаніе есть подробная картина истинной христіанской жизни, дізятельной и многоплодной, жизни «по духу», какъ опредъляеть ее самъ Посошковъ, строго отличая отъ жизни «по міру сему», образчикъ каковой онъ усматривалъ напр. въ лютеранскомъ обществъ,

Но если Завъщание Посошкова не представляетъ точную копию современной жизни, то, съ другой стороны, и идеальность его является относительною: его нельзя назвать чисто пдеальною картиной жизни, образцомъ только воображаемымъ. Конечно, большая часть требованій Посошвова была выше современнаго уровня жизни, во многомъ отступала отъ нея, даже во многомъ шла наперекоръ ей; за то, съ другой стороны, несомивню, что эти требованія господствовали въ представленіи современниковъ Посошкова, что теоретически они признаваемы были тами же людьми, которые ихъ нарушали, а по возможности, и осуществляли въ своей жизни. На ряду съ чертами чисто идеальными, въ совътахъ и наставленіяхъ Посошвова постоянно и даже большею частію проглядываютъ черты совершенно бытовыя, прямо взятыя изъ жизни, черты, освъщающія личность и поведеніе самого Посошкова, живо рисующія намъ ту эпоху. Такимъ образомъ, идеалы Посощкова слагались подъ вліяність народныхъ представленій и взглядовъ, основывались на д'яйствительной жизни и во иногомъ заимствовались изъ нен<sup>1</sup>). Эта-то жиз-

<sup>1)</sup> Рисуя свои идеалы, Посошковъ часто прямо ссылается на факты изъ жизни современной, напр. стр. 167, 194 и др.

ненность идеаловъ Посошкова и даетъ намъ право видъть въ нихъ не частный взглядъ Посошкова, но воззрѣнія и правила всего современнаго ему русскаго общества, даже болѣе — воззрѣнія всей древне-русской жизни.

Ко времени Петра Великаго и еще ранбе, при Алексвъ Михайловичъ, окончательно уже сформировался характеръ народной жизни; въ данномъ ей направленіи русская жизнь исчерпала себя и явилась въ последней стадіи своего развитія, со всеми ся достоинствани и недостатками. Въ это-то время, какъ представитель народа, Посошковъ и изобразилъ въ своихъ сочиненіяхъ все выработанное долговременною русскою жизнію, всю освященную въками мудрость жизни, изобразилъ древне-русскую, до-петровскую жизнь, съ ея хорошими и дурными сторожами. Въ Зерцалъ очевидномъ и особенно въ Книгъ о скудости и богатствъ Посошковъ изобразилъ преимущественно темную сторону жизни, недостатки, требовавшіе неотложнаго, радикальнаго исправленія; Завъщаніе же его представляеть обратную сторону медали: туть указанъ путь совершенства, идеаль, до вотораго только могь дойти древне-русскій человъкъ; тутъ изображена свётлая, желаемая сторона жизни, хотя и эта свётлая сторона не чужда недостатковъ и односторонностей, свойственныхъ тогдашнему времени. Но какъ недостатки народной русской жизни и характера наживались постепенно, подъ вліянісмъ историческихъ условій, подъ вліянісять всей прошедшей судьбы русскаго народа; такъ, съ другой стороны, и доброе начало, идеальная сторона его жизви, записанная въ Посошковскомъ Завъщаніи, есть достояніе всей древней исторія нашего отечества. Не только основной взглядъ и мысли, но многія и частныя наставленія Посошвова, относительно візры и благочестія, составляють, кавь увидимь, буквальное почти повторение правиль, предписанныхъ еще Владиніровъ Мононаховъ и еще болье — Домостроевъ. Что васается правиль чисто житейскихь, практическихь, то въ нихъ совившено, очевидно, достояние житейской мудрости всёхъ предыдущихъ въвовъ, и, во всяковъ случат, еще до Посошкова и даже съ большею подробностію, чень у него, были попытви ихъ систематизаціи, напр. въ Домостров.

Итакъ, Завъщаніе отеческое Посошкова есть очеркъ идеальной жизни, сложившійся въ представленіи вообще древне-русскаго человъка, общій итогъ до-петровской жизни. Такимъ, дъйствительно, оно и является

намъ, но является только въ большей его части, а не исключительно. Уже непосредственная близость Посошкова къ эпохъ преобразованія и въ новымъ началамъ русской жизни, съ одной стороны, и исвренняя преданность и сочувствие Посошкова къ делу реформы (что можно было видёть изъ разсмотрённыхъ сочиненій) — съ другой, ручаются намъ за то, что Посошковъ не могь всентью изолировать себя оть вліянія новыхъ началъ новаго времени. Волже же короткое знакомство съ Завъщаніемъ отеческимъ не оставляеть въ этомъ нивавого сомивнія. Древнерусскій идеаль жизни получаєть у Посомкова новые оттінки, принимаеть особый колорить. Идеализируя древиюю жизиь, Посемковъ изръдка высвазываеть уже тавіе взгляды и убъжденія, которые быть имъ унаследованы отъ прошлаго неріода и которые характеризують наступленіе новой жизни, господство новыхъ понятій. Какъ изв'єстно, Завъщание отеческое Посонкова относится еще къ первому періоду литературной діятельности Посошкова, когда еще реформаторское движеніе на Руси только подготовлялось. По самому времени явленія своего, занимая среднее положение между Зерцаломъ очевиднымъ — первымъ трудомъ Посопкова, когда онъ занимался исключительно вопросами въры, н Книгою о скудости и богатсвъ - послъднимъ его сочинениемъ, когда Посошковъ увлекся политикой, духомъ преобразованій; Зав'ящаніе, и по самому содержанію и характеру своему, стоить, такъ сказать, на рубежь двухъ эпохъ. Въ большинствъ оно тяготъетъ еще къ старому времени, предствавляеть кругозоръ домостроевскихъ понятій; въ нъвоторыхъ же частяхъ оно склоняется уже къ новому времени, предлагаетъ новые, свъжіе взгляды. Мъстани Посошковъ пашеть какъ фанатикъ раскольникъ, проповъдуетъ неприкосновенность старины, стоитъ за мертвую обрядность, ивстани же онь говорить какъ настоящій представитель въка просвъщенія. Завъщаніе оточеское справедливо названо однявъ изъ нашехъ изследователей «звеномъ, соединяющемъ старину съ новезною, реавцію съ реформою, воисервативныя понятія съ прогрессивными стремленіями» 1). Правда, реформаторскаго въ Зав'ящанія отеческомъ Посопьюва, сравнительно, еще очень немного, но и это немногое возбуждветь интересь, является особенно ценнымь въ историво-литературномъ отношения, потому что даеть возможность проследять постепенное воз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Брикнеръ — Журн. Мин. Нар. Просв. 1876 г. ч. 9 стр. 50.

ростаніе русскаго человівка для новой исторіи, даеть возножность, въ связи съ другими завіщательными произведеніями древне-русской литературы, прослідить постепенное развитіе идеаловъ древне-русскаго человівка до кануна первыхъ дней новой Россіи.

Представниъ анализъ Завъщанія отеческаго въ связи съ таковими же сочиненіями древней литературы и отитимъ новыя черты идеаловъ Посошкова. Но предварительно — нъсколько словъ о завъщательной литературъ на Руси вообще.

Какъ ин имъли уже случай замътить, Завъщаніе отеческое Посошкова принадлежить къ особому разряду произведеній на Руси — зав'вщательныхъ. Форма родительского завъщанія составляеть видъ литературныхъ произведеній, параллельный пастырскимъ поученіямъ и вифстф съ последними перешла въ намъ въ Россію изъ Греціи. Встарину чрезвычайно распространены были и пользовались громадною популярностію различные сборниви отеческих в сочиненій, носящіе имена: Златоуста, Златоструя, Измарагда, Златой цени и т. п. Но на ряду съ действительными выписками изъ твореній Златоуста и другихъ отцевъ церкви, въ этихъ сборникахъ встрвчается много такихъ сочиненій, которыя, нива связь съ сочиненіями Златоуста только по мыслямъ, а иногда в безъ этой связи, были уже чисто русскаго происхожденія. Таковы, между прочимъ: «Поученіе нівкоего отца духовнаго», начинающееся словами: «сыне мой, чадо мое, приклони ухо, послушай отца своего, внуши глаголы родившаго тя ... «Посланіе нъкоего отца духовнаго сыну духовному»; «Поученіе нівоего христолюбца въ духовной братіи» и множество другихъ поученій съ различными названіями: поученіе въ дівтямъ, слово о христіанскомъ житін, слово како жити крестьянамъ и пр. Всв эти поученія, заключающія въ себі наставленія во всіхъ христіанскихъ добродътеляхъ, уже и формою своею весьмя близко напоминаютъ извъстныя намъ завъщательныя сочиненія. Особенно въ близкой связи съ этими сборниками находится извъстной Домострой Сильвестра. Протопоповъ, спеціальный изследователь поученія Мономаха, нашель и его первоисточники въ древивищей русской литературъ: онъ указалъ на сходныя съ нивъ по содержанию и имъвшия на него влиние -- «Слово нъкоего отца въ сыну» и Поученіе нівкоего Ксенофонта, «еже глагола въ сынома CBOHMA > .

Общій характерь вськь завъщательных сочиненій быль религіозно-

назидательный. Содержание ихъ составляли правственные правила, жизненные идеалы, согласные съ требованіями лучшихъ людей времени. Цёль ихъ была — поддержать нравственность и религіозность въ народъ. Само собою разумъется, что самое заявление и напоминание этихъ правилъ вызывалось уклоненіями, жалкимъ нравственнымъ состояніемъ древняго общества, въ большинствъ котораго, по свидътельству исторіи, господствовали, въ полномъ разгулъ, дикіе инстинкты, грубые пороки и страсти. Столь не высовій уровень общественной нравсвенности, сглаживал, безсомивнія, ивкоторыя идеальныя черты идеаловь, предлагаенняю въ завівщаніяхъ, въ то же время отрицательною своею стороною опредёляль въ общемъ противоположный строго-аскетическій характеръ этихъ идеаловъ и упрочивалъ значение ихъ въ жизни, вліяніе ихъ на общество. Между тъмъ какъ жизнь шла впередъ и человъческая натура требовала удоглетворенія въ развивающихся страстяхь и порокахъ, единственною охраною общества отъ нравственнаго раставнія была религія; другихъ принциповъ, сдерживающихъ дикіе инстинкты, умівряющихъ изляшнее обнаружение чувственности, древне-русское общество не выработало. Послѣ этого, совершенно понятно религіозное настроеніе лучшихъ людей стараго времени и строго-религіозной характеръ выработанныхъ ими идеаловь. Эти светлыя личности, съ своими идеалами, излагаемыми, обывновенно, въ формъ завъщаній, являлись истинными цивилизаторами древняго русскаго общества, которое не имъло для руководства въ дълъ религіи ни богословской догматики, ни нравственныхъ кодексовъ для назиданія въ жизни или, по крайней мъръ, не могло таковыми пользоваться. Въ силу этого-то, родительскія завінданія, не смотря на свое частное назначеніе, пользовались громадною популярностію въ древней Руси и, несомнічно, имъли важное педагогическое значение. При недостатиъ и даже совершенномъ отсутствін школъ, зав'ящанія являлись почти единственными не только вообще воспитателями общества, а и его образователями, поддерживая и распространяя христіанское просв'ященіе въ народ'я. Такъ какъ сущность и цёль истиннаго образованія полагалась тогда не въ пріобрізтеніи грамотности и научныхъ познаній, а, главнымъ образомъ, въ ближайшемъ знакомствъ и усвоеніи истинъ христіанской въры и благочестія, то недостатовъ школъ достаточно и съ успъхомиъ вознаграждался, вмъстъ съ храмовымъ богослужениемъ, пастырскими поучениями, и — семейными, родительскими наставленіями, завъщаніями. И нужно особенно вникнуть

Digitized by Google

въ симслъ нашей родной, благочестивой древней живни, чтобы представить себъ, какъ важно было у насъ слово престарълаго, умирающаго христіанина, какъ переходило оно отъ отца къ сыну и внуку и до незднихъ потомковъ, какъ оно, представляя, съ одной стороны, опытъ прошедней жизни, съ другой — предлагало завътъ грядущему. Писатели такихъ подробныхъ и систематическихъ завъщаній, какъ Духовная Мономаха, Домострой Сильвестра, Завъщаніе отеческое Посошвова, Духовная Татищева, сами уже указывали болбе широкое назначение своимъ произведеніямъ, нежели какое указываеть ихъ заглавіе. Такимъ образомъ, по инсли самихъ уже авторовъ, завъщаніямъ предназначалась широкая роль общественныхъ водексовъ нравственности, иврила нравственной жизни цълаго народа. Владиміръ Мономахъ, назначая свое поученіе дътямъ своимъ, въ то же время предполагаетъ и «иного кого», могущаго «слышать его писаніе» 1); иногда въ поученіи онъ обращается вообще къ христіанамъ и въ концъ поученія обращается съ просьбою: не осудите меня, дёти мои и иной вто, прочитавъ это посланіе» (стр. 47). Сильвестръ, предлагая свое «наказаніе и посланіе», повидимому только сединородному сыну Анфиму», въ то же время постоянно употребляетъ выраженія, въ родъ следующихъ: чу кого пошлеть Богь детей, у кого родится дочь, у кого снеъ или слуга върный есть и т. п. <sup>2</sup>). Кромъ того, онъ предлагаеть наставленія самаго общаго характера и для всёхъ безъ различія. «Въ домовитомъ обиходъ», пищетъ напр. онъ, «вездъ п всявому человъку, — государю и государынь, сыну и дочери, служеъ мужеска полу и женска, и стару, и налу всякое дёло начати достойно > ... (стр. 27). Точно также Посошковъ, хотя и написалъ въ заглавія своего Завъщанія: «предлагаю завъщаніе сіе любезному мы сыну (Николаю)», но въ то же время постоянно повторяеть выраженія: аще кто чтый, аще кто восхощетъ..., аще коего человъка..., на сіе слово всякъ зри и разумей..., аще кто будеть жену ничтожить..., изволяй да зрить въ Очевидномъ Зерцалъ..., то себъ всякъ въждь и пр. и пр. <sup>3</sup>). Татищевъ, хотя и назначаль Духовную непосредственно своему сыну Евграфу, но

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Духовная Вл. Мономаха. Изд. 1793 г. стр. 2; стр. 9.

<sup>2)</sup> Домострой. Временникъ Имп. Общ. ист. и др. Р. 1849 г. кн. 1 стр. 21, 22, 15 и др.

<sup>3)</sup> Завъщ отеч. стр. 39, 41, 48, 70, 71, 76, 88, 104, 114, 152 и др.

въ то же время, очевидно, намфренно желаль придать ей характеръ популярнаго жизненнаго руководства, потому что, въ противномъ случаф, нъкоторыя его наставленія теряли бы всякій смысль. Такъ напр. извъстно, что сынъ Татищева быль уже взрослый, а Духовная неоднократно повторяеть: «выучись писать» и затёмъ подробно разсматриваеть первые шаги въ жизни молодаго человъка; наконецъ, въ Духовной говорится о выборъ службы, между тёмъ какъ Евграфомъ выборъ этотъ быль уже сдъланъ — онъ состояль на военной службъ.

Во главъ завъщательной древне-русской литературы поставляется, обыкновенно, поучение Владимира Мономаха, какъ болъе раннее, самостоятельное и систематическое произведение.

«Духовная великаго внязя Владиніра Вс. Мононаха дётямъ своимъ» завлючаеть въ себъ религіозно-правственныя наставленія и правила житейской мудрости, какъ опыть жизни лучшихъ людей того времени и преимущественно самого Владиміра Мономаха, изложившаго здівсь все свое міросозерцаніе, свой взглядъ на жизнь и природу. «Срътоша мя послы отъ братьевъ на Волгъ», разсказываетъ Мономахъ случай въ написанію поученія, чи ръща: согласися съ нами, да изгонивъ Ростиславича и волость его отымемь. И рахъ: не могу съ вами идти и нарунить клятви. И отпустивъ ихъ, взялъ Псалтырь, въ печали разгнулъ оную и вынулось инъ сіе: вскую прискорбна еси душе моя... Потоиъ собралъ словеса инв угодныя и сложилъ оныя порядкоит и написалъ», -эти-то слова онъ и предлагаетъ въ своемъ поучении. Итакъ, мысли поученія В. Мономаха вынесены имъ изъ чтенія св. Писанія: Мономахъ затвердилъ изъ прочитанняго все, что особенно падало на его душу, поражало его умъ, или имъло близкое приложение въ жизни его и современнаго ему общества, и сгруппироваль это въ своемъ родительскомъ наставленін. Положивъ религіозный починъ ноученію, Мономахъ и продолжаеть въ томъ же религіозномъ направленія. Кром'в того, что богоимсліе не оставляло его, повидимому, ни на одну минуту, Мономахъ, при всякомъ случав, подробно исповедуетъ свойства Божіи и благоговъйно опредъляеть отношения человъка въ Богу. Прерывая нить своихъ наставленій, Мономахъ иногда предается набожнымъ размышленіямъ, въ которыхъ высказывается все христіанское благодушіе его верующей души. «Разумъйте, дъти мои», напр. размышляеть онъ, «сколь Богъ милостивъ. Мы, гръшни и смертни, когда кто намъ зло сотворитъ, хощемъ его пожрати, вровь пролити, а Господь, владеющій жизнію и смертію, сограшенія наши терпить и пр. и пр. (стр. 10, 11). Навонецъ, въ некоторыхъ местахъ религіозная настроенность автора переходетъ въ возвышенные, молитвенные гимны, напоминающие Псалтырь Давида (стр. 4-7, 9, 12-14, 58-61). Мономахъ усвоилъ духъ этой священной книги, она пришлась особенно ему по сердцу: изображение въ Псалтири душевнаго состоянія царя библейскаго, жизнь котораго полна тревогъ, очень походило на состояніе души Мономаха, жизнь котораго была непрерывной борьбой съ родичами. Чувство благоговънія предъ чудесами и совершенствами мірозданія подавляло въ Мономах'в всякія усилія уна понять самыя обывновенныя явленія природы и жизни, возвышало силу его въры и упрочило всецъло религіозный характеръ постановленій, мыслей и даже выраженій Мономаха. Сильное вліяніе на него имвла также свято-отеческая литература. Особенно большое сочувствое обнаруживаеть онъ въ Василію Великому — и ножно указать свойства твореній последняго, ясно отобразившіяся на произведеніи Мономаха. Таково, напр., глубовое сочувствие Мономаха природъ и поэтическое вдохновеніе при созерцаніи ея, — свойства характеризующія помянутаго отца церкви. Кроит того, Мономахъ самъ ссылается на Василія Великаго, а Протопоповъ находить въ Духовной даже буквальныя заниствованія изъ словъ Василія 1).

Всѣ наставленія, правила, вообще идеалы Мономаха характеризуются преимущественно религізно-аскетическимъ направленіемъ. Въ то время, когда Русь только-что приняла христіанство и только-что начала сознавать себя подъ вліяніемъ новыхъ, христіанскихъ понятій, дѣломъ первой необходимости было опредѣлить отношенія къ новому Богу, разъяснить новымъ христіанамъ общее представленіе о Немъ и Его свойствахъ, внушить обязательность не пустаго, формальнаго отношенія къ Нему, какъ это было въ язычествѣ, а внутренней, живой любви, безпредѣльной преданности Его волѣ. Первую, болѣе или менѣе обстоятельную попытку удовлетворить этой потребности и представляеть поученіе Мономаха. Этотъ замѣчательный князь возвышался надъ современнымъ обществомъ въ пониманія сущности христіанства и свои религіозныя понятія изложилъ практически, наглядно, примѣнительно къ сознанію

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Журв. Мнв. Нар. Просв. 1874 г. ч. 2 стр. 254.

простыхъ, неразвитыхъ русскихъ людей той эпохи. Въ своихъ молитвенныхъ обращеніяхъ излавая существенные пункты христіанскаго представленія о Богв, Мономахъ въ практическихъ наставленіяхъ опредівляеть отношенія христіанина въ Богу; догнатическому ученію придаеть харавтеръ дъятельной религіозности. «Научися, христіанине, быти человъкомъ благочестивниъ, научися очами управлять, язывъ воздерживать, умомъ смиренно мудрствовать». «Слезы испустите о грехахъ вашихъ». «Паче всего имъйте страхъ Божій». «Во первыхъ, ходите въ церковь, да не застанеть вась солнце на постели». И дома «не оставьте ни одной ночи, чтобы пе положить несколько поклоновъ земныхъ; если бользнь не позволяеть, то хотя три». Даже на пути «аще и на конъ съдини, когда иныхъ молитвъ читать не умъете, то — Господи, помилуй! повторяйте» (стр. 9, 14, 26, 2, 28, 15, 16). Рисуя идеалъ христіанской жизни, Мономахъ старается предохранить детей отъ грубыхъ пороковъ, распространенныхъ въ обществъ: «лжи блюдитеся, піянства и блуда: въ томъ бо душа погибаетъ и тело» (стр. 22). Съ особенною подробностію Мононахъ останавливается на правилахъ, установляющихъ истинныя христіанскія отношенія членовъ общества, — на правилахъ милосердія, смиренія, взаимнаго уваженія, правосудія и пр. «Вога ради, не лънитесь добрыхъ делъ. Милостыню творите неоскудну: то бо есть начатокъ всякаго добра. Паче всего убогихъ не забывайте... Сироту, вдовицу оправдывайте, а не отдавайте сильнымъ на погубленіе. Ни праваго, ни виновнаго не убивайте, ни одной души христіанской не погубляйте... Вольных посвывайте, не проходите мимо человъка, не сдълавъ ему привътствія. Болье же чтите гостя» и т. д. (стр. 11, 28, 2, 16, 24, 23). Постоянно Мономахъ внушаеть кротость въ словахъ, поступкахъ, даже въ употребления пищи (стр. 7 и 8). Особенное уважение внушаетъ въ духовенству: «епископи, игумены, попы, чтите, любите, снабдите, да пріниете отъ нихъ къ Богу молитву и милость отъ Вога» (стр. 18). Съ особенною силою Мономахъ вооружается противъ гордости, какъ самаго опаснаго и противоестественнаго зла въ общественной жизни: «цаче всего гордости не имъйте въ сердив и умъ . - Нътъ нужды говорить, какъ много значили такія благодушныя, утвшающія наставленія любимаго внязя для скороной души тогдашняго русскаго человъка, какъ смягчали они житейскія невзгоды народа, находящагося въ неблагопріятныхъ соціальных условіяхь, при повсем'встномь отсутствім въ немъ правильныхъ юридическихъ понятій, когда право сильнаго носило характеръ почти законности, такъ что враги, козни, насилія— всегда и вездѣ могли найтись при общественныхъ людскихъ вседневныхъ отношеніяхъ.

Во второй половинъ своего поученія Мономахъ, въ примъръ дъятельной христіанской жизни, приводитъ свою собственную, дълаетъ перечень своихъ трудовъ на войнъ, охотъ и въ управленіи 1). «Сіе писаніе прочитаючи, потщитеся на вся дъла добрая», заключаетъ Мономахъ. «Ащо всего не исполните, то половину» (стр. 47, 14).

Въ полномъ своемъ развитіи, родительское поученіе является въ половинъ XVI в., въ сочинени знаменитаго современника и руководителя Іоанна Грознаго — іерея Сильвестра — въ Домостров. Это классическое произведение нашей древне-отечественной письменности, назначенное въ назиданіе сыну Сильвестра Анфину, скоро вошло во всеобщее употребленіе и надолго сделалось руководителемъ въ устройстве жизни: даже въ наше время домостроевскій элементь является преобладающимъ въжизни низ шихъ классовъ народа. Много говорили и писали у наст о проясхожденіи Домостроя. Результатомъ этихъ излідованій было сомнівніе въ самостоятельности, а относительно большей части Домостроя даже въ авторствъ Сильвестра. Г. Некрасовъ подыскалъ иножество первообразовъ нашего Домостроя въ литературахъ: древне-индійской, итальянской, французской, нъмецкой, чешской; указалъ множество источниковъ его въ нашихъ древнихъ изнарагдахъ, златыхъ цёпяхъ и пр. 2). Нёкоторыя же главы Домостроя суть близкія заимствованія изъ священныхъ книгь — Притчей, Премудрости Соломона и др. 3). Впрочемъ, вопросъ о происхожденія и подливности Домостроя не имъетъ для насъ прямаго значенія, и мы коснулись его только потому, что очевидныя заниствованія Сильвестра изъ другихъ авторовъ даютъ право видеть въ Домостров голосъ и взглядъ не одного лица, а цълаго народа, видъть въ немъ произведеніе, если такъ можно выразиться, общенародное, вознившее на ночвъ народной жизни и полное общенародныхъ идеаловъ.

<sup>1)</sup> Ссыдаться въ привъръ на собственную жизнь было въ обычаъ древнихъ завъщателей: его мы находимъ и въ поучении упомянутаго нами Ксенофопта. Рус. Въстн. 1856 г. № 7, стр. 207—223.

<sup>2)</sup> Чт. въ Общ. ист. и др. Рос. 1872 г. ки. 3-я «О происх. др.-рус. Домостроя».

э) Прав. Coбес. 1860 г. ч. 3-я стр. 289.

Много времени прошло отъ Мономаха до Сильвестра, сильно развилась русская жизнь въ течение времени отъ XII до XVI в., но развилась она, къ сожальнію, не столько въ хорошихъ своихъ сторонахъ, сколько въ дурныхъ. Такая, повидимому, аномалія въ жизни молодаго народа становится, однако, для насъ совершенно понятною, если мы припомнимъ, что почти весь именно этотъ промежутовъ времени лежитъ въ нашей отечественной исторіи темнымъ пятномъ, носящимъ заглавіе татарскаго ига. Правда, русскій народъ, воспитанный еще въ XII въкъ, благодаря такинъ свътлымъ личностямъ, вакъ напр. Владиміръ Мономахъ, сохраниль и теперь свои характеристическія черты, свой національный характеръ: и теперь онъ является народомъ строго-религіознымъ. Но нъть въ немъ уже того живаго, дъятельнаго христіанства, процовъдниконъ котораго быль въ XII в. Владиміръ Мономахъ. Насъ поражаеть въ Домостров формальность, вившность русскаго, чисто обрядоваго уже христіанства въ XVI въкъ. Да и эта односторонняя религіозность нуждалась теперь въ такихъ многочисленныхъ, точныхъ предписавіяхъ, кокоторыми переполненъ Ломострой. Недалеко ушла и народная нравственность, которая, не освободившись еще отъ насилія необузданной, естественной природы человъческой, дъятельно заявлявшей себя въ XII въкъ, теперь встрітила новыя противодійствія въ новыхъ привычкахъ и порокахъ, навъянныхъ отвив, прижитыхъ въ это время. Лицемвріе, двоедушіе, семейный деспотизиъ и т. и., такъ чуждые еще не подвергмагося, такъ сказать, искуственному извращенію сердца Мономаха и безусловно имъ запрещаемые, теперь являются въ известной мере законными, получають въ народномъ представлении даже идеальныя очертанія. Эта нравственная расшатанность, обнаружившаяся ко времени Домостроя и въ немъ получившая себъ нъкоторую санкцію, была истинною причиною разрушительныхъ, болъзненныхъ явленій, ознаменовавшихъ нетровскую эпоху нашей исторіи (расколь, предубъжденіе въ иностранцамъ, сопротивление образованию и пр.). Да и теперь еще наше общество далеко не освободилось отъ этихъ нравственныхъ недуговъ, записанныхъ въ Домостров.

Домострой разделень на главы. Но по содержанію, а въ различныхъ спискахъ и по объему, эти главы рёшительно перепутываются. Гораздо удобнёе, по содержанію, раздёляють его на двё части: въ первыхъ 25 главахъ, въ которымъ нужно причислить и послёднюю, 64-ю,

нзлагаются правила относительно въры и благочестія; а во второй части, въ 38 главахъ — правила экономіи, управленія домомъ и вообще хозяйствомъ. Для насъ имъетъ значеніе, конечно, первая часть. Общій характеръ Домостроя чисто религіозно-практическій. Правила въры и дъятельности излагаются въ немъ въ непосредственномъ приложеніи къ жизни, съ точнымъ обозначеніемъ случаевъ, условій и образа ихъ осуществленія.

Прежде всего Сильвестръ заботится о религіозныхъ убъжденіяхъ своего сына, желая сделать его непоколебинымъ въ христіанскомъ законе, створящимъ волю Божію и хранящимъ заповъди Его, себя утверждяющимъ во страсъ Божін и жену поучающимъ, и домочадцевъ навазующимъ . Поэтому, весь Домострой свой Сильвестръ называетъ «писаніемъ мристіанскаго житія» и въ самыхъ первыхъ главахъ начинаетъ излагать правила втры въ Бога, главные догнаты христіанства и правила «како любити Бога >. «Имъй, чадо, великую въру въ Бога, все упованіе возлагай на Господа. Страхъ Вожій всегда имъй въ сердцъ своемъ и панять смертную. Всегда волю Вога твори и по заповъдемъ Его ходи. Вуди трудникъ къ Богу, чадо Евангелія (стр. 104, 37, 4). Подробно и въ разныхъ ивстахъ Сильвестръ говорить о религіозныхъ обязанностяхъ человека, въ которыхъ должна выражаться его вера въ Бога и останавливается, главнымъ образомъ, на богослужении и молитвъ. «Прибъгай всегда съ върою во св. Божіниъ церкванъ, заутрени не просыпай, об'вдни не прогуливай, вечерни не погр'вши. Вставай по звону, прінди къ началу». «А въ церкви стой со страхомъ, съ молчаніемъ молися, ни съ къмъ не бесъдуй, не озирайся, на стъну не приклонися, ни съ посохонъ не стой, ни съ ноги на ногу переступай». Въ жизни домашней Домострой предписываеть строго соблюдать назначение для молитвы часы. «Вожій долгь всякому христіанину повечерницу, полунощницу и часы въ дому своемъ всегда пъти съ кроткостояніемъ, молчаніемъ, молитвою и съ поклоны. Ложася спать, въ землю по три поклона положити. А въ полунощи всегда, тайно возставъ, со слезани въ Вогу политися». И въ неназначенное для молитвы время Домострой совътуетъ всегда четки въ рукахъ держать и молитву Інсусову во устахъ держать: 600 разъ глаголи: Господи, Інсусе Христе, помилуй мя, а седьмое сто — Пречистой Богородицъ, а потомъ паки обращатися на первое (стр. 105, 9, 83, 12, 16-19 и др.). Желая всю жизнь христівнина сдёлать непрерывнымъ Богослуженісмъ, Домострой и жилища старается приблизить къ храмамъ. Онъ виёмяетъ въ непремённую обязанность «украсить домъ святыми образы, устроить ихъ благолёпно, совсякимъ украшеніемъ, со свётильники и кадити ладономъ» (стр. 8).

Вивств съ правилани, касающимися собственно религіозной жизни человъка, въ Домостров предлагаются правила нравственныя, имбющія въ виду воспитание строго нравственнаго характера личности. Въ этомъ отношенія Домострой особенно вооружается противъ гордости и въ противовъсъ ей настойчиво рекомендуеть христіанскую добродітель — смиреніе. «Буди смиренъ, очи долу поницая, умиленъ къ Богу, къ человъкамъ привътливъ, не досадитель, не гордъ. Обидинъ не исти, хулимъ моли;... вто излаетъ — терпи (5, 8, 111 с.) и пр. Вивств съ смиреніемъ, Домострой старается расположить къ милосердію. Первымъ проявленіемъэтой добродетели является и туть, какъ у Мононаха, гостепріниство: вивняется въ обязанность «накорияти прівзжихъ людей и иноземцевъ». Затемъ, Сильвестръ заповедуетъ «нищимъ милостыни давати»; советуетъ раздавать нищемъ то, что запасенное въ хозяйствъ «попортится». Также «въ монастыри, въ больницы, темницы заключенныхъ посёщай и милостыни подавай» (15, 90, 6, 106). Но особенно Домострой понуждаетъ къ милосердію въ пользу церкви и духовенства. «Къ церкви приходи съ приношеніемъ, со свічею, со просфорою, съ финіаномъ, ладономъ, ванономъ, кутьею и милостынею. И отцу духовному приношеніе давай. Всявихъ плодовъ въ огородъ первое въ церковь принеси и духовному отцу въ домъ посли» и пр. (9, 6, 105, 21, 79, 10). Домострой предостерегаеть читателей отъ различныхъ порововъ, особенно распространенныхъ въ обществъ: «Паче всего храни чистоту тълесную»; вооружается противъ скомороховъ, плясанія, сопілей, пісней бізсовскихъ, противъ--нарованія, «звъздочетья, алианаховъ» и пр., называя людей, предан ныхъ этимъ «діавольскимъ угодіямъ», проклятыми (106, 46, 38 и др.). Энергично возстветь Домострой противъ пьянства. Впрочемъ, порокъэтогъ настолько укоренился въ тогдашнемъ обществъ, что Домостров не дерзаетъ извлечь его съ корнемъ: «не реку не пити», прибавлено въ Домостров: «не буди то! но реку не упиватися» (106, 63, 110, 14 с.). Къ «неправедному житію» Домострой относить также разрушительные и возмутительные пороки общественной жизни: неправосудіе, ваяточничество, воловитство (45, 103, 114 с.). Касаясь жизни обще-

ственной, Донострой прежде всего внушаеть строжайнее повиновение царю, «яко самому Богу». Въ житейскихъ столиновеніяхъ съ людьми, «старшимъ себя честь воздавай и поклонение твори, среднихъ, яко братию, почитай, юнвишихъ, яко чада, люби» (гл. V, VII). Но съ особеннымъ уважениемъ Домострой отзывается о духовенствъ, стараясь внушить полвъйшее благоговъніе «къ синъ духовнимъ наказателемъ и не бурному пристанищу». «Къ священному чину всегда прибъгай, честь воздавай, припадай къ ногамъ ихъ и во всемъ повинуйся имъ по Бозъ: велію въру, любовь и повиновение и всякое покорение предъ нами ниви» (5, 6, 20, 105 стр.). Гораздо подробиве Домострой рисуеть идеаль семейной жизни. Но домостроевскія правила, опред'вляющія взаимныя отношенія членовъ семьи, какъ классическіе афоризмы древне-русской мудрости, настолько изв'ястны, что было бы излишно подробно ихъ выписывать. Отецъ изображается вакъ полноправный, безапелляціонный глава и судія всівкь домочадцевь, начиная сь жены и кончая челядью. Ему вивняется въ обязанность «жену учити всякому страху Вожію, всякому въжеству, промыслу и рукодълію, и домашнему обиходу, и всякой порядив». Въ отношени въ дътянъ, отецъ также обязанъ учить ихъ страху Божію, въжеству и рукодівлію. Наконець, на попеченіе отца же воздагается заботливость о слугахъ, «какъ о нихъ проимслити во всякомъ ученін, въ божественныхъ запов'ядяхъ и въ домовомъ строеніи (стр. 1, 107, 50, 31). Заповъдуя вообще «любовное отношение во всёмъ», Домострой, въ качестве воспитательныхъ средствъ, не только варающихъ, но и поощряющихъ, рекомендуетъ, однако, въ различной степени, вежлевенькое стеганіе плеткою, возложеніе ранъ, казпеніе жезломъ. Идеальныя стороны жены составляють — поливищее, безпрекословное повиновение мужу и качества, входящія въ понятіе хорошей, практичной хозяйки. Лишенная всякаго права самостоятельности, она во всемъ должна спрашиваться мужа, просить его совътовъ; контроль мужа простирается даже на выборъ женою знакомыхъ, на бесъды ея съ гостьми и т. п. (29, 57, 83, 58 стр.).

Правила правтическаго хозяйства занимають большую часть Домостроя, и въ этомъ отношении Сильвестръ является рёшительно спеціалистомъ. Нужно удивляться правтической изворотливости его ума, научающаго, съ изумительною предусмотрительностію и подробностію, искусству,— какъ сохранить равновъсіе расхода съ приходомъ, какъ откладывать отъ

всякаго приплода со дня рожденія дочери ей на приданое, какъ и когда закупать продукты по дешевой ціні, какъ все хранить, какъ, наконецт, пиво варити, медъ сытити, шти варити и т. п.

Такою же практичностію и точностію отличаются многочисленныя въ Домостров правила общественнаго приличія. Таковы, напр., правила: въ гостяхъ садиться на послёднемъ мёсть, чтобы потомъ хозяннъ перевель на высшее; не начинать яди въ гостяхъ, если въ ряду званныхъ будеть кто «честне»; хвалить всякое брашно поданное, не смотря на его дъйствительное качество; или напр. наказъ слугь: «куда пошлють въ люди, у воротъ легонько поколотить, у свней ноги отереть, носъ высморкать, выкашляться, искусно молитву сотворити... Предъ хозянномъ моса не копать, не кашлять, на стороны не смотрёть» и пр. пр. (стр. 11—13, гл. 35). Такою же мелочностію, точностію и подробностію отличаются и всё вообще вышеупомянутыя правила Домостроя, подробности которыхъ было неудобно приводить, по ихъ обширности.

Убъждая сына своего выполнять его «худое ученіе и грубое наказаніе и предсказывая ему за это всяких в благодатей — временных в и въчных , Сильвестръ ссылается въ образецъ на свою жизнь: «памятуй, чадо, како мы жихомъ. И ты тому же ревнуй и тако твори» (2, 112, 106 — 110 стр.).

Итакъ, Донострой рисуетъ намъ идеалъ человъка строго религіознаго, набожнаго, точнъйшаго исполнителя всякихъ церковныхъ обрядовъ, жизнь вотораго опутана тысячами мельчайшихъ правилъ, предусматривающихъ и опредъляющихъ каждый его шагъ, каждое движение. При этомъ нельзя не зам'втить, что внутренній смысль прежней искренней и простосердечной религіозности значительно поколебался. Вниманіе Домостроя обращено почти исключительно только на вижиность, на обрядъ, съ исполневісиъ котораго неразрывно соединено возданніе и который изъ средства возведенъ въ цъль. Правда, и Домострой говорить о милосердін и т. п. добродетеляхь, свидетельствующихь, повядиному, о жизненности, деятельномъ карактеръ проповъдуемой имъ набожности. Но стоитъ только обратить вниманіе на действующія здёсь побужденія, чтобы на половину разочароваться. Истинно-христіанскіе мотивы нравственной дівятельности въ Домостров являются въ значительной иврв извращенными и подавленными со стороны побужденій житейскихъ, человіческихъ: сюда привходять такіе не безпредосудительные, въ нравственномъ отношенім, діятели, какъ

стремленіе въ чести, славів, практической выгодів и т. п. Напр., питаніе нищихъ является здёсь не столько цёлію, какъ вообще доброе дёло, сколько средствомъ пріобрести, кроме мады отъ Бога, «оть людей добрую славу». Милосердіе, вообще, рекомендуется, какъ средство составить репутацію добраго человъка, котораго бы вездъ «ждали, встръчали и провожали», какъ средство, при маломъ «убыткв», снискать «дружбу и добрую славу во въкъ (стр. 15, 111). Съ другой стороны, напр. пьянство и т. п., пороки являются не столько сами по себ'в безиравственными, сколько вредными для репутаціи человівка, потому что влекуть «отъ людей сраиоту», и т. д. (стр. 14). Навонецъ, есть мъста, гдъ Домострой еще непосредственные жертвуеть внутреннимь симсломы поступковъ для лицевой ихъ стороны, гдв допускаеть онъ прямую неправду, проповъдуеть лицемъріе. Чтобы сохранить за собою славу добраго человъка и не нарушить формальныхъ отношевій съ людьки, онъ рекомендуетъ скрытничество, ложь. Чтобъ исполнить правило содружія и любовнаго житія съ другими, сов'ятуеть пользоваться всеми средствами, не обращая вниманія на ихъ моральную ціну; напр., «аще людемъ твоимъ лучитца съ къмъ брань», то, чтобы соблюсти свой добрый атворитетъ предъ другими и «утолить» чужнаъ, Домострой предписываетъ, не смотря ни на что, бранить и бить своихъ, хотя бы они были и правы, «да еще недруга же напоити и пакормити» (стр. 111, 13 и др.).

До такой крайней обрядности и формализма развились, подъ вліяніемъ историческихъ условій, прекраснѣйшія черты національнаго русскаго характера. Животворное свия христіанства, посвянное въ свѣжую, полную силы натуру славянина, не получило надлежащаго воспитанія. Грубое физическое насиліе дикаго, въ своемъ бездушномъ фанатизмѣ, мусульманства наложило неизгладимую печать на подавленный русскій народъ. Влагодаря этому вліянію, и русскій народъ явился фанатикомъ въ своей религіозности, подчиняющимъ интересамъ религіи каждый шагъ своей жизни, но, въ сожалѣнію, фанатикомъ столь же почти бездушнымъ и мелочнымъ, вполнѣ способнымъ воспитать въ своей средѣ такихъ борцовъ православія, которые готовы умереть изъ-за неприкосновенности въ немъ и «единаго а́за».

На рубежѣ XVII столѣтія въ исторіи внутренняго направленія и характера русской жизни совершается замѣчательный переворотъ. На рус-

ской трон выпястся могучій первониператоры, который пробудиль свой народъ, поколебалъ всю вившность и формальность въ его жизни, положиль основу духовной самостоятельности русскаго народа, вывель его на путь самобытнаго прогресса. Какъ встратили эту разкую перемвну утвердившіеся въ неподвижной обрядности питомцы Домостроя, мы уже знаемъ; съ одной стороны, обнаружилась старовърческая оппозиція новому строю, съ другой — неблагоразумное увлечение имъ. Среди этихъ крайностей стали люди, которые критически отнеслись къ современному теченію жизни, безъ предубъжденія встрівтили новые порядки, охотно, безъ нравственной ломки согласились подвергнуть старину безпристрастному пересмотру и старались сохранить изъ стараго и усвоить изъ новаго все только истинно хорошее, полезное. Въ рядахъ этой неиногочисленной, но лучшей части новаго русскаго общества, состоявшей, конечно, изъ людей, прежде всего, образованныхъ, учившихся и по положенію высокопоставленныхъ, долженъ быть названъ и нашъ Посопковъ. Его Завъщаніе представляется ръдкостнымъ и въ высшей степени дорогимъ памятникомъ, въ которомъ мы знакомимся съ этою умфренною, среднею партіею петровскаго общества, -- съ людьми, воспитавшимися на Домостров, но разумно, сознательно отнесшимися и въ новымъ условіямъ и требованіямъ, знакомимся съ воззрівніями и идеалами здравомыслящаго древне-русскаго человъка-простолюдина въ высоконнтересный моменть его исторической жизни. Остановикъ свое вниманіе на этихъ идеалахъ. Само собою разумъется, тутъ мы не встрътимъ совершенно новаго, цивилизованнаго человъка, освободившагося отъ вліяній своего воспитанія, и весьма естественно, что въ идеалахъ Посошкова осталось весьма и весьма иного домостроевскаго; но за то им встръчаемъ здъсь очевидную уже способность и полную готовность въ новой жизни, нервые прививки новаго духа; встречаемъ людей, принадлежащихъ еще старому времени, но уже усванвающихъ новые взгляды и убъжденія, новыя понятія и иден.

Анализируя Завъщаніе Посошкова, нельзя будеть игнорировать Духовную Татищева, какъ произведеніе совершенно однородное, почти одноврешенное и рельефно оттъняющее нъкоторыя черты особенностей въ характеръ и содержаніи перваго. Какъ принадлежащая перу извъстнаго въ свое время вольнодумца, рьянаго сторонника Петра Великаго изъ партіи люберально-прогрессивной, Духовная Татищева, уже по этому самому, имъетъ черты своеобразнаго характера, рисуеть идеалы нъсколько иного склада, про-

пагандируеть иногда другой строй жизни, сравнительно съ Завъщаніемъ Посопкова. Съ другой стороны, какъ произведение человека, не тольке върующаго, но, во время инсательства — подъ впечатленіемъ житейскихъ непріятностей и приготовленій въ сперти — и слишвомъ благочестиваго, и Духовная Татищева носить на себе тоть же преобладающій религіозный характеръ и написана въ такомъ же церковномъ тонв. Что касается элемента правтического, присущого всемъ сочинениявъ и идеаламъ Посопікова, то и у Татищева, въ данномъ сочиненія, онъ авляется даже въ наибольшей долв. Идеалы Татищева построены примънительнъе въ жизни, они ближе поставлени къ дъйствительности, нежели сравнительно высокіе и более отвлеченные идеалы Посошкова. Въ авторе Духовной Татищева со всею ясностію выступаеть предъ нами челов'явъ слишкомъ уминй, опытный и теоретически и практически мудрый, отлично знающій жизнь и дюдей, т. е. сильный тіми качествами, которыя поражають нась не столько въ Завещаніи отеческомъ, сколько скорфе въ Кингв о скудости и богатетвв Посощкова.

«Завъщание отеческое сыну своему со нравоучениемъ за подтвержденіемъ Божінхъ Писаній Восонкова, въ прекрасномъ изданіи А. Попова составляетъ довольно объемистое сочинение. Не отличаясь строгор разграниченностію матеріала и выдержанностію частныхъ сюжетовъ, Завъщание отеческое раздълено на главы. Имъ предпослано предръчие къ Завъщанію, въ которомъ предложено нъсколько наставленій религіознаго характера, преимущественно о твердомъ и непоколебимомъ стоянін въ православін, среди «объррод'виних еретиковъ» и «олазивых» расвольниковъ . Первая глава: «Объ отроческомъ житін » содержить наставленія сыну-отроку о нравственномъ и школьномъ самовоспитаніи, преимущественно о храненіи себя въ телесной чистоте, а также вообще объ «опасномъ житіи», о точивищемъ выполнении христівнской добродівтели смиренія, навонецъ, объ избраніи жены. Вторая глава: «О брачновъ житін» содержить наставленія о святости супружеских отношеній. Въ третьей главъ: «О началь мірскаго жетія> Посонковъ, полеменнуя противъ Лютеранъ, довазываеть обязательность для христіанъ хранить вившиюю, твлесную чистоту, соблюдать оповенія и пр.; далже предлагаеть наставленія о первоначальномъ воспитания детей, обучении, даже объ оделния детей, о

воздержание въ жизни, особенно о воздержание отъ ньянства, объ отвошенін къ духовному отцу и о необходимости поваянія. Глава четвертая: «О мірекомъ моловім и молитвів» содержить спеціальный трактать о религіозных обязанностяхь человіня: о временахь моленія и составъ молитви, объ обязательности поклоновъ при моленіи (противъ Лютеранъ), о моленін во время литургін. Пятая и самая большая глава: «О гражданском» житін» наволнона многочисленными предписаніями, опредъляющими правственный характеръ человъка, обнимающими домашнюю преимущественно жизнь. Положение же челевъка, какъ члена общества, занимающаго изв'ястное опред'аленное положение, обрисовано Посошковымъ въ особыхъ рубрикахъ, входящихъ въ составъ той же главы: о земледъльствъ, о рабскомъ житін, о художествъ (т. е. о ремесленникахъ), о купечествъ, о солдатскомъ бытін, объ офицерствъ, о крестьянскомъ житін и, наконецъ, о нищенскомъ житін. Такимъ образомъ, общій идеаль человика-христіанина, какъ общественной единицы, разсмотрвиъ Посошковымъ въ этой главв раздельно, въ лице всехъ частныхъ особей, входящихъ въ понятіе общества. Шестая и последняя глава: «О приказныхъ порядкахъ», съ особенными рубриками: о старомъ подъячествъ, о судействъ, -- рисуетъ идеалъ «праведнаго судія» и судейства. чуждаго пороковъ и недостатковъ, которыни заражено было древнее судопроизводство.

Въ эпиграфъ Завъщанія отеческаго Посошковъ написаль: «Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, Бога вседержителя и всея твари сотворителя, предлагаю Завъщаніе сіе любезному ми сыну. Прошу тебя, Господа ради, всти силами свеним держися Создателя свеего Бога и да снабдиши (соблюещи) заповъди Его святыя и моего отеческаго Завъщанія да не отитичем. Эпиграфъ въ высшей стенени удачный, потому что въ немъ Посошковъ высказаль и цъль своего труда, и его существенный характеръ. Главнымъ побужденіемъ, которое руководило Посошковымъ въ написаніи Завъщанія, было желаніе его видъть въ молодомъ покольніи осуществленіе идеаловъ, формировавшихся въ его представленіи; видъть воплощеніе въ жизни высокихъ требованій христіанства, идеаловъ свянгельскихъ, какъ ихъ могъ себъ представить и сегласить съ обыденною жизнію авторъ. Сообразно характеру идеаловъ, и все Завъщаніе Посошкова является съ строго религіознымъ характеромъ. Во имя Бога онъ началъ его писаніе и во имя религіи онъ предла-

гаеть всв наставленія, вездів и во всемь преслідуя религіозные интересы. Предлагаеть ли Посошковь программу школьнаго обученія, важнъйшимъ условіемъ онъ при этомъ поставляеть, чтобы не перепять изъ наукъ чего нибудь «развратнаго для благочестивой въры». Зайдетъ ли рвчь о богатствв, Посошковь скорве сившить передать самое существенное въ этомъ отношении правило: «паче же времяннаго, ищи богатства въчнаго, чъмъ тебъ въ безвонечные въви жить». Говорить ли о выбор'в нев'всты сыномъ, прежде всего и даже «нанпаче смиренія и разума», онъ велить искать «въ невъсть страха Божія». Предлагаеть лв правила первоначальнаго воспитанія дітей, «начальнійшим» обученіем» поставляеть сообщение религіозныхъ понятій и «страха Божія водруженіе». Заговорить ли Посошковь объ одеждів, опять-таки невольно уклоняется онъ на свою излюбленную тему и вставляеть наставленіе: «паче же всвув воспомянутыхъ украшеній нужно украшатися благочестивою, правою христіанскою віврою, еже блюсти ю цівло и непоколебино». Нужно ли Посошкову воодушевить, утвшить раба въ его тяжелой судьбъ, онъ прежде всего поставляеть ему на видъ, что «за терптине будеть отъ Бога вънецъ соплетатися», что горечь живни, какъ бы она ни была несносно тяжела, должна вызывать не ропоть, а радость «за вящшую душевную пользу», что въ бъдствіяхъ и тяготахъ жизни христіанину «нужно поставлять себф находку» и пр. и пр. (стр. 8, 141, 21, 53, 57, 185). Однинъ словомъ, все у Посошкова проникнуто духомъ религін, на всемъ лежить неизгладимая печать ея. Это ин сейчась увидимь въ знакоиствъ и съ самини идеалами Посошвова.

«Не вознегодуй на мя», обращается Посошковъ въ сину, «за сіе мое Завъщаніе: не худа ради предложихъ ти сіе, но дабы ты не лишенъ былъ царства небеснаго» (стр. 140). Вотъ прямая цёль писанія Посошкова, — цёль достигнуть общей цёли всёхъ стремленій, всей жизна человёка. Къ достиженію этой цёли и направлены предлагаемые Посошковымъ идеалы. Этимъ же опредёлялся и сравнительно возвышенный характеръ послёднихъ: Посошковъ, въ этомъ случай, витаетъ въ области болёе идеальной и отвлеченной, нежели напр. Татищевъ, который стоитъ на болёе утилитарной, житейской точкі зрінія и, кромі правственныхъ высокихъ цёлей, преслёдуетъ, съ неменьшимъ постоянствоиъ, цёли житейскія, не упускаетъ изъ вида правтической философіи, гласящей, что «конецъ желаньямъ нашимъ ненасытнымъ, въ світт главный пунктъ — деньги». (Тат. и его вр. 233 стр.).

Первый членъ Посошковского катихизиса посвященъ религознымъ потребностямъ и обязанностямъ человъва. Посошковъ желаетъ воспитать прежде всего религіознаго, искренно віврующаго христіанина. «Господа ради, всеми своими силами держися своего создателя Бога». «Непрестанно Его прославляй и за всякое дело благодарение Ему возсылай и не престая въ мысли своей Бога инти!> «Ни на единъ часъ Бога изъ иысли своен не испускай: аще стоими или съдиши, аще идеши или лежиши, или что либо твориши, яко во дни, тако и въ нощи, отнюдь изъ мысли своея Бога не выпускай, и кромъ молитвы, Бога пиви въ себв присно». «Всегда и во всемъ надежду возверзи на Господа» (стр. 1, 28, 135, 142). Рекомендуя вообще сыну такое душевное настроеніе, чтобы «Вогъ въ немъ жилище свое состроилъ», Посошковъ требуетъ непрерывнаго богомыслія, какъ бы даже повторяя самыя слова Владиміра Мономаха: «егда путемъ идеши или вдеши, не моги ты въ то время безделенъ быти, но глаголи умомъ своимъ Давыдовы псалиы, кон можень наинтетвовати... Между же ими проившивай Богомъ данную молитву — Отче нашъ и Пресвятой Богородицъ поздравительный архангеловъ глаголъ... и глаголи не просто, но съ богомысліемъ. Тако творя, всегда съ Господомъ будещи и Господь съ тобою будеть» (стр. 170, 171). Въ то же время, Посошковъ всячески старается ввести сына въ сознаніе истинной ціли встах стремленій христіанина, направляєть его взорь въ жизнь загробную, внушаєть всем'врныя усилія къ достиженію царства небеснаго. «Мой совъть буди тебъ, сыне мой, сицевъ, --- еже бы ти никаковыя вещи, на семъ свъть сущін, съ прилежнымъ прошеніемъ у Бога не просити; но товмо да будеть твое прилежное прошеніе объ оставленіи греховъ твоихъ и о полученів царства небеснаго». «Поревнуй и вщи первіве царства небеснаго. При попеченін же о царствін Вожісив и о всякой правдів, вся благая, не токио грядущая, но и настоящая, приложатся», (стр. 102, 21, 136). Какъ самое дъйствительное и надежное средство не потеряться во вевхъ случайностяхъ жизни, не пропасть отъ тяготъ и горечи житейской, Посошковъ внушаетъ сыну неповолебимое упование на Вога и безпредъльную въру во святой промыслъ Вожій: «ни о какомъ злоключеніи своемъ не скорби, безъ воли бо Божія ни что тебъ не содъется, токмо буди ты Божій; ни о чемъ не печалься, но во всякихъ своихъ благихъ и влыхъ случаяхъ живи по Его Божьей волъ. Съ этой точки зрвнія, Посошковъ и проповъдуетъ всегда примирительный взглядъ на жизнь: «сего ради, сыне мой, и скорби, и бъды вся любезно и благодарно пріемли; не убойся и не ужасинся: безъ Божія бо воли ничто тебъ не случится... Подебаетъ паче о бъдахъ радоватися, а не сокрушатися», потому что они низводятъ на челевъка «велію изду отъ Бога и мученическаго вънца сподобляютъ» (стр. 181, 102, 22).

Но съ особенною настойчивостію Посошковъ, подъ вліяніемъ релитіовныхъ водненій въ его время, которыхъ еще не опасался напр. Домострой, выражаєть свое желаніе воспитать именно православнаю христіанина, върнаго сына «Святыя Восточныя церкви», непоколебимаго для иновърій, раскола и вообще чуждаго всякой релитіозной неустойчивости. «Всти своими силами держися Восточныя церкви и въру имъй тую, кую насадиль и восрастиль царь Константинь, къ намъ же принесь Владиміръ». «Твердо завъщаваю и заклинаю, да всти силами держишися святыя Восточныя церкви, яко родшія тя матери. Аще же сіе завъщаніе презриши, мое отеческое благословеніе да обратится ти въ клятву». «Господа ради, держися древняго христіанства, ни на каковые толки не сдавайся, но стой, яко мраморный столоть, на недвижиюмъ камени утвержденный, не склоняйся ни на шуюю страну, ниже на мнимое десно» (стр. 111, 5, 7, 168, 2, 161).

Еще гораздо съ большею подробностію Посошковъ распространяется въ наложении обязанностей человъва къ Богу и при этомъ особенно останавливается на молитев. Целую главу Завещанія Посонковъ посвящаеть этому предмету и разсиятриваеть его гораздо поливе и обстоятельные, нежели Домострой. Выше, знакомясь съ характеромъ религіозныхъ возэрівній Посошкова, мы уже изложили въ высшей степени здравый теоретическій взглядъ Посошкова на симсяъ и значеніе христіанской молитвы; указали также и на тв крайности и дробныя, нелочныя предписанія, въ которыкъ высказалось у Посошкова практическое раскритіе вопроса о молитев. Не касаясь въ настоящемъ случав, такъ сказать, иринцинальной стороны дела, постараемся въ общей картина и, по возможности, языкомъ самого Посонікова изложить требованія его относительно молитвы, въ литературномъ отношении не безъинтересцыя и въ сноемъ родъ весьма любопытныя. «Завъщаваю тебъ, сыне мой, егда отъ сна вставать будени, то прежде всякаго глаголавія возложи на ся крестное знаменіе истовое» (т. е. тридерстное). При этомъ, По-

сонвовъ счелъ полезнымъ для своего времени описать самый процессъ знаменія крестнаго и предостеречь отъ двоеперстія. «Первъе возложи на чело, потомъ низведи свою руку на пупъ, отъ пупа же на десное плечо, а потомъ на лавое... И въ сложения перстовъ Св. Троицу исповъдуй: двоеперстваго же сложенія вольми бойся. «Возставъ на нозъ, первъе сотвори предъ образонъ три поклоны воставальные», и потонъ уже «отступи отъ одра своего». Послъ, «вогда лице свое умыещи, правило свое настоящее исправляй». Въ этомъ правилъ Посошвовъ «принуждаеть проглагодати не борзяся, со вниманіемъ и богомысліемъ» но нескольку разъ известныя политвы, освященныя церквію для домашнаго богослуженія, какъ то: молитву Господню, молитву Богородичную, сумволь веры. Затемъ должна следовать соть себя молитва»: за царя, за царицъ, за царевичей, за отца духовнаго, роднаго, родственниковъ; «потомъ о себъ всномяни», о супругъ и дътяхъ. совершеніемъ молитвы, по указанной программ'в, къ Богу, должна неносредственно следовать совершенно тождественная молитва къ Богородецв; потомъ такія же точно молитвы, только съ уменьшеннымъ количествомъ назначаемыхъ при этомъ поклоновъ, должны возсылаться къ св. Іоанну Предтечи, Іоанну Богослову, священномученику Власію, св. Спиридону, преподобному Онуфрію, великомуч. Варваръ. Послъ молитвы къ святымъ сабдують повторенія молитвы Господней, молитва къ Ангелухранителю и модитва въ «тезоименному блюстителю Николаю». Наконецъ, молитва заупокойная: о царяхъ, дедахъ и пр. (стр. 75..., 86, 91, 94 и др.). Интересны также правила поведенія во время молитвы, своею точностію и мелочностію напоминающія Домострой, а своимъ происхожденіемъ всецьло облазанныя древне-русской жизни, составляющія неотъемленое достояние и главное богатство последней. «Егда будеши предъ образовъ Вожіниъ молитву возсылати, на стороны не погладывай, стой, яко столоъ, неподвиженъ;... аще въ то время тело твое воззудетъ, не моги двинутися или ночесатися; аще и блоха начнеть тя копомити, всячески потерпи». Спрашивающимъ и докучающимъ во время политвы «не отвъчай»; если же молитва будеть чемъ прервана, если и вторицею и третицею сившается она, то всегда начинай снова, сеже бы безъ всякаго пренинанія исправити ю. «Егда же пріндеть день праздначный, то всячески упразднися, отнюдь никаковыя работы не работай, но иди въ церковь. Далече не добхавъ до церкви, востани и доиди до

врыльца пъшь. Вступя въ церковную ограду, шапку съ себя сейти. При дверяхъ церковныхъ и парикъ сними, и войди въ-жервовь рабски. Егда внидеши въ церковь, то первъе Спасителеву образу сотвори 3 поклона, Богородицъ два... потомъ пресвитеру и людямъ. Ha bucokon's мъсть не становись, на хоры и на клиросъ не восходи и поющихъ крылошанъ, ради своея пыхи, съ мъста не сбивай. И стани на мъстъ неподвиженъ, яко твердый стоябъ, о ствым не опирайся, ногъ не оттопыривай, ногу за ногу не закладывай, но стой прамо, кротко, со страхомъ, трости отнюдь въ рукахъ не держи (потому что только намиы, у которыхъ въра особая, отъ христіанскія отличная, со дреколіонъ сидать). Не плюй гордостно въ дальность отъ себя, чтобы плюновеніемъ или сморканість не оскаредить кого, но плой токно предъ собою, вблизости и подтирай ногою. На стороны отнюдь не поглядывай, потому что можешь красотою доброличною уазвитися и вибсто пользы накость себъ пріобрящеми. Все вниманіе устремляй въ богослуженію, что поють или что читають, вся внемян и ничесого мино ушесь не пускай, уновъ съ Богомъ беседуй. Кроме воздиханія, ничего своего къ церковному пънію не примъшивай и по особымъ книжкамъ — полюторски не читай» и пр. и пр. (стр. 103..., 117, 169, 177 и др.). Во времена, узаконенныя для поклоновъ, особенно въ навъстные моменты литургін, Посошвовъ требуетъ неотивннаго выполненія нівкоторыхъ тілодвиженій: стани на колвну, руцв свои возверзи къ небеси, возложи на ся крестное знаменіе, стоя на кольну, поклонись до земли, возстани на новъ твои, падъ на землю ницъ лежи, не воздвизайся отъ земли и т. п. Съ наставленіями Посошкова о поклонахъ, ставленія свічей, о цілованіи ивонъ, им уже знакоим. Посошковъ предлагаетъ настолько подробную программу поведенія во храмів, что старается даже подчинить правилань взгляды, движенія глазь молящагося, запов'ядуеть возводить при молитвъ очи свои горъ, а не долу (169 с.). — Между религизными обязанностями, Посошковъ нацоминаеть также о непремънной обязательности для христіанина прибъгать къ таниствамъ церкви, какъ богодарованнымъ средствамъ освященія и подкрыпленія въ жизни (стр. 13, 72..., 204).

Не ограничиваясь молитвою къ Вогу, Посошковъ желалъ бы, по возможности, всю вообще жизнь и дъятельность христіанина сдёлать непрерывнымъ служеніемъ Вогу. Непрестанному богомыслію онъ, при всякомъ удобновъ случав, хочеть пріурочить и вившнее дівствованіе, тівлесный трудъ. Всему въ жизни, всякому и мелочному обстоятельству онъ хочетъ придать харавтеръ церковности, на все наложить печать христіанства. «Егда какое дело начинати будени, то отнюдь просто не начинай, но первъе возложи на ся крестное воображение истовое». «На письменныхъ дълахъ въ началъ полагай начертание крестное». «Аще ясти какую ядь начнеши, то и тамо, прежде положенія во уста своя, возложи на ся крестное воображение». «Въ сосудъ съ питиемъ дуни крестообразно». «Входя куда либо, крестись, выходя — тоже. Не моги минути церкви, чтобъ, снявъ шапку, не поклониться», и пр. и пр. (стр. 172, 173, 104 и др.). Неуклопное соблюдение всехъ этихъ и подобныхъ требованій часто обставляется у Посошкова слишкомъ предусмотрительными и по своей мелочности озадачивающими дополненіями и условіями. Напр., при встрвив съ несомымъ Теломъ Христовымъ, чуть его завидиши, напку съ себя сойми, съ коня своего сниди и, аще и грязно, поклонись до земли». Въ извъстные моменты богослужения «падъ поклонися до зомли, аще и многонародно въ церкви всячески потрудись и т. п. (crp. 104, 168, 131).

Таковъ для Посошкова идеалъ религіознаго человъка, христіанина,--идеалъ, повидимому, чисто древне-русскій, домостроевскій. Но если мы внимательно всмотримся въ этомъ идеалъ, то увидимъ довольно замётно выступающіе въ немъ уже новые оттінки. Идеалъ Посошкова далеко уже не въ такой мъръ бездушенъ и такъ исключительно механиченъ, какъ идеалъ Сильвестра. Излагая точную, мелочную регламентацію, Посошковъ старается каждый обрядъ осныслить, въ каждомъ янчтожномъ обычав и предписаніи отивтить внутренее его значеніе, въ силу котораго этоть обычай является не какъ бездушный, формальный обрядъ, но какъ форма, полная религіознаго содержанія. Между тімь какъ Домострой учить только обряду, въ немъ нолагаетъ главную цель своихъ стремленій, и, при безчисленномъ мнежествъ обрядовыхъ тонкостей, весьма ръдко отмъчаетъ ихъ внутренній смысль и содержаніе; Посошковъ никогда и нигав не ограничивается одною вившностію, а всегда обязательно обращаетъ внимание и на скрывающуюся въ ней внутреннюю сторону. По крайней мірів, являясь строжайшимъ проповівдникомъ обрядности, онъ нигдъ при этомъ не опускаетъ изъ вида и содержанія, одушевляющаго эту обрядность, внутренняго значенія, осимсливающаго ее. Съ каждынъ

словомъ молитвы Посошковъ соединяетъ опредвленное содержание, каждому движенію тела, каждому жесту въ религіозныхъ обрядахъ онъ старается пріурочить изв'ястное движеніе духа. Математически точно изифрая и вычисляя обрядовыя действія, Посошковъ неотступно внушаеть при этомъ всегда и «движение умное», «держание въ мысли», «возвошеніе духовное», «испов'вданіе духовъ» и пр. т. п. «Возлагая на себя крестное знаменіе», говорить напр. Посошковь, «умныма своима очима зри вресть Христовъ». «Въ сложении трехъ перстовъ исновъдуй святую Тронцу». Полагая поклоны, чиныма очима возгри въ самому Богу. Тълеснина очина зря на образъ Богородицы, уминиа очина также зри на небо (стр. 75, 76, 90, 91 и др.). Впречемъ, съ постоянными замъчаніями Посопкова о значенім и внутреннемъ смыслів въ молитвів и неонопочитаніи им уже знавомы. Поэтому, не станемъ боліве приводить примфровъ и выписокъ изъ Посошкова, тамъ болве, что перечислить въ Завъщания все, подтверждающее наше положение объ осимсленности Посошковымъ формальныхъ требованій и обрядовыхъ мелочей, значило бы снова перебрать всв его предписанія. Во всякомъ случав, несомивино, Посошковъ является далеко уже не следыить приверженцемъ обряда. Воспитавшись на Домостров и усвоивъ его предписанія во всей точности, онъ успёль замётно возвыситься надъ понятіями Сильвестра, не ограничился вижшностію, формальностію русской религіочности, обратиль вимманіе на болъе существенный элементь ея, — и свою несравненно болъе жизненную, двятельную религіозность заввидаль своимь потомвамь. Нельзя не видъть въ этомъ вліянія новаго времени, задатка гуманности. Очевидно, лучшіе русскіе люди, высказавшіеся въ лиців Посошкова, стали, наконецъ, отыскивать имсль въ своей набожности, стали открывать утраченный синслъ русской религіозности. И по всему видно, какъ еще ново было это дело для русского человека, какъ непривычна была для его головы эта, какъ бы вновь только что открытая, зависимость формы отъ содержанія, обряда отъ его духовнаго симсла. Самъ Посошковъ, какъ мы видели, и то въ некоторыхъ частныхъ случаяхъ, такъ сказать, прорывался, передаваясь на сторону неразумной обрядности, исключительнаго формализма. Съ другой стороны, не даромъ онъ почелъ себя обязаннымъ постоянно, даже повторяясь, отмічать во всяких вичтожных обрядовыхъ дъйствіяхъ ихъ духовное знаменованіе, старался связать отдъльныя движенія тіля съ соотвітственными движеніями души. Усилія Посошвова

Digitized by Google

всегда выслёдить и отивтить, эту связь выходять иногда очень характерны и невольно обращають на себя вниманіе. Не говоря напр. о томъ, что Посошковъ нигдъ не опустилъ случая упомянуть объ обязательности при крестномъ знаменіи и духовнаго воображенія креста Христова, онъ старается пріучить высль следовать за рукою даже въ сановъ процессв крестнаго знаменія. «Егда руку свою возложнии на чело, то въ умъ своемъ помишляй о вышнемъ рогъ креста Христова, егда же низводити будеши руку свою на животъ, то помышляй о длинномъ древъ врестномъ, а егда уже руку свою низведени на пунъ, то помышляй о нижнемъ рогъ креста Христова, а егда положиши руку свою на правое плечо, то помышляй о правомъ роги креста; егда же понесени руку на левое плечо, то въ уме своемъ держи о поперечномъдрев'в крестновъ и т. д. Правда, прототипы такихъ внушеній можно найти и въ Домостров, но встрвчаются они тамъ неизмфримо реже и ниъ, видино, не придается тамъ особаго значенія и важности: приводятся ови только иногда, между прочимъ, кстати, а потому и производятъ внечатление только более или мене общихъ месть, фразъ, стереотипныхъ для всей древне-русской, религіозной письменности — выраженій. Правда также, что въ подобныхъ наставленіяхъ замітня крайняя механичность, съ которою Посошковъ старается опредълить чисто духовныя движенія, связывая съ несеніемъ руки соотв'ятственное перенесеніе мысли, или напр. съ извъстнымъ движеніемъ глазъ — опредъленное движеніе «умныхъ очей > и т. п., но избъжать этого, совершенно освободиться механичности едва ли и было возножно для Посошкова, воспитавшагося все-же въ духъ домостроевскаго формализна.

Духовная Татищева несравненно уже менье удьляеть мыста разсужденіямь о религіозныхь обязанностяхь человыка. Тымь не менье, и изънея видится прежде всего искренняя религіозность автора, который, вы помислахь о смертномы часы, завыщаль, для спасенія души и отпущенія грыховь, деньги по церквамь раздавать, пыть панихиды, читать псалиы, давать ладонь и свычи, построить церковь и пр. и пр. Очевидно также желаніе Татищева воспитать и вы сыны своемы религіозную настроенность. Съ этою цылію, онь заповыдуєть ему прежде всего «поучаться вы законы Божіємы день и нощь даже до старости, со вниманіємы читать письмо святое,... книги учителей церковныхь,... истолкованія заповыдей и блаженствь» и пр. «Читай письмо святое прилежно и тщиса

по оному поступать» (Тат. и его вр. стр. 209, 216). Но склонность Татищева къ вольнодумству и здёсь уже усибла высказаться. Между твиъ какъ Посопиовъ обнаруживаетъ безусловное довъріе во всему, такъ или иначе прикрытому авторитетомъ церкви, Татищевъ, напротивъ, не преминулъ сделять сыну предусмотрительное замечание относительно напр. прологовъ, четьихъ миней, что «многія исторін въ истинъ бытія оскуд вають», что некоторыя изъ нихъ «соблазни къ сомнительству подать могуть» (стр. 210). Рекомендуя знакомиться съ ученіемъ инославныхъ христіанскихъ исповъданій, въ цъляхъ утвержденія и непоколебимости въ православін, Татищевь, въ то же время, совітуєть уклоняться отъ религіозныхъ преній съ иновізрцами, читобы у людей злаго мизнія о себъ не подать, а отъ неразсудныхъ и не потерпъть». Между твиъ, Посошковъ, въ своей религіозной ревности, не способень быль ни на какіе вомпромиссы, не допускалъ никавихъ уступовъ; преследуя въ сферъ религіозной съ особенною заботливостію, онъ, совершенно напротивъ, старался внушить и сыну ту же ревность по Вогъ, которою одушевленъ былъ самъ: «аще кого узриши сумпящася, не моги умолчати», повторяль онь неоднократно своему сыну (стр. 78 и др.). Далве, Посошвову, по своимъ убъжденіямъ примыкающему въ партіи охранительноконсервативной, представлялось наиболее опаснымъ протестантство и отъ него особенно онъ желалъ предостеречь своего сына; между темъ вавъ Татищевъ, человъвъ либерально-прогрессивнаго лагеря, большую опасность видълъ въ католичествъ и завъщалъ въ Духовной состерегаться особенно папистовъ >.

Теперь посмотримъ на нравственныя качества, которыми над'аляетъ Посошковъ своего идеальнаго христіанина.

Составъ нравственныхъ предписаній Посошкова внолив соотвітствуєть Домострою. Какъ и въ посліднемъ, Посошковъ старается предостеречь сына своего отъ грівховъ и рекомендуєть ему по преимуществу нівкоторыя и именно тів же, что и Домострой, добродітели. Въ первыхъ же строкахъ своего Завіншанія, наряду съ требованіемъ візры въ Бога, Посошковъ требуєть, чтобы сынъ всівии силами соблюдаль заповізди Божіи, храниль душу свою отъ всякаго грівхопаденія. «Отъ всего сердца своего у Отца небеснаго проси, дабы въ тебі всегда содівалась Божія воля, дабы діаволь никаковыя власти не возымізль и на грівхи бы тебя не приводиль» (стр. 1, 79, 74). Посошковъ перебвраеть частные виды

Digitized by Google

гръха, предостерегая отъ нихъ сына. Напр.: «Господа ради, чадо, бойся блуднаго гръха» (стр. 9, 14); «вельми бойся лжи, дабы въ сыновство діаволу не вдатися» (147 с.); «отнюдь пустошныхъ словесъ, наипачежъ ругательныхъ не глаголи» (46, 148 с.); «всячески тщися, еже бы ти до пьяна не упиватися и дабы весьма его (вина) не касатися» (62 с. 1); «такожде въ яденіи пищномъ имъй воздержаніе и не пресыщайся» (61 с. 2); «чтобы не навыкать во гръхахъ, со злыми людьми отнюдь содружін никакого не имъй» (74, 9). Но особенно опасными и безнравственными, въ представленіи Посошкова, гръхами являются гордость и самоумничество, когда человъвъ въ разумъ своемъ высоко о себъ помыслитъ. «И въ ереси ни отъ чего тако не впадаютъ, яко отъ высокомнънія своего. Сего ради, чадо мое, не моги и близъ себя допускати самоумничества. Не буди гордъ; самому премудрому человъку не надлежить гордиться и умомъ своимъ возноситься» (стр. 69, 70 и др; Кн. о ск. и бог. 77 стр. 2)

Въ главъ всъхъ положительныхъ чертъ нравственности, которыми Посошковъ желаетъ украсить своего идеальнаго человъка, должно быть уномянуто прежде всего смиреніе. Принимая евангельскіе совъты въ качествъ обязательнаго закона, Посошковъ, на основаніи ихъ и проповъдуеть, нри всякомъ удобномъ случав, начало уступчивости; въ противовъсъ гордости, настойчиво внушаетъ совершеннъйшее смиреніе. Правило смиренія и самоуничиженія Посошковъ желалъ бы постановить общимъ принципомъ въ жизни и дъятельности человъка, положить въ

<sup>1)</sup> Пьянство вызывало обличенія во всёхъ домострояхъ и сочиненіяхъ, преслёдовавшихъ исправленіе русской жизни. Напр. Просвёт. Іос. Вол. стр. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Наставленія о воздержаніи въ пящ'я быля весьма важны и ум'ястны для русскаго челов'яка, любовь котораго къ изобилію яствъ выражалась въ 50 — 100 блюдахъ, подаваемыхъ за однимъ об'ядомъ. — Котошихинъ «О Россіи въ царств. Ал. Мих.» стр. 118.

<sup>3)</sup> Но съ особенною силою вооружается Посошвовъ противъ всякаго проявленія самоумія, какъ мы отчасти и видёли, въ своихъ полемическихъ сочиненіяхъ. Самоволіе онъ считаетъ главнымъ источникомъ погибели «и въ духовныхъ, и въ мірскихъ дёлахъ», источникомъ развращенія всей вселенной. Зерц. очевид. ркп. л. 94 об., 52, 100, 114 и др. Отъ «самозаконія» призводиль «всякую злую вещь» и Патр. Іоакимъ. Увётъ дух. л. 23.

<sup>1)</sup> На такихъ же основахъ кротости, взаимнаго уваженія и уступчивости хочеть построить жизпь и Іосифъ Волоцкій. Просвітитель, стр. 362, 367.

основу всего поведенія христіанина. Строгость и точность предписаній Посошвова въ этомъ отношения своимъ ригоризмомъ превосходитъ даже Домострой. Вездів, гдів только заходить у Посошкова рівчь о столкновеніяхъ съ другими, онъ вставляеть замівчанія: «не моги никого попхнути, потеснити, самъ уступи, не озлобься, не воспротивься, уступи, яремолчи» и т. п. «Вуди яко кроткое овчатко, ни малыя гордости не припусти къ себъ, но всъхъ буди крочить, нималыя высовости въ себъ не являй. Ровняй себя червію, иже въ трупахъ зарождается; предъ всявинь человъкомъ смиреніе и низость свою повазуй безлувавную; буди яво рабъ, служа всвиъ» (стр. 107, 149, и пр. = Зерц. л. 52, 200 об). «Не гивнайся на обиды, буди глухъ на руганіе. Вто та ударить въ ланиту, обрати ему другую. Ето обидить или озлословить тя, ты всячески понеси на себъ, а того и въ мысль свою не влагай, еже бы чвиъ ему отистити, и не жалься на него, не токио людямъ, но ниже Вогу; но паче всявими образы тщися, еже бы сдёлать ему какую ни есть добродетель». «Отнюдь ни на кого не гневайся; на всякія злыя словеса и досадительныя буди глухъ, и аще вто тя сввернословно и ругательно избранить, буди яко не слишай и ничему тому не внимай, но вся та тинлая словеса мино чией своихъ пускай. > «Во всявомъ дълъ буди услуженъ и безответенъ. Чемъ тебе досадять, терпи. Аще будуть тебя бити, понеси на себъ и только, когда «не въ мочь ти будетъ», можно попугать жалобой; «аще-же можеши понести на себъ, ради своея ващиія душевныя пользы, то вся претерпя» и пр. (стр. 82, 143, 182, 179, 185 и др.). Съ другой стороны, самъ опасно себя храни, чтобы во гръхъ не войти и вакому человъку досады бы не учинить, дабы никто не пожаловался на тебя. Никого въ гиввъ не приводи, ни стараго, ни малаго, ни богатаго, ни убогаго ничвить не оскорби; ни во очи, ни заочно досады никому не чини, но буди самъ отъ всехъ обиженъ; и другу и недругу — всемъ добро дей. Сурово ни съ венъ не говори, но буди любителенъ всякому человъку, и пр. (стр. 146, 107, 15, 20 и др.). Посопковъ желаетъ такого самоотверженнаго смиренія, что поставляеть его принципомъ всявихъ отношеній человіна даже къ животнымъ и только оргаческимъ предметамъ. Напр., запрещая при проезде на конт теснить человъка-пъшехода, Посощвовъ прибавляетъ: «и не человъка токмо люби, но и скоты жалуй; аще и курицу набдешь, въ песцъ рыющуюся, не потъсни ю; аще иную скотину или иса на пути навдени

спяща, не досаждай ей, объедь ю. Подобне, и въ лесе дрова безъ потребы, на поругание не руби. Тако живи опасно, чтобы не токмо человеку, но и скотомъ милъ бы ты былъ. Всякое дело первее къ себе приложи, — угодно ли оно будетъ тебе, и то токмо твори, чего самъ себе желаемь» (стр. 16.., 171, 19, и др.). Духомъ смирения обусловливаются и все житейския правила приличия, предписываемыя Посошковимъ, — напр. какъ держать себя въ гостяхъ, на обедахъ и т. п. Посошковъ такъ веритъ въ начало смирения и «низкостности», что видитъ въ пемъ источникъ истинной христианской мудрости. По его мненю, сынъ его, если и въ уме недостаточенъ будетъ, но смиренъ, то «паче мудрыхъ людей умудрится» (стр. 72).

Другая главивашая христіанская добродівтель, которою по преимуществу долженъ украшаться человёкъ и которую особенно настойчиво рекомендуеть Посошковь, есть милосердіе. Буди во всякому челов'яку милосердъ. Нищимъ подавай пъпязи, особенно въ цервви. Бъднымъ людянъ въ нуждахъ помогай, распростри руку свою на подаяніе и пр. Просящему милостиню подай, отдай даже «лучній кусокъ, кой тебъ (самому) угоденъ (стр. 133, 143, 140, 173). Кромъ бъднихъ, благотворительность христіанина должна быть направлена на церковь и духовенство. Въ этомъ случав Посошковъ требуетъ буквального выполненія древняго положенія о десятинахъ: «на кійждо годъ исчисли прибытки и отдели десятую долю Богу. Егда выработаеми десять пенязей, то не отлагай до иного времени, отдёли десятый пёнязь и освяти его Богу» и пр. Но и кром'в десятины, на всявое церковное укращение подавай неоскудною рукою, безъ сожальнія; пресвитеровъ питай лучшею пищею, подавай имъ неоскудною рукою, съ усердіемъ, подаяніемъ неоскуднымъ надъляй (стр. 138, 63, 143 и др. 1).

Одно изъ самыхъ основныхъ правилъ христіанской жизиед'явтельности, по Посошкову, составляетъ трудолюбіе. Какъ самъ челов'якъ въ высшей степени д'яловой, Посошковъ желаетъ вид'ять то же и въ своихъ потомкахъ, смотря на трудолюбіе не съ практической только точки зр'янія, но приписывая ему и высшій смыслъ, даже религіозное значеніе. Везд'яльная жизнь и безполезная трата времени представляются Посошвову не только въ общественной жизни неправыми, незаконными, но и

<sup>1)</sup> Буквальнаго выполненія правила о десятинахъ требуеть также Іосифъ Волоцкій. Просвітитель стр. 368.

въ экономіи спасенія «вредительными», — «вельми бо гръщно человъку тунеядцемъ быти». Смотря на жизнь христіанина, какъ на непрерывный трудъ и прославление Бога добрыми делами, Посомковъ и подтверждаетъ эту основу, существенное требование христіанской жизни, своими личными симпатіями, навыкомъ своей собственной жизни. Видно, что Посошковъ самъ вошелъ, такъ свазать, во вкусъ этой трудовой и благочестивой жизни, а потому, отъ всей полноты своего убъжденія, онъ и заявляль, что «нъсть того на свътъ угъшнъе, еже во трудахъ забавлятися». И сыну своему Посошковъ желаль бы целикомъ передать свое убеждение о могущественномъ значении трудолюбія въжизни. «Молепіемъ молю тя, Господа ради, буди у дъла своего люботруденъ»; «никогда празденъ не сиди», и пр. Посошковъ преследуетъ всякую пустоту жизни и безсодержательность, гдв бы она ни проявлялась въ поведении человека. Онъ рисуетъ типъ человъва, постоянно занятаго дъломъ, избъгающаго пустословія и безділья, человіна серьезнаго, во всемь аккуратнаго, всегда последовательного себе, верного своему слову и убеждению, обдуманно говорящаго и тъмъ болъе осмысленно поступающаго. «Пустошныхъ глагодовъ», говоритъ напр. онъ, «весьма бъгай, посившныхъ или ругательныхъ словесъ отнюдь не глаголи. Не буди продерзливъ на слово, но всякое слово первъе розжуй, не будеть ли въ немъ какого порова. Тако себя остерегай, дабы ниваковымъ словомъ себя не одурачити» и пр. Еще твиъ болве «двла своя всякія десятерицею осматривай, дабы въ нихъ ни малыя кастери не было; ни единаго дъла, не осмысляся крыпкимъ размышленіемъ, не начинай ділать, — въ тонкость разсмотри о немъ и пр. (стр. 211, 183, 170, 148, 190, 11, 215 и др.).

Съ трудолюбіемъ неразрывно связывается терпівніе, готовность въ перенесенію всявихъ лишепій. И Посошковъ, съ равною же силою и настойчивостію, старается воспитать въ сынів и эту христіанскую дободівтель. Онъ внушаеть скромность требованій, съ одной стероны, и христіанское самодовольство съ довіріемъ въ промыслу — съ другой; онъ хочеть, такимъ образомъ, зараніве примирить сына съ жизнію, со всіми ея невзгодами, желаеть придать світлую окраску всімъ и тягостямъ ея, рисуеть въ самыхъ світлыхъ, завлекательныхъ чертахъ спокойствіе, миръ души, христіанское самодовольство. Завіщая христіанни уже съ ранняго дітства запасаться христіанскими доблестями, пріучаться «пужду всякую терпівти, навыкати терпівнію»; онъ, въ тоже время, же-

лаетъ утвердить сина въ волё Божіей, чтоби онъ «разумёлъ во всемъ изволеніе Божіе, чтоби «во всемъ на Его Божію волю полагался», — и «житіе твое», ободряетъ Посошковъ сина, «паче царскаго веселостно будетъ, понеже и презёльная скудость будетъ ти сладостна паче богатства многаго, и не токмо сносная бёда, но и самая смерть ни во что ти будетъ, за еже весь ты будения въ Бозё. Безжелательный бо человетъ всегда веселъ бываетъ, аще у него много, аще и мало: о всемъ радуется и Бога благодаритъ, и живетъ, яко царствуетъ» (стр. 56, 78, 142).

Нъкотерыя предписанія Посошкова, касающіяся частной и общественной жизни, проникнуты чисто аскетическимъ характеремъ. Таковъ, напр., взглядъ его на богатство. «Богатства времяннаго не весьма ищи; богатство бо времянное ничто есть; не всякому оно на пользу, но вящим бываетъ на погибель. Отъ богатства приходитъ гордость, тщеславіе, сластолюбіе, вещелюбіе, всякая роскошь непотребная; всякія пакости наводить оно на человъка, погубляеть». Поэтому, «не радуйся, сыне мой, богатству, аще будеть у тебя довольное, и съ притужаніемъ за нимъ не бъгай» и пр. (стр. 141...). Такого же характера правила Посошкова объ отношеніи къ почестямъ, славъ житейской.

Разсмотрение частныхъ правственныхъ правилъ поведения въ общественной и семейной жизни считаемъ излишнею подробностію. Очевидно, всв предписанія Посошкова, касающіяся правственности, инфють слишком близкое сходство съ Домостроемъ. Но и здёсь легко усмотреть довольно замътную разницу нежду нравственнымъ идеаломъ Посошкова и Домостроя. Нравственный идеаль последняго въ большинстве его черть является чисто формальнымъ, часто лишеннымъ истинняго внутренняго содержанія,а въ нъкоторыхъ случаяхъ даже безиравственимъ, полнымъ только человъческаго разсчета, не моральныхъ мотивовъ. Между твиъ, нравственный идеалъ Посонкова, при той же формальной точности, мелочности, имветь гораздо болъе правственнаго содержанія и несравненно полнъе пронивнутъ нравственною идеею. У Сильвестра замётили им до крайности доведенное начало уклончивости, примънительности къ жизни и угодливости къ людямъ; множество его наставленій направлено именно въ тому, чтобы научить, кавъ ужиться съ развыми людьми, жертвуя подчасъ правдою, чтобы не нарушить добрыхъ отношеній въ другимъ и не повредить своимъ интересамъ. Такой принципъ уклончивости, приизняемости и угодливости людямъ,

дегво переходницій въ совершенное равнодушіе въ правдъ и неправдъ, ведеть къ совершенному уничтожению искренности въ обращении людей, въ совершенному ослаблению нравственныхъ основъ въ жизни общества. Посошковъ не усновоивается на такихъ взгладахъ. Его честность, прямота, въра въ искренность человъческихъ отношеній, стоять гораздо ближе къ чуждинъ лиценърія, безхитростимиъ понятіянъ Владиніра Мономаха. Какъ истый любитель правды, Посощковъ не могъ оставаться равнодушнымъ, «видя правду отвержену» гдъ бы то ни было: твиъ болве онъ не могъ самъ проповъдывать и возводить на степень идеала двоедущіе, лицемъріе и т. п. неправду. Поэтому, если онъ совътуеть сыну, какъ и Домострой, «заживать доброе имя»; то требуетъ достигать этого действительными нравственными достоинствами, истинными заслугами, а нивавъ не вившнею формою, бездушнымъ благочестіемъ, твиъ болве не хитростію, не притворствомъ, отъ чего Посонвовъ прямо предостерегаетъ въ своемъ Завъщаніи. Голосъ общественнаго мнънія, слава отъ людей, не должны быть цёлію нравственной деятельности человъка, потому что они могутъ только сбивать человъка съ пути истинной нравственности: лучше, поэтому, вовсе не обращать на нихъ вниманія, такъ какъ только искренность, чистота намфреній и побужденій обусловливають нравственную ціну и значеніе всяваго поступка: такова высоконравственная, чистая мораль Посошкова! Внушая, няпр. поливищее смиреніе, уничиженіе предъ всякимъ человівкомъ, Посошковъ прибавляетъ такія, повидимому, совстить непринимавшіяся Домостроемъ въ разсчетъ условія: «предъ всякимъ человівкомъ нивость свою показуй безлукавную и смиреніе твори не того ради, дабы тебя люди хвалили; но отъ самыя истины въ словахъ и делахъ, и во всякихъ поступеахъ смиреніе твори безъ всякаго притвора; и не токио въ явности, но и въ тайности, и внутрь себя смиренъ буди; ничтожа себя, смиреніе носи въ себъ и того своего смиренія не ставь себъ въ добродътель» (145 стр.). Заповъдуя сыну упражнение въ дълахъ милосердия, онъ говоритъ: «аще что ни подаси, ни предъ къмъ не славься, ни самъ предъ собою, ниже Вогу изв'ествуй, сколько подаси» и т. д. (стр. 133). Излагая правила молитвы въ храмъ, Посошковъ не забываетъ сдълать замъчаніе: «читай себъ молитву тайно и не токмо языкомъ, но и губами не шевели, дабы люди не поставили тя въ великаго молитвенника: но токмо умомъ своимъ читай, дабы никто не видель, не слышаль, ниже разумель, что ты тво-

ряши» (124 стр.). Говоря о нищенскомъ житін, Посошковъ незабываетъ ноставить на видъ существеннаго условія — «буди и духовъ ниць» (208 стр.) и пр. и пр. «И какіе труды ты ни понесени, ради своея душевныя пользы, то ты тахъ трудовъ и болезней своихъ не вспоминай не то что предъ Богонъ и предъ человъки, но ниже самъ предъ собою: тако ихъ нивй, яко бы начего того не бывало» (185 стр.). Такъ, ваконецъ, говоритъ Посошковъ вообще объ обязательности для истиннаго христіанина правды, искренности въ поступкахъ: «лжи во уста своя ни малыя не влагай и льстиваго глагола нивакого никому не глаголи. Опасно храни себя въ семъ: аще вто на тебя пошлется въ какомъ свидетельстве, аще врагь, аще и самый сокретный другь, не моги солгати дружбы ради, или страха ради отъ лица сильнаго. Лучше тебъ бъду и смерть нодъяти, неже солгавъ цълу быти, виъсто правды ложь сказати. О сыне мой, счастливь бы ты быль, аще бы ты за праведное свядътельство смерть пріяль! > (стр. 147, 148). Такой же исвренности, правдивости до поливатаго самоотвержения Посошковъ требуеть и во всехь другихъ добродетеляхъ, во всехъ поступкахъ христіанина. Такъ еще напр., требуя чистъйшаго целомудрія, онъ внушаетъ безропотное, терифливое перенесеніе изъ-за этого всякихъ угрозъ, побоевъ и даже смерти: «О, аще бы ты, чадо мое, за таковое цъломудріе убіенъ быль до смерти, то бы ты великъ быль во царствіи небесновъ (стр. 10). Даже въ физическовъ трудъ Посошковъ силится нокоремить все неискреннее, разсчитанное на показъ, -- и работать онъ заставляеть «всею христіанскою правдою, безъ всякія линости, безлукавно, - каково во очествът (наблюдающихъ), таково и заочно (179 стр.). Словомъ, Посошковъ решительно вооружается противъ всего показнаго, дъленнаго, эффектнаго. И въ благочести, и въ общественныхъ отношеніяхъ, и даже въ физическомъ трудів Посощковъ требуетъ искренности, правоты, санаго дъла. Всюду давая продписания о вижшнемъ поведения, онъ нигдъ на этомъ не останавливается и этимъ не ограничивается; вездів онъ въ то же время обращаеть вниманіе на душевное настроеніе, на сущность, внутренній смыслъ дела; всегда требуеть полнаго соответствія между внешнимъ видомъ, положеніемъ и дуніевнымъ состояніемъ, требуеть полной гармоніи мыслей съ словами, словъ съ двлани.

Идеальныя черты чистой христівнской нравственности въ жизни част-

ной и общественной, затребеванныя Посошковымъ, въ сущности тъ же самыя повторяются и Татищевымъ въ его Духовной. И онъ также заповъдуетъ благіе нравы, смиреніе, върность, правду, справедливость, благородство, върность присягъ и пр. И онъ, съ неменьшею энергією и різвкостью, возстаетъ противъ всявихъ уклоненій съ пути нормальной жизни и сурово порицаетъ всякое нравственное уродство въ жизни: лицемърство, коварство, лестъ, зависть и ненависть; съ негодованіемъ бранитъ «проклятыхъ ябедниковъ, душевредцевъ, плутовъ, воровъ, богомеракихъ и жадныхъ подлецовъ» и пр. Словомъ, и Татищевъ стремится въ жизни общественной и частной къ той же вообще правдъ, вакъ и Посошковъ, по, впрочемъ, не пускается въ математическія вычисленія и измъренія правственныхъ поступковъ человъка, какъ это дълаеть послъдній.

Въ общей сферъ соціальныхъ возгръній Посошкова делжны быть отивчены, не лишенныя интереса, его политическія убпокденія, и въ ряду его правиль общежитія должны быть указаны, разсілянныя по всвиъ сочиненіямъ, спеціальныя наставленія Посошкова объ отношенія къ гражданской власти, объ обязанностяхъ человъка, какъ члена государственной семьи. — По своимъ политическимъ возгрвинямъ, Посопиковъ представляется строжайшимъ монархистомъ-и въ этомъ отношении является выразителемъ общаго, выработаннаго всею русскою исторією, взгляда на царя, какъ именно Божія помазанника и избрапника. «У насъ саный властительный и всецелый монаркъ, такъ карактеризуетъ Посошковъ русское самодержавіе. Онъ «самъ собою владветь». «Мы же Монарха своего почитаемъ яко Вога и честь его опасно хранинъ, и волю его всеусердно иснолняемъ. «Яко Богъ всемъ светомъ владеетъ, такъ и царь въ своей державъ имъстъ власть; какъ чему повелить быть, такъ и подобаетъ тому быть неизменно и ни мало ни на право, ни на лево неподенжно. Только самъ Государь стоить вив всякихъ ограниченій: «Царскому Величеству ність преділа: идів же царское пришествіе, туть и законь изивняется» (Соч. Пос. І, 254, 122, 252, 231, 136 и пр.). Сообразно такому идеальному взгляду на царя. строятся у Посошкова наставленія, которыми должень руководствоваться человъкъ, какъ подданный своего Государя. Кроит обязательной и усиленной молитвы за царя, которую Посошковъ диктуетъ — въ предложенной имъ въ Завъщании программъ христанской молитвы — обыкновенно прежде всего, ставить на самомъ нервоиъ мёсте, онъ требуеть всегданняго и особеннаго ночтенія и уваженія къ Государю, какъ подобію Самого Вога, внушноть ту же крайнюю осмотрительность въ обращения даже съ инспенъ только царскимъ, какъ и съ инспенъ Божіннъ. (Зав. от. стр. 214 и др.). «Ревниво оберегая парскую честь въ принципа, Посопиовъ и на правтикъ старается удалить все, что, по его мивнію, компрометировало царя, какъ вкадыку, полнаго господина подданныхъ---«природных» рабов»; всякія частныя сношенія, которыя бы могли ставить царя на одну доску, въ одинаковыя условія съ подданными, Посотнюву кажутся уже педостойными, пенориальными. Даже такой напр. ничтожини и въ сущности безразличный актъ, какъ взимавіе царемъ на свое имя росписовъ съ казениыхъ должинкевъ, уже не правится Посошкову, и онъ желаль бы устранить его, какъ обычай «вельни месличный и чести царской неприличный» (Соч. Пос. I, 73). Наконецъ. Посопиовъ предлагаетъ не мало энергичныхъ обязательствъ въ отнешенін къ государю и белее практическаго свойства. «Аще у какого дъла строитивато будени во управления, поучаетъ Посошковъ сына, что у дела царскаго, за царскіе секреты стой, являясь яко левъ. Буде вручено ти каное дело государево будеть, то ты о дом'в своемь и ни о чесомъ своемъ тако не приися, яко о врученномъ ти дъяв» от. стр. 106, 145). Парственная нужда, по нредставленію Посошкова, должна превышать всв интересы; для нея единственно Посопковъ рвпается на исключенія даже въ области религіозныхъ обязанностей человъка (напр. Зав. от. стр. 133); ради только ен онъ готовъ допустить превънение въкоторыхъ основныхъ общечеловъческихъ правилъ жизнедъятельности. Интересно напр., какъ Посомковъ — вдохновенный любитель правды и заклятый врагь всякой лжи и обмана -- учить солдата «ради царственной нужды» врать непріятелю, обязываеть зав'йдомо лгать: захваченный въ навнъ, о недостаткахъ своихъ воинскихъ непріятелю <не моги изъявляти, все свавывай вдвое или втрое, правды ни малыя ме объявляй, но сплоны говори имъ ложь» (Зав. от. стр. 192 и пр.),

Политическія убіжденія Посошнова находять себів совершенно единовысленный откликъ и въ Духовной Татищева. Послівдній, какъ тоже строжайшій менархисть, главнійшими качествами добраго гражданина ноставляеть вітрность своему государю и государству, ревность къ государственной службів, прилежаніе въ общей пользів и безусловное повиновеніе властять. Грустныя событія, совершившіяся на глазахъ Татицева н вызванныя корыстными замыслами верховнивовъ, небудили его внушить своему сыну глубоко-правдивыя политическія истины: «съ хвалящими вольности другихъ государствъ и ищущими власть монарха уменьшить никогда не согласуйся... Паче всего тайность государя прилежно храни и някому не открывай, всего же болёе женщинъ и льстецовъ хитрыхъ охраняйся» и пр. т. и. (Тат. и его вр. стр. 217, 218).

Кроив общаго христіанскаго идеала, къ которому должно стрениться молодое поколеніе, Посонковъ обрисоваль идеальныя черты частныхъ личностей, занимающихъ то или другое опредвленное положение въ обществъ. Онъ предполагаетъ, что сынъ его можетъ быть и врестьяниномъ, и вонномъ, и купцомъ и пр., а потому и снабжаетъ его совътами на случай избранія имъ той или другой карьеры, предлагаеть правила, касательно положенія и спеціальных обязанностей каждаго изъ всехъ общественныхъ влассовъ. Эта часть Завъщанія отеческаго имъетъ близкое соотношение въ Книгъ о скудости и богатствъ, дополняетъ ее. Между твиъ какъ въ Книгв о скудости и богатствв Посошковъ разсиатриваетъ положение общественныхъ сословий, какъ они существують и прениущественно съ стороны ихъ недостатковъ; въ Завъщаніи отеческомъ Посошвовъ рисуетъ идеальное положение ихъ, ваковы они должны быть, согласно христівнскому ученію и сообразно цели христівнской жизни (что, впрочемъ, нужно отличать отъ юридическихъ преобразованій, проектируемыхъ Книгою о скудости и богатствъ). Весьма естественно, поэтому, вышло то очевидное явленіе, что въ разсматриваемыхъ идеалахъ господствують преимущественно тв нравственныя предписанія и добродівтеля, воторыя составляють противовъсъ пороканъ и недостаткамъ, подробно обрисованнымъ въ Книгв о скудости и богатствв.

Прежде всего Посошковъ обращаетъ вниманіе на земледівльца (котораго онъ отдівлиль отъ крестьянина, но которые, видимо, являются совершенно тождественными и въ представленіи Посошкова. Зав. от. стр. 176—178, 204—205). Главный недостатокъ въ крестьянской жизни, отъ котораго происходили нравственные пороки народа, Посошковъ полагаль, какъ мы видівли, въ біздности. Поэтому, въ Завівщаніи отеческомъ, съ христіанской точки зрівнія, Посошковъ старается примирить біздняковъ съ своей судьбою, пробудить уваженіе къ себів,

возможное довольство своимъ положеніемъ. «Аще, сние мой, весьма оскудвеши и пропитатися не возможении, и тегда во отчанніе и униніе не вдавайся и ни къ какому воровству и неправедному делу не касайся... но, возложа надежду на Бога, иди въ земледельную работу. Работай всею правдею, безъ лености и безъ лукавства, не день къ вечеру гони, но дело въ вонцу приводи... Буди Вогу благодаренъ, ни о чесовъ на Вога не возропщи, и тако живя, и во крестьянстви спасеписа». Также Посошвовъ внушаеть крестьянамъ честность и правду въ отношения къ помъщикамъ, какъ нервый шагъ къ установлению более правильныхъ отношеній нежду тіми и другими. Въ противовісь народному невіжеству, суевъріямъ и религіовной холодности, Посонівовъ побуждаеть крестьянина въ неуклонному исполнению религизанихъ обязанностей, повторяетъ свою завітную имсль о распространеній грамотности въ врестьянскомъ быту, предлагая слишкомъ смелое и преждевременное наставление тогдашнему врестьянину: «въ день прездничный канги читай или что пиши о пользв душевней». Посонковъ предостерегаетъ крестьяния отъ «обычныхъ у работныхъ людей» пороковъ: «въ пьянство, въ зернь и въ картежь не вдавайся, во время работы скверноглаголанія, празднословія и конциства, не твори, ворожом не касайся, въ принаты не віврь и пр. Съ особенного настойчивостию Посошковъ вооружается противъ недобросовъстности и всякой житейской неправды въ средъ трудящагося люда, энергично повтория: «надобно всякому человеку примыма сыту быти, нужно работать правдою и т. п. Безусловно требуя отъ сына трудолюбія и добросовъстности въ работъ, Посошковъ, кроиъ того, обязываеть его возножно содействовать насаждению техъ же добродетелей и въ его собратіяхъ по положенію. Съ этою цівлію, онъ рекомендуеть товарищеские совъты, убъждения и тому подобныя «тихостныя понужденія >.

Подробно говорить о крестьянстве и Татищевь. Разсматривая крестьянь, вопреки Посошкому, какъ свою помещичью собственность, а не какъ владение нарственное, собственность государя, Татищевъ повторяетъ те же правила въ отношени къ крестьянамъ, какъ и Посошковъ, съ тою только разницею, что онъ не останавливается особенно на потребностяхъ нравственныхъ и вообще духовныхъ, и съ наибольшею подробностию говорить объ экономическомъ устроения крестьянскаго быта. Вследъ за Посошковымъ, и Татищевъ ставить въ отношения къ крестьянамъ «наи-

ванилить нунктомь — учить грамоть и инеать», чтебы чрезь это всякій и земледівлень «позналь законь и стражь Бежій, и хоти бы тімь могь назваться истинными человівноми и различнию себя оть скота» (Тет. и его вр. стр. 227). Затівнь и Татищевь требуеть оть крестьянь постояннаго трудолюбія, заботится о бодрой и прилежной работь всего сельскаго населенія, «дабы во время работы ни малой лівности и дальнаго покето крестьянами происхедить не могло, — понеже оть праздности врестьяне умирають: спять довольно, іздять много, а моціону не вифють». Обличая популярныхь въ престьянскомь быту «проклатых» обманщиковь, ворожей, шептуновь, колдуновь» и другія порожденія престьянской темноты и невізмества, Татищевь сь особенною эпергію нападаєть на «пабакъ, какъ общее подлимы людямы прибіжніце, всякому злодівнію шволу, лучшее пристанище, убіжнице и покровительство» (стр. 232).

Правила, предписанныя Посошковыих крестьянину, почти въ полномъ составъ повторяются имъ и человъку, «вдавшемуся въ рабское житіе» (Зав. от. стр. 178—185). Какъ саное лучнее, надежное средстве не погибнуть отъ горечи рабства, не предаваться отчалнію, Посошковъ в здівсь прежде всего силител примирить раба съ своей долею, внушиеть велоколебимое унованіе на Бога и віру въ Его святей промисть. «Аще вдашнея какому господину, о злоключени своемъ не сворон, — безъ воли бо Вожія ничто теб'в не содвется, токию буди ты Вожій. Ни о чемъ не печалься, но во всявихъ благихъ и замхъ случаяхъ живи по Вожіей вояв». Посошновъ преследуетъ и здёсь, вакъ везде, чистету, искренность отношеній рабовъ нъ господамъ. «Почитай господина и служи ему, яко Вогу, безъ лености, безъ лукавства, всею христіанскою правдою работай, радей ему съ истиннымъ усердіемъ». Въ то же время Посошковъ предостерегаеть оть пороковь, распространенныхь въ рабсковъ жетін: лености, сквернословія, воровства, разврата, подробно разсказывая въ назиданіе исторію столиновеній Іссифа въ дом'в Пентефрія. Осебенно эпергично предостерогаеть рабовь отъ пересудовь и сплотничества, какъ премиущественно распространеннаго и противнаго порека въ нихъ: «аще господинъ твой будетъ иъяница или мотига, не понеси его; аще безвиние избранить и замибеть тя, не гиврайся на него и не токмо людямъ, не н Вогу не жалуйся на него».

Въ «художествъ» Посошковъ видълъ недостатки гланиниъ образенъ въ небрежности и недостаточномъ обучени мастеровъ; поетому, въ Завъ-

щанія (стр. 185—189) онъ ставить въ обязанность репесленнику «пещися о тщательномъ, самонъ добромъ и извусномъ мастеретвъ. При этомъ Посонновъ настой чиво внушаеть своему художимку добросовъстное отношение въ заващиванъ и наъ матеріалу: «кому даси слово на срокъ сотворити дело, то слово наимтуй крепко; паче же храни себя, еже-бы отъ врученных вещей не похитити чего, ниже что переивнити и приивсити. Всякое дело делай правдиво, безъ всякаго фаньшивства» и пр. Особенную осмотрительность Посонковъ внушаеть оружейному мастеру, такъ ' вавъ въ производстве последняго ближе всего ножеть быть замениямъ государственный интересъ. Между прочинъ, въ разсуждевін о ремесленникахъ въ Книгв о скудости и богатствв, Посошкова возмущала, какъ им видели, небрежность иконописцевъ, — и въ Завещаніи свесиь опъ не преминулъ обратить нарочное вниманіе на «налира». «Тіпися --говорить онь носледнему — еже бы не погранить предъ Богомъ въ рисовив и въ изображении лица Спасителя» и т. под. Посошковъ предлагаеть и здёсь, какъ въ Книге о скудости и богатстве, основныя правила иконописи, даже излагаеть довольно подробно «личную asovky > .

Въ купеческомъ сословіи и терговать, канъ мы видѣли, Посошковъ усмотрѣлъ страшные неправды, обманы, подлоги, вражду, ненависть и нр.; все это Посошвовъ хочеть искоренить въ своемъ идеальномъ представленіи торговаго человѣка (189—192 стр.). «Аще вступити въ купечество, то въ словѣ будь твердъ, яко камень, — цѣны не измѣняй, расилатою не волочи» и пр. «Паче же богатства и живота люби правду, а неправды не припускай къ себъ. Вѣсы имѣй правые, вѣрные. Товаровъ своихъ плохихъ не называй добрыми, закрасы въ товарахъ не чини, барыша большаго не моги взять, отъ чужихъ лавокъ не перезывай, своего товару не весьма выхваляй, чужого товару не моги охулить» и пр. «Ни о чесомъ же тако не завѣщаю, яко о любви къ Богу и своей братьи».

Въ солдатскомъ бытім всё недостатки Посошковъ производилъ главнымъ образомъ отъ скудести ихъ содержанія, вслёдствіе чего «вояки» были не тверды на брани и, по недовольству своєю судьбой, часто рёмались на самоубійство. Поэтому, въ Завіжанім (стр. 192—198), Посощковъ старается примирить воина съ своимъ бёдственнымъ положеніемъ, внушаетъ самоотверженіе въ перемесенім всёхъ муждъ и линевій на службъ. «Буди доволевъ своюмъ жалованіемъ; яще про-

питатися не можно жалованість, то заведи кое ни есть рукодівлю, отъ чего бы прибавку въ пищ'в пріобр'ясти, а неправаго д'яла бойся паче огня. Аще скудесть хлюбная случится, то яждь и нечистыхъ скотовъ мясо: въ нужде бываеть и закону пременене. Солдатетновъ же души своея не погубиши». Посомковъ внушаеть вонну правдивое служение государю, храбрость въ войнъ, точное соблюдение военной дисциплины, разсчетливось въ стръльбъ, чтобъ и «свинцу не было изъянно»; предостерегасть отъ разврата, поставляя неразрывную связь между нравственною чистотой и физический могуществомь: «чистота паче щита въ бою». Настоятельно внушаеть Посошковъ кроткое, любовное обращение съ простыть народомъ, потому что «солдаты ничемъ тако народу не мерзеють, яко обидою и нахальствомъ своимъ и гордостинии поступками». При этомъ Посопковъ, въ качестве завлекательного примера, разсказываеть про невоего солдата, который, по смиреню своего поведенія, «уподобился вурицв», а въ бою «столь напоренъ явился, что нарывчивъе его не было». Самое же величаншее зло, которое пожетъ совершить солдать, — изивна, заговорь: «паче всего блюди себя отъ изивны, не моги учинити заговора. Аще заговоры имъти будеши, то будеши ты чорту барабанъ», и пр. Крайне возмущали Посонкова въ военномъ въдоиствъ, какъ им видъли, насилія офицеровъ и вообще несправедливости военняго судя; поэтому, въ Завъщанія Посошковъ предлагаеть особое разсуждение «о офицерствъ» (стр. 198-204), въ которомъ помъщены правиля, опредвляющія поведеніе инпъ, начальствующихъ надъ солдатами, и правила надвора и управленія последними. «Самъ некого не обижай, буди милостивъ, взятокъ вельми бойся; буди къ подданнымъ яко отецъ, за злыя же дъла буди имъ великимъ злодъемъ: не щадя ихъ навазуй, накрино запрети, чтобъ на квартирахъ стояли емярно» и пр.

Образцовая аккуратность и предусмотрительность Посошкова, его желаніе нарисовать самую подробную картину идеальной постановки жизни, не позволили ему обойти даже нищаго, какъ особый родъ общественнаго состоянія (205—208 стр.). «Аще, сыне мей, навадеть на тя дряхлость, не возропщи на Бога, но со благодареніемъ возлежи на ся суму», т. е. ступай въ нищенское житіе. И Посошковъ своими наставленіями рисуеть типъ истинваго нищаго. «Своея и малыя хижины не имъй, ризу имъй едину, пънязей не накапливай» и пр. Въ то же время Посош-

ковъ желаетъ искоренить тв недостатки, которыя компрометировали въ глазахъ его русское нищенство. «Въ променіи милостыни не буди докучинвъ, милостыни не перехватывай» и пр. Словомъ, вся сущность наставленій сводится къ тому, чтобы нищій быль «нищь и духомъ», чтобъ «Христовой инщетъ нодражатель быль».

Последняя глава Завещанія отеческаго — «О приказныхъ порядкахъ» (208-246 стр.) — завлючаеть въ себъ идеаль подъячаго и направлена въ искоренению тахъ вониющихъ недостатковъ, которыми страдало древнерусское судопроизводство. Такими недостатками были: самоволіе подъячихъ, взяточничество, притесненія бедныхъ, воложитство въ делахъ и . нр. Посошковъ желаетъ совершенно перевоспитать русскаго подъячаго, поэтому и береть его съ первыхъ шаговъ служенія, — обращается къ «молодому подъячему» и внушаетъ ему серьезное отношение къ своимъ обязанностямъ. Во главъ всъхъ правиль Посошковъ поставляеть: «живи богоугодно и вышереченнаго завъщанія не нарушивай». Затыть слідують наставленія, касающіяся спеціально жизни и обязанностей приказнаго: «въ дълв приказномъ буди бодръ, весьма при канцеляріи будь, дома не засыпайся, приходи прежде людей, а выходи последи всехъ, живмя живи въ канцеляріи» и пр. «Аще братья твоя, подъячіе, пойдуть гудять и экбавляться, ты забавляйся работою и неподвижнымъ сидиніемъ. Въ отношении въ начальнивамъ Посошвовъ внущаеть глубочайшее уваженіе и безпревословную исполнительность. Въ отношенія въ челобитчикамъ отъ молодаго подъячаго Посопковъ требуетъ постоянства, добросовъстнаго выполненія касающихся его діль, напр. срочнаго списыванія нужныхъ бунагъ. «Вуде вто тебя подаритъ, чтобы прилеживе потрудился, то и сна у себя убавь и тщися, чтобы не туне быль его подаровъ. Очевидно, Посошковъ, живя во время непроходимаго взяточничества, не могь даже представить себв возможность его совершенняго искорененія. Старому подъячему, рекомендуя вообще «наче подвигнутися на благоугодныя дела», Посошковъ предлагаеть убедительнейшія правила, на основаніи Священнаго Писанія, о праведномъ производствъ дълъ, объ осмотрительности въ ръщеніяхъ, «дабы ни малыя въ нихъ кастери не было». «Господа ради, бъжи отъ неправды, бойся паче огня ее. За взятки да за поправление виновнаго горши всёхъ мученъ будети» и пр. Наконецъ, Посомковъ рисуетъ идеалъ самого судін. «Аще, сыне мой, будени судією, то паче ножеши угодити Богу, нежели въ иномъ мірскомъ пре-

быванія. Праводный судъ паче поста и политим заслужить теб'в. Судейство представляется Посомкову стель важными и ответственними служениемь, что въ равсуждени должинго устройства и идеальной постановки судепреизводства Посоинсовъ даже затрудняется связать опредъленное митие. Прежде всего и болье всего онь заставляеть судію. будеть ли онъ «остръ или тупъ, поемень или не поемень» въ дълахъ, неумодчно молить Вога о дарованіи здраваго разсужденія. Съ своей стороны, Посошковъ только «для примъру» ръшается предложить «по своему инънію малыя статьи» въ наставленіе судью. Преследуя везде только правду и законность, Посошковъ, съ понятного силого и настойчивостио, требуеть того и другаго отъ судін, канъ призваннаго хранителя правды и представителя законности. Онъ старается внушить судью свой взглядъ на проимущественную высоту и нравственную ответственность судейскаго служенія, силитоя привязать все винианіе судьи въ своимъ обяванностямъ, расположить его къ строжайшей осмотрительности. «Къ тому судейскому правленію всю свою мысль приложи и ни о дом'в своемъ, ни о жень, ни о дътяхъ такого полечения не вивя, яко о управлении судейскомъ. Самого себя всего презри, товно едино твое помышление и попечение да будеть о разсуждении правды съ неправдою, — го тебъ постъ, то и молитва, еже право и нелицепріятно судити». Сообразно своему религіозному взгляду на судъ, Посошковъ желаеть и судебное разбирательство построить на началахъ религін, придать ему харавтеръ суда Божія. Такъ, онъ ревомендуеть прежде всего действовать на религіозныя убъжденія подсудиныхъ, допрашивать и уговаривать отъ вмени Вога: «претите прежде всего судомъ Божіниъ»; потомъ и въ раскрытія истины въ судныхъ дълахъ Посошвовъ совътуетъ устроивать начто въ родъ третейскаго суда въ присутствін Бога. Совътуя судью «наче всего приводить всякими образы въ миръ» всёхъ тяжущихся, «понуждать наъ великимъ притужаніемъ къ миру», Посошковъ предлагаетъ небезъните: ресныя наставленія о томъ, какъ въ преніяхъ судящихся «дощупываться самыя силы», какъ челобитчика «поводить на словахъ, напереть на него, распросить въ тонкость, въ самую дробь» и т. и. Для аккуратности и безошибочности въ делахъ. Посошковъ рекомендуетъ судев заводить для себя памятныя книжки, въ которыхъ бы выписывать «есенцію діла». Въ допросахъ обязываетъ искать правды «безъ всякаго посягательства и безъ понаровки»; бъдныхъ защищать отъ изобиды сильныхъ сонерни-

Digitized by Google

ковъ; ябедниковъ, «многословіемъ правду заминающихъ», отнюдь не допускать; бояться фаятокъ, «пенеже мада и мудрому очи заслѣплетъ»,
и пр. Тутъ же Посощковъ предлагаетъ подробныя правила о наказавіяхъ судебныхъ, при чемъ ясмо обозналаются его личныя симпатіи.
Какъ любитель правды, онъ жестоко караетъ неправду: лжесвидѣтелямъ,
напр., назначаетъ смерть или «знакъ», т. е. клеймо на тѣлѣ, или же
совершенно беззащитное существованіе, виѣ всякаго законнаго покровительства; между тѣмъ, за правдивое признаніе Посошковъ объщаетъ всякое
синсхожденіе и милосердіе. Какъ человѣкъ набожный и строгоправославный, Посошковъ особенно суровъ въ отношенія къ преступникамъ протику уже «нѣсть нокаянія», Посошковъ и требуетъ примѣнять къ нишъ
нещадные застѣнки, нытки, немедленное вершеміе, сожженіе и т. п. 1).

Русское судопроизводство, и послъ петровскаго обновления еще переполненное древнею неправдою, не могло ускользнуть отъ вниманія и Татищева, который, въ своей полной столкновевій и непріятностей жизни, быль опытно знаконь съ иниъ — и, не смотря на свое привиллегированное положеніе, на себъ переиспыталь всь его несовершенства. Сущность всвхъ разсужденій Татищева объ исправленіи русскаго суда сводится къ тому же итогу, къ которому пришелъ и Посошковъ. Неправда, давившая «маломочных», подлых» людишек», оказывается, дала себя почувствовать и могущественному дворянину; а потому и изъ подъ пера последняго вылились те же энергичные протесты неправосудію и задушевныя исканія правды, которые переполнили собою всв книги мизернаго крестьянина. Наиначе всего прилежи, завъщаеть Татищевъ сыну, о правосудін; не предай немощивго въ руки сильному; елико возможно прилежи, чтобы ни въ чемъ присягу свою не нарушить, судейской душею не торгуй, хранись предстателей, советниковъ, блюдолизовъ, чтобъ тебя лестно въ напасть неправосудія не привели, и въ выбор'я подчиненных своихъ помощниковъ прежде всего состояніе ихъ совъсти познавай, и пр. и пр. Словомъ, безусловное соблюдение правосудія вездів и во всемъ, полное предпочтенія общественныхъ интересовъ и законности собственной, личной пользв, отречение отъ взяточимчества, - по инфино Татищева, суть неизбълныя условія честной гражданской службы.

<sup>1)</sup> На томъ же настанвалъ и Стефанъ Яворскій. Камень вѣры гл. 12-я.



Мы закончели последовательное обозреніе идеаловъ Посонкова, извлекли все наиболье существенное въ содержанія его Завышанів оточескаго. Очевидно, идеалы Посошвова многимъ уже отличаются отъ домостроевскихъ; своею духовною стороною, осимсленностію, содержательностію, они возвышаются надъ прежде господствовавшими въ представления русскихъ людей идеалами — попреинуществу вившияго, неханического характера. Такимъ образомъ, идеалы Посопкова представляють собою уже новую стадію въ развити русскаго общества, опредвляють наступление иного времени, новой эпохи въ исторіи русской живни. Разсматриваемые же съ точки зржнія новаго времени, они являются, однаво, настолько отстальни, несовершенными, что далеко еще не принадлежать ему и не могуть вполить характеризовать его. Они все же зиждутся на основахъ и складъ древней жизни и, не отръшаясь отъ нея, только болье или менье возвышаются надъ нею. Въ нихъ такъ еще много удержано домостроевскаго, соблюдено столько стараго, традиціоннаго, допетровскаго, что въ большей своей части Завъщаніе отеческое представляется достойнымъ перломъ древне-русской письменности, а самъ авторъ его — законнымъ сыномъ древней Россіи. Какъ въ области теоретическихъ, собственно въроисновъднихъ возгръній Посошкова им видьли постоянное смъшеніе существеннаго съ ничтожнымъ, содержательнаго съ формальнымъ, невую темденцію все осмыслить, объяснить, съ древне-русскою погонею за обрядомъ; такъ и здёсь, на практической почвё — въ нарисованной картинё жизнедъятельности христіанской, еще очевидніве наблюдается то же сибшеніе новаго съ старымъ, нужнаго съ излишнимъ, отжившимъ, серьезнаго съ мелочнымъ. Для полноты картины приведемъ здёсь еще нёсколько образчиковъ такого сившенія, ради удобства нами очущенныхъ въ своемъ мъсть. Такъ напр., требуя отъ раба полной почтительности къ господину, Посошковъ чуть ни на самомъ первомъ м'есте повторяеть домостроевское требованіе: «аще господинъ твой будетъ тебя съ собою кормити, не моги ты прежде его начати что ясти», не моги «лучшіе куски себъ изъ сосуда избирати» и т. п. Пріучая подъячаго въ аккуратности, на ряду съ служебными обязанностями, ставить равносильное требованіевыбъгать на встръчу судьъ для того только, чтобъ «недопуская его до крыльца, поклонъ ему достойный отдать», а послів обязываеть «наки проводить его до саней или до коляски». Завъщая сыну въ свободные часы читать книги, Посошковь вплетаеть въ это заивчательное предписаніе множество требованій относительне процесса чтенія и сбереженія винги, слишкомъ мелочнихъ: «читающе (книгу), не облокотися о ню, ниваковыя вещи свётскія не полагай на ню, не полагай ю въ штаны, но полагай въ кафтанный карманъ, и то не вельми низокъ бы быль» и пр. Въ изложеніи правиль новеденія за столомъ встрівчаются такія напр. мелочи: «егда начнемь ясти, то не избирай въ сосудів лучшихъ кусковъ, да не явишися сластолюбець. Об'ёдуя въ людяхъ, избирай себів куски изъ блюда худшіе, кусковъ отъ дальняго края не взимай, не ускори ясти прежде другихъ; егда случится сладостную ядь ясти, то не удержуй ю въ устіхъ своихъ, ради устнаго услажденія, да не сотвориши въ себів гортаноб'ёсія», и пр. и пр. Можно бы насчитать въ Завізцаніи Посошкова и еще цізлую массу правиль въ томъ же тонів и подобнаго же разбора.

Нельзя конечно, повторинъ и здёсь, безусловно винить Посошкова за его обрядовое направленіе, за эти чисто формальныя предписанія и ограниченія. Но его уже крайній консерватизить въ этомъ отношеніи, стремленіе соблюсти до нелочей всю вижшиюю обстановку старой жизни, усилія натематически опредълить границы обряда, все смёрить, висчитать, безпорядочное смешение подобныхъ мелочей съ правилами важными и серьозними, навонецъ, его строгая настойчивость въ требованія выполненія и этихъ мелочей, — все это плохо вяжется съ многими свътлыми и возвышенными взглядами, новыми и болбе или менбе сиблыми понятіями Посошкова, все это связываеть его Завъщаніе съ Домостроемъ. При правильномъ взглядъ на вещи, при осиысленіи обряда, послъдній, однако, и самъ по себъ сохраняетъ для Посопкова все свое обаяніе, всю свою силу и обязательность. Съ трудомъ мы находимъ только ивсколько единичныхъ случаевъ, гдъ Посошковъ согласился поступиться старинными обрядами, пожертвовать ими ради новыхъ условій жизни. И при этомъ въ высщей степени интересными представляются иногда усилія Посощкова помирить разныя требованія, съ одной стороны подчиниться новымъ условіянь, а съ другой — удержать старинное обрядовое правило. Такъ напримъръ, парики внушали Посошкову полное отвращение, какъ совершенная новость въ туалетъ русскаго человъка и новость притомъ предосудительная съ церковно-обрядовой точки зрвнія. Между твиъ, они обязательно были введены «ради офицерскаго украшенія и отміны». И вотъ Посошковъ силится найти какой-либо выходъ изъ затрудненія: не

Digitized by Google

нарушая древняго правила, выполнять новое требованіе; и оять находить обходь въ томъ, что совътуеть своему смиу, чаще будеть во офицерстви или въ сигклитстви», гди «не можно будеть безъ уборетва главу свою имети, собственныя своя волосы отростити и теми укращатися> (Зав. от. стр. 161). Въ большинствъ же случаевъ Посошковъ, во имя стараго церковнаго строя древне-русской жизни, рашительно вооружается противъ новыхъ обыкновеній, отрицаеть все носящее характерь новой светскости. Мы уже отчасти видели, съ вакимъ унорствомъ Посошковъ воеставаль, напр., противь нариковь, танцевь и т. п. «Есть бо нецыя изъ нашего праваго христіанства, которые и въ церкви стоять въ парукахъ... А наруки горши щапки и піляпи: въ парукахъ волосы собрани отъ мертвыхъ женъ и девицъ, иного же и отъ скверныхъ блудияцъ, и таковыхъ мертвечинныхъ и нечистыхъ блудпицъ волосы православнымъ христіанамъ и вив церкви на главы своя возлагати не весьма годствуеть > и пр. Танцы тоже представляются Посонкову деловъ крайне предосудительнымъ и богомерзкимъ, дъломъ, по его убъжденію, творимымъ ради угожденія діаволу (Зав. от. стр. 150, 97). Такъ и слышится въ подобныхъ внушеніяхъ Посошкова голосъ древнайшаго русскаго начеччикаасвета, съ тою только несущественною разницею, что послёдній и выражался еще гораздо опредълениве. Невольно просятся на сравнение запрещенія Посошкова съ рівчами нашихъ древнихъ сборниковъ: «на в же сопъли и гусли, и пъсни сатанинскія», гласить напр. одинь изъ таковыхъ, сту бъсове собираются, ту омрачение души и пагуба... плесание всвхъ играній проклятве есть: многовертимое плесаніе отлучаеть человъка отъ Бога и во дно ада ведетъ плясущихъ» 1) и пр. и пр. — Словомъ, какъ догматическія, религіозныя возгрівнія Посошкова, ны видъли, изобличаютъ въ немъ человъка не установившагося, человъка тронутаго новымъ временемъ, но еще не очищеннаго впомив; такъ и жизненные идеалы его, не принадлежа безусловно ни старому, ни новому періоду, характеризують во всіхть подробностяхъ переходное время, историческій моменть выхода Россіи изъ ея замкнутаго существованія н исключительно церковно-обрядоваго склада жизни въ жизни сознательной, цивилизованной, въ жизни, какъ опредъляетъ ее Посошковъ, свътской.

¹) Измарагдъ, ркп. Соловецкой библ. № 270 л. 9 об. и 19 об.

## Ветинда Посошнова на дуковенотно. — Миски Посошнова с воспитани и с женщий.

Въ своемъ Завъщания отеческомъ Посошковъ перебралъ всъ общественныя сословія, разспотрівль всі общественныя состоянія, онъ не забыль наресовать идеальныя черты даже нищаго. И въ такой-то въ высшей степени подробной и предусмотрительной картинъ жизнедъятельности христівнской тімь сь большею очевидностію обозначается существенный и слишкомъ явный пробълъ: мы не находимъ здёсь никакого особаго разсужденія о духовенстві. Трудно повірить, чтобы этоть ревнитель православія и благоговъйный чтитель духовнаго чина опустиль безъ винманія именно это сословіе «друговъ и наперснивовъ Божінхъ, у престола Его и ныев съ плотію стоящих». Такая несообразность уже сама по себъ даеть нашь право съ въроятностію предполагать существованіе другой, распространенной редакціи Завъщанія отеческаго, съ особою главою о духовенстве: а свидетельства самого Посошкова въ другихъ его сочиненіяхъ возводять эту вівроятность на степень несомнівнной истины. Въ своемъ поздивитемъ сочинения — Книгъ о скудности и богатствъ - Посошковъ, разсуждан объ обязвиностяхъ духовенства и о должномъ прохождение пресвитерского служения, между прочимъ, говорить: «аще книга отеческаго завъщанія принята и печатана будеть, то надлежить готовящемуся во пресвитерство ее читать, понеже тамо положено, какъ пресвитеру духовенство свое вести и како монаху жить и какъ, въ архимандритахъ будучи, братію пасти, какъ себя вести и что подобаетъ архіерею творити» и пр. Далве Посошковъ говоритъ также: «я сына своего поостерегь, написаль ему въ томъ же завъщанін >, какъ испытывать ставлениковъ, «аще случится ему быть во архіерействъ. Въ томъ моемъ завъщаніи написахъ всякое пресвитерское дело, какъ что ему управляти» и пр. (Соч. Пос. т. I, стр. 18-20). Во всяковъ случав, мелкіе отрывки и выраженія, касательно духовенства, разсвянные, такъ сказать, между строкъ и во всвхъ главахъ

Завъщанія, Посошковъ не могъ же считать обстоятельнымъ описаніемъ «всякаго пресвитерскаго дела». Нетъ сомненія, что въ Завещанія дъйствительно представлено было Посошковымъ особое подробное описаніе пастырских обязанностей; существовала, следовательно, полная редакція Завітанія, намъ не сохранившаяся, съ главою о духовенствів 1). Нельзя особенно не пожалёть объ утратв именно этой главы, которая для насъ объщала наибольній интересь, сообразно важности и имногорой исключительности самаго ея предмета. Сдёлаемъ, однако, попытку, при помощи имфющихся, хотя и отрывочныхъ, данныхъ, воспроизвести взглядъ Посошкова на духовенство, на основаніи боліво или меніве біллыхъ замечаній Завещанія и другихъ сочиненій Посонікова о духовенствъ, -- возстановить идеалъ Посошковскаго пастиря. Между прочемъ, въ полной редакціи Зерцала очевиднаго им находимъ особую большую главу «О пресвитерахъ и о власти, данной имъ отъ Бога». Глава эта, написанная въ полемическомъ тонъ, съ целію оправдать православный догиать священства отъ заблужденій безполовщинской секты, въ то же время представляеть собою довольно подробное раскрытие православнаго ученія о сущности и важности служенія пастырскаго вообще. Изъ нея, поэтому, можно не мало извлечь и общихъ положеній, пригодныхъ нашей пъли.

Во всъхъ своихъ сочиненияхъ Посошковъ обнаруживается истыиъ представителенъ окръпшаго въ древней Рессии уважения къ духовенству,

<sup>1)</sup> Быть можеть потеря главы о духовенстве зависела оть переписчика, заблагоразсудивнаго почему либо выпустить ее въ своемъ спискъ, которыв и сохранился намъ. Но всего вероятиве, это быль одинъ изъ фолівитовъ Завіщанія, принадлежащій перу самого Посошкова, который часто переписываль свои сочиненія, притомъ иногда изміння и самый составъ ихъ. Такъ, по его собственному признанію, онъ переписываль несколько разъ Книгу о скудости и богатствъ. Тоже было и съ Зерцаломъ, которое Посопковъ переписывалъ нъсколько разъ и въ различномъ объемъ. Изслъдователи сочиненій Посошкова оспаривали другъ друга въ вопросъ о времени написания Зерцала: Поголинъ указаль на 1708 г., Брикнерь — на 1706; съ своей стороны, и мы нивемъ несомеженое доказательство въ пользу написанія его въ болже поздиюю пору, по крайней мъръ нерацъе 1712 г., потому что въ нашей руковиси Посошковъ пишетъ: «въ прошломъ 711 году»... (л. 190). Дело объясняется, кажется, очень просто: Посошковъ неодновратно переписываль Зерцало, допуская измененія и въ составъ его содержанія. Тоже въ данномъ случаъ имѣемъ полное право предполагать и относительно Завиманія

является некропиниъ чтителень духовнаго чина, отвивается о неизсъ глубочайшимъ уваженість и искрениямъ благогов'явість. По его мифнію, это- должны быть самие просв'ященные, самие возвыщенные представители человъчества въ его настоящемъ положения, которые особенно велики силою божественной благодати и правственнаго полномочія, сообщаенихъ янъ въ посвящения, -- своею блигостію въ Вегу, поддерживаемою постояннив предстоянием престолу Вишнаго въ богослужения, Словомъ, это — посредники между Вогомъ и человъкомъ, несредствующая ступень, связующая два міра, неизбажные проводинки всяваго православиаго христіання отъ жизни земной въ обетованное царстве благодати. Само собою разумъстся, что всъ другія сословія казались Посомкову мичтожными въ сравнени съ такинъ высокить, свитинъ служененъ, жакъ пастырство, а потому и весьма последевательно онъ поступиль. поставивъ всь безъ исключения человическия обязанности и сословия въ соподчиненное положение въ служению духовенства. «Насть на свата величайни чина священического, ионеже образъ Христовъ въ себв ниутъ, и Самъ Богъ ого воеволичи и власть имъ дарова тую-жъ, кую Самъ имяще, рече-бо: имъ же грахи отпустите...», — такъ начинаетъ Посоніковъ въ Зерцалів главу о пресвитерахъ (л. 51 об.). То же инотопратно повторяеть онъ и въ другихъ местахъ: «свящемство --- стоянъ и утверждение человъческому спасению; безъ него никаковыми мърами до парства небеснаго человъку дойти невозножно. Всю власть нашего спасенія Господь вручиль пастырянь нашинь и ключи Царства небеснаго миъ же вручнаъ» (I, 3, Зав. от. 66 стр.). Такимъ образомъ, Самъ «Богъ нечтиль ихъ высолою, неудобоизмеримую честію. Всё міретім сановники предъ пресвятеры низки суть» и пр. Поэтому, первая обяванность наждаго върующаго почитать и уважать своихъ пастырей, «яко вностоловъ Христовихъ. Велією честію подобаеть священниковъ чтити, оть мірокихъ чиноначальниковъ отивнию, паче роднаго отца: яко бо дуна честиве плоти, такъ и отепъ духовный плотскаго честиве> и пр. 1) Также и въ житейскихъ столиновеніяхъ, - не моги, напримъръ повторяеть Песонковъ допостроевское правило, състи выше пресвитера яли діакона, нитай ихъ вищею лучшою, въ церкви съ ночтовісиъ ста-

<sup>1)</sup> Взглядъ чисто святоотеческій и составился у Посошкова подъ несомивинымъ вліяніемъ отеческихъ твореній.

новись повади ихъ, освершающему же богослужение пресвитеру твори поклонъ какъ образу Божію и ир. (Зав. от. 62, 78, 107, 129). Съ почтеніемъ должно соединаться полное повиновеніе, нослушаніе пресвитеру: «повинуйся предъ нимъ яко рабъ и прекословенъ предъ нимъ не буди, во всемъ предъ нимъ рабствуй. Подобаетъ ихъ ночитати и во всемъ услуговати, всегда быть имъ рабами. И ты, чадо мое», обращается Посощковъ къ смну, «яко Божія, тако и отца духовнаго заповъданія держи» (Зерц. оч. л. 64 об.; Зав. от. стр. 65...). Изъ уваженія къ духовенству, міряне должны воздерживаться отъ всякихъ осужденій и нареканій на духовенство, — эту высль Посошковъ настоятельно проводить въ нолемикъ съ раскольниками. «Стравию есть на освященый чинъ посягати и ихъ порящати, понеже они въстняцы Бога и все наше спасеніе заключи Богъ во устъхъ ихъ. Не наше дъло пресвитеровъ судити, — есть у нихъ Судія» и пр. (Зерц. оч. л. 54, 57 и др.).

Таковъ взглядъ Посошкова на духовенство и такови должни быть, по его мевнію, отношенія пасомихь въ пастырявь. Взглядь, опять повторинъ, чисто древно-русскій, высказанный, какъ мы отчасти и виділи, въ другихъ завъщаніяхъ 1), восінтанний историческою жизвію Россін и громадною ролью, которую искони играло въ общественной жизни русское духовенстве. Но принимая во вниманіе все сказанное Посошковымъ о духовенствъ, нельзя не замътить и въ этомъ случаъ существенной развицы его Завъщанія сравнительно съ прежими. Именно, проновъдуя, всябдъ за другими, полную неприкосновенность пресвитерского чина, онъ первый же въ некоторонъ отношении нарушаеть это правило и, вопреки своимъ предшественникамъ, дерзаетъ изобличать невъжество и правственные недостатки въ современномъ ему духовенствъ (напр. Соч. Пос. I, 3, 9, 10, 308 и др.) Не говоря пока о правственномъ значенім этого ноступка, заметимъ, что унреви, висказанные Посошковымъ духовенству. были вполив основательны, справедлявы: духовенство, въ тогдашнемъ его состоянін, дійствительно, мегло возбудить и возбуждало только соблазиъ въ народъ, ставило въ опасность православіе. Разкая сатира была необходиня и въ высшей степени полезна. И вотъ, простой мірянинъ, воснитанный на Домостров, своимъ словомъ обличенія, первый різшается переступить тотъ водшебный кругъ, въ которомъ издавна русское духо-

<sup>1)</sup> Напр. Духовная Вл. Мон. стр. 18; Домострой стр. 6, 5, 20, 115.

венство изолировано было отъ всякихъ, со сторони благочестивниъ синовъ Доностроя, упрековъ<sup>1</sup>). Какъ бы то ни было, во всяковъ разв, это новый шагь, шагь въ лучиему, шагь внередь. А что видимое несогласіе Посошкова съ собою не есть действительное противоречие, это видно няъ того, что онъ вездъ и всегда отделяль саное служение пастырское отъ его исполнителей, которые, по въ высшей степени разумному инвиро Посоникова, «какъ люди», никогда не были застрахованы етъ пороковъ и недостатковъ, и съ этой сторони могутъ всегда заслуживать укора, при совершеннъйшей чистоть и святости живущаго въ нихъ дара. Посонкевъ ирано даже обличаетъ техъ, которые въ своемъ представлени сливають то и другое до нераздельности, которые, поэтому, вообще «священный чинъ снижають за убожество и безкнижество духовинхъ: то оня> — говорить Посонковъ о такихь лицахъ — соть невнания своего ихъ священияческой чести и отъ безумія своего чинять (Зав. от. 63 стр.). На основаніи этого разграниченія, Посопиовъ и требуеть вездів почета и уваженія пресвитеру не какъ человіку, а главными образомъ, если не исключительно, вакъ пресвитеру, какъ посителю прениущественныхъ благодатных в дарованій и священных полномочій. «Аще вій пресвятеръ и упістца, яко простолюдинъ (--- это одна сторона), не моги его не почтити, онъ бо есть слуга Вога Вишнаго (- это другая сторона, и она требуетъ уваженія): аще онъ и пьянъ, обаче данний ему етъ Вога даръ неньянъ. На всехъ пресвитеракъ одинавово «почиваетъ благодать святаго Духа; благословеність икъ действуеть Духъ Святий — како высокоученнять, тако и неученымъ, яко трезвинъ, тако и пьявииъ и пр. (Зав. от. 64, 113; Зерц. оч. л. 58). Наконецъ, нужно заметить, что и Посошковъ, побуждаеный правдолюбіенъ и нопречинь желаніенъ добра, ръшился указать недостатии духовенства съ опасеніемъ, оговорками, «не безъ страха въ сіе дівло великое ветупиль», но его признанію. «Не постави, Господи Боже, моего словесе во осуждение, еже дерзнулъ поносительно на настырей своихъ инсати»; и если онъ рашился обличать, то «не ради уворизны чина пресвитерского, не въ поносъ», а ради пользы, «да негли

<sup>1)</sup> Цри этомъ мы, разумъется, пе беремъ въ разсчетъ Стоглава, въ которомъ недостатки тогдашняго духовенства были признаны и заявлены избранным представителями земли русской, поставленными, такъ сказать, въ юридическую необходимость необинуясь заявить о насущныхъ нуждахъ и недостаткахъ въ государствъ.



шть сего моего пръявленія Вегь изрестить нёкое исправленіе. Вогь о семъ свидётель, что не руганія ради написаль сія, но ради исправленія» (Соч. Пос. I, стр. 10, 25; Эсрц. оч. л. 60).

Гораздо трудиве, при отсутствии въ сочиненияхъ Посомкова непосредственнаго обращения въ духовенству, определить взглядъ Посошкова на обязанности саного настыря. На основанія ніжоторых в отрыкочных заивтокъ, ножно, вироченъ, отнетить только существенныя качества и обязанности, входящія въ идеаль носомбовенаго настыря. Поставляя нравственное раставніе общества и явленіе раскола въ зависимость отъ безнечности и невъжества духовенства, Посомковъ прежде всего желастъ надлежащаго воспитанія, подготовленности отъ пастырей 1) и вивняють инъ въ обязанность научение въ въръ, нравственное и даже уиствениое руководство своей паствы. Въ нославін къ Стефану Яворскому Посошковъ рисуеть жалкое положение русскаго народа, оставленнаго безъ всявихъ просвітительных в средствъ, лишенняго соть настоятелей своихъ всякаго исправления духовнаго и учения духовности, потому что и сами они ничего не разумъють». «Вашей святости», обращается Посонковъ съ просъбою въ названному святителю, «вельни нужно потщатися, даби намъ дать знать, какъ нанъ духевное благочиние управлять, какъ нанъ Вога знать, какъ яконы почетать, какъ дуніснолозно жеть. Я иню, что н на Москви разви сотни человинь знасть, что есть вира, кто есть Вогь. Говоря далве объ изданіи новаго требника, Посошновъ сов'ятуетъ «вивстить» въ него особыя статьи въ руководство пастырю при исповъданія иасовыхъ и вообще при «научении и нравоучения». «Пастыремъ бо надобно о паствъ пещись, дабы всв праведно жили». И не только самихъ васомыхъ учить въръ, а увъщавать ихъ, чтобъ они «и дътей своихъ юныхъ всявому благонравію научали, во страсв Вожін возращали» (т. І, стр. 308..., 22). Очевидно, всв высказанныя требованія отъ духовенства соединяются въ одну пастирскую обязанность проповеди, и Посошковъ высказываеть свой слишновь высокій витлядь на важность и необходипость этого средства христіанскаго просвіщенія. Напримівръ, онь завівпластъ своему сыну: «егда пресвитеръ начнетъ читати поученіе, то паче молитвы своея внемли читаемымъ глаголамъ и памятуй незабытно; аще

<sup>1)</sup> Въ Кингъ о скудости и богатствъ, какъ ми видъли, Посошковъ предлагаетъ подробную программу воспитанія и испытанія кандидатовъ священства.

н вся Писанія відаени и законъ христіанскій добрів разумівении, не отвращайся отъ ноученія и пр. (Вав. ет. 134 стр.). — Нанонецъ, находинъ у Посонкова правила касательно вившияго благоповедения и вриличія духовинкъ. «Пресвитеру подобаеть быть всегда трезву и слово нивть ко всякому человаку унилительное, взоръ кротвій, ступаніе ногъ тихое... Священному чину подобаеть иметь чистоту во всемь, яко въ теле, тано и въ дунів, подобно и въ одеждів, и во всякомъ своемъ житейскомъ исправлении, чтобы жатиемъ и одеждою были отивины отъ простолюдивовъ: шапка была бы съ бобромъ, сапоти назкіе, лаптей бы не несили» и пр. (т. І, 30, 31; Пр. о школахъ л. 6). Везъ сомивнія, слишкомъ высовъ быль этоть идеаль настыря для своего времени, когда ин въ ченъ безъ исключения «поны неотивним были отъ простыхъ мужиковъ», когда, при поливишемъ невелестве и нравственной бедности, духовине н по внашнему виду своему способны были возбуждать только отвращеню къ себъ, нотому что не только но улицамъ ходили, а и у престола Вожія стояли «въ гнусныхъ, раздранныхъ кафтанахъ и въ лаптяхъ, растоптанныхъ и въ калв обваленныхъ».

Въ своемъ ръшения критически отнестись въ современному духовенству и откровенно заявить объ его воніющихъ недостатиль. Посощковъ является человъкомъ уже новаго времени, положившимъ, притомъ, начало обличительному направленію на недостатки церковной жизни и въ світской литературів. Часто и скоро нослів Посошкова стали повторяться жалоби на недостатки дуковенства въ новой русской литератури. Лемоносовъ, при своенъ высокомъ взглядъ на настырское служение въ прилцинъ, навъ на существенное условіе «благосостелнія и возвышенія народнаго», свидетельствоваль однако, что «у насъ попы первые пьяницы», что «граноть имесіе изъ нихъ столько же внають, сколько батракъ или коровница» у нъищевъ. Всебще Ломоносовъ слишкемъ презрительно относился въ современному духовенству и часто незаслуженно оскорблялъ его. Напр., въ обичав крестить двтей въ колодной водв онъ усиатриваль незкое верноголюбіе поповъ, которые «желають после родинь, крестинь, нскоръ и похоронъ > 1). Въ инсьмъ «О нользъ стекла» Лононосовъ сравииваеть упорство русскаго духовенства съ обекурантною двятельностію языческихъ жрецовъ, «боявшихся, какъ бы при распространеніи просвів-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Записки «О сохр. и размнож. россійскаго народа».

менія не обнаружилось, что агнцевь и воловь жрецы вдять напрасно». Въ «гимив бородв» Ломоносовъ также рёзко осибиваетъ нашихъ «жрецовъ», которие, наряду со всеми защитниками ложныхъ мисий, прикривають свое поливнием невыжество бородою 1) и пр. Кантениры также ностоянно глумится надъ всемъ духовнымъ сословіемъ, не разбирая, насколько оно виновно въ своемъ невъжествъ. Обвиная духовенство въ низконъ своекористіи, почитая его распространителень сусвіврій въ народів (напр. въ сатиръ «на стояніе свъта сего»), Кантениръ нивогда не упускаеть случая посмыяться надъ пьянымь попомь, невыжественнымь нерковникомъ, безмозглымъ чернецомъ и т. п. Татищевъ, въ Духовной своей, обращая вниманіе сина, какъ пом'ящика, на духовенство, какъ средство въ «благоденственному и мирному житію» и избъжавію алоделній въ жизни крестьинъ, въ то же время яркими красками дополняетъ вартину неудоклетворительности современнаго духовенства, состоящаго изъ «невъждъ, лънивихъ, неученыхъ, пьяницъ», которые съ крестьянами браталися, имъ мирволили, а объ своихъ обязанностяхъ ни мало не заботились (Тат. и его вр. 227 стр.).

Въ своихъ запросахъ отъ духовенства образованности, просвъщенія, въ своихъ настойчивихъ требованияхъ отъ священиявовъ неуклоннаго, ревностнаго исполненія пастырской обязанности учительства, Посощковъ является совнательнымь, убъжденнымь стороннявомь техь просретительныхъ идей, которыя легли въ основу всъхъ ивропріятій Петра В. относительно духовенства и вогорыя слышались отъ всёхъ передовыхъ дюдей новаго времени. Ломоносовъ, напр., тоже, не ограничивая обязанностей духовенства одною молитвою, поставлявъ инъ требованіе «обучать страху Вожію и честнинъ нраванъ». «Главное дело», говориль онъ, «въ томъ состоятъ, что вездъ, гдъ только есть церковь, должны попы и причетники учить гранотв > 2) и пр. Татищевъ внушаль также своему сыну особенную заботлевость найти «попа ученаго, который бы своимъ поучениемъ и предявою въ совершенной добродътели врестьянъ вель». Нельзя при этомъ не зам'ятить, что Татищевъ, какъ и Посомковъ, въ своихъ разсужденияхъ о духовенствъ посмотрълъ на дъло горазде серьсънъе, глубже, нежели Лононосовъ, а тънъ болъе Кантениръ. Отивчая недостатки въ положени тогдашниго духовенства, Татищевъ указалъ и

<sup>1)</sup> Библіогр. зап. 1859 г. стр. 461.

<sup>2)</sup> Летоп. рус. литер. Тихонравова т. IV, стр. 197.

причины неудовлетворительности этого положенія; заявляя справедливня требовавія отъ духовенства, онъ въ то же время озаботился поревомендовать и нівкоторыя практическія мітри къ возвишенію самого духовенства, къ возстановленію его нравственнаго авторитета. Совершенно согласно съ Посощковымъ, и Татищевъ усматриваль причину упадка духовенства въ его крайней бідности, матеріальной необезпеченности, въ его вынужденной привязанности къ пашив и стенокосу. Поэтому, Татищевъ ставить первымъ условіемъ возвышенія и облагореженія духовенства освобожденіе его отъ «крайней въ деньгахъ нужды», обезпеченіе его «безбіднымъ денежнымъ пропитаніемъ». Желая съ поднятіемъ умственнаго и правственнаго уровня въ духовенствів возстановить и винішнее благоприличіе въ посліднемъ, Татищевъ требоваль совершеннаго удаленія духовенства отъ черной работы, «что ихъ сану совсівнъ неприлично» и чтобы «навозомъ отъ нихъ не пахло» (стр. 226).

Въ заключение нашего разбора сочинений Посошкова вообще и знавоиства съ идеальными его везрвніями въ частности, считаемъ нужнымъ остановиться на особенно замівчательныхъ, по своей гунанности, разумности и новизнъ, мисляхъ Посошвова о воспитаніи и о женицинъ. Такіе вопросы, какъ о воспитанін и о женщинъ, въ исторической жизни народа, съ точки зрвнія соціологіи, признаются вопросами первой величины. По врайней ифрф признано за несомниный фактъ, что первоначальное воспитаніе и вліяніе женщины нифють громадное значеніе въ жизни народа, служать однимъ изъ главнихъ факторовъ, подъ воздействіемъ которыхъ слагается тоть или другой нравственный тигь народа, ето характерныя черты в особенности. Въ высшей степени неудовлетворительная постановка воспитанія и положенія женщини въ древяей Россіи, безъ сомивнія, оказаля свое сильнівищее вліяніе въ упорномъ, продолжительновъ невъжествъ народа, въ его нравственной несостоятельности. Посошковъ своими сочиненіями дасть намъ поводъ обратить вниманіе на состояние воспитания и положения женщины въ до-петровской России. Историческая цънность имслей Посошкова въ данновъ случать обусловливается уже важностію предмета; сочиненія его, разсматриваемыя съ этой стороны и въ связи съ другими намятниками древне-русской нисьменности и историческими обстоятельствами, представляють любовытивницую

Digitized by Google

картину постоненнаго развития сознанія въ русскомъ общестив, — постоненное освобожденіе отъ увкости взглядовъ старины и приближеніе въ гуманнымъ идеаламъ новаго времени.

Русскій человівь, взятый въ первобитную экоху его истерическаго оуществованія, поведеному, не нивлъ совершенно и нонатія объ искусть в воснитанія и обученія; оно отождествлялось съ обязанностію родителей. выкариливать детей и соворшенио сливалось и исчернывалось обязанностію выкариливать именно христіанъ. Такой высоко-гунанный для своего времени человекъ, какъ князь Владиміръ Мономахъ, рисун програниу жизни для своихъ детей, кроме общихъ правственныхъ наставленій и одиново столидеро выраженія: «чего не зивете, тому учитесь: отень мой унбль говорить на няти языкахь: въ токь честь отъ чужихъ> (Духовная стр. 26), ничего не говорить такого, что мы привыкли соединять съ понятіями воспитанія, обученія. Въ Домостров мы находимъ уже спеціальныя разсужденія — «како дітей своих воспитати, како діти учити» (главы XV и XVII). Но и туть исключительно говорится только объ ученін страку Божію, віжеству, благочинію, рукоділію и о средствать въ достижению этой цели, т. е. о «неослабновъ, учащенновъ» нрактикованін жезла, ранъ, казненія, реброкрушенія и т. п. При такомъ отсутствін въ идеалахъ передовихъ людей даже имсли о нуждів научнаго образованія и систематически-правильнаго воспитанія, напрасне би ны стали искать его въ жизни. «Царевичей учатъ грамотв и писатъ, а инынъ языканъ, проив русскаго, научения въ России не бываетъ... Въ думъ бояре молчатъ, брады уставя, нотому и грамотъ не учени... Въ своемъ государствъ русскіе люди наученія никакого добраго не нивють и не прісмяють, въ иныя же государства для науки дітей своихъ не носылають», - тавъ резко, но сираведино отоявался о состояни русскаго просвъщенія Котомихинъ (о Россів... стр. 14, 19, 41). Велякій русскій политикъ Крижаничь также сівтоваль на «неумівтельность» ни къ чему русскаго народа, «потому — объясияетъ онъ это явление тупы разумы, кониъ треба есть бруса и поостренія, т. е. ноученія, нбо н аритистикъ ся не учатъ нами люди. По правдъ Русси должни себя ввать варварами, потому что не желають наукъ, остають въ невнамія, простотв, грубости» (Рус. госуд. I, 13, 42, 120, 159). Но напрасно этотъ свъжій, образованный человінь взываль нь русскому народу: «треба наиъ учитися, треба добивать мудрости, треба учиться языка

греческаго, латинскаго, философін, политики, чисельницы, зв'яздочетья» (І, 108, 110, 321; ІІ, 176 и др.): само правительство стояло на запрещеніи перенимать какіе бы то ни было заморскіе извичан.

Соверженно другой обороть получаеть вопрось о воспитании при Петръ. Великій преобразователь русскаго царства прежде всего обратиль вниманіе на воспитаніе и даль первый толчевь долго потомь занимавшимь русскую высль педагогический идеянь. Преследуя заветную свою цельсоздать политическое могущественное тело Россіи, и сознавая политишее, всестороннее превосходство своихъ вившнихъ враговъ, достигнутое путемъ просвъщения. Петръ настойчиво и посивино началь пивилизовать Россию. Утиличарная цель, остественно, сообщила таковой же характоръ всему образованію: наука цвинлась настолько, насколько она приносила прямую пользу, насколько она дёлала искуснаго воина, хорошаго норяка, годнаго писца и т. н. Но народъ болье чень прежде сталь сторониться вауки; не съ подсаръніемъ только, а въ большей своей части съ прянымъ уже презръніемъ посметръль на нее. Не понимая вполяв намъреній преобразователя, простой народъ мивль и некоторыя действительния причины отвернуться оть этого односторонняго образованія, вызваннаго цъляни государственными, часто не совнадавшими съ видимымъ благовъ народа и выгодами различныхъ сословій. Наиболю основательнымъ побужденимъ уклоняться отъ заморской науки послужили учителяиностранцы, — это, только необходиностію вызванное и всябдствіе різшительнаго отсутствія въ Россіи способнихъ, подготовленныхъ людей допущенное, самое тенное цятно петровского образованія. Не пользунсь до Потра благосклоннымъ прісмовъ на Руси, гдв совнъвались въ универсальныхъ ихъ способностяхъ и по своему расправлялись за шарлатанство, иностранцы теперь толнами бросились въ Россію на призывъ Петра. Искатели приключеній співшили воспользоваться трудами и глупостію русскаго народа, являлись въ качествъ хозяевъ къ темнинъ работникамъ. При помощи всяческихъ средствъ, забравъ въ свои руки видныя мъста и монополіи, иностранцы систематически грабили народъ, сделались слимии жестокими бичами русской самостоятельности, свободы и независимости 1). Все русское они старались клейнить инененъ варвар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Столкновенія Ломоносова съ авадемиками служать яснымъ тому доказательствомъ.



ства, потому что чрезъ это преобратали въсъ и кредить они сами, выигрывали право на степень нашихъ учителей, руководителей. Отталвивая оть себя народъ своимъ высомбриемъ, вноземные ччитсян въ то же время владели слишкомъ ограниченными образовательными средствами. При усилившейся страсти щеголять пустотой легкаго, поверхностваго образованія, у насъ явились цізлыя полчища такі справедливо осивлиныхъ Фонвизинымъ врадьмановъ-учителей и гувериоровъ-лаксовъ, портныхъ и т. п. Такіе недагоги, естественно, негли только уродовать, а не образовывать 1). Все это, въ связи съ религіозною особенностію. возбудело въ русскомъ человъкъ рънительное отвращение къ иностранцамъучителямъ. И совершенио нонятниме представляются отзывы простыхъ русскихъ людей о вредъ заморского ученія, объ иносенцахъ, какъ отступникахъ отъ вёры и добрыхъ дёль, какъ развратникахъ истини. Народъ отвергалъ отъ себя эту чуждую науку; онъ съ несравненно большею охотою вель своихъ детей въ грамотнивамъ, начетчивамъ и исстеранъ, отдавалъ ихъ «въ науку» читать по Часослову и Исалтыри. Туть русскій человівь не ждаль оть сына какехь небудь практическихь познаній, но увірень быль по крайней мірів, что душа его не будеть изпращена, опъ останется въ той же общинь, въ которой выросъ, не станетъ презирать священня права народа и глумиться надъ всвиъ русскимъ, --- а это были самыя явныя и слишкомъ обывновенныя на первыхъ порахъ следствія заморскаго образованія.

Воспитанникъ Доностроя и исконный патріотъ, Посошковъ не могъ, разунвется, освободиться отъ домостройныхъ, древне-русскихъ началъ и ввглядовъ на воспитаніе; съ другой стороны, онъ не могъ безусловно довъриться новому образованію, убъдиться въ непогръшниости иноземней цивилизаціи. Со свойственнымъ ему благоразумісмъ, тактичностію, По-

<sup>1)</sup> Въ самомъ дѣлѣ, чему напр. можно было научиться у нѣкоего Глюка, судя по его программѣ, или «приглашенію къ россійскимъ юношамъ, аки мягкой и всякому изображенію угодной глинѣ»? (Наука и Литер. при Петрѣ. Пекарскій стр. 129—131). Волотовъ жаловался на «бѣдное и весьма-весьма недостаточное» учепіе у французовъ-учителей, которые, если что и знали, то «не умѣли по русски ничего растолковать», большею же частію «не учили, а мучили дѣтей, сущими пустяками и бездѣлицами время проводя» (Мемуары. От. Зап. 1850 г. кн. 5, стр. 31). Извѣстная княгиня уже екатерининскаго времени — Дашкова жаловалась на пустоту заморскаго учепія, такъ какъ «для наученія разума ничего не дѣлали». (Записки кн. Дашковой. Москвит. 1841 г. № 1, стр. 100).

сошковъ и въ давновъ случав усвоилъ лучийя стороны древно-русскаго и новаго научнаго воспитанія, отворгая крайности и злоупотребленія того н другаго, явился, такинъ образонъ, представителенъ средняго, возножно-лучшаго направленія въ современной педагогін. Въ его педагогическихъ идеалахъ мы находимъ слишкомъ много домостроевскаго, но за то, съ другой сторони, находинъ и слишкомъ много новаго, чуждаго Домострою. Первое и саное существенное, что Посошковъ постарался усвоить н удержать изъ древне-русского воспитанія. — это, д'яйствительно, высово-преврасное свойство последняго: его строго-религіозный характеръ 1). Все воспитание и образование человъка, съ первыхъ признаковъ пробужденія мыслительности въ ребенкъ, Посошковъ подчиняеть контролю религін и наполняеть преимущественно религіознымъ содержаніемъ. Свльно вооружаясь противъ исключительной «свётскости» нёмецкаго воспитанія, онъ, въ своенъ стремленіи сохранить везд'в религіозный характеръ восинтанія, даже въ обученія искусству говоренія, доходить до оригинальности, высказываеть съ обычною прянотою такія заивчанія, которыя невольно поражають теперь своею странностію, предлагаеть наставленія, по своему ригоризму пе возвышающіяся надъ Доностроемъ. Довольно подробную программу первоначального воспитанія дівтей Посошковъ излагаетъ въ Завъщани отеческомъ, и здъсь-то преннущественно настаиваеть на участи въ этомъ деле религіознаго элемента. «Духовному чину надлежить пещися, дабы отцы и натери дівтей своихъ учили страху Вожію и всякону благонравію. Подъ этипъ верховнымъ надзоромъ церкви, въ лицъ духовенства, въ восцитании должно соблюдать извъстныя предосторожности и правила. Сущность всёхъ этихъ правилъ сводится къ тому, чтобы съ санаго неразунняго дътства жизнь христіаняна получала религіозное направленіе и построялась въ строго-церковномъ духв. Еще только чегда чадо начнеть языкомъ своимъ немотовати», Посошковъ обязываеть «Божіе имя ему натверживати и страхъ Божій въ него

<sup>1)</sup> Религіозный элементь въ воспитаніи быль всецёло удержань и Петромъ В. Въ наказё воспитателямъ царевича Алексёя Петровича Петръ въ первой же статьё поименоваль «Законъ Божій», какъ предметь особенной важности, «понеже истинный страхъ Божій начало есть всея премудрости», и на него велёно обратить вниманіе «паче всёхъ вещей при возращеніи царевича». Между прочимъ царевичу предписывалось каждодневное чтеніе св. Писанія. (Дёян. П. В. Голикова, т. 3-й, стр. 97—106).

ввореняти», «Не учи чада (начинающего говорить) и тому, еже бы тебя звалъ тятою, а маторь — каною, но саное ваше начальней нее учение да будеть: Бегь на небъ — и, руку его взявь, указуй на небо» и пр. Посощвовъ придлетъ такое важное значение делу первенального восиитанія дитяти и съ такою серьезностію настанваеть на необходимости проведения строжайнихъ ремигюзно-нравственныхъ началъ въ воспитании, что даже напр. въ такомъ, собственно говоря, еще безразличномъ новоденін родителей, когда «отецъ учить мать бранити и кубиши ей казати, а матери насупротивно учатъ отца бранити, бити и за бороду драти», видить уже «въчную погибель» ребенка. Въ предотвращение этой опасности Посошвовъ и даеть подробныя наставленія относительно обращенія съ дітьми, диктусть даже отеческія наставленія ребенку, выпридавая высокую степень нажности и будучи безусловно увъренъ въ спасительности такихъ требованій, обращенныхъ къ ребенку, какъ напр.: «не бранися, не дерися: Вогъ съ неба смотрить; языка не выставляй: Богь за то тебя убьеть и т. п. Заботясь прежде всего о водружения страха Вожія въ дътяхъ. Посонковъ, какъ самъ носитель светлой, чисто христівнской религіозности, въ то же время требуеть веспитывать и любовь въ Богу, -- «чтобы они Бога любили». Съ ранней же молодости Посошковъ требуетъ внушать детямъ навывъ въ исполнению реанглозныхъ обязавностей: «образанъ святымъ учите дътей кланятися: глагодите имъ, указуя на образы: сей образъ Вожій, а сей-Богородицынъ... и ти вланяйся имъ». Проповедуя, какъ ны видели, и взрослымъ часто не особенно возвышенную, узво практическую мораль, Посошковъ и ребенку при всякомъ удобномъ случав втолковиваеть эту зависимость благоденствія человіна оть религіозно-правственных подвиговъ съ его стороны, нерасторжимую связь добрыхъ дълъ съ воздаяніемъ за нихъ отъ Вога. Такъ напр., въ данномъ разъ Посошковъ хочетъ расположить ребенка «кланяться Богу» объщаніями, что Богь, «видя поклоненіе, дастъ того или того много».

Вивств съ религіознымъ воспитаніемъ должно соединяться нравственное. Въ этомъ отношеніи Посошвовъ, согласно установившимся въ древней Россіи на это дело воззреніямъ, отдаетъ полнейшее предпочтеніе спартанскому характеру воспитанія. Совершенно отчаяваясь въ благонадежности и нравственной пригодности человека, возращеннаго «въ ласканіи и во всякой потачке и въ неге». Посошковъ уже младенца ве-

дить воспитывать «въ навазани», чтобъ «золь не быль. Младенецъ аще въ юности научится злу, то уже добрымъ человъкемъ не будетъ; а кей человъкъ въ наказанія возрастеть, той всегда добрый человъкъ будетъ >. Сваливая вину педостатковъ вообще всего русскаго — « ненаназаннаго народа» на «людей начальствующих», Посошвовъ въ частности и за дътей нодную отвътственность возлагаетъ на родителей. Поэтому-то онъ и внушаетъ своему смну особенную строгость въ дълъ воспитанія дівтей, поэтому-то онъ и настанваєть на необходимости стариннаго пріема и метода воспитанія, по которому понятіе веспитанія отождествлялось съ понятіонъ наказанія и даже самыя слова эти стали синонимическими, «Ты, сыне мой, въ великомъ наказаніи чадъ своихъ имъй и страху Божію, смиренію и прочинъ добредітелянь учи ихъ прилежно, навазуй нещадно. Если же возрастите въ ласканіи и во всякой потачкі и въ неге, то въ томъ пути не будетъ: либо пьяница будетъ, либо озорникъ, либо самий воръ... Всякое бо вло и безумство родится отъ родительской потачки». Поэтому, «ни малыя имъ воли не давай, изъ очей своихъ на наль часъ не выпускай; крепко держи, еже бы никавого дъла своимъ изволомъ, безъ вашего въденія не дълали, но все бы житіе ихъ и дела были по вашей воле». Даже и после, сегда отдаси сына во училище, вивсто себя приставь къ нему приставника върнаго. старика или старуху». Съ полнымъ одобреніемъ и сочувствіемъ припоминая требованіе, заявленное еще «древними святыми — бить дівтей своихъ нещадно», Посошковъ и самъ, вследъ за Домостроемъ, рекомендуетъ въ качествъ воспитательныхъ мъръ телесиня наказанія. Но если еще и мы не избъжали учебныхъ экзокуцій, то темъ болье нользя ставить въ укоръ подобныхъ предписаній Посошкову, во времена котораго «всявое поученіе тростію чинилось», когда спеціальнымъ назначеніемъ палки полагалось «вчиненіе наученія». А съ другой стороны, строго-то говоря, едва ли и можно оснаривать Посошкова въ этой преддеженной имъ спартанской теоріи воспитанія. Представляется слишкомъ віроятнымъ, что въ его время, при отсутствіи еще ваких либо цивилизаціонных основъ въ жизни русскаго народа, единственно страх Бога и родителей могъ предохранять подростающее поколеніе отъ нравственной и соціальной искалвченности; не мудрено, что «нвга, потачка и ласканіе» являлись двйствительно разрушительными элементами въ воспитаніи, что «играніе губыло > детей и что только гроза и розга гарантировали доброкачественность питомцевъ... Въ обращение съ дътьми Посонковъ требуеть отъ родителей такой строгости, чтобъ «и взгляду вашего боялись»; въ болье же важныхъ случаяхъ, напр. за какіе либо проступки, совътуеть и «ребра сокрушить, безъ всякаго милосердія наказать».

Здесь же, т. е. въ детскомъ воспитания, Посошковъ полагаетъ начало техъ аскетическихъ правиль новеденія, которыни онъ желаль би опутать жизнь и варослаго христіанина. Внушая ревнивий надворъ, чтобы ребеновъ «нивогда празденъ не былъ и дней бы своихъ не терялъ даронъ», Посоньювъ нераздельно съ этимъ связываетъ и другое требованіе: «и при томъ порядкі обучай его нужду всякую тернічтя. Въ мягкія одівнія не облачай, даждь платье самое расхожее и грубое, даби онъ навывалъ терпенію; пищами сладостными не весьма питай, но обучай въ яденію суровыхъ ядей» и пр. Особенно предостерегаетъ Посонковъ юношество сотъ пьянственнаго интья; а наиначе не пускай заморскихъ питій нити, понеже тын здравію человіческому вредительны, а царскому богатству истощительны». Вооружаясь противъ безділья и пустыхъ, «перебивочныхъ разговоровъ», Посошковъ стремится воспитать изъ ребенка человъка дъловаго, серьезнаго, сосредоточеннаго по его душевной настроенности; а но вившнему виду онъ желаетъ такъ поставить своего питомца, чтобы на него никто, а твиъ болве женщины --- « и взозрить не восхотели». «За шутки съ девицами», наказываеть Посошковъ своему сину-воснитателю, «ты ребра ему сокруши, безъ всякаго милосердія наважи его, дабы впредь ни мало къ нимъ не приближался». Впроченъ, правила, подобныя последнему, выходили изъ-подъ пера Посошкова не потому, чтобы онъ былъ решительный гонитель женщинъ и въ привципъ вооружался противъ общенія съ ними, а единственно изъ-за опасеній за чистоту юной дуни ребенка.

Гораздо интересиве правила Посошкова о школьномъ, научномъ образованія. Въ этомъ случав Посошковъ выходить уже изъ круга домостройныхъ понятій и становится піонеромъ новой педагогіи, человѣкомъ новаго времени, сознавшимъ новыя потребности жизни и новыя обязанности человѣка. Несмотря на то, что самъ Посошковъ лишенъ былъ всякаго научнаго образованія, онъ вполив сознаваль не только полезность, но совершенную необходимость науки и отводиль для нея поле, быть можетъ, даже болье общирное, чвиъ самъ преобразователь Россіи. Посошковъ стремился ко всеобщему ученю, къ общенародной грамот-

ности, не исключая и своего родоваго сословія — простыхъ поселянъ. Подобная мысль, предупредившая усилія нашего времени, была въ высней степени замічательна и сміла для той поры, когда и въ избранныхъ представителяхъ русской наців, въ духовенстве и боярахъ, вся сумна учености въ большинствъ случаевъ не достигала искуства писать и граничила съ полною безгранотностію. Самъ Посошковъ, очевидно, ! сознаваль, что русскій народь не возрось еще до сознательнаго уваженія науки и потому совътовалъ на первыхъ порахъ употребить даже насиліе. 🤄 «Я чаю, нехудо учинить кръпкое опредъленіе, чтобъ и въ малыхъ деревняхъ безотложно детей своихъ отдавали учить грамоте, подъ опасеніемъ «какого ни есть страхованія» (Соч. Пос. т. І, стр. 176; Зерц. оч. л. 132). Мало того, Посошковъ желаетъ просвътить ученіемъ даже Мордву, «завона неинущую, дней незнающую», т. е. племя нолудивое и самое низвое, по представленію Посопікова: «нехудо и у Мордвы детей брать и грамоте учить, хотя бы и насильно. Но особенное вниманіе, какъ ны знаемъ изъ разбора Книги о скудости и богатствъ, Посошвовъ обратилъ на духовенство. Вполиъ сознавая разрушительныя последствія невежества въ духовенстве, Посошковъ въ своихъ сочиненіяхъ и даже черезъ особыя посланія старается вызвать двятельность власти на поднятіе уиственниго уровня въ духовенствъ. Если своими наступательными требованіями въ данномъ случав Посошвовъ повторяетъ и ранве его раздавшійся голосъ, напр. Стоглава, о необходимости просвъщения въ русскомъ духовенствъ, то, съ своей стороны, Посошвовъ заходитъ гораздо далве. Онъ не останавливается на образованіи только духовенства, а въ этомъ видить только начало дёла, первый шагь, не столько цёль, сколько средство къ просвещению всего русскаго народа, видить только необходимое условіе къ тому, чтобы «во всемъ народъ возсіяль свъть благоразумія» (I, 22). Поэтому, не достигнувъ еще перваго пункта своихъ желаній — образованія духовенства, Посошковъ обращается уже къ будущимъ ученымъ настырямъ и говорить имъ объ обязанности учить весь народъ, указываетъ, такимъ образомъ, конечную цъль желаемаго школьнаго ученія. Замъчательно при этомъ, что, стремясь искренно къ народному просвъщению, Посошковъ намфренно какъ бы лавируетъ, старается совершенно не упомянуть объ учителяхъ-иноземцахъ, наполиявшихъ Русь и назойливо предлагавшихъ свои просветительныя услуги. Хотя Посошковъ и не высказывается

ясно, но очевидно, что и здёсь имъ руководило полное сомнине въ ихъ полезности и пригодности, недовольство ихъ поведенемъ въ Россіи и опасенія за чистоту православной вёры. Такое великое дёло, какъ воспитаніе народа, Посошковъ желаетъ поручить никому другому, какъ только духовенству, даже соглашаясь при этомъ, по необходимости, ждать воспитанія и надлежащаго образованія самого духовенства. Священники должны убёдить своихъ пасомыхъ отдать «дётей въ наученье», они же, или хотя дьячки, и должны быть первыми педагогами народа (т. І, стр. 22, 175).

Программа ученія, предлагаемая Посошковымь, сравнительно весьма широка. Посошвовъ не довольствуется изучениеть только религизныхъ предметовъ, доселъ составлявшихъ для русскаго человъка исключительную область доступнаго и безукоризненнаго знанія, но рекомендуеть изучение и свётскихъ наукъ, принисывая ивкоторымъ высокую степень важности и образовательного значенія, напр. грамматикі (І, 11 и 12 стр.; ІІ, стр. 300). «Паче же грамматическаго ученія потребно книжное разумение, священныхъ писаній толкованіе. Кроме того, Посошковъ совътуетъ «укращатися книжнымъ ученіемъ риторскимъ и философскимъ разумомъ», совътуетъ изучение грамматики словенской, выкладки цыфирной, художеству какому нибудь, особенно рисованію; также рекомендуеть изучение язывовъ латинскаго, греческаго, польскаго и пр. Въ свободное отъ занятій время Посошковъ сов'туеть «неборзостное, съ прилежнымъ вниманіемъ у чтеніе книгъ и притомъ книгъ не только духовныхъ, но и гражданскихъ, «бытейскихъ», даже иностранныхъ, напр. польскихъ, но въ последнемъ случае требуетъ строгой осмотрительности, чтобы «не обръсти вниги на развратъ благочестивыя нашея въры, или какому гръху приводящія: тыя весьма оть себя отръвай, дабы благочестіе не погубити, еретиковъ бы не быть (Зав. от. стр. 170, 8; Соч. Пос. I, 15).

Не ограничиваясь болье или менье отрывочными замычаніями вы разныхы своихы сочиненіяхы о настоятельной необходимости ученія, его программы, средствахы и границахы, Посошковы принялы на себя труды составить цыльй спеціальный проекты о школахы, который оны, какы человысы «присутствія кы власти не имыющій», и предлагаль на разсмотрыніе «архіерею Божію», т. е., выроятно, Стефану Яворскому. Проекты этоты хранится вы рукописи Академіи Наукы,

Ж 102, подъ заглавіемъ: «Посошнова проенть о школах». Въ началь есть приписка: «списана изъ книгъ бывшаго при Синодъ оберъсекретаря Леванидова 1756 года, мая 18 дня». Заканчивается сочиненіе подписью автора: «писавый сіе убогій земледълецъ, московскій уроженецъ, Иванъ Посошковъ».

Это небольшое сочинение представляется на нашъ взглядъ слишкомъ замівчательными и важными, таки каки оно цівликоми наполнено мыслями, такъ сказать, предвосхищенными у великаго цивилизатора земли русской. Сказавши о необходимости образованія и изобличивши при этомъ удобномъ случав невъжество русскаго дуковенства, въ которомъ «вина погибели» иногихъ, Посошковъ высказываетъ свой въ высшей степени замъчательный для тего времени взглядъ на великое дъло народнаго просвъщенія. По его мижнію, просвъщеніе умственное, образованіе школьное, также необходимы для человіка и столь же полезны для него, какъ просвъщение истинною Христіанскою върою. Петра Великаго, цивилизовавшаго Россію, онъ готовъ заслугъ Великаго князя Владиміра, озарившаго Русь свътомъ истиннаго боговъдънія: «отъ своего простоумія такъ дознаваюся, писалъ Посотковъ, яко за ученіе школьное не меньшія мады пріяти (достоинъ Петръ В.) просвътившаго Россію святымъ крещеніемъ», Подобная мысль говорить сама за себя; она одна ставить Посошкова сыномъ новаго въка, человъкомъ новаго времени. Нечего и говорить, что съ точки зранія старообрядческой партін, до-петровской Россіи, такая великая мысль, столь просвещенный взглядь быль сугубою ересью. Далее Посошковъ останавливается въ своемъ проектв на средствахъ ученія и здёсь подробно говорить о необходимости составленія прежде всего подробной грамматики, съ изложениемъ учения о падежахъ, склоненияхъ н пр., даже о декламаціи и способахъ произношенія «гласномъ или тихостномъ, кроткомъ». Между прочимъ Посошковъ обнаруживаетъ и въ этой области свободное, трезвое отношение къ предметамъ, изъ-за непривосновенности которыхъ умирали древне-русскіе люди: онъ предупредилъ реформу Петра въ русской графикъ и въ принципъ ръшилъ уже необходимость измененія славянской азбуки для русскаго употребленія. «Нехудо-бъ и письменъ азбучныхъ пополнить, понеже азбука есть не евангельское слово, не отъ Бога она составлена. А всемъ намъ зрино, что есть много лишнихъ письменъ, а многихъ нужныхъ, нашему

Digitized by Google

языку россійскому свойственныхъ, и не положено. Въ латинской, польской и въ нъмецкой 24 литеры, а всякую ръчь безъ язивненія могуть писать, а въ нашей азбукъ 45 письменъ, а темноту такую писаніе содержить, яко мнозіи річи пишутся изміненіемь противь глаголанія настоящаго, а иныхъ реченій и написать тіми нашими письмены пе возможно». Наконецъ Посошковъ переходить къ главному предмету сочиненія и подробно говорить о должномъ устроеніи и правильной организаціи школьнаго дела. Отметимъ здесь некоторыя изъ техъ его мыслей, которыя, въ то время принадлежа къ идеальной области желаемаго, теперь, въ нашихъ глазахъ, являются какъ-бы сбывшимися въ большей ихъ части пророчествами. «Для россійскія славы, наипаче ради духовной пользы, довелось бы въ Россія состронть академію великую всёхъ наукъ. И въ царствующемъ градъ Москвъ состроить бы академію велиную патріаршу. Такожде же бы и въ городахъ, во всёхъ епархіяхъ построить училища. Нехудо бы грамматическія школы построить и во обителяхъ, а у Троицы, въ Сергіевъ монастырь, можно быть и цълой академіи. Нехудо бы тёхъ, кто книжный разумъ имъетъ въ себе и на степени возводить». Проектируя набирать «приставниковъ въ школы изъ инововъ или изъ церковныхъ причетниковъ, что васается собственно учителей, Посошковъ рекомендуетъ, — «буде въ Греціи и въ иныхъ православныхъ странахъ самыхъ высокоученыхъ людей не обрящется, — по нуждъ, хотя и изъ люторскія въры учителей достать».

Говоря объ отношеніи Посошкова къ наукѣ, мы пользуемся случаемъ для полноты и точности картины—сказать, что есть не мало въ сочиніяхъ Посошкова мѣстъ, которыя съ перваго взгляда представляются стоящими въ противорѣчіи съ его общими просвѣтительными воззрѣніями, мѣстъ, повидимому, свидѣтельствующихъ, что онъ далеко не всегда м всецѣло держался на высотѣ своихъ гуманныхъ идей. Проповѣдуя высокое значеніе, права и силу науки для человѣка, Посошковъ въ то же время шелъ, повидимому, въ разрѣзъ съ современною наукою, самъ упорствовалъ иногда въ старыхъ, уже отвергнутыхъ наукою воззрѣніяхъ. Такъ напр., нельзя обойти молчаніемъ одного, не столько, впрочемъ, въ существѣ дѣла важнаго, сколько оригинальнаго, рѣзкаго въ сочиненіяхъ Посошкова факта — его воззрѣній космографическихъ. Посошковъ въ этомъ случаѣ стоитъ рѣшительнымъ сторонникомъ старыхъ понятій о центральности земяи и ярымъ антагонистомъ новой, ширившейся въ Европѣ

Digitized by Google

и пронивавшей въ Россію системы Коперника. Порицая и оспаривая «превлятаго Коперинка, Вогу суперинка, Посошковъ съ своей точки зрънія силится доказать, что солнце поставлено Богомъ «на тверди небесной, а не въ кентръ всего свъта». Ставии разъ на ложную дорогу, Посошковъ пускается въ изобретенія разныхъ вазуистическихъ доказательствъ своей теорія. Такъ напр., одникь изъ полнов'есн'яйшихъ аргументовъ, окончательно поражающихъ систему Коперника, для Посошкова является тоть, что не могь же самъ «Госнодь Вогь, во время бытія Его на земля, війждо день со землею солнцу служити». Усматривая, такинъ образомъ, въ этомъ ученіи «опакое превращеніе всёхъ законовъ Божінхъ и уличая по этому поводу Конерпика въ «безуміи отъ высожоумія», Посошковъ переносить его вину даже и вообще на всёхъ лютеранъ и не безъ раздраженія порицаеть ихъ за то, что они «не хощуть твиъ лиссоставниванъ словесе воспретительнаго изрещи» (Зав. от. стр. 156, 157). — Отивчая этоть факть въ сочиненіяхъ Посошвова, им однако не имбемъ, кажется, ни малфинаго права винить въ томъ Посошкова и упрекать его изъ-за этого въ обскурантизмъ. Несомивню, со стороны Посошкова это быль грвив неведёнія, а потому и нельзя придавать ему особенно серьезнаго значенія. Если даже и въ наше время не редкость еще люди, склонине более недоверчиво изумляться системою Коперника, нежели придавать ей вероятіе, то во время Посошкова она и вовсе не инвла правъ гражданства. Извъстно, что самъ Тредьяковскій, справедливо хвалившійся своимъ образованісмъ, доносниъ на своего соперника, Сумарокова, Суподу, что въ одной одф у него говорится «о действительномъ множестве міровъ и о безконечности пространства». Просвъщенный святитель — Стефанъ Яворскій въ данномъ случав тоже остался ученымъ староввромъ: открытіе Коперника, заподозрѣнное церквію въ противорѣчін съ словомъ Божіннъ, отвергалось и инъ, какъ заблужденіе<sup>1</sup>). Можно ли, наконоцъ, винить Посошкова въ этой его ошнокъ, когда даже самъ великій Ломоносовъ не былъ свободенъ отъ неменъе грубняъ и непрестительных опибовъ, утверждая напр., что «зативніе причиняеть падежи скога и повітрія на людей в ?!

Несравненно болфе ръзвимъ и замътнымъ диссонансомъ съ взглядами Посонвова на науку звучатъ его тоже общія разсужденія о такъ на-

<sup>1)</sup> Пропов. Ст. Яв. т. III стр. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соч. Лом. т. I стр. 647.

званной имъ «вътреной премудрости». Эта вътреная премудрость, подъ воторою Посошвовъ разумъсть, повидимому, сововущность свътскихъ наувъ и вообще область не-религіознаго знанія, трактуется постоянно инъ какъ какое-то элое начало, вивсто пользы приносящее явный вредъ человвку. Въ прямую зависимость отъ вътреной премудрости Посошковъ поставляетъ развитие и усиление всъхъ ересей, отъ нея производить и вообще духъ противленія Евангелію. Это странное въ устахъ Посошкова убъкденіе настойчиво повторяется въ его полемическихъ сочиненіяхъ. Призвавая за лютеранами всеоружіе такой именно мудрости, Посошковъ въ этомъ и видить причину оретичества: «Люторане паче всёхъ живущихъ на земли себя вивняють мудрыми быти, того ради вся древняя преданія и отвергоша отъ себя». Какъ люди мудрые, они «отреклись отъ Апостоловъ, неучившихся философіи, и избрали себъ философа Мартина». Съ этой точки эрвнія, Посошковъ не безъ гордости и свидвтельствуеть, что большинство русскаго народа не пріобщилось этой опасной мудрости, а потому и стонтъ твердо въ православіи: «мы люди немудрые, вътреной мудрости не учились и того ради святому Евангелію противитися не можемъ, но еже въ немъ написано, тому и вършиъ». «Мы, во православін сущін, в'втреной премудрости не учились и того рады святому Евангелію и святыхъ Апостолъ писанію візримъ и вся предавія ихъ тако твердо держимъ, аще бы и ангелъ, сошедъ съ небесе, сталъ насъ инако учити, не послушаемъ его» (Зерц. оч. л. 206 об., 220 об., 202 об.). Всв подобныя рвчи Посошкова объясняются, однако, весьма просто, онв не стоять ни въ малвишемъ противорвчи съ общими взглядами Посошкова на науку и съ его настоятельными запросами на нее. Дело въ томъ, что Посошвовъ существенно различалъ истинную ученость отъ легваго, поверхностнаго отношенія къ наукв, серьезное научное образованіе отъ легкомисленного усванванія верхушекъ науби и модныхъ мивній; и относясь съ величайшимъ уваженіемъ къ настоящей, солидней наукв, Посошковъ справедливо порицалъ развившійся въ то время по занадной Европ'я и проникавній въ Россію этотъ, такъ сказать, пустоцвътъ научный. Во всякомъ случав, сейчасъ высказанная теорія Посошкова не есть илодъ обскурантизма, не результать древне-русской замвнутости, отчужденія отъ науки и сліпаго предубівжденія противъ нея. а сворте наобороть — плодъ свътлаго, разумнаго пониманія истиннаго значенія и силы настоящей науки. Теорія эта, безъ сомивнія, основана была

прямо на дъйствительной жизни, она выработана была Посошковымъ подъ свъжнии впечатавніями дъйствительности, когда, по интересному свидътельству Посошкова, большинство новыхъ русскихъ людей, «кои только маленько губъ своихъ помазали книгочтеніемъ», увлеклись въ вольнодумство, заражались моднымъ либерализмомъ, еретичествомъ (Пр. о школахъ л. 8). Виноватъ, такимъ образомъ, въ данномъ случав не Посошковъ, а тв осмвиные всвии здравомыслящими современниками піонеры новой русской образованности, которые такъ плохо рекомендовали въ глазахъ русскаго народа свою заморскую ученость, новонабранную ими именно «вътреную» мудрость.

Теперь познакомимся съ взглядами Посомкова на женщину. — Въ концф XVII и началъ XVIII въка въ сферъ общественныхъ отношеній обомкъ половъ и соціальнаго положенія женщины, какъ и во всъхъ другихъ сферахъ русской жизни, произошли весьма важныя, существенныя изміжненія и преобразованія. Эти изміжненія, въ ихъ лучшей, боліве разумной и чуждой крайностей части, отразились въ идеалахъ и нашего Посомкова. Правда, у него нізть цізльныхъ спеціальныхъ разсужденій на эту тему, но и встрівчающіяся отрывочно мысли, по ихъ новизнів и гуманности, сравнительно съ старыми домостроями, въ высшей стенени замізчательны. Но чтобы опять ясніве была историко-логическая послівдовательность развитія новыхъ воззріжній на женщину, возникшихъ въ XVIII віжів, мы должны и здівсь напередъ взять въ соображеніе преднествовавшія историко-традиціонныя воззріжнія.

Въ первобытныя времена господства грубой физической силы, пенятія о женщинь проникнуты были грубыми, животно-эгоистическими чувствами. Какъ существо болье слабое, женщина естественно стала въ соподчиненное отношение къ мужчинь, потому что не могла съ нимъ соперничать въ силь, а следовательно и въ уважени. Такія именно понятія о женщинь отразились въ «Русской правдь», где было ограничено человъческое достоинство женщины и жизнь ея еценна вдвое ниже жизни мужчины (только полвиры, между темъ какъ за мужчину целая вира). Впрочемъ это не было еще временемъ окончательнаго порабощенія женщины, потому что не всегда еще она стушевывалась предъ мужчиной и физическою своею силою: въ русскихъ былинахъ мы видимъ величавые

образы героянь, обладающих могучею силою и мощнымъ правственнымъ характеромъ. Посредствомъ этихъ свойствъ, женщина пріобретала часто уваженіе. Владиміръ Мономахъ, хотя и не велить дітямъ своимъ «давать надъ собою власть женамъ», все-таки завъщаеть любить ихъ (Духовная стр. 25). Въ худшему изивнилось положение русской жепицины во время татарщины. Соседство и гнотъ дикаго народа разлагающинъ образонъ дъйствовали на семейный быть народа. Татары развили деспотическія наклонности въ русскомъ человікі вообще и способствовали развитію варварства и жестовости въ отношеніи въ женщенъ въ частности. На понощь практиковавшимся уже крутымъ мізрамъ въ отношеніи къ женщинъ явились теперь и теоретическія разсужденія, болье и более унижавшія женщину. При сильномъ развитіи аскетическаго направленія на Руси, составилась цівлая литература изъ ноученій о занкъ женахъ, гдъ собраны были тысячельтнія изреченія мудрецовъ и примъры библейской исторіи, являющія женщину въ самонь неблаговидномъ свёть. Подъ несомивнимъ вліднісмъ этихъ поученій составился и въ Домостров общій идеаль жены, какъ существа совершенно безличнаго, лишеннаго всякой самостоятельности, безпрекословной рабыни своего мужа-повелителя, отъ плетовъ и произвола котораго совершенно не гарантировалось ся человъческое достоинство. Конечно, эти книжные разсказы, поученія, идеалы, инфан свой въсъ и долю вліянія на самую жизнь. Даже Котошихниъ не былъ свободенъ отъ предубъжденія, что вообще женщины «природнямъ разумомъ простовати». О положение же русской женщены онъ сообщаеть такія свідівнія: «царевны (не имінощія права выходить замужъ ни за Русскаго, какъ холопа, ни за иностранца) живутъ, яво пустывницы, въ молитвъ, въ постъ пребываютъ, лица свои слезами омывають > 1). «Бояре дочерей своихъ не указывають никому, и живуть тв дочери въ особыхъ дальнихъ покояхъ». Выборъ для дочери жениха исключятельно опредёлялся волею родителей: «дочери о томъ и не скажутъ, и любится невъста только по приданому». Наконецъ, при самемъ же вънчанія «протопопъ ноучаеть новобрачных», какъ ниъ жити: жевъ быти у нужа въ послушествъ, нужу поучати ее слегка жезлонъ» (О Россін...

<sup>1)</sup> Побуждаемый человъколюбивыми чувствами, уже Крижаничь проектироваль устранить это ограничение относительно браковъ царевевъ. Рус. гос. въ пол. XVII в. т. I, 322; II, 273.



стр. 12, 119, 120, 8). Радвиальную перемёну въ судьой русской женщини произвель петровскій перевороть. Русскіе, отправленные за гранину, увидёли женщину въ обществі, во всемъ блескі ся красоты, и съ нвумленіемъ извіщали соотечественниковъ, какъ о «превеливой диковинкі», о томъ, что «женскій наредъ тамъ зіло благообразенъ, нолитиченъ, свебоденъ, веселится на гуляньяхъ» 1) и пр. Открыты были и у насъ ассамблен, и русская женщина изъ своего теремнаго заключенія постепенно входила въ общество въ блескі европейской наружности. «Жены», говоритъ Щербатовъ, «до того не чувствовавшія своей красоты, начали силу ся познавать, стали стараться умнежать се пристойными оділиними н беліе предковъ своихъ распростерля роскошь въ укращенію», такъ что «желаніе быть пріятней» стало слишкомъ властно «дійствовать надъ чувствіями женъ» 2). А напыщенные русскіе кавалеры, по слованъ Новикова, темерь уже «всі кричали: вотъ чудесное произведеніе природы, вотъ совершенное ся твореніе» и пр. и пр. з).

Столь діаметральная переміна въ судьбі русской женщини васалась на первыхъ порахъ, разумъется, только высинхъ сословій, и новые порядки не могли, конечно, помутить сразу старый домостроевскій быть народной массы. Тъмъ не менъе, и въ средъ простаго народа выдълялись уже личности, которыя приблизились въ новымъ понятіямъ и, не отдаваясь безусловно новому влеченію жизни, значительно возвысились надъ Домостроемъ, усвоили себъ болье гуманныя, идеальныя возгрънія на женщину. Таковъ нашъ Посошвовъ. Въ его сочиненіяхъ нать, какъ ны сказали, особыхъ разсуждений о женщинв и ивть даже ни одного обращенія въ нявъ; но за то Посошвовъ предлагаетъ сыну подробныя правила о выборъ невъсты и объ отношенияхъ мужа къ женъ. И этихъ правиль совершенно достаточно для того, чтобы видеть человечный и въ высшей степени нравственный взглядъ Посошкова на женщину, какъ на существо равное мужчинъ, заслуживающее полнаго уваженія отъ мужа. Только предостерегая отроковъ отъ разврата, Посонковъ требуеть удаленія отъ жевіцинъ и высказываеть, очевидно, общензвістныя въ ту пору сентенцін: «дівнить блюдися, ин въ чемъ съ ними не сообщайся, бесізды съ ними наодинъ не имъй» и пр. (Зав. от. стр. 12). Такія требо-

<sup>1)</sup> Наука и Литер. при П. В. Пекарскій, т. І, стр. 148.

<sup>2)</sup> О поврежд. нравовъ. Рус. Стар. 1870 г. т. II стр. 16.

в) «Живописецъ» 1774 г. стр. 20 (изд. Ефремова).

ванія, какъ им уже выше и нивли случай объяснять, сложнінсь у Посопікова несомивню всявяствіе представленія опасности разврата, какъ гръха особенно «мерзкаго и ненавистнаго», а также, въродтно, и подъ вліяність нравственной небезупречности тогдашних столкновеній мужчины съ женщиной. Вообще же Посописовъ является положительнымъ противникомъ прежде господствовавшихъ возарѣній на женщину, какъ источнякъ гръха. Старинное правило, гласящее, что невъста любилась по придавому, рацительно отвергается Посошвовниъ: считая жену такимъ же человъкомъ, совершенно равнымъ мужу, Посошковъ и при выборъ ся требуеть искать тваъ человеческихь овойствъ въ ней, которыя онъ желаеть видёть и въ мужчине. Посошковъ советуеть искать равной даже по вившнему положению въ свътв. Что насается богатства, приданаго, то, какъ набрасивающее иногда твиь на нравственныя достоинства человека, какъ поводъ и средство къ развращению, оно является для Посошнова не только необходинымъ, но даже въ нъкоторомъ родъ препятствиемъ при выборъ невъсты. «Егда начнеши искать невъсту, то не ищи невъсты честиве себя, наиначе же богатыя бъжи, да никогда, недостатва ради твоего, поносииъ будени отъ нея; но ищи себъ равныя, или паче — низшія себя, понеже честна жена мужемъ, а не мужъ жемою. Ты не богатства, не чести ищи въ невеств, но ищи сипренія и разуна, нампаче жъ нии въ ней страха Божія (Зав. от. стр. 21). Полагая, такинъ образомъ, существеннымъ въ женщинъ ея нравствення, человіческія достоннства, Посошковъ слишкомъ легко отзывается о вившней красотв женщини, что составляло исключительный предметь восхищенія женінною для ново-цивилезованнаго русскаго общества. «Еще тебъ, сыне мой, сказую и завъщаваю: егда невъсту будеше избирати, то прасоты преиздишнія не вщи... Аще же искать будеши прасоты духовныя: смиренія, страха Божія, — и по той духовной и телесную красоту получини, то воля Божія тако ти совзволила, не опасайся пояти ю, аще и вельми будеть прекрасна» (стр. 22). При самонъ уже выборв невъсты Посонковъ требуеть оть мужчины полнаго жъ ней уваженія и, вооружаясь противъ всянаго насилія, поставляетъ условіемъ брака добровольное согласіе нев'всты: «въ сватанін своемъ не спъши, но первъе о невъстъ испытай, какова она есть... и буде явится ти нравна, то и себя ей покажи и освъдомься подлинно, еже ты ей ионравился ли, и егда подлинно увъси, еже ты ей понравился, тогда и

дъло начинай. То добро и свято, еже бы оба изъ воли и изъ любви сопился. И егда сватаніе начнется, такого безумія не моги учинити, еже бы ти невъсть двухъ или трехъ во единыя времена смотрити, понеже дъвица такой же человъкъ, яко и ты, а не лошадь» (стр. 23 и 22). А воть каковы должны быть, по Посонкову, отношенія мужа къжент въ ихъ «брачномъ, мірскомъ житіи»: «не моги, чадо мое, и близь себя допустити самоушничества, но во всякомъ дтять, не токмо духовномъ или во гражданскомъ, но и въ домовомъ правленіи употребляй совъта помощницы своея. Безъ совъта безъ женняго инчего не твори, она дана тебт не ради порабощенія, но ради помощи. Аще кто будетъжену инчтожить и претворять въ рабій образъ, той будетъ Богу противно чинити» и пр. (стр. 70).

Итакъ, у Посошкова со всею очевиднестію виступаетъ уже новый взглядъ на женщину, неизміримо боліве человівчный, гуманный, существенно возвышающійся надъ тімь назменнымь уровнемь домостроевскихъ воззрвній, по которымъ древно-русская женщим трактовалась существомъ низшимъ мужчины, существомъ, которое можно было пріобретать черезъ супружество въ качествъ жены, но съ которымъ позволительно было обращаться такъ же безцеремонно, какъ, по удачному сравнению Посошкова, съ лошадью. Сравненіе Зав'ящанія Посошкова съ Духовною Татищева въ вопросъ о женщинъ еще болье усиливаетъ благопріятное впечатленіе, производимое Посошковымъ. Замечательно, что онъ не только ни на іоту не отсталь отъ своего несравненно болве счастливаго, образованнаго, слишкомъ либеральнаго прогрессиста-современника, а серьезностію своихъ взглядовъ часто даже возвысился надъ барски-щепетильными требованіями последняго. Въ высшей степени разунныя требованія Посошкова относительно выбора невъсты почти цъликомъ повторяются Татищевымъ. Последній также вооружается противъ насильственныхъ браковъ и принужденія со стороны родителей, сыну своему при выборъ невъсты совътуетъ также искать равной себъ по возрасту, состоянію и положенію, искать въ супружествів не богатства, но главнымъ образомъ «жены» и въ ней — «разума и здравія». Особенность Татищева въ томъ, что, какъ человекъ высшаго тона, онъ не могь съ равнодушіемъ крестьянина отзываться о светскихъ качествахъ невесты и потому въ числъ «главныхъ обстоятельствъ въ нерсонъ супруги» поставляетъ, «лепоту лица, возрастъ и веселость въ компаніи». Барская

натура Татищева высказалась и въ энергичных предостереженияхъ отъ брака съ «холонками», -- потому что «пвъ подлости взятыя жени хотя бывають довольно милы, но ихъ родственники за подлость непріятны и всегда застаръвная подлость въ сердцахъ ихъ обрътаеть свое жилище». И какъ солиденъ, какъ симпатиченъ является скромный въ требованіяхъ Посошковъ съ своимъ глубоко-мудримъ и гуманемиъ советомъ не гналься особенно за «честію» въ невеств, искать даже предночтительно низшую себя, потому что не мужъ бываетъ честенъ женою, а сворве жена прославляется трезъ мужа! Что васается семейнаго положенія женщины, то Татищевъ почти въ тъхъ же самыхъ выраженияхъ повторяетъ высокотуманныя правила Посонкова. «Инфі въ памяти», завъщаеть Татищевъ сыну, что жена тебъ не раба, но товарищъ, помощница, во всемъ другомъ должна быть и о всемъ съ нею обще должно прилежать». Но и въ этомъ случав, повидимому, тотъ же барскій гоноръ заставляеть Татищева присововущить предусмотрительное замізчаніе: «храниться надлежить, чтобы тебъ у жены не быть подъ властію: сіе для мужа очень стыдно, худое мивніе нодаеть и слабость ума взъявляеть (Тат. и его вр. стр. 212-214).

~~~~~~~~~~~

Реформа русскаго государства надолго заинтересовала собою русскую мысль; слишкомъ много высказано было взглядовъ на великое дело Великаго Петра, — взглядовъ, расходящихся до полной взаимной противоноложности. Между темъ какъ одни видели въ реформе только завершеніе исторически подготовлявшагося процесса, решительный моменть давно уже ожидавшагося перелома, другіе хотіли видіть въ ней насильничество надъ русскою жизнію и исторією. Одни считали Петра Великаго благодатнымъ геніемъ-свершителемъ и одухотворителемъ русской народности, «богомъ Россіи», другіе видели въ немъ совершенно чуждое порожденіе, живое воплощеніе противунаціональнаго и даже антихристіанскаго духа. Не наше, конечно, дело въ данномъ разв входить въ разсмотрение этого вопроса: мы только съ своей стороны не можемъ не указать на сочинения Посошвова, какъ, по нашему мивнию, на первостепенный историческі документь, помогающій вь осмысленін вообще той эпохи и положительно необходиный въ ръшеніи поставленнаго вопроса. Здівсь предъ нами выступаеть живой, нисколько нетронутый искуственною цивилизацією, свободный отъ всякаго внішняго давленія и какихъ либо увлеченій современникъ реформы, истый гражданинъ тогдашней русской земли. Конечно, не можеть даже мысли вознивнуть объ его пристрастномъ отнощенін къ иноземщинъ и объ его ненависти къ своему національному. Посошковъ представляетъ собою типъ здравомыслящаго чисто-русскаго человъка, съ русскимъ умомъ и взглядомъ на вещи, съ русскимъ характеромъ и неподдельнымъ народнымъ складомъ речи, съ его беззаветнымъ патріотизмомъ и, наконецъ, съ чисто національною тенденціею исправить свое отечество, облегчить положение своего народа. Связь Посошкова съ народомъ была для него не какимъ либо случайнымъ признакомъ, вившнинъ качествомъ, а, такъ сказать, природнымъ его инстинктомъ. Отсюда и народность его сочиненій не есть качество, какъ только внішній признакъ характиризующее ихъ, а есть невыдъляемая ихъ сущность. Въ нихъ. жакъ въ немногихъ самобытныхъ произведеніяхъ, русская письменность

явилась нерасторженою съ народной жизнью, воплотила въ своихъ формахъ неподдъльные народные взгляды и понятія; въ нимъ, собственно говоря, не приложима та нормальная теперь литературная мёрка, по которой мы отыскиваемъ въ литературномъ произведении народности, какъ чего-то вноснаго, не столь существеннаго, могущаго болже или менже пронивать сочиненіе, даже быть и не быть въ немъ. Итакъ, Посошвовъ живой представитель современной ему русской народности. Какимъ же, однаво, является этотъ русскій человічь въ своихъ сочиненіяхъ? — Связанный и чувствомъ, и образомъ возгрений, и языкомъ съ старобытною жизнію, Посошвовъ въ то же время исполненъ уже всецівло и тревожнаго духа реформы, онъ носить ея потребности въ груди своей, по своему, на основаніи зав'ящанных изстари формъ, овъ осмысливаеть свои тревожныя сомниныя. Прямой наслидники старорусскихи традиціонныхъ понятій, Посошковъ въ то же время есть уже и законный сынъ своей деловой эпохи, до самозябренія преданный исканію лучшаго, исполненный новыхъ, болбе разнообразныхъ потребностей, болбе сложныхъ запросовъ. Самый узкій и непосредственный націонализив идеть у Посошвова рука объ руку съ сивлыми реформаторскими стремленіями. А это сознание ивкоторой неполноты, недостаточности старыхъ, освященныхъ давностію формъ жизни, эти порывы въ новому, лучшему — савли общимъ знаменіемъ того времени, существеннымъ признакомъ той именно эпохи. Посошвовъ и въ этомъ случав не былъ какимъ либо феноменальнымъ выродкомъ изъ тогдашией жизни, совершенно оторваннымъ отъ дъйствительности, не имвющимъ подъ собою никакой реальной почвы. Наконецъ, и вев идеали его, изъ за которыхъ онъ ратовалъ, во имя которыхъ онъ тавъ или иначе относился въ существовавшему порядку вещей, положительно или отрицательно, сочувственно или саркастически, --всв они взяты имъ не извив, не сверху откуда либо, а изъ самой жизни, изъ всей полноты прошедшаго и настоящаго русской действительности, суть выражение жизненнаго народнаго воззрвнія. И вотъ такіе-то, чисто народные по своему происхождению и національные по своему характеру ндеалы Посошкова, его стремленія, желанія, проекты, являются часто до подробностей тождественными съ реформаторскими начинаніями Петра, поражають своимь сходствомь даже въ мелочныхъ частностяхъ съ преобразовательными стремленіями и д'влами посл'ядняго... Отсюда и опредвляется громадевимая роль сочиненій Посошкова, какъ непререкаемаго

и существенно важнаго историческаго документа въ выяснени даннаго, слишкомъ запутаннаго и высоконнтереснаго факта нашей исторіи. Если не можеть быть и ричи о томъ, что для большинства закоснивато въ невъжествъ и старообрядности русскаго люда реформа Петра была дъйствительнымъ насиліемъ, то съ другой стороны, именно сочиненія Посошкова до очевидности выясняють, что она и не была совершение чуждою русской народности, не была столь мгновения, чтобы окончательно разрушеть наши связи съ старымъ бытомъ, совершенно разъединить два міра — міръ до-петровской и посл'в-петровской жизни. При всей своей ръзвости и наступательности, реформа, несомивино, имъла національную подвладку, носила народный характеръ, отвъчала самобытнымъ стремленіямъ коренныхъ русскихъ людей. Сана жизнь, способная порождать такихъ людей, какъ Посошковъ, носила, следовательно, въ себе семена преобразованій, вела къ реформів, и мало ли могло танться въ средів руссваго народа, и при Петръ и до Петра, такихъ сивлыхъ, ръшительныхъ и въ такой ивръ убъжденныхъ реформаторовъ, представителей въ то же время непосредственнаго націонализма, каковъ быль Посошковъ !! Этотъ-то общій историческій симслъ сочиненій Посошвова, сказывающійся во всей насев сыраго историческаго матеріала (который им и старались выдёлить), въ связи съ общимъ ихъ идеальнымъ направленіемъ, выработаннымъ и возвышающимся на почев живой действительности (которое ин также старались выслёдить), и обусловливаетъ важное историческое значение сочинений Посошкова, придаетъ имъ высокую степень научнаго интереса. Трудно себъ представить существование болю объективнаго историческаго памятника, въ такой ифрф безпристрастнаго среди врайностей своей эпохи и столь, однако, живо отразившаго въ себъ современную жизнь и эти крайности, какъ сочиненія Посопікова.

Не менте важное значение имтють сочинения Посошкова и въ истории русской литературы. Въ своемъ содержания они представляють живое отображение древне-русской жизни, мастерски исполненную картину всесторонняго соціальнаго положенія Россіи, представляють въ себть, такъ сказать, итогь, подведенный къ до-петровской жизни. А своимъ преобладающимъ и всепроникающимъ религіознымъ характеромъ и внёшнею формою своего изложенія сочиненія Посошкова становятся последнимъ звеномъ древне-русской письменности, блестящимъ и полнымъ ея завер-

шенісиъ. Но въ то же время, съ другой стороны, сочиненія Посонікова носять неотразимую печать новаго времени и новыхъ понятій. Съ этой стороны они являются любопытивйшимъ, такъ сказать, введоніемъ въ новую литературу, предисловіемъ къ ней. Въ нихъ слишкомъ много м'ясть, -и стотануи сминючуская сминическая обновноваю ватомы информации тературной работи Посошкова съ литературою новою — если не свътскою, въ современномъ понятия этого слова, то съ литературою ученою и духовною, во главъ которой ноставляются имена: Ломоносова, Татищева и пр. съ одной стороны, Стефана Яворскаго, Ософана Прокоповича и пр. съ другой. Такимъ образомъ, сочиненія Посошкова связывають двіз летературныя на Руси эпохи, сглаживають собою слишкомъ заметную резкость перехода отъ одной къ другой, подававшую даже поводъ къ отрицанію всякой между ними генетической связи. Самынъ фавтомъ своего существованія сочиненія Посошкова блестяще доказывають цізльность и непрерывность въ развитии русской литературы, нерасторжиную связь и зависимость ея новаго періода отъ стараго. Они служать однимъ изъ очень неиногочисленныхъ и твиъ болбе драгопвиныхъ наинтиковъ нераздільнаго единенія всіхъ выработанныхъ существенныхъ свойствъ и характеристических в черть исключительно религіозной древне-русской письменности съ новымъ критически-дъловымъ направлениевъ и светскимъ характеромъ новой русской литературы.

Наконецъ, разсиатриваемыя вообще въ исторіи русскаго прогресса, сочиненія Посошкова представляются въ висшей степени заивчательными. Не говоря о цінности въ этомъ отношеній соціальныхъ проектовъ Посошкова, по отзывамъ спеціалистовъ, ставящихъ его на ряду съ великими и образованнівйщими политико-экономами Европы 1); собственно богословскія воззрінія Посошкова представляютъ собою фактъ, въ исторіи русской цивилизацій слишкомъ знаменательный и отрадный. Его очень во многомъ возвышенныя и очищенныя понятія религіозныя были новымъ пріобрітеніемъ древне-русской жизни, дорогою находкою, которую самостоятельно нашель, до которой додумался самъ древне-русскій человінь. Вогословская мудрость Посошкова была не заносная, не навяванная, а самобытно выработанная на основаній первоисточниковъ и сознательно

<sup>1)</sup> См. «Иванъ Посошковъ» Брикнера, а также въ статъв Тарасова-Юридич. Въсти. 1880 г. частъ X.

прочувствованная, — была вровными достояність древне-русскаго челевъка, уже возросшаго до состоянія уиственной зрівлости и готоваго вступить въ новую исторію. И Посошковъ, по крайней ифри на половану, уже принадлежить этой исторіи. Слишкомъ выдающимися и поражающами въ сочиненіяхъ простаго, неучивнагося древне-русскаго человака авляются такія мысли, какъ высказанныя и развитыя Посошковымь напр. объ истинномъ синскъ христіанской молитвы, о значеній иконопочитанія, здравый взглядъ на суевърія и пр. Если эти, такъ же какъ и веобще всв здравыя мысян Посонкова, напр. о воспитанія, объ устроевін жизня, о христіянскомъ новеденій и взанинихъ отношеніяхъ и ир., — если эти мисли загронождаются у него предписаніями обрядовими, если общее теряется въ частностяхъ, то это значить только, что царство обряда и формы было слишкомъ еще сильно и не Посошкову, разумъется, было словияъ его. Сразу отрашиться отъ своего времени, оторваться отъ отцепреданныхъ традицій, да още въ такой области, какъ религія, гдъ русскій человъкъ быль слишкомъ ревникъ и осмотрителенъ, было, конечно, выше силь Посошкова, было невозможно для него. Великій шагь его впередъ н важная заслуга его уже въ томъ, что въ безграничномъ каост обрядности и формалистики древне-русской онъ совершенно самостоятельно, безъ всяваго сторонняго руководства, съумбиъ уловить главную имель, схватить сущность, понять жизнь. Въ высшей степени бизгороднымъ представляется его стремление регулировать христіанскую жизнь, просв'ятить своихъ земляковъ, одухотворить для нихъ бездушное, внести жизненный симсять въ то, что испоконт въка выполняль русскій человъкъ безотчетно. Все это сдълалъ Посошковъ, — въ этомъ его истинная, непререкаемая заслуга, его знаменательный подвить нравственный. Его новые взгляды, мысли и эти его необычныя тогда новыя реформаторскія попытки въ сферъ древне-русской редигіозной жизни ставять въ нашихъ глазахъ старорусскаго Посошкова гражданиномъ и новаго времени, смномъ новой уже исторіи, достойнымъ современникомъ великаго реформатора Россіи и творца новой русской цивилизаціи.

Влагодаря исключительно своему природному уму, энергіи и необыкновенной сил'в и выработанности нравственнаго характера, простой древнерусскій «холопъ»— Посошковъ съ ум'яль далеко возвыситься надъ своимъ временемъ и вырваться изъ тъснаго кружка, къ которому онъ принаджежаль. Липриний правильного образовачия и воспитанный въ средъ, даже сознательно противодъйствующей образованию, этотъ «неукъ» понижь, одняю, стремлены новаго времени и некренно радованся началу просминения. Успатриван вибств съ упственнымъ и правственное и матерісавное банкротогое отечества, этоть во всяконь случав нолезный, талантливый труженикъ всего себя посвятиль заботамь о всестороннемъмеральновъ и матеріальновъ — возвышеніи соотечественнивовъ, жизнію пемертвовать въ усилиять помочь Потру Великому въ дълв преобразовыкін Рессін. Сдёнать что нибудь нише, боліве этого у Посошкова уже подоставало человъческихъ силъ: на избранновъ пути онъ сдълаль все, что возножно было сделеть. И по всей справедливости Посошвовъ ножеть и делжень стать въ глазакъ потоиства образценъ, всегда заслуживающимъ подражанія и внушающимъ полибищую благодарную о соб'я панять. Иня его вполив достойно занять одно изъ санихъ видныхъ ивсть вы хроники русской самодинтельности. И Посонковы по справодливости уже заняль это ивсто; онъ отыскань въ русской исторіи и поставлень въ ряду невисотихъ, избраниихъ представителей самодвятельности въ Россіи («Самодвительность» Смайльса, изд. 1881 г. т. І, стр. 203-210). Эпертическій, дізятельный и въ высшей степени честный образъ этого сыла народа заслуживаеть незабренной намати и поливипато уваженія оть каждаго русскаго челов'вка.

## Важитышія изъ заптченныхъ опечатокъ:

| Стран.    | Строка | Hanevamano:             | Должно быть:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----------|--------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9         | 26     | Sewimhmxp               | d'amentes de la company de la |
| 13        | 17     | ять 1725 г.             | отъ 1752 г.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 35        | 9      | сочиненія Посошкова,    | сочиненія Посошкова представляють                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           |        | представляють           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>62</b> | 17     | представляють родъ      | представляють рядъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 65        | 27     | реформъ, то             | реформъ; за то                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 67        | 31     | 7. II, 40, 81, 41, 50.  | т. II, 81, 50.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 74        | 29     | прочаго харча» (28 с.). | прочаго харча».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 77        | 84     | о дервостяхъ, которые   | о дерзостяхъ, которня                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 78        | 16     | землевладальцу          | земледёльцу                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 108       | 19     | ин о ивности            | или о лености                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 116       | 14     | pacak                   | pasrb                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 138       | 25     | нарвканій               | нареканій.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 147       | 19     | на правленія            | направленія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 152       | 36     | то же                   | TOME                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 156 .     | 18     | и, резонно              | и резонно                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177       | 13     | О де чудесе             | Оле чудесе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 190       | 2      | ha - Thuế,              | на - учный                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 200       |        | :Пост <b>я</b> новленій | наставленій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 201       | 2      | H318B&A                 | RETRIER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 211       | 26     | соблюения               | соблюдени                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |