

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







FL 0/17

# КНИГА ДЛЯ ЧТЕНІЯ по исторіи

# СРЕДНИХЪ ВЪКОВЪ

# СОСТАВЛЕННАЯ КРУЖКОМЪ ПРЕПОДАВАТЕЛЕЙ

подъ редакціки профессора

Л. Г. Виноградова.

Удостоена большой премін ямени Императора Петра Великаго.

выпускъ второй.

**М**осква.—1897 г.

Digitized by Google

ALLSI



Типографія и цинкографія. Леонтьевскій пер., д. Мамонтова.

# ПРЕДИСЛОВІЕ.

Во второмъ выпускъ "Книги для чтенія по исторіи среднихъ въковъ" соединены статьи по наиболье характернымъ явленіямъ средневъковой жизни: въ немъ разсматриваются феодализмъ, папство и имперія, крестовые походы, рыцарство и духовная культура этого періода. Разнообразіемъ и важностью затронутыхъ предметовъ оправдывается, смѣемъ надѣяться, значительный объемъ выпуска. Къ очеркамъ, посвященнымъ искусству, приложены иллюстраціи. Это немного удорожило изданіе, но читатели, вѣроятно, не посѣтуютъ на насъ за то, что рядомъ съ описаніемъ памятниковъ искусства мы поставили изображенія, безъ которыхъ описанія сказали бы очень мало. При этомъ составители считаютъ долгомъ выразить благодарность типографіи А. И. Мамонтова, которая приложила всѣ старанія, чтобы исполнить цинкографіи какъ можно лучше и какъ можно дешевле.

Первый выпускъ "Книги для чтенія" былъ благосклонно принятъ критикой и публикой. Будемъ надъяться, что и второй найдетъ подобный же пріемъ. Позволяемъ себъ лишь разъяснитъ одно недоумъніе, которое иногда высказывалось по поводу нашихъ ссылокъ на источники и пособія. Мы никоимъ образомъ не имъли въ виду представить ученую или педагогическую библіографію по различнымъ вопросамъ исторіи среднихъ въковъ. Составленіе такой библіографіи было бы дъломъ крайне полезнымъ, но она потребовала бы самостоятельной и немалой работы. Наши же указанія на лите-

ратуру отсылають лишь къ темъ источникамъ и пособіямъ, которыми по темъ или другимъ соображеніямъ преимущественно руководствовались составители статей.

Статья о римскомъ правѣ въ средніе вѣка и болонскомъ университетѣ была доставлена авторомъ нѣсколько поздно и потому помѣщена не вслѣдъ за № XLIII, какъ предполагалось, а въ концѣ тома.

Москва, 1 ноября 1897.

### XlX.

## Подготовка феодализма.

Чтобы судить о великихъ историческихъ перемѣнахъ, лучше Европа I в. всего сравнить состоянія одного и того же общества въ періоды, и Европа отделенные другь отъ друга большимъ промежуткомъ времени Европа около Рождества Христова и Европа тысячнаго года представляють едва ли меньшій контрасть, чімь общество тысячнаго года и общество нашего времени. Съ одной стороны могучая, почти всемірная монархія, подъ защитой которой разноплеменныя области входять въ живое общеніе другь съ другомъ, обміниваются произведеніями и идеями, вырабатывають общую гражданственность, общее право, общую духовную культуру. Съ другой -- безчисленное множество мъстныхъ кружковъ — бароній, духовныхъ княжествъ, городовъ; каждый изъ этихъ кружковъ обособляется какъ въ политическомъ, такъ и въ хозяйственномъ отношеніи; а духовная жизнь, хотя и отличается однообразіемъ, но поражена скудостью и сведена на поддержание нъсколькихъ простъйшихъ идей. Вмъсто подданства всёхъ единой власти и закону-сложная сёть вассальныхъ отношеній, основанныхъ на личной върности; вмъсто равенства гражданъ въ правахъ -- цѣлый рядъ сословныхъ ступеней, завершающихся рыцарской аристовратіей. Противоположность різ-

Hocodis. Waitz, Deutsche Versassungsgeschichte, II, III, IV; Roth, Feudalität und Unterthanverband; Fustel de Coulanges, Histoire des institutions de la France; Duruy, Histoire des Romains, VI, VII; Burckhardt, Das Zeitalter Constantins; Gröber, Grundriss der Romanischen Philologie; Monumen въ Hermes, XXIV; Blumenstock, Entstehung des deutschen Immobiliareigenthums; Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte; Виноградовъ, Происхождение Феодализма въ дангобардской Итвліи.

Digitized by Google

кая, а между тъмъ путь отъ одного состоянія къ другому—прямой, и переходы на этомъ длинномъ пути постепенны и едва замътны.

При изученіи этихъ переходовъ прежде всего возникаєть вопросъ—почему остановилось движеніе впередъ, почему общественное совершенствованіе замѣнилось распаденіемъ государства и культуры? А къ этому первому вопросу примыкають другіє: съ какихъ поръ начинаєтся упадокъ, не слѣдуетъ ли искать его первыхъ признаковъ еще въ римской имперіи, задолго до побѣды варваровъ? Нѣтъ надобности въ настоящемъ случаѣ перечислять всѣ причины паденія Западной Римской имперіи. Но можно попытаться указать на черты въ бытѣ имперіи, въ которыхъ подготовлялись характерныя явленія среднихъ вѣковъ.

Двѣ стороны романизацін.

Смыслъ и значеніе имперіи заключались въ томъ, что она съ помощью греко-римской культуры объединила и переработала народности, жившія вокругъ Средиземнаго моря. Но разръшеніе этой задачи совершалось, если можно тавъ выразиться, процессомъ двухстороннимъ. Кельты, иберы, реты, мавры, иллирійцы, еракійцы цивилизовались до извъстной степени, подвигались впередъ въ хозяйствъ, гражданскомъ устройствъ и образованіи; сирійцы, египтяне, племена Малой Азіи измінили отчасти свои привычки и воззрвнія, приноравливаясь къ требованіямъ имперіи. Но если смвшеніе племенъ и проникновеніе ихъ греко-римской культурой было, съ одной стороны, великимъ прогрессомъ, то, съ другой, оно составляло регрессъ, сопровождалось понижениемъ уровня самой преобразующей культуры. Осиливая варварство и инородные элементы, греко-римская культура воспринимала множество чертъ отъ побъжденныхъ противниковъ, сама понижалась и грубъла. Процессъ, который совершался въ странахъ, покоренныхъ римлянами, можно сравнить съ темъ, что произойдетъ, если къ жидкостямъ разнаго цвъта примъшать яркій окрашивающій составъ. Густая примъсь передасть свою окраску всъмъ веществамъ, которыя придуть съ ней въ соприкосновение; но чъмъ больше будеть количество этихъ веществъ, чемъ шире разольется новый составъ, темъ слабе и бледне будетъ достигнутая окраска, темъ сильные будуть сказываться въ ней оттынки, напоминающие первоначальные цвъта, съ которыми боролась новая примъсь. Римъ объединилъ Италію, римскія учрежденія и латинскій языкъ вытъснили этрусскія, самнитскія, оскскія наръчія и учрежденія. Италія романизовалась, стала римской, и въ свою очередь сділа-

лась очагомъ романизація для провинцій. Ея населеніе культурно, такъ сказать, переливалось въ провинціи и преобразовало ихъ на римскій ладъ, такъ что различія въ образованности постепенно сглаживались. Распространеніе однообразной культуры въ политической жизни сопровождалось постепеннымъ уравненіемъ въ правахъ Италіи и провинцій, постепеннымъ уничтоженіемъ нталіанскихъ привилегій — своеобразнаго мъстнаго самоуправленія, свободы отъ военнаго постоя легіоновъ, освобожденія отъ земельнаго налога и т. п. Въ началъ III-го въка Каракалла призналъ равноправность провинціальнаго и италіанскаго населенія, распространивъ права римскаго гражданства на все свободное населеніе имперіи.

Подобная же работа выпала въ восточныхъ провинціяхъ на долю греческого языка и греческой культуры, но для простоты мы ограничимся разсмотрѣніемъ того, что происходило на западной половинъ имперіи, въ романизованныхъ земляхъ.

Объединенію и переработків народностей, стоявшихъ первона- Регрессивчально на низкихъ ступеняхъ гражданственности, отвъчаетъ инте- ное движеніе ресный рядъ явленій во встать областяхъ жизни, и всть эти явле- въ имперів. нія отмівчены одной общей чертой съ точки зрівнія развитія высшей культуры, получившей преобладание надъ остальными: они сводятся къ понижению уровня, къ упрощению задачъ, къ вырожденію. Этотъ процессъ замаскировывается успъхами и пріобрътеніями, достигнутыми, благодаря политическому прогрессу времени имперіи: созданіе прочной власти, обезпеченіе мира (Рах Romana) и гражданскаго оборота, соединеніе различныхъ странъ въ одну экономическую систему съ свободной торговлей и живымъ обмѣномъ благъ и услугъ, привлечение все болѣе и болье широкихъ круговъ общества къ гражданственности и къ гражданству — всъ эти условія произвели благосостояніе, промышленный и духовный прогрессъ, который, повторяю, выкупалъ и прикрываль неблагопріятное отягощеніе культурнаго общества варварскими, слабо переработанными элементами. Но довольно скоро, уже въ III въкъ наступило время политическихъ невзгодъ: вторженія варваровъ, усобицы изъ-за императорской власти, соревнованіе армій и провинцій подорвали порядокъ и благосостояніе и стали угрожать самому существованію имперіи. И вмісті съ тыть все сильные стали обнаруживаться варваризація римской культуры, регрессивное движение во всъхъ областяхъ, регрессивное движеніе, которое однако совствить не было возвращеніемъ къ

старымъ привычкамъ и жизненнымъ условіямъ, а приводило къ образованію новыхъ, своеобразныхъ формъ.

Перерожде-

Достаточно взглянуть хоть на имена римскихъ гражданъ вревіе явыка. менъ имперіи, чтобы почувствовать, что мы находимся въ очень смъщанномъ обществъ. Вмъсто классическихъ короткихъ фамилій и cognomina передъ нами странныя, нагроможденныя другъ на друга варварскія клички, плохо прикрашенных надставками из и ег въ концѣ именъ. Какіе-нибудь С. Vigellius Raius Plarius Saturninus, T. Flavius Romanus Ulpio Noviomagi Bataus явно выдають себя за слабо романизованныхъ варваровъ. Эти варвары должны были, конечно, прежде всего учиться латинскому языку, какъ общему языку Западной имперіи: они и научались пользоваться латынью вмісто своихъ містныхъ нарічій, но какая же это была латынь! "Латинскій языкъ видоизміняется и по областямъ, и по эпохамъ", - замъчаетъ блаженный Іеронимъ. Просторъчье, lingua vulgaris, становилось мало-по-малу въ устахъ бывшаго кельта какъ бы новымъ романскимъ языкомъ, звуки и формы котораго въ значительной степени отклоняются отъ латинской ръчи подъ вліяніемъ физіологическихъ особенностей и привычекъ кельтовъ.

> Вліяніе кельтскаго языка на латинскій началось съ той минуты, какъ кельты стали говорить по-латыни. Самое устройство органовъ рѣчи обусловливало рядъ особенностей произношенія. Отсюда началось развитіе романскихъ языковъ; на первоначальной почвъ замътно на ряду съ измъненіями, зависящими отъ роста и развитія языка, вліяніе варваризаціи и вырожденія. Для примъра укажемъ на нъсколько общеизвъстныхъ особенностей французскаго языка, которыя объясняются проникновеніемъ кельтскихъ привычекъ въ вульгарную латынь Галліи. Латинское и сохранилось въ италіанскомъ, но смягчилось въ й (durus-dur) во французскомъ, и немудрено, потому что галльское населеніе уже въ то время, когда оно говорило по-кельтски, произносило именно ü, а не u. Французская liaison, тъсная связь между двумя словами, при которой беззвучная конечная согласная перваго слова возстановляется во избъжание hiatus'a, восходить къ кельтской привычкъ сливать связанныя по содержанію слова какъ бы въ одно сложное слово. Въ кельтскихъ наръчіяхъ удареніе такъ сильно выдвигаеть тоть или другой слогь въ словъ, что остальные слоги становятся несовствить ясными и легко стираются. Во французскомъ это подчеркиванье слога съ удареніемъ и стушевыванье остальныхъ вызвало рядъ существенныхъ изміненій.

Подъ его вліяніемъ выпадають группы согласныхъ въ слогахъ безъ ударенія (augustus -- août), подъ его вліяніемъ заглушаются и отпадають конечныя части словь, следующія за удареніемь, такъ что всъ слова, за исключеніемъ оканчивающихся на е muet, беззвучное е, становятся какъ бы охуtona и perispomena. Многія и существенныя изміненія при переході отъ латинскаго языка къ романскимъ не могутъ быть съ точностью объяснены вліяніемъ того или другого наръчія, предшествовавшаго латыни въ романскихъ странахъ. Но въ цъломъ рядъ даже такихъ измъненій выражается во всякомъ случав распаденіе латинской рівчи: формы затемняются, спутываются, пропадають. Латынь Варварскихъ Правдъ V и VI въковъ представляетъ полнъйшую путаницу въ склоненіи: творительный является вмъсто винительнаго, винительный замъняетъ именительный и т. п. Но вырожденіе склоненія и зам'вна падежей предлогами начались гораздо раньше: уже въ вульгарной латыни I—II въковъ исчезаетъ родительный падежъ, затъмъ стушевывается дательный. Точно также уже въ эпоху римской имперіи наступають такія явленія, какъ обходъ сравнительной степени при помощи прибавки magis и plus къ положительной и исчезновение превосходной степени; исчезновеніе страдательнаго залога 1), замізна будущаго времени неопредъленнымъ наклоненіемъ съ habeo (je feraifacere habeo, "имъю сдълать" вмъсто "сдълаю"). Повторяю, это перерожденіе латинскаго просторъчія въ романскіе явыки-процессъ сложный и обусловленный многими причинами; онъ не всецвло объясняется изъ варваризаціи римскаго общества. Относительно отдъльныхъ явленій не всегда видно или не всегда доказано, что они сводятся на проникновеніе варварскихъ элементовъ въ римскую среду, но сколько бы мы ни оговаривались и ни ограничивали наше исходное положеніе, все-таки остается несомпівннымъ, что въ любопытной исторіи возникновенія романскихъ языковъ мы имфемъ, между прочимъ, яркое обнаружение того культурнаго процесса, которымъ характеризуется переходъ отъ римскаго міра къ эпохъ варварскихъ государствъ.

Нівчто подобное совершается въ области искусствъ. Вступленіе Мокуоство. христіанства въ міръ создало новую могучую силу въ художественной области: работа этой силы передъ нами въ живописи катакомбъ, въ зарожденіи византійскаго и романскаго стилей архитектуры. Такимъ образомъ, дъло идетъ далеко не о простомъ .

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Librum vendunt nun liber se vendit nu. liber venditur.

измельчаніи или упадків, но въ цівломъ рядів фактовъ все-таки дають себя чувствовать понижение культурнаго уровня и варварская грубость. Когда въ Римъ воздвигли тріумфальную арку побъдителю Липинія, покровителю христіанства, значительную часть украшающихъ ее рельефовъ просто перетацили съ арки Траяна, но часть художники ІУ въка прибавили отъ себя и при этомъ увъковъчили упадокъ скульптуры и эстетическаго чувства. Фигуры искажены, лица безобразны. На такъ называемомъ дискъ Феодосія символическія фигуры внизу скопированы съдревнихъ образдовъ и красивы; на верхнихъ изображеніяхъ, списанныхъ съ живыхъ людей, върно схвачены грубыя, плоскія, уродливыя и варварскія лица, върно переданы тижелые, расшитые мундиры, замънившіе тунику и тогу, а посадка и постановка фигуръ останавливаетъ вниманіе неуклюжимъ, неправильнымъ рисункомъ. Главное теперь не красота и не выразительность, а колоссальность и драгоцфиный пестрый матеріаль. Галліень, жалкое царствованіе котораго заслужило названіе времени "тридцати тиранновъ", заказаль себъ статую въ 200 фут. вышины; предполагалось, между прочимъ, сдёлать для этой статуи копье такихъ размівровъ, чтобы ребенокъ могь подняться внутри его по лъстницъ. Для изваяній стали употреблять вивсто мрамора редкій, драгоценный, но крайне неудобный для обработки порфиръ; при изготовленіи статуй изъ этого матеріала поставщики и полировщики имъли больше значенія, чъмъ скульпторъ.

Ховяйство.

Для нашей ближайшей цъли особенно важно обратить вниманіе на это постоянное вырожденіе или перерожденіе древней культуры въ экономической области. Въ началъ нашей эры подъ покровительствомъ имперіи составился кругъ торговаго и промышленнаго обмівна, напоминающій намъ современный всемірный рынокъ. Различныя области свободно обмънивались произведеніями и вырабатывали спеціальности, поддерживавшія другь друга; прекрасные пути сообщенія облегчали быстрый обмінь, значительные капиталы искали поміншенія въ производительныхъ предпріятіяхъ, твердая власть и взаимное дов'єріе способствовали развитію формъ кредита. Надо только прибавить, что это процвътаніе не только мирилось съ рабскимъ трудомъ и эксплуатаціей провинціальнаго населенія, но въ сильной степени. обусловливалось ими. Уже III въкъ представляетъ иную картину. Подавленіе побъжденныхъ народностей римскими гражданами прекратилось-населеніе имперіи вошло въ составъ римскаго гражданства. Тъмъ самымъ порабощенныя массы, надъ которыми когда-то

свободно оперировали намъстники, откупщики и предприниматели, выступили изъ тъни со своими стремленіями и правами; ослабълъ авторитеть центральной власти, зашевелились провинціальныя силы, въ хозяйственной дъятельности получили преобладание мъстныя нужды и потребности мелкихъ людей; уже потому широкая организація производствъ на началѣ мірового обмѣна уступаеть мѣсто болье скромнымъ и непосредственнымъ экономическимъ задачамъкаждая общественная группа прежде всего заботится сама о наиболье необходимомъ въ пищь, одеждь, жилищь, обстановкь. Наконецъ, съ другой стороны, снабжение римскаго міра рабами становится все затруднительнъе 1), такъ какъ завоевательныя войны прекратились, а если и удается временами захватить въ пленъ германцевъ, славянъ, гунновъ, то они слишкомъ непокорны и грубы для роли рабовъ. Поневолъ приходится предоставлять рабочимъ значительную долю самостоятельности и вместе съ темъ разбивать крупныя имінія на мелкія, оброчныя хозяйства, крупныя предпріятія на мелкія эксплуатаціи. Наконецъ, усиленіе провинціальной и мъстной жизни совпадаетъ съ великими политическими невзгодами — страшными вторженіями варваровъ, постоянными мятежами войскъ, соперничествомъ императоровъ. Государственная неурядица подрываетъ увъренность обширныхъ хозяйственныхъ расчетовъ и содъйствуетъ съ своей стороны стремленію каждой отдъльной мъстности жить и трудиться для себя, поставить себя внъ зависимости отъ воздъйствія со стороны. Въ совокупности получается попятное движение общества отъ сложной мізновой системы къ простымъ формамъ натуральнаго хозяйства. Движеніе это не прекращается, а скоръе усиливается послъ реставраціи имперіи въ IV въкъ. Власть, правда, возстановлена, но она держится только крайнимъ напряженіемъ всіхъ общественныхъ силь, напряженіемъ, которое устраняеть свободу передвиженія и соглашенія, прикръпляетъ каждаго къ опредъленнымъ занятіямъ и опредъленной мъстности. Экономическій организмъ имперіи въ IV и V въкахъ уже распался на областные и мъстные кружки, которые всъ похожи другъ на друга-всъ обращаются къ разръшенію простъйшихъ хозяйственныхъ задачъ и всв выдвигаютъ впередъ земледъліе и отношенія по земль.

<sup>1)</sup> Въ началв III въка цъна раба опредъляется въ 200 золотыхъ или 500 динаріевъ (Dig. IV, 4, 51). Цъна высокая, и это даетъ поводъ думать, что рабовъ было трудно достать.

На этомъ общемъ фонъ выдъляются явленія, которыя прямо Аристократія повиней подготовляють среднев ковыя формы. Несмотря на тягость податей, государство не имъло возможности покрыть деньгами всъ расимперін. ходы по содержанію и вознагражденію войскъ, и чёмъ дальше, тыть больше распространяется обычай отводить земли войсковымъ частямъ и отдъльнымъ воинамъ, обязывая ихъ въ отплату выступать въ походъ и защищать границы (agri limitanei). Участки эти переходять по наслъдству въ томъ случаъ, если наслъдники беруть на себя отбываніе воинской повинности на границахъ; ни въ какомъ случать эти земли не переходять къ частнымъ людямъ и не становятся частными владеніями. Въ конце имперіи мы встречаемся съ цълыми племенами варваровъ (gentiles), въ положеніи которыхъ земледъліе неразрывно соединяется съ воинской повинностью. Въ Галліи эти отряды распредълены по всей странъ и

носять названіе лэтовь (laeti).

Другая характерная черта поздне-римскаго порядка -- это политическое значеніе пом'вщичьей аристократіи. Крупное плантаціонное хозяйство составляеть редкое исключение въ эту эпоху, потому что такое хозяйство требуетъ какъ разъ обезпеченнаго обширнаго рынка, которато не было. Но крупная земельная собственность была чрезвычайно распространена, и собственники эксплуатировали свои имънія, раздавая ихъ по частямъ въ долгосрочное и наслъдственное пользованіе арендаторамъ, колонамъ и рабамъ. Имперія IV и V въковъ признала собственника посредникомъ между собою и земледъльческимъ населеніемъ. Она не только обращалась къ магнату съ требованіемъ, чтобы онъ собиралъ подать съ своихъ арендаторовъ и колоновъ, но поручала ему ставить изъ нихъ рекрутъ въ войска, судить ихъ по второстепеннымъ деламъ, завъдывать сельской полиціей, назначать священниковъ въ сельскіе приходы. Такимъ образомъ, къ аристократіи переходила значительная доля вліянія, которое собственно должно было принадлежать чиновникамъ, представителямъ государственной власти. И немудрено, что на ряду съ формальными уступками правительства появляются незаконные захваты власти могущественными аристократами: императоры считаютъ долгомъ законодательствовать противъ такъ называемыхъ patrocinia, т е. противъ патроната землевладъльцевъ, военныхъ вождей и высокопоставленныхъ чиновниковъ, къ которымъ обращаются мелкіе люди, чтобы достигнуть какойнибудь незаконной льготы, большею частью, чтобы избавиться отъ податей или заручиться повровительствомъ въ службъ.

Военный строй.

Въ военной организаціи особенно сильно зам'ятно сближеніе и сліяніе между римскими и варварскими элементами. Армія является могущественнымъ орудіемъ романизаціи, поглощаеть и перерабатываеть массы варваровъ, но въ то же время это поглощение совершается не безнаказанно: составъ войска и военные порядки глубоко изміняются. Начать съ того, что піхота легіоновъ уступаеть все болье и болье мысто конниць, вы которой служили преимущественно варвары. Въ эпоху междоусобныхъ войнъ, предшествовавшихъ образованію имперіи, на 10 п'яхотинцевъ приходился одинъ всадникъ-кавалерія является совершенно второстепеннымъ родомъ оружія. Въ III въкъ конница по числу равняется пъхотъ. Соотвътственно этому наступилъ рядъ измъненій въ командованіи и въ тактикъ. Наиболье характернымъ признакомъ наступленія средневъковыхъ порядковъ можно считать появление такъ называемыхъ буцелларіевь, и я позволю себъ остановиться нъсколько обстоятельные на этомъ факты. Мы знаемъ о немъ болые всего изъ вестготскихъ и византійскихъ источниковъ, но онъ вполнѣ засвидътельствованъ уже для римской имперіи начала V въка. Бупелларій, въ буквальномъ переводів-, сухарникъ (bucella-солдатскій сухарь), - это нахлібникъ, дружинникъ какого-нибудь варварскаго вождя на римской службъ или римскаго полководца. Буцелларій вступаеть на службу не римскаго государства, а частнаго человъка, обязуется передъ своимъ вождемъ клятвой и ожидаетъ отъ него содержанія, подарковъ, земельныхъ пожалованій. Онъ можеть оставить своего вождя и перейти къ другому, но въ такомъ случаъ полученные подарки и пожалованія должны быть возвращены. По смерти буцелларія его насл'єдники получають пожалованныя земли только, если продолжають службу умершаго. Если умершій оставить после себя дочь-наследницу и она желаеть сохранить пожалованья вождя, то она должна при выходъ замужъ испросить его согласія. Готы и галаты особенно часто упоминаются въ качествъ бупелларіевъ. Иногда они образують многочисленныя дружины при римскихъ полководцахъ. Велизарій повель за собой въ Италію 7000-й отрядъ такихъ дружинниковъ.

Нетрудно видъть, до какой степени всъ указанныя явленія, и общія, и спеціальныя, сближають послъдніе въка римской имперіи съ средневъковымъ бытомъ. Имперія постепенно впадала въ варварство, и такъ называемое переселеніе народовъ лишь завершило процессъ, начавшійся задолго до V въка. Во всякомъ случать появленіе германскихъ королей на мъстъ римскихъ императоровъ и

римскихъ намъстниковъ, наводненіе западныхъ областей франками, готами, саксами и т. п. ръзко усилили центробъжныя движенія въ государственномъ быту и окончательно опредълили переходъ къ натуральному хозяйству.

Коммендація TOTE.

Правда, число свободныхъ людей сильно возросло вначалъ вслъди вассали ствіе появленія въ преділахъ имперіи цізлыхъ племенъ, пришедшихъ изъ-за Рейна и изъ-за Дуная, притока племенъ воинственныхъ, способныхъ и готовыхъ защищать свою свободу оружіемъ. Это увеличеніе числа свободныхъ людей ослабило обострившуюся въ последніе века имперіи противоположность между аристократами, крупными помъщиками, и зависящимъ отъ нихъ мелкимъ и полусвободнымъ людомъ. Но очень скоро отношенія попали въ прежнюю колею: среднее сословіе свободныхъ германцевъ стало быстро таять, потому что не всъмъ имъ достались равныя доли добычи при завоеваніи провинцій, а кто захватиль меньше и оказался слабъе, тоть скоро почувствоваль, какь было трудно защищать жизнь, честь и собственность въ эту эпоху ожесточенной общественной борьбы. Жизнь общества протекла бурно: войны, усобицы, навзды, разбои, насилія были явленіями повседневными, а между тъмъ государственная власть была слаба, старые же родовые и общинные союзы разстроились. Болье слабымъ оставалось одно — искать покровительства болье сильныхъ, становиться, если не ихъ подданными, то ихъ подручниками, помогать имъ устраивать себъ маленькія государства въ государствъ. Частное покровительство такого рода уже очень замътно въ меровингской Галліи. Оно носило названіе mundium, mundeburdis; искавшіе его препоручали себя магнату свътскому или духовному, иногда самому королю 1). Кто коммендировался, имъя землю, тотъ обыкновенно передавалъ ее своему патрону, чтобы тымь пріобрысти какъ бы его благоволеніе и покровитель. ство. Весьма часто кліентъ испрашивалъ при этомъ у патрона,

<sup>1)</sup> По Турской формуль (43), нъкто поручаеть себя въ виду крайней нужды «in mundoburdum» другого. Дълается это на томъ условін, «чтобы вы помогали и оказывали мив содвиствіе пищей и одеждой, насколько я заслужу и буду того достоинъ. Пока буду живъ, долженъ явамъ, какъ свободный, оказывать службу и подчиненіе, и не имъю права въ теченіе всей моей жизни выйти изъ-подъ вашей власти и покровительства, а долженъ оста-.. ваться подъ вашей властью и охраной во всв дни моей жизни». Ср. въ рим-.ское время Salvianus, De gubernatione Dei, V: «Многіе повидають свои поля и хижины, отдають себя подъ защиту и покровительство болве сильныхъ людей, становятся подручниками богачей и какъ бы переходятъ подъ ихъ власть и управленіе».

или, какъ стали говорить въ средніе въка, у сеньёра, разръшенія пользоваться этой землей до своей смерти (precaria). Конечно, сплошь и рядомъ коммендировались люди слабые, захудалые, бъдные, но могло быть и иначе. Магнаты не только окружали себя вооруженными слугами, но держали целые военные отряды, и въ подручники къ нимъ шли предпріимчивые, энергическіе люди средняго и мелкаго состоянія, которымъ хотелось пожить вольнее, заслужить подарки и пожалованья. Отношеніе это напоминало древнюю дружину, описанную Тацитомъ. Скръплялось оно клятвою подручника въ върности и готовности служить. Главной формой этой связи была дружинная служба королю (антрустіоны, лейды у франковъ, гезиды, тены у англосаксовъ) 1). Дружинниковъ и подручниковъ такого рода называли латинскими терминами "pares", "amici", или германскими "gasindi", "vassi". Последній мало-по-малу особенно распространился и вытесниль другіе, такъ что такого рода дружинную коммендацію стали называть вассалитетомъ.

Само собою понятно, что, разъ въ обществъ появились такія своеобразныя соединенія между гражданами, эти соединенія должны были въ сильной степени затруднить дъйствія государственной власти, равномърное и повсемъстное ся примъненіе.

Каждый свътскій и духовный сеньёръ старался отвоевать себъ кругъ вліянія, въ предълахъ котораго онъ становился какъ бы парькомъ, и королю нельзя было не считаться съ нимъ при осуществленіи королевскаго верховенства и проведеніи государственныхъ требованій. Чтобы взять ратныхъ людей, чтобы взыскивать поборы, чтобы произвести судъ и привести въ исполненіе приговоръ въ предълахъ такого круга вліянія, приходилось принимать въ расчеть значеніе сеньёра, приходилось даже обращаться къ посредничеству и помощи. Слабыя, несовершенныя государства варваровъ стали формально признавать обособленность такихъ круговъ частнаго вліянія: впервые были дарованы такіе формальные "иммунитеты" церквамъ. Тоть или другой благочестивый король за-

Инмуни-

<sup>1)</sup> Клятва антрустіона по формуль Маркульфа (I, 18): "Справедливо, чтобы тоть, кто объщаль намь ненарушимую върность, пользовался бы нашей защитой. А такъ какъ такой-то върный намь человъкъ явился, по повельнію Божію, въ нашь дворець и поклядся сь оружіемь въ рукахъ слъдовать за ... нами и хранить намъ върность, то мы постановляемъ и прикизываемъ настоящей грамотой, чтобы вышеназванный впредь считался въ числъ нашихъ антрустіоновъ. И если бы кто дерзнуль его умертвить, то пусть знаетъ, что приговоренъ будетъ къ уплатъ вергельда въ размъръ 600 солидовъ".



прещаль своимъ судьямъ и полицейскимъ вступать въ церковныя владенія и производить въ нихъ какія-либо взысканія въ пользу государства; налоги, взносы, пошлины отмънялись и переходили къ духовному сеньёру-епископу или аббату. Первоначально имълось въ виду лишь поручить этому сеньёру производить всякаго рода поборы въ пользу государства. Но, сдълавшись обязательнымъ посредникомъ при взиманіи, сеньёръ вскор'в сталъ присваивать себъ самую выручку. Мало того, самыя права, связанныя съ сборами, ценились прежде всего, какъ доходныя статьи, и стали отчуждаться вивств съ отчужденіемъ доходныхъ статей. Владвлецъ иммунитета, который сначала долженъ былъ взыскивать судебныя пошлины въ пользу государственнаго судьи, сдълался самъ судьей, какъ скоро ему удалось захватить судебныя пошлины въ свою пользу, - къ тому, кому досталась выручка, естественно перешли и обязанности. Такимъ образомъ, на государственной тер риторіи образовались и быстро стали расширяться какъ бы острова независимыхъ властей - иммунитеты.

Венефицій.

Всв упомянутыя явленія тъсно переплетались съ земельными отношеніями, потому что послів нашествія варваровъ ховяйство окончательно возвратилось къ натуральной системъ - земледъліе стало важивищей его отраслью, а землевладвие сдвлалось главной основой всей общественной жизни. Всякій сколько-нибудь продолжительный и значительный обмънь услугь между двумя лицами сводился въ концъ концовъ не на денежные расчеты, а на кормленіе при извъстномъ им'ьнь или на пожалованіе им'внія въ вознагражденіе за службу. Денегь было мало видно въ гражданскомъ оборотъ, за то натуральныя повинности и сборы натурой были самымъ обычнымъ явленіемъ. Такъ было въ частномъ быту, такъ было и въ государственномъ. Помъщикъ вознаграждалъ своихъ помощниковъ по управленію имініями, своихъ слугъ, подручниковъ выдачами изъ своихъ амбаровъ и кладовыхъ, предоставленіемъ участковъ земель въ пользованіе, иногда пожалованіемъ участковъ. Тотъ, кто шелъ на службу и обязывался върностью, разсчитывалъ на такого рода вознагражденіе, хотя оно редко оговаривалось въ опредъленныхъ выраженіяхъ. Король по отношенію къ государственной службъ держался тъхъ же пріемовъ, что остальные помъщики. Онъ не имълъ въ своемъ распоряжении обширной податной системы, потому что деньги собрать было не откуда; приходилось довольствоваться выдачами натурой и доходами съ имъній. При этихъ условіяхъ вознагражденіе за государствен-

ную службу графовъ, антрустіоновъ, духовныхъ лицъ, писцовъ, счетчиковъ, полицейскихъ, дружинниковъ, тълохранителей и вассаловъ всякаго рода сводилось преимущественно на продовольствованіе натурой, а также на предоставленіе участковъ земель въ пользованіе и въ наслідственное владініе. Такого рода вознагражденія считались щедротами, благодъяніями, "бенефиціями" короля; предполагалось, что они даруются по свободному решенію и безъ видимаго обусловливанія той или другой службой. Въ дъйствительности все-таки вышло, что важивйшіе виды службъ зависьли отъ выдачи въ вознаграждение имъній и участковъ. Обратно, при самой выдачь сначала не оговаривалось прямо, что участокъ данъ за такую-то службу, но фактически пожалованіе обусловливалось именно этою службою и, будучи полнымъ и безусловнымъ по формъ, становилось условнымъ по существу. Если человъкъ переставалъ служить или служилъ дурно, у него можно было отнять пожалованіе; если онъ умираль, переходъ пожалованья къ наследнику не разумелся самъ собою, а наступаль въ зависимости отъ того, продолжалъ ли наследникъ нести службу. Въ конце концовъ, условность бенефиціальнаго или леннаго владінія стала оговариваться опредъленно и была обставлена опредъленными юридическими положеніями.

Два историческихъ факта особенно содъйствовали ускоренію Секуляривапроцесса феодализаціи въ западной Европъ. Въ VIII-мъ въкъ по- пія и рыпарлитическія отношенія на Западъ представляли величайшій хаосъ; въ главномъ изъ основанныхъ германцами государствъ-въ франкскомъ королевствъ-государственная власть пришла въ упадокъ, средства для земельныхъ раздачъ истощились, областные начальники сделались какъ бы самостоятельными князьками, остатки центральной власти перешли отъ королей къ начальникамъ дворцоваго правленія и дружины-къ палатнымъ мерамъ. А между тымъ надвигалась грозная сила ислама, и вестготское королевство въ Испаніи уже пало подъ ея ударами. Подъ водительствомъ Каролинговъ франкское государство оправилось и отразило арабовъ, а затемъ при Карлъ Великомъ оно соединило вокругъ себя всъ главныя страны, занятыя романо-германскимъ населеніемъ, и продвинуло границы христіанской культуры далеко на востокъ. Но для такихъ необыкновенныхъ подвиговъ требовались и чрезвычайныя средства. Каролинги, начиная съ Карла Мартелла, массами захватили церковную недвижимую собственность и обратили ее на раздачи воинамъ. Однако на этихъ секуляризованныхъ земляхъ все-

Digitized by Google

CKSS

олужба.

таки признавалось высшее право церкви: онъ считались лишь уступленными государямъ и ихъ слугамъ во временное и условное пользованіе по особой нуждь. Оттого именно на земляхъ, взятыхъ у церквей, условность бенефиціальнаго владінія была раніве всего обставлена опредъленными юридическими формами. Вообще Каролинги, и въ особенности Карлъ Великій, не считали нужнымъ бороться противъ описанныхъ нами выше отношеній, въ которыхъ подготовлялся феодализмъ. Они предпочли упорядочить ихъ и воспользоваться ими, насколько возможно, для государственныхъ цълей. Такъ, они признали сеньёрать, но усилили отвътственность сеньёровъ за ихъ подручныхъ друзей. Постоянныя наступательныя войны Карла Великаго способствовали, кром'в того, коренному измъненію военной системы. Поголовное ополченіе свободныхъ было слишкомъ тяжеловъсно и плохо вооружено, чтобы оказать существенную пользу въ такихъ войнахъ. Нужно было имъть подъ рукой особый военный классъ, способный переносить тягости ежегодныхъ походовъ. Въ связи съ этимъ появляется правило, что одни лишь владъльцы 4 надъловъ обязаны участвовать въ походахъ. Остальные свободные люди складываются, чтобы выставить одного ратнаго человъка съ каждыхъ 4 надъловъ. Иначе говоря, войско аристократизируется. Главной его составной частью становятся всадники, одътые въ кольчуги. Это превращеніе закрыпляется окончательно вследствіе норманиских набеговь IX и X вековь. Неповоротливыя, плохо снаряженныя массы ополченія не выдерживали столкновеній съ съверными разбойниками и не могли слъдовать за ихъ быстрыми переходами. Въ отпоръ норманнамъ западное общество строить замки и вырабатываеть рыцарскую конницу. Но отъ этого превращенія выиграла не центральная власть, а сеньёры областей. Общество уже не въ силахъ группироваться около отдаленныхъ центровъ, каждая часть его ищетъ защиты вблизи, у болъе или менъе могущественнаго мъстнаго магната, и для удовлетворенія самыхъ настоятельныхъ потребностей такого рода охрана оказывается наиболье подходящей.

Въ заключение можно сказать, что подготовка феодализма сводится, въ сущности, на развитие трехъ основныхъ положений: 1) постепенность культурнаго роста не допускаетъ быстраго появления обширныхъ и сложныхъ государственныхъ системъ у молодыхъ, невоспитанныхъ историей народовъ. Если уже въ поздней империи влиние варваровъ сказывается въ понижении государственныхъ требований и возрастании центробъжныхъ силъ, то нашествие германцевъ привело къ окончательному распаденію на мелкіе политическіе кружки. 2) Организація этихъ мѣстныхъ кружковъ на аристократическомъ началѣ обусловливается тѣмъ, что германскія племена не просто подвигались отъ простѣйшихъ формъ къ болѣе сложнымъ, а попали на почву, подготовленную римскимъ соціальнымъ строемъ и сами прошли военную исторію, благопріятствовавшую развитію аристократическихъ неравенствъ. 3) Въ извѣстной мѣрѣ феодализмъ былъ приспособленіемъ государственной организаціи къ условіямъ натуральнаго хозяйства, и въ этомъ отношеніи онъ не только установился въ западной Европъ, завоеванной германцами, но проникъ и въ восточную, византійскую Европу, гдѣ военная служба и помѣщичья власть получили постановку, напоминавшую каролингскіе порядки и восходившую въ сущности къ быту имперіи IV и V вѣковъ.

Павелъ Виноградовъ.

#### XX.

# Альфредъ Великій.

Въ наше время многіе жалуются, что пришла тяжелая пора, въ римовое что жить трудно и невесело. Безь сомнінія, у каждой эпохи свои время. заботы и затрудненія — немало ихъ и у насъ; но намъ грішно было бы горевать или отчаиваться, потому что мы живемъ и дійствуемъ въ такой обстановкі, о которой и помышлять не могли наши предки. Чтобы опінить по достоинству, что даетъ намъ кріпкое, благо-устроенное государство, утвердившіяся правила христіанской нравственности, запасъ знанія и искусства, чтобы не относиться къ этимъ великимъ благамъ культуры безотчетно и безучастно, — лучше всего оглянуться назадъ, послідить за тімъ, какъ медленно и болізненно все это вырабатывалось, или хотя бы справиться, каково жилось людямъ въ ту или другую отдаленную эпоху, чімъ

Современная Европа занимаетъ особое положеніе въ жизни земного шара. Она меньшая и главная изъ частей свъта. Ея образо ванность дала ей перевъсъ матеріальный и духовный — она направляетъ всемірную торговлю и промышленность, ея государства широко распространили свое вліяніе на другія части свъта, ея идеи проникаютъ въ жизнь дикарей и народовъ чуждой культуры. Духовная сила Европы проявляется въ внъшнихъ ръзкихъ формахъ, наперекоръ многимъ невыгоднымъ условіямъ мъстности и климата. Маленькая Англія съ ея малоплодородной почвой и тяжелымъ кли-

они пользовались, что имъ угрожало и что давало силы для борьбы.

**Пособія**, пром'т Саксонской хроники и біографіи Ассера. Pauli. The life of Alfred the Great, translated by B. Thorpe; Winckelmann, Geschichte der Angel-sachsen, Du-Chaillu, The Viking age; Steenstrup. Normannerne, II.

матомъ, напр., сдълалась повелительницей населенія въ 200 милліоновъ, разбросаннаго по всему земному шару, сдълалась вели чайшей торговой державой и великимъ средоточіемъ науки, литературы, практической мудрости.

Не то было 1000 лѣтъ тому назадъ. Мало того, что безлюдье и пустырь царили тамъ, гдѣ теперь тѣснится и работаетъ энергическое населеніе: гдѣ появлялись люди, имъ приходилось заботиться о самыхъ необходимыхъ условіяхъ существованія, пріучаться къ самымъ первоначальнымъ основамъ общежитія. Первую попытку внести порядокъ и образованность на островъ сдѣлали римляне, которые господствовали тамъ болѣе 3 вѣковъ 1). Они покорили дикое кельтское населеніе, пріучили его къ осѣдлости и земледѣлію, построили города Лондонъ, Іоркъ, Линкольнъ, Батъ и многіе другіе 2). Вмѣстѣ съ городомъ появилась торговля, проведены были великолѣпныя дороги, слѣды которыхъ сохранились до сихъ поръ. Наконецъ, по странѣ появились имѣнья римскихъ помѣщиковъ съ обширными хозяйственными постройками и прекрасными жилыми помѣщеніями. Римскіе владѣльцы устраивались въ нихъ съ комфортомъ и даже роскошью.

Но римское вліяніе было все-таки поверхностнымъ — оно не привело къ коренному преобразованію кельтскаго населенія. Когда въ началь V выка легіоны ушли изъ Британіи, чтобы защищать другія провинціи Западной имперіи, римская культура быстро пришла въ упадокъ, и повсюду появилось прежнее кельтское варварство. На западъ, напр., въ теперешнемъ Уэльсъ, важнымъ центромъ римской жизни былъ городъ Иска—онъ до сихъ поръ носитъ названіе Caerlon, т. е. castra legionis — лагерь легіона, — но, несмотря на названіе, вся эта мъстность совершенно утратила римскую образованность и вернулась къ языку и патріархальнымъ обычаямъ кельтовъ.

Еще ръзче былъ переворотъ на востокъ острова, потому что туда вторглись германскія племена англовъ и саксовъ, которыя опустошали страну и избивали населеніе. Въ Саксонской льтописи записано, напр., подъ 491 годомъ: "Въ этомъ году Элле и Цисса

Завоеваніе англосаксовъ.

Отъ царствованія Клавдія въ половинъ І в. по Р. Х. до царствовантя Аркадія в Гонорія въ началь V в.

<sup>2)</sup> Въ Англін много городовъ, имена которыхъ оканчиваются на честерь: Leicester, Gloucester, Chichester, Circneester, Chester и т. п. Названія ихъ взяты отъ латинскаго савtrа (дагерь), потому что они выросли изъ римскихъ лагерей.

осадили Андредечестеръ и убили всъхъ, кто жилъ въ немъ; ни единаго бритта не осталось въ живыхъ". Въ южной Англіи римляне построили богатый, прекрасный городъ, называвшійся Verulamium. Послѣ нашествія саксовъ отъ него осталась груда развалинъ, и въ XI въкѣ монахи с.-альбанскаго монастыря, находившагося по близости, построили громадный соборъ, для котораго матеріалъ добывали изъ этихъ развалинъ: оттуда брали мраморъ, тесаные камни, черепицы.

Пришло однако время, когда даже англы и саксы перестали грабить и опустошать, а стали заводить постоянныя поселенія и такъ или иначе устраиваться на завоеванной почвѣ. Такъ какъ римская культура была почти уничтожена, то приходилось начинать сначала. Полудикіе германцы усѣлись, наконецъ, по мѣстамъ, раздѣлили между собой землю и рабовъ—порабощенныхъ кельтовъ, и мало-по-малу, несмотря на смуты и войны, стало складываться общество. Этотъ ростъ общества совершался, какъ всегда, въ трехъ направленіяхъ: появлялся и развивался правильный трудъ, хозяйство — вмѣсто грабежа и захвата; появлялись и развивались новые взгляды на міръ, на жизнь человѣка и его назначеніе —являлся запросъ на знаніе, стремленіе къ возвышеннымъ религіознымъ идеаламъ; наконецъ, укрѣплялся порядокъ отношеній между людьми — законъ и правительство, которые заботятся о томъ, чтобы люди не истребляли и не притѣсняли другъ другу, а помогали бы другъ другу.

Успѣхи хозяйства.

Въ устройствъ труда и хозяйства приходилось бороться съ дикой, дъвственной природой: лъса и болота покрывали еще большую часть англійской почвы-бобры и рыси разгуливали тамъ, гдъ теперь стучатъ фабричныя колеса и работаютъ усовершенствованныя земледівльческія машины. Англы и саксы отчасти примънились въ своемъ хозяйствъ къ характеру лъсной мъстности. Для рогатаго скота не было еще хорошихъ пастбищъ; овецъ, которыми впоследствіи такъ славилась Англія, также еще разводили мало. За то великое значеніе пріобрізло разведеніе свиней. Это неприхотливое животное легко находить себъ кормъ въ лъсныхъ мъстностяхъ, и громадныя стада свиней составляли главное богатство знатныхъ саксовъ; свинопасы были немаловажными людьми въ этомъ обществъ, и нъкоторые изъ нихъ достигали высокаго положенія даже при дворъ. Понемногу расчищалась мъстность и для хлібонашества, при чемъ пользовались, конечно, остатками обработки еще отъ римскаго времени, а отчасти даже пріемами, перенятыми у римлянъ.

Также изъ Рима пошли начатки духовнаго просвъщенія. Образовались среди варварства острова духовнаго просвъщенія при просвъщенія церквахъ и монастыряхъ. Подъ вліяніемъ папы трудами италіанскихъ и греческихъ миссіонеровъ проникло христіанство къ англосаксонскимъ язычникамъ, а виъстъ съ нимъ проснулось уваженіе къ духовной жизни и къ знанію, пониманіе того, что есть высшія силы, чемъ сила оружія, высшія цели, чемъ матеріальное могущество или удовольствіе. Уже въ VII и VIII въкъ среди англійскаго духовенства встръчаются ревностные и образованные люди, которые пользовались извъстностью во всей западной Европъ. Беда Преподобный на крайнемъ съверъ саксонскихъ поселеній, въ Ярроу, въ Нортумберландъ, составлялъ свои объемистыя поясненія къ Священному Писанію, пользуясь при этомъ трудами латинскихъ и греческихъ отдовъ церкви, составлялъ и руководства по свътскимъ наукамъ - по грамматикъ, ариомотикъ, астрономіи, музыкъ, наконецъ, составилъ замъчательную исторію церкви у англосаксовъ, которая служитъ драгоценнымъ источникомъ сведеній о прошедшемъ этого народа и привлекаетъ читателя искренностью, здравымъ смысломъ, образностью своего разсказа. А когда Карлъ Великій въ концѣ VIII в. дълалъ попытку поднять образованіе и улучшить бытъ своихъ франковъ, то лучшаго своего помощника въ дълъ просвъщенія онъ нашель опять-таки на томъ же британскомъ островъ, въ лицъ діакона іоркской церкви Алкуина. При разръшеніи спорныхъ богословскихъ вопросовъ франкскіе епископы обращались къ совътамъ и указаніямъ англосаксонскаго духовенства.

CAKCOB'S.

Всего затруднительные оказалось дыло государственнаго устрое- Государство нія. Варвары не уміни подчиняться общей власти: жертвовать и дружина. своей свободой, стъснять себя ради какого-то дальняго правительства они не хотъли. Если они и признавали надъ своей личной волей чью-либо власть и авторитеть, то искали этой власти и авторитета вблизи отъ себя, въ какомъ-нибудь тъсномъ и хорошо знакомомъ кругу. Родство, сосъдство, союзъ дружинниковъ вокругъ любимаго вождя были доступны ихъ пониманю, и потому соединеніе людей въ группы началось съ образованія сплоченныхъ родовъ, сельскихъ общинъ, дружинъ. Эти союзы были сильны, люди были къ нимъ привязаны и готовы были жертвовать рали нихъ даже жизнью, между темъ какъ общирныя княжества и королевства колебались и распадались. Чтобы показать, какую силу имъла, напримъръ, связь дружинниковъ съ вождемъ, приведу одинъ

отрывокъ изъ Саксонской летописи. Дело было въ 784 году; одного изъ королей западныхъ саксовъ, Киневульфа, убилъ этелингъ 1) Кинегардъ. Когда тены (дружинники) короля узнали о бунтв, они поспътно побъжали къ замку, гдъ убили короля. Этелингъ предлагалъ имъ сдаться, объщая жизнь и деньги, но ни одинъ изъ нихъ не согласился; они бились до тахъ поръ, пока ихъ всахъ перебили, кромъ одного, да и тотъ былъ заложникъ изъ бриттовъ и притомъ весь израненъ. На другое утро тены, оставшіеся позади, услышали, что короля убили; они прибыли къ мъсту и нашли этелинга въ замкъ; онъ и его люди заперли ворота. Тогда этелингъ сталъ уговаривать дружинниковъ взять, сколько сами захотять, земель и денегъ, только бы они отдали ему королевство; и онъ сказалъ имъ, что съ нимъ ихъ родственники, которые не хотятъ его покинуть. Тены отвъчали: "Нътъ у насъ родни дороже нашего вождя, и не пойдемъ мы за его убійцей". Люди этелинга сказали дружинъ: "Уходите съ миромъ; такъ предлагали мы и товарищамъ вашимъ, которые были съ королемъ". Дружина отвъчала: "Не хотимъ васъ слушать, какъ не слушали наши товарищи, которыхъ вы убили вмъсть съ королемъ". И начался бой у воротъ, и тены ворвались и перебили этелинга и его людей, всъхъ, исключая одного.

Общество, разбитое на маленькіе кружки родичей, сосъдей, дружинниковъ, не могло жить въ миръ и порядкъ: междоусобиая борьба постоянно тревожила его и мъщала успъхамъ хозяйства и просвъщенія. Мало-по-малу однако и эти грубыя отношенія стали улучшаться. Правительство становилось кръпче и начало стъснять усобицы. Многочисленныя племена и княжества англовъ и саксовъ слились въ семь королевствъ, затъмъ въ три королевства, наконецъ, въ одно королевство. Въ областяхъ сложилось самоуправленіе: дъла обсуждались и ръшались на собраніяхъ сотенъ и графствъ. въ которыхъ участвовали свободные землевладъльцы округа. Въ общемъ порядка и правосудія стало больше, и можно было ожидать дальнъйшаго прогресса въ хозяйствъ, просвъщении и государственной жизни.

Набеги

И какъ разъ въ это время, въ IX въкъ, обрушилось на Бринорманновъ танію новое бъдствіе, худшее, чъмъ голодъ или моровая бользнь. -появились норманны. Какъ набъги англосаксовъ разрушили римскую культуру, такъ начинающаяся культура англосаксовъ чуть

<sup>1)</sup> Этелингами назывались члены королевскихъ фамилій.

не была стерта съ лица земли набъгами норманискихъ викинговъ.

Слово "викингъ" значитъ-морской король. Оно собственно примънялось къ начальникамъ добровольныхъ дружинъ, которые выселялись изъ Даніи, Норвегіи и Швепіи и на своихъ лодкахъ отправлялись грабить европейскія страны. Появлялись они въ Балтійскомъ морѣ и въ Съверномъ, въ Атлантическомъ океанъ и въ Средиземномъ моръ, проникали въ Англію, Францію, Испанію, въ Россію, въ византійскую имперію. Еще въ концъ VIII въка началось движеніе выходцевь, и въ теченіе 2-хъ стольтій оно не останавливалось. Поводомъ къ этому "второму переселенію народовъ" быль недостатокъ пропитанія на родинь и неохота къ мирнымъ занятіямъ. "Молодежь, говоритъ одинъ льтописецъ, часто составляла заговоры противъ отцовъ и дедовъ, чтобы завладеть ихъ имуществомъ. Поэтому существовалъ древній обычай -- собирать молодыхъ людей по жребію и изгонять ихъ изъ государства, чтобы они сами добыли себъ государство, а прочее население могло жить въ миръ. Изгнанники приносили жертву Тору и поднимали на корабляхъ своихъ военное знамя". По преданію, викингъ бросалъ вверхъ копье, и смотря по тому, куда оно падало, направлялся въ ту или другую сторону.

О судахъ, на которыхъ совершались эти дальніе походы, мы можемъ составить себѣ точное понятіе, потому что ихъ сохранилось нъсколько экземпляровъ. Въ Гокстадѣ, въ Норвегіи, напр., нашли зарытою въ землѣ отлично сохранившуюся лодку, въ которой былъ похороненъ витязъ. Она имѣетъ по 16 уключинъ для веселъ съ каждой стороны, длина ея 75 ф. при 15 ф. въ ширину. Помѣщалось на ней, въроятно, около 60 — 70 человъкъ. Самый спускъ корабля сопровождался странной церемоніей, которая предвъщала его кровавое дѣло: къ скалкамъ, по которымъ судно скользило въ воду, привязывали людей, такъ что киль обагрялся кровью.

Изъ такихъ утлыхъ суденышекъ составлялись разбойничьи флоты викинговъ. Множество гибло во время переходовъ, и все таки изъ года въ годъ записываютъ западныя лътописи, что пришло 60, 100, 200, 300 судовъ; иногда собиралось до 1000. Въ сраженіи норманны строились на носовой части корабля, прикрываясь щитами, такъ, чтобы составить непроницаемую стъну. Но суда служили для нихъ только средствомъ передвиженія. Прибывъ въ несчастную страну, которую они избрали мъстомъ своихъ дъйствій, они проникали въ нее какъ можно дальше по какой-нибудь ръкъ.

укръплялись на островъ или возвышении и начинали грабежи и наъзды. Въ сухопутныхъ сраженияхъ они строились клиномъ или свиной головой. Главное дъло было, впрочемъ, не въ корабляхъ и не въ военномъ строъ, а въ желъзномъ характеръ и свиръпой храбрости этихъ воиновъ.

Рагнаръ Лодброгъ.

Во многихъ сагахъ воспъвали они свои подвиги. Вотъ разсказъ о погибели Рагнара Лодброга, одного изъ знаменитъйшихъ викинговъ, который, между прочимъ, разграбилъ Парижъ въ 845 году. Сага полна вымысловъ и неточно передаетъ событія, но ея характеристика быта върна и красноръчива. "Рагнаръ думалъ, какъ пріобресть вечную славу. И воть онъ сделаль 2 корабля больше всъхъ, какіе когда-либо дълались въ съверныхъ странахъ. Жена спросила его, куда онъ хочетъ итти. Онъ сказаль, что пойдеть въ Англію. Тогда жена сказала: "Опасенъ твой походъ-лучше возьми больше судовъ, хотя бы каждое было поменьше". Онъ отвъчалъ: "Что за подвигъ покорить страну со многими кораблями! А вотъ покорить Англію съ двумя кораблями такого примъра еще не было". Передъ уходомъ жена дала ему рубашку, приговаривая: "Вотъ тебъ рубашка, не шитая, а тканая, вытканная съ любовью; не пойдетъ кровь изъ ранъ и не поръжетъ тебя клинокъ въ чудной одеждъ, посвященной богамъ". Во время путешествія разразилась буря, и корабли потерпъли крушеніе, но люди спаслись и высадились на берегахъ Англіи. И Рагнаръ сталъ брать деревни и замки. Тогда король англійскій Элла созваль всіххь людей своего парства-всъхъ, кто только могъ держать щить и ъздить на лошади. Рагнаръ вышелъ на битву въ шлемъ и въ рубашкъ, которую дала ему жена. Цълый день бились враги. Всъхъ людей Рагнаръ перебилъ. Противъ него никто не могъ устоять, но когда всв его товарищи пали, то его окружили щитами и взяли въ плънъ. И бросили его въ яму, наполненную змъями, но змъи не трогали его. И народъ говорилъ: "Это великій человъкъ — его не ранило оружіе сегодня и не кусають змви". Тогда Элла велълъ снять съ него рубашку. А Рагнаръ запълъ: "Я бился въ 51 сраженіи, о которыхъ идетъ великая слава. Многихъ я ранилъ, но не думаль я, что придеть мнв смерть оть эмвй. Часто случается то, о чемъ меньше всего думаешь". Змън впились въ него, и онъ умеръ. Но на родинъ остались его сыновья, и они явились мстить за отца. Старшій, Иваръ, разбилъ и взяль въ плівнъ Эллу. И Иваръ сказалъ: "Надо припомнить, какой смертью онъ уморилъ отца нашего. Пусть тотъ изъ моихъ людей, кто лучше всъхъ ръжеть по дереву, выръжеть орда на его спинъ, и пусть орель этотъ будеть красенъ отъ крови". Элла умеръ отъ раны, и они ръшили, что достаточно отомстили за отпа".

Жажда борьбы и крови у этихъ страшныхъ людей иногда порождала душевную бользнь. Норманны считали храбрыми изъ храбрыхъ такъ называемыхъ берсеркеровъ. Самое имя показываетъ, что они выходили на бой въ одной рубашкъ, безъ всякихъ оборонительныхъ доспъховъ (ber-serk - голая рубашка). Нъкоторые изъ нихъ дълали это не изъ удали, а подъ вліяніемъ какого-то безумія или бъщенства. У одного викинга было 12 сыновей берсеркеровъ. Они ходили всегда на одной лодкъ и никого посторонняго къ себъ не пускали. Они знали за собой бъщенство и чувствовали приближение припадка. Если не предстояло сражения или грабежа, то они высаживались на берегъ и тамъ бросались на деревьи и скалы-иначе они перебили бы своихъ же друзей.

Съ 789 г. начинаются въ Саксонской летописи скорбныя записи о норманискихъ набъгахъ. Однимъ изъ первыхъ дълъ викин- набъги на говъ было сожжение монастыря въ Ярроу, где действоваль Беда. Но особенно частыми и разрушительными сдвлались набыги при король Этельвульфь, во 2-й половинь ІХ в. Во всьхъ направленіяхъ искрестили викинги англійскую территорію. Не одинъ разъ саксы одерживали верхъ въ битвахъ противъ датскихъ отрядовъ, но это не останавливало новыхъ пришельцевъ, да и побитые не падали духомъ, а при первой возможности возобновлялись набъги. Въ 869 году образовалось на востокъ первое постоянное поселеніе норманновъ. Грабежи и истребленіе однако продолжались. Не буду распространяться объ ихъ ужасныхъ подробностяхъ-надо только отметить, что особенно свирепствовали язычники противъ церквей и монастырей.

Сыновья Этельвульфа упорно продолжали бороться и одинъ за другимъ умирали во время отчаянныхъ попытокъ защитить свою родину. Корона, наконецъ, досталась въ 871 г. младшему изъ нихъ, Альфреду. Онъ быль человъкъ слабаго здоровья, но сильный духомъ. Онъ пріучиль себя не обращать вниманія на припадки бользви и принималь участіе во всьхъ упражненіяхъ и подвигахъ своихъ витязей, сдълался неутомимымъ охотникомъ и всегда былъ впереди, во главъ войска. Уже при старшихъ братьяхъ ему пришлось принимать участіе въ дёлахъ правленія. 22-хлётнимъ юношей онъ вынесъ на своихъ плечахъ всю тяжесть большого сраженія съ датчанами. Начальствоваль войскомъ король Этельредъ,

Датокіе Англію.



но онъ не хотвлъ начинать битвы прежде, чемъ кончится объдня, и Альфреду пришлось несколько часовъ одному стоять противъ норманновъ. Наконецъ, кончилась объдня, явился на подмогу Этельредъ, и викингамъ нанесено было сильное поражение. Къ несчастію, и эта побъда только на минуту отвратила опасность. Датчане тотчасъ оправились и черезъ двѣ недѣли сами разбили Этельреда и Альфреда. Вскор'в посл'в этого пораженія Этельредъ умеръ, а Альфредъ сдълался королемъ. Положение было отчаянное. Англичане выбились изъ силъ. Большая часть ихъ войскъ состояла изъ плохо вооруженныхъ земледъльцевъ и мелкихъ помъщиковъ. Людей приходилось вновь и вновь отрывать отъ хозяйства, чтобы отражать неутомимыхъ разбойниковъ. Помимо того урона, который наносили норманны битвами и грабежами, постоянный страхъ передъ нападеніемъ, необходимость ежечасно поднимать на ноги населеніе, гонять его изъ области въ область, отрывать отъ занятій на долгіе сроки — приводили государство къ совершенному разложенію. У самыхъ энергичныхъ дізтелей опускались руки, народомъ начинала овладъвать безнадежная апатія. И вотъ, первые годы парствованія Альфреда, несмотря на всю его храбрость и искусство, сложились крайне печально. Въ 876 году "войско", какъ называли датчанъ, поселившихся въ восточной Англіи, ворвалось въ Уессексъ. Альфредъ встрътилъ ихъ и предложилъ выкупъ. Они согласились помириться, выдали заложниковъ и дали присягу на ожерельь, смазанномъ кровью, что не будуть тревожить подданныхъ Альфреда. Эта присяга считалась у нихъ особенно священной, и тъмъ не менъе они ее нарушили. Большая часть войска тайкомъ ушла на западъ, захватила тамъ важный городъ Экзетеръ и какъ ни въ чемъ не бывало возобновила свои грабежи. А въ 878 году датчане прошли черезъ всю южную часть острова, разбили всв отряды, которые имъ попадались навстрвчу, и, повидимому, положили конецъ англосаксонскому государству. Король Альфредъ съ небольшой кучкой дружинниковъ принужденъ былъ бъжать въ Ательне, мъстечко, заброшенное среди Сомерсетскихъ болоть. Пользуясь недоступностью этой мъстности, Альфредъ укръпился тамъ и началъ, въ свою очередь, дълать набъги изъ своего убъжища на появлявшихся вблизи датчанъ. Послъ нъсколькихъ удачныхъ стычекъ онъ ръшился, наконецъ, выйти въ поле и кликнуть кличъ всему саксонскому народу. Съ восторгомъ отозвались на этотъ призывъ его върные подданные. Патріотизмъ и настойчивость англичанъ оказались, наконецъ, сильнее дикой отваги норманновъ.

На краю погибели удалось удержаться и оправиться. Послъ ряда стольновеній датскій король Гутрумъ заключиль миръ съ Альфредомъ. Не могло быть и ръчи о полномъ освобожденіи Англіи-"войско" слишкомъ глубоко пустило корни на востокъ острова. Пришлось подвлить Англію почти пополамъ: Лондонъ остался за датчанами, но впоследствін Альфредь отбиль его у нихъ. Лучшимъ подтвержденіемъ договора было то, что датскій король принялъ христіанство и крестнымъ отцомъ его былъ Альфредъ.

Разсчитывать на прочное замиреніе все-таки было нельзя, и въ продолжение царствования Альфреда много разъ еще пришлось отбивать нападенія. Въ концъ въка, напр., высадился въ Англіи знаменитый викингъ Гастингъ, который долго опустошалъ Францію и Нидерланды. Англію онъ тоже исходиль вдоль и поперекъ, но встрътиль повсюду энергическій и хорошо организованный отпоръ.

Дъло въ томъ, что долгія бъдствія отъ первыхъ нападеній мно- Измъненія гому научили англійскій народъ, а въ лицѣ Альфреда нашелся за-въ военномъ мъчательный руководитель, который умъль не только распоряжаться на полв сраженія, но и подготовлять защиту издалека. Вниманіе и предпріимчивость его не ослабъвали. Съ разныхъ сторонъ заботился онъ объ укръпленіи своего государства. Прежде всего, конечно, надо было подумать объ улучшении военныхъ силь и военнаго устройства. Англы и саксы почти совершенно отвыкли отъ мореплаванья, хотя когда-то сами пришли на островъ Съвернымъ моремъ. Альфредъ устроилъ флотъ изъ "длинныхъ" судовъ, который долженъ быль следить за морскими разбойниками и мешать ихъ высалкъ.

Затъмъ произошла реформа сухопутнаго войска. Альфредъ только въ крайнихъ случаяхъ прибъгалъ къ вызову въ ополченіе всего свободнаго населенія; какъ мы видъли, это не достигало пъли. потому что собиралась неумълая и плохо вооруженная толпа, а между темъ тягость такихъ сборовъ была великая. За то король обратилъ особенное вниманіе на усиленіе, хорошее снаряженіе и выучку отборныхъ отрядовъ, составленныхъ изъ дружинниковъ изъ такъ называемыхъ теновъ. Они обыкновенно являлись въ кольчугахъ, съ шлемомъ и на коняхъ и приводили съ собой каждый по нъскольку пъшихъ, легковооруженныхъ воиновъ. Такимъ образомъ составлялись войска, способныя выдержать натискъ норманновъ въ открытомъ полъ, быстро собиравшілся по вызову и легко передвигавшіяся съ мъста на мъсто. Это преобразованіе военнаго строя совершалось въ силу роковой необходимости и глубоко вліяло

стров.



на всю жизнь народа, на занятія, привычки и права населенія. Ледо въ томъ, что для составленія такихъ хорошо вооруженныхъ дружинъ, своего рода постояннаго войска изъ служилыхъ людей, какъ говорили у насъ въ старину, надо было обезпечить военный классъ и выдвинуть его изъ остального общества. При Альфредъ опредъляется именно выдъленіе такого военнаго, служилаго класса. Англійское населеніе распадается на двъ части. Одна посвящаетъ себя мирнымъ занятіямъ-земледѣлію, промышленности, и отвыкаеть отъ оружія; другая спеціально занимается военнымъ дівломъ и требуеть отъ рабочаго класса прокормленія и услуженія. Каждый тенъ становился помъщикомъ, на доходы съ имънія содержалъ своихъ военныхъ помощниковъ, а собиралъ эти доходы, благодаря труду многочисленнаго рабочаго населенія, которое воздівлывало его поля, приносило ему въ оброкъ разные припасы и продукты, иногда платило ему деньги, хотя денегь вообще въ то время было мало. Воть, напр., что обязань быль делать крестьянинъ въ одномъ изъ дворцовыхъ имъній короля Альфреда. "Каждая семья платить 40 пенсовъ въ осеннее равноденствіе и даетъ 6 боченковъ пива, 3 мъры пшеницы и 3 фунта ячменя; они обязаны вспахать 3 десятины и посъять на нихъ хлъбъ изъ собственныхъ съмянъ и въ свое время снять и убрать его; скосить полдесятины и убрать съю; наколоть 4 охапки дровъ и уставить въ полънницу, и провести изгородь на 8 саженей, а въ Пасху дать 2 оведъ и 2 ягнять, и помогать мыть и стричь оведъ". Подобныя же повинности несли крестьяне въ имъніяхъ церквей, монастырей и частныхъ владъльцевъ.

Такимъ образомъ, въ борьбѣ съ датчанами общество раздѣлилось на два слоя или пласта. Образовывалась наверху своего рода
верхняя корка или броня, которая должна была защищать рабочій
людъ отъ нашествій и избавить его отъ необходимости постоянно
бросать плугъ и браться за мечъ. За то рабочій людъ попалъ въ
зависимость и подчиненіе отъ своихъ защитниковъ—теновъ или
рыцарей.

Заботы о просвъщенів.

Итакъ, мы видимъ, что возрожденіе общества не ограничивалось ни удачными битвами, ни чисто военными мърами. Чтобы сопротивляться, общество перестроивалось на новый ладъ во всей своей внутренней жизни, и король Альфредъ по мъръ силъ содъйствовалъ этому переустройству. Онъ говорилъ, что король имъетъ свое ремесло и что ему нужно три орудія, чтобы заниматься имъ. Эти орудія—три сословія: священники, воины и рабочіе. Безъ нихъ король не можеть показать искусства въ своемъ ремеслъ. Но онъ пошель еще дальше, поняль и провель еще болве глубокую идею, поняль, что для истиннаго успъха мало оружія и могущества, мало матеріальнаго порядка и благосостоянія, а нужно духовное улучшеніе. Этотъ человъкъ, который въ продолженіе цълой жизни не сходилъ съ коня и бился съ норманнами, удёлялъ при всемъ томъ время на труды литературные и написаль болье, нежели многіе изъ нашихъ самыхъ плодовитыхъ литераторовъ, несмотря на то, что его мучила неизлъчимая, страшная бользнь. И эти занятія литературою были не забавой поверхностного любителя, не развлеченіемъ государственнаго человъка, который уходить отъ наскучившей политики въ иную, привлекательную область. Они были серьезнымъ дъломъ дальновиднаго и глубоко-совъстливаго правителя, который вполнъ понялъ, что просвъщение не роскошь, не излишество, а величайшая сила, къ которой рано или поздно приложится все остальное. Чтобы стало больше порядка, закона, нравственнаго долга въ государствъ, надо больше свъта. У этого великаго воина была одна страсть, которая не всемъ будеть понятна въ настоящее время, - страсть учиться и учить. Какъ онъ учился, разсказалъ его сподвижникъ, кельтскій монахъ Ассеръ. Въ детстве онъ жадно прислушивался къ роднымъ саксонскимъ пъснямъ и сказаніямъ. Мальчикомъ онъ былъ вм'ясть съ отцомъ въ Римъ, видълъ тамъ остатки великой исторіи и великой красоты древняго міра, присмотр'єлся къ понятіямъ и манерамъ образованныхъ италіанцевъ папскаго двора, но это пребываніе на свътломъ югь прошло быстро, какъ сонъ. Опять очутился онъ на своемъ туманномъ островъ, и пошли долгіе годы битвъ, засадъ, бъгства, приключеній. Только на 40 году отъ роду нашелъ король время, чтобы научиться латинской грамотъ, и, едва научившись, онъ уже сталъ хлопотать о томъ, чтобы перевести съ латинскаго на англійскій сочиненія, которыя казались ему особенно замізчательными и назидательными. Такъ какъ знаніе было для него не капризомъ и не забавой, то онъ горячо стремился тотчасъ передать его другимъ, распространить свъть вокругъ себя. Всякій другой отступился бы въ отчаяніи оть непосильнаго дъла. За время датских в набъговъ Англія одичала, зачатки культуры, насажденной Августиномъ и Өеодоромъ тарсскимъ, Бедой и Алкуиномъ, заглохли. Вотъ какъ говоритъ самъ Альфредъ о положеніи образованія въ его время (предисловіе къ Григорію, Cura pastoralis). "Часто приходилось мить думать, что въ прежнее время было много мудрыхъ людей въ Англіи, какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ; то было благословенное время для Англіи. Тогдашніе короли повиновались Богу и его заповъдямъ. Внутри государства они поддерживали миръ, нравственность и власть, извнъ расширяли свою страну. Удача имъ была и въ войнъ, и въ просвъщеніи. Духовенство ревностно занималось и ученіемъ, и учительствомъ, и всъмъ тъмъ, что церкви должны дълать ради Бога. Иностранцы искали мудрости и наставленія въ нашей странъ, а мы теперь сами принуждены обращаться къ иностранцамъ. Все это пришло въ такой упадокъ, что едва немногіе священники понимали богослужебныя книги или могли перевести письмо съ латинскаго на англійскій. Когда я вступиль на престоль, къ югу отъ Темзы я не зналь ни одного такого. Благодаря всемогущему Богу, мы имъемъ теперь хоть нъсколько учителей".

Усилія Альфреда и въ этомъ случав принесли плоды. Онъ содвйствовалъ тому, что англійское духовенство возобновило прекратившінся-было заботы объ образованіи какъ въ своей средв, такъ и среди свѣтскаго общества. Вновь начались терпъливые труды монастырскихъ отшельниковъ надъ переписываньемъ текстовъ Священнаго Писанія, отцовъ церкви, иногда древнихъ авторовъ, надъ посильными переводами, объясненіями, пересказами, даже самостоятельными обработками.

Переводы Альфреда

Но вернемся къ самому Альфреду, къ его литературнымъ интересамъ и работамъ; онъ дадутъ намъ нъкоторую возможность познакомиться съ самымъ содержаніемъ техъ идей, которыя руководили образованными людьми того времени. Онъ такъ дорожилъ всякой свътлой мыслью и новымъ свъдъніемъ, что постоянно носилъ при себъ записную книжку и вписываль въ нее интересныя сообщенія своихъ собесъдниковъ. Кельть Ассерь, германскій саксъ Іоаннъ, франкъ Гримбальдъ были главными его помощниками и совътнивами по части литературы. Ихъ услугами пользовался онъ и при составленів своихъ переводовъ. Переводилъ онъ не слово въ слово, а старался лишь схватить мысль писателя. Главная цёль была составить своего рода энциклопедію свідівній и поученій для духовенства и народа. Беда тоже стремился къ этому въ свое время, но Беда прошелъ правильную школу классического и церковного образованія и потому остался въ старой, налаженной рамкъ семи свободныхъ искусствъ и богословія. Онъ такъ и пишеть-грамматику, риторику, ариеметику, астрономію, музыку, толкованіе Священнаго Писанія. Альфредъ-геніальный самоучка, удивляющій свъжестью, широтою и оригинальностью взгляда. Его энциклопедія

совствить другая. Онть переводить всеобщую исторію испанскаго священника Павла Оровія, заттьмъ родную, англійскую исторію Беды, трактатъ италіанца Боэція "Объ утъщеніи въ философіи", и "Пастырское правило" напы Григорія Великаго—руководство для священниковъ въ ихъ сношеніяхъ съ паствой. Энциклопедія Альфреда имъеть, такимъ образомъ, гораздо болѣе практическій характеръ, ближе къ жизни и не вдается въ безплодныя ученыя мелочи.

Что особенно для насъ цънно, Альфредъ приноравливалъ тексты переводимыхъ писателей къ интересамъ и потребностямъ своего времени: многое опускаль, измъняль порядокъ, дълаль вставки и дополненія. Въ Орозіи онъ особенно внимательно останавливается на географическомъ введеніи, такъ что обзоръ всемірной исторіи становится въ то же время обзоромъ извъстнаго во время Альфреда міра. Одна часть земной поверхности была гораздо важиве и извъстиве переводчику, англичанину IX в., чъмъ автору-испанцу V въка, — именно, съвернал Европа. И у Альфреда мы находимъ цѣнныя вставки — разсказы 2 путешественниковъ, датчанина Отгера, который обощель берега Норвегіи и Мурманъ и дошель до Бълаго моря, и англичанина Ульфстана, который изъ Щлезвига проплыль Балтійскимъ моремъ и описаль быть эстовъ, жившихъ по его юго-восточному берегу. Очень характерна также переработка Боэція. Авторъ быль знатный римлянинь, писавшій вскорь послъ паденія Западной имперіи, когда въ Италіи господствовали остготы. Онъ не могъ примириться съ униженіемъ своей родины, хотя правиль ею мудрый и гуманный король Теодорихъ Великій. Душа римлянина ищетъ утвшенія отъ превратностей и случайностей жизни въ наслъдіи древняго міра-въ его литературъ и философіи. Подобно философамъ-стоикамъ, Бозцій удаляется въ себя, въ свои мысли и воспоминанія, и такимъ способомъ находить твердость и спокойствіе, чтобы переносить невзгоды. Альфредъ вполить становится на сторону просвъщеннаго римлянина. Въ историческомъ очеркъ, прибавленномъ къ сочиненію Боэція, онъ рисуетъ своего соплеменника Теодориха кровожаднымъ тиранномъ, гонителемъ христіанства и просвъщенія. Родство по духу съ Боэціемъ оказалось сильные родства по крови съ Теодорихомъ. "Утышение въ философіи" было особенно понятно Альфреду: въдь онъ всъмъ былъ обязань твердости своего духа, мужеству въ борьбъ противъ превратностей и козней, которыми судьба осаждаеть и мучаеть людей. А затымы, какы просвытитель Англіи, Альфреды видыль вы Боэціи какъ бы посредника между образованностью древняго міра

и обществомъ варваровъ, которое, блуждая во мракъ, ловило послъдніе отблески, доходившіе отъ древняго просвъщенія. И въ этомъ случать однако Альфредъ не слъдуетъ рабски за Боэціемъ, а поступаетъ своеобразно. Боэцій былъ православный христіанинъ, но и на содержаніи, и на формть его сочиненія сказалось пренмущественно вліяніе языческой философіи. Для Альфреда просвъщеніе неразрывно связано съ христіанствомъ, и при всякомъ удобномъ случать онъ выдвигаетъ значеніе религіи. Оттого и посвятилъ онъ много времени и старанія на переводъ "Пастырскаго руководства" папы Григорія. Въ духовенствть онъ находилъ главныхъ помощниковъ въ просвътительной своей дъятельности и видълъ въ ней средство не для простого увеличенія знаній, а для воздъйствія на нравственность и поведеніе.

Нътъ въ исторіи болье трогательнаго и величаваго образа, чъмъ этотъ неутомимый боецъ, который стоялъ на стражъ противъ разбойниковъ и не одичалъ, не отдалъ душу насилю, а полюбилъ свътъ и правду. Самъ Альфредъ лучше всего передалъ сущность своего характера въ одной изъ своихъ прибавокъ къ Боэцію. Слова его необыкновенно просты. "Теперь могу сказать: я стремился жить достойно, пока живу, и оставить память о себъ въ добрыхъ дълахъ тъмъ, кто будетъ жить послъ меня".

Павелъ Виноградовъ.



## XXL

## Набыти викинговъ.

Съверная часть европейскаго материка была населена норман- Норманновіе нами. Они занимали территорію современныхъ государствъ Норвегіи, Швеціи и Даніи, т. е. Скандинавскій полуостровъ и Ютландію. Въ Норвегіи горы, покрытыя візчнымъ снівгомъ и льдомъ, тянутся вдоль всей страны, множество озеръ и быстрыхъ ръкъ покрываютъ ее какъ бы водяною сътью, а море со всъхъ сторонъ връзывается въ материкъ. Въ Даніи многочисленные острова разбиваютъ страну на отдельныя, более или менее обширныя области, разделенныя водой, и только Швеція носить въ значительной своей части характеръ равнины. Такимъ образомъ, всв эти страны различны между собою, и это различіе мізшало объединенію отдітльных племень, населявшихъ ихъ, въ одно цълое государство. Въ Норвегіи и Данін даже природныя условія гораздо болье способствовали развитію обособленныхъ мелкихъ государствъ, управлявшихся каждое своими вождями, конунгами.

Добываніе средствъ къ жизни нелегко давалось "съвернымъ людямъ", норманнамъ; правда, густые лѣса одввали склоны горъ, заливные луга были покрыты обильной травой, видъ страны не производиль впечатльнія безплодной пустыни; но хльбныя растенія плохо выростали подъ холодными лучами скандинавскаго солнца,

Hocobia. Annales Bertiniani; Steenstrup, Normannerne, I n II; Depping, Histoire des expéditions maritimes des Normands; Стринольнь, Походы викинговъ; Тепкеръ, Фритіофъ, въ русскомъ переводъ Я. Грота.



пираты.

земля давала скудное пропитаніе ея обитателямъ. Неурожаи и голодъ постоянно посъщали норманновъ, и многимъ изъ нихъ волеюневолею приходилось искать средствъ къ жизни внъ своей родины. По свидътельству средневъковыхъ лътописцевъ, у норманновъ черезъ извъстные промежутки времени достигшіе совершеннольтія юноши покидали родину и отправлялись искать счастія на чужой сторонъ. Это были младшіе братья, не получавшіе доли въ отцовскомъ наслъдіи, обездоленные люди, которымъ дома нечего было терять, и, наконецъ, лица, жребіемъ обреченныя на оставленіе отечества. Родная земля не могла прокормить ихъ, и всъмъ этимъ пасынкамъ земли давала пріютъ другая великая "свободная стихія"—море.

Было бы однако ошибкою думать, что подобное удаленіе изъ отечества было связано у норманновъ съ умаленіемъ личнаго достоинства, что ремесло пирата считалось у нихъ позорнымъ. Въ числъ такихъ изгнанниковъ бывали люди очень знатнаго происхожденія. Не только "ярлы", представители аристократическаго слоя норманнскаго общества, но и сыновья конунговъ, носившіе королевскій титуль, стояли во главь подобныхь дружинь. Младшій сынъ короля, не получившій власти надъ страною, имълъ въ своемъ распоряженіи безграничное королевство на волнахъ океана, которое давало ему больше доходовъ, чъмъ королевскіе домены его старшему брату. Золото и серебро и богатая добыча были его удъломъ, а его отважные подвиги на моръ воспъвались въ пъсняхъ "скальдовъ"; имя его дълалось именемъ національнаго героя въ устахъ народа. И викинги любили свое водное королевство и умирали въ борьбъ за обладание имъ съ неменьшимъ одушевлениемъ, чъмъ герои, жертвовавшіе жизнью за свое отечество. На своихъ легкихъ судахъ викинги совершали самыя отважныя плаванія, не только появлялись у съверныхъ береговъ Германіи и Франціи, высаживались на великобританскіе острова, но проникали и въ Средиземное море, Архипелагъ и достигали даже до Герусалима; на съверъ они доходили до Гренландіи и береговъ Съверной Америки. Многіе гибли отъ бури въ морскихъ волнахъ, многіе падали въ кровавыхъ схваткахъ; но смерть въ бою или во время похода не пугала поклонниковъ религіи Одина.

Уставъ викинга. "Мы не признаемъ другого права, кромъ права меча, у насъ нътъ иной цъли, кромъ какъ умерщвлять враговъ и грабить добычу", говорилъ предводитель викинговъ, разорявшихъ замокъ одного скандинавскаго ярла; но при всемъ томъ среди этой воль-

ницы съ теченіемъ времени сложился цѣлый рядъ обычаевъ, которые, хотя и не имѣли значенія закона, но тѣмъ не менѣе свято сохранялись викингами. Одинъ изъ шведскихъ поэтовъ нашего столѣтія (Тегнеръ) слѣдующими стихами охарактеризовалъ "уставъ викинга":

Ни шатровъ на судахъ, ни ночлега въ д махъ: Супостатъ за дверьми стережетъ; Спать на ратномъ щитъ, мечъ булатный въ рукахъ, А шатромъ—голубой небосводъ.

Какъ у Френ 1), лишь въ локоть будь мечъ у тебя: Малъ у Тора гремящаго млатъ. Есть отвага въ груди-ко врагу подойди-И не будетъ коротокъ булатъ.

Какъ взыграетъ гроза, подыми паруса:
Подъ грозою душъ веселъй.
Пусть гремитъ, пусть реветъ: трусъ—кто парусъ совьетъ!
Чъмъ быть трусомъ, погибни скоръй.

Ты купца, на пути повстречаве, защити; Но возьми съ него должную дань. Ты владыка морей, онъ же прибыли рабъ: Благородневйшій промысель—брань.

Ты по жребью добро на помостъ дълн, И на жребій не жалуйся свой; Самъ же конунгъ морской не вступаетъ въ дълежъ: Онъ доволенъ и честью одной.

Но вотъ викингъ плыветъ: нападай и рубись; Подъ щитами потъха бойцамъ; Кто отстанетъ на шагъ, тотъ не нашъ: вотъ законъ; Поступай, какъ ты въдаешь самъ.

Побъдивъ, укротись: кто о миръ просилъ,
Тотъ не врагъ уже болъ тебъ.
Дочь Валгаллы мольба; ты дрожащей внимай;
Тотъ презрънъ, кто откажетъ мольбъ.

Рана – прибыль твоя: на груди, на челъ
То прямая украса мужамъ:
Ты чрезъ сутки, не прежде ее повяжи,
Если хочешь собратомъ быть намъ.



<sup>1)</sup> Фрей-богъ плодородія. хрестом, по ист. сред. въковъ. в. п.

Brignie

По мъръ того, какъ походы викинговъ захватывали все болъе походовъ на широкіе преділы, по мірт того, какъ они становились дійствительными королями моря и встречи съ ними боялись флоты всъхъ государствъ тогдашней Европы, измънялся и самый характеръ норманискихъ мореплавателей. Доля викинга стала гораздо завиднъе доли мирнаго обитателя континента; слава, богатство и почести сделались по преимуществу ихъ уделомъ. Не одни только люди, которыхъ не могла кормить родная земля, стали принимать участіе въ отважныхъ экспедиціяхъ викинговъ: всъ, кого воодушевляло стремленіе къ славъ и подвигамъ, поступали въ ихъ дружины или собирали вокругъ себя новыя. Вскоръ только тотъ могъ выдвинуться среди норманновъ, кто пользовался репутаціей отважнаго викинга, а молодой человъкъ, не извъдавшій счастія на моръ, считался трусомъ и пользовался всеобщимъ презрѣніемъ. Вмѣстѣ съ темъ самыя экспедиціи викинговъ, кром вогатства и военной славы, доставляли имъ богатый запасъ сведеній, которыхъ они не могли бы получить у себя на родинъ. Благодаря этимъ экспедиціямъ, норманны приходили въ соприкосновеніе съ самыми отдаленными странами, знакомились съ бытомъ и нравами различныхъ племенъ, стоявшихъ выше ихъ на уровнъ культурнаго развитія. Они не только грабили и разоряли европейскія государства, они учились у ихъ обитателей и приносили съмена чужеземной культуры къ себъ на родину. Такимъ образомъ, походы викинговъ имъли образовательное значеніе для норманновъ, которое они и сами сознавали; въ различныхъ сагахъ мы находимъ указанія на то, что викинги, кромъ военныхъ подвиговъ и добычи, намъчали себъ и болъе возвышенныя дъли: они стремились узнавать нравы и обычаи другихъ вождей", хотьли подражать примъру своихъ великихъ предковъ, "которые далеко ъздили и желали извъдать все, за то и получили себъ великую извъстность и славу". Отважные пираты мало-по-малу становились наиболъе свъдущими людьми въ своемъ отечествъ, покровительствовали національной поэзіи скальдовъ, неръдко сами бывали такими поэтами.

> Походы викинговъ оказали на норманновъ благотворное вліяніе и въ другомъ отношеніи. Выше мы говорили о той обособленности, которая составляеть важную черту норманискихъ гражданскихъ общинъ. Не существовало единаго норманискаго государства: и Норвегія, и Швеція, и Данія представляли группы отдъльныхъ государствъ, между которыми не было никакой солидарности. Люди, раздъленные между собою горными хребтами и ръками, не могли

нивть живыхъ и правильныхъ сношеній другь съ другомъ. Вотъ почему на съверъ Европы долгое время не возникало никакой прочной государственной организаціи. Но эти естественныя преграды, воздвигнутыя между отдельными союзами людей на суше, исчезали, когда они отправлялись на море. Опасности плаванія и военной жизни тесно связывали ихъ между собой и объединяли подъ властью какого-нибудь отважнаго вождя. Между самими вождями часто устанавливались отношенія "названнаго братства". Отношенія эти ознаменовывались символическимъ обрядомъ. Вступавшіе въ подобный союзъ дълали себъ легкій надръзъ на рукъ, кровь ихъ, капая на землю, смъшивалась, и это смъщение крови служило залогомъ образовавшагося между ними братства. Названные братья по воспитанію или по оружію были связаны между собою узами еще болье тесными, чемь родство по крови, и вместе съ темъ устанавливалась связь также и между ихъ дружинами. Такъ образовывались большіе союзы викинговъ, которые не только были въ состояніи дълать завоеванія на самомъ континентв Европы, но и основывать на почвъ этихъ завоеваній прочныя государства.

Посмотримъ теперь, какое впечатление производили набеги нор- Впечатление манновъ на европейскія государства, и остановимся на ніжоторыхъ набівговъ на наиболье замьчательных ихъ экспедиціяхъ.

европейскія

Разсказывають, что Карлъ Великій, находясь въ одномъ изъгосударства. приморскихъ городовъ южной Франціи, зам'етилъ, что къ гавани города приближаются какіе-то корабли. Окружавшіе Карла принимали ихъ за купеческія суда, но самъ Карлъ догадался, что это быль флоть викинговъ, и сказаль: "Эти суда не съ товарами, а съ ратными людьми". Между темъ викинги, узнавъ о присутствіи самого Карла, быстро уплыли снова въ море. Тогда Карлъ покачалъ задумчиво головой и сказалъ вслъдъ удалявшимся викингамъ: "Меня мучитъ великая скорбь: я предвижу, сколько зла причинять они моимъ детямъ и ихъ потомкамъ". Мы не знаемъ, насколько справедливъ этотъ разсказъ, насколько старый императоръ дъйствительно предугадалъ ужасное бъдствіе, грозившее имперіи послъ его смерти. Во всякомъ случаъ, въ основъ этого разсказа лежить совершенно върный историческій факть: одно только имя Карла Великаго удерживало при его жизни викинговъ отъ предъловъ франкской монархіи. И дъйствительно, вскоръ послъ смерти Карла флоты викинговъ появляются у береговъ Голландіи, Фландріи и Франціи, дълають попытку подняться вверхъ по Сенъ. Одинъ изъ прирейнскихъ городовъ, Дорштадтъ, въ теченіе трехъ лътъ

трижды быль разграблень норманнами. Въ то же самое время въ англосаксонскихъ лѣтописяхъ находимъ извѣстія: "Послалъ всемогущій Богъ толпы свирѣпыхъ язычниковъ—датчанъ, норвежцевъ, готовъ и шведовъ; они опустошали грѣшную Англію отъ одного морского берега до другого, убивали народъ и скотъ, не щадили ни женщинъ, ни дѣтей". — "Викинги не щадятъ никого, пока не дадутъ слова щадить. Одинъ изъ нихъ часто обращаетъ въ бѣгство десятерыхъ и даже больше. Бѣдность внушаетъ имъ смѣлость; скитанія дѣлаютъ невозможной правильную борьбу съ ними; отчаяніе дѣлаетъ ихъ непобѣдимыми".

Послъ смерти Людовика Благочестиваго, когда усилившіяся междоусобія между его сыновьями привели къ распаденію монархіи Карла на три самостоятельныя государства, Франція больше всего пострадала отъ нападеній норманновъ. Король французскій Карлъ Лысый быль совершенно неспособень оказать сильный отпоръ отважнымъ дружинамъ викинговъ; онъ большею частію предоставляль защиту страны самому населенію; королевскія войска р'вдко выходили навстръчу норманискимъ отрядамъ. Карлъ предпочиталъ покупать за деньги миръ у норманновъ и, уплачивая имъ огромныя для того времени денежныя суммы, облагалъ тяжелыми поборами церковь, въ рукахъ которой находилось тогда наибольшее количество золота и серебра. Храмы и монастыри чаще всего разграблялись норманнами, и лица, принадлежавшія къ клиру, такимъ образомъ больше всвхъ страдали отъ жестокостей, которыми сопровождались норманискія разоренія. Поэтому въ хроникахъ той эпохи, писавшихся монахами, мы встрвчаемъ многочисленные разсказы о набъгахъ викинговъ, которые представляются, какъ последствія гитва Божія на Францію за гръхи ея населенія. Подобныя же мысли высказывались и на церковныхъ соборахъ. Такъ, на одномъ соборъ епископы говорили мірянамъ: "Вы видите, что въ наказаніе за неповиновеніе христіанъ заповъдямъ Божіимъ и постановленіямъ церкви Господь допустилъ въ самое сердце королевства, до самаго Парижа, самыхъ жестокихъ язычниковъ и заклятыхъ враговъ христіанства". — "Печально время, въ которое мы живемъ", пишетъ одинъ епископъ", ибо неистовства язычниковъ вызвали всеобщее оъдствіе и разореніе. Королевства, нъкогда столь славныя, лишились своей славы; короли, некогда столь сильные, лишились своего могущества. Воды ръкъ еще окрашены кровью жертвъ и покрыты раздагающимися трупами; кости пленниковъ норманискихъ гніютъ безъ погребенія на островахъ Сены; берега, нъкогда прекрасные,

какъ рай, совершенно опустошены огнемъ и мечемъ". — "Гръхи наши виною во встать объетвіяхъ", восклицаеть другой монахъ: "несправедливости священниковъ и князей превзошли всякую мъру; они исказили правосудіе, потворствовали пролитію крови, исполнили все гръха и преступленія. Чтобы заставить насъ плакать о нашихъ прегръщеніяхъ, Господь попустиль варварамъ обнажить мечь отомщенія, обратиль ихъ въ орудіе противъ насъ".

Въ тъхъ мрачныхъ краскахъ, которыми французскіе монахи описывають набыти викинговъ, ныть преувеличения. О кровавыхъ разореніяхъ и безпощадности викинговъ къ своимъ врагамъ свидътельствують намъ и скандинавскія саги. Но та своеобразная поэзія, которая была присуща смілымъ подвигамъ "морскихъ королей", не могла не ускользнуть отъ средневъковыхъ льтописцевъ, современниковъ норманискихъ набъговъ. Послъдствія варварства викинговъ были у всъхъ передъ глазами: викинги оскорбляли христіанскія святыни, разоряли и сожигали города и монастыри, обращали въ пустыни плодоносныя поля, - вполев естественно, что въ памятникахъ той эпохи они характеризуются однъми только отрицательными чертами. Свободолюбивый духъ викинговъ, ихъ отважная предпріимчивость, высокое представленіе о сил'в и могуществъ человъка видны тъмъ не менъе и сквозь эту призму разсказовъ о насиліяхъ и жестокостяхъ, совершенныхъ норманнами.

Однимъ изъ наиболъе выдающихся викинговъ той эпохи быль Гастингъ. Гастингъ. Онъ явился во Францію вм'ест'в со своимъ воспитанни. комъ Бьёрномъ-Іерисидой (Жельзный бокъ), сыномъ конунга Лодброга, во второй половинъ IX въка во главъ многочисленнаго флота норманновъ. Имя Гастинга навело ужасъ на всю Францію. Подъ его начальствомъ викинги проникли во Францію сначала черезъ устье Лоары и, поднявшись вверхъ по ръкъ, опустошили всю страну, лежавшую по ея теченію, подвергли страшному разгрому городъ Нантъ; также дъйствовали они въ областяхъ по Гароннъ. Наконедъ, по теченію Сены Гастингь дошель до Парижа и заняль этотъ городъ. Карлъ Лысый со своимъ войскомъ стоялъ въ это время около Сенъ-Дени и не смълъ выступить противъ грознаго врага. "Кто бы подумаль, кто бы вообразиль", пишеть одинь монахь, "видимое нынь нашими глазами, предметь нашихъ вздоховъ и слезъ? Орда, составленная изъ морскихъ разбойниковъ, проникла до Парижа и сожгла церкви и монастыри на берегахъ Сены! Кто бы представиль себъ, что простые разбойники отважатся на такія предпріятія н что, увы! такое славное и сильное, великое и населенное коро-



левство постигнетъ участь позора и униженія отъ грабительства этихъ варваровъ? За нѣсколько передъ симъ лѣтъ не ожидали увидѣть, что они награбятъ такое множество сокровищъ въ нашихъ областяхъ, опустошатъ ихъ, а жителей уведутъ въ рабство; даже и не предчувствовали, что они осмѣлятся занести ногу во внутренность королевства". По счастію для Франціи, среди норманновъ открылась въ то время какая-то болѣзнь, и Карлу удалось купить у нихъ миръ за 7000 фунтовъ серебра.

Взятіе Луны.

Изъ всехъ предпріятій Гастинга наиболее характернымъ для этого викинга является его походъ въ Италію (около 859 г.). "Всв государства міра", говорилъ Гастингъ, "должны увидъть нашу славу. Сотни тысячъ уже пали отъ нашего меча; но всякій воинъ, достигнувъ одной цъли, стремится къ высшей; если мы подаримъ римскую корону Бьёрну-Іернсидь, наша слава разнесется по всему свъту". Флотъ викинговъ достигъ города Луны, въ бухтъ Спецціи. Городъ этотъ со своими высокими ствнами и башнями сильно подъйствовалъ своимъ вижшнимъ видомъ на воображение норманновъ. Они подумали, что это и есть самый Римъ. Приблизившись къ городу, Гастингъ увидълъ, что укръпленія его слишкомъ сильны и едва ли удастся взять городъ приступомъ. Поэтому онъ придумалъ хитрость. Послы Гастинга явились въ Луну во время праздника Рождества Христова и заявили, что флотъ викинговъ пришелъ въ гавань города съ мирными цълями: онъ занесенъ сюда бурей, вождь викинговъ опасно боленъ и хочетъ передъ смертію принять христіанство. Изв'єстіе это было принято съ восторгомъ населеніемъ Луны; графъ города былъ воспріемникомъ викинга, а самъ епископъ совершилъ надъ нимъ таинство крещенія Ночью жители города услышали громкій плачъ на корабляхъ норманновъ: пришла въсть, что Гастингъ умеръ, завъщалъ всъ свои богатства церкви и выразилъ желаніе быть погребеннымъ въ городскомъ монастыръ. Въ торжественной похоронной процессіи, устроенной Гастингу, участвовало большое число норманновъ; они наполнили дерковь, куда собрались также и графъ и знатитише граждане Луны. Но когда быль окончень погребальный обрядь и готовились опустить гробъ въ могилу, крышка его поднялась, изъ гроба всталъ Гастингъ въ полномъ вооружении и мечемъ своимъ убилъ епископа, совершавшаго богослужение. Примъру его послъдовали остальные норманны: графъ и вся знать Луны были перебиты. Викинги отворили ворота города своимъ товарищамъ. Норманны безъ труда овладъли Луной и предали городъ грабежу и

разрушенію. Только тогда узнали они, что взятый ими городъ быль не Римъ.

Въ старости Гастингъ, утомленный трудами военной жизни, пожелаль окончить спокойно свои дни и воспользоваться плодами своихъ побъдъ. Онъ принялъ христіанство и получилъ отъ короля Карла Лысаго графство шартрское. Отважный викингь, гроза морей, сдълался мирнымъ феодальнымъ барономъ. Эта перемъна въ личной судьбъ Гастинга вполнъ соотвътствовала новому характеру, который получили набыти викинговъ въ концы ІХ выка. Викинги не довольствовались болье одной военной добычей и славой-они стремились сдълать прочныя завоеванія на континенть Европы. Отряды ихъ никогда не покидали совершенно Франціи; тотъ или другой городъ, та или другая мъстность находились въ теченіе продолжительнаго времени въ рукахъ норманновъ; туда прибывали къ нимъ весной новыя дружины, отсюда они совершали свои набъги вглубь страны. Какъ на подобную попытку прочно основаться на французской почвъ, слъдуетъ смотръть на продолжительную осаду Парижа норманнами, длившуюся десять мъсяцевъ, -- быть можеть, самое упорное и трудное военное предпріятіе норманновъ.

Знаменитая осада Парижа началась въ концъ ноября 885 года и тянулась до октября 886 года. Огромныя силы норманновъ поднялись вверхъ по Сенъ и подступили къ Парижу. Самый городъ быль расположень въ то время на остров в Сены, предмъстья его лежали на обоихъ берегахъ ръки. Эти предмъстья не были ничъмъ укръплены, но городъ быль хорошо защищенъ стъною и башнями, а главное, кръпкими мостами черезъ ръку. Защитою Парижа руководили графъ Эдъ, сынъ знаменитаго Роберта Смелаго, мужественно защищавшаго свою страну отъ норманновъ, и епископъ парижскій Гослинъ. Франціей управляль въ то время Карлъ Толстый, который снова соединиль въ рукахъ своихъ всв владвнія Карла Великаго и носилъ императорскій титулъ, но былъ человъкъ совершенно ничтожный, занятый однъми придворными интригами и къ тому же страдавшій постоянными головными болями, близкій къ умопомъщательству. Парижъ долженъ былъ обороняться собственными силами, помощь отъ императора пришла только въ самомъ концъ. У норманновъ не было умънія вести правильную осаду, не было необходимых осадных орудій; этимъ объясняется успъшная оборона Парижа. Мужество оборонявшихся при скудномъ запасъ съъстныхъ припасовъ и открывшихся среди осажденныхъ бользней не спасло бы города, если бы норманны

Осада Парижа.



могли вести свои дъйствія болье энергично. Всь ихъ многочисленныя попытки овладъть Парижемъ ограничивались приступами противъ отдъльныхъ укръпленій и постоянно разбивались объ отчаянное сопротивленіе оборонявшихся. Тучи стрълъ и камней сыпались на нихъ съ башенъ, ихъ попытки поджечь деревянныя укръпленія города за немногими исключеніями оканчивались неудачно. Среди оборонявшихся господствовало сильное религіозное воодушевленіе, благодаря увъщаніямъ епископа Гослина; воодушевленіе это еще усиливалось разсказами о видініяхъ, бывшихъ нъкоторымъ благочестивымъ гражданамъ Парижа, и о чудесахъ, совершавшихся при мощахъ св. Германа и св. Женевьевы, защитниковъ Парижа. При всемъ томъ къ концу осады силы осажденныхъ истощились, запасы съвстныхъ припасовъ приходили къ концу, и городъ не могъ бы держаться долье, если бы не подоспъли, наконецъ, войска императора. Но Карлъ Толстый, по примъру своего предшественника, избъгнулъ ръшительнаго столкновенія съ норманнами: онъ за деньги купилъ у нихъ миръ и побудилъ снять осаду Парижа.

Въ слъдующемъ году Карлъ Толстый былъ свергнутъ съ престола, и французская корона по праву должна была перейти къ послъднему мужскому потомку Каролинговъ во Франціи, малолътнему Карлу (впослъдствіи король Карлъ Простоватый). Но французскій народъ избралъ королемъ героя обороны Парижа, графа Эда. Несмотря на мужество Эда и его отважную борьбу съ норманнами, королевская власть во Франціи была слишкомъ слаба, чтобы остановить вторженія викинговъ. Ихъ нападенія на Францію были такъ же часты, какъ и прежде, и сопровождались еще большими жестокостями. Въ это время на соборъ въ Мецъ (888 г.) были установлены особыя молитвы объ освобожденіи страны отъ норманнскихъ набъговъ, а въ нъкоторыхъ церквахъ на эктеніяхъ стали возглашать прошеніе: "А furore Normannorum libera nos, Domine!" Не менъе Франціи страдали отъ набъговъ викинговъ въ концъ ІХ и началъ Х вв. Германія и Англія.

Одинъ изъ главныхъ героевъ этой эпохи норманискихъ набъговъ, датчанинъ Рольфъ, былъ основателемъ нормандскаго герцогства во Франціи (911 г.). Такъ отважные пираты сдѣлались
основателями государствъ: начался новый періодъ въ исторіи
норманновъ. Періодъ этотъ лежитъ внѣ предѣловъ нашей статьи.
Въ эту эпоху роль норманновъ въ исторіи европейскихъ государствъ
становится значительнѣе и почетнѣе: изъ разрушителей они обра-

щаются въ созидателей государственнаго порядка; но этому новому періоду недостаеть того, что привлекаеть насъ въ очерченной только-что бъглыми чертами эпохъ. Смълые викинги, свободные, какъ стихія, на которой выросло ихъ могущество, становятся вътъсныя рамки феодальнаго государства, и вмъстъ съ тъмъ исчезають въ ихъ жизни тъ черты, которыя сохранились до нашего времени въ пъсняхъ скандинавскихъ скальдовъ.

Б. Гольденвейзеръ.

## XXII.

## Феодъ и сеньёрія.

Обычан и ваписи обычаевъ.

Феодальный строй, какъ самобытная соціально-политическая система, засвидътельствованная историческими памятниками XI-XIII вв., противополагается обыкновенно государственному быту античнаго міра и общественной жизни европейскихъ народовъ новыхъ временъ. Система феодальныхъ отношеній была закрѣплена, какъ обязательная правовая "норма" (т. е. узаконенное правило поведенія и обязательный для подражанія образець), но не писанными законами въ родв римскаго права, а долгое время только живучимъ обычаемъ (coutume), устно или силою примъра передававшимся отъ предковъ къ потомкамъ. Членъ феодальнаго общества терялъ чувство собственной безопасности и обезпеченной собственности почти каждый разъ, когда отъ него требовали "письменнаго документа" для доказательства одного изъ его обычныхъ правъ, и могъ сослаться въ защиту обыкновенно только на свидетельство старожиловъ въ околодкъ, спрошенныхъ подъ присягой (enquête, recognitio). Но этотъ способъ установленія обычнаго права посредствомъ опроса сосъдей подъ присягой не могъ спасти ни свободы, ни имущества средневъковому человъку, если какой-нибудь законникъ, воспитавшійся на римскомъ правъ, начиналъ къ общественному положенію и способу владенія француза или немца XIII в. примънять опредъленія и мърки римскаго права для понятій "свободнаго человъка", "собственника" и т. п., потому что значе-

HCTOYHERE. Luchaire, Manuel des Institutions Françaises; Waitz, Deutsche Verfassungsgeschichte; Stubbs, The Constitutional History of England; Vinogradoff, Villenage in England.

нія этихъ понятій въ римскомъ правѣ и въ средневѣковомъ обычав невсегда совпадали. Итакъ, обязанности и права средневъковаго человъка держались только голосомъ народа, взаимной порукой среди каждой сословной группы, иногда просто силой честнаго слова, а иногда грубымъ самосудомъ. Если сосъдъ нарушалъ въ средніе въка права другого, то обиженному недостаточно было установить передъ судомъ или общественнымъ мнъніемъ свою правоту, чтобы возстановить утраченное или возмъстить потери; ему нужно было еще самому найти "принудительную силу" и заставить обидчика вернуть захваченное неправдою. Такую принудительную силу средневъковый истецъ находилъ чаще всего опять-таки среди равныхъ себъ, т. е. въ той же самой общественной группъ, которая по требованію суда формулировала обычай и засвидітельствовала давность его права. Если "равные" не поддержать, то истцу оставалось только въ первую половину среднихъ въковъ прибъгнуть къ самоуправству, т. е. на несправедливость отвътить насиліемъ и отнять то, чего отвътчикъ не хотълъ вернуть по доброй воль; во вторую половину среднихъ въковъ, когда у всъхъ европейскихъ народовъ стала кръпнуть центральная правительственная власть, истецъ могь отказаться отъ кулачнаго права и обратиться къ суду короля, князя или ихъ чиновниковъ.

Чёмъ болье колебалась сила обычая и преданія, тёмъ сильные сказывалась потребность и въ сильной правительственной власти съ многочисленными агентами, и въ писанномъ законъ. Но первыя записи обычаевъ отдёльныхъ странъ и провинцій, по которымъ можно воскресить всю феодальную систему, исходили часто не отъ офиціальныхъ властей, а отъ частныхъ юристовъ; онъ должны были служить руководствомъ для судей и тяжущихся сторонъ въ эпоху, когда устное право по памяти стало разлагаться и измѣняться подъ вліяніемъ новыхъ вѣяній. Таковы, напр., для Франціи обычаи Анжу, Мэна и Орлеанэ, сводъ которыхъ ошибочно приписанъ св. Людовику (такъ называемые Etablissements de St.-Louis), или записи обычаевъ Бовэзи, сдѣланныя бальи Бомануаромъ (Coutumes de Beauvoisis).

Въ періодъ полнаго расцвъта феодализма, въ XI—XIII вв., у отдъльныхъ европейскихъ народовъ можно было еще найти три вида права собственности: аллодъ, бенефицій, феодъ.

Аллодомъ (allodium, alleu) называлась земля совершенно свободная, находившаяся въ полной собственности лица; собственникъ не несъ за нее службы, не платилъ повинностей и по своему про-

Аплодъ.

изволу распоряжался ею; никакой высшій сеньёръ не имълъ надъ нею права суда или полицейской расправы. Переходъ по наследству отъ отца въ сыну, безъ всякаго вмъшательства со стороны какого-либо сеньёра, составляль отличіе аллода какъ отъ временнаго бенефиція, который послів смерти пользовавшагося имъ возвращается къ собственнику, такъ и отъ феода, который послъ смерти ленника, хотя и переходить къ его наслъднику, но только съ согласія сюзерена, покупаемаго за извістный денежный взносъ. Аллодъ всегда оставался какъ бы за предвлами собственно феодальнаго строя. Аллодіальныя земли существовали въ небольшихъ количествахъ въ теченіе всъхъ среднихъ въковъ и встръчались не только въ рукахъ знати, но иногда и въ собственности у простыхъ людей. Въ особенности много было ихъ на югь Франціи, въ областяхъ герцогства Аквитаніи и графства тулузскаго, гдв германскія начала потонули въ недрахъ латинскаго населенія, писанное право взяло верхъ надъ обычнымъ, а города сохранили значительную долю политической самостоятельности; въ центральныхъ и съверныхъ провиндіяхъ Франціи аллоды въ видъ исключенія удержались до конца XIII в. Поучительна феодальная перепись, произведенная въ 1272-73 гг., по повельнію герцога Аквитаніи-короля англійскаго, въ его континентальныхъ владеніяхъ на юге Франціи. Собственники аллодовъ должны были здісь являться заодно съ ленниками передъ герцогскими чиновниками и объявлять форму и условія своего владьнія (tenure); многіе ленники были одновременно и собственниками аллодовъ. Тутъ нашлись аллоды настолько свободные, что ихъ собственники не признавали даже права за королевскимъ чиновникомъ требовать какихъ-либо свъдъній и отказывались давать отвъты. Другіе собственники объявляли, что никакими повинностями ровно ни передъ къмъ не обязаны. Въ древнихъ городахъ, какъ Бордо, аллодіальная собственность оказалась общимъ правиломъ, а феодализмъ-исключеніемъ, между тъмъ какъ въ новыхъ городахъ-въ коммунахъ-преобладала форма леннаго владенія. Горожанс Бордо утверждали, что ихъ дома, виноградники, поля-по большей части аллоды, все равно, кому бы они ни принадлежали, и что они никому не обязаны отчетомъ за нихъ. Въ нъкоторыхъ провинціяхъ дъйствовало даже юридическое правило, становившееся въ спорныхъ случаяхъ на сторону аллодіальной собственности: nul seigneur sans titre, т. е. всякая земля, надъ которой никто не могъ путемъ письменнаго документа доказать свое феодальное верховенство, считалась тымъ самымъ за аллодъ

ся владъльца '). Побужденія къ превращенію аллодовъ въ феоды были у собственниковъ XII-XIII вв. все тв же, какъ и въ періодъ зарожденія ленной системы: боязнь остаться изолированными и безъ покровителей, давление и запугивание со стороны сосъднихъ сюзереновъ, политика королей, которые враждебно смотръли на независимую собственность и распространяли на нее верховныя права, выработавшіяся собственно надъ феодами. Въ особенности при описяхъ леновъ (recognitiones feodorum) сеньёры удачно прибъгали къ устраненію аллодіальных владельцевъ и вынуждали у нихъ согласіе на признаніе феодальныхъ узъ. При аквитанской описи 1272-73 гг. собственники аллодовъ спешили ответить на призывъ чиновниковъ, что они превратили уже свою землю въ феоды или что они дълають это теперешнимъ своимъ заявленіемъ; нъкоторые просто передають аллоды герцогу, и простая запись, которую дівлаютъ комиссары въ регистрахъ описи, получаетъ силу настоящей дарственной записи. Дело въ томъ, что аллодіальные собственники были, правда, свободны отъ всякой феодальной службы, но за то и были предоставлены одивмъ своимъ силамъ при защитъ земель въ случат войны или насильственнаго захвата. Не имъя возможности разсчитывать на поддержку сюзерена, они (напримъръ, въ Лангедокъ) образовали иногда въ своей средъ союзы ради пълей взаимной охраны. Такъ исчезаютъ аллоды передъ совокупнымъ натискомъ феодальнаго принципа и монархической власти въ большинствъ французскихъ провинцій. Раньше конца XIII в. Бомануаръ удостовъряетъ уже, что въ области Бово формы аллодіальнаго владънія болье не существуеть, а стольтіе спустя этоть итогь многовъкового процесса закръпляется формулой: nulle terre sans seigneur, которая на дълъ чаще всего примъняется въ пользу короля.

Собственностью бенефиціальной (beneficium) называется та- Венефацій. кое имущество, которое въ сущности находится только въ пользованіи владъльца. Превращеніе бенефиціевъ въ лены совпадаеть съ происхожденіемъ самой ленной системы. Въ періодъ сложившагося феодализма бенефиціи, которые всегда могуть быть взяты собственникомъ обратно, не встръчаются, и даже бенефиціи срочные, не наслъдственные, ръдки, хотя изъ XI в. можно привести еще достаточно примъровъ. Съ Х в. феодъ становится преобла-



<sup>1)</sup> Въ отличіе отъ правила другихъ провинцій, болве благопріятнаго для осодализма: nulle terre sans seigneur, т. е. всякій владвлець, который не могъ доказать права полной собственности надъ землей, долженъ былъ признать зависимость отъ верховнаго сюзерена смежныхъ леновъ.

дающимъ типомъ условной собственности. Крупные бенефиціи, съ которыми связана была политическая власть и широкое право суда, сдълались наслъдственными ленами еще въ періодъ Каролинговъ. Но маленькіе бенефиціи долье всего сохраняли характеръ временнаго пользованія; напр., участки земли, которые большіе бароны раздавали рыцарямъ или министеріаламъ подъ условіемъ рыцарской службы (beneficia militaria), послъ смерти воина возвращались къ барону, и не могли отчуждаться. Сеньёры, графы, герцоги, короли пытались сохранить за зависимыми отъ нихъ землями бенефиціальный характерь, но сами владельцы настойчиво стремились къ превращенію ихъ въ передаваемые по наслідству лены. Такому превращенію подвергались не только земли, но даже должности, которыя по своему смыслу должны бы быть временными. Вообще же отъ прежняго права собственности сюзерена надъ зависимымъ бенефиціемъ осталось въ эпоху Капетинговъ только нъсколько закръпленныхъ обычаемъ привилегій - формальное согласіе на переходъ лена по наследству, сильно оспариваемое право отбирать ленъ въ извъстныхъ, строго опредъленныхъ случаяхъ и нъкоторыя матеріальныя выгоды.

Феодъ.

Слово феодъ (feodum, feudum) появляется въ актахъ различныхъ французскихъ провинцій задолго до XI в., а съ конца этого стольтія вытьсняеть слово "бенефицій". Въ наиболье распространенномъ смысль феодомъ называется земля, за которую вассаль, или знатный насльдственный владьлецъ (vassalus, homo), несетъ въ пользу собственника сеньера (dominus) особыя обязанности, почитаемыя благородными, напр., военную службу. Такой феодъ отличенъ отъ бенефиція, который не отягощенъ обязанностями службы, и отъ "оброчной земли" (censive), которая находится въ рукахъ простолюдина, уплачивающаго ежегодно денежный оброкъ (cens) или несущаго неблагородныя служебныя повинности въ родъ барщины.

Среди земель знати, составлявшихъ наслъдственные лены подъ условіемъ службы сеньёру, различались простые феоды и сеньёріи. Сеньёріями назывались тѣ феоды, съ которыми связана какаялибо власть государственнаго, административнаго или политическаго характера, принадлежавшая при Карлѣ Великомъ исключительно государю или его агентамъ. Эти феоды-сеньёріи 1) воз-

<sup>1)</sup> Въ терминологіи французскаго феодализма "сеньёръ" (seigneur) означаетъ то феодала вообще, въ смыслъ "господина" (dominus, Herr), которому вассалы, министеріалы, вилланы несутъ свои повинности, то лишь феодала (сира, виконта, графа, герцога), надъленнаго, кромъ фискальныхъ правъ,

никли по преимуществу изъ смъщенія права собственности съ государственною властью. Ихъ собственники часто бывали наследниками древнихъ общественныхъ должностей или занимали опредъленное мъсто въ феодальномъ обществъ. Всъ феодальныя земли, подчиненныя одна другой, были въдь расположены какъ бы въ лъстницу: одни феоды господствовали надъ другими, но большинство ихъ одновременно бывало и подчиненнымъ, и господствовавшимъ; такъ получалась цень леновъ, зависимыхъ одинъ отъ другого, начиная отъ простого вавассера (подвассала) или экойэ (оруженосца) и кончая герцогомъ, который самъ зависить уже отъ короля. Но эта лъствица систематизирована для Франціи только теоріями феодальных вористовъ XIII в., а ви XI в. она менте сложна, не такъ выдержана и опредълена не столь точно. Большинство знатныхъ феодовъ-только части сеньёрій; ихъ владельцы несуть только обязанности по отношенію къ сеньёру, а сами не пользуются важными правами административными или судебными; они могуть отдать часть своего лена третьему лицу и подчинить его своимъ феодальнымъ правамъ, но сюзеренами они все-таки не станутъ.

Въ лены отдавались не только земли. Сеньёры раздавали на Дены безъ ленныхъ условіяхъ: 1) должности, начиная съ самыхъ важныхъ административныхъ и судебныхъ и кончая чисто ремесленными обязанностями, - повара, мельники приносять "присягу" и называють леномъ свою кухню или мельницу, за которую несутъ службу; 2) свои доходы и права надъ другими лицами и чужими землями: какой-нибудь вассаль графа Шампаньи держить на ленныхъ условіяхъ отъ него (fief-lige) половину пчелъ, которыя онъ найдеть въ лесахъ; на юге Франціи ленъ иногда состояль изъ комнаты въ замкъ или части укръпленной площадки; 3) церковныя десятины или части десятинъ церквей, аббатствъ, канедральныхъ соборовъ и епископскихъ канедръ. Начиная съ XII в., вошло въ обычай раздавать въ ленъ суммы денегъ или постоянныя ренты изъ казны сеньёра. Рядомъ съ fief-terre и fief-office становится fiefargent. Въ XIII в. случаи денежныхъ инфеодацій крайне многочисленны; сеньёры стремятся деньгами увеличивать число зависимыхъ людей. Какъ феодами должностями сеньёры добывали себъ администраторовъ, сборщиковъ податей, судей для отправленія сво-

комельной

еще государственными и политическими правами, т. е. "феодальнаго государя" (сюзеренъ, Fürst), то спеціальный титуль ("сиръ") низшаго слоя этихъ •еодаловъ (въ противоположность графамъ и герцогамъ).



ихъ феодальныхъ правъ, такъ денежными ленами они пріобрътали военную силу для защиты отъ враговъ. Денежные феоды облегчили возможность быть ленникомъ нъсколькихъ сеньёровъ сразу, и короли могли, раздавая пенсіи, вступать въ феодальную связь съ вассалами второй руки (аррьеръ-вассалами), которые по своимъ землямъ были уже непосредственными ленниками графовъ, герцоговъ и т. п.

Перекодъ

Среди незнатныхъ людей наиболъе распространеннымъ видомъ вемель по наслъдованія въ средніе въка быль раздъль земли послъ смерти наследотву собственника отца поровну между всеми детьми, безъ различія пола. Въ средъ знати надо по отношению къ порядку наслъдованія отличать аллодіальную собственность отъ феодальной. Аллоды первоначально делились поровну, какъ и земли простолюдиновъ. Южная Франція, гдв аллодіальная собственность была особенно распространена, примъняла долго тотъ же равный раздълъ и къ феодамъ. Но въ большей части французскихъ областей право первородства взяло верхъ и распространилось даже на заллоды. Въ XI-XIII вв. право первородства было уже преобладающимъ признакомъ феодальной земли. Но надо, впрочемъ, дълать различіе между крупными сеньёріями, или баронствами, и простыми феодами. По кутюмамъ Орлеанэ и Анжу XIII в., простой феодъ дълился между наследниками, но не поровну. Старшій получаль обыкновенно <sup>2</sup>/, недвижимости и отцовскій очагь. Но когда д'вло идеть о бароніи, то право первородства строже: баронія вся цѣликомъ переходить къ старшему, а младшіе получають только какую-либо доходную статью во временное пользование (узуфрукть). Смыслъ такого установленія ясенъ: баронія, какъ крупная политическая единица, не могла идти въ раздълъ безъ утраты своего значенія; военный феодъ могь свободно дробиться до техъ поръ, пока доходовъ каждой выдъляемой части хватало на содержаніе коннаго рыдаря. Чемъ более крепнеть политическій смысль въ средъ баронскихъ семействъ, тъмъ строже они сами соблюдаютъ эти привилегіи старшихъ.

> Но и въ тъхъ случаяхъ, когда феодъ раздроблялся, слъды его прежняго единства не исчезали, и между родственниками, участвовавшими въ раздълъ, устанавливалась опредъленная обычаемъ солидарность, "равенство" (parage, paragium). Младшіе братья не были, правда, обязаны приносить старшему присягу за свою долю, но на дълъ это было обычнымъ во многихъ семьяхъ. Въ другихъ случаяхъ младшіе наслідники приносили присягу прямо верховному

сюзерену лена. Соучастники въ раздълъ (coseigneurs) должны были блюсти между собой дружбу, не заводить войнъ въ своей средъ; никто изъ нихъ не могъ строить себъ замка безъ согласія остальныхъ; если одинъ продавалъ свою долю, то всв остальные сохраняли на нъкоторое время право выкупа; если соучастникъ признавалъ свою зависимость отъ какого-либо новаго сеньёра, то другіе могли принудить его порвать эту новую зависимость. Встръчались случаи, гдъ сеньёрія не дробилась между родственниками, а всъ владъли ею сообща поперемънно, каждый въ свою очередь. Изгои первоначально устранялись отъ правъ, которыя принадлежали бы ихъ отцамъ. Но по мъръ того, какъ отъ устнаго права Франція переходить къ праву письменному, предпочтеніе боковыхъ линій исчезаеть, а изгои вступають въ права наслъдства. Въ XIII в. это становится правиломъ и въ странахъ кутюма, и въ областяхъ писаннаго закона 1). Но боковые родственники не сразу примирились съ этимъ, и борьба дядей изъ-за наследства отъ брата со своимъ племянникомъ, въ особенности въ XI въкъ, - не ръдкость.

Древнее германское право, въ отличіе отъ римскаго, исключало женщину отъ наследства недвижимостью, землей. Феодальное право тщетно старалось удержать это правило. Съ конца Х в. и на съверъ Франціи, и на югь, гдъ вліяло римское преданіе, женщины наслъдують феоды, распоряжаются ими, а въ XII в. это становится повсемъстно общимъ цравиломъ; но наслъдницы феодовъ несли, конечно, и вкоторыя обязанности черезъ наемныхъ замъстителей.

Если при смерти феодала его наслъдникъ еще несовершенно- Опека. льтній, то и феодъ, и малольтній собственникъ его поступали подъ опеку (en bail, in ballio). Права опекуновъ надъ феодалами (bailles, baillivi), въ противоположность простой опекъ надъ землями простыхъ людей (tutelle), очень обширны; бальи ставится какъ бы замъстителемъ малольтняго, пользуется всеми его доходами, несеть за него всъ обязанности. Опекуномъ становится или кто-либо изъ родичей умершаго, или его сюзеренъ. Изъ родичей сначала берутся восходящія линіи (опека отца, деда), затемъ боковыя (напр., старшій брать); боковые родичи, вступая въ опеку, должны были

<sup>1)</sup> Франція съ XIII-XVIII вв. делилась на две неравныя полосы: одна, съверная, охватывала области обычнаго права (les pays de droit coutumier) гда обычан германскаго происхожденія по преимуществу лежали въ основанів гражданскаго права; другая, южная полоса обнимала области, где писанное римское право не переставало примъняться въ сферъ гражданскихъ отношеnix (les p.ys de droit écrit).

купить это право у сюзерена. Каждый опекунъ, совершенно какъ если бы ленъ перешелъ къ нему самому по наслъдству, приноситъ сюзерену присягу на вассальную зависимость и вмъстъ съ доходами лена беретъ на себя и всъ обязанности за него. Чтобы оградить жизнь опекаемаго малолътняго отъ алчныхъ покушеній боковыхъ наслъдниковъ, которые зачастую дълались и опекунами, создана была "двойная опека". Одинъ опекунъ оберегалъ личность ребенка, другой его собственность. Возрастъ совершеннольтія колебался въ различныхъ областяхъ между 14—15 годами и 21 годомъ.

Отчужденіе лена.

Право отчужденія леновъ (продажи, дара, залога) было тоже ограничено и обставлено различными формальностями. Даже собственникъ аллода могъ продать его только съ согласія ближайшихъ родственниковъ, въ особенности братьевъ. Такое же разръшеніе родственниковъ требовалось при продажь своей доли въ какомъ-либо феодъ, поступившемъ въ раздълъ. Но, кромъ того, для продажи любого феода требовалось въ XI стольтіи разръшеніе сюзерена, какъ верховнаго собственника участка. Въ XII-XIII вв. въ актахъ о продажѣ уже не считали необходимымъ упоминать о согласіи сюзерена -- оно подразум ввалось само собою, но за то ему уплачивалась извъстная сумма при каждомъ переходъ лена изъ рукъ въ руки вследствіе отчужденія; эти поборы назывались quinte, lods et ventes и т. п. На югь Франціи право сеньёра отличалось большей строгостью: сеньёръ могь долго спустя посл'в продажи уплатить покупщику заплаченныя за феодъ деньги и взять назадъ ленъ въ силу своихъ верховныхъ правъ (retrait féodal).

Согласіе сюзерена требуется и на всякое дъйствіе вассала, которое можеть обезцівнить лень. Сюда относили случаи, когда вассаль замівщаль себя другимь челов'якомь, стоявшимь ниже его по положенію, но въ особенности освобожденіе рабовь и вклады въ церкви. Такъ какъ рабъ входиль въ самый составь феода, то въ древн'яйшія времена его освобождаль не ленникъ, а сюзерень; но въ XIII в. это право сюзерена перешло просто въ согласіе на освобожденіе раба ленникомъ, которое въ конців концовь дазалось послів освобожденія въ видъ утвержденія. Наиболіве ущерба приносиль феодальнымъ интересамъ переходъ земель въ руки церкви. Клерики и монахи считались какъ бы "мертвой рукой" (gens de mainmorte 1): церковь не умираеть и не отчуждаеть, къ тому же

<sup>1)</sup> Подъ mainmorte въ общемъ смыслъ слова разумъется положение земельной собственности, собственникъ которой не можетъ распоряжаться ею,

она пользуется многими привилегіями; земли, отданныя ей, утрачены навсегда для феодальнаго общества. Бывали сеньёріи, гдф такое "умерщвленіе лена" (amortissement) было вообще запрещено; въ другихъ оно дозволено только съ согласія ближайшаго сюзерена, который болье всего теряеть отъ такихъ вкладовъ. Но въ виду того, что ленъ въ рукахъ церкви никогда не могъ стать выморочнымъ, отъ amortissement страдала вся лъствица сюзереновъ, начиная съ ближайшаго и кончая королемъ. Въ XII в. герцоги и графы предъявляли свои права-запрещать вклады земель въ церкви, а въ XIII въкъ короли, какъ верховные сюзерены, стали утверждать, что безъ ихъ разръшенія нигдъ во Франціи земли не могутъ отторгаться въ пользу духовенства. Юристы прямо утверждали, будто бы право amortissement — привилегія королевской власти.

Знатными людьми (nobles) считались въ XI въкъ собственники Знатность. знатныхъ вемель, т. е. феодовъ (fief-terre). Тамъ, гдъ, какъ, напримъръ, въ южной Франціи, было много аллодовъ, граница между знатными и простыми людьми сглаживалась. Вторымъ признакомъ знатности стало допущение къ посвящению въ рыцари. Хоть и простые люди, и даже рабы попадали иногда въ рыцари, но преобладающимъ правиломъ было, что въ рыцари попадалъ преимущественно знатный, т. е. владълецъ лена. "Рыцарь" почти всегда "знатный", но знатный невсегда рыцарь. Наследственность въ дъль доступа къ рыцарству рано стала приниматься въ соображение и давала право на посвящение даже безъ лена. Это сословіе, владъющее феодами и посвящаемое въ рыцари, т. е. noblesse, и жило сообразно своему особому частному праву, отличному отъ обычаевъ среди простыхъ людей (Lehnrecht и Landrecht, gentilshommes и coutumiers). Въ началь феодальнаго періода XI--XIII вв. всв различныя названія для отдельных группъ знати были еще не установившимися и смъщивались. Въ XII в. вошло во всеобщее употребленіе названіе "бароновъ" (barones); такъ назывались группы всъхъ сеньёровъ, владьющихъ значительными ленами на правахъ первородства и зависящихъ непосредственно отъ одного и того же сюзерена. Конечно, была значительная разница между группами бароновъ короля, герцога, графа и группой баро-

т. е. не виветь права ни отчуждать, ни заввщать ее. Отсюда homme de mainmorte типъ тасной крапостной зависимости, при которой сеньёръ насавдоволъ своему крвпостному, если у того не было прямыхъ насавдниковъ мужского полв.

новъ вокругъ простого сеньёра. Непосредственные вассалы каждаго сюзерена принимаютъ также название его равныхъ (pares), которое остается впоследствіи только за самыми важными баронами среди группъ, окружающихъ короля, герцога или сеньёра <sup>1</sup>). Въ одномъ регистръ Филиппа-Августа изъ начала XIII в. перечисляются по разрядамъ всѣ знатные, зависящіе прямо или посредствомъ другихъ ленниковъ отъ короля Франціи. Въ этой ранней классификадіи французская знать ділится на 5 слоевъ: 1) графы и герцоги короля Францін (comites et duces regis Franciae). Зд'єсь, кром'є главъ феодальныхъ государствъ, на которыя распадалась Франція, т. е. пэровъ короля, помъщены и непосредственные вассалы меньшаго значенія (графъ де Суассонъ) и даже вассалы второй руки (аррьеръвассалы—графъ де Баръ-сюръ-Сэнъ, Bar-sur-Seine и т. д.). 2) Бароны короля Франціи (barones regis Franciae). Здѣсь подъ баронами понимаются второстепенные сеньёры. Такіе бароны не имъють права чеканить монету, но они пользуются вездь, кромъ Нормандін, гдт высшая юрисдикція—привилегія герцога, правомъ высшаго и низшаго суда. Большинство бароновъ въ регистръ Филиппа-Августа титулуются, какъ "сеньёры" и "виконты" (сиръ де Монморанси, де Монфоръ, виконтъ де Тюреннъ и т. д.), но здъсь также "видамъ" де Пикиньи и коннетабль Пормандіи. 3) Кастелляны (castellani). 4) Рыцари (milites), т. е., въроятно, тъ, кто имълъ право идти на битву съ собственнымъ отрядомъ и знаменемъ (bannierets, vexillarii). 5) Вавассеры (vavassores), владъльцы рыдарскихъ леновъ, вся низшая знать, живущая въ городахъ и сельскихъ округахъ. Вавассеръ или вовсе не имъетъ права суда, или пользуется только низшей юрпсдикціей. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ къ вавассерамъ приравниваются надъленные ленами министеріалы, т. е. люди несвободныхъ состояній (sergent fieffe, serviens) и башелье, т. е. рыцари безъ леновъ, напр., младшіе сыновья.

Пока владъніе феодомъ было главнымъ признакомъ знатности, богатые горожане и даже крестьяне могли пріобрътать знатность простой покупкой леновъ. Кутюмы XIII в. признавали это право, хотя съ теченіемъ времени и стали его ограничивать. Ордонансъ

<sup>1)</sup> При Филиппъ-Августъ насчитывали только 12 пэровъ французскаго короля - шесть свътскихъ (герцоги Нормандіи, Бургони, Гіэнни, графы Фландрін, Тулузы, Шампани) и шесть духовныхъ (архіепископъ реймскій, епископы Лана, Лангра, Бовэ, Шалона и Нойопа). Тринадцатымъ былъ, конечно, самъ король, какъ герцогъ Иль-де-Франса. Поздиве титулъ пэра сталъраспространяться путемъ пожалованія и на другія феодальныя государства.

Филиппа Смѣлаго отъ 1275 г., облагавшій незнатныхъ людей при покупкѣ феодовътяжелымъ поборомъ (droit de franc-fief) затруднилъ этотъ способъ пріобрѣтенія знатности. Но съ конца XIII вѣка въ знать можно было попасть и по пожалованію (lettre d'anoblissement) суверена; это становится постепенно привилегіей короля, и парижскій парламентъ перестаетъ признавать за главами крупныхъ феодальныхъ государствъ право жаловать виллана въ рыцари.

Hommage u foi.

Первой и самой существенной обязанностью вассала былопризнать по отношенію къ сеньёру свою вассальную зависимость (hommage, hominium) по земль и принести ему присягу въ своей личной върности (foi, fidelitas). Этими двумя обрядами какъ бы устанавливалась феодальная связь между каждымъ новымъ поко-, леніемъ сюзереновъ и вассаловъ, хотя въ сущности начало такой насл'едственной связи относилось къ отдаленнымъ временамъ ихъ предковъ. Очевидно, что коммендація эпохи Каролинговъ легла въ основаніе фуд и оммажа, но только вмісто тогдашнихъ терминовъ beneficium, vassus, senior, стали господствующими названія feodum, homo, dominus. Hommage кладеть начало вассальной зависимости по лену. Сперва онъ приносился за землю, поздиве за всякую должность или сумму денегь. Форма самаго обряда тоже была заимствована у древней коммендаціи. Вассаль являлся къ своему сеньёру, опускался на колъни, влагалъ свои руки въ руки сеньёра и объявляль себя его "человъкомъ" (homme), т. е. вассаломъ, за извъстный ленъ. Сеньёръ даеть ему попълуй мира въ губы и поднимаеть его. Первоначально можно было становиться въ зависимость вассальную или министеріальную, не получая сразу лена, а служить только въ надеждъ на будущее. Но позднъе, въ эпоху расцвъта феодальной системы, съ присягой на вассальную зависимость соединялось обыквовенно требованіе лена. Дарованіе лена, или инвеститура, совершались сеньёромъ посредствомъ символическаго врученія какойлибо вещи-перчатки, посоха, копья со знаменемъ и т. п. Этимъ обрядомъ завязывается связь между двумя лицами и двумя землями; вассалъ принимаетъ въ то же время на себя извъстныя обязанности, соблюдать которыя онъ долженъ объщаться подъ присягою. Таково именно назначение (foi, fides), или клятва въ върности, которую вассаль произносить, положивь руку на Евангеліе или на ковчегъ съ мощами.

Древнъйшее свидътельство эпохи Капетинговъ объ обязанностяхъ, связанныхъ съ клятвою въ върности, даетъ письмо Фульберта щартрскаго къ герцогу Аквитаніи изъ начала XI въка. Епи-

скопъ обозначаетъ эти обязанности словами: incolume, tutum, honestum, utile, facile, possibile; это означаеть, въроятно, что вассаль не долженъ злоумышлять ни противъ жизни, ни противъ здоровья своего сеньёра, не долженъ выдавать его тайнъ, ни вредить безопасности его крыпостей, не должень наносить ущерба ни его чести, ни справедливости его суда; не долженъ дълать затрудненій или препятствій тімь предпріятіямь, которыя возможны или даже легки для сеньёра, а, напротивъ, всюду стараться помогать ему. Все это отрицательныя обязанности; положительный долгь вассала Фульберть опредъляеть словами consilium et auxilium, conseil и aide. Изъ этихъ обязанностей "совъта" и "помощи" вытекли постепенно всв служебныя и денежныя повинности, въ частностислужба въ набыты и на походы, въ судахъ и совытахъ и т. д. Въ силу оммажа вассалъ входилъ, какъ звено, въ феодальное общество, но обязанность върности (фуа) существовала и до утвержденія феодальной системы въ отношеніяхъ между подданными и главой государства, а въ эпоху феодализма она распространялась не только на вассаловъ, но и на все свободное населеніе сеньёрін. Аллодіальный собственникъ быль связань этой обязанностью, по крайней мъръ, по отношеню къ высшему сюзерену. Оммажъ приносится при каждой перемънъ ленника (обыкновенно дается срокъ въ 40 дней), а въ нъкоторыхъ областяхъ даже и при перемънъ сюзерена. Различали не менъе двухъ видовъ оммажа - обыкновенный hommage, который влечеть за собой только обязанности, перечисляемыя Фульбертомъ, и hommage lige (ligeitas), "ближнюю зависимость", какъ связь болье тысную. "Ближній вассаль" (homme lige) несеть всы обязанности, связанныя съ обыкновеннымъ оммажемъ, но, кромъ того, и нъкоторыя усиленныя повинности; напр., онъ долженъ служить сюзерену на своихъ издержкахъ въ теченіе всего времени войны, которую тоть ведеть противь своихъ враговъ, тогда какъ обыкновенный вассаль обязань по кутюмамь только къ 40 днямъ службы и притомъ на содержаніи сюзерена. "Ближняя зависимость" (ligence)—это какъ бы оборонительная и наступательная лига между сюзереномъ и вассаломъ. Засвидътельствованіе своей зависимости по лену и личной върности не ограничивалось обоими обрядами оммажа и фуа, а закръплялось часто письменнымъ актомъ, удостовърявшимъ, что обряды состоялись, и перечислявшимъ взаимныя обязанности вассала и сюзерена.

Во многихъ грамотахъ фуа и оммажа вассалъ объщаетъ върность сеньёру, "мужемъ" (homme) котораго онъ себя признаетъ,

оговаривая, впрочемъ, долгъ върности по отношенію къ одному или нъсколькимъ другимъ лицамъ, которымъ ранте далъ такую же присягу. Въ особенности при заключеніи оборонительнаго и наступательнаго союза въ формъ ligence вассалы часто дълаютъ въ пользу перечисляемыхъ поименно лицъ изъятіе изъ обязанности поддерживать своего новаго сеньёра противъ его враговъ. Чаще всего такая оговорка дълается вассалами второй руки (arrière-vassaux) въ пользу верховнаго сюзерена.

Военная олужба.

Какія же обязанности въ частности падали на вассала въ силу его долга "совътовать" и "помогать" сеньёру? Военная служба вассала вытекала изъ его присяги (foi) защищать жизнь, члены и честь сюзерена, а не только изъ ленной зависимости (hommage). Высшіе сюзерены могуть поэтому требовать ее не только отъ непосредственныхъ вассаловъ, а отъ всъхъ подданныхъ (напр., министеріаловъ и горожанъ) сеньёрія: это называется ban. Въ извъстныхъ случаяхъ, когда всей странъ угрожаеть опасность, сюзерены могутъ призвать къ службъ на защиту Франціи подданныхъ второй руки и аррьеръ-вассаловъ, т. е. людей, зависимыхъ отъ нихъ черезъ посредство другихъ сеньёровъ: это и есть arrière-ban. Военная обязанность спеціально вассаловъ сводится къ тремъ повинностямъ: 1) собственно военная служба, т. е. въ походъ и въ набъгъ; 2) сдача своихъ замковъ по первому требованію сюзерена; 3) охрана замка сюзерена. На дълъ военныя обязанности вассаловъ крайне разнообразны, какъ это видно изъ заявленій вассаловъ, призванныхъ къ военнымъ дъйствіямъ въ 1272 г. при Филиппъ III Смъломъ. Одни связаны обычной обязанностью служить 40 дней на своемъ иждивеніи, другіе на иждивеніи оеньёра, третьи обязаны только защищать замокъ; нъкоторые вносять деньги (auxilium) на войну, но избавлены отъ личнаго участія. Военная служба опредълялась словами ost (войско) и chevauchée (наб'ыть). Ost-это правильный походъ большой арміи, собранной для важной войны, чаще всего для осады кръпости. Chevauchée-это легкая экспедиція, кратковременный набыть на непріятельскую страну. Вся масса вассаловъ созывается обыкновенно только для крупной войны, а для небольшого предпріятія обращаются лишь къ ближайшимъ. Сообразно количеству зомли въ ленъ измънялся и размъръ военной повинности. Первоклассная баронія ставить сюзерену нісколько сотень рыцарей, иной феодъ-только одного, а случается, что 10 или 12 свободныхъ, но незнатныхъ людей, надъленныхъ землями за службу, сообща выставляють одного воина въ рыцарскомъ вооружении (homme

d'armes) Служба рыцаремъ въ походъ или въ экспедиціи длилась чаще всего 40 дней, но въ иныхъ мъстахъ долгое время не было постояннаго предъла для требованій сюзерена. Уже съ XII в. вассалы стремятся перевести личную военную повинность на денежную. Если исключить случаи призыва всъхъ зависимыхъ людей на защиту страны (arrière-ban), то рыцари, отправляющіеся въ XIII в. въ походъ, — по большей части воины по ремеслу, нанятые на службу тъмъ, кто обязанъ выставлять отрядъ за свои лены. Рыцарство, нанятое за жалованье, всюду замъняетъ въ это время войско феодаловъ, несущихъ личную повинность. Бароны сами путемъ пета-агдент и contrats de ligence добываютъ себъ отряды такихъ рыцарей-наемниковъ, служба которыхъ надежнъе вынужденной помощи ленниковъ.

Олужба въ курін.

Гражданскія обязанности, падающія на вассала въ силу его присяги (foi), обозначаются словомъ "совътъ", consilium. Вассалы обязаны по требованію сюзерена являться къ его двору и судить или подавать совъть по дъламъ, касающимся государства. Изъ этой обязанности помогать сеньёру въ его "феодальномъ дворъ", палатъ вассаловъ (curia), произошли съ теченіемъ времени всъ государственныя учрежденія, окружавшія въ средніе въка монархическую власть Право графовъ, герцоговъ, королей созывать вокругъ себя вассаловъ для совъта ограничивалось, по обычаю, чаще всего тремя разами въ годъ, т. е. праздниками Рождества, Пасхи и Пятидесятницы. Эта обязанность совъта въ "куріи" (le service de cour) вытекала изъ присяги въ върности (fidelitas), а не изъ вассальной зависимости (homagium, hominium), а потому сюзерень могь бы призывать и всьхъ свободныхъ людей своей сеньёріи, но чаще всего онъ ограничивался только вассалами, да и изъ ихъ среды требоваль къ себъ только наиболъе близкихъ ему. Въ собраніи такого двора сеньёра, или его палаты (curia), происходиль и судъ. Всякій судъ феодальной эпохи покоился на принципъ, что каждый можетъ быть судимъ только своими равными. Поэтому дворъ сеньёра (cour du seigneur) состоить изъ вассаловъ или просто изъ подланныхъ (fideles), смотря по положенію подсудимыхъ. Чтобы такой "дворъ" считался состоявшимся, требовалось, по крайней мъръ, три участника, не считая самого сеньёра. Судебная палата, т. е. дворъ, созванный не для совъта, а для суда, со бирается подъ предсъдательствомъ сюзерена или его должностного лица (офисье), но судять пэры; они выслушивають свидътелей, приводять ихъ къ присягь, требують иногда судебнаго поединка и, наконецъ, произносять приговоръ. Если сторона, проигравшая дъло, считаетъ приговоръ несправедливымъ, то она заявляетъ свое неудовольствіе (fausser le jugement) не противъ сеньёра, а противъ пэровъ, которые должны быть готовы сами выйти на поединокъ съ челобитчикомъ. Если сеньёръ отказывается созвать пэровъ для суда по требованію истца, то въ силу такого отказа въ справедливости (défaut de droit, déni de justice) теряетъ феодальное право суда на этотъ разъ, и истепъ можетъ обратиться уже въ судъ сюзерена своего сеньёра (demander la cour). Судъ паровъ разбираетъ всякія распри какъ между перами, такъ и между вассаломъ и сюзереномъ.

Изъ обязанности "помощи" (auxilium) вытекали и всъ денежныя Денежныя повинности вассала. При установленіи феодальныхъ отношеній новый вассаль всегда платиль что-либо за инвеституру, иногда просто пару перчатокъ, копье, желъзную шпору, иногда золотую шпору или лошадь. Съ конца XIII в. этотъ подарокъ замъняется денежнымъ взносомъ. Такой же взносъ дълался также при каждой перемънъ сюзерена или вассала вслъдствіе смерти и перехода правъ по наследству; въ этомъ случае взносъ назывался на севере Франціи "рельефомъ" (relief). Чаще всего онъ уплачивался только при перемънъ сеньёра, но съ нъкоторыхъ леновъ рельефъ брался и при вступленіи во владініе наслідника умершаго вассала. Различенъ бываль и размъръ рельефа. Въ Нормандіи рельефъ брался въ сто ливровъ съ бароніи и 15 ливровъ съ fief de haubert, т. е. съ лена, за который владълецъ несетъ службу въ кольчугь. Затъмъ сеньёръ бралъ денежные поборы и въ случав отчужденія лена, напримъръ, при его продажъ, при освобожденіи рабовъ на волю, при переходъ земель къ церкви. Ордонансъ Филиппа Смълаго отъ 1275 г. опредълялъ, что при пожертвованіи лена въ пользу церкви король долженъ былъ получать доходъ съ него за два года.

чаяхъ называлась первоначально таліей (taille, tallia). По опредъленію древнихъ юристовъ, "феодальная помощь" (aide féodale)--это помощь деньгами, собираемая сеньёромъ съ его вассаловъ и "людей обычнаго права" (hommes coutumiers '), т. е. со всего населенія сеньёріи, съ людей какъ знатныхъ, такъ и простыхъ, съ церковныхъ и городскихъ общинъ, составляющихъ какъ бы часть фео

Денежная помощь вассаловъ при опредъленныхъ обычаемъ слу-

1) Т. е. всв не-вассалы и свободные, держащіе участки на правахъ

виллановъ.

HOBEH-HOOTH.



дальной іерархіи. Трудно сказать, падали ли эти поборы когда-либо всей своей тягостью на знатныхъ людей, потому что непосредственные вассалы сюзерена тотчасъ слагали талію на зависимыхъ отъ нихъ простыхъ жителей феода. Феодальная талія ведетъ свое начало оть той древнъйшей, произвольной по размъру таліи, которую сеньёры брали при началъ среднихъ въковъ, со всего, преимущественно рабскаго населенія сеньёрім (tallia ad voluntatem, ad placitum). По отношенію къ свободнымъ, но незнатнымъ людямъ эта произвольная талія (taille à merci) превратилась затыть въ талію постояннаго размъра (taille abonnée), уплачиваемую въ видъ ежегодной ренты селами и городами, или вовсе исчезла въ силу хартій о привилегіяхъ. Но талія сохранилась въ видъ поборовъ, пріуроченныхъ къ опредъленнымъ случаямъ и падающимъ на всъхъ владъльцевъ леновъ и оброчныхъ земель. Такихъ случаевъ (сая féodaux) для феодальной помощи обычай насчитываль чаще всего четыре, но, впрочемъ, кутюмы крайне разнообразны и въ этомъ вопросъ. Напр., графъ Прованса, по статуту 1235 г., требовалъ феодальной помощи: 1) когда онъ въ первый разъ безъ вооруженія отправлялся во двору императора; 2) когда онъ призывался императоромъ въ вооруженіи; 3) когда онъ или его сынъ посвящались въ рыцари; 4) когда онъ выдавалъ замужъ своихъ дочерей; 5) когда онъ отправлялся въ крестовый походъ; 6) когда онъ попадалъ въ пленъ и долженъ былъ платить выкупъ. Кроме того, помощь собиралась иногда, когда сюзеренъ покупалъ новую землю, а епископы и аббаты требовали ее отъ своихъ людей, когла папа собиралъ съ нихъ самихъ какой-либо поборъ. Въ сущности такимъ же фискальнымъ поборомъ было и право "постоя" (le gite и la procuration, gistum и procuratio), которое падало не только на монастыри, города и крестьянъ, но и на знатныхъ вассаловъ. Феодаль обязань быль принимать и содержать на свой счеть сеньёра и его свиту во время ихъ передвиженій. Высшіе бароны, герцоги, графы и король широко пользовались этимъ правомъ и съ особенной строгостью следили за его соблюдениемъ. Кутюмы до мелочей опредъляли размъры этой повинности. Напр., въ гердогствъ Аквитаніи сеньёры Соммьера (Sommières) должны были при посъщении ихъ замка подавать герцогу и десяти его рыцарямъ мясо поросять и коровь, капусту, горчицу и жареныхъ цыплять. Если среди сеньёровъ Соммьера быль на лицо рыцарь (sic!), то онъ долженъ былъ безъ голенищъ, въ пурпуровыхъ чулкахъ и съ золотыми шпорами на ногахъ прислуживать герцогу за столомъ.

Въ лѣсистыхъ мѣстностяхъ право procuration примѣнялось ради охоты. Въ Аквитаніи, въ превото Марсанъ, Бернаръ де Кастеларъ долженъ былъ принимать у себя шестерыхъ охотниковъ, сопровождающихъ герцога, давать имъ хлюбъ, вино, мясо и на слюдующее утро вести ихъ въ лъсъ подъ условіемъ, чтобы его предупредили за три дня. Феодалы стремились ограничить эти тяжевыня для нихъ права или превратить ихъ въ опредъленный денежный взносъ. Въ XII в. сеньёръ могъ пользоваться правомъ gite не чаще трежъ разъ въ году. При переводъ повинности на деньги она уплачивалась или разъ въ годъ сразу, или только въ случав, когда самъ сеньёръ являлся лично и требовалъ постоя. Будучи превращено въ денежную ренту, право постоя могло передаваться, жаловаться или продаваться.

права сеньёровъ. Но бываютъ случаи, когда сеньёръ прямо-таки

вступаеть во владение зависимымь оть него леномь. Въ Лангедокъ въ случав смерти вассала сеньёръ распускалъ свое знамя надъ встми землями феода, въ особенности на вышкт самой высокой башни замка. Это возвращение феода къ сюзерену, конечно, фиктивно и прекращалось въ тотъ день, когда наследникъ умершаго или его опекунъ принесутъ hommage и foi. Но сюзеренъ вступалъ иногда и въ дъйствительное обладаніе леномъ-какъ опекунъ, въ случать конфискаціи или если ленъ становился выморочнымъ имуществомъ. Съ XI в. обычай вознаграждаетъ сюзерена правомъ опеки надъ леномъ за утрату той службы, которой еще не можеть нести его малольтній наслыдникь. Въ рукахъ ныкоторыхъ сюзереновъ право опеки превращалось въ средство увеличивать свои доходы въ ущербъ интересамъ наслъдниковъ и вело къ хищническому хозяйству въ опекаемомъ феодъ. По мъръ того, какъ наследственный характеръ леннаго владенія укореняется, въ борьбу съ сюзереномъ изъ-за права опеки съ успъхомъ вступаютъ боковые родичи малолетняго ленника. Но въ некоторыхъ сеньёріяхъ опека сеньёра удержалась, несмотря на усилія родичей, напр., въ герцогствъ нормандскомъ и въ графствъ Бретань. Опека наступала иногда и при жизни совершеннолътняго вассала, если онъ

отправлялся надолго въ путешествіе, паломничество или крестовый походъ. Любопытный случай опеки сюзерена дошелъ отъ 1268 г. въ грамот в графа де Фора (Forez), сеньёра Боже (Beaujeu), къ королю Людовику Святому. Баронъ заявляетъ, что онъ кругомъ въ долгахъ и близокъ къ банкротству, которое поведеть къ раздробленію сень-

Обязанности вассаловъ въ сущности составляютъ въ то же время Возвращеніе сеньёру.



ёріи. Онъ просить короля ради сохраненія бароніи въ цівлости взять ее въ свои руки, получать съ неи доходы и довърить опытнымъ людямъ трудную ликвидацію его дівль; когда кредиторы будуть удовлетворены, тогда лень безь препятствій должень быль вернуться къ законнымъ наследникамъ. Еще въ одномъ случав возвращается ленъ къ сюзерену -- когда онъ становится выморочнымъ, т. е., если у умершаго нътъ законныхъ наслъдниковъ (la déshérence). Право сеньёра отобрать у вассала ленъ въ случав нарушенія върности (déloyauté) оставалось теоретически въ полной силь въ теченіе всего феодальнаго періода. Каждое нарушеніе одной изъ многочисленныхъ обязанностей вассала могло повлечь за собой конфискацію лена. Принципъ насл'ядственности феода внесъ на дълъ и сюда нъкоторыя ограниченія. Различные проступки, которые могли повлечь утрату лена, сводились въ сущности къ четыремъ: 1) отказъ въ оммажѣ; 2) отказъ отъ военной службы и неисполненіе требованія сеньёра сдать ему замки; 3) нарушеніе законовъ и постановленій палаты (curia) сюзерена, грабежи и т. п. преступленія противъ общаго права; 4) возстаніе и открытая война противъ сюзерена. Впрочемъ, сеньёръ не могъ одинъ безъ постановленія пэровъ конфисковать ленъ у одного изъ своихъ вассаловъ. Виновнаго требовали поэтому прежде всего на судъ равныхъ. Если "измъна" была доказана и пэры постановили конфи-. скацію, то тогда только приводиль ее сеньёрь въ исполненіе. Епископы-сеньёры могли, впрочемъ, до конфискаціи отлучить невърныхъ вассаловъ и этимъ, можетъ быть, заставить ихъ одуматься. Если вассаль, который совершиль преступленіе противь общаго права, влекущее за собой конфискацію леновъ, зависълъ сразу отъ нъсколькихъ сюзереновъ, то являлся вопросъ, кто же изъ нихъ начнеть преследованіе, кто воспользуется конфискованными землями. Въ 1217 г. герцогъ Бургони, графъ Шампаньи, графъ Невера разръшили, напр., этотъ вопросъ для своихъ общихъ вассаловъ въ томъ смыслъ, что конфискацію производить тотъ сюзеренъ, котораго виновный въ своихъ записяхъ върности и вассальной зависимости оговаривалъ, какъ "перваго" между всъми своими сеньёрами. Первоначально конфискація производилась на въки въчные, но понятіе наследственности леновъ стало съ конца XI в. смягчать ее. Сюзеренъ удерживалъ теперь ленъ непокорнаго вассала только, пока тотъ не раскается и не принесеть снова присягу на върность и зависимость. Часто сюзеренъ ограничивался тъмъ, что отбиралъ или разрушалъ замокъ вассала.

Феодальная связь держалась, конечно, болье всего вырностью Обяванности вассала, его точностью въ отправленіи обязанностей, но въ сущности самый договоръ, былъ ли онъ записанъ или только предполагался при обрядъ оммажа и фуа, всегда считался взаимнымъ: онъ связывалъ обоюдно и вассала, и сеньёра. Сеньёръ несетъ свои собственныя обязанности по отношенію къ вассалу и соблюдаетъ съ своей стороны върность ему. Уже Фульбертъ шартрскій, перечисливши обязанности вассала, прибавляеть: "Сеньёръ долженъ за всъ эти обязанности воздавать равное своему вассалу. Если онъ не сдъдаетъ этого, то по справедливости будеть считаться невърнымъ сеньёромъ, подобно тому, какъ невърнымъ и клятвопреступнымъ станетъ считаться и вассаль, если будеть поймань при нарушеніи обязанностей дъйствіемъ или попущеніемъ". Отождествляя обязанности сеньёра и вассала, епископъ шартрскій впадаеть въ преувеличеніе. Въ дъйствительности сюзеренъ обязанъ только охранять вассала, т. е. не вредить ни его жизни, ни членамъ, ни собственности и защищать его отъ враговъ. Въ XIII в. Etablissements de St.-Louis точные перечисляють возможные случан нарушенія обязанностей со стороны сюзерена. Если сеньёръ откажетъ вассалу въ судь своего двора и это будеть доказано, то вассаль съ своимъ леномъ будетъ зависъть уже не отъ него, а отъ сюзерена своего прежняго сеньёра 1). Въ средневъковой исторіи особенно извъстны два примъра "измъны" со стороны сеньёра, а именно англійскаго короля Іоанна Безземельнаго. Въ 1200 году Іоаннъ похитилъ невъсту у своего вассала Гюга Х Ле-Брёнъ, графа де Ла-Маршъ, и женился на ней. Это "нарушеніе върности" (déloyauté) вызвало общее возстаніе всіху вассаловы герцогства аквитанскаго, которые и перенесли свою вассальную зависимость (hommage) по обычаю на короля Филиппа-Августа, сюзерена для Іоанна Безземельнаго за земли въ предълахъ Франціи. Вассалы Пуату и Нормандіи вскоръ послъдовали примъру аквитанцевъ; это было причиной тому, что въ началъ XIII в. Плантагенеты утратили свои владънія на материкъ. Преступленіе, совершенное тьмъ же англійскимъ коро лемъ противъ своего вассала и племянника Артура, графа Бретани, подало снова поводъ вившаться Филиппу-Августу и окон-

<sup>1)</sup> Итакъ, déni de justice ведеть теперь къ полному разрыву фесдальной связи между сеньёромъ, отказавшимъ въ судъ, и его вассаломъ; прежде сеньёръ, отказавший въ судъ, утрачивалъ свое фесдальное право суда надъ вассаломъ только на этотъ частный случай, который и переносился въ высшую икстанцію, т. е. на судъ верховнаго сюзерена.



чательно отобрать анжуйскіе лены. Итакъ, déloyauté сюзерена, "въроломство", тоже вело къ нарушенію леннаго договора, но феодъ конфисковался тогда уже не у вассала, а у сеньёра. Прекращеніе hommage'a символизировалось въ церемоніи exfestucatio; обрядъ этотъ состоялъ въ томъ, что ломали и бросали на землю пукъ соломы (festuca), изображавшій вассальную связь. Фламандскій хроникеръ Гальберть брюгскій (Galbert de Bruges) разсказываеть подъ 1128 г. примъръ подобнаго разрыва вассальной зависимости при столкновеніи фландрскихъ бароновъ съ ихъ графомъ Гильомомъ Клитономъ (Cliton). Одинъ изъ бароновъ, Иванъ д'Ало (Iwan d'Alost), произнесъ въ общемъ собраніи знати и горожанъ Фландріи горячую рачь противъ всахъ вароломствъ графа и потребовалъ его въ назначенный день на судъ бароновъ Фландріи. Гильомъ Клитонъ, не желая являться на судъ, собраль въ Ипръ войско наемныхъ рыцарей и простолюдиновъ и предложилъ Ивану судебный поединокъ. Баронъ Иванъ отказался и въ день, назначенный для суда, послалъ графу Гильому отъ имени бароновъ и горожанъ Гента черезъ герольдовъ следующую весть: "Сеньёръ графъ, насталъ день, когда ты долженъ быль явиться мирно, безъ обмана и оружія, чтобы дать отчеть въ своемъ поведеніи; ты не сдівлаль этого, а, напротивъ, угрожаешь нашимъ людямъ своими вооруженіями. Вследствіе этого Иванъ д'Ало, Даніэль де Терремонтъ и жители Гента, обвиняя тебя въ томъ, что ты въроломно идешь ръзать ихъ, поручили намъ возвъстить тебъ, что они сбрасывають съ себя оммажъ и фуа, которые върно соблюдали до этого дня, и совершить за цихъ эксфестукацію". Герольды туть же преломили солому отъ имени ихъ повелителей и удалились.

У сеньёра были еще нъкоторыя отрицательныя обязанности по отношенію къ вассалу. Онъ не могъ, напр., требовать болье тяжелыхъ вассальныхъ повинностей, нежели какъ онь опредълены кутюмомъ или леннымъ договоромъ; не могъ безъ согласія вассаловъ вводить въ своихъ земляхъ новыхъ обычаевъ (exactiones et consuetudines novae). Это ограниченіе фискальной и законодательной власти сюзерена повело къ образованію въ областяхъ провинціальныхъ штатовъ (états provinciaux), которые давали согласіе на налоги и часто добивались при этомъ отмъны злоупотребленій или изданія новыхъ ордонансовъ.

Разрушеніе Хотя теоретически взаимныя обязанности сюзереновъ и вассафеодальной ловъ точно опредълены, но на дълъ все феодальное общество сдервависимости. живается по преимуществу силой. Вассалы исполняютъ свой долгъ, только пока сеньёръ достаточно силенъ, чтобы принудить ихъ къ повиновенію; при первой возможности начинаются нарушенія всехъ объщаній. Но связь между сеньёромъ и вассаломъ всегда можеть быть порвана по взаимному согласію или, когда вассаль можетьдоказать въроломство сеньёра, отказаться отъ него (désavouer) и избрать себъ новаго. "Отказы", въ особенности въ пользу верховнаго сюзерена, встръчались часто и безъ вины непосредственнаго сеньёра. Вернувь ленъ или отказавшись отъ ренты, вассалъ всегда могъ сдълаться свободнымъ (deguerpissement). Наконецъ, вассалы, пользуясь какимъ-либо затруднительнымъ положеніемъ сеньёра часто просто начинали возстаніе и отказывались оть зависимости (refus d'hommage); тогда начиналась война между сеньёромъ и его "мужемъ". Если узы вассальной зависимости не могли дать обществу мира, то и јерархія между ленами и сеньёріями соблюдалась далеко невсегда. Въ теоріи между сюзереномъ и ленниками его вассаловъ, т. е. аррьеръ-вассалами не должно быть никакихъ сношеній; это выражено въ положеніи: vassallus vassalli mei non est meus vassallus 1). Верховный сюзеренъ не долженъвмъщиваться въ дъла зависимаго отъ него сеньёра и не долженъ безъ его согласія привлекать къ себь его мужей въ непосредственные вассалы. Но на дълъ сюзерены часто вставляли новыя звенья въ феодальную іерархію или сокращали число прежнихъ ступеней. Во второй половинъ XI в. Эсташъ, графъ де Булонь, числился, напр., сюзереномъ леновъ Гэненъ и Эклюзъ (Hénin u Écluse, около Дуэ) и уступилъ свое ненадежное право на оммажъ въ этихъ мъстахъ сеньёру д'Ардръ на ленныхъ условіяхъ; сеньёръ д'Ардръ (d'Ardres) сдълался такимъ образомъ новымъ звеномъ въ феодальной цепи, а сеньёры Гэнена и Эклюза изъ непосредственныхъ вассаловъ графа Булони стали его аррьеръ-вассалами. По Etablissements de St.-Louis, сеньёръ могъ передать власть надъ вассаломъ только своему пэру, такъ чтобы не вырастало надъ нимъ новой ступени феодальной ісрархіи. Но во вторую половину среднихъ въковъ гораздо сильнъе было въ феодальномъ обществъ противоположное теченіе, уничтожившее промежуточныя звенья между верховнымъ сюзереномъ и вассалами второй руки. Это теченіе повело къ образованію крупныхъ провинціальныхъ сюзереновъ-графовъ и герцоговъ, а впоследствіи и къ сосредоточенью встахь вассальных зависимостей въ руки короля. Такому уничтоженію посредствующихъ звеньевъ ("иммедіатизація".

<sup>1)</sup> Виссалъ моего вассала мив не вассалъ.

immédiatisation) содъйствовали сами вассалы мелкихъ сеньёровъ, обращаясь за защитой чаще всего къ болье могущественнымъ сюзеренамъ-герцогамъ, графу, королю; а верховные сюзерены видъли въ иммедіатизаціи средство увеличить свое войско и охотно пользовались встми случаями, когда феодальный обычай давалъ имъ право входить въ сношенія съ вассалами второй руки, т. е. напр., правомъ призывать аррьеръ-банъ или теми случаями, когда непосредственный сеньёръ отказываль сеньёру въ судъ или умиралъ безъ наслъдниковъ. Во многихъ провинціяхъ аллодіальные собственники, стоящіе внъ феодальной іерархіи, блюдутъ долгь "върности" по отношенію къ верховному сюзерену, герцогу или графу провинціи, а не мъстному сень ру, съ феодомъ котораго переплетаются ихъ аллоды. Многія хроники рисують картину этого безпрестаннаго передвиженія изъ вассаловъ второй руки въ ряды непосредственныхъ ленниковъ; напримъръ, въ концъ XI въка сеньёры д'Ардра стремятся перескочить черезъ своихъ прямыхъ и естественныхъ сюзереновъ-графовъ де Гинь (Guines) и принести присягу прямо верховному сюзерену, графу фландрскому, который, конечно, всячески поддерживаетъ ихъ. Но сеньёры д'Ардра были наказаны въ свою очередь: ихъ собственные вассалы, сеньёры Гэнена и Эклюза, подражая ихъ примъру, въ обходъ сеньёріи ардрской, стали давать присягу тъмъ же верховнымъ сюзеренамъ, т. е. графамъ фландрскимъ. Хроникеръ Ламбертъ негодуетъ во имя феодальнаго права, попраннаго въ ущербъ ближайшимъ сеньёрамъ "безъ стыда и узды". Сеньёръ ардрскій отомстиль за уменьшеніе своихъ правъ и обратиль въ рабство всёхъ людей изъ Гэнена и Эклюза, которыхъ схватилъ въ своей сеньёріи. Замътивъ однажды при дворъ графа фландрскаго Эсташа де Гэненъ, своего непокорнаго вассала, тотъ же Арнуль ардрскій громко сталь обвинять его въ измънъ за переходъ съ своей присягой къ графу Фландріи и вызваль его на дуэль; онъ забыль, что его предки совершили то же самое преступление относительно графовъ де Гинь. Правда, графы де Гинь и сами не задумались прибъгнуть къ такому же въроломству; съ конца XII в. они отдъляются отъ сюзеренитета Фландріи и начинають тяготьть къ верховному сюзеренукоролю Франціи Филиппу-Августу: въ 1211 г. графъ де Гинь приняль ленную присягу королю Франціи и его сыну. Такъ идеть въ теченіе стольтій эта скачка вассаловь, разумьется, не безь препятствій, и конечная ціль ея-сюзеренитеть короля. Это ті центростремительныя силы феодализма, которыя сначала действують одновременно съ силами центробъжными (т. е. раздачей феодовъ, мятежами ленниковъ и т. п.), но къ XIV в. берутъ верхъ и подготовляютъ новую монархію.

Война.

Итакъ, подъ покровомъ обычнаго права дъйствовала въ феодальную эпоху, какъ живой законъ, все-таки сила, въ особенности открытая, въ видъ войны и поединка. Война была главнымъ занятіемъ феодальной аристократіи. Феодаль ведеть войну съ своими сеньёрами, съ епископами и аббатами, если ихъ владенія соприкасаются, съ вассалами, равными ему, съ вассалами, отъ него зависимыми, наконедъ, со своими родичами. Каждый разъ, когда феодаль не находить защиты для своихъ правъ у сеньёра, онъ прибъгаетъ къ оружію. Цъль войны однако невсегда самозащита, а часто хищничество, желаніе воспользоваться затрудненіями состдей или сеньёровъ и округлить свои владтнія на ихъ счеть. Иногда феодаль шель на войну безъ опредъленной цъли, почти какъ на турниръ, только изъ ненависти къ покою. Частныя войны (феды) не только фактъ и привычка: даже въ концъ XIII в. это все еще право феодала (droit à la guerre privée). Правда, при Людовикъ Святомъ оно уже не такъ широко, какъ въ XI в.: съ XII в. составители запісей обычнаго права до мелочей опредъляють подробности войны и судебнаго поединка и ограничивають немного грубую силу. Изъ кутюмовъ Анжу, вощедшихъ въ Еtаblissements de St.-Louis, следуеть, что частная война была дозволена подъ условіемъ соблюдать предписанныя обычаемъ формы и притомъ между вассалами одной и той же ступени и вообще противъ всъхъ, кромъ сюзерева. Но въ сущности кутюмъ не выдерживаетъ и этого запрещенія, а, предполагая возможность войны вассала съ сюзереномъ, безусловно запрещаетъ только призывать себъ на помощь противъ сеньёра еще кого-либо, кромъ членовъ своей семьи. Право частной войны принадлежить только знати, а простые люди должны были разбирать свои распри передъ судомъ.

Чтобы начать войну "согласно съ закономъ", слъдуетъ передъ началомъ враждебныхъ дъйствій послать противнику вызовъ (défi), письменно или устно черезъ глашатая Послъ вызова должна пройти, по крайней мъръ, недъля или двъ до начала самой войны. Родственники объихъ враждующихъ сторонъ до 4-го кольна могутъ принять участіе въ войнъ, но на нихъ нельзя нападать, пока не пройдетъ сорока дней послъ открытія враждебныхъ дъйствій (quarantaine le roi); однако они могутъ остаться и въ сторонъ, нейтральными, если откажутся отъ своего родственника, ведущаго

Digitized by Google

войну, и стануть подъ охрану его противника. Некоторые разряды лицъ всегда остаются неприкосновенными для воюющихъ-духовенство, женщины, несовершеннольтніе, паломники. Война прерывается иногда временнымъ перемиріемъ (trêve, treuga) по обоюдному договору, заключенному передъ друзьями, по приговору суда равныхъ или требованію сюзерена; конецъ войнъ полагается миромъ. Вредъ феодальныхъ войнъ живо чувствовался уже съ XI в., и церковь сделала первыя попытки ограничить или даже вовсе прекратить ихъ посредствомъ Божьяго перемирія или мира (trêve de Dieu, paix de Dieu). Не довольствуясь духовнымъ орудіемъ отлученія, она стремилась создать и матеріальную силу для насильственнаго подавленія всіхх междоусобій. Во второй половині XI в. каждая епархія могла стать округомъ для особой лиги мира подъ руководствомъ епископа. У такого общества мира бывалъ свой уставъ, своя казна, магистратура и что особенно важно, вооруженная сила, способная возстановлять порядокъ и карать виновныхъ. Нарушители спокойствія и мира призывались на судъ "мировыхъ судей" (judices pacis) подъ предсъдательствомъ епископа. Бароны, которые не подчинялись приговору добровольно и не боялись отлученія, подвергались преслітдованію вооруженной силыармін мира, состоявшей изъ приходскихъ милицій подъ знаменемъ епископа. Миролюбивыя усилія церкви только отчасти ув'ьнчивались успъхомъ, пока къ ней не примкнула королевская власть, начиная съ Людовика Толстаго. Въ XIII в. королевская власть чувствуеть себя уже достаточно сильной, чтобы рядомъ ордонансовъ подавлять турниры, судебные поединки и частныя войны. Теперь и само общество приходить на помощь деркви и королю: возникаеть обычай "обезпеченія" (assurement, assecuramentum). Если одна изъ враждующихъ сторонъ въ разгаръ непріязненныхъ дъйствій или еще до начала войны хочеть прекратить ее или обезопасить себя отъ угрожающей опасности, то она обращается къ суду короля, сеньёра или коммуны и просить "обезпеченья". Противникъ принужденъ явиться къ судьв и клятвенно объщать не вредить ни жизни, ни собственности противника. Согласится ли противникъ или вътъ дать требуемое объщаніе, это все равно: если онъ начнетъ враждебныя дъйствія, то будетъ считаться виновнымъ въ нарушении перемирія или обезпеченія. Итакъ, "обезпеченіе" -- это миръ, насильственно навязанный одной изъ воюющихъ сторонъ судомъ. Отвергнуть обезпеченье особенно трудно, когда его требуетъ королевскій бальи или самъ парламентъ. Впрочемъ,

всъ эти мъры ограничили, но не истребили междоусобій. Частная война исчезла только вмъстъ съ феодализмомъ.

Мелкія сеньёрів.

Нъкоторые изъ крупныхъ феодовъ были въ то же время и политическимъ цълымъ, а ихъ владъльцы, находясь на вершинъ феодальной іерархіи, пользовались правами чисто государственными. Среди такихъ феодовъ съ политическимъ значеніемъ можно различить, во-первыхъ, "крупныя сеньёрін", или "феодальныя государства". Эти государства находились въ рукахъ родовъ, прочно укоренившихся въ той или другой провинціи. Родоначальники такихъ феодальныхъ династій перехватили и раздробили между собой ту политическую власть, которую упустили изъ рукъ слабые преемники Карла Великаго. Наиболъе важные между ними и по общирности владъній, и по размърамъ власти носили титулы герцога и графа; но и другіе подъ болье скромнымъ названіемъ виконта или сеньёра (сира) держать все еще значительные дены у себя въ рукахъ и имъють власть государей. Многіе изъ главъ такихъ феодальныхъ государствъ отличаются отъ королей только титуломъ; большинство имъеть въ предълахъ своихъ владъній чисто "королевскія права" (droits régaliens), т. е. высшую власть законодательную и административную, юрисдикцію въ последней инстанціи, власть надъ церковью въ смыслъ вліянія на выборы духовныхъ лицъ и право пользоваться доходами епископскихъ канедръ во время вакансій, право войны и мира, начальство надъ войскомъ всей провинціи и т. п. Главы маленькихъ сеньёрій сводились на положеніе очень зависимыхъ вассаловъ и пользовались менте полными, сильно ограниченными политическими правами; сюда относятся кастелляны, виконты, видамы, авуэ (фохты).

Сюзерены рѣдко давали вассаламъ право строить замки. Замокъ (castellum) становился обыкновенно самъ по себѣ центромъ юридической и политической власти, простиравшейся на всю сосѣднюю 
территорію. Вокругъ замка возникало "кастеллянство"; на обязанности кастелляна лежало охранять замокъ и судить зависимое населеніе, за что онъ и получалъ доходы съ земель. Во многихъ частяхъ Франціи кастелляны (châtelains) назывались и виконтами. Но въ сущности чаще всего виконты (vicecomites) бывали 
первоначально только замѣстителями своихъ графовъ (вице-графы) 
и лишь съ теченіемъ времени становились наслѣдственными феодалами второго порядка и начинали называться не по графству, а 
по имени главнаго изъ своихъ удѣловъ. Правда, нѣкоторымъ изъ 
виконтовъ удавалось иногда расширить свою власть на цѣлую про-

винцію и подняться въ ряды высшихъ сеньёровъ, соперничая съ графами и герцогами. Авуэ и видамы (advocati и vicedomini) должны были первоначально защищать свътскіе интересы церковныхъ имуществъ и управлять ими, при чемъ авуэ состояли при монастыряхъ (advocati), а видамы при епископахъ (vicedomini). Адвокаты брались часто изъ крупныхъ бароновъ и охрану монастырскихъ интересовъ только присоединяли къ своему прежнему сюзеренитету, между тъмъ какъ видамы -- мелкіе феодалы въ зависимости отъ епископовъ. Адвокатство надъ монастыремъ часто оставалось должностью или, какъ въ Нормандіи, принадлежало герпогу надъ всеми обителями его феодальнаго государства; но иногда оно превращалось въ наследственный ленъ, и авуэ заменяль собой аббата во всехь случаяхь, когда тотъ долженъ былъ дъйствовать, какъ вассаль сюзерена или какъ феодальный сеньёръ своихъ собственныхъ вассаловъ и зависимыхъ людей. Напримъръ, аббатъ не можетъ идти на судебный поединокъ, и за него выходитъ адвокатъ. Видамъ (vicedominus) былъ первоначально замъстителемъ епископа изъ среды духовенства епархіи, но феодализація всего среднев'вковаго общества отразилась и на немъ и превратила его въ свътскую должность, дававшуюся въ наследственный лень. Видамъ охраняетъ епископскія земли, заменяеть епископа въ судъ сюзерена, самъ отправляеть епископскій судъ во владеніяхъ канедры, ведеть епископскій отрядъ въ лагерь сюзерена и т. п. Сеньёріей видама бываль обыкновенно домъ вблизи епископскаго дворца или земля въ городъ и сельской округъ.

Крупныя сеньёрін.

Происхожденіе крупныхъ феодальныхъ государствъ (сеньёрій, графствъ, герцогствъ) и ихъ династій различно. Родоначальники нъкоторыхъ изъ нихъ были высшими должностными лицами при Каролингахъ и превратили временную должность въ наслъдственную собственность. Но другіе поднялись въ среду графовъ и герцоговъ изъ мелкихъ должностныхъ лицъ или просто изъ собственниковъ бенефиціальныхъ и аллодіальныхъ, благодаря энергіи, хищничеству или случаю. Напримъръ, въ Германій національная герцогская власть выростаеть у отдельныхъ немецкихъ племенъ въ эпоху паденія Каролинговъ, прикрываясь сначала то титуломъ маркграфовъ, то пословъ государевыхъ, то герцоговъ въ смысле IX в., т. е. постоянныхъ должностныхъ липъ, поставленныхъ съ военной властью во главъ крупныхъ территорій. У саксовъ герцогская власть ведетъ начало отъ Ліудольфа, потомка одного саксонскаго героя изъ временъ борьбы противъ Карла Великаго. Ліудольфъ и по происхожденію, и по земельной собственности пользовался большимъ вліяніемъ во всей территоріи саксонскаго племени, породнился съ Людовикомъ намецкимъ и получилъ отъ него подъ титуломъ маркграфа власть болье широкую, нежели какъ у простого графа. Его сыновья Бруно и Оттонъ фактически пользуются уже герцогской властью въ новомъ смысль князей національныхъ территорій и феодальныхъ государствъ, а последній получаеть отъ короля Конрада и офиціальный титуль герцога. Въ Баваріи герцогская власть Ліутпольда выростаеть прямо изъ полномочій пограничнаго графа (маркграфа) въ борьбъ противъ чеховъ и моравовъ. Во Франконіи поднялись-было одновременно два рода-потомки двухъ графовъ изъ эпохи Людовика Благочестиваго, графовъ Поппо и Гебегарда, которые называются чаще Бабенбергерами и Конрадинцами. Последняя ветвь, члены которой чаще всего носили имена Конрадовъ, при поддержив королевской власти и майнцскаго архіепископа взяла верхъ и достигла герцогскаго положенія. Нъмецкіе герпоги послъ паденія Каролинговъ уже не должностныя лица короля, а признанные имъ территоріальные князья съ наследственною властью. Они являются на съезды, которые собираеть король (colloquium), и обязаны ему военной службой, но все-таки отъ нихъ исходитъ теперь по преимуществу непосредственное воздъйствіе на отдъльныя германскія племена. Оть ихъ поддержки зависять короли, которые сами избираются изъ среды герцогскихъ родовъ (саксонскаго, франконскаго, швабскаго). При случать герцоги могуть даже становиться опасными для центральной монархической власти Германіи. Въ попыткахъ сдерживать дальнъйшее развитіе герцогской власти и парализовать ихъ вліяніе, короли должны были опираться на другую территоріальную власть-на епископовъ и на своихъ министеріаловъ. Точно также и во Франціи въ основу крупныхъ государствъ ложилась иногда какая-нибудь національная группа (герцогства Нормандія, Гасконь, графство Бретань). Въ Х-ХІ вв. одинъ и тоть же баронъ безразлично называль себя здёсь то герцогомъ, то графомъ и даже маркизомъ. Въ XII в. герцогская корона стала, наконецъ, очитаться выше другихъ, и главы феодальныхъ государствъ съ титуломъ графовъ перешли въ разрядъ герцоговъ (Бретань только въ 1297 г.), потому что и простые сеньёры стремились теперь къ графству. Съ этихъ поръ къ титулу стали всегда прибавлять и название опредъленнаго лена, чего въ Х в. не дълали: сначала dux Normannorum, comes Andegavorum и т. л.. а затымъ dux Normanniae и т. п. Какъ и во всыхъ крупныхъ ленахъ, въ феодальныхъ государствахъ раньше всего установились недълимость и право первородства при наслъдовани. Въ самыхъ важныхъ изъ феодальныхъ государствъ власть герцога или графа освящалась религіозной церемоніей коронаціи, напоминающей вънчаніе на царство королей. Иногда, чтобы укръпить право старшаго сына, графы и герцоги уже при своей жизни короновали его и брали себъ въ соправители.

Судьба крупныхъ сеньёрій была во Франціи различна въ зависимости отъ географическаго положенія, отъ степени развитія въ каждой сеньёріи отдівльных соціальных элементовь, отъ характера мелкихъ вассаловъ и т. п. Самый законченный типъ феодальнаго государства представляло собой въ XI-XII вв. герцогство Нормандія. Герцогъ нормандскій былъ самымъ полновластнымъ изъ бароновъ и лучше всъхъ другихъ умъль добиваться повиновенія. Только въ Нормандіи высшая юрисдикція, опека надъ малольтними знатными или вакантными аббатствами составляли исключительную монополію герцога; только здісь удалось главі сеньёріи ввести свои гарнизоны въ замки вассаловъ и сохранить непосредственное вліяніе на ленниковъ второй руки. Его власть надъ церковью не была ограничена другой, болъе высшей: онъ, а не французскій король, вліяль на выборы архіепископа руанскаго или епископовъ Нормандіи вообще, онъ получаль доходы канедръ во время вакансій. Городскія общины тоже не могли играть въ Нормандіи самостоятельной роди: онъ были основаны преимущественно самими герцогами (Генрихомъ II и Іоанномъ Безземельнымъ), получили сильную военную организацію, но мало независимости и политическихъ правъ. Судебныя и административныя учрежденія герцогства сложились еще въ XII в. и служили образцомъ для Капетинговъ XIII в. Размъры, которые приняла герцогская власть въ Пормандіи, завистьи въ значительной степени отъ того, что герцогами нормандскими бывали могущественные короли англійскіе. Въ графствъ фландрскомъ, которое при альзасскихъ графахъ одновременно зависъло и отъ Капетинговъ, и отъ имперіи, уже съ XII в. пышно развились города; демократическая партія въ коммунахъ стала съ XIV в. распоряжаться судьбами родины. По географическому положенію вдали отъ Парижа и по силь римскаго государственнаго преданія графство тулузское могло бы, казалось, выработать сильную графскую власть. Дъйствительно, долгое время графы тулузскіе ничъмъ не связаны съ главой монархіи: они не приносять ему оммажа, не присутствують при коронаціи, не посылають отряда въ войско и свою вассальную зависимость проявляють только вь томъ, что въ своихъ грамотахъ ведуть счетъ по годамъ царствованія французскаго сюзерена. Но, несмотря на свою независимость отъ короля, графы тулузскіе у себя въ государствъ пользовались лишь малой долей власти надъ зависимыми вассалами

Къ барону перешли всв права, которыми пользовались некогда Ордованом Каролинги надъ землями его сеньёріи, между прочимъ, и власть за- в штаты. конодательная, т. е. право издавать ордонансы. Это право принадлежить барону безъ всякихъ ограниченій въ предълахъ его доменовъ, т. е. земель, которыми онъ владветь непосредственно. Но онъ стремится распространить право законодательства и на ть части сеньёріи, гдь онь только феодальный сюзерень, т. е. на лены своихъ вассаловъ. Однако здесь онъ ограниченъ уже своими вассалами, которые имъють тоже право издавать постановленія для леновъ, находящихся у нихъ въ прямомъ владініи и т. д. Etablissements de St.-Louis говорять: "Ни король не можеть связывать законами (mettre ban) земли барона безъ его согласія, ни баронъ - земли вавассера безъ согласія (assantement) вавассера". Отсюда ордонансъ, общій для всей сеньёріи, долженъ быть утвержденъ всеми феодалами сеньёріи и издается только въ торжественномъ собраніи всіхъ вассаловь, составляющемъ "полный дворъ" сеньёра (la cour plénière, curia plena). Иногда въ такомъ ордонансь (ordinationes, assisiae, constitutiones) отмъчается просто, что онъ изданъ сюзереномъ по требованію и съ совъта его прелатовъ и бароновъ, но иногда упоминается согласіе аррьеръвассаловъ, вавассеровъ, кастелляновъ и рыцарей. Нъкоторые ордонансы перечисляютъ всъхъ вассаловъ и аррьеръ-вассаловъ, участвовавшихъ въ curia plena или даже подписавшихся подъ постановленіемъ и скрыпившихъ его своими печатями. Всы ты совытники сюзерена, которые не входять въ составъ феодальной ісрархіи сеньёріи, т. е. чиновники изъ мірянъ или клериковъ, не упоминаются въ ордонансахъ. Но на собраніяхъ "полнаго феодальнаго двора" режко решають вопросы правильнымъ счетомъ голосовъ, а чаще всего согласіе дается большимъ количествомъ вассаловъ перваго и второго разряда, находящихся на лицо, и постановленіе считается тогда обязательнымъ для всъхъ. "Полныя" собранія ръдко бывали таковыми на дълъ, и голоса прітхавшихъ не столько считаются, сколько взвішиваются. Бароны, подписавшіеся подъ закономъ, какъ бы берутся твмъ самымъ осуществлять его и принуждать къ тому же лицъ, не прівхавшихъ на заседаніе двора.

Иногда ордонансъ прямо упоминаетъ о присягъ подписавшихся бароновъ - силой добиваться повиновенія закону со стороны лицъ, которыя бы попытались нарушить его. Съ XII въка города постепенно организуются въ коммуны, т. е. въ свободныя и привилегированныя общины, изъ которыхъ каждая входить въ составъ феодальной іерархіи на правахъ "коллективнаго" вассала и составляетъ одинъ ленъ, одну феодальную единицу. Тогда черезъ своихъ представителей этотъ новый типъ вассаловъ начинаетъ появляться и въ "полныхъ" куріяхъ герцоговъ и графовъ. Большая часть древивишихъ постановленій касается установленія общественнаго мира. По мъръ того, какъ задачи законодательства осложняются, на ряду съ полной куріей (cour plénière), которая собирается въ чрезвычайныхъ случаяхъ или въ опредъленные праздники (Рождество, Пасха, Троицынъ день), начинаетъ съ XII в. законодательствовать "ограниченная курія" (cour restreinte) изъ чиновниковъ и избранныхъ предатовъ и бароновъ, особенно преданныхъ династіи. Это совпадаетъ съ ростомъ герцогской власти вообще: въ законодательной деятельности сеньёра и его приближенныхъ масса второстепенныхъ вассаловъ начинаетъ видъть залогъ порядка и охотно подчиняется имъ. Такимъ образомъ, съ одной стороны крыпнеть, какъ постоянное учреждение, ограниченная курія аристократического характера изъ избранныхъ вассаловъ или даже просто частный совъть сеньёра (conseil privé), а съ другой изъ полной куріи (cour plénière) сеньёріи вырабатываются къ XIV в. періодическіе провинціальные чины. Правда, не везд'є cour plénière прямо переродились въ провинціальные чины. Чаще всего états provinciaux XIV в. зарождаются, какъ новыя образованія по своимъ цълямъ, преимущественно финансовымъ, но они собираются на техъ же феодальныхъ началахъ, какъ и ихъ образецъ, т. е. съвздъ всвхъ вассаловъ. Провинціальные чины XIV в. созываются преимущественно для утвержденія чрезвычайныхъ субсидій, или aides; подають при этомъ случав ходатайства и часто ценою налоговъ добиваются обнародованія ордонансовъ съ какими-либо льготами. Въ своей организаціи провинціальные чины вообще подражали "генеральнымъ чинамъ" (états généraux), которые созывались со всей Франціи, и преемственно примыкають къ cour plénière верховнаго сюзерена, т. е. французскаго короля.

Оудъ.

Графы, герцоги и простые сеньёры отправляють судъ, или какъ крупные земельные собственники въ предълахъ удъловъ, или какъ феодальные сюзерены—надъ своими непосредственными вассалами,

или какъ преемники должностныхъ лицъ Каролинговъ-въ предълахъ всей сеньёріи. Въ Нормандіи вся высшая юрисдикція находилась въ рукахъ герцога; онъ судить (haec placita ad ensem ducis pertinent): за убійство тайное и явное, за ув'ячье, грабежъ, разбой, поджогь, вооруженное нападеніе, всв двла, касающіяся войска, монеты, перемирія, скрыпленнаго передъ королевскими судьями и т. д. Нормандскіе бароны, вассалы герцога, въдають только гражданскія дела да мелкіе проступки. Но въ другихъ герцогствахъ и графствахъ юрисдикція сюзерена болье ограничена въ пользу его непосредственныхъ вассаловъ. Напримъръ, въ Бретани XI и XII в. отъ двора вассаловъ нельзя было аппелировать ко двору сюзерена, хотя бы рачь шла о сознательно несправедливомъ рашеніи или отказъ въ судъ. Первоначально въ судебныхъ собраніяхъ вассаловъ (т. е. тъхъ же cour plénière и cour restreinte, но засъдавшихъ ради судебныхъ делъ) председательствовалъ и велъ судъ самъ сюверенъ; но съ умножениемъ дълъ эта обязанность передавалась важному должностному лицу, сенешалу или бальи. Для такого суда сюзерена и его двора не было ни положеннаго времени, ни постояннаго мъста, ни опредъленнаго состава; даже названія его были различны (curia, assisia; въ Нормандіи scaccarium, échiquier; въ Шампаньи grands jours; въ XIII в. во Франціи parlamentum). Составъ съвзда вассаловъ ко двору сюзерена при отправленіи суда постепенно суживается, какъ и cour plénière вообще, которая превращается въ простой совъть, который законодательствуеть, управляеть, судить. При всей измінчивости состава этихъ совінтовъ въ нихъ замътны двъ группы-вассалы сюзерена и его должностныя лида, чиновники (офисье). Постоянной составной частью судебнаго совъта бывали тъ мелкія должностныя лица изъ рыца. рей, клериковъ, буржуа (съ конца XII в.), которые занимали въ немъ сначала второстепенное мъсто; но вслъдствіе ихъ преданности нсключительно сюзерену, ихъ спеціальныхъ свёденій (многіе изъ нихъ юристы по ремеслу), ихъ способности къ усидчивой работъ, они становятся подъ именемъ justiciers душой судебныхъ засъданій и переростають аристократическую часть совътовъ, прелатовъ и бароновъ, отбывающихъ свою "судебную повинность"; эти "судьи" вознаграждаются уже жалованьемъ. Впрочемъ, и изъ среды вассадовъ выдъляется группа conseillers barons, т. е. бароновъ-совътниковъ, которые, благодаря близости къ сеньёру, чаще всего или почти всегда на лицо въ его совъть. Въ провинціяхъ, гдъ судебная власть сюзерена была особенно общирна, рано стали облег-

чать судъ для отдаленныхъ уголковъ и приближать засъданія совъта къ мъсту жительства тяжущихся. Въ Нормандіи возникли для этой цвли "странствующіе суды" (tribunaux itinérants). Сенешалъ Нормандіи каждые три года объезжаль все герцогство и держалъ, по порученію сюзерена, "ассизы верхней палаты" (assises de la haute cour) во всъхъ главныхъ мъстечкахъ. Кромъ того, герцоги нормандскіе рано усвоили обычай посылать одинъ или два раза въ годъ въ каждое графство комиссіи изъ трехъ-четырехъ бароновъ или рыцарей (barones и milites jurati), дававшихъ присягу судить честно и по закону; они собирали ассизы изъ сеньёровъ, виконтовъ, духовенства и судили отъ имени герцога. Но въ отдельныхъ мъстечкахъ существовали и постоянные представители судебной власти сюзерена. Въ концъ XIII в. большинство бароновъ, по примъру королей, учреждають для этого grands baillis, которые предсыдательствують на ассизахь вассаловь для суда надъ знатью (assises des chevaliers), а для суда надъ разночинцами созываютъ свои собственныя ассизы.

Должностныя лица. Для цёлей управленія вообще вокругъ каждаго сеньёра стоятъ тѣ же должностныя лица, какъ и у короля, — сенешалъ, шамбрье, коннетабль, бутелье, шанселье (канцлеръ); послѣдній берется изъ духовенства. Должности эти, въ особенности сенешала и бутелье, первоначально составляли какъ бы наслѣдственные лены въ рукахъ извѣстныхъ семействъ, тѣмъ болѣе, что онѣ влекли за собой пользованіе извѣстными доходами съ земель, общинъ горожанъ, корпорацій ремесленниковъ и т. д. Короли раньше всего, уже съ начала ХІІ в., подавили у себя наслѣдственный характеръ этихъ должностей. Самымъ важнымъ сановникомъ былъ въ феодальномъ государствъ сенешалъ. Въ Нормандіи и Анжу онъ какъ бы второй сеньёръ сеньёріи: онъ вѣдаетъ судъ и мѣстную администрацію, командуетъ арміей, руководитъ домашнимъ управленіемъ у государя.

Сюзеренъ въ исключительныхъ случаяхъ вмѣшивается въ управленіе тою частью своихъ земель, которая находится въ рукахъ его вассаловъ. Его собственные удѣлы (домены, рауѕ d'obédience), въ которыхъ онъ хозяйничаетъ непосредственно, расположены отчасти крупными гнѣздами въ одной какой-либо мѣстности, отчасти разбросаны повсюду между ленами вассаловъ, иногда даже въ чужихъ сеньёріяхъ Съ конца XII в. сюзерены стремятся округлять всю массу своихъ удѣловъ путемъ обмѣна, покупки, захвата и упорядочить въ нихъ систему мѣстнаго управленія. Представителями герцогской власти въ городахъ и сельскихъ областяхъ были

офисье (чиновники), которые на съверъ Франціи чаще назывались прево (prévôt, praepositus), а на югь baile (bajulus); подъ этимъ верхнимъ слоемъ чиновниковъ стояли уже на низшихъ ступеняхъ приказные люди, представлявшіе власть сюзерена въ отдёльныхъ коммунахъ, селахъ, деревушкахъ, хуторахъ: это всевозможные дойены (decani), мэры (majores), фермье (villici), между которыми многіе сами принадлежали еще къ кръпостному сословію. Чаще всего каждый представитель герцогской власти быль и сборщикомъ доходовъ, и судьей, и полицейскимъ, и главой милиціи, и администраторомъ. Должности прево и бэлей носили бенефиціальный характеръ, т. е. давались пожизненно подъ условіемъ присяги въ върности, для знатныхъ-даже оммажа, и со всъми подробностями обряда инвеституры. Но стремленіе превратить и ихъ въ наслідственные лены для незнатныхъ не удалось; чаще встръчалась наследственность среди низшихъ приказныхъ людей, дойеновъ, мэровъ и т. п. Какъ въ юрисдикціи, такъ и здесь герцоги старались тьсные связать съ собой мыстныя власти. Поэтому въ XIII в. надъ прево начинаетъ создаваться еще слой чиновниковъ высшаго разряда, которые называются то бальи (во Франціи, Нормандіи, Фландріи н т. д.), то сенешалы 1) (въ Анжу, Пуату и т. д.). Филиппъ-Августь около 1190 г., кажется, первый установиль les grands bailliages въ своихъ доменахъ. Вмъсть съ созданіемъ такой ісрархіи въ администраціи началась и спеціализація; напр., сборы доходовъ какъ съ доменовъ (чаще всего натурою), такъ и съ вассаловъ сдавались на откупъ особымъ сборщикамъ (receveurs), иногда наслъдственнымъ. Съ теченіемъ времени эти финансовые агенты сюзереновъ стали тоже выстраиваться въ іерархическую лестницу. и при дворъ герцога появился "главный сборщикъ", или "казначей" (receveur général или trésorier), къ которому стекались всъ сборы. Въ XIII в. такой сановникъ встръчается въ большинствъ крупныхъ сеньёрій. Надзоръ за всеми сборщиками и поверка ихъ счетовъ поручались сюзереномъ сначала кому-либо изъ членовъ феодальнаго двора безъ всякаго порядка. Но затъмъ эта обязанность принимаетъ характеръ правильной и постоянной службы. Изъ среды совъта (curia) сюзерена выдъляется тогда и для контроля надъ финансовымъ управленіемъ особая палата, совершенно какъ и для суда. Въ концъ XIV в. это финансовое учреждение называется

<sup>1)</sup> Этихъ сенешаловъ не следуетъ смешивать съ офисье (должностными лицами) королевскаго двора.



"счетной палатой" (chambre des comptes), а совътники, отряжавшіеся для повърки счетовъ и суда въ случать финансовыхъ злоупотребленій, назывались, напр., въ Нормандіи "баронами казначейства" (barons et clèrcs de l'échiquier). Очень выгодно было право чеканки монеты, предоставленное сюзеренамъ главныхъ феодальныхъ государствъ и сеньёрамъ меньшей важности; каждый изъ нихъ могъ запретить доступъ въ свою сеньёрію для монеты другихъ бароновъ.

Церковь.

Отношенія сеньёровь къ церкви пережили два періода-ранній, до Григорія VII, и второй, послів реформъ этого папы. Еще до восшествія на престоль Гюго Капета произошло раздівленіе епископствъ на епископства королевскія и сеньёріальныя. Къ сеньёрамъ, заступившимъ мъсто короля эпохи Каролинговъ, перешло, напр., право вліянія на выборы епископовъ. На югь Франціи это право приняло характеръ собственности, которую легко можно передавать и другимъ. Сеньёръ иногда самъ прямо назначаетъ епископа и затъмъ право утвержденія передаетъ собранію, болъе или менъе набранному изъ народа (такой порядокъ часто примънялся въ Нормандіи), а то онъ уступаеть свое право духовенству и народу, а самъ только предсъдательствуетъ на собраніи и утверждаетъ избранника. Во всякомъ случать, по феодальнымъ воззръніямъ, сеньёръ дарить (donat) епископство, т. е. земли, связанныя съ канедрой, самую канедру и санъ епископа съ принадлежащей ему юрисдикціей. Взамівнь онъ требуеть оть епископа выраженія подданства, которое называется то hominium, то fidelitas. Сеньёры XI в. сильно злоупотребляли этимъ правомъ выбора: захватывали сами санъ епископа, расхищали церковныя земли, раздавали каеедры родственникамъ. Церковная реформа XI и XII вв., проведенная соединенными усиліями папства и монашества, ограничила это вліяніе св'єтских сеньёров на церковь. Папамъ удалось искоренить старую инвеституру (инвеституру кольцомъ и посохомъ), вивсто назначенія сеньёромъ установить выборъ капитуломъ собора, епископскій оммажь замінить простой присягой на вітрность. Но въ Пормандіи, гдъ власть герцога была такъ сильна реформа мало что измѣнила. Точно также и аббатства раздавались сюзеренами въ наслъдственные бенефиціи до реформы, которая исходила изъ монастыря клюнійскаго и Рима. Иногда феодалы сами захватывали аббатства силой или по договору съ монахами. Значительная часть обителей съ ихъ землями и оброчными статьями попала, такимъ образомъ, въ руки свътскихъ семействъ, передававшихъ ихъ по наслъдству (abbates laici, abbates milites, irreligiosi). Послъ реформы XI в. многіе свътскіе бароны сохраняли титулъ аббатовъ, но дъйствительными настоятелями были уже дойены. Усилія папъ и монаховъ-аскетовъ сломили чисто феодальное право собственности сюзереновъ надъ аббатствами.

Таковъ строй французской сеньёріи. Въ сущности и вся Франція, какъ феодальное государство съ королемъ (герцогомъ Иль-дефранса) во главъ, мало чъмъ отличалась отъ зависимыхъ герцогствъ и часто подавала имъ примъръ, такъ какъ верховный сюзеренъ Франціи раньше своихъ пэровъ выступилъ на путь переработки феодальныхъ учрежденій въ государство; только Нормандія составляла въ этомъ отношеніи исключеніе. Но нъкоторыя стороны феодальнаго строя развились характернъе въ Германіи и Англіи и для своей исторіи оставили тамъ гораздо больше памятниковъ; таково сословіе министеріаловъ въ Германіи, а въ Англіи—вотчинные (маноріальные) суды.

Въ Германіи на церковныхъ земляхъ, въ особенности среди земледъльческаго населенія епископскихъ территорій, раньше всего произошло смъщеніе и уравненіе всякихъ сословныхъ противорвчій, различныхъ ступеней рабской и крыпостной зависимости, существовавшихъ на лидо въ началъ среднихъ въковъ. Это уравненіе клонилось къ установленію смягченнаго вида кръпостной зависимости (Hörigkeit), основанной на системъ оброчныхъ повинностей отчасти самого лица, отчасти его собственности. Здівсь наследственность отступила назадъ передъ фактическимъ положеніемъ; вопросъ шелъ не о свободъ или рабствъ, а о принадлежности къ церковной землъ или лену свътскаго феодала; важенъ быль не офиціальный акть отпуска раба на волю, а зачисленіе зависимаго отъ церкви человъка въ разрядъ ли "поденщиковъ" (дагевардовъ, dageward), "оброчныхъ людей" (цензуаловъ, Zinsleute) или "слугъ" (Dienstleute) въ болъе высокомъ смыслъ, т. е. министеріаловъ. И среди оброчныхъ людей (censuales, tributarii, vectigales), конечно, есть ступени. Переходъ на церковную землю вообще быль уже первой ступенью смягченія рабской зависимости, а переводъ кръпостного (Knecht'a) на оброкъ есть какъ бы освобожденіе. Большинство "оброчныхъ" — люди свободные, будутъ ли то рабы, освобожденные на волю съ переводомъ на оброкъ, или искони свободные люди, съвщіе на церковныя земли подъ охрану епископа съ обязательствомъ платить. Какъ разъ изъ среды оброчныхъ людей возвышается къ половинъ XI в. привилегированная группа

Министеріалы.



министеріаловъ (Dienstmannen). Ихъ тягломъ является не барщина, не оброкъ, а извъстная "служба". Чаще всего это служба по хозяйству, въ качествъ лъсничихъ, конюшенныхъ, ключниковъ (celleгагіі) и т. п. "Служебное положеніе" при королевской, монастырской, епископской или частной владельческой мызе повышало положеніе этихъ зависимыхъ людей; они получали большіе надълы землей, носили оружіе, постепенно стали призываться къ конной службъ въ войскъ, что освобождало ихъ уже отъ всякой другой "низкой" повинности. Высоко поднимала человъка изъ среды оброчныхъ и служба при "дворъ" какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ господъ, въ качествъ конюшенныхъ, стольниковъ, кравчихъ и т. п. (Marschalk, Truchsess, Schenk, Kämmerer). Но такія службы бывали всегда малочисленны, а потребность въ военной защить заставляда господъ поднимать сразу цёлые слои зависимыхъ людей чуть не до положенія вассаловъ. Генрихъ І пользовался службой министеріаловъ и для увеличенія конницы, и для укрѣпленія и защиты бурговъ. Съ распространеніемъ рыцарства целыя группы министеріаловъ, уже раньше служившихъ въ рыцарскомъ вооруженіи, получали посвящение и пополняли ряды рыцарей. Сообразно различію въ службъ министеріалы скрывались подъ разнообразными названіями—servientes (слуги), domestici (при дом'в), curiales (при двор'в), militares ministri (несущіе рыцарскую службу), clientes (подручные, зависимые люди) и т. д. Даже тв слои, которые постепенно вырабатывались въ средъ самихъ министеріаловъ, были отмъчены у народа особыми названіями: различали "лучшихъ", "высшихъ", "знатныхъ" министеріаловъ (meliores, optimi, nobiles и т. д.). Различіе въ положеніи господъ отражается, конечно, и на министеріалахъ; "слуги" короля, архіепископовъ, имперскихъ монастырей пользуются преимуществами особенно высокаго положенія. Если первоначально отъ произвола господина зависъло, приставить ли зависимаго человъка ко двору или къ военной службъ, то съ теченіемъ времени укореняется начало наслъдственности, и принадлежность министеріала къ тому или другому слою становится прочной, а каждый слой пріобрътаетъ въ силу обычая извъстныя права; такъ вырабатывается особое "право министеріаловъ", напр., еп. Бургарда вормсскаго (Dienstrecht). Юридически министеріалы не принадлежали ни къ свободнымъ, ни къ кръпостнымъ. Они наравиъ со свободными допускаются, напримъръ, въ свидътели, но господинъ отчуждаетъ ихъ наравнъ съ другими зависимыми людьми, чаще всего вмъстъ съ землей. Служба министеріаловъ не была даровой. Тв, кто служилъ при господинъ,

получали кровъ и содержаніе. Другіе вознаграждались земельными бенефиціями, которые становятся затемъ наследственными, не хуже знатныхъ деновъ, вибств съ опредвленнымъ служебнымъ тягломъ. Между министеріалами и ихъ землями установилась такая связь, что и тв и другія раздаются сразу. Но рядомъ съ наследственными бенефиціальными землями, которыми они могутъ распоряжаться только въ ръдкихъ случаяхъ и съ разръшенія господъ, министеріалы обзаводятся и другими землями, купленными или пожалованными въ полную собственность. На такихъ земляхъ у министеріаловъ бывали и зависимые люди, изъ которыхъ они набирали себъ воиновъ въ помощь на войнъ. Какъ разъ военная служба всего чаще отслаивала отъ всего сословія министеріаловъ группы чисто рыцарскаго характера. Другіе слои министеріаловъ наполняли, по указанію господъ, ихъ города то въ качествъ гарнизоновъ, то ради мирныхъ занятій міняль и другихъ промысловъ.

Сельская Англія разділялась въ феодальную эпоху на единицы, Англійскій которыя назывались "пом'встьями" (manors), и каждый маноръ состояль изъ центральной части-помъщичьей экономіи (demesne) и группы надъловъ (holdings), которые во всемъ, что касается повинностей, находятся въ разнообразныхъ отношеніяхъ къ центру (вилланы, свободные поселенцы и т. д). Demesne - это та часть владвий лорда, которая разрабатывается преимущественно для его собственнаго потребленія и только въ небольшихъ количествахъ для продажи. Demesne обрабатывается хозяйственнымъ способомъ, т. е. плугами экономіи, но почти вездъ упряжкамъ экономіи на помощь приходять consuetudines villae, т. е. баршинная работа крестьянъ. Отсюда тъсная связь между всей тяглой землей (tributary land) и барской, доманіальной землей, которая лежить не отдельными участками, а полосами переплетается съ пашнями села. Хозниство въ экономіи, сборъ доходовъ, надзоръ за работами, маноріальная полиція требують значительнаго числа приказчиковь и рабочихъ. Крупные сеньёры, у которыхъ въ различныхъ графствахъ насчитывались иногда десятки маноровъ, поручали завъдываніе своими имфиьями обыкновенно сенешалу, и тоть во всехъ случаяхъ долженъ былъ представлять собой лорда-предсъдательствовать на маноріальномь судів (manorial courts), выслушивать отчеты, руководить разследованіями поль присягой и опенкой и рвшать всв главные вопросы хозяйства. Въ каждомъ отдельномъ маноръ мы всегда находимъ два лица, надъленныхъ властью: бэлифъ (bailiff или beadle) былъ человъкомъ, котораго лордъ бралъ

маноръ.



иногда со стороны и который быль поставлень следить за выгодами хозяина; онъ собиралъ ренты и вынуждалъ барщины, велъ обработку фермы, заботился о скоть, о постройкахъ и всемъ инвентаръ экономіи. Эти обязанности часто сдавались на откупъ (firma) за опредъленную ренту, и тогда управляющій назывался firmarius. На ряду съ управляющимъ стоитъ всегда reeve (староста), или praepositus, взятый изъ среды крестьянъ села и чаще всего избранный ими самими. Ривъ дъйствуетъ, какъ представитель общины и по отношенію къ лорду, и въ дълахъ общественныхъ; онъ долженъ помогать управляющему во всъхъ его обязанностяхъ, следить за исполнениемъ крестьянами возложенныхъ на нихъ работъ, за пахатьбой, жнитвой и т. д. За управляющимъ и ривомъ идутъ уже различные спеціальные приказчики: messor, на отвътственности котораго лежитъ уборка хлъба, akermanni, или сагисагіі, которые вивств съ погонщиками направляють плуги, пастухи для всякаго рода скота и т. д. На ряду съ приказчиками по хозяйству стоять и служащіе люди съ чисто полицейскими обязанностями; напримъръ, иногда существуетъ особый "turnbedellus", собирающій людей на собранія сотни и графства. Третій отдълъ министеріаловъ составляетъ домашняя челядь, служащая при особъ лорда, при его гардеробъ, его кухнъ и т. п. Военныя обязанности и потребность въ охранъ заставляютъ лорда держать при себъ вооруженныхъ слугъ. Въ Англіи всъ три разряда министеріаловъ называются sergeants и servants (servientes). Всв они избираются первоначально изъ массы населенія манора и вознаграждаются то долей доходовъ, порученныхъ ихъ завъдыванію, то иждивенісмъ, то освобожденіемъ отъ повинностей за свои надълы, а то въ XIII в. служатъ и за жалованье. Обычай освобожгать надълы "слугъ" отъ повинностей создаетъ группу совершенно свободныхъ земельныхъ владеній; это путь къ свободе. Итакъ, въ маноре всегда на лицо: 1) масса, состоящая изъ лицъ различныхъ несвободныхъ состояній (виллановъ); 2) барская экономія; 3) группа людей, которая приводить всю машину въ движеніе. Но въ каждомъ маноръ всегда есть и кучка свободныхъ людей, и группа свободныхъ надъловъ; хотя, можетъ быть, свободные и платятъ ренту или даже несутъ работу за землю, но они живутъ по добровольному договору и всегда могуть уйти. Происхождение участковь для свободныхъ весьма различно. Иногда это издревле свободные участки, подпавшіе съ теченіемъ времени суду лорда, иногда они выдълены изъ "барской" земли (demesne), иногда это уголки отъ земель села, которые не

умъщались въ общую дълежку на виргаты (размъръ обычнаго надъла виллана) и розданы на особыхъ условіяхъ въ аренду; то это новыя заимки, которымъ лордъ покровительствуеть льготами, то участки "слугъ", то надълы виллановъ, откупившихся отъ повинностей, и т. п. Свободные люди, а часто и свободные участки принадлежать къ манору не на правахъ собственности, а въ силу того, что входять въ судебно-административный округъ манора и подчинены суду лорда. Вилланы и участки, отягощенные повинностями виллана, распадаются обыкновенно на общирныя группы, и въ средъ каждой группы всъ крестьяне и всъ надълы несуть уже совершенно тождественныя повинности; свободные же поселенцы (фригольдеры) держать землю каждый на особомъ условіи: одинъ за 10 акровъ платитъ 3 шиллинга, другой за 81/, акровъ-фунтъ перцу и т. д. Но въ положеніи всьхъ этихъ свободныхъ людей есть одна общая черта: они держать свои участки по особому договору съ собственникомъ. Достается ли свободный надълъ (frechold) виллану въ добавокъ къ его крестьянской виргать, или дается онъ въ награду министеріалу, или свободный участокъ образовался изъкръпостного вслъдствіе выкупа, -- всегда и везлъ держаніе свободной земли покоится на особомъ договоръ.

Село (township) составляло единицу, объединенную фискально, козяйственно, административно, юридически, что-то отдёльное отъ манора и все-таки включенное въ него. Такая сельская община ограничивала на собраніяхъ манора (manorial courts) власть лорда, но она не была силой прямо противоположной ему; напротивъ, лорды очень часто искали въ ней опоры противъ своихъ министеріаловъ, учетъ которыхъ былъ труденъ. Позднее средневѣковое право различало два типа сеньёріальныхъ курій въ манорѣ — the Court Baron и the Custumary Court ¹); Court Baron—это "дворъ" сеньёра для свободныхъ поселенцевъ (free tenants); онъ вѣдаетъ ихъ мелкія сдѣлки и тяжбы между ними; the Custumary Court вѣдаетъ все несвободное населеніе манора. Но первоначально такого раздѣленія не существовало, и еще въ XIII в. былъ только одинъ "маноріальный дворъ", который назывался "галимотомъ" (halimot). Обыкновенно галимотъ собирался разъ въ три недѣли, но иногла

Сельскій сходъ.

<sup>1)</sup> Первоначальное значеніе слова "baron" (баронъ) — вообще свободный человъкъ. Подъ "custum" (обычай) разумълись поввиности виллановъ, державшіяся обычаемъ. Consuetudinarii или costumarii – это тъ, которые несутъ "обычныя повиности" (custumary services), т. е. и вилланы, и свободные, держащіе участки на условіяхъ виллановъ.

созывался и по произволу лорда. Постоянными членами его были крестьяне сельской общины (township) и владельцы участковъ на поляхъ манора вообще. Для важныхъ дёлъ (напримеръ, когда въшаютъ кръпостного) изръдка призываются по уговору нъсколько свободныхъ людей со стороны. Мъстомъ собранія бываль замокъ манора (manoria hall, отсюда hali - mot). Вся курія или 12 присяжныхъ изъ ея среды указывають туть всехъ, кто провинился дурнымъ поведеніемъ или совершилъ какой-либо опредъленный проступокъ. Пахари, которые дурно выполнили свою работу на пашняхъ лорда, вилланъ, бъжавшій изъ села и жившій на чужой земль, человъкъ, не исполнившій приказа лорда, женщина, сорвавшая замокъ, который бэлифъ повъсилъ на ея коттэджів, неисправимый распутникъ, неразъ оштрафованный уже въ церковныхъ судахъ, -- всъ они подвергались по приговорамъ галимота штрафу или заключенію въ колодки. Такимъ образомъ, эта маноріальная курія ограничивала произволь лорда или его управляющаго, потому что всв члены галимота, а не лордъ и не его управляющій опредъляли проступки противъ интересовъ лорда. Можеть быть, и самый размъръ штрафа даже для виллановъ устанавливался собраніемъ, а не лордомъ. Галимотъ разбираетъ и всъ гражданскія дъла по владънію, наслъдству, приданому, арендамъ и т. п. Но и по гражданскимъ судамъ лордъ или его замъститель остаются тоже только предсъдателями суда, а самое обслъдование вопроса и постановленіе приговора находится въ рукахъ 12 присяжныхъ или всего "двора".

Особенно важно участіе полной куріи во всѣхъ сдѣлкахъ по переходу крестьянскихъ участковъ земли изъ рукъ въ руки. Такой переходъ могъ происходить только черезъ посредство лорда (или его замѣстителя), который будто бы вновь вступаетъ (геепters) во владѣніе отчуждаемымъ участкомъ и передаетъ его затѣмъ новому крестьянину-владѣльцу, какъ если бы это дѣйствительно было совершенно новымъ пожалованіемъ (surrender and admittance). Въ этомъ участіи лорда при отчужденіяхъ сказывается его верховное право на землю сельской общины; но и это верховное право опять-таки было ограничено маноріальнымъ дворомъ, который въ сущности своимъ свидѣтельствомъ только и обезпечиваетъ отчужденіе. Для владѣльца на правахъ крестьянина (base tenure) существовали особыя названія— "держащій въ силу записи въ свиткахъ двора" (tenant by copy of court roll) или "держащій въ силу трости" (tenant by the rod, par la verge). Названіе это

происходить отъ того, что и для крестьянскаго надъла существовала своя символическая инвеститура: лордъ или управляющій передаваль надыль посредствомъ врученія трости или вітки. Во многихъ местностяхъ вилланъ, получая наделъ, долженъ былъ приносить присягу на върность (oath of fealty, per fidelitatem costumarii), но безъ оммажа, и въ присягу входили слова: "Я ищу защиты у васъ для жизни и для имущества" (I will be justified by you in body and goods). Но этотъ обрядъ передачи земельной собственности вовсе не предполагаетъ непремънно за лицомъ, вручающимъ трость, верховную собственность на землю. Обрядъ коренится еще въ правъ салическихъ франковъ; тамъ въ каждой передачъ земли должно было участвовать третье лицо, посредникъ или свидътель, который береть символически (посредствомъ трости, festuca) землю у прежняго собственника и передаеть ее затъмъ новому лицу путемъ того же символа. Этотъ древній германскій обрядъ и былъ перенесенъ традиціей на средневъковую инвеституру, при чемъ на лорда или управляющаго перешла роль посредника. Но такое врученіе крестьянскаго наділа въ средневізковой Англіи должно быть засвидетельствовано не однимъ только лордомъ или управляющимъ, а всемъ дворомъ 1) и заносится въ протоколъ заседаній курін (отсюда tenant by copy of court roll). Свободный человъкъ можеть вступать въ сдёлки оть своего имени и притомъ посредствомъ хартій, но вилланы должны довольствоваться символическими обрядами передъ "plena curia", т. е. маноріальной палатой. Ссылка на "свитки куріи" (rotuli curiae) или на свидътельство всей маноріальной палаты, а то и 12 присяжныхъ изъ ея среды — единственное средство для виллана, если надо удостовърить, что извъстный участокъ принадлежить ему, хотя у него и нътъ хартіи (verificare per recordum rotulorum seu 12 juratorum ejusdem curiae per voluntatem domini et senescalli). Вообще составъ маноріальной куріи — смітанный, изъ виллановъ и фригольдеровъ. По воззрітніямъ среднихъ въковъ, маноріальная курія не можетъ состояться, если въ ней не будетъ на лицо хоть нъсколькихъ свободныхъ людей. Часто требуется для законности куріи не менъе четырехъ фригольдеровъ, такъ какъ четырехъ бывало достаточно, чтобы въ случав надобности составить какъ бы отдельный "дворъ свободныхъ" въ средъ "полнаго двора" (напр., для удостовъренія ка-

<sup>1)</sup> Въ сущности и пожалование лена происходитъ въ •еодальной куріи изъ вассаловъ сеньёра, которые, напр., по Іерусалимскимъ Ассивамъ, и могутъ всегда удостовърить •актъ инфеодаціи.

кого-либо факта, касающагося свободнаго человъка манора). Вообще надъ такимъ "полнымъ" маноріальнымъ дворомъ носится идея "свободнаго двора", исключающаго рабовъ, но не отождествляющаго съ ними виллановъ, которые стоятъ какъ бы ближе къ свободнымъ.

Министеріалы и пом'єстныя куріи достигли въ Германіи и Англіи особенно характернаго развитія, но они существовали и во Франціи, а въ той или другой форм'є и всюду, гд'є только былъ феодализмъ.

Евг. Щепкинъ.

## XXIII.

## Сельское населеніе Германіи въ XI и XII вв.

Прежде, чъмъ говорить о положении сельскаго населенія въ XII Свободные въкъ, необходимо вкратцъ изложить исторію землевладьнія въ Гер- вемледъльцы маніи съ древняго времени до занимающей насъ эпохи.

Въ древней Во времена Тацита населеніе Германіи было уже осъдлымъ и Германіи.

во времена Тацита население Германіи обло уже осъдлымъ и земледъльческимъ; событія послъдующаго времени уничтожили однако первоначальныя германскія поселенія. Въ теченіе нъсколькихъ въковъ мы видимъ всю Германію въ безпрерывномъ движеніи, и въ то время, какъ многіе изъ народовъ германскихъ переселялись за Рейнъ и за Дунай въ предълы римской имперіи и тамъ дълили между собою ея богатое наслъдство, внутри самой Германіи шли постоянныя войны и передвиженія, которыя имъли результатомъ соединеніе мелкихъ народцевъ въ большія племена фризовъ, саксовъ, туринговъ, швабовъ и баварцевъ.

Военно-родовой быть германцевъ этого времени опредълиль первоначальный характеръ землевладънія. Германскіе народцы дълились на сотни (военная организація), изъ которыхъ каждая заключала въ себъ населеніе родовыхъ союзовъ; при завоеваніи каждая сотня получала по раздълу опредъленную территорію въ 2—3 кв. мили, на которой и располагалась нъсколькими поселеніями. Поселенія эти, раскинутыя какъ бы островами среди лъсовъ Германіи, состояли обыкновенно изъ 20—30 дворовъ, расположенныхъ или скученно, или же въ видъ замкнутой геометрической фигуры вруглой или овальной формы. Земля находилась въ общинномъ

**HocoGia.** Lamprecht, Deutsches Wirthschaftsleben im Mittelalter; Inama-Sternegg, Deutsche Wirthschaftsgeschichte.

владъніи селенія. Для того, чтобы распахать поле, нужно было предварительно вырубить и выкорчевать часть леса и расширить землю подъ пашню; для одной семьи задача эта была въ то время непосильною, что неизбъжно вело къ соединенію труда; нътъ сомнтнія въ томъ, что первоначально вст жители населенія общими силами обращали лъсъ подъ пашню, которую вмъстъ и обрабатывали, а затемъ делились плодами урожаевъ.

Въ періодъ Салической Правды уже нътъ болье общиннаго владънія пашнею: вся пашня раздълена между отдъльными дворами. Пахатная земля (Flur)-ближайшая къ поселенію-охватываетъ его со всъхъ сторонъ; она состоитъ изъ многихъ участковъ (campus, gewanne-конъ) разной величины и формы, изъ которыхъ каждый разделень на столько полось (Aecker, pl. оть Acker), сколько дворовъ въ селеніи; каждый дворъ владбеть, такимъ образомъ, нъсколькими полосами пахатной земли (черезполосность владънія). Очевидно, что, переходя постепенно къ осъдлому образу жизни и перенося весь свой трудъ отъ ухода за стадами на обработку земли, населеніе брало подъ распашку все новые и новые участки, пока, наконецъ, не распахало земли столько, что обработкой ея могло доставлять себъ необходимыя средства къ жизни. Луга, пастбища и лъса попрежнему составляли общее достоянія населенія — Allmende.

Дворъ вмъстъ съ надълами пахатной земли былъ полною собственностью отдельной крестьянской семьи и назывался гуфою (huba, mansus), при чемъ гуфа равнялась площади приблизительно въ 8-10десятинъ. Долгое время количество гуфъ въ каждомъ поселеніи оставалось неизміннымъ, ибо не было ни разділовъ, ни переділовъ земли: вслъдствіе установившагося обычая весь надъль передавался одному изъ сыновей, а избытокъ населенія селился новыми деревнями въ маркъ той же системы; отъ VI-VIII въка возникло такимъ образомъ множество новыхъ деревень.

Крупное вомлевладъніе Германіи.

До сихъ поръ шла ръчь только о свободныхъ германцахъ, которые съ прекращеніемъ передвиженій образують классь мелкихъ землевладъльцевъ, обращаются въ крестьянъ; но въ то же время въ древней развивается и крупное землевладъніе.

> Германское общество временъ Тацита уже различаетъ классы свободныхъ, благородныхъ (nobilitas), зависимыхъ и рабовъ. При земельныхъ раздълахъ знатные получали отдъльно большія сравнительно земли (agri pro numero cultorum secundum dignationem partiuntur); земля ихъ воздёлывалась зависимыми людьми-полу-

свободными (liti) и рабами (servi, mancipia), которыми они преимущественно владели. Во время безпрерывныхъ войнъ развивается власть герцога (dux) и значение его свиты-дружины (trustis, comitatus), что, естественно, создаеть при завоеваніяхъ новыхъ крупныхъ землевладъльцевъ. Наконецъ, германскія племена постепенно покоряются и входять въ составъ усиливающейся франкской монархін; развившаяся затьмъ идея, что вся незанятая земля (гез nullius) принадлежить государю, и раздача ея во владение преимущественно церкви и должностнымъ лицамъ (графамъ) создаютъ еще видъ земельной аристократіи.

Итакъ, во владеніи короля, церкви, должностныхъ лицъ и потомковъ племенной аристократіи находилась вся остальная земля.

Большія земли крупныхъ собственниковъ не могли быть воздівланы трудомъ полусвободныхъ и рабовъ: этотъ классъ общества быль для того недостаточно многочисленнымь; поэтому главной задачей землевладъльцевъ было привлечь на свои земли новыхъ поселенцевъ. Въ то же время крестьянское населеніе начинаеть испытывать недостатокъ въ земль: отсутствіе свободной земли не позволяло уже больше выводить новыхъ колоній, а принуждало дробить гуфы между наследниками. Избытокъ населенія долженъ быль искать себъ мъста на чужой земль, хотя это было сопряжено съ ограниченіемъ свободы и имущественною зависимостью. Поселенцы устраивались на земляхъ крупныхъ землевладъльцевъ деревнями такого же типа, какъ было описано выше, но становились въ ряды зависимаго класса полусвободныхъ и платили оброкъ (census) землевладёльцу.

Но не только избытокъ свободнаго населенія переходить въ Зависимов зависимое состояніе-все крестьянское населеніе съ теченіемъ врестьянвремени становится мало-по-малу въ зависимость отъ крупныхъ землевладъльпевъ.

OTBO.

Тяжелыя повинности, изъ которыхъ первое мъсто занимаетъ военная (обязанность участвовать въ походахъ), падавшая на весь свободный классъ общества, десятина въ пользу церкви, отнимавшая 1/1 долю урожая, далье большіе штрафы (compositio) за правонарушенія и притесненія должностных лиць-все эти причины подрывали благосостояніе мелкихъ собственниковъ; а неудачныя войны, особенно во время последнихъ Каролинговъ, и вторженія внутрь страны датчанъ, славянъ, венгровъ и норманновъ разорили многія містности Германіи. Чтобы уйти отъ разоренія или уклониться отъ тяжелыхъ повинностей, было одно средство - отказаться отъ свободы и перейти въ зависимость (in obsequium, in servitium), подъ покровительство крупнаго землевладѣльца. И дѣйствительно, крестьяне отказываются отъ своей земли и свободы въ пользу крупныхъ землевладѣльцевъ, которые оставляютъ за ними ихъ землю, но только на право пользованія и за оброкъ. Говоря о причинахъ исчезновенія самостоятельнаго класса мелкихъ земельныхъ собственниковъ, нельзя умолчать о побужденіяхъ религіозныхъ, обогатившихъ церковь, въ особенности же монастыри.

Къ XI-му въку мелкое землевладъніе уже почти исчезло, почти вся земля собралась во владъніи монастырей, духовенства и свътской аристократіи; земледъльческое же населеніе этихъ земель состоявшее первоначально изъ рабовъ, полусвободныхъ, а затъмъ перешедшихъ въ зависимость свободныхъ крестьянъ, сливается въ одинъ общій классъ кръпостного населенія.

Организація пом'вотья.

Центромъ всякаго крупнаго свътскаго ) владънія была барская усадьба (villa) — мъстопребываніе сеньёра, гдь онъ жилъ, окруженный многочисленною толпою слугъ. Дворня эта, преимущественно рабскаго происхожденія, исполняла всь домашнія службы и изготовляла все нужное для домашняго обихода. Нужно замътить, что изъ ея среды выдълились съ теченіемъ времени нъкоторые слуги, снискавшіе себъ довъріе или расположеніе господина, и имъ даются особыя назначенія, завъдываніе, напр., какою-либо отраслью хозяйства, однимъ словомъ, разныя ministeria, такъ что надъ обыкновенными слугами возвышается особый классъ министеріаловъ, которые и въ сельскомъ хозяйствъ имъли весьма большое значеніе.

Земледъльческое населеніе было частью также рабскаго происхожденія; туть же вокругь усадьбы тъснились лачуги холоповъ (mancipia casata), занятыхъ земледъльческими работами; своего земельнаго надъла холопы эти не имъли, а воздълывали господскую пашню, примыкавшую къ усадьбъ (domanium, terra salica). Классъ рабовъ, впрочемъ, никогда не былъ въ Германіи особенно многочисленнымъ, и доманіальная земля, обрабатываемая ихъ трудомъ, занимала потому не очень значительную площадь.

За предълами доманіальной земли начинались участки зависимаго, кръпостного крестьянскаго населенія. Крестьянскія земли не сплошною массою окружали усадьбу; главною особенностью средневъковаго землевладънія была его раздробленность: владъніе

<sup>1)</sup> Хозяйство на монастырскихъ земляхъ, въ общемъ несьма сходное съ описываемымъ, имъетъ нъкоторыя особенности, которыхъ по краткости статьи мы касаться не будемъ.

въ 10-15,000 десятинъ раскинуто было иногда на сотни верстъ; въ разныхъ мъстахъ были группы въ 20-30 крестьянскихъ дворовъ, которыя съ разныхъ сторонъ тянули къ одному центру, находясь въ оброчной зависимости отъ одного соньёра.

Оброкъ, первоначально главная повинность зависимаго крестьянскаго населенія по отношенію къ господину, платился продуктами крестьянского хозяйства, къ которому мы теперь и обращаемся.

Хозяйство въ это время почти повсемъстно было трехпольное; Креотьянтрехпольная система уже съ ІХ въка вытесняеть собою систему переложную и одинаково принимается какъ въ господскомъ, такъ и хозяйство. въ врестьянскомъ хозяйствъ. Пахатная земля селенія, разбитая для хозяйственныхъ цълей на 3 поля (Feld), представляеть въ то же время ужасную черезполосицу. Уже раньше было указано на то, что крестьянская гуфа состояла изъ небольшихъ полосъ; но къ XI-му въку очень немногія семьи владъють полною гуфою: нъкоторыя пользуются лишь половиннымъ надъломъ, другія довольствуются  $\frac{1}{4}$ ,  $\frac{1}{8}$  и меньшей долей гуфы; дробленіе цахатной земли между наследниками изъ поколенія въ поколеніе увеличиваетъ черезполосицу. Такое раздъленіе пахатной земли порождало большія хозяйственныя затрудненія (къ нівкоторымъ полосамъ, напр., не было иного протада, какъ черезъ полосы состдей) и необходимо требовало и подлерживало принудительный свиооборотъ (Flurzwang). Каждое поле распахивается и заствается единовременно встыми крестьянами селенія, общими силами ставять крестьяне изгороди кругомъ засъяннаго поля, чтобы уберечь его отъ потравы, въ одно время убирають озимое, а затымъ и яровое и по жнитву пускають пастись скотъ.

Необходимо подчеркнуть, что пахатная земля не была въ общинномъ пользовании селенія: каждая крестьянская семья владветь пахатнымъ надъломъ отдъльно, и надълъ этотъ остается въ потомствъ данной семьи, все болье и болье дробись съ теченіемъ времени. Земельныхъ передъловъ не бывало. Только сънокосы, пастбища и лъса находятся въ общинномъ пользованіи селенія.

Здесь кстати упомянуть о томъ, что, кроме пашенной земли, въ частномъ владеніи отдельной семьи была еще земля огороднаянебольшіе участки, тісно примыкавшіе къ крестьянскимъ дворамъ, гдь, кромъ овощей, сажались крестьянами нъсколько плодовыхъ деревьевъ и съялось немного льну.

Главнымъ богатствомъ крестьянина, кромъ земли, было нъсколько головъ домашняго скота. Лошади въ крестьянскомъ хозяйствъ были

CKOS

ръдкостью (пахали на коровахъ самодъльными земледъльческими орудіями); 4 коровы, столько же свиней и стадо барановъ въ 15—20 головъ составляли обыкновенное достояніе крестьянина.

Оброкъ и барщина.

Продуктами своего хозяйства и платилъ крѣпостной крестьянинъ лежавшій на немъ оброкъ господину. Оброкъ взимался натурою: зерномъ, хлѣбомъ, льномъ, домашнею птицею, яйцами, баранами и поросятами; приблизительно <sup>1</sup>/<sub>8</sub> доля ежегоднаго крестьянскаго дохода отдавалась господину въ видъ оброка, такъ что <sup>4</sup>/<sub>8</sub> оставалось въ хозяйствъ крестьянина. Уплата оброка влекла, конечно, за собою повинность доставить въ опредъленное время всъ эти припасы на своихъ подводахъ на господскій дворъ.

Сборъ всѣхъ этихъ продуктовъ и забота о своевременной уплатъ крестьянами породили въ большихъ владъніяхъ весьма сложную хозяйственную организацію. Центромъ управленія была, само собою разумѣется, господская усадьба, но отдаленныя отъ усадьбы гуфы крѣпостныхъ собираются около мѣстныхъ центровъ; тамъ, гдѣ расположена группа въ 12—24 крестьянскихъ двора, ставится барскій дворъ (curtis dominicus) и поселяется управитель (villicus, Meier) изъ министеріаловъ, присланный изъ усадьбы для хозяйственныхъ распоряженій. Впрочемъ, задачи этихъ управителей очень скоро усложняются, ибо на крестьянъ мало-по-малу возлагается новая и притомъ самая тяжелая повинность; мы разумѣемъ барщину.

Располагая массою зависимаго крестьянскаго населенія, землевладівльны начинають пользоваться его трудомъ для дальнійшаго развитія хозяйства. Подъ надзоромъ управителя крестьяне какойлибо містной группы расчищають новыя земли изъ-подъ ліса и обращають ихъ въ господскую пашню (terra salica, Beunde); эта нашня затівмъ уже изъ года въ годъ обрабатывается по наряду крівпостнымъ крестьянскимъ трудомъ, подобно тому, какъ доманіальная земля трудомъ холоповъ земледівльцевъ; крестьяне обязаны доставлять на эти земли навозъ для удобренія и исполнять всі земледівльческія работы: mansionarii debent jugera dominica arare, seminare, colligere et in orreum deducere suo tempore, et sepem facere.

Особенно тяжелы были работы, если вновь расчищенная земля обращалась подъ виноградники. А необходимо замѣтить, что землевладѣльцы старались увеличить изъ года въ годъ площадь такихъ запашекъ. Барщина, ставшая въ скоромъ времени общею повинностью всего крѣпостного населенія, обыкновенно была трехдневная, хотя въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ назначались и по 4 дня въ нелѣлю.

За барщиною однако следуеть еще множество другихъ повинностий; издельныя повинности были, впрочемъ, въ разныхъ владеніяхъ настолько разнообразны, что приходится ограничиться лишь указаніемъ на главнейшія изъ нихъ. Забота о господскихъ зданіяхъ, следовательно, строительныя работы и доставка кирпичей и черепицъ, нужныхъ для постройки; работа на господскихъ огородахъ, посевъ льна и уходъ за нимъ; устройство на рекахъ заколовъ для рыбной ловли; уходъ за стадами; охрана и рубка леса, доставка дровъ, приготовленіе жердей для виноградниковъ, досокъ и обручей для бочекъ, сборъ желудей и ягодъ, наконецъ, служба въ сторожахъ для охраны усадьбы съ ея богатствами—все это возлагается на крепостныхъ крестьянъ.

Въ заключение скажемъ, что XI въкъ служитъ уже переходнымъ временемъ для крестьянъ къ другому, болъе легкому положенію. Высшее сословіе, увлекаясь военными задачами, забрасываетъ свои хозяйственные центры—усадьбы и переселяется со своним министеріалами за зубчатыя стъны замковъ, а крестьянскія повинности съ начинающимся развитіемъ торговли и городовъ переводятся на деньги; барскія запашки тоже за извъстный денежный оброкъ сдаются въ общинное владъніе ближайшимъ крестьянскимъ селеніямъ; натуральное хозяйство мало по-малу уступаетъ мъсто денежному, наконецъ, денежный оброкъ фиксируется и съ каждымъ десятильтіемъ становится легче вслъдствіе послъдовательнаго паденія цънности денетъ.

Нашей задачей было дать понять о времени натуральнаго хозяйства и наибольшаго развитія крѣпостного права.

Алексъй Кедровъ.



## XXIV.

## Французскіе города въ средніе вѣка.

Упадовъ
городовъ
въ варварокихъ
гооударотвахъ.

Варварскимъ государствамъ, основаннымъ германскими племенами на развалинахъ Западной римской имперіи, досталось въ наследство значительное количество городовъ, когда то богатыхъ и оживленныхъ, служившихъ центрами не только управленія, но и весьма развитой въ то время промышленности и торговли, и даже просвъщенія. Особенно много такихъ городовъ было въ Галлін, гдъ однъхъ civitates (крупныхъ городовъ, пользовавшихся самоуправленіемъ) насчитывали до 112, не говоря уже о мелкихъ укръпленіяхъ (castra). Кром'в того, уже въ первую половину среднихъ въковъ стали возникать и новые города: чаще всего окрестное населеніе стекалось подъ защиту стінь замка или укрівпленнаго аббатства, вокругь которыхъ такимъ образомъ возникалъ городъ: такова исторія, между прочимъ, Монпелье на югь Франціи, Брюсселя и Гента на съверъ. Такому сосредоточенію населенія въ укръпленныхъ мъстахъ немало способствовали въ ІХ в. частыя наше. ствія норманновь, которые опустошали страну и разоряли ся жителей: этимъ нашествіямъ обязанъ своимъ возникновеніемъ и первоначальнымъ развитіемъ, напр., г. Сентъ-Омеръ. Иногда города выростали вокругъ вновь возникшаго рынка, въ помъстьяхъ того или иного феодальнаго владельца.

Такимъ образомъ, съ самаго начала средневъковой исторіи

Hocobia. Guizot, Histoire de la civilisation en France; Luchaire, Manuel des institutions françaises; Aug. Thierry, Lettres sur l'histoire de France; Luchaire, Les communes françaises à l'époque des Capétiens directs; Lavisse et Rambaud, Histoire générale, t. III.

Франціи въ этой странв не было недостатка въ городахъ. Но въ то же время все складывалось въ высшей степени неблагопріятно для населенія этихъ городовъ. Городскіе центры сразу потеряли свое прежнее значеніе, такъ какъ варварскіе короли и ихъ приближенные, крупные землевладальцы какъ германскаго, такъ и галло-римскаго происхожденія, - однимъ словомъ все, что составляло высшій классь общества того времени, разселилось по своимъ помъстьямъ, оставивши на долю городовъ нившіе слои населеніякупцовъ и ремесленниковъ, трудъ которыхъ презирали варварыпришельцы. Торговля стала быстро приходить въ упадокъ: ей быль нанесенъ решительный ударь уже однимъ фактомъ уничтоженія Западной римской имперіи, которая соединяла въ одно цълое добрую половину культурнаго міра того времени, облегчая этимъ торговыя сношенія и обмінь продуктовь различных частей этого великаго цълаго, предоставляя къ услугамъ купцовъ превосходныя дороги и иные пути сообщенія, о которыхъ такъ заботились римскіе императоры. Не въ лучшемъ положеніи очутилась и промышленность: германскіе завоеватели еще не совстви вышли изъ того первоначального момента экономического развитія, который носить названіе натурального хозяйства и характеризуется тымь, что каждый самь производить всв предметы, нужные для удовлетворенія его простыхъ и несложныхъ потребностей; къ услугамъ же наиболве значительныхъ и богатыхъ изъ нихъ были рабы и населеніе помъстій, которое доставляло своему господину все необходимое для жизни, еще не совствить утратившей свою первобытную грубость. Что касается туземцевъ, то общій уровень ихъ быта долженъ быль значительно понизиться уже потому, что они сами опустились въ положеніе завоеванныхъ и только очень немногимъ изъ нихъ удалось удержаться въ верхнихъ слояхъ общества рядомъ съ завоевателями, съ которыми они и слились впоследствии. Промышленность пала, и скоро почти единственнымъ промысломъ, значение котораго въ жизни не только не утратилось, но еще и увеличилось, осталось земледаліе; лучшимъ доказательствомъ этой переманы въ экономической жизни населенія служить то, что горожанамь пришлось взяться за плугъ и обрабатывать окрестности своего города не хуже поселянъ.

Упадокъ городовъ выразился не только въ торговомъ и промышленномъ затишьв, наступившемъ послв завоеванія Западной римской имперіи германскими племенами, не только въ пониженіи матеріальнаго благосостоянія горожанъ. Рядомъ съ этимъ неуклонно

шло и ухудшение въ юридическомъ положении городского населенія. Оно должно было подчиниться тімь же условіямь, которыя мало-по-малу привели весь мелкій людь средневъковаго государства въ зависимость отъ крупныхъ землевладельцевъ, этихъ "государей въ своемъ помъстьи". Къ концу Х-го въка во французскихъ городахъ почти не оставалось свободныхъ людей: почти всв они слились съ деревенскимъ населеніемъ въ одну общую массу безправныхъ сервовъ, "обывателей" (manants, manentes), къ которымъ съ такимъ презрѣніемъ относились бароны и рыцари и которыхъ духовные проповъдники настойчиво убъждали отдавать кесарево кесареви, безропотно и безпрекословно подчиняться своимъ земнымъ господамъ.

Каждый городъ превратился въ собственность какого-нибудь феодальнаго владъльца, въ большинствъ случаевъ епископа, который еще во время римской имперіи пользовался значительнымъ вліяніемъ и авторитетомъ среди городского населенія. Въ нівкоторыхъ городахъ власть дълилась между несколькими господами; такъ, напримъръ, Арль въ XII в. представлялъ собой собственно четыре отдъльныхъ города: 1) кремль (cité), принадлежавшій архіепископу; 2) старый городъ (vieux bourg), который дълили между собой графъ прованскій, архіепископъ и семейство Порселле; 3) рынокъ, зависвиний оть архіепископа, который половину его отдаль въ ленъ виконту марсельскому, а другую половину вигье арлыскому, и, наконецъ, 4) новый городъ (bourg neuf)—владъніе сеньёра des Baux.

Положение

Положеніе массы населенія въ средневъковомъ обществъ, ковильновъ. торое признавало только два класса людей, имъющихъ значеніе и пользующихся благами жизни, --феодальныхъ владъльцевъ, бароновъ и духовенство, было въ высшей степени тяжелое и безотрадное. Эти несчастные сервы и вилланы во всемъ зависвли отъ своего сеньёра, который могь ихъ "сжарить и събсть", по выраженію нъмецкой поговорки, могъ ихъ "убить и изувъчить", какъ гласила соотвътствующая французская пословица. Вилланы несли тяжелыя повинности въ пользу феодальнаго владъльца, платили ему всевозможныя подати и пошлины, работали на него барщину, подчинялись его суду и управленію; хуже всего было отсутствіе какихъ бы то ни было гарантій, полный произволь, который могь проявлять баронъ по отношенію къ своимъ подданнымъ: благодаря этому, ничто не сдерживало жестокости и корыстолюбія феодальнаго владъльца въ томъ или другомъ отдъльномъ случаъ. Вотъ какими чертами описываеть ихъ положение Готфридъ де Troyes:

"Крестьяне, которые работають за всёхь и трудятся безпрестанно, во всв времена года, которые предаются рабскимъ занятіямъ, презираемымъ ихъ господами, находятся въ постоянномъ угнетеніи для того только, чтобы доставлять другимъ пищу и одежду, а также средства для ихъ безпутной жизни. Ихъ преследують пожарами, грабежомъ и войной; ихъ бросають въ темницы и накладываютъ на нихъ оковы, а потомъ заставляють платить выкупъ, или же морять голодомъ и подвергають всевозможнымъ пыткамъ... Несчастные кричать, ихъ вдовы плачуть, сироты стенають, а кровь мучениковъ льется... "Любопытенъ въ этомъ отношеніи документь, составленный Вариномъ, епископомъ г. Бова и предложенный имъ королю Роберту (996—1031); по мысли составителя этого проекта, всь феодалы должны бы были дать следующую клятву: "Я не стану отнимать (у поселянъ) ни быка, ни коровы, никакой другой скотины; я не буду хватать ни крестьянина, ни крестьянки, ни купца; я не буду отбирать у нихъ денегъ и заставлять ихъ платить выкупъ. Я не хочу, чтобы они лишались своего имущества изъ-за войны, которую ведеть ихъ сеньёръ; я не буду подвергать ихъ ударамъ, чтобы отнять у нихъ средства къ существованію. Съ первыхъ чиселъ марта и до праздника Всъхъ Святыхъ я не буду хватать ни коня, ни кобылы, ни жеребенка, пасущихся на лугу; не буду разрушать и жечь домовъ, разорять мельницъ, не окажу покровительства никакому вору". Стоитъ только въ этомъ отрывкъ замънить слова: "я не стану отнимать" словами: "я отнимаю", "я не буду хватать" -- "хватаю", и вмъсто идеала, который, конечно, никогда не могъ быть достигнутъ въ эту эпоху, мы получимъ печальную дъйствительность, отъ которой такъ страдали средневъковые вилланы.

Итакъ, исторія средневъковыхъ городовъ начинается картиной полнаго ихъ упадка: сразу же быль подръзанъ нервъ, которымъ живетъ и держится трудовое населеніе города, — торговля и промышленность. Само собой разумъется, что обстоятельства, послъдовавшія за водвореніемъ германцевъ въ Галліи, могли только еще болье ухудшить положеніе городовъ: борьба мелкихъ германскихъ государствъ другъ съ другомъ, поглощеніе ихъ франкской монархіей, междоусобія и неурядица меровингской эпохи, распаденіе франкской имперіи и междоусобія Каролинговъ, постоянные набъги арабовъ съ юга и норманновъ съ съвера и запада — все это не могло способствовать возрожденію городовъ и подъему благосостоянія ихъ жителей. Вслъдствіе недостатка безопасности, отсутствія крупныхъ

Вившній видъ города.



центровъ и упадка промышленности наступаетъ продолжительное затишье въ торговав. Исключеніе составляють лишь некоторые южные города, въ которыхъ никогда не прекращаются торговыя сношенія съ Италіей, Греціей, Востокомъ. Въ остальныхъ же французскихъ городахъ населеніе біздніветь, и численность его заміштно совращается. Самая территорія многихъ городовъ суживается. Городъ пересталь быть промышленнымъ, торговымъ и культурнымъ центромъ; онъ сдълался по преимуществу укрыпленнымъ мъстомъ; въ интересахъ же защиты требовалось сократить по возможности крѣпостную территорію — вотъ почему во многихъ городахъ (напримъръ, въ Парижъ, Бордо, Пуатье и др.) общирныя пространства, которыя были заселены во времена римской имперіи, въ началь среднихъ выковъ оставляются за чертой городскихъ стыть. Внутри этихъ стънъ население скучивается какъ можно тъснъе: чтобы сберечь мъсто, древній храмъ, какъ, напримъръ, въ Перигё, превращають въ крѣпостную башню; арена римскаго цирка (въ Нимъ) застраивается домами, и на ея мъстъ образуется, такимъ образомъ, цълый кварталъ; дома растутъ вверхъ, а не въ ширину, и каждый верхній этажь выдается надъ предыдущимъ, нависая надъ улицей, и безъ того тесной и узкой. Такъ выработалась физіономія типичнаго средневъковаго города, сохранившаяся въ старинныхъ кварталахъ многихъ западно-европейскихъ городовъ и до сихъ поръ.

Возрожде-REHBOCTE н торговли

Но вотъ, наконедъ, броженіе, поднятое великимъ переселеніемъ ніе промыш- народовъ, окончательно улеглось; изъ хаоса стали выясняться опредъленныя очертанія среднев вковаго государства и общества; установился мало-по-малу извъстный порядокъ, - правда, мало удовлетворительный на нашъ взглядъ, но все-таки порядокъ, опредъленный и устойчивый, выработавшійся въ полномъ соотв'ьтствіи съ сознаніемъ и потребностями людей того времени. Установилась относительная тишина и спокойствіе, отношенія людей другь къ другу получили характеръ опредъленный, нормальный, и жизнь вошла мало-по-малу въ свою обычную колею. Снова началось медленное поступательное движеніе впередъ, развитіе, которое какъ будто было пріостановлено катастрофой варварскаго нашествія и разрушенія римской имперіи на западь: по крайней мьрь, за нимъ трудно было следить въ первые века последовавшаго за этой катастрофой хаоса и броженія, которымъ обыкновенно сопровождается установленіе новаго строя жизни на развалинахъ разрушеннаго стараго порядка.

Въ связи съ общимъ развитіемъ шло и торгово-промышленное развитіе Франціи и другихъ европейскихъ странъ. Населеніе увеличивалось, его потребности росли вмёстё съ ростомъ благосостоянія, удучшеніемъ и осложненіемъ жизни, а также въ зависимости оть общаго повышенія уровня культуры; между отдівльными містностями завязывались и крыпли торговыя сношенія, которыя становидись все болье и болье оживленными. Значительный толчокъ развитію ремесль и торговли быль дань знакомствомъ западноевропейскаго христіанскаго общества съ восточной арабско-мусульманской культурой; эти два міра постоянно сталкивались въ Испаніи, гдв шла непрерывная борьба христіанъ съ маврами, и на востокъ, куда европейцы совершали паломничества, а впослъдствіи крестовые походы; а за пилигримомъ и крестоносцемъ обыкновенно по пятамъ следовалъ купецъ, воинскій стань часто превращался въ ярмарку, и кровавая борьба съ оружіемъ въ рукахъ всегда порождала мирныя торговыя сношенія. Востоку Европа обязана знакомствомъ съ цълымъ рядомъ новыхъ предметовъ (преимущественно предметовъ роскоши), которые съ тъхъ поръ вошли въ употребленіе и оживили не только торговлю, но и европейскую промышленность. Оживленію торговли во Франціи способствовало, кромъ того, еще изавоеваніе Англіи Вильгельмомъ нормандскимъ (1066 г.) событіе, надолго связавшее объ эти страны.

Такимъ образомъ возродилась промышленность и торговля въ западной Европъ, и съ половины среднихъ въковъ и та и другая стали быстро развиваться. Были, правда, обстоятельства, и всколько стьснявшія это развитіе; въ то время денегь въ обращеніи находилось сравнительно мало; съ другой стороны, и кредить быль слабо развить: христіанская мораль осуждала отдачу денегь въ рость и взиманіе процентовъ; этимъ сначала занимались исключительно евреи, а они, находясь въ угнетеніи и подвергаясь постояннымъ преследованіямь и вымогательствамь, въ накопленіи денежныхъ богатствъ видъли единственное средство борьбы съ христіанскимъ обществомъ; рискуя часто потерять свой капиталъ, отданный въ рость, они, естественно, стремились вознаградить себя за этотъ рискъ огромными процентами. Все это вибств взятое делало кредить, столь необходимый въ торговль, чрезвычайно дорогимъ: обычный проценть въ средніе въка быль отъ 40 до 60 на сто, а иногда и значительно выше; разсказывають, что одинь англійскій аббать заняль 25 фунтовъ, а черезъ 4 года его долгъ возросъ до 840 ф. Провозъ товаровъ на каждомъ шагу встръчалъ различныя затруд-

Digitized by Google

ненія: дороги и мосты находились иногда въ самомъ плачевномъ состоянін; кром'в того, купецъ всегда могь опасаться вооруженнаго нападенія, рискуя не только имуществомъ, но и жизнью. На пути встръчалась масса заставъ, у которыхъ приходилось платить пошлину: чтобы провезти товаръ по всему теченію Луары, нужно было 74 раза оплачивать его пошлиной (правда, большей частью весьма незначительной), на Гароннъ-70 и на Сенъ съ Роной-60 разъ! И тъмъ не менъе торговля развивалась, такъ какъ жизнь брала свое, постоянно шла впередъ, постепенно ослабляя всв эти препятствія, вырабатывая все новыя и новыя средства для борьбы съ ними. При этомъ необходимо имъть въ виду одно обстоятельство: торговля въ средніе въка сильно страдала вслъдствіе раздробленности и страны, и народа, распавшихся на множество маленькихъ, обособленныхъ другъ отъ друга міровъ: никогда, можетъ быть, не существовало такого множества мелкихъ перегородокъ, раздълявшихъ и людей, и землю, какъ въ то время; но за то въ средніе въка не было высокихъ китайскихъ стьнъ, которыя въ новое время стали отдълять одно государство отъ другого, а это значительно облегчало международныя сношенія: приходилось очищать товаръ пошлиной при провздв черезъ каждое феодальное помъстье, черезъ кажлый городъ, но эти сборы были ничтожны, и купцу не угрожали, какъ теперь, громадныя покровительственныя пошлины на границъ между двумя государствами, потому что такихъ границъ не существовало: въ XII или XIII в. трудно было сказать, гдъ кончается Франція и гдъ начинается Испанія, Англія, германская имперія или Италія. Нормандія, Провансь и Бургундія въ то время не были слиты въ одно государство, и жители ихъ не составляли одной и той же націи; поэтому сношенія между ними были нъсколько затруднены; но въ то же время рыцарямъ или купцамъ различныхъ странъ ничто не мѣшало войти въ непосредственныя сношенія и соединиться вмісті для достиженія какойнибудь общей цъли. Вотъ почему въ средніе въка были возможны такія своеобразныя явленія, какъ крестовые походы, въ которыхъ участвовали люди различныхъ національностей, или какъ торговые союзы въродъ знаменитой балтійской Ганзы или лондонской, считавшей въ числъ своихъ членовъ множество иностранныхъ городовъ. Такой же международный характеръ имъютъ и большія средневъковыя ярмарки. Эта эпоха по справедливости считается золотымъ въкомъ ярмарокъ: никогда онъ не были такими оживленными, такими пестрыми по своему составу, какъ въ средніе въка; на яр-

маркъ Lendit, которая нроисходила на С.-Денисской равнинъ, каждый французскій городъ имъль свое мівсто и своихъ представителей; въ Бокоръ ежегодно стекались купцы изъ Барцелоны, Генуи, Венеціи, Константинополя, Александріи, Леванта, Туниса, Марокко. Въ Шампани, являвшейся центромъ для западно-европейской торговли того времени, ярмарки следовали одна за другой почти безпрерывно; здъсь можно было встрътить не только французовъ изъ Бретани, Прованса, Анжу и Гаскони, но и фламандцевъ, и нъмцевъ изъ южныхъ и прирейнскихъ областей, и италіанцевъ, и испанцевъ, и англичанъ.

Итакъ, продолжительный застой въ области торговли и промыш- Городскія ленности уступаетъ, наконецъ, мъсто оживленію, все болье и корпораців. болъе увеличивающемуся. Съ водареніемъ Капетинговъ во Франціи торговля начинаетъ расти и крепнуть, а вместе съ нею растетъ и благосостояніе горожанъ, кръпнуть ихъ силы. Препятствія, которыя эти люди встръчають на своемъ пути, заставляють ихъ лишь сплотиться для болье успъшной борьбы съ ними. Безправные куппы и ремесленники, угнетаемые у себя дома феодальнымъ владъльцемъ и подвергающіеся безчисленнымъ опасностямъ за предълами своего города, естественно соединяются въ группы для взаимной поддержки и помощи. Въ наше время во всякомъ благоустроенномъ государствъ существуетъ сильная правительственная власть, которая обладаетъ громадными средствами для заботы объ общемъ благъ, для защиты слабаго отъ обидъ и насилій со стороны сильнаго, для огражденія правъ и интересовъ каждаго. Средневъковое государство такой власти не знало: тамъ всякій баронъ былъ "государемъ въ своемъ помъстъъ" и, являясь скоръе помъщикомъ, чъмъ государемъ, заботился не о благъ подвластнаго населенія, а о томъ, какъ бы повыгоднъе его эксплуатировать. Постоянныя распри бароновъ другъ съ другомъ делали войну нормальнымъ явленіемъ въ то время; право сильнаго одерживало верхъ надъ всякимъ другимъ правомъ; защиты искать было негдъ, и слабымъ не оставалось никамого другого средства для огражденія себя и своего имущества отъ насилій, какъ соединиться вибств. И действительно, мы видимъ, что въ ту эпоху чрезвычайно развиты были всякаго рода товарищества, союзы и общества. Даже среди духовенства они были широко распространены въ видъ монашескихъ общинъ и капитуловъ, братскихъ союзовъ нъсколькихъ капитуловъ, а также соединеній многихъ аббатствъ подъ главенствомъ одного изъ нихъ, являющагося какъ бы метрополіей. Если даже это привилегиро-

ванное сословіе прибъгало къ союзамъ для взаимопомощи, то тъмъ болье нуждался въ нихъ мелкій людъ, населявшій средневьковые города. Къ концу XI и началу XII в. въ этихъ городахъ почти повсемъстно появляются гильдіи, присяжныя общины (conjurations), братства, дружества, беседы (banquets) и другія корлораціи подь различными наименованіями. Всёхъ ихъ можно раздёлить на три категоріи: торговыя, промышленныя и религіозныя. Купцы соединялись въ общества не только для защиты другь друга оть насилій со стороны бароновъ, но и для взаимной помощи на случай пожара или гибели судовъ, а также для того, чтобы монополизировать торговлю въ извъстной области. Такъ возникли корпораціи суконщиковъ, мънялъ, "водяныхъ купцовъ" (marchands de l'eau) и пр.; эти общества представляли собой купеческую аристократію города, члены ихъ были болье или менье крупные капиталисты. Въ свою очередь и люди, занимающіеся однимъ и тімъ же ремесломъ, соединялись вмъсть для взаимной помощи, поддержки и защиты во имя общихъ интересовъ. Кромъ того, среди горожанъ составлялись братства съ религіозной и благотворительной целью. Каждое братство выбирало себь въ патроны какого-нибудь святого, память котораго оно благоговьйно чтило церковными службами, религіозными процессіями и общими трапезами, принимавшими часто характеръ веселаго, разгульнаго пиршества; братчики помогали другъ другу въ случав бользии, увъчья, смерти и другихъ бъдствій. Часто такой религіозно-благотворительный характеръ имъли корпораціи купцовъ и ремесленниковъ. Наконедъ, въ XI в. церковь стала устраивать "общества мира" съ цёлью хотя иъсколько ограничить частныя войны феодаловъ; эти общества, въ которыхъ участвовали и горожане, имъли свою казну, выборныхъ должностныхъ лицъ, судебный трибуналъ и даже войско, чтобы силой заставлять феодаловъ подчиняться правиламъ "Божьяго міра", установленнаго еще въ предшествовавшемъ стольтіи. Существование подобныхъ организованныхъ обществъ имъло громадное значеніе для горожань и оказало замьтное вліяніе на ихъ дальныйшую судьбу. Въ этихъ товариществахъ и братствахъ они соединялись во имя общей цъли и общихъ интересовъ, присягали върой и правдой служить общему дълу и помогать своимъ собратамъ; они устраивали собранія, на которыхъ обмѣнивались мыслями, обсуждали свое положение и придумывали средства для достиженія намізченной цізли; они составляли общественныя кассы и выбирали должностныхъ лицъ, представителей корпораціи, кото-

рые дъйствовали отъ ея имени и стояли на стражв ея интересовъ; -- все это превращало кучку безправныхъ сервовъ, изъ которыхъ каждый въ отдельности быль жалкимъ ничтожествомъ въ глазахъ феодала, въ организованную общественную силу, съ которой этому самому феодалу волей-неволей приходилось считаться. Правда, организація эта предназначалась для достиженія мелкихъ цълей во имя спеціальныхъ интересовъ; но могло наступить время, когда она пригодится и для иной, болье высокой и крупной пъли.

И таксе время скоро наступило. Мы видимъ, что матеріальное по- Возотавія ложеніе горожанъ стало зам'тно улучшаться; въ рукахъ н'вкото- городового рыхъ изъ нихъ накоплялись болье или менье значительные капи. населенія. талы; это обстоятельство вмъсть съ образованиемъ среди нихъ организованныхъ обществъ придавало городскимъ куппамъ и даже ремесленникамъ нъкоторую фактическую силу и вліяніе. А между тъмъ ихъ юридическое положеніе оставалось все то же: попрежнему они оставались подданными феодальнаго владъльца, попрежнему ихъ сеньёръ могъ съ ними сдёлать все, что ему вздумается. могъ грабить ихъ и притеснять, требовать совершенно произвольныхъ податей и повинностей, могъ издъваться надъ ихъ человъческимъ достоинствомъ. Естественно, что такое ненормальное положение не могло долго существовать, тамъ болье, что съ каждымъ годомъ эта ненормальность становилась сильнее и резче. Феодальный гнетъ быдъ такъ силенъ, съ такою тяжестью давилъ на безправную массу населенія, что даже крестьяне не разъ пытались отъ него освободиться. Еще въ концъ Хв. произошло возстаніе крестьянъ, охватившее чуть не всю Нормандію; такія возстанія не разъ повторялись и въ последующія столетія, вплоть до знаменитой жакеріи въ срединъ XIV в.; но судьба всъхъ этихъ движеній была большей частью весьма печальна-бароны подавляли ихъ съ страшной жестокостью, и положение крестьянъ оставалось прежнимъ. Но то, что не удавалось жалкому, забитому Жаку Боному, озвъръвшему отъ постояннаго гнета и нищеты, то удалось матеріально обезпеченному купцу-горожанину, который сталъ уже привыкать къ нъкоторой свободъ и давно уже научился энергично бороться во имя своего интереса, дружно действуя съ своими собратьями по торговлъ или ремеслу для достиженія общей цъли. Съ половины XI в. и особенно въ теченіе XII в. въ разныхъ городахъ Франціи, сначала южныхъ, а потомъ съверныхъ, начинають вспыхивать возстанія городского населенія противъ фео-

дальныхъ владъльцевъ <sup>1</sup>). Вотъ исторія одного изъ нихъ, наиболье богатая драматическими подробностями.

Ланская коммуна.

Городъ Ланъ (Laon) къ концу XI и началу XII в. былъ однимъ изъ крупныхъ съверно-французскихъ городовъ. Принадлежалъ онъ епископу. Ланская каоедра представлялась заманчивой целью для происковъ разныхъ вліятельныхъ и богатыхъ людей. Благодаря интригамъ и подкупамъ, во главъ епархіи становились часто люди недостойные, жестокость и алчное корыстолюбіе которыхъ дълало ихъ правление невыносимымъ для жителей города. Трудно себъ представить, что происходило въ Ланъ въ это время! Знатные со своими служителями открыто разбойничали, съ оружіемъ въ рукахъ нападая на мирныхъ гражданъ; всякій прохожій не только ночью, но даже среди бълаго дня подвергался опасности быть ограбленнымъ, даже убитымъ. Въ свою очередь и горожане творили всевозможныя насилія надъ крестьянами, приходившими въ городъ на рынокъ: они заманивали поселянъ въ свои дома и выпускали ихъ оттуда, только получивши выкупъ, точь въ точь какъ это делали рыцари въ своихъ крепкихъ замкахъ. Правительство епископа не только не боролось съ этимъ зломъ, но даже освящало его своимъ примъромъ: на гражданъ накладывались произвольныя подати, которыя всячески вымогались съ нихъ; техъ, кто не въ состояніи быль уплатить эти подати, бросали въ тюрьму. Награбленныя такимъ образомъ деньги дълились между епископскими чиновниками и городской знатью, съ которой они большей частью состояли въ родствв. Положение дель еще ухудшилось съ твхъ поръ, какъ епископская канедра въ Ланъ сдълалась вакантной. Оно, впрочемъ, нисколько не стало лучше и тогда, когда, наконецъ, въ 1106 г. въ городъ явился новый епископъ, нъкто Годри. Это быль нормандець по происхожденію, искатель приключеній и пристешникъ Генриха I англійскаго. Получивши, благодаря подкупу, ланскую епархію, онъ и въ новомъ своемъ санъ сохранилъ прежнія привычки заносчиваго и наглаго вонна; больше всего любиль онъ говорить о сраженіяхъ и объ охоть, объ оружіи, о ло**шадяхъ** и собакахъ. Среди его слугъ былъ негръ, одинъ изъ тъхъ черныхъ невольниковъ, которые съ перваго крестоваго похода стали входить въ моду при дворахъ феодаловъ. Годри употреблялъ сво-

<sup>1)</sup> Самые равніе изъ извъстныхъ въ исторіи случаевъ возстанія гороживь и дарованія имъ самоуправленія относятся, правда, къ 957, 967, 984 и 1003 гг., по это были очень ръдкія исключенія: разгаръ освободительнаго движенія приходится на конецъ XI и начало XII-го въка.

его негра въ качествъ палача для пытокъ и казни не понравившихся ему горожанъ. Первымъ актомъ его правительственной дъятельности въ Ланъ была казнь одного буржуа, осмълившагося осуждать новаго епископа. Вследъ за темъ онъ приказалъ въ собственномъ домъ выколоть глаза другому несчастному, котораго заподозрили въ сношеніяхъ съ врагами епископа. Въ 1109 году въ канедральномъ соборъ было совершено убійство, въ которомъ оказался замъщаннымъ самъ епископъ. Граждане заволновались и стали собирать сходки, на которыхъ решили, во что бы то ни стало, освободиться отъ тираніи и получить право самимъ выбирать должностныхъ лицъ, другими словами, установить въ своемъ городъ коммуну; такая коммуна уже существовала въ Нуайонъ съ 1108 года, и оттуда постоянно приходили въсти о прелестяхъ этого новаго коммунальнаго устройства, при которомъ въ городъ воцарился миръ, правда и законность. Въ это время Годри отлучился въ Англію, и ланской епархіей управляли клирики и рыцари, къ которымъ и обратились жители города; за приличную сумму тъ согласились даровать Лану самоуправленіе, видя въ этомъ лишь случай сразу сорвать хорошій кушъ и нисколько не думая о будущемъ. Явился епископъ и, тоже соблазненный деньгами, даль свое согласіе, отказавшись за себя и за своихъ преемниковъ оть сеньёріальныхъ правъ на городъ. Чтобы окончательно укръпить за собой свободу и самоуправленіе, ланскіе горожане отправили пословъ съ богатыми подарками къ королю Людовику VI. Они обязывались платить королю ежегодно извъстный взносъ и, кромъ старинныхъ повинностей военной (ost et chevauchée) и судебной (cour plénière), предоставляли королю право прівзжать въ городъ три раза въ годъ и кормиться на городской счеть со своей свитой (droit de gite) или же каждый разъ получать вмъсто этого 20 ливровъ; съ своей стороны король въ подтверждение коммунальной грамоты приложилъ къ ней свою большую печать и дароваль горожанамь право судиться на мъсть и объщаль ни въ какомъ случав не вызывать ихъ для суда за предълы родного города, что обыкновенно составляло для населенія весьма значительную тягость.

Повидимому, все піло хорошо. Жители Лана добились, наконецъ, желанной свободы и самоуправленія. Они заручились не только согласіємъ своего сеньёра-епископа, но и покровительствомъ самого короля. Прошло уже около трехъ лѣтъ, въ теченіе которыхъ горожане успѣли вполнѣ оцѣнить всѣ преимущества новаго

Унечтоженіе коммуны.

порядка управленія и даже нісколько привыкнуть и привязаться къ благамъ недавно пріобрътенной свободы. Если и раньше они способны были на энергическія усилія, чтобы добиться этой свободы, которую они знали только по наслышкъ и о которой могли только мечтать, то темъ более они готовы были бороться за нее теперь, когда они на собственномъ опытъ убъдились, что значить не зависъть ни отъ чьего производа и самимъ заботиться о своихъ интересахъ, когда у нихъ явилась увъренность, что никто не можетъ прійти и отнять ихъ имущества или посягнуть на ихъ личность, а если и найдется такой человькь, то онь будеть наказань, какъ преступникъ, а нарушенное право его жертвы будетъ возстановлено. Трудно, очень трудно было бы теперь заставить ихъ отказаться отъ самоуправленія и вернуться въ прежнее состояніе. А между темъ какъ разъ въ это время епископъ Годри задумалъ произвести такую попытку. Онъ уже раскаивался въ томъ, что отказался отъ своихъ феодальныхъ правъ на городъ и темъ лишилъ себя источника постоянныхъ доходовъ, къ которому, бывало, могъ прибъгать, когда вздумается. О томъ, что онъ продаль свои права за крупную сумму и такимъ образомъ капитализировалъ свои доходы, епископъ пересталъ думать, какъ только эти деньги были истрачены, что случилось очень скоро. Его настроеніе вполнъ раздъляли рыцари, жившіе въ городъ и его окрестностяхъ: имъ также пришлось прекратить свои грабежи и безчинства надъ горожанами. Проклятая коммуна у всъхъ у нихъ была, какъ бъльмо на глазу; нужно было ее уничтожить. Но сделать это безъ ведома короля было бы опасно. И вотъ Годри употребляеть всв усилія, чтобы привлечь короля на свою сторону. Въ апрълъ 1112 года, по его приглашенію, Людовикъ VI является въ Ланъ въ страстной четвергъ со своимъ дворомъ и свитою, чтобы встрътить тамъ праздникъ Пасхи. Епископъ съ такимъ усердіемъ начинаетъ убъждать короля и его совътниковъ уничтожить коммуну, что даже забываетъ свои архипастырскія обязанности и не появляется въ церкви. Встревоженные дошедшими до нихъ слухами горожане предлагаютъ королевскимъ совътникамъ 400 ливровъ, чтобы тъ стояди за ихъ правое дъло. Тогда епископъ предлагаетъ 700 ливровъ; его аргументы оказываются, такимъ образомъ, болъе въскими и убъдительными, и судьба коммуны ръшена. Коммунальная хартія (грамота) была объявлена уничтоженной, выборныя городскія власти получили приказъ отъ имени короля и епископа сложить съ себя свои обязанности, выдать городскую печать и знамя; было запрещено звонить въ висъвшій на башнъ колоколь, которымъ открывались и закрывались ихъ засъданія. Такимъ образомъ, ланская коммуна была уничтожена, несмотря на то, что признавать и уважать ее клялись за себя и за своихъ преемниковъ не только епископъ, но и самъ король. Впрочемъ, совъсть ихъ могла быть спокойной: Годри своей епископской властью разрѣшиль отъ клятвы и себя, и всъхъ другихъ, когда-то присягнувшихъ коммунъ. Легко себъ представить, какое впечатление произвело все это на горожанъ; волненіе, возникшее среди нихъ, приняло настолько угрожающіе размъры, что король нашелъ болъе благоразумнымъ переъхать на всякій случай изъ того дома, гдв онъ остановился, въ епископскій дворецъ. На разсвъть другого дня онъ поспъшно выъхаль изъ Лана со всей своей свитой, такъ и не дождавшись Свътлаго праздника, для котораго онъ прівхаль сюда. Негодованіе народное достигло крайнихъ предъловъ, когда узнали, что епископъ со своими друзьями решилъ собрать обещанныя королю деньги съ самихъ горожанъ и притомъ распредълить этотъ сборъ такъ, чтобы каждый даль на уничтожение коммунальной свободы ровно такую же сумму, какую онъ заплатиль за ея пріобрітеніе. Епископу Годри мало было поработить снова жителей г. Лана, онъ хотыль еще надругаться надъ ними.

Горожане заволновались, стали собираться тайныя сходки, и на одной изъ нихъ 40 человъкъ поклялись убить епископа и въ Ланъ. его приспъшниковъ. Стали проявляться весьма эловъщіе признаки, свидътельствующіе о наступающей грозъ. Годри получиль даже прямое извъщение о составившемся заговоръ противъ него, но отнесся къ этому съ хвастливымъ пренебреженіемъ: въ его глазахъ горожане представлялись презрънной сволочью, на угрозы которой не стоило даже и обращать вниманія. Что могуть они сделать со своими возстаніями? "Если бы Жань, мой негръ, говорилъ епископъ, вздумалъ взять самаго опаснаго изъ нихъ за носъ, то бъдняга не осмълился бы даже ворчать на это. Я заставиль ихъ отказаться оть того, что они называють своей коммуной, и мнъ безъ труда удастся принудить ихъ къ спокойствію". Однако Годри ошибался: справиться съ народной яростью оказалось труднее, чемь онь думаль. Въ четвергь на Святой въ городъ поднялся страшный шумъ; подъ окнами епископскаго дворца стали раздаваться все усиливавшіеся, грозные крики: "коммуна, коммуна!" Толпа горожанъ, вооруженныхъ, чемъ попало, быстро увеличиваясь, заняла всв сосвднія зданія и стала осаждать дво-

Byers



рецъ епископа. При первыхъ же извъстіяхъ о бунтъ рыцари, объщавшіе Годри свою помощь въ случать надобности, стали стекаться со встхъ сторонъ; но народъ перебилъ ихъ въ одиночку по мтрт того, какъ они приходили. Наконецъ, домъ епископа былъ взятъ приступомъ, и Годри едва успълъ переодъться въ платье своего слуги и спрятаться въ погребъ, въ бочкъ, которую онъ закрылъ надъ собой. Но и это не спасло его; разъяренные горожане скоро открыли его убъжище, и одинъ изъ преслъдователей, подойдя къ бочкъ, сталъ стучать въ нее палкой и спрашивать: "Есть ли тамъ кто-нибудь?" — "Здъсь томится несчастный плънникъ", отвъчалъ изъ бочки дрожащій голось. Но епископа тотчась узнали и вытащили за волосы. Его поволокли на улицу, осыпая ударами. Несчастный все время молиль о пощадь, предлагаль поклясться на Евангелін, что откажется отъ епископства, сулилъ отдать все деньги, какія у него были, объщаль даже навсегда покинуть страну. Но ничто не помогало: его не слушали, и единственнымъ отвътомъ на всъ его мольбы и объщанія были новые удары и проклятія. Наконецъ, одинъ горожанинъ нанесъ ему топоромъ смертельный ударъ въ голову, и почти въ то же время другой ударъ разсъкъ ему лицо. Годри отрубили палецъ, на которомъ блестълъ его епископскій перстень. Тело несчастного, съ которого сорвали всю одежду, оставили валяться на улицъ, и каждый, проходя, бросалъ въ него камнями и грязью, издъвался и проклиналъ покойнаго епископа. Полго еще послъ этого неистовствовала городская чернь, давая волю накопившемуся чувству озлобленія; съ яростью она набрасывалась на всякаго, кого считала подозрительнымъ, и безпощадно грабила и жгла дома своихъ враговъ.

Разграбленіе Лана. Наконедъ, страсти народныя улеглись: прежнія обиды и насилія были отомщены, врагъ уничтоженъ, и наступила пора спокойно оглядѣться кругомъ, разобраться въ томъ, что произошло, подумать о будущемъ. А будущее это не представляло ничего утѣшительнаго: безъ всякаго сомнѣнія, король приметъ энергичныя мѣры, чтобы наказать возмутившихся жителей г. Лана, которые осмѣлились ослушаться королевскаго распоряженія и къ тому же совершили цѣлый рядъ преступленій. О защитѣ собственными силами противъ могущественнаго короля нечего было и думать; надобно было или смириться, или найти себѣ защитника, который бы могъ помѣряться съ королемъ. Послѣднее мнѣніе одержало верхъ, и горожане обратились за помощью къ личному врагу Людовика VI, Томасу де-Марль. Это былъ типичный феодалъ своего времени, не

признававшій никакой власти надъ собой, энергичный и жестокій, всегда имъвшій подъ рукой значительную военную силу и употреблявшій ее часто для грабежа и разбоя на большихъ дорогахъ: немало купцовъ и пилигримовъ томилось въ мрачныхъ, сырыхъ подземельяхъ его замка, гдъ ихъ пытали, чтобы вымучить побольше денегь. За хорошее вознаграждение онъ согласился помочь гражданамъ Лана; но и этотъ неустрашимый рыцарь не находилъ возможнымъ защитить городъ отъ королевскихъ войскъ: онъ предложилъ жителямъ Лана въ видъ надежнаго убъжища свои владънія. Значительное большинство ихъ приняло предложение де-Марля, и часть ланскаго населения переселилась въ его замокъ Креси, часть въ бургъ Ножанъ. Окрестные жители, узнавши о томъ, что Ланъ оставленъ безъ защиты, стали во множествъ приходить туда въ надеждъ на добычу. Самъ отепъ Томаса, сиръ де-Куси, лично привелъ съ этой целью своихъ крестьянъ и вассаловъ; "и котя они явились последними", замечаетъ одинъ современникъ, "но добычи нашли почти столько же, какъ если бы раньше ихъ туда никто не являлся". Въ свою очередь и приверженцы епископа подняли голову и не упустили случая выместить на оставшихся горожанахъ то, что они вытерпъли оть нихъ во время возстанія: они произвели страшную ръзню на улидахъ, нападали на несчастныхъ буржуа въ ихъ собственныхъ домахъ, преследовали ихъ даже въ церквахъ; многихъ повесили, другихъ привязывали къ хвосту лошади, которую потомъ пускали вскачь. О грабежъ и говорить нечего: брали все, что только попадалось подъ руку, даже громоздкую мебель, не брезгали и дверными замками. Наконедъ, противъ горожанъ и ихъ защитника выступила духовная и свътская власть: Томасъ де-Марль быль объявленъ въ опалъ и отлученъ отъ церкви; къ его врагамъ присоединились нъкоторые сосъдніе бароны и между ними родной его отепъ. Де-Марль отбивался, какъ могъ, и безпощадно разорялъ монастыри и духовныя владънія. Самъ король осадилъ его замокъ Креси и при помощи ополченія, собраннаго изъ м'істныхъ жителей, заставиль его сдаться на капитуляцію. Де-Марль должень быль принести присягу, дать залогъ и уплатить значительный выкупъ; съ горожанами же ни въ какія сділки не вступали: ихъ просто повівсили. Та же участь постигла и укрывшихся въ Ножанъ. Тъла ихъ были брошены на съвдение собакамъ и птицамъ. Вслъдъ за тъмъ король вступилъ въ Ланъ и водворилъ тамъ миръ. Совершены были разныя очистительныя церемоніи и употреблены мізры къ возстановленію разрушенныхъ церквей. Архіепископъ реймсскій нарочно прибыль въ городъ, чтобы отслужить торжественную обедню за упокой душъ всекъ техъ, кто погибъ въ дни возстанія; во время церковной службы онъ произнесъ горожанамъ красноръчивую проповедь на текстъ изъ 1-го посланія ап. Петра: "Рабы, со всякимъ страхомъ повинуйтесь господамъ своимъ, не только добрымъ и кроткимъ, но и злымъ".

Послѣдующая исторія Лана. Такъ кончилась первая часть той кровавой драмы, какую представляетъ собой исторія Лана въ эту эпоху. Но стремленіе къ свободь, которой уже успъли вкусить горожане, было такъ велико, зависимое положеніе такъ невыносимо, что, несмотря на жестокую расправу, волненія скоро возобновились. И воть, въ 1128 году одинъ изъ преемниковъ Годри, опасаясь новой революціи, вторично даровалъ жителямъ г. Лана самоуправленіе на прежнихъ началахъ. Грамота, данная этимъ епископомъ, была также утверждена Людовикомъ VI. Характерно, что при этомъ рышили не употреблять ненавистнаго слова "коммуна", и новое свободное устройство городской общины было названо "учрежденіемъ мира" (institutio расія).

Около полустольтія посль этого Ланъ наслаждался миромъ и спокойствіемъ подъ защитой своихъ свободныхъ учрежденій. Но когда въ 1175 г. епископомъ сдълался Рожеръ де-Розуа, онъ снова сталъ стремиться къ уничтоженію коммуны. Такъ какъ Рожеръ былъ силенъ своими связями съ окрестными феодалами, большей частью его родственниками, то и горожане ръшили обезпечить себъ на всякій случай союзниковъ; съ этой целью они заключили договоры съ коммунами городовъ Суассона, Велли и Крепи, а также вошли въ сношение съ королемъ Людовикомъ VII; тотъ за извъстную сумму денегъ далъ имъ новую хартію, подтверждающую грамоту его отца. Епископъ произвелъ попытку добиться своей цъли съ оружіемъ въ рукахъ, но эта попытка не имъла успъха. За то, когда въ 1180 г. умеръ Людовикъ, онъ успълъ убъдить его преемника Филиппа-Августа въ правотъ своего дъла; главнымъ аргументомъ были, конечно, деньги. Въ 1190 г. новый король издалъ указъ, которымъ уничтожалась ланская коммуна, такъ какъ она нарушала права и вольности мъстной церкви; сдълалъ это Филиппъ II "изъ любви къ Богу и пресвятой Дѣвѣ Маріи", "желая избъжать всякой опасности для своей души", а также для того, чтобы обезпечить себъ "благополучный исходъпаломничества въ Герусалимъ, которое онъ долженъ предпринять". Однако уже въ следующемъ году благочестивый король решиль пренебречь спасеніемь своей души

и за приличное вознаграждение со стороны горожанъ возстановилъ коммунальную хартію. Послъ этого прошло еще сто льть, въ теченіе которыхъ отношенія между горожанами съ одной стороны и епископомъ и членами мъстнаго духовенства-съ другой, естественно, оставались натянутыми, что подавало поводъ къ постояннымъ недоразумъніямъ и даже столкновеніямъ. Въ 1294 г. два рыцаря, родственники одного изъ клириковъ мъстнаго капитула, поссори лись съ какимъ-то буржуа и поколотили его въ его собственномъ дом'в; на шумъ прибъжали сосъди и, вооружившись палками и камнями, стали преследовать рыцарей, которые обратились въ бъгство и нашли себъ убъжище въ епископской церкви. У дверей церкви сталъ собираться народъ, громко требуя выдачи преступниковъ; капитулъ отказалъ имъ въ этомъ. Тогда выведенная изъ себя толпа выломала двери, набросилась на обоихъ рыцарей и на того клирика, который впустиль ихъ въ церковь, и избила всехъ троихъ до полусмерти. Дъло приняло весьма серьезный оборотъ: горожане оказались виновными въ нарушении права убъжища и въ оскорбленіи святыни. Въ оскверненной кровопролитіемъ церк ви перестали совершать богослуженіе, изъ нея вынесли церковные сосуды со святыми дарами, епископъ отлучилъ отъ церкви членовъ городского управленія и наложиль интердикть на весь городъ. Капитулъ принесъ жалобу папъ Бонифацію VIII, который обратился къ королю Франціи съ требованіемъ уничтожить ланскую коммуну. Филиппъ IV Красивый назначилъ следствіе, и на основаній данныхь этого следствія, представленныхь въ парижскій парламенть, коммуна въ г. Ланъ была еще разъ уничтожена. Впрочемъ, не такъ-то легко было уничтожить учрежденія, просуществовавшія около двухсоть льть и успывшія за это время сдылаться привычными и даже необходимыми населенію большого города; а что это населеніе дорожило своей свободой и умітью за нее постоять, видно изъ предшествующей исторіи города Лана. Возвращение ланскихъ горожанъ въ прежнее положение безправныхъ сервовъ, подчиненныхъ произволу феодальнаго владъльца, представляло бы теперь вопіющій анахронизмъ; съ другой стороны, новый порядокъ, при которомъ все населеніе государства непосредственно подчиняется центральному правительству, еще не созрълъ и не установился въ опредъленныя, прочныя формы. Какъ бы то ни было, парламентскій указъ не быль приведень въ исполненіе: капитуль должень быль удовольствоваться денежнымь вознагражденіемъ и очистительными обрядами со стороны горожанъ, а этимъ

последнимъ была оставлена коммуна, но подъ однимъ очень важнымъ условіемъ-лишь до тёхъ поръ, пока это будеть угодно королю. Съ этого времени ръшающимъ моментомъ въ исторіи ланскаго самоуправленія окончательно делается король: при его дворф начинають усиленно ходатайствовать горожане о прочномъ утвержденій коммуны, епископъ-объ ея полномъ уничтоженій; успівхъ этихъ ходатайствъ измѣняется, смотря по обстоятельствамъ; главнымъ средствомъ для достиженія успъха всегда являются деньги. Въ 1322 г. Карлъ IV уничтожилъ коммуну и передалъ юрисдикцію, принадлежавшую выборнымъ должностнымъ лицамъ, своему ланскому прево; впрочемъ, горожанамъ удалось добиться неисполненія этого указа, и тяжба между ними и епископомъ возобновилась. При Филиппъ VI Валуа епископъ проситъ о приведеніи въ дъйствіе королевскаго указа во всей его силь, заявляя, что иначе произойдуть великія бъдствія и что въ самомъ городъ существуетъ много людей, которые вовсе не желають коммуны, -- обстоятельство, которое следуетъ подчеркнуть. Сначала король не обращалъ вниманія на эти ходатайства, но въ 1331 г. издаль ордонансь, которымъ собственно и заканчивается исторія ланской коммуны. Филиппъ VI въ этомъ своемъ указъ заявляетъ, что въ послъднее время въ тъ промежутки, когда въ Ланъ была уничтожаема коммуна, городъ пользовался вполнъ удовлетворительнымъ управленіемъ королевскихъ чиновниковъ, точно такъ же, какъ и другіе города, въ которыхъ никогда не бывало коммуны. Въ виду этого отмъняется коммунальное самоуправленіе г. Лана, и на будущее время всеми делами будеть заведывать бальи Вермандуа или его намъстникъ. Кромъ того, въ Ланъ назначается городской прево, который будеть решать все судебныя дела; онъ же назначить ремесленнаго старшину (maitre de tous les métiers); для сбора суммъ, необходимыхъ на разныя городскія нужды, горожанамъ предоставляется выбирать изъ своей среды подъ руководствомъ прево 6 довъренныхъ липъ. Этимъ окончилась полная высокаго драматизма борьба жителей г. Лана за свободу и независимость. Кровавые эпизоды встръчаются и въ льтописяхъ другихъ городовъ, которые съ такимъ же упорствомъ стремились сбросить съ себя гнетъ феодальнаго произвола. Такъ, въ Камбрэ установленная въ 1076 г. коммуна нъсколько разъ уничтожалась, но каждый разъ горожане лобивались ея возстановленія. Еще до этого года они трижды возставали противъ своего сеньёра, но безуспъшно, при чемъ первое возстаніе въ 957 г. было подавлено съ чрезвычайной жестокостью:

воины епископа, ворвавшись въ городъ, перебили многихъ горожанъ, другимъ отръзывали ноги или руки, выкалывали глаза или же отправляли къ палачу, который клеймилъ имъ лбы каленымъ желъзомъ.

Успъхъ борьбы часто облегчался твиъ обстоятельствомъ, что въ городъ былъ не одинъ, а два или нъсколько сеньёровъ, которые сплошь и рядомъ соперничали другъ съ другомъ: случалось, что подданные одного феодальнаго владъльца во время возстанія находили себъ дъятельнаго союзника въ лицъ сеньёра другой части города. Въ Оксерръ, напр., графъ далъ свое согласіе на установленіе коммуны на зло епископу, въ Амьенъ же, наобороть, епископъ сталъ на сторону горожанъ противъ графа.

Исторія ланской коммуны типична для многихъ французскихъ Значевіе городовъ, но далеко не для всъхъ. Не говоря уже о томъ, что во коммунальмногихъ изъ нихъ, какъ мы увидимъ ниже, никогда не было коммунальнаго устройства, даже тъ, которые становились коммунами, движенія. достигали этого невсегда путемъ открытой борьбы. Не разъ феодальный владелецъ города добровольно соглашался даровать своимъ подданнымъ самоуправленіе, принимая близко къ сердцу ихъ интересы; часто онъ дълалъ это для прекращенія смуты или для того, чтобы предупредить волненія. Прим'трами могуть служить города Нуайонъ и Сенъ-Кантенъ: жители перваго изъ нихъ постоянно ссорились съ мъстнымъ духовенствомъ; тогда епископъ (Бодри), желая прекратить эти ссоры, созваль всехъ жителейклириковъ, рыдарей, купцовъ и ремесленниковъ, и представилъ этому собранію грамоту, на основаніи которой въ городъ учреждалась коммуна. Это случилось въ 1108 г. За нъсколько лътъ передъ тъмъ, въ 1102 г., графъ Вермандуа съ цълью предотвратить безпорядки, подобные происшедшимъ въ сосъднемъ городъ Бовэ, даровалъ жителямъ С.-Кантена коммунальное устройство, признавать которое поклялись какъ духовныя лица, такъ и рыцари. Нъкоторые феодалы, особенно свътскіе, съ теченіемъ времени начали понимать, что, предоставляя городу свободу, они способствують благополучію горожань, а также пропрытанію всей мъстности, и такимъ образомъ не только ничего не теряють, но еще и выигрывають. Наконець, въ большинствъ случаевъ какъ мирнаго, такъ и революціоннаго освобожденія города деньги играли весьма значительную роль; онв часто двлали феодала податливве, склоняли его къ уступкамъ, онъ же обезпечивали горожанамъ могущественныхъ союзниковъ до короля включительно.

Первыя попытки городского населенія выбиться изъ-подъ феодальнаго гнета встрътили, естественно, ръшительный отпоръ со стороны средновъковаго общества: оно было возмущено этимъ стремленіемъ рабовъ сбросить съ себя въками освященное рабское иго, оно видьло въ этомъ преступленіе, бунтъ, нарушеніе законовъ божескихъ и человъческихъ. "Коммуна, восклидаеть аббатъ Гибертъ ножанскій (въ 1124 г.), слово новое, ненавистное! Благодаря ей, оброчники (capite censi) освобождаются отъ всякой зависимости и взамънъ этого платятъ лишь обыкновенную ежегодную подать; благодаря коммунъ, за преступленія они отвъчають лишь штрафомь, размеры котораго точно определены закономъ; отъ всякихъ другихъ денежныхъ повинностей, которыя несутъ рабы, они освобождаются". Въ 1099 г. Ивъ шартрскій заявляль, что клятвы, данныя горожанамъ, не должны никого связывать: онъ не имъютъ силы, такъ какъ противоръчатъ каноническимъ законамъ и постановленіямъ отдовъ церкви. По мнівнію парижскаго синода, коммуны устанавливають "дьявольскіе обычаи, направленные къ ниспроверженію судебной власти церкви". Понятно, что при такомъ отношеніи горожанамъ пришлось употребить громадныя усилія, пролить немало крови и еще больше истратить денегь, чтобы добиться желанной свободы. Но разъ брешь была пробита, дёло освобожденія городовъ пошло быстръе: слово "коммуна" перестало быть новымъ и мало-по-малу вошло въ сознание средневъковаго общества, и если оно еще долго оставалось ненавистнымъ для многихъ, особенно для духовенства, то во всякомъ случать съ городскимъ движеніемъ пришлось считаться серьезно, какъ съ явленіемъ, которое совершается въ силу какихъ-то глубоко лежащихъ жизненныхъ условій и притомъ развивается постепенно и неуклонно, съ каждымъ десятильтіемъ становясь все болье и болье значительнымъ. Чемъ больше было коммунъ во Франціи, темъ легче было устроить новую коммуну въ какомъ-нибудь городъ или вообще добиться свободы и самоуправленія въ той или иной формъ. Освоболительное движение становилось настолько могучимъ, что уже немногіе феодалы різшались, во что бы то ни стало, противиться ему; большинство предпочитало уступить, пойти на сдълку, такъ или иначе предупредить могущее произойти возстаніе; при этомъ одними руководило корыстолюбіе и жадность, другими-благоразумное пониманіе своихъ истинныхъ интересовъ. Къ аналогичнымъ результатамъ стали приводить и такія случайныя на первый взглядъ обстоятельства, какъ личныя добродътели сеньёра, забота его о

благь своихъ подданныхъ или же политическій расчеть: во Фландрін, напр., въ 1127-28 гг. два соперника, заявившіе права на это графство, старались превзойти другь друга въ щедрой раздачъ привилегій и вольностей м'єстнымъ городамъ, чтобы этимъ привлечь ихъ на свою сторону. Въ томъ же направленіи начала развиваться и политика королей и крупныхъ сюзереновъ. Правда, почти во всехъ этихъ случаяхъ феодальные владельцы не даютъ своимъ городамъ полной свободы, а лишь обезпечиваютъ ихъ на будущее время отъ произвола въ сборъ податей и пошлинъ, въ пользованіи разнообразными повинностями въ судів и въ администраціи.

Такимъ образомъ, мы видимъ, что далеко не всъ города съ оружіемъ въ рукахъ завоевали себ'в свободу и стали самостоятельными. Тъмъ не менъе открытая борьба горожанъ съ феодалами занимаеть, безспорно, видное мъсто въ исторіи освобожденія французскихъ городовъ: она во всякомъ случав кладеть ему прочное начало: кровавыя революціи вътомъ или другомъ городъ представляють собой яркіе признаки того, что вопрось этоть достаточно назрълъ. Но чъмъ болъе развивается освободительное движеніе, тъмъ болъе мирный характеръ оно получаеть, встръчая на своемъ пути все менъе и менъе препятствій и въ то же время постоянно усиливаясь обстоятельствами, благопріятствовавшими ему. Первые крики: "коммуна, коммуна" ръзали ухо, возмущали общественное сознаніе; свободная самоуправляющаяся городская община казалась вопіющей несообразностью, такъ какъ нарушала исконныя права, перепутывала обычныя понятія. Но прошло нъсколько въковъ, и аномаліей стало безправное, рабское положеніе городского населенія, ничъмъ не защищеннаго отъ произвола своего феодальнаго владъльца.

Въ концъ концовъ всъ французскіе города освободились отъ феодальнаго гнета; но степень и формы ихъ свободы не вездъ были одинаковы. Здесь, какъ и во всемъ въ средніе века, царствовала удивительная пестрота и разнообразіе. Несмотря однако на это, всв освободившіеся города можно подвести подъ два основныхъ типа: коммуны и villes de bourgeoisie (или villes franches).

Слово "коммуна" значитъ община, сообщество, члены котораго Коммуна. присягають поддерживать и защищать другь друга, върой и правдой служить всему целому; отсюда такое устройство называется иногда присяжной общиной" (commune jurée) или даже "заговоромъ" (conjuration). Въ составъ этой общины далеко не всегда

Digitized by Google

входили всъ жители даннаго города. Во многихъ случаяхъ членами коммуны были только владъльцы недвижимаго имущества въ черть городского округа. Кромъ того, въ коммуну обыкновенно не принимались лица, опозоренныя по суду, несостоятельные должники, больные проказой, незаконнорожденные, иногда-крипостные, лично зависящіе отъ какого-нибудь сеньёра. Жители города, принадлежавшіе къ привилегированнымъ сословіямъ, на съверъ обыкновенно также не входили въ составъ коммуны; напротивъ, на югъ они большей частью являются вліятельными членами городской общины: тамъ города были богаче и крупнъе, въ нихъ издавна жили и даже занимались торговлей многіе рыцари и духовныя лица, которыя болье или менье сливались съ высшимъ классомъ торговопромышленнаго населенія города и зачастую участвовали въ пріобрътеніи имъ независимости. Такимъ образомъ, коммуна являлась въ нъкоторой степени обособленнымъ міркомъ, ревниво оберегавшимъ права и привилегіи, которыя принадлежали ея членамъ. Чтобы вступить въ эту привилегированную общину, нужно было заплатить извъстный взносъ. Съ другой стороны, въ виду тъсной взаимной связи ея членовъ выступленіе изъ коммуны также сопровождалось извъстными формальностями: раньше, чъмъ выйти изъ коммуны, нужно было съ ней разсчитаться.

Другими отличительными чертами коммуны, кромъ взаимной связи ея членовъ, являются: свобода и самостоятельность, выражающаяся въ полномъ самоуправленіи, и опредъленныя, точно установленныя договорныя отношенія къ бывшему феодальному владѣльцу города; условія этого договора выражены въ особой грамотъ, такъ назыв. коммунальной хартіи, которую даетъ своимъ бывшимъ подданнымъ, организовавшимся въ свободную общину, ихъ бывшій сеньёръ и которую для большей крѣпости подтверждаетъ сюзеренъ этого сеньёра, чаще всего самъ король—верховный сюзеренъ всей страны.

Устроивши у себя коммуну, горожане тъмъ самымъ выходили изъ состава зависимой безправной массы населенія и поднимались въ верхній слой привилегированнаго феодальнаго общества. Естественно при этомъ, что на организаціи свободной городской общины отразились характерныя особенности современнаго общественнаго строя. Средніе въка знали только два класса людей: или лично зависимаго человъка—виллана, серва, "подлаго" обывателя, лишеннаго не только какихъ бы то ни было политическихъ правъ, но и въ большей или меньшей степени правъ гражданскихъ; или же

совствить свободнаго человтка, свобода котораго была сопряжена съ извъстной, иногда весьма значительной долей политической независимости. Поэтому и коммуна получила характеръ независимой общины, надъленной нъкоторыми верховными правами, которыя въ новое время принадлежать лишь центральному правительству страны, въ средніе же въка принадлежали всякому барону, бывшему полновластнымъ государемъ въ своей бароніи. Коммуна сделалась такимъ же маленькимъ государствомъ въ государствъ, какимъ было въ то время любое феодальное владеніе, съ той только разницей, что въ бароніи государемъ быль баронъ, въ коммунів же верховная власть принадлежала всей совокупности ея членовъ и осуществлямась выборными должностными лицами. Такія коллективныя сеньёріи не были новостью въ средніе въка: стоить только вспомнить многочисленныя аббатства и капитулы. Какъ сеньёріи, городской общинъ принадлежала законодательная власть: ея выборные правители издавали распоряженія, имъвшія силу закона для всего населенія коммунальной области. Они были облечены также и судебной властью надъ членами общины (иногда, впрочемъ, съ нъкоторыми ограниченіями): въ знакъ этого на границв коммунальнаго округа ставилась висълица и позорный столбъ. Городскія власти, подобно сеньёру, могутъ собирать подати и пошлины съ подчиненнаго имъ населенія. Коммуна им'ветъ право войны и мира: она можетъ воевать, для чего имбеть свое войско - коммунальную милицію, можеть заключать союзы и всякіе договоры съ другими маленькими государствами, изъ которыхъ состояло средневъковое королевство; на югь, напр., города Арль, Авиньонъ, Марсель и сеньёръ Барраль де-Бо заключили между собой въ 1247 г. союзъ оборонительный и наступательный на 50 лътъ; въ 1226 г. Арль посылаеть 12 депутатовъ для заключенія "союза, дружбы и общенія" съ королемъ Франціи Людовикомъ VIII. Символами коммунальной независимости являются печать и башня (béffroi), на которой висыли призывные колокола. На вышкъ этой башни помъщались сторожевые, которые зорко оглядывали горизонть и тотчасъ били въ набатъ, какъ только замечали появленіе какой-нибудь опасности; въ те же колокола звонили, чтобы призвать обвиняемыхъ въ судъ, чтобы возвъстить работникамъ о началъ и концъ рабочаго дня, а всъмъ жителямъ города о солнечномъ восходъ или о томъ, что наступилъ часъ тушить огни. На звуки этого колокола иногда собирались граждане на въче-для обсужденія разныхъ важныхъ вопросовъ. Въ нижнемъ этажь башии помыщалась зала, гдь засыдаль городской совыть,

а также муниципальный архивъ и арсеналъ. Если въ какомъ-нибудь городъ уничтожалась коммуна, то обыкновенно отбирали у мэра печать, снимали въчевой колоколъ, а самую башню разрушали до основанія.

Оеньёръ города.

Такъ какъ коммуна приравнивалась къ сеньёріи, то она должна была занимать опредъленное мъсто въ феодальной ісрархіи; нътъ барона, у котораго бы не было сюзерена, -- самъ король держитъ свою землю отъ Бога, -- и у коммуны быль свой сюзеренъ (обыкновенно бывшій феодальный владълець города или же король), который быль обязань не только уважать ея права и привилегіи, но и оказывать ей покровительство и защиту, въ чемъ онъ торжественно присягалъ. Съ своей стороны, коммуна несла по отношенію къ этому сюзерену всв обязанности настоящаго вассала. Ея представители приносили сюзерену присягу, въ которой клялись "върно служить ему и оберегать его тъло, члены, жизнь и владвнія оть враговь; присяга эта возобновлялась при перемвив какъ сеньёра, такъ и городскихъ правителей. Въ качествъ вассала коммуна была обязана своему сюзерену военной повинностью (ost et chevauchée), размѣры которой были точно опредѣлены; кромѣ того, она должна была помогать ему деньгами въ обычныхъ "четырехъ случаяхъ". Въ свою очередь и коммуна могла имъть своихъ вассаловъ: такъ, напр., въ 1220 г. два рыцаря принесли присягу въ върности (hommage) Авиньону за тъ деревни и замки, которые они держали отъ этого города; въ Нормандіи г. Руану присягали сосъднія сельскія коммуны. Не всякая коммуна, конечно, въ дъйствительности осуществляла вст свои верховныя права въ качествъ коллективной сеньёрія; не всякій коммунальный городъ быль на самомъ дълъ настоящей республикой. Но то же самое можно сказать и о баронахъ, съ которыми мы сравнили свободныя городскія общины: каждому барону въ принципъ принадлежали верховныя права государя, но далеко не каждый баронъ на самомъ дълъ пользовался ими. Дъло въ томъ, что въ средніе въка мало было имъть какое нибудь право: необходимо было еще обладать достаточной силой, фактическимъ могуществомъ, чтобы на практикъ воспользоваться этимъ правомъ; а между тъмъ многіе города, особенно на съверъ Франціи, были слишкомъ слабы и ничтожны для этого. Кромъ того, не всъ они при одинаковыхъ обстоятельствахъ добились свободы. Одни завоевали ее съ оружіемъ въ рукахъ; но побъда горожанъ надъ феодальнымъ владъльцемъ далеко не всегда бывала полной и окончательной. Другіе получили свободу путемъ

мирнаго соглашенія, заключили со своимъ сеньёромъ сділку, и въ коммунальной хартіи, въ которую занесены были условія этой сдівлки, были приняты во вниманіе интересы объихъ договаривающихся сторонъ, т. е. не только горожанъ, но и ихъ бывшаго владъльца, сохранившаго иногда часть своихъ прежнихъ правъ. Естественно поэтому, что во многихъ случаяхъ независимость коммуны, ея суверенитетъ оказались въ большей или меньшей степени ограниченными.

Въ принципъ коммуна пользовалась полнымъ самоуправлені- городокой емъ и свободой въ своихъ внутреннихъ дълахъ; но на практикъ, какъ увидимъ наже, этотъ принципъ неръдко нарушался. Всъ коммунальныя дела ведались выборнымъ городскимъ советомъ, члены котораго назывались жюрэ (jurés, iurati), пэрами или эшевенами (échevins, seabini). Число ихъ колебалось отъ 12 (въ Пероннъ), 13 (въ Бовэ) до 100 (въ Руанъ) и даже болъе; въ Бордо въ XIII в. было 2 совъта, одинъ въ составъ 30, другой — 300 членовъ. Такое же разнообразіе замізчается и въ способіз ихъ избранія, а также въ организаціи городского совъта: нътъ, кажется, избирательной системы, которая бы не практиковалась въ той или другой коммунъ. Въ Руанъ, напр, а также въ другихъ городахъ, гдъ дъйствовало руанское право, должность пера была пожизненной; когда пэръ умиралъ, оставшіеся въ живыхъ члены совъта выбирали ему преемника; всъхъ пэровъ было 100; они выдъляли изъ своего состава комиссію изъ 24 жюрэ, которая въ свою очередь распадалась на 2 подкомиссіи: одну изъ 12 эшевеновъ и другую изъ 12 совътниковъ; пэры собирались разъ въ двъ недъли по субботамъ. жюрэ — еженедъльно, эшевены — 2 раза въ недълю; послъдніе завъдывали текущими делами, составляя то, что теперь у насъ называется управой. Въ Марселъ изъ 89 членовъ совъта 80 принадлежали къ классу богатой буржувзін, 3 представляли сословіе клириковъ, имъющихъ степень доктора; остальныя 6 вакансій были замъщаемы ремесленными старостами. Въ Арлъ въ совъть засъдали архіепископъ, консулы и наиболье значительные изъ гражданъ. Въ Монпелье граждане выдъляли изъ своей среды избирателей второй степени; эти последніе вместе съ выходящими въ отставку консулами выбирали 60 нотаблей, изъ которыхъ посредствомъ жребія избиралось необходимое число должностныхъ лицъ. Въ Бово 13 поровъ выбирались 22 мъстными промышленными корпораціями, при чемъ 7 приходились на долю одной только корпо-

раціи мізняль, т. е. крупныхь капиталистовь, денежной аристо-

кратіи; всё остальныя 21 корпорація выбирали 6 пэровъ. Въ Атруст 12 жюрэ избирались ежегодно всёмъ населеніемъ города. Въ Амьенё каждый годъ старосты ремесленныхъ корпорацій выбирали 12 эшевеновъ, которые, въ свою очередь, избирали себё еще 12 товарищей; такимъ образомъ составлялся сов'єть изъ 24 членовъ. Въ Пероннё 2 старосты выбираютъ 24 избирателей, которымъ уже принадлежить выборъ 12 жюрэ. Въ Камбрэ членовъ городского сов'єта назначалъ архіепископъ.

Маръ.

Главою городского правительства быль мэръ или, какъ его называли на югь, консуль (а также синдикъ); мэръ быль обыкновенно одинъ, ръдко 2; число консуловъ колебалось отъ 2 до 6, иногда ихъ было больше. Способы ихъ избранія были также различны: во многихъ случаяхъ мэра выбирали члены городского совъта, иногда-ихъ избиратели, т. е. старосты корпорацій, при чемъ ихъ свобода выбора была ограничена: они могли лишь выбрать одного изъ трехъ кандидатовъ, которыхъ имъ указывали выходящіе въ отставку члены городского совъта и мэръ. Наконецъ, въ нъкоторыхъ городахъ въ избраніи мэра рышающее значеніе имыль сеньёръ города: по Etablissements de Rouen, напр., сто пэровъ выбирали изъ нотаблей города трехъ кандидатовъ; одного изъ нихъ герцогъ или король утверждалъ въ должности мэра. Въ Лектуръ и Альби консулы избирались народнымъ собраніемъ; но чаще всего на югь Франціи эти должностныя лица представляли собой въ опредъленной пропорціи два класса, входившіе въ составъ городского населенія: собственно горожанъ (буржуа) и знатныхъ, принадлежащихъ къ коммунъ. Въ Арлъ сначала было по 2 консула объихъ категорій; впослъдствін эти числа измънились на 4 и 8; въ Кордъ консуловъ было 2 и 6, въ Рабастанъ 2 и 8. Въ Нимъ въ 1208 г. ръшили, чтобы въ интересахъ согласія между объими группами населенія на будущее время консуловъ изъ знати выбирали горожане, а консуловъ изъ горожанъ — знатные. Такъ какъ раздоры и междоусобія составляли больное мъсто средневъковыхъ городовъ, то случалось, что нъкоторые изъ нихъ призывали себъ правителя со стороны, который бы не принадлежаль ни къ какой изъ городскихъ партій: въ первой четверти XIII в. мы видимъ такихъ чужеземцевъ во главъ Марселя, Арля и Авиньона; они назывались подеста, пользовались диктаторской властью и были большею частью знатными выходцами изъ Италіи.

Мэръ былъ главою муниципальнаго управленія: онъ созывалъ городской совъть, предсъдательствовалъ на его административ-

ныхъ и судебныхъ засъданіяхъ, хранилъ коммунальную печать и ключи отъ городскихъ воротъ; онъ же предводительствовалъ коммунальной милиціей и являлся представителемъ коммуны во встахъ ея вившнихъ сношеніяхъ. Въ Амьенъ мэръ имълъ право назначать некоторыхъ низшихъ должностныхъ лицъ; въ Руане власть его была особенно значительна; въ Байоннъ должность мэра получила спеціально военный характеръ — другія обязанности, соединенныя съ нею, лежали на помощникъ мэра.

Кромъ мэра и членовъ городского совъта, въ составъ коммунальной администраціи входиль рядь низшихь должностныхь лиць, какъ-то: казначей (иногда, впрочемъ, эту должность исполнялъ одинъ изъ жюрэ); клеркъ — по нашему секретарь и дълопроизводитель (лицо весьма вліятельное); сержанты, исполнявшіе должность судебныхъ приставовъ, а также полицейскихъ чиновниковъ; сторожевые, которые стояли на часахъ на городской башив и звонили въ колокола; привратники и др. Всв эти городскіе чиновники и служители назначались мэромъ или членами совъта, иногда же ихъ избирателями, т. е. старостами промышленныхъ корпорацій. Таковъ быль составь коммунальной администраціи, которой принадлежала весьма значительная власть надъ членами городской общины; всякій ослушникъ строго наказывался — въ видъ крайней мъры его могли изгнать изъ коммуны, отобрать его имущество и даже срыть до основанія домъ, въ которомъ онъ жилъ.

Народная масса въ управленіи коммуной играла весьма незначительную роль: время отъ времени народъ собпрался по звону народа въ въчевого колокола, но вся его роль ограничивалась тъмъ, что управленів. онъ выслушивалъ и принималъ къ сведенію то, что постановляли правители. Только въ исключительных случаяхъ, да и то въ позднъйшую эпоху, выступаеть онъ въ болье активной роли: въ Ліонь, напр., въ 1292 г. народъ собирають, чтобы онъ высказался за или противъ принятія покровительства французскаго короля; почти въ то же время (1283 г.) королевскіе чиновники, присланные въ Руанъ, чтобы привести въ порядокъ коммунальные финансы, производять это въ присутствіи народнаго собранія; въ 1320 г. мэръ Аббевиля, обвиненный въ лихоимствъ, оправдывается передъ въчемъ и защищаеть свое управление отъ нападокъ членовъ городского совъта; въ 1332 г. мэръ Сенъ-Жанъ-д'Анжели созываетъ всъхъ членовъ коммуны, чтобы обсудить союзный договоръ и принять новый налогъ; въ 1320 г. королевские комиссары, явившись въ Санлисъ, собирають выче и опращивають горожань одного за другимъ, хо-



тять ли они сохраненія коммуны или ніть, — и громадное большинство даетъ отридательный отвътъ. Самый важный вопросъ, въ которомъ больше всего и легче всего могло бы выразиться народоправство, — вопросъ о способъ избранія должностныхъ лицъ рвшался, какъ мы видвли, далеко не въ пользу демократіи. Напротивъ, правительство большей части коммунальныхъ городовъ, по крайней мъръ, въ періодъ существованія коммунъ, представляетъ собой настоящую олигархію: вся власть въ нихъ принадлежить немногимь богатымь фамиліямь, изъ которыхь образуются какъ бы правительственныя династіи; члены этихъ "линьяжей" кръпко держать въ своихъ рукахъ главныя муниципальныя должности. Такому положенію дъль какъ нельзя болье соотвытствуеть канцелярская тайна, которой окружены были действія коммунальнаго правительства: въ Руанъ, Аббевилъ, Суассонъ и др. городахъ виновный въ разглашении этой тайны лишался своей должности; пэры Санлиса въ конпъ XIII в. присудили къ штрафу одного гражданина, который хвастался, будто знаеть все, что происходить въ засъданіяхъ городского совъта. Должностныя лица, пользовавшіяся весьма значительной властью и притомъ получившія эту власть не въ силу народнаго избранія, естественно, часто возбуждали противъ себя нареканія въ средв городского населенія, тъмъ болъе, что они сплошь и рядомъ злоупотребляли своей властью. Необходимо было оградить ихъ отъ проявленія народной антипатіи и даже ненависти; и дъйствительно, большинство коммунальныхъ хартій содержать особыя постановленія на этоть счеть: въ Аббевиль значительный штрафъ налагался на всякаго, кто осмълится въ заседании городского совета дурно отозваться о его членахъ или же ложно обвинить ихъ въ произнесеніи несправедливаго при говора; въ 1300 г. одинъ буржуа весьма непочтительно говорилъ о мэръ, эшевенахъ и объ ихъ чиновникахъ, заявляя, между прочимъ, что они "обираютъ народъ до последней нитки"; за это его лишили права обращаться къ суду эшевеновъ, т. е. одного изъ самыхъ важныхъ гражданскихъ правъ; въ Амьенъ оскорбленіе дыйствіемъ мэра наказывалось отсыченіемъ кулака.

Финаном.

Но, несмотря на всё эти устрашающія постановленія, недовольство народа своими правителями росло и росло и подъ конецъ стало проявляться съ необычайной силой и рёзкостью. Самой слабой стороной коммунальнаго управленія были финансы. Расходы свободной городской общины были очень велики и обременительны. Мы ужъ не говоримъ объ обыкновенныхъ расходахъ

на текущія общественныя нужды: они были ничтожны въ сравненіи съ расходами чрезвычайными. За то эти последніе доходили нногда до громадныхъ размъровъ. Прежде всего горожанамъ приходилось платить — и платить очень дорого — за свою свободу и самоуправленіе; они или единовременно вносили своему бывшему феодальному владъльцу крупную сумму, или же выплачивали ему ежегодную ренту, - иногда и то и другое вмъстъ. Платить приходилось не только своему сеньёру, даровавшему коммунальную хартію, но и королю, который утверждаль ее. Редко горожанамъ удавалось сразу добиться полной свободы и независимости: зачастую сеньёръ оставляль за собой болье или менье значительную часть своихъ феодальныхъ правъ надъ коммуной и ея членами-ихъ надо было выкупать одно за другимъ. Откупившись, наконецъ, отъ подданства и ставии въ вассальныя отношенія къ своему сеньёру, коммуна, какъ было указано раньше, продолжала нести извъстныя повинности, изъ которыхъ самая тяжелая была военная: сначала горожане несли ее натурой, потомъ стали малопо-малу замънять ее ежегоднымъ денежнымъ взносомъ. Изъ исто рін г. Лана мы виділи, что добиться устройства коммуны еще не значило обезпечить себъ навсегда свободу: коммунъ неоднократно грозили уничтожениемъ, и каждый разъ несчастные буржуа должны были раскошеливаться, чтобы сохранить за собой права, купленныя такой дорогой цівной. Все это были расходы, такъ сказать, нормальные; но и кромв этого постоянно представлялись разные экстренные случаи, къ которымъ придирались, чтобы выманить у горожанъ болъе или менъе значительную сумму. Любопытенъ въ этомъ отношении отрывокъ изъ записи расходовъ нуайонской коммуны за 1260 годъ: "Когда король (Людовикъ Святой) отправлялся за море, мы дали ему 1500 ливровъ (около 150 т. франковъ на теперешнія деньги). Когда онъ быль за моремъ, королева дала намъ знать, что король нуждается въ деньгахъ, и мы дали 500 ливровъ. Когда король вернулся изъ-за моря, мы ему заняли 600 ливр., изъ которыхъ получили только 500, а 100 оставили ему. Когда король заключиль миръ съ англійскимъ королемъ, мы дали 1200 л. Каждый годъ мы должны платить 200 л. за коммуну, которую намъ даровалъ король; кромъ того, подарки проъзжающимъ черезъ городъ (знатнымъ) особамъ ежегодно обходятся намъ въ 100 л. и даже болве. Когда графъ анжуйскій (братъ короля) былъ въ Эно (Hainaud), насъ извъстили, что онъ нуждается въ винъ; мы послали ему 10 бочекъ, что стоило вмъстъ съ доставкой 100 лив."

Кромѣ того, граждане Нуайона послали графу 500 сержантовъ, чтобы охранять его владѣнія, а также тѣлохранителей, — все это обошлось въ 1100 л. Наконецъ, "когда королевская армія выступала, намъ сообщили, что графу нужны деньги и что съ нашей стороны было бы подлостью не прійти къ нему на помощь; мы заняли ему 1200 л., но изъ нихъ скинули со счетовъ 300 для того, чтобы получить расписку съ приложеніемъ печати на остальные 900°.

Весьма важную статью расходовъ для каждой коммуны составляли судебные штрафы. Безпокойные горожане находились въ постоянной борьбъ съ своимъ сеньёромъ и другими феодалами, а также съ капитулами изъ-за юрисдикціи, права обложенія, повинностей и т. п. Озлобленные этой борьбой буржуа позволяли себъ иногда крайне ръзкія выходки противъ своихъ враговъ, особенно противъ духовенства: они нарушали права своихъ противниковъ, творили надъ ними насилія и всякія беззаконія, не останавливаясь даже передъ кощунствомъ. Однажды граждане С.-Рикье ръшили насмъяться надъ монахами мъстнаго аббатства, съ которымъ они были постоянно на ножахъ. Ежегодно въ праздникъ Lendit монахи устранвали торжественную процессію, въ которой несли мощи основателя своей общины и мощи св. Вигора. Но въ 1264 г. жителямъ этого города пришлось полюбоваться процессіей совствить иного рода. Буржуа взяли дохлую кошку и положили ее въ раку, подобную той, въ которой хранились мощи св. Рикье; въ другой ракъ помъстили лошадиную кость, долженствующую изображать руку св. Вигора. Затъмъ, напяливши на себя шубы, понесли эти предметы по городскимъ улицамъ, пародируя торжественное шествіе монаховъ. Вдругъ явились какіе-то два субъекта и стали между собой ожесточенно драться; процессія остановилась, и изъ толпы раздался возгласъ: "Святой Рикье! ты не пойдешь дальше, старина, пока не водворишь мира между этими двумя врагами!" Едва это было сказано, какъ борцы прекратили драку, пали другъ къ другу въ объятія и обмінялись братскимъ поцілуемъ. Вся толпа стала кричать о "чудъ", совершенномъ мощами св. Рикье. Но этого мало: горожане построили часовню съ роскошно убраннымъ алтаремъ и помъстили туда раки съ кошкой и лошадиной костью. Наивные богомольцы и путешественники, не подозръвая о кощунствъ, заходили сюда поклониться мощамъ святыхъ угодниковъ. Два дня простояла часовня, вокругь которой буржуа устраивали неприличные танцы.

Столкновенія горожанъ съ духовенствомъ и феодалами были самымъ зауриднымъ явленіемъ. И каждый разъ, когда эти столкновенія принимали слишкомъ серьезный характеръ, дело кончалось обращениемъ къ королевскому парламенту, который рано присвоилъ себъ право суда надъ коммунами. Парламентъ не щадилъ горожанъ и приговаривалъ ихъ къ денежному штрафу, который иногда доходиль до огромныхъ размеровъ: такъ, напр., въ 1305 г. коммуна г. Бовэ должна была уплатить 10 т. ливровъ, т. е. болъе милліона франковъ.

Откуда же брала коммуна деньги, чтобы погашать всё эти чрез. Финансовый вычайные расходы? Главнымъ, основнымъ источникомъ дохода былъ прямой налогь на членовъ коммуны. Но сборъ этого налога быль сопряженъ съ огромными затрудненіями: некоторые совсемъ уклонялись отъ его уплаты, другіе утанвали значительную часть своего имущества, чтобы уменьшить окладъ; многіе оказывались не въ состояніи платить, и недоимки накоплялись иногда за 10 и болъе лътъ. Раскладка подати почти никогда не обходилась безъ злоупотребленій: стоявшіе у власти богатые буржуа пускали въ ходъ все свое вліяніе, чтобы свалить главную тяжесть податей на низшіе классы, которые, разумъется, не въ состояни были ея вынести. Отсутствіе правильной отчетности давало коммунальнымъ правителямъ полную возможность не церемониться съ общественной казной: Бомануаръ (писатель конца XIII в.) разсказываеть, что должностныя лица, отслуживши свой срокъ, передавали власть своимъ братьямъ, племянникамъ и другимъ родственникамъ и, когда по прошествін 10-12-ти леть граждане требовали у нихъ отчета, то заявляли, что дали уже отчеть другь другу. Если мы прибавимъ къ этому отсутствіе бюджета, котораго не знали въ средніе въка, веденіе денежнаго хозяйства изо дня въ день, какъ придется, то получимъ полную картину печальнаго положенія коммунальныхъ финансовъ. Правительству любой коммуны на каждомъ шагу приходилось считаться съ недостаткомъ денегъ на покрытіе какогонибудь текущаго расхода, съ хроническимъ превышеніемъ расходовъ надъ доходами. Единственнымъ средствомъ выйти изъ подобныхъ затрудненій казался заемъ, и коммуны стали пользоваться этимъ средствомъ такъ широко, что скоро окончательно запутывали свои денежныя дъла. По сдъланнымъ займамъ приходилось платить  $10-15^{\circ}$ , иногда даже до 25-ти, или же выплачивать кредитору пожизненную ренту; благодаря этому, ежегодный дефицить только увеличивался, такъ какъ никакихъ существенныхъ мъръ для устра-

KOMMYHЪ.

ненія зла не принимали, и все оставалось попрежнему. Займы приходилось дълать все чаще и чаще, пока, наконецъ, не наступалъ моменть полнаго банкротства: кредить оказывался исчерпаннымъ, по прежнимъ обязательствамъ нечемъ было платить. Тогда коммуна обращалась къ королю, который поручалъ своимъ чиновникамъ привести въ порядокъ денежныя дъла, своей властью принималь мъры, чтобы обезпечить этоть порядокъ на будущее время и обыкновенно сохраняль за собой контроль надъ финансовымъ управленіемъ коммуны; иногда такая ликвидація сопровождалась уничтоженіемъ коммуны въ данномъ городъ. Періодъ финансоваго банкротства свободныхъ и независимыхъ городскихъ общинъ начался со второй половины XIII в.

Политиче-CECO KOMMVET.

Параллельно съ этимъ развивался и процессъ политическаго крушенія коммунъ. Мы виділи, что коммунальное устройство въ вырождение громадномъ большинствъ французскихъ городовъ носило аристократическій характеръ. Такое положеніе дёлъ неминуемо должно было привести къ борьбъ народной массы съ правительственной аристократіей. Пока всё силы, все вниманіе городского населенія было поглощено борьбой съ феодальнымъ владъльцемъ, всъ классы горожанъ являлись тесно сплоченными этимъ общимъ деломъ, сознаніемъ общей опасности. Но какъ только цель была достигнута и коммуна обезпечивала себъ болъе или менъе прочное существованіе, такъ тотчасъ же обнаруживался разладъ между отдъльными составными частями коммуны: все ярче и ярче выступала разница интересовъ богатыхъ и бъдныхъ, хозяевъ и работниковъ, правящихъ и управляемыхъ. Въ 1233 г. въ Бово произошло кровавое возстаніе городской черни противъ "мізняль"; порядокъ быль возстановленъ, только благодаря вмешательству короля. Въ Генте для прекращенія распри между низшими слоями населенія и городскимъ правительствомъ въ 1275 г. потребовалось посредничество графини фландрской и третейскій судь с.-омерской коммуны, постановившій, что всв распоряженія гентскихъ эшевеновъ, которыя покажутся народу нарушающими его интересы, будутъ передаваться на разсмотрѣніе графа фландрскаго. Почти въ то же время въ Дуэ рабочіе ткапкаго цеха возстають противъ своихъ хозяевъ. Въ Аррасъ рабочіе разбивають дома своихъ цехмейстеровъ (ремесленныхъ старость) и разгуливають по городу съ знаменами, громко требуя смерти мэра и эшевеновъ. Въ Санъ въ 1283 г. городскія партіи не могуть прійти къ соглашенію относительно выбора должностныхъ лицъ, и дъло окончилось тъмъ, что весь составъ муниципалитета былъ назначенъ королемъ; въ Дижонъ по такому же поводу король не только назначиль своей властью членовъ городского правительства, но и совствить уничтожилъ коммуну. Сначала городская аристократія пыталась насильственными мітрами удержать за собой свое привилегированное положение: такъ, въ 1245 г. въ Дуэ ремесленникамъ и черни подъ страхомъ суроваго наказанія были запрещены какія бы то ни было сообщества, опасныя для существующаго порядка. Но натискъ демократіи былъ слишкомъ силенъ, и высшей буржуваји пришлось сдълать мало-по-малу пълый рядъ уступокъ: ремесленныя корпораціи получили болье широкое участіе въ выбор' должностных лицъ; рядом ь съ прежним муниципалитетомъ во многихъ коммунахъ стали представители народной массы, которые защищали ея интересы, имъли право контроля надъ финансовой частью и даже до нъкоторой степени участвовали въ управленіи городомъ. Такимъ образомъ, къ началу XIV в. коммуны пріобрівтають нівсколько боліве демократическое устройство, но превратиться въ демократическія республики свободныя городскія общины не успъли: естественный ходъ ихъ развитія быль нарушенъ вывшательствомъ посторонней силы, которая съ каждымъ годомъ становилась все грознее и могущественнее. Королевская власть, такъ успъшно боровшаяся съ политической независимостью феодаловъ и духовенства, наложила руку также и на коммунальную свободу. Мы уже видъли, что коммуна, освободившись отъ подданства своему феодальному владъльцу, становилась въ болъе непосредственныя отношенія къ королю; скоро вошло въ обычай, что король непремънно подтверждаетъ коммунальную хартію, а вмъстъ съ этимъ онъ не замедлилъ присвоить себъ и право уничтожать ее; коммуны подчинились юрисдикціи королевскаго парламента, который часто налагаль на нихъ огромные штрафы. Наконецъ, постоянныя столкновенія коммуны съ ен многочисленными вившними врагами, а еще болье междоусобія и взаимныя распри горожань давали королю множество поводовъ вмѣшиваться во внутреннюю жизнь свободнаго города. Финансовыя затрудненія приводили къ королевской опекъ надъ денежнымъ хозяйствомъ коммуны, распри политическія и содіальныя-къ опекъ надъ ея управленіемъ. Тавимъ образомъ, въ силу вещей коммуна утратила свои характерные признаки - перестала быть обособленной, независимой общиной, феодальной единицей, свободно входившей въ договорныя отношенія съ другими такими же феодальными единицами; мы не говоримъ уже о техъ весьма частыхъ случаяхъ, когда вмешательство короля приводило къ прямому, формальному уничтоженію коммуны въ данномъ городъ. Въ окончательномъ результатъ ко времени вступленія на престолъ династіи Валуа во Франціи уже не было коммунъ, а если нъкоторые города еще и сохранили это названіе, то лишь въ видъ переживанія: здъсь, какъ и во многихъ другихъ случаяхъ, форма пережила содержаніе, когда-то ее наполнявшее.

Такимъ образомъ, горожане, которые въ началѣ XI в. были подданными феодаловъ, къ концу XIV-го превратились въ подданныхъ короля. И это уже большой шагъ впередъ; но прежде, чъмъ достигнуть такого положенія, они пережили нісколько вісковь борьбы за свободу. Городское населеніе за это время научилось сознательно относиться къ своимъ интересамъ, энергично отстаивать свое право, жертвовать для свободы и имуществомъ, и жизнью. Подобный историческій опыть не могь пройти безслідно, и, дійствительно, онъ создаль изъ французской буржувзіи врупную общественную силу, третье сословіе, которое еще въ средніе въка съ честью заняло свое мъсто рядомъ съ первыми двумя сословіями, а въ новое время оказалось достаточно сильнымъ, чтобы одержать надъ ними верхъ. Коммунальная форма городской свободы, какъ форма чисто средневъковая, связанная съ обособленностью и политической независимостью города, просуществовала сравнительно недолго: вм'вств съ другими средневвковыми явленіями она исчезла, но, несмотря на это, она оказала глубокое вліяніе на судьбу городского населенія во Франціи.

Ville de

Какъ уже было упомянуто раньше, далеко не всв французскіе bourgeoisie. города прошли черезъ эту форму свободы. Большинство изъ нихъ никогда не было коммунами. Но и въ ихъ положеніи произощло существенное изміненіе во вторую половину среднихъ віковъ: жители этихъ городовъ, оставаясь подданными своихъ феодальныхъ владельцевь, получають оть нихъ целый рядъ привилегій, касающихся разнаго рода повинностей, податей и пошлинъ, а также суда и даже администраціи. Почти всегда эти привилегіи сопровождаются и дарованіемъ личной свободы горожанамъ, т. е. права свободнаго перемъщенія, вступленія въ бракъ и распоряженія своимъ имуществомъ. Первые случан такого надъленія горожанъ привидегіями встръчаются уже въ концъ X в., въ XI в. они еще довольно р'вдки, но въ теченіе XII и XIII стольтій почти всь французскіе города переходять въ этоть разрядь такъ называемыхъ villes franches или villes de bourgeoisie. Иногда горожане сами присваивають себъ извъстныя права и вольности, пользуясь удобнымъ

лучаемъ, и сеньёру остается лишь признать совершившійся факть; чаще же всего сами феодальные владъльцы дарують подвластнымъ имъ городамъ большую или меньшую степень свободы. При этомъ нъкоторыми изъ нихъ руководить правильный расчетъ, разумныя хозяйственныя соображенія: чемь выше матеріальное благосостояніе горожанъ, темъ больше доходовъ будеть получать сеньёръ съ принадлежащаго ему города, а такъ какъ личная и имущественная необезпеченность, произволь въ обложении податями и пошлинами, здоупотребленія феодальной администраціи — все это въ корнъ подрываеть благосостояніе торгово-промышленнаго городского населенія, то, следовательно, нужно все это устранить. Такая разумная хозяйственная политика требуеть не только большого практического смысла, но и значительныхъ средствъ: чемъ мельче хозяйство, тъмъ скареднъе хозяинъ, тъмъ труднъе ему вести свое хозяйство раціональнымъ способомъ; воть почему villes de bourgeoisie легче всего и въ большемъ количествъ появляются въ доменахъ короля и другихъ крупныхъ феодальныхъ владъльцевъ. Но и остальнымъ по разнымъ мотивамъ приходилось надълять свои города привилегіями и вольностями: во многихъ случаяхъ сеньёръ пріобраталь во владаніе городъ силой оружія, въ приданое за женой или покупалъ его за деньги, и, чтобы привязать къ себъ своихъ новыхъ подданныхъ, оказывалъ имъ разныя милости; еще больше нуждался онъ въ расположени горожанъ, когда получаль владение по наследству и на это же наследство оказывались еще и другіе претенденты. Неръдко у города оказывалось ньсколько владыльцевь, права которыхь до такой степени перепутывались между собой, что не было никакой возможности разобрать въ каждомъ отдъльномъ случать, что кому принадлежить, кто н въ какой долъ участвуетъ въ получении судебной или иной пошлины; тогда совладельцы решались перенести эту мудреную задачу изъ области политики въ область ариеметики: предоставляя горожанамъ устраиваться, какъ они знають, сеньёры соглашались брать съ нихъ разъ навсегда опредъленные платежи, которые уже и дълили между собой. Многіе феодалы, нуждаясь въ деньгахъ, продавали горожанамъ большую или меньшую степень гражданской свободы: за извъстный единовременный взносъ они отказывались отъ своей произвольной власти и точно опредъляли на будущее время всв платежи и повинности городского населенія. Наконецъ. чъмъ больше появлялось привилегированныхъ городовъ, тъмъ легче становилось получать привилегіи остальнымъ: волей-неволей

сеньёръ соглашался на уступки, потому что иначе его городъ пустыль, такъ какъ жители перебытали въ сосыднія villes des bourgeoisie. Между феодалами установилась своего рода конкуренція въ раздачы вольностей горожанамь: каждый старался цыной привилегіи не только удержать населеніе своего города, но, если можно, и переманить къ себы подданных своего сосыда.

Размѣры вольностей колебались въ очень значительныхъ предѣлахъ: въ однихъ случаяхъ привилегія касалась лишь нѣкоторыхъ повинностей и пошлинъ, судъ же и управленіе попрежнему оставались въ рукахъ сеньёра; въ другихъ не только регулировались всѣ денежные счеты города съ владѣльцемъ, но горожане получали въ свои руки и судъ, и завѣдываніе всѣми своими дѣлами: такой городъ отличался отъ коммуны только тѣмъ, что не имѣлъ политическихъ правъ и жители его не составляли присяжной общины; какъ бы обширны ни были привилегіи ville de bourgeoisie, она оставалась все-таки въ подданствѣ у своего сеньёра и не занимала самостоятельнаго мѣста въ феодальномъ обществѣ въ качествѣ коллективной сеньёріи.

Орлеанъ

О характеръ привилегій, которыми быль надълень такой городъ, лучше всего можно судить по отдельнымъ примерамъ. Городъ Орлеанъ, напримъръ, расположенный на территоріи королевскихъ доменовъ, никогда не былъ коммуной: все время имъ управляли чиновники короля-прево и сержанты. Положеніе жителей этого города въ началъ среднихъ въковъ было, конечно, ничуть не лучше, чемъ въ другихъ городахъ Франціи. Но, начиная съ половины XI в., Орлеанъ получаетъ отъ своего сеньёра-короля одну привилегію за другой, и въ общей суммъ эти привилегіи настолько улучшають быть ордеанскаго населенія, что окончательный результать получается почти такой же, какъ и въ городахъ, пережившихъ періодъ коммунальной свободы и самоуправленія. Въ 1051 г. Генрикъ I, по просъбъ епископа и жителей г. Орлеана, издаеть приказь, чтобы во время сбора винограда городскія ворота не запирались, такъ что каждый можетъ свободно въвзжать и выважать изъ города, не платя при этомъ обычной пошлины. Въ 1137 г. Людовикъ VII запрещаетъ своему прево и сержантамъ въ Орлеанъ притъснять жителей; онъ объщаетъ не задерживать горожанъ насильно въ тъхъ случаяхъ, когда они будутъ призваны къ его королевскому двору, а также не допускать никакихъ злоупотребленій въ чеканкъ монеты; за это король будетъ получать извъстную подать съ каждой мъры зерна и вина. Черезъ 10 лътъ онъ уничтожилъ въ Орлеанъ droit de mainmorte, одну изъ самыхъ тяжелыхъ и ненавистныхъ феодальныхъ повинностей: въ силу этого права сеньёръ наследоваль имущество виллана, если у того не было прямыхъ наследниковъ; даже въ техъ случаяхъ, когда вилланъ получалъ свободу распорядиться извъстной частью своего нмущества, его наследникъ долженъ былъ уплатить значительную пошлину сеньёру. Въ 1168 г. тотъ же король старается устранить злоупотребленія при сборв пошлинъ, а некоторыя изъ этихъ постеднихъ совсемъ уничтожаетъ; кроме того, онъ издаетъ несколько распоряженій, благопріятствующихъ свободів торговли и облегчающихъ гражданскія сділки. Въ 1183 г. Филиппъ-Августъ освобождаеть оть подати (taille) настоящихъ и будущихъ жителей Орлеана, а также даруеть имъ разныя другія привилегіи, какъто: не быть вызываемымъ на судъ дальше извъстныхъ мъстностей, расположенных в недалеко отъ Орлеана, не подвергаться судебнымъ штрафамъ свыше 60-ти су, за исключеніемъ нікоторыхъ, точно опредъленныхъ случаевъ, и т. д.; за это король выговариваетъ себъ пошлину въ два денье съ мъры вина и хлъба.

Всв эти привилегіи нисколько не изміняли политическаго положенія горожань, которые попрежнему оставались подданными своего сеньёра; жители Орлеана не получили даже самоуправленія въ какой бы то ни было формъ: во главъ города, какъ и раньше, стояль королевскій прево, а не выборный мэрь. И темъ не менте быть орлеанскаго населенія подъ вліяніемъ этихъ привилегій существенно изм'тнился къ лучшему: оно было теперь избавлено отъ нъкоторыхъ наиболъе тяжелыхъ и стъснительныхъ повинностей; промышленность и торговля получили возможность болье свободнаго развитія, болъе прочное и обезпеченное положеніе; изъ области суда и управленія были устранены многія злоупотребленія, а главное, прежній произволь, ничьмь не стесненный и не сдерживаемый, каждую минуту угрожавшій и личности, и имуществу горожанина, постепенно уступилъ мъсто опредъленному порядку, точно установленнымъ правиламъ: подъ защитой этого порядка горожане подучили возможность гораздо болье мирнаго, спокойнаго существованія; быстрве пошло впередъ развитіе, постепенное накопленіе матеріальныхъ и духовныхъ силъ; прочиве оказывались уже пріобрътенные результаты этого развитія.

Орлеанъ получилъ свои привилегіи и вольности постепенно, въ теченіе значительнаго промежутка времени. Но бывали случаи, когда сеньёръ сразу давалъ городу пълый рядъ новыхъ правъ.

Грамота Лорри.

Digitized by Google

Мало-по-малу выработались даже известныя формы грамоть, которыя заключали въ себъ множество отдельныхъ привилегій относительно податей и пошлинъ, всевозможныхъ сборовъ и повинностей, суда и т. д. Подобныя грамоты похожи были на коммунальныя хартіи и такъ же, какъ онъ, производили въ бытъ городского населенія ръзкій переворотъ, съ той только разницей, что перевороть этотъ касался не политическаго, а лишь гражданскаго ихъ положенія. Одной изъ наиболье распространенныхъ была грамота города Lorris en Gatinais, утвержденная Людовикомъ VII въ 1155 г.; въ теченіе 40 льтъ такая же хартія была дана еще семи городамъ.

Вотъ нъкоторыя изъ постановленій этой грамоты, заключающей въ себъ всего 35 параграфовъ.

- 2) Никто изъ жителей Lorris не долженъ платить ввозной пошлины за свои събстные припасы; ни въсовой пошлины за хлъбъ, который онъ добудетъ своимъ трудомъ или трудомъ своего рабочаго скота; ни торговой пошлины (forage) за вино, которое онъ получитъ съ своихъ виноградниковъ.
- 3) Никто изъ жителей этого города не будеть вытребованъ ни пъшкомъ, ни съ лошадью въ такое мъсто, изъ котораго онъ не можетъ вернуться домой въ тотъ же день.
- 4) Никто изъ нихъ не платить дорожныхъ сборовъ по пути до Etampes, до Орлеана, до Милльи и до Melun.
- 5) Никто изъ идущихъ или возвращающихся съ ярмарки или рынка въ Lorris не можетъ быть арестованъ или вообще подвергнутъ судебному преслъдованію, если только преступленіе, въ которомъ онъ обвиняется, не совершено въ тотъ же самый день.
- 8) Никто изъ жителей Лорри не долженъ выходить за предълы города, чтобы судиться съ королемъ.
- 10) Никто не будеть пользоваться какими-нибудь преимуществами относительно срока продажи вина (ban public), кром'в короля, которому предоставляется начинать таковую раньше другихъ, но только въ своемъ погребъ.
- 12) Если кто-нибудь поссорится съ другимъ, но не вломится въ его домъ, а потомъ они помирятся, не принося жалобы прево, то съ нихъ не станутъ взыскивать штрафа ни въ нашу пользу, ни въ пользу нашего прево. Въ случать, если жалоба уже была принесена, они все таки могутъ кончить дъло миромъ, заплативши штрафъ; если же на нихъ не былъ наложенъ штрафъ, то они ничего не должны платить ни намъ, ни нашему прево.

- 15) Никто изъ горожанъ Лорри не обязанъ намъ дорожною повинностью (corvée), за исключениемъ двухъ разъ въ годъ, когда они должны перевезти наше вино въ Орлеанъ, но ни въ какое дру гое мъсто.
- 17) Всякій можеть продать свое имущество, получивши за него деньги, уйти изъ города по-добру по-здорову, куда ему угодно, если только онъ не совершилъ какого-нибудь преступленія въ городъ.
- 18) Кто проживеть въ приходъ Лорри годъ и одинъ день, и за это время никто не предъявитъ на него свои права, и ни мы, ни нашъ прево не запретятъ ему жить въ этомъ приходъ, тотъ можетъ оставаться въ немъ и на будущее время въ полной свободъ и безопасности.
- 29) Жители Лорри могутъ собирать въ лѣсу валежникъ для своей надобности.
- 32) Если кого изъ горожанъ обвинятъ въ чемъ-нибудь и его нельзя будетъ уличить на основаніи свидьтельскихъ показаній, то онъ можетъ очиститься принесеніемъ присяги.
- 35) Мы приказываемъ, чтобы каждый разъ при смънъ прево или другихъ должностныхъ лицъ въ городъ (sergents) они клялись нерушимо соблюдать всъ эти постановленія.

Какъ видно изъ приведенныхъ отрывковъ, всѣ эти привилегіи касались лишь гражданскаго быта городского населенія, ни въ чемъ не измѣняя его политическаго положенія.

Къ той же категоріи villes de bourgeoisie можно отнести и многочисленныя слободы, которыя король и другіе феодальные владъльцы основывали на своей землъ (такія слободы назывались villes neuves). Каждому изъ нихъ, естественно, было выгодно имъть въ своихъ владъніяхъ лишній поселокъ съ рынкомъ или даже ярмаркой и получать съ его жителей и прітажихъ торговцевъ разныя пошлины; но чтобы найти охотниковъ поселиться въ новой слободъ, нужно было заманить ихъ разными льготами, объщающими спокойное и обезпеченное существованіе, нужно было оградить ихъ отъ произвола феодальнаго сеньёра и его приказчиковъ и для этого разъ навсегда опредълить виды и размъры разныхъ податей, пошлинъ и повивностей. Въ виду этого феодалъ, задумавшій основать слободу, заранъе издавалъ грамоту, въ которой и перечислялъ привилегіи и вольности будущихъ жителей слободы.

Вотъ образчикъ такой грамоты.

"Я, Генрихъ, графъ de Troyes, симъ объявляю: да будетъ въ-

Villes neuves.



домо всѣмъ и на будущія времена, что я установиль нижеслѣдующія правила для жителей моей слободы близъ Pont-sur-Seine:

Всякій, проживающій въ вышеуказанной слободь, будеть платить ежегодно 12 денье и міру овса за свою усадьбу; если же онъ хочеть получить участокъ пахатной земли или луга, то будеть платить по 4 денье за агрепт (немного меніве '/2 десятины). Дома, виноградники и луга могуть быть проданы или отчуждены по волів того, кто ихъ пріобрівтеть. Жители слободы должны будуть выступать въ походів только въ тіхть случаяхъ, когда я самъ буду предводительствовать войскомъ. Я дарую имъ, кромів того, право выбирать 6 эшевеновъ, которые будуть завіздывать дівлами общины и присутствовать на судебныхъ засізданіяхъ моего прево. Я постановляю, что никакой сеньёръ, рыцарь или другой кто не можеть схватить и увести жителя слободы подъ какимъ бы то ни было предлогомъ, если только этотъ человівкъ не его рабъ и за нимъ не числится недоимки.

Дано въ Provins въ лъто отъ воплощенія Христова тысяча сто семьдесять пятое".

С. Моравскій.



## XXV.

## Свв. Кириллъ и Мееодій первоучители славянскіе.

I. Пространныя или такъ называемыя Паннонскія житія свв. Кирилла и Менодія.

## г. Житіе св. Кирилла.

Мъсяца февраля въ 14-й день житіе и подвиги блаженнаго учителя нашего Константина философа, перваго наставника славянъ 1).

## Благослови отче.

I. Богъ милостивый и щедрый, ожидающій, чтобы всё люди при- Вотупленіе. несли покаяніе, пришли къ познанію истины и спаслись, — не же-

<sup>1)</sup> Исторія сохранила намъ лишь немногіе документальные источники о жизни и дъятельности славянскихъ первоучителей. Вполнъ справедливы слова профессора Воронова: «Плодотворная жизнь и дъятельность свв. Кирилла и Месодія, посвященная почти всецвло славянству, была отдалена отъ круга ближайшихъ интересовъ Византіи и ея историковъ и прямо несочувственна латино-измецкому духовенству, а поэтому, несмотря на громадное значеніе для всего славянскаго міра, была или неизвізства современнымъ греческимъ и датинскимъ историкамъ, или игнорирована ими. Современные сдавянскимъ первоучителямъ византійскіе историки и датинскіе аннадисты не оставили намъ ни одного извъстія о нихъ, и тогда какъ въ византійской литературъ, можно сказать, не осталось ни малейшаго воспоминанія о нихъ, Зипадъ сожранилъ лишь ивсколько посланій, меморій, отрывочныхъ извівстій, относящихся въ ихъ дъятельности въ Моравія и въ Римъ. Помимо этяхъ немногихъ латинскихъ офиціальныхъ источниковъ, исторія Кирилла и Месодія слагается главнымъ образомъ на основанія преданій, сохранившихся въ благоговъйномъ къ ихъ памяти міръ славянскомъ; наиболье полныя извъстія о нихъ почерпаются изъ источниковъ славянскихъ или, хотя писанныхъ на датинскомъ и греческомъ языкахъ, но составленныхъ по славянскимъ источникамъ. Но всъ эти намятники славянскаго происхожденія, богатые содержанісить, не имфють характера несомифиных и вполиф достовфрных исторических в документовъ. Почти вст они (если не вст безъ исключенія) написаны не современниками, составлены на основании преданій болье или менье позд-

лаетъ Господь смерти даже и закоренълаго гръшника, даруя ему спасительное покаяніе и сохраняя жизнь его, — не позволяеть че-

нихъ, написаны съ цвими болве нравственнаго, чвиъ историческаго свойства, разсвяны на пространстве нескольких вековь, принадлежать различнымъ славянскимъ народамъ. Порча преданій съ теченіемъ времени, національныя пристрастія авторовъ, особенныя цели при составленіи памятниковъ, личныя возэрвнія, соображенія и догадки, неизбіжныя при составленіи документовъ по преданію, -- все это вліяло на историческое значеніе этихъ памятниковъ, условливало различіе показаній, противорвчія въ извъстіяхъ, примъсь субъективнаго элемента въ исторической истинъ». -- Изъ всъхъ дегендарныхъ источниковъ о двятельности первоучителей славянскихъ, по полнотв заключающихся въ нихъ данныхъ и ихъ достовфрности, первое мфсто занимаютъ пространныя житія свв. Кирилла и Менодія, извъстныя подъ именемъ Паннонскихъ. Они были открыты профессоромъ москов, духов. академіи А. В. Горскимъ, который напечаталъ извлечение изъ нихъ съ историко-критическимъ изследованиемъ въ № 6 Москвитянина 1843 года. Въ 1865 году трудъ Горсваго быль перепечатань въ Кирилло-Месодіевскомъ Сборникъ, паданномъ Погодинымъ. Горскій полагалъ, что оба житія были написаны въ Панеоніи во время близкое къ дъятельности первоучителей, и считаль въроятнымъ, что ихъ составителемъ было одно лицо. - Послъ изслъдованія Горского особеннаго вниманія заслуживають следующіе труды, посвященные деятельности славянскихъ первоучителей: 1) Главнъйшіе источники для исторіи свв. Кирилла и Менодін. Профессора А. Воронова.—Труды Кіевской Духовной Академіи, октябрь 1876 г., япварь, апраль, августь, сентябрь 1877 г. Въ этомъ сочинении разсматриваются дошедшие до насъ источники, относящиеся до исторіи и апостольской д'янтельности свв. Кирилла и Менодія на языкажъ славинскомъ, греческомъ и датинскомъ, при чемъ авторъ даетъ обстоятельную оценку каждаго изъ нихъ. Что касается житій, то авторъ, согласно съ Горскимъ признаетъ, что оба житін составлены однимъ лицомъ; но въ дальнъйшемъ не раздъляетъ мнънія Горскаго, полагая, что составитель житій былъ славящинъ, принадлежавшій восточной церкви и жившій не въ Панноніи, а въ Болгаріи, что онъ не былъ ученикомъ и очевидцемъ двительности свв. Кирилла и Месодія и житія составлены имъ не ранве второй четверти Х в. Но самымъ любопытнымъ въ трудъ Воронова является его мизніе, что первоначально житія были написаны не на славянскомъ языкъ, а на греческомъ, Возраженія противъ этого мивнія представлены нами въ статью при изданім поученій Климента: "Клименть, епископь слованскій". - Трудь Ундольскаго съ предисловіемъ П. А. Лаврова въ "Чтеніяхъ Общ. Ист. и Др. Рос.", 1895 г. 2) Свв. Кириляъ и Месодій. Просессора И. Малышевскаго.—Рачь произнесенная на актъ въ кіевской духовной академіи 7 апръля 1885 г. - Трузы Кісяской Духовной Академін, май, іюнь, августь, сентябрь, октябрь и ноябрь 1885 г. — Это сочиненіе представляеть самый полный обзоръ двятельности свв. Кирилла и Мееодія, при чемъ следуетъ отметить стараніе автора возможно ближе держаться фактовъ, сообщаемыхъ пространными житіями свв. Кирилла и Месодія. 3) Святые Константинъ и Месодій, первоучители славянскіе. Річь 7 апрізля 1885 г., въ день памяти тысячелітія со времени конловъческому роду отпасть отъ Него по нерадънію, подпасть соблазну діавола и погибнуть, и во всъ времена и лъта не перестаетъ творить намъ великія благодъянія, какъ прежде, такъ и нынъ, чрезъ посредство патріарховъ и отцовъ, пророковъ, апостоловъ и мучениковъ, праведныхъ мужей и учителей, избирая ихъ отъ многомятежной жизни сей. Ибо знаетъ Господь своихъ избранниковъ, когда говоритъ: овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю ихъ и называю ихъ по имени, и онъ идутъ за Мной, и Я даю имъ жизнь въчную (Іоан. 10.27.28). Такъ и нашему покольнію Господь воздвигъ такого учителя, который просвътиль народъ нашъ, омрачившій умъ свой слабостью, подпавшій соблазну діавольскому и не восхотьвшій ходить въ свъть Божіихъ заповъдей. Житіе его кратко передаетъ намъ, каковъ онъ быль, чтобы, слушая объ его подвигахъ, желающій подражать ему почувствоваль

чины Менодія, профессора моск. духов. академін Е. Голубинскаго.- Прибавленіе въ изданію Твореній Святыхъ Отцовъ въ русскомъ переводъ, 1885 г., часть 36, книжка III. - Что касается другихъ пособій по разнымъ вопросамъ, относящимся въ дъятельности славянскихъ первоучителей, то особепнаго винманія заслуживаеть Кирилло-Менодієвскій Сборникь въ память о совершившемся тысячельтіи славянской письменности и христіанства въ Россіи, наданный профессоромъ М. Погодинымъ. Москва, 1865 г. — Изъ статей, помъщенныхъ въ немъ, кромъ вышеупомянутаго изслъдованія Горскаго, наиболье важны еще следующія: Кириллъ и Менодій, славянскіе просветители. Архіспископа Филарста черниговскаго; -Записка о переводъ Евангелія на славнискій языкъ, сделанномъ свв. Кирилломъ и Менодіемъ. К. И. Невоструева; — Службы свв. Кириллу и Месодію. В. И. Григоровича; — Тъ же службы по синодальному списку; -О древнихъ канонахъ свв. Кириллу и Менодию. А. В. Горскаго, и другін. - Помимо статей научнаго жарактера въ этой книгъ съ интересомъ могутъ быть прочитаны рачи, проповади и газетныя статьи по случаю празднованія тысячельтія со времени изобрівтенія славянской авбуви и перевода на славянскій языкъ Священнаго Писанія – 11 мая 1863 г. Различные источники, относящіеся въ жизни и двятельности первоучителей славянскихъ, печатались неоднократно въ разныхъ ученыхъ изданіяхъ. Пространныя житія были напечатаны профессоромъ І. М. Бодянскимъ въ Чтеніяхъ Общества Исторія и Древностей Россійскихъ: Константипа Философа, въ 16 спискахъ 1863. II, 1864. II, 1873. I;-Менодія, въ 8 спискахъ 1865. І. Тамъ же напечатано Похвальное слово свв. Кириллу и Менодію, въ 15 спискахъ 1855. II, 1866. II. — Похвальное слово св. Кирилау напечатано въ упомянутомъ уже Кирилю. Месодієвскомъ Сборникъ. Оба житія напечатаны также Шафарикомъ въ его книгъ: Изборъ юго-славянскихъ достопамятностей. U Praze 1873. 2-е изданіс. Въ немъ Шафарикъ раздалиль ихъ на главы; это раздъление удержано и въ предлагаемомъ русскомъ переводъ.

бодрость и отвергь леность, помня слова апостола: подражайте мнв, какъ я Христу (1 Корине. 4.16) <sup>2</sup>).

Происхожденіе Константина.

II. Въ городъ Солунъ жилъ одинъ человъкъ знатнаго рода и богатый, по имени Левъ, занимавшій должность помощника военачальника 3). Онъ быль правовърующій и соблюдаль всѣ заповъди Божіи, подобно библейскому Іову. Богъ благословиль супружество его, даровавъ ему семерыхъ детей, изъ которыхъ младшій быль Константинъ философъ, наставникъ и учитель нашъ. Когда мать родила его, взяла ему кормилицу, но младенецъ не хотълъ принимать молоко отъ чужой груди, и мать сама должна была вскормить новорожденнаго. Въ этомъ виденъ особый промысль Божій. чтобы дитя, вскормленное чистымъ молокомъ материнскимъ, осталось доброй отраслью добраго корня. Съ того времени благочестивые родители дали обътъ остаться, какъ брать и сестра, и такъ жили о Господъ 14 лътъ, пока ихъ не разлучила смерть, не нарушивъ даннаго объщанія. Когда отецъ Константина умиралъ, мать оплакивала отрока, говоря: ни о чемъ другомъ я такъ не забочусь, какъ объ этомъ младенцъ, что съ нимъ будетъ. Отецъ сказалъ ей на это: повърь мнъ, жена, я надъюсь, что Богъ пошлеть ему такого отца и попечителя, который печется о всехъ христіанахъ, что и сбылось 4).

<sup>2)</sup> Тексты Священнаго Писанія, встръчающіеся въ житіяхъ, приводятся по сиподальному переводу Библіи.

<sup>8)</sup> По объясненію Горскаго, слова житія: «предръжа санъ другарескъ подъ стратигомъ» означають, что Левъ былъ «друнгарій подъ стратигомъ»,—это второе лицо посла главнаго военачальника.

Изъ сказаннаго здась о происхожденіи Льва видно, что житіе не дастъ точнаго указанія на ту народность, къ которой принадлежали святые перво-учители. Но это и неважно. Если они были греками, твиъ выше ихъ подвигъ переводъ Священнаго Писанія на славянскихъ земляхъ, въ которыхъ имъ суждено было пропов'ядовать христіанство. Если же они были славяне, то лишь по происхожденію; что же касается ихъ культуры, то ею они всецало обязаны Византія. Гораздо важное ихъ происхожденіе изъ Солуня, такого города византійской имперія, въ которомъ греки соприкасались съ славянами настолько, что должны были знать и славянскій языкъ. Близость въ славянскому населенію, по крайней мъръ, въ избранныхъ натурахъ могла умърять надменность, какую по отношенію въ варварамъ чувствовалъ грекъ, гордый неизмъримымъ превосходствомъ своей культуры. Этою близостью значительно объясняется самоотверженная дѣятельность святыхъ брятьевъ на благо славянъъ.

<sup>4)</sup> Такъ какъ составитель житія, говоря о смерти Константина, относить

III. Когда Константинъ быль 7-ми льть, онъ видъль сонъ. Мив снилось, -- разсказываль онь отцу съ матерью, -- что стратигь собралъ всъхъ дъвицъ нашего города и сказалъ мнъ: выбери себъ няъ нихъ подругой жизни и помощницей, какую хочешь. И я, посмотръвъ на всъхъ, увидълъ одну, превосходившую другихъ красотой лица, сіяющую и украшенную златыми монистами, бисеромъ и всякаго рода украшеніями, имя которой было Софія, т. е. премудрость; ее я и выбраль. Выслушавь этоть разсказь, родители сказали ему: сынъ, храни заповъдь отца твоего и не отвергай наставленія матери твоей (Притчи Солом, 6.20). Ибо запов'єдь есть свътильникъ и наставленіе — свътъ (Притчи Солом. 6.23). Скажи премудрости: ты — сестра моя, и разумъ назови роднымъ твоимъ (Притчи Солом. 7.4). Премудрость светить сильнее солнца, и, если ее будешь имъть спутницей въ жизни, она тебя избавить отъ многаго зла. Отданный учиться, Константинъ превосходиль успъхами прочихъ учениковъ, удивляя всъхъ быстротою памяти. Одинъ разъ вивств съ другими товарищами, имвишими обыкновение забавляться ястребиною охотой, Константинъ вышелъ въ поле, взявъ своего ястреба. Онъ пустилъ его, но, волею Божіей, внезапно поднявшійся в'втеръ унесъ его ястреба; отрокъ впаль въ такое уныніе и печаль, что два дня ничего не влъ. Милосердый Господь по своему человъколюбію, не желая дать Константину привыкнуть къ житейскимъ удовольствіямъ, уловилъ его на охотъ ястребомъ, какъ въ старое время Плакиду оленемъ в). Размышляя надъ суетой сей жизни. Константинъ горько жаловался: такова жизнь наша, что взамень мимолетной радости приносить долгую печаль; съ этого дня пойду лучшимъ путемъ, не буду проводить время въ треволненіяхъ жизни. И онъ оставался дома, изучая наизусть творенія Григорія Богослова, которому, начертавъ на стіні крестное

Дѣтокіе годы.

ее въ 869 году и упоминаетъ, что ему было тогда 42 года, то этимъ самымъ опредъявется и годъ его рожденія-827.

<sup>5)</sup> Здѣсь разумѣется извѣстное обращеніе въ христіанство Евставія Планиды: одинъ разъ на охотѣ Планида погнался за оленемъ и долго не могъ догнать его, пока, наконецъ, олень не перескочилъ черезъ глубокій ровъ, сдѣлавъ тѣмъ для всадника дальнѣйшее преслѣдованіе невозможнымъ. Подъъхавшій на конѣ Плакида, взглянувъ на стоявшаго по другую сторону рва оленя, увидѣлъ между его рогами свѣтлый крестъ съ нвображеніемъ распятія Христова. Изумленный Плакида услышалъ голосъ: Плакида, что ты Меня гоняшь? Я Христосъ. Извѣстны Мнѣ твои благодѣянія и милостыни нищамъ, и ради этого явился Я тебѣ сеёчасъ, чтобы уловить тебя Моей человѣколюбивою сѣтью.

знаменіе, написаль такую похвалу: "О Григорій! теломъ человъкъ, ангель душою; ты, будучи тъломъ человъкъ, явился ангеломъ. Уста твои, какъ уста серафимовъ, прославляютъ Бога и просвъщають вселенную толкованіемъ истинной въры. Услышь моня, съ върою и любовію къ тебъ прибъгающаго, и будь моимъ просвътителемъ и учителемъ". Вдумываясь въ творенія Григорія Богослова, Константинъ невсегда постигалъ глубокій смыслъ ихъ, что приводило его въ великое уныніе. Случился въ это время въ Солунъ странствующій учитель грамматики, и Константинъ, придя къ нему и припадая къ его ногамъ, умолялъ поччить его грамматическому искусству; но учитель этотъ, зарывшій свой талантъ въ землю, сказалъ ему: юноша, не трудись: я отказался кого бы то ни было учить наукъ этой во всъ дни моей жизни. Напрасно вторично со слезами просиль его Константинъ, говоря: возьми всю долю моего отцовскаго наследства, только научи меня. Не хотель послушать его учитель, и юношъ оставалось снова искать утъшенія въ молитвъ объ исполненіи его сердечнаго желанія. И ждать пришлось недолго: Богу угодно было въ скоромъ времени исполнить волю боящагося Его. Царскій опекунъ, называемый Логоееть, до котораго дошли слухи о красоть, мудрости и прилежныхъ занятіяхъ Константина, послалъ за нимъ, вызывая его въ Царьградъ учиться вмъсть съ императоромъ 6). Услышавъ это, отрокъ съ радостью отправился въ путь и на пути, преклонивъ кольна, горячо молился: Боже отдовъ и Господи милости, сотворившій все словомъ Твоимъ и премудростію Твоею устроившій человъка, чтобы онъ владычествовалъ надъ созданными Тобою тварями. Даруй мнв присвдящую престолу Твоему премудрость, да разумъю, въ чемъ воля Твоя, и спасусь я, рабъ Твой и сынъ рабы Твоей (Прем. Солом. 9.1-2; 4-5), и, окончивъ молитву Соломона, всталъ и сказалъ: аминь.

Годы ученья IV. Когда Константинъ прибылъ въ Царьградъ, его отдали учиться. въ Царь- Въ три мъсяца изучивъ грамматику, онъ приступилъ къ изучеградъ.

<sup>6)</sup> Миханду въ это время (въ 842 году) было всего только три года и, понятное дъло, Константинъ не могъ учиться вмъстъ съ нимъ. Неточность этого указанія исправляется ниже, [въ слъдующей главъ, гдъ идетъ ръчь о занятіяхъ Константина и гдъ ни слова не сказано, чтобы онъ учился съ царемъ.

Вызвавшій Константина Осоктисть Логоость быль однимь изъ опскуновъ малольтниго Михаила въ годы управленія имперіей его матери св. Осодоры.

нію прочихъ наукъ. Учился Гомеру и геометріи у Льва 7), діалектикъ и предметамъ философскимъ у Фотія в); учился также и риторикъ, ариометикъ, астрономіи, музыкъ и всъмъ прочимъ искусствамъ эллинскимъ 9). Всъ эти предметы Константинъ изучилъ такъ, какъ другой на его мъстъ изучиль бы лишь одинъ изъ нихъ: быстрота его способностей не уступала прилежанію, что содыйствуеть успъхамъ въ изученіи наукъ и искусствъ. Онъ отличался кротостью характера, вступаль въ беседу съ темъ, съ кемъ она была полезнъе, удалялся людей строптивыхъ, стремясь какъ бы, перемънивъ земное на небесное, выйти изъ оковъ тъла и жить съ Богомъ. Увидъвъ, что онъ за человъкъ, Логоеетъ далъ ему власть надъ всъмъ домомъ своимъ и позволение входить въ царский дворецъ; и спросилъ его разъ: философъ, я хотълъ бы знать, что такое философія? Не задумываясь, отв'тчалъ Константинъ: познаніе Божескихъ вещей и человъческихъ, насколько можетъ человъкъ приблизиться къ Богу и добродътелью уподобиться Творцу, создавшему его по Своему образу и подобію. Съ тъхъ поръ Логооетъ, мужъ столь высокій и почтенный, еще болье полюбиль его и разспрашиваль о всемъ. Константинъ преподаль ему философію, въ краткія слова влагая глубокій смысль. Сохраняя чистоту мысли, ведя жизнь, угодную Богу, Константинъ пріобръталъ всеобщую любовь. И Логоееть оказываль ему всякую честь и нередко предлагалъ много злата, отъ котораго онъ отказывался. Разъ Лого оетъ сказалъ ему: твоя красота и мудрость внушають мнв сильную любовь къ тебъ. У меня есть дочь духовная, моя крестница, красивая и богатая, знатная родомъ; если хочешь, я отдамъ ее

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Это былъ, въроятио, Левъ, митрополитъ солунскій, который съ возстановленіемъ икононочитанія послъ Өеофила, лишившись кафедры, сдълался пачальникомъ основаннаго Вардою училища въ Константинополъ и учителемъ философіи.

<sup>»)</sup> Это былъ знаменитый впослъдствіи патріархъ константинопольскій Фотій, тогда еще свътскій чиновникъ и молодой человъкъ.

<sup>9)</sup> У придворныхъ преподавателей Константинъ выслушалъ полный тогдащий курсъ наукъ, состоявшій изъ такъ называемыхъ trivium'a и quadrivium'a; при этомъ въ грамматикъ, которая должна быть понимаема въ болъе общирномъ смыслъ филологіи и къ которой онъ имълъ особенную природную склонность, онъ ноказалъ успъхи чрезвычайно быстрые, а въ наукахъ философскихъ, которыя преподавалъ Фотій,—успъхи столько серьезные, что прозваніе философа, съ которымъ онъ навъстенъ, было усвоено ему еще во время ученія. (Святые Константивъ и Мефодій, первоучители славянскіе. — Голубинскій, стр. 164).

за тебя; отъ императора ты получишь теперь великую честь и княженіе, а ожидай еще большей почести: вскор'в будешь стратигомъ. — Великъ даръ, который ты предлагаешь, - отвъчалъ ему философъ, - требующимъ его, но для меня нътъ ничего выше ученія, которымъ обогативъ умъ, хочу искать прадівдовской чести и богатства (ср. главу IX и главу XI). Выслушавъ такой отвъть, Логоееть пошель къ императору и сказаль: нашъ философъ не любить житія сего, и, чтобы не отпустить его оть себя, пострижемъ его въ священный санъ и отдадимъ на службу; пусть будеть библіотекаремъ у патріарха при храмъ св. Софіи 10); по крайней мъръ, такимъ образомъ, его удержимъ. Такъ и сдълали. Недолго пробывъ въ этой должности, Константинъ удалился на берега Золотого Pora 11) и скрылся въ одномъ монастыръ. Шесть мъсяцевъ искали его и едва нашли. Не находя возможнымъ принудить его къ исполненію прежней службы, упросили его принять званіе учителя философіи для грековъ и иностранцевъ 12). И онъ его принялъ.

Диспутъ Анніемъ цемъ).

V. Въ это время константинопольскій патріархъ Анній 13) продол-Констан- жалъ еще учить иконоборческой ереси, говоря: не почитайте святина от па-тыхъ иконъ. Былъ собранъ соборъ по этому случаю, на которомъ тріархомъ были обличены его заблужденія, а самъ онъ быль лишенъ патріаршества. Но это не помогло; Анній говориль: насиліемъ изгнали (вконобор- меня, не могли побъдить въ преніяхъ-никто не можетъ противостать словамъ моимъ. Тогда царь и вельможи, приготовивъ философа, послали къ Аннію съ такими словами: если побъдишь этого юношу въ споръ, получишь обратно престолъ патріаршій. Анній, увидъвъ философа, столь юнаго возрастомъ, и посланныхъ съ нимъ. сказаль имъ: вы всъ недостойны моего подножія, какъ я буду съ

<sup>10)</sup> Строго говоря, особой должности библіотекаря въ Константинополъ не было; но была должность хартофилакса, который быль какъ бы секретаремъ патріаржа. Въ его въдънін была и патріаршая библіотека. Въ дъяніяхъ 7-го вселенскаго собора хартофилаксъ, візроятно, и называется  $\beta \iota \beta \lambda \iota \sigma \varphi \dot{\nu} \lambda \alpha \xi$ τοῦ εὐαγοῦς πατριαρχείου.

<sup>11)</sup> Въ славянскомъ текстъ: Узкое море-переводъ греческаго отгео, въ русскихъ памятникахъ - Судъ.

<sup>12)</sup> Въронтно, отсюда и произошло наименование Константина философомъ какъ въ славянскихъ источникахъ: въ Сборникъ 1076 г., въ мъсяцесловъ Остромирова Евангелія и въ древивишихъ прологахъ, такъ и въ латинскихъ, напр., у Анастасія библіотекаря въ дъяніяхъ собора константинопольскаго 869 г., въ посланія паны Іоанна VIII къ Святополку отъ 880 г., въ древивишихъ латинскихъ легендахъ и проч.

<sup>18)</sup> Патріархъ Анній или Іннесъ, по смерти императора Өеофила пизложенный съ престола, извъстенъ упорствомъ въ иконоборческихъ мыслихъ.

вами спорить? -- Суди не по-людски, а по-Божьему, -- отвъчалъ философъ, — въдь ты, какъ и всь мы, изъ земли и души созданъ Богомъ, а потому, смотря въ землю, человъкъ, не возносись. - Не подобаеть осенью искать цветовъ и старца гнать на войну, какъ какого-нибудь юношу, -сказаль Анній. - Самъ говоришь противъ себя, -- отвъчалъ ему философъ, -- скажи, въ какомъ возрастъ душа сильные тыла? - Въ старости, -- отвычаль Анній. -- На какую брань мы тебя гонимъ, на тълесную или на духовную? - На духовную, - отвъчаль Анній. Въ такомъ случав ты насъ сильнве, -- сказалъ философъ, - а потому не говори такихъ притчъ; не безъ времени ищемъ цвътовъ, не безъ времени вызываемъ тебя на бой. -- Посрамленный такими словами Анній на другой предметь обратиль беседу: скажи мнъ, юноша, отчего вы не покланяетесь кресту, когда онъ разломанъ, и не лобзаете его, а иконъ, если она и до персей только написана, не стыдитесь воздавать поклоненіе? - Крестъ имбеть четыре части, -- отвъчалъ философъ, -- и если недостаетъ одной части его, уничтожается образъ креста, а икона лицомъ изображаетъ образъ того, по подобію котораго она написана; не лицо льва, не лицо рыси видить, кто на нее смотрить, а образъ того, въ честь кого она написана. -- Какимъ образомъ вы покланяетесь кресту безъ надписанія, -- продолжалъ старецъ, -- хотя есть и другого рода изображенія креста, а икон'в вы не воздаете чести, если не будеть написано имени того, кого она изображаеть? Всякій кресть имъеть сходство съ крестомъ Христовымъ, -- отвъчалъ философъ, -- а иконы не всв изображають одинь образъ. -- Богъ говорилъ Моисею: да не сотворимъ всякаго подобія, - сказалъ старецъ, - какимъ же образомъ вы, создавая подобія, покланяетесь имъ?--Если бы Богъ сказалъ: не сотвори никакого подобія, — отвъчаль на это философъ, — ты быль бы правъ; но Богъ сказалъ: не сотвори всякаго подобія, т. е. недостойнаго. Немогь возразить на эти слова старецъ и, посрамленный, умолкъ.

VI. Послѣ того агаряне, называемые сарацинами, воздвигли Сарациновая хулу на божество Святой Троицы, говоря: какъ вы, христіане, мисоія. признавая одного Бога, дѣлаете нзъ Него трехъ, утверждая, что есть Отецъ, и Сынъ, и Святый Духъ? Если вы можете объяснить это публично, то пришлите къ намъ такихъ людей, которые могутъ говорить объ этомъ и съ нами спорить. Философу было тогда 24 года. Императоръ, созвавъ соборъ, призвалъ его и сказалъ ему: слышишь ли, философъ, что говорятъ на нашу вѣру скверные агаряне? Ты, слуга и ученикъ Св. Троицы, ступай и вступи въ борьбу съ ними, и Богъ, совершитель всякаго дѣла, славимый въ

Digitized by Google

Гроицъ Отецъ, и Сынъ, и Святый Духъ, да подастъ тебъ благодать и силу слова и явитъ тебя другимъ Давидомъ, съ тремя камнями побъдившимъ Голіава, и да возвратитъ тебя къ намъ, сподобивъ небеснаго царствія. — Услышавъ это, Константинъ отвъчалъ: съ радостью иду за христіанскую віру: что можеть быть для меня отраднъе въ этой жизни, какъ жить во Святой Троицъ и умереть, исповъдуя ее? Вмъстъ съ нимъ послали Георгія Асикрита. Прибывъ туда, они тотчасъ же были свидътелями того, какъ сарацины глумились надъ жившими въ ихъ владеніяхъ христіанами. оскорбляя ихъ чувства. На дверяхъ христіанскихъ домовъ съ наружной стороны были написаны изображенія демоновъ. Агаряне спросили философа: понимаешь ли, философъ, что обозначаютъ эти изображенія? — Вижу изображенія демоновъ, — отвъчаль онъ, и думаю, что внутри этихъ домовъ живутъ христіане, съ которыми вмъсть демоны жить не могутъ и бъгутъ вонъ. А гдъ нътъ снаружи ихъ изображеній, съ теми они живуть внутри. - Сидя за объдомъ, сарадины, гордые книжной мудростью, знавшіе геометрію, астрономію и другія науки, испытывали Константина, говоря: философъ, не дивное ли чудо видно въ томъ, что пророкъ Магометь принесъ намъ благовъстіе отъ Бога и обратилъ въ свою въру многихъ людей, и вст мы хранимъ данный намъ законъ, ни въ чемъ отъ него не отступая; а вы, христіане, испов'ядуете Христовъ законъ одни такъ, другіе иначе, кому какъ угодно.-Отвѣчалъ на это философъ; нашъ Богъ подобенъ морской пучинъ. Пророкъ говорить о немъ: родъ Его кто исповъсть? отъ земли вземлется животъ Его (Ис. 53.8). Въ поискахъ Его многіе входять въ эту пучину, и сильные умомъ, обогащая свой разумъ, переплываютъ пучину и возвращаются, а слабые - подобно людямъ, покушающимся переплыть море въ гнилыхъ корабляхъ, - одни утопаютъ, другіе же, ослабляемые лізностью, съ трудомъ совершають путь. Не таково ваше ученіе: оно легко и доступно всякому, и старому, и малому; оно не возвышается надъ людскими привычками: его всякій можеть исполнить. И не даль вамь вашь пророкь никакой заповъди, не удержалъ вашего гиъва и похоти, но попустилъ имъ,въ какую онъ пропасть темъ самымъ можетъ васъ вринуть, мудрый да разумъетъ. Не такъ Христосъ: подвигами въры и добродътели Онъ постепенно возводить человъка отъ низшаго къ высшему, до полнаго совершенства. Творецъ всяческихъ между ангелами и животными сотворилъ человъка, даромъ слова и разумомъ отдъливъ его отъ животныхъ, а гитвомъ и похотью отъ ангеловъ; кто къ

чему приближается, тотъ и пріобщается или высокаго, или низкаго.--Спросили его снова: какъ единаго Бога славите, какъ трехъ, называете Его Отцомъ, Сыномъ и Духомъ? Если такъ, дайте Ему и жену, чтобы отъ Него расплодились многіе боги. — Не говорите такой безумной хулы, -- отвъчалъ на это философъ, -- мы хорошо наччены пророками, отдами и учителями славить Троицу, Отда, Слово и Духъ, три лица въ единомъ существъ: Слово воплотилось въ Дъвъ и родилось нашего ради спасенія, какъ свидътельствуетъ и вашъ пророкъ Магометъ, написавъ такъ: мы послади духъ нашъ въ дъвъ, соизволивъ на то, чтобы она родила; его устами возвъщаю вамъ Троицу. - Пораженные этими словами магометане обратились къ другимъ предметамъ: если это такъ, гость нашъ, какъ ты говоришь, -- сказали они, -- если Христосъ-- Богъ вашъ, то отчего же вы не поступаете, какъ Онъ повелъваетъ? Въ Евангеліи писано: молитесь за враговъ вашихъ, благотворите ненавидящимъ и преследующимъ васъ, обращайте ланиту біющимъ (Мате. 5.); но вы не такъ поступаете, а острите оружіе ваше противъ тъхъ, которые поднимають его на васъ. - Когда въ законъ есть двъ заповъди, -- отвъчалъ на это философъ, -- кто исполняетъ законъ: тотъ ли вто соблюдаеть одну заповъдь, или кто объ?--Конечно, тоть, кто объ, -- отвъчали они. -- Философъ продолжалъ: Господь сказалъ: молитесь за обижающихъ васъ (Мате. 5.44); но сказалъ также: нътъ больше той любви, какъ если кто положитъ душу свою за друзей своихъ (Іоан. 15.13). Ради друзей мы такъ и дълаемъ, чтобы виъстъ съ тъломъ не была плънена душа ихъ.--И снова спросили его: Христосъ далъ дань за Себя и другихъ; отчего же вы этого не дълаете? Если не хотите платить за себя, то отчего, по крайней мъръ, такому великому и сильному народу, каковы измаильтяне, не даете дани за вашихъ братій и друзей; мы немного и просимъ: одну золотую монету, и, пока свътъ стоитъ, сохранимъ между собою миръ, не нарушая его, какъ другіе. — Отвъчалъ философъ: если кто, имъя учителя, желаетъ идти по его слъдамъ и встрътитъ другого, который совращаетъ его, другъ или врагъ ему будеть такой человъкъ? - Врагъ, -- отвъчали они. -- Когда Христосъ далъ дань, -- сказалъ тогда философъ, -- чье было царство? измаильтянское или римское?—Конечно, римское, — отвъчали они. — Можно ли въ такомъ случав, -- сказалъ онъ, -- ставить намъ въ вину, что мы всь даемъ дань римлянамъ?14)-Посль этого много и другихъ во-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Римлянамъ, т. е. грекамъ. Византійскіе греки называли себя роменми, а свою имперію – ромейскою.

просовъ предлагали ему, испытывая его знанія во всёхъ искусствахъ, какія знали сами. И Константинъ на все давалъ имъ объясненіе, и во всемъ верхъ былъ на его сторонъ, такъ что они сказали ему: какъ это ты все знаешь? -- Отвъчалъ философъ: одинъ человъкъ, почеринувъ морской воды, носилъ ее въ мъхъ и хвалился прохожимъ: смотрите, вотъ вода, которой нътъ ни у кого, кромъ меня. Подощель тогда къ нему житель морскихъ береговъ и сказаль: не стыдно ли тебъ говорить такъ и хвастаться этимъ смердящимъ мъхомъ, когда мы имъемъ цълую пучину морскую. Такъ и вы поступаете; а отъ насъ пошли всв искусства 15).—Послъ этого повели его въ старинный садъ, въ которомъ было много редкихъ растеній, и онъ имъ объяснилъ, какъ они произрастають. Тогда показали ему все ихъ богатство, палаты, украшенныя золотомъ и серебромъ, драгоцънными камнями и жемчугомъ. Смотри. философъ, какія чудеса ты видишь, --говорили они, --какъ велика сила, какъ несмътно богатство амерумны 16), сарацинскаго владыки. Неудивительно это, -- сказалъ Константинъ, -- почесть и слава Богу, сотворившему все сіе и давшему на утвшеніе людямъ; Ему принадлежить все это, а не кому-либо другому. - Услышавъ такія слова, мусульмане не могли сдержать злобы и дали ему выпить яду; но милостивый Богь, сказавшій: если и что смертоносное выпьють, не повредить имъ (Марк. 16.18), спасъ его и возвратиль здоровымъ въ свою землю.

VII. Спустя нъкоторое время Константинъ отрекся отъ міра и жилъ въ уединеніи и безмолвіи, внемля себъ одному и ничего не оставляя на завтрашній день, все раздавая нищимъ, возлагая надежду на одного Бога, Который каждый день о всъхъ печется.

<sup>13)</sup> Въ этой притчъ и заключительныхъ словахъ всего лучше выразилось убъждение Константина въ превосходствъ греческой культуры предъ арабской.

<sup>16)</sup> А. В. Горскій полагаль, что Константинь быль не у самаго халиов Джафара Мотавакела (847—861), а у эмира мелитинскаго, котораго, по словать продолжателя Константина Порфирогенета, "Αμβρον ἐκάλεσαν οἱ πολλοί. Но позднайшів изсладователи, Голубинскій и за нимь Малышевскій, склоняются въ мивнію, что Константинь быль у самого халиов, арабскій титуль котораго—Эмирь-Аль-Муменинь (глава правоварныхь)—передается по-гречески ἀμερούμνης, ἀμερμούμνης, ἀμερμούμνης, αμεραμνούνης, а отсюда въ славянскихъ текстахъ житія: богатство много вмермнійно владыки срацинска (списокъ 1479 г. Бод. № XIII, амермнійно Бод. № У, амаврійно Бод. № I). Великое богатство, роскошнайшіе дворцы и необыкновенные сады, показанные Константину, ясно умазывають не на иного кого, какъ на самого халифа.

Разъ, въ одинъ изъ праздничныхъ дней, когда слуга его съ печалію говориль: ничего не имбемъ въ такой великій праздникъ, сказаль ому Константинь: Напитавшій израильтянь въ пустынв пошлеть и намъ здъсь пищу; ступай и позови, по крайней мъръ, пять человъкъ нищихъ и не отчаявайся въ Божіей помощи. И, когда было время объда, принесъ одинъ человъкъ много разныхъ яствъ и десять золотыхъ монеть. И воздалъ Константинъ хвалу Богу за все это. Вскоръ онъ отправился на Олимпъ 17) къ брату своему Менодію и жиль тамъ, возсылая безпрестанно молитвы къ Богу, занимаясь однимъ лишь чтеніемъ книгъ.

MECCIA.

VIII. Въ это время прибыли къ императору послы отъ хазаръ, Хазарожая которые говорили: мы съ незапамятныхъ временъ знаемъ единаго Бога, который надъ всвии, и поклоняемся Ему на востокъ, сохраняя при этомъ нівкоторые постыдные обычаи свои; евреи убітьждають насъ принять ихъ въру, а сарацины, съ другой стороны, объщая намъ миръ и многіе дары, склоняють насъ къ своей въръ, говоря: наша въра лучшая, чъмъ другихъ народовъ. Поэтому мы посылаемъ къ вамъ пословъ, храня старинную дружбу и любовь къ вамъ, ибо вы народъ великій и отъ Бога владеете парствомъ: спрашивая вашего совъта, просимъ прислать къ намъ человъка книжнаго, чтобы принять вашу въру, если онъ одержить верхъ въ спорахъ съ евреями и сарадинами. Императоръ, отыскавъ философа, объяснилъ ему дъло хазарское и сказалъ: иди, философъ, къ этимъ людямъ и бесъдуй о св. Троицъ съ Ея помощью: никто другой не можетъ этого достойно принять на себя. - Константинъ отвъчаль: если приказываешь, государь, съ радостью иду на это дъло пъшій, босой и безо всего, согласно заповъди Христа своимъ ученикамъ. — Отвъчалъ на это царь: хороши твои слова, если бы ты самъ по себъ хотълъ дъйствовать, но, какъ представитель царскій, блюдя честь государства, иди съ почетомъ и помощью царя. Константинъ тотчасъ отправился и сначала остановился въ Херсонъ; здъсь научился онъ еврейскому языку, перевель восемь частей грамматики и, благодаря этому труду, достигь болье глубокаго знанія въ языкъ еврейскомъ 18). Жилъ въ Херсонъ одинъ

<sup>17)</sup> Здесь разументся Олимпъ маловзійскій (на юго-востоке отъ Бруссы), усъянный многими монастырями.

<sup>18)</sup> Горскій объ этомъ переводъ замітиль: "Неизвістно, съ накого и на какой языкъ и для кого". Малышевскій, напоминая при этомъ рано обнаружившійся въ Константина интересь къ изученію гранматики (сравни 3 главу житія), замъчветь: "Съ тъхъ именно поръ могь у него сложиться навыкъ

самарянинъ, который приходилъ къ нему спорить, приносилъ и по-

казываль ему книги самарянскія; философъ попросиль у него эти книги и, затворившись у себя въ домъ, отдался молитвъ и, умудренный Богомъ, началъ читать книги безъ ошибки. Видя это, самарянинъ воскликнулъ: воистину върующіе во Христа получають благодать Святаго Духа. И крестился самъ и сынъ его. Тутъ же, въ Херсонъ, нашелъ Константинъ евангеліе и псалтырь, написанныя русскими письменами, и человъка нашелъ, говорившаго русскимъ языкомъ, и говорилъ съ нимъ; и, усвоивъ этотъ новый языкъ, сравнивалъ его письмена, гласныя и согласныя, съ своимъ языкомъ и скоро началъ читать на новомъ языкъ и могъ объяснять прочитанное 19). И дивились ему, хваля Бога. Здёсь же, въ Херсонъ, узнавъ, что св. Климентъ еще лежитъ въ моръ, помолив-Климента. шись, Константинъ сказалъ: върую въ Бога и надъюсь на св. Климента, обръту его мощи и вынесу ихъ изъ моря. Онъ убъдилъ архіепископа, и духовенство, и благочестивыхъ мужей състь на корабль и отправиться на то мъсто. Море было совершенно покойно, и прівхавшіе начали копать берегь съ півніемъ молитвъ. И тотчасъ распространилось благоуханіе, словно отъ множества кадилъ. И вследъ затемъ явились св. мощи; взявъ ихъ, съ великою честью и славою внесли въ городъ, какъ онъ объ этомъ пишетъ въ обрътеніи мощей святого 20). Въ это время воевода хазарскій съ вой-

мощей св.

изучать языкъ научно-гранматически, что тамъ болье должно было имать мъсто при изучени чужого языка. А что въ IX в. уже существовали еврейскія грамматики, еврейскіе лексиконы, что можду учеными евреями были тогда грамматики, дексикографы. — это признается изследователями еврейской литературы". - Прибавимъ къ этому, что въ древней славянской литературъ есть одинъ грамматическій трудъ съ такимъ загловіемъ: "Осьмь честыи слова, елико глаголемь и пишемь", въ нъкоторыхъ спискахъ приписываемый Іоанну Дамаскину: книга святаго Іоанна Дамаскина философская. О осми частежъ. Рук. Синод. библ. № 156. Переводъ этого труда на славянскій языкъ приписывается нъкоторыми Іоанну экзарху болгарскому.

<sup>19)</sup> Русское евангеліе, о которомъ говорится въ этой главъ, есть, по всей въронтности, готскій переводъ евангелія Ульфилы, а русскій человъкъ, упоминаемый здесь, есть, вероятно, варяго-руссъ. Таково менніе большинства ученыхъ. Объясненіе, которое предлагали Горскій и др., видъвшіе въ этомъ извъстіи житія вставку, теперь можно считать излишнимъ. Тексты житія дошли до насъ въ большомъ количествъ списковъ, и всъ списки согласны въ существенныхъ подробностяхъ.

<sup>20)</sup> Въ этомъ мъсть житіе даеть намъ интересное указаніе на то, что обрътение мощей св. Климента, папы римскаго, котораго Константинъ былъ главнымъ виновникомъ, было имъ описано. Въ открытомъ недавно проф. Фридрихомъ письмъ библіотекаря Анастасія къ епископу Гавдерику это

сками осадилъ одинъ изъ близкихъ къ Херсону городковъ; узнавъ объ этомъ, философъ не полівнился прійти къ нему и, вступивъ съ нимъ въ бесъду и давъ ему наставленіе, настолько укротиль его, что онъ объщаль ему креститься, и удалился, не причинивъ никакого вреда христіанамъ осажденнаго городка; а Константинъ отправился въ обратный путь; и въ первый часъ 21), за молитвою напали на него угры, завывая, какъ волки, думали убить его. Но Константинъ, окончившій службу, не устрашился ихъ и не оставиль своей молитвы, взывая: Господи помилуй! Увидъвъ его молящимся, по Божію повельнію, угры смягчились и начали кланяться ему; и, выслушавъ изъ усть его наставленія, отпустили его вмѣстѣ со всей его дружиной.

ІХ. Съвъ на корабль, Константинъ отправился въ Хазарію, на Ме- Весьды съ отійское озеро (Азовское море) и къ Каспійскимъ воротамъ Кав- жазарами. казскихъ горъ 22). Хазаре выслали ему навстръчу хитраго человъка, который вступилъ съ нимъ въ бесъду и сказалъ ему: дурной у васъ обычай, вы ставите вмъсто одного царя другого изъ иного рода, а мы управляемся однимъ родомъ 93). — Отвъчалъ ему философъ: Богъ вивсто Саула, не поступавшаго Ему угодно,

<sup>23)</sup> О томъ, что хазары жили родовымъ бытомъ, говоритъ также Іоаннъ визариъ болгарскій въ Шестодневъ, гдъ сказано: и въ блъгаръхъ испръва роды бывають кнези. сынъ въ отыда мъсто и братръ въ брата мъсто. и козарвиъ такожде слышимь бывающе. Листъ 130 (долженъ быть 140) изданія Бодянскаго.



нзвъстіе житія вполнъ подтверждается. Изъ письма Анастасія видно, что Константинъ философъ написалъ на греческомъ языкъ три сочиненія, относящіяся къ чествованію св. Климента: 1) историческую повъсть, 2) торжественное слово и 3) стихотворную похвалу. По метнію проф. Ягича, первое сочинение вижетъ въ виду данное место житія Кирилла; а со вторымъ ближе соприкасается помъщенное въ Макарьевскихъ Четьяхъ Минеяхъ подъ 23 янв.: "слово на пренесеніе мощемъ преславнаго Климента историческую бесъду имуще". Напечатано въ Кирилло-Менодіевскомъ Сборникъ, 319-326. Еще въроятиве, что славянскій переводъ этой статьи съ греческаго въ томъ видъ, какъ онъ до насъ дошелъ, представляетъ передълку, составленную изъ обонкъ названныхъ сочиненій Константина, на что указываеть какъ заглавіе статьи, такъ и ея содержание. Въ первой части ея преобладаетъ историческій разсказъ, а конецъ имветь характеръ похвальнаго слова. Подробности объ открытіи проф. Фридриха въ брошюръ И. В. Ягича: Вновь найденное свидътельство о дъятельности Константина Философа. С.-Петербургъ. 1893.

ч1) Здесь, вероятно, разументся совершение богослужения перваго часа. отчего ниже и сказано: онъ уже кончиль службу.

<sup>22)</sup> Следы пребыванія хазаръ близъ Каспійскаго моря сохранились въ наименование его жазарскимъ.

избраль Давида, угождающаго Ему, и родъ его. - Тогда хазаринъ продолжалъ: вы съ книгами въ рукахъ говорите всв притчи, а мы не такъ; но, какъ бы поглотивши всю мудрость, выносимъ изъ персей, не гордясь такъ писаніемъ, какъ вы. - На эти слова отвічу тебъ такъ, сказалъ ему философъ: если ты встрътишь нагого человъка и онъ тебъ скажетъ: есть у меня много одеждъ и много золота, повъришь ли ты, видя его нагимъ? - Сказалъ: нътъ. - Философъ продолжаль: такъ и я говорю тебъ: если ты поглотилъ всю мудрость, то скажи мнъ, сколько родовъ отъ Адама до Моисея и сколько лътъ владълъ каждый родъ?--Не въ состояніи будучи дать отвътъ на это, собесъдникъ умолкъ. Когда пришли къ кагану и стали садиться объдать, спросили его, обратившись къ нему: какъ намъ почтить тебя, чтобы посадить сообразно съ твоимъ саномъ? - Отвъчалъ Константинъ: я имълъ дъда великаго и славнаго, который стояль близко къ царю и, отвергнувъ добровольно данную ему великую честь, быль изгнань, и, удалившись въ чуждую страну, обнищаль, и тамъ меня родиль. Я ищу эту старую дедову честь и не заслужиль иной, ибо я внукъ Адамовъ. – Достойно и справедливо говоришь ты, гость, отвъчали они; и стали относиться къ нему тъмъ съ большимъ вниманіемъ. За объдомъ каганъ, взявъ чашу, сказаль: я пью во имя единаго Бога, сотворившаго всякую тварь. - Въ отвътъ на это философъ, взявъ чашу, произнесъ: пью во имя единаго Бога и Его Слова, сотворившаго однимъ словомъ всякую тварь, Которымъ небеса утвердились, и животворящаго Духа, Которымъ стоитъ вся сила ихъ. - Отвъчалъ ему каганъ: мы всъ одинаково говоримъ о немъ, различно только Его понимаемъ. Вы славите Троицу, а мы единаго Бога, придерживаясь книгъ - Слово и Духъ проповедують книги, отвечаль философъ: если кто тебе воздасть честь, а слова твоего и духа твоего не чтить, а другой чтить и тебя, и твое слово, и твой духъ, который изъ двухъ воздасть тебъ большую честь? - Тотъ, который чтить и меня, и мое слово, и мой духъ, отвъчаль каганъ. - По этому самому мы поступаемъ лучше въ отношении къ Богу, доказывая это дълами и слушая пророковъ. Ибо Исаія сказаль: слушайте меня, Іаковъ и Израиль, призванный Мой; Я первый, Я и последній, Я быль тамъ, и нынь послаль Меня Господь Богь и Духъ Его (Исаія 48.12-16).— Тогда іуден, стоявшіе около него, сказали ему: скажи, какъ можеть женскій поль вмістить во чреві Бога, на Котораго и взирать не можеть, а тъмъ менъе родить Его? -Философъ, указавъ пальцемъ на кагана и на его перваго совътника, отвъчалъ: если

кто скажеть, что первый советникь не можеть угостить кагана, а послъдній его рабъ можеть и угостить кагана, и воздать ему честь, скажите мнь, какъ мы назовемъ такого человъка: умнымъ или неразумнымъ? - Конечно, неразумнымъ, и даже очень. - А какое изъ видимыхъ твореній, продолжаль философъ, самое совершенное?-Человъкъ, отвъчали ему, ибо онъ созданъ по образу Божію. -- Если такъ, сказалъ философъ, то какъ громъ не убъеть твхъ, которые говорять: Богь не можеть вибститься въ человъка, когда Онъ и въ купину вмъщался и въ облакъ, бурю и дымъ, являясь Монсею и Іову. Ибо какимъ образомъ можетъ болящій получить исцъленіе отъ другого болящаго, и родъ человъческій, пришедшій въ истленіе, отъ кого могъ получить обновленіе, какъ не отъ самого Творца своего. Скажите мив: если врачь хочеть приложить пластырь болящему, приложить ли его къ дереву или камню и исцълится ли такимъ образомъ больной? И Моисей, простерши руки, въ молитвъ сказалъ Духомъ Святымъ: въ громъ и гласъ трубномъ не являйся къ намъ, Господи щедрый, но вселись въ наши утробы, отнявъ наши гръхи. Такъ говорить Акила 24).-Послъ этихъ словъ разошлись съ объда, назначивъ день для дальнъйшаго собесъдованія.

Х. Снова съвъ съ каганомъ, философъ сказалъ: я одинъ среди Превія съ васъ, безъ рода и друзей. Мы споримъ о Богъ, въ рукахъ Котораго всяческая и сердца наши. Тъ изъ васъ, которые сильны словомъ, когда поймутъ нашу бесъду, пусть скажутъ: это такъ, а чего не поймуть, пусть просять объясненій. -- Мы придерживаемся въ писаніи не буквы, а духа, отвітчали іудеи: скажи намъ, какой законъ Богь даль людямъ сначала? Моисеевъ или тоть, который вы держите?-Потому ли спрашиваете, что держитесь перваго закона? сказалъ философъ. - Да, подобаетъ держаться перваго, отвъчали они. - Если хотите держаться перваго закона, продолжаль философъ, то оставьте обръзаніе. - Почему говоришь такъ? спросили они. -- Скажите мив правду, отвъчаль философъ, въ обръзаніи ли данъ первый законъ или въ необръзаніи?-Они отвъчали: мы ду-

<sup>24)</sup> Гревъ Акила, извъстный при императоръ Адріанъ, принявшій кр. врещеніе, но ставшій въ кристіанства сторонникомъ іудейства, или іудействующимъ христівниномъ, перевель Ветхій Завіть съ еврейснаго на греческій языкъ.

Въ дошедшихъ до насъ рукописныхъ библейскихъ текстахъ, именно въ Книгахъ Царствъ, встръчаются ссылки на Акилу наряду съ другими переводчиками и толкователями Ветхаго Завъта.

маемъ-въ обръзаніи. - Философъ сказаль: не Ною ли Богъ даль законъ вначаль, посль отпаденія Адама, называя законъ завьтомъ? Ибо Онъ сказалъ ему: вотъ Я поставляю завътъ мой съ тобою, и съ съменемъ твоимъ, и со всъмъ потомствомъ твоимъ (Быт. 9.9) въ трехъ заповъдяхъ. И все ъщьте, какъ и зелень травную, что есть въ поднебесной, и что на земль, и что въ водахъ, только плоти съ душою ея, съ кровію ея не вшьте; и кто прольеть кровь человъческую, того кровь прольется рукою человъка (Быт. 9.3 - 4.6). Что вы скажете на это, утверждая, что держите первый законъ? -- Отвъчали ему іудеи: мы считаемъ первымъ законъ Моисеевъ, этотъ же Богъ не называлъ закономъ, а завътомъ, какъ и прежде заповъдь Адаму въ раю и Аврааму обръзаніе. Ибо иное дізло законъ, а иное дізло завізть. Оттого Богъ и выразилъ то и другое различными словами. - А я скажу вамъ, отвъчалъ имъ философъ, что законъ называется завътомъ. Ибо сказалъ Богъ Аврааму: и будеть завътъ мой на тълъ вашемъ завътомъ въчнымъ. И сіе будеть знаменіемъ завъта между Мною и тобою (Быт. 17.11-13). И Онъ опять вопість къ Ісреміи: слушайте слова завъта сего и скажите мужамъ Іуды и жителямъ Іерусалима; и скажите имъ: такъ говоритъ Господь Богъ Израилевъ: проклятъ человъкъ, который не послушаеть словь завъта сего, который Я заповъдаль отцамъ вашимъ, въ день, въ который вывелъ ихъ изъ земли египетской (Іерем. 11.2-4).-Іудеи отвъчали на это: такъ и мы думаемъ, что законъ называется также завътомъ. И всъ, которые держались закона Моисеева, угодили Богу. И мы, держась его, надъемся быть угодны Богу; а вы, поставивши другой законъ, попираете законъ Божій.-- И хорошо дълаемъ, сказалъ философъ, ибо, если бы Авраамъ не принялъ обръзанія, а держался завъта Ноева, не назвался бы онъ другомъ Божіимъ. И Моисей, написавъ законъ, не соблюдалъ прежняго. Такъ и мы поступаемъ и, принявъ законъ отъ Бога, соблюдаемъ его, чтобы Божія запов'єдь пребывала твердой. Ибо, давъ законъ Пою, не сказалъ ему, что дастъ другой, но пребывающій во въки въ душу живу. Равнымъ образомъ, и давая объщание Аврааму, не возвъстиль ему, что дасть другой законь Моисею. Вы соблюдаете законъ. А Богъ устами Іезекіиля вопість: измізню его и дамъ вамъ другой. А Іеремія сказаль: воть наступають дни, говорить Господь, когда Я заключу съ домомъ Израиля и съ домомъ Іуды новый завъть, такой завъть, какой Я заключиль сь отцами ихъ, когда взялъ ихъ за руку, чтобы вывести ихъ изъ вемли египет-

ской; тотъ завътъ Мой они нарушали, и Я возненавидълъ ихъ. Но воть завъть, который Я заключу съ домомъ Израилевымъ посль тыхь дней, говорить Господь: вложу законъ Мой во внутренность ихъ и на сердцахъ ихъ напишу его и буду имъ Богомъ, а они будуть Моимъ народомъ (Іер. 31.32-33). И опять тоть же Іеремія сказаль: такъ говорить Господь: остановитесь на путяхъ ващихъ и разсмотрите и разспросите о путяхъ древнихъ, гдъ путь добрый, и идите по нему и найдете покой душамъ вашимъ. Но они сказали: не пойдемъ. И поставилъ Я стражей надъ вами, сказавъ: слушайте звука трубы. Но они сказали: не будемъ слушать. Итакъ, слушайте народы и знай собраніе, что съ ними будетъ. Слушайте Меня: вотъ Я приведу на народъ сей пагубу, плодъ помысловъ ихъ, ибо они словъ Моихъ пророковъ не слушали и законъ мой отвергли (Іер. 6.16-19). И не только этими мъстами могу вамъ доказать, что законъ престанетъ, но и многими другими свидътельствами пророковъ. - Отвъчали ему іудеи: всякій іудей знаетъ, что будеть такъ, но еще не пришло время Мессіи.-Къ чему говорите такъ, когда знаете, что Іерусалимъ разрушенъ и жертвы престали и все сбылось, что о васъ предсказали пророки. Малахія говорить: нъть Моего благоволенія къ вамъ, говорить Господь Саваооъ, и приношеніе изъ рукъ вашихъ неблагоугодно Мнѣ. Ибо отъ востока солнца до запада велико будеть имя Мое между наролами, говоритъ Господь Саваооъ (Малах. І. 10, 11). —Они отвъчали: слова, которыя ты говоришь, значать: всв народы будуть благословены ради насъ и обръзаны въ Герусалимъ. -- Сказалъ имъ философъ: такъ говорить Моисей: если будещь слушать гласа Моего и будешь исполнять все, что скажу тебъ, проведу предълы твои отъ моря Чермнаго до моря Филистимскаго и отъ пустыни до ръки Евфрата (Исх. 23. 22. 31). А мы, народы языческіе, благословимся о Томъ, о Комъ благословено съмя Авраама, о Исшедшемъ отъ корня Іссеева, Названномъ чаяніемъ языкъ и світомъ всей земли и всвхъ острововъ, просвъщенные славою Божіей, независимо отъ того закона (т. е. Моисеева) и мъста (т. е. Іерусалима). И Захарія сказалъ: ликуй отъ радости дщерь Сіона: се Царь твой грядетъ къ тебъ кроткій, сидящій на ослиць и на молодомъ осль, сынь подъяремной; и въ другомъ мъстъ: тогда истреблю колесницы у Ефрема и коней въ Герусалимъ, и сокрушенъ будетъ бранный лукъ, и Онъ возвъстить миръ народамъ, и владычество Его будеть отъ моря и до моря и отъ ръки до концовъ земли (Захар. 9. 9-10). Іаковъ сказаль: не отойдеть скипетрь оть Іуды и законодатель оть чресль

его, доколь не пріидеть Примиритель, и Ему покорность народовъ (Бытіе 49.10). Видя все это сбывшимся и исполнившимся, кого иного ждете? Даніилъ, наученный ангеломъ, сказалъ: семьдесятъ седьминъ до Христа Владыки, то есть 490 лътъ, опредълены, чтобы запечатаны были виденіе и пророкъ (Дан. 9.24-25). Какое, вы думаете, царство разумветь Даніиль подъ желвзнымъ царствомъ въ образъ (видънномъ Навуходоносоромъ)? — Они отвъчали: римское. - А камень, отвергнутый отъ горы не руками, Кто есть? (Дан. 2.45), — спросиль ихъ философъ. — Помазанный, отвъчали они: если же, какъ ты говоришь на основани пророковъ и другихъ доказательствъ, Онъ уже пришелъ, то какимъ образомъ римское царство доселъ сохраняетъ господство?-Философъ отвъчалъ: оно уже не сохраняетъ; ибо прошло, какъ и прочія. Наше царство не римское, но Христово, какъ сказалъ пророкъ: воздвигнеть Богь небесный царство, которое во въки не разрушится, и царство это не будетъ передано другому народу; оно сокрушить и разрушить всв царства, а само будеть стоять ввчно (Дан. 2.44). Не христіанское ли дарство нынъ называется именемъ Христовымъ, и римляне поклонялись идоламъ, христіане же — то изъ одного, то изъ другого народа и племени-парствуютъ во имя Христово, какъ говоритъ, обращаясь къ вамъ, пророкъ Исаія: не оставите имя ваше избраннымъ Моимъ для проклятія; и убьеть тебя Господь Богъ, а рабовъ Своихъ назоветъ инымъ именемъ, которымъ кто будеть благословлять себя на землъ, будеть благословляться Богомъ истины; и кто будеть клясться на земль, будетъ клясться Богомъ истины (Исаія 65. 15-16). Не сбылось ли всепркедсзаанное о Христъ пророками?Такъ говоритъ Исаія объ Его рожденіи отъ Дѣвы: се Дѣва во чревѣ пріиметъ и родить Сына, и нарекуть имя Ему Еммануиль, что значить съ нами Богь (Исаія 7.14). А Михей сказаль: и ты, Виолеемъ, земля Іудина, ничъмъ не меньше воеводствъ Іудиныхъ; ибо изъ тебя произойдетъ вождь, который упасеть народъ Мой, Израиля, и котораго происхождение изъ начала, отъ дней въчныхъ. Посему Онъ оставитъ ихъ до времени, доколь не родить имъющая родить (Мих. 5.2; св. Мато. 2.6). И Іеремія говорить: спросите и разсудите: рождаеть ли мужчина? великъ тотъ день, не было подобнаго ему; это бъдственное время для Іакова, но онъ будетъ спасенъ отъ него (Іер. 30.6). А Исаія сказалъ: еще не мучилась родами, а родила; прежде, нежели наступили боли ея, разръшилась сыномъ (Исаія 66.7).—Іудеи опять сказали: мы благословенное племя Сима, благословены отцомъ на-

шимъ Ноемъ, а вы нъть. -- Отвъчалъ имъ Константинъ: благословеніе вашего отца есть не что иное, какъ слава Богу, и инымъ чемъ оно быть не можетъ, ибо "благословенъ Господь Богъ Симовъ" (Быт. 9.26), сказалъ Ной, а къ Іафету, отъ котораго мы произошли, сказалъ: да распространитъ Господь Богъ Іафета, и да вселится онъ въ шатрахъ Симовыхъ (Быт. 9.27) 25). —Итакъ объяснялъ имъ изъ пророковъ и другихъ книгъ, пока они сами не признались: все это такъ, какъ ты говоришь. И снова сказали: какъ вы, уповая на человъка, думаете быть благословенными, а писаніе проклинаетъ такого человъка. Въ отвътъ на это спросиль ихъ философъ: Давидъ проклятъ или благословенъ?--Сказали: благословенъ. — И мы уповаемъ на Того, на Кого онъ, отвъчалъ философъ: онъ сказаль въ псалмахъ: человъкъ мирный со мною, на котораго я полагался (Псал. 40.10). А этотъ человъкъ есть Христосъ Богъ; а кто уповаеть на простого человъка, того и мы считаемъ проклятымъ. -- Тогда іуден предложили ему другой вопросъ: какимъ образомъ вы, христіане, отвергаете обръзаніе, а Христосъ не отвергалъ его, а исполнилъ, согласно закону Моисееву? -- Отвъчалъ философъ: Кто сказалъ Аврааму: и поставлю завътъ Мой между Мною и тобою, Тотъ пришелъ и исполнилъ его. И было соблюдаемо обръзаніе до Мессіи, а намъ Онъ далъ крещеніе 26). Снова спросили его іудеи: какимъ образомъ вы, покланяясь идоламъ, думаете угодить Богу? - Философъ отвъчалъ: прежде научитесь различать имена, что значить икона и что значить идоль. И, разсмотръвъ это, не нападайте на христіанъ, ибо десять значеній имфеть этоть образь въ вашемь языків. Спрошу вась и я. Не образъ ли скиніи, которую видъль на гор'в Моисей, принесъ

<sup>\*)</sup> Очень въроятно, что сокращение полныхъ бесъдъ Кирилла, писанныхъ на греческомъ языкъ, повело къ нъкоторымъ неясностямъ изложения въ этой глаяв жития. Слъдующее затъмъ мъсто, представляющее параллель къ Толковой Палев (памятникъ, въ которомъ заключается толкование Ветлаго Завъта, направленное противъ іудеевъ, съ значительными вставками изъ источниковъ апокриемческихъ), опущено, такъ какъ представляетъ больщое затруднение при переводъ.



<sup>25)</sup> Мадышевскій объясняєть ато місто такть: "Филосоот, объясняєть симсять Ноева благословенія, замітиль, что отъ втого благословенія ничего уже не осталось у іудеевъ, но что исполнилось и исполняєтся надъ христіанами изъ народовъ потомства Іафета благословеніе, данное ему: да распространить Господь Іафета и внидетъ въ селенія Симовы. Это быль намекъ на разсівніе и умаленіе іудеевъ, какъ народа, и на повсюдное распространеніе христіанства и возрастаніе христіанскихъ народовъ".

вамъ и не по этому ли образу построилъ скинію съ помощью искусства изъ дерева, кожи и шерсти и поставилъ въ ней изображенія херувимовъ? Если онъ такъ это сдівлаль, то скажемъ ли мы, что вы покланяетесь дереву, кожв и шерсти, а не Богу, въ то время давшему такой образъ. То же можно сказать и о храмъ Соломона, въ которомъ были изображенія херувимовъ и ангеловъ и многія другія. Такъ и мы, христіане, создавая образы Божіихъ угодниковъ, оказываемъ имъ честь, отдъляя доброе отъ образовъ демонскихъ. Ибо и Писаніе поридаеть приносящихъ въ жертвы сыновей и дочерей и проповъдуеть гить въ Божій, и то же Писаніе въ другихъ случаяхъ хвалить приносящихъ въ жертву сыновей и дочерей своихъ 27). — Іудеи сказали ему: какъ вы ъдите мясо свиней и зайдевъ и не боитесь быть противны Богу?-Отвъчалъ имъ: первый завътъ повелъвалъ: все движущееся, что живетъ, да будеть вамъ въ пищу; какъ зелень травную, даю вамъ все (Быт. 9.9). Для чистыхъ все чисто, а для оскверненныхъ и невърныхъ нътъ ничего чистаго, но осквернены умъ и ихъ совъсть (1 Тим. 1.15). И Богъ говорить въ Бытіи: все весьма хорошо, но ради вашей алчности исключилъ немногое только: и ълъ Іаковъ и насытился и оставиль Бога (Второзак. 32.15); и въ другомъ мѣстѣ: съли люди ъсть и пить и встали плясать. - Все, сказанное о преніяхъ, мы привели изъ обширнаго изложенія вкратцъ ради памяти. А кто хочеть узнать эти святыя беседы въ полномъ виде, найдеть ихъ въ книгахъ, которыя перевель нашъ учитель и архіепископъ Менодій, братъ Константина философа, раздъливъ ихъ на восемь частей 28). Въ нихъ можно видъть силу слова, поражающаго противниковъ, полобно пылающему пламени. -- Каганъ хазарскій и его вельможи, выслушавъ всв слова его, сказали ему: ты посланъ Богомъ для нашего наставленія и знаешь писаніе, наставляемый Богомъ; ты все сказаль намъ, какъ следуетъ, и досыта усладилъ насъ, какъ медъ, сладкими словами святыхъ книгъ. Мы люди простые и въримъ, что все, что ты говорилъ, исходитъ отъ Бога. Но если хочешь еще болье успокоить души наши, объясни намъ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Это мъсто переведено по списку житія Кирилла у Бодянскаго № 1, представляющему въ давномъ случать значительное отличіе отъ списка, напечатаннаго Шафарикомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>28)</sup> Въ этихъ словахъ житіе сохранило намъ извъстіе о составленіи Кирилломъ на греческомъ языкъ изложенія преній съ іудеями и магометанами, которое на славянскій языкъ было переведено Месодіємъ. Ни греческій оригипалъ, ни славянскій его переводъ до насъ не дошли.

все, о чемъ мы тебя спрашиваемъ, въ притчахъ. Съ этимъ разошлись до следующаго дня.

XI. Собравшись на другой день, сказали ему: докажи намъ, честной мужъ, притчами, какая въра лучше всъхъ другихъ.-Отвічаль имъ философъ: были двое супруговь у одного царя въ великомъ почетъ, очень любимы; и когда они согръщили, изгналъ ихъ парь изъ земли своей. Живъ много лътъ въ изгнаніи, они родили дътей въ нищетъ. Дъти ихъ, собираясь, совъщались, какимъ бы путемъ вернуть имъ прежнее мъсто; каждый изъ нихъ совътовалъ по своему; какому же совъту слъдовать, не лучшему ли?-Они сказали: чего ради ты говоришь такъ? каждый свой совътъ считаетъ лучшимъ; такъ и сарадины свой, а другіе другой. А ты скажи намъ, какой изъ нихъ разумъ велитъ считать лучшимъ? — Отвъчалъ философъ: огонь изсущаетъ золото и серебро. а человъкъ умомъ отсъкаетъ ложь отъ истины. Скажите мнъ, что было причиной перваго паденія? Не видініе ли сладкаго плода и не похотъніе ли Божества?-Они сказали: это такъ. - Сказаль философъ: если кто-нибудь, повъв меду или напившись холодной воды, забольеть, и врачь, придя, скажеть ему: вшь еще больше меда и выздоровъешь; а тому, кто пиль воду, скажеть: напившись холодной воды, встань на морозъ нагимъ, и выздоровъешь; а другой врачъ не то скажетъ, но предпишетъ противное болъзни лъкарство: вмъсто меда пей горькое и постись, а вмъсто холоднаго пей теплое и горячее; который изъ двоихъ искуснъе врачуеть?-Всв отввчали: тоть, который предписываеть противныя бользни лькарства. Ибо горестію настоящей жизни сльдуеть умертвить похоть наслажденій, и смиреніемъ гордость, врачуя противное противнымъ. Такъ и дерево сначала раститъ шипъ, а потомъ приносить плодъ, какъ мы имъемъ обыкновение говорить. - И отвъчалъ философъ: хорошо вы сказали. Ибо законъ Христовъ являетъ остроту жизни въ Богъ, а въ въчныхъ жилищахъ приноситъ плодъ сторицею. - Тогда одинъ изъ нихъ, хорошо знавшій злобу сарадинскую, спросиль философа: скажи мнв, гость, отчего вы не слвдуете Магомету? Въдь онъ очень похвалилъ Христа въ своихъ книгахъ, сказавъ, что отъ дъвы, сестры Моисея, родился великій пророкъ, который и мертвыхъ воскрещалъ, и всякіе недуги испъляль высшею силою? — Отвъчаль ему философъ: пусть каганъ насъ разсудить. Скажи мнь: если Магометь пророкъ, то какъ мы будемъ въровать Даніилу, который сказаль: до Христа всякое видвніе пророчества престанеть. Какъ же можеть быть пророкомъ

вашъ Магометъ, явившійся послѣ Христа? Если мы его назовемъ пророкомъ, то придется отвергнуть Даніила. — Многіе тогда сказали: что говорилъ Даніилъ, говорилъ Духомъ Святымъ. Что же касается Магомета, то мы всв знаемъ, что онъ лжетъ и пагубникъ общему спасенію, что даже лучшія изъ своихъ заблужденій онъ изрекъ на гибель и соблазнъ. -- Сказалъ первый совътникъ пріятелямъ сарацинскимъ: съ Божіею помощью гость нашъ всю гордыню жидовскую низвергь на землю, а вашу скверну перебросиль на другой берегь рыки. И, обращаясь къ народу, прибавиль: Богь даль власть надо всёми народами дарю христіанскому, ему же даль и совершенную мудрость, такъ точно и совершенную въру, и помимо этой въры никто не можетъ достигнуть жизни въчной. Да будетъ въчная слава Богу. - Всъ въ одинъ голосъ сказали: аминь. - Тронутый этимъ философъ со слезами сказалъ тогда, обращаясь ко всемъ: братья, отцы, друзья и чада, вотъ Богъ даль разумъ на все и достойный отвътъ. Если есть еще кто-либо, желающій спорить, пусть придетъ, чтобы или одержать верхъ, или быть побъжденнымъ въ споръ. А кто послушаетъ насъ, пусть крестится во имя Святой Троицы. Если же кто не хочеть, то я снимаю съ себя вину за это; тотъ увидить (кто быль правъ) въ день судный, когда Ветхій деньми сядеть судить всв народы. — Отвінали они: мы не враги себъ и отъ сего дня постепенно, кто можетъ и хочетъ, велимъ тому креститься по доброй воль. А кто отъ васъ на западъ кланяется, или по-жидовски молится, или сарацинскую въру держитъ, скоро отъ насъ смерть получитъ. — И такъ разошлись съ радостью. И крестилось ихъ до 200 человъкъ, отвергнувъ мерзости язычества и беззаконные браки. А каганъ написалъ императору такое письмо: ты прислаль къ намъ, государь, такого мужа, который намъ объяснилъ святость христіанской въры и словомъ, и дъломъ. И убъдившись, что эта въра истинна, мы повельли креститься добровольно, надъясь со временемъ и сами это сдълать. Мы всв пріятели твоему царству и готовы тебв на службу, куда насъ ни потребуещь. - Провожая философа, каганъ предлагалъ ему многіе дары, но Константинъ не приняль ихъ, говоря: дай мев, сколько у васъ есть въ плвну грековъ; это мив лучшій даръ. И собрали до 200 пленныхъ и дали ихъ ему, и онъ съ радостью отправился въ обратный путь.

Проповъдь XII. Придя въ безводныя пустыни, путешественники едва могли у народа переносить жажду. Найдя воду въ болотъ, не могли ее пить, пофулмьскаго. тому что вода была горькая, какъ желчь. Когда всъ разошлись

искать лучшую воду, Константинъ сказалъ своему брату Мееодію: я не могу выносить жажды, почерпни воды этой; кто израильтянамъ обратилъ горькую воду въ сладкую, тоть и намъ даруеть это утьшеніе. Почерпнувь, нашли, что вода была сладкая, какъ медь, и холодная; пили ее и прославили Бога, посылающаго такія милости рабамъ своимъ. Въ Херсонъ, ужиная съ архіепископомъ. философъ сказалъ ему: отче, благослови меня, какъ бы благословилъ меня отецъ мой. И когда его спросили, почему онъ сдълалъ это, философъ отвъчалъ: истину говорю, утромъ онъ оставитъ насъ и отойдетъ къ Богу. Такъ и случилось — сбылись слова его. — У народа фулльскаго чэ) былъ огромный дубъ, сросшійся съ черешней, у котораго приносили жертвы, называя его по имени: Александръ, и не позволяли женскому полу приступать къ нему и жертвамъ его. Услышавъ это, философъ не замедлиль пойти въ нимъ и, ставъ посреди ихъ, сказалъ: если эллины пошли въ въчную муку, покланяясь, какъ Богу, небу и земль, такимъ великимъ и добрымъ созданіямъ, то какъ можете избѣжать вѣчнаго огня вы, покланяясь дереву, ничтожному творенію, всегда готовому сгоръть въ огнъ? -- Отвъчали они: не мы начали это дълать: мы это приняли отъ отцовъ нашихъ, и у этого дерева находимъ исполнение прошений нашихъ, чрезъ него сходитъ къ намъ дождь и многое другое. И какъ можемъ мы сдълать это (сжечь дерево), когда до сихъ поръ ништо изъ насъ не дерзалъ этого сделать. Всякій, кто дерзнеть на это, сейчась же умреть, и не видать намъ будеть болье дождя до кончины. -- Отвычаль философъ: Господь вопіеть, говоря: и воть, приду собрать всё народы и языки, и они придуть и увидять славу Мою. И положу на нихъ знаменіе, и пошлю изъ спасенныхъ отъ нихъ къ народамъ въ Оарсисъ въ Пулу и Луду, къ натягивающимъ лукъ, въ Тубалу и Явану, на дальніе острова, которые не слыхали обо Мнв и не видвли славы Моей; и они возвъстять народамъ славу Мою" (Исаія 66.18-19). А у Іереміи сказано: воть Я пошлю множество рыболововъ, говоритъ Господь, и будутъ ловить ихъ; а потомъ пошлю множество охотниковъ, и они погонятъ ихъ со всякой горы, и со всякаго ходма, и изъ ущедій скадъ (Іеремія 16.16). Вотъ Евангеліе Новаго Завъта Божія, въ который вы крестились. И такъ

<sup>39)</sup> Въроятно, въ окрестностихъ г. Филмы, въ Крыму, недалеко отъ Судака или Сурожа, упоминаемаго въ житін Іоанна, епископа готскаго, на греческомъ языкъ. Извъстна и епархін фулмьскан, соединявшанся иногда съ сурожскою.

сладкими словами уговорилъ ихъ и повелълъ имъ срубить дерево и сжечь. Поклонившись ему, старъйшина ихъ подошелъ и подъловаль святое Евангеліе; его примъру послъдовали и всъ остальные. Принявъ изъ рукъ философа бълыя свъчи, съ пъніемъ направились къ дереву. Константинъ, взявъ топоръ, самъ ударилъ имъ 33 раза и велълъ всъмъ рубить его, выкорчевать и сжечь. Въ ту же ночь дождь, посланный Богомъ, напоилъ землю, и съ великою радостію прославили Бога, и возвеселился о семъ Богъ.

XIII. Философъ отправился въ Царьградъ, тамъ видълъ императора и жилъ при церкви святыхъ апостоловъ, пребывая въ безмолвін и молясь Богу. Была въ храмъ святой Софін чаша изъ драгопънныхъ камней-дъло Соломона; на ея граняхъ были еврейскія и самарянскія надписи, которыхъ никто не могъ ни прочесть, ни объяснить. Философъ, взявъ чашу, прочелъ эти надписи и далъ имъ объяснение. На первой грани было написано: прорицай до восхода звъзды, въ пиво буди, Господи, первенцу, бдящему ночью. На другой грани была надпись: на вкушеніе Господне сотворена древа иного; пей и упейся веселіемъ и возопи: аллилуія. На третьей грани: вотъ князь, и весь сонмъ узрить славу его, и царь Давидъ посреди ихъ, и затъмъ было написано число 990. Разсчитавъ время, философъ нашелъ, что отъ 12 года царства Соломонова до царства Христова прошло 990 лътъ. Это было прорицаніемъ о Христь 30).

Призывъ въ письменъ.

XIV. Въ то время, какъ философъ радовался о Господъ, подо-Моравію в спъло другое дъло и трудъ не меньшій прежнихъ. Ростиславъ. изобратеніе князь моравскій, наставляемый самимъ Богомъ, совъщался съ славянокихъ зависимыми отъ него князьями моравскими и послалъ пословъ къ царю Михаилу съ такими словами: наши люди оставили язычество и приняли христіанство, но у насъ нътъ такого учителя, который бы намъ объяснялъ на языкъ нашемъ христіанскую въру, чтобы, следуя нашему примеру, и другія страны намъ уподоблялись. Поэтому пошли намъ, государь, такого епископа и учителя: отъ васъ во всъ страны исходить добрый законъ. На собранный по этому случаю соборъ царь призвалъ Константина философа и, давъ ему выслушать это дело, сказалъ: знаю, что ты очень утом-

<sup>30)</sup> Въ распространенномъ видъ это сказаніе входило въ сборники различнаго содерженія. Смотри одинъ варіанть у Срезневскаго въ Малоизвъстныхъ памятникахъ № 40, и у Поропрьева въ книгъ: Апокрионческія сказанія о ветхозавътныхъ лицахъ и событіяхъ по рукописямъ Соловецкой библіотеки, изъ Палеи № 866, стр. 240-241.

ленъ, философъ, но необходимо тебѣ идти туда. Никто, кромѣ тебя, не можетъ исполнить это дѣло. — Философъ отвѣчалъ на это: коть я и утомленъ, и нездоровъ, иду туда съ радостію, если только они имѣютъ письмена. — Дѣдъ мой, и отецъ мой, и многіе другіе, искавши ихъ, не нашли, отвѣчалъ Константину императоръ: какъ я могу найти ихъ? — А въ такомъ случаѣ, сказалъ философъ, какъ могу я писать слова на водѣ, что грозитъ навлечь на меня имя еретика? — Отвѣчалъ ему царь со своимъ дядей Вардою: если ты кочешь, можетъ тебѣ дать это Богъ, который даетъ всѣмъ просящимъ у Него безъ сомиѣнія и отверзаетъ стучащимъ. — По своему обычаю философъ удалился въ уединеніе и вмѣстѣ съ помощниками своими отдался молитвѣ. Вскорѣ Богъ услышалъ молитву рабовъ Своихъ и открылъ ему письмена зі), и тотчасъ онъ со-

Относительно письменъ возникаетъ вопросъ, какой изъ двухъ славянскихъ алеавитовъ, кирилица или глаголица, былъ изобрътенъ св. Кирилломъ. Этотъ вопросъ имъетъ общирную литературу, но, несмотря на это, не считается вполнъ разръшеннымъ. Въ послъднее время въ наукъ замътно стремлене и глаголическій алеавитъ выводить изъ письма греческаго (скорописнаго), которое въ впоху Кирилла было употребительно у грековъ. Но далеко не всъ глаголическій буквы могутъ, быть выведены изъ греческой скорописм. За то внъ всякаго сомнънія стоитъ зависимость отъ греческаго уставнаго письма кириллицы. Сказавіе о письменахъ славянскихъ черноризца Храбра, по всей въроятности, имъло въ виду кириллицу.

Переводъ Священнаго Писанія и богослужебныхъ книгъ справедливо считается симымъ великимъ подвигомъ славянскихъ первоучителей. Давъ славянамъ возможность слушать богослуженіе и пользоваться Священнымъ Писаніемъ на ихъ родномъ языкъ, св. Кирилъ, какъ человъкъ великій, возвысился надъ предразсудкомъ, который господствовалъ не только въ западной половинъ христіанскаго міра, но и у грековъ. Есть неоспоримыя доказательства, что современные св. братьямъ греки такъ же, какъ и римляне, были склонны допускать богослуженіе лишь на языкахъ греческомъ и латинскомъ (на еврейскомъ, въ дъйствительности, не было совершаемо богослуженіе), и до Керилла славяне тъхъ областей, которыя соприкасались съ Византіей, не получили богослуженія на родномъ языкъ.

Помимо исключительной высоты нравственнаго уровня первоучителей, ихъ миссіонерская двятельность на востоят не могла не оказать благотворнаго вліянія въ данномъ случав. Первоучители могли слышать совершеніе богослуженія на языкв арабскомъ; не говоримъ уже о томъ, что они знали о примъненіи мъ переводу Священнаго Писанія и богослуженію родного языка и другихъ народовъ востока (это видно изъ 16 главы житія Кирилла). Въ этомъ сказалось несомивное преимущество ихъ принадлежности въ вос-

<sup>31)</sup> Призывъ славянъ моравскихъ вызвалъ Константина на двойной трудъ изобратения славянскихъ письменъ и перевода Священнаго Писания на славянский изыкъ.

ставилъ славянскую азбуку и началъ писать слова Евангелія: въ началѣ было Слово, и Слово было у Бога, и Богъ было Слово, и проч. <sup>82</sup>). Узнавъ объ этомъ, царь обрадовался и вмѣстѣ съ совѣтниками своими прославилъ Бога. И послалъ Константина со многими дарами, написавъ Ростиславу такое посланіе: Богъ, который призываетъ всякаго человѣка прійти къ познанію истины и достигнуть высшаго совершенства, видѣвъ твою вѣру и подвигъ, сотворилъ для васъ въ наши лѣта, что бывало только въ старыя времена, явивъ буквы на языкъ вашемъ, которыхъ у васъ не было раньше, дабы и вы причтены были къ великимъ народамъ, которые славятъ Бога своимъ языкомъ. И мы послали къ вамъ того, кому Богъ открылъ эти письмена, мужа достойнаго и благовѣрнаго, знающаго книги философа. Прими этотъ даръ, большій и

точной половинъ церкви. Интересамъ научнымъ къ языкознанію и археологіи Кириллъ обязанъ тъмъ, что зналъ о переводъ Священнаго Писанія на языкъ готскій и о богослуженіи на этомъ языкъ.

Что касается вопроса о томъ славянскомъ нарвчін, на которое быль совершенъ переводъ Священнаго Писанія, то этотъ вопросъ вызываеть въ наукъ далеко не одинаковое ръшеніе. Насколько можно судить по языку старъйшихъ текстовъ Священнаго Писанія, этимъ языкомъ долженъ быть такой, который принадлежаль къ юго-славянскимъ нарачіямъ. А такъ какъ св. Кириллъ и Менодій знали языкъ славянъ солунскихъ, и ихъ первые ученики помощники, которыхъ они должны были взять есъ собою изъ Константинополя, также могли быть только славяне изъ Македоніи или Болгаріи, то, по всей въронтности, на ихъ нарвчіе и быль сдълань переводь. Что главными сотрудниками Константина должны были быть византійскіе славяне, это должно следовать и изъ того, что переводить Священное Писаніе и богослужебныя книги приходилось съ языка греческого, а предполагать знаніе греческаго языка у моравлянъ трудно. Не следуетъ опускать изъ виду еще того обстоятельства, что, если бы Константинъ и Менодій перевели Священное Писаніе на языкъ твхъ славянъ, которые ихъ призывали, то они должны были бы въ такомъ случав переводить на нарвчіе западно-славянское, такъ какъ переводъ былъ оконченъ въ Моравіи, а въ Паннонію принесенъ уже готовымъ, что странно забываютъ тв, которые всюду выдвигають на первый планъ Паннонію. Равнымъ образомъ и переводъ Библіи трудами Мееодія быль совершень также точно въ Моравія, а не въ Паннонія. Но всякій согласится; что въ основъ старъйшаго перевода лежитъ не западное славянское нарачіе. И только потому, что даятельность св. братьевъ протекла на западъ, въ языкъ нъкоторыхъ изъ старшихъ текстовъ мы нажодимъ следы фонетики (въ незначительной степени) и лексического запаса вападно славянскихъ нарвчій.

<sup>12)</sup> Этими словами начинается евангеліе недальное, расположенное въ порядка годичнаго богослуженія, начиная съ недали пасхальной. Сравни въ житіи Месодія примачаніе къ гл. XV.

честивний всякаго злата и сребра, драгодиныхъ камней и богатства преходящаго. При помощи его постъщи утвердить начатое тобою дело и всемъ сердцемъ взыщи Бога. Не отринь общаго спасенія, но подвигни всехъ бодро идти по истинному пути, чтобы и ты, приведшій ихъ твоимъ подвигомъ къ разумівнію Бога, приняль свою маду въ сей въкъ и будущій за души встать, хотящихъ увтровать въ Христа Бога нашего отнынъ и до кончины, и оставилъ, подобно великому царю Константину, о себъ память послъдующимъ покольніямъ.

XV. Когда Константинъ прибылъ въ Моравію, съ великою Установленіе честью приняль его Ростиславь и, собравь учениковь, отдаль ихъ на ученіе. Въ скоромъ времени Константинъ перевелъ весь церковный чинъ и научилъ ихъ утренъ, часамъ, вечернъ, повечерію одавянскомъ и литургін. И отверзлись, по слову пророка, уши глухихъ, и услышали слова писанія, и ясень сталь языкь косноязычныхь. Богь возвеселился о семъ, а діаволь устыдился. Слово Божіе распространялось, но не потерпъль этого добра завистливый искони и треклятый діаволь, вошель въ сосуды свои и началь возстановлять многихъ, говоря: не прославляется о семъ Богъ. Если бы Ему было это угодно, не могъ ли бы Онъ сделать, чтобы и они издавна писали письменами и славили Бога на своемъ языкъ? Но онъ избралъ только три языка-еврейскій, греческій и латинскій. которыми подобаеть прославлять Бога. Такъ говорили латинскіе архіерен, іерен и ученики ихъ. Вступивъ въ борьбу съ ними, какъ Давидъ съ иноплеменниками, Константинъ побъдилъ ихъ словами Писанія и назваль ихъ треязычниками, потому что они ссылались на то, что надпись Пилата на крестъ Христа была написана лишь на трехъ языкахъ. И не только это одно говорили они, но учили и другому безчестью, говоря, что подъ землей живуть люди съ большими головами, и всякій гадъ есть твореніе діавола, и если кто убьеть эмью, тому простится девять гръховъ; если кто убьеть человъка, три мъсяца пусть пьетъ въ деревянной чашъ и не прикасается къ стеклянной; и не возбраняли приносить жертвы по старому обычаю, не препятствовали беззаконнымъ бракамъ <sup>83</sup>). Всъ эти заблужденія Константинъ посъкъ, какъ терніе, и попалилъ огнемъ слова, говоря: принеси въ жертву Богу хвалу и воздай Всевышнему объты твои (Пс. 49.14). Жены юности твоей не отпусти. Если же, возненавидевъ, ее отпустишь, не покроеть без-

forocayженія на явыкв.

<sup>🛪)</sup> Объ истребленіи различныхъ заблужденій у моравлянъ пратко упоинность и составитель древивищей легенды латинской.

честье похоти твоей, говорить Господь Вседержитель. Поэтому берегите духъ вашъ, и никто изъ васъ да не оставитъ жены юности своей; вы творили то, что я ненавидель, потому что Господь быль свидътелемъ между тобою и женою юности твоей, которую ты оставиль, между тымь какь она подруга твоя и жена завыта твоего (Малах. 2.13-16). И въ Евангеліи самъ Господь говорить: вы слышали, что сказано древнимъ: не прелюбодъйствуй. А Я говорю вамъ, что всякій, кто смотрить на женщину съ вождельніемъ, уже прелюбодъйствовалъ съ нею въ сердцъ своемъ. И опять говорю вамъ: кто разводится съ женой своей, кромъ вины разведенной, тоть прелюбодъйствуеть (Мате. 5.27-28-33). Потому и сказано въ Писаніи: что Богъ сочеталь, того челов'єкь да не разлучаетъ (Мате. 19.6). — Сорокъ мъсяцевъ пробывъ въ Моравіи, Константинъ отправился въ Римъ, чтобы посвятить учениковъ своихъ. На пути туда принялъ его къ себъ Коцелъ, князь паннонскій, и захотълъ самъ научиться славянскимъ книгамъ и отдалъ до 50 учениковъ учиться имъ. И, оказавъ ему великую честь, проводилъ его. И не взялъ Константинъ ни отъ Ростислава, ни отъ Коцела ни злата, ни серебра, ни чего-либо иного, проповъдуя слово Евангелія безъ мады. Выпросиль только у нихъ обоихъ 900 плънниковъ и отпустилъ ихъ.

Диспутъ

XVI. Когда онъ былъ въ Венеціи, собрались противъ него епивъ Венедів. скопы, священники и черноризды, какъ вороны на сокола, и воздвигли треязычную ересь, говоря: скажи намъ, какъ ты создалъ для славянъ книги и учишь по нимъ, чего до сихъ поръ никто не изобръталъ, ни апостолы, ни римскій папа, ни Григорій Богословъ, ни Іеронимъ, ни Августинъ? Мы знаемъ только три языка, которыми следуеть въ книгахъ славить Бога: еврейскій, греческій и латинскій. — Отвіталь имь философь: не идеть ли на всіхь одинаково дождь, посылаемый Богомъ? Не сілеть ли для всехъ равно солнце? Не дышемъ ли всь мы однимъ воздухомъ? Какъ же вы не стыдитесь признавать только три языка, обрекая на слепоту и глухоту всв остальные языки и племена? Скажите мнв, безсиленъ ли Богъ дать то, что имеють другіе, или по зависти не желаеть этого. Что насъ касается, намъ извъстны многіе народы, знающіе книги и воздающіе хвалу Богу каждый на своемъ языкъ; таковы слъдующіе: армяне, персы, авазги, иверы (грузины), сугды, готы, обры (авары), турси, хазаре, арабы, египтяне и многіе другіе 34). Если

<sup>34)</sup> Іоаннъ Златоустъ въ толкованіи на св. Іоанна писаль: сиріяне, егип-

ихъ примъръ васъ не убъждаетъ, да судятъ васъ слова Писанія. Не вопість ли Давидь, говоря: воспойте Господу вся земля, воспойте Господу пъснь новую; и опять: восиликните Богу вся земля (Пс. 65.1). Пойте и возвеселитесь и воспойте. И въдругомъ псалмъ: вся земля да поклонится Тебъ и поеть Тебъ, да поеть имени Твоему вышній (Пс. 116. 1). И опять: хвалите Господа всів народы, хвалите Его всъ люди, всякое дыханіе да хвалить Господа (Пс. 150). Такъ и въ Евангеліи самъ Господь говорить: темъ, которые приняли Его, далъ власть быть чадами Божінми (Іоан. 1.12). И въ другомъ мъсть: не о нихъ же только молю, но и о върующихъ въ меня по слову ихъ, да будуть всв едино, какъ Ты, Отче, во Мив и Я въ Тебв (Іоан. 17.20.21). И въ Евангеліи отъ Матеея: дана Мив всякая власть на небв и на землв. Итакъ, идите, научите всв народы, крестя ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча ихъ соблюдать все, что Я повельль вамъ; и се Я съ вами во всв дни до скончанія в'вка. Аминь (Мато. 28.18.20). И въ Евангеліи отъ Марка: идите по всему міру и пропов'тдуйте Евангеліе всей твари. Кто будеть вівровать и крестится, спасень будеть, а кто не будеть вівровать, осуждень будеть. Увівровавших в же будуть сопровождать сіи знаменія: именемъ Моимъ будуть изгонять бъсовъ, будутъ говорить новыми языками (Марк. 16.15.17). Говорить и вамъ, учителямъ, законъ: горе вамъ, книжники и фарисеи, лицемъры, что затворяете царство небесное человъкамъ; ибо сами не входите и хотящихъ войти не допускаете (Мате. 23.13). Въ Евангеліи оть Луки: горе вамъ, законникамъ, что вы взяли ключъ разуменія, сами не вошли и входящимъ воспрепятствовали (Лук. 11.52). И апостоль Павель въ посланіи къ коринеянамъ сказаль: желаю, чтобы вы всв говорили языками; но лучше, чтобы вы пророчествовали; ибо пророчествующій превосходиве того, кто говорить языками, развѣ онъ при томъ будеть и изъяснять, чтобы перковь получила назиданіе. Теперь, если я приду къ вамъ, братія, и стану говорить на незнакомыхъ языкахъ, то какую принесу вамъ пользу, когда не изъяснюсь вамъ или откровеніемъ, или

тяне, мидійцы, персы и есіопляне и меогіе другіе народы, переложивши на свой языкъ его ученіе, научились любомудрствовать, хотя и варвары. — Въ большинствъ списковъ читается турси, въ нъвоторыхъ турци. Шасарикъ предполагаетъ, не возникло ли готои, обри, турси изъ первоначальнаго: готои ти руси (ръси?), считая русскихъ, упоминаемыхъ въ главъ VIII, не славяноруссами, а варяго-руссами въ Тавріи. Или, быть можетъ, разумъются турсилинга?

познаніемъ, или пророчествомъ, или ученіемъ? И бездушныя вещи, издающія звукъ, свиръль или гусли, если не производять раздъльныхъ тоновъ, какъ распознать то, что играютъ на свиръли или на гусляхъ? И если труба будетъ давать неопредъленный звукъ, кто станеть готовиться къ сраженію? Такъ, если и вы языкомъ произносите невразумительныя слова, то какъ узнають, что вы говорите? Вы будете говорить на ветеръ. Сколько, напримеръ, различныхъ словъ въ міръ, и ни одного изънихъ нътъ безъ значенія. Но если я не разумью значенія словь, то я для говорящаго чужестранець, и говорящій для меня чужестранець. Такъ и вы, ревнуя о дарахъ духовныхъ, старайтесь обогатиться ими къ назиданію церкви. А потому, говорящій на незнакомомъ языкъ, молись о даръ истолкованія. Ибо, когда я молюсь на незнакомомъ языкъ, то, хотя духъ мой и молится, но умъ мой остается безъ плода. Что же дълать? Стану молиться духомъ, стану молиться и умомъ; буду пъть духомъ, буду пъть и умомъ. Ибо, если ты будешь благословлять духомъ, то стоящій на мъсть простолюдина кажъ скажеть: аминь, при твоемъ благодареніи? Ибо онъ не понимаетъ, что ты говоришь. Ты хорошо благодаришь, но другой не назидается. Благодарю Бога моего, я болье всьхъ васъ говорю языками; но въ церкви хочу лучше пять словъ сказать умомъ моимъ, чтобъ и другихъ наставить, нежели тьму словъ на незнакомомъ языкъ. Братія! не будьте дъти умомъ: на элое будьте младенцы, а по уму будьте совершеннольтни. Въ законъ написано: иными языками и иными устами буду говорить народу сему; но и тогда не послушаютъ Меня, говоритъ Господъ (Исаін 28.11.12). Итакъ, языки суть знаменія не для върующихъ, а для невърующихъ; пророчество же не для невърующихъ, а для върующихъ. Если вся церковь сойдется вмъсть, и всъ стануть говорить незнакомыми языками, и войдуть къ вамъ незнающіе или невърующіе, то не скажуть ли, что вы бъснуетесь? Но когда всъ пророчествують и войдеть кто невърующій или незнающій, то онь всеми обличается, всеми судится. И такимъ образомъ, тайны сердца его обнаруживаются, и онъ падетъ ницъ, поклонится Богу и скажетъ: истинно съ вами Богъ! Итакъ, что же, братія? Когда вы сходитесь, и у каждаго изъ васъ есть псаломъ, есть поученіе, есть языкъ, есть откровеніе, есть истолкованіе: все сіе да будеть къ назиданію. Если кто говорить на незнакомомъ языкъ, говорите двое или, много, трое, и то порознь, а одинъ изъясняй. Если же не будетъ истолкователя, то молчи въ церкви, а говори себъ и Богу. И пророки пусть говорять двое или трое, а прочіе пусть

разсуждають. Если же другому изъ сидящихъ будеть откровеніе, то первый молчи. Ибо всь одинъ за другимъ можете пророчествовать, чтобы всемъ поучаться и всемъ получать утешение. И духи пророческіе послушны пророжамъ; потому что Богъ не есть Богъ неустройства, но мира. Такъ бываеть во всвхъ церквахъ у святыхъ. Жены ваши въ перквахъ да молчатъ; ибо не позволено имъ говорить, а быть въ подчинении, какъ и законъ говоритъ (Быт. 3.16). Если же онв хотять чему научиться, пусть спрашивають о томъ дома у мужей своихъ; ибо неприлично женъ говорить въ церкви. Развъ отъ васъ вышло слово Божіе? Или до васъ однихъ достигло? Если кто почитаетъ себя пророкомъ или духовнымъ, тотъ да разумъеть, что я пишу вамъ; ибо это заповъди Господни. А кто не разумъеть, пусть не разумъеть. Итакъ, братія, ревнуйте о томъ, чтобы пророчествовать; но не запрещайте говорить и языками. Только все должно быть благопристойно и чинно (1 Корине. 14.5-40). И въ другомъ мъстъ говоритъ: и всякій языкъ исповъдаль, что Господь Інсусь Христось въ славу Бога Отца (Филип. 2.11). — Тажими словами и многими другими посрамиль ихъ и, оста вивъ ихъ, удалился.

XVII. Узнавъ о немъ, римскій папа послаль за нимъ. И когда при- Вотріча въ шель въ Римъ, самъ папа Адріанъ вышель къ нему навстрічу со Римі папой всеми гражданами со свечами, потому что онъ несъ съ собой мощи св. Климента, мученика и папы римскаго. И Богъ тотчасъ сотво- номъ П. риль славныя чудеса: человыкь разслабленный исцыльль, и многіе Пробываніе другіе исціалились отъ различныхъ недуговъ; равнымъ образомъ и въ Рамі. плънняки, призвавшіе имя Христа и святого Климента, избавились отъ плена. Принявъ славянскія книги, папа положиль ихъ въ церкви св. Марін, что въ ясляхъ 35), и пъли надъ ними святую литургію. Послів того папа повелівль двумь епископамь Формозу и Гавдерику посвятить славянскихъ учениковъ. И когда они были посвящены, тотчасъ пъли литургію въ церкви св. апостола Петра на славянскомъ языкь, а на другой день въ церкви св. Петронилы, а на третій день въ церкви св. Андрея, а потомъ опять въ церкви великаго учителя вселенскаго Навла апостола. И всенощную пъли на славянскомъ языкъ, а на утро литургію надъ его святымъ гробомъ вмъсть съ Арсеніемъ, однимъ изъ семи епископовъ, и Анастасіемъ библіотекаремъ 86). Философъ съ учениками

<sup>35)</sup> Здвеь разумвется церковь Sanctae Mariae ad praesepe.

<sup>36)</sup> Формозъ, епископъ портувискій, Анастасій библіотекарь и Арсеній, епископъ ортинскій, могли быть въ Римв въ 868 г., когда сюда прибыли

своими не переставалъ возсылать хвалу Богу за все это. Римляне же постоянно приходили къ нему и обо всемъ его разспрашивали и получали отъ него неоднократныя объясненія. Приходиль къ нему и одинъ іудей и спорилъ съ нимъ, и одинъ разъ ему сказалъ: еще не пришелъ Христосъ по счисленію літь, о которомъ пророки говорять, что Онь должень родиться оть Девы. Философъ же, сочтя вст годы отъ Адама по родамъ, объяснилъ ему съ очевидностью, что уже пришелъ и столько лътъ прошло съ того времени до нынъ, и, вразумивъ, отпустилъ его.

Волъзнь и

XVIII. Въ Римъ Константина постигли немалые труды, такъ что вончина ов. онъ заболълъ и, долго терпя недугъ, увидълъ разъ Бога въ видъніи и началь пъть такъ: о рекшихъ миъ "войдемъ въ домъ Господень" возвеселился духъ мой и сердце возрадовалось. И, облекшись въ честныя ризы, пребыль такъ целый день, радуясь и говоря: отныне я не слуга ни царю, ни кому-либо иному на землъ, но только Богу Вседержителю. Я не быль, и сталь, и есмь во въки. Аминь. На другой день принялъ святую схиму, пріобщивъ світь къ світу, и назвался Кирилломъ. И пробыль въ схимъ 50 дней, и, когда приблизился часъ его преставленія въ візчныя жилища, поднявъ руки, со слезами молился Богу такими словами: Господи, Боже мой, Ты, Который сотвориль ангельскіе чины и безплотныя силы, протянулъ небо и основалъ землю и все сущее призвалъ отъ небытія къ бытію; Ты, всегда слушающій исполняющихъ волю Твою, боящихся Тебя и хранящихъ заповъди Твои, услышь мою молитву, и върное Твое стадо, къ которому приставилъ меня, неключимаго и недостойнаго раба Твоего, сохрани, избави его отъ безбожной злобы язычниковъ, говорящихъ на Тебя хулу, погуби треязычную ересь и возрасти Твою церковь множествомъ и соедини всъхъ во единодушіи и сотвори изрядныхъ людей, единомыслящихъ о въръ Твоей и правомъ исповъданіи, вдохни въ сердца ихъ слова Твоего ученія. Они Твой даръ, и если Ты принялъ насъ, недостойныхъ про-

> Константинъ и Менодій. Ранве, въ 867 г., тамъ не было Формоза, посланнаго въ концъ 866 г. папою Николаемъ въ Болгарію для удержанія ен за римскимъ престоломъ. Въ концъ 869 года изъ Рима вывхалъ Анастасій, посланный въ Константинополь. Этими объяснениями А. В. Горскаго, подробно изложенными въ его изследовани, подтверждается точность показаний житія.

> Анастасій библіотеварь, изв'ястный ученостью, близно познакомившись съ Константиномъ, называетъ его въ предисловіи къ собору 869 г. и въ письмъ въ Карду Лысому человъкомъ велекимъ, благочестивымъ, высокимъ учителемъ. Гавдеривъ, епископъ велитерискій, со вступленіемъ на престолъ папы Адріана быль возвращень изъ ссылки.

повъданія Евангелія Христа Твоего, острящихся на дъла благія и творящихъ Тебъ угодное, то, что Ты мнъ далъ, какъ Твое. Тебъ предаю. Устрой его сильною Твоею десницей и покрой кровомъ крыль Твоихъ, да всв восхвалять и прославять имя Твое, Отца, Сына и Святаго Духа. Аминь. - Всъхъ облобызавъ святымъ цёлованіемъ, сказалъ: благословенъ Богъ нашъ, Который не далъ насъ уловить зубамъ невидимыхъ враговъ нашихъ, но сокрушилъ ихъ съть и избавиль насъ отъ истлънія. -- И такъ почиль о Господъ 42 льть, въ 14-й день февраля второго индикта въ льто отъ сотворенія міра 6377 (869 г.). И повельль папа всемь грекамь, бывшимъ въ Римъ, а также и римлянамъ, собравшись со свъчами, пъть надъ нимъ. И сотворили ему проводы, какъ самому папъ. Тогда брать его Мееодій обратился съ такой просьбой къ папъ: мать обязала насъ клятвой, чтобы того, кто изъ насъ умретъ первый, другой брать перенесь въ свой монастырь и въ немъ предаль погребеню. -- И папа повельль вложить его въ раку и забить жельзными гвоздями. И такъ оставалось тьло семь дней въ ожиданіи пути. Но епископы римскіе сказали папъ: если его, странствовавшаго во многихъ земляхъ, Богъ привелъ сюда и взялъ его душу, то здесь и следуеть ему быть погребеннымь, какъ достойному почтенія мужу. - И сказаль папа: ради святости его, отступая отъ римскаго обычая, погребу его въ моемъ гробъ, въ церкви святого апостола Петра. — На это возразилъ Месодій: если вы мени не послушали и не отдали его мнь, то пусть положать его, если это вамъ угодно, въ церкви святого Климента, съ мощами котораго онъ пришелъ сюда. - Такъ и повелълъ сдълать папа. И снова собрались епископы со всемъ народомъ, желая отдать ему последній долгъ; и когда хотъли положить его на мъсто, епископы сказали: откройте раку, посмотримъ, цълъ ли онъ, не взято ли что у него. И, трудившись много, не могли открыть раку, по Божію повелівню. Итакъ, съ ракою положили въ гробъ на правой сторонъ алтаря, въ церкви святого Климента, гдт начали совершаться многія чудеса, видя которыя, римляне еще болье прониклись почитаніемъ къ нему и, написавъ икону надъ гробомъ его, начали совершать надъ нимъ службы день и ночь, воздавая хвалу Богу, прославляющему такъ техъ, которые Его славять. Тому слава и честь и поклонение во въки въковъ, аминь.

Анастасій упоминаєть, что Константинь объясняль на этихъ беседахъ творенія Діонисія Арсопагита, переводомъ которыхъ на затинскій языкъ заниваєм самъ Анастасій.



## 2. Житіе св. Меоодія.

Мѣсяца апрѣля въ шестый день память и житіе блаженнаго отца нашего и учителя Мееодія, архіепископа моравскаго.

Благослови отче.

Вотупленіе.

І. Богъ благій и всемогущій сотвориль изъ небытія въ бытіе все существующее, видимое и невидимое, и украсилъ воякою красотою, размышляя надъ которою, человыкь лишь отчасти можеть уразумъть и познать Того, Который сотвориль столь многія и дивныя творенія. Ибо изъ величія и красоты произведеній составляется понятіе и о Творцъ ихъ, Котораго ангелы воспъвають тресвятымъ гласомъ и все правоверные славять во Святой Троицъ, т. е. въ Отцъ и Сынъ и Святомъ Духъ, въ трехъ ипостасяхъ, т. е. въ лицахъ, но въ единомъ Божествъ. Прежде всякаго времени свыше всякаго пониманія Отецъ родилъ Сына, по словамъ Премудрости: прежде всъхъ горъ раждаетъ меня. И въ Евангеліи само Божіе Слово, воплотившееся въ последнія лета нашего ради спасенія, сказало, пречистыми устами: Я въ Отцъ и Отецъ во Мнъ (Іоан. 14.11). Оть Того же Отца исходить и Святый Духъ, какъ сказаль самъ Сынъ Божінмъ гласомъ: Духъ истинный, Который отъ Отца исходить (Іоан. 15.26). Этоть Богь создаль всякую тварь, какъ говорить Давидъ: словомъ Господа сотворены небеса и духомъ устъ Его все воинство ихъ (Пс. 32.6). Ибо Онъ сказалъ-и сдълалось; Онъ повелъль—и явилось (Пс. 32.10). Прежде всего Онъ сотворилъ человъка, взявъ отъ земли глину и вдунувъ отъ Себя душу животворящимъ дуновеніемъ, и одариль его разумомъ и свободною волею, да войдеть въ рай. И, чтобы испытать его, даль ему заповъдь, сказавъ, что-если сохранить ее, будеть безсмертенъ, если же преступитъ, смертію умреть по своей воль, а не по Божію вельнію. Тогда діаволь, увидывь человыка столь почтеннымъ и поощряемымъ занять то мъсто, съ котораго онъ ниспалъ чрезъ свою гордыню, склонилъ его преступить заповъдь, и человъкъ былъ изгнанъ изъ рая и осужденъ на смерть. Съ тъхъ поръ діаволь не преставаль учить и разными кознями соблазнять человъческій родъ. Но Богъ по великой милости и любви не оставиль окончательно человъка, но во всъ времена и лъта избиралъ мужей, видя добрыя дъла и подвиги которыхъ, люди могли бы имъ упо-

добляться и стремиться къ добру. Таковъ былъ Еносъ, который первый сталь призывать имя Господне. За нимъ Енохъ, угодивъ Богу, преставился. Ной оказался праведнымъ въ своемъ родъ и спасся отъ потопа въ ковчегъ, чтобы снова земля исполнилась твари Божіей и украсилась. По разд'я вніи народовъ Авраамъ позналъ Бога, когда всв впали въ заблужденіе, и назвался другомъ Божіниъ, получивъ обътованіе: въ съмени твоемъ благословятся всъ народы. Прообразуя Христа, Исаакъ возведенъ былъ на гору въ жертву Богу. Іаковъ погубилъ идолы тестя (Быт. 35.24) и видълъ лъствицу отъ земли до неба и ангеловъ Божіихъ, восходящихъ и нисходящихъ по ней, и, благословляя сыновей своихъ, пророчествоваль о Христь. Іосифъ въ Египтъ прокормилъ людей (во время голода), явившись угоднымъ Богу. Іовъ авситидійскій, человъкъ праведный и непорочный, какъ пишутъ книги, претерпъвъ посланное ему искушеніе, былъ благословенъ Господомъ. Моисей съ Аарономъ въ іереяхъ Божінхъ назвался Богомъ фараона (Исх. 7.1), навелъ казнь на египтянъ и вывелъ изъ Египта людей Божінхъ съ помощью свътлаго облака днемъ и огненнаго столпа ночью; разділиль море и прошель по суху, потопивь египтянъ; въ безводной пустынъ напоилъ людей водою и насытилъ ангельскимъ жатоомъ и птицами; говоривъ лицомъ къ лицу съ Богомъ, насколько возможно человъку говорить съ Богомъ, далъ людямъ законъ, Божівмъ перстомъ написанный. Інсусъ Навинъ разделиль людямь Божіимь обетованную землю, одолевь враговь. Судьи также одержали много побъдъ. Самуилъ, снискавъ милость Божію, помазаль и поставиль даря словомъ Господнимъ. Давидъ съ кротостію управляль народомъ и научиль псалмамъ. Соломонъ, всъхъ людей превосходившій отъ Бога дарованной ему премудростію, оставиль много наставленій въ притчахъ, хотя самъ и не исполниль ихъ. Илія голодомъ обличиль злобу человівческую: воскресиль мертваго отрока; словомь низвель огонь съ неба, н сжегь имъ жертвы, и избилъ мерзкихъ жрецовъ (Ваала); и взошелъ на небо на огненной колесницъ и коняхъ, даровавъ ученику сугубый духъ пророчества. Елисей, получивъ плащъ Иліи, сотворилъ сугубыя чудеса. Прочіе пророки каждый въ свое время пророчествовали о дивныхъ событіяхъ, которыя должны были произойти. Посль нихъ великій Іоаннъ, ходатай между Ветхимъ Завьтомъ и Новымъ, былъ крестителемъ Христа, свидътельствовалъ о Немъ и проповъдалъ Его живымъ и мертвымъ. Святые апостолы Петръ и Павелъ съ прочими учениками Христа, подобно молніи, обошли

весь міръ и освътили всю землю. Послъ нихъ мученики своею кровію омыли скверну, а преемники святыхъ апостоловъ, крестивъ императора, многими подвигами и трудами сокрушили язычество. Честный Селиверстъ съ 318-ю отдами при помощи императора Константина, собравъ первый никейскій соборъ, побъдиль Арія и прокляль его и воздвигнутую имъ на Святую Троицу ересь, уподобившись Аврааму, который съ 318-ю рабами поразилъ царя еламскаго и принялъ благословеніе и хлъбъ съ виномъ отъ Мельхиседека, царя салимскаго, ибо онъ былъ іерей Бога Вышняго. Григорій Богословъ съ 150-ю отцами и съ императоромъ Өеодосіемъ великимъ въ Царьградъ подтвердилъ святой символъ, т. е. Върую во единаго Бога. На этомъ соборъ, отлучивъ отъ церкви Македонія, прокляди его и хульное ученіе его, которое онъ говориль противъ святаго Духа. Целестинъ и Кириллъ съ двумя - стами отдовъ и императоромъ Осодосіємъ малымъ въ Ефесь ниспровергли заблужденія Несторія. Левъ и Анатолій съ правовърнымъ императоромъ Маркіаномъ съ 630 отпами въ Халкидонъ прокляли безумное заблуждение Евтихія. Вигилій съ богоугоднымъ Іустиномъ и съ 165 отцами, собравъ пятый соборъ и разсмотръвъ современныя ему лжеученія, ихъ осудили 1). Аганонъ и папа римскій съ 170-ю отцами, съ честнымъ императоромъ Константиномъ на шестомъ соборъ пресъкли многія смуты и, осудивъ на изгнаніе, прокляли Өеодора фараньскаго, Севира и Пирона, Кира александрійскаго, Гонорія римскаго, Макарія антіохійскаго и прочихъ сообщниковъ ихъ, а христіанскую въру, на истинъ поставивъ, утвердили 2).

Происхожденіе Месодія. II. Вслъдъ за всъми этими милостивый Богъ, который желаетъ, чтобы всякій человъкъ былъ спасенъ и пришелъ къ познанію истины, въ наше время ради народа нашего, о которомъ никто никогда не позаботился, воздвигъ на служеніе нашего учителя, блаженнаго Мееодія, котораго подвиги и добрыя дъла не стыдно сравнить съ такими же этихъ угодниковъ. Ибо однимъ онъ былъ

<sup>1)</sup> Лица лжеучителей не указаны въ житіи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На томъ основаніи, что, упоминая о вселенскихъ соборахъ, авторъ житія ставитъ впереди имя папъ и при перечисленіи соборовъ упоминаетъ только о шести, между тъмъ какъ Константинъ и Менодій жили и дъйствовали послъ седьмого вселенскаго собора, А. В. Горскій думалъ, что житіе Менодія было составлено въ странъ, признававшей церковную зависимость отъ римскаго престола. Но профессоръ Вороновъ указалъ, что и у византійскихъ писателей ІХ въка соблюдается такой же точно порядокъ: у Амартола, Ософана и даже у Фотія; а седьмой вселенскій соборъ не сразу былъ признавъ и церковію восточною.

равенъ, другимъ уступалъ немногимъ, а нъкоторыхъ превосходилъ: отличавшихся даромъ слова подвигами, а подвижниковъ словомъ. Всемъ избранникамъ Божіниъ уподобляясь, онъ отражалъ въ себъ всъ ихъ черты, обнаруживая страхъ Божій, соблюденіе заповъдей, чистоту плоти, неусыпность молитвъ, святость, силу и мягкость слова, силу — на враговъ, мягкость — на принимающихъ вразумленіе, гитвъ, кртпость, милосердіе, любовь, страсть и терпри стрим стором стрим все и все и все и все и все при все и (1 Корине. 9.22). И рода былъ съ той и другой стороны не низваго, а весьма добраго и честнаго, угоднаго Богу и извъстнаго императору и всей странъ солунской, что было видно и по самой его наружности. Поэтому и греки любили его съ дътства и часто вступали съ нимъ въ беседу, а, наконецъ, и самъ императоръ, узнавъ его ръдкія способности, даль ему во владъніе славянское вняжество-для того, прибавлю отъ себя, чтобы онъ могъ изучить всъ обычан славянскіе и мало-по-малу съ ними свыкнуться, словно предвидель, что придется послать его учителемъ славянамъ и первымъ ихъ архіепископомъ.

III. Пробывъ на томъ княженіи многіе годы, Меводій видѣлъ безъ конца суету мірской жизни и мракъ земныхъ заботъ оставиль для помысловъ о небѣ; не хотѣлъ онъ благочестивую душу осуетить непребывающимъ вѣчно и, воспользовавшись удобнымъ временемъ, оставилъ княженіе и удалился на Олимпъ <sup>8</sup>), гдѣ живутъ святые отцы, и тамъ принялъ постриженіе, облекшись въ черныя ризы; и смиренно пребывалъ въ повиновеніи, вполнѣ соблюдая монашескій уставъ, прилежно занимаясь книгами.

IV. Въ это время императоръ послалъ брата его философа 1) Месодій у въ Хазарію, а этотъ взялъ его къ себѣ въ помощники. Были тамъ казаръ и въ іудеи, ярые кулители кристіанской вѣры. Месодій не ослушался, Моравіи. сказавъ: я готовъ умереть за кристіанскую вѣру, отправился виѣстѣ и, какъ рабъ, служилъ меньшому брату, оказывая ему полное повиновеніе. И братья одержали верхъ надъ противниками Христа и посрамили ихъ: Месодій—силою молитвы, Константинъ—

силою слова. По возвращении ихъ императоръ и патріархъ, уви-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) То есть вышеупомянутый Олимпъ малоазійскій (сравни житіє Кирилла, гл. VII).

<sup>4)</sup> Интересно, что житіе не называеть даже имени Константина. И вообще, по справедливому замъчанію А. В. Горскаго, въ житіи Месодія по большей части опускается, что подробиве изложено въ житік Кирилла. Въ втомъ видять указаніе на то, что оба житія написины однимъ авторомъ.

дъвъ способность Мееодія къ подвигамъ христіанской жизни, склоняли его принять посвященіе въ санъ архіепископа, предлагая ему почетное мъсто, гдъ была потребность въ такомъ мужъ. И только послъ отказа его поставили его игуменомъ въ монастыръ, называемомъ Полихронъ, который былъ богатъ средствами и братіей: въ немъ было до 70 отцовъ <sup>5</sup>).

V. Въ эти дни Ростиславъ, князь славянскій, и Святополкъ послади пословъ изъ Моравіи къ императору Михаилу съ такими словами: Божіею милостью мы здоровы, но пришли къ намъ учители христіанской въры изъ Италіи, Греціи и Германіи, учать насъ различно; а мы, славяне, простые люди, и нътъ среди насъ такого человъка, который исправить намъ всякую правду. Тогда императоръ Михаилъ сказалъ философу Константину: слышишь, философъ, въ чемъ дъло. Никто другой, кромъ тебя, не можетъ его исполнить. А потому даю тебъ дары, и, взявъ брата своего игумена Меоодія, отправляйся. Віздь вы оба солуняне родомъ, а солуняне всв свободно говорять по-славянски 6). — Не смъли братья ослушаться Бога и царя, внимая словамъ святого апостола Петра: Бога бойтесь, царя чтите. Сознавая величіе предстоящаго подвига, братья предались молитет съ остальными своими единомышленниками. И явиль Богь философу славянскія письмена. И, устроивъ письмена и совершивъ переводъ, онъ отправился въ Моравію, взявъ Мееодія. Съ обычною покорностью Мееодій служиль философу и училъ вмъстъ съ нимъ. Три года пробывъ въ Моравіи, они отправились въ Римъ для посвященія учениковъ своихъ.

VI. Папа Николай, до котораго дошли слухи о подвигахъ ихъ, послалъ за ними, желая ихъ видъть, какъ ангеловъ Божіихъ. Онъ освятилъ ихъ ученіе, положилъ славянское Евангеліе на алтаръ

<sup>5)</sup> А. В. Горскій замітиль: "монастырь Полихронь неизвістень". Позднійшіе изслідователи указали его місто: "монастырь этоть находился у азівтскаго берега Мраморнаго моря, близь Кизика" (Малышевскій). Что касается дальнійшихь словь житія объ этомь монастырь, то А. В. Горскій слова: "емуже се міра 24 спудове злата" находиль неясными. Вь старшихь спискахь вмісто "се міра" стоить "съміра" (mensura); а что касается слова "спудь", то у Миклошича, кромів другихь значеній этого слова, приведено значеніе "таланть". Повидимому, этими словами опреділялось богатство монастыря.

<sup>6)</sup> Въ этихъ словахъ, вдагаемыхъ составителемъ житія въ уста императора Михаила, заключается важное и интересное указеніе на степснь распространенности среди солунянъ знанія языка мъстнаго славянскаго населенія т. е. славянъ македонскихъ.

святого апостола Петра, а блаженнаго Менодія посвятиль во священника 7). Но было въ Рим'в немало и такихъ людей, которые порицали славянскія книги и говорили, что не следуеть никакому народу имъть своихъ буквъ, кромъ евреевъ, грековъ и латинянъ, согласно надписи Пилата на Крестъ Господа. Такихъ папа назваль пилатниками и треязычниками и предаль ихъ проклятью. Одному изъ такихъ епископовъ, который быль зараженъ этимъ недугомъ, повельлъ посвятить изъ учениковъ Мееодія трехъ священнивовъ и двухъ чтецовъ.

VII. Спустя немало времени, философъ на смертномъ одръ сказаль Месодію, брату своему: брать, мы были подобны паръ воловъ, пахавшихъ одну борозду; и вотъ я падаю на лъхъ, скончавъ дни свои, а ты такъ сильно любишь гору (т. е. Олимпъ); смотри же, не оставляй ради горы своего ученія, которымъ скоръе можещь быть спасенъ.

VIII. Въ это время Коцелъ, князь паннонскій, послалъ къ пап'в месодій попословъ и просилъ его отпустить къ нему Менодія, блаженнаго ставляется учителя нашего. Папа отвъчалъ: не тебъ одному только, но и епископомъ всъмъ странамъ славянскимъ посылаю его учителемъ отъ Бога и Панновів. святого апостола Петра, первопрестольника и хранителя влючей отъ царствія небеснаго. И отправиль его съ такимъ посланіемъ 8): "Адріанъ епископъ и рабъ Божій <sup>9</sup>) къ Ростиславу, Святополку и Коцелу. Слава въ вышнихъ Богу, и на землъ миръ, въ человъцъхъ благоволеніе. Слышали мы о вашихъ духовныхъ подвигахъ, которыхъ вамъ желали, молясь о вашемъ спасеніи, что воздвигъ Господь сердца ваши искать Его и показаль вамъ, что не только

<sup>7)</sup> Папа Николай, вызывавшій въ Римъ Константина и Менодія, не дожилъ до ихъ прибытія, и встрвчаль святыхъ братьевъ преемникъ его Адріанъ, какъ это видио изъ XVII главы житія Кирилла.

Не должно быть страннымъ, что Менодій посвящень быль во священники, хотя быль уже и игуменомъ (смотри главу IV). Въ Греціи въ то время допускалось, чтобы ставимы были игуменами монастырей и простые монахи (Голубинскій, стр. 190).

<sup>»)</sup> На латинскомъ языка это посланіе папы Адріана до насъ не дошло. Переводъ славянского текста на латинскій языкъ напечатанъ чешскимъ ученымъ Ербеномъ въ изданіи: Regesta Bohemiae et Moraviae, Pars I Prague 1855.

<sup>\*)</sup> Титулъ папскій въ житін переданъ не вполна правильно: "рабъ Божій" вивето "рабъ рабовъ Божінхъ", т. е. servus servorum Dei. Неправильность можеть объясняться простымъ опущениемъ слова "рабъ": старая форма родительнаго падежа множественнаго числа равнилась именительному единствен-Haro.

върою, но и добрыми дълами должно служить Богу. Ибо въра безъ дъль мертва есть; и ошибаются тъ, которые думають, что знають Бога, а дълами отъ него отпадають; ибо не только у нашего святительскаго престола просили вы учителя, но и у благовърнаго императора Михаила, и онъ послалъ вамъ блаженнаго Константина философа съ братомъ, прежде чемъ мы успели послать кого-либо. Они же, узнавъ, что области ваши принадлежать апостольскому престолу, противъ каноновъ ничего не сдълали, но явились къ намъ съ мощами святого Климента. И мы, испытавъ тройную радость, постановили послать въ земли ваши Мееодія, посвятивъ его съ учениками, сына нашего, мужа, исполненнаго разума и правовърнаго, чтобы онъ научилъ васъ, какъ вы просили, объясняя книги на языкъ вашемъ, весь церковный чинъ вполнъ и съ святою литургіей и крещеніемъ, какъ началь это вспомоществуемый благодатію Божіей и молитвами святого Климента Константинъ философъ. Такъ, если и кто другой въ состояніи будетъ достойно и правовърно объяснять ихъ, да будетъ благословенъ на это святое дело и самимъ Богомъ, и нами, и всей касолическою и апостольскою дерковію, чтобы вы скорфе познали запов'єди Божін. Одинъ только сохраните обычай: читать на литургін апостоль и евангеліе сперва по-латыни, а потомъ по-славянски, чтобы исполнились слова Писанія (о томъ), что всѣ народы восхвалять Господа (Псал. 116. 1); и въ другомъ мъстъ: всъ возглаголютъ на различныхъ языкахъ величіе Божіе, какъ Духъ Святый внушить имъ отвъчать (сравни Дъян. 2. 4). Если же кто изъ избранныхъ вами учителей, падкихъ на слухи и отвращающихъ отъ истины къ заблужденію, дерзновенно начнеть соблазнять вась, поридая книги на языкъ вашемъ, такой да будетъ отлученъ и да будетъ преданъ суду деркви, пока не исправится. Такіе люди суть волки, а не овцы, которыхъ следуетъ знать по плодамъ ихъ и беречься ихъ. Вы же, возлюбленныя чада, послушайте Божіе ученіе и не отриньте церковное поученіе, чтобы пребыть истинными поклонниками Бога, нашего Отда небеснаго со всъми святыми. Аминь". И Кодель принялъ Меоодія съ великою честью и снова послаль его къ цапъ вивств съ двадцатью почтенными мужами, чтобы посвятилъ его на епископство въ Панноніи, на престоль святого апостола Андроника, изъ числа семидесяти 10). Такъ это и было.

<sup>10) &</sup>quot;Ни въ одномъ сказаніи о Кириллъ и Мееодіи не говорится, чтобы Мееодій сначала посланъ былъ изъ Рима только свищенникомъ, а потомъ уже



IV. Посль этого старый врагь, завидующій добру и против- Намецкое никъ истинъ, возстановилъ противъ Месодія врага моравскаго ко- духовенотво роля вывств со всеми епископами, которые обвиняли его, говоря: преследуеть ты учишь въ нашей области. — Отвъчалъ на это Месодій: если бы Месодія. я зналь, что это ваша область, не вступаль бы въ ея предълы, но она принадлежить святому Петру. А потому скажу вамъ правду: если вы изъ ревности и алчности, вопреки канонамъ, посягаете на старыя области, возбраняя пропов'ядь Божія ученія, то берегитесь, какъ бы, желая прошибить жельзную гору костяными теменами, не пролить вашъ мозгъ. -- Ему отвъчали: не быть добру, когда говоришь такъ сердито. -- Отвъчаль Месодій: не стыжусь говорить правду и въ присутствіи государей. Дізлайте со мной, что вамъ угодно. Я не лучше твхъ, которые за правду положили жизнь послев многихъ мученій. --После того, какъ долго и много говорили и не могли ему дать отвъта, сказалъ король: не утруждайте моего Мееодія, онъ вспотель, словно у печи. -- Ответиль на это Меводій: да, государь, люди, встрітивь разь потнаго философа, спросили его: отчего ты вспотълъ? Съ грубыми людьми спорилъ, сказаль онъ.--Посль этихъ преній разошлись, а Менодія заточили въ Швабін и держали въ заточенін два года съ половиной 11).

Х. Въсть о томъ дошла до папы, и лишь только онъ узналъ Месодій арэто, послаль проклятіе на враговъ Месодія, да не поють литургіи хіспископъ всь епископы королевскіе, пока его держать въ заключеніи; и въ Моравін. тогда отпустили его, сказавъ Коцелу: если будещь держать у себя такого человъка, не избавишься нашего осужденія. Но они сами не ушли отъ святого суда Петрова. Четверо этихъ епископовъ умерли 12). Какъ разъ въ это время моравляне, понявъ, что нъмецкое духовенство, которое жило у нихъ, питаетъ къ нимъ не-

епископомъ. Но натъ уважительныхъ причинъ отвергать сего. Жизнеописатель знаеть даже и то, какъ велико было числомъ посольство, чрезъ которое Коцелъ просилъ папу о посвящени Менодія въ епископы. И когда онъ представляетъ дъйствующимъ одного Коцела, то этимъ показываетъ, что знаетъ тогдашнія обстоятельства Ростислава и Святополка".—Горскій, стр. 33.

<sup>11)</sup> Въ высшей степени интересно, что этотъ, повидимому, совершенно легендарный разсказъ подтвердился открытыми въ последнее время папскими буллами.-Разсказъ о встрвив потнаго философа встрвиается въ сборникахъ изреченій "о прізнудрости философли".

<sup>12)</sup> Въ округъ зальцбургскаго архіепископа Адальберта († 875), котораго разумъетъ вдъсь составитель житія, въ IX въкъ были епископы регенсбургевій, фремзингенскій — Ганнонъ († 875 г.), пассавскій — Герменрикъ († 874 г.) в бриксійскій; списокъ последнихъ спископовъ въ конце ІХ столетія неполонъ.

пріязнь и злоумышляєть противъ нихъ, прогнали ихъ всѣхъ и послали сказать папѣ: такъ какъ и прежде отцы наши отъ святого Петра приняли крещеніе, то дай намъ Менодія архіспископомъ и учителемъ. Тотчасъ же послалъ его папа; и князь Святополкъ со всѣми моравлянами принялъ его и поручиль ему всѣ церкви и новопосвященныхъ во всѣхъ городахъ. Съ того дня начало преуспѣвать Божіе ученіе, увеличилось число посвящаемыхъ во всѣ города, а язычники вѣровали въ истиннаго Бога, оставляя свои заблужденія. И самая моравская область начала расширяться и побѣждать своихъ враговъ, какъ объ этомъ постоянно разсказываютъ и сами моравляне.

XI. Быль въ немъ и даръ пророчества, и сбывались многія его предсказанія, два прим'тра которыхъ мы разскажемъ. Языческій князь, весьма сильный на берегахъ Вислы, насмъхался надъ христіанами и причинялъ имъ вредъ. Пославъ къ нему, Месодій сказалъ: хорошо бы тебъ, сынъ мой, креститься въ своей странъ и по доброй воль, чтобы не пришлось, попавшись въ плень, быть крещенымъ въ чужой странъ и противъ воли, тогда вспомнишь мои слова. Что и случилось. — Другой разъ, когда Святополкъ велъ войну съ язычниками и не имълъ успъха въ затянувшейся долгое время борьбъ, Менодій по случаю приближавшагося праздника святого апостола Петра послалъ сказать князю: если объщаешь въ день святого Петра съ воинами своими выслушать у меня богослужение, твердо върую -- Богъ предастъ тебъ враговъ твоихъ въ самомъ скоромъ времени. Такъ это и случилось. - Нъкто другой, одинъ богатый советникъ князя, женился на свояченице и, несмотря на увещанія и наставленія и утішенія, Менодію не удалось развести ихъ. Другіе же изъ духовенства, лицемърно себя называющіе Божінми рабами, тайно развращали ихъ, льстя имъ ради богатства ихъ, чтобы потомъ отлучить отъ церкви. Видя это, Мееодій сказаль: придетъ время, они не помогутъ вамъ, и будете поминать слова мои, но ничего нельзя будеть сдълать. И Богь оставиль ихъ, и внезапно постигла ихъ напасть, и не осталось отъ нихъ следа, словно отъ праха, развъяннаго вътромъ. - И много подобныхъ предсказаній въ образъ притчъ исходило изъ его устъ.

XII. Не терпя это, старый врагь и завистникъ человъческому роду вооружилъ противъ Меоодія однихъ явно, другихъ втайнъ, какъ Дафана и Авирона противъ Моисея. Это были страдающіе іопаторскою ересью <sup>13</sup>), и совращающіе на свою сторону съ пра-

<sup>13)</sup> Подъ именемъ ереси іопаторской разумъется ученіе датинянъ, ко-



ваго пути слабъйшихъ; они говорили: папа намъ далъ власть, а его велить изгнать вонь и съ ученіемь его. Собрались тогда всв моравляне и вельли прочесть передъ ними папское посланіе, чтобы услышать объ изгнаніи. Всь, какъ это обыкновенно бываеть съ народомъ, печалились и скорбъли, лишансь такого пастыря и учителя, кром'в слабыхъ, которыхъ увлекалъ обманъ, какъ в'втеръ листья. Прочтя посланіе папы, нашли, что въ немъ было написано: брать нашь святой Мееодій правов'врень, дівлаеть дівло апостольское, и ему вручены всв славянскія земли самимъ Богомъ и папскимъ престоломъ, и кого онъ проклянетъ, будетъ проклятъ, кого посвятить, тоть будеть свять. Посрамленные этимъ враги Мееодія со стыдомъ разошлись, какъ туманъ.

XIII. На этомъ только не остановилась ихъ злоба; стали го- Путешествіе ворить: императоръ на него гнъвается; если попадетъ ему въ руки, Месодія въ не быть ему въ живыхъ. Не допуская и этой хулы на раба сво- Царьградъ. его, милосердый Богь вложиль въ сердце императора мысль-какъ и всегда сердце царей въ руцъ Божіей-послать посланіе мъ святому съ такими словами: отче честный, сильно желаю тебя видъть. Будь же добръ, приди къ намъ, чтобы мы могли видъть тебя, пока еще ты живъ, и слышать твою молитву. Святой тотчасъ отправился въ Царьградъ, гдв императоръ принялъ его съ великою почестью и радостью; похваливъ его ученіе, удержаль изъ его учениковъ священника и діакона съ книгами 14). Исполнивъ всъ желанія святителя, чи въ чемъ его не ослушавшись, облобызавъ и щедро одаривъ, проводилъ его обратно на его канедру. Также принялъ его и патріархъ.

XIV. На обратномъ пути Менодій кознями діавола испыталъ многія бідствія, въ пустынныхъ містахъ отъ разбойниковъ, въ моръ отъ бури, на ръкахъ отъ непредвидънныхъ мелей, такъ что сбылись на немъ слова апостола: много разъ былъ въ путешествіяхъ, въ опасностяхъ отъ разбойниковъ, въ опасностяхъ на морѣ, въ опасностяхъ на ръкахъ, въ опасностяхъ между лжебратіями, въ трудъ и изнуреніи, часто въ бдівніи, голодів и жаждів (2 Корино. 11. 26. 27), и прочихъ бъдствіяхъ, упоминаемыхъ апостоломъ.

торые утверждали, что Духъ Святый исходить отъ Отца и Сына (Патоос καὶ 'Υιου, ΜΑΗ 'Υιοῦ καὶ Πατρός).

<sup>14)</sup> Т. е. византійскій императоръ Василій Македонянинъ. Путешествіе Мееодія въ Царьградъ относится, по всей візроятности, яъ 881 или 882 г. Отсюда видно, что Менодій захватиль съ собою въ Царыградъ богослужебныя книги.

Труды по переводу Писанія.

XV. После этого, удалившись отъ шума и возложивъ заботу на Господа, Менодій посадиль изъ своихъ учениковъ двухъ священии-Овященнаго ковъ-скорописцевъ и въ скоромъ времени перевелъ съ греческаго языка на славянскій вов книги Священнаго Писанія вполив, кром'в Маккавейскихъ, въ теченіе шести мъсяцевъ: начавъ отъ марта мъсяца до двадцать шестого дня октября мъсяца 15). Окончивъ переводъ, воздаль достойную хвалу и славу Богу, дарующему такую благодать и успъхъ. И, отслуживъ вмъстъ съ клиромъ своимъ литургію, отпраздноваль память святого Димитрія 16). — Раньше, визств съ Константиномъ философомъ, переведены были только Псалтирь, Евангеліе и Апостоль, и избранныя службы церковныя. — Тогда же Менодій перевель Номоканонь и Патерикь 17).

XVI. Прибывшій въ это время на Дунай король венгерскій за-

<sup>13)</sup> Въ этой въ высшей степени важной глава составитель житія дасть ясное указаніе на то, что переводъ Священнаго Писанія на славянскій языкъ святыми Кирилломъ и Менодіемъ быль исполненъ не сразу. Въ началь миссіонерской двятельности святыхъ братьевъ въ славянскихъ земляхъ Кириллъ и Месодій перевели только Евангеліе съ Апостоломъ, т. е. Евангеліе апражосъ (недъльное, въ порядкъ годичного круга церковной службы) и Апостолъ апракосъ (т. е. недъльный, въ томъ же порядкв), и богослужебныя книги (сравня главу XV житія Кирилла, гдв исчисляются виды богослуженія: утреня, часы, вечерня, повечеріе, литургія). Въ последніе годы архіспископскаго служенія Месодіємъ были переведены вст остальныя книги Священнаго Писанія (каноническія), кромъ Маккавейскихъ. Это послъднее показаніе житія подтверждается свидътельствомъ Іоанна экзарха болгарскаго, который говоритъ: великій архіепископъ Божій Менодій брать (Кирилла) преложи (т. е. перевель) вся уставныя вниги 60 отъ едлинска языка въ словенскъ. — "Чтобы судить о въроятности столь скораго переложенія св. книгь на славнискій языкъ двумя священниками, замъчаеть по этому поводу А.В. Горскій, должно вить въ виду, что а) весь Новый Завътъ и Псалтирь были переведены уже ранъе. Переведено было немало главъ изъ В. Завъта, которыя читаются въ пареміяхъ: но сей переводъ, какъ и нынъ еще можно примъчать, разнится отъ перевода цъльныхъ книгъ, совершенна о при Месодін; и въ этомъ заключается новое доказательство справедливости повъствуемаго жизнеописателемъ. б) Книги Маккавейскія, а съ ними, въроятно, Книга Товіи, Есепрь и 3-ья Ездры, не были еще переведены при Менодін. След., если не треть, то более четверти труда слагалось съ новыхъ переводчиковъ".

<sup>16)</sup> Святитель Димитрій солунскій, покровитель Солуня-родины святыхъ Кирилла и Менодія — былъ особенно близокъ ихъ сердцу, и очень понятно жеданіе Менодія окончить переводъ къ 26 октября, дию памяти солунскаго великомученика.

<sup>17)</sup> Что насается перевода Номонанона, то думають, что быль переведень Номоканонъ Іоанна Схоластика, представляющій болье краткую редакцію этого памятинка сравнительно съ Номоканономъ Фотія.

хотъль видъть Мееодія. Несмотря на то, что нъкоторые говорили и думали, что это свидание грозить ему опасностью, онъ отправился къ нему. Король приняль его, какъ подобаетъ государю, радостно, съ почестями и славою. Побесъдовавъ съ нимъ, какъ надлежало вести беседы такимъ людямъ, и съ любовью облобызавъ его, отпустиль съ великими подарками, сказавъ: помяни меня, честной отецъ, въ святыхъ твоихъ модитвахъ 18).

XVII. Такъ удалилъ святой обвиненія противъ себя со всіхъ Послідніе сторонъ, заградилъ уста многоръчивыхъ, свершилъ свой путь, соблюль въру и ожидаль праведнаго вънца. Такимъ образомъ, угодивши Богу, быль возлюблень Богомь, и близко стало время пріять покой отъ страданій и воздаяніе за многіе труды. Моравляне обратились тогда къ нему съ вопросомъ: кого изъ учениковъ своихъ, честной отецъ и учитель, желаешь ты видъть преемникомъ своего ученія?- И указаль имъ на одного изъ изв'єстныхъ учениковъ своихъ, по имени Горазда, говоря: вотъ свободный человъкъ земли вашей, хорощо знающій латинскій языкъ и правов'врный. Буди съ нимъ воля Божія и ваша любовь, какъ и моя. -- Было вербное воскресеніе; весь народъ собрался въ этотъ день въ церковь, вошель и Мееодій, хотя и больной, и, преподавъ присутствовавшимъ последнее наставление, благословилъ царя и князя, духовенство и весь народъ и въ заключение сказалъ: дъти мои, постсрегите меня до третьяго дня. Такъ и было. На разсвъть третьяго дня съ последними словами: «Господи, въ руце твои предаю мою душу" почиль на рукахъ іереевъ въ шестой день мъсяца апръля, въ 3-й индикть 6393 года отъ сотворенія міра.

Ученики почившаго разсудили достойнымъ образомъ воздать ему последнюю честь и, отслуживь заупокойную литургію на языкахъ датинскомъ, греческомъ и славянскомъ, положили его въ соборной церкви. Безчисленныя толпы собравшагося народа, мужчины и-женщины, старые и малые, богатые и бъдные, свободные и рабы, вдовы и сироты, иностранцы и мъстные жители, больные и здоровые, провожали его со свечами, оплавивая добраго учителя и пастыря, который быль все для всьхъ, чтобы все пріобръсти. Ты же, чтимый святитель, призирая насъ своими молитвами, избавь насъ, учениковъ своихъ, отъ всякой напасти, рас-

THE R ROHUMBA Mesonia.

<sup>4)</sup> Попытку подтвердить это извъстіе житія сдълаль Малышевскій, допуснающій появленіе угровъ у Дуная съ воеводою Лебедсиъ на основанія разежава Константива Поропрогенета. Тр. К. Д. А. Ноябрь, 446-462.

пространяя ученіе, прогоняя ереси, да, живши здісь достойно званія нашего, станемъ съ тобою, твое стадо, одесную Христа Бога нашего, пріемля отъ Него жизнь вічную <sup>19</sup>). Тому честь и слава во віжи віжовъ. Аминь.

## 3. Житіе Климента, епископа болгарскаго <sup>1</sup>).

(болгарская легенда).

Жизнь и дъянія, исповъданіе и отчасти повъствованіе о чудесахъ иже во святыхъ отца нашего Климента, архіспископа болгарскаго. Сочиненіе, написанное святымъ и славнымъ Өеофилактомъ, архіспископомъ первой Юстиніаны и всей Болгаріи и магистромъ риторовъ въ Константинополъ <sup>2</sup>).

Вотупленіе. І. Пріидите, чада, послушайте мене (Псал. 33.12), пріидите, и пов'ємъ вамъ, вси боящіися Бога (Псал. 65.16), яко познаетъ родъ инъ, сынове родящіися (Псал. 77.6), и людіе зиждеміи восхвалятъ Господа (Псал. 101.19). Такъ говорилъ Давидъ— и мы

<sup>19)</sup> Окончаніе житія дасть Малышевскому поводъ видъть въ его составитель непосредственнаго свидътеля и участника событій, одного изъ учениковъблаженнаго Месодія.

<sup>1)</sup> Предлагаемый переводъ житія Климента съ греческаго языка на русскій сдъланъ профессоромъ А. И. Менщиковымъ и былъ напечатанъ въ юбилейномъ изданіи московскаго университета: Матеріалы для исторіи письменъ Москва, 1855 г. По точности этотъ переводъ считается однимъ изъ дучшихъ; равнымъ образомъ имъ вполнъ передается витіеватый, исполненный риторическихъ укращеній стиль оригинала. Пользуясь этимъ переводомъ, мы допустили лишь незначительныя измъненія при передачъ собственныхъ именъ славянскихъ. Ихъ мы передаемъ согласно болгарскому переводу житія, сдъланному Д. Матовымъ подъ редакціей профессора М. С. Дринова.

<sup>2)</sup> Житіе Климента въ надписаніи приписывается архіспископу болгарскому Феофилакту. Но на томъ основаніи, что въ самомъ житіп, въ главъ XVIII, авторъ выставляєть себя лицомъ самымъ ближимъ нъ Клименту, Добровскій и Миклошичъ не находили возможнымъ признать составителемъ житія архіспископа Феофилакта, такъ какъ Климентъ умеръ въ 916 г., а Феофилакть въ 1107 г. При этомъ Добровскій думалъ, что неизвъстный авторъжиль послъ Феофилакта, а Миклошичъ полагалъ, что авторъ-болгаринъ написалъ житіе въ Х въкъ. Мивніе Миклошичъ раздълялъ Бодинскій, предполагая лишь, что житіе сначала было написано славяниномъ и на славянскомъ

теперь съ нимъ; ибо величіе Божіе должно возвъщать во всякое время и для всвхъ; и не по этому только-ибо, сколько бы мы ни возвъщали и ни изрекали, недосказаннаго останется безчисленное множество, — но потому что проповъданіе величества чудесъ Божінхъ и въ нерадивъйшихъ и заснувшихъ для дълъ благихъ производить ивкоторое пробужденіе. Многіе думають, что наши времена не имъютъ ничего похожаго на старинныя, что, напротивъ, прежнія и чудесами просвъщались, и украшались житіями мужей, которые, будучи въ тълъ, жили почти безтълесно, а нашему поколънію ничего подобнаго не даровано отъ Бога; поэтому и къ жизни благой, какъ будто бы теперешняя природа не вивщаеть ея, сдвлались жалкимъ образомъ неспособными эти плохіе знатоки и слишкомъ самоувъренные; ибо существо природы все одно и то же и не измѣнилось, и Господь оставилъ Себѣ и въ наши времена весьма много людей, которые, не преклонивъ кольна (3 Цар. 19.18) ни передъ вакою дольнею тварію, во славу Отпа небеснаго просіяли св'втомъ жизни своея, явившись св'втильниками міру, содержащими въ себъ слово жизни. Такъ и болгарскую страну просвътили въ послъднія времена блаженные отцы и учители, сіявшіе ученіемъ и чудесами, житіемъ и словомъ явившись угодными предъ Богомъ, коихъ всю жизнь описать мнв хотвлось, но это превосходить силы моего слова 3). Впрочемъ, представивши и нъкоторыя только черты,

языкъ, а поздиве было переведено на греческій языкъ. Шафарикъ высказываль предположеніе, что житіе Климента, составленное одникъ изъ его учениковъ, было лишь передълано и исправлено архіспископомъ Ософилантомъ. Въ послъднее времи профессоръ Вороновъ старался отстоять принадлежность житія архіспископу Ософиланту. Замъчательное ораторское искусство, общирная богословская ученость и, въ частности, близость изложенія ученія о Св. Духъ въ житіи Климента и въ трактатъ "О томъ, въ чемъ обвиняются латипине", по мизнію Воронова, говорять за авторство Ософиланта. Но въ такомъ случать остается труднымъ объясненіе указанялю мъста въ XVIII главъ житія.

Что касается содержанія житія Климента, то по важности заключающихся въ немъ извъстій послъ пространныхъ житій ему принадлежить первое мъсто въ ряду источниковъ для исторіи св. Кирилла и Менодія. Оно составляетъ какъ бы продолженіе пространныхъ житій: въ немъ опредъляется въроисповъдный характеръ дъятельности св. первоучителей, изображается судьба моравской церкви послъ смерти св. Менодія в излагается исторія просвътительной дъятельности учениковъ его, главнымъ образомъ знаменитъйщаго изъ нихъ, св. Климента, въ Болгаріи, куда принуждены они были удалиться изъ Моравів.

<sup>3)</sup> Въ отличе отъ пространныхъ житій, житіе Климента приписываетъ св. Кириллу и Месодію участіє въ просвъщеніи Болгаріи, какъ это видно изъ даннаго мъста и слъдующей главы.

я могу изобразить и человъколюбіе, и благодать Бога, сущаго съ нами и имъющаго быть, какъ Онъ объщался, во вся дни до скончанія віжа (Мат. 28.20), и показать всівмь людямь, что не природа у насъ изм'внилась, но извратилось произволеніе.

И. Какіе же это отцы? вы, можеть быть, желаете узнать. Менодій,

Ивобрѣтеніе

письменъ и который украсилъ епархію паннонскую, будучи архіопископомъ моравскимъ, и Кириллъ, который, будучи великъ въ любомудрін Овященнаго внашнемъ, еще болъе былъ въ любомудріи внутреннемъ и пости-Пиовтія, галь природу вещей существующихь, въ особенности же — Единаго Сущаго, отъ Котораго все изъ небытія получило бытів. Они-то, чистотою жизни вселивши въ себя Бога и страха ради, зачатаго во чревъ, стремясь родить духъ спасенія (Ис. 26.18), вполиъ предавались поучительному слову, провозв'ящаемому на язык' эллинскомъ, и дъйствіемъ таковой мудрости многіе были привлечены. Но какъ славянское племя, или же болгарское, не разумъло писаній, изложенныхъ на языкъ эллинскомъ, то святые мужи нахолили въ этомъ величайшее бъдствіе и считали для себя предметомъ неутъщной скорби то, что свътильникъ писаній не возжигается въ мрачной странъ болгарской, -- смущались, сътовали и готовы были отказаться отъ жизни. Что же они дълаютъ? Обращають взоры свои къ Утешителю, отъ Коего происходить первоначальное дарованіе языковъ и сила слова; отъ Него просять они благодати для того, чтобы изобръсть письмена, сообразныя съ грубостью языка болгарскаго, и перевесть божественныя писанія на звуки этого народа. И дъйствительно, предавшись строгому посту, постоянной молитвъ, изнуренію тъла, сокрушенію и смиренію души, они достигаютъ желаемаго 4); ибо близъ Господь, какъ говорится въ Писаніи, всемъ призывающимъ Его во истине (Псал. 144.18), и еще глаголющу ти, речетъ: се пріидохъ (Ис. 58. 9). Богъ приближайся Азъ есмь, а не Богъ издалеча (Іерем, 23.23). Такъ и оми въ свою очередь ощущають благодать Духа, какъ утро готовое (Ос. 6. 3), и свъть разума возсіяль для праведниковъ (Псал. 96. 11. 111. 4), и соединенное съ нимъ веселіе разогнало прежнюю ихъ скорбь. Итакъ, получивши это вожделенное дарованіе, они изобратають славянскія письмена, переводять боговдохновенное цисаніе съ эллинскаго языка на болгарскій, и стараются о томъ, чтобы ревностивишимь изъ учениковъ своихъ передать божествен-

<sup>4)</sup> О молитив передъ изобратениемъ письменъ говорится и въ пространныхъ житіяхъ (Жит. Кир. гл. XIV, житіе Мес. гл. V).

ное ученіе. И немалое число людей пили отъ источника ихъ ученія Изъ нихъ избранными и вождями всего сонма были: Гораздъ, Климентъ, Наумъ, Ангеларій и Савва 5).

III. Знавши, что и Павелъ сообщалъ апостоламъ о своемъ благо- Путешествіе въствованіи (Гал. 2.2), співшать и они въ Римъ, чтобы показать въ Римъ. блаженивишему папъ трудъ своего перевода Св. Писанія; достигли туда благополучно и не напрасно стремились. Возсъдавшій тогда на апостольскомъ престоль Адріанъ, услышавши о ихъ пришествін, возрадовался величайшею радостью. Поражаемый издалеча громомъ славы, распространившейся объ оныхъ святыхъ, онъ желалъ видъть и сіяніе обитавшей въ нихъ благодати и испытывалъ по отношенію къ божественнымъ мужамъ то чувство, какое Моисей по отношенію къ Богу, желая, чтобы и лицо ему явилось и чтобы онъ могъ видеть разумно (Исход. 33.23 и 12). Адріанъ уже не въ состоянін быль удержать себя, но, взявши весь священническій чинъ съ находившимся тогда при немъ архіерейскимъ, вышель въ срътеніе святымъ, имъя, по обычаю, предносимое предъ собою знаменіе креста и блистаніемъ св'ятильниковъ знаменуя сіяніе радости и вывств, можно сказать, сіяніе принимаемых вимь гостей. въ прославление конхъ славимый во святыхъ своихъ Господь благоволилъ совершиться чрезъ нихъ многимъ чудесамъ во время ихъ вхожденія. Когда же открылся предъ глазами папы ихъ трудъ и когда онъ увидълъ сдъланный на помянутомъ языкъ переводъ Св. Писанія, этоть плодъ апостольскій, то не зналь, что дівлать отъ радости; онъ ублажаль святыхъ мужей, называль ихъ различными ниенами-отцами, чадами вожделенными, радостью своею, венцомъ въры, діадемою славы и красоты церкви. Потомъ что онъ дълаеть? Взявши переведенныя книги, принесъ къ святому жертвеннику, посвящая ихъ, какъ ивкій даръ, Богу и показуя, что такими жертвами плодовъ словесныхъ благоугождается Богъ (Евр. 13.16) н что такого рода плоды приносимые пріемлеть Онъ въ воню благоуханія 6). Ибо для Слова что можеть быть пріятите слова, раз-

<sup>5)</sup> Вивств съ Кирилломъ и Менодіемъ упоминаемые здвсь святители были чтимы болгарскою церковію подъ именемъ "святыхъ сединчисленниковъ" (οὶ ἄγιοι ἐπτάριθμοι). Въ честь ихъ была составлена особая церковная CLYEGS.

<sup>6)</sup> Свъдънія, сообщаемыя въ этой главъ, о прибытіи св. Кирилла и Меводів въ Римъ, о встрічть ихъ папою Адріаномъ, о признаніи папою перевода Свящ. Писанія и объ осващеніи славянскихъ книгъ вполив согласны съ разскавомъ пространнаго житія Кирилла, гл. XVII. Опущено лишь указаніе на принесеміе въ Римъ мощей св. Климента.

рѣшающаго словесныхъ отъ безсловесія, такъ какъ подобное со-

радуется подобному (Пъсн. въ нед. Ваій, послъ еванг. на утрен.)? А мужей въ церкви провозгласилъ апостольскими, такъ какъ они совершили подвигь равный Иавлову, стремясь принести Богу жертву отъ языкъ совершенную и святую (Римл. 15.16); потомъ изъ числа лицъ, сопутствовавшихъ святымъ, техъ, которыя, по засвидьтельствованію ихъ учителей, были довольно свыдущи въ языкъ славянскомъ и отличались благочестивою жизнью, однихъ удостоилъ степени пресвитеровъ, другихъ сдълалъ діаконами; самого же великаго Менодія, несмотря на то, что онъ долго отказывался и уклонялся, рукополагаеть во епископа Моравіи паннонской 7), считая несправедливымъ не почтить именемъ того, кто удостоенъ самаго дъла; нбо столь же гръшно, когда кто-нибудь, будучи епископомъ по существу дъла и по достоинству, оставляется скрываться въ ряду мірянъ и, будучи світильникомъ, полагается подъ одръ неизвъстности (Лук. 8.16). Итакъ, Мееодія римскій первосвященникъ укращаетъ епископскимъ достойнствомъ, или, лучше сказать, украшаеть имъ епископію, а Кирилла, который быль истиннымь философомь, великій архіерей призываеть во Святая Святыхъ, чтобы тамъ, внутри скиніи истинной совершать служеніе, и духовиве и божествениве пріобщатися таинъ и чаши новой причащатися. Святой Кириллъ, какъ будто бы ему назначено было пребывать во плоти на столько времени, чтобы изобръсть письмена и сделать переводъ Св. Писанія, послуживши симъ воле Божіей, переселяется къ Богу, Который научиль его разуму (Псал. 93.10). Предузнавъ свою кончину, онъ облекается въ образъ монашескій, котораго давно желаль, но по смиренномудрію не різшался принять на себя, какъ нвчто великое и превышающее силы его, и, пріобщивши св'єть къ св'єту, преставился на небеса, иде же есть Христосъ, --покинувъ юдоль плача, свиь омраченія, илътинный, пришельствіе въ здівшнемъ мірів; духъ онъ предаль, а тівло его, которое прежде естественнаго умерщвленія подвергалось добровольному, съ подобающими почестями и пъснями, папою въ сопровожденіи клира, погребено въ храмъ Климента, того Климента, который сопутствоваль верховному изъ апостоловъ Петру и мудрость эллинскую покориль премудрости Христовой, какъ служительницу своей госпожв 8). Такимъ образомъ, мудрецъ пріемлетъ

Кончина

Кирилла.

 $<sup>^{7})</sup>$  Въ этомъ сдучав житіе Климента расходится съ житіемъ Менодія (глава VI-я).

<sup>8)</sup> О последнемъ времени жизни Кирилла, его пострижения въ схиму и

мудреца, великій учитель пріобщаеть къ себъ гласъ слова, руководитель языковъ водворяеть у себя того, кто светомъ познанія просвътиль прочіе языки. При семь, во свидътельство того, какая слава на небесахъ ожидаетъ Кирилла, самъ Богъ посылаетъ знаменія и видимое дізавть предвізстникомь невидимаго; потому что и бъсноватые, пришедши ко гробу, получали испъленіе, и во многихъ другихъ бользияхъ благодать Св. Духа была бичемъ ихъ прогоняющимъ; ибо, какъ скоро кто-нибудь или приходилъ ко гробу, или призываль имя богоноснаго сего отца, по мере веры ваходиль избавление отъ своего недуга; поэтому Кириллъ веливъ быль въ устахъ римлянъ, а еще болье въ ихъ душахъ. Итакъ, чудотворенія служили основаніемъ славы его, а эта слава-достиженіемъ высшей почести, а почесть сего святого - утвержденіемъ славы Божіей <sup>9</sup>).

IV. Такова была кончина Кирилла, и такова честь воздана ему

отъ священивищаго папы и отъ Бога. Мееодій же, потерявши своего сотрудника и сопутника, который во всемъ быль ему настоящимъвъ Моравіш. братомъ, по плоти и во Господъ, скорбълъ въ душъ своей по чувству человъчества и увлекался привычкою, но, съ другой стороны, столько же, если только не больше, и утъщался, надъясь въ Кириллъ имъть помощника въ служении учительства тъмъ болъе, чыть дыйствительные дерзновение, которое онъ имыеть, по отрышенін отъ плоти, приближансь къ Богу. Когда же наступило время Месодію отправиться въ спископію той страны, онъ, простершись на гробъ брата и многократно повторяя дорогое имя Кирилла, оплакавши плотское свое одиночество и испросивши себъ молитвъ его, отправился съ учениками въ путь. Прибывши въ Моравію, онъ быль истиннымь епископомь, отпечатлывая вы себы всы ты черты, въ которыхъ у ап. Павла представленъ образъ епископа (1 Тим. 3.2 и сл.), и просіявая предъ всіми ученіемъ; ибо онъ не зарываль таланта, не продаваль благодати дара духовнаго и власть свою не превращаль во власть величія и удовольствія вившняго;

Meeogië еппокопъ

напротивъ, всъмъ сообщалъ дарованное ему благо, одинаково распространяя свътозарный дучъ слова и не назначая извъстной мъры

погребенів передается вполить согласно съ пространнымъ житіемъ св. Кирилла, Есть даже одно выраженіе, вполнъ соотвътствующее тексту пространнаго matia: τὸ τῶν μοναχῶν σχημα ἐπαμφιέννυται... καὶ φοτὶ φῶς προςλαβών - Bb светые мнишькые образь облаче се и свать нь свату пріемь.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) О чудесахъ при гробъ св. Кирилла говорится и въ пространномъ RETIE.

въ даяніи пищи евангельской. Тотъ, кто и прежде епископства такъ

прилежаль слову ученія, не подвергаясь притомъ никакой опасности за свой образъ дъйствій, теперь, когда ввърено ему самое дъло, когда онъ получилъ священный залогь и уже зналъ, что горе апостолу неблаговъствующему, не долженъ ли быль прилъпляться къ ученію, предаваться ему вполнъ и весь день поучаться словесамъ Божінмъ, вселяющимъ въ него сладость паче меда и сота? Дъйствительно, онъ и Ростислава, который быль княземъ моравскимъ, не переставалъ каждый день вразумлять и направлять душу его по заповъдямъ Божіимъ, и также поучалъ Копела, бывшаго правителемъ всей Панноніи, убъждая его стражу Господню пригвоздиться и, имъ удерживаясь и управляясь, какъ бы нъкоею уз-Обращеніе дою, уклоняться оть всякаго зла. Кром'в того, болгарскаго князя въ христіан-Бориса, который жилъ во времена греческаго императора Михаила, отво Вориса, великій Месодій, еще прежде сдълавши чадомъ своимъ и плънивши жиля бол- его отечественнымъ своимъ (греческимъ) языкомъ, во всъхъ отношеніяхъ прекраснымъ, въ это время непрестанно осыпаль благодътельными дарами словесъ и поученій 10). Этотъ Борисъ быль вообще мужъ ума праваго и къ добру расположеннаго; при немъ и народъ болгарскій началъ просвіщаться св. крещеніемъ и христіанствомъ, въ то время какъ и эти святые мужи, т. е. Кириллъ и Меоодій, увид'євши множество в'єрующих и зам'єтивши, что чадъ, раждающихся водою и духомъ, становится все болве, а пиши духовной для нихъ совству недостаетъ, изобртли письмена, какъ мы объ этомъ сказали выше, и переложили Св. Писаніе на болгарскій языкъ, чтобы родившіяся чада Божія достаточно имѣли божественной пищи и могли достигать исполненія духовнаго и приходить въ мъру возраста Христова. Такимъ образомъ, болгарскій народъ, оставивъ скинское заблуждение, позналъ истинный и прямой путь, который есть Христосъ, и, наконецъ, хотя и поздно и уже въ 11-й

> оть сотворенія міра 637711). V. Итакъ, великій Месодій не переставаль каждый разь дълать князьямъ наставленія всякаго рода, то руководствуя ихъ къ благо-

> или 12-й часъ, вошелъ въ вертоградъ божественный, по благости ихъ Призвавшаго; ибо призвание этого народа последовало въ лето

<sup>10)</sup> Въ данномъ мъстъ болгарскій внязь Борисъ признается духовнымъ чадомъ Менодія, что стоить въ связи съ признаніемъ участія свв. Кирила и Месодія въ просвъщеніи Болгаріи.

<sup>11)</sup> Что касается перевода Свящ. Писанія на болгарскій языкъ, то изъ

честивой жизни, то предлагая имъ чистое ученіе церкви, какъ бы Ворьба съ парскую и неполивльную монету, и во всей целости и неповрежден- немецкамъ ности напечативная его въ душахъ ихъ. Ибо и тогда уже были люди, которые хотели преобразовать и изменить догматы, поставленные отдами нашими въ деркви Божіей, и порчею, введенною франками, многіе заразили свои души, утверждая, что Сынъ рожденъ отъ Отца, а Духъ Святый исходить отъ Сына. Противъ нихъ возставши, св. Мееодій, частію изъ словъ самого Господа, частію изъ ученій св. отдовъ старался уничтожить мудрованіе и всякое возношеніе ума, взимающагося на разумъ Божій и такимъ образомъ иногихъ привелъ въ послушаніе Христово (2 Корине. 10. 5), обращая ихъ отъ неправаго ученія къ ученію истинному и чистому и изъ недостойныхъ изводя ихъ честными (Іер. 15.19), - почему онъ и быль и назывался устами Божінми. Такимъ образомъ, число върующихъ съ каждымъ днемъ умножалось, и слово Божіе росло, какъ говорится у евангелиста Луки объ ученіи апостоловъ, или, по словамъ Ветхаго Завъта (2 Цар. 3.1), домъ Давидовъ возвышался и укръплялся, а домъ Сауловъ упадалъ и изнемогалъ, уменьшаясь съ каждымъ днемъ. Секта же еретиковъ, побъждаемая силою и истиною слова, что только могла, или, лучше сказать, что ей внушаль отець лжи, который есть человъкоубійца искони и въ злодъяніи хвалится, то и дълала, безчисленными озлобленіями и искушеніями стараясь угнетать святого; такъ какъ они и Святополка, сдълавшагося послъ Ростислава княземъ моравскимъ, человъка грубаго и сущности добра не понимающаго, уловивши лестію, совершенно подчинили своему ученію. Онъ, будучи рабомъ удовольствій женскихъ и валяясь въ грязи нечистыхъ дёлъ, могъ ли не предаться умомъ своимъ скоръе имъ (еретикамъ), отворяющимъ ему двери къ удовлетворенію всёхъ страстей, нежели Менодію, посрамляющему душетленную горечь всякаго удовольствія?12) Ибо что выдумаль Евномій, начальникъ ереси аномеевъ, для того, чтобы

духовен-**СТВОМЪ** противъ filioque.

житія Климента это указаніе проникало и въ другіе памятники болгарской литературы. Такъ, въ синодикъ 1211 года св. Кириллъ прославляется, какъ переведшій божественное писаніе съ греческаго языка на болгарскій и просвътившій болгарскій родъ; также въ Вратиславской рукописи 1357 года. Смотри: Новый церковно-славянскій памятникъ съ упоминаніємъ о славянскихъ первоучителяхъ М. Дринова. С.-Петербургъ, 1885 г.

<sup>13)</sup> Житіе Климента въ непривлекательныхъ чертахъ представляетъ моравскаго князя Святополка; если даже и находить въ этомъ иного преувеличеній, то, съ другой стороны, нельзя отрицать несомнівные недостатки этого князя, которыми умели пользоваться враги Менодія. И изъ пространнаго

привлечь къ себъ больше учениковъ, то же замыслило и безумное порожденіе франковъ, т. е. все прощать грешникамъ такъ, безъ всякаго со стороны ихъ сокрушенія и раскаянія, за одно согласіе съ своими догматами, и позволять имъ провождать жизнь въ нечистотъ за то только, чтобы доставить успъхъ превратному своему ученію, подобно такимъ людямъ, которые въ обмізнъ другь другу дають одинъ---пометь, а другой---грязь; и достойны они этихъ сокровищъ за такую продажу, въ которой и покупка нечиста, и плата отвратительна 13). Такимъ образомъ, Святополкъ, будучи развращенъ этими людьми, которые все ему позволяли, весьма мало обращаль вниманія на то, что говориль ему Меоодій; напротивь, онъ обращался съ нимъ, какъ съ своимъ врагомъ (Сирах. 1.25); ибо мерзость грешнику благочестіе, какъ говорится въ Писаніи. Но чего не говорилъ великій Менодій въ утьшеніе и чего не представляль въ угрозу князю? То на основаніи божественнаго писанія вводиль онь правоту ученія и убъждаль внимать ему, какъ строителю жизни и источнику спасенія; ибо и Господь училь, что въ испытаніи писаній заключается животь, и Исаія запов'я усть намъ почерпать воду не изъ нечистоты ересей, но изъ источниковъ спасенія (Исаін 12.3); то устрашаль его тымь, что, если онь присоединится къ еретикамъ, то погубитъ и себя, и всвхъ своихъ подданныхъ, сдълавшись удободоступнымъ и удобопобъждаемымъ для враговъ; ибо нечестіе хоть и расцвътаетъ ненадолго, но впоследстви цветь этоть осыпается (Димосе. Олине. 2.10), чтобы благочестивые люди не научились злу; это, говориль онъ, посльдуеть съ княземъ послв его смерти, что и сбылось, согласно съ предсказаніями святого. Ибо, доколь Менодій находился въ живыхъ, дотолъ ни князь не разродился еще пагубнымъ плодомъ своего сердца, но носиль въ себъ василиска, кроющагося и питающагося въ яйцахъ аспидовыхъ, ни правосудіе не поражало его бичемъ своимъ, но, хоть держало лукъ напряженный и показывало сверкающій мечь, но не пустило еще стрізлы въ сердце врага и не утвердило руку на пораженіе; но когда и святого не стало, и всякая злоба возстала, не скрывая уже срамоты своей подъ какоюнибудь завъсою и маскою, но безчинствуя на подобіе блудницы и

житія видно, что Святополкъ не сумвать достойнымъ образомъ оцвинть Менодія и невсегда его поддерживалъ (см. гл. IX, XI, XII).

<sup>13)</sup> Такое отношеніе намецкаго духовенства къ слабостямъ паствы подтверждается разсказомъ гл. XI житія Месодія.

воздвигая гоненіе на правовізрныхъ, тогда и Богь не преминуль покарать князя. Но объ этомъ послъ.

VI. Въ то время Месодій предсказаль князю о собственной своей Кончина кончинь, долженствовавшей последовать черезъ три дня<sup>14</sup>), делая это предреченіе, какъ я думаю, въ подтвержденіе того ученія, которое Гораздъ, его онъ безпрестанно старался внушать; ибо, если это предречение, преемникъ исполнившееся на самомъ дёлё, представляло его пророкомъ, по- въ Моравів. дучившимъ прозрвніе будущаго отъ Духа, то очевидно, что и ученіе, ниъ распространяемое, есть духовное и боговдохновенное. Созвавши учениковъ своихъ, онъ, по примъру Павла или, лучше сказать, Самого I. Христа, увъщеваетъ ихъ и утверждаетъ прощальною своею бесъдою, изображая чадамъ наслъдіе благое и достойное трудовъ, подъятыхъ имъ для того, чтобы стажать это достояніе. Что же это за наследіе? можеть быть, вы захотите узнать. Словеса Божія. вожделвина паче злата и камене честна многа (Псал. 18.11), и мудрость, которую лучше есть куповати, нежели злата сокровища и сребра. Возлюбленные мои, говорить онъ, вы знаете силу еретиковъ въ злобъ (2 Кор. 4.2), и какъ они, искажая слово Божіе, всячески стараются напонть ближнихъ ученіемъ превратнымъ и нечистымъ, принимая и употребляя въ пособіе два средства,убъжденіе и строгость, одно для людей болье простыхъ, другое для боявливыхъ; но о сохраненіи вашихъ душъ неприкосновенными отъ того и другого я надъюсь и молюсь; ибо ни убъдительностію словъ вы не увлечетесь, ни тщетною лестію не восхититесь, потому что вы основаны на камив апостольского исповъданія и ученія. на которомъ созданной церкви врата адовы не одолжють, - ибо въренъ Тотъ, кто объщалъ сіе, - и никакимъ страхомъ не поколеблетесь въ твердыняхъ сердецъ вашихъ; ибо вы знаете, что говорится въ Писаніи: не убойтеся оть высоты дня (Псад. 55.3). н отъ убивающихъ тъло, души же не могущихъ убити (Мате. 10.28). Напротивъ, подкръпляйте прочихъ хранить залогъ, который мы получили отъ апостоловъ и по временамъ отъ отцовъ и который они потребують отъ насъ въ день воздалнія. Вотъ я предсказалъ вамъ и чрезъ это предсказаніе сдівлаль васъ причастными гръху; аще не быхъ пришелъ (Іоан. 15.22), говоритъ Христосъ, и глаголаль имъ, гръха не быша имъли; чистъ азъ отъ крове вашей (Дъян. 20.26.27), не обинухся бо сказати вамъ, напротивъ.

Менодія.

<sup>14)</sup> Объ этомъ житіе Климента говорить согласно съ житіемъ Менодія (ra. XVII).

дъломъ стража, согласно съ словами Іезекіиля, я бдительно занимался; блюдите, како опасно ходите, не якоже немудри, но якоже премудри, и со всею осмотрительностію старайтесь сохранить сердца ваши и братій вашихъ; яко посредь сьтей минуете и по забраломъ града ходить будете (Сирах. 9.18); ибо по смерти моей внидуть волцы тяжцы въ васъ (Дъян. 20.29), не щадящіе стада, чтобы увлечь народъ вследъ за собою, -- которымъ противостанъте вы, твердые верою; Павель это вамь чрезь меня завещаеть. Но сый надъ всеми Богъ и Отецъ, и прежде векъ безстрастно рожденный отъ Него Сынъ и Духъ Св. отъ Отца исходящій наставить васъ на всяку истину и представить вась непорочны въ похвалу мою въ день Христовъ (Филипп. 2.16). Сказавши это и много другого, онъ предалъ духъ ангеламъ, сопровождавшимъ его и сохранявшимъ во всъхъ путяхъ его, со славою занимавши архіерейскую канедру 24 года и многимъ трудомъ и подвигомъ устроявши спасеніе не только свое, но и прочихъ людей; ибо онъ не своихъ выгодъ искалъ, но общихъ для многихъ людей, чтобы они спаслися, и днемъ, и ночью проводя время въ томъ только, что было полезно для другихъ. Этому служить доказательствомъ множество пресвитеровъ, діаконовъ и иподіаконовъ, коихъ, онъ умирая, оставиль до двухъсоть въ церквахъ своей епархіи; если же было столько служителей алтаря, то какое множество, надо полагать, мірянъ. Между ними первое мъсто занималь Гораздъ, котораго выше мы видъли въ числь избранныйшихъ учениковъ Менодія и который отъ самого сего святого, предузнавшаго свою кончину, поставленъ былъ епископомъ моравскимъ  $^{15}$ ).

VII. Но дерзновеннъйшая толпа еретиковъ не перенесла того, чтобы видъть Мееодія и по смерти живымъ себъ противникомъ; пріидите, сказали они, насиліе сотворимъ Горазду и уловимъ его лестію (Прем. Солом. 2.10-17); яко неподобно естъ нашему житію его и отмънны суть стези его и поноситъ намъ гръхи наши; если же его оставимъ въ живыхъ, то опять оживетъ для насъ Мееодій. Такимъ образомъ, его лишаютъ епископскаго достоинства, а нъкоего Вихника, который и самъ упоенъ былъ неистовою ересью, и другихъ могъ упоить, а потому и преданъ былъ Мееодіемъ съ анаеемою сатанъ вмъстъ съ сонмомъ людей, съ нимъ бъсновавшихся, —этого Вихника (о труды и подвиги, подъятые Мееодіемъ!

<sup>13)</sup> Горазда указываетъ своимъ преемникомъ Менодій и въ пространномъ житіи.

о Троица, сливаемая въ личныхъ свойствахъ!) возводять на канедру, нян, лучше сказать, ниспровергають чрезъ него епископскую каеелру, воторая, сволько чрезъ Мееодія прославилась и возвысилась наль многими другими, столько чрезъ Вихника унизилась, склонившись въ бездну безславія 16).

VIII. Такимъ образомъ онъ захватилъ въ свои руки епископство беззаконно, тогда какъ оно нисколько ему не принадлежало, ученивовъ самъ себъ пріявши честь и сдълавши хищеніе (Филипп. 2.6), а званнаго отъ Бога оттолкнулъ силою мышцы грешника. Ересь поднимаеть теперь главу свою и превозносится надъ православнымъ сонмомъ учениковъ Мееодіевыхъ; и вотъ они, поднявши крикъ и возставши противъ върныхъ, говорять: для чего вы доселъ прилъпляетесь въ словамъ Менодіевымъ, уже согнившимъ и мертвымь, а не присоединяетесь къ живому архіепископу и не исповъдуете Сына, рожденнаго отъ Отца, и Духа, отъ Сына исходяшаго? Они же чрезъ Горазда и Климента отвъчали, что Месодій еще живъ, и мы объ этомъ внаемъ совершенно отъ Господа, Который то говорить, что въруяй въ Него, аще и умретъ, оживетъ (Іоанна 11.25), то учить, что Богь Авраама, и Исаака, и Іакова называется Богомъ живыхъ, а не мертвыхъ; и такъ что же за гръхъ съ нашей стороны, что мы имъемъ учителя, живущаго въ Богъ, духовно съ нами присутствующаго и собесъдующаго и противъ васъ укръпляющаго? Что же васается до новой въры вашей, мы, не находя, чтобы она подтверждалась свидътельствомъ какогонибудь Писанія или принята была св. отцами, боимся подвергнуть себя проклятію, такъ какъ ап. Павель ясно говорить: аще кто вамъ благовъститъ паче, еже пріясте, анасема да будетъ (Галат. 1.9). Мы въруемъ въ Духа Сына, равно какъ въ Духа жизни и истины, кон суть Сынъ (Іоан. 14.6), и признаемъ Духа за умъ Христовъ; но чтобы онъ происходилъ отъ Сына, этого ученія мы не принимали и не примемъ-не отречемся отъ въры и не будемъ хуже невърныхъ (1. Тим. 5.8); нътъ, клянемся освящениемъ благодати Св. Духа; -- мы въруемъ, что Духъ Святый исходить отъ Отца и что виновникъ и Изводитель Его есть Родитель Сына; но что Онъ также принадлежить и Сыну и чрезъ Него подается всвиъ твиъ, воторые бываютъ достойны; но иное дело сказать - исходить.

Ворьба Meeogis противъ filioque.

<sup>16)</sup> О проискажъ епископа Вихника противъ Менодія не говорится ни въ одномъ изъ извъстныхъ доселъ сказаній о св. Менодіи, а такой образъ дъйствій этого епископа подтверждается двумя папскими пасьмами папы Іоанна VIII въ 881 г. и папы Стефана V въ 885 г.

другое-подается: первое служитъ къ изъясненю образа бытія Св. Духа, ибо, какъ Сынъ раждается отъ Отца, такъ и Духъ Святый исходить отъ Него; а слово "подается" объясняеть не образъ бытія, а указываеть на обогащеніе и раздаяніе. Чтобы уяснить это, сколько можно, какимъ-нибудь примъромъ, представь себъ, что какой нибудь царь источаеть изъ своихъ сокровищъ величайшее богатство; сынъ, взявши его, дълаетъ своею собственностію п раздаеть тымь, которые ему благоугождають; Царь есть Отець; богатство, -- выражаясь согласно съ этимъ подобіемъ, -- есть Духъ, источаемый изъ неизреченныхъ сокровищъ Отца; сынъ царевъ есть Присносущнаго Отда Сынъ, Которому принадлежитъ и чрезъ Котораго подается Духъ. Видите, какъ мы понимаемъ о Св. Духъ, что Онъ не исходить отъ Сына, но чрезъ Него подается. Если же тебя смущаеть то, что Сынъ дунуль на апостоловъ и сказаль: пріимите Духъ Свять (Іон. 22.22), то худо ты читаль и поняль Евангеліе: Онъ далъ апостоламъ одно изъ дарованій Св. Духа, именно отпущеніе грізховъ, какъ это видно изъ послідующаго,и Исаія дъйствіе Св. Духа называетъ духами (Исаіи 11.2), — в не самый Духъ даровалъ Онъ тогда ученикамъ. Ибо ясно, что, если бы Онъ тогда далъ Св. Духа, то впоследствии соществие Его въ день Пятидесятницы или было излишне, или это было сошествіе другого духа, если оно не было излишне. Какой же быль это духь? Церковь досель признаеть единаго Духа Святаго. Если ихъ будеть два, то который же изъ нихъ не святый? Если святый есть тотъ, который данъ быль въ дуновеніи, и если Господь далъ Его самого, а не одно изъ дарованій Духа, то явно, что Сошедшій въ Пятидесятницу быль не святый. Но ла обратится эта хула на главы ваши. Вы, полагая два начала-одно въ Отцъ для Сына, другое въ Сынъ для Духа, бъснуетесь какимъ-то новымъ манихейскимъ безуміемъ. А у насъ единъ есть Богъ, и одно начало Сущихъ отъ Него, Отецъ; по отношенію къ Сыну Онъ есть Отецъ, а по отношенію къ Духу-Изводитель, подобно, какъ солице, будучи одно, служить началомъ луча и свъта или теплоты. Такимъ образомъ, дучу присущъ свътъ или теплота, какъ и Сыну Духъ, и свътъ принадлежить лучу, какъ Духъ Сыну; но оба изъ одного начала. И какъ въ этомъ примъръ чрезъ лучъ сообщается свътъ или теплота вещественному міру; такъ чрезъ Сына подается умной твари Духъ Святый. Если вы другое Евангеліе, какъ манихеи отъ Өомы, можете представить, въ которомъ бы излагалось такое ученіе о Св. Духів, то докажите, что оно принадлежить къ канону Св. Писанія, и мы замолчимъ и даже станемъ почитать васъ за своихъ благодѣтелей. Но если рай церкви напояется четырьмя потоками, изливающимися изъ одного источника, — Матееемъ, Маркомъ, Лукою и Іоанномъ, — на что, думаю, и вы согласны, — то кто вводить пятое Евангеліе, тотъ проклять. Но Іоаннъ представляетъ намъ Сына говорящимъ о Духѣ истины, Иже отъ Отца исходящемъ. Перестаньте же изощрять противъ себя грозный мечъ, перестаньте препираться съ Сыномъ Божіимъ, великимъ Благовѣстникомъ, изъ Котораго, чрезъ Котораго и для Котораго произошло все Евангеліе; перестаньте безъ Духа учить о Духѣ, или, лучше сказать, перестаньте говорить отъ духа противнаго.

IX. При этихъ словахъ сообщники Вихника не могли удержать себя и, зажавши уши, какъ нъкогда побивавшіе камнями Стефана, мужественнаго свидътеля Слова, - это только хорошо и сдълали они, какъ недостойные слышать такія слова, — начали кричать и приводить все въ безпорядокъ и чуть не подняли рукъ на православныхъ, утружденному языку придавая въ пособіе руки; но, наконецъ, отступивши, обратились къ последнему своему убежищу, въ низкому Святополку, и клевещуть на православныхъ, будто бы они замышляють произвесть возмущение и могуть возстать противъ его власти, если не будуть согласоваться въ ученіи съ властителемъ; ибо держаться противнаго ученія есть вибств и противоборствовать. Князь, призвавши последователей Менодіевыхъ, говорить имъ: что это за расколь делается между вами, 'и каждый день схватываетесь вы между собою, какъ враги? Не братья ли всъ вы и не христіане ли? Для чего жъ вы не соглашаетесь между собою и не стараетесь о единеніи? — Они же устами Горазда и Климента (эти два мужа вели разговоръ съ княземъ), какъ бы своимъ языкомъ, отвъчали: князь! много надобно бы говорить намъ объ этомъ; ибо не о маловажномъ предметь и не въ маловажномъ дълъ предстоить намъ опасность, но о догмать церкви, васающемся Св. Троицы, и въ дъль спасенія нашей души, что для насъ всего существеннъе; но, какъ незнакомство твое съ Св. Писаніемъ не позволяеть тебъ выслушивать болье продолжительныя и глубокія разсужденія, то мы на твой вопросъ просто отвъчаемъ, что разъединяемся потому, что и Господь пришелъ воврещи мечь и раздълить лучшее отъ худшаго (Мате. 10.34); и о Давидъ знаемъ, что онъ ненавидълъ ненавидящихъ Господа (Пс. 138.21) и особенно чтилъ друзей Христовыхъ; а христіанами никогда не признаемъ мы людей, не принимающихъ Евангелія. Ибо, тогда

Digitized by Google

какъ въ немъ Единъ отъ Св. Троицы, Сынъ Божій, сказалъ: Духъ истины, иже отъ Отца исходить, -эти люди утверждають, что Духъ Святый исходить отъ Сына. Но если бы это было действительно такъ, то почему бы Господу не сказать: Духъ истины, который отъ Меня исходить? Вотъ первое доказательство. Другое то, что второй константинопольскій соборъ первосвятителей, собравшихся со всей вселенной, изъяснилъ догмать о Св. Духъ, такъ какъ для того и собрался, чтобы опровергнуть духоборца Македонія, изложивши символь въры не въ опроверженіе постановленнаго на соборъ никейскомъ, но, - такъ какъ тогда не возникало споровъ о Св. Духъ, - въ дополнение онаго, какъ сынъ, сохраняя наследіе отца. Въ этомъ-то символе, взятомъ изъ греческихъ книгъ, который каждодневно произносишь въ церкви и ты, князь, видимъ мы исповеданіе веры въ Духа Святаго, исходящаго отъ Сына, или отъ Отца? Какъ же намъ согласиться съ людьми, которые мудрствуютъ вопреки Евангелію и изложенію отцовъ по внушенію Св. Духа? Какъ согласиться съ теми, которые поднимаютъ вопль съ земли, по внушенію чревовъщателей? Кое общеніе свъту ко тмъ? говоритъ божественный апостолъ. Итакъ, если они перемънять свои мнънія и согласятся съ Евангеліемъ и св. отцами, то мы поспъшимъ къ нимъ, какъ къ братіямъ, бросимся въ объятія и обнимемся. Если же они, покинувъ единаго наставника нашего Христа, пойдутъ по руководству своего ума и осуетятся помышленіями своими, то мы никакъ не різшимся по ихъ истолкованію изучать догмать о Св. Троицъ. - Такъ отвъчаль сонмъ православныхъ, поручивши говорить отъ лица своего Горазду и Клименту.

Х. Князь же едва ли понялъ что-нибудь немногое изъ того, что ими было сказано; ибо онъ въ познаніи истинъ божественныхъ быль совершенно невъжда какъ потому, что и воспитался болье, какъ варваръ или, просто сказать, какъ безсловесное животное, такъ и потому, что умъ его помраченъ былъ нечистотою плото-угодія, какъ объ этомъ выше сказано. А какъ же можно постигнуть ученіе о Троицъ человъку, чуждому святости цъломудрія, ея же кромъ никто же узритъ Господа (Евр. 12.14). Но онъ, наученный еретиками, которымъ былъ вполнъ преданъ, такой далъ отвътъ православнымъ: я признаю себя человъкомъ совершенно неученымъ и въ догматахъ несвъдущимъ. Я человъкъ неграмотный, но христіанства держусь и буду держаться. А этихъ недоумъній и споровъ, которые вы поднимаете, не могу ръшить на основаніи

доказательствъ и различить лжеучителя отъ православнаго. Итакъ, я, какъ христіанинъ, разсужу васъ; будьте покойны; я и объ этомъ догмать даю такой же приговоръ, какой привыкъ давать и о прочихъ дълахъ: кто первый придеть и поклянется, что онъ въруетъ истинно и православно, о томъ я буду судить, что онъ нисколько не претыкается и не уклоняется отъ точнаго смысла въры, — тому и прековь вручу и предоставлю завъдываніе дълами церковными, по чину пресвитерскому.

XI. Франки, съ величайшею готовностью желая принять клятву, не дождавшись еще конца ръшенія княжескаго, поклялись и тъмъ утвердили свое элочестивое ученіе, положивши конецъ безумному суду сообразный. При такихъ судьяхъ ересь увънчалась побъдою надъ православіемъ и получила полную власть притеснять и влачить истинныхъ рабовъ Христовыхъ и блюстителей въры. Ибо, сказаль князь, если кто уличень будеть невърующимь по ученю франковъ, тотъ будетъ преданъ имъ въ руки, и они могутъ съ нимъ дълать, что хотятъ. Какое слово можетъ изобразить, что послв этого сделала злоба, получивши въ свои руки власть? Это поистинъ огонь въ льсу, раздуваемый вътромъ; одни принуждали приложиться къ лукавому ученію, другіе защищали въру отцовъ; одни готовы были все сдълать, другіе — все потерръть; иныхъ мучили безчеловъчно, у другихъ расхищали дома, съ нечестіемъ соединяя дюбостяжаніе, иныхъ нагими влачили по терновнику, и притомъ людей престарълыхъ, которые переступили уже за предълы жизни человъческой, означенные у Давида (Пс. 89.40). А изъ пресвитеровъ и діаконовъ, тъхъ, которые были моложе, еретики предавали іудеямъ, сами Іудиной участи и удавленія будучи достойны. Какъ онъ продалъ Христа, такъ эти еретики рабовъ I. Христа, или, лучше, друзей Его, какъ самъ I. Христосъ называлъ ихъ, смъю даже назвать, помазанниковъ, или христовъ, продавали всегда преогорчевающимъ Его врагамъ (Іоан. 15.14—15). Всъхъ же ихъ было немало, но до двухъ-сотъ считалось однихъ служителей алтаря, какъ мы сказали прежде 17).

XII. А которые стояли на степени учителей, какъ тотъ самый Гораздъ, часто нами упоминаемый, родившійся въ Моравіи и владавшій совершенно обоими языками, славянскимъ и греческимъ 18),

<sup>18)</sup> Согласно съ житіемъ Менодія, Гораздъ считается урожденнымъ мо-



<sup>17)</sup> Разсказъ о пресавдованія учениковъ Менодія посав его смерти подтверждается инструкціей папы Стефана V въ 887 г., два года спустя посав смерти ихъ учителя.

ваніе Менодія

Преслівдо- котораго добродітель Месодія даровала каседрів, а злоба еретиковъ, низведши сего мужа съ канедры, лишила ее украшенія,учениковъ также Климентъ, пресвитеръ, мужъ ученъйшій, и Лаврентій, и Наумъ, и Ангеларій <sup>19</sup>), — этихъ и многихъ другихъ мужей знаменивъ Моравія. тыхъ, заковали въ жельза, держали въ темниць, въ заключеніи, гдь всякое утьшение было возбранено, такъ какъ ни родственники, ни знакомые ни подъ какимъ видомъ не смеди иметь къ нимъ доступа. Но Господь, утышающій смиренныхь, врачующій сокрушенныхъ сердцемъ (2 Кор. 7. 6) и, соразмърно съ множествомъ бользней, утьшеніями веселящій душу, утьшиль святыхь, пославши имъ помощь отъ Святаго (Пс. 93. 19). Они, будучи обременены узами желъзными, и въ этомъ состояніи не забывали о молитвъ; напротивъ, воспъвши пъсни третьяго часа, пропъли потомъ ноемый за псалмами припъвъ, въ которомъ мы молимся, чтобы Пресвятый Духъ, ниспосланный въ третій часъ апостоламъ, обновился и въ насъ. Богъ же, призръвши на землю, сотворилъ ю трястися (Пс. 103.32); и воть, сдълался трусь великій, подобный тому, который быль въ то время, какъ Павель молился въ оковахъ, и какъ бы шумъ съ небеси, -- и оковы спали (Дъян. 16.25-26); и бывшіе дотоль узниками сдълались свободными, будучи связуемы одною неразрывною любовію ко Христу. Такимъ образомъ, Богъ стрясъ землю и смутилъ ю (Пс. 59. 4). Потрясены были и жители того города и приведены въ смятение этимъ событиемъ, удивляясь и недоумъвая, что бы значило такое явленіе, посланное отъ Бога. Когда же приблизились къ темницъ и увидъли, что случилось со святыми, и какъ они по спаденіи съ нихъ оковъ оставались совершенно свободными, пріявши слухомъ, какъ говорить Давидъ, божествен-

равляниномъ; только въ житіи Менодія говорится при этомъ, что Гораздъ хорошо зналъ не греческій языкъ, а латинскій. Шафарикъ, соединян оба указанія, полигаль, что Гораздь въ совершенствъ зналь латинскій и греческій языки.

<sup>19)</sup> Здъсь житіе приводить имя Лаврентія, не называя имени Саввы (сравни выше, гл. II). О Лаврентіи нигдт въ другомъ мъстъ не говорится. Шафарикъ предполагалъ здъсь ошибку. Въ болгарскомъ синодикъ упоминаются Клименть, епископъ Великой Моравы, Савва, Гораздъ и Наумъ, много потрудившіеся "о словенскыхъ книгахъ". Дриновъ объясияетъ это тъмъ, что въ синодикъ оцънивается плодотворная дъятельность свв. Кирилла и Месодія и учениковъ ихъ на учено-литературномъ поприщъ. О литературныхъ трудахъсвв. Кирилла и Менодія и ихъ ученивовъ идетъ рачь у Шафарика въ его сочиненіи "Расцавтъ славянской письменности въ Болгаріи", Русскій переводъ въ Чтеніяхъ Общества Исторіи и Древностей, годъ третій (1847-1848), VII.

ную радость (Пс. 50. 10), съ посившностью пришедши къ князю, говорять: что это такое? докол'в мы будемъ противоборствовать силь Божіей? доколь не увидимъ свыта истины? Или мы имъемъ очи и не видимъ, имвемъ уши и не слышимъ (Пс. 124.16-17), какъ истуканы, о которыхъ говоритъ Давидъ, или какъ тв люди, которые, по изображенію Исаіи, приняли духа умиленія (Ис. 39.40). Ужели не познаемъ случившагося чуда? Ужели не убоимся божественнаго знаменія? Не лучше ли намъ сдълаться узниками, связанными почитаніемъ къ этимъ разрышеннымъ отъ узъ?-Но языкъ еретиковъ опять покушается оклеветать чудо, какъ фарисейскій старался оклеветать то, что тогда было совершаемо Господомъ; они называють это явнымъ чародъйствомъ и хитростью волшебства, другими словами, они приписывали это необыкновенное дъйствіе Веельзевулу, сами будучи исполнены силы его. Послъ того-нужно же было, чтобы не позналъ сего неразумный князь-святыхъ опять обременили оковами, тягчайшими прежнихъ, и изнуреніемъ въ темницъ, еще болъе безотраднымъ, нежели прежде. Прошло три дня, и воть опять, когда они совершали молитву третьяго часа, случилось то же самое, что прежде: трусъ, соединенный съ шумомъ съ небеси, и спаденіе оковъ, - и опять богоборцы, не объявивши ничего князю объ этомъ происшествіи, подвергли святыхъ тёмъ же самымъ оскорбленіямъ, которыхъ, по суду истины, сами были вполнъ достойны. Но Богъ открываетъ съ объихъ сторонъ взаимное соревнованіе въ дъйствіи злобы, съ одной стороны, и въ ученіи, вселяющемъ радость, съ другой. По прошествіи десяти дней опять въ третій разъ востокъ свыше посътиль (Лук. 1.78) подвижниковъ. Но безчувственные еретики остались опять въ томъ же самомъ ожесточеніи; стропотное не дълалось правымъ (Лук. 3. 5), и недостатокъ разумения въ познании добра не восполнился. Итакъ, къ боли ранъ, которую чувствовали святые, еретики прибавили еще болъе. Получивши отъ князя позволение поступать, какъ имъ заблагоразсудится, они выводятъ ихъ изъ темницы, истязують ударами, какъ говорится, нечеловъческими, не давая никакой пощады ни съдинамъ, ни слабости, которой отъ многихъ изнуреній подвергались тіла святыхъ.

XIII. Но ничего этого не узналъ князь, раболъпствовавшій еретикамъ; ибо онъ по обстоятельствамъ находился въ отлучкъ; а если бы былъ дома, то еретики не показали бы такихъ жестокостей надъ исповъдниками истины; потому что онъ, хоть въ тысячу разъ болъе расположенъ былъ къ франкамъ, но, несмотря на свою

полузвърскую и жестокую природу, уважаль добродътель святыхъ мужей, въ особенности когда Богъ сотворилъ трижды повторившееся чудо. Послъ такихъ безчеловъчныхъ ударовъ еретики, не давши святымъ подкръпить себя сколько-либо пищею — ибо они никому не позволяли бросить ни одного куска хлъба рабамъ I. Христа, и можно сказать, помазанникамъ, или христамъ, -- отдали ихъ воинамъ отвести въ разныя мъста, прилежащія къ Истру 20), обрекши гражданъ небесныхъ на всегдашнее изгнаніе изъ города. Воины, люди грубые -- ибо это были нъмцы, -- и въ природъ своей имъя что-то звърское, а потомъ увеличивши это звърство вслъдствіе приказанія, взявши святыхъ, выводятъ изъ города и потомъ, снявши съ нихъ одежды, повлекли ихъ нагими. Такимъ образомъ, въ одно и то же время подвергали ихъ двоякой скорби: позору и непріятному дъйствію холоднаго воздуха, облегающаго всегда страны, при Истръ находящіяся. Они даже прикладывали мечи къ ихъ выямъ, какъ бы намъреваясь поразить, и подставляли къ бокамъ копья, какъ бы готовясь вонзить оныя, чтобы они не однажды умирали, но столько разъ, сколько того ожидали; и все это наказано было воинамъ отъ враговъ. Но когда они уже находились на далекомъ разстояніи отъ города, то воины, которые вели, покинувши ихъ, отправились опять въ городъ.

Удаленіе HIB

XIV. А исповъдники Христовы, помня слова Господа, заповъдавшаго гонимымъ изъ одного города бъжать въ другой (Мате. 10.23), въ Волгарію влеклись желаніемъ въ Болгарію; въ Болгарію стремился духъ ихъ; въ Болгаріи надъялись они найти успокоеніе. Но и въ этомъ отчаявались, если бы имъ не удалось скрыть пути своего; поэтому они и старались укрываться отъ взоровъ всёхъ, претерпъвая нужду въ пищъ и одеждъ. Итакъ, они принуждены были отъ стража разлучиться другь отъ друга, и разошлись въ разныя стороны, по Божію изволенію, чтобы также и большее число странъ озарить светомъ Евангелія.

> XV. Клименть, взявши съ собою Наума и Ангеларія, пошель по направленію къ Истру; и вотъ, они попадають въ одно селеніе, желая дать нъкоторое успокоеніе тьлу, изнуренному лишеніемъ пропитанія и крова. Туть, поискавши, кто въ этомъ селеніи боголюбивъ и страннолюбивъ и извъстенъ благочестивою жизнію, а потому и быль темъ самымъ сыномъ мира, о которомъ говоритъ Христосъ, -- когда нашли такого человъка, у него и расположились.

<sup>90)</sup> Истръ - Дунай.

У этого человъка былъ сынъ и единородный, и прекрасный, и находился въ цвътущемъ возрасть; какъ скоро странники вошли къ нему въ домъ, сынъ этотъ отошелъ изъ сей жизни; этотъ прекрасный юноша - единственное око у отца и цвътущая отрасль своего рода. Что, вы думаете, ощущаль тогда отець? Чего не говориль онъ, подвергшись несчастнымъ образомъ такому бъдствію при вступленіи странниковъ въ его домъ?--"Хороша эта награда за гостепріимство; для того я отвориль вамъ дверь, чтобы домъ мой савлался заперть, оставшись безъ наследника? Для того подаль я вамъ руку, чтобы лишиться этой единственной у меня правой руки? 0, горестный тотъ день, въ который вы вступили въ это селеніе! 0, мрачный свыть, который показываль вамь путь къ моему дому! Върно, вы чародъи и враги Бога Единаго, и вотъ, я получаю отъ Него наказаніе за то, что васъ, Ему ненавистнійшихъ, пустиль подъ кровъ свой. Много и другихъ я впускалъ въ домъ, и предлагая во имя Божіе отъ плодовъ, какіе у меня были, и принимая по возможности; но Господь умножаль домъ мой-у меня не убывало, а прибывало; и эту трату я находиль для себя приращеніемъ, и съмя, посъянное о благословеніи, -жатвою благословенною (2 Кор. 9.6), обильнымъ плодомъ, вознаграждающимъ трудъ земледвльца. А теперь... но, о сынъ мой любезнвищій, ты, который для меня несравненно лучше и дороже всъхъ моихъ стяжаній, или лучше сказать, милье утробы и вождельнные самой жизни, ты убить приходомъ ко мив этихъ проклятыхъ. Навврное, это колдуны, демоны, убійцы, которые утышаются смертію дівтей. Но вы не избъжите наказанія, хотя бы вооружились всею своею магіею; попавши въ руки отца, который изъ-за васъ оплакиваетъ сына, сына единороднаго и прекраснаго, за все, что вы сделали, получите теперь достойную награду - И воть, уже требоваль для нихъ оковъ и мученій. Но они и сами страдали не менъе отца, и могло ль быть иначе съ душами сострадательными и человѣколюбивыми, а сверхъ того, они терпъли еще отъ стыда. Но, ободрившись върою, для которой все возможно, по словамъ Господа, и самое невозможное, рышились прибытнуть къ молиты; съ кротостью стараясь успоконть кипящій гиввъ отца и смягчить жестокость справедливаго негодованія, они говорили: челов'єкъ Божій! Мы не волшебники, напротивъ, и другихъ, которые этимъ занимаются, предаемъ проклятію; но мы служимъ Богу истинному, о Которомъ знаемъ и въримъ, что Онъ страшенъ и для стражей адовыхъ, Который прикосновеніемъ руки низлагаеть смерть (Лук. 7.14) и однимъ воззваніемъ возвращаеть жизнь четверодневному и уже смердящему мертвецу (Іоан. 11.39.43). Итакъ, если ты думаешь, что мы виновны въ смерти твоего сына, то изъ-за насъ будь покоенъ, ибо мы уповаемъ, что Господь для насъ даруетъ ему жизнь. Потомъ, помолившись надъ юношею, - о, новое чудо! о, благодать Твоя, Спасителю Христе, присносіяющая! — представили живого сына томящемуся по немъ отпу. Что же тогда отецъ? "Святые мужи, рабы Божіи, спасители моего дома", началъ взывать и, не владъя собою отъ радости, въ какомъ-то необыкновенномъ восторгъ и изступленіи кричаль: простите мив, отпы преподобные, простите: я быль въ непростительномъ невъдъніи о васъ. Но воть вамъ все мое имущество въ распоряжение, и самъ я буду вашимъ слугою; пользуйтесь монми благами и дълайте, что вамъ угодно, дайте только видъть инъ моего сына, котораго вы мит нынъ родили".

Ученики Мееодія у Вориса m ero

XVI. Они же, будучи довольны върою этого человъка и посиъшая въ предлежащій путь, принявши отъ его усердія только то, что необходимо было для пути, пошли по направленію къ Истру, будучи провождены съ великою почестію отъ челов'вка, удостоенсановниковъ наго такого чуда. Когда же они, пришедши на берега Истра, увидъли потокъ великій и непроходимый, то, связавши три дерева липовою корою и будучи охраняемы силою свыше, переплыли на нихъ черезъ ръку и такимъ образомъ, убъгая отъ потопа ересей, по Божію промыслу, спаслись помощію деревъ; и, пришедши въ Бълградъ (этотъ городъ знаменитъйшій изъ всъхъ, лежащихъ при Истръ), явились къ Боритакану 21), которому въ то время ввърено было его охраненіе и, по желанію его, разсказали о всемъ, что съ ними случилось. Такъ какъ Боритаканъ, выслушавъ этотъ разсказъ, получилъ о нихъ понятіе, какъ о мужахъ великихъ и приближенныхъ къ Богу, то и счелъ необходимымъ отправить чужестранцевъ сихъ къ болгарскому князю Борису, у котораго онъ служиль воеводою; ибо онь зналь, что Борись жаждеть таковыхъ людей. Итакъ, давши имъ успокоиться отъ дальняго пути, онъ послаль потомъ князю этоть многоцінный дарь, объяснивь ему, что это именно такіе люди, которыхъ онъ съ великимъ усердіемъ ищетъ. Когда они пришли къ Борису и были приняты съ великою поче-

<sup>21)</sup> Боритананъ, Ехачъ и Довета (или Добета): вельможи Бориса носитъ имена не-славянскія. Исключеніе составляеть лишь Чаславь, Это указываеть на господство у болгаръ туранской стихіи. - Први основи словенске кньижевности межу балканским словенима. Културно историјске студије Стојана Новаковича. Београд 1893.

стію, подобающею людямъ всякаго уваженія и почтенія достойнымъ, князь разспрашиваль о ихъ приключеніяхъ, и они разсказали ему о всемъ сначала до конца, не опустивши ничего. Князь, выслушавши это, усердно благодарилъ Бога, пославшаго таковыхъ служителей своихъ, какъ благодътелей Болгаріи, даровавшаго учителей и насадителей въры, людей не какихъ-нибудь обыкновенныхъ, но исповъдниковъ и мучениковъ. Давши имъ священническія одежды и оказавши всякую почесть, приказаль опредвлить имъ жилища, назначенныя для первыхъ изъ его друзей, и предоставилъ имъ во всемъ изобиліи пользоваться всёмъ необходимымъ, вполнё понимая, что развлечение мысли заботою о какой-нибудь маловажной потребности телесной весьма много отнимаеть отъ занятій, посвященныхъ Богу: а имъ самимъ овладъло сильное желаніе каждый день бесьдовать съ ними, узнавать отъ нихъ древнія пов'єствованія и житія святыхъ и устами ихъ перечитывать то, что находится въ писаніяхъ. И изъ лицъ, его окружавшихъ, тъ, которыя отличались передъ прочими знаменитостію рода и большимъ богатствомъ, приходя къ святымъ, какъ дъти къ учителямъ, спрашивали о всемъ, что относилось ко спасенію, и, почерпая изъ оныхъ приснотекущихъ источниковъ, пили сами и сообщали эту воду домамъ своимъ, и особенное показывали расположение къ святымъ, старансь каждый о томъ, нельзя ли какъ-нибудь убъдить ихъ войти въ домъ свой, считая присутствіе этихъ учителей освященіемъ его и въруя, что, гдъ находятся сін три мужа, во всемъ между собою соединенные, и душою и теломъ, тамъ присутствуетъ и самъ Господь. Но святые, избъгая безпокойствъ и вмъстъ стараясь дълать угодное князю, не решались вступать въ домы частныхъ лицъ, развъ когда изъявляль на то свое согласіе боголюбивый оный князь. Такимъ образомъ, одинъ болгаринъ, по имени Ехачъ, изъ числа сановниковъ, пришедши къ князю, просилъ позволенія принять священныйшаго Климента съ преподобнымъ Наумомъ въ свой домъ; князь, будучи хорошо расположенъ къ просителю, охотно согласился и наказаль: учителей этихъ принимать со всею почестію, пока мы совершенно не устроимъ при нихъ всего, что надобно сдълать. Освящается также и домъ Часлава пребываніемъ въ немъ Ангеларія, ибо и на его просьбу о принятіи къ себъ этого наставника князь изъявиль свое согласіе. Но не суждено было Чаславу долго наслаждаться его пребываніемь въ сей жизни: Ангеларій, поживши у него нъсколько времени, съ радостію предаль духъ свой въ руки святыхъ ангеловъ. А Климентъ и Наумъ оставались

у Ехача, пользуясь всякою почестію; но большую и важнівищую пользу приносили они своими дарами, ибо, съя съмена духовныя, сами пожинали телесные плоды въ доме этого человека.

Климентъ чевицв.

XVII. Потомъ этотъ истинный воевода Божій Михаилъ, названвъ Кутин- ный у насъ прежде Борисомъ, такъ какъ онъ не переставалъ всячески заботиться о томъ, какъ бы этимъ священнымъ мужамъ доставить всякій случай къ исполненію дъла Божія, по вразумленію Божію, отдъляеть отъ Котокія Кутмичевицу и поставляеть надъ нею начальникомъ Довету, освободивъ его отъ управленія; Доветь же даетъ блаженнаго Климента, или, лучше, Довету 22) поручаетъ Клименту, а еще върнъе сказать, одного другому: одного, какъ исполнителя во всемъ, другого, какъ человъка, имъющаго воспользоваться содъйствіемъ такого помощника для достиженія желаемой цъли. Ибо Климентъ посылался учителемъ Кутмичевицы, и по всей сторонъ жителямъ отдавались приказанія, чтобы этого святого принимать съ усердіемъ и доставлять ему все въ изобиліи и самое лучшее, привътствовать его дарами и посредствомъ видимыхъ сокровищъ любви, отложенных для душъ, пріобретать его и делать общимъ для всъхъ; а что еще болье доставляло ему уваженія, самъ Борисъ предложилъ въ даръ блаженнъйшему Клименту три дворца въ Діаболев 23), превосходные по великольпію, принадлежавшіе графскому роду. Кром'в того, около Ахриды 24) и Главеницы подарилъ ему мъста для отдохновенія 25).

Пастырская TORBERT

XVIII. Вотъ что сделано со стороны князя; такъ чудная душа, и учитель- изливающая любовь во Христъ, сколько возможно, на служителя окая дея- Христова, служила и для прочихъ образцомъ такого многопеннаго усердія. Какъ же вель себя Клименть? Не сдівлался ли онъ на-Кинмента, дменнымъ отъ почестей и, составивши о себъ понятіе выше того, чемъ онъ былъ, не сталъ ли после того жить роскошнее, въ той мысли, что онъ все уже исполниль? Совсемъ нетъ; напротивъ, онъ,

<sup>22)</sup> О имени Добеты смотри предшествующее замъчаніе.

<sup>23)</sup> Діаболея у южныхъ славянъ передается Дъволь у Матова, Девол у Новаковича.

<sup>24)</sup> Ахрида-у южныхъ славянъ Охридъ-на берегу Охридскаго озера.

<sup>25)</sup> Подвергнувъ разсмотранію приводимыя въ этой глава названія мастностей, Новаковичъ въ указанномъ выше сочинении далаетъ сладующие выводы: 1) что Кутмичевица была всего ближе въ Деволу, на равномъ разстоянів между Главеницей и Охридомъ; 2) что положение областей Котокія и Кутмичевицы следуеть искать не на востоже Македоніи, а на югозопадъ отъ македонско-албанскаго озернаго предвла, между Авлоной и Корчей; 3) что вся эта ивстность имвла славянское населеніе.

какъ будто бы еще ничемъ и нисколько не служивши Христу, эти самыя почести принялъ за начало своего подвига въ словъ и тщанія въ дъль проповъданія и никогда не переставаль заботиться о томъ, какъ бы не обмануть князя въ надеждахъ, которыя на него были возлагаемы. Такимъ образомъ, въ этихъ странахъ, о которыхъ мы упомянули, онъ и язычникамъ громогласно проповъдывалъ спасеніе Божіе, и всъмъ вообще, въ бесъдахъ своихъ излагая понятіе о спасительныхъ заповъдяхъ Христовыхъ и божественныхъ догматахъ и стараясь внушить, что, какъ жизнь благочестивая безъ здраваго ученія есть въ сущности мертва и непрочна, такъ и ученіе безъ жизни не ведеть къ животу в'вчному; первую онъ сравниваетъ съ слеппомъ, имеющимъ ноги и руки, а другоесъ человъкомъ зрячимъ, у котораго оторваны руки и ноги. Въ каждомъ округъ своей паствы имъя нъсколько мужей, избранныхъ изъ числа прочихъ, и притомъ довольно многихъ, такъ какъ ихъ насчитывалось до 3050 человъкъ, — съ ними большею частью бесъдовалъ и раскрывалъ имъ болье глубокія мъста Св. Писанія, а насъ смертныхъ и недостойныхъ, по благоутробію доброты своея, между всеми другими сделаль къ себе приближение, и потому ны во всякое время находились при немъ, следя за всемъ, что онъ делалъ, что говорилъ и чему посредствомъ того и другого научалъ. Итакъ, мы никогда не видали его празднымъ; напротивъ, онъ или училъ дътей, и притомъ различно - однимъ показываль начертаніе письмень, другимь объясняль смысль написаннаго, иныхъ руководилъ и упражнялъ въ письмъ, --или предавался молитвъ и не только днемъ, но и ночью, или занимался чтеніемъ, или писалъ книги, а иногда въ одно время дълалъ два дъла, занимаясь письмомъ и уча какой-нибудь наукт детей; ибо онъ зналъ, что праздность научаетъ всякому злу (33.28), какъ мудрость, научающая всякому добру, изрекла устами одного изъ своихъ служителей. Поэтому ученики его были превосходитиними изъ встать какъ по жизни, такъ и по ученью; ибо они, будучи такъ хорошо насаждены и такъ тщательно напоены, необходимо должны быть и возращены отъ Бога (1 Кор. 3. 7). Изъ нихъ поставлялъ онъ чтецовъ, иподіаконовъ и пресвитеровъ; въ каждомъ округь отправленіе діль поручалось тремъ-стамъ учениковъ, которые, не требуя себъ платы, сами не несли никакой повинности князю, но приносили службу Богу и Ему опредълены были платить или, правильнье, воздавать долгь. Воть дъйствія Климента въ продолженіе цълыхъ семи лътъ.

Смерть Вориса.

XIX. Восьмой годъ его учительства быль уже последнимъ годомъ жизни раба Божія Михаила-Бориса, освященнаго князя Болгаріи. Послъ него княжеское достоинство принимаеть сынъ его Владиміръ, который по прошествіи четырехъ лъть своего княженія преставился 36); наслідником же всего остался брать его Симеонъ, который первый названъ былъ царемъ болгарскимъ. Онъ рожденъ Михаиломъ по образу его и по подобію и сохранилъ въ себъ неподавльныя черты душевной доброты; въ обращении со всыми быль прость и благосклонень, въ особенности къ темъ, которые выказывали доброту нравовъ; жизнь велъ самую христіанскую, показываль теплую веру и снедаемъ быль ревностью дома Божія (Пс. 68 10). Такимъ образомъ, онъ восполнилъ то, что оставалось недоконченнымъ послъ отца, - усилилъ проповъдание слова Божія и построеніемъ повсемъстно церквей утвердиль непоколебимо православіе и проложиль широкій и безпрепятственный путь закону Божію.

ХХ. Когда слава, дълавшая Климента великимъ и ставившая Климентъ поставляется все выше, нежели, какъ онъ самъ о себъ думаль, такъ какъ и епископомъ дъйствительно онъ восхожденія положилъ въ сердцъ (Пс. 83. 6) достигла, наконецъ, и до даря Симеона и поселила въ немъ лю-Велицы. бовь къ доблести этого учителя; тогда царь призываетъ къ себв святого, вступаеть съ нимъ въ разговоръ и, ощутивъ освящение отъ самаго наружнаго его вида, - ибо видъ блаженнаго Климента внушалъ величайшее къ нему уважение въ самихъ врагахъ, -- много говориль въ прославление страны болгарской и почиталъ блаженнымъ свое парствованіе, въ которое такое благо даровано было отъ Бога. Послъ того Климентъ, соблюдавши доселъ и наставлявши тъхъ, которые изъ окружавшихъ его были разумиве прочихъ и которые всв внимали ему, какъ отцу, въ той увъренности, что то только угодно Богу, что они делають въ честь его, возводится въ степень епископа Дрембиды и Велицы 27), и, такимъ образомъ Климентъ дълается первымъ епископомъ въ народъ болгарскомъ...

<sup>26)</sup> Борисъ, Михаилъ не умеръ на великокняжескомъ престолъ, а оставилъ его для монашества; старшій сынъ Бориса Владимиръ точно также не умеръ на престолъ, а былъ низведенъ съ него отцомъили братомъ.—Голубинскій.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Въ болгарскомъ переводъ эти имена читаются: Дрембика или Велика. Въ святцахъ глаголическаго Асеманова Евангелія и въ заглавія одного изъ похвальныхъ словъ Климентъ называется епископомъ величскимъ, а не велицкимъ и не бълицкимъ, какъ его называетъ Голубинскій. Смотри объ этомъ у Дринова и Новаковича.

Когда же ему вручено было дело епископства, то онъ эту высоту достоинства сдълаль лъствицею возвышенія къ Богу и къ прежнимъ трудамъ присоединилъ въ несколько разъ более.

XXI. Соломонъ говорить, что приложивый разумъ приложитъ Цастырскіе бользнь (Еккл. 1.18); а Симеонъ, прилагая Клименту почесть, придожиль ему бользнь; ибо онь, нашедши, что народь этой области Климента. съ словомъ Божіимъ и писаніями совершенно незнакомъ и не наставленъ ни въ чемъ, что укращаетъ церковь и устрояетъ народъ духомъ благочинія и порядка, не давалъ сна очамъ, ни въждямъ дреманія (Пс. 131. 4); напротивъ, въ попеченіи о народ'в находилъ для себъ пищу и удовольствіе; всегда поучаль и всегда устрояль, изгоняя невъжество, упорядочивая безпорядочное, -- и былъ всъмъ вся (1 Кор. 9.22), смотря по нуждъ каждаго; научалъ клиръ церковному благоустройству и всему, что касается до псалмопъній и молитвъ, такъ что, наконецъ, клирики его паствы были ничъмъ не ниже другихъ, славившихся въ этомъ родъ, а между тъмъ болье всьхъ укращались всьми похвальными свойствами; въ народъ укръплялъ умы и утверждение въры ихъ полагалъ на камени праваго служенія христіанскаго; ибо онъ былъ вовсе нев'вжественный и просто сказать, скотоподобный. Притомъ, питая такимъ образомъ словомъ, этимъ истиннымъ хлъбомъ, укръпляющимъ сердца, онъ не заботился и телесно питать техъ, которыхъ находилъ нуждающимися въ этой пищъ; иначе онъ вполовину только подражаль бы своему Інсусу, о которомъ зналъ, что Онъ вмъстъ съ ученіемъ питалъ и хлебами неблагодарныхъ. Поэтому онъ былъ и отецъ сирыхъ, и помощникъ вдовицъ, заботившійся о нихъ всеми способами; дверь его всегда была отверста для всякаго бъднаго, и странникъ не ночевалъ у него за воротами.

ХХІІ. Въ образецъ жизни своей поставиль онъ себъ великаго Литератур-Мееодія и, съ нимъ сообразуя свои действія, заботился и молился, ные труды какъ бы не уклониться отъ него; жизнь его и дъянія, какъ бы Климента. нъкоторую картину искуснаго въ живописи художника, взявши за образецъ своей жизни, тщательно старался по немъ изобразить себя. на правд-Ибо онъ зналъ жизнь его такъ, какъ никто другой; потому что, еще отъ юности и съ раннихъ лътъ послъдовавши за нимъ, видълъ все своими глазами, что дълаль его учитель. Зная грубость народа и совершенное невъжество въ познаніи писаній, и замъчая, что многіе священники болгарскіе, выучившись только читать, не понимаютъ греческихъ сочиненій и потому не просвъщены, такъ какъ на бол гарскомъ языкъ не было поучительныхъ словъ, приноровленныхъ

труды

Поученія ничные дни.

къ празднествамъ, - зная все сіе, онъ и противъ этого старается принять свои мітры и помощью ихъ разрушаеть преграду невітьжества: составивъ на всъ праздники поучительныя слова, простыя и ясныя, которыя, не заключая въ себъ ничего углубленнаго и утонченнаго, понятны были и для самаго простого болгарина, поученіями этими питалъ души слабъйшихъ, поивши ихъ млекомъ, такъ какъ они не въ состояніи были принимать пищи болье крыпкой, и быль другимъ Павломъ для другихъ кориноянъ, болгаръ. Изъ нихъ можно научиться таинствамъ празднествъ, совершаемыхъ о Христь и во Христь, а также и въ память Пресвятыя Богородицы, которая многократно, какъ вы знаете, совершается ежегодно; ревностью Климента въ этихъ словахъ разсъяно много похвалъ и и повъствованій о Ея чудесахъ; найдешь и Крестителя не лишеянымъ подобающихъ ему похвалъ и узнаешь о чудныхъ обрътеніяхъ главы его; встрътишь житія и пути проповъданія пророковъ и апостоловъ, подвигами мучениковъ окрылишься и возвысишься къ Тому, Кто пріобщиль ихъ къ Себъ Своею кровію. Ты любишь правила жизни и дъйствій преподобныхъ отцовъ и ревнитель житія безплотнаго и безкровнаго? Найдешь и это обработаннымъ на болгарскомъ языкъ премудрымъ Климентомъ. Говорять, всъ эти сочиненія сохраняются людьми трудолюбивыми, и изъ нихъ одни написаны въ честь многихъ святыхъ, другія въ похвалу Пречистыя Божіея Матери, въ видъ молитвъ и благодарственныхъ пъсней; вообще все, что относится къ церкви, чъмъ украшаются памяти Господа Бога и святыхъ Его и души возбуждаются, все это Климентъ предалъ намъ болгарамъ 28).

XXIII. Эти творенія онъ оставиль и въ монастыръ своемъ, который построиль въ Ахридъ, еще при жизни блаженнаго Бориса, прежде, нежели совершенно приняль епископію величскую. Именно, посль того, какъ онъ увидълъ, что этотъ князь всю подвластную себъ Болгарію опоясаль семью соборными храмами и возжегь какъ бы нъкій свътильникъ седмисвъщный, то и самъ захотълъ построить свой собственный монастырь въ Ахридъ; къ этому монастырю присоединилъ еще другую церковь, которая впослъдствіи сдълана архі-

<sup>28)</sup> До насъ дошли двънадцать поученій, на содержаніе которыхъ указывиется въ этой главъ, съ именемъ Климента, епископа словенскаго. Житіе върно характеризуетъ простоту и ясность изложенія этихъ поученій и панегирическій характеръ нъкоторыхъ изъ нихъ, приближающій ихъ къ церковнымъ пъснопъніямъ. Свъдънія о литературной дъятельности Климента можно найти въ упоминутомъ выше трудъ: "Климентъ, епископъ словънскій".

епископскою каеедрою; такимъ образомъ, въ Ахридъ было три церкви, одна соборная и двъ, построенныя св. Климентомъ, которыя величиною были гораздо меньше соборной, но по своей округлости и сферическому виду казались пріятню. Клименть всюми способами старался изгнать изъ сердецъ болгаръ нерадъніе къ дъламъ благочестія и, привлекая красотою зданій, собрать ихъ воедино и вообще смягчить сердца ихъ, дикость и закоснълость относительно богопознанія. Но туть еще ніть ничего необыкновеннаго, что онъ старался измінить образъ мыслей въ людяхъ и сообщить имъ характеръ образованія и достоинства человіческаго; но тогда какъ во всей странъ на почвъ болгарской росли только дикія деревья и недоставало плодовъ, годныхъ для употребленія, онъ и это благодъяніе дароваль ей, вывезши изъ страны греческой всякаго рода садовыя деревья и дикія растенія чрезъ прививаніе сдълавши плодовитыми, чтобы, какъ я думаю, и этимъ самымъ научить души человъческія усвоивать себъ соки благотворные и приносить Богу плодъ исполнениемъ Его божественной воли, которая савлалась для него единственнымъ брашномъ. Такъ онъ заботился о пользъ душъ и о томъ, чтобы всъми способами расширить церковь Господню, не взирая ни на какія потребности тела (Деян. 20.24) и не дорожа душою своею, по словамъ божественнаго апостола, но заботясь, чтобы многіе достигли спасенія.

XXIV. Когда онъ питалъ таковую привязанность къ Богу и какъ сынъ, любилъ Отца Небеснаго, ужели сынъ не имълъ достаточныхъ свидътельствъ о томъ, что и онъ отъ Бога взаимно возлюблень? Н'ыть, Богь прославляеть и его, даруя благодать чудотворенія. А какимъ образомъ, объ этомъ сейчасъ услышите. Клименть возвращается изъ Главеницы въ Ахриду какъ для того, чтобы видъть жителей этой страны, тверды ли они душою и подкрвпляются ли страхомъ Божіимъ, какъ бы некимъ жезломъ, такъ витеств и для того, чтобы на свободъ побесъдовать съ Богомъ въ монастыръ, къ которому по красотъ его будучи привязанъ, скучалъ, когда отвлекался куда-нибудь въ другое мъсто. Когда онъ проходилъ, двое какихъ-то разслабленныхъ, - изъ коихъ одинъ, кромъ разслабленія, лишенъ былъ и вождельниъйшаго для всъхъ зрънія, — попавшись ему на глаза, возбудили въ сострадательнъйшей душъ его сожальніе. Но сколько онъ готовъ быль къ состраданію, столько же склонень и къ смиренномудрію; даже въ немъ болъе было заботы о томъ, чтобы чудотворение его осталось втайнь, нежели въ разслабленныхъ желанія получить

исцъленіе. Такимъ образомъ, онъ, осмотръвшись вокругъ и не видавши никого, возводить очи свои къ небу, воздъваетъ преподобныя руки къ молитвъ (1 Тим. 2.8) и низводить Божію помощь; этими руками, которыя воздѣвалъ онъ въ молитвѣ, касается потомъ тълъ разслабленныхъ, и это прикосновение его произвело въ нихъ скрвпленіе и сочлененіе. И вотъ, какъ говорится у Исаін, каждый изъ нихъ заскакалъ, какъ елень (Ис. 35.6), съ тою только разницею, что это быль не хромой и не одинь члень своего тъла имълъ поврежденнымъ, но весь былъ недвижимъ и нисколько не отличался отъ земли, на которой лежалъ. И слепому вскоре возсіяль лучь исціленія, и онь, увидівши світь, громогласно величалъ Господа. Однакожъ чудотвореніе это не должно было совершенно укрыться отъ взоровъ человъческихъ; его видълъ одинъ изъ служителей Климентовыхъ, котораго, замътивши потомъ, и Святитель, когда узналь, что туть быль невидимый эритель, хотя онъ и приникъ къ кельъ, чтобы укрыться, выговаривалъ ему за дурной поступокъ и наказалъ ему съ угрозою никому не разсказывать о случившемся, доколь Климентъ не преставится изъ сего міра.

XXV. Наконецъ, согбенный старостію и изнуренный трудами, онъ думалъ отказаться отъ епископства, не потому, чтобы хотълъ оставить свою должность и уклониться отъ служенія, въ которомъ Духъ Святый поставиль его пасти церковь Божію (Дѣян. 20.28). но по страху святому и божественному; ибо онъ боялся, да ради немощи его не разорится дело Божіе (Рим. 14.20). И воть онъ, пришедши къ царю, говорилъ: благочестивъйшій изъ царей! доколь тыло мое служило мнь къ подъятію трудовъ и заботь церковныхъ, которыя, по моему убъжденію, тяжеле государственныхъ, дотоль оставить церковь Господа Бога, которую онъ самъ вручилъ миъ рукою власти твоей, считалъ я дъломъ совершенно предосудительнымъ и неприличнымъ даже наемнику, которому свойственно бъжать и оставлять овець, когда видить волка грядуща (Іоан. 10.12), а у меня какая причина покинуть стадо Божіе. когда я не вижу никакого волка? Поэтому я до самаго этого времени и не оставляль. Но теперь, когда ты видишь, какъ старость и множество различныхъ трудовъ совершенно лишаютъ меня всъхъ силъ, позаботься о церкви и поставь въ дому Господнемъ правителя, который бы, съ духовною силою соединяя крыпость тылесную и будучи моложе меня, принялъ на себя попечене о церкви. Исполни это послъднее мое желаніе. Дай мнъ въ эти немногіе дни побеседовать съ собою и съ Богомъ; лучшимъ для этого жилищемъ нахожу монастырь; дозволь мив умереть въ немъ. Что теперь общаго между моею дряхлостію и заботами, которыя требують членовь гораздо крыпче монхь? Ап. Павель назваль опископство деломъ, котораго поэтому долженъ быть чуждъ (Тим. 3.1), кто становится совершенно неспособенъ къ делу. Не допусти, чтобы церковь, процветшая при моемъ управленіи и возвысившаяся надъ многими, при мив же опять стала увядать, но сохрани ся благольніе, какъ я сказаль, подъ управленіемъ другихъ, меня сильныйшихь и способныйшихь. Ибо я очень боюсь, чтобы по причинъ слабости моей, дъла не пришли въ дурное состояніе". ---Нарь, пораженный неожиданностію слышанныхъ имъ словъ, -- конечно, поразительно слышать то, чего кто не хочеть, -оказаль: "что ты говоришь, отецъ? Какъ можно мив перенесть, когда увижу, что на этой каседръ, при твоей жизни, будетъ возовдать другой? Какъ можно мнв лишить царство свое твоихъ архипастырскихъ благословеній? Отреченіе твое отъ епископской каледры служить для меня непріятнымъ предзнаменованіемъ того, что я лишусь царскаго престола. Не оскорбилъ ли я чемъ-нибудь твое преподобіе. сограшивши по невъданію, -- такъ какъ я дайствительно не знаю, въ чемъ я согръшилъ противъ тебя, - а ты можетъ быть щадя насъ, какъ отецъ, не хочешь обнаружить моего дурного съ тобою поступка, но скрываешь истинную причину полъ видомъ своей слабости; скажи, прошу тебя, я готовъ загладить это, и какъ сынъ уврачевать бользнь своего отца. Если же ни въ чемъ не можещь обвинить насъ, то зачемь ты самъ хочещь опечалить техъ. воторые нифить тебя не опечалии? Ни клиръ не можешь ты обвинять въ непослушаніи и непокорности, потому что ты самъ, родивши всвхъ посредствомъ Евангелія, избралъ себв и Богу, ни насъ упрекать въ томъ, что мы очень скоро уклоняемся отъ твонхъ заповъдей, и ничего другого не видимъ укоризненнаго относительно твоихъ действій. Для чего же ты заставляеть детей плакать о томь, что ты ихъ оставляещь безь всякой причины? Послушайся, отепъ. Если же не такъ, - то, осивлюсь сказать, чтобы ты ни говориль, я не послушаюсь, и чтобы ты ни двлаль. не склонюсь на твою просьбу. Увольненіе бываеть только для людей недостойныхъ, а ты выше всякаго достоинства".

XXVI. Преклоняется старецъ этими словами, и инчего болъе не говоря царю объ увольнени, возвращается въ монастырь; но туть находить Вышияго Царя споспъшествующимъ его пъли. Ибо

Переводъ Прітной Тугоди.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

по возвращении своемъ онъ вскорв подвергается болвани, и предузнавши о своей смерти, дветь церквамъ болгарскимъ прощальный дарь, состоящій въ прибавленіи къ тріоди того, чего въ ней недоставало; именно все, что поется отъ недвли Новой (Ооминой) до самой Пятдесятницы, докончиль онь въ это время. Отсюда людямъ прозорливъйшимъ можно заключить, каковъ долженъ быть въ здоровомъ состояніи тіла тоть, который и въ самой болізни изнурялъ себя трудами. Но поистинъ внутренній человыкъ его обновлялся, елико вившній тлівль (2 Кор. 4,16), и онь могь съ апостоломъ Павломъ говорить: "егда немощствую (2 Кор. 12.10), тогда силенъ есмь". Что еще? Онъ дълаетъ завъщаніе, и это согласно съ правилами (перковными), какъ о книгахъ имъ написанныхъ, такъ и о прочемъ имуществъ, которое принадлежало ему, или лучше сказать Богу, въ Которому онъ все относилъ, и Которымъ, кавъ единственно добрымъ бисеромъ, подобно мудрому купцу, обогащался, не заботясь много о раковинахъ. Раздъливши все на двъ части, одну половину оставилъ епископіи, а другую обители, ясно повазавши и здесь, и какъ пріобретать должно, и что раздель его быль по Божію мановенію. Ибо онь допускаль и пріобретеніе оть благовърныхъ князей и царей, которыхъ никакъ не должно охлаждать отказомъ, тъмъ болъе, когда они еще не вышли изъ состоянія грубости. Прим'тръ этому показаль и самъ Господь, какъ Онъ жену, пришедшую къ Нему съ муромъ, не только не презрълъ, но и приняль ее и даль мъсто въ Евангеліи. Съ другой стороны и нестяжательность обнаружиль, согласную съ Евангеліемъ и правилами церковными и безпримърно похвальнымъ образомъ.

Кончина

XXVII. Такъ поживши и такъ украсивши дарованную ему отъ Климента. Бога канедру, положивъ конедъ, сообразный съ началомъ, и совершивши кровъ вполнъ приличный основанію, переселился ко Господу. Святое твло его, равночестное съ душою, по священному обряду будучи отпъто и почтено, котя не по тому достоинству, котораго онъ заслуживаль, по крайней мере, по силамъ чтителей, положено въ этой обители во гробъ, устроенномъ собственными его руками, по правую сторону трапезы, 27-го іюля, въ дарствованіе Симеона, царя болгарскаго, въ лето отъ сотворенія міра 6424.

> XXVIII. Но вотъ, на что я не обратилъ еще вниманія.-не малое доказательство сочувствія душь святыхь: предъ кончиною Климента нъкоторые изъ его учениковъ видъли во снъ Кирилла и Менодія, которые пришли къ этому святому и предвозвъстили исходъ жизни его. И такъ онъ, казалось, отошелъ отъ насъ и покинулъ

адъшнюю жизнь, но благодать его не покинула насъ, напротивъ останки сего учителя еще и досель творять благодынія, исцыляя всякой недугь и всякую бользнь (Мате. 9.35). Доказательствомъ сказаннаго мною служить больной, имершій изсохшія руки и ноги, который, прибывши къ храму, когда совершалось божественное священнодъйствіе, получилъ испъленіе. Народъ не зналъ его, кто онъ и откуда. Но какъ онъ къ служенію сталъ прибавлять благодареніе, изливался въ испов'яданіи своемъ передъ Богомъ, простиралъ исцълъвшія свои руки, и своими воплями становился уже скучнымъ для бывшихъ тогда въ храмъ, что наконецъ спрашивають его о причинъ этого благодаренія, и онъ разсказываеть все: . что онъ самъ также изъ Ахриды, и страдалъ уже несколько лъть этою бользнію; когда безнадежность столько же одольвала его, какъ и болъзнь, то онъ всзнамърился поклониться гробу святого, не пошлеть ли ему утвшенія все-исцвияющій во Христъ Климентъ; такимъ образомъ, пополеши на рукахъ и ногахъ, достигь гроба этого Святого; туть пришель въ изступленіе и виділь ніжоего старца, который, прикоснувшись власамь его, велить ему встать, и вмёстё съ этимъ словомъ онъ слышить въ твлв стукъ, какъ бы кости его, сходясь между собою, ударились одна объ другую; върно въ это время члены его совокуплялись и расправлялись жилы, чтобы произвести движеніе; послів того, пришедши въ себя, говорить онъ: я быль здоровъ, и руки у меня уже не сухія, ноги уже не сухія, и уже нътъ разслабленія въ тълъ, и вотъ я воздъваю руки къ тому, кто простеръ мнъ ихъ, и теперь стою на ногахъ своихъ. Такъ говоритъ имъвшій недавно изсохшія руки и ноги, источая изъ глубины сердца глаголы исповеданія; съ нимъ согласовались предстоявшіе и также славили Святого благодарственными гласами. Что мив упоминать еще о томъ или другомъ? Кто не знаетъ, сколь много бъсноватыхъ, сколь много одержимыхъ другими болфзиями получили нэбавленіе отъ тяжкихъ страданій, или пришедши ко гробу, или призвавши только имя его съ верою, которая поистине бываеть отвым этомъ даятельною помощницею? Поэтому болгары, отъ малаго до великаго, вкушая благодать, происходящую отъ сего Святого, показывають невыразимое усердіе въ его чествованіи, дълая ему каждый посильныя приношенія.

XXIX. О, божественная и священная главо, въ которой Духъ Заключеніе. Святый утвердиль свое съданіе! о, свътило, господствующее не о немъ только и не ночью только, но и ночью и днемъ озаряющее

насъ твоими дарами, боремся ли мы когда съ искушеніями и какъ бы какою ночью облегаемся мракомъ искушеній, или наслаждаемся покоемъ, и проясняемся какъ бы нъкоторымъ свътомъ, въ то и пругое времена мы сполобляемся твоей благости! О. труба, которою вострубиль намъ Утешитель! О, Пастырь добрый, положившій за насъ-твоихъ овецъ, святую душу, и потомъ и многими трудами устроившій и управившій стадо Божіе, водворившій насъ на мъстъ злачномъ, на основаніи писаній, твоими устами изъясненныхъ; воспитавшій насъ на вод'в упокоенія, во святомъ Крещенів, и наставившій на стези правды, къ діланію добродітели! Чрезъ тебя вся болгарская страна познада Бога, ты наполниль и украсиль церкви пъснями и псалмопъніями, празднества просвътиль поучительными чтеніями; чрезъ тебя монашествующіе житіями Св. Отепъ руководствуются къ подвигамъ; чрезъ тебя священники научаются жить согласно съ постановленіями церковными; о, Ангель земный и человъкъ небесный! о, маслина ни мало не оскудъвающая предвозвъщеннымъ у пророка тукомъ, и даже еще обильнъйшихъ сыновъ плодоприносящая (Ср. Псал. 62.6. 35.9. 127.4), о, путеводитель слепыхъ, о которомъ бы изъ двухъ слепотствованій и путеводствъ не помышлялъ кто-нибудь! О ты, приведшій ко Господу люди избранны (Тит. 2.14), ревнители добрымъ деломъ, которыя они въ тебъ видъли! Паки и паки призри на твое наслъдіе, -- поистинъ ты теперь больше имъешь силы, нежели когда былъ въ тьль, - и прогони злую ересь, которая, какъ язва, вкралась на пагубу твоего стада, въ особенности после твоего успенія во Христв. да не разсыплеть и не погубить она овецъ пажити, тобою указанной. О, пастырь святый и добрый! Соблюди и отъ варварскихъ нашествій неприкосновенными питомцевъ твоихъ, сохраняя насъ, какъ во всякое время, такъ въ особенности теперь, когда скорбь приближается, когда нътъ помогающаго, когда Скиескій мечъ упился въ крови болгарской, когда руки безбожниковъ мертвыя тъла новыхъ чадъ твоихъ выбросили на снъденіе птицамъ небеснымъ, -- ихъ ты сокруши десною рукою Бога, Которому ты служилъ, миръ даруя людямъ своимъ, дабы мы и торжество твое могли устроить во всякой радости, чрезъ тебя прославляя Отца и Сына и Св. Духа, какъ единаго Бога, Которому подобаетъ всякая слава, честь и поклоненіе, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

## 4. Житіе и перенесеніе мощей св. Климента 1).

(итальянская легенда).

І. Въ годы правленія Византіей императора Михаила быль Констанодинъ мужъ знатнаго происхожденія, родомъ изъ Солуня, именемъ Константинъ, котораго за чудесный умъ, съ малолетства въ немъ и хазары. открывшійся, по справедливости прозвали философомъ. Достигши зрълыхъ лътъ, онъ привезенъ былъ родителями въ столицу. Тамъ, вавъ мужъ весьма благочестивый и благоразумный, украсился священическимъ саномъ. Въ то же время къ упомянутому императору прибыли послы отъ хазаръ, прося и моля, прислать къ нимъ ученаго мужа, который бы научиль ихъ неложно касолической въръ, прибавляя между прочимъ, какимъ образомъ то іудеи, то сарадины стараются обратить ихъ въ свою въру. Но мы, не зная на чью сторону лучше склониться, решились просить совета о нашей въръ и спасеніи у верховнъйшаго и канолическаго ниператора, полагаясь на вашу върность и старинную дружбу. Тогда

<sup>1)</sup> Такъ называемая нтальянская дегенда Vita cum translatione S. Clementis, составленная лицомъ, принадлежащимъ римской церкви, на сколько можно судить по ея содержанію, излагаеть намъ деятельность святого Кирила въ связи съ перенесеніемъ въ Римъ обратенныхъ имъ мощей святого мученика Климента, папы Римскаго. Оттого въ итальянской легендъ и отведено разсказу объ обрътении и перенесении мощей святого Климента такое видное ивсто, что А. В. Горскій опредвляль содержаніе легенды въ сладующихъ словахъ: "сія легенда есть, собственно, повъствованіе о перенесенія мощей евятого Климента, а не о дъяніяхъ Константина". — А такъ какъ обрътеніе мощей святого Климента Кирилломъ стояло въ связи съ его повздкой для проповъди къ хазарамъ, то, сказавъ нъсколько словъ о происхождении Кирилла, легенда начинаетъ съ разсказа о прибыти въ Константинополь жазарскаго посольства и объ отъезде Константина въ Хазарію и затемъ, разсказавъ объ обратения мощей святого Климента, пратко говорить о результатахъ жаварской миссін. Далъе, такъ какъ мощи святого Климента были принесены Константиномъ изъ Моравін, то легенда опять-таки въ самыхъ праткихъ чертахъ говорить о посольствъ Ростислава въ Константинополь и о прибытів въ Моравію Константина, которое повело за собой вызовъ его въ Римъ. Наконецъ, быстрая кончина Константина въ Римъ дала поводъ составителю легенды разсказать о последнихъ дняжъ его жизни и обстоятельстважъ его погребенія, твиъ болве что погребеніе Кирилла въ храмв св. Климента нераздально соединяло воспоминание о св. мученика съ памятью о томъ человъкъ, который быль главнымъ виновникомъ обратенія его мощей.



императоръ, посовътовавшись съ патріархомъ, призвалъ предъ себя упомянутаго философа и съ величайшею честію отправиль его туда съ хазарскими и своими послами въ полномъ упованіи на его благоразуміе и красноръчіе <sup>9</sup>).

Константинъ въ Херсонеов.

И. Итакъ, немедленно приготовя все нужное, онъ пустился въ путь и прибыль въ Херсонесъ, весьма близкій и смежный съ землею хазаръ. Туть остановился на несколько времени, желая обучиться языку этого народа <sup>в</sup>). Между твиъ, по внушенію Бога, который уже положиль открыть правовернымь своимь столь драгоцвиное сокровище, т. е. твло св. Климента, упомянутый мужъ, какъ любознательный испытатель, началь отъ мъстныхъ жителей прилежно навъдываться и тщательно испытывать, что до него дошло, частію чрезъ письменное преданіе, частію по слуху, о твль блаж. Климента, о храмь, воздвигнутомъ ангельскими руками, и о гробъ его. Всъ объявили, что, какъ пришельцы изъ разныхъ народовъ, а не мъстные уроженцы, ничего не знають, о чемъ онъ спрашиваетъ; ибо чудо морского отлива, знаменитое въ исторія страданій упомянутаго первосвященника, давно уже прекратилось за гръхи и нерадъніе жителей, и море прежнія свои мъста покрыло волнами. Сверхъ того, и отъ многихъ набъговъ варваровъ храмъ оставленъ и разрушенъ, страна эта опуствла и сдвлалась необитаемою. Да и самый гробъ св. мученика съ теломъ покрыть быль волнами 1).

Обрѣтеніе мощей. III. Такимъ отвътомъ весьма удивленный и крайне опечаленный, философъ обратился къ молитвамъ, чтобы ему открыто было свыше, ради заслугъ упомянутаго первосвященника в), чего не могъ узнать отъ людей. Онъ пригласилъ митрополита изъ самаго города, именемъ Георгія, вмъстъ съ причтомъ церковнымъ и народомъ, да просятъ того же отъ небесъ в). Сверхъ того, разсказывая дъянія страстотерпца, или чудеса блаженнъйшаго мученика, весьма многихъ воодушевилъ увъщаніями своими приступить къ отысканію столь драгоцъннаго и столь долго пренебрегаемаго

<sup>2)</sup> Разсказъ о посольствъ жазарскомъ поравительно близокъ къ житію Кирилла.

<sup>3)</sup> Согласно съ житіемъ Кирилла.

<sup>4)</sup> Эта подробность стала взявестной составителю легенды изъписьма библіотекаря Анастасія (смотри брошюру Ягича, стр. 10).

в) Какъ въ житін Кирилла.

<sup>6)</sup> Объ этомъ составитель легенды зналъ изъ латинскаго перевода повъствованія объ обрътенія мощей святого Климента, составленнаго Кирилломъ.

сокровища и съ помощію Божією извлечь на світь. Въ одинъ день, 30-го 7), какъ пишуть, января, при тихой погодів вступивши на корабль 8), путеводимые Христомъ, пускаются въ дорогу, т. е. упомянутый философъ съ епископомъ и честнымъ клиромъ и ивкоторыми изъ города. Итакъ, плывя моремъ, съ великою набожностію и упованіемъ, съ псалмопівніемъ и молитвами, прибыли на островъ, гдів находится, какъ думали, тізло святого мученика. При блесків світильниковъ обходя всів міста того острова, начали тамъ съ большимъ усердіемъ возсылать моленія и прилежно рыть въ одномъ курганів, гдів, какъ должно было догадываться, поконтся сокровище.

IV. Долго и много рыли, надъясь на Божіе милосердіе. Наконецъ, внезапно возсіяла, подобно нъкоторой лучезарнъйшей звъздъ, одна изъ костей неоцъненнаго мученика. При этомъ зрълищъ всъ исполнились неописаннаго восторга и уже безъ всякаго побужденія наперерывъ копали землю. Тогда показалась святая голова его. Всъ со слезами возопили къ небу, возсылая хвалы и благодаренія Богу. Такой радости, если вообразить не можемъ, то тъмъ болье описать; ибо столько всъ восхищены были, какъ обрътеніемъ святыхъ мощей, такъ и благоуханіемъ, что мечтали быть въ раю. Потомъ принялись опять за работу, и, отрывая частичку за частичкой, ископали всъ. Напоследовъ нашелся и самый якорь, съ которымъ онъ брошенъ былъ въ море \*).

Итакъ, при всеобщей несказанной радости, вызванной столь великимъ Божінмъ благодівніемъ, по совершеніи на томъ містів таинствъ святымъ первосвященникомъ, самъ святый мужъ, возложивши на собственную главу святыя мощи 16), при восклицаніяхъ всіхъ сопутствующихъ вступиль на корабль и потомъ съ хвалебными пісснями перенесъ ихъ въ столицу Глорію 11). При приближеніи къ городу, встрітиль ихъ со многими другими доблестный

<sup>7)</sup> Согласно съ твиъ же источникомъ.

<sup>\*)</sup> Какъ въ житін Кирилла гл. VIII.

У Какъ и въ словъ на перенесеніе мощей, въ которомъ упоминается появленіе ребра, главы, прочихъ членовъ и, наконецъ, якоря.

<sup>10)</sup> Такъ и въ словъ.

<sup>11)</sup> Здась тексть легенды представляеть искаженіе, подобное которому находимь въ Legenda Aurea Iakosa де Ворагине. Въ посладней въ разсказа объ обратеніи мощей Климента, заимствованномъ у Льва Остійскаго изъ интрополита Георгія, явилось civitatula Georgia, такъ точно какъ здась: metropolis Gloria.

Никифоръ, князь того города, и, поклонившись святымъ мощамъ, съ радостію предшествоваль, поспешая въ городъ. Тамъ еще, при всеобщихъ восклицаніяхъ принявъ, поклонился святому и честному твлу и разсказаль въ присутствіи всего народа таинственное его обрътеніе. Когда уже начинало смеркаться и отъ безчисленнаго множества народа идти далее невозможно было, то съ рачительною осторожностію положили тело въ храме св. Созонта, въ предмъстін города, а наконецъ перенесли въ церковь св. Леонтія. На другой день утромъ, при стечени всего народа, взявши святыя мощи, съ великими хвалами обошли кругомъ весь городъ и, такимъ · образомъ, принесли ихъ въ соборную церковь, съ честію тамъ положили и потомъ, всв радуясь, возвратились по домамъ 12). .

Проповидь

VI. После этого упомянутый философъ отправился въ путь въ Хазарів. и, прибывши къ тому народу, куда быль послань, пропов'єдываль Искупителя всёхъ Бога, и силою своего слова отвратилъ всёхъ тъхъ отъ заблужденій, которыхъ обольстило въроломство сарадинъ или іудеевъ. Утвержденные въ касолической въръ и наученные, они съ великою радостію благодарили всемогущаго Бога и служителя Его, Константина философа. Сверхъ того, они послали къ императору письмо, благодаря, что постарался обратить ихъ къ истинной и канолической въръ, и утверждая, что они за это всегда пребудуть върнъйшими и покорными власти его. Отпуская же философа съ великою честію, принесли они ему драгопфинфиніе дары, которыхъ онъ, какъ истинный философъ, не принялъ, а просиль вибсто, всехъ даровъ, отпустить съ нимъ, сколько есть, чужеземныхъ пленниковъ. Это тотчасъ было исполнено 18).

Посольство

VII. По возвращеніи философа въ Константинополь, услышаль Ростиолава. князь моравскій Ростиславъ о томъ, что сдівлаль философъ въ области жазаръ. Посовътовавшись съ своимъ народомъ, послалъ онъ пословъ къ упомянутому императору, донося, что народъ его отступиль оть идолопоклонства и желаеть соблюдать законь христіанскій, но не имфетъ такого учителя, который бы наставилъ его читать и совершенно разумьть самый законъ; и для того просить прислать такого человъка, который бы могь ясно показать

<sup>19)</sup> Тотъ же самый порядокъ обратнаго ществія, и въ словъ, гдъ упоминается о внесенін мощей въ храмъ Созонта, св. Леонтія, и, наконецъ, послъ престнаго хода пругомъ города въ соборную церковь. Вообще несь разсказъ легенды есть сокращение весьив подробнаго повъствования слова.

<sup>13)</sup> Разсказъ о результатахъ проповъди у хазаръ вполнъ согласенъ съ твиъ, что передается въ житін Кирилла, глава XI въ концв.

народу въру и порядокъ Закона Божія и путь истины. Императоръ, внявъ просьбъ Ростислава, призвалъ къ себъ того же упомянутаго философа и послалъ его туда, т. е. въ страну славянъ, витств съ братомъ его Месодіємъ, надъливши ихъ щедро на путевыя издержки. Когда же съ Божією помощью они пришли въ тв страны, то жители мъста того, узнавши о приходъ ихъ, очень обрадовались, ибо слышали, что они принесли съ собою мощи св. Климента 14) и Евангеліе, переведенное упомянутымъ философомъ на ихъ языкъ. Итакъ, вышедши за городъ навстръчу, приняли ихъ съ честію и ведикою радостію. Святые мужи ревностно приступили къ двау, ради котораго пришан, начали учить детей грамоте, устроять церковныя службы и изощрять красноречие свое на исправленіе разныхъ заблужденій, которыя нашли въ народів, и такимъ образомъ очищая это зараженное терніемъ поле отъ многоразличныхъ корней пороковъ, свяли свмена слова Божія. Они пробыли въ Моравіи четыре года съ половиною, научили народъ каеолической върв и оставили тамъ разныя писанія, нужныя для церковной службы 15).

VIII. Услыша все это, славнъйшій напа Николай весьма обра- Путешествіе довался и пригласилъ ихъ къ себъ апостольскими письмами. Восхи- въ Римъ. щенные такимъ извъстіемъ, они благодарили Бога, что удостоились приглашенія первосвященника. Отправясь немедленно въ путь, они ваями съ собою еще нъкоторыхъ изъ учениковъ своихъ, которыхъ считали достойными полученія епископскаго сана, и, такимъ образомъ чрезъ нъсколько дней прибыли въ Римъ.

IX. Но упомянутый папа Николай незадолго переселился къ Господу 16). Адріанъ второй, преемникъ его на римскомъ престоль, услыша, что философъ несеть съ собою тело св. Климента, трудами его обрътенное, весьма тому обрадовался, и, вышедши на-



<sup>14)</sup> И въ этой главъ составитель легенды не опускаеть случая воснуться главнымъ образомъ, интересующаго его предмета, упоминая о встрача мощей св. Климента въ Моракія, о чемъ на слова не говорится въ пространныхъ BRTISES.

<sup>15)</sup> Въ этой глави весьма важно уноминание о переводи Свищеннаго Писанія, о славянскомъ богослуженів и объ обученів грамота датей. Интересна одна подробность объ окончанія перевода Евангелія въ Константинополь.

<sup>16)</sup> Авторъ вталіанской дегенды, близко знавшій римскія обстоятельства, передаеть ихъ точные, чымь это встрычаемь въ паннонсияхь житіяхь. Онъ говорять о вызова Константина папою Николаемъ и не забываеть упомянуть о смерти этого папы, не дозволившей ему видать святыхъ Кирилла и Меоодія (сравни VI главу житія Меоодія).

встрвчу за городъ съ клиромъ и народомъ, принялъ ихъ съ великою честію. Между тѣмъ, въ присутствіи святыхъ мощей, силою
всемогущаго Бога, начали совершаться чудесныя исцвленія: ктобы ни былъ одержимъ какою болѣзнію, поклонившись святымъ
мощамъ мученика, тотчасъ исцвлялся. Первосвященникъ и весь
народъ римскій, радуясь и ликуя, возносилъ великое благодареніе
и хвалу Богу, который, спустя столь долгое время, въ дни ихъ
сподобилъ ихъ принять въ свою столицу святого и апостольскаго
мужа и преемника Петра, главы всѣхъ апостоловъ, и не только
весь Римъ, но и всю Римскую имперію просвѣтить его знаменіями
и добродѣтелью <sup>17</sup>). Итакъ, возблагодаря упомянутаго философа
за оказанное благодѣяніе, рукоположили его и Мееодія въ епископы, а прочихъ учениковъ ихъ въ пресвитеры и діаконы <sup>18</sup>).

Кончина Константина. Х. Когда же философъ, или Константинъ, почувствовалъ приближеніе своей смерти, то съ позволенія первосвященника <sup>19</sup>) даль себъ имя Кирилла, говоря, что имя это внушено ему было свыше, и такимъ образомъ черезъ сорокъ дней <sup>20</sup>) почилъ въ Господъ 17 марта <sup>21</sup>). Святый отецъ папа повелълъ, какъ римскому, такъ и греческому духовенству, собраться на погребеніе его съ псалмами и пъсньми, свъчами и ладономъ, и погребсти съ такою же честію, какъ самого первосвященника.

XI. Тогда вышеупомянутый брать его Месодій, пришедши къ первосвященнику и повергшись къ стопамъ его, сказалъ: достойнымъ и нужнымъ считаю внушить твоему святвишеству, что при выходъ изъ дома нашего на службу, совершенную нами при помощи Божіей, мать со слезами просила, чтобы, въ случав смерти одного изъ насъ, тотъ, кто останется въ живыхъ, привезъ усопшаго въ свой монастырь и тамъ предалъ погребенію съ подобающей честію. Итакъ, позволь рабу твоему исполнить долгъ, чтобы не оказаться поступившимъ противно мольбамъ и заклинаніямъ ма-

<sup>17)</sup> Касаясь событій только, на сколько они относились въ перенесенію мощей Климента, авторъ обходить молчаніемъ все, что житіє Кирилла говорить о славянскихъ книгахъ, о богослуженіи на славянскомъ явыка и т. д.

<sup>18)</sup> О посвящени Кирилла въ епископы умалчиваетъ житіе Кирилла; Анастасій, какъ видно изъ его письма, тоже не зналъ объ этомъ. Но орески, открытыя въ церкви св. Климента, изображаютъ Кирилла, лежащимъ въ гробу въ епископскомъ облачения.

<sup>19)</sup> Подробность лешняя противъ житія Кирилла.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ житін Кирилла—50 дней.

<sup>91)</sup> Въ житін Кирилла-14 февраля.

тери. — Папа, хотя съ трудомъ, однако согласился на его требованіе: положивши рачительно твло усопшаго въ мраморный гробъ и запечатавши собственной печатью ээ), чрезъ семь дней онъ отпускаеть Мееодія. Тогда римскій клиръ, по совъщаніи съ епископами, кардиналами и вельможами города, приступилъ къ первосвященнику и говорилъ такъ: мы считаемъ за недостойное дъло отпустить въ другіе края, по какому бы то ни было случаю, мужа столь знаменитаго, чрезъ котораго Римъ и церковь сподобились стяжать столь драгоцівное сокровище, котораго Богъ изъ отдаленныхъ и чуждыхъ странъ по милости Своей благоволилъ къ намъ привести и отъ насъ восхитилъ въ небесное Свое царствіе. Лучше пусть будеть погребенъ онъ здівсь съ честію, нбо весьма прилично столь знаменитому мужу быть погребену въ столь знаменитомъ градъ. — Такой совъть понравился первосвященнику: онъ велівль положить его въ церкви св. Петра, т. е. въ собственной своей усыпальниць.

XII. Мееодій, видя нам'вреніе свое не исполнившимся, приступиль опять съ просьбою: когда неугодно было вамъ удовлетворить моему требованію, то молю васъ, владыки, да будеть погребень брать мой въ церкви св. Климента, котораго твло трудами его обр'втено и сюда принесено.—Святвйшій отецъ вняль этому моленію и при стеченіи клира и многочисленн'в йшаго народа, съ великою радостію и благогов'в ніемъ, положили Кирилла, вм'вст'в съ мраморнымъ гробомъ, куда прежде папа заключиль его, въ приготовленномъ для того склеп'в но правую сторону алтаря, съ гимнами и веліими благодареніями Богу, творящему въ томъ м'вст'в чудеса, во славу и хвалу имени Своему, ради заслугъ и моленій угодниковъ Своихъ благословенному и препрославленному во в'єки в'єковъ. Аминь.

<sup>🛎)</sup> Подробность, лишняя противъ житія Кирилла.

Считаемъ не лишениъ прибавить указанія на труды, насающіеся вопросовъ объ алеавитахъ. Всегда будетъ имъть значение извъстное сочинение Шафарика: «О происхождении и родина глаголитизма» (русск. переводъ). Москва, 1861. Изъ чтеній Общ. Ист. и Древн. Росс. 1860 г. Съ новыми взглядами на глаголицу можно познакомиться въ статьт проф. Бтляева: «Исторія алфавита и новое мивніе о происхожденіи глаголицы». Ученыя записки казанскаго универе. по истор.-ондолог. оакультету 1885 г. Казань, 1886. Нашь остается еще заметить, что литература по кирилко-месодієвсяциъ вопросамъ чрезвычайно общирна какъ у насъ, такъ и у другихъ славянъ и не перестаетъ расти; нами указаны лишь немногія сочиненія, а едва ли найдется изследователь въ общирной области славяноведения, который бы не внесъ своей депты для посильнаго разръшенія того или другого изъ этихъ вопросовъ. Историкъ славянскихъ дитературъ можетъ испытывать удовлетвореніе отмачая такое богатство, свидательствующее о самомъ живомъ интереса представителей славянской науки къ памяти славянскихъ первоучителей, трудамъ которыхъ суждено было стать красугольнымъ камнемъ славянскаго просвъщенія.

П. Лавровъ.

## XXVI.

## Симеонъ, царь Болгарскій.

"На четвертый годъ своего правленія", разсказываеть визан- Славяне и тійскій историкъ Прокопій, "императоръ (Юстиніанъ) назначилъ Византія. Хильбуда военачальникомъ Оракіи, ввърилъ ему защиту Дуная и приказаль не пропускать варваровь чрезь эту ріку, ибо зунны, анны и славяне, переправляясь черезъ Дунай, страшный вредъ наносили Римлянамъ".

"Въ жестокой битвъ Хильбудъ палъ, виъстъ со многими Римлянами: съ этого времени ничто уже не препятствовало варварамъ переходить ръку, и римскіе (т. е. византійскіе) города были открыты для ихъ нападеній". "Они не давали пощады никому; лишь только врывались они въ римскую область, немедленно истребляли все, что имъ попадалось на пути, и дътей и взрослыхъ, такъ что вся Оракія и Иллирія долгое время усвяны были непогребенными трупами. . "

Славяне-язычники ничуть не лучше были своихъ товарищейгунновъ: они безжалостно избивали тъхъ изъ своихъ плънниковъ, кого не въ состояніи были увести съ собой. "Проклятое племя славянъ" - вотъ обычное выраженіе, которое употребляють византійскіе писатели VI въка для обозначенія этого народа.

**Источники и пособія:** переписка патріаржа Николая Мистика съ царемъ Симеономъ (Migne, Patrologiae cursus completus, series Graeca, т. СХІ); A. Rambaud. L'empire grec au dixième siècle: Constantin Porphyrogénéte, Paris 1870; М. Дриновъ. Южные славяне и Византія въ X въкъ. М. 1871 (въ "Чтеніяхъ" Общ. Ист. и древн.); М. Соколось. Изъ древней исторіи болгаръ. Спб. 1879.



Льть четыреста посль этого быль въ Константинополь посломъ отъ императора Оттона I епископъ кремонскій Ліутпрандъ. Приглашенный на парадный объдъ во двордъ, онъ, къ большому своему негодованію, заметиль, что первое место за столомь отвели не ему, послу западнаго императора, а какому-то варвару, съ обритой головой и въ странной одеждь, подпоясанной вивсто пояса мъдной пъпью. Оскорбленный епископъ немедленно всталъ изъ-за стола и удалился изъ зала. Его догналь византійскій куропалать 1) и сталь объяснять, что обижаться не на что. "Это, въдь, посоль даря болгарскаго", говорилъ куропалать: "онъ во всехъ придворныхъ церемоніяхъ всегда занимаетъ первое мѣсто, выше всѣхъ другихъ пословъ: таковъ нашъ договоръ съ его государемъ, договоръ, скрвпленный клятвою, котораго нельзя изменить". Византійскій придворный называль при этомъ болгарскаго государя "Василевсомъ", какъ и своего собственнаго императора: между твиъ государю Ліутпранда греки давали титулъ только короля- $P\eta \xi$ . Повелитель "проклятаго племени славянъ" былъ теперь для Византіи первымъ царемъ во вселенной, послів наслідниковъ Юстиніана. Онъ являлся передъ своимъ народомъ въ пурпурѣ и коронѣ императоровъ; епископъ его столицы, Преслава, носилъ званіе патріарха. Болгарскій "Василевсъ" быль женать на принцессь византійскаго царствующаго дома, и его дочери считались наиболье подходящими невъстами для сыновей императора. Тотъ народъ, который для историковъ VI стольтія быль скопищемъ разбойниковъ, обладаль теперь блестящей для своего времени литературой; на его языкъ распространялось Священное Писаніе среди другихъ славянскихъ племенъ. Въ его землю "вся благая сходились", по выраженію русскаго князя Святослава: здёсь пересъкались торговые пути, связывавшіе Византію съ съверо-восточной Европой. На Валканскомъ полуостровъ выросла новая великая держава; незадолго до посольства Оттона I она уже спорила за первенство съ самой Восточной имперіей. Но самые младшіе изъ спутниковъ Ліутпранда, віроятно, дожили до того времени, когда отъ всего этого блеска и величія ничего не осталось: ни царя, ни его двора, ни дарства, ни патріархата. Страна опять стала византійской провинціей, какой была при Юстиніанъ. Греческіе чиновники, --- попрежнему они называли себя "Римлянами" - собирали подати, византійское духовенство управляло церковью, византійскій стратегь съ

<sup>1)</sup> Высшая придворная должность въ Византіи.

императорскими войсками отбиваль нападенія варваровь, "часто переходившихъ черезъ Дунай и опустошавшихъ римскія провинціи": тогда ихъ звали гуннами, теперь печенъгами и половцами, но это были народы одной семьи, одной расы и одного обычая. Только страшные славяне изъ грозныхъ враговъ имперіи превратились въ особаго рода оброчную статью, болье или менье исправно доставляя деньги въ казначейство и рекрутовъ на пополнение арміи: нужны были неслыханныя вымогательства императоровъ изъ дома Ангеловъ, чтобы они снова толпами хлынули на имперію, "истребляя все, что имъ попадалось на пути $^{\alpha}$ .

Трудно найти лучшій прим'єръ "непрочности всего земного", чемъ судьба перваго болгарскаго царства. Но заниматься нравоучительными размышленіями — не діло исторіи; исторія есть наука. и, какъ наука, она занимается изученіемъ причинъ историческихъ событій и законовъ, которые управляють исторической жизнью народовъ. Какія были причины быстраго роста и еще болве быстраго упадка перваго славянского царства на Балканскомъ полуостровъ ? Отвътивъ на этотъ вопросъ, мы отвътимъ въ то же время и на другой, болье общій: почему вообще изъ славянскаго населенія полуострова, до самаго недавняго времени, ничего не выходило, - несмотря на его многочисленность и несомивнныя духовныя способности? Почему славяне, за ръдкими исключеніями, всегда оставались данниками, сначала грековъ, потомъ турокъ? Это объясняють обыкновенно ихъ раздорами: но раздоровь было не меньше у русскихъ славянъ, и здёсь они также задерживали развитіе государственной жизни, - задерживали, но не могли остановить. Почему на Балканскомъ полуостровъ случилось обратное?

Первыя крупныя поселенія славянь по ту сторону Дуная образуются въ половинъ VI стольтія, - если върить современникамъ. Новъйшіе ученые, на основаніи различныхъ косвенныхъ указаній, олавянъ на считають ихъ гораздо старше, отодвигая первыхъ славянскихъ поселенцевъ къ III и даже II въку нашей эры. Отдъльные случаи такого рода, конечно, могли быть, -- но византійцы не обратили на нихъ вниманія, следовательно, ихъ было немного и они не были значительны. Около 550 года Прокопій отмінаєть, что славяне "не только грабили страну, но и зимовали въ ней безъ страха, какъ бы въ своей собственной землъ". А жившій нъсколько позже въ Константинопол'в церковный историкъ Іоаннъ изъ Эфеса записалъ у себя вотъ что: "На третій годъ по смерти императора Юстина (Второго, царствовавшаго съ 565 по 578 годъ) и по вступленіи

Первыя посеженія Валкан-CKOMP TORYoctpost.

на престоль Тиверія Поб'єдоноснаго проклятый народь славянь произвель наб'єги на всю Элладу, окрестности Солуня и всю Оракію. Они завоевали много городовь и укр'єпленныхь м'єсть, опустошали, жгли, грабили страну и влад'єли ею; они поселялись въ ней безъ страха, какъ будто она имъ принадлежала... Грабежи ихъ простирались до самой вн'єшней стіны (Константинополя); всі императорскія стада сдівлались ихъ добычею. До сихъ поръ они спокойно живуть въ римскихъ провинціяхъ, безъ заботы и страха, грабя, убивая и сожигая; они сдівлались богатыми, влад'єють золотомъ и серебромъ, табунами коней и оружіємъ; лучше самихъ римлянъ научились они воевать". Описаніе осады Солуня славянами въ 597 г.,—описаніе, принадлежащее очевидцу—наглядно показываеть, какъ "научились они воевать". (См. статью № 3).

Но не все такъ легко перенималось, какъ военныя машины. Государственная власть, напримъръ, растетъ медленно и постепенно, "органически", ея нельзя было занять. Въ первое время у славянь много было племенныхъ и родовыхъ князьковъ, которые часто ссорились между собою. "Нѣкоторыхъ изъ нихъ", говоритъ императоръ Маврикій (VI в.), "не безполезно прибрать къ рукамъ объщаніями или подарками, въ особенности тѣхъ изъ сосъднихъ, которые поближе, а на другихъ идти войной, для того чтобы общая опасность не вызвала у нихъ единенія или монархіи". Но монархія пришла къ балканскимъ славянамъ извнъ, и Византія невольно сама облегчила это дъло, уступивъ въ 679 г. страну между Дунаемъ и горами пришлому тюркскому племени больоръ.

Bozrape.

Съ первыхъ вѣковъ по Р. Х. на Европу начинаетъ изливаться тотъ потокъ тюркскихъ народовъ, который доститъ самой большой силы и стремительности во вторую половину средневѣковья — во времена Чингисхана и Тимура. Первыми являются на сцену гунны, потомъ авары (обры), болгаре, угры, печенѣги, половцы. Съ болгарами Византія познакомилась уже въ концѣ V вѣка: въ 498 г. они подступали къ Константинополю. Но затѣмъ эта орда исчезаетъ въ массѣ аваровъ, подчинившихъ себѣ всѣ племена между Дономъ и Дунаемъ, въ томъ числѣ и нашихъ дулѣбовъ-волынянъ. Только въ царствованіе Гераклія (610—641) болгаре вернули себѣ самостоятельность: около этого времени упоминается ихъ каганъ или канъ Кувратъ (Коуртъ славянскихъ источниковъ). Послѣ его смерти они раздѣлились на нѣсколько ордъ, какъ это легко дѣлалось у степныхъ кочевниковъ: двѣ орды остались около Дона и, вѣроятно, потомъ, подвинувшись на сѣверъ, основали знаменитое въ русской

мсторів парство намских болгарь. Прочія три орды пустились къ западу: одна ушла въ нынішнюю Венгрію и смішалась съ аварами; другая проникла еще даліве, въ Италію, и утвердилась въ Равенской области; третья орда, подъ предводительствомъ Аспаруха (или, по славянскимъ памятникамъ, Испериха), перешла Дивпръ и Дивстръ и, вскоріз затімъ, перекочевала на южный берегь Дуная, въ нынішнюю Добруджу, по своему географическому характеру составляющую продолженіе черноморскихъ степей.

Въ своемъ бытв болгаре мало чемъ отличались отъ другихъ

народовъ того же племени: они кочевали съ мъста на мъсто, жили

скотоводствомъ и грабежомъ. Подобно гуннамъ, венграмъ и татарамъ, они были ловкіе на вздники и превосходные стрівлки. Они принесли съ собою на Дунай азіатскую одежду и обычаи: ходили въ чалмахъ, вли на полу, носели конскій хвость (турецкій "бунчукъ") вивсто знамени, для присяги ставили передъ собой саблю. Какъ и большая часть степныхъ кочевниковъ, которые проводять все почти время подъ открытымъ небомъ, болгаре поклонялись небеснымъ светиламъ, солнцу, месяцу и звездамъ. Впрочемъ, ни ихъ быть, ни религія ихъ не оказали большого вліянія на туземное васеленіе занятой ими страны: орда Испериха была для этого саншкомъ малочисленна. Этнографическое значеніе тюркскаго племени для Болгарін не больше того, какое ингали для древней Руси пришлые варяги: какъ и Русь, мы имвемъ полное право считать Болгарію X віжа чисто славянской страной. Но въ политическомъ отношеніи болгарское завоеваніе было для балканскихъ славянъ чрезвычайно важно: вся жизнь новых пришельцевь проходила въ войнь, въ набъгахъ на окрестные народы; это неизбъжно вело къ развитію военной лисциплины и опльной, монархической власти, какъ это мы и видимъ у встать тюркомонгольскихъ племенъ, отъ гунновъ Аттилы до османовъ Магомета II. Борьба съ сильной, централизованной Византіей всегда еще болье способствовала развитію такой власти: съ османами XIV-XV вв. повторилось то же, что нережили болгаре въ VII-IX в. Дисциплина въ болгарской ордъ была такъ строга, что всякій взрослый мужчина, осм'вливіпійся покинуть страну безъ разръшенія хана, считался дезертиромъ и

подлежаль смертной казни. Если же ему удавалось бѣжать, казнили стражу. Смертью наказывали даже того, у кого оружіе во время войны находили въ неисправности. Славяне, покоренные вновь пришедшимъ племенемъ, были подчинены этимъ порядкамъ. Восемь славянскихъ племенъ, жившихъ до тѣхъ поръ отдѣльной жизнью,

Buts fouraps.

15

слились въ одно пѣлое, были даже перетасованы, передвинуты съ мѣста на мѣсто, ради большаго удобства при оборонѣ страны; десятки тысячъ славянскихъ семействъ были переведены съ южной стороны Дуная на сѣверную, съ тою же цѣлью.

Оттого съ появленіемъ болгаръ за Дунаемъ різко изміняется отношеніе балканскихъ славянъ къ Византіи. Прежде они имъли только отрицательное значеніе, - значеніе нарушителей порядка въ имперіи; подъ властью тюркскихъ хановъ они становятся важной политической силой, къ помощи которой прибъгаютъ сами императоры. Юстиніанъ ІІ, царствовавшій съ 685 г., быль свергнуть съ престола константинопольскимъ населеніемъ; онъ бъжалъ сначала въ Херсонесъ, но такъ какъ и здесь настроение народа было ненадежно, то изгнанный императоръ долженъ быль искать гостепрівиства у хана Тервела, преемника Испериха. Болгарскій ханъ не только приняль Юстиніана съ почетомъ, но, собравъ всв свои войска, помогь ому овладеть Константинополемь и вернуть себъ престоль. За это Тервель получиль титуль кесаря, т. е. помощника императора; ему было дано право носить императорскую одежду и сидъть рядомъ съ императоромъ; византійскіе придворные преклонялись передъ нимъ, какъ передъ собственнымъ государемъ. Но и помимо всего этого, жанъ, видимо, произвелъ очень сильное впечатленіе на грековъ, и у нихъ впоследствіи ходили баснословные разсказы о его страшномъ богатствъ и необыкновенной щедрости. Тервелъ, будто бы, клалъ на землю свой щитъ, выпуклостью внизъ, на щить клаль плеть, съ которою вздиль верхомъ, и потомъ засыпаль щить и плеть золотомь, такъ что ихъ не было видно: воткнувъ въ землю копье, накладывалъ съ объихъ сторонъ доверху шелковыя ткани; раздаваль своимь воинамь деньги цёлыми ящиками, правою рукою загребая золото, левою серебро. После смерти Тервела власть хана, видимо, пришла въ упадокъ; династіи быстро смѣняють одна другую и не находять уже безусловнаго повиновенія, какъ прежде: въ правленіе некоего Телеца боле 200.000 славянъ выселились изъ Болгаріи въ Малую Азію, и ханъ не имълъ силы ихъ удержать. Весьма возможно, что именно въ это время развились тв аристократическія учрежденія, которыя мы находимъ въ поздивищей Болгаріи: сословіе болярь (βοιλιάδες греческихъ писателей), изъ которыхъ шесть главныхъ, "великихъ боляръ", составляли верховный совъть при государъ. Боляре занимали самостоятельное положение въ государствъ: византиское правительство отличало ихъ отъ остального населенія, и византійскій логоветь,

спросивъ, по обычаю о здоровь в болгарскаго царя, долженъ былъ, всявдъ затемъ, спросить о здоровью "боляръ", — сначала шести "великихъ", затъмъ всъхъ прочихъ. Всъ эти подробности болгарскаго государственнаго устройства мы узнаемъ отъ писателя Х въка, императора Константина Багрянороднаго; но происхожденіе ихъ относится, конечно, къ болве раннему времени, потому что, уже начиная съ ІХ стольтія, власть болгарскаго государя все болье и болье усиливается. Это было слъдствиемъ, съ одной стороны, измѣнившагося международнаго положенія ихъ государства, съ другой-принятія ими христіанства.

> Никифоpomb.

На положени Болгарии сильно отразились тв міровыя событія. Война оъ которыя происходили далеко къ западу отъ нея, -- въ нынфшней Франціи и Италіи. Возникновеніе имперіи Карла Великаго им'вло ближайшимъ результатомъ разгромъ варварскихъ народовъ, безпокоившихъ границы этой имперіи. При этомъ разрушено было и громадное царство Аваровъ, занимавшее тогда (конецъ VIII стольтія) какъ разъ мъсто ныньшней Австріи; западной его частью завладели франки, остальныя области поделили между собою восточные состам, причемъ больше всего пришлось на долю болгаръ. Ханъ ихъ, Крумъ, получилъ, благодаря этому, въ свое распоряженіе такія силы, какими никогда не располагали его предшественники; врагъ у него теперь былъ только одинъ-Византія: авары уже не грозили ему съ тыла, какъ прежде. Крумъ началъ съ того, что напаль на ть укръпленные города по линіи Балкань, гдь еще держались греческія войска, и овладель Средцомъ (теп. Софія). Это повело къ войнъ съ императоромъ Никифоромъ; съ объихъ сторонъ были пущены въ ходъ всв силы, и одолели болгаре. Съ самаго начала обнаружилось, что обычныхъ средствъ имперіи не хватить для борьбы съ Крумомъ: пришлось прибъгнуть къ чрезвычайнымъ налогамъ и завербовать, въ придачу къ регулярнымъ войскамъ, толпы бъдняковъ, вооруженныхъ одними палками и пращами; это увеличило число солдать, но за то понизило качество арміи.

Походъ начался, впрочемъ, счастливо для Никифора: онъ овладълъ "ауломъ" хана, — "такъ называютъ болгаре жилище своего государя", говорить греческій літописець; "ауль" находился близь нынъшней Шумлы. "Крумъ сталъ просить мира, — очевидно, чтобы выиграть время; когда Никифоръ прерваль переговоры, то нашелъ себя запертымъ деревянными завалами; Крумъ загородилъ, какъ ствнами, ущелья и спереди и позади его. Никифора поразило точно

громомъ; обходя мъстность и ища выхода, онъ говорилъ: "птицами развѣ мы отсюда вылетимъ". Два дня прошли спокойно; въ ночь на субботу 25 іюля (811 г.), услышали шумъ оружія и движеніе войска; все ждало съ трепетомъ; на заръ болгаре, соединившись съ аварами, ударили на греческій станъ и всёхъ избили, самого императора Никифора, его сановниковъ, патриціевъ, стратеговъ, областныхъ начальниковъ и безчисленное множество воиновъ: "погибъ въ тотъ день цвътъ христіанъ, пропали императорскія украшенія и все оружіе. Не дай Богь христіанамъ видъть когда-нибудь подобный день! Отрубленную голову Никифора, воткнутую на копье, долго показываль Крумъ приходившимъ къ нему отъ разныхъ народовъ посттителямъ, потомъ выложилъ черепъ серебромъ и сдълалъ чашу, изъ которой пили на торжественныхъ пирахъ славянские вожди". Въ этомъ разсказъ любопытно, между прочимъ, что для греческаго писателя "болгаре" и "славяне" были уже однимъ народомъ, между темъ, какъ авары, - те же тюрки, только другой вътви, -- у него уже строго отличаются отъ "болгаръ". Отсюда видно, какъ сильно ославянились къ ІХ въку потомки Испериха и его товарищей. Самымъ важнымъ событіемъ въ исторіи этого смішенія двухъ народностей было принятіе христіанства болгарскимъ государемъ, въ половинъ того же IX стольтія.

Романское BRISHIO.

Населеніе римскихъ провинцій къ югу отъ Дуная, до начала и греческое славянскихъ вторженій, испов'ядывало, конечно, христіанскую віру: язычество при Юстиніанъ было уже ръдкимъ исключеніемъ. Славяне жестоко опустошили страну, но далеко не истребили всего населенія. Мало того: поселившись на Балканскомъ полуостровъ, они многое заимствовали у туземнаго населенія, - конкретныя, наглядныя доказательства этого дають языки сербскій и особенно болгарскій. Въ VI въкъ населеніе придунайскихъ провинцій имперіи говорило романскимъ, т. е. испорченнымъ латиискимъ языкомъ; въ болгарскомъ мы встръчаемъ значительное количество латинскихъ словъ: клисура-лат. clausura, егрекъ (хлъвъ, овчарня) отъ лат. grex (стадо), бакъл (сосудъ) лат. poculum, турло (стадо, толпа)-лат. turma, вирпе (зеленветь) лат. viret и т. д. Некоторыя изъ этихъ словъ, вошедшія въ славянскій переводъ св. Писанія, усвоены всеми славянскими языками: илсарь, царь отъ лат. саезаг, очьть-лат. acetum (горькое питье), рака-лат. arca, олмарь-лат. altare. Вліяніе не могло ограничиться однимъ языкомъ: сохранились извъстія, что пришельцы, не смотря на враждебныя отношенія къ имперіи, иногла

этановились христіанами. Въ житів св. Димитрія Солунскаго разсказывается, что многіе варвары крестились подъ вліяніемъ техъ христіанъ, которыхъ они уводили съ собой въ плевь. Позже, когда въ самой имперіи получиль преобладаніе греческій языкъ, романское вліяніе должно было сміниться греческимь: перейдя Дунай, болгаре нашли къ съверу отъ Балканъ греческое духовенство, подчиненное константинопольскому патріарху.

Насколько многочисленна была паства этого духовенства, ска- Проповедь зать, конечно, трудно; одно не подлежить сомнанію, что болгаре очень рано могли познакомиться съ христіанскимъ вероученіемъ, и, вакъ совершенно справедливо выразился одинъ русскій изследователь, "трудно подыскать причину не того, почему болгаре приняли христіанство, а того, -- какъ это они такъ долго оставались язычниками". Причину эту, кажется, следуеть видеть въ той железной дисциплине. которой они были обязаны своими военными успъхами: безъ разръщенія хана никто не сміть креститься, а ханы не расположены были въ христіанству, потому что враждовали постоянно съ Византіей. Сохранились любопытныя преданія, показывающія, какъ истинное ученіе медленно, но неуклонно завладъвало самымъ семействомъ болгарскаго государя. Воть что разсказываеть болгарскій епископъ Өеофилактъ, — писатель очень поздній, XI въка, но пользовавшійся древними мъстными записями. "Когда Крумъ покорилъ многіе города Римлянъ и взялъ знаменитый Адріанополь, то жителей его онъ переселилъ въ тв города, которыми завладвлъ раньше. Въ числъ этихъ переселенцевъ быль одинъ мужъ, по имени Кинамъ, по вившности блестящій и изящный, а по душевнымъ качествамъ превосходившій вськъ своихъ товарищей. При раздыль плынныхъ онъ достался Омвритагу, сыну Крума. Онъ былъ любимъ своимъ господиномъ и всеми прочими, такъ какъ безспорно превосходилъ всткъ; только одно въ немъ опечаливало ихъ: онъ отличался отъ нихъ религіею. Поэтому варваръ употребляль всв старанія, чтобы отлучить его отъ Христа. На первый разъ онъ испыталъ его въру следующимъ образомъ: совершивши одно блестящее жертвоприношеніе и приготовивши при этомъ роскошный об'єдъ, онъ приказываеть благородному Кинаму садиться вмъсть и объдать съ прочими начальниками. Но тотъ, помня, что нътъ у Христа ничего общаго съ Веліаромъ, и что върующимъ во Христа невозможно пить чащу Господню и чашу бъсовскую, отвергъ предложение объдать съ ними". Варваръ настаивалъ на своемъ. Кинамъ, вмъсто повиновенія, сталь доказывать пустоту язычества и пропов'єдовать о Христв.

христівн-CTBS.

Омвритать не вынесь этого и приказаль запереть слугу Христова въ тюрьму, въ которой онъ и оставался до смерти Омвритага. Умирая, онъ оставиль трехъ сыновей. Старшему изъ нихъ было имя Энравота, второму Звиничесъ, а третьему Маломіръ; послъднему досталась и власть отда. Энравота, по провидению Божію, вспомниль о христіанинь Кинамь: онь послаль кь брату Маломіру и просиль его отыскать Кинама и прислать къ нему. Маломірь не оставиль безъ вниманія просьбы брата и сталь отыскивать этого человъка; онъ нашелъ его въ тюрьмъ, голоднаго, грязнаго, поблъднъвшаго, ослабшаго, такъ сказать, призракъ прежняго Кинама и, оправивши, насколько можно было, послаль къ брату Энравотъ". Тотъ не могь даже сразу и узнать своего стараго знакомаго: такъ измънился Кинамъ отъ своего долговременнаго заключенія. На вопросъ пораженнаго Энравоты, --изъ за чего онъ терпълъ все это, Кинамъ отвъчаль, что пострадать за въру Христову-высшее благо для христіанина. "Энравота, принявъ къ сердцу слова мудръйшаго Кинама, какъ пищу, воспламенился стремленіемъ къ въръ Христовой. Онъ любилъ этого человъка и постоянно въ разговорахъ разспрашивалъ его о христіанствъ". Послъдствіемъ этихъ разговоровъ было то, что Энравота крестился и сталъ ревностнымъ христіаниномъ. Когда узналь объ этомъ брать его Маломіръ, онъ призваль Энравоту къ себъ и приняль его не какъ брата, но какъ отступника переданной отцами въры", и потребоваль отреченія. Энравота отвітиль, что онь отвергаеть язычество со всімь его служеніемъ, но чтитъ Христа, какъ истиннаго Бога, и оказывываеть ему должное поклоненіе. За это онъ быль казнень и передъ смертью, будто бы, предсказалъ скорое обращение всей Болгаріи въ христіанство. Это и случилось, въ самомъ дълв, очень скоро, - при его племянникъ Борисъ, - по словамъ архіепископа Өеофилакта, съ дътства уже расположенномъ къ христіанству; существуетъ другое преданіе, очень извітстное, - что сестра Бориса, захваченная при одномъ набъгъ византійскими войсками, была воспитана въ Константинополъ въ христіанской въръ, и, вернувшись на родину послъ размъна плънныхъ, склонила брата принять крещеніе. Какъ бы то ни было, очевидно, что среди ближайшаго потомства обращение Бориса въ христіанство не считали чемъ-то внезалнымъ и знали, что оно было издавна подготовлено успъхами христіанской пропов'яди въ царской семьъ.

**Крещеніе** Непосредственнымъ поводомъ крещенія, по словамъ византійжи. Вориса. скихъ літописцевъ, были: голодъ и нападеніе непріятелей на Бол-

гарію. Пораженный этими бъдствіями, и не находя утьшенія въ языческой религи, Борисъ сталь искать его въ христіанствъ. О голодъ около 863 г. говорять въ одинъ голосъ и западныя льтописи; эта бъда, повидимому, была повсемъстная. Что же касается стесненнаго положенія Болгаріи, вынудившаго Бориса искать помощи у Византіи, то это достаточно опровергается условіями договора, который имперія заключила съ Борисомъ тотчасъ послів крещенія: по этому договору не Болгарія, а Византія сфілала уступки. Значительная полоса земли, составлявшая прежде собственность имперіи, перешла въ Борису. Но ошибаясь относительно подробностей событія, византійскіе писатели совершенно върно передають смысль его: это, въ самомъ дълъ, была самая крупная побъда, одержанная греками надъ ихъ страшнымъ сосъдомъ. Константинопольскій патріархъ Николай, въ письм'в къ преемнику Бориса, такими словами характеризуеть обращение Болгаръ въ христіанство: "Было нъкогда время, когда Римляне и Болгаре ссорились между собою, поднимали другъ на друга оружіе, - и языческое нечестіе, въ которомъ вы пребывали, раздъляло насъ, какъ непроходимая ствна. Но когда Богь, возлюбивъ міръ, просвытиль васъ свътомъ своего познанія, прекратилась вражда, остановились военныя дъйствія, любовь заступила место раздоровъ, мы стали союзниками и друзьями". На сорокъ слишкомъ лѣтъ съверная граница имперіи была обезпечена отъ нападеній, - если не считать случайнаго столкновенія около 890 г., въ которомъ, къ тому же, кругомъ было виновато византійское правительство. Но этого мало: въ теченіе техъ же сорока леть совершилось мирное завоеваніе Болгаріи греческой культурой, въ лицъ болгарскаго государя, ставшаго полу-грекомъ (Ημίαργος). Что этотъ государь пойдеть гораздо дальше, чемъ могли желать его учителя, — въ томъ виноваты уже не греки, а законы исторіи, въ силу которыхъ всякое начало, разъ проникшее въ жизнь, стремится развиваться до крайнихъ возможныхъ предвловъ.

Нѣтъ надобности говорить о благотворныхъ нравственныхъ посиъдствіяхъ крещенія для болгарскаго народа. Но на первыхъ порахъ оно и политически было очень выгодно: во-первыхъ, самый этотъ народъ сталъ дъйствительно существовать только съ тъхъ поръ, какъ двъ его части, тюркская и славянская, окончательно слились на почвъ общей религіи и общей культуры. Съ другой стороы, военно-деспотическая власть хана стала постепенно смъняться болъе возвышенной, болье яравственной формой власти христіанскаго царя; прежніе болгарскіе государи были заняты, больше всего, поддержаніемъ дисциплины, теперь они начинають заботиться о просвъщении и нравственномъ воспитании своего народа. Общество стало кръпче, власть стала сильнъе и, въ то же время, чище; оборотная сторона дала себя почувствовать только гораздо позже: но уже въ самую первую минуту высшіе классы болгарскаго общества и самъ дарь Борисъ стали смутно догадываться, что имъ предстоить зависимость не отъ одной православной восточной церкви, но и отъ восточной имперіи. Тотчасъ по принятіи Борисомъ христіанства, бояре устраивають заговоръ противъ царя; византійцы объясняють этоть заговорь языческимъ фанатизмомъ, но такъ какъ никакихъ другихъ признаковъ фанатизма мы не находимъ, то правдоподобиве видвть здвсь чисто политическую реакцію противъ византійства, а не противъ христіанства, - что подтверждають и позднайшія боярскія возстанія, уже несомивнио политическія (Х ввка). Съ другой стороны, самъ Борисъ завязываетъ переговоры съ Римомъ, старается освободить болгарскую церковь изъ-подъ власти константинопольскаго патріарха; но Константинополь быль ближе и перевъсь остался за нимъ.

Мододость Овмесна.

Здъсь воспитывался и наслъдникъ Бориса—Симеонъ. Онъ получилъ вполить греческое образованіе: изучалъ "риторику Демосеена и силлогизмы Аристотеля", какъ выражается одинъ современникъ. О широтъ и разнообразіи его умственныхъ интересовъ свильтельствують тв литературныя работы, которыя были исполнены, впослъдствіи, по его порученію, а отчасти и имъ самимъ (см. статью "Болгарская письменность"): здёсь есть и богословіе, и пропов'єди, и космографія, и исторія. По словамъ хорошо его знавшаго патріарха Николая, онъ вполнъ усвоилъ себъ нравственные идеалы своей новой религи: "ненавидель зло больше, нежели кто-либо изъ людей, почиталъ справедливость, а къ неправеднымъ дъламъ чувствовалъ отвращеніе; не былъ рабомъ удовольствій, а въ пищь быль не меньше воздержень, чемь отшельники, которые живуть въ горахъ; вина совствит не пилъ: однамъ словомъ, отъ монаховъ, покинувшихъ міръ, отличался только тімъ. что управляль данною ему отъ Бога страною". Но, къ несчастію для грековъ, онъ увлекался не только нравственно-религіозными, но и политическими ихъ идеалами. Греки не признавали на землъ иной верховной власти, кромъ власти ихъ императора; всъ остальные государи были только "правители"  $(\delta \tilde{\eta} \gamma \epsilon \varsigma)$ , "начальники" (аохоттес), властвующіе, покуда императорь имъ это позволяеть,

но только въ силу этого позволенія: за върную службу они награждались римскими, императорскими чинами, -- патриція или консула; за то въ случав неверности ихъ можно было и наказатьздъсь не было нарушенія права. Только одинъ императоръ выше всякаго права: его судить только Богь, который поставиль его своимъ намъстникомъ на земль. Но эта, такъ страшно высоко стоящая надъ людьми власть, была въ то же время доступна каждому православному христіанину: закона престолонаслівдія не было, престоль, въ сущности, быль избирательный; если иногда на немъ сифиялось ифсколько поколфий одной семьи, то это была не болбе, какъ счастливая случайность. Съ другой стороны, Византія, съ своей крайней этнографической пестротой, не обращала, и не могла обращать вниманія на происхожденіе: напія была безразлична для имперіи; единственной духовной связью, соединявшей ея подданныхъ, была религія. Отъ кандидата на престолъ требовалось тольно православіе: почти всі племена, подвластныя Византіи, могли указать въ числе императоровъ своихъ представителей, въ томъ числъ, можетъ быть, и славяне, — если не въ лицъ Юстиніана, по всей вероятности, оракійца, то въ лице Василія Македонянина, старшаго современника Симеона (Василій умеръ въ 886 г.). Живя въ Константинополъ, будущій болгарскій государь могь каждый день видъть передъ собою воплощение этой теоріи: императора, передъ которымъ падали ницъ высшія лица въ государствъ; его блестящій дворъ съ торжественнымъ церемоніаломъ; всю ту стройную административную машину, которою онъ руководилъ, по которой мальйшее распоряжение, сдъланное въ Константинополь, съ точностью выполнялось въ Диррахіумъ или Тарсъ; наконецъ, его огромное войско, еще въ XIII въкъ производившее, по вившности, сильное впечатление на иностранцевъ, не видавшихъ его въ деле. И все это не было недоступно для Симеона: не только болгарскій принцъ, простой солдатъ, при удачъ, могъ разсчитывать на императорскій тронъ: редкій выдающійся человекь въ Византіи не имель на этотъ счеть предсказаній оть астрологовъ и прорицательницъ. Какъ было не родиться у этого "полу-грека" мысли-стать современемъ Василевсомъ римлянъ (Василейс той Роцайоч)?

Вившнія обстоятельства роковымъ образомъ толкали его къ Война съ той же пъли: сама Византія поставила его въ такое положеніе, Львомъ VI гдъ оставалось только выбирать между подчиненіемъ имперіи, или господствомъ надъ нею, -- средины не было. Ко времени восшествія на престолъ Симеона, около 890 г., невыгоды отъ сближенія съ

pamm.

Византіей для Болгаріи, успъли уже достаточно опредълиться. По старымъ договорамъ болгарскіе купцы имівли право торговать въ Константинополь: чтобы создать монополію (исключительное право , торговли) для грековъ, болгаръ заставили перебраться въ Өессалонику и тамъ еще стали притъснять разными несправедливыми поборами. Въроятно, въ Константинополь черезчуръ понадъялись на свое вліяніе при болгарскомъ дворъ, но напрасно: Симеонъ, правившій тогда вмість съ братомъ Владиміромъ, вступился за своихъ подданныхъ и нанесъ сильное поражение грекамъ. Тогда царствоваль императорь Левь VI, человекь очень ученый, за что его и прозвали "философомъ", но не отличавшійся искренностью, блестящій представитель дипломатическаго искусства Восточной имперіи, того искусства, которое сдівлало слово "византійскій" синонимомъ хитрости и коварства. Онъ не задумался поднять противъ своихъ новыхъ "братьевъ во Христъ" дикую языческую орду мадьяръ 1), кочевавшихъ тогда между Дивпромъ и Дивстромъ. Нужно припомнить, что тогдашняя Болгарія не совпадала съ теперешней: къ царству наслъдниковъ Крума, послъ паденія аваровъ, принадлежали земли на съверномъ берегу Дуная, нынъшняя Румынія и отчасти Венгрія. Ихъ то и стали опустошать мадьяры, и Симеону не удалось ихъ вытеснить отсюда окончательно, хотя онъ и разбиль ихъ при помощи другой такой же орды-печеньговъ. Мадьярамъ удалось даже, на византійскихъ судахъ, перебраться на южный берегъ Дуная, гдв они ограбили и сожгли столицу болгарскаго государя-Преславъ. Не скоро оправилась Болгарія отъ этого погрома, которымъ она была обязана византійской политикъ; если у Симеона раньше было какое-нибудь уважение къ его учителямъ византійцамъ, то оно должно было исчезнуть послів этого коварнаго удара изъ-за угла; и когда, впоследствіи, греческій патріархъ пробоваль обращаться къ царю съ нравоученіями, - онъ всегда встръчаль въ отвъть горькую иронію. "Ты не добьешься своей цълиовладьть императорскимъ престоломъ", писаль ему патріархъ Николай, "безъ страшнаго кровопролитія".— "Значить, съ помощью кровопролитій этого можно достигнуть", отвътилъ Симеонъ, намекая на то, что сами греки не стесняются въ средствахъ. "Ты требуешь невозможнаго", писаль другой разъ патріархъ. — "Я въдь не требую, чтобы ты воскресиль убитыхь болгарь", возражаль царь, имъя въ виду, конечно, тъхъ, кто погибъ по милости византійцевъ.

<sup>1)</sup> Угровъ нашей лътописи.

Гораздо важиве всего было то, что теперь Болгарія была поставлена между двухъ огней, какъ во времена аваровъ; недавній союзникъ, печенъги, былъ мало надеженъ: при всякой войнъ съ Византіей можно было ожидать нападенія съ тыла. Чтобы обезпечить безопасность своего царства, Симеонъ должень быль избавиться отъ одного, либо отъ другого изъ двухъ своихъ враговъ; Византія въ это время казалась наиболье слабымъ изъ нихъ, и болгарскій царь рішиль начать съ нея.

На императорскомъ престоль, посль смерти Льва (912 г.), остался восьмильтній ребеновъ, -- Константинь VII Багрянородный, будущій знаменитый писатель; его именемъ управляль дядя, Алек- Конотантисандръ, человъкъ совершенно неспособный. Вдобавокъ, покойный новъ VII. ниператоръ оставиль сыну чрезвычайно тяжелое наследство. Какъ извъстно, православная церковь запрещаеть четвертый брать. Левь VI, у котораго слово редко сходилось съ деломъ, сначала подтвердилъ это церковное правило строгимъ указомъ; а потомъ самъ женился въ четвертый разъ. Тогдашній патріархъ, уже знакомый намъ Николай, возсталь противь такого беззаконія, быль за это лишень каоедры и замъненъ Евонијемъ, умъвшимъ угодить императору. Но лучшіе люди византійского общество были на сторонъ сверженного. патріарха. Константинъ VII имъль несчастіе родиться именно отъ этого, запрещеннаго церковью, брака, и въ глазахъ многихъ былъ царевичемъ не совствить законнымъ. По этому поводу и при дворт, н въ народъ были большія несогласія, какъ нельзя болье благопріятныя для замысловъ Симеона. Предлогь для войны не трудно было найти: регенть Александръ, всегда нетрезвый, грубо обошелся на аудіенція съ болгарскими послами; въ отвіть на это Болгарія начала военныя действін. Повидимому, имперія совсемъ не была готова къ войнъ: Симеонъ почти безъ сопротивленія подошель нь самой столиць. Во второй разь со времень Крума константинопольское населеніе увидьло у ствиь города болгарскія полчища; но тогда единственной целью ихъ быль грабежъ, теперь вамъренія ихъ вождя были гораздо серьезиве. Симеонъ не скрываль, что онъ пришель за императорской короной; но, очевидно, раздоры между сторонниками и противниками Константина VII казались изъ Болгаріи значительнъе, чъмъ были на самомъ дълъ. Ворота города не отворились передъ Симеономъ, а взять его силой онъ не могъ. "Увидавъ крепость стенъ, множество вонновъ, каменометныхъ и стрълометныхъ орудій, которыми могли защищаться осажденные, онъ отказался отъ своей надежды и просилъ мира";

Первая BORHS OF

такъ говорять византійскіе льтописцы. Эта хвастливая фраза означаетъ, что царь завязалъ переговоры, съ целью, конечно, выиграть время, потому что на следующій годь нападенія болгарь возобновились, причемъ они взяли Адріанополь. Насколько мало Симеонъ быль похожь на просителя, видно изъ того, что онъ требоваль отъ пришедшихъ къ нему византійскихъ пословъ "преклоненія" (προσπύνησις), какое обыкновенно совершалось передъ императоромъ. Перемиріе, наконецъ, было заключено; мать императора, Зоя, управлявшая теперь государствомъ послъ смерти Александра, обязалась заплатить значительную сумму денегь и за то получила обратно Адріанополь. Но, конечно, не это заставило Симеона отказаться отъ его плана; главнымъ условіемъ мира былъ бракъ императора съ дочерью болгарскаго царя; Симеонъ, повидимому, разсчитывалъ занять положение "отца императора" (ва- $\sigma i \lambda e o \pi lpha \tau \omega \rho$ ) — титулъ предусмотрънный византійской іерархіей, и управлять имперіей до совершеннольтія своего зятя. А совершеннольтіе Константина VII, -по характеру кабинетнаго ученаго, а вовсе не государя, - наступило, какъ показали послъдствія, очень не скоро, много лътъ послъ смерти Симеона. Неизвъстно, былъ ли заключенъ формальный договоръ на этотъ счетъ, или же двло ограничилось словесными объщаніями. Какъ бы то ни было, греки и не думали его исполнять; имъ только нужна была отсрочка, нужна для того, чтобы приготовиться къ новой войнъ, которая должна была навсегда покончить съ Болгаріей.

Опыть убъдиль ихъ, что нельзя давать Симеону начинать войну; легкая болгарская конница могла опустошить страну раньше, чъмъ могъ выступить въ походъ хотя одинъ византійскій легіонъ. Нужно было напасть на врага врасплохъ и, по возможности, въ его собственной земль. Два года кипъла неустанная работа въ арсеналахъ, на верфяхъ-и въ дипломатической канцеляріи императорскаго правительства; къ 917 г. все было готово. Наняты были на византійскую службу печеньги, которыхъ императорскій флотъ долженъ былъ перевезти черезъ Дунай: вторично готовилось нападеніе изъ-за угла, съ такимъ успъхомъ испытанное нъсколькими годами раньше, при помощи Мадьяръ. Въ то же время заключено было перемиріе съ главнымъ врагомъ на востокъ, съ арабами, что дало возможность переправить въ Европу отборныя, закаленныя малоазійскія войска. Планъ кампаніи быль задуманъ мастерски: сухопутная армія должна была двинуться къ съверу берегомъ Чернаго моря, въ то время, какъ флотъ высаживалъ печенъговъ

около устьевь Дуная. При удачь, византійскія войска могли въ нъсколько переходовъ достигнуть самаго сердца Болгаріи, Пръслава, при неудачъ, они отступали прямо на Константинополь и закрывали столицу. Неизвъстно, какъ вышелъ бы Симеонъ изъ этого положенія, - вдвое болье труднаго, чімъ во время первой войны, когда онъ имъль дъло съ Византіей и Мадьярами поочередно, а не сразу. Но ему помогли византійскіе генералы. Начальникъ флота, адмираль (брогунарос) Романь Лакапинь, происхождением изъ бъднаго армянскаго семейства, всъмъ обязанный своимъ личнымъ заслугамъ и милости Льва VI, — быль нелюбимъ среди византійской знати, для которой онъ быль чужимъ, быль выскочкой. Какъ нарочно, посланный за печенъгами "патрицій" Богасъ былъ его личнымъ врагомъ, --- и они поминутно ссорились; печенъги, видя такія отношенія византійскихъ полководцевъ, рішили, что изъ затьяннаго предпріятія добра не выйдеть, и вернулись домой. Нападеніе съ тыла, такимъ образомъ, не удалось; но не лучше была ведена и главная атака, по такой же причинь. Главнокоманкующій сухопутной арміей. Левъ Фока, тоже не терпълъ Лаканина, но, вдобавокъ, и боялся его. Дъло въ томъ, что тогда уже вполнъ обнаружилось все неудобство женскаго управленія во время войны; стало очевидно, что во главъ регентства долженъ стать какой-нибудь способный и эмергичный генераль. По общему мизнію, такихъ было два: самъ Левъ Фока и Романъ Лакапинъ. Пока соперники были въ Константинополъ, они могли наблюдать другъ за другомъ и были, относительно, спокойны. Но теперь они были далеко отъ столицы, и Лакапинъ, по морю, могъ скорве до нея добраться, чемъ Фока сухимъ путемъ: первый, следовательно, съ большимъ удобствомъ могь захватить власть въ свои руки. Это очень заботило Фоку, — больше, нежели заботили его стоявшія передъ нимъ болгарскія войска; последствія не трудно угадать. Главныя силы противниковъ сощлись около города Анхіала, въ томъ мъсть, гдъ отроги Балканъ спускаются къ Черному морю. "20 августа (917 г.) -- записалъ у себя византійскій літописецъ, -быль бой между болгарами и римлянами на ръкъ Ахелоъ, и по неисповъдемымъ судьбамъ Всевышняго, римляне всъмъ войскомъ (жаготраті) обратили тыль и побъжали, и страшный поднялся вопль, -- сами другъ друга давили, а непріятель нагоняль и билъ. и произошло такое кровопродитіе, какого не было отъ в'вка". Семьдесять леть спустя историку Льву Діакону показывали на этомъ мъсть груды костей, -- это были останки несчастныхъ сол-

дать Льва Фоки. Однимъ изъ немногихъ, оставшихся въ живыхъ въ этотъ день, -- быль самъ главнокомандующій, кое-какъ добравшійся до ближайшей византійской кръпости, Месемвріи. Со времени гибели Никифора имперія еще ни разу не была въ такомъ отчаянномъ положеніи. Смятеніе константинопольскаго правительства перешло всякіе предълы: регентство не нашло ничего лучше, какъ просить у Симеона прощенія за свою дерзость. Патріархъ Николай, въ качествъ главы восточной церкви поддерживавшій сношенія со своимъ "духовнымъ сыномъ", писалъ болгарскому царю, что войско было послано "не ради войны, не для убійства и кровопролитія, но чтобы показать только видъ военныхъ действій (τὸν πόλεμον σχηματίζειν), — для нерушимаго укръпленія союза дружбы между римлянами и болгарами (ασφαλή τον δεσμον έξεργασασθαι τής φιλίας)". Патріархъ заранве собирался написать объ этомъ Симеону, но позамъшкался, "самъ не знаю какъ", говорить онъ: "видно гръхи мои помъшали". Но, чувствуя, что такому странному объясненю никто не повърить, патріархъ подробно перечисляеть мотивы, побудившіе Византію къ войнъ: пограничные начальники доносили въ Константинополь, что болгаре собираются напасть на Драчъ (Диррахіумъ) и Солунь, что они подбиваютъ на имперію печенъговъ и т. д. Все это, конечно, не имъло никакого значенія для Симеона, который действоваль не подъ вліяніемъ минутнаго раздраженія, а по заранъе обдуманному плану, стремясь къ вполнъ опредъленной цъли. Онъ казался къ ней ближе, нежели когданибудь. Армія имперіи, армія, собиравшаяся такъ долго и съ такими издержками, не существовала болъе; а во главъ имперіи стояль теперь государь даже не сомнительной законности, какъ прежде, а прямо насильственно захватившій власть. Мрачныя предчувствія Фоки вполнъ оправдались: адмиралъ Лакапинъ, дъйствительно, свергъ правительство Зои при помощи своихъ моряковъ, женилъ Константина VII на своей дочери и заставилъ себя провозгласить сначала Василеопаторомъ, потомъ Кесаремъ, наконецъ, императоромъ. Въ Византіи неръдко было два государя: иногда отецъ короноваль сына при жизни, иногда короновали двухъ братьевъ, -- для лучшаго укръпленія династін. Но чтобы при живомъ государъ надълъ на себя императорскую корону совершенно посторонній человъкъ, --это было неслыханнымъ нарушениемъ обычая. Симеонъ не замедлиль воспользоваться этимъ, онъ не призналь законнымъ правительства Лакапина, и съ этихъ поръ отправляль все свои посланія на имя сената, а не императора. Теперь его стремленіе къ императорскому престолу получило нівкоторое нравственное оправданіе: онъ шель противъ узурпатора, не противъ законнаго государя. Престоль можно было считать вакантнымъ: Константинъ не управдяль, онь носиль только титуль. Симеонь съ презраніемь отказался породниться съ Лакапинымъ, какъ предлагаль тотъ же патріархъ Николай; онъ потребоваль отъ константинопольскаго народа - изгнать похитителя престола и провозгласить императоромъ его. Симеона. Въ ожиданіи этого онъ ввель при своемъ праславскомъ дворъ византійскій придворный этикеть и греческій языкъ; его войска привътствовали его, какъ Василевса Римлянъ. Но и страхъ константинопольскаго двора и большія ожиданія царя болгарскаго были одинаково преждевременны.

Правда, что въ Европъ имперія теперь ограничивалась стънами Зиаченіе столицы: почти всв европейскія владенія Византіи, не исключая Аватолів. собственной Греціи и береговъ Адріатическаго моря, лежали открытыя перель болгарами; но центръ тяжести государства давно уже перешель изъ Европы въ Азію; малоазійскія провинцін, такъ навываемая Анатолія, даже послі опустошеній, произведенных здісь въ XI - XII въкахъ Сельджуками, продолжали составлять ядро имперін: отсюда въ XIII стольтін никейскіе императоры защищались противъ франковъ, отсюда они завоевали обратно Константинополь; а завоеваніе самыхъ этихъ провинцій османами было сигналомъ окончательнаго паденія имперіи. Ужасъ византійцевъ передъ Симеономъ больше всего усиливался ожиданіемъ, что болгаре немедленно перенесуть войну въ малую Азію; когда до патріарха Николая дошель слухь, что непріятель напаль на Лампсакъ (городъ на южномъ берегу Мраморнаго моря), патріархъ, извъщая объ этомъ Романа Лакапина, прибавляетъ: "Дай Богъ, чтобы слухъ быль ложень; но если, действительно, началось это (т. е. война въ Азіи), и они (болгаре) осмелились вторгнуться въ область Лампсака, трудно будеть поправить дело". Когда увидели, что Симеонъ не смъеть или не можеть перейти Дарданеллы, у вськъ отлегло оть сердца; объ этомъ свидътельствуеть одинъ, очень характерный, признакъ: патріархъ продолжаль переписываться со своимъ "духовнымъ сыномъ", ---но тонъ его писемъ становится гораздо суше, ръзче, независимъе. Теперь онъ уже не просить прощенья, а попрекаеть, иногда даже грозить.

"Вотъ", говоритъ онъ въ одномъ мъсть, "стараніемъ императора на вашу власть и вашъ родъ могущественное нашествіе если не наридилось, то наряжается, -- нашествіе Руси и съ ними печеньговъ, еще же и аланъ 1) и западныхъ турокъ 2), которые всв единомысленно согласились пойти на тебя войною". -- "Дъло состоить въ томъ, чтобы... непрестанно вызывать эти и другія скиескія племена до техъ поръ, пока они не истребять весь родъ болгарскій". Все это было неправда, --- но патріархъ хоть на письм' в могь отвести душу и показать Симеону, что не такъ уже страшны болгаре, какъ сами думаютъ. Симеонъ, въроятно, понималь, что опустошенія Оракіи, повторявшіяся изъ году въ годъ, не могуть его при. вести къ пъли: но повести войну далъе онъ не могъ, потому что нельзя было воевать въ Малой Азіи, имъя за спиной укръпленный лагерь такой силы, какой представляль изъ себя Царьградъ.

Значеніе HOHOLE.

Все сводилось къ тому, чтобы овладъть столицей имперіи; сдъ-Кемотенти- даться императоромъ можно было только въ Константинополъ. Помимо военныхъ соображеній, это было нравственной необходимостью: мы съ трудомъ можемъ себъ представить, какое значеніе придавали тогда православные люди этому городу. "Вспомни", писалъ патріархъ Симеону, "какого народа я, хотя и недостойный, архіепископъ, какого города, какой области (έξουσίας) - единственной, которой самъ Христосъ повельль вивсто себя властвовать на земль". Въ представленіи старыхъ русскихъ людей, XV—XVI въка, воспитанныхъ на византійскихъ понятіяхъ, судьба не только имперіи, а всего міра была связана съ этимъ городомъ: всемірную исторію ділили на три періода: первый, когда господствоваль старый Римъ, на берегахъ Тибра, второй періодъ — господство Новаго Рима, построеннаго Константиномъ, въ последнемъ будетъ господствовать третій Римъ-Москва, а четвертому не быть. Симеонъ быль воспитань въ техъ же понятіяхь: ставя выше всего на светь императорское достоинство, онъ не могъ не ставить выше всёхъ городовъ императорскаго города. Не только православные, -- враги православной въры еретики-богомилы по своему выражали ту же мысль: они върили, что въ св. Софіи живеть "князь этого міра", темный богь зла, во власти котораго находится весь матеріальный міръ. Только здівсь, въ св. Софіи можно было стать православ. нымъ императоромъ; только благословение константинопольскаго патріарха могло освятить власть Симеона. Онъ дівлаль попытки получить благословение отъ другого патріарха, римскаго: но совъсть его, выросшаго въ преданіяхъ греческой церкви, не могла удовле-

і) Кавказскій народъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. мадыяръ.

твориться этимъ благословеніемъ. Сношенія съ папой привели только къ тому, что болгарская церковь получила независимаго патріарха, признаннаго впослѣдствіи и восточной церковью. Но вообще папа не помогъ Симеону, а подъ конецъ сталъ даже дѣйствовать противъ него, ибо въ это время было достигнуто соглашеніе между восточной и западной церковью. Итакъ, добромъ или силой, но нужно было войти въ Царьградъ, нужно было добиться признанія отъ патріарха и народа константинопольскаго. Добромъ они не хотѣли поддаться, нужно было брать силой, но силы у болгарскаго царя не оказалось.

Достаточно взглянуть на карту Константивополя, чтобы видеть, что едва четвертая часть его окружности обращева къ сушъ: южная сторона города обращена въ Пропонтидъ, восточная къ Босфору, съверная выходить на Золотой Рогь. Западная, -- длиною въ четыре съ небольшимъ версты (4950 метровъ), защищена была глубокимъ рвомъ наполненнымъ водою, около 10 саженъ ширины, и двумя ствнамивнутренняя проходить на разстояніи 9 сажень оть внішней и на столько же возвышается надъ нею; на стънахъ 118 высокихъ башенъ: въ такомъ видъ представляется намъ средневъковой Константинополь. Когда, въ 1453 г., Магометь II осаждаль городъ, въ немъ было не болъе 7.000 челов. гарнизона: тъмъ не менъе, туркамъ удалось прорваться черезъ сухопутную ограду, только овладъвъ напередъ Золотымъ Рогомъ, т.-е. поставивъ грековъ между двухъ огней; и то лишь благодаря тому, что у султана были огнестръльныя орудія большого калибра. Можно себ'в представить, какія трудности приходилось одолівать тому, кто осаждаль городъ со стороны суши въ Х въкъ, --когда, вдобавокъ, за его стънами было не 7, а, по малой мъръ, 70 тысячъ войска. Тогда Константинополь быль, не въ переносномъ, а въ буквальномъ смыслъ слова, неприступень: въ 1204 г., во время 4-го крестоваго похода, венедіанцамъ удалось имъ овладъть только со стороны моря: здъсь ограда была втрое длиниве и соответственно слабе. Только тоть, кто владель моремъ, у кого былъ флотъ, могъ надъяться здъсь на успъхъ: но у болгаръ своего военнаго флота не было. Симеонъ былъ слишкомъ корошій полководець, чтобы не понимать этого затрудненія: не было своего, онъ придумалъ занять флотъ. Онъ сталъ искать помощи у арабовъ. — въ то время второй морской надіи на Средиземномъ моръ послъ грековъ: варварійскіе корсары новаго времени были только слабымъ воспоминаніемъ о техъ безстрашныхъ морякахъ, которые нъкогда владъли Критомъ и Сициліей. Симеонъ

Digitized by Google

отправиль посольство къ Фатлуму, арабскому халафу Африки, предлагая ему союзъ и объщая, въ вознагражденіе, подълиться съ нимъ добычей, -- въроятно, уступивъ ему часть провинцій имперіи. Халифъ сначала согласился и отправилъ вместе съ болгарскими послами своихъ уполномоченныхъ для заключенія договора. Но посольство это попало въ руки Византіи; императоръ задержаль болгаръ, арабовъ же богато одарилъ и отпустилъ съ объщаниемъ платить халифу ежегодную дань. Халифъ, съ чисто семитической расчетливостью, нашель, что небольшая върная выгода лучше огромнаго, но ненадежнаго барыша, и заключилъ договоръ съ Византіей.

Напаленіе

Такъ рушилась надежда Симеона -- получить корабли хотя пухорватовъ, темъ союза: но безъ корабдей онъ ничего не могъ слъдать. Между тъмъ длинная и безплодная война дълала свое дъло: почва начала колебаться подъ болгарскимъ царемъ. Въ самой Болгаріи были недовольные, и недовольство это, скоро послъ смерти Симеона, разразилось целымъ рядомъ возстаній. Но въ техъ славянскихъ земляхъ, куда не простиралась непосредственная власть болгарскаго царя и гдв правили его подручники, уже при его жизни дошло до открытаго возмущенія. Кто быль туть главнымь действующимь лицомъ, угадать не трудно: въ 924 году, когда Симеонъ последній разъ подступилъ къ Константинополю, туда привезли головы и оружіе болгарскихъ вождей, убитыхъ въ Сербіи, князь которой быль вассаломь царя болгарскаго. То же византійское вліяніе, которое внушило Симеону мысль объ императорской коронъ, дъйствовало и на другихъ славянскихъ князей: только, не смъя мечтать объ имперіи, они довольствовались титулами проконсуловъ и патриціевъ. При помощи этого средства, Романъ Лакапинъ привлекъ на свою сторону владетеля Захлумья 1), Михаила Вышевича, который прежде помогаль Симеону противъ сербовъ. Мало того, единственное южно-славянское племя, успъвшее къ тому времени образовать государство, хорваты объявили Болгаріи войну, послів того какъ ихъ правитель, Томиславъ, сталъ византійскимъ проконсудомъ  $(\alpha v \vartheta \dot{v} \pi \alpha \tau o \varsigma)$  и, въ качествъ такового, получиль въ управленіе принадлежавшіе имперіи города Далмаціи. Хорватія могла тогда выставить, по словамъ Константина Багрянороднаго, 60.000 коннаго и 100.000 пъшаго войска. Такой противникъ почти стоилъ мадьяръ; а стъны Царь-града смотръли такъ же неприступно, какъ

<sup>1)</sup> Нынашняя Герцеговина и южная Далмація.

и прежде. Симеонъ призналъ свою неудачу и выразилъ желаніе вступить въ переговоры.

Ему не удалось свергнуть Лакапина; онъ хотъль, по крайней мъръ, унизить самозваннаго императора, насколько можно. Царь отказался вести переговоры черезъ пословъ и требовалъ личнаго свиданія. Какъ ни было для имперіи унизительно идти навстрівчу врагу, но для нея окончить войну было не меньше нужно, чъмъ Симеону. Вив ствиъ города, у Космидія, на свверо-западномъ концъ Золотого Рога, была построена площадка, куда должна была пристать императорская тріера. Въ этотъ самый день болгаре ограбили и сожгли церковь Богородицы у Источника, одну изъ главныхъ святынь окрестностей Константинополя: это было грубое издъвательство. Но этого было мало: чтобы показать, что просителями мира являются греки, а не онъ, болгарскій царь четыре дня заставиль себя дожидаться. Когда онъ наконецъ удостоиль явиться, его солдаты встретили его громкими приветствіями, какъ Василевса римлять, -- хотя настоящій Василевсь стояль туть же. Прежде чемь сойти съ коня, онъ послалъ несколько человень изъ своей свиты, чтобы осмотреть площадку, -- нётъ ли где засады. Все это Лакапинъ долженъ былъ терпъть: византійскіе историки говорять, что онъ поразиль своего противника своимь, полнымъ достоинства, смиреніемъ. Какъ бы то ни было, переговоры не привели, однако, ни къ чему: или Симеонъ, или Византія желали слишкомъ многаго. Между тъмъ болгарское войско, посланное противь хорватовъ, было разбито. Симеонъ долженъ былъ вернуться въ Пръславъ и умеръ здъсь 27 мая 927 года, не успъвъ отомстить своему новому противнику.

Такъ вся жизнь величайшаго изъ болгарскихъ царей ушла безплодно, ушла на дѣло, совершенно чуждое благу Болгаріи. Такова
была судьба южно-славянскихъ племенъ: всѣ лучшіе ихъ люди,
едва усвоивъ себѣ византійскую культуру, становились византійцами по своимъ политическимъ убѣжденіямъ. Ихъ стремленія были
направлены не къ тому, чтобы основать независимое славянское
государство,—потому что варварское государство для нихъ, воспитанныхъ на византійскихъ понятіяхъ, было низшимъ, какъ бы даже
незаконнымъ типомъ политической жизни. И Стефану Душану, какъ
Симеону Болгарскому, снилась императорская корона: но правъ
былъ патріархъ Николай, перечислявшій Симеону въ одномъ письмъ
всѣхъ покушавшихся на независимость имперіи и потерпѣвшихъ
неудачу, и пророчившій ему ту же судьбу. Имперія охотно прини-

Омерть Онмеона.



мала къ себъ иностранцевъ, но подчиняться иностранцамъ не хотъла: ее нельзя было сдълать ни болгарской, ни французской, ни сербской; ее можно было только уничтожить и поставить на ея мъсто совсъмъ новую, — турецкую имперію.

Послъ смерти своего врага Византія поспъщила заключить миръ съ его преемникомъ: разъ главное притязаніе болгарскаго паря было устранено, Лакапинъ былъ согласенъ на очень большія уступки, тъмъ болье, что этими уступками теперь можно было купить не только миръ, но и союзъ сильнаго соседа. Петръ Симеоновичъ, очень набожный и вовсе не воинственный государь, женился на внучкъ Романа; какъ близкій родственникъ царствующаго дома, онъ получилъ титутъ Василевса, кстати сказать, очень подешевъвшій въ то время: кромъ Константина VII, его носили тогда еще три лица изъ фамиліи Лакапиновъ: Романъ и его два сына. Само собою разумвется, что Петръ былъ Василевсомъ только болгарскимъ, но не "римскимъ". Болгарскіе послы получили "шагъ" передъ всеми другими, - что, какъ мы видели въ начале этого разсказа, было особенно непріятно Ліутпранду. Важнъе этихъ формальностей было признаніе независимости болгарскаго патріархата: но этотъ единственный серьезный результатъ войнъ Симеона былъ не на пользу Болгаріи; предоставленная самой себъ, болгарская церковь оказалась слишкомъ слаба, чтобы бороться съ ересями, потеряла свое нравственное вліяніе на народъ и не могла предупредить разложенія болгарскаго царства. Были, кром'в того, въ этомъ договоръ и кое-какія земельныя уступки въ пользу Болгаріи, но онъ съ лихвой возмъщались тьмъ, что византійское вліяніе при пръславскомъ дворъ господствовало теперь безраздъльно.

Что выиграла Болгарія отъ этой переміны? Могла ли она снова продолжать мирное усвоеніе христіанской культуры, прерванное двадцать літь назадь? Цілое поколініе выросло во время войны съ имперіей; цілое поколініе привыкло смотріть на византійцевь, какъ на непримиримыхъ враговъ. Способъ веденія войны, въ ті времена неизбіжно сопровождавшейся разбоемъ, въ особенности разграбленіе болгарами монастырей и церквей, на что особенно жалуется патріархъ Николай въ своихъ письмахъ, —все это не могло не понизить нравственнаго уровня новообращенныхъ христіанъ. Но когда война кончилась и византійское вліяніе снова начало проникать въ страну, это вліяніе принимало такія формы, которыя совсімъ не были пріятны массамъ народа. Приходившіе въ Болгарію "греки" были совсімъ не такого свойства люди, чтобы внушать

къ себъ уваженіе. "Они непостоянны въ своихъ политическихъ убъжденіяхъ, хвастливы, высокомърны, лжесвидьтели, златолюбивы, судять по мадь"; такъ изображаеть этихъ пришельцевь одинъ памятникъ "отреченной" письменности, распространенной среди народа. Нехорошее впечатывніе производили сами "греки", еще хуже были для народа тв порядки, которые заимствовались изъ Византін. Около этого времени мы начинаемъ встрівчать въ Болгаріи крыпостных крестьянь, "париковъ" (жасокие), особенно на перковныхъ земляхъ. Раньше ихъ незаметно, и, по аналогія съ другими славянскими областями имперіи, гдт въ VII – VIII вткахъ земледъльческое населеніе было свободно, нужно думать, что ихъ и не было. Греческое названіе дълаеть въроятнымь, что это учрежденіе зашло изъ Византіи, гдв противъ развивавшагося крепостничества приходилось принимать м'тры уже императорамъ-иконоборцамъ 1). Подтверждается это еще и тымъ обстоятельствомъ, что еретикибогомилы 3), враги всего греческаго, нападали между прочимъ и на крѣпостничество: "рабу не велять работати господину своему", говорить ихъ обличитель, пресвитеръ Козьма. Какъ бы то ни было, несомнънно, что тяжелое положение крестьянства много помогло распространенію этой секты, имъвшей роковое вліяніе на судьбу Болгаріи.

Богомилы, кром'в того, по словамъ Козьмы, "ругались старъйшинамъ и укоряли бояръ": но сами бояре вовсе не принадлежали къ числу техъ, кто быль доволенъ сближениемъ съ Византией. Для нихъ "греческое" вліяніе означало господство централизаціи и чиновничества, паденіе боярскихъ привилегій, основанныхъ на обычав. Недаромъ первое сближение съ Византией, крещение Бориса, нивло следствіемъ боярское возстаніе. Въ первые же годы правленія Петра Симеоновича устроили противъ него заговоръ какіе-то "вельможи, возвысившіеся при Симеонъ": они имъли въ виду посадить на престоль меньшого брата царя, царевича Іоанна. Чрезъ два или три года отложились правители некоторыхъ западныхъ областей, и провозгласили царемъ старшаго сына Симеонова, Михаила, невольно постриженнаго въ монахи. Михаилъ умеръ, и это прекратило возстаніе; характерно, что мятежники жестоко грабили состанія византійскія области: новые историки основательно видять здесь доказательство того, что ненависть къ "грекамъ" была

<sup>1)</sup> См. статью "Иконоборцы", въ 1-мъ выпускъ "Книги для чтенія".

<sup>2)</sup> См. ст. "Средневъковыя ереси".

одной изъ причинъ возстанія. Наконецъ, около 960 года началось тамъ же, на западѣ, громадное возмущеніе, съ которымъ Петръ уже не въ силахъ былъ справиться: онъ удержался на престолѣ въ Прѣславѣ, но западныя области составили особое политическое цѣлое, во главѣ котораго сталъ руководитель мятежа, бояринъ Шишманъ. Государство Симеона начало разлагаться; русское нашествіе Святослава его докончило: но воспользовались этимъ не русскіе, а тотъ сосѣдъ, котораго такъ не любили болгаре, —Восточная имперія.

М. Покровскій.

## XXVII.

## Никифоръ Фока.

По ея положенію на крайнемъ юго-востокъ Европы и въ западной части передней Азіи, Византійской имперіи суждено было принять самое дъятельное участіе въ "въчномъ вопросъ" борьбы Европы съ Азіей, въ різшеніи того, суміветь ли первая отстоять отъ напиравшихъ на нее изъ Азіи враждебныхъ силъ свою свободу и культурное достояніе. Въ теченіе всей своей многов'вковой исторіи Восточная имперія вела на азіатскихъ границахъ почти непрерывную борьбу. Въ концъ концовъ она не устояла въ ней и пала, но пала уже въ то время, когда Европа настолько окрвила, что опасность азіатскаго завоеванія не могла серьезно грозить ей. Въ этой защить Европы съ востока заключается одна изъ величайшихъ заслугъ Византіи передъ человъчествомъ. Борьба въ Азіи требовала отъ нея очень значительнаго напряженія силь, но ею не ограничивались вившиня затруднения имперіи: серьезная опасность грозила ей и со стороны съверной европейской границы. Впрочемъ, эти враги были опасны все-таки гораздо менье, чымь азіатскіе и, сравнительно легко усваивая приходившіе изъ имперіи зачатки культуры, они сами становились потомъ въ ряды борцовъ противъ Азін. Кром'є только что указаннаго всемірно-историческаго значенія, вибшнія отношенія Восточной имперіи оказали чрезвычайно

Задачи Византін.

<sup>(</sup>По сочиненію Густава Шлюмберіера: "Un empereur byzantin au dixième siècle Nicéphore Phoens", Paris, 1890). Другія пособія: Ліутпранда Antapodosis u Legatio (Pertz, M. L. H. Scrip. III); Rambaud: "L'empire grec au X siècle"; Гериберіз: Geschichte der byz. und des Osman. Reiches; Скабалановить: "Византійское государство и церковь въ XI в.").



сильное вліяніе на внутреннюю исторію ея, на весь складь ея государственной и общественной жизни. Многія стороны византійскаго быта въ значительной степени объясняются именно преобладаніемъ вившнихъ задачъ, необходимостью быть въчно во всеоружін, напрягать всв народныя силы, чтобы только отстоять себв независимое существованіе. Такъ, напримъръ, нельзя не уловить значительнаго вліянія этого фактора въ томъ чрезвычайно сильномъ развитіи центральной власти, которое составляеть одну изъ отличительныхъ чертъ византійской государственной жизни. Этимъ же (конечно, только въ извъстной степени) объясняется тотъ застой, то отсутствіе живого, свободнаго развитія, которое характеризуетъ внутреннюю исторію Византіи. Народу, вынужденному напрягать свои силы въ крайне тяжелой вившней борьбь, трудно двигаться быстро по пути внутренняго развитія, такая борьба поглощаеть слишкомъ много его жизненныхъ соковъ, требуеть отъ него слишкомъ много жертвъ. Въ такомъ невыгодномъ положеніи находилась Восточная имперія, оно же долго тормозило внутреннее развитіе русскаго народа.

Реакція противъ Ислама.

Крайняя опасность стала грозить Византіи съ того времени, какъ на съверныхъ границахъ ея выросло царство болгарское, а силы Азіи объединились подъ знаменемъ Магомета и со всей страстностью религіознаго фанатизма ринулись въ борьбу съ "невърными". Но и тогда имперія, подкрыпленная массой славянь, поселившихся на ея территоріи, нашла въ себъ довольно силъ, чтобы отбиться оть страшныхъ враговъ. Впрочемъ, Византія вышла изъ этой борьбы не безъ значительныхъ потерь, она поплатилась цълымъ рядомъ прекрасныхъ провиндій. Между тімъ прошло первое одушевленіе посл'ядователей Ислама, давшее имъ силы въ короткое время широко раздвинуть границы мусульманскаго міра. Борьба постепенно теряла ту напряженность, какой отличалась ранве. По мъръ достиженія успъха, поклонники пророка остывали и втягивались въ мирную жизнь. Благодаря распаденію халифата, исчезло единство мусульманскаго міра, и тогда началась реакція со стороны Восточной имперіи. Она стала стремиться къ возвращенію важивишихъ изъ потерянныхъ провинцій и, подъ впечатлівніемъ первыхъ успъховъ, мечтала уже о полномъ возстановленіи своей нъкогда столь обширной границы. Вторая половина десятаго и начало одиннадцатаго въка были эпохой высшаго подъема византійскаго духа, временемъ такихъ значительныхъ военныхъ успъховъ, какихъ имперія не видъла со времени Юстиніана. Тогда мы

видимъ на константинопольскомъ престолъ такихъ первокласныхъ воителей, какъ Никифоръ Фока, Іоаннъ Цимискій и Василій ІІ, вполнъ достойныхъ преемниковъ боевой славы римской имперіи. Первымъ въ ряду стоитъ Никифоръ Фока.

Въ началь ноября 959 года въ роскошномъ императорскомъ дворцъ "Новаго Рима" скончался Константинъ VII Багрянородный. Ему наслъдоваль двадцатильтній сынь Романь II (959-963), женатый на Өеофано, женщинь необыкновенной красоты и почти столь же необыкновенной порочности, происходившей изъ очень низкаго званія (она была дочерью содержателя гостинницы и носила до замужества имя Анастазо). Романъ не быль лишенъ нъкоторыхъ хорошихъ свойствъ, но страсть къ удовольствіямъ заглушала въ немъ все остальное, вполив поглощала его, и личное участіе его въ современныхъ ему событіяхъ было совершенно ничтожно. Вовми дълами руководилъ при немъ главный евнухъ Бринга, человъкъ очень способный, но крайне эгоистичный и безиравственный. Онъ быль первымъ министромъ при Константинъ VII, и перемъна на тронъ не измънила его положенія.

Самымъ значительнымъ событіемъ кратковременнаго правленія Разграбле-Романа II была снаряженная Брингою экспедиція для завоеванія у ніе Ососаарабовъ Крита. Этотъ громадный островъ имълъ тогда особенно важное значеніе по своему положенію между Европой и Африкой, между христіанскимъ и мусульманскимъ мірами, которые находились въ почти непрерывной борьбъ. Въ 824 году имъ овладълн андалузскіе арабы, воспользовавшіеся возмущеніемъ ренегата Оомы противъ императора Михаила II. Беззащитный Критъ былъ страшно разграбленъ ими, епископъ гортинскій Кириллъ замученъ, а избівжавшее гибели населеніе насильно обращено въ исламъ. Для упроченія своего господства во вновь завоеванной странь арабы построили недалеко отъ мыса Харакса, въ почти неприступной позиціи, знаменитую крѣпость Хандаксъ, которая дала новое имя всему острову (Кандія). Почти непрерывный приливъ новыхъ отрядовъ поклонниковъ пророка подкръплялъ первыхъ счастливыхъ искателей приключеній, и войска Михаила II тщетно пытались вернуть потерю этой важной въ военномъ отношеніи позиціи. Съ техъ поръ Крить сталь настоящимь гивадомь отчаянныхь грабителей и искателей приключеній, истиннымъ бичомъ всіхъ береговъ Архипелага, столицей арабскихъ пиратовъ, наводившихъ ужасъ на христіанское населеніе прибрежныхъ городовъ. Императорскій флотъ былъ безсиленъ предупреждать производиныя арабами опустошенія, такъ

JOHNEH.



какъ было почти невозможно своевременно уследить за быстрыми, легкими судами мусульманъ. Исторія разграбленія Оессалоники наглядно показываетъ, насколько безпокойно и опасно для имперіи было такое сосъдство, и до какой дерзости доходили иногда арабы въсвоихъ набъгахъ. Въ 904 году громадная и великолъпная Фессалоника, пользовавшаяся славой второго послъ Константинополя города Восточной имперіи, неожиданно попала въ руки мусульманъ. Въ одинъ изъ іюльскихъ дней на гладкой лазурной поверхности моря совершенно неожиданно показался передъ городомъ флотъ изъ 54 судовъ. На каждомъ корабль находилось по двъсти пиратовъ, большей частью негровъ изъ Эфіопіи. Наскоро организованное сопротивленіе населенія, захваченнаго совершенно врасплохъ, конечно, не могло быть успъшнымъ, мусульмане ворвались въ городъ, и начались безконечныя сцены убійства, грабежа и всякихъ насилій. Разсказъ объ этомъ несчастіи сохранился въ сочиненіи Іоанна Каменіата, очевидца и жертвы этого несчастнаго дня. Онъ самъ быль въ числе техъ двадцати двухъ тысячь пленныхъ, которыхъ мусульмане пощадили или вслъдствіе ихъ молодости, дававшей грабителямъ надежду выгодно сбыть свой живой товаръ, или же вследствіе богатства, объщавшаго полученіе за нихъ значительнаго выкупа. Надо прочесть его живыя страницы, чтобы составить себъ ясное представленіе о размітрахъ несчастія и о страданіяхъ увезенныхъ мусульманами обитателей Оессалоники. Предводимые извъстнымъ ренегатомъ Львомъ Триполитанскимъ, пираты, чтобы предупредить преследованіе со стороны императорскаго флота, поспешили какъ можно скоръе вернуться съ громадной добычей въ безопасныя убъжища Крита. Впечатленіе, которое произвело это событіе на современниковъ, было неизгладимо. Сцены, подобныя происходившимъ въ Өессалоникъ, конечно, въ меньшихъ размърахъ, безпрерывно разыгрывались въ разныхъ углахъ Архипелага, и можно себъ представить, какое раздраженіе и отчаяніе должны были вызывать онъ въ беззащитномъ населеніи прибрежныхъ городовъ, и какой громадный ущербъ наносился этимъ греческой торговль. Въ концъ царствованія Константина Порфиророднаго была организована обширная экспедиція противъ Крита. Во главъ ея быль поставленъ стратегъ Самоса, Константинъ Гонгилъ, человъкъ неспособный и слабый. Походъ окончился очень печально, и войску едва удалось спастись отъ конечнаго истребленія. Послів этой неудачи императорскихъ войскъ дерзость пиратовъ стала превосходить всякое въроятіе. Имперіи необходимо было во что бы то ни стало покончить

съ этимъ хищническимъ гивздомъ, и правительству Романа II принадлежала честь счастливаго выполненія этой крайне трудной задачи. Выборъ главнокомандующаго для задуманнаго похода сделанъ былъ въ высшей степени удачно: во главъ грандіозной экспедиціи різшили поставить Никифора Фоку, снискавшаго уже къ этому времени на арабской границъ Малой Азіи громкую боевую славу.

Никифоръ Фока происходиль изъ старинной каппадокійской фамилін, уже до него давшей Византін несколько замечательных полководцевъ. Такъ, его дъдъ, называвшійся также Никифоромъ, отличался сначала въ Италін и Сицилін, откуда онъ при Василін І-мъ прогналь мавровь, потомь, при Львь VI-мъ, въ успъшной борьбъ съ болгарами. Одинъ изъ его сыновей, доместикъ и начальникъ гвардін, Левъ, быль даже въ малолетство Константина VII-го претендентомъ на императорскій престоль, но Романь Лакапинъ одержаль надъ нимъ верхъ и ослепилъ его. Другой его сынъ, Варда Фока, отецъ нашего Никифора, пользовался громадной популярностью за военныя заслуги, оказанныя имъ имперія въ борьбъ съ арабами. Кром'в того, Варда помогъ Константину Багрянородному освободиться отъ сыновей Романа Лакапина. Наконецъ, одинъ изъ братьевъ нашего Никифора, Константинъ Фока, стратегъ пограничной Селевкійской оемы, погибъ въ плену у арабовъ, другой же, Левъ, обладалъ военными дарованіями, почти приравнивавшими его, какъ полководца, къ болъе знаменитому брату, котораго во время критскаго похода онъ и замъстиль въ командованіи малоавіатскими войсками.

Никифоръ Фока представляетъ типичнъйщій образъ императо- Характерира-воителя, какихъ мы время отъ времени встрачаемъ на константинопольскомъ престояв. По всему складу характера, по вку- Никифора. самъ и по привычкамъ онъ былъ воиномъ. Большую часть живни провель онь въ походахъ и вполнъ сроднился съ дагерной обстановкой. Никифоръ неизмънно оказывалъ военному элементу предпочтеніе, которое впоследствіи сильно не нравилось населенію столицы. За то постоянная заботливость о нуждахъ солдатъ и справедливость снискали ому любовь войска, хотя нельзя сказать, чтобы Никифоръ потакалъ дурнымъ инстинктамъ солдатъ: въ наказаніи серьезныхъ проступковъ онъ быль безпощадно строгь. Такъ, когда былъ взятъ Тарсъ, нъсколько армянскихъ вонновъ, вопреки приказанію полководца не трогать жителей, которые еще не покинули города, позволили себъ нанести оскорбление нъсколькимъ арабскимъ дъвушкамъ. За это, по приказу Никифора, имъ отръзали носы и руки. Энергія, сила физическая и душевная вы-

Фамилія DOES.



ражались во всей его плотной, мощной фигуръ. По темпераменту это быль человъкъ необузданно страстный. Религіозность составляла, наряду съ военными талантами, черту, передававшуюся въ родъ Фока какъ бы по наслъдству. Мы знаемъ, что дядя Никифора, Михаилъ Малеинъ, причтенъ даже православной церковью къ лику святыхъ. И Никифоръ былъ проникнутъ глубокимъ религіовнымъ чувствомъ. Онъ не только строго исполнялъ всъ церковныя предписанія, но даже вель жизнь полумонаха, аскета, спаль на жесткой подстилкъ, носилъ власяницу своего святого дяди, котораго высово чтилъ, усердно постился и мало измінилъ этимъ привычкамъ даже тогда, когда изъ походной палатки перешелъ въ роскошный императорскій дворецъ Константинополя: Ръдкая въ то время въ высшихъ кругахъ византійскаго общества чистота нраг вовъ дополняла нравственный обликъ Никифора, отчасти напоминающій образъ суроваго монаха-воина, составлявшій идеалъ позднъйшихъ духовно-рыцарскихъ орденовъ. Нелюдимость, извъстная доля коварства и скупость составляли темныя стороны его характера. Никифоръ Фока не былъ человъкомъ, способнымъ привлекать къ себъ сердца людей. Замкнутость въ себъ, грубость, сухость и нелюбезность въ обращени отдаляли отъ него большинство тахъ, кто приходилъ въ близкое соприкосновение съ нимъ. Избалованная константинопольская чернь особенно не прощала ему скупости, которая, съ точки эрвнія государственныхъ интересовъ, составляла въ то время скоръе достоинство, такъ какъ финансовое положеніе имперіи было плохо, а на веденіе тяжелыхъ войнъ требовалась масса денегь. При началь критскаго похода Никифору было около сорока семи лътъ, слъдовательно, онъ былъ тогда въ полномъ расцвътъ силъ. Въ общемъ, это былъ незамънимый вождь для той борьбы, которую Византіи приходилось тогда вести почти на всъхъ границахъ.

Назначение его главнокомандующимъ арміи, долженствовавшей возвратить покой значительной части Имперіи, было съ восторгомъ принято всюду, исключая, конечно, некоторых в придворных в кружковъ, гдв были недовольны новымъ возвышениемъ Никифора, да нъсколькихъ лицъ, которыя сами мътили на столь видный постъ и завидовали Никифору.

Состояніе CEATO mipa.

Моментъ для ръшительныхъ дъйствій противъ Крита быль вымусульман- бранъ также очень удачно. Политическое положение мусульманскаго міра, полная анархія, уже нъсколько времени царившая среди него. не позволяли критскимъ пиратамъ надъяться на сколько-нибудь серьезную помощь со стороны ихъ единовърцевъ. Аббасидскій халифъ Альмоти былъ только тінью властителя, вся же дійствительная власть перешла въ руки его начальника гвардіи, буидскаго
султана Муицъ-Аддаулаха. Повсюду въ мусульманской Азіи и Африків
правили тогда отдільныя династіи (Гамданиды, Саманиды, Икшиды,
Фатимиды и др.), бывшія фактически совершенно независимыми
отъ Багдадскаго номинальнаго главы всіхъ правовірныхъ. Соперничество этихъ династовъ какъ между собой, такъ и съ буидскими султанами значительно ослаблядо мусульманскій міръ. Намбооліве важными среди этихъ многочисленныхъ государей были два
славныхъ гамданида, братья Нассръ-Аддаулахъ и Сенфъ-Аддаулахъ.
Первый правилъ въ Моссулів, второй въ Алеппо, такъ что въ ихъ
рукахъ была вся сіверная Месопотамія и большая часть Сиріи.

Приготовленія къ критскому походу дівлались крайне співшно и въ громадных разміврахъ: чтобы привести къ желанному исходу, ударъ долженъ былъ быть быстрымъ и сильнымъ. Громадный флотъ былъ собранъ въ Золотомъ Рогъ.

Экспедиціонный корпусь быль сосредоточень въ самомъ Константинополь. Чрезвычайно живописную, разнохарактерно пеструю картину представляли византійскія войска того времени. Тутъ были прекрасно дисциплинированные отряды изъ европейскихъ еемъ, составлявшіе ядро лучшихъ армій имперіи, навербованные среди грубыхъ, но свъжихъ и сильныхъ крестьянъ изъ Оракіи и Македонскихъ горъ. Къ нимъ присоединялись "восточные" солдаты азіатскихъ еемъ, обитатели Каппадокіи, Ликаоніи, Понта, изъ которыхъ вырабатывались превосходные вонны. Далве, въ византійскихъ войскахъ Х въка можно было видъть въ довольно большомъ числъ армянскіе отряды и насмную Русь, которая приплывала на лодкахъ однодеревкахъ въ Константинополь искать счастія и золота. Русь высоко ценилась византійскими императорами. Закованные съ головы до ногъ, въ тяжелыхъ желъзныхъ шлемахъ и кольчугахъ, съ огромными длинными щитами, вооруженные широкимъ мечемъ, длиннымъ копьемъ, украшеннымъ маленькимъ кускомъ цвътной матеріи, и кривымъ топоромъ, они считались драго. цънной частью византійскихъ войскъ за ихъ храбрость и способность увлекаться битвой до самозабвенія, входить въ воинскій азарть, и императоры не скупились платить значительныя суммы, чтобы купить себъ ихъ услуги. Въ войскъ Никифора были также славянскіе поселенцы изъ Македоніи и Виеиніи, далматинцы и четыре тысячи мардантовъ, потомковъ сектантовъ павликіанъ изъ Ливана. Вен-

Составъ
византійскаго
войска.

гры, печенъги, хазары, составлявшіе легкую кавалерію, дополняли иногда пестрый составъ византійской арміи того времени. Великольные отряды императорской гвардіи также приняли участіе въ критской экспедиціи. На суда насажено было еще нъсколько эскадроновъ катафрактарной тяжелой кавалеріи, въ которой и лошадь и всадникъ были покрыты жельзной кольчугой.

 $\Phi$ дотъ.

Флотъ, предназначенный для перевозки этихъ войскъ на Критъ, быль поставлень поль прямое начальство Китонита Михаила, исполнявшаго обязанности великаго друнгарія, т. е. главнаго адмирала. Въ этомъ флотв числилось до трехъ тысячъ судовъ всякаго рода. Основу его составляли двъ тысячи хеландій. Это были массивныя галеры, приводившіяся въ движеніе двумя рядами весель съ каждой стороны, верхъ кораблестроительнаго искусства византійцевъ Х въка. Хеландіи были разной величины, и соотвътственно ей число гребцовъ измънялось отъ ста до двухсоть пятидесяти на каждой, причемъ въ большинствъ случаевъ гребцы были въ то же время солдатами. На палубъ каждаго изъ этихъ кораблей возвышалась деревянная башня (ксилокастронъ), на которой пом'вщались военныя машины и солдаты. Назначеніемъ ея было осыпать въ бою противника массой стрвлъ и дротиковъ. Но что двлало эти суда страшить всего для сарацинъ, такъ это находившееся на каждомъ изъ нихъ приспособленіе для выбрасыванія ужаснаго "жидкаго или греческаго огня", составлявшаго, какъ известно, одинъ изъ наиболье пыныхъ секретовъ византійскаго правительства. Такіе корабли назывались "огненосными" (πύρφοροι). На носахъ хеландій находились бронзовыя позолоченныя изображенія льва съ открытою пастью или какого-либо другого животнаго. Изъ ихъ пасти выходили длинныя гибкія трубочки, похожія на наши пожарные рукава, которыя можно было направлять по желанію въ ту или другую сторону. Они то служили для выбрасыванія на непріятелей струи "жидкаго огня". Иногда такія приспособленія находились также на корм'в и на бокахъ кораблей. Греческій огонь взрывался съ большой силой и съ оглушительнымъ трескомъ, давалъ при этомъ массу дыма и производилъ значительныя опустошенія. Кром'в описаннаго выше, были и другіе способы его употребленія. Такъ, его бросали на палубу непріятельскихъ кораблей и во внутренность осажденныхъ городовъ, пользуясь для этого особыми машинами. Иногда его метали изъ маленькихъ ручныхъ трубочекъ, а также въ особыхъ глиняныхъ сосудахъ, представлявшихъ нечто подобное гранатамъ новаго времени. Въ средневъковыхъ памятникахъ находится много описаній того невыразимаго ужаса, который наводило на варваровъ разрушительное дъйствіе греческаго огня. Кромъ него, византійскія войска забрасывали непріятеля сосудами съ кипящей водой, масломъ и съ химическими составами, некоторые изъ которыхъ должны были, напримеръ, производить страшную вонь и темъ приводить въ разстройство силы противника. Советовалось даже бросать въ среду непріятелей сосуды со зм'ями, скорпіонами и т. п., что вызываеть улыбку у современнаго читателя. Каждая хеландія находилась подъ начальствомъ друнгарія, имъвшаго подъ своей командой пълый штатъ низшихъ офицеровъ, носившихъ названія карабовъ, протокарабовъ, поддрунгаріевъ, друнгарокомитовъ и т. д. Отдъльными группами хеландій (3 или 5) командовали комиты, находившіеся всів, въ свою очередь, подъ общимъ начальствомъ главнаго друнгарія, носившаго поздиве титулъ великаго дуки. За двумя тысячами хеландій, въ ряду судовъ, предназначавшихся для критской экспедиціи, шли тысяча транспортныхъ кораблей еще большихъ размъровъ, чъмъ хеландіи. Каждый изъ нихъ сопровождался и защищался двумя хеландіями. Триста кораблей, находившихся каждый подъ командой протокараба, везли громадное воличество зерна, муки и другихъ жизненныхъ припасовъ, а также массу осадныхъ машинъ и значительный запасъ оружія. Особыя суда, построенныя по образцу русскихъ, предназначались для наемной Руси. Число кораблей, какъ мы видълн, было огромно, и современныя событію извістія говорять, что почти весь императорскій флоть быль приведень въ дійствіе, что внів экспедиціи осталось сравнительно немного судовъ, предназначавшихся только для охраны столицы и нъсколькихъ другихъ важнъй. шихъ пунктовъ.

Флотъ Никифора снялся съ якоря въ последнихъ числахъ іюня или въ первыхъ числахъ іюля 960 года. Въ ясный летній день, въ Крите. при блескъ южнаго солнда, въ чудной панорамъ Константинополя и Золотого Рога, флотъ и провожавшіе его зрители, которые покрывали берега, должны были представлять великольпную картину. Подъ позолоченными и разукрашенными мозаикой сводами болье чымь пятисоть константинопольскихь храмовь, во всыхь многочисленныхъ монастыряхъ его совершались въ моментъ отплытія экспедицін молебствія объ успъхъ добраго начинанія. Какъ только слухи о надвигающейся грозъ достигли Крита, сильное волненіе охватило его населеніе, и эмиръ Абд-эль-Азисъ тотчасъ принялъ всъ мъры, чтобы привести города острова въ год-

Высалка



ное для защиты состояніе. Въ маленькомъ портв, лежащемъ на азіатскомъ берегу, нъсколько южите Эфеса, весь флотъ соединился. Когда греки проплыли островъ Ніо, они вступили въ часть моря, которая была тогда мало знакома имъ, потому что давно уже ни одно греческое судно не плавало въ этихъ водахъ изъ страха передъ мусульманскими корсарами. Эта часть пути была довольно опасна и требовала большой осторожности. Чтобы обезпечить насколько возможно успъхъ высадки, Никифоръ позаботился о томъ, чтобы весь флоть появился передъ Критскимъ берегомъ одновременно. Мъсто высадки точно не извъстно. Подплывши къ берегу, греки увидъли, что возвышенности, господствующія надъ нимъ, заняты были арабами, бълые костюмы и оружіе которыхъ ярко блестьли подъ лучами горячаго южнаго солица. Дессанть начался подъ прикрытіемъ лучниковъ и пращниковъ, частой стръльбой удерживавшихъ мусульманъ на нъкоторомъ разстояніи отъ берега. Громадные корабли были разогнаны на веслахъ и направлены на песчаный берегъ, на который съ нихъ опустили наклонныя плоскости, и византійская панцырная кавалерія на лошадяхъ и въ полномъ воооруженіи съвхала по нимъ на берегъ. Пока продолжалась высадка, Никифоръ Фока раздълилъ свой авангардъ на три отряда. Императорская пъхота, надъ которой возвышался цалый лась копій, была построена въ густую колонну и, прикрываясь щитами, которые образовывали надъ головами воиновъ какъ бы крышу, не теряя ни минуты, пошла въ аттаку. Во главъ каждаго отряда шелъ окруженный духовенствомъ въ полномъ облачении епископъ, неся большой крестъ съ частицей животворящаго древа. Сарадины засыпали нападавшихъ массой стрълъ и смъло бросались на нихъ, но не могли прорвать византійскихъ рядовъ. Фанатические дервиши, чтобы возбудить ревность въ поклонникахъ пророка, безстрашно бросались въ среду сражающихся и погибали. Шагъ за шагомъ должны были отступать арабы послъ страшнаго кровопролитія. Между тымь катафрактарная кавалерія, разсыпавшись по всемъ направленіямъ, захватила массу пленныхъ. Нъсколько дней подрядъ послъ высадки почти непрерывно продолжались сраженія, похожія одно на другое и не дававшія никакихъ ощутительныхъ результатовъ. Чтобы воспрепятствовать приходу подкръпленій изъ Сиріи или Киликіи, изъ Египта, Фатимидской Африки или даже, пожалуй, изъ отдаленной Андалузіи, Никифоръ разставиль флоть въ различныхъ пунктахъ около критскаго берега такъ, чтобы, по возможности, блокировать весь островъ. Послъ

первыхъ успъховъ, византійцамъ пришлось вскоръ понести серьезный уронъ: значительный отрядъ, отправленный въ глубь острова, быль уничтожень арабами, благодаря тому, что онь разбросался, такъ какъ солдаты разбрелись для фуражировки.

Никифоръ ръшилъ нанести врагу сразу смертельный ударъ и осадилъ Хандаксъ, столицу критскихъ арабовъ. Это была очень сильная Хандакса. кръпость, слывшая неприступной. Между тъмъ надъяться на прочно завоеваніе всего острова можно было только овладъвши ею. Итакъ, византійская армія двинулась къ Хандаксу по благодатной странъ, плодородіе и богатства которой производили сильное впечатлівніе на воиновъ. Повсюду при ея приближеніи арабское населеніе, захвативъ наиболъе цънное изъ своего имущества, спъшило укрыться въ горахъ, потомки же нъкогда обращенныхъ ими въ исламъ туземпевъ выходили навстръчу освободителямъ. Войско Никифора Фоки, по обычаю того времени, уничтожало все на своемъ пути, жгло села и запасы хльба, срубало пальмовыя и другія плодовыя деревья, словомъ, старалось обратить вражескую страну въ пустыню. Послъ нъсколькихъ стычекъ, армія достигла Хандакса. Имя это происходить оть арабскаго слова Khandak, обозначающаго широкій ровъ, которымъ первые арабскіе завоеватели, явившіеся на Крить, окопали свой лагерь, ставшій для нихъ базисомъ дальнъйшихъ военныхъ дъйствій. Хандаксъ лежалъ недалеко отъ развалинъ древняго города Кносса, камни изъ зданій котораго пошли на постройку новой крвпости. Хорошо укрвпленная съ моря, крвпость лежала на выровненной площадкъ огромной скалы съ почти отвъсными боками. Ясное понятіе о неприступности этой позиціи даетъ геройское сопротивленіе, которое впосл'ядствіи Бофоръ и Морозини оказали здъсь въ теченіе длиннаго ряда лътъ (1648-1669) далеко превосходившимъ численностью оттоманскимъ силамъ. Многочисленныя башни, высокія стіны такой ширины, что по нимъ могли такот рядомъ дві колесницы, и громадные двойные рвы, всф эти препятствія, которыя императорскому войску предстояло преодольть, чтобы взять кръпость, поселили сомнъніе въ сердцахъ многихъ изъ византійскихъ солдатъ. Въ моментъ осады городъ былъ переполненъ окрестными жителями, искавшими въ немъ защиты отъ "многобожниковъ". Нельзя было и думать тотчасъ же взять Хандаксъ приступомъ, и Никифоръ ръшилъ блокировать его. Тогда греки совершили колоссальную работу: они выкопали кругомъ всего города съ его укръпленіями ровъ и насыпали валъ, которые, упираясь двумя концами въ море, опоясали Хандаксъ. Такимъ образомъ до-

Осада

ступъ въ осажденную крѣпость сталъ возможенъ только со стороны моря, но тамъ караулилъ сильный греческій флотъ, и Хандаксъ оказался отръзаннымъ отъ остальнаго міра. Между тѣмъ какъ шла осада, греческое войско высылало внутрь острова отдъльные отряды, которые доканчивали его покореніе и должны были снабжать припасами осаждающую армію. Скоро въ блокированной крѣпости сталъ сказываться недостатокъ хлѣба, и тогда положеніе осажденныхъ стало дѣлаться угрожающимъ. Источники сохранили намъ одинъ любопытный эпизодъ этой осады. Эмиръ Абд-эль-Азисъ, при первомъ извѣстіи о надвигавшейся на Критъ грозѣ, просилъ о помощи фатимидскаго халифа и испанскаго омайяда Абдеръ Рамана III. Послѣдній отправилъ предварительно пословъ, которые прибыли, когда островъ былъ уже наполовину завосванъ, а Хандаксъ блокированъ.

Однако имъ удалось подойти ночью къ ствнамъ крепости и по спущеннымъ канатамъ проникнуть въ городъ. По увидавши уже начавшійся тамъ голодъ и убоявшись раздълить при взятіи города христіанами печальную судьбу его обитателей, послы сочли положение своихъ единовърцевъ безнадежнымъ и, не смотря ни на какія просьбы, поспъшили удалиться, отказавшись объщать осажденнымъ, въ виду безнадежности ихъ положенія, какую-бы то ни было помощь отъ своего владыки. Осада Хандакса продолжалась всю зиму съ 960 на 961 г. и сопровождалась частыми вылазками осажденныхъ. Однажды сорокъ тысячъ арабовъ, явившихся по всей въроятности изъ внутреннихъ частей острова, ръшили произвести нападеніе на греческій лагерь, уговорившись напередъ съ осажденными единовърцами, чтобы тъ сдълали одновременно сильную вылазку. Арабы возлагали большія надежды на неожиданность предполагавшагося нападенія, но Пикифоръ былъ во время предупрежденъ и, не дожидаясь враговъ, самъ въ свътлую ночь двинулся навстръчу арабамъ и аттаковалъ ихъ на одной возвышенности. Мусульмане потериъли страшное поражение, и Пикифоръ вельлъ выставить на остріяхъ пикъ передъ глазами кандіотовъ громадное количество головъ погибшихъ, а также приказалъ бросать головы посредствомъ метательныхъ манинъ во вражескій городъ. Между тъмъ и византійское войско стало страдать не только отъ наступившаго дурного времени года, отъ холода и отъ постоянныхъ дождей, отличавшихъ эту особение суровую зиму, но также и отъ недостатка въ хлъбъ. Зима съ 960 на 961 г. была голодиымъ временемъ почти для всего Востока. Боясь, что недостатокъ въ провіанть можеть оставить безь дівствительного результата всі уже понесенныя для снаряженія экспедиціи громадныя затраты и усилія, и сознавая необходимость во что бы то ни стало довести задуманное дъло до конца, Никифоръ настоялъ, чтобы императорское правительство снабдило войско хлібомъ, какъ-бы дорого это ни стоило. Его требованіе было исполнено, и обиліе снова появилось въ византійскомъ лагоръ. Рядъ отчалиныхъ вылазокъ осажденныхъ былъ последовательно отбитъ греками, и часъ гибсли Хандакса приближался.

Съ наступленіемъ первыхъ весеннихъ дней, доместикъ повелъ Паденіе свои войска на приступъ, но арабы геройски отбили первое Хандакса.

нападеніе. 7 марта 961 года должна была решиться судьба Хандакса: на этотъ день былъ пазначенъ вторичный штурмъ. Никифоръ объехаль передъ битвой ряды войскъ, обращаясь къ солдатамъ съ ободряющей ръчью, объщая нальму мученичества всьмъ, кто погибнеть въ борьбъ съ "нечестивыми агарянами", врагами св. Креста. Священники обощли ряды, совершая богослужение и причащая воиновъ. Въ мъсть, выбранномъ для аттаки, греки разставили впереди метательныя машины, и массы камней и стрълъ посыпались на осажденныхъ. Къ основанію вала былъ подведенъ колоссальный таранъ и греки начали громить имъ ствну, заставивши защитниковъ ея отступить передъ градомъ стрвлъ и камней. Въ то же время многочисленные минёры (землекопы) подъ защитой подвижныхъ башенъ, съ которыхъ метали греческій огонь, спустились въ ровъ и начали подкапывать стъну. Когда подкопъ быль уже достаточно великъ и ствна стала грозить упасть и задавить работавшихъ подъ ней, тогда минёры установили подъ стъной подставки изъ очень сухого дерена, потомъ окончательно подкопали ее и зажгли подпорки. Последнія перегорели и часть стены съ двумя башнями рухнула, и императорскіе отряды тотчасъ устремились черезъ образовавшуюся брешь въ крипость. Началось страшное кровопролитіе. Опьяненные успъхомъ и раздраженные предшествовавшими неудачами, византійцы не щадили даже безоружныхъ женщинъ и дътей. Арабы сопротивлялись отчаянно, и Иикифору стоило большого труда успокоить своихъ воиновъ и спасти жизнь тымъ мусульманамъ, которые еще не успъли подвергнуться печальной участи своихъ погибшихъ собратій. Самъ старый эмиръ, его діти, многочисленныя жены, всъ арабскіе начальники, а также красивъйшія женщины и наиболье сильные и молодые плънники предназначались для тріумфа, какъ добыча побъдителей. Остальные

жители были отданы въ рабство солдатамъ, которые продавали ихъ торговцамъ живымъ товаромъ, недостатка въ которыхъ никогда не бывало въ такихъ случаяхъ: работорговцы сопровождали въ походъ войска, когда могли надъяться на большое число плънныхъ. Арабскій историкъ Новаири передаетъ, что греки убили до двухсотъ тысячъ критянъ и приблизительно столько же увели въ плънъ. Городъ, конечно, былъ страшно опустошенъ, всъ богатства, награбленныя арабами большею частью у византійцевъ же за столько льтъ счастливыхъ набъговъ, снова попали въ руки христіанъ. Въ порывъ энтузіазма, войско предложило Никифору титулъ "побъдоноснаго". Онъ принялъ его и сохранялъ и впоследствін. Тотчась по взятін города, Никифоръ отправиль въ Константинополь въстниковъ, которые должны были сообщить въ столипъ радостную въсть, а затъмъ онъ позаботился о томъ, чтобы прочно обезпечить за имперіей ея новое пріобрътеніе. Стъны Хандакса были срыты самими несчастными его обитателями, которыхъ принудили къ этой работъ, рвы были засыпаны, и недалеко отъ разрушеннаго города построено новое греческое укръпленіе. Видя, что островъ окончательно попалъ въ руки христіанъ, арабское населеніе его стало черезъ депутатовъ молить доместика о пощадъ. -Повсюду была возстановлена императорская администрація, и во главъ ся сталъ стратегъ, которому оставили сильный отрядъ войскъ. Мечети были повсюду упразднены. Такимъ образомъ Критъ оказался навсегда потеряннымъ для арабовъ 1), спокойствіе и сравнительная безопасность могли теперь снова водариться на моръ. Святой Никонъ Метаноитъ явился апостоломъ Крита, снова обративши потомковъ нъкогда завоеваннаго арабами христіанскаго населенія къ въръ ихъ предковъ.

Малсавіатокій походъ.

Въсть о паденіи Хандакса быстро облетьла Византію, и легко представить себъ, съ какой радостью принималась она повсюду. Популярность счастливаго доместика сильно возросла, и въ глазахъ народа онъ сталъ теперь первымъ среди полководцевъ имперіи. Въ награду за столь важную побъду Никифоръ Фока получилъ тріумфъ, на этотъ разъ, впрочемъ, неполный, а такъ называемый

<sup>1)</sup> Около 250 лвтъ овъ быль подъ властью Восточной имперіи и достался во время четвертаго крестоваго похода Бонифацію Монферратскому, который передаль его скоро венеціанамъ. Венеціане владвли имъ насколько столатій, пока посла славнаго сопротивленія, о которомъ мы уже упоминали, Критомъ не овладали, наконецъ, оттоманскіе турки.

"пъщій" тріумфъ, т. е. онъ не ъхаль на колесницъ, влекомой бълыми конями, а шелъ во время церемоніи пъшкомъ. Почти тотчасъ же послъ тріумфа Никифоръ долженъ быль снова стать во главъ арміи. На этотъ разъ его назначили главнокомандующимъ въ Малую Азію, гдъ во время критскаго похода борьбой съ арабами, шедшей на азіатской границ'в имперіи почти непрерывно, руководиль его брать, доместикъ Левъ Фока. Наиболъе безпокойными и опасными врагами имперіи въ Азіи были въ эту эпоху уже не слабые халифы багдадскіе, а два арабскихъ владетеля, уже упомянутые нами гамданиды Нассръ-Аддаулахъ и еще болве славный Сеихъ-Аддаулахъ, алепискій владітель Сиріи и части Месопотаміи. Это быль блестящій арабскій государь, неутомимый воитель и въ то же время поклонникъ искусства и ценитель красоты; дворъ напоминалъ роскошью разсказы Тысячи и одной ночи. Съ самаго вступленія на престоль Алеппо Сеифъ-Аддаулахъ велъ почти непрерывную войну съ греками. Облеченный званіемъ доместика восточныхъ сколъ, Никифоръ тотчасъ по возвращении съ Крита началъ свои побъдоносные походы противъ гамданидовъ. Мы не имъемъ возможности, по недостатку мъста, входить въ изложение событий этой борьбы, но должны указать хотя на самые крупные факты и результаты ея. Походы Льва и Никифора Фоки и ихъ преемника Іоанна Цимискія представляють одну изъ самыхъ блестящихъ страницъ военной исторіи Византіи. Они подняли престижъ ея въ Азіи до такой высоты, на какой онъ не стояль уже давно, и до какой ему уже не суждено было подняться никогда потомъ. Первое затруднение въ военныхъ операціяхъ противъ мусульманскихъ владівній Передней Азіи прелставляла находившаяся въ рукахъ арабовъ Киликія, и Никифоръ съ огромной арміей двинулся черезъ Тавръ на завоеваніе ея. Походъ былъ очень удаченъ: въ двадцать два дня императорскія войска овладъли пятьюдесятью пятью городами и кръпостями. Осенью 962 г. греки снова перешли Тавръ, взяли Анозарбу, Сизъ (древній Флавіополь), Марашъ и Мамбеджь на Эвфрать, потомъ перешли черезъ Аманскій хребетъ и явились въ Сиріи. Успъхи Никифора завершились на этотъ разъ ударомъ, особенно чувствительнымъ для арабовъ: сама роскошная столица славнаго гамданида, городъ Алеппо попалъ двадцать третьяго декабря въ руки византійцевъ и быль страшно разграбленъ. Впрочемъ, и послъ этого армія Никифора Фоки все-таки покинула Сирію, не над'ясь, в роятно, на возможность удержаться тамъ болъе продолжительное время въ виду приближенія сильныхъ армій изъ взбудораженнаго извістіемъ о взятіи Алеппо мусульманскаго міра. Въ городѣ Дзаментау (Тzamandos), въ каппадокійской оемѣ этого имени, Пикифоръ узналъ важную новость: 15 марта 963 года скончался императоръ Романъ II. Носились слухи, будто его отравила Өсофано. Умирая, Романъ назначилъ своими преемниками двухъ своихъ малолѣтнихъ сыновей, Василія и Константина, уже облеченныхъ саномъ βασιλεῖς. Регентство же было передано Өсофано, которой Бринга долженъ былъ помогать въ дѣлахъ правленія.

Относительно Пикифора Фоки, умиравшій императоръ выразиль свою волю, чтобы за нимъ во всякомъ случать была сохранена должность доместика восточныхъ сколъ. Всеми делами попрежнему заправляль паракимомень (главный постельничій) Бринга. Онъ старался отдалить отъ дълъ Өеофано, что вызвало въ властолюбивой, гордой и строптивой императрицъ сильное раздражение противъ перваго министра. Тотчасъ по смерти мужа Өеофано завязала сношенія съ побъдоноснымъ и въ высшей степени популярнымъ доместикомъ восточныхъ сколъ, который уже давно страстно любилъ ее, что, очевидно, было не безъизвъстно императрицъ. Переговоры Никифора съ ней кончились политическимъ переворотомъ. Послъ новаго тріумфа, даннаго Никифору въ награду за сирійскій походъ, Бринга, опасаясь слишкомъ популярнаго полководца, ръшилъ предупредить опасность съ этой стороны энергичнымъ дъйствіемъ: именно, онъ составилъ планъ выколоть Никифору глаза и сослать его, что было однимъ изъ обычныхъ наказаній въ Византіи, вообще не отличавшейся мягкостью своего уголовнаго кодекса. Никифоръ узналь о замыслахъ Бринги и укрылся въ соборъ святой Софіи. Благодаря заступничеству патріарха Полісвита, воспротивившагося жестокому плану перваго министра, сенать ръшиль снова поставить Никифора во главь восточныхъ отрядовъ. Тогда Бринга попытался было привлечь на свою сторону Іоанна Цимискія и сдітлалъ ему заманчивыя предложенія, но тотъ открылъ Никифору интриги паракимомена, и 3 іюля 963 года войско въ Кесаріи провозгласило Никифора императоромъ. Никифоръ тотчасъ назначиль Іоанна Цимискія доместикомъ восточныхъ сколъ, съ высокимъ чиномъ магистра, и оставивши его въ Азіи, самъ быстро двинулся къ Константинополю. Народное возстаніе, поднявшееся при извъстіи о приближеніи его къ Константинополю, довершило дъло: 16 августа совершился уже торжественный въбадъ и коронованіе Пикифора, а 20 сентября его бракосочетаніе съ Өеофано.

Съ небольшимъ шестильтнее правление Никифора Фоки имъетъ очень важное значеніе во вившней исторіи Византійской имперіи. Рядъ успъховъ, начавшійся при Романъ II покоренісмъ Крита, продолжался и при Никифорф.

Первымъ крупнымъ военнымъ предпріятіемъ Никифора послів Походы въ вступленія на престоль быль походь противь арабовь (964—965). Греки завоевали островъ Кипръ, взяли сильныя мусульманскія и Опрію. твердыни Киликіи-Тарсъ и Массиссу и вернули подъ свою власть страну между Тавромъ, моремъ и Аманскимъ хребтомъ, важную по ея географическому положенію. Тарсъ сталъ резиденціей стратега. Несчастіе, случившееся съ греками въ Сициліи, гдъ арабы взяли, наконедъ, Раметту, остававшуюся последнимъ оплотомъ христіанъ на островъ, нъсколько омрачило радость, вызванную новымъ торжествомъ въ Азіи креста надъ полумъсяцемъ. Въ 966 г. Никифоръ снова предпринялъ походъ въ Сирію, имъвшій на этотъ разъ характеръ набъга. 25 Января 967 года умеръ его постоянный врагь Сеифъ-Аддаулахъ. Свой последній походъ противъ сарацинъ неутомимый императоръ совершиль въ 968 г., следовательно, не задолго до смерти. Цълью его были Антіохія и Алеппо. важные города, которые, находясь въ рукахъ арабовъ, постоянно угрожали малоазіатскимъ владеніямъ грековъ. И на этоть разъ успекъ сопутствоваль Никифору. Онъ опустошиль съверную Сирію, перешелъ Ливанскія горы, явился въ Финикіи и въ Ноябръ 968 г. подошель къ Антіохія. Антіохія была, впрочемь, взята уже безъ него, такъ какъ угрожавшее нашествіе русскихъ, война въ Италіи в внутреннія затрудненія заставили Пикифора поручить осаду этого города своимъ помощникамъ, патрицію Михаилу Вурцу и стратопедарху Петру Фокъ, племяннику Пикифора. 29 Октября 969 года Антіохія, древній Феуполись, славный городь, бывшій ніжогда соперницей Византіи на Востокъ, была взята греками, послъ 230-летняго пребыванія во власти мусульманъ. Теперь греки сдівлались хозяевами обоихъ склоновъ Тавра, и вскоръ послъ этого Кургуйа, узурпаторъ Алеппо, призналъ себя въ вассальной зависимости отъ имперіи. Эти два факта были достойнымъ завершеніемъ цваго ряда побъдъ Никифора, они знаменовали полное торжество христіанъ надъ невърными и произвели чрезвычайно сильное впечатльніе на объ враждующія стороны. Никогда еще исламъ не терпъль такого страшнаго пораженія. Казалось, что присоединеніе всей Сиріи и Палестины и возвращеніе христіанамъ Гроба Господня стало лишь вопросомъ времени, и благочестивый Ники-

форъ уже питалъ надежду достойно завершить этимъ рядъ своихъ побъдъ на Востокъ.

Въ Европъ наибольшее вниманіе императора привлекала Болгарія. Ея упадокъ при цар'в Петр'в, насл'єдник взнаменитаго Симеона, привель императора къ ръшенію воспользоваться ослабленіемъ еще недавно столь грознаго сосъда и окончательно обезопасить съ этой стороны имперію. Предлогомъ къ разрыву послужило требованіе болгарскими послами дани, которую до техъ поръ Византія платила Болгаріи, и взам'внъ которой болгары брали на себя обязательство препятствовать венграмъ проникать въ пределы имперіи. Въ 967 году Никифоръ открылъ военныя дъйствія противъ болгаръ. Извъстно, какъ онъ обратился за помощью къ русскому великому князю Святославу, и какъ вскоръ долженъ былъ замътить, что новый союзникъ оказался опаснъе того врага, противъ котораго его призвали. Борьба же грековъ съ Святославомъ относится уже къ парствованію Никифорова пресмника.

Отношенія имперім.

Кромъ дълъ арабскихъ и болгарскихъ, былъ еще вопросъ, какъ западкой саршійся внъшнихъ отношеній Византіи, который сильно занималъ Никифора въ послъдніе годы его жизни, именно вопросъ объ отношенін къ возстановленной Оттономъ I римско-германской имперіи. Походы 951 и 962 г. и побъды надъ Беренгаромъ II Иврейскимъ отдали большую часть Италіи въ руки Оттона, и 2-го Февраля 962 года папа Іоаннъ XII короновалъ эго въ Римъ короной Священной Западной римской имперіи. Тогда Оттонъ I сталъ стремиться къ обладанію всей Италіей и готовиться къ борьбъ съ мусульманами, владъвшими Сициліей. Желаніе пріобръсти византійскія еемы Южной Италіи и въ то же время не разорвать совстмъ съ греками, союзъ съ . которыми былъ бы полезенъ ему для подготовлявшейся борьбы съ арабами, навело Оттона на мысль о брачномъ союзъ его сына съ византійской паревной, причемъ невъста должна была, по мысли Оттона, передать своему мужу, въ видъ приданаго, власть надъ Апуліей и Калабріей Въ 967 году Оттонъ отправиль къ Никифору посломъ венеціанца Доменика, чтобы испросить для Оттонова сына руку Өеофано, сестры малольтнихъ императоровъ Василія и Константина. Посольство это не привело къ желаемому результату, и Оттонъ попытался силой добыть себъ греческіе города Италіи. Онъ осадилъ Бари, но ошибся въ разсчетъ легко завладъть этимъ городомъ. Неудача подъ Бари снова направила мысли Оттона въ его любимому проэкту брачнаго союза его сына съ византійской принцессой. Трудное поручение хлопотать въ Константинополь объ

этомъ щекотливомъ дѣлѣ онъ возложилъ на одного изъ самыхъ близкихъ къ себѣ лицъ, на кремонскаго епископа Ліутпранда, человѣка способнаго, ученаго и краснорѣчиваго, хорошо знакомаго къ тому же съ обычаями константинопольскаго двора, такъ какъ Ліутпрандъ былъ уже въ 949 г. въ Византіи посломъ отъ Беренгара ІІ-го къ Константину Багрянородному. Въ сочиненіяхъ Ліутпранда осталось описаніе его путешествій въ Константинополь. Эти страницы представляють одинъ изъ любопытнѣйшихъ историческихъ памятниковъ, такъ какъ онѣ живо рисують намъ отношенія людей запада къ византійцамъ и обычаи придворной константинопольской жизни Х вѣка. Поэтому мы остановимся нѣсколько подробнѣе на разсказѣ Ліутпранда о его вторичномъ путешествіи въ Византію.

Ліутпрандъ прибылъ въ Константинополь въ первыхъ числахъ іюня 968 года. Никифоръ Фока быль въ это время сильно озабоченъ, во-первыхъ, затрудненіями на съверныхъ границахъ имперіи, именно надвигавшейся опасностью русскаго завоеванія Болгаріи, во-вторыхъ, приготовленіями къ походу въ Сирію и, наконецъ, итальянскими дълами. Поведеніе Оттона въ Италіи привело Никифора въ сильное раздраженіе, которое ясно сказалось въ крайне нелюбезномъ пріемъ, встрътившемъ Оттонова носла. Вспоминая о своемъ пребываніи въ Византіи въ 949 году, Ліутпрандъ мечталъ о торжественномъ и благосклонномъ пріемъ и теперь, но тотчасъ по прибыти въ Константинополь долженъ былъ горько разочароваться: его встрътили сурово, даже враждебно, съ нимъ стали обращаться какъ со шпіономъ, держали его и его свиту все время въ полуплъну и осыпали оскорбленіями. Обиженный до глубины души и достаточно настрадавшійся Ліутпрандъ постарался отомстить грекамъ, въ самыхъ темвыхъ краскахъ описавши въ своемъ докладъ Оттону Никифора, его дворъ и вообще византійскіе порядки, до каррикатурности преувеличивая иногда описаніе слабыхъ сторонъ грековъ. Впрочемъ, основа Ліутпрандова разсказа всегда върна, и это даетъ ему интересъ и важное значение въ ряду свидътельствъ о греческой имперіи Х-го въка. Никакой высокій чиновникъ не встрътилъ посла западнаго императора при въбздъ его въ Константинополь, какъ это было въ обычав при прибытіи важныхъ посольствъ. Греки заставили Ліутпранда и его свиту довольно долго прождать передъ Золотыми воротами подъ проливнымъ дождемъ, потомъ имъ велъли сойти съ лошадей, и они должны были пъшкомъ пройти по ужаснымъ улицамъ, по колъна въ грязи, до

Путешествіе Ліутпранда.



"Мраморнаго дворца", назначеннаго для жительства посольства. Ліутпрандъ описываетъ этотъ "дворецъ", какъ каменное строеніе, по которому свободно гуляетъ вътеръ, въ которомъ можно было замерзнуть въ холодное время года, промокнуть во время дождя, словомъ, внутри котораго всегда ясно чувствовалось, какая погода была на улиць. Несчастный Ліутпрандъ не нашель тамъ удобствъ, на которыя онъ разсчитываль, и даже воду ему приходилось покупать у носильщиковъ. Посольство держали какъ пленниковъ, и стража не позволяла никому безъ особаго разръшенія ни входить, ни выходить изъ "дворца". Большой гастрономъ, Ліутпрандъ несколько разъ жалуется на плохой столъ, который онъ получалъ теперь въ Константинополь, и особенно на недостатокъ хорошаго вина, такъ какъ греческія вина отзывались гипсомъ и смолой. 6-го іюня Ліутпрандъ быль принять куропалатомъ Львомъ, братомъ императора, исполнявшимъ въ это время важную должность логоеета дрома, въ обязанности котораго, между прочимъ, входило представлять дарю иностранныхъ пословъ. Этотъ пріемъ имѣлъ цѣлью подготовить аудіснцію у императора. Левъ отказался признать за Оттономъ титулъ императора, который, говорили греки, долженъ принадлежать лишь государю Константинополя. Оттона же Левъ называль лишь короломъ ( $\delta\eta \xi$ ). Куропалать не приняль даже собственноручно Оттонова письма и велълъ взять его у Ліутпранда переводчику.

Пріемъ у миператора.

7 го іюня, въ праздникъ Пятидесятницы, Ліутпрандъ быль принять самимъ Никифоромъ въ знаменитой залъ Триклина. Въ описаніи этого пріема Ліутпрандъ даетъ каррикатурное изображеніе императора: "Меня привели, пишеть онь, передъ Никифора, человъка чудовищнаго вида, пигмея съ жирной головой, похожаго своими маленькими глазами на крота. Его безобразіе дополняють короткая, широкая и густая борода съ просъдью, длинные густые волосы, большой животъ и сухія бедра. Онъ эфіопъ по цвъту кожи, и никто не захотълъ бы встрътиться съ нимъ въ глухую полночь. Его языкъ наглъ, онъ хитеръ, какъ лиса, клятвопреступенъ и лживъ, какъ Улиссъ". Раздраженный епископъ не хвалить даже знаменитаго своей роскошью параднаго императорскаго костюма, который, будто бы, носиль явные следы продолжительного употребленія. Никифоръ принялъ Ліутпранда, сидя на золотомъ тронъ, стоявшемъ на возвышеніи, къ которому вело нъсколько порфировыхъ ступеней. На лъвой сторонъ отъ него, нъсколько позади, сидъли молодые цари, "прежде его госу-

дари, теперь же подчиненные", ядовито замъчаеть Ліутпрандъ. Императоръ принялъ Ліутпранда не любезнъе куропалата и высказалъ ему въ ръзкой формъ упреки за поведение Оттона въ Италии, въ которомъ онъ видълъ грубое нарушение своихъ неоспоримыхъ правъ, особенно за нападеніе на византійскіе города. "Такъ какъ твоему господину не удались его незаконныя предпріятія противъ моихъ итальянскихъ провинцій, то онъ послалъ теперь тебя къ намъ подъ ложнымъ предлогомъ дружбы, съ единственной цълью шпіонить за нами", такъ заключиль императоръ. Ліутпрандъ отвівчаль ему длинной ръчью, которую Никифоръ прервалъ заявленіомъ, что ему надо идти въ соборъ Святой Софіи. Это было въ Пятидесятницу, а въ большіе праздники всегда происходили торжественные выходы императоровь въ одинъ изъ храмовъ столицы, чаще всеговъ Святую Софію. Ліутпранда помъстили на возвышенномъ мъсть. въ трибунъ пъвчихъ цирковыхъ партій, которые пъли славословія въ честь императора. По словамъ Ліутпранда, ни весь кортежъ, ни представители церковныхъ партій, стоящіе вдоль всей площади Августеона отъ дворца до Великой Церкви (т. е. Св. Софіи), ни высшіе чины имперіи въ скарамангіяхъ (парадное византійское одъяніе) яркихъ цвътовъ, -- все это, будто бы, не только не представляло ничего замъчательнаго, но даже выказывало бъдность ниперін. Въ этомъ, конечно, нельзя дать въры его показанію, такъ какъ мы знаемъ о богатствъ и роскоши, дарившихъ при константинопольскомъ дворъ, которыми въ 949 году восхищался и самъ Ліутпрандъ. Въ то время какъ императоръ двигался къ церкви, півцы возглашали: "Воть идеть утренняя звізда, воть поднимается заря! Онъ отражаеть въ своемъ взглядъ солнечные лучи. Вотъ шествуетъ бледная смерть сарацинъ, царь Никифоръ! Многая лъта августу Никифору! Народы, поклоняйтесь ему, почитайте его, склоняйте выи ваши подъ его власть! "Описывая этоть выходь, Ліутпрандь снова осыпаеть Никифора всевозможными насмъшками и оскорбленіями. Когда длинныя религіозныя церемоніи въ Святой Софіи окончились, Оттонова посла пригласили къ обычному въ такихъ случаяхъ при константинопольскомъ дворъ праздничному столу.

Пиръ продолжался обыкновенно очень долго, отличался ослъпительной роскошью и проходилъ при строжайшемъ соблюденіи крайне сложнаго, до мелочей выработаннаго этикета, составлявшаго одну изъ особенностей византійскаго двора. Высшіе сановники имперіи, составлявшіе "синклитъ", иностранные послы и,

Пвръ.



далье, епископы, священники, монахи, наполняли "Decanneacubita". Это быль роскошный заль съ позолоченнымъ плафономъ, со стънами, украшенными мозаикой, изображающей деревья, цвъты и плоды, съ поломъ, выложеннымъ изъ драгоцвиныхъ сортовъ мрамора. Такъ какъ парадные объды продолжались долго, то за жигались большія серебряныя канделябры. На противоположной отъ главнаго входа сторонъ зала, на возвышени, на которое вели порфировыя ступени, помъщался полукруглый столъ (апокоптикъ) съ диваномъ на двънадцать мъстъ, который предназначался для императора и нъсколькихъ лицъ самаго высшаго ранга. Передъ нимъ стояли параллельно девятнадцать большихъ столовъ, уставленныхъ золотой утварью, съ диванами на двънадцать мъсть передъ каждымъ. Мъста были расположены такъ, чтобы никто изъ приглашенныхъ не сидълъ спиной къ императору. По объ стороны императорскаго стола помъщались пъвцы изъ собора Святыхъ Апостоловъ и изъ Святой Софіи. Когда императоръ входиль въ залъ, поднималась пурпурная занавесь, отделявшая помъщение, гдъ его ожидали приглашенные, отъ мъста пира, и всъ гости падали ницъ, закрывая глаза рукой, какъ бы ослъпленные блескомъ солнца. Когда императоръ занималъ свое мъсто, особый чиновникъ (артоклинъ) вызывалъ каждаго приглашеннаго и указываль ему мъсто, которое онъ долженъ быль занять сообразно своему рангу. Наконецъ, все было готово, императоръ давалъ знакъ пъвдамъ, и тъ пъли гимнъ въ честь его. При возглашении строфы, призывающей благословение неба на голову императора, всь должны были подниматься и сбрасывать верхнюю накидку, когда же пвніе кончалось, они садились и снова надввали сброшенное платье. Блюда греческого стола, сильно приправленныя оливковомъ масломъ, чеснокомъ и лукомъ, не правились Ліутпранду. Въ концъ объда подавался дессертъ, состоявшій изъ разныхъ сладкихъ блюдъ и плодовъ, которые приносились въ золотыхъ чашахъ, вслъдствіе ихъ громадности и необыкновенной тяжести подававшихся на столъ съ помощью особыхъ приспособленій. Тогда начинались развлеченія: танцы, представленія эквилибристовъ и т. п. Наконецъ, одинъ изъ чиновниковъ давалъ знакъ къ удаленію, гости проходили передъ императоромъ и выходили въ противоположныя двери. Ліутпранду отвели за предназначеннымъ для иностранныхъ пословъ столомъ пятнадцатое мъсто, что было страшнымъ оскорбленіемъ для посла Западнаго императора, и Ліутпрандъ живо почувствоваль это.

Изъ Ліутпрандовой свиты къ императорскому столу не пригласили никого. За столомъ Никифоръ разспрашивалъ Ліутпранда относительно силь, которыми Оттонъ располагалъ въ Италіи, относительно подчиненныхъ ему земель и числа его войскъ, надъ которыми онъ грубо насмъхался. "Вы не римляне, а лангобарды", такими словами закончилъ императоръ свои насмъшки. На это Ліутпрандъ, будто бы, отвътилъ Никифору, что римляне происходятъ отъ шайки бытлыхъ рабовъ и грабителей, и что отъ такой то "знати" произошли тв, кого греки называють космократорами, т. е. императоры. Не будемъ пересказывать многочисленныхъ разговоровъ между восточнымъ императоромъ и посломъ западнаго, котораго въ Византіи трактовали тогда просто какъ посла одного изъ многочисленныхъ варварскихъ королей: всё они велись въ томъ же тонъ несдерживаемаго взаимнаго раздраженія и насм'єшекъ, обыкновенно очень грубыхъ. Ліутпрандъ, если върить его разсказу, отвъчалъ императору смівло, иногда даже дерзко.

Несчастное посольство продолжало мучиться въ своемъ "мра- Переговоры морномъ дворцъ", а переговоры плохо подвигались впередъ. Когда Ліутпрандъ коснулся главнаго пункта, составлявшаго цель его съ Ліутпосольства, и передаль предложение Оттона, чтобы императоръ правдомъ. выдаль одну изъ дочерей Романа II и Өеофано за молодого Оттона и далъ бы въ приданое за ней апулійскую и калабрійскую оемы, то услышаль гордый отвыть, что "бракъ порфирородной царевны съ варваромъ есть неслыханное дело, и что если Оттонъ просить о немъ, то никакъ не царевив следуетъ приносить съ собой приданое, а самъ Оттонъ долженъ дать грекамъ достойное вознаграждение за столь высокій союзъ. Пусть король Оттонъ возвратить намъ Римъ съ Равенной и со всей территоріей, которой мы владели некогда на юге отъ этихъ городовъ, и мы пошлемъ ему нашу царевну. Если же, оставивши мысль о брачномъ союзь, онъ будетъ искать только нашей дружбы, то пусть по крайней мъръ очиститъ городъ Римъ и его территорію, возвратить римлянамъ ихъ свободу и вернетъ въ прежнее подчиненіе намъ возмутившихся князей Капуи и Беневента, бывшихъ рабовъ нашей священной имперіи". Такъ говориль паракимоменъ Василій, занимавшій важныя должности протоасикрита и протовестіарія, который на этотъ разъ велъ переговоры съ Ліутпрандомъ. Изъ этихъ словъ и изъ всего поведенія императора и его приближенныхъ по отношенію къ себъ, изъ самаго пріема и тьхъ невозможныхъ условій, въ которыя поставлены были въ Константинополъ онъ и его свита,

Ліутпрандъ долженъ былъ понять, что онъ ошибся въ своихъ разсчетахъ, и что надежды на соглашение было очень мало. Къ тому же, дійствительно, крайне тяжелая обстановка жизни такъ измучила несчастнаго предата, что онъ даже заболълъ и сталъ желать лишь одного - какъ можно скоръе выъхать изъ Константинополя, нъкогда столь гостепріимнаго, теперь же такъ опротивъвшаго ему. 29-го іюня Ліутпрандъ снова присутствоваль при высочайшемъ выходъ и церковной церемоніи и быль опять за императорскимъ столомъ За столомъ его помъстили ниже только что прибывшихъ пословъ болгарскаго царя Петра. Считая, что это оскорбленіе, нанесенное въ его липъ его государю, превосходитъ мъру терпимаго, Ліутпранать всталь изъ-за стола, что произвело, конечно, настоящій скандалъ. На его жалобу греки возразили Ліутпранду, что болгарииъ, правда, грязенъ, грубъ и препоясанъ мъдной цъпью, но что онъ темъ не менъе имъетъ высокое звание патридія, и что поэтому нельзя помістить его ниже епископа, тімь боліве франкскаго (какъ въ Византіи называли иногда безразлично латинянъ и германцевъ). Кончилось тімъ, что куропалатъ отослаль Ліутпранда объдать витсть съ дворцовой челядью въ гостиницъ. Не ръшаясь, несмотря на все свое раздражение противъ Оттона, прервать переговоры и отослать Ліутпранда, можеть быть, надъясь еще добиться отъ него какой-нибудь уступки, Никифоръ еще нъсколько разъ приглашалъ его къ себь. Однажды за столомъ, въ присутствіи патріарха и многихъ спископовъ, Пикифоръ коснулся церковныхъ разногласій, Ліутпрандъ, по его словамъ, "изящно" отвъчалъ импе ратору на его вопросы "по внушенію Св. Духа", выставляя превосходство западной церкви передъ восточной. Между тъмъ императоръ послалъ въ Италію на помощь своимъ стратегамъ флотъ, отправленіе котораго Ліутпрандъ видъль съ крыши своего "дворца", или, лучше сказать, тюрьмы. 20-го іюля, накануні отправленія въ спрійскій походъ, Пикифоръ даль еще разъ аудісицію Ліутпранду и, наконецъ, разръшилъ ему уъхать 26-го іюля; находясь уже на азіатскомъ берегу, въ Брін, среди войска, императоръ снова вытребоваль къ себъ Оттонова песла. Пасколько пристрастенъ быль Ліутпрандъ и насколько льстилъ онъ своему государю, можно видъть изъ того, что онъ позволяеть себъ смъяться даже надъ войсками Пикифора.

Онъ пишетъ, что они состоятъ не изъ людей, но скоръе изъ существъ, подобныхъ людямъ, что Пикифоръ смотритъ не на качество, а лишь на количество ихъ, и что онъ раскается въ этомъ,

когда его многочисленная, но слабая армія встрётится съ малочисленными, но опытными въ военномъ деле немецкими солдатами. И это онъ говорилъ про тв войска, которыя взяли Хандаксъ, Тарсъ, Массису и Алеппо, и которыми предводительствовалъ одинъ нать величайшихъ полководцевъ своего времени! Въ Бріи послъ новыхъ переговоровъ, столь же мало успъшныхъ, какъ и прежніе, Никифоръ пригласилъ Ліутпранда присутствовать на охотъ и объщаль показать ему онагровь (т. е. дикихъ ословь), содержавшихся въ огороженномъ паркъ. На охотъ куропалатъ замътилъ Ліутпранду, что церемоніаль запрещаеть быть въ шляпь тамъ, гдь находится императоръ. "Мы позволяемъ приходящимъ къ намъ отъ васъ доржаться ихъ родныхъ обычаевъ", возразилъ упрямый Ліутпрандъ. Онъ отказался снять шляпу и долженъ былъ, по требованію Льва, оставить паркъ.

27 іюля Ліутпрандъ получилъ прощальную аудіенцію, но императорскій намістникъ въ Константинополів, евнухъ патрицій Хри- путешествіе стофоръ, продолжалъ удерживать его, подъ предлогомъ того, что морская дорога небезопасна отъ сарацинъ, а сухопутная занята венграми. Между темъ 15 августа въ Константинополь прибыли послы отъ папы Іоанна. Въ своемъ письмъ папа называлъ Никифора греческимъ императоромъ и просилъ его породниться и утвердить прочную дружбу съ "августъйшимъ римскимъ императоромъ" Оттономъ. Такое титулованіе привело константинопольское правительство въ сильное раздражение и еще болъе ухудшило положение Оттонова посла. Ліутпранду ставили на видъ, что папа сдълалъ это, несомивнию, съ одобренія его государя. Пословъ же папы греки заключили въ тюрьму. Наконецъ, Ліутпранда отпустили, передавши ему двъ грамоты: написанный золотомъ и снабженный золотой печатью хризовуллъ, собственноручно подписанный киноварными чернилами Иикифоромъ и предназначенный для Оттона, и аргировулль для папы, подписанный куропалатомъ Львомъ. "Мы считаемъ вашего папу недостойнымъ письма отъ императора, поэтому ему посылаетъ письмо куропалатъ", заявили при этомъ греки Ліутпранду. 2 октября несчастный кремонскій епископъ, наконецъ, покинулъ Византію, которую онъ не преминулъ надівлить въ разсказъ объ этомъ самыми нелестными эпитетами клятвопреступной, дживой, грабительской и т. п. Разсказывая о своемъ возвращении, Ліутпрандъ передаетъ несколько эпизодовъ, довольно ценныхъ для ознакомленія съ провинціальной византійской администраціей. Мы приведемъ нъкоторые изъ нихъ. 49 дней продолжалось его путе-

Обратное Jiyrпранда.



шествіе до Навпакта (при Коринескомъ заливь), которое онъ совершилъ частью верхомъ на ослъ или на лошади, частью пъшкомъ. Здесь Ліутпрандъ разстался съ провожавшимъ его дворцовымъ чиновникомъ (diasostes) и, сопровождаемый императорскими "mandatores", направился на двухъ маленькихъ корабляхъ къ Отранто. Mandatores не позаботились запастись пропускомъ, и благодаря этому мъстныя власти чинили Ліутпранду и его спутникамъ много затрудненій. Почти тотчась же послів ихъ отплытія началась буря, и несчастные пловцы носились по морю, боясь пристать къ берегу, такъ какъ населеніе могло ограбить и, пожалуй, даже убить ихъ. Наконецъ, буря утихла, и Ліутпрандъ присталь къ острову Левкадіи. Здівсь его очень нелюбезно встрівтиль епископь, отъ котораго Ліутпрандъ узналъ, между прочимъ, какіе страшные поборы установиль Никифорь съ духовенства, чтобы содержать свои арміи: епископъ Левкадіи долженъ быль ежегодно платить съ принадлежавшаго его церкви имущества сто золотыхъ. Потомъ онъ, конечно, наверстываль ихъ страшной симоніей и взяточничествомъ, составлявшими отличительную черту византійскаго правленія. 18 декабря путники пристали къ Корфу. Здёсь, прежде всего, ихъ посътилъ Михаилъ, стратегъ еемы Семи острововъ. Ліутпрандъ долженъ былъ сдълать ему дорогой подарокъ, но тъмъ не менъе стратегъ заставилъ его потерять въ безплодномъ ожиданіи двадцать дней, причемъ все время послы, вопреки дипломатическимъ обычаямъ, должны были кормиться на свой счеть. Согласно полученнымъ изъ Константинополя инструкціямь, стратегь должень быль тотчась по прибытіи, безъ замедленія, передать посольство въ руки китонита Льва, которому было поручено на корабле изъ императорскаго флота переправить его въ Анкону. Но Михаилъ задерживалъ Ліутпранда, надъясь получить отъ него новые подарки. Даже низшіе агенты, напримъръ, курьеръ, которому поручено было отвести посольство на корабль, старалась эксплоатировать пословъ и также всячески вымогали, что можно. Курьеръ пытался даже обворовать епископа. Ліутпрандъ, рисующій все, можеть быть, уже въ преувеличенно-черныхъ краскахъ и видъвшій, пожалуй, всякіе ужасы тамъ, гдъ ихъ могло и не быть, передаетъ даже, будто курьеръ уговаривалъ капитана корабля бросить пословъ на произволъ судьбы на какомъ-нибудь пустынномъ островъ. На этомъ останавливается въ дошедшей до насъ рукописи любопытное донесение Ліутпранда. Итакъ, миссія, порученная кремонскому епископу, не удалась, посольство Оттона вернулось безъ желаннаго результата и мы видимъ, что поздней осенью 968 и въ следующемъ 969 году враждебныя действія въ Италіи продолжались съ переменнымъ счастіемъ 1).

Блестящій исходъ сирійскаго похода 968 года, завершившагося Убійство для имперіи такимъ торжествомъ какъ взятіе Антіохіи, казалось, Некифора. надолго объщаль Византіи спокойствіе на Востокъ и даваль, наконецъ. Никифору возможность дъйствовать болье рышительно на Западъ. Расхваленнымъ Ліутпрандомъ нъмецкимъ войскамъ, можеть быть, пришлось бы встретиться лицомъ къ лицу съ покорителемъ Крита, если бы неожиданная смерть последняго не изменила хода дълъ. Въ началъ 969 года Никифоръ вернулся въ столицу. Въ Болгаріи въ это время дела шли все хуже и хуже для имперіи. Святославъ торжествоваль надъ болгарами, и стало ясно, что Византіи необходимо было вступить въ борьбу съ русскимъ княземъ, чтобы не дать ему прочно утвердиться въ Болгаріи, такъ какъ тогда затрудненія на съверной границъ приняли бы слишкомъ опасный для имперіи обороть. Поэтому Никифоръ рѣшился поддержать болгаръ въ ихъ борьбъ съ Русью. Въ залогъ вновь заключеннаго союза двъ болгарскихъ царевны прибыли въ Константинополь и были обручены съ малолътними Василіемъ и Константиномъ. Но Никифору не суждено было встрътиться со Святославомъ. Въ ночь съ 10 на 11 декабря 969 года во внутреннихъ покояхъ константинопольскаго дворца разыгралась драма, столь обыкновенная въ Византіи: императоръ быль убить заговорщиками. Во главъ заговора стояла сама императрица, которой къ тому времени уже наскучилъ пятидесятисемильтній суровый, нелюбезный и скупой Никифоръ. Переворотъ былъ совершенъ въ пользу Іоанна Цимискія, близкаго родственника и боевого товарища Никифора. Войны, которыя Фока вель почти безпрерывно, вынуждали его къ значительному увеличенію податей и къ другимъ финансовымъ мърамъ, напр., къ выпуску плохой серебряной монеты, къ обложенію принадлежавшей духовенству земельной собственности и къ запрещенію дальнъйшаго увеличенія ея. Большинство этихъ мъръ тяжелымъ бременемъ ложилось на народъ и поселило въ сердцахъ его сильное недовольство противъ Никифора,

<sup>1)</sup> Бракъ Оттона II съ византійской принцессой Өеоовно, какъ извъстно, все-таки состоялся, но уже въ царствование Никифорова преемника, 14-го апръля 972 года. По новъйшимъ изследованіямъ, эта Өеофано была не сестрой Василія II, а другой племянницей Іовина Цимисхія.

бывшаго ранѣе столь популярнымъ. Особенно раздражено было духовенство. Поэтому населеніе столицы довольно спокойно встрѣтило вѣсть о смерти Никифора и провозглашеніе Іоанна императоромъ и опекуномъ малолѣтнихъ царевичей. Къ счастію для Византіи, убійца Никифора оказался достойнымъ продолжателемъ побѣдъ своего славнаго предшественника, такъ что Никифоровы пріобрѣтенія не были потеряны для имперіи.

Дм. Каринскій.

## XXVIII.

## Папа Николай І.

Послъ Карла Великаго государи возстановленной имъ имперіи Духовная недолго сохраняють за собою принадлежавшее ему вліяніе на цер- и светская ковныя дёла: для этого власть ихъ была слишкомъ ослаблена междоусобіями и разділами. Это ослабленіе світской власти въ то половинь время, какъ духовная сохраняеть завоеванное ею благодаря первымъ Каролингамъ положеніе, измѣняетъ отношеніе между ними: изъ подчиненной духовная власть понемногу становится господствующею. Объединение народовъ Запада, увънчанное возстановленіемъ имперіи, оживило римскія преданія и значеніе Рима въ глазахъ народовъ романо-германскихъ; теперь императоръ, власть котораго ограничивается одною Италіей, перестаеть представлять надлежащимъ образомъ это единство и роль представителя его переходить къ преемникамъ св. Петра. Наконецъ, измъняется отношеніе посліднихъ къ представителямъ містныхъ церквей: прежнее номинальное верховенство превращается въ монархическое подчиненіе. Такому переходу содъйствовали и политическія условія эпохи— IX въка. То было время частыхъ династическихъ смутъ, въ которыхъ не могли не принимать большого участія и представители деркви, въ случат неудачи поддерживаемой ими партіи подвергавшіеся со стороны противниковъ преследованіямъ. Отъ частыхъ смуть терпъли не только представители церкви, но и ея достояніе. При ослабленіи свътской власти и вовлеченіи ея во вражду партій, на м'єсть добиться управы было далеко не легко. Сами ми-

IX BEKA.

Hocobia. Ranke, Weltgeschichte, VI Theil; Rocquain, La papauté au moyen åge.

трополиты, естественные защитники своихъ епископовъ, еще сильнъе втягивались въ политическую борьбу и утрачивали возможность быть безпристрастными судьями въ дълахъ, неръдко задъвавшихъ и ихъ интересы, и ихъ самолюбіе. Обиженнымъ оставалось искать суда и управы въ другомъ мъсть, и самымъ подходящимъ для этого

казался римскій престоль, представители котораго стояли далеко оть мъстныхъ столкновеній и очень расширили свое вліяніе на мъстныя деркви въ VIII въкъ. При этомъ, конечно, тъ лица, интересы которыхъ задъвались приговорами папъ, склонны были поднимать вопросъ, на какихъ собственно постановленіяхъ дерковнаго права основаны апелляціи отъ приговоровъ мъстныхъ судовъ къ суду папы. Отвътъ Иождоровы должны были дать знаменитыя Лженсидоровы декреталии. То быль декреталік. сборникь церковныхь законовь, вь который, на ряду съ подлинными, давно имъвшими законную силу, актами, внесено было около сотни подложных р документовъ, отнесенных въ первымъ въкамъ христіанства. Къ подлиннымъ актамъ тутъ были присоединены подложныя посланія и постановленія папъ ранняго времени, а для прикрытія подлога въ сборникъ были вставлены неимъющія отношенія къ главной цъли выписки изъ Библіи, постановленій соборныхъ, изъ церковныхъ писателей. Сборникъ этотъ былъ ложно приписанъ знаменитому ученому начала VII въка Исидору севильскому, а на дълъ составленъ лицомъ, по всей въроятности, принадлежавшимъ къ духовенству реймсской митрополіи. Главною пітью его была защита епископовъ противъ свътской власти; достигнуть этого имълось въ виду посредствомъ ограниченія жалобъ на епископовъ, затрудненія пропедуры, запрещенія поношеній во время процесса. Въ сборникъ преобладаетъ взглядъ, что мотивами къ обвиненіямъ служатъ большею частью нерасположение и злоумышление. Согласно вельнию апостоловъ, епископы во всъхъ бъдахъ должны искать себъ прибъжища у намъстника св. Петра, какъ главы церкви, который возстановить несправедливо осужденныхъ товарищами изъ страха перелъ свътскою властью. Все, отнятое у нихъ, должно быть имъ возвращено, въ противномъ случа осудившіе ихъ епископы и ихъ государи подвергаются отлученію отъ церкви. Епископы могутъ быть судимы только соборомъ, созваннымъ съ разръщенія папы, которому принадлежитъ право окончательнаго приговора. Такимъ образомъ, декреталіи предоставляли пап'є полную власть надъ митрополитомъ, дълали его защитникомъ духовенства и особенно епископовъ отъ свътскаго суда и правительства, отъ власти митрополитовъ и областныхъ соборовъ. Потому епископы съ самаго на-

чала содъйствовали распространенію сборника; какъ это неръдко бываеть, они слишкомъ увлеклись интересами минуты и въ этомъ увлечени не заметили того, что декретали современемъ могутъ сдъявлься въ рукахъ папъ отличнымъ орудіемъ для обузданія не только светской власти, но и самихъ епископовъ. Пока, впрочемъ, до этого было еще далеко.

Сборникъ декреталій составлень быль въ реймсской митрополіи въ половинъ IX въка и возникъ, слъдовательно, безъ содъйствія и въроятно, даже безъ въдома папъ. Конечно, декреталіи оказали имъ большую услугу, но въ то же время несомивню, что при господствовавшемъ тогда направленіи умовъ едва ли нужны были нскусственныя средства, чтобы доставить владычество идев церковной монархін, охватывающей весь западный міръ и находящейся подъ управленіемъ преемника апостола Петра. Духовное могущество папы имело своею основою потребность людей найти прочную опору для своихъ надеждъ въ тяжкія времена, среди подавляющихъ переворотовъ. Эту опору могла давать тогда только церковь, и, укрепляя власть главы ся, люди думали подкрепить свои нравственныя силы.

Въ Римъ декретали упоминаются впервые въ 860 г., и первый сталь ссылаться на нихъ, повидимому, папа Николай I. Воть какъ Николай I. отзывается о немъ современный летописецъ: "Съ нимъ нельзя сравнивать ни одного папу после Григорія Великаго: онъ господствоваль надъ кородями и тираннами и подчиняль ихъ своей власти, какъ будто быль властителемъ міра. Онъ быль смирнымъ, кроткимъ, любящимъ и доброжелательнымъ къ епископамъ и священникамъ, соблюдавшимъ заповъди Господа, и напротивъ, грознымъ и страшно строгемъ къ уклонявшимся съ прямого пути: его можно было бы принять за новаго Илію, воскресшаго въ наши дни по слову Бога, если не теломъ, то духомъ и доблестью". Императоръ Людовикъ II самъ содъйствоваль избранію Николая и первое время поддерживаль съ нимъ дружескія отношенія. Однимъ изъ поводовъ къ ухудшению ихъ послужило столкновение папы съ архі- Отолкновеепископомъ Равенны, последней независимой епархіи въ Италіи, котораго Николай отлучиль за отказъ отъ участія въ римскихъ Равеней. соборахъ, неповиновеніе ихъ решеніямъ и запрещеніе духовнымъ епархін апеллировать къ папъ. Архіепископъ пожаловался на отлученіе императору, который отправиль его съ своими послами въ Римъ для примиренія съ папой, но последній отклониль ходатайство Людовика и воспользовался неудовольствіемъ населенія епар-



хіи для личнаго вмішательства въ ея діла. Тогда архіепископъ долженъ быль покориться и признать главенство паны.

Отолкновеніе съ

Тоть же принципъ апеллиціи къ римскому престолу привель Николая къ столкновенію съ примасомъ Галлін, архіепископомъ реймсскимъ Гинкмаромъ, низложившимъ на помъстномъ соборъ епископа Ротада и недопускавшимъ его до апелляціи. Николай предписаль Гинкмару возстановить Ротада въ санв или явиться вывств съ нимъ къ отвъту въ Римъ; при этомъ онъ объявилъ, что не питаеть никакого особаго расположенія къ Ротаду, но будеть до смерти защищать права папства: права эти-спасительное оружіе для всей церкви; кто изъ епископовъ знаеть, что участь Ротада не постигнеть вскорв и его, а въ такомъ случав у кого онъ будеть искать защиты? Увидя, что Гинкмаръ не выполняеть его требованій и не пускаеть Ротада въ Римъ, папа обращается къ Карлу Лысому и всеми силами заклинаетъ его помочь гонимому: если государи допустять умаленіе правъ папы, то какую послідній окажеть имъ въ случат нужды помощь? Королева писала Николаю два раза, прося его оставить дело, но онъ отказался сделать это, несмотря на всъ хлопоты, причиненныя ему. "Если бы въ вашемъ королевствъ къ вамъ обратился несчастный человъкъ, называя себя жертвою несправедливости, вы не отвергли бы его призыва. Какъ вы можете убъждать насъ оставаться глухими въ голосу нашего брата?" Наконецъ, послѣ ряда оттяжекъ и уловокъ со стороны Гинкмара, Ротаду удалось добраться до Рима; никто изъ обвинителей не явился, и папа призналь его оправданнымъ и возстановиль въ санъ, который Ротадъ и сохранилъ за собою до кончины. Изъ всего этого видно, что право апелляціи было тогда оспариваемо, и что пап'в понадобилось много энергіи, чтобы восторжествовать надъ упорнымъ сопротивлениемъ Гинкмара.

Опоръ съ Кромъ Равенны и Реймса, счастливый случай помогъ Николаю Кельномъ и одержать верхъ надъ Кельномъ и Триромъ по дълу о разводъ ко-Триромъ. Роля Лотарингіи Лотаря II съ его женой Теутбергою. Изъ трехъ сыновей Лотаря I, владъвшихъ Лотарингіей, Провансомъ и Италіей, только у Лотаря II были дъти, но не отъ бездътной жены, а отъ нъкоей Вальдрады, обрученной съ нимъ еще въ дътствъ при жизни отца. Чтобы бывшія земли Лотаря I оставались въ потомствъ его, нужно было узаконить бракъ съ Вальдрадой и происходившихъ отъ него дътей, а для этого признать недъйствительнымъ церковный бракъ съ Теутбергою. Были пущены въ ходъ ложныя обвиненія и признанія на исповъди самой Теутберги въ

ея гръхахъ, и на этомъ основаніи соборъ епископовъ Лотарингіи, быть можеть руководясь еще соображеніями политическими, произнесъ нужный для Лотаря приговоръ, и затемъ онъ обвенчался съ Вальдрадой, которая была признана королевой. Тогда папа выразиль сильное неудовольствіе на то, что областной соборь взяль на себя решеніе столь важнаго дела и что король повиновался этому приговору, не дождавшись согласія папы. Къ нему и обратилась Теутберга, поддерживаемая Карломъ Лысымъ. Король согласился на пересмотръ дъла новымъ соборомъ, на которомъ должны были присутствовать епископы Франціи и Германіи и папскіе легаты. На дълъ на соборъ явились почти одни только епископы Лотарингін и легаты папы. Неизвістно, убіздились ли послівніе предъявленными доводами или были подкуплены Лотаремъ, только соборъ призналъ бракъ съ Вальдрадою законнымъ и послалъ въ Римъ со своими постановленіями двухъ главныхъ членовъ, архіепископовъ Кельна и Трира. Папа созвалъ тогда свой соборъ въ Римъ, который подъ предсъдательствомъ его постановилъ, что ръшеніе епископовъ Лотарингіи, какъ нарушающее права Римскаго престола, не имветь силы, а оба архіепископа, какъ ихъ руководители, должны быть лишены священства. Присматриваясь ближе къ различію между рішеніями обоихъ соборовъ, находишь въ немъ одинъ изъ важивищихъ моментовъ въ исторіи западной церкви. Если бы решенія поместнаго собора остались въ силь, то за областнымъ духовенствомъ сохранилась бы значительная самостоятельность: въдь въ самой Италіи слышались еще утвержденія, что воля римскаго престола не есть еще церковный законъ. Но именно поэтому Николай быль непоколебимь и чуждъ всякой уступчивости: онъ принадлежаль къ темъ людямъ, которыхъ можно назвать воплощенною системою. Идея единой церкви и всемірной власти палства была мыслью его жизни. Решенія римскаго собора, провозглашавшія и въ тоже время прилагавшія къ леду всевластіе папскаго престола, были его собственными ръшеніями, его личными мыслями. Сильно ошибался тотъ, кто думалъ, что на него повыяеть присутствіе императора, брата Лотаря, и его войска. Дъйствительно, императоръ сильно быль оскорблень постановленіями римскаго собора, нанесшими чувствительнъйшій ударъ его дому, но быль возбуждень и неслыханнымь образомь действій папы, созывомъ собора безъ его согласія и низложеніемъ архіепископовъ за исполнение возложеннаго на нихъ поручения. Въ гитыт императоръ приблизился къ Риму съ войскомъ и низложенными епископами, чтобы добиться возстановленія ихъ въ санъ или наложить руки на папу. Последній заперся въ Латеране и велель для умилостивленія Бога устранвать крестные ходы. Нападеніе войска на одинъ изъ нихъ и произведенныя при этомъ насилія еще болье обострили положеніе: казалось, близокь открытый разрывь императора съ папой. Вооруженная толпа ворвалась въ храмъ св. Петра и силою возложила на гробъ апостола непринятый папою протесть архіепископовъ противъ низложенія. Въ это время произошло свиданіе папы съ заболівшимъ Людовикомъ, и оба архіепископа получили приказаніе покинуть Италію, но согласіе папы и императора не было возстановлено, и последній отправился праздновать Пасху въ Равенну. Пользуясь этимъ, оба архіепископа, по возвращеніи въ Германію, разослали ко всемъ товарищамъ упомянутый протесть, представлявшій собою жестокія нападки на безграничныя притязанія папы, но не нашли у другихъ епископовъ того сочувствія, котораго ожидали. Перевъсъ явно склонился на сторону папы.

Отолиновеніе съ Фотіемъ.

И на восточную церковь Николай I распространиль идею римскаго верховенства, съ извъстною необходимостью развившуюся изъ исторіи запада. Для папы было пріятною неожиданностью, что императоръ Михаилъ III обратился къ нему за совътомъ по поводу споровъ, возникшихъ тогда въ церкви Константинопольской. Какъ извъстно, нелюбимый при дворъ за свою строгость патріархъ Игнатій быль низложень, и его місто заняль знаменитый Фотій, до того бывшій міряниномъ; но у Игнатія было въ церкви много сторонниковъ, и между объими партіями начался споръ, не прекращенный соборомъ въ Константинополъ, высказавшимся за Фотія. Михаилъ III счелъ нужнымъ узнать мивніе папы; Николай отнесся къ этому запросу съ римской точки эрънія, считающей папу представителемъ единства церкви. Здёсь, въ лицъ Фотія и Николая, сошлись два человъка, изъ которыхъ одного можно считать представителемъ греческой церкви, а другой не допускалъ ничего противнаго деркви римской. Папа объявиль, что смъна патріарха безъ согласія Рима нарушаетъ соборныя постановленія, которымъ противоръчить и возведеніе въ патріархи мірянина, и потребоваль вообще соблюденія въ Константинополь преданія римской церкви. Съ такими же требованіями обратился онъ и къ другимъ патріархамъ востока. Для ближайшаго ознакомленія съ положеніемъ діль папа послаль въ Константинополь легатовъ, которые приняли сторону Фотія и участвовали въ соборъ,

утвердившемъ низложеніе Игнатія и возведеніе въ патріархи Фотія. Противники послідняго обратились къ папів, и онъ созваль съ своей стороны въ Римів соборъ, который объявиль Фотія лишеннымъ духовнаго сана за то, что онъ вопреки преданію апостольскому и каноническому достигь патріаршества. Главный вопросъ заключался въ томъ, насколько заслуживаютъ вниманія римскаго собора рішенія собора Константинопольскаго; рішенія эти были не только уничтожены, но и объявлены великимъ преступленіемъ. Наконецъ, было заявлено безусловное верховенство римской церкви, а Михаилъ III приглашенъ выступить противъ разрушителей церкви.

Споръ церквей все разгорался. Въ 866 г. папа Николай сдълалъ попытку отнять у Константинополя церковную власть надъ Болгарами. Римскіе миссіонеры оспаривали ученіе греческой церкви объ исхожденіи св. Духа и сильно возставали противъ греческихъ обычаевъ, касавшихся поста, муропомазанія и браковъ священниковъ; они хотели создать римскій патріархать въ Болгаріи. Тогда Фотій задумаль нанести ударь притязаніямь римской церкви нападеніемъ на самого папу. Какъ одинъ изъ замъчательнъйшихъ учителей церкви въ эту эпоху, онъ поставилъ крупнъйшій изъ когда-либо поднимавшихся вопросовъ-вопросъ о противуположности между Константинополемъ и Римомъ, и для ръшенія его хотыть созвать вселенскій соборь съ участіемь трехъ другихъ натріарховъ. Исполнить мысль эту вполнъ ему не удалось, но на соборъ присутствовали и представители другихъ патріарховъ; папа на немъ былъ объявленъ виновнымъ и была провозглашена анаеема ему и всъмъ, поддерживающимъ съ нимъ общеніе. Происходило это летомъ 867 года, а осенью того же года покровитель Фотія, Михаилъ III, былъ умерщвленъ и на престолъ вступилъ его любимецъ Василій Македонянинъ. Новый императоръ измінилъ церковную политику своего предшественника: Фотій быль удалень и патріархомъ снова сдівлался защищаемый папою Игнатій. Николай торжествоваль на Востокъ, какъ и на Западъ. Въ этотъ моменть боедъ Божій, какъ называеть его біографъ, скончался.

Удачный исходъ всёхъ этихъ столкновеній, помимо прочаго, Заключеніе. зависёлъ еще и отъ того, что въ каждомъ изъ нихъ на сторонъ папы были преимущества, которыми онъ и сумёлъ мастерски воспользоваться: въ споръ съ Равенной Николай опирался на недовольство мъстнаго населенія дъйствіями архіепископа; въ дълъ Ротада онъ выступилъ защитникомъ преслъдуемаго митрополитомъ епископа, въ дълъ Теутберги — охранителемъ святости брачнаго

Digitized by Google

союза отъ прихоти короля и угодливости епископовъ; наконепъ, въ вопросв о низложении Игнатія, кромв правъ Рима, папа защищаль еще независимость духовной власти отъ капризовъ двора. Благодаря всему этому, Николаю удалось возвести папство на небывалую дотолв высоту, но удержалось оно на ней не долго. Ослабленіе светской власти шло все усиливансь, и скоро она утратила возможность не только господствовать надъ церковью, но даже просто быть ей полезною, и тогда папы попали въ унизительную зависимость отъ римскихъ феодаловъ; съ другой стороны, ослабъло на время и сознаніе церковнаго единства Запада. Эта зависимость отъ феодаловъ и упадокъ вселенскаго авторитета панъ продолжались до времени Оттоновъ, когда снова возобновилось поступательное движеніе папства.

Н. Шамонинъ.

## XXIX.

## Оттонъ Великій.

Осенью 935 года, съ королемъ Генрихомъ случился легкій апоплексическій ударъ; король вскоръ оправился отъ бользни, но она напомнила ему о близости смерти. Поэтому Генрихъ немедленно по выздоровленіи занялся ръшеніемъ вопроса о престолонаслъдіи, не желая, чтобы послъ его кончины государство оказалось въ такомъ же неопредъленномъ положеніи, въ какомъ оно было по смерти Людовика Дитяти и Конрада.

Во время своего семнадцатильтняго царствованія Генрихъ положилъ прочное начало объединенію германскихъ племенъ и успъшно защищалъ страну отъ внъшнихъ враговъ; эти подвиги давали ему право полагать, что послъ его кончины князья опять изберутъ королемъ одного изъ представителей саксонскаго дома. Генрихъ боялся только, чтобы не возникло несогласій вслъдствіе честолюбія его сыновей, которые могли оспаривать другь у друга право

Hotouherann при составленіи настоящей статьи служили: Liudprandi, Antapodosis (Pertz, Monumenta Germaniae Historica, Scriptorum, T. III, p. 273—339); Liudprandi, Liber de rebus gestis Ottonis Magni Imperatoris (ibid., p. 340—346); Liudprandi, Relatio de legatione Constantinopolitana (ibid., p. 347—363; Widukindi, Res Gestae Saxonicae (ibid. p. 416—467); Thietmari, Chronicon (ibid., p. 743—757); Ruotgeri, Vita Brunonis Archiepiscopi Colonensis (ibid., t. IV, p. 254—275); Hrotsuithae, Carmen de gestis Oddonis I Imperatoris (ibid., p. 317—335); Odilonis, Epitaphium Adalheidae Imp. (ibid., p. 637—645). Пособівни служили: Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit, B. I. Gregorovius, Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter, Stuttgart, 1860. В. III. Lamprecht, Deutsche Geschichte, Berlin, 1892, В. II. Bryce, The Holy Roman Empire. Гильфердинга, Исторія балтійскихъ славянъ, т. І, М. 1855. О. Ісгеръ. Всеобщая Исторія.

на престолъ. Самый старшій сынъ Генриха—Танкмаръ—не могъ разсчитывать на корону, такъ какъ рожденъ быль отъ перваго брака Генриха, а этотъ бракъ признанъ былъ церковью незаконнымъ. Старшій сынь оть второго брака - Оттонъ-родился тогда, когда Генрихъ былъ еще только герцогомъ саксонскимъ, и только третій сынь, тоже Генрихь, родился уже послів того, какъ отець избранъ былъ въ короли. Хотя этотъ Генрихъ по наружности очень походиль на отца и быль любимцемъ матери, однако самъ старый король предназначиль въ преемники себъ Оттона, такъ какъ онъ отличался яснымъ умомъ, твердымъ характеромъ, силою воли и другими качествами необходимыми для государя.

Xapante-**DECTREA** Оттона.

Имъющіяся у насъ свъдьнія о личности Оттона относятся къ болъе позднему времени. Лътописецъ изображаетъ его человъкомъ грузнаго телосложенія (moles corporis), съ румяным в лицомъ, украшеннымъ бородою, съ быстрыми, какъ бы метающими молніи, глазами (oculi rutilantes et in modum fulguris splendorem quendam emittentes); широкая грудь его была покрыта волосами, какъ бы львиною гривою (pectus leoninis quibusdam sparsum iubis); современники, даже собственный сынъ, называли его львомъ; въ этомъ тьль обиталь упорный, вычно дыятельный духы: король даже во снъ имълъ обыкновение говорить. Оттонъ отличался неровной, то медленной, то быстрою походкою; пылкая натура его была отчасти сиягчена воспитаніемъ, но даже въ старости онъ легко терялъ самообладаніе. Подобно отцу своему, Оттонъ былъ страстнымъ охотникомъ, отличался общительностью и щедростью по отношенію къ друзьямъ, но о своемъ королевскомъ призваніи быль болье высокаго мития и даже постился наканунт техт дней, когда ему приходилось являться перель народомъ съ короной на годовъ (quotienscumque sit opus corona portanda, jejunium semper praecedere pro vero traditur. Widukindi, Res Gestae Sax. II, 36). При неутомимой энергіи и страстной отзывчивости. Оттонъ не обладаль выдающимися талантами, онъ не былъ хорошимъ дипломатомъ и полководцемъ, не обладалъ онъ и даромъ спокойной наблюдательности; тъмъ не менъе, благодаря настойчивости и умънью пользоваться обстоятельствами, онь достигь замічательных успіховь.

Избраніе Оттона

Ръшивъ предоставить старшинство Оттону, Генрихъ созвалъ герцоговъ, графовъ и епископовъ въ Эрфуртъ и указалъ имъ на въ короли. Оттона, какъ на желательнаго для него преемника. Князья изъявили согласіе избрать Оттона въ короли по смерти Генриха. Тогда король распределиль свои именія и движимое имущество между всеми сыновьями и особенно щедро наделиль старшаго, Танкmada.

Вскоръ послъ эрфуртского съъзда съ Генрихомъ случился второй ударъ, отъ котораго онъ скончался (2 іюля 936 г.). Тогда франконцы и саксонцы собрались для ръшенія вопроса, кому изъ сыновей Генриха быть королемъ. Большинство избирателей осталось върно слову, данному покойному королю, и преемникомъ его избранъ быль Оттонъ. После этого предварительнаго избранія состоялось окончательное избраніе въ Ахенъ, куда съвхались вельможи уже изъ всъхъ германскихъ герцогствъ, а не только изъ Франконіи и Саксоніи. Въ колонной залів ахенскаго дворца Оттона посадили на мраморный тронъ Карла Великаго при громкихъ рувоплесканіяхъ всёхъ вельможъ, наполнявшихъ залу. Таковъ быль франкскій обычай избранія въ короли.

Изъ залы дворца Оттонъ отправился въ сопровождении герцо- Коронація говъ, графовъ и другихъ знатныхъ лицъ въ ахенскій соборъ, построенный Карломъ Великимъ. Церковь была полна, на хорахъ тъснились многія сотни людей, собравшихся издалека посмотръть на великое торжество. При входъ въ соборъ Оттонъ былъ встръченъ архіепископомъ майнцскимъ Гильдебертомъ, который взялъ короля за руку, привелъ его къ гробницъ Карла Великаго и сказалъ, обращаясь къ народу: "Вотъ Отгонъ, котораго Господь избраль вамъ въ короли, на котораго король Генрихъ указалъ, какъ на желательнаго ему преемника, котораго всѣ князья уже провозгласили королемъ. Если этотъ выборъ вамъ угоденъ, то поднимите правыя руки". Вст подняли руки съ громкими криками одобренія. Тогда архіенискогь подвель Оттона къ алтарю, на которомъ лежали знаки королевскаго достоинства и приступилъ къ обряду коронованія и муропомазанія. Вручая Оттону мечъ, Гильдеберть сказаль: "Прими этоть мечь и рази имъ встахь враговъ Господнихъ, язычниковъ и еретиковъ". Подавая скипетръ, архіепископъ увъщевалъ короля отечески наказывать подданныхъ; совершая муропомазаніе, Гильдеберть говориль Оттону: "Пусть никогда не истощится у тебя елей милосердія, будь милостивъ къ священно-служителямъ, помогай вдовамъ и сиротамъ". Возложивъ при содъйствіи архіепископа кельнскаго на Оттона корону, Гильдеберть отвель его къ воздвигнутому невдалекъ отъ алтаря королевскому мъсту, гдъ Оттонъ оставался до конца литургін, а затыть въ торжественной процессіи возвратился во дворецъ. Тамъ устроенъ былъ коронаціонный пиръ, за которымъ королю служили

Оттона.



герцоги лотарингскій, франконскій, баварскій и швабскій. Такой порядокъ впервые установился на коронаціонномъ торжествів Оттона; король такимъ образомъ показалъ, что считаетъ герцоговъ своими слугами.

Ворьба

Вскор'в посл'в коронаціи Оттону представился случай показать, Оттова съ что онъ будеть достойнымъ преемникомъ своего отца. Въ первый герпогами. же годъ послѣ воцаренія новаго короля всныхнула въ государствъ усобица, грозившая уничтожить ту, еще слабую связь между германскими племенами, для упроченія которой столько потрудился король Генрихъ. Черезъ нъсколько мъсяцевъ послъ коронаціи Оттона скончался герцогь баварскій Арнульфъ. Баварцы недовольны были преобладаніемъ саксондевъ въ Германіи и неохотно подчинялись королю изъ саксонскаго дома, вспоминая о временахъ полной самостоятельности своей земли. Такимъ настроеніемъ баварцевъ воспользовался старшій сынъ Арнульфа Эбергардъ. Немедленно послѣ кончины отца онъ вступилъ въ управленіе Баваріей, не испросивъ на то соизволенія Оттона и даже отказался дать королю денную присягу.

> Не успъвъ склонить Эбергарда къ повиновенію увъщаніями, Оттонъ занялъ своимъ войскомъ Баварію, изгналъ Эбергарда, а герцогомъ баварскимъ назначилъ дядю его Бертольда. Следовательно, званіе герцога получено было Бертольдомъ не по наслідству и не вследствіе народнаго избранія, а по назначенію; Оттонъ даль понять, что считаеть герцога не государемъ, а лицомъ, занимающимъ государственную должность, которую король можеть поручить тому или другому лицу по своему усмотрению. Назначивъ Бертольда герцогомъ, Оттонъ ограничилъ его власть, отнявъ у него право назначать епископовъ; это право было передано королю. Другое ограничение герцогской власти состояло въ томъ, что Оттонъ учредилъ въ Баваріи должность пфальцграфа, который быль представителемъ короля въ верховномъ судь, завъдываль королевскими замками, имъніями, ленами и собиралъ принадлежавшіе королю доходы. Вліятельную должность баварскаго пфальцграфа Оттонъ поручилъ племяннику герпога Бертольда Арнульфу. который по необходимости долженъ быль върно сдужить королю, такъ какъ при враждебномъ отношеніи гердога къ власти пфальцграфа, Арнульфъ могъ сохранить свое значение въ Баваріи только при поддержив со стороны Оттона. Такимъ образомъ король надъялся предупредить возобновление смуты въ Баваріи, внеся рознь въ баварскій герцогскій домъ.

Защитники герцогской власти задумали ослабить усилившуюся королевскую власть твиъ же самымъ средствомъ, которымъ Оттонъ ослабилъ герцогскую власть въ Баваріи, т. е. вызвавъ раздоръ въ королевской семьѣ. Воспользовавшись неудовольствемъ Танкмара противъ Оттона, герцогъ франконскій Эбергардъ склонилъ старшаго брата короля къ возстанію, въ которомъ и самъ принялъ участіе, побуждаемый не только желаніемъ ослабить королевскую власть, но также старинною враждою франковъ къ саксамъ; эта вражда вновь вспыхнула, когда королевская корона перешла къ саксонскому герцогскому дому. Возстаніе было неудачно: Танкмаръ вскорѣ погибъ въ сраженіи, а Эбергардъ изъявилъ полную покорность королю, который не лишилъ его герцогства только вслёдствіе усиленнаго ходатайства архієпископа майнцскаго.

Печальный исходъ дъла, затъяннаго Танкмаромъ, не послужилъ предостереженіемъ для младшаго брата Оттона, честолюбиваго Генриха, который составилъ планъ свергнуть короля съ престола и захватить власть въ свои руки. Герцоги франконскій Эбергардъ и лотарингскій Гизельбертъ охотно согласились помогать Генриху, полагая, что онъ будетъ въ полной отъ нихъ зависимости, если достигнетъ власти съ ихъ помощью. Кромѣ того, Генриху объщалъ помогать король западныхъ франковъ Людовикъ IV.

Давно уже западно-франкское (нынъшняя Франція) и восточнофранкское (нынъшняя Германія) государства оспаривали одно у другого руководящую роль въ средней Европъ. Временный перевъсъ той или другой стороны проявлялся, какъ и теперь еще, во владъніи спорными областями на границъ, носившими тогда названіе герцогства Лотарингіи. Генрихъ І завоевалъ эту область для Германіи, но каждый сколько нибудь могущественный король западныхъ франковъ X в. стремился отвоевать ее обратно. Къ этому стремился и Людовикъ IV, и моментъ для того былъ избранъ имъ благопріятный, когда Оттонъ занятъ былъ прекращеніемъ усобицы въ Германіи.

Многіе представители высшаго духовенства Германіи, и въ ихъ числѣ новый архіепископъ майнцскій Фридрихъ, тоже недовольны были усиленіемъ власти Оттона и тайно сносились съ Генрихомъ. Положеніе Оттона было тьмъ болѣе затруднительно, что онъ долженъ былъ въ одно и то же время и бороться съ внутренними врагами, и вести войну на сѣверѣ и востокѣ съ датчанами и славянами, которые подняли возстаніе, пользуясь германскими усоби-

цами. Два года продолжалась война Оттона съ братомъ и непокорными герцогами. Во время этой войны Эбергардъ и Гизельбертъ погибли, а король западныхъ франковъ принужденъ быль заключить миръ съ Оттономъ, которому удалось вооружить противъ Людовика герцога Франціи Гуго Великаго. Генрихъ, оставшійся безъ союзниковъ, смирился и получилъ прощеніе отъ брата, который только короткое время содержаль его подъ строгимъ надворомъ, а потомъ назначиль его герцогомъ лотарингскимъ, отнявъ, такимъ образомъ, наследство у сына Гизельберта. Во Франконію, по смерти Эбергарда, Оттонъ не назначилъ герцога; самъ король считался съ того времени герцогомъ франконскимъ. Все громадное личное имущество Эбергарда было конфисковано Оттономъ, который, благодаря этому, получиль возможность достойно вознаградить оставшихся върными ему герцоговъ швабскаго и баварскаго.

Генриху вскоръ наскучило въ Лотарингіи и онъ оставиль порученную его управленію страну; тогда Оттонъ назначиль герцогомъ лотарингскимъ лучшаго изъ своихъ полководцевъ Конрада Краснаго, одного изъ франконскихъ графовъ. Между тъмъ многочисленные враги Оттона стали склонять Генриха къ новымъ попыткамъ овладъть престоломъ. Однако уже не разсчитывали на успъхъ открытаго возстанія и составили заговоръ съ цълью убить короля. Заговорщики, въ числъ которыхъ былъ и новый архіепископъ майнцскій Фридрихъ, нам'тревались убить Оттона во время пасхальныхъ празднествъ 941 г., когда ко двору должны были собраться всв знативите вельможи. Совершенно случайно заговоръ быль открыть, большинство заговорщиковь казнено, но Генриху, за котораго со слезами просила Оттона королева-мать, и на этотъ разъ даровано было прощеніе.

Великодушіе брата оказало сильное впечатлівніе на Генриха; онъ искренно раскаялся и сталь такъ усердно служить Оттону, что уже черезъ четыре года (въ 945 г.) король назначилъ его герцогомъ Баваріи, где тогда скончался Бертольдъ. Управляя Баваріей, Генрихъ оказалъ великія услуги германскому народу, такъ какъ велъ непрерывную борьбу съ кочевниками венграми. Генрихъ мужественно отражаль ихъ нападенія и даже перешель въ наступленіе, проникъ въ самыя кочевья венгровъ и освободилъ многихъ германскихъ плънниковъ.

Ограниченіе BHACTH

Возстаніе герцоговъ противъ Оттона только содъйствовало усиленію королевской власти. Оттонъ окончательно утвердиль за согерцоговъ. бою право назначать герцоговъ по своему усмотренію. Въ Франконіи герцогская власть была уничтожена, въ другихъ герцогствахъ сильно ограничена; герцоги лишились права начинать войну и заключать миръ, назначать епископовъ. Когда умиралъ герцогъ, Оттонъ назначалъ ему преемникомъ человъка, на котораго могъ положиться, часто происходившаго не изъ той страны, управлять которою его назначали; такой герцогъ могъ держаться въ странъ только тогда, когда оставался въренъ королю. Впослъдствіи Оттонъ старался замъщать герцогскія вакансіи своими родственниками. Такъ, въ 945 г. назначенъ былъ герцогомъ въ Баварію братъ Оттона Генрихъ, въ 948 г. въ Швабію — сынъ Ліудольфъ; въ то же время Оттонъ выдаль дочь свою Ліутгарду замужъ за герцога лотарингскаго Конрада.

Власть герцога въ значительной степени ограничивалась присутствіемъ въ каждомъ герцогств'в представителя короля - пфальцграфа. Несмотря на это, у герцоговъ оставалась еще довольно значительная власть, такъ какъ они были непосредственными начальниками мъстныхъ графовъ, маркграфовъ и другихъ ленниковъ, обязанныхъ по приказу короля являться на службу съ извъстнымъ числомъ воиновъ. Правда, лены раздавались большею частью самимъ королемъ и не были еще наследственны, какъ во Франціи: раздаваемые королемъ лены сохранялись за ленниками только до тъхъ поръ, пока они были върны своему сюзерену. Съ своей стороны, щедрый король, располагавшій громадными средствами, ум'яль расположить къ себъ ленниковъ: большія богатства, принадлежавшія Оттону, наряду съ другими средствами помогли королю сдізлать такъ много для упроченія единства государства и для усиленія королевской власти, а сильная королевская власть была необходима въ то время для защиты низшихъ сословій, которыя въ половинъ Х в. почти утратили древнюю свободу.

Во время продолжительной смуты и неурядицы при последнихъ ка- Королевская ролингахъ никто не думалъ объ общей защить страны: сильные строили замки, а слабые дълались ихъ кръпостными и такимъ образомъ получали защитниковъ; правитель-графъ, владътель иммунитетаепископъ или аббатъ усиливали свою власть и почти не признавали далекаго сюзерена; правитель или собственникъ извъстнаго участка земли дълался государемъ людей, жившихъ на немъ; язва феодализма быстро распространилась по Германіи, и ко времени Оттона почти исчезла древне-германская правительственная организація по округамъ (Gauverfassung), графы-феодалы и владътели пожалованныхъ королемъ иммунитетовъ стали почти неограниченно

BRACTL H феода-JERM'S.

господствовать надъ народною массою: судъ и расправа, финансовая и военная организація зависьли отъ феодаловъ, а такъ какъ писанными законами тогда еще не руководились въ Германіи, то король быль единственнымь защитникомь слабаго оть произвола сильнаго, къ нему обращались всв недовольные судомъ местныхъ правителей и всегда получали удовлетвореніе. Благодаря этому народъ сочувствоваль усиленію королевской власти и, такимъ образомъ, облегчалъ Оттону осуществленіе главной задачи его внутренней дъятельности. Сочувствіе народа этой дъятельности Оттона вызывалось и другимъ обстоятельствомъ: въ смутный періодъ, до утвержденія саксонской династіи, Германія безъ сильной королевской власти едва не сдълалась добычею кочевниковъ.

Воястаніе единства.

Хотя Оттону удалось къ концу сороковыхъ годовъ Х в. на-Ліудольфа значить герцогами своихъ родстьенниковъ, однако этимъ самымъ и Конрада. Онъ поставилъ въ зависимость спокойствіе государства отъ согла Усиленіе сія между членами королевскаго дома, которое не было особенно королевской прочно. И дъйствительно, уже въ 952 г. началась въ Германіи новая усобица вслъдствіе ссоры сына Оттонова Ліудольфа, герцога упроченіе швабскаго, съ братомъ короля Генрихомъ, герцогомъ баварскимъ, германскаго къ владъніямъ котораго Оттонъ присоединилъ отділенное отъ королевства Итальянскаго герцогство Фріульское, хотя Ліудольфъ имълъ виды на эту страну. Кромъ того Ліудольфъ, старшій сынъ короля, опасался, что при дальныйшемъ усиленіи королевской власти Оттонъ, подобно отцу своему Генриху, позаботится о томъ, чтобы преемникомъ ему былъ избранъ не старшій сынъ, а одинъ изъ младшихъ. Совершенно неожиданно Ліудольфъ пріобрѣлъ важнаго союзника въ лицъ зятя короля герцога Конрада Лотарингскаго, который недоволенъ былъ Оттономъ, не утвердившимъ договоръ Конрада съ правителемъ Италіи Беренгаріемъ; мало того, Конрадъ не получилъ отъ Оттона никакой награды за свою побъду надъ возмутившимся противъ короля вассаломъ: личная обида, нанесенная Конраду, имъла, какъ это не разъ случалось въ средніе въка, важныя политическія следствія.

Оттону пришлось выступить съ войскомъ противъ сына и зятя, которые объявили себя защитниками мъстныхъ, племенныхъ интересовъ и возмутили противъ короля Швабію и Лотарингію. Ліудольфъ отправился также къ саксонцамъ и искалъ союзниковъ для мятежа среди саксонской знати, которая недовольна была стремленіемъ короля утвердить свою власть и государственный порядокъ въ сосъднихъ съ Саксоніей славянскихъ земляхъ, гдъ саксонское дворянство привыкло уже въ теченіе цізмыхъ столітій произвольно и жестоко распоряжаться.

Въ то же самое время, когда междоусобная война началась въ Швабін и Лотарингін, произошло возстаніе противъ Оттона въ Баваріи и Франконіи. Баварцы недовольны были правленіемъ саксонца Генриха и, пользуясь затруднительнымъ положеніемъ короля, возстали подъ предводительствомъ пфальцграфа Арнульфа, который быль обижень тымь, что по смерти дяди его Бертольда герпогомъ баварскимъ назначенъ былъ не онъ, а Генрихъ. Во Франконін съяль смуту архіепископь майнцскій Фридрихъ, недовольный усиленіемъ королевской власти. Архіепископу легко удалось возмутить франконскихъ феодаловъ, которые не могли примириться съ новыми порядками, заведенными у нихъ Оттономъ, послѣ того какъ онъ уничтожилъ герцогскую власть во Франконіи и самъ сталь управлять этою страною. Мятежники действовали не безъ успъха: передъ пасхою 953 г. король попалъ въ ихъ руки; Ліудольфъ и Конрадъ заманили Оттона въ Майнцъ и здёсь предложили обезоруженному королю условія, отъ которыхъ онъ отказался, какъ отъ вынужденныхъ, лишь только очутился на своболъ.

Смута продолжалась до конца 954 г. и нъсколько разъ положение Оттона было критическимъ тъмъ болъе, что возмутившіеся противъ короля князья призвали на помощь венгровъ. Кочевники нахлынули на Германію и опустошали ее до техъ поръ, пока Оттону не удалось ихъ прогнать. Этимъ призваніемъ въ страну дикой орды кочевниковъ противники Оттона окончательно погубили свое дело: ихъ сторонники поняли, что усобицы могуть довести Германію до гибели, ръшили для общаго блага пожертвовать мъстными, племенными интересами и стали переходить на сторону побъдителя венгровъ-короля, которому поэтому удалось подавить возстаніе, причемъ Ліудольфъ и Конрадъ были лишены герцогствъ. Швабскимъ герцогомъ сдъланъ быль вивсто Ліудольфа Бургардь, хотя и бывшій въ родствів съ королевскимъ домомъ, но происходившій изъ Швабіи. Отнятую у Конрада Лотарингію Оттонъ отдаль брату своему Брунону, архіепископу кельнскому, который, такимъ образомъ, соединилъ въ своемъ липъ двъ важнъйшія должности - герцога лотарингскаго и архіепископа кельнскаго. Сторонникъ возмутившихся герцоговъ архіопископъ майнцскій Фридрихъ умеръ еще до прекращенія усобицы. Всъ принимавшіе участіе въ возстаніи епископы были по повельнію Оттона лишены сана и жестоко наказаны, а на ихъ м'всто

поставлены преданныя Оттону лица. Исходъ возстанія особенно важенъ потому, что даже баварцы, самое самостоятельное племя въ государствъ, убъдились въ необходимости государственнаго со-. стемен кінерепседо ких всю

Правленіе Оттона.

Послъ окончательной побъды Оттона надъ непокорными герцогами личность короля получаеть большое значение въ управлении государствомъ. Оттонъ не любилъ долго оставаться на одномъ мѣсть; по всей Германіи были разбросаны его замки и дворцы и онъ часто переважаль изъ одного въ другой, такъ какъ желаль все видеть, во всехъ делахъ принимать непосредственное участіе. Эти постоянные перевзды короля съ мъста на мъсто сближали его особу съ германскими племенами и содъйствовали объединенію Германіи. Несмотря на отсутствіе постоянной резиденціи, Оттонъ любиль окружать себя блескомъ и пышностью, особенно во время большихъ праздниковъ. Тогда ко двору являлись высшіе представители духовенства съ поздравленіями, прівзжали герцоги и графы съ дарами, князья сосёднихъ, зависимыхъ отъ Германіи народовъ привозили дань. Во время такого сътзда король совъщался съ вельможами о важнъйшихъ государственныхъ дълахъ, устраивалъ церковные соборы, причемъ самъ Оттонъ засъдалъ среди епископовъ и аббатовъ и имълъ ръшительное вліяніе на ходъ преній.

Отношеніе Оттона

Хотя Оттонъ быль глубоко религіознымъ человікомъ, однако въ первые годы своего царствованія онъ не особенно покровительвъ цервви ствовалъ высшему духовенству, которое во время упадка каролингской монархіи стало стремиться къ полной независимости, а такія притязавія шли въ разрізъ съ понятіями Оттона о королевской власти. Во время борьбы Оттона съ герцогами большинство епископовъ явно и тайно поддерживало враговъ короля. Поэтому, подчинивъ окончательно герцоговъ, король обратилъ большое вниманіе на духовенство.

> Съ особеннымъ усердіемъ сталь заботиться Оттонь о дълахъ церковныхъ съ тъхъ поръ, какъ имъ овладъло сильное религіозное настроеніе, вызванное внезапнымъ несчастіемъ въ его семьъ: въ 946 г. скончалась его супруга Юдиеь; всъ оплакивали кончину доброй королевы, умъвшей смягчать суровость своего супруга, но особенно сильное впечатление произвела смерть Юдиеи на самого Оттона; онъ сталъ искать утвшенія въ священномъ инсаніи; послів кончины супруги Оттонъ, который не умівль до того времени читать, хотя понималь не только немецкую, но также латинскую и славянскую різчь, принялся за азбуку и вскоріз на

учился читать св. книги. Вмѣстѣ съ тѣмъ Оттонъ сталъ особенно заботиться о церкви, и главнымъ его сотрудникомъ въ этомъ отношеніи былъ младшій брать его Брунонъ, съ дѣтства предназначенный къ духовному сану и получившій поэтому прекрасное для того времени образованіе у англо-саксонскихъ и греческихъ монаховъ.

Сдълавшись архіепископомъ кельнскимъ, Брунонъ въ то же время стоялъ во главъ королевской канцеляріи. Благодаря Брунону возстановлена была придворная школа, процвътавшая при Карлъ Великомъ; ко двору Оттона приглашены были такіе ученые, какъ Ратгеръ, епископъ веронскій, Ліутпрандъ, епископъ кремонскій, Израиль, епископъ шотландскій. Благодаря придворной школъ дъти Оттона, особенно будущій императоръ Оттонъ II, получили хорошее образованіе. Эта школа солъйствовала появленію литературы, правда, весьма своеобразной,—національной по содержанію и древнеклассической по формъ. Писали, конечно, по-латыни. Это было какъ бы второе послъ эпохи Карла Великаго возрожденіе литературы. Замъчательно, что въ эту эпоху являются и писательниць-монахини.

Изъ возстановленной Брунономъ придворной школы вышли государственные дъятели и новые епископы, уже вполнъ преданные воролю; ихъ содъйствіемъ Оттонъ хотъль воспользоваться для упроченія новаго государственнаго порядка и для усиленія королевской власти. Дъло въ томъ, что послъ борьбы своей съ герцогами Оттонъ отчасти отказался отъ своей системы замъщенія герцогскихъ вакансій и раздачи леновъ, такъ какъ эта система не вполнъ оправдала его ожиданія, не избавила страну отъ усобицъ: и вновь назначаемые ленники, пользуясь при феодальныхъ порядкахъ громадною властью въ своихъ ленахъ, вскоръ дълались столь же самостоятельными, какъ и наслъдственные.

Возвращансь къ системъ своего отца, Оттонъ началъ опять передавать герцогства по наслъдству отъ отца къ сыну, опять сталъ назначать герцогами правителей, происходившихъ изъ той страны, управлять которою имъ поручалось. Далъе, если графъ или другой какой-нибудь ленникъ, умирая, оставлялъ сына, способнаго занять его мъсто, то Оттонъ сталъ поручать сыну ленъ отца, а не назначалъ на мъсто умершаго новое лицо. Но такъ какъ наслъдственность леновъ и дальнъйшее усиленіе феодаловъ должно было ослабить королевскую власть, то Оттонъ придумалъ новое средство противъ усиленія вассаловъ и сталъ раздавать лены преданнымъ ему предста-

вителямъ духовенства новой школы, выдвигая, такимъ образомъ, какъ противовъсъ противъ свътской аристократіи, сословіе духовное. Въ этомъ сословіи наиболье вліятельныя мъста занимались монахами, среди которыхъ не могла, конечно, утвердиться идея наслъдственности леновъ. Какъ ни щедро раздавалъ Оттонъ дены епископамъ и аббатамъ, но по смерти каждаго изъ нихъ ленъ опять возвращался къ королю, который отдавалъ его кому хотълъ. Кромъ того, при господствовавшемъ еще среди свътскихъ феодаловъ невъжествъ, образованныхъ, ловкихъ, умълыхъ правителей можно было найти только среди духовенства.

Такъ какъ Оттонъ роздаль очень много леновъ духовнымъ лидамъ, то общее управленіе страною получило церковный характеръ; при этомъ и духовенство должно было заняться многими дѣлами совершенно свѣтскими, духовныя лица сдѣлались государственными сановниками; они должны были слѣдить за тѣмъ, чтобы ихъ вассалы были всегда готовы явиться по указу короля на военную службу, должны были даже, вопреки каноновъ церковныхъ, сами предводительствовать на войнѣ. Занимая важнѣйшія правительственныя мѣста въ государствѣ, духовныя лица непрестанно призывались ко двору для разрѣшенія разныхъ дѣлъ.

Получивъ большое значение въ свътскихъ дълахъ, церковь должна была допустить вмешательство короля въ дела духовныя. Какъ защитникъ и покровитель церкви, Оттонъ считалъ себя въ правъ распоряжаться духовными дълами: никакой събэдъ духовенства не могъ состояться безъ его разръшенія, никакое, касавшееся деркви постановленіе не имъло силы безъ его утвержденія. Оттонь самъ учреждаль новыя епископства, назначаль и смыщаль епископовь, по своему усмотрънію распоряжался церковными имуществами для политическихъ цълей. Однако, духовенство, занявъ важиъйшія правительственныя міста, получило также исключительное вліяніе на дела государственныя и на общественный строй самого государства. Церковь въ Х в., какъ и въ первыя эпохи среднихъ въковъ; была по преимуществу носительницею идей; если, благодаря дъятельности Оттона, церковь стала въ болъе близкое отношеніе кв государству, то оно должно было взять на себя новыя, болье широкія задачи. Церковь была въ то время единственною властью, употреблявшею доходы съ крупнаго имущества на общественныя, а не на частныя потребности; будучи обязана своимъ строемъ римской императорской эпохъ, церковь стала въ этомъ отношеніи на той точкі зрівнія, которой государства могуть достигнуть лишь въ эпохи высшей культуры. Тъсно слившись съ государствомъ, церковь должна была передать ему стремленіе къ достиженію этихъ высшихъ задачъ; она должна была сдълать ближайшимъ его идеаломъ воздъйствіе во имя гуманности и нравственности, что далеко выходило за предълы задачъ древне-германскаго государства, которое своею цълью ставило лишь охраненіе мира. Тъ всеобъемлющія формы управленія, которыя развиты были церковью для достиженія идеальныхъ цълей, были при Оттонъ предоставлены въ распоряженіе мірской власти для выполненія государственныхъ централистическихъ задачъ. Только усвоивъ эти начала, нъмецкое государство впервые получило возможность быть истиннымъ государствомъ и, вмъстъ съ тъмъ, сдълаться вполнъ христіанскимъ государствомъ: былъ проложенъ путь къ тъсному сліянію христіанской и національной жизни на церковной почвъ.

Оттонъ не только распоряжался по своему усмотрѣнію духовными дѣлами, но также видѣлъ въ епископахъ важнѣйшихъ правительственныхъ чиновниковъ, а въ аббатствахъ—одинъ изъ главнѣйшихъ финансовыхъ источниковъ государства. Все это несогласно было не только съ лже-исидоровыми декреталіями, но даже и съ древними каноническими постановленіями, и духовенство, принимая лены отъ короля, какъ бы связывало себѣ руки. Но вновь назначенные Оттономъ духовные сановники архіепископы: кельнскій (братъ короля Брунонъ) и майнцскій (сынъ короля Вильгельмъ) полагали, что усиленіе королевской власти и участіе духовенства въ управленіи содѣйствуютъ установленію царства Христова на землѣ.

При сліяніи государства съ церковью неминуемо долженъ былъ возникнуть вопросъ о подчиненіи одной силы другою. Оттонъ добивался такого сліянія, чтобы при помощи церкви господствовать, но чтобы надолго упрочить за собою ея поддержку онъ долженъ былъ имѣть власть надъ всемірнымъ епископомъ церкви. Неизбъжнымъ слѣдствіемъ церковной политики Оттона было стремленіе обладать Римомъ, эта политика заставляла національнаго германскаго короля добиваться міровой императорской короны, а одною изъ главныхъ задачъ императора священной римской имперіи—къ этому сану стремился Оттонъ — была защита христіанства и распространеніе его по всей землѣ.

Раздавъ значительную часть леновъ духовенству, Оттовъ достигъ той цъли, къ которой стремился: власть его стала болъе сильною, чъмъ до усобицы 952—954 гг. Но слъдствія этого союза короля съ духовенствомъ были благодътельны только до тъхъ поръ, пока духовенство во всемъ оказывало содъйствіе королю. Впослівдствін духовенство, пріобръвъ громадную политическую силу, оказалось не менъе мятежнымъ, чъмъ тъ, кого оно должно было сдерживать. Духовенство вошло въ феодальную систему, и король, такимъ образомъ, самъ содъйствовалъ тому, чтобы эта система получила впослъдствіи еще большее развитіе.

Война

Много сдълано было Оттономъ для объединенія германскихъ Оттова съ племенъ и для упроченія въ Германіи государственнаго порядка; славянами. не менъе потрудился онъ, защищая Германію отъ внъшнихъ враговъ и покоряя сосъдніе народы. Еще Генрихъ подчиниль нъкоторыя племена балтійскихъ славянъ; чешскій князь Вячеславъ призналъ надъ собою его власть, но еще при жизни Генриха произошло въ Чехіи возстаніе: Вячеславь быль убить своимъ братомъ Болеславомъ, который захватиль въ свои руки власть и объявиль страну независимой отъ нъмцевъ. Борьба Оттона съ Болеславомъ была продолжительна; девять льтъ прошло, пока чешскій князь опять призналь себя ленникомъ германскаго короля.

> Покоренныя Генрихомъ славянскія племена, жившія по нижней Эльбъ, при первомъ извъстіи о смерти этого короля отказались повиноваться нъмцамъ. Оттонъ долженъ быль лично выступить противъ отложившихся племенъ, заставилъ славянъ опять подчиниться и поручиль храброму, энергичному маркграфу Герону держать ихъ въ повиновеніи; кромѣ того, Герону поручено было защищать Саксонію отъ нападеній другихъ племенъ балтійскихъ славянъ, еще не покоренныхъ нъмцами и населявшихъ всю страну между Заалой и Эльбой, съ одной стороны, и Одеромъ, съ другой. Племена эти (главившия изъ нихъ лютичи и бодричи, двлившияся на ратарей, доленчанъ, черезпънянъ, гаволянъ, лужичанъ, стодорянъ и брежанъ) съ самаго начала дарствованія Оттона стали нападать на пограничныя германскія земли, предавая огню и опустошенію деревни, убивая жителей. Герону приходилось вести съ этими славянами ожесточенную, почти непрерывную войну, причемъ онъ наводиль своею жестокостью ужась на враговъ. По временамъ только враждующія стороны заключали перемиріе. Во время одного изъ такихъ перемирій славяне задумали нечаянно напасть на Герона и убить его, но предпріятіе не удалось: нізмець оказался коварнізе. Геронъ, не подавая виду, что знаетъ о намъреніяхъ славянъ, пригласилъ къ себъ на пиръ 30 славянскихъ князей, напоилъ ихъ пьяными до безчувствія и потомъ приказаль всехъ ихъ убить.

Это кровавое дёло еще сильнее воспламенило вражду славянъ къ нъмцамъ, и началась между ними борьба не на животъ, а на смерть, борьба особенно тяжкая для нъмцевъ, "потому что славяне", разсказываеть немецкій летописець: "отличаются удивительною выносливостью, легко переносять величайшія трудности, довольствуясь весьма скудною пищею; имъ кажется чуть не забавою то, что мы, германцы, переносимъ съ величайшимъ трудомъ. (Est namque hujusmodi genus hominum durum et laboris patiens, victu levissimo assuetum et quod nostris gravi oneri esse solet. Slavi pro quadam voluptate dicunt. — Widukindi, Res Gestae Sax. II, 20). Но несчастіемъ балтійскихъ славянъ было отсутствіе у нихъ порядка и единодушія; только тогда заботились они объ общемъ благь, когда являлся у нихъ болъе энергичный князь, умъвшій подчинять себъ своевольныхъ, вообще же княжеская власть была у нихъ очень ограничена. Народы славянскіе ослабляли другь друга междоусобіями и въ концъ концовъ должны были подчиняться нъмцамъ.

Геронъ завоевалъ Сторълецъ (переименованный нъмцами въ Бранденбургъ) и покорилъ всъхъ славянъ до Одера, а тъ славянскія онвмеченія племена, которыя жили между низовьями Эльбы и Одера были по- балтійскихъ корены самимъ Оттономъ. Все покоренное населеніе должно было платить дань немпамъ; кроме того, славяне обязаны были исполнять всякія работы въ имініяхъ короля и его вассаловъ; имінія эти образовались изъ участковъ, отнятыхъ Оттономъ у мъстныхъ князей и розданныхъ его вассаламъ нъмдамъ. Эти поселенные среди славянъ вассалы короля должны были постоянно быть готовыми къ войнъ и подавленію возстанія. По всей пограничной области настроены были укръпленные города-бурги съ особыми начальниками бургграфами, которымъ подчинены были мелкіе вассалы, сами же бургграфы были подъ непосредственнымъ начальствомъ маркграфа Герона. Такъ положено было начало нъмецкой колонизаціи въ славянской странъ и вмъсть съ тьмъ онъмеченію балтійскихъ славянъ.

Впрочемъ, онъмечение балтійскихъ славянъ шло сначала крайне неуспъшно, потому что славяне, покорившіеся нъмдамъ послъ продолжительной, упорной борьбы, продолжали относиться съ глубо- распростракою ненавистью къ своимъ притеснителямъ, которые, къ тому же, венів крибыли другой веры и говорили на непонятномъ славянамъ языкъ. Славяне все еще были язычниками и приносили своимъ богамъ даже человъческія жертвы. Самою угодною, по митнію славянь, жертвою богу войны Святовиту быль христіанинъ-немецъ. Оттонъ

Начало славянъ.

Заботы Оттона о стіанотва среди CHEBRHS.

полагалъ, что страна окончательно умиротворится только послѣ принятія славянами христіанства; по повелѣнію короля посланы были къ славянамъ саксонскіе священники, распространявшіе среди язычниковъ христіанство подъ охраною жестокаго маркграфа Герона; изъ страха предъ грознымъ маркграфомъ многіе славяне приняли христіанство, хотя совсѣмъ не знали сущности христіанскаго ученія, такъ какъ чужеземцы-проповѣдники, объяснявшіеся съ ними черезъ переводчиковъ, не объясняли славянамъ св. писанія, а заставляли только безсмысленно заучивать непонятныя славянамъ латинскія слова молитвъ. Въ области лужичанъ, ратарей и гаволянъ Оттонъ учредилъ два епископства и всѣ славяне принуждены были платить духовенству десятину и кромѣ того особую подать съ сохи.

Возотаніе Отонпіва.

Само собою разумѣется, что суровыя мѣры Оттона не могли примирить славянъ съ ихъ угнетеннымъ положеніемъ и, воспользовавшись первымъ удобнымъ случаемъ—послѣднею борьбою короля съ герцогами—они возстали въ 954 г. подъ предводительствомъ энергичнаго князя Стоинѣва и не только разорили многіе изъ построенныхъ у нихъ бурговъ, но даже проникли въ Саксонію, куда привель ихъ измѣнившій королю знатный саксонецъ Вихманъ. Обстоятельства сначала благопріятствовали славянамъ: хотя къ концу 954 г. усобица въ Германіи была уже прекращена, однако Оттонъ не могь еще идти противъ возмутившихся славянъ, такъ какъ долженъ былъ обратить всѣ свои силы противъ напавшихъ на Германію венгровъ и только въ концѣ 955 г. могь отправиться противъ славянъ.

Прежде чёмъ король выступилъ въ походъ противъ славянъ, явилось къ нему посольство отъ возставшихъ племенъ. Послы объявили Оттону, что народъ ихъ не можетъ выносить нёмецкихъ порядковъ въ своей странѣ; пусть нёмцы оставятъ ихъ землю, тогда они будутъ безпрекословно платить дань Оттону. Король не согласился и возобновилась кровопролитная война. Нёмцы опятъ побъдили и новыми жестокостями хотъли отучить славянъ отъ бунтовъ. Предводитель возстанія кн. Стоинѣвъ былъ убитъ, и голову его воткнули на колъ; 700 дружинниковъ Стоинѣва, попавшихъ въ плѣнъ, были обезглавлены; совѣтнику Стоинѣва выкололи глаза, вырвали языкъ и въ такомъ видѣ еще живого бросили въ кучу труповъ. Но и послѣ этого борьба нѣмцевъ съ славянами не прекращалась: еще нѣсколько походовъ пришлось предпринятъ Оттону (въ 959 и 960 гг.), нрежде чѣмъ утвердилась его власть надъ балтійскими славянами.

Окончательная побъда Оттона надъ балтійскими славянами Подчиненіе оказала сильное впечатление на другихъ соседнихъ славянъ, и Польши и вскоръ (въ 963 г.) польскій князь Мечиславъ принужденъ былъ свошенія признать себя денникомъ Оттона. Даже въ далекое русское кня- съ Россіей. жество проникла слава Оттона: въ 959 г. явились при его дворъ послы отъ великой княгини русской Ольги, въ св. крещеніи Елены. Трудно опредвлить цвль этого посольства, но результатомъ его было то, что Оттонъ послалъ въ Россію ученаго монаха Адальберта съ братією для проповіди; впрочемъ, миссіонеры Оттона не имъли на Руси никакого успъха, такъ какъ вступившій въ управленіе государствомъ Святославъ приказаль прогнать этихъ нівмцевъ изъ своей земли, - надо полагать, что ему были отчасти извъстны миссіонерскіе подвиги маркграфа Герона у балтійскихъ славянъ.

Война Оттона съ балтійскими славянами продолжалась такъ долго (около 24 лътъ) потому, что король не всегда могъ обращать противъ нихъ всв свои силы, его часто отвлекали усобицы въ Германіи, борьба съ датчанами и особенно съ венграми. Датчане, соединившеся тогда подъ властью Гарольда Синезубаго, уничтожили Датскую Марку (Dannmark), учрежденную еще Генрихомъ I, и сожгли германскія поселенія въ этой Маркъ. Оттонъ во главъ многочисленнаго войска проникъ далеко въ глубъ Ютландін, сдівлаль Гарольда своимъ вассаломъ, возстановиль германскія поселенія на границь съ Даніей и снова присоединиль Шлезвигъ къ Германіи.

Датокая Mapka.

Борьба Оттона съ венграми имъла несравненно большее значеніе, чъмъ походъ его въ Данію, и началась вскоръ посль воцаренія От- Оттона съ тона, такъ какъ венгры, узнавъ о смерти ихъ побъдителя Генриха, Венграми. бросились на Германію; большихъ усилій стоило тогда Оттону прогнать дикія орды кочевниковъ. Посл'в этого нашествія, венгры повторяли свои набъги всякій разъ, когда Оттону приходилось вести борьбу съ герцогами, но съ 945 года набъги венгровъ ръдко были удачны, такъ какъ новый герцогъ баварскій Генрихъ усердно ихъ отражалъ; только во время последней борьбы Оттона съ герцогами венгры, призванные возставшими противъ короля вассалами, проникли въ глубь страны, но все-таки были прогнаны Оттономъ. Черезъ годъ (955 г.) венгры повторили наб'ягь съ гораздо болве значительными силами. Огромная венгерская орда проникла въ Баварію и обложила Аугебургъ. Туда поспъшилъ Оттонъ въ іюль 955 г. Одинъ изъ нъмецкихъ князей, бывшій пфальцграфъ баварскій Арнульфъ, призвавшій во время возстанія венгровъ, даль имъ на

Ворьба



этотъ разъ знать о движеніи Оттона. Венгры оставили Аугсбургь и расположились на обширной равнинъ у лъваго берега Леха. Германское войско было въ несколько разъ меньше венгерскаго; поэтому решено было отложить сражение до прибытия подкрепления изъ Франконіи и Швабіи.

Витва. вначеніе.

Оттонъ расположился лагеремъ на лъвомъ же берегу Леха, непри Лехь вдалекъ отъ табора венгровъ. Когда подошли подкръпленія, Оттонъ не могь уже сдерживать свое войско, горъвшее нетерпъніемъ сразиться съ ненавистнымъ врагомъ. Наканунъ ръшительной битвы въ нъмецкомъ войскъ всъ постились и исповъдывались, готовясь въ смерти. Въ самый день сраженія, -- это было 10 августа, на память св. муч. Лаврентія—на разсвъть совершено было въ лагеръ Оттона торжественное богослужение. Кольнопреклоненный король со слезами молился въ виду всего войска, причастился св. Таинъ и даль объть въ случав побъды построить храмь во имя св. Лаврентія. Горячая молитва воодушевила войско; съ распущенными знаменами бодро выступили нъмцы изъ лагеря.

> Войско германское было разделено на восемь колониъ; каждая колонна состояла изъ 1000 прекрасно-вооруженных всадниковъ, изъ которыхъ каждый имълъ при себъ конюха и нъсколько слугъ. Первыя три колонны состояли изъ баварцевъ; въ четвертой колоннъ шли франконцы, которыми командоваль Конрадь, бывшій герцогь лотарингскій; онъ хотьль върною службою противъ враговъ отечества и христіанства загладить свое участіе въ возстаніи противъ Оттона. Ядро войска составляла пятая колонна, которою начальствовалъ самъ Оттонъ. Короля окружали самые храбрые воины, выбранные изо всего войска. Последнія три колонны состояли изъ швабовъ и чеховъ. Не успъли еще нъмцы приблизиться къ табору венгровъ, какъ Оттону донесли, что часть непріятельскаго войска наступаеть съ тылу. Дело въ томъ, что ночью на 10 авг. Булцу, карханъ или главный предводитель венгровъ, переправилъ часть своего войска на правую сторону Леха. Этотъ отрядъ расположился противъ лагеря Оттона, находившагося на лъвомъ берегу, и незамътно наблюдалъ за движеніями нъмцевъ; лишь только они выступили изъ своего дагеря къ непріятельскому, отрядъ венгровъ перешель на лъвый берегь, очутился въ тылу нъмцевъ и напаль на колонны, бывшія въ арріергардь. Швабы и чехи не устояли, многіе изъ нихъ были убиты и взяты въ плівнъ; обозъ попаль въ руки непріятеля, и венгры стали приближаться съ тылу къ той колоннъ, которою начальствоваль самъ король. Тогда Оттонъ при

казаль Конраду, стоявшему съ франконцами впереди королевской колонны, повернуть фронтъ, выдвинуться изъ общей линіи войска и напасть на венгровъ, напиравшихъ съ тылу. Конрадъ сдълаль искусное движеніе, внезапно напалъ на венгровъ, обратилъ ихъ въ бъгство, освободилъ плънныхъ швабовъ и чеховъ, отбилъ обозъ.

Тогда только когда было отбито нападеніе съ тылу, можно было начать сраженіе съ главными силами венгровъ. Оттонъ приказаль расширить боевую линію такъ, что въ нее вошли три первыя баварскія колонны и та колонна, которою начальствоваль онь самь; затымь король обратился въ воинамь съ такою ръчью: "Теперь настало время показать мужество и любовь къ отечеству; передъ вами непріятель, много превосходящій васъ числомъ, но вамъ ли бояться его? Вы вооружены гораздо лучше венгровъ и, что главиће всего, съ вами Богъ, ваше самое надежное оружіе. Сміло пойдемъ на врага, лучше пасть въ битві со славою, нежели жить въ позорномъ порабощении". Сказавъ эти слова, Оттонъ взялъ щитъ и священное копье и первымъ устремился на своемъ боевомъ конв противъ непріятеля. Все войско последовало за королемъ, венгры не выдержали этой стремительной, единодушной аттаки. Сраженіе было непродолжительно, непріятель обратился въ бъгство. Много тысячь венгровъ было перебито нъщами, которые преслъдовали непріятеля на большомъ разстояніи. Храбрый Конрадъ, такъ успешно начавшій битву, паль во время сраженія смертью героя. Весь дагерь венгровъ достался поиминати во в захваченные венграми во время похода пленники были освобожлены.

Битва при Лехѣ принимается нѣкоторыми за конецъ переселенія народовъ, такъ какъ венгры, въ теченіе полустольтія опустошавтіе Францію, Германію и Италію посль нанесеннаго имъ при Лехѣ страшнаго пораженія перестали совершать набъги, начали мало по малу покидать кочевой образъ жизни, стали принимать христіанство и окончательно утвердились въ плодородной дунайской низменности, западную часть которой успъли все-таки занять нѣмецкіе поселенцы, защищавшіе восточную часть Баваріи и образовавшіе Восточную Марку (Ostmark), изъ которой впослъдствіи возникло герцогство Австрія (Oestreich). Побъда надъ венграми, которую современники по ея всемірному значенію сравнивали съ побъдою Карла Мартела надъ арабами, сдълала Оттона какъ бы защитникомъ всего западно-европейскаго христіанства отъ нападеній языческой орды, достойнымъ императорскаго титула. Со-

бравшіеся вечеромъ, послѣ сраженія на Лехскомъ полѣ вельможи прив втствовали Оттона императоромъ.

Отношенія Франціи и Италів.

Оттонъ, дъйствительно, сталъ стремиться къ полученію импе-Оттона въ раторской короны, что обусловливалось, между прочимъ, и поли-Вургундін, тическимъ вліяніемъ его въ техъ частяхъ имперіи Карла Великаго, которыя со времени Карла Толстаго не были соединены съ Германіей. Зять Оттона, король западныхъ франковъ Людовикъ IV, неуспъшно боровшійся со своими вассалами и даже захваченный въ плънъ герцогомъ Франціи Гуго Великимъ, просилъ помощи у короля Германскаго. Оттонъ совершиль несколько походовъ въ страну западныхъ франковъ и, наконецъ, въ 950 г., благодаря содъйствію духовенства, заставилъ герцога Гуго признать Людовика королемъ. Въ благодарность за это Людовикъ отказался отъ своихъ притязаній на Лотарингію. Такимъ образомъ, Оттонъ утвердилъ свое вліяніе во Франціи, которая ніжоторое время была въ вассальныхъ къ нему отношеніяхъ. Еще большимъ вліяніемъ пользовался Оттонъ въ королевствъ Бургундскомъ, которымъ до 943 г. управлялъ, какъ опекунъ несовершеннольтняго короля бургундскаго Конрада.

> Будучи попечителемъ бургундскаго королевскаго дома, Оттонъ не могь не вившаться въ дела Италіи, такъ какъ бургундскіе каролинги съ самаго начала Х в. старались подчинить своей власти Ломбардію, гдъ отъ 888 г., когда свергнуть быль Карлъ Толстый, постоянно шла борьба между разными претендентами на престоль, родственниками Каролинговъ. Съ 926 г. королемъ Италіи былъ Гуго, отчимъ короля бургундскаго Конрада, воспитанника Оттонова. Этотъ Гуго жениль, конечно, не безъ согласія Оттона, сына своего Лотаря на сестръ своего пасынка короля Конрада, юной Адельгейдъ. Такъ начались между Оттономъ и королемъ Италіи Гуго дружественныя отношенія, которыя испортились только тогда, когда въ Германію убъжаль одинь изъвассаловь короля Гуго - маркграфъ иврейскій Беренгарій, замышлявшій овладіть Италіей. Впослідствін, въ 947 г., по смерти короля Гуго, Беренгарій не безъ содівствія Оттона возвратился въ Италію и сдълался правителемъ Ломбардіи, хотя королемъ считался Лотарь, сынъ Гуго.

Оттонъ и Лотарь умеръ въ 950 г., и Беренгарій поспышиль принять ти-Адельгейда. тулъ короля. Но молодая вдова Лотаря, Адельгейда, славившаяся красотою и умомъ, пользовалась въ странъ большимъ расположеніемъ; ея сторонники полагали, что не Беренгарію слъдуетъ принять титуль короля, а тому, кого вдовствующая королева избереть себъ въ супруги. Поэтому Беренгарій предложиль Адельгейдъ

выйти замужъ за сына его Адальберта. Адельгейда отказалась и была посажена въ мрачную тюрьму, въ уединенномъ замкѣ, на берегу оз. Гарда. Въ тюрьмѣ вдову короля подвергали всякимъ униженіямъ и даже истязаніямъ; изъ всей многочисленной свиты ей оставили одну служанку и духовника. Между тѣмъ Беренгарій, сдѣлавшись королемъ, вызвалъ всеобщее неудовольствіе своею несправедливостью, и это обстоятельство содѣйствовало усиленію сочувствія къ Адельгейдѣ. Одинъ изъ ея сторонниковъ, епископъ Адельгардъ, нашелъ возможность сообщить томившейся въ тюрьмѣ королевѣ о своей готовности дать ей убѣжище въ принадлежащемъ ему замкѣ Каноссѣ. Тогда бывшій при Адельгейдѣ священникъ вмѣстѣ съ ея служанкою вырыли подземный ходъ подъ стѣною тюрьмы; этимъ ходомъ вывели Адельгейду и послѣ многихъ приключеній и опасностей привели ее въ Каноссу, гдѣ она была уже въ полной безопасности.

Изъ Каноссы Адельгейда обратилась съ жалобою на Беренгарія къ бывшему опекуну своего брата, королю Германіи. Оттонъ, конечно, зналъ о нравственныхъ достоинствахъ и красотв сестры его воспитанника и ръшилъ не только выступить ея защитникомъ, но и жениться на ней. Къ этому браку побуждала Оттона, кром'в симпатіи къ Адельгейд'в, еще надежда овладіть Италіей при помощи той партіи, которая сочувствовала несчастной королевь; вмъсть съ тьмъ Оттонъ надъялся принять уже 30 льть никъмъ не носимый титуль императора, на что, казалось, имълъ полное право, будучи, по женской линіи, потомкомъ Карла Великаго и нося титулъ короля франковъ. Съ большимъ войскомъ прибыль Оттонъ въ 951 г. въ Ломбардію и быль радушно принять недовольными Беренгаріемъ феодалами. Овладъвъ столицею Ломбардін Павіей, Оттонъ отправиль въ Каноссу къ Адельгейдъ пословъ съ богатыми дарами просить ея руки и пригласить ее въ Павію. Посольство было принято Адельгейдою благосклонно, она отправилась въ Павію, гдъ состоялось ея бракосочетаніе съ могущественнъйшимъ государемъ Европы. Адельгейда достигла такого величія спустя короткое время послъ самыхъ тяжкихъ бъдствій и униженій; ея удивительная судьба осталась въ памяти народа, который упоминаеть во многихь легендахь о романтической судьбъ этой королевы.

Овладъвъ Ломбардіей, Оттонъ вступилъ въ переговоры съ папою Агапитомъ II относительно возстановленія имперіи и вънчанія его, Оттона, императорскою короною. Но папство, достигшее въ поло-

CERTO TETYES.

винъ IX в. большого могущества при великихъ папахъ Николав I и переговоры Іоаннъ VIII, ко времени Оттона пришло въ совершенный упадокъ. о приняти Рядъ позорныхъ папъ, достигшихъ позорными средсувами престода, император- такъ унизили папство, что въ 932 г. римлянину Альберику удалось овладъть Римомъ и церковною областью. Двадцать два года правилъ Альберикъ со славою Римомъ, предоставляя папамъ въдать только церковныя дёла. Само собою разумёется, что Альберикъ, самостоятельно правившій Римомъ, не соглашался впустить туда Оттона, который прежде всего лишиль бы Альберика власти. Поэтому Агапитъ, дъйствовавшій въ пользу Альберика, долженъ былъ отказать въ содъйствіи Оттону, и ему для полученія императорской короны оставалось только идти съ войскомъ на Римъ, чтобы низложить Альберика. Но обстоятельства сложились такъ, что Оттонъ долженъ былъ отложить походъ на Римъ. Дъло въ томъ, что Беренгарій не быль еще окончательно побъждень, въ Германіи опять началась усобица-возстаніе Ліудольфа и Конрада. Поэтому Оттонъ возвратилъ Беренгарію Ломбардію, заставивъ его присягнуть себъ, какъ сюзерену, а самъ поспъшиль въ 952 г. въ Германію.

Избраніе

Только къ 960 году въ Германіи возстановлено было пол-Оттона II ное спокойствіе, и Оттонъ сталъ помышлять о новомъ походѣ въ корожи. въ Италію съ цізлью довершить то дізло, которое пришлось отложить въ 952 г. Но прежде чъмъ предпринять походъ въ Италію для полученія императорской короны, Оттонъ созваль въ мав 961 г. знативищихъ светскихъ и духовныхъ лицъ въ Вормсъ, гдъ по желанію короля избрань быль ему въ преемники сынъ его отъ Адельгейды -- Оттонъ (Ліудольфъ скончался до 961 г.). Королевичу Оттону было только 7 лътъ и онъ не только быль избранъ въ преемники своему отцу, но даже торжественно коронованъ въ Ахенъ своимъ дядею, архіепископомъ кельнскимъ и братомъ архіепископомъ майндскимъ. Избраніе такого юнаго короля считалось явленіемъ необычайнымъ и, дъйствительно, стоить въ нъкоторомъ противоръчіи съ принципомъ свободнаго избранія.

Устроивъ дъла въ Германіи, Оттонъ занялся приготовленіями Веренгарій къ походу въ Италію, куда еще съ 954 г. его звали итальянскіе и Іоаниъ XII. князья, притесняемые Беренгаріемь, совсемъ не исполнявшимъ своихъ ленныхъ обязанностей по отношенію къ Оттону; но тогда Оттонъ, занятый подавленіемъ междоусобій и борьбою съ венграми и славянами, не могь действовать более или менее решительно противъ Беренгарія. Однако просьбы о помощи изъ Италіи не прекращались. Въ 960 году съ такою просьбою обратились къ Оттону изъ Рима, гдв съ 952 года обстоятельства перемвнились. Въ 954 году скончался Альберикъ; светская власть надъ Риможь и перковною областью перешла къ шестнадцатильтнему сыну его Октавіану, который по смерти папы Агапита II въ 955 году, семнадцати лътъ отъ роду, самъ вступилъ на папскій престолъ подъ именемъ Іоанна XII и, такимъ образомъ, опять соединилъ духовную власть римскаго первосвященника со свътскою властью государя Рима и церковной области. Іоаннъ XII не обладаль блестящими способностями своего отца, и этимъ спъшилъ воспользоваться Беренгарій, чтобы увеличить свое королевство на счеть церковной области. Теснимый Беренгаріемъ, папа просиль помощи у Оттона, приглашаль его въ Римъ, изъявляя готовность возложить на него императорскую корону, если онъ возвратить церковной области захваченныя Беренгаріемъ земли. Такъ предлагалъ Оттону императорскую корону самъ Іоаннъ XII, отепъ котораго не соглашался даже впустить Оттона въ Римъ.

Предложение Іоанна было сделано Оттону какъ нельзя боле кстати. Во-первыхъ, въ западной Европъ продолжало господствовать убъжденіе, что имперія римская не перестала существовать, хотя по временамъ и не было императора, было междуцарствіе. Восноминанія о славной эпохів Карла Великаго, при которомъ императорская власть возстановлена была послё трехвековаго междуцарствія, еще болве утверждали въ этой мысли, а бъдствія, постигнія Западную Европу вскоръ послъ Карла Великаго, во время бездъйствія императорской власти, были, казалось, самымъ яснымъ доказательствомъ необходимости объединенія всего западно-европейскаго христіанскаго міра подъ властью императора. Съ другой стороны, никто, казалось, не быль болье способень возстановить императорскую власть, чемъ Оттонъ, избавившій христіанъ Западной Европы отъ нашествій кочевниковъ, распространившій христіанство среди язычниковъ славянъ, владъвшій самымъ могущественнымъ въ Европъ королевствомъ, носившій къ тому же титуль короля франковъ и бывшій по женской линіи потомкомъ великаго императора Карла.

Не мало облегчало Оттону задачу возстановленія имперіи и по- Положеніе ложеніе, въ которомъ тогда находилась Италія. Множество мел- Италія въ кихъ владътелей, едва признававшихъ власть государей, носив- под. Х в. шихъ титулъ королей Италіи, довели до полнаго разоренія эту страну, страдавшую въ то же время отъ набъговъ венгровъ и завоеваній арабовъ.

Вследствіе этихъ опустошительныхъ нашествій значительная часть населенія Италіи собрадась въ города и, возобновивъ укрѣпленія прежнихъ временъ, отсиживалась за ними отъ набъговъ непріятеля. Это скопленіе населенія въ городахъ, вызванное страшнымъ бъдствіемъ, разореніемъ деревень, имъло и нъкоторыя благопріятныя послідствія: съ одной стороны, оно способствовало быстрому развитію городской жизни и вмісті съ тімъ процвітанію нъкоторыхъ ремеслъ и искусствъ, съ другой стороны, общая опасность и необходимость жить вместе подъ охраною городскихъ стень способствовали сближенію различных элементовъ населенія, романскихъ и германскихъ, и ускорили ихъ сліяніе, вырабатывая общій языкъ и сглаживая различіе въ обычаяхъ. Но въ то же время ненадежность всёхъ условій жизни имёла крайне дурное вліяніе на нравственное состояніе общества. Всё торопились жить, и мелкое честолюбіе при господствовавшемъ безправіи співшило поскоріве достигать своей цели, не разбирая средствъ: на чьей стороне была сила, тотъ пользовался ею, какъ тиранъ; въроломство, двоедушіе, коварство и жестокость вошли какъ бы въ законъ общественной жизни страны. Подобное воззрѣніе на жизнь не могло не отразиться на общественных и семейных нравахь; въ первой половинь Х в. разврать достигь въ Италіи крайнихъ предъловъ.

Отъ церкви въ это время нельзя было ожидать спасенія, хотя и не было среди духовныхъ лицъ недостатка въ строгихъ и серьезныхъ людяхъ, которые съ ужасомъ смотрели на то "сатанинское господство", которое охватило тогда все общество въ Италіи. Епископы, достигшіе при полномъ упадк'є центральной власти большого могущества, мало отличались своими нравами отъ мірской знати. Не блистали нравственностью и монастыри, которые оказывали лишь весьма слабый отпоръ общей испорченности, но хуже всего было то, что не избъгло общей испорченности и панство, которое раньше не для одной только Италіи было источникомъ указанія и назиданія въ дъль въры и совъсти. Папы сдълались орудіемъ разныхъ партій и знатныхъ фамилій. Въ теченіе почти полувевка две знатныя, но порочныя римлянки, Осодора и ся дочь Мароція, возводили на папскій престоль своихъ не мене порочныхъ родственниковъ и друзей, пользуясь для того тайными убійствами и другими подобными средствами. Папство пришло въ совершенный упадокъ.

Хотя Октавіанъ, сдъдавшись подъ именемъ Іоанна XII папою, снова соединилъ духовную власть папы съ властью госу-

даря Церковной Области, но отъ этого положение делъ нисколько не улучшилось, такъ какъ юноша Іоаннъ превосходилъ порочностью своихъ предшественниковъ и всемъ казалось, что только сильная власть императора можеть водворить порядокъ въ Италіи и церкви. Оттонъ же твиъ болве могъ разсчитывать на успъхъ въ Римъ, что самъ папа его приглашалъ туда. Принимая предложеніе Іоанна, Оттонъ клятвенно подтвердиль всв права папы, обязался возвратить Церковной Области всв земли, захваченныя сосъдними владътелями, но въ то же время объявиль, что, корононавшись императоромъ, онъ самъ, подобно Карлу Великому, будетъ верховнымъ сюзереномъ Рима и церковной области. Въ политическомъ отношеніи просьба Іоанна XII до некоторой степени напоминаетъ обращение папства къ Пипину Короткому за 200 летъ передъ тъмъ: вмъщательствомъ извет папа старается избавиться отъ домашняго врага.

Предоставивъ управленіе Германіей брату Брунону и сыну Вильгельму, поручивъ ихъ заботамъ своего младшаго сына, незадолго передъ тъмъ коронованнаго королемъ, Оттонъ осенью 961 г. въ сопровождении супруги, съ большимъ войскомъ, въ которомъ въ Италію были даже отряды славянь, отправился въ Италію. Войско Берен- и приватів гарія было вскор'є разсеяно немцами. Ломбардія опять подчинилась Оттону, который 31 января 962 г. безпрепятственно подошелъ къ Риму.

Второй походъ Оттона императ. TETYES. .

На встръчу Оттона вышель изъ въчнаго города крествый ходъ, въ которомъ принимала участіе вся римская знать; представители знативищихъ родовъ римскихъ привътствовали короля, целовали его ноги и посадили на коня, присланнаго папою. По улицамъ, переполненнымъ несмътными толпами народа, въ торжественной процессіи таль Оттонь до храма св. Петра; на ступеняхь церкви, въ полномъ облаченіи, окруженный духовенствомъ сидёлъ папа на золотомъ тронъ. Когда король сошелъ съ коня и поднялся по мраморнымъ ступенямъ, папа всталъ, поцеловался въ уста съ королемъ и подаль ему руку. Затемъ подошли къ такъ называемымъ серебрянымъ вратамъ храма. Прежде, чъмъ войти въ соборъ. Оттонъ торжественно объявиль, что явился въ Римъ обезпечить благо города и церкви и подтвердить за папою пожалованія прежнихъ императоровъ.

2 февраля, въ день Срътенія Господня, Оттонъ и Адельгейда были коронованы Іоанномъ XII императорскою короною.

Оттонъ, сдълавшись императоромъ, пріобрълъ верховную власть

Оттона къ папъ.

Отношеніе надъ Римомъ, и папа сталъ владіть этимъ городомъ и Церковною Областью только, какъ ленникъ императора; Іоаннъ XII и римскіе граждане поклялись надъ "драгоцвинымъ твломъ св. Истра" соблюдать върность по отношенію къ императору и никогда не оказывать помощи ни Беренгарію, ни сыну его Адальберту. Вскор'в Іоанну пришлось убъдиться, что Оттонъ не только стесниль его свътскую власть, но также будеть вывшиваться въ дела церковныя. Изъ Рима Оттонъ увхаль въ Павію, и, какъ верховный защитникъ церкви, созваль тамъ соборъ для решенія некоторыхъ важныхъ дель. Папа на этотъ соборъ приглашенъ не быль, а епископовъ Оттонъ старался привлечь на свою сторону и щедро раздаваль имъ иммунитеты. Слишкомъ поздно понялъ Іоаннъ, что онъ самъ выпустилъ изъ рукъ ту власть, которая ему досталась благодаря подвигамъ его отца, и сталъ подумывать о томъ, какъ бы избавиться отъ своего защитника.

> Изъ Павіи Оттонъ отправился противъ Беренгарія, который все еще держался въ одномъ изъ укрѣпленныхъ замковъ, но и на этоть разъ императору не пришлось покончить съ Беренгаріемъ. Оттону донесли, что Іоаннъ бунтуеть римлянъ противъ императора, вступиль въ сношенія съ Адальбертомъ и по прежнему ведеть весьма развратную жизнь. Сначала Оттонъ не предпринималь еще решительныхъ меръ противъ Іоанна; "Папа еще мальчикъ", говорилъ императоръ: "примъръ хорошихъ людей можетъ его исправить". Но Іоаннъ не думаль объ исправленіи. Онъ вошель въ сношенія съ византійскимъ императоромъ, пригласиль въ Римъ Адальберта, которому помогали невърные арабы; этого мало-папа послаль доверенныхъ лиць къ язычникамъ венграмъ съ целью побудить ихъ къ новому нашествію на имперію. Узнавъ объ этомъ, Оттонъ пріостановиль военныя дійствія противъ Беренгарія, немедленно отправился съ войскомъ къ Риму и осадилъ резиденцію палы. Іоаннъ принужденъ былъ бъжать, и римляне отворили ворота императору.

> Оттонъ воспользовался побъдою какъ нельзя лучше; онъ заставилъ римлянъ вторично присягнуть ему и дать торжественное объщаніе "не избирать и не поставлять никого папою безъ согласія и избранія императора" (praeter consensum atque electionem domini Imperatoris Augusti). Такъ должны были римляне отказаться отъ важнъйшаго принадлежавшаго имъ права свободнаго избранія папы, императоръ же пріобрълъ такое преимущество, какого не имълъ и Карлъ Великій: зам'єщеніе папскаго престола стало такъ же за

висъть отъ Оттона, какъ и назначение епископовъ въ Германии, и императоръ немедленно показалъ, что желаетъ въ полной мъръ воспользоваться пріобретеннымъ правомъ. Какъ изменились обстоятельства за 100 летъ! Въ 866 г. папа Николай I судилъ короля Лотаря II, правнука Карла Великаго, а въ 963 г. императоръ выступаетъ уже судьею папы.

Для суда надъ папою Оттонъ созваль въ Римъ соборъ, состоявшійся подъ его председательствомъ. Іоаннъ, конечно, не явился на судъ, и докладъ о его преступленіяхъ былъ выслушанъ соборомъ въ его отсутствін. Затімь отцы собора, руководимые императоромъ, просили его, "чтобы онъ изгналъ изъ святой римской церкви то чудовище, порови котораго не могуть быть искуплены никакою добродътелью, и на его мъсто поставилъ другого, который представляль бы образець добродьтельной жизни". Іоаннь быль незложень "за развращенные нравы", а папою, съ согласія Оттона, избранъ Левъ VIII. После избранія новаго папы, Оттонъ опять обратился противъ Беренгарія, взяль его въ плівнь и со: слалъ въ Бамбергъ. Не смотря на это, Италія не скоро успоконлась. Іоаннъ имълъ не мало сторонниковъ среди римлянъ, которымъ совствъ не нравилось подчинение чужеземцу Оттону. Неудивительно поэтому, что уже въ началъ 964 г. вспыхнуло возстаніе противъ императора и его ставленника Льва. Въ февралъ 964 г. Ісаннъ вступиль въ Римъ и снова занялъ папскій престоль, а Левъ VIII спасся бъгствомъ и обратился за помощью къ императору, который не успълъ еще удалиться изъ Италіи. Оттонъ направился съ войскомъ къ Риму, но еще до прибытія императора Іоаннъ внезапно умеръ; по словамъ летописца, папа скончался отъ раны, нанесенной ему въ одной загородной виллъ діаволомъ; надо полагать, что роль діавола была на этоть разъ исполнена однимъ оскорбленнымъ супругомъ. По смерти Іоанна XII, римляне все таки не пожедали подчиниться намецкому ставленнику Льву VIII. а избрали и поставили папою Бенедикта XI, безъ согласія Оттона, вопреки данной ему присягь. Но императоръ осадилъ Римъ и, взявъ городъ, низложилъ Бенедикта XI, а римлянъ заставилъ снова признать папою Льва VIII. Такимъ образомъ, Оттонъ показалъ, что никто не можетъ савлаться папою безъ его согласія.

Только въ январѣ 965 г., послѣ трехлѣтняго отсутствія, воввратился Оттонъ въ Германію, возстановивъ Священную Римскую имперію. Но эта имперія многимъ отличалась отъ имперіи Карла Великаго, даже территорія ея была нѣсколько иная. Такъ, на Пи-

Имперія Оттона.



ренейскомъ полуостровъ Оттонъ вовсе не имълъ владъній; во внутреннія діза Франціи и Бургундіи онъ и не вившивался, хотя Людовикъ IV и Конрадъ признавали его своимъ сюзереномъ. Даже та часть Италін, которая завоевана была Оттономъ (южная Италія, какъ и при Карлъ Великомъ, все еще принадлежала византійскому императору), не составила одного государства съ Германіей: для Италіи быль особый канцлерь, особые законы. Такимъ образомъ, въ возстановленной Оттономъ имперіи части монархіи Карла Великаго составили какъ бы союзъ государствъ, причемъ подъ непосредственнымъ управленіемъ Оттона были только Германія и значительная часть Италіи. Если ученые современники и связывали съ императорскою короною притязание на всемірное господство, то политикъ Х столвтія, которому извъстна была печальная судьба этой короны со времени паденія Каролинговъ, могь признать въ ней только символическое значеніе нравственнаго превосходства немецкаго государства надъ слабейшими соседними государствами и фактического права верховной защиты церкви. Такъ думаль и Оттонь; изъ новаго своего величія онъ не создаль притязанія на неограниченную власть въ Италіи, какъ это ділаль Карлъ Великій по образцу римскихъ цезарей. Императорскою властью Оттонъ пользовался главнымъ образомъ для господства надъ церковью.

Но если на западъ и на югъ власть новаго императора была слабъе, нежели власть Карла Великаго, то на съверъ и востокъ Оттонъ довершилъ многое изъ того, что было только начато Карломъ. Считая одною изъ главныхъ задачъ императора защиту и распространеніе христіанской візры, Оттонъ дівятельно заботился объ утвержденіи христіанства среди покоренныхъ имъ Балтійскихъ славянъ и, кромъ того, положилъ начало ихъ опъмеченію, поселивъ между ними своихъ вассаловъ. Чешскій князь и датскій король были ленниками Оттона и платили ему дань. Датскій король вскор'в послъ своего подчиненія Оттону, въ 966 г. приняль крещеніе и крестиль свой народь. Польскій князь Мечиславь, крестившійся около того времени подъ вліяніемъ своей супруги Домбровки, долженъ былъ позволить немецкимъ проповедникамъ распространять христіанство въ Польшъ. Сношенія Оттона съ Россіей указывають на то, какъ далеко на востокъ распространилось вліяніе императора.

Отношенія

Не на одномъ только востокъ пользовалось почетомъ имя Откъ арабамъ. тона. Въ 950 г. кордовскій калифъ Абдеррахманъ прислалъ къ Оттону пословъ, которые просили государя Германіи принять на

себя посредничество между арабами и христіанами съверной Испаніи. Такъ начались сношенія Оттона съ арабами; при помощи этихъ сношеній онъ надізялся остановить поступательное движеніе мусульмань, которые въ то время не только отняли у грековъ Сицилю, но даже заняли ивкоторые пункты въ южной Франціи и завладьли въ южной Италіи нівкоторыми городами, принадлежавшими грекамъ. Но, само собою разумвется, дипломатическія представленія не подвиствовали на арабовъ, и Оттонъ составиль планъ силою изгнать невърныхъ изъ Сициліи и южной Италіи.

> Tperin походъ

Сознаніе необходимости принять ръшительныя мізры противів. поступательнаго движенія арабовь явилось у Оттона во время его третьяго похода въ Италію. Этотъ походъ быль предпринять им- въ Италію. ператоромъ вскорт послт возвращенія въ Германію: въ январт 965 г. Оттонъ возвратился изъ Италіи, а въ августь 966 г. быль вынужденъ опять отправиться въ эту страну, такъ какъ римляне снова возмутились противъ папы, возведеннаго на престолъ по указанію императора. На этотъ разъ Оттонъ строго наказалъ бунтовщиковъ: 13 вожаковъ возстанія было пов'єщено, многіе сосланы въ Германію. Для предупрежденія волненій на будущее время Оттонъ назначилъ въ Римъ своего префекта, который долженъ быль управлять городомъ вмёсте съ папою, ставленникомъ императора. Устроивъ такимъ образомъ дъла въ Римъ, Оттонъ захотьль обезпечить своему сыну на случай своей смерти императорскую корону. Поэтому въ Римъ быль вызванъ 14-летній король Оттонъ, принимавшій уже участіє въ управленіи Германіей, конечно, подъ руководствомъ старшаго брата, архіепископа майнцскаго Вильгельма, который сдвлался канплеромъ по смерти Брунона, случившейся въ 965 г. Молодой король прибыль въ Римъ и въ праздникъ Рождества 967 г. былъ коронованъ императорскою короною подобно тому, какъ и сынъ Карла Великаго Людовикъ быль короновань еще при жизни своего отца.

Во время пребыванія стараго императора въ Рим'в къ нему Отношеніа обратились за помощью противъ арабовъ нъкоторые князья южной въ Византіи. Италіи. Оттонъ охотно согласился помогать имъ и привель ихъ въ ленную отъ себя зависимость, хотя эти князья считались подвластными византійскому императору. Престоль византійскій занималь въ это время весьма энергичный императоръ, знаменитый полководецъ Никифоръ Фока. Узнавъ объ измънъ князей южной Италіи, Никифоръ немедленно собралъ войско, чтобы наказать изм'внниковъ, но вскоръ явилось къ нему посольство отъ императора

Оттона I, который просиль у Никифора руки падчерицы его, дочери императора Романа II, для своего сына-императора. Эта царевна была сестрою царевны Анны, на которой 16 лътъ спустя женился великій князь русскій Владиміръ. Оттонъ надъялся, что южно-итальянскія владънія грековъ будутъ отданы его сыну, какъ приданое, но Никифоръ и слышать не хотълъ объ уступкъ своихъ владъній въ южной Италіи. Переговоры были прерваны и началась война. Оттонъ отправился съ войскомъ въ южную Италію, но, не имъя флота, онъ не могь прочно утвердиться въ этой странъ, такъ какъ греки постоянно получали съ моря подкръпленія.

Болье двухъ льть продолжалась въ Южной Италіи война съ переменнымъ счастьемъ. Оттонъ не прекратилъ военныхъ действій и по смерти Никифора (970 году), когда въ Константинополь водарился Іоаннъ Цимискій. Занятый войною со Святославомъ. Цимискій не могъ обратить всекть силь противъ Оттона и отправиль къ нему пословъ, которые объявили, что византійскій императоръ согласенъ дать въ супруги Оттону II царевну Өеофано, но никогда не согласится на уступку своихъ итальянскихъ владвній. Такъ какъ война продолжалась уже около трехъ льть и ведена была съ сомнительнымъ успъхомъ, то Оттонъ согласился на предложенія Цимискія темъ более, что новый византійскій императоръ изъявилъ согласіе признать императорскій титулъ Оттона, на что не соглашался Никифоръ. Въ Константинополь отправлено было Оттономъ блестящее посольство съ архіепископомъ кельнскимъ во главъ за паревною Өеофано. Въ началъ 972 г. Өеофано прибыла въ Италію, 14 апръля состоялся ея торжественный въъздъ въ Римъ, гдѣ она была коронована императорскою короною и обвънчана съ Оттономъ II, которому было тогда 17 лътъ.

Кончина Оттона. Оба императора, отецъ и сынъ съ супругами пробыли въ Римѣ до мая 972 г. и только въ сентябрѣ возвратились въ Германію, въ которой старый императоръ не былъ съ 966 г. За время шестилѣтняго отсутствія императора, въ Германіи скончались старшій сынъ его архіепископъ Вильгельмъ, дочь Ліутгарда и мать Матильда. Вдова Генриха погребена была рядомъ съ могилою ея супруга въ Кведлинбургѣ и туда поспѣшилъ Оттонъ по возвращеніи въ Германію поклониться гробу матери. Въ Кведлинбургѣ же императоры праздновали Пасху 973 г. По случаю праздника ко двору Оттона съѣхались герцоги и всѣ знатнѣйшіе духовные и свѣтскіе вельможи Германіи и Италіи, явились съ поздравленіями и привезли дань польскій князь Мечиславъ и чешскій Болеславъ II, а король датскій прислалъ съ

данью большое посольство. Кром'в того, прибыли въ Кведлинбургъ съ поздравленіями послы изъ Россіи, Болгаріи, Греціи. Даже венгры, недавно зл'вйшіе враги Германіи, прислали къ Отгону посольство съ дарами. Это блестящее собраніе живо напоминало императору о вс'яхъ подвигахъ его многотрудной жизни, было нагляднымъ указаніемъ вс'яхъ достигнутыхъ имъ усп'яховъ.

Во время пребыванія въ Кведлинбургв Оттонъ по прежнему проявляль необыкновенную діятельность; между прочимь онь снарядилъ миссію въ Венгрію для пропов'вдыванія христіанства, но дви императора были уже сочтены: всв видели, что смерть близкихъ родныхъ сильно повліяла на Оттона, онъ вдругь какъ-то одряживить и постарбить, хотя ему шель только 62-й годъ. Чувствуя необходимость въ отдыхв, Оттонъ послв пасхальныхъ торжествъ отправился въ замокъ Мемлебенъ, гдв въ 936 г. скончался Генрихъ I. Въ Мемлебенъ Оттонъ прибылъ 6 мая 973 г. Путешествіе очень утомило стараго императора; однако на слідующій день онъ по привычев поднялся на разсветь, чтобы не опоздать къ заутрени. Весь день Оттонъ чувствовалъ себя слабымъ, но не теряль бодрости и даже шутиль за объдомь, но когда нъсколько часовъ спустя онъ стоялъ въ церкви за вечерней, то внезапно почувствовалъ упадокъ силъ и лишился чувствъ. Стоявшіе кругомъ князья поддержали его и перенесли на кресло, вскоръ императоръ пришель въ себя и сказаль, что желаеть причаститься Св. Таннъ. Несколько минуть спустя после принятія Св. Таинъ Оттонъ тихо скончался при пініи священных гимновъ всіми присутствовавшеми въ церкви.

Еще современники Оттона удивлялись его подвигамъ и называли Великимъ. Это имя вполнъ заслуженно сохранилъ онъ и въ исторіи.

Виталій Эйнгорнъ.



## XXX.

## Религіозно - общественный идеалъ папы Григорія VII-го <sup>1</sup>).

Французская поговорка—"всё дороги ведуть въ Римъ", — быть можетъ никогда не заключала въ себе более верной характеристики состоянія Западной Европы, чемъ во второй половине XI-го столетія, въ дни понтификата Григорія VII-го. Римъ никогда не былъ въ большей степени, чемъ въ те времена, мірообъемлющимъ



<sup>1)</sup> Предлагаемая статья представляеть собою извлечение изъ только что напечатаннаго труда автора — "Идея Божескаго царства въ твореніяхъ папы Григорія VII и публицистовъ его времени". Главитишими источниками вакъ для статьи, такъ и для названной работы послужили: Monumenta Gregoriana (Jaffè, Bibliotheca rerum germanicarum, т. II), два тома Monumenta Germaniae Historica, libelli de lite imperatorum et pontificum (S. XI, XII), Monumenta Germaniae, Scriptores; изданіе Пертца (первые 14 и 20 томъ), сочиненія Петра Даміани (изд. Migne, два тома) и Mansi, Sacrorum Conciliorum Nova et amplissima collectio. Изъ пособій въ особенности важны: Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit, Meyer von Knonau, Jahrbücher des deutschen Reichs, Gfrörer, Papst Gregorius VII; Martens, Gregor VII, Sein Leben und Wirken; Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands; Mirbt, Die Publicistik im Zeitalter Gregors VII. Мы не считаемъ нужнымъ давать здъсь біографическихъ свъдъній о Григоріи, такъ какъ русскій читатель можетъ найти ихъ въ общедоступномъ изложении знатока занимающей насъ эпохи-харьжовскаго профессора Вязигина (Григорій VII, его жизнь и общественная двятельность, библіографич. библ. Павленкова). Въ другомъ трудъ-«Личность и вначеніе Григорія VII въ исторической литературъ» (П. 1892) тотъ же авторъ подвергаетъ основательному критическому разбору главивищия изъ указанныхъ пособій и даетъ весьма подробныя библіографическія указанія,

центромъ, въ которомъ узломъ сходились всв нити западно-европейской исторіи, пружиною, все приводящей въ дъйствіе. Если мы станемъ на точку зрънія великаго папы и взглянемъ на міръ, какъ онъ ему представлялся съ высоты апостольскаго престола, передъ нами, "какъ съ высокой башни", откроются необъятные горизонты: мы будемъ поражены необычайной широтой той исторической перспективы, которая служить папъ ареной дъятельности. На съверъ скандинавскія государства, на югъ съверная Африка, на западъ—Испанія, на востокъ— Кіевъ, Константинополь, армянскія перкви малой Азіи—таковы географическіе предълы кругозора Григорія—тъ крайніе пункты земной поверхности, съ которыми онъ такъ или иначе пребываеть въ сношеніяхъ, на которые простирается если не власть, то дъятельность преемника св. Петра.

Въ этихъ предълахъ передъ нами развертывается необычайно разнообразная панорама. На съверъ христіанскіе миссіонеры одерживають побъду за побъдой: великій переломъ совершается въ Швецін, которая обращается изъ язычества въ христіанство. На ють и юго-востокъмусульмане тъснять христіанъ и служать въчной угрозой для одряхлъвшей византійской имперіи. На западь совершается наступательное движеніе христіанъ противъ мусульманъ, у коихъ испанскія дружины вибств съ французскими рыцарями отвоевывають пядь за пядью родную землю. Норманнскіе князья-Рожеръ и Робертъ Гюискаръ одерживають рядъ побъдъ надъ сарадинами и довершаютъ завоеваніе Сициліи. "Схизматики"-Греки находятся въ непрестанномъ колебаніи между старинной враждой къ апостольскому престолу и страхомъ передъ мусульманскими нашествіями, который заставляеть византійскихь императоровъ обращаться къ помощи славы латинскаго христіанства, искать сближенія съ нимъ. Въ средней Европъ папа озабоченъ судьбами Франціи, которая находится въ состояніи полнъйшей анархіи; не сдержанные уваженіемъ къ королевской власти, французскіе феодалы ведуть между собой безпрерывныя частныя войны, и самъ король, безсильный управлять своимъ государствомъ, предпринимаетъ разбойничьи подвиги, грабя на большихъ дорогахъ провзжихъ купцовъ. Въ отдаленной Англіи у апостольскаго престола имъется другъ, не всегда, впрочемъ, върный и надежный: это "перлъ между князьями", -Вильгельмъ Завоеватель, покорившій Велико: британію съ благословенія римскаго первосвященника. А въ сосъдней Германіи, на глазахъ Григорія, возгарается пламя всеобщаго междоусобія. Здівсь въ началь его понтификата идеть междоусобная война между королемъ и его возмутившимися подданными: здёсь вопреки надеждамъ папы устроить миръ- зарождается дерковный споръ, полувъковая борьба между святительскою и царской властью.

Этнографическій составъ тъхъ областей, на которыя простирается вліяніе папы, отличается чрезвычайной пестротой, и территоріальные преділы его духовной власти безпрестанно міняются: въ числъ корреспондентовъ, къ коимъ обращаются папскія посланія фигурируєть русскій князь Изяславъ Ярославичь, коего сыну-Ярополку папа именемъ св. Петра "отдаетъ" Кіевъ, рядомъ со Свеномъ-датскимъ королемъ, Аназиръ, мавританскій царь, рядомъ съ испанскимъ епископомъ Симеономъ.

Уже одно это пестрое разнообразіе корреспондентовъ папы, среди коихъ имъются лида самыхъ различныхъ общественныхъ положеній, представители всіхъ возможныхъ странъ и народностей,указываеть на разнообразіе д'вятельности Григорія и на необычайную широту его стремленій. Въ твореніяхъ этого папы весь христіанскій міръ того времени находить себ'в отраженіе. Эта широта географическаго кругозора великаго святителя свидътельствуеть не только объ объемъ его власти и вліянія: она обусловливается необычайной широтой того политическаго и общественнаго идеала, который связываеть его какъ главу католическаго христіанства со всеми концами вселенной. Онъ хочеть всехъ привести къ единству стада Христова подъ властью единаго вселенскаго пастыря, сплотить человічество во единое соціальное тівло, устроить на земль единое "божеское царство". Во имя этого идеала папа признаетъ себя отвътственнымъ предъ Богомъ; "рабъ рабовъ" Божінхъ онъ, обязанный пещись обо всъхъ-, всъмъ одинаково должникъ" -- народамъ близкимъ и отдаленнымъ.

Григорій —

І. Въ задачу настоящаго очерка не входить ни жизнеописаніе преемнякъ Григорія, ни изложеніе техъ историческихъ событій, коихъ онъ Августина. былъ свидътелемъ и участникомъ. Мы ограничимся здъсь краткой характеристикой того религіозно-общественнаго идеала, которому онь служиль вакъ практическій діятель и какъ мыслитель-теоретикъ.

> Прежде всего следуеть констатировать, что идеаль этоть не новъ и не составляетъ результата изобрътенія мысли самого Григорія. Великій папа продолжаєть дівло, до него начатое, примівняеть и развиваеть начала, раньше его высказанныя.

Въ жизни своей всемірной паствы онъ стремится осуществить

ту идеальную программу, которая уже въ V въкъ выразилась въ общихъ чертахъ въ знаменитомъ трактатъ блаженнаго Августина — "О градъ Божіемъ" 1). Для Августина "божеское царство" есть правда вселенной, сокровенный смыслъ всего существующаго. Все въ міръ подчинено въчному закону Создателя; въ основъ вселенной лежитъ единый архитектурный планъ, отъ въка предначертанный въ божественномъ разумъ. Постольку "божеское царство" есть фактъ въчной дъйствительности: Богъ въчно царствуетъ: не только на небъ, но и на землъ все носитъ на себъ отпечатокъ Его мысли и воли. Но на землъ "божеское царство" достигаетъ совершеннаго и полнаго своего обнаруженія лишь постепенно, въ процессъ историческаго развитія; здъсь оно представляетъ собою не совершившійся фактъ, а 1476-15, къ осуществленію которой должна стремиться человъческая воля.

Этимъ опредъляется жизненная задача человъка, а вмъстъ съ тъмъ — политическая и общественная задача человъчества. Какъ въ небесной жизни ангеловъ, такъ и въ земной жизни человъчества "божеское царство" должно наполнить все собою, стать всельно во всемъ. Единый Богъ управляетъ вселенной, а потому форма "божескаго царства" есть единство. На небъ ангелы и святые составляютъ единое общество; они живутъ въ совершенномъ подчинени волъ Создателя, иначе говоря, — пребываютъ въ совершенномъ единство съ Нимъ.

Подобно обществу ангеловъ и человъчество должно собраться во единый соціальный организмъ—объединиться во единый храмъ Божій. На землъ мысли Создателя противятся гръховныя влеченія человъческой природы; вслъдствіе гръхопаденія прародителей человъчество подчинено власти наслъдственнаго, первороднаго гръха. Со дня этого первоначальнаго гръхопаденія "божескому царству" на землъ противополагается темное, бъсовское царство. Поэтому, въ нашей гръховной природъ все двоится, все противится божественному единоначалію: борьба противоположныхъ страстей и влеченій, борьба духа съ плотью,—таковы проявленія этой роковой двойственности во внутреннемъ міръ человъка; та же двойственность сказывается и въ жизни человъческаго общества, въ формъ междоусобной борьбы отдъльныхъ лицъ, сословій и госу-

<sup>1)</sup> Болъе подробныя свъдънія объ Августинъ читатель найдетъ въ моемъ сочиненіи: "Религіозно-общественный идеаль западнаго христіанства въ V-мъ въкъ. Міросозерцаніе блаженнаго Августина". Москва, 1892.



дарствъ. Вмѣсто единаго "божескаго царства" на землѣ существуетъ множество земныхъ, человъческихъ царствъ, которыя ведутъ между собою ожесточенную борьбу. Будучи послъдствіемъ грѣховнаго состоянія, это разъединеніе рода человъческаго должно упраздниться вмѣстѣ съ грѣхомъ: единство "божескаго царства" въ концѣ вѣковъ восторжествуетъ надъ дробленіемъ и раздоромъ царствъ земныхъ, и всѣ народы сольются во единую "христіанскую республику": въ этомъ, по Августину, заключается конечная цѣль и завершеніе историческаго процесса.

На землів "божеское царство" олицетворяєтся церковью; поэтому единство "града Божія" для Августина есть прежде всего единство католическое, единство церкви какъ всемірнаго союза людей во Христів. Но съ другой стороны, у отца латинскаго христіанства церковь облекается во всеоружіе государственных аттрибутовъ и функцій. Она иміветь право силою світскаго меча примуждать къ истинной візрів всіхъ противляющихся и непокорныхъ; въ ділів установленія религіознаго единства государство должно служить ей какъ орудіе. Боліве того — государство иміветь право существовать, лишь поскольку оно входить въ церковь какъ составная ея часть, всецівло поглощается ею. Для Августина государство свободное и независимое отъ церкви есть лишь "разбойничье общество" въ большомъ размітрів.

Августивъ— II. Въ послѣдующемъ развитіи средневѣковой исторіи изложенродовачаль- ныя нами мысли Августина становятся общимъ достояніемъ. Ученіе
викътеокра- "о Градѣ Божіемъ" составляетъ краеугольный камень всего политическаго тическаго міросозерцанія среднихъ вѣковъ. Имъ вдохновляются
вдеала какъ политическіе теоретики, такъ и церковные, и государственные
среднихъ дѣятели. Продолжателями дѣла Августина являются не только папы,
вѣковъ. но и императоры.

Любовь къ "единству" есть, можно сказать, центральный мотивъ средневъковой исторіи, одна изъ главныхъ пружинъ, приводящихъ въ движенье средневъковое общество. Человъчество, собранное во всемірный церковный организмъ, есть именно тотъ идеалъ, во имя котораго западная церковь называеть себя католическою; въ немъ и папство находитъ себъ идеальное обоснованіе. Ради религіознаго объединенія человъчества необходимъ единый авторитетъ, единая духовная власть, которая служитъ видимымъ центромъ церковной организаціи. Этимъ средневъковые учители доказываютъ необходимость монархическаго, папскаго начала въ церкви. Той же идеъ объединенія человъчества во всемірную гезривіса

christiana служить и "священная римская имперія" германскихъ императоровъ. Рядомъ съ духовной властью, которая проповедуеть и учить, христіанское единство должно охраняться еще и светскою властью, которая караеть и принуждаеть. Церковь въ своей видимой организаціи подвержена нападеніямъ вившнихъ враговъ; чтобы оградить ее противъ натиска вившией силы, чтобы заставить народы войти въ ея ограду и обезпечить ея всемірное владычество.нужень светскій мечь, нужно католическое, т.-е. универсальное царство. Такъ понимали свою задачу основатель священной римской имперіи-Карлъ Великій и его преемники; также точно понимали ее и римскіе первосвященники. Карлъ Великій считаль себя повелителемъ надъ всеми королями запада, Оттонъ III-й мечталь о возстановление имперіи въ томъ видь, какъ она существовала при древнихъ римскихъ кесаряхъ; а папа Іоаннъ VIII-й называлъ ниператоровъ "владыками міра" (totius mundi domini) и писалъ королю Людовику II-му до коронованія его императорской короной: "если вы съ Божіей помощію станете римскимъ императоромъ, -- вамъ будутъ подчинены всв дарства". Въра въ необходимую связь между католическою церковью и универсальной светской организаціей пережила паденіе древней имперіи запада; она же и составила, какъ это прекрасно выяснено новъйшимъ историкомъ — Брайсомъ, — идеальную основу "священной римской ниперін" германскихъ императоровъ. Ближайшій сотрудникъ и совътникъ Карла Великаго-Алькуннъ Іоркскій говорилъ, что должна существовать единая имперія, дабы во всёхъ сердцахъ запечатявлась "единая католическая въра", дабы повсемъстно утвердилось "единство мира и единство совершенной любви". Самъ Карлъ Велекій, говоря словами его біографа, вдохновлялся идеалами бл. Августина и "услаждался" его книгами, въ особенности трактатомъ De Civitate Dei. У того же Августина ищеть оправданія священной римской имперіи аббать Энгельберть, писатель XIV въка, т.-е. той эпохи, когда создание Карда В. пережило себя, и императоры-его безсильные преемники-влачили жалкое существованіе.

Словомъ, отъ начала среднихъ въковъ Августинъ господствуетъ надъ умами. По его плану строится "христіанская республика" римскихъ папъ и императоровъ. Въ борьбъ между папствомъ и имперіей, возгоръвшейся при Григоріи VII-мъ обнаруживается несовершенство этого плана и его внутренняя несостоятельность.

III. Между универсальнымъ идеаломъ западнаго католичества и историческою дъйствительностію среднихъ въковъ существуетъ глубокое, непримиримое противорѣчіе. Единству этого идеала противополагается крайнее раздробленіе и раздвоеніе общества. Универсальная въ идеъ, -- католическая перковь есть фактически черкось мъстная, связанная тесными географическими предвлами. На восток в ей противополагается, какъ внышняя граница, греческая церковь, которая не поддается датинизаціи; ее съ трехъ сторонъ охватываеть мусульманскій міръ; ей приходится вести борьбу съ язычниками ствера и стверо-востока. Универсальное владычество священной имперіи есть владычество только номинальное; ей противополагается на Востокъ другая, византійская имперія съ такими же универсальными притязаніями; константинопольскіе кесари не хотять признавать германскихъ королей за римскихъ императоровъ и величають ихъ "парями Франковъ"; въ западной Европъ точно также главенство германскихъ императоровъ надъ другими королями остается гольнь притязаніемь безь всякой возможности фактическаго осуществленія.

Единство западной церкви есть единство мъстное, латинское. Но и въ предълахъ латинскаго міра все двоится, и единство остается идеальнымъ требованіемъ. Двойственно, прежде всего, самое соціальное устройство перкви, где каждый епископъ--вивсте съ темъ и светскій князь, где опископы и аббаты-вместе съ темъ и вассалы королей. Представители универсальной идеи церкви, они связаны местными мірскими интересами; представители власти духовной, -- они находятся въ феодальной зависимости отъ властей мірскихъ, управляють территоріями королей, поставляють имъ контингенты вооруженныхъ людей и нередко сами фигурируютъ въ ихъ войскъ.

Вракъ

Осуществленіе идеала "божескаго парства" въ XI-мъ въкъ задуховенства. держивается разнообразными препятствіями. Прежде всего этому идеалу не соотвътствуетъ жизнь самихъ пастырей церкви. Бракъ духовенства, воспрещенный церковными канонами, въ занимающую насъ эпоху всюду составляеть обычное явленіе. Въ Италіи, Германіи, Франціи, Англіи и Испаніи большая часть священникова, діаконовь и церковно-служителей — женаты, многів впископы живуть въявномъ бракъ. Въ этомъ заключается одинъ изъглавныхъ факторовъ, препятствующихъ объединенію католической ігрархіи. Женатый священникъ опутанъ сътью сложныхъ отношеній родства и свойства; родственныя отношенія связывають священниковь съ интересами мостными; семейная жизнь вообще приковываеть ихъ желанія и помыслы къ земль, заставляя ихъ забывать объ уни-

версальныхъ, общихъ интересахъ религін; съ семьей связанъ цёлый мірь матеріальныхь, земныхь заботь; повятно, что, увеличивая матеріальныя потребности духовенства, семейный быть твиъ самымъ усиливаетъ зависимость его отъ сильныхъ міра сего. Не даромъ ходячее преданіе приписываеть Григорію многознаменательныя слова: не можеть церковь освободиться оть рабства мірянамъ, докол'в духовныя лица не будуть освобождены оть жень". Семья духовныхъ лиць служить средоточісмь ихъ частных интересовь, центромь. партикуляризма по преимуществу; она вносить рознь и раздвоеніе въ іерархію; въ этомъ заключается главная причина того, что Григорій VII-й и другіе сторонники церковныхъ преобразвваній въ XI-мъ въкъ стоять за безбрачіе духовенства во имя идеала "божеского царства" котолически единаго и уплостного.

Другая причина, препятствующая объединенію іерархіи, есть Симонія. повсемъстно распространенная въ XI-мъ въкъ сымонія, --купля-продажа духовныхъ должностей. Изъ многочисленныхъ свидътельствъ писателей XI-го въка мы узнаемъ, что симонія въ то время распространена во всехъ возможныхъ видахъ. Говоря словами одного изъ типичнъйшихъ сторонниковъ перковныхъ преобразованій эпохи, предшествовавшей понтификату Григорія—кардинала Гумберта, предметомъ продажи въ его время служить все то, что имбеть какое-либо близкое или отдаленнное отношение къ христіанской въръ и церкви: продаются за деньги должности пресвитеровъ, діаконовъ, экономовъ, продаются церкви и монастыри; нътъ того клочка церковной земли или хижины, принадлежащей церкви, которая бы не продавалась, такъ что во всемъ христіанскомъ міръ ничто не остается непроданнымъ Отъ низшихъ и до высшихъ ступеней ісрархіи всь торгують церковью, всь продають и покупають; на ряду съ духовными лицами - епископами, которые посвящають за деньги, — продавцами являются императоры, короли, князья и судьи мірскіе, которые назначають на духовныя должности за деньги, тогда какъ ихъ обязанность заключается въ томъ, чтобы защищать церковь, карать светскимъ мечемъ всехъ техъ, кто повреждаеть ея чистоту.

Понятно — почему симонія на ряду съ бракомъ духовенства повреждаетъ единство церковной организаціи: симонія погръщаетъ именно противъ того принципа, который лежитъ въ основъ соціальнаго единства церкви и составляеть ея отличіе оть міра-противъ благодати; пріобрѣтеніе духовнаго сана для симониста уже не есть даръ свыше, а результать компромисса между матеріальными, частиными интересами продавца и покупателя. Въ симоніи выражается рабская зависимость церкви отъ элементовъ мистных, территоріальныхъ, - отъ избирателей, которые за деньги избирають своихъ пастырей, и отъ мірскихъ властей, торгующихъ духовными должностями; въ ней воплощается партикуляризмъ средневъковаго общества - тъ частные своекорыстные интересы, которые возстаютъ противъ единства "божеского царства". Если "божеское царство" въ глазахъ ревнителей церковныхъ преобразованій XI-го въжа одицетворяется мистическимъ числомъ — единицей, все приводящей къ единству, то симонія представляется имъ во образв "злой двоици" — подлаго, "схизматическаго" числа, которое все разсъкаеть, дробить на части церковь-тьло Христово.

Расхищение

Бракъ духовенства и симонія повреждають единство и півлостпервовных ность церкви не только въ сферв іерархических отношеній, но вичшествъ и въ сферъ имущественной, экономической.... У писателей Х-го женатыми и XI-го въка мы находимъ во множествъ повтореній жалобу на духовными расхищеніе церковныхъ имуществъ духовными -- женатыми и симов симони- нистами. Сплошь да рядомъ мы узнаемъ, что тотъ или другой женатый священникъ или епископъ надълилъ приданымъ изъ церковнаго имущества своихъ дочерей, обогатилъ изъ него своихъ сыновей. Вообще, содержаніе семействъ духовенства поглощаетъ доходы церкви и влечеть за собой уменьшение ихъ богатствъ.

> Что касается симоніи, то она часто влечеть за собою настоящее разореніе церквей. Уже самый факть купли-продажи духовныхъ должностей въ огромномъ большинствъ случаевъ предполагаеть, что какь для покупателя, такъ и для продавца корыстная цель стоить на первомъ плане: та или другая церковная должность, которая служить предметомъ торговой сделки, разсматривается нрежде всего какъ цінность, изъ коей обів стороны стремятся извлечь наибольшія выгоды. При такомъ настроенів понятно, что пастырь-симонисть, счастливый обладатель той или другой доходной церковной должности, заботится лишь о себъ и о своемъ потомствь, если онъ имъетъ таковое; холость ли онъ или женатъ, -онъ въ большинствъ случаевъ не думаеть о благъ своей церкви и о матеріальномъ благополучіи своихъ преемниковъ. Расхищеніе церковныхъ имуществъ симонистами обусловливается еще и тъмъ, что церковныя должности сплошь да рядомъ покупаются въ долгъ, такъ что покупатель расчитываетъ вознаградить продава изъ пріобрътаемаго имъ церковнаго имущества; для покрытія такихъ долговъ нередко продаются драгоденности, украшающія стены хра

мовъ, и даже черепицы съ крышъ церковныхъ зданій. Вообще очевидно, что симонисты не для того покупають епископства и аббатства, чтобы предаваться аскетическимъ подвигамъ; а потому мы охотно повъримъ той характеристикъ, какую даеть упомянутый нами кардиналъ Гумбертъ духовнымъ—симонистамъ: пастыры-наемники, они пасутъ себъ, а не Богу, не берегутъ и не спасаютъ отъ волковъ своихъ овецъ, а пьють ихъ молоко, стригутъ ихъ шерсть и упиваются ихъ кровью.

IV. На ряду съ симоніей и бракомъ духовенства единство цер- Овітокая ковной организаціи повреждается тімь способомь замінценія выс-инвеститура. шихъ духовныхъ должностей, который господствуеть въ XI-мъ въкъ-сетиской инвеститурой. По смыслу древняго церковнаго правила, за которое еще въ V-мъ въкъ высказывается папа Левъ. Великій, епископы должны свободно избираться клиромъ и паствой ихъ діоцезовъ. Въ XI-мъ въкъ господствуеть иной порядокъ замъщенія вакантныхъ епископскихъ каоедръ, имьющій силу въкового обычая. Въ Италіи и въ Германіи въ занимающую насъ эпоху, по открытін вакансін вследствіе смерти епископа-посохъ и кольцо умершаго пастыря доставляются королю депутаціей изъ знатныхъ духовныхъ и мірянъ епископскаго города. Король, по сов'вщаніи съ приближенными, отдаетъ по своему усмотрънію канедру кандидату, уже намеченному клиромъ и паствой вакантнаго епископства или же кому-либо другому — обыкновенно черезъ вручение посоха и кольца, причемъ вновь назначенный приносить королю вассальную присягу въ върности. Это врученіе посоха и кольца, совершаемое королемъ часто въ церкви — лично или черезъ представителей-и есть та процедура, которая въ ХІ-мъ въкъ впервые получаеть названіе инвеституры. Вслідь за инвеститурой совершается интронизація — восшествіе на епископскую каседру, т. е. торжественный акть вступленія новаго пастыря въ его епископскія права. Послъ всего этого уже совершается посвящение епископа митрополитомъ. При такомъ порядкъ замъщенія епископскихъ канадръ представитель духовной власти-митрополить-играеть совершенно несамостоятельную роль: послё интронизаціи вновь назначеннаго кандидата, ему остается только посредствомъ возложенія рукъ санкціонировать різшеніе світской власти. Въ такихъ же точно условіяхъ находится и инвеститура аббатовъ. Назначеніе аббатовъ королемъ составляетъ общее правило; выборы аббата монастыремъ имъють мъсто лишь въ томъ случать, если монастырь прямо на то уполномоченъ особой привиллегіей — иммунитетной грамотой,

исходящей отъ королевской власти; впрочемъ, и иммунитеты монастырей часто нарушаются и не служатъ гарантіей противъ произвола короля въ тъхъ случаяхъ, когда послъдній заинтересованъ въ назначеніи того или другого аббата.

Въ Германіи король чаще всего назначаеть на вакантныя каеедры членовъ своей придворной капеллы, которая поистинъ служитъ разсадникомъ епископовъ; служба при дворъ является върнъйшимъ путемъ для достиженія высшихъ духовныхъ должностей; послъднія чаще всего даются за какія-либо служебныя отличія, или же пріобрътаются путемъ подкупа короля, его родственниковъ, а также—вліятельныхъ придворныхъ.

Воть эти-то олицетворяемыя инвеститурой права светской власти представляють собою величайшую угрозу единству і ерархической организаціи. Благодаря св'єтской инвеститур' зам'єщеніе епископствъ и аббатствъ зависить не от единой духовной власти, а от множества мірских государей. Вивсто того, чтобы быть единымъ домомъ Божіниъ, дерковь распадается на части; она представляетъ собою разсыпанную храмину, безсвязное собраніе отдельных в містныхъ церквей и, следовательно, перестаеть быть черковью като мическою. Церковные писатели XI-го въка жалуются на то, что вследствіе светской инвеституры, святители рабствують могущественнымъ мірянамъ. Забывая объ обязанностяхъ своего сана, духовные изъ пастырей превращаются въ придворныхъ, ведуть светскій образъ жизни; покидая свою паству, они живутъ при царскихъ дворцахъ, исполняютъ разнообразныя порученія свътскихъ государей, не имъющія ничего общаго съ ихъ святительскимъ служеніемъ: они думають только о мірскихъ выгодахъ, служебныхъ отличіяхъ и наградахъ.

Чтобы пастыри перкви стали воистину орудіями, проводниками божескаго царства на землѣ, — недостаточно уничтожить бракъ духовенства и симонію: нужно спасти святителей отъ того порабощенія ихъ мірскими властями, которое выражается въ свѣтской инвеститурѣ. Этимъ опредѣляются основныя задачи той программы церковныхъ преобразованій, которая уже задолго до понтификата Григорія нашла себѣ выраженіе въ дѣяніяхъ папъ и въ твореніяхъ церковныхъ писателей XI-го вѣка, — тѣ принципы, осуществленію коихъ великій святитель служитъ до и послѣ своего посвященія въ папы.

V. Основнымъ мотивомъ всей жизни и дъятельности Григорія служитъ сознаніе несоотвътствія между идеаломъ католическаго единства и жизни современнаго ему христіанскаго общества. Этимъ Міромотивомъ опредъляются прежде всего тъ требованія, которыя онъ объемлющій предъявляеть къ современнымъ ему пастырямъ церкви.

Планъ

Чтобы быть достойными служителями теократическаго идеала — Григорія. представителями "божескаго царства" на землв, святители должны отдаться ему всецьло. Подобно Христу-Первосвященнику и Царюсвященники, -- совершители безкровной жертвы, должны сами стать эсертвой Бозу. Вив церкви члены клира не должны обладать своей самостоятельной жизнью: они должны принадлежать ей душой и теломъ. Они должны отказаться отъ частной свободы, чтобы стать исключетельно лицами должностными. Носители идеи божескаго дарства единаго и пълостнаго, - оне въ самихъ себъ должны являть образъ совершеннаго единства и иплостности. Служеніе алтарю требуеть, во-первых, воздержанія оть техь плотскихь, чувственныхъ влеченій животной природы, которыя нарушають единство духовной жизни — совершенного ипломудрія. Во-вторыхь, оно требуеть поливищей независимости оть человьческих восподь — оть всяких чисто-мірских интересовъ и вліяній. И наконець, во-третьмать — священнослужители должны стать воистину членами той апостольской ісрархін, которая, начинаясь на землів, воздымается къ небу въ виде правильно организованной лествицы чиновъ, на подобіе чиновъ ангельскихъ, и находить себв завершеніе въ лицв верховнаго апостола, которому дана власть разверзать врата небесъ всвиъ смертнымъ.

Въ одной изъ последнихъ своихъ энцикликъ, обращенной ко всемъ вернымъ (въ 1084 г.), Григорій, подводя итоги своей деятельности, пишетъ, что онъ съ самаго начала своего понтификата руководился однимъ господствующимъ стремленіемъ: "чтобы церковъ—невеста Христова, госпожа наша и мать, — вернувшись къ тому, чемъ ей быть подобаетъ, пребывала всегда ителомудренною, свободною и католическою".

Этотъ католическій идеалъ великаго святителя сталкивается съ тъми препятствіями, о которыхъ мы выше говорили. Половое невоздержанье, симонія и свътская инвеститура—таковы тъ три основныя проявленья земного дуализма въ жизни клира, которыя нарушають единство церкви: идеалу совершеннаго цъломудрія противополагается бракъ духовенства; вмъсто единства религіозной жизни въ духовной средъ господствуеть та двойственность помысловъ и интересовъ, коей крайнимъ выраженьемъ служить торгъ благодатью; единовластію идеала противополагается въ дъйстви-

тельности двоеначаліе, одицетворяемое світской инвеститурой пастырей.

Цъломудріе и воздержаніе служителей алтаря, ихъ независимость отъ міра-какъ чисто отридательныя требованія-не опредъляють собою положительного содержанія преобразовательной программы Григорія. Та положительная циль, ради которой служители алгаря должны отречься отъ семейной жизни и быть независимыми отъ міра, есть осуществленіе на землів совершеннаго католицизма, проведеніе въ міръ апостолата, пресуществленіе черезъ св. Петра земной ісрархіи, а черезъ нее и земной церквивъ небесную. Въ борьбъ противъ брака духовенства, противъ симонів и світской инвеституры проходить красной нитью одна піль, одинъ общій мотивъ: духовенство должно порвать съ родственными связями, мъстными интересами, мъстными мірскими владывами для того, чтобы стать всецьло и исключительно ігрархігй Петра.

Въ этомъ заключается основной принципъ проводимыхъ Григоріемъ церковныхъ преобразованій. Но соціально-политическая программа великаго папы далеко не исчерпывается преобразованіемъ быта духовенства. Петръ — камень, на которомъ зиждется зданіе вселенской церкви, не должень быть только мистическимъ главою іерархін въ тесномъ смысле слова; онъ долженъ везде присутствовать, быть повсюду невидимо діятельнымъ; онъ долженъ наполнить все собою, проникнуть во внутреннюю жизнь народовъ и овладъть ихъ бытомъ, стать всемірнымъ воспитателемъ. Завоны его должны нормировать не только духовный, но и свътскій порядокъ. Наконецъ, онъ долженъ покорить себъ весь внъшній церкви міръ, привести къ единству "божескаго царства" язычниковъ и схизматиковъ, находящихся вив церковной ограды.

Церковныя преобразованія, какъ мы увидимъ, составляють собою лишь часть того мірообъемлющаго плана, которымъ руководился великій папа; чтобы надлежащимъ образомъ повять смыслъ этихъ преобразованій, мы должны здісь предварительно обрисовать этотъ плань въ его целомъ.

Наотроеніе

VI. Строитель всемірнаго зданія теократіи, преемникъ св. Петра • Григорія. им'веть дівло съ непокорнымь матеріаломь, съ камнями живыми, которые сопротивляются плану архитектора и не хотять сложиться во единый домъ Божій. Язычники и схизнатики, ограничивающіе католическую церковь извив, не хотять войти въ ея ограду. Противъ католическаго единства возстаютъ извнутри индивидуалистическія стремленія среднев'вковаго общества, которому тісно въ рамкахъ теократіи, свобода человѣка, который не хочетъ и не можетъ быть низведенъ до степени пассивнаго архитектурнаго матеріала. Осуществленіе единства божескаго царства встрѣчаетъ сильныя препятствія со стороны мірскихъ элементовъ, которые возмущаются противъ закрѣпощенья міра церковью и отстанваютъ противъ духовной власти свою свѣтскую автономію. Другимъ препятствіемъ оказываются сами пастыри церкви, которые не желаютъ пожертвовать для нея своей семьею и личностью и не могутъ нести для нея ига суровой монашеской дисциплины. И наконецъ, едивство нарушается споромъ самихъ строителей теократіи—палы, ея духовнаго главы и императора, ея свѣтскаго органа.

Разнородныя стихіи среднев'вковаго общества безпрерывно враждують другь съ другомъ и никакъ не могуть прійти въ состояніе устойчиваго равновъсія между собой. Зданіе всемірной теократіи безпрестанно разсыпается подъ руками архитектора; онъ вѣчно вынужденъ вновь строить изъ развалинъ. Эта Сизифова работа вносить элементь утомленія и тревоги въ настроеніе Григорія; онъ грустенъ; глубокая скорбь обо всемъ мірів какъ руководящій мотивъ въчно возвращается въ его перепискъ. Въ интимныхъ инсьмахъ къ друзьямъ онъ безпрестанно говорить о множествъ заботъ, со всьхъ сторонъ его обступающихъ, объ опасностяхъ, которыми окружена церковь; онъ подавленъ сознаніемъ своего личнаго безсилія — нести тяжкое бремя вселенскаго пастырства. Жалоба на пастырей церкви, которые думають только о мірскихъ выгодахъ, о земныхъ почестяхъ и славъ, встръчается въ этихъ письмахъ во множествъ повтореній: Григорій безпрестанно говорить объ архіспископахъ и спископахъ, которые потакають порокамъ своей паствы и подчиненнаго имъ низшаго духовенства, преданнаго "конкубинату и симоніи": по словамъ папы, въ странажь запада, юга или съвера почти вовсе нътъ епископовъ, законно пріобрътшихъ власть и по закону живущихъ, такихъ епископовъ, которые управляли бы христіанскимъ народомъ съ любовью Христовой, а не изъ мірской корысти. Также между світскими государями Григорій не находить такихъ, "которые ставили бы славу Божію выше собственной своей славы". Что же касается ближайшихъ сосъдей апостольского престола -- римлянъ, ломбардовъ и норманновъ, то они, по его мивнью, -- "хуже іудеевъ и язычниковъ".

Безотраднымъ представляется состояние земной церкви: въ ней все противоръчитъ идеалу невъсты Христовой—чистой и непорочной голубицы. Въ самый годъ вступленія своего на апостольскій пре-

столь (въ декабръ 1073 г.) Григорій говорить о предстоящей ему непосильной задачь-спасти ее оть угрожающаго ей полнаго крушенія; а немногимъ больше года спустя онъ пишетъ аббату Гуго Клюнійскому: "Я часто молиль Інсуса, чтобы Онъ взяль меня изъ этой жизни или помогъ черезъ меня общей нашей матери; и однако-Онъ до сихъ поръ не извлекъ меня изъ этой великой напасти; и жизнь моя не принесла пользы матери-церкви, къ коей Онъ словно привоваль меня цвпями. Со вспять сторонь окружаеть меня ужась страданія и скорбь всемірная". Въ письмахъ къ друзьямъ, близмых дюдямь, подобныя жалобы, какъ стонъ набольвшей души, сами собой вырываются изъ-подъ пера папы. Мольба о ниспосланіи смерти къ Інсусу "нищему" (pauper Jesus), покровителю всъхъ страдальцевъ, повторяется во множествъ заріантовъ въ каждомъ письм'в къ клюнійскому аббату: "посп'вши, не откладывай, не медли, ускорь мой конець, освободи меня ради любви къ Пресв. Дъвъ и. св. Петру!" И такъ какъ Богъ не внемлетъ молитвамъ гръщника, то папа просить клюнійскихъ монаховъ молиться о скоръйшемъ его избавленіи въ надеждь, что ради заслугь и святой жизни этихъ подвижниковъ молитвы ихъ скорве будутъ услышаны.

Ответпапы за грвин mipa.

Трудиться для встать для Григорія значить тоже, что скорбіть отвенность обо всехъ. Онъ-пастырь, подъемлющій на себе тяжесть греховъ своей всемірной паствы, чувствуеть себя въ положеніи должника, подавленнаго сознаніемъ неоплатнаго долга перелъ людьми и передъ Богомъ. Говоря словами папы, добрыя и злыя качества управляемыхъ "беруть свое начало оть поставленныхъ надъ ними правителей светскихъ и духовныхъ"; поэтому Григорій, какъ глава вселенской церкви, чувствуеть себя за всехъ ответственнымъ и виновнымъза князей, пастырей и народъ. Совершають ли кареагенскіе католики преступленье противъ своего епископа, возгорается ли междоусобная война въ Германіи, или совершается избіеніе христіанъ сарацинами на дальнемъ востокъ, — за все отвътственъ папа. "Я должень взывать въ вамъ, я должень исправлять васъ, -- пишеть Григорій въ 1073-мъ году къ паствъ и духовенству кареагенской церкви, предавшимъ своего епископа Киріака на судъ сарацинскимъ властямъ, -- дабы не понести наказаніе за гръхи ваши на страшномъ судъ отъ Судьи праведнаго и нелицепріятнаго". Въ 1073-мъ году папа хочеть выступить въ роли посредника между германскимъ королемъ Генрихомъ IV - мъ и его возмутившимися подданнымисаксонцами, устроить дело мира между ними, изъ страха оказаться въ противномъ случав виновнымъ въ небрежени о спасении ввърен-

наго ему стада; онъ боится — не выполнить долгъ любви передъ св. Петромъ, возложившимъ на него тяжкое бремя вселенскаго пастырства. Въ 1080-мъ году Григорій пишеть къ англійскому королю Вильгельму Завоевателю, что онъ долженъ будеть передъ судомъ Вышняго дать ответь за всёхъ царей, въ томъ числе и за него -- Вильгельма.

Понятно, что при такомъ пониманіи задачь главы вселенской Разнообрацеркви, отвътственнаго за все и за всъхъ, — дъятельность папы разнообразится до безконечности; внимание его устремлено заразъ тельнооти во всь концы вселенной. Въ письмъ къ клюнійскому аббату Гуго, Григорій въ 1073 году жалуется на непом'трное количество д'влъ духовныхъ и мірскихъ, подъ тяжестью коихъ изнемогаеть его дукъ и немощное тело. Не находя въ столь тяжкія времена поддержки и помощи на земль, онъ вынужденъ нести свое бремя одинъ, при ежеминутномъ опасеніи не выдержать, пасть подъ давленіемъ столькихъ заботь и треволненій. Папа обращается съ упрекомъ къ аббату, -- который "изъ лености, подъ суетными предлогами" медлить посттить его, столь нуждающагося въ дружескомъ участіи и помощи. Онъ просить молитвеннаго заступничества монаховъ, которое одно только можеть отвратить гибель, грозящую церкви и ея верховному пастырю. Черезъ четыре года Григорій жалуется тому же Гуго Клюнійскому на непосильные труды, опасности, вследствіе коихъ жизнь ему постыла и смерть стала его мечтою. Одинъ лишь Страдалецъ Іисусъ мнв утвшитель, - восклицаеть онь: въ себъ самомъ я безпрестанно умираю и только въ Немъ отъ времени до времени оживаю. "И когда силы мон "приходять въ полное истощеніе, —я съ воплемъ взываю къ Нему: "если бы Ты возложиль на Моисея и Петра такую тяжесть, — я "думаю, что она и ихъ отяготила бы. Что же станется со мною, "ничего не значущимъ въ сравненіи съ ними! И такъ, если Ты "не ръшилъ допустить меня до паденія и первосвященническую "власть — до посрамленія, Теб'в остается самому съ Твоимъ Пе-"тромъ управлять этой властью!" Въ 1082 году въ письмъ къ одному французскому епискому - Гуго Дізсскому, Григорій признаеть, что, въ виду большого количества занятій, мысли его раздроблены между множествомъ предметовъ: силъ его не хватаетъ для важитышихъ дълъ, коими онъ поглощенъ; папа боится, что многія второстепенныя діза ускользають оть его вниманія или вовсе имъ забываются. Въ теократическомъ планъ Григорія папство являеть собою какъ бы земное отраженіе Провидінія, кото-

віе дія-

рое промышляеть о великомъ и о маломъ, входить въ разнообразныя нужды людей и печется обо всемъ томъ, что требуется для ихъ спасенія.

**IBOSKATO** рода. вадачи

VII. Теократіи, по мысли папы, предстоять двоякаго рода задачи: она должна распространиться въ ширь и въ глубь, преодолъть враговъ, извиъ противящихся объединительнымъ стремленьямъ теократів. Папства и справиться съ сидами, извнутри повреждающими единство "божескаго царства".

> По отношенію въ окраинамъ, границамъ римско-католическаго міра, папа преслідуєть дві ціли. Во-первых, границы эти должны быть расширены всыми возможными способами: посредствомъ завоеваній предстоить отторгнуть у мусульмань новыя территоріи для распространенія католической віры; путемъ миссіи имівють быть пріобратены для св. Петра язычники савера. И, наконець, предстоить привлечь къ единенію віры "схизматиковъ" - грековъ; а этого представляется возможнымъ достигнуть путемъ сношеній съ духовными и свътскими властями восточныхъ христіанъ; другимъ орудіемъ сближенія можеть послужить братская имъ помощь противъ общаго врага-невърныхъ. Вторая задача заключается въ томъ, чтобы такъ или иначе закрвнить за св. Петромъ новыя территоріальныя пріобрітенія католиковъ-связать периферію латинскаго христіанства съ Римомъ — его центромъ. Парамельно съ завоеваніями рыцарей и миссіонеровь должна совершаться централизація, религозно-политическое объединеніе народовъ.

Планъ похода.

Объ эти задачи привлекаютъ вниманіе Григорія съ самаго наврестоваго чала его понтификата. Тотчасъ по восшествін его на апостольскій престоль восточная церковь становится предметомъ его сосредоточенныхъ заботъ.

> Въ 1073 и 1074 году въ рядъ посланій, обращенныхъ къ властителямъ западной Европы и "ко всемъ вернымъ св. Петра", папа проповедуеть крестовый походъ противъ неверныхъ востока, которые, по его словамъ, истребляють восточныхъ христіанъ "какъ мелкій скотъ". Григорій хочеть выручить восточную церковь изъ бъдственнаго положенія, положить душу свою за "заморскихъ братьевъ"-грековъ; для этого онъ собираеть изо всехъ концовъ Европы разноплеменное войско съ тъмъ, чтобы самому лично вести христіанскія дружины противъ мусульманъ. Главная цель этого предпріятія заключается въ томъ, чтобы привлечь "схизматиковъ" - грековъ къ единенію віры, возстановить истиню отеческія отношенія между Римомъ и его "дочерью" — восточной цер

ковью. Взамънъ оказанной имъ помощи, греки должны подчиниться власти преемника св. Петра и признать его верховенство. Въ письмъ къ германскому королю — Генриху IV-му, Григорій откровенно высказываеть этоть главный мотивъ задуманнаго имъ похода: "всего болье побуждаеть меня къ этому дълу, — пишеть онъ, - то обстоятельство, что константинопольская церковь, расходящаяся съ нами по вопросу о св. Духъ, стремится возстановить согласіе "съ апостольскимъ престоломъ". И почти всв восточные христіане готовы, пожертвовавъ своими разногласіями, подчиниться ръшенію св. Петра. Настало время исполниться пророческимъ словамъ Спасителя, обращеннымъ къ верховному апостолу: "и ты нъкогда, обратившись, утверди братьевь твоихъ".

Воинственные планы папы рушатся какъ вследствіе обнаруженнаго восточными христіанами (въ началь 1075 г.) нежеланія признать Петрово первенство, такъ и вследствіе внутренняго раздора западно-европейскаго міра, который парализуеть его наступательные замыслы. После 1074 года мысль о крестовомъ походе уже не встръчается въ перепискъ Григорія.

Тоть монархическій, папскій идеаль, который лежить въ основів Политика восточной политики великаго святителя, связываеть его и съ про- Григорія. тивоположной, западной окраиной христіанскаго міра. Здівсь онъ съ самаго начала своего понтификата становится руководителемъ предпріятія испанских князей и французских рыцарей, которые стремятся вырвать Испанію изъ подъ власти мусульманъ. Въ этомъ дъль, какъ и въ задуманномъ имъ крестовомъ походъ, расширеніе сферы могущества папства служить для Григорія главной цізлью. Благословляя христіанскихъ воиновъ на борьбу противъ испанскихъ мусульманъ, онъ въ рядъ посланій къ участникамъ этого предпріятія настанваеть на томъ, что Испанія "издревле принадлежала св. Петру". Французскіе и испанскіе князья могуть владъть землями, какія будуть завоеваны ими у мусульманъ лишь въ качествъ вассаловъ папы; иначе апостольскій престоль будеть вынуждень воспротивиться ихъ предпріятію и даже воспретить задуманный ими походъ. Папа готовъ скорфе примириться съ владычествомъ невърныхъ въ Испаніи, чъмъ допустить какое-либо нарушеніе дъйствительныхъ или мнимыхъ правъ св. Петра со стороны христіанъ.

Въ странахъ, составляющихъ подобно Испаніи передовые посты римскаго католичества, особенно сильно сказывается необходимость противопоставить врагамъ могущественную, сплоченную организа-



цію. Католическое "единство" здісь нуждается въ разнообразныхъ мізрахъ охраненія. Григорій заботится о томъ, чтобы оно господ-

ствовало не только въ церковной, ио и въ чисто светской сферв, чтобы оно не нарушалось ссорами испанскихъ князей между собой. Такъ въ 1079 году, онъ, въ качествъ верховнаго судъи, беретъ на себя решеніе спора между двумя сыновьями барцелонскаго графа, угрожая церковными карами тому изъ нихъ, кто не подчинится ръшенію апостольскаго престола; посредничество папы въ данномъ случав обусловливается опасеніемъ — какъ бы ссора двухъ христіанскихъ князей въ сосъдствъ враждебныхъ церкви сараци-Заботы о новъ, —не повредила успъхамъ католицизма въ Испаніи. Такой же окандинав- политики папа держится и на дальнемъ съверъ, гдъ онъ въ 1079 ских госу-году миритъ датскаго короля съ его родными братьями, которые даротвахъ. силою хотятъ заставить старшаго брата — поделить съ ними датское королевство; туть опять-таки Григорію приходится указывать на опасность ссоры христіанскихъ князей въ сосъдствъ и близости общаго врага-язычниковъ. На дальнемъ съверъ, какъ и на крайнемъ западъ онъ является апостоломъ мира между христі-

Идея международнаго царотва церкви. анами.

Въ перепискъ съ окраинами западнаго христіанства католическій идеалъ Григорія противополагается всъмъ врагамъ католичества — язычникамъ, мусульманамъ и "схизматикамъ", которые все время имъются въ виду. Здъсь, въ отличіе отъ внъшняго церкви міра, католичество обнаруживается прежде всего какъ единая политическая организація, единое международное иарство. Истинный католицизмъ долженъ проявиться какъ мира вселенной, миръ внутри католическихъ государствъ и въ ихъ отношеніяхъ другъ къ другу. Убъждая разсорившихся князей съвера оставить вражду въ виду общей опасности, грозящей со стороны язычниковъ, Григорій ссылается на текстъ Евангелія: "всякое царство, раздълившееся само въ себъ, опустъетъ, и домъ, раздълившійся самъ въ себъ падетъ".

Понятно, что объединительныя стремленія папства встрвчаются съ препятствіями особаго рода въ странахъ наиболье отдаленныхъ отъ Рима—духовнаго центра католическаго христіанства, непосредственно соприкасающихся съ чуждыми латинству народностями. Съ одной стороны, въ Испаніи, гдъ сохранились кое-какіе слъды господствовавшаго нъкогда аріанства и прискилліанистской ереси, съ другой стороны, въ славянскихъ странахъ — противъ латинизаціи церкви возстаетъ національный элементъ. Въ Испаніи Григорій съ

успъхомъ ведетъ борьбу противъ мъстнаго, готскаго богослужебнаго обряда, заміняя его римским чином богослуженія; онь отвъчаеть отказомъ на просьбу богемскаго герцога — Вратислава о разръщение совершать въ Богемии перковныя службы на славянсвомъ языкъ. Именно въ этихъ странахъ папъ приходится въ особенности ръзко подчеркивать универсальный, международный характеръ церковной организацін, отстанвать единство латинскаю обряда. На окраинахъ римско-католического міра особенно рельефно проявляется космополитическій характеръ римской централизаторской политики. Не довольствуясь датинизаціей обряда въ испанской церкви, Григорій, ради болве теснаго подчиненія ся Риму-не прочь ослабить національный характеръ самой испанской іерархіи. Такъ онъ убъждаеть кастильскаго короля, чтобы тоть не противился замъщенью толедской канедры иностранцемъ, указывая при этомъ на международный характеръ христіанской "республики", въ коей душевныя качества должны цениться более, чемъ происхожденіе изъ той или другой національности.

Съ точки врвнія своего космополитическаго, римскаго идеала, Григорій вообще относится враждебно ко всякимъ проявленіямъ національных особенностей въ жизни церкви. Національныя различія въ богослуженін представляются ому принципома еретичесчимь, схизматическимь; напіональный испанскій обрядь для него-"толедское суевъріе"; всякія національныя уклоненія отъ латинскаго обряда суть "еретическія искаженія"; только латинскій языкъ есть языкъ католическій; прочів языки суть "языки еретиковъ". Папа настаиваеть на повсемъстномъ введенім латинскаго обряда, чтобы римская церковь питала вверенных ей сыновъ Христовыхъ "не различными сосцами и не различнымъ молокомъ, дабы, согласно апостому (I, Kop. I,10) они были едино и не было между ними DGCKOAO68."

Являясь въ роди блюстителя единства всемірнаго божескаго Папа кака царства, Григорій хочеть вступить въ близкое, интимное знаком- воемірный ство со всеми странами, руководить воспитаниемъ народовъ, опре- законодадыять направление внутренней и внышней политики государствъ, быть всюду законодателемъ и учителемъ. "У предшественниковъ учитель и нашихъ, согласно присущему имъ праву, было въ обычав — пи- воспитатель шеть онь (въ 1075 г.) Свену, датскому королю, — "въ посланіяхъ, народовъ. полныхъ любви, учить вст народы путямь Господнимь, обличать вськъ царей и князей вътомъ, что достойно пориданія, и предписаніями закона всехъ призывать къ вечному блаженству. Ибо за-

конъ римскихъ первосвященниковъ подчинилъ себъ болъе земель, нежели законъ римскихъ императоровъ. По всей землв пронесся звукъ слова ихъ, и Христосъ сталъ владыкою надъ теми, кому нъкогда повелъвалъ Августъ". Такъ понимая задачи своего служенія, Григорій среди самыхъ трудныхъ обстоятельствъ своей жизни, отвсюду стесненный, всегда сохраняеть всю широту своего кругозора. Среди заботь, гнетущихъ его въ ту или другую минуту, ореди опасностей, лично ему угрожающихъ, онъ всегда обладаетъ достаточной свободой духа, чтобы отвлечься оть злобы дня и думать о нуждахъ отдаленныхъ странъ. Въ самый разгаръ борьбы съ Генрихомъ IV въ 1076 году онъ ведеть дъятельную переписку съ церквами съверной Африки и Испаніи. Въ 1080-мъ году, среди осложненій, вызванных его вторымь интердиктомь противъ Генриха, онъ находитъ время, чтобы интересоваться богослужебными особенностями церквей Арменіи, и помышляеть о поъздкъ въ Испанію въ видахъ исправленія кастильскаго короля, вовлеченнаго въ ересь вліяніемъ нівкоего Роберта "лжемонаха". Наконецъ, въ 1081 году, когда между нимъ и Генрихомъ IV-мъ идеть борьба изъ-за Италіи и Рима, Григорій все еще хочеть направлять внутреннюю политику государей Испаніи, вившиваясь не только въ церковныя, но и въ чисто свътскія дъла. Такъ, въ это самое время онъ возстаетъ противъ того черезчуръ вліятельнаго положенія, какое занимають евреи въ королевствъ Леонъ и Кастиліи, и требуеть отъ короля Альфонса VI, чтобы тоть не дозволяль этой "синагогв сатаны" владычествовать надъ христіанами.

Сознавая себя должникомъ всёхъ вёрующихъ во Христа, папа считаетъ себя въ особенности обязаннымъ пещись о нуждахъ отдаленныхъ народовъ, живущихъ "какъ бы на край земли". Озабоченный тёмъ, что норвежды терпятъ крайній недостатокъ въ учителяхъ, свёдущихъ въ христіанской вёрѣ, онъ предлагаетъ норвежскому королю прислать въ Римъ нѣсколькихъ знатныхъ молодыхъ норвеждевъ: получивъ религіозное воспитаніе "подъ крыльями св. Петра", они вернутся на родину просвёщенными и опытными миссіонерами. Григорій встревоженъ тёмъ, что въ Даніи среди христіанъ, несовершеннымъ образомъ усвоившихъ евангельское ученье, остатки язычества воскресаютъ въ формъ суевърій. Народная молва приписываетъ священникамъ власть надъ внѣшней природой, дѣлая ихъ наряду съ колдуньями отвѣтственными затакія стихійныя бѣдствія, какъ неблагопріятная погода или заразныя болѣзни. Папа требуеть, чтобы датскій король, искореняя

подобныя суевърія, защищаль духовенство оть причиняемыхь ему обидъ. Узнавъ, что въ отдаленной Шотландіи мужья нередко продають своихъ жень, онь пишеть архіепископу Ланфранку, чтобы тоть подвергаль строжайшимь церковнымь карамь лиць, виновныхь въ этомъ преступленіи, и всеми силами заботился объ уничтоженіи этого варварскаго обычая. Желая поддерживать постоянныя сношенія съ скандинавскими странами и вникать въ подробности ихъ быта, Григорій неоднократно требуеть отъ шведскаго и датскаго королей, чтобы они присылали въ Римъ такихъ духовныхъ лицъ, которыя знакомили бы папу съ бытовыми особенностями ихъ странъ, а по возвращеным на родину-сообщали бы своимъ королямъ наставленія и требованія апостольскаго престола.

Заботись о религіозномъ воспитаніи народовъ, Григорій считаетъ себя обязаннымъ вести энергическую борьбу противъ темныхъ, отрицательныхъ сторонъ феодальнаго быта. Изъ Ангдіи, веурядицы Франціи и Германіи до апостольскаго престола безпрестанно дохо-феодальнаго дять известія объ ужасахь непрекращающихся частныхь войнь, о разбойническихъ подвигахъ рыцарей на большихъ дорогахъ, объ ограбленіи и насиліяхъ надъ путешествующими духовными лицами и преступленьяхъ противъ церковныхъ имуществъ. Самъ французскій король не стісняется "по обычаю разбойниковъ" грабить проъзжихъ купцовъ. Въ тотъ въкъ господства грубой силы папа считаетъ обязанностью своего сана "приходить на помощь всемъ угнетеннымъ и, не щадя своей жизни, буде это окажется нужнымъ, сражаться противъ враговъ Божінхъ мечомъ Духа, т. е. словомъ Божінмъ, доколь они не обратятся". Обращаясь къ правителямъ всвхъ странъ света, королямъ, герцогамъ, графамъ, Григорій во множествъ посланій напоминаеть имъ о ихъ обязанности ограждать церковь противъ хищническихъ нападеній, блюсти миръ, защищать бъдныхъ, вдовъ, сиротъ, въ особенности малолътнихъ, странниковъ, вообще всъхъ тъхъ, кому гровить наибольшая опасность стать жертвой сильныхъ; заступничествомъ за слабыхъ и безпомощныхъ болье, нежели чъмъ-либо другимъ, князья стяжають себъ въчныя награды. Уча сильныхъ міра сего, Григорій выступаетъ противъ нихъ съ смелымъ словомъ изобличенія въ техъ случаяхъ, когда они оказываются не на высоть своихъ обязанностей, требуетъ отъ нихъ удовлетворенія, грозить имъ и налагаеть церковныя кары за преступленія и насилія. Съ апостольскимъ служеніемъ, --- повторяетъ папа во множествъ посланій, -- связана обязанность, согласно словамъ пророка Исаін, "въщать громко, никогда не умолкая" о гръ-

Ворьба противъ быта.



хахъ княвей и народовъ (Ис. 58, 1). Слова св. Писанія "проклять, кто удерживаеть мечь свой оть крови" (Іерем. 48, 10), по словамъ Гриторія, грозять небесными карами прежде всего святителю, который не рышается умерщвлять плотскую жизнь остріемъ меча духовнаго, т. е. изобличать пороки людей словомъ ученія. Отличительная черта истиннаго пастыря именно въ томъ и заключается, что онъ мужественно противостоить волиамъ, расхищающимъ стадо Христово, хотя бы съ опасностью для собственной жизни, полагаеть душу свою за овецъ".

Въ своемъ заступничествъ за безвинео-страждущихъ Григорій выказываеть величайщую энергію. Онь не стесняется подвергнуть церковной каръ французскаго короля Филиппа I-го за цълый рядъ преступленій, между прочимъ за ограбленіе имъ итальянскихъ купцовъ. Вообще, если изъ писемъ Григорія мы узнаемъ о всевозможныхъ преступленіяхъ знатныхъ и сильныхъ всёхъ странъ свёта,это обусловливается темъ, что папа считаетъ себя обязаннымъ судить эти преступленія, не оставляя ихъ безнаказанными. Въ тотъ въкъ феодальной неурядицы слабое развитіе государственнаго единства составляеть силу церкви: она вынуждена замізнять собою отсутствующій світскій порядокъ; папа береть подъ свое покровительство неприкосновенность личности и имущества именно вследствіе отсутствія сильной светской власти, которая могла бы обезпечить своимъ подданнымъ миръ и безопасность, защищать сирыхъ и слабыхъ противъ нападеній сильныхъ.

Папа какъ сюверенъ.

IX. Вившательство церкви въ мірскія дізла вынуждается тімь, всемірный что світскія власти не стоять на высоті своей задачи; рядомь сь ними и вмъсто нихъ папа долженъ стать судьею и законодателемъ въ управляемыхъ ими территоріяхъ. Анархія, неурядица феодальнаго быта составляеть необходимое предположеніе папской теократін и служить ей оправданьемъ.

> Чтобы спасти міръ, нужно подчинить его церкви. Папа долженъ явиться въ роди светскаго владыки, превратить светскихъ властителей въ своихъ вассаловъ. Мы уже ознакомились съ теми посланіями Григорія, гдв онъ объявляеть Испанію "собственностью св. Петра". Съ подобными притязаніями папа выступаеть не въ одной Испаніи. До насъ дошли договоры, установляющіе вассальныя отношенія къ нему князей Италіи—Ландульфа Беневентскаго, Рихарда Капуанскаго и главнаго герцога норманновъ — Роберта Гюнскара, изъ коихъ двое последнихъ называють себя князьями "милостью Бога и св. Петра". Во Франціи папа считаетъ своими

вассалами графа Вильгельма Бургундскаго, который еще при папъ Александре ІІ-мъ далъ торжественную клятву по первому требованію апостольскаго престола являться съ войскомъ на защиту владеній св. Петра, графовъ Раймунда Сенжильскаго (впоследствін Тулузскаго) и Амеден Савойскаго, воторые клялись той же влятвой. Съ 1081 года Бертранъ, графъ провансскій, отдаетъ себя н свои владенія въ распоряженіе св. Петра, дабы темъ заслужить прощеніе греховь себе в своимь родителямь. Кроме того, за время своего понтификата Григорій заявляеть о ленныхъ правахъ св. Петра на Сардинію, Корсику, Вентрію, Далмацію и Англію. Наконець, онь считаеть Саксонію собственностью святого Петра.

Въ оправданье этихъ притязаній Григорій ссылается на леген- Теоретичедарный "даръ Константина Великаго", будто бы подарившаго западную римскую имперію пап'в Сильвестру І-му, а также—на столь оправданіе же легендарный "даръ" Карла Великаго, будто бы отдавшаго Саксовію св. Петру. Доказательствомъ правъ апостольскаго престола притяваній на Венгрію служить опять таки мнимый даръ венгерскаго короля-Стефана І-го, яко бы возобновленный впослъдствін императоромъ Генрихомъ Ш-мъ.

CK08 папы.

Понятно, что при такомъ широкомъ пониманіи названныхъ дегендарныхъ даровъ, папство должно превратиться во всемірную имперію. Вибсто императора папа должень стать всемірнымь сюзереномъ. Григорій прямо усвоиваеть себ'в мысль, выраженную въ даръ Константина, что "папъ принадлежитъ право распоряжаться императорскими инситніями"; онъ считаеть самую императорскую власть заимствованною отъ апостольскаго престола; на этомъ основаніи онъ въ 1081-мъ году требуеть, чтобы будущій германскій жороль-преемникъ "низложеннаго" Генриха IV-го и убитаго антикороля Рудольфа — принесъ апостольскому престолу настоящую вассальную присягу.

Во всехъ концахъ западной Европы папа открываеть какіянибудь владельческія права римской церкви, словно весь западноевропейскій міръ составляєть даръ св. Петру. Григорій не утверждаеть прямо, что міръ составляеть собственность верховнаго апостола. Но онъ а priori убъжденъ въ томъ, что вселенная ради спасенія человіческих душь должна быть подчинена его власти. При этомъ онъ, какъ и многіе другіе клерикальные діятели его времени, плохо различаеть между духовной властью и политическимъ верховенствомъ и часто смъщиваеть послъднее съ собствен-

22

ностію. Поэтому-то подъ руками Григорія духовная власть св. Петра безпрестанно матеріализируется въ собственность.

Притяванія папы не ограничиваются тіми территоріями, которыя онъ считаетъ "подаренными" св. Петру. Онъ, между прочимъ, считаеть себя верховнымъ сюзереномъ и въ Кіевъ, который онъ "отдаетъ въ даръ" князю Изяславу Ярославичу. Здёсь уже, очевидно, папа не можеть надъяться доказать своихъ правъ ссылкою на какой-нибудь действительный или мнимый дарь; этимъ несомивино доказывается, что онъ вврить во всемірныя сюзеренныя права папы какъ такового, независимо отъ существованія техъ или другихъ дарственныхъ хартій. Основаніемъ притязаній папы на Кіевъ служить простое неразличеніе между правами папы, какъ духовнаго главы христіанства, и чисто св'єтскими полномочіями преемника св. Петра, какъ владыки надъ земными царствами. Кіевскій князь, — поясняеть Григорій въ своемъ посланіи, — долженъ стать вассаломъ св. Петра, "дабы заслужить постоянное предстательство верховнаго апостола передъ Богомъ, стяжать себв его молитвами славное царствование на землъ и въчное блаженство въ будущей жизни".

Не довольствуясь присвоеніемъ тахъ или другихъ земель, тахъ или другихъ правъ мірскихъ властителей, Григорій въ сущности хочеть присвоить себъ всяческую власть на землъ -- свътскую и духовную. Въ этомъ мы еще разъ будемъ имъть случай убъдиться при разсмотрвніи дерковныхъ преобразованій Григорія и формулированной имъ теоріи папской власти.

Оригиналенъ-ли Григорій Karb двятель

Х. Та программа церковныхъ преобразованій, которой слідуеть великій папа, въ большей своей части не составляеть плодъ его самостоятельной мысли. Не подлежить сомненю, что Григорій, поскольку діло идеть о борьбів противь брака духовенства и симоніи, оригиналенъ не какъ мыслитель-теоретикъ, а какъ ецерковной рой той идеи, за которую онъ ратуеть. Каноны, воспрещающіе бракъ духовенства, появляются уже въ IV-мъ въкъ (Эльвирскій соборъ). Начиная съ IV въка и вплоть до понтификата Григорія, воспрещенія эти безпрестанно повторяются, хотя и нарушаются на практикъ. Точно также и борьба противъ симоніи начинается съ незапамятныхъ временъ. Въ настоящее время можно считать общепризнаннымъ, что въ той мотивировкъ, какую Григорій даетъ этой части реформы, нъть ничего существенно новаго, ничего такого, что бы раньше его не было высказано его предшественниками-писателями и практическими дъятелями. Равнымъ образомъ и церковное законодательство за время понтификата этого папы по вопросу о безбрачіи духовенства и симоніи не обогатилось какимълибо новымъ содержаніемъ, котораго бы не было въ канонахъ, изданныхъ при его предшественникахъ. Оригинальность Григорія, какъ законодателя по названнымъ вопросамъ, можетъ быть признана лишь постольку, поскольку онъ успёль обнаружить эту оригинальность до восшествія своего на апостольскій престоль. когда, еще будучи кардиналомъ Гильдебрандомъ, онъ руководилъ политикой папъ-ближайшихъ его предшественниковъ по каоедръ.

Идея безбрачія уже задолго до понтификата Григорія нашла себъ наиболье полное теоретическое выражение въ творенияхъ кар- безбрачия у динала Даміани-одного изъ типичнъйшихъ въ XI въкъ сторонниковъ церковно-общественныхъ преобразованій. Даміани возстаетъ отвенниковъ противъ брака духовенства, потому что считаетъ совершение таинствъ несовивстинымъ съ какими бы то ни было половыми отношеніями служителей алтаря съ женщинами. По мивнію названнаго писатоля, безбрачный клиръ долженъ выдёляться изъ народной среды какъ "Божій уділь", спеціальный даръ Богу: священники для того должны быть свободны отъ рабскихъ дель міра сего, чтобы "принадлежать въ совершенномъ послушаніи рабства Божеству". Духовные не должны быть женаты, потому что женатый "заботится о мірскомъ — какъ бы угодить женъ"; они же должны заботиться "о Божьемъ-какъбы угодить Богу". По Даміани, бракъ духовенства имъль смыслъ лишь въ ветхозавътныя времена, въ связи съ кастовымъ устройствомъ ветхозавътной теократіи. Тогда бракъ быль нужень для продолженія священническаго кольна Левія. Въ христіанствъ, подъ царствомъ благодати, упраздияется этотъ кастовый принципь; въ универсальной христіанской теократіи священники избираются изъ среды всего христіанскаго народа; духовенство перестаетъ быть союзомъ плоти и крови. Высказываясь за упразднение семейнаго быта клира, Даміани хочетъ устроить жизнь духовенства на коммунистическихъ началахъ. Онъ стоитъ за возстановление древнихъ правилъ о "канонической", совмъстной жизни духовенства. Въ силу этихъ правилъ духовныя лица, состоящія при одной епископской церкви, должны составлять каноническое общежитие, т. е. спать въ общемъ помъщении, дълить общую трапезу и, не имъя ничею своею, совмъстно пользоваться доходами съ церковнаго имущества. Спасая членовъ клира отъ искушеній противъ цъломудрія, эти каноническія общежитія способствують осуществленію совершеннаго единства интересовъ среди

Идея предше-Ippropis. Петръ Ламіани.

духовенства. Раздъльность имуществъ несовивстима съ единствомъ душъ. Не даромъ Библія учить, что "не только левиты, но и скоть левитовъ составляеть собственность Божества".

Идея бевбрачія

Въ томъ же смыслъ высказываются всъ вообще сторонники безбрачія, въ томъ числь и Григорій. Онъ подобно Даміани и друу Григорія. гимъ клерикальнымъ учителямъ XI віжа отождествляеть бракъ духовныхъ лицъ съ "блудодъяніемъ" и негодуетъ противъ тъхъ служителей алтаря, которые дерзають "однъми и тъми же руками возносить на алтаръ тъло Христово и прикасаться къ тълу блудницы". Для него точно также идеаль безбрачія связывается съ твиъ особеннымъ "рабствомъ Богу", которое должно отличать духовныхь оть мірянъ"; онь также думаеть, что семейный быть служителей алтаря влечеть за собою гибельное для дъла Божія "порабощеніе влира" мірской средою. Какъ и всѣ прочіе сторонники преобразованій XI въка, онъ предвидить опасность расхи--впо оживт в иминествъ женатыми духовными, а также опасается возможности превращенія женатаго духовенства въ наслідственную касту: поэтому онъ энергически настаиваетъ на соблюденіи каноновъ, воспрещающихъ замішеніе церковныхъ должностей детьми женатыхъ духовныхъ. Онъ разделяеть коммунистическія тенденціи Даміани по отношенію къ ісрархіи и въ связи съ идсей безбрачія настаиваеть на возстановленіи канонических общежитій. Согласно тому плану реформъ, который онъ проводить, служители алтаря должны обнищать для церкви, стать для нея безбрачными аскетами; но церковь обогащается ихъ нищетою: сокращеніемъ матеріальныхъ потребностей пастырей сохраняется и закрвпляется за нею ея имущество; богатства церкви должны служить не частнымъ интересамъ женатыхъ духовныхъ и ихъ родственниковъ, а универсальнымъ цълямъ божескаго царства.

> Григорій съ самаго начала своего понтификата долженъ былъ повсюду, а въ особенности у себя дома, въ Римъ, вести многотрудную борьбу не только съ женатыми духовными, но также и съ ихъ сыновьями, родственниками и близкими, которые занимали видное мъсто въ ряду враговъ реформы и папства: онъ, следовательно, не могъ не знать, что бракъ духовенства открываетъ въ іерархію дверь темъ центробежнымъ силамъ феодальнаго общества, воторыя нарушають единство и целостность церкви какъ въ сфере духовной жизни, такъ и въ сферъ имущественной, экономической. Изъ свидътельства клерикальнаго писателя Бонитона, въ данномъ случав совершенно достовърнаго, мы узнаемъ, что Григорій учре

диль въ Римъ каноническое общежите не только для того, чтобы положить предвль "конкубинату" и вообще невоздержанію духовныхъ лицъ, но также и для того, чтобы изолировать ихъ отъ ихъ родственниковъ и близкихъ.

Во имя техъ же мотивовъ Григорій вооружается противъ си- Григорій моніи. Подобно другимъ клерикальнымъ писателямъ и церковнымъ о сямовія. дъятелямъ его времени онъ понимаетъ симонію чрезвычайно широко; съ его точки зрвнія подъ понятіе симоніи подходить не только купля-продажа церковныхъ должностей, но и пріобрътеніе духовнаго сана или должности службой, вообще какими бы то ни было матеріальными услугами или даже лестью свътскимъ правителямъ. На этомъ основаніи Григорій и его сторонники признаютъ свътскую инвеституру видомъ симоніи: ибо при свътской инвеституръ всегда происходить обмънь услугь между свътскимъ сюзереномъ, ее дающимъ и духовнымъ вассаломъ, ее получающимъ: здёсь плата за получение церковной должности выражается въ формъ службы духовнаго вассала.

По словамъ Григорія не только въ широкомъ, но и въ тесномъ смысле слова симонія, какъ "продажа алтарей" есть "общій грехъ почти всей земли". Григорій знасть, что опасность велика и борьба противъ укоренившагося зла требуетъ напряженія всёхъ его силъ. Онъ отлично понимаеть, что исходъ этой борьбы есть вопросъ жизни и смерти для церкви: ибо разъ симонія превращаеть даръ благодати въ товара, зависящій отъ человіческаго произвола продавца и покупателя, церковь перестаетъ быть богоучрежденнымъ порядкомъ; она продается какъ жалкая раба, "проституируется діаволу" и, следовательно, перестаеть быть невестой Христовой. Въ частности симонія представляєть собой величайщую угрозу римской централизаціи: она влечеть за собою расхищеніе церквей и порабощение ихъ мірянамъ, зависимость ихъ отъ мъстныхъ элементовъ, въ особенности-отъ мъстныхъ мірскихъ владыкъ. Повстру "продавцы церквей" являются ожесточенными врагами римскаго единства. На съверъ Италіи знать отстанваеть противъ Рима мъстную автономію ломбардскихъ церквей между прочимъ потому, что эта автономія даеть ей возможность извлекать доходы изъ продажи церковныхъ должностей; въ Германіи главными виновниками раздора авляются симонисты-совътники короля; во Франціи также симонія разрушаеть іерархическую связь между церквами мъстными и церковью вселенскою. Григорій не можеть не видеть, что симонія дробить и рветь на части ту единую цер-

коев, земнымъ олицетвореніемъ коей служитъ римскій первосвященникъ; онъ прямо говорить, что симонисты "стремятся потрясти ту недвижимую скалу, на которой покоится перковь римскан"; они—"несомнѣные предшественники антихриста и прислужники сатаны"; въ устахъ папы это—не простая риторическая фигура, а выраженіе глубокаго убъжденія. Симонія, вошедшая въ обычай, связывается съ другимъ преступленіемъ, которое, по Григорію, "хуже колдовства и идолоноклонства" — съ упорнымъ неповиновеніемъ декретамъ апостольскаго престола.

Насильотвенныя ифры противъ брака

XI. Въ виду повсемъстнаго распространенія симоніи, въ виду привязанности пастырей церкви къ семейной жизни и упорнаго нежеланія большинства изъ нихъ "жить по чину ангеловъ" — церковная реформа должна осуществляться путемъ насильственныхъ мъръ.

брака Вслъдствіе сопротивленія духовныхъ, папство оказывается выдуховенства нужденнымъ для искорененія въ ихъ средъ брака и "торга блаи симоніи. годатью" прибъгать къ содъйствію свътскаго меча.

> На этотъ путь политика апостольского престола вступила благодаря вліянію кардинала Гильдебранда, впоследствіи папы Григорія. По его наущенію папа Стефанъ ІХ-й вступиль въ союзь съ народнымъ движеніемъ "патаровъ" въ Ломбардіи, направленнымъ противъ симоніи и брака духовенства. Слідуя его внушеніямъ, папа Николай II издаль въ 1059 году канонъ, воспрещающій мірянамъ слушать мессы женатыхъ духовныхъ. Вліяніемъ Гильдебранда объясняется и то, что этоть канонъ быль въ 1063 году торжественно возобновленъ папой Александромъ II-мъ. По его наущенію папа Александръ II благословилъ вожака патаровъ-Эрлембальда священнымъ знаменемъ св. Петра, предписавъ ему "биться противъ враговъ церкви всякій разъ, когда безуміе ихъ превзойдеть міруч. Съ этимъ знаменемъ въ рукахъ Эрлембальдъ во главъ миланской черни сталь проливать кровь женатыхъ и преданныхъ симоніи священниковъ Милана; покровительствуемое апостольскимъ престоломъ движеніе "патаровъ" сопровождалось насиліями, грабежами и всякаго рода надругательствами надъ таинствами женатыхъ священниковъ. Когда Григорій вступиль на апостольскій престоль, онъ сталь насаждать реформу такими же способами въ Германіи, при помощи герцоговъ и другихъ крупныхъ вассаловъ германскаго короля.

> Тъ элементы мірского общества, при содъйствіи коихъ осуществляются преобразованія, весьма разнообразны какъ по своимъ стремленіямъ, такъ и по своему составу. Между тъми мірянами— "воинами Божіими", которые сражаются противъ враговъ реформы

и папства, мы видемъ не однихъ безкорыстныхъ идеалистовъ, рыцарей аскетическаго идеала; рядомъ съ ними есть множество литъ, матеріально заинтересованныхъ въ уничтоженіи брака духовенства и симоніи. Въ Ломбардіи борьба за реформу осложняется борьбою аристократіи и демократіи; здісь богатое и могущественное духовенство связано съ дворянскимъ сословіемъ узами кровнаго родства: бракъ духовенства даетъ возможность домбардскимъ феодаламъ пристраивать своихъ дочерей замужъ за духовныхъ лицъ — владъльцевъ богатыхъ бенефицій; а симонія превращаетъ церковныя должности въ монополію богатыхъ, могущихъ заплатить. Понятно, что простой народъ заинтересованъ какъ въ уничтожения этой монополіи, такъ и въ осуществленіи безбрачія, которое представляется могущественнымъ орудіемъ демократизаціи духовнаго сословія. Въ Германіи, напротивъ того, реформа связывается преимущественно съ интересами крупныхъ магнатовъ, герпоговъ. Здёсь король служить оплотомъ и союзникомъ недовольныхъ реформой элементовъ. Поэтому за реформу стоять всв тв светскіе вассалы короля, которые заинтересованы въ томъ, чтобы ослабить королевскую власть и усилиться на ея счеть съ помощью папы.

Такимъ образомъ, теократія должна осуществляться при помощи такихъ элементовъ мірского общества, которые заботятся лишь о земномъ своемъ благополучіи. Этоть неестественный союзъ царства не отъ міра сего съ плотью и кровью не можеть не имъть роковыхъ последствій для самой иден "божескаго царства": церковь не можеть безнаказанно вступить въ сделку съ чуждыми ей матеріальными интересами; чтобы заинтересовать эгоизмъ людей, ея загробный идеаль должень изминить себи самому, спуститься до низменнаго мірского уровня. И въ самомъ дѣлѣ, идея "божескаго царства", при столкновеніи съ несовершенной земной действительностью, изміняеть свое содержаніе: насыщаясь прахомь земнымь, она впадаеть во внутреннія противорівчія. Увлекаясь борьбой противъ симонистовъ и женатыхъ духовныхъ, Григорій и его сторонники все болъе и болъе упускають изъ вида нравственную цъль реформы и подчиняють ее цвлямъ политическимъ. Въ сущности они должны знать, что при низкомъ въ общемъ нравственномъ уровив современнаго имъ духовенства принудительныя, насильственныя міры не могуть пріучить духовенство къ половому воздержанію, а могуть привести къ результату какъ разъ противоположному-къ развитію противоестественныхь пороковъ и къ замънъ сожительства съ законными женами тайными сношеніями съ

наложницами. Путемъ принудительныхъ мъръ можно осуществить институть безбрачія, но нельзя достигнуть утопической ціли "цвломудрія". Твить не менве реформаторы XI-го ввка охотиве мирятся съ тайными пороками, которые искажають нравственный обликъ пастырей, чемъ съ явнымъ бракомъ, который прикръпляетъ ихъ къ міру постоянными, прочными узами. Сами того не замечая, они подменивають идеаль добровольнаго аскетическаго подвига целомудрія идеаломъ внешняго порядка. Единодержавіе преемника св. Петра, внишнее объединение игрархии въ немъ, становится для Григорія на первомъ планв, заслоняя собою другія задачи перковныхъ преобразованій. Для достиженія этой пізли, онъ не гнушается никакими средствами, не останавливается даже передъ подкупомъ народныхъ массъ, вербуетъ себъ сторонниковъ деньгами. При этихъ условіяхъ папа можеть извить господствовать надъ людьми, но онъ не въ силахъ высоко поднять ихъ религіозное настроеніе. Указывая имъ путь къ небу, онъ долженъ вместе съ темъ прельщать ихъ осязательными выгодами. Чтобы быть въ действительности вселенскимъ пастыремъ, владыкой надъ ісрархісй, папа долженъ пользоваться тымъ антагонизмомъ, какой существуеть между пастырями церкви и частью мірского общества Онъ-блюститель мира и единства церкви---долженъ опираться на силы центробъжныя, стять рознь между пастырями и пасомыми, чтобы повелтвать теми и другими. Подавляя индивидуальную свободу въ іерархін, онъ вмъсть си тъмъ разнуздываеть индивидуальную свободу мірянъ противъ ісрархіи. Разръшая мірянамъ удалять отъ алтарей духовныхъ лицъ, не приговоренныхъ къ отрешенію отъ должностей духовнымъ судомъ, единственной компетентной въ такого рода дълахъ инстанціей, онъ дізлаеть пасомых судьями надъ пастырями. Тімь самымъ онъ колеблеть основы того іерархическаго строя, за который онь ратуеть. Въ этомъ заключается одно изъ техъ основныхъ противоръчій дерковной политики Григорія, которыя нарушають целостность и единство его іерархической системы.

Ворьба противъ овътской инвеституры. XII. Для завершенія реформы, проводимой Григоріємъ, какъ мы видъли, необходимо измънить существующій порядокъ замъщенія высшихъ духовныхъ должностей. Григорій, какъ и прочіе сторонники церковныхъ преобразованій, осуждаютъ свътскую инвеституру во имя единства іерархическаго строя церкви. Между тъмъ инвеститура въ занимающую насъ эпоху служитъ необходимой опорой и основой единства юсударственнаю. Въ этомъ заключается трагическій интересъ столкновенія между святительской и царской вла-

стью и въ особенности — между папствомъ и имперіей въ XI-мъ въкъ.

Въ занимающую насъ эпоху сильная государственная организація можеть возрасти только на теократической основъ. Одна церковь въ состояніи связать во единый политическій организмъ множество разрозненныхъ и раздробленныхъ феодальныхъ единицъ. Среди центробъжныхъ силъ феодальнаго общества она одна представляетъ собою начало объединяющее, централизирующее. Это върно въ особенности относительно германскаго королевства и имперіи, гдъ король можеть царствовать лишь въ качествъ владыки надъ церковью.

Связь между королевской властію и ея свътскими вассалами до крайности ослабляется наслъдственностью свътскихъ леновъ, которая въ XI-мъ въкъ составляетъ общее правило: владъя своими ленными территоріями на основаніи частнаго, наслъдственнаго права, германскіе герцоги, князья и графы не чувствуютъ себя ничъмъ обязанными своему верховному сюзерену. Каждый изъ нихъ стремится основать династію самостоятельную и независимую по отношенію къ императору; наслъдственность леновъ тъсно связана съ сепаратистскими стремленіями, которыя выражаются въ глухой враждъ и въ открытыхъ возстаніяхъ князей противъ главы государства. Въ дъйствительности императоръ можетъ расчитывать на върность большинства своихъ свътскихъ вассаловъ лишь постольку, поскольку онъ въ состояніи заинтересовать ихъ какой-нибудь выгодой или силой принудить ихъ къ повиновенію.

Церковная организація является могущественнымь противовісомъ противъ этихъ индивидуалистическихъ стремленій світскихъ феодаловъ. Соотвітственно съ тіми общественными задачами и цілями, которыя преслідуеть церковь, заміщеніе ея высшихъ должностей опреділяется не частными наслідственными привиллегіями, а публично-правовыми началами. Епископы и аббаты не суть родоначальники династій; духовные лены не вырождаются въ ихъ частную собственность. Послії смерти того или другого епископа или аббата король каждый разъ вновь активно проявляеть свое право верховенства, отдаеть кому хочеть пастырскій жезль, располагаеть территоріями подвластныхъ ему епископствъ и аббатствъ. Вслідствіе этого духовные вассалы находятся въ боліє тісной зависимости оть королевской власти, чімъ вассалы світскіе. Благодаря инвеститурів король получаеть возможность заміщать церковныя каеедры людьми испытанной преданности; именно инвести-

тура епископовъ даетъ ему возможность противопоставлять разрозненнымъ свътскимъ князьямъ сплоченную армію князей духовныхъ. Если мы примемъ во вниманіе, что въ Германіи воинская повинность ложится всею тяжестью не столько на светскіе, сколько на духовные лены, что королевское войско составляется преимущественно изъ контингентовъ, поставляемыхъ имперскими церквами, а войны, въ особенности походы въ Италію, ведутся преимущественно за ихъ счеть, то мы поймемъ, что власть короля надъ епископатомъ составляетъ здесь главную основу его власти вообще.

Значеніе ин-

Въ Германіи король можеть цирствовать лишь въ качествы веституры вынчаннаю святителя, владыки надо церковью. Поэтому вопросъ въ герман. объ инвеституръ есть вопросъ о жизни и смерти для германскаго окомъ ко- королевства и имперіи. Имперія, какой она представляется въ дійролевстве ствительности и какъ ее понимаютъ сторонники императорской и имперіи. Власти, есть святительское царство; поэтому съ уничтоженіемъ свътской инвеституры она должна перестать быть единымъ цълымъ, распасться на части. Споръ объ инвеституръ не есть борьба между церковью съ одной стороны и чисто свътскимъ государствомъ съ другой. Государства, совершенно свободнаго отъ церкви, построеннаго на чисто свътской основъ, средніе въка вообще не знають. По вопросу объ инвеституръ вступаютъ между собою во вражду двъ теократіи, или, лучше сказать, два органа христіанской теократіи, двъ партіи въ церкви и въ государствъ. При этомъ борьба обостряется самой однородностью спорящихъ. Объ стороны согласны между собою въ томъ, что божеское царство должно наполнить собою все земное, что оно есть высшая цвль, которой одинаково должны служить міръ и клиръ. Вопросъ идеть только о томъ, - кому принадлежитъ преимущественное право вести людей къ осуществленію этой ціли на земль, - кто долженъ стоять на вершинъ христіанскаго общества-царь, образь Давида и Моисея, или святитель — преемникъ Аврона. Мірская власть, которой съ точки зрвнія императоровь и королей принадлежить господство. играетъ въ клерикальной схемъ роль подчиненнаго орудія; и наоборотъ, то, что съ клерикальной точки зреніи должно стоять на вершинъ всего общественнаго зданія, -- стоить въ царской теократін винзу; святительская власть здёсь помещается у подножія царскаго престола и служить ему опорою. Теократія царская представляеть собою какъ-бы отражение теократии папской, но только въ опрокинутомъ видъ. По мъткому выражению клерикальнаго писателя Гумберта, благодаря светской инвеституре здесь весь каноническій порядокъ висить внизь юловой.

Сторонники имперіи, защищая светскую инвеституру, ссылаются Доводы вана святительскій характерь царской власти. Въ силу помазанія щетниковъ король не есть простой жірянинь: Съ ого саномъ связывается особый пророческій даръ, котораго не лишены даже цари-язычники; ему сообщается свыше способность угадывать волю Провиденія; въ пользу въ силу особаго дара Духа Святого, онъ можетъ распознавать и назначать на вакантныя каседры угодныхъ Богу избранниковъ. Оправданіе св'єтской инвеституры заключается въ теократической миссіи царей, въ ихъ призваніи блюсти миръ и единство церкви. Нъкоторые писатели прямо учать, что епископы должны пребывать въ сыновнемъ подчиненіи своему государю и отъ него держать свою власть, дабы царство приводилось но единству. Въ глазахъ сторонниковъ имперіи святительскія, пастырскія полномочія связаны съ самой природой царской власти, а потому присущи всёмъ царямъ вообще. Но изъ среды всехъ царей выделяется жинязь надъ князьями"---императоръ, глава міра, источникъ всякаго закона и власти на земль. Императоръ — непосредственный представитель Бога, "сикарій Христа" на земль. Если другимъ царямъ принадлежить власть надъ теми или другими местными церквами, то императоръ призванъ владычествовать надъ самимъ апостольскимъ престоломъ, т. е. надъ вершиной вселенской іерархіи. Писателиимперіалисты прямо разсматривають право императора замізщать римскую канедру какъ частное проявление его власти надъ церковью вообще. Это-лишь разновидность инвеституры, хотя назначеніе римскихъ епископовъ и не сопровождается врученіемъ имъ посоха и кольца. Въ этой теоріи священной римской имперіи, которой держатся писатели-имперіалисты занимающей насъ эпохи, выразился тотъ идеалъ, къ которому въ дъйствительности стремились императоры: Генрихъ III й назначилъ одного за другимъ четырехъ папъ на апостольскій престоль; а Генрихь IV-й дважды низложиль Григорія и въ Бриксенъ-на соборъ германскихъ и итальянскихъ ещскоповъ — возвелъ на его мъсто антипапу-Виберта (Климента III-го).

Если въ другихъ государствахъ свътская инвеститура имъетъ характеръ мъстной узурпаціи, то въ универсальной по своей идев священной римской имперіи она пріобрътаетъ характеръ универсальный и грозить привести къ порабощенію апостольскаго престола, а съ нимъ вмъсть вселенской церкви - свътской властью императора. Этимъ объясняется тотъ фактъ, что священная рим-

CBBTCKOR BISCTE BEBOOTEтуры.

ская имперія служить главной ареной борьбы между святительской и царской властью; здісь споръ объ инвеститурів пріобрівтаетъ особую остроту сравнительно съ другими странами. Если императоръ отстаиваетъ противъ папы целость и единство имперіи, то и папа сражается за самое существо святительской, папской теократіи.

Цели противъ HHBOCTHтуры.

XIII. Въ 1075-мъ, 1078-мъ и 1080-мъ году Григорій издаетъ Григорія цізый рядь законодательных постановленій противь світской въ борьбв инвеституры. Устраняя свътскія власти отъ замінценія высшихъ духовныхъ должностей, папа провозглащаеть вибств съ темъ принципъ свободныхъ выборовъ епископовъ духовенствомъ и паствой ихъ діоцезовъ. Но для осуществленія теократическаго идеала папы и этого мало. Для последовательнаго проведенія въ жизни церкви того монархическаго, папскаго начала, которое олицетворяеть собой ея единство, недостаточно освободить іерархію оть мірскихъ властителей: необходимо поставить ее въ болве тесную зависимость отъ св. Петра и его преемника; а для этого нужно подчинить вліянію апостольскаго престола самое зам'вщеніе вакантныхъ каеедръ.

> Эта тенденція несомнънно обнаруживается въ изданномъ папою законъ 1080 года. Въ силу этого закона, по открыти епископской вакансіи въ той или другой епархіи, папа или митрополить посылають туда епископа для того, чтобы блюсти за законностью избранія. Если избиратели, совершая выборы, увлекутся какими-либо посторонними побужденіями, напримітръ, соображеніями лести или страха передъ могущественными свътскими властителями, то самые выборы должны считаться недъйствительными; при этихъ условіяхъ клиръ и народъ теряють свое избирательное право; витсто нихъ право замъщенія вакантной канедры переходить къ митрополиту или къ папъ.

> Законъ этотъ даеть возможность папъ контролировать и нанравлять выборы и даже прямо назначать новыхъ епископовъ. Въ дъйствительности Григорій широко пользуется этой прерогативой. Изъ собраннаго новъйшими историками матеріала видно, что онъ старается, гдв только возможно, черезъ посредство своихъ легатовъ вліять на епископскіе выборы и даже прямо назначать своихъ кандидатовъ. Вскоръ послъ воспрещенія инвеституры эти назначенія перестають быть исключеніемъ: они совершаются въ нарушеніе принципа "свободныхъ выборовъ" и, следовательно, въ нарушеніе того древняго канона, на который опирается папа.

Григорій хочеть не только взять въ свои руки зам'вщеніе церковныхъ канедръ: онъ старается вообще поставить высшихъ представителей ісрархіи въ болье тысную оть себя зависимость. Въ отдельных случаях онъ соглашается на посвящение архіопископовъ подъ условіемъ предварительнаго принесенія ими вассальной присяги, въ силу коей они обязуются "воинствовать св. Петру", защищать его светскія владенія. После разрыва съ Генрихомъ IV онъ начинаетъ требовать, чтобы нъменкіе епископы служили ему войскомъ. Онъ вообще хочеть быть не только духовнымъ главою, но и верховнымъ сюзереномъ епископовъ, присвоить себв по отношеню къ нимъ всю ту власть, которая раньше принадлежала королямъ и императорамъ. Сторонники Григорія до извістной степени основательно упрекають имперіалистовъ въ томъ, что они присвоатами стятох эн, и иниден инвиден кіромонкоп удотврении стокви другого первосвященника кром'в кесаря". Но поэтому самому паписты хотять вырвать целикомъ власть надъ епископатомъ у королей и императоровъ; а это значитъ тоже, что отнять у послъднихъ ихъ царскія функціи и поставить папу на ихъ місто.

Для Григорія и его сторонниковъ, какъ мы сказали, объединеніе іерархін служить руководящимъ мотивомъ въ борьбъ противъ инвеституры. Говоря словами клерикальнаго писателя начала XII-го въка-епископа Брунона Сегнійскаго, при существованіи инвеституры "извращается въра, утрачивается свобода церкви, уничтожается священство, закрывается единая и единственная дверь церкви, и открывается множество других дверей; всякій, кто входить ими, есть воръ и разбойникъ". По мнвнію другого писателя, современника Григорія, Ансельма Лукискаго, государь, инвестирующій епископовъ, тімъ самымъ узурпируеть власть того привратника, который должень отворять дверь истиннымъ пастырямъ во дворъ овчій. Для пастырей, входящихъ въ церковь, "единой дверью", апостоль Петрь должень служить привратникомъ и ключникомъ. Въ этомъ и заключается та главная тенденція сторонниковъ преобразованій, которая проводится подъ именемъ "свободныхъ каноническихъ выборовъ".

XIV. Іерархія земная въ ученіи Григорія строится по образу и подобію небесной, ангельской іерархіи. Въ посланіи къ тремъ французскимъ архіепископамъ, написанномъ въ 1079 году, онъ объясняетъ, что весь строй вселенной покоится на іерархическихъ началахъ. Въ лъствицъ существъ тварь отъ твари различается своимъ значеніемъ и чиномъ, при чемъ низшія ступени должны под-

чиняться высшимъ. Чины небеснаго воинства-ангелы, архангелы, херувимы и серафимы не равны между собою по степени значенія и власти. И темъ не мене въ ангельскомъ обществе господствуетъ миръ и согласіе; всъ эти ангелы, располагаясь въ стройномъ порядкъ і ерархической лъствицы, составляють единую курію, единое царство небеснаго Царя. Такой же порядокъ долженъ господствовать и въ церкви-земномъ отраженіи "божескаго царства". Здісь также должна существовать іерархическая люствица чиновъ-епископовъ, архіепископовъ, патріарховъ, которая должна находить себъ завершенье въ единомъ начальникъ-папъ.

Значеніе системв Григорія.

Посредникомъ между небесной и земной ісрархісй является "неов. Петра бесный ключникъ"-св. Петръ, который съ одной стороны отпивъ теокра- растъ и запирасть смертнымъ врата небесъ, а съ другой стороны тической въ лицв паны является въ земномъ воплощеньи. Эта посредническая роль верховнаго апостола, въ лицъ коего небо встръчается съ землею, объясняетъ намъ его дентральное значение въ папской системъ.

> "Власть ключей", присвоенная верховному апостолу, истолковывается Григоріемъ въ смысл'в власти надъ цівлымъ зданіемъ церкви. Въ силу этого полномочія и порученія "пасти оведъ Христовыхъ" св. Петръ властвуетъ не только въ небесной сферъ, но и въ нижнемъ, земномъ этажъ "божескаго царства": онъ отворяетъ и затворяеть людямъ небеса: тъмъ болъе онъ вправъ судить о земномъ. Верховный апостолъ располагаетъ не только теми или другими дарами благодати: онъ-органо благодати во универсальномо ея дъйстви: помимо его никто не спасается, никто не проникаетъ въ рай. Выражение "благодать св. Петра", безпрестанно повторяющееся въ произведеніяхъ Григорія, употребляется имъ въ смыслів блигодати вообще въ земномъ ея дъйствіи.

"Влагодать

Говоря словами папы, благодать св. Петра-для всехъ "жизнь св. Петра". и блаженство"; гиввъ его — для всехъ "погибель". Въ рукахъ св. Петра-не только всв царства царей, но и души върующихъ, въ силу даннаго ему преимущественнаго права связывать и разръшать. Онъ можетъ дать или отнять спасеніе и честь какъ въ этой земной, такъ и въ будущей, загробной жизни. Отождествленіе "благодати св. Петра" съ благодатью вообще явствуеть изъ того, что Григорій возв'єщаеть "достов'єрную надежду спасенія" всімь повинующимся апостольскому престолу и, "неизбъжное осужденіе" всъмъ противляющимся ему. Отлучение отъ церкви неръдко выражается Григоріемъ въ формуль: "отлучаю отъ благодати св. Петра";

а подвергнуться проклятію св. Петра значить для него тоже, что "утратить благодать Божію". Кто лишень благодати св. Петра, тоть, по объясненю папы, становится членомъ общества діавола, от этом стинений жинения не только небесных в быль: онъ вообще во всъхъ дълахъ своихъ утрачиваетъ божественную помощь: не можеть онъ одержать побъды на войнъ, ни въ чемъ-либо преуспъть въ міръ. Иначе говоря, утрата "благодати св. Петра"-тоже, что утрата благодати вообще: мъстами выраженія "благодать Божія" "и благодать св. Петра" прямо употребляются, какъ синонимическія.

Черезъ св. Петра его преемникъ — римскій первосвященникъ становится видимымъ центромъ дъйствія благодати на землъ. Дъйствія папы, какъ должностного лица, суть дівствія самого верховнаго апостола. Вследствіе этого жизнь и деятельность каждаго папы въ глазахъ Григорія пріобрътаеть характерь необходимости. Какъ онъ, такъ и другіе писатели его направленія видять въ отдъльныхъ папахъ избранников благодати св. Петра, дъйствующей съ неодолимой силой. Св. Петръ заранъе предвидитъ и избираетъ своихъ преемниковъ и руководитъ ихъ дъйствіями задолго до ихъ возведенія на апостольскій престоль. Послі посвященія въ папы надъ каждымъ римскимъ первосвященникомъ совершается то же чудо, какъ и надъ верховнымъ апостоломъ: его немощное человъческое естество превращается въ твердую скалу, въ несокрушимый камень въры. Отсюда вытекаетъ въра въ непогръщи- Непогръщимость папы. Григорій усвоиваеть себѣ воззрѣніе псевдоисидоровыхъ декреталій, въ силу коего во главъ римской церкви не мо- и святость жеть стоять еретикъ, и римская перковь не будеть заблуждаться во въкъ, такъ какъ самъ Спаситель молился о томъ, чтобы не оскудъла въра св. Петра. Другое послъдствіе посвященія въ папы есть сеятость посвященнаго. По мысли псевдоисидоровых в декреталій, раздъляемой Григоріемъ, папы, правильно возведенные на апостольскій престоль, "заслугами св. Петра становятся лучше": верховный апостоль снабжаеть ихъ "неизсякаемымъ приданымъ заслугь и наследіемъ невинности"; этими заслугами св. Петра они пріобр'втають "святость". Въ глазахъ Григорія, папа, если можно такъ выразиться, до такой степени пресуществаяется въ св. Петра, что его личныя качества не оказывають никакого вліянія на его должностныя дъйствія: отъ него отнимается свобода погращать въ области догмата; онъ становится какъ бы автоматомъ благодати Петровой. Между верховнымъ апостоломъ и его преемникомъ происходитъ безпрерывное интимное общеніе. "Разби-

MOCTE папы.



раемъ ли мы письма, къ намъ обращенныя, или выслушиваемъ ръчи говорящихъ, -- говоритъ Григорій, -- онъ (св. Петръ) распознаеть, изъ какого настроенія проистекаеть написанное и сказанное". Папу постоянно просвъщаеть верховный апостоль, который "не можеть быть введень въ заблуждение лживыми увъреніями".

Замена Her pont

По смыслу папской теоріи Григорія, церковь строится на двой-Христа св ственномъ основанім — благодати св. Петра и заслугь св. Петра. Вивсто Христа Его верховный апостоль становится главнымь виу Григорія, новникомъ спасенія людей. Вообще умаденіе значенія Христа составляеть естественный и необходимый результать всей разбираемой нами теоріи папской власти. Св. Петръ въ глазахъ Григорія представляеть собою власть близкую къ людямъ, съ которой они должны считаться въ каждомъ своемъ действіи; чемъ болье преувеличивается значеніе этой власти, тімь болье образь Христа блекнеть въ отдаленіи. Христосъ управляеть церковью не самъ непосредственно, а лишь черезъ верховнаго апостола. Въ качествъ вселенскаго пастыря папа говорить и дъйствуеть какъ "викарій св. Петра". Его именемъ онъ объщаеть людямъ рай или адъ, земныя или небесныя награды и наказанія, отнимаеть царства у однихъ и отдаеть другимъ, "связываеть и разрвшаеть"; черезъ св. Петра, какъ мы уже видъли, совершается вообще все то, что творится благодатью на землв. При этихъ условіяхъ само собою разумъется, что Христосъ перестаеть быть центромъ дъйствія благодати по отношенію къ земной церкви. Св. Петръ заслоняеть Его собой и становится вмъсто Него посредникомъ между Богомъ и людьми. Въ томъ изображеніи папской теократіи, какое даеть намъ Григорій, фигура св. Петра наполняеть собой весь первый планъ; за нимъ на второмъ планъ виднъется въ облакахъ неясный обликъ Спасителя. Христосъ не наполняетъ собою настоящей, земной жизни церкви Петровой. Онъ представляетъ собою преимущественно ея отдаленное палестинское прошедшее и ея будущее-грядущее царствіе.

Значеніе BY MESHE mipoworo общества.

XV. Охарактеризованные только что основные принципы папов. Петра ской теоріи Григорія представляють собой ключь къ пониманію всего того, что онъ учить о взаимныхъ отношеніяхъ церкви и мірского общества.

> Св. Петръ не есть представитель одной только римской каөедры. Онъ-мистическое олицетвореніе того строя, который долженъ господствовать во всей церкви. Вся іерархія сверху до низу должна стать і рархіей апостольской, иначе говоря, — і ерархіей

Петровой. Служене св. Петру должно быть высшей целью и для самихъ мірянь: внимая словамъ его апостольскаго посланія (І Петра, ІІ, 9), все мірское общество должно организоваться въ "царское священство", въ послушное папъ святительское царство. Благодать св. Петра есть объединяющее начало — тоть цементь, который скрыпляеть людей въ организованное общество. Съ отнятиемъ этой благодати рушатся царства, весь общественный организмъ распадается на части. Иными словами, въ жизни земной церкви св. Петръ долженъ наполнить все собою, стать всёмъ во всемъ.

Св. Петръ должевъ не только объединить въ себв ісрархію: онъ долженъ проникнуть въ міръ, наполнить содержаніемъ жизнь свътскаго общества. Среди христіанъ всьхъ состояній, церковьвообще единственное объединяющее, связующее начало: ею держится всякое общество, всякое государство, кром'в общества діавола-парства антихриста. Связь между сюзереномъ и вассаломъ, на которой поконтся весь феодальный строй — скрипляется феодальной присягой: залогомъ прочности всёхъ феодальныхъ обязательствъ служить та въра Христова, которую должны защищать короли, во имя коей клянутся ихъ вассалы. Союзъ между вассаломъ и сюзереномъ есть союза въръе и върности; поэтому самомуотъ подлежить власти церкви, которая скрапляеть и нормируеть всь ть отношенія, въ основь конхъ лежить въра. Глава церквисв. Петръ и его преемникъ -- папа- можетъ расторгнуть этотъ союзь; онь можеть разрышить подданныхь оть присяги, оть повиновенія ихъ государю, когда власть последняго перестаеть служить той христіанской візрів, во имя которой дана присяга. Папа можеть отлучить государя отъ церкви и темъ самымъ изолировать его оть всехъ -- поставить его вив общества, вив христіанскаго закона; властью римскаго первосвященника светскій государь можеть быть временно отръщень оть власти или на въки инзложенъ. Наконедъ, разрашивъ подданныхъ отъ присяги, папа можетъ связать ихъ обязанностью повиновенія другому монарху, если это требуется интересами христіанской віры.

Таковы притязанія, выразившіяся въ двухъ знаменитыхъ письмахъ Григорія къ епископу Герману Мецскому. Папа дважды отлучиль Генриха IV-го отъ церкви, дважды воспретиль ему царствовать и разрішиль его вассаловь отъ присяги. Въ посланіяхъ къ Герману Мецскому, написанныхъ послі обоихъ отлученій—въ 1076 и 1081 году,—онъ хочеть оправдать свой образь дійствій. Чтобы

Digitized by Google

успокоить сомнінія вітрующих дущь, — онь задается пілью показать, что карательныя мітры противь Генриха представляють собою осуществленіе правь, искони принадлежавших впостольскому престолу.

Вопросъ о правѣ папы отлучать парей.

Прежде всего требуется уничтожить возражение такъ сторонниковъ Генрика, которые утверждають, что король вообще не можеть быть отмучаемь. Въ отвъть на это возражение Григорій ссылается на тв евангельскіе тексты, коими установляется власть св. Петра надъ церковью. Поручая верховному апостолу "пасти овецъ", —Спаситель не исключаетъ царей изъ числа последнихъ: давая апостолу власть ключей, власть "вязать и решить" на небе и на земль, Христось опять-таки никого не исключиль, никого не изъяль изъ-подъ этой власти. Какъ овцы Христовы — цари одинаково со всеми прочими смертными подчинены св. Петру; этой власти не подчиняется лишь тотъ, кто сбрасываетъ съ себя иго Христово и предпочитаетъ нести иго діавола. Кто не считаетъ для себя возможнымъ быть "связаннымъ" постановленіями церковной власти, -- тоть не можеть ждать оть церкви и "разрешенія" (т. е. отпущенія грізховъ): слівдовательно, кто не признаеть надъ собой этой власти, -- тотъ вовсе отчуждается отъ Христа.

Возражая противъ права папы отлучать королей и императоровъ, сторонники имперіи исходять изъ того положенія, что король получаеть свою власть непосредственно от Бога, а потому не можеть быть никъмъ судимъ кромъ Бога. Напротивъ, Григорій во всемъ своемъ ученіи предполагаеть, что власть св. Петра есть первоисточникъ всякой власти на земль, въ томъ числь и власти царской. Ясное дело, что при такихъ условіяхъ вопросъ объ отлученін королей сводился къ вопросу о самомъ существ в святительской и дарской власти. Если папа - вселенскій пастырь, то ему, какъ блюстителю чистоты церковнаго стада, принадлежитъ право отлучать королей, какъ и всъхъ прочихъ смертныхъ. Но король, который можеть быть судимъ и отлучаемъ высшей земной властью,уже не есть непосредственный "викарій" Христа на землъ. Если, напротивъ, король, какъ помазанникъ Божій, не подчиненъ никакому человъческому суду и власти, то папа уже не есть вселенскій пастырь: онъ не можеть удалить изъ стада паршивую овцу: его власть "связывать и разрёшать" подвержена изъятіямъ, ограниченіямъ.

XVI. Ради осуществленія единодержавія св. Петра въ церкви, какъ его понимаеть Григорій, власть царская должна быть все-

цъло подчинена власти святительской. Преемникъ св. Петра должень пользоваться всяческой властью на земль: онъ можеть не только отлучать, но и низлагать царей и возводить своихъ ставленниковъ на ихъ мъсто.

По Григорію то и другое право вытекаеть прежде всего изъ принадлежащей апостоламъ Петру и Павлу власти "вязать и ръщить": въ силу этой власти апостолы могуть "отнимать и давать каждому по заслугамъ: имперіи, царства, княжества, герцогства, маркграфства и всяческія человіческія владінія". Въ знаменитомъ письмъ къ Герману Мецскому, написанномъ въ 1081 г., Григорій выводить тв же права папы изъ "власти ключей", принадлежащей св. Петру. "Развъ не можетъ судить о земномъ, — читаемъ мы здесь, — тотъ, кому дана власть отворять и затворять врата небесъ. Да не будетъ такъ. Или вы не помните, - что сказаль апостоль Павель: Разоп вы не знаете, что мы будемь судить ангеловь? Кольми паче — мірскія дъла". На подобныхъ же Аргументь доказательствахь а fortiori построена вообще вся аргументація a fortiori. Григорія. Если апостольскій престоль можеть судить о дівлахь духовныхъ, то почему онъ не можетъ судить и о свътскихъ дълахъ? Если св. апостолы могуть отнимать и раздавать патріархаты, архіепископства и опископства, то почему же они не могутъ дълать того же и въ нисшей, мірской сферъ, т. е. располагать царствами? Слабая сторона всехъ этихъ разсужденій, согласно верному зам'вчанію современнаго нівмецкаго историка-Мартенса, заключается въ примънении аргумента а fortiori къ областямъ неоднороднымъ. Изъ того, напр., что духовникъ освобождаетъ кающагося отъ греховныхъ узъ, не следуетъ, что онъ можетъ сдвлать для своего духовнаго сына меньшее въ другой сферв, напр., освободить его оть его долговыхъ обязательствъ. И точно также изъ того, что папа можеть отрешать пастырей отъ должностей-не следуеть а fortiori, что онъ можеть низлагать королей.

Замъчательно, что указанное заблуждение вовсе не есть только Причины индивидуальный, личный промахъ Григорія; тоть же аргументь партійнаго a fortiori повторяется многими писателями и составляеть одно изъ осяфиленія общихъ мъстъ клерикальной публицистики того времени. Ясное Григорія двло, что это общее партійное ослепленіе не есть результать и его стопростой случайности, а обусловливается дъйствіемъ общихъ исто- рокниковъ. рическихъ причинъ, вліявшихъ одинаковымъ образомъ какъ на практическихъ дъятелей, такъ и на писателей занимающей насъ SHOZH.

Указанное заблужденіе обусловливается тімь смішеніемь церкви и государства, которое составляеть капитальный грекъ всего средневъковаго строя. Порядокъ благодатный и мірской до того тъсно переплетены и перепутаны, что трудно определить, - где кончается церковь, и гдв начинается государство. Оттого-то, несмотря на попытки различить и разграничить эти двъ сферы, писатели и практические политики ихъ безпрестанно смъщиваютъ, разсматриваютъ ихъ какъ однородныя. Для Григорія и его сторонниковъ государство имъетъ право существовать лишь какъ нисшая сфера того же "божескаго парства", коего высшее проявленіе есть церковь; поскольку государство есть самостоятельный союзъ, преследующій, въ отличіе отъ церкви, свои особыя задачи и цели, оно есть общество разбойнивовъ", — изобрътеніе сатанинской гордости людей. Этимъ и объясняется распространеніе власти ключей римскаго первосвященника на государственную сферу путемъ аргумента a fortiori; если нана господствуеть въ церкви-высшей сферѣ божескаго царства, то онъ том боле можеть распоряжаться и въ нисшей сферъ того же божескаго царства-въ государствъ. Ему, какъ ключнику царства небеснаго, принадлежить власть надъ всемъ зданіемъ христіанскаго общества: значить, помимо его никто не можеть владычествовать, управлять христіанами, - ни царь, ни епископъ.

Григорій вообще различаетъ власть духовную и законную св'ятскую власть, лишь какъ высшую и нисшую инстанцію въ предівлахъ одной и той же "христіанской республики", а не какъ разнородныя двъ власти: онъ разнородны, лишь поскольку свътская власть есть власть тиранническая по своему происхожденію или по твиъ цвлямъ, которыя она преследуетъ. Государство, чтобы стать правомърнымъ христіанскимъ союзомъ -- должно слиться съ церковью, поглотиться ею — въ этомъ заключается основной принципъ всей государственной теоріи Григорія. Въ двухъ знаменитыхъ письмахъ къ Герману Мецскому мы находимъ чрезвычайно ръзкое противоположение духовной и свътской власти. Здъсь Григорій прямо называеть царскую власть діавольской узурпаціей; онъ учить, что цари произошли отъ разбойниковъ, присвоившихъ себъ власть надъ равными себъ, т.-е. надъ людьми. Власть царская есть "изобрътеніе человъческой гордости", власть святительская, напротивъ, -- божественное установленіе. "Первая непрестанно гоняется за суетной славой; вторая, напротивъ того, всегда стремится къ небесной жизни".

Казалось бы, такая противоположность исключаеть всякую воз-

можность какого бы то ни было единенія или даже мирнаго сожительства между церковію и государствомъ. Что можеть быть церкви и общаго между царствомъ не отъ міра сего и обществомъ діавола- государства продуктомъ гръха и тираннической узурпація! Но по странной ло- въ теокрагикъ это ръзкое противоположение духовнаго и свътскаго порядва нужно Григорію именно для того, чтобы подготовить ихъ сліяніе. Чтобы покрыть свой грежт и перестать быть діавольской узурпа- Григорія. ціей, — царская власть должна подчиниться святительской власти всецьло. Умаленіе свытской власти здысь имыеть цылью сдылать церковь всесильной въ государствъ. Для Григорія святительская власть настолько же выше царской, насколько золото драгопринье свинца. Согласно словамъ папы Геласія, — цари должны подчиняться святителямъ, а не наоборотъ, нбо святители за самихъ царей имъють отдать отчеть Всевышнему въ день суда. Эта ответственность предполагаеть власть святителей надъ царями; пользуясь этой властью, римскіе первосвященники неоднократно отлучали и даже низлагали свътскихъ государей. Григорій ссылается на примъръ папы Захарія, который низложиль франкскаго короля Хильперика не столько за гръхи его, сколько потому, что онъ не могь съ пользой царствовать: вмёсто Хильперика Захарій возвель на королевскій престоль Пипина-отца Карла Великаго.

Orignie

CECTOES

Чтобы понять смысль аргументаціи Григорія, нужно прежде всего помнить, что та царская власть, которую онъ хочетъ умалить, черпаетъ всю свою силу во владычествъ надъ церковью, надъ епископатомъ. Объ спорящія партіи смъшивають церковь съ владычества государствомъ: для объихъ значеніе царской власти вообще измъряется значеніемъ ея въ церкви. Если имперіалисты нъкоторымъ образомъ видять въ королъ святителя надъ святителями, то Григорій хочеть прежде всего доказать, что король и императоръ въ церкви значить меньше, чемъ простой клирикъ: отоюда уже сама собой вытекаеть полнъйшая зависимость царской власти отъ святительской: царь долженъ подчиняться папъ во всемъ въ качествъ нисшаго члена клира. По своему положенію въ церкви короли и императоры -- ниже простыхъ экзорцистовъ, которые составляютъ предпослівній разрядь церковно-служителей: нбо экзорцистамь дана власть изгонять демоновъ, коей короли не имъютъ. Если, такимъ образомъ, простые церковно-служители возвышаются надъ царями, то во сколько же разъ превосходять ихъ епископы! Цари не пользуются властью разрѣшать отъ грѣховъ, которая дается каждому священнику: они вообще не обладають властью вязать и решить.

Ворьба Preropia противъ надъ церковью СВЪТСКОЙ BISCTE.

Изъ этого подчиненнаго положенія царей въ церкви папа заключаеть, что они вообще подлежать суду святителей, а темъ пачесуду римскаго первосвященника. Словомъ, Григорій выводить право папы судить и низлагать королей изъ того, что короли лишь въ наименьшей степени располагають духовной властью. Какъ ни страненъ кажется этотъ логическій скачекъ съ нашей современной точки зрвнія, -- въ тв времена люди не могли сознавать главнаго промаха папской аргументаціи въ виду указанныхъ нами особенностей того средновъковаго строя, среди котораго они жили и дъйствовали.

Противорв-Tis Bb BEACTH.

XVII. Отношеніе Григорія къ светской власти не можеть быть вполнъ послъдовательнымъ. Мы уже видъли, что онъ осуществляетъ отношение реформу при содъйствии мірянъ, коихъ онъ дълаеть судьями надъ Григорія из настырями; въ борьб'в противъ враждебныхъ апостольскому преовьтовой столу государей онъ долженъ опираться на другія мірскія власти. Принудительное единство святительской теократіи вообще нуждается въ содъйствіи свътскаго меча для своего осуществленія. Одну и ту же свътскую власть требуется умалить и унизить, поскольку она препятствуеть осуществленю "божескаго царства" на землъ и возвысить, поскольку она служить его целямъ. Отсюда въ произведеніяхъ Григорія-двѣ противорѣчивыя характеристики свѣтской власти: будучи продуктомъ гръха, нечестивой узурпаціи, она вивств съ твиъ — необходимый органъ теократіи, хотя и подчиненный папъ, какъ высшей инстанціи.

Даже въ письмахъ къ Герману Мецскому, написанныхъ подъ непосредственнымъ впечатльніемъ столкновенія папы съ императоромъ, сталкиваются объ эти противоположныя тенденціи. Мы уже видьли, что въ этихъ письмахъ отрицательное отношение Григорія къ свътской власти выражается въ крайне ръзкой формъ. Но туть же, въ письмъ къ Герману за 1081 г., мы сталкиваемся съ такимъ ученіемъ о задачахъ христіанской монархіи, которое плохо вяжется съ предшествовавшей отрицательной характеристикой государства. Цари,---читаемъ мы здъсь-- должны блюсти души своихъ подданныхъ и отдавать о нихъ отчетъ Всевышнему; церковь возводить царей и императоровъ не ради ихъ суетной славы, а "ради спасенія мноших"; этимъ опредвияются основныя обязанности государей.

Понятно, что царь, который ведеть своихъ подданныхъ ко спасенію, уже не есть только світскій властитель. Это, повидимому, сознаеть и самъ Григорій. Въ другомъ письмѣ онъ утверждаеть, что твло перкви управляется двумя властями — царскою и святительскою, которыя въ ней столь же необходимы, какъ два глаза въ человъческомъ тълъ. По поводу предстоящаго въ 1081-мъ году избранія германскаго короля на мъсто низложеннаго Генриха и убитаго антикороля Рудольфа, папа обращается съ мольбой къ Спасителю, чтобы Онъ далъ церкви такого защитника и "правимеля" (rectorem), какого ей подобаеть имъть. Въ 1074-мъ году, намъреваясь отплыть въ крестовый походъ на востокъ, Григорій хочеть поручить виъсто себя управленіе римской церковью германскому королю — Генриху IV-му. Также точно противоръчиво ученіе Григоріи о происхожденіи свътской власти: называя ее, какъ мы видъли, изобрътеніемъ человъческой гордости, Григорій въ нъкоторыхъ письмахъ утверждаеть, что она произошла отъ божественнаго установленія.

Вообще, когда требуется смирить непокорных в свытских властителей, папа утверждаеть, что они не имъють въ церкви никакой влаоти или пользуются властью меньшею, нежели несшіе члены клира; когда требуется пріобрасти въ мірскихъ государяхъ помощниковъ и союзниковь, онъ разсматриваеть ихъ какъ и вкотораго рода святителей, поставленных управлять церковью. Эти противоръчія не составляють только черту политики папы, колеблющейся въ зависимости отъ оппортунистическихъ соображеній. Они коренятся въ самомъ существъ теократическаго идеала, который исходить изъ аскетического презранія во всему мірскому и вивств съ тамъ нуждается въ содъйствіи мірской власти для своего осуществленія. Двойственная опънка государства и мірской власти вообще присуща тому августиновскому пониманію "божескаго царства", которое господствуеть въ средніе віжа. Съ одной стороны, церковь разсматривается эдесь, какъ единственная положительная величина: по сравненію съ ней-мірское царство, какъ такое, есть прахъ и тлень; мірская власть, какъ такая, есть проявленіе человеческаго гръха или ничтожества. Съ другой стороны, именно это отрицательное отношение къ государству ведетъ къ тому, что церковь становится на его мъсто, поглощаеть его въ себъ: государство превращается въ часть божескаго царства, часть церкви; свътскія власти становятся въ ней правителями и какъ бы чинами ея ісрархіи.

Какъ въ своей практической дъятельности, такъ и въ своихъ литературныхъ произведеніяхъ Григорій VII является героемъ и апологетомъ той теократической системы, которая въ то время господствовала въ жизни европейскихъ народовъ. Поэтому противо-

рвчія его мысли суть противорвчія самой исторической двиствительности XI стольтія.

Осуществление единаго "божескаго дарства" на землъ составляеть идеальную цель средневековой теократіи: ея основная задача заключается въ устроеніи вселенскаго, католическаю мира, въ уничтоженіи раздора и неурядицы въ человіческомъ обществів. Мы видьли, что этоть идеальный мотивъ лежить въ основъ всего того, что думаеть и дълаеть Григорій. Въ дъйствительности, однано, самое существованіе теократіи въ среднев'вковой, католической ел форм'в обусловливается дробленіемъ феодальнаго общества, тымъ состояніемъ раздвоенія и разлада, которое составляеть характерное его отличіе. Мы уже видъли, что въ занимающую насъ эпоху церковь оказывается вынужденною присвоивать себъ функціи государства именно вследствіе отсутствія прочнаго светскаго порядка, который обезпечиваль бы неприкосновенность личности и имущества. Мы уже говорили о томъ, что германское королевство и имперія покоится на теократической основ'в за невозможностію построить государство на чисто свътскихъ началахъ. Сторонники папства и имперів заявляють себя въ принципъ врагами всяваго индивидуализма; и, тъмъ не менъе, индивидуалистическія стремленія средневъковаго общества составляютъ необходимое предположение какъ святительской, такъ и царской теократіи. Въ борьбъ противъ императора папа вынужденъ опираться на центробъжныя силы, на враждебныхъ единству имперіи германскихъ князей. Союзниками императора, напротивъ того, является враждебное римской централизаціи духовенство, центробъжныя силы ісрархіи.

Въ средневъковой теократіи государство и церковь сливаются такъ, что исчезають всякія опредъленныя границы между ними. Но именно это отсутствіе границъ дълаетъ неизбъжнымъ споръ о грамичахъ. Сліяніе церкви съ государствомъ неизбъжно влечетъ за собою какъ присвоеніе царскихъ функцій святительской властью, такъ и узурпацію святительскихъ полномочій царями. Именно то пониманіе единства, которое мы находимъ у писателей и дъятелей занимающей насъ эпохи, дълаетъ неизбъжнымъ двоевластие, споръ о первенствъ между святительской и царской властью. Въ раздоръ двухъ высшихъ въ католическомъ міръ властей, двухъ органовъ средневъковой теократіи обнаруживаются ея роковыя противоръчія и ея внутренняя несостоятельность.

-≪-

Кн. Е. Трубецной.



## XXXI.

## Ломбардскіе города въ XII въкъ.

Въ борьбъ имперіи и папства на почвъ Италіи при переходъ ея въ XII стольтіе мы наблюдаемъ двъ новыя черты. Съ одной стороны мъняется самый характеръ борьбы: въ Римъ духовные интересы все болье уступаютъ мъсто интересамъ политическимъ. Дъло идетъ уже не о томъ, чтобы обезпечить церковь отъ вторженій свътской власти, какъ это было въ XI въкъ, а о томъ, чтобы защитить свътскую власть папы и помъшать императору утвердить свое владычество въ Италіи. Съ другой стороны, рядомъ съ церковной іерархіей и феодальной монархіей выступаеть новая политическая сила—вольныя городскія общины Ломбардіи, являющіяся представительницами національной идеи въ Италіи.

Города и епископы въ Ломбардін.

Въ XII въкъ Ломбардія была страною муниципальнаго духа по преимуществу. Если и нельзя установить непосредственной преемственной связи между римскими муниципіями и городскими общинами среднихъ въковъ, то несомнънно все-таки, что именно въ Ломбардіи городская жизнь сохранилась лучше, чъмъ гдъ бы то ни было. Въ IX и X въкъ епископы стали настоящими государями ломбардскихъ городовъ. Постепенно они захватили въ свои руки власть, принадлежавшую нъкогда графамъ. Если въ нъкоторыхъ городахъ, какъ напримъръ въ Миланъ, еще держатся графы и маркграфы, то зна-

**Hocoóis:** Giesebrecht: Geschichte der deutschen Kaiserzeit; Lavisse et Rambaud: Histoire générale T. II; Georges Guibal: Arnaud de Brescia et les Hohenstausen; Giesebrecht, Arnold von Brescia; Pruts, Staatengeschichte des Abendlandes; Stacke, Deutsche Geschichte.

ченіе ихъ кажется ничтожнымъ рядомъ съ положеніемъ епископа 1) Подъ сънью этой епископской власти складывается общинная жизнь Ломбардін. Окруженный крыпкими стынами, населенный жителями, которыхъ связывали общіе интересы, городъ рано пріобрітаетъ сознаніе своей силы и ум'веть имъ пользоваться. Купцы и ремесленники составляють отдельныя корпораціи, обладающія самоуправленіемь; соединяясь вывств, эти корпораціи вырабатывають постепенно общинную администрацію. Даже епископъ, управляющій городомъ, носить до извъстной степени характеръ муниципальнаго магистрата. Граждане имъютъ голосъ при его избраніи, а епископъ съ своей стороны, назначая довъренныхъ лицъ для суда и администраціи, выбираеть ихъ изъ среды гражданъ. Тотъ же епископъ собираеть въ случать необходимости народное собраніе. И нигдт въ Ломбардіи епископъ не стоялъ такъ высоко, какъ въ Миланъ, гдъ уже съ IX въка онъ быль почти всемогущимъ. Въ XI въкъ, когда городъ насчитываль 300 т.ж., и промышленность и торговля его процевтали, архіепископъ Герибертъ считаль себя настолько сильнымъ, что вступиль въ борьбу съ самимъ императоромъ.

Устройство городовъ.

Но почти для всёхъ городовъ наступаетъ моментъ, когда городская община, окръпшая подъ владычествомъ епископа, хочетъ избавиться отъ власти, которою она уже тяготится. Такъ, въ Кремонъ еще въ началъ XI въка граждане изгоняютъ епископа Ландульфа и разрушають его дворець. Реформы въ церковной организаціи и споръ изъ-за инвеституры ослабляють власть епископовъ, вносять новое движение въ городскую жизнь и благопріятствують стремленіямъ городовъ къ независимости. Въ Миланъ съ этого времени идеть постоянная борьба города съ архіепископомъ и среди этихъ смуть слагается постепенно муниципальное правленіе. Съ другой стороны, города представляють такую силу, что въ борьбъ духовной и свътской власти и та и другая старается имъть ихъ на своей сторонъ и, конечно, пріобрътаетъ ихъ поддержку не даромъ. Если Генрихъ IV освобождаеть жителей Лукки отъ власти епископа Ансельма, то и графиня Матильда даетъ подобную привилегію жителямъ Мантуи. Такимъ образомъ права верховной власти, попавшія тімь или другимь путемь вь руки епископа, переходять къ городу. Этотъ переворотъ въ городской организаціи, подставившій въ большинствъ городовъ городскую автономію на мъсто

<sup>1)</sup> Многочисленныя привиллегіи, данныя имп. грамотами ломбардскимъ церквамъ, дають намъ достаточныя свёдёнія о подобномъ порядкё вещей.

епископской власти, заканчивается уже въ первой половинъ XII въка. Въ Ломбардіи онъ ознаменовывается всего болье распространеніемъ консульства, которое раньше являлось лишь въ видъ исключенія въ отдъльныхъ городахъ 1).

Общинное управленіе момбардскихъ городовъ слагалось изъ трекъ существенныхъ элементовъ: консуловъ, совъта и народнаго собранія. Въ рукахъ консуловъ лежала власть административная, судебная и военная. Но не всегда власть консуловъ распространялась одинавово на всв классы городского населенія; въ средневъковомъ быту городскіе влассы были для этого слишкомъ обособлены. Въ ломбардскихъ городахъ мы имвемъ такихъ класса три, не считая духовенства: дворянство (milites, capitani, valvassores), торгово-промышленный классъ и простой народъ (чернь). Въ нъвоторыхъ городахъ дворянство не входило вкачаль въ общую организацію, какъ напр. въ Моденъ до 1185 г. Въ Генув духовенство и чернь (minores) въ половинъ XII в. пользовались повровительствомъ общины, но не составляли ел части. По большей части консуловь было 12, но число ихъ менялось иногда въ одномъ и томъ же городь. Въ Миланъ въ 1117 г. было 18 консуловъ, въ 1130-20 и въ 1162-8. Иногда число ихъ соответствовало числу городскихъ кварталовъ (rioni, sestieri). Рядомъ съ консулами дъйствоваль городской совыть, носившій обыкновенно названіе сгеdentia, потому что члены его давали объщание довърять консуламъ (credentiam consulum juraverunt). Въ нъкоторыхъ городахъ власть консуловъ была значительно связана этими советами, но мы, къ сожальню, мало знаемъ относительно способа ихъ составленія. Что же касается народнаго собранія (concio publica, parlamentum), то оно собиралось только въ особенно важныхъ случаяхъ и состояло изъ всвхъ членовъ общины (communitas). Въ изкоторыхъ городахъ консулы, слагая должность, давали отчеть о своемъ управленін въ этихъ собраніяхъ. Организація ломбардскихъ городовъ не была однообразной въ виду того, что каждый городъ имълъ свои статуты, где одинаково можно было встретить следы какъ римскаго, такъ и ломбардскаго права. Свободное устройство и богатство ломб. городовъ невольно бросалось въ глаза иностраннымъ писателямъ, и Отто Фрейзингенскій, дядя и историкъ Фридриха Барбаруссы, съ удивленіемъ описываеть устройство городовъ, гдв

<sup>1)</sup> Такъ, мы находимъ консуловъ въ Блавдратъ въ 1093, въ Асти 1095, Комо 1109, Миланъ 1107, Гуасталъ 1115, Піаченцъ 1126, Моденъ 1150 и т.д.

дворянство идетъ рука объ руку съ горожанами и гдв люди низкаго происхожденія носять оружіе, принадлежащее рыцарямь, и занимають значительныя должности. При внимательномъ взглядъ на городскую жизнь можно было, конечно, замътить и тв слабыя стороны, которыя прикрывались наружнымъ блескомъ. Свобола и равенство не царили во внутренней жизни города. Община строго следила за отдельною личностью, и гражданинъ былъ связанъ сословіемъ, къ которому онъ принадлежаль, ремесломъ, которымъ онъ занимался, приходомъ и кварталомъ, въ которомъ онъ жилъ. Консулы и совъть опредъляли рамки не только его политической свободы, но и его частной жизни. Было опредълено число смоковницъ и миндальныхъ деревьевъ на его полъ и число священниковъ и свъчей на его похоронахъ. Но главное зло было въ техъ внутреннихъ и внъшнихъ междоусобіяхъ, отъ которыхъ никогда не отдыхали ломб. города. Внутри городскихъ ствиъ шла постоянная борьба между зажиточными гражданами и чернью, между знатными домами, окружившими себя вооруженными кліентами, иногда между отдъльными кварталами и улицами. Еще опаснъе была вражда городовъ между собою. Не щадилось средствъ, чтобы унизить соперника, а, если можно, стереть его съ лица земли. XII въкъ даеть намъ много примъровъ такой безпощадной жестокости. Когла жители Милана после долгой осады взяли Лоди, они разрушили ствны, сожгли дома, разогнали населеніе и превратили городъ въ груду развалинъ. И обратно, когда Фридрихъ Барбарусса решился уничтожить ненавистный ему Миланъ, никто не исполнялъ воли императора съ такимъ усердіемъ, какъ жители соседнихъ Лоди, Кремоны, Новары и Павіи.

Фридрихъ Варбарусса.

Образованіе свободных городских общин въ Ломбардіи къ половин XII в. находить себ объясненіе также въ положеніи императорской власти со времен Генриха IV. Ни Генрихъ IV во время своей неудачной борьбы съ римской церковью, ни Генрихъ V, заключившій невыгодное для имперіи соглашеніе съ Римомъ, не могли пользоваться вполнъ своими верховными правами надъ Италіей. Не сдълали ничего для возрожденія императорской власти и слъдующіе государи: Лотарь и Конрадъ III. Но такое отношеніе не могло длиться въчно. Столкновеніе съ Римомъ и ломбардскими городами стало неизбъжно, когда престолъ Германіи заняла личность, подобная преемнику Конрада III. Фридрихъ Барбарусса является самой крупной фигурой среди германскихъ императоровъ ср. в. Въ немъ соединились выдающіяся личныя достоинства, му-

жество, политическій смысль и высокое понятіе о своемь королевскомъ и императорскомъ санв. Въ политикв Фридриха Барбаруссы, какъ и другихъ германскихъ государей, следуетъ различать деятельность короля и императора. Въ первомъ отношения онъ старался утвердить единство правленія, ослабить значеніе крупныхъ феодаловъ и подавить самоуправство мелкихъ. Дъйствуя одновременно въ интересахъ Германіи и своихъ собственныхъ, онъ увеличиваль могущество дома Гогенштауфеновь, распространяя его владычество на Бургундію и отдаленный Неаполь. Болье видной, хотя и менъе прочной по достигнутымъ результатамъ, была его дъятельность въ качестве главы священно-римской имперіи. Здесь честолюбивый и для своего времени достаточно образованный императоръ поставилъ себъ самыя высокія цъли: не даромъ онъ бралъ себъ за образецъ создателя священно-римской имперіи, котораго онъ объявиль святымъ въ 1165 г., и смотръль на себя, какъ на преемника императоровъ древияго Рима. Едва избранный на престолъ, онъ пишеть папъ, что его честолюбіе заключается въ томъ, чтобы "возстановить въ прежвей силь и полноть величіе римской имперіи", а одинъ изъ современныхъ летописцевъ говоритъ про него: "во все время его царствованія ничто не было такъ близко его сердцу, какъ возстановить римскую имперію такою, какою она была прежде". Были моменты въ парствование Фридриха, когда онъ, казалось, стояль на высоть, къ которой стремился. Таковъ былъ 1157 г. съ его сеймами въ Безансонъ и Вюрцбургъ. На первомъ императоръ принялъ присягу своихъ бургундскихъ вассаловъ и простеръ область своего вліянія до Прованса, на второмъ его привътствовали посольства Италіи, Франціи, Бургундіи, Даніи, Испаніи, Англіи и Византіи. Исходя изъ идеи священно-римской имперіи, Фридрихъ называетъ королей Англіи и Франціи reges provinciarum. И, по врайней мъръ, король первой, Генрихъ II, самъ признавалиподобное отношеніе. Во время того-же сейма въ Вюрцбургь, посыдая въ подарокъ императору роскошный шатеръ, онъ пишетъ: "Англію и все, что относится къ нашимъ владеніямъ, отдаемъ мы въ Ваше распоряжение, чтобы все было тамъ устроено по Вашему желанію. Да будеть между нашими народами единеніе и безпрепятственныя сношенія, но такъ, чтобы Вамъ, какъ высшему, принадлежало распоряженіе, и у насъ не будеть недостатка въ желаніи повиноваться". Высокія притязанія императора всего рельефиве должны были отразиться на его отношеніяхъ къ Италіи. Преслъдуя свои пъли въ этой области, Фридрихъ могъ, повидимому,

расчитывать на болье прочные результаты своей двательности. Ни Карлъ Великій, ни Оттонъ I не имъли яснаго представленія о тыхъ императорскихъ правахъ, на которыя они ссылались. Фридрихъже былъ окруженъ легистами, докторами Болонскаго университета, которымъ онъ поручаетъ опредъленіе своихъ правъ. И легисты даютъ императору самыя выгодныя для его власти положенія, они говорять ему, что его воля имъетъ силу закона, что ему принадлежитъ не только верховная власть, но и собственность надъміромъ.

Римская церковь неизбъжно должна была столкнуться съ императоромъ, который предъявляль права и полагаль свою руку на то, что первовь привыкла уже считать своей собственностью. "Святой Петръ-единый государь Рима" - говорить папа. - "Если я не господинъ въ немъ, то я императоръ только по имени"-отвъчаеть Фридрихъ. Но, ссылаясь на античныя преданія, называя себя преемникомъ Константина, Феодосія и Юстиніана, Фридрихъ остается въ то же время сыномъ своего въка: мы видимъ въ немъ благочестиваго католика и истаго германца. Фридриху дорого достоинство церкви и онъ не видить въ папъ лишь политическаго противника, подобно своему внуку, для котораго всъ средства хороши, чтобы унизить папу. Въ XII въкъ римскія преданія возрождались не только въ теоретическомъ обоснованіи императорской власти, но и въ попыткъ возродить идею римскаго народовластія. Въ безпокойномъ всегда Римъ въ половинъ XII в. произошелъ крупный перевороть, во главъ котораго стояла замъчательная личность Арнольда Брешіанскаго. Это была не только смізлая, но преждевременная и заранъе обреченная на неудачу попытка церковной реформы, но и цълый политическій перевороть, пытавшійся вновь создать въ Римъ правительство "сената и народа римскаго". Римская республика должна была опереться на кого-нибудь въ борьбъ съ папой и она обращалась къ Конраду III и теперь къ Фридриху Барбаруссъ. Она хотъла видъть въ императоръ носителя верховной власти римскаго народа и надъялась достигнуть отъ него утвержденія пріобратенныхъ правъ и освобожденія отъ папской власти. Фридрихъ былъ оскорбленъ и какъ императоръ и какъ германедъ. Мы не можемъ считать вполнъ точнымъ отвътъ Фридриха, приведенный его историкомъ Отто Фрейзингенскимъ, но, если не слова, то мысль императора передана върно: "Напрасно говорите вы о прежнемъ величіи и великольтіи Рима; не только владычество, но и самыя доблести перешли къ германцамъ. Поэтому правять вами германскіе короли, думають за васъ германскіе князья, сражаются за васъ германскіе вонны. Я прихожу не для того, чтобы получить отъ васъ что-либо, но чтобы васъ спасти отъ внутреннихъ и внъшнихъ раздоровъ". Руководствуясь подобными взглядами, Фридрихъ пожертвоваль римской революціей и Арнольдомъ Брешіанскимъ папъ и выпустилъ изъ рукъ готовое оружіе противъ римской церкви.

Желая быть господиномъ въ Римъ и Италіи, Фридрихъ не могь безразлично смотръть на свободное развитіе ломбардскихъ городовъ, которые въ теченіе цілаго віжа отвыкли отъ сильной императорской власти. То, что Фридрихъ сказаль въ 1158 г. о Миланъ, относилось и къ свободной Ломбардіи вообще: "Высокомъріе ихъ подняло голову противъ римской имперіи и въ настоящее время старается потрясти всю Италію. Поэтому мы хотимъ обратить противъ нихъ всё силы этой имперіи". Свобода Ломбардін и идеалы императора не могли быть осуществлены въ одно и то-же время. Объ стороны прибъгли въ оружію, чтобы защитить то, что они считали своимъ правомъ. 22 года длилась борьба Фридриха въ Италіи и 6 разъ переходиль онъ для этого черезъ Альпы. Все это время можно удобно раздълить на два періода. Первый-торжество императора — выразился теоретически въ постановленіяхъ Ронкальскаго сейма и реально въ разрушеніи мятежнаго Милана. Второй — торжество городовъ — привель прежде къ фактическому уничтоженію императорской силы въ битві при Леньяно и получиль затемь формальное определение на Венеціанскомъ конгрессъ и въ Констанцкомъ договоръ.

Осенью 1154 г. Фридрихъ въ первый разъ переходить Альпы. Цълью его было надъть императорскую корону въ Римъ, но въ то-же время императоръ не могъ пройти черезъ Ломбардію, не фридриха. напомнивши ея городамъ о своихъ верховныхъ правахъ и не устранивши тъхъ злоупотребленій, жалобы на которыя дошли до него въ Германіи. Еще въ Констанці посольство отъ Лоди умодало его спасти городъ отъ тираніи Милана. Теперь на Ронкальскомъ поль близъ Піаченцы Фридрихъ выставиль свой королевскій щить и потребоваль кь себь своихь итальянскихь вассаловь. Начались жалобы. Маркграфъ Монферратскій, единственный крупный сеньёръ верхней Италіи, не склонившійся еще передъ могуществомъ городовъ, указалъ на то, какъ вообще палъ авторитетъ короля въ Италін, и въ частности обвиниль особенно города Асти и Кіери. Затымъ пылый рядъ жалобъ посыпался на самовластіе

Первый HOXOA5



Милана. Подняли ихъ несчастные города Комо и Лоди и поддержали Павія и Кремона. Попытка Милана деньгами — онъ предлагалъ 4 т. марокъ — купить себъ владычество надъ Комо и Лоди была отвергнута. Не имъя достаточно войска и озабоченный иными вопросами, Фридрихъ оставиль пока въ покоъ сильный Миланъ, но показаль примеръ своей строгости, разрушивши более мелкіе города: Розато, отказавшій ему въ провіанть, Асти, Кіери и Тортону, на которую жаловалась преданная императору Павія. Тортона упорно защищалась два мъсяца, и гибель ея произвела сильное впечатление на страну. Надевши на себя въ Павіи ломбардскую корону (15 апръля 1155 г.), Фридрихъ пошелъ далъе въ Римъ, куда манило его коронование въ соборъ св. Петра. Не безъ труда удалось Фридриху добыть себв императорскую корону. Для этого понадобилось соглашение съ Адріаномъ IV, потребовавшимъ выдачи бъжавшаго изъ Рима Арнольда Брешіанскаго и заставившимъ императора выполнить обрядъ держанія папскаго стремени при свиданіи въ Сутри, а затьмъ и кровавое столкновеніе съ римлянами, одинаково недовольными какъ императоромъ, такъ и папою.

Второй походъ и взятіе Милана.

Прошло цвлыхъ 4 года, прежде чемъ Фридрихъ нашелъ возможнымъ снова явиться въ предълахъ Италіи. На этотъ разъ были приняты все меры, чтобы выступить съ такой силой, предъ которой ломбардскіе города должны были бы преклониться. Отношенія въ Германіи были поставлены такъ, чтобы развязать Фридриху руки въ Италіи, и большія военныя силы были собраны со всего государства. Летомъ 1158 г. начался походъ. Черезъ Большой Бернардъ двинулись войска изъ Бургундіи и Лотарингіи, по побережью Адріатики изъ Австріи и Каринтіи и черезъ Бреннеровъ проходъ самъ императоръ съ отрядами франковъ, баварцевъ и швабовъ; за нимъ следовали саксы. При Брешіи присоединились къ нему итальянскіе вассалы и върные ему города Павія, Парма, Кремона, такъ что образовалось до 100 т. пъхоты и 15 т. конницы. Всв эти силы двинулись на объявленный въ опаль Миланъ и 6 августа 1158 г. приступили къ его осадъ. Сопротивление Милана не было на этотъ разъ продолжительно: бользни и голодъ скоро ослабили воинственное настроеніе миланцевъ, и благодаря стараніямъ графа Гвидо де Бландрата въ началъ сентября была заключена капитуляція съ императоромъ. Требованія посл'ядняго были приняты: Лоди и Комо становились независимыми, вст жители Милана присягали на върность императору, платили значительную сумму ленеть — 9 т. марокъ серебра, — выставляли 300 заложниковъ, а

главное, возвращали ему вст коронныя земли и верховныя права и объщали обращаться къ нему за утвержденіемъ своихъ консуловъ. 8 сентября последовала торжественная сцена подчиненія мятежнаго города императору. Населеніе города длинной процессіей потянулось въ лагерь Фридриха просить себъ прощенія. Впереди съ архіепископомъ во главѣ шло городское духовенство съ крестами и кадильницами, затъмъ консулы, члены совъта и дворянство съ босыми ногами и обнаженными мечами, привязанными къ затылку, наконецъ, простой народъ, съ веревками на шев, истощенный голодомъ и одътый въ рубище. Все это пало на землю передъ императоромъ, сидъвшимъ на престолъ. Первый заговорилъ архіспископъ и въ своей різчи взываль къ снисхожденію Фридриха. Тоть подъловаль его въ знакъ примиренія и указаль ему місто среди остальныхъ епископовъ. Следующее слово принадлежало одному изъ консуловъ, по имени Obertus ab Orto. — "Мы согръшили", говорилъ онъ, "и сотворили незаконное, мы просимъ прощенія и кладемъ наши мечи къ вашимъ ногамъ и нашу жизнь въ ваши руки". Тронутый этой покорностью, императоръ отвъчаль: "Я радъ, что жители Милана предпочли, наконецъ, миръ войнъ. Сколько несчастія было бы предотвращено, сколько добра было бы сдълано, если бы граждане съ самаго начала предпочли эту благую часть! Я предпочитаю, чтобы мнв повиновались добровольно, чвиъ по неволь, я предпочитаю миловать, нежели казнить, но пусть никто не забываетъ, что меня легче побъдить покорностью, чъмъ войною. Я надъюсь, что городъ и впередъ будеть оставаться на этой верной стеге, и онъ будеть испытывать тогда не силу и строгость мою, а расположение и милость".

Миланъ преклонился передъ волею императора, но однимъ этимъ Определене не могь удовлетвориться Фридрихъ. Онъ хотвлъ разъ навсегда привести въ полную ясность свои права, какъ верховнаго лен- императора. наго государя Ломбардіи, и въ томъ же году 11 ноября, на праздникъ св. Мартина, на Ронкальскомъ полъ, былъ созванъ для этого новый сеймъ. Его задачей было, по собственнымъ словамъ Фридриха, "выяснить вполить законы имперіи, вышедшіе изъ обыкновенія и позабытые". Чего можно было ожидать отъ побъдоноснаго императора, видно уже изъ обращенныхъ къ нему словъ архіепископа миланскаго: "Знай, что вся законодательная власть народа принадлежитъ тебъ; твоя воля - законъ, ибо сказано: что угодно князю, то имъетъ силу закона". Императоръ назначилъ особую коммиссію изъ 4 болонскихъ юристовъ и 28 депутатовъ

отъ 14 ломбардскихъ городовъ для опредъленія правъ императора надъ Ломбардіей  $^1$ ).

Работы коммиссін показали, что, несмотря на численное превосходство представителей городовъ, главную роль въ ней играли все-таки болонскіе юристы. Это были ученики знаменитаго Ирнерія: Булгарусь, Мартинъ Гозіа, Іаковъ и Гуго де Порта Равенната. Фридрихъ не даромъ принялъ болонскую школу подъ свое особое покровительство и поставиль профессоровъ права наравив съ рыцарями. Одушевленные только что возрождавшимся тогда изученіемъ древне-римскаго права и исходя изъ средне-въковой идеи, что священно-римскіе императоры германской націи являются преемниками Юстиніана, Феодосія и Константина, они провели очень высокое представление о положении императора вообще; опредъляя же его права, какъ государя, по отношенію къ городамъ, они оставили безъ вниманія тотъ дъйствительный порядокъ, который сложился самъ собою въ Ломбардіи съ XI въка. Императору возврацались всв регаліи, отъ которыхъ должны были отказаться епископы, князья и консулы, бывшіе представителями городской автономіи. Въ качествіз такихъ регалій къ императору отошли всіз территоріальныя владінія, т. е. герцогства, маркизаты, графства и маркграфства, затъмъ чеканка монеты, право обложенія налогами и многораздичныя пошлины того времени, обогатившія его казну на 30 т. ф. лишнихъ въ годъ. Ему же принадлежало право уголовнаго суда и назначение городскихъ магистратовъ, подестъ, консуловъ и судей, хотя и съ согласія общины. Этимъ создавалась столь ръзко выраженная феодальная монархія, какой еще никогда не было въ Ломбардіи и которая не могла не противоръчить сильно развитому въ ней республиканскому духу. Наиболъе важно было право назначенія городскихъ магистратовъ, которое дёлало Фридриха не только леннымъ главою, но и настоящимъ государемъ этихъ городовъ. Правда, Фридрихъ объщалъ-и это вошло въ самыя постановленія сейма-что, если кто докажеть, что онъ получиль отъ императора или его предшественниковъ какія-либо особыя права или льготы, то онъ можеть сохранить ихъ, хотя бы они противоръчили принятымъ на сеймъ ръшеніямъ. Но привести эти доказательства было не такъ легко, и оговорка эта мало смягчала поэтому безотрадный для городовъ результать Ронкальскаго

<sup>1)</sup> Instit., I, 2, 6. Quod principi placuit, legis habet vigorem, cum populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem concesserit.

сейма. Духовные и свётскіе князья присягнули новому государственному закону, и Фридрихъ оказался на такой высоть, что придворные юристы имъли нъкоторое основаніе называть его "господиномъ міра", скръпившимъ пріобрътенія оружія святостью закона 1). Новый порядовъ въ Ломбардіи сопровождался и новымъ явленіемъ въ городской организаціи. Какъ преобладаніе свободнаго начала совпало съ развитіемъ консульства, такъ усиленіе монархическаго характеризуется распространеніемъ должности подеста. Имя это встръчается, правда, и раньше, но въ видъ исключенія, какъ напримъръ въ Болоньъ, въ 1151 — 53 г. Но какъ общее учрежденіе это - новость, и въ такомъ смысль отмычаеть это явленіе современный писатель, Отто Морена, говоря объ учрежденів должности подеста въ Лоди въ 1159 г. Сохранилось извъстіе, что Фридрихъ советовался съ представителями Милана, какъ лучше обезпечить върность ломбардскихъ городовъ, и тъ посовътовали назначить върныхъ людей подестами. Подесты стали главными проводниками императорской власти. Будучи высшими сановниками города, они мало-по-малу перевели на себя большую часть той власти, которая принадлежала прежде консуламъ. Чтобы подеста меньше зависъль отъ мъстныхъ страстей и партій, онъ быль, обыкновенно, родомъ изъ другой мъстности и не оставался долго на своемъ посту. Эти-же причины дълали его склоннымъ элоупотреблять своею властью, прикрываясь интересами короны. Отношенія къ нему городского населенія могли быть только враждебными.

Ронкальскій сеймъ 1158 г. привель совершенно къ инымъ последствіямъ, нежели ожидали: вмёсто того, чтобы водворить спокойствіе и миръ, онъ далъ новый поводъ къ столкновеніямъ и войнамъ. Ответственность за это падаеть на обе стороны. Съ одной стороны, ломбардскіе города, торжественно признавая въ такихъ обширныхъ размёрахъ права императора надъ собою, надеялись на то, что на практике они не будутъ применяться во всей ихъ полноте; они расчитывали также на свои отдельныя привиллегіи и частныя соглашенія съ императоромъ, какъ это и было съ Миланомъ. Съ другой стороны, и Фридрихъ совершалъ, можетъ быть, самую крупную ошибку въ своей политике, считая,

<sup>1)</sup> Юристъ Мартинъ называетъ императора dominus mundi столько же de proprietate, сколько же и de jure. Какъ высоко ставилась законодательная и юридическая власть Фридриха, видно изъ того, что нъкоторыя положенія Ронкальскаго сейма, напримъръ, о присягъ малолътнихъ, вошли въ Согриз juris.

что опредъленіями Ронкальскаго сейма навсегда урегулированы его отношенія къ Ломбардіи. Видя свой идеаль въ прошломъ, уже отжившемъ времени, Фридрихъ, при всемъ своемъ политическомъ тактъ, не имълъ яснаго представленія о современной Италіи и о томъ, что можетъ онъ съ нея требовать. Постановленія Ронкальскаго сейма были для него опредъленіемъ тъхъ правъ, отъ которыхъ онъ, какъ священно-римскій императоръ, отступить не могь, и потому ломбардскіе города, не желавшіе примириться съ потерею своей городской свободы, были для него лишь мятежниками, по отношенію къ которымъ Фридрихъ быль безпощаденъ, нисколько не увлекаясь личною местью.

Новая борьба съ. Миланомъ.

Какъ только дело дошло до примененія на деле решеній сейма, начались столкновенія съ городами и прежде всего все съ тымъ же Миланомъ. Разногласіе вышло принципіальнаго характера, какъ это и следовало ожидать. Императоръ послалъ туда своего канцлера Райнальда Дасселя, архіепископа Кельнскаго и пфальцграфа Отто Вительсбаха, чтобы назначить городскихъ сановниковъ: онъ опирался, следовательно, на общее решеніе сейма. Но въ Миланъ имвли въ виду капитуляцію, заключенную съ императоромъ при сдачь города и предоставлявшую имъ право выбора своихъ магистратовъ: Ронкальскія постановленія, какъ было упомянуто выше, допускали возможность особыхъ условій въ виду ранте дарованныхъ привиллегій. Только въ такомъ случав представители Милана на сеймъ могли признать его ръшенія, не дълаясь измънниками противъ своего родного города. Упорство императорскихъ пословъ довело дело до открытаго мятежа въ Миланъ, при чемъ толпа кидала камни въ окна дома, гдв помъстились послы, и угрожала даже ихъ жизни. Послы поспъщили удалиться, и разгиъванный Фридрихъ потребовалъ удовлетворенія. Новые переговоры не только не привели въ соглашенію, но еще болье обострили дело, вогда выведенные изъ теривнія миланцы заявили, что они "объщали императору върность, но не объщали соблюдать ее". Они подразумъвали, конечно, "если и онъ съ своей стороны не будетъ соблюдать договора".

16 апръля 1159 года Миланъ былъ снова объявленъ въ опалъ: область его была осуждена на разграбленіе, жители на рабство, самый городъ на уничтоженіе. Императоръ вызывалъ новыя войска изъ Германіи и собиралъ вокругъ себя силы ломбардскихъ городовъ. Гнетъ новыхъ порядковъ не успълъ еще оттолкнуть всъ ломбардскіе города отъ Фридриха, и большинство ихъ послъдовало





его призыву. Сторону Милана держали только Крема, Брешіа и Піаченца. Оставивъ пока въ поков Мяланъ, Фридрихъ приступилъ сначала къ осадв Кремы. Она длилась пвлыхъ 7 мвсяцевъ, и обв стороны соперничали не только въ мужествв и выносливости, но и въ ненависти и жестокости 1). Когда городъ былъ доведенъ до крайности, герцогъ Саксонскій Генрихъ Левъ выступилъ посредникомъ и императоръ позволилъ жителямъ покинуть городъ. Среди суровой зимы 20 т. ч. вышли изъ Кремы и на чужбинъ должны были искать себъ убъжища. Городъ былъ разрушенъ и его развалины красноръчиво говорили Милану объ ожидающей его участи.

Въ 1161 г. императоръ получилъ наконецъ требуемыя подкръпленія изъ Германіи, и тогда началась вторая осада Милана. Городъ быль отрызань оть всякаго сообщенія сь внышнимь міромь: Фридрихъ хотель голодомъ принудить его къ покорности. Миланцы отчаянно защищались, и взаимное раздраженіе и ненависть росли въ обоихъ лагеряхъ. Пленные не знали пощады: ихъ калечили или въшали. Фридрихъ далъ обътъ не надъвать короны до тъхъ поръ, пока мятежный городъ не будетъ покоренъ. Наступилъ слъ дующій 1162 годъ. Пожаръ уничтожиль запасы города, и нужда съ каждымъ днемъ становилась ужаснъй. И вотъ, какъ 4 года тому назадъ, Миланъ ръшился просить пощады. Посольство отъ города предложило императору: уничтожить всв укрвпленія, отказаться отъ всехъ союзовъ, принять въ городъ императорское войско, предоставить императору назначение городскихъ сановниковъ, отказаться отъ всёхъ верховныхъ правъ, выдать 300 заложниковъ и заплатить значительную сумму денегъ. Городъ не могъ итти далье въ своей покорности, и тымъ не менье условія эти не были приняты въ совъть императора. Канцлеръ Райнольдъ требоваль для удовлетворенія чести императора безусловной покорности, и Фридрихъ согласился съ нимъ. 1-го марта 1162 года консулы и другіе представители города явились въ лагерь при Лоди, бросились Фридриху въ ноги и заявили, что Миланъ сдается на волю



<sup>1)</sup> Въ войскъ Фридриха играли отрубленными головами планныхъ, какъ мячами, а на стъпахъ города рвали въ куски воиновъ императора. Между прочими Фридрихъ приказалъ привязать заложниковъ, данныхъ ему Кремою, въ томъ числъ нъсколько дътей, къ осадной башнъ и придвинуть ее къ вражескимъ стънамъ въ надеждъ, что это ослабитъ ихъ сопротивленіе. Но осажденные направили свои выстрълы на роковую башню и громко прославляли счастливую участь своихъ дътей, которыя въ такомъ нъжномъ возрастъ пали за свободу отечества.

императора. Черезъ 3 дня 300 рыдарей вручили Фридриху ключи отъ всъхъ воротъ и укръпленій и 36 городскихъ знаменъ. Затъмъ, 6 марта последовала самая сдача города, которая своимъ печальнымъ характеромъ долна была произвести неизгладимое впечатлъніе на присутствующихъ. Все населеніе города, раздъленное на отряды, явилось снова какъ и въ 1158 г. въ лагерв императора. Всв шли босые, съ веревками на шев, съ головами, посыпанными пепломъ, съ горящими свъчами въ рукахъ. Но на этотъ разъ у миланцевъ не было уже надежды на милосердіе Фридриха. Императоръ, бывшій въ это время за столомъ, заставиль ихъ долго дожидаться подъ проливнымъ дождемъ. Наконецъ онъ вышелъ и заняль место на тронь, окруженный немецкими князьями. Безконечныя толпы потянулись передъ нимъ, кладя къ его ногамъ свои знамена. Наконецъ дошла очередь до знаменитой кароччіо миланцевъ. Подъ звуки трубъ, которыя, "звучали какъ-бы на похоронахъ умирающей гордости города" -- говорить очевидець, нъкто Бурхардъ-высокая мачта, украшенная крестомъ и изображеніемъ благословляющаго Амвросія, склонилась передъ трономъ, какъ бы прося пощады городу. Отвътъ быль не менъе красноръчивъ: по знаку императора святыня миланцевъ была разбита въ куски, и весь народъ съ плачемъ кинулся на землю, чувствуя, что пришелъ конецъ ихъ родному городу. Всв присутствующіе были тронуты, но "лидо императора не измівнилось". Три раза графъ Бландрата пробовалъ говорить въ пользу побъжденныхъ, но "лицо императора оставалось какъ бы окаменъвшимъ". Наконецъ, среди всеобщей тишины раздался увъренный голосъ Фридриха: "По закону вы всё потеряли право на жизнь. Я подарю вамъ ее, но приму такія міры, что впредь подобные проступки станутъ для васъ невозможны". Судьба Милана была ръшена на сеймъ въ Павіи. Всего ожесточеннъе говорили противъ него его ломбардскіе противники. "Миланъ долженъ осущить", говорили они, --, ту чашу скорби, которую онъ некогда готовилъ другимъ. Онъ долженъ быть разрушенъ, какъ онъ самъ разрушилъ Лоди и Комо". И это мижніе было принято. Жители Милана должны были въ теченіе 8 дней покинуть осужденный на гибель городъ и поселиться въ 4 селеніяхъ на разстояніи 2 миль одно отъ другого. 26 марта, послъ того какъ все населеніе бъжало и разсъялось въ окрестностяхъ, императоръ торжественно вступилъ съ войскомъ въ городъ, при чемъ для него была разрушена часть стъны, такъ какъ онъ не хотълъ провхать обычнымъ путемъ черезъ городскія ворота. Затемъ приступили къ уничтоженію города и жители Лоди, Павін, Кремоны и Комо могли удовлетворить вполив свою ненависть къ бывшему противнику. Отъ великолепнаго Милана ущелъли только нъкоторыя церкви и дворцы и по самому мъсту его провели плугомъ борозду и посыпали ее солью въ знакъ того, что это мъсто должно оставаться пустыннымъ на въки. На праздникъ Пасхи въ Павін императоръ снова возложиль на себя корону, но онъ ошибался, если думаль, что разрушеніемъ Милана онъ окончательно закрышиль свой авторитеть въ Италіи.

Aze-

Замиреніе Ломбардіи могло быть только временнымъ. Слишкомъ развито въ ней было чувство національной и городской самостоя- коандръ III. тельности, чтобы разрушеніе Милана могло совершенно подавить его. Къ тому же соперничество императорской и папской политики должно было поддерживать тайныя надежды ломбардцевъ. Въ последней области далеко не все обстояло благополучно. Фредрихъ съ его высокими задачами менее, чемъ кто-либо, могъ ужиться съ Римомъ и его традиціями. Его добрыя отношенія къ Адріану IV, вынужденныя обстоятельствами, не были продолжительны. Уже на Безансонскомъ сеймъ 1157 года посолъ папы, энергичный кардиналъ Роландъ Бандинелли, говоря объ императорской коронъ, назваль ее "beneficium", чъмъ хотьль показать, что это лень, данный Фридриху папою. Это вызвало сильное негодование среди германскихъ князей, и последовала целая переписка между императоромъ и папою. Не найдя поддержки среди германскихъ епископовъ, Адріанъ на этотъ разъ уступиль и заявиль, что слово "beneficium" было употреблено въ смыслъ "благодъяніе". Отношенія испортились снова после Ронкальскаго сейма. Фридрихъ решился воспользоваться сполна всёми своими правами не въ одной только Ломбардін. Быль поднять вопрось о регаліяхь, принадлежавшихь императору во времена Каролинговъ и Оттоновъ въ церковной области; отъ итальянскихъ епископовъ потребовали исполненія ленныхъ обязанностей-папа настанвалъ, что епископы по отношенію къ императору только подданные, но не вассалы-наконецъ, императоръ распорядился по своему усмотрению владениями маркграфини Матильды. Римская церковь, давно уже смотръвшая на эти земли, какъ на свою собственность, была сильно раздражена этимъ и выраженія въ перепискі обоихъ главъ христіанскаго міра становятся все болье рызкими. Смерть Адріана IV въ 1159 г. помьшала ему отлучить Фридриха отъ церкви, о чемъ уже поговаривали въ Римъ, но въ то же время она еще ухудшила положение. Кардиналы раздълились при выборъ папы и въ то время, какъ

приверженцы императора выбрали Виктора IV, его противники остановились на упомянутомъ выше Роландъ Бандинелли, принявшемъ имя Александра III. Послъдній, несмотря на то, что его не приняли въ Римъ, имълъ несравненно болъе силы, чъмъ его соперникъ, бывшій только орудіемъ Фридриха. Онъ удалился во Францію, нашель себъ признаніе и поддержку во Франціи, Англіи и Испаніи и для Фридриха было чувствительнымъ ударомъ, когда синодъ, собранный въ Тулузъ въ 1160 г., подтвердилъ выборъ Александра, несмотря на противодъйствіе императора 1). Фридрихъ желалъ уже положить конецъ схизив, но едва въ 1164 г. умеръ Викторъ IV, канплеръ Райнальдъ провелъ выборъ новаго антипапы Пасхалиса III, и императоръ не могъ отказать ему въ своемъ утвержденіи. На следующій годъ Александръ III поладиль съ римскимъ населеніемъ, вернулся въ свою столицу и изъ Рима призывалъ подданныхъ Фридриха къ мятежу противъ отлученнаго императора. Уже въ Германіи многіе епископы, лишь скрыпя сердце, подчинялись Пасхалису, а въ Ломбардіи призывъ папы могъ быть встръченъ не иначе, какъ съ восторгомъ. Положеніе Ломбардіи было чрезвычайно тяжело посл'є разрушенія Милана, объ этомъ согласно говорять всв современные источники. И навязанные городамъ подесты и присланные императорскіе уполномоченные позволяли себъ притъснять и грабить беззащитное населеніе.

Соювъ ломгородовъ

Раздавались жалобы на то, что налоги взыскиваются вшестеро бардових болве, чвмъ следовало, что налагаются тяжкія принудительныя работы, что малъйшее сопротивление карается большими денежсъ папой. ными штрафами и тюремными заключеніями; должностныя лица обвинялись въ продажности и насиліяхъ. Императору, при всемъ желаніи, было невозможно устранить всв эти злоупотребленія. Онъ часто сміняль подесть, въ 1163 г. лично пріважаль въ Италію, но исправленія отдівльных элоупотребленій не могли устранить всего зла и недовольство росло. Ломбардскіе города и папа подавали другь другу руку. Іоаннъ Салисбюрійскій пишеть по этому поводу: "Приговоръ (папы) произвелъ уже свое дъйствіе. Произнесенный въ силу полномочій св. Петра, онъ былъ, повидимому, подтвержденъ Господомъ. Итальянцы, узнавъ о немъ, отдълились отъ императора. Они возстановили Миланъ, изгнали схизматиче-

<sup>1)</sup> Канцлеръ Райнальдъ въ письмъ въ Людовику VII доказывалъ "право императора разрашать церковные споры, возникающіе въ Рима".

скихъ епископовъ, призвали обратно католическихъ епископовъ, единодушно присоединились къ святому престолу".

Броженіе, вызванное гнетомъ императорскаго правительства, все болье и болье охватывало города съверной и средней Италіи. Въ немъ значительную вину несъ суровый канплеръ Райнальдъ, не остановившійся даже передъ тімь, чтобы перенести св. мощи изъ Милана въ свой Кельнъ, куда онъ привлекъ этимъ массу богомольцевъ. Къ практическимъ последствіямъ недовольство привело прежде всего въ Веронской маркъ. Здъсь образовался союзъ нъсколькихъ городовъ, ставшій зародышемъ великаго ломбардскаго союза. Александръ III поспъшилъ оказать свою поддержку этому союзу. Тогда на сеймъ въ Вюрцбургъ 1165 г. по настоянію канцлера Райнальда всъ духовные и свътскіе внязья съ императоромъ во главъ присягнули, что они никогда не признаютъ папою ни Александра, ни кого-либо выбраннаго его партіей, но будуть всегда поддерживать Пасхалиса III и его законныхъ преемниковъ. За измъну присягь виновные подвергались самымъ тяжкимъ взысканіямъ. Тогда же Фридрихъ объявилъ святымъ своего предшественника, Карла В., какъ-бы желая этимъ показать, что онъ не отступить оть завъщаннаго имъ идеала. Но сила Александра III все росла, и его союзъ съ ломбардскими городами сделалъ Римъ центромъ итальянской нолитики, а папство охранителемъ національной и городской свободы въ Италии. При такихъ то обстоятельствахъ въ октябръ 1166 года Фридрихъ предпринялъ свой четвертый походъ въ Италію. "Чтобы утвердить своего папу Пасхалиса и наказать въроломство миланцевъ", - говорить Отто Фрейзингенскій. Фридрихъ идетъ прямо на Римъ, имъя главной цълью изгнать оттуда Александра. Городъ и самый соборъ св. Петра берутся приступомъ, алтари и могила апостоловъ покрываются кровью. Александръ бъжитъ въ Беневентъ, а Пасхалисъ занимаетъ Латеранъ и надъваетъ императорскую корону на супругу Фридриха. Но быстрый успъхъ смъняется не менъе быстро наступившимъ бъдствіемъ. Во время неблагопріятной августовской погоды моровая язва распространяется въ войскъ Фридриха. Императоръ теряетъ 25 т. ч. -- въ томъ числъ многихъ важныхъ своихъ сподвижниковъ, какъ напр., канплера Райнальда, -- и съ очень малыми силами принужденъ отступить къ Павіи. Катастрофа эта сразу подняла духъ во враждебныхъ ему партіяхъ. При дворъ Александра къ Фридриху примънили слова Библін: "И послалъ Господь ангела, и тоть истребиль встхъ храбрыхъ и главно-начальствующаго и

начальствующихъ въ войскъ царя Ассирійскаго. И возвратился онъ со стыдомъ въ страну свою 1). Еще полите было торжество въ Ломбардіи. Римъ не былъ еще взятъ Фридрихомъ, какъ къ союзу противъ него примкнули Кремона, Брешіа, Бергамо, Мантуа и Феррара, и Веронскій союзъ постепенно обращался въ обще-ломбардскій. Такимъ образомъ въ мартъ 1167 г. возникла знаменитая лига, заключенная 15-ю городами на 20-ти льтній срокъ 1). Союзъ былъ заключенъ "противъ всякаго, кто будетъ притьснять ихъ или воевать съ ними, противъ всякаго, кто будетъ требовать съ нихъ больше, чъмъ это дълалось со временъ Генриха V до вступленія на престоль императора Фридриха.

Внъшнимъ признакомъ этого союза было возобновление разрушеннаго Милана: населеніе вернулось на прежнее місто, построило новыя укръпленія, и Миланъ опять всталь во главъ домбардскихъ городовъ. Въ виду общей опасности, города, казалось, забыли свое прежнее соперничество. Теряя все болье почву въ Италіи — даже върнан до сихъ поръ Павія стала колебаться — и не имъя пока помощи изъ Германіи, Фридрихъ поспівшиль вернуться на родину окольнымъ путемъ черезъ Савойю, при чемъ въ Сузъ едва избъгнулъ покушенія на свою жизнь. Этого только и ждали въ Ломбардіи. Последніе немецкіе нам'естники и гарнизоны были изгнаны, и почти вся Италія применула въ союзу, возобновленному на 50 л. Велись переговоры съ императоромъ Мануиломъ-незадолго до того Византія искала въ Рим'в соединенія коронъ объихъ имперій — и съ королемъ Сицилійскимъ. Въ одной изъ своихъ буллъ папа писаль: "Нізть сомивнія, что въ силу божественнаго внушенія, ради защиты свободы церкви Божіей и вашей противъ Фридриха, именуемаго императоромъ, вы заключили этотъ договоръ мира и согласія и соединились, чтобы видимымъ образомъ свергнуть иго рабства". Папа грозить при этомъ отлученіемъ темъ, кто не будеть повиноваться правителямь лиги, избраннымь изъ городскихъ консуловъ. Въ своей ненависти къ Германіи Италія почерпала, повидимому, сознаніе своего національнаго единства. На берегахъ Танаро лига выстроила новую крепость и въ честь папы назвала ее Александріей.

Пораженіе при Леньяно. 6 лътъ важныя дъла задерживали Фридриха въ Германіи. Нужно было не только должнымъ образомъ приготовиться къ походу, ко-

Города эти были: Миланъ, Кремона, Бергамо, Брешіа, Мантуа, Феррара,
 Верона, Виченца, Падуа, Лоди, Піаченца, Парма, Модена, Болонья, Венеція.



<sup>1)</sup> Паралипоменовъ 2, 32, 21.

торый объщаль быть ръшительнымь, но и уладить свои отношенія дома: Фридрихъ успълъ, между прочимъ, провести избраніе въ короли своего 5-ти л'втняго сына Генриха. Только въ 1174 г. Фридрихъ съ значительнымъ войскомъ вступиль въ Италію. Сжегши Сузу, некогда грозившую ему гибелью, онъ приступиль къ осадъ Александріи, этого символа ломбардской независимости. Осада пошла неудачно. Нездоровая болотистая мъстность и осенняя непогода задерживали осадныя работы, а жители мужественно защищались въ ожидании помощи, которую должны были прислать имъ ихъ союзники. Послъ 6-ти мъсячной осады императоръ отступилъ къ Павін: его самолюбіе было задіто этой неудачей. Открылись на короткое время, но остались безъ результата переговоры съ городами и палой. Они были безуспъшны, потому что императоръ продолжаль стоять на почев Ронкальскихъ постановленій и Вюрцбургскаго сейма, на что не могли, конечно, согласиться его противники. Оставалось, следовательно, продолжать военныя действія, но для нихъ нужны были новыя военныя селы. Онъ были затребованы, но получены далеко не въ томъ размъръ, какъ желалъ императоръ. Генрихъ Левъ, до сихъ поръ двятельно поддерживавшій Фридриха въ его борьб'в въ Италіи, отказаль ему въ помощи, и даже личныя просьбы императора оказались тщетными. Следующей весной (1176 г.) императоръ вместе съ войсками, успъвшими прійти изъ Германіи, перешель въ наступленіе. Не дождавшись присоединенія архіепископа Христіана Майнцскаго, стоявшаго во главъ императорскаго войска въ Тосканъ и Умбріи, мариграфа Монферратскаго и другихъ върныхъ ему вассаловъ Фридрихъ встрътился съ 100 т. ломбардскимъ войскомъ при Леньяло (29 мая). Это было наиболье рышительное и въ то же время самое несчастное сражение Фридриха. Вначаль оно было удачно для нъицевъ. Императоръ, легко замътный по своему блестящему вооруженію, вріззался во вражеское войско и принудиль одно крыло его къ отступленію. Но непоколебимо стояль центръ ломбардскаго войска, гдв была помъщена подъ предводительствомъ Альберто де Джіуссано "дружина смерти" — 900 избранных в рыцарей изъ благородныхъ фамилій, поклявшихся поб'єдить или умереть-и такая же стойкая "дружина кароччіо" изъ 300 человінь. Поддерживаемая съ фланга отрядомъ брешіанцевъ, дружина смерти пробила императорскіе ряды и произвела этимъ переполохъ во вражескомъ войскъ. Онъ увеличился еще болъе, когда вслъдъ за знаменоносцемъ палъ на землю самъ императоръ, подъ которымъ была смертельно ранена лошадь. Въсть о мнимой смерти императора уничтожила послъдній порядокъ въ его войскъ: оно побъжало, преслъдуемое ломбардцами, и многіе, уцълъвшіе отъ руки врага, погибли въ волнахъ Тичино. Богатый лагерь вмъстъ съ копьемъ и щитомъ императора достался побъдителямъ. Самъ Фридрихъ, съ трудомъ спасшійся съ поля битвы, лишь на четвертый день явился въ Павію, гдъ императрица, считая его мертвымъ, готовилась уже надъть трауръ.

Ударъ былъ силенъ и долженъ былъ разрушить мечты Фридриха объ имперіи въ духв Карла В. Надо было спуститься на болъе реальную почву и вступить въ переговоры съ противниками. Какъ искусный политикъ, Фридрихъ попробовалъ разъединить враговъ и обратился къ папъ, минуя пока ломбардскіе города. Переговоры начались при папскомъ дворъ въ Ананьи. Фридрихъ призналъ Александра III верховнымъ пастыремъ церкви и отказался отъ притязаній на императорскія права въ Рим'в и на всів земли, которыя церковь считала своею собственностью, до владъній маркграфини Матильды включительно. Папа съ своей стороны призналь всв замъщенія церковныхъ должностей, сдъланныя Фридрихомъ и выставленными имъ антипапами. Объ стороны ставили себъ кромъ того задачею установленіе общаго мира — сюда относились ломбардскіе города, Сицилія и даже Византія — и для этого послъ долгихъ переговоровъ съ городами былъ назначенъ конгрессъ въ Венеціи. Александръ III не отстраниль себя отъ союзниковъ: онъ далъ объщание ломбардскимъ городамъ не заключать мира помимо нихъ. "Мы желаемъ такого мира съ императоромъ" — отвъчали города: — "чтобы честь Италіи была сохранена и наша свобода не нарушена" 1).

Миръ въ Венеціи. Лътомъ 1177 г. уполномоченные собрались на конгрессъ въ Венеціи. При разнообразіи интересовъ всъхъ сторонъ заключеніе всеобщаго мира не могло быть достигнуто. Были только подтверждены съ нъкоторыми ограниченіями статьи заключеннаго между императоромъ и папою договора въ Ананьи, по отношенію же къ ломбардскимъ городамъ было заключено лишь перемиріе на 6 лътъ, съ королемъ сицилійскимъ на 15 лътъ. Затъмъ отлученіе отъ церкви было снято съ императора, и Фридрихъ со своимъ дворомъ торжественно въъхалъ въ Венецію. Папа, окруженный кардиналами, встрътилъ его на паперти собора св. Марка. Фридрихъ,

<sup>1)</sup> Въ втихъ словахъ можно было бы видеть идею общаго отечества для жителей полуострова, если бъ мы не знали въ то же время, что подъ именемъ Италіи разумели тогда преимущественно Ломбардію.

постненный Духомъ Святымъ и забывая о своемъ императорскомъ достоинствъ, бросился въ ногамъ папы". Послъ того, какъ императоръ поцьловаль ногу напы, посльдній подняль его со слезами на глазахъ, поцъловалъ и благословилъ. При послъдовавшемъ затвиъ отъвздв изъ собора императоръ, идя пвшкомъ, поддерживалъ стремя папы. Такимъ образомъ по странному совпаденію, ровно черезъ стольтіе со временъ Каноссы, повторилось опять униженіе имперіи передъ папствомъ 1). 1-го августа послівдовало торжественное закрытіе конгресса. Папа сиділь на высокомь тронів, имъя по правую руку отъ себя императора, а по лъвую посла короля сицилійскаго. Онъ выразиль свою радость, что церковь вновь нашла своего потеряннаго сына, а императоръ въ отвътной ръчи торжественно заявиль, что онъ быль неправъ, что онъ сошель съ пути справедливости, но что, просвъщенный милосердіемъ Божіимъ, онъ заключилъ миръ съ папой, королемъ сицилійскимъ и ломбардскими городами. Враги Фридриха имъли право считать себя побъдителями. Въ такомъ положеніи быль не только папа, но и ломбардскіе города, которые, по условіямъ заключеннаго съ ними перемирія, получили право свободнаго избранія городскихъ сановниковъ и могли ожидать еще большаго отъ предстоящаго мирнаго договора. На конгрессъ въ Венеціи рядомъ съ церковной ісрархіей и имперіей впервые выступаеть третья, равноправная съ ними сила - вольная городская община. Это было явленіе первостепенной важности.

25 іюня 1183 года быль, наконець, подписань окончательный мирь съ ломбардскими городами въ Констанць. Онъ утверждаль самостоятельность городскихъ общинь, оставляя въ то же время за императоромъ извъстныя верховныя права. Города могли возобновлять союзъ по собственному желанію, внутри городскихъ стънь они имъли всв верховныя права, внъ ихъ только тъ, которыя были имъ спеціально предоставлены <sup>а</sup>). Въ каждомъ городъ оставался намъстникъ императора, представлявшій высшую апелляціонную

<sup>3)</sup> Тъ права, которыя были спорными, или разръшались третейскимъ судомъ или откупались за извъстную сумму въ годъ.



<sup>1)</sup> Современные источники изъ партія вельфовъ преувеличивають униженіе императора, говоря, что папа поставиль ногу на затылокъ склонившагося въ его ногамъ императора со словами свящ. Писанія: "На ехиднахъ и львахъ будешь ты шествовать", на что Фридрихъ будто-бы отвътилъ: "Эта честь не тебъ, а св. Петру". Мы не имъемъ основанія върить этому разсказу, такъ какъ самъ папа въ своихъ письмахъ ничего не говоритъ объ втомъ.

инстанцію. Консулы и другіе городскіе сановники избирались свободно городами, но утверждались въ своей должности императоромъ, которому они и приносили присягу на върность. Точно также присягали императору всѣ граждане отъ 17 до 70 лѣтъ и возобновляли свою присягу чрезъ каждыя 10 лѣтъ. Города по прежнему несли на себѣ содержаніе императорскаго двора, но было оговорено, что императоръ не долженъ стѣснять ихъ слишкомъ долгимъ пребываніемъ. Договоръ не говоритъ ничего о подестахъ, но современные источники указываютъ на то, что они становятся выборными. Они сохраняютъ за собой общирную юрисдикцію, но въ важныхъ вопросахъ не могутъ принимать рѣшенія безъ участія совъта, избраннаго тѣмъ же городомъ 1).

Опредъленія Констанцскаго мира легли въ основу дальныйшей жизни ломбардскихъ городовъ. Ихъ последующія отношенія къ Фридриху были только миролюбивыми. Когда императоръ въ 1184 г. въ 6-й разъ прибылъ въ Италію, онъ встретилъ со стороны городовъ самый радушный пріемъ и отвівчаль имъ новыми милостями. Натянутыя отношенія Фридриха къ преемникамъ Александра III заставляли его искать поддержки городовъ. Такъ, главному изъ нихъ. Милану, было предоставлено право уголовнаго суда и верховныя права въ его владъніяхъ между Аддой и Ольо, и благодарный городъ просилъ какъ чести для себя, чтобы предстоящая свадьба сына императора была отпразднована въ его стънахъ. Наступившая безопасность со стороны имперіи невыгодно отразилась на внутреннемъ согласіи Ломбардіи. Великая лига распадается и уступаеть місто частнымь союзамь. Такь, уже въ 1191 г. Кремона, Павія, Комо, Бергамо и Лоди соединяются противъ Милана и другихъ городовъ. Но подобныя явленія были неизбъжны при политическомъ и торговомъ соперничествъ ломбардскихъ городовъ, ихъ свободной городской организаціи и увлекающемся характеръ населенія. Въ минуты серьезной опасности ломбардскіе города умъли соединять свои силы для защиты своей національной и городской свободы. Они доказали это въ следующемъ веке, когда имъ пришлось еще разъ отстоять свои съ такимъ трудомъ пріобрѣтенныя права противъ последняго крупнаго представителя дома Гогенштауфеновъ и его традицій.

С. Рашковъ.

<sup>1)</sup> Съ положеніемъ и обязанностями подесть насъ знакомять многочисленные статуты XII и XIII вв. (города Пистойя, Модена, Феррара, Сіенна и др.), а также трактать того же времени — Oculus pastoralis.



## XXXII.

## Папа Инновентій III.

(По статьт В. И. Герье, "Въстникъ Европы", 1892 г., № 1 - 2).

Къ последнимъ годамъ XII-го века относится одно изъ весьма Трактатъ замвчательныхъ въ литератур'в проявленій аскетическаго міровоз- о презрімія эрвнія — это латинскій трактать "о презрівній къ міру и о бід- въ міру. ственномъ состояни человъка". Его молодой еще тогда авторъ, по имени Лотарь, принадлежаль къ богатой и древней дворянской семь в лангобардскаго происхожденія изъ окрестностей Рима; онъ быль сынь Трасмунда, графа Сигнін; этоть графскій титуль сталь потомъ наследственнымъ, т. е. фамильнымъ именемъ его родаdei Conti. Лотарь въ своей юности посъщаль университеты въ Болонь в Парижь; въ первомъ-онъ сдълался правовъдомъ, а во второмъ, центръ схоластики, онъ пріобръль основательное знакомство съ богословіей. По возвращеніи на родину Лотарь приняль посвященіе, поступиль въ папскую канцелярію и получиль званіе кардиналъ-дъякона при одной изъ римскихъ церквей на Капитоліи.

Написанный имъ трактатъ свидетельствуетъ съ первыхъ словъ объ учености и высокихъ дарованіяхъ автора. Онъ обладаль достаточнымъ для того времени знакомствомъ съ римской языческой литературой; знаніе же св. писанія съ его стороны было просто неисчеривемо, и нужные ему тексты всегда следують у него длинной чередой для подтвержденія и уясненія каждой его мысли; что же касается до его дарованій, то они лучше всего могуть быть засвидетельствованы сопоставлениемь его трактата съ знаменитой книгой Августина о божескомо царство. Проводя ту же идею объ



аскетическомъ пренебреженіи къ міру, Лотарь съумъль быть не подражателемъ, а достойнымъ последователемъ Августина; его языкъ вообще, а иногда и самые обороты его ръчи, въ своей эпиграмматической м'вткости и въ своемъ ритмическомъ благозвучіи, живо напоминаютъ Августина: это такое же изобиліе краснорѣчія въ изображеніи человіческих біздствій, тоть же высокій риторическій пасосъ. Ихъ оцінка обличасть въ юномъ авторів особенно глубокое знаніе человъческаго сердца и умънье тонкой обрисовки порочныхъ типовъ среди людей. Но нельзя при этомъ не подмътить одного различія. У Августина аскетизмъ изливается изъ глубины изстрадавшейся души; это плодъ пережитаго сердцемъ переворота; новый авторъ "презрѣнія къ міру" относится къ своему предмету, какъ прозорливый наблюдатель, какъ психологъ, съ оттънкомъ горделиваго пренебреженія къ увлеченіямъ и слабостямъ людскимъ. У Августина поэтому возвышенная, страстная ръчь почти всегда гармонируеть съ паеосомъ убъжденія; въ трактать же Лотаря красноръчіе отзывается литературной обработкой и иногда ръзко выдъляется на фонъ неприглядной картины. Чтобы познакомить читателей съ этимъ замвчательнымъ произведеніемъ аскетической эпохи, мы укажемъ на общій планъ его и остановимся на некоторыхъ выдающихся его местахъ. Въ посвящения своего труда епископу портуенскому дьяконъ Лотарь говорить, что онъ воспользовался небольшимъ досугомъ, чтобы изобразить презрѣнность человѣческаго состоянія для подавленія гордости, источника всёхъ пороковъ. Дьяконъ Лотарь знаеть цёну своему литературному таланту, и чтобы не впасть самому въ упомянутый имъ порокъ, онъ просить епископа, если тотъ найдетъ какіянибудь достоинства въ его трудъ, приписать всю заслугу милости Божьей; вмёсть съ темъ онъ предлагаетъ епископу, "съ его соизволенія", изобразить и достоинство человівческой природы, обусловленное милосердіемъ Христа, для того чтобы высокомърный смирился, смиренный же душою возвысился. Эта вторая часть, сколько намъ извъстно, осталась ненаписанной.

Изображеніе человіческих обідствій начинается съ колыбели человівка, — съ обращенной къ матери жалобы, зачімъ она дала жизнь существу, обреченному на постоянный трудъ, візчюе горе и страхъ, и — что всего печальніве — на смерть. Анализируя съ точки зрівнія средневівковой физіологіи составъ человізческаго тівла, авторъ отволить человізку среди всего творенія самое низменное місто: звізды и планеты созданы изъ огня; бури и вітры — изъ

воздуха; рыбы и птицы — изъ воды, — только человъкъ, подобно выочнымъ животнымъ, сотворенъ изъ земли. Съ безпощаднымъ реализмомъ среднихъ въковъ, чуждымъ нашему эстетическому вкусу и не поддающимся переводу на нашъ языкъ, авторъ изображаетъ немощи человъческой жизни — съ дътства до старости. Описаніе младенчества, плачущаго, слабаго и безпомощнаго, вызываеть у автора восклицаніе: "счастливы ть, которые умирають прежде, чъмъ родятся"; а характеристика старости оканчивается обстоятельнымъ и полнымъ жизненной правды изображеніемъ старика. Описавъ вившній видъ дряхлаго человітка, Лотарь продолжаєть: "старикъ легко раздражается и съ трудомъ успокаивается, скоро въритъ и поздно разувъряется, нъпокъ къ жизни и жаденъ, печаленъ и сварливъ, склоненъ къ болтливости и неохотно слушаетъ, прославляеть предковъ, презираеть современниковъ, осуждаетъ настоящее, восхваляеть прошлое, воздыхаеть и тревожится, хвораеть и коченветь".

Переходя къ занятіямъ и состояніямъ людей, авторъ развертываеть передъ нами широкую картину человъческой суетливости и суеты: "несутся смертные и бъгутъ взадъ и впередъ по дорогамъ и чрезъ преграды, взбираются на горы, перебираются черезъ утесы, превозмогаютъ Альпы, пролагаютъ путь черезъ пропасти, проникаютъ въ ущелья, рыщутъ по нъдрамъ земли, по пучинамъ морскимъ, по неизвъданнымъ ръкамъ, по чащамъ лъснымъ, по непроходимымъ пустынямъ, подвергая себя вътрамъ и дождямъ, грому и молніи, волнамъ и бурямъ, обваламъ и безднамъ".

Перечисливъ затъмъ всевозможные промыслы, которымъ предаются люди, Лотарь продолжаетъ: "задумываютъ смертные и раздумываютъ, совътуются и устроиваютъ, жалуются и ведутъ тяжбы, расхищаютъ свое добро и похищаютъ чужое, торгуютъ и обманываютъ, спорятъ и состязаются, — и все это для того, чтобы накоплять сокровища, увеличиватъ барыши, гоняться за выгодой, пріобрътатъ почести, возвышаться въ званіи, расширять власть свою—и во всемъ этомъ обрътаютъ лишь трудъ и огорченіе".

Авторъ далѣе изображаетъ предъ нами въ наглядномъ контрастѣ жалкую участь бѣдняка и бъдственное въ другомъ смыслѣ состояніе богача, положеніе подвластнаго человѣка и его господина. Чрезвычайно мѣтко говорить обо всемъ этомъ современникъ и знатокъ феодальнаго быта: "холопъ вѣчно служитъ, терпитъ угрозы, обременяется барщиной, удручается побоями, лишается своего достоянія; если нѣтъ у него своего добра, то его принуждаютъ

Digitized by Google

пріобрѣтать, а если есть какое - либо имущество, то его у него отнимають. Виновать господинь — холопь за него отвѣчаеть; а виновать холопь—пеня съ него идеть въ кармань господину".

Большая глава посвящена бъдствіямъ супружескаго быта; по средневъковому монашескому воззрѣнію, главной виновницей этихъ бъдъ является, конечно, женщина. Не безъ справедливой ироніи говорить Лотарь при этомъ о способъ заключенія браковъ: "всякій товаръ и всякая самая ничтожная вещь въ хозяйствъ сначала осматривается, потомъ пріобрѣтается; только невѣсту едва показывають, для того чтобы она не опротивьла, прежде чьмъ повънчаются, и какова бы она ни оказалась, она пріобрътается навсегда". Три вещи гонять человъка изъ дома — дымъ, капающая сквозь крышу вода и "здая жена". Описаніе дурной жены трудно было бы привести принсомъ; но въ немъ есть черты, обнаруживающія въ авторъ не поверхностное только знаніе женскихъ недостатковъ: "ввчно она жалуется, - вотъ такая - то наряднве меня, и всв отдають ей почеть, я же жалка въ собраніи женщинь, мною одной пренебрегають и всеми я презираема. — Она одна хочеть быть любима, одна быть предметомъ прославленія; въ любви къ другимъ она усматриваетъ ненависть къ себъ, въ похвалъ другихъ она подозрѣваетъ свое безчестіе. Достойно любви все, что она любить; подлежить ненависти все, чемъ она пренебрегаеть. Она хочеть побъждать, но не сносить побъды надъ собою; ей невыносимо угождать другимъ, но для себя она требуетъ господства надъ всъми. Она стоить на томъ, чтобы быть всемогущей, и нъть ничего ей не по средствамъ".

Разсмотръвъ разные источники человъческихъ бъдствій, авторъ приходить къ слъдующему выводу: "кто-же когда-либо провелъ до конца въ свое удовольствіе хотя бы одинъ пріятный день? кого не смущалъ въ такой день укоръ совъсти, приступъ гнъва или движеніе какой - нибудь страсти, кого не огорчалъ какой - нибудь ущербъ, какая-нибудь обида, кого не оскорбляло въ этотъ день какое-нибудь зрълище, какое-нибудь слово или дъло? А помимо того, за земною радостью всегда наступаетъ неожиданное горе, и что начинается въ веселіи —кончается въ печали".

Итакъ, сквозь жизнь, отравленную горечью, человъкъ быстро приближается къ смерти, но онъ не хочетъ видъть ея. Всегда послъдній день жизни кажется первымъ, и никогда первый день не представляется послъднимъ, хотя всегда слъдовало бы человъку жить такъ, какъ будто ему каждую минуту предстоитъ кончина.

Ибо безпрестанно нарождается будущее, безпрестанно умираетъ настоящее, и что прошло, то навсегда исчезло. Живя, мы постоянно умираемъ, и перестанемъ умирать, лишь когда перестанемъ житъ".

Прошло немного лътъ послъ того, какъ былъ написанъ трактатъ о пренебрежении къ міру, а авторъ его — кардиналъ-дъяконъ Лотарь — былъ уже избранъ своими товарищами на папскій престолъ.

Какъ папа, Лотарь принялъ скромное имя, которое онъ сдълалъ однимъ изъ самыхъ громкимъ въ исторіи—имя Иннокентія— безвреднаго. Онъ былъ третьимъ папою этого имени. Папы обыкновенно выбирали себѣ имена не случайно, но имѣя въ виду своихъ предшественниковъ. Какими соображеніями руководился Иннокентій III, неизвѣстно, но его выборъ знаменателенъ для исторіи. Иннокентій I былъ современникомъ великаго Августина и во время разгрома и развѣнчанія языческаго Рима бѣжалъ въ Равенну подъ покровительство императора. Иннокентій II былъ творцомъ высшаго процвѣтанія того духовнаго Рима, который смѣнилъ собою ветхій, политическій Римъ. Какой контрастъ между Иннокентіемъ I и III и какой необъятный историческій процессъ раздѣляєть эти два имени!

Региотръ Инновентія III.

Правленіе папы Иннокентія III имветь для исторіи выдающійся интересь не только потому, что при немъ папство достигаєть своего зенита, но и потому еще, что двятельность этого папы проходить при полномъ освъщеніи исторіи. Дъловая переписка папъ издавна составляла предметь особенной заботы со стороны папской канцеляріи. Послъдняя снимала вопіи съ важнъйшихъ папскихъ посланій и хранила въ архивъ, собирая ихъ по годамъ, такъ что каждому году правленія папы соотвътствовала особая книга общаго сборника, такъ-называемаго регистра. Къ сожальнію, за исключеніемъ Григорія VII, до насъ не дошли регистры предшественниковъ Иннокентія III. Они были утрачены во время смутной эпохи, когда папскіе архивы приходилось перевозить изъ одного города въ другой. Регистръ же Иннокентія III сохранился почти за всъ 18 лътъ его правленія (исключая послъдніе три года).

Въ изданіи твореній Иннокентія III небольшой трактатъ дьякона Лотаря "О презрѣніи къ міру" совершенно утопаетъ среди необъятной массы исходившихъ отъ него посланій, имѣвшихъ въ виду дѣла церкви и міра. Въ дошедшемъ до насъ регистрѣ Иннокентія III заключается 3702 посланія, между которыми есть, правда, и письма, обращенныя къ самому папѣ. Но къ этому числу нужно добавить множество другихъ писемъ Иннокентія или отрывковъ изъ

нихъ, сохранившихся въ иныхъ мъстахъ, такъ что по сію пору насчитываютъ 5116 писемъ, относящихся къ Иннокентію, и это число еще можетъ значительно возрасти.

Въ регистръ за одинъ первый годъ помъщено 583 посланія, и по нимъ вполнъ можно судить о томъ, какъ быстро кардиналъдьяконъ Лотарь вошелъ въ свою новую роль, въ какой полнотъ и безусловности онъ усвоилъ себъ представление о міровомъ призваніи папства, и въ какой степени его умъ былъ занять и его время поглощено самыми разнообразными обязанностями и заботами. Для образчика приведемъ несколько строкъ изъ письма за № 536, которое характеристично въ обоихъ упомянутыхъ отношеніяхъ. Въ этомъ письмъ папа такъ перечисляетъ свои обязанности: "мы прилагаемъ наши старанія къ исправленію пришедшей въ упадокъ церкви, заботимся объ обезпечении справедливости за угнетенными, даемъ отвъты на поступающіе отъ разныхъ лицъ къ намъ запросы, направляемъ въ разныя стороны отълица нашего пословъ для установленія мира и согласія между враждующими и ради нуждъ различныхъ церквей и областей и въ то же время печемся о доставленіи помощи земль восточной".

Такъ въ сжатыхъ выраженіяхъ папа самъ характеризуетъ главное содержаніе своей обширной дъловой переписки и массу различныхъ интересовъ, сосредоточивавшихся въ римской куріи. Историку достаточно, разобравшись въ этой грудь посланій, разгруппировать ихъ по содержанію, чтобы читатель по однѣмъ рубрикамъ составилъ себъ понятіе о томъ, чъмъ сталь тогда папа для западно - христіанскаго міра и чего ожидаль этоть мірь оть папы. Переписка Иннокентія III правильные всего разбивается на слыдующія шесть группъ: первую и самую характерную изъ нихъ составляють такъ называемыя консультаціи, т. е. письма, въ которыхъ различныя духовныя и свътскія лица обращаются къ папъ, какъ къ верховному учителю міра, съ вопросами и запросами по всевозможнымъ религіознымъ, каноническимъ и житейскимъ недоумъніямъ; другую, самую многочисленную, группу составляють апелляціи, т. е. обращенія къ папскому суду по разнымъ тяжбамъ или жалобамъ на приговоры и распоряженія містныхъ властей; третья группа заключаетъ въ себъ письма, касающіяся замъщенія на церковныя должности, спорныхъ выборовъ и прямыхъ назначеній папою на такъ называемыя бенефиціи, т. е. второстепенныя церковныя должности, сопряженныя съ болъе или менъе значительными доходами; четвертую группу, весьма знаменательную для того времени, представляють письма, въ которыхъ папа даруеть какуюнибудь привиллегію или подтверждаетъ привиллегіи, данныя предшественниками; пятую группу образують письма административнаго
содержанія, въ которыхъ папа является общимъ правителемъ церкви, зоркимъ блюстителемъ ея разнообразныхъ интересовъ и на
самыхъ отдаленныхъ ея окраинахъ: то Иннокентій III запрещаетъ
венеціанскому дожу и народу подъ предлогомъ торговли доставлять
сарацинамъ оружіе и другіе нужные для войны предметы; то онъ
взываеть къ вестфальскому рыцарству и посылаетъ его въ Ливонію для борьбы съ язычниками. Наконецъ, въ особую группу можно
выдълить посланія, касающіяся политическихъ вопросовъ, въ которыхъ папа, глава церкви, въ силу ея власти становится верховнымъ руководителемъ свътскихъ властей.

Не Иннокентій III, конечно, создаль положеніе, отражающееся такъ ярко на его перепискъ; оно было подготовлено до него продолжительнымъ историческимъ процессомъ, и достаточно было вступленія на папскій престолъ энергической личности при благопріятныхъ для папства условіяхъ, чтобы какъ съ вершины горы, незамьтно достигнутой путникомъ, предъ нимъ внезапно открылась во всей ея широтъ необъятная картина папской власти и мощи. Остановимся и мы на минуту на этой картинъ и разсмотримъ прежде всего, какое положеніе занималъ тогда папа относительно церкви, какія задачи налагало на него это положеніе и какъ относился къ нимъ Иннокентій III.

Всего болье отразилась дъятельность Иннокентія въ области каноническаго права, что вполнъ соотвътствовало какъ характеру римской церкви, такъ и самого Иннокентія, который быль еще болье юристомъ, чьмъ богословомъ. До своего возвышенія на папскій престоль онъ занималь должность аудитора, т. е. докладчика по юридическимъ дъламъ при куріи, и когда сталь папою—пріобръль прозвище "Соломона" своего времени. Ни въ чемъ, можетъ быть, не проявляется такъ ярко историческая связь и преемственность между древнимъ Римомъ и Римомъ католическимъ, какъ въ области права. Вся духовная жизнь древняго Рима преимущественно сосредоточивалась въ правовъдъніи и въ разработкъ права. Эта жизнь пускаетъ въ католическомъ Римъ новый могучій ростокъ—каноническое право. Въ силу самыхъ условій католицизма, источникомъ и регуляторомъ права становится папа. Его ръшенія и по-

Канонеческое право.



становленія — декретали — все болье и болье оплетають и заслоняють старое каноническое право, и потребность въ этихъ декреталіяхъ такъ велика, что литература, такъ сказать, опережаетъ въ этомъ отношени дъятельность папства, и уже въ Х въкъ возникають псевдо-исидоровы декреталіи, т. е. подложный сборникъ декретовъ, приписываемыхъ прежнимъ папамъ. На этой почвъ могла быстро развиться законодательная дъятельность папъ, особенно послъ 1150 г., когда бенедиктинецъ Граціанъ составилъ въ Болонь в свой сборникъ, въ которомъ церковные каноны и папскіе декреты были соединены въ одинъ общій сводъ, сдълавшійся въ университетахъ предметомъ ученыхъ истолкованій и глоссъ. Изъ последовавшихъ за этимъ временемъ папъ никто не проявилъ такой творческой дізятельности въ области декреталій, какъ Иннокентій III, и когда его второй преемникъ, Григорій IX, для устраненія противоръчій между безчисленными декреталіями поручиль составить систематическій сводъ ихъ, то въ этомъ знаменитомъ памятникъ каноническаго права декреталіи Иннокентія заняли триста главъ.

Мы, конечно, не можемъ входить въ ближайшее разсмотръніе законодательства Иннокентія III и приведемъ для характеристики этой дъятельности его собственныя слова изъ одной декреталіи; въ ней особенно наглядно проявляется, какимъ образомъ папскія притязанія на высшую законодательную власть въ церкви шли навстръчу потребности самихъ мъстныхъ церквей въ объяснении закона и установленіи повсюду разнообразнаго права въ силу того, что право по своей идет есть нтито абсолютное и необходимо ведеть къ единству. "Такъ какъ апостольскій престоль, на которомъ мы, хотя и незаслуженно, возстраемъ, возвеличенъ надъ встми церквами міра не по человѣческому, но по божественному учрежденію, то справедливо и ум'встно, чтобы къ римской церкви, какъ къ учительницъ и матери, были обращены всъ вопросы и сомнънія по различнымъ статьямъ права: на тотъ конецъ, чтобы тотъ, кто установиль право, самъ же и истолковаль его" (І, 313). Самый случай, вызвавшій это заявленіе папы, замізчателень тімь, что показываеть, какъ по самому культурному строю среднихъ въковъ юридические вопросы сплетались съ церковнымъ учениемъ, и какъ вследствіе этого, право римскаго епископа "толковать писаніе" неминуемо должно было сдълаться источникомъ юридическаго супремата. Въ Буржъ произошелъ споръ изъ-за десятиннаго сбора съ одного участка земли между двумя капитулами, прежде владъвшими ею, и монахами сосъдняго монастыря, которымъ отказалъ эту десятину пользовавшійся ею по ленному праву рыцарь Вопросъ—чисто юридическій, усложненный сплетеніемъ каноническаго права съ феодальнымъ, но онъ еще болъе усложнился тъмъ, что объ стороны сослались на церковные авторитеты: монахи привели въ свою пользу слова св. Іеронима въ письмъ къ папъ Дамаву, писанныя въ то время, когда еще не было рыцарей, владъвшихъ на феодальномъ правъ церковными имуществами и доходами, а другая сторона старалась подкръпить свои притязанія какимъ-то постановленіемъ папы Льва.

Весьма часто юридическіе запросы, обращенные къ папъ, имъють практическій, чисто житейскій характеръ. Такъ, оксерскій епископъ однажды спрашиваеть папу о томъ, въ какомъ смыслѣ следуеть понимать слово нось (novalis, X, 110); папа отвечаеть, что оба толкованія, упомянутыя епископомъ, согласны съ употребленіемъ этого термина въ римскомъ правъ; словомъ новь обозначается и поле, оставленное подъ паромъ, и срубленный подъ пашню льсь; но въ привиллегіяхъ, выданныхъ его предшественниками, подъ словомъ новь разумълись залежи настолько давнія, что ихъ запашки никто не запомнитъ. Здёсь юридическій вопросъ побудилъ папу войти въ изслъдованіе юридической терминологіи и коснуться хозяйственнаго быта. Число спорныхъ вопросовъ возрастало вследствіе того, что область права была тесно связана съ областью нравственности, блюстительницею которой была церковь, а отсюда возникали такія недоумінія, разрішить которыя быль въ силахъ только папа: то его извещають о монахе, который, желая вылечить женщину, разръзалъ ей нарывъ въ горлъ и сталъ причиною ея смерти; вопреки его приказанію беречься, женщина не береглась, пошла на работу и умерла отъ кровотеченія изъ раны. Монахъ этотъ имълъ священническій санъ; спрашивается: можетъ ли онъ послів этого священствовать? Въ другой разъ студенть духовной семинаріи, къ которому ночью забрался воръ, въ борьбъ съ нимъ поранилъ его; по этой ранъ воръ былъ разысканъ и судомъ приговоренъ къ жестокому наказанію, отъ последствій котораго онъ умеръ. Спрашивается: можетъ ли студентъ, косвенный виновникъ смерти человъка, быть посвященъ въ священники? Особенно много недоумъній вызывали брачныя и бракоразводныя дъла, тъсно связанныя со встами сторонами житейского быта, и въ виду всего этого обращенные къ папъ запросы по этимъ дъламъ представляють самый любопытный матеріаль для исторіи средневъковой культуры.

Курія, какъ высшая оудебная

Но не только источникомъ закона и мудрости, а также и источникомъ правосудія быль папа во времена Инокентія III; мы касаемся здъсь одной стороны дъятельности папы, которая имъла гронеотанція. мадное вліяніе на развитіе папской власти и судьбу церкви. Ничто въ такой степени не содъйствовало возвышенію папы надъ церковью и превращенію римской куріи въ царство, какъ то, что въ римской куріи стали видіть высшую инстанцію въ судебныхъ дізлахъ. И въ этомъ вопросъ ясно видно, что нравственныя причины лежали въ основаніи папскаго владычества, и что притязанія папы на власть встръчали себъ сочувствіе въ силу извъстныхъ потребностей мъстныхъ церквей. При отсутстви прочной государственной связи не могла удержаться и правильная организація національной церкви въ различныхъ странахъ, и въ тяжбахъ между прелатами или мъстными дерковными учрежденіями часто не было всъми признаваемо и высшаго судьи кром'в римскаго епископа. Поэтому лучшіе изъ папъ могли благопріятствовать перенесенію діль въ Римъ не изъ одного властолюбія, но чтобы облегчить справедливость и дать убъжище угнетеннымъ. Но какъ скоро былъ открытъ путь въ Римъ по судебнымъ дъламъ, такъ по немъ стали следовать густыя толпы не только угнетенныхъ и жаждавшихъ правосудія, но и техъ, кто желаль укрыться отъ правосудія или видівль въ этомъ средство выигрыша. Неправое дъло, перенесенное въ Римъ, и апелляція сдълались однимъ изъ главныхъ источниковъ обогащенія папской казны и многочисленныхъ должностныхъ лицъ папской канцеляріи. Но въ то же время эти апелляціи превратили канедру римскаго епископа въ судилище съ судебными департаментами и съ сложнымъ канцелярскимъ дёлопроизводствомъ, допускавшимъ всевозможныя притъсненія и злоупотребленія.

> Во времена Иннокентія III зло достигло уже большихъ размъровъ. Въ одномъ, по крайней мъръ, отношении этотъ папа старался противодъйствовать злу: въ уголовныхъ и дисциплинарныхъ процессахъ противъ духовныхъ лицъ, старавшихся путемъ апелляціи избъгнуть кары своего духовнаго начальства. Въ этихъ случаяхъ Иннокентій III не разъ рішительно запрещаль апелляціи не только на ръшение своихъ легатовъ, но и на приговоры мъстной власти, внушая въ своихъ посланіяхъ, что апелляція была придумана, чтобы служить спасительнымъ средствомъ для угнетенныхъ и для помощи невиннымъ, а не для защиты несправедливости и для укрывательства отъ заслуженнаго наказанія. Такъ, однажды, предостерегая епископа веронскаго противъ "нечестныхъ апелляцій", Иннокен

тій заявляль, что апеллирующіе хотять того, чтобы онь прослыль среди людей за "нівмую собаку, не умівющую лаять", и покровителемь пороковь.

Въ средневъковой Европъ, еще вполнъ подчиненной феодальнымъ формамъ, папство впервые осуществило политическій типъ централизованной монархіи съ самодержавнымъ правителемъ и съ правильно организованной администраціей, заправлявшей изъ столицы самыми отдаленными окраинами. Въ исторіи этого царства правленіе Иннокентія III представляетъ собою критическую и въ этомъ смыслъ интереснъйшую эпоху. Это моментъ высшаго расцвъта теократическаго парства, но моментъ, когда уже обнаруживаются признаки и причины предстоявшаго ему увяданія. И расцвътъ, и увяданіе, обусловливаются однимъ и тъмъ же принципомъ—доведеніемъ до полнаго и крайняго развитія начала власти и единодержавія въ церкви.

Какъ въ исторіи всякой другой власти, такъ и папской, слъ-

дуетъ прежде всего отмътить развитіе самаго принципа или расширеніе самой идеи этой власти; это обыкновенно происходить такимъ образомъ, что власть выводять изъ более высокаго или священнаго источника и этимъ возвеличиваютъ характеръ власти, ея назначеніе и права. Именно 'въ этомъ направленіи Иннокентій III сдълаль ръшительный шагь, и новый обороть въ папской политикъ обнаружился при немъ въ характерномъ признакъ, такъ какъ для новаго усиленія власти была придумана соотв'єтствующая формула. Движущей силой въ исторіи развитія власти была идея о наслідованіи римскимъ епископомъ полномочій, данныхъ апостолу Петру. Папа требовалъ для себя первенства предъ другими епископами, какъ "преемникъ" перваго изъ апостоловъ (princeps apostolorum); онъ хотълъ стоять во главъ церкви, какъ "викарій", т.-е. намъстникъ того Петра, кому было сказано: "паси овцы мои". При Иннокентіи III наряду съ прежней формулой появляется другая, болъе сильная: изъ намъстника Петра папа становится намъстникомъ самого Бога. Какъ ни высоко былъ поставленъ апостолъ Петръ надъ людьми, онъ быль человъкъ, его авторитетъ основанъ на поручении, данномъ ему свыше, и его викарій, такимъ образомъ, является лишь бльднымъ отраженіемъ божественной власти. Но почему бы этому викарію не подняться выше и не заимствовать свое призваніе непосредственно изъ божественнаго источника? Замъчательно, что

именно тотъ папа, который такъ безпощадно анализировалъ и такъ реально изобразилъ физическое и нравственное ничтожество чело-

"Викарій Христа".



въка, въ первый же годъ своего правленія не усомнился признать за собою и за пълымъ рядомъ людей божественный характеръ: "Римскій первосвященникъ, — провозгласилъ Иннокентій, — поистинъ называется намъстникомъ не простого человъка, а истиннаго Бога. Ибо хотя мы и преемники главы апостоловъ, однако мы не его и не какого-либо апостола или человъка, но самого Іисуса Христа намъстники".

И въ этомъ случав Иннокентій только завершиль то, что было подготовлено предшествующей эпохой. Этому новому возвеличенію идеи папства въ титулъ папы всего болъе содъйствовалъ неутомимый поборникъ теократического идеала — Бернардъ Клервоскій. Въ своихъ письмахъ и въ своихъ трактатахъ онъ нъсколько разъ называеть папу викаріемъ Христа. Правда, что Бернардъ еще не придаетъ этому титулу исключительнаго значенія, ибо въ трактатъ "О нравахъ и должности епископовъ" называетъ и ихъ викаріями Христа. Однако, въ послъднемъ своемъ сочинение—"De Consideratione" - Бернардъ пользуется разсказомъ евангелиста Іоанна о появленіи Христа ученикамъ на моръ Тиверіадскомъ, причемъ Петръ бросился въ море навстрѣчу Господу, тогда какъ другіе ученики приплыли въ лодкъ (XXI, 7-8), чтобы видъть въ этомъ знаменіе особливаго священства Петра (signum singularis pontificii); на этомъ основаніи Бернардъ величаеть апостола именемъ "единственнаго викарія Христа", который должень быль стоять во главъ не одного народа, а всъхъ племенъ.

Такимъ образомъ, былъ указанъ путь для преемниковъ Петра, и полвъка спустя званіе "викарія Христа" сдълалось привилегіей и оффиціальнымъ титуломъ римскихъ епископовъ; а на этой почвъ само собою явилось то новое толкованіе, которое видъло въ папъ не подобіе "простого человъка", а намъстника "истиннаго Бога".

Понятно, что съ такимъ поднятіемъ идеи папства все учрежденіе папства выдвинулось на новую высоту. Это очень наглядно выразилось въ самыхъ обрядахъ и именно въ томъ обрядѣ, который составлядъ средоточіе и сущность христіанскаго богослуженія — въ причащеніи. Еще до Иннокентія Ш папа сталъ причащаться не у алтаря, а на мѣстѣ болѣе возвышенномъ, т.-е. поднявшись на мѣсто, гдѣ стоядъ его престолъ, и притомъ особымъ способомъ, который мы не станемъ подробнѣю описывать. Мы имѣемъ, однако, основаніе упомянуть объ этомъ въ исторіи Пннокентія, такъ какъ въ сочиненіяхъ этого папы находимъ попытку объяснить аллегорическій смыслъ этого нововведенія, причемъ оно

мотивируется параллелью между способомъ действія Христа въ Эммаусть и причащениемъ папы. Замъчательно при этомъ, что папа вромъ аллегорическаго повода зналъ еще и историческій, но предпочель о немъ умолчать, такъ какъ "не могъ того найти въ какомъ-либо подлинномъ писаніи".

Мы видимъ изъ этого, что въ то самое время, когда въ католицизмъ духовенство стало возвышаться надъ міромъ посредствомъ причащенія подъ обоими видами, тогда какъ міряне были лишены чаши, папа съ помощью того же средства, т.-е. особаго способа причащенія, сталь подниматься надъ священствомъ.

При оцънкъ свътской политики Иннокентія III, его ошибокъ Положеніе и увлеченій въ этой области, его принциповъ и ихъ результатовъ, папотва при нужно ради справедливости имъть въ виду прежде всего то поло- вотупления женіе діла, которое Иннокентій засталь, восходя на престоль св. Иннокентія Петра, и то необыкновенно благопріятное для папства стеченіе на престоль. обстоятельствъ, которое какъ бы силою рока увлекало Иннокентія впередъ по пути безпримърнаго успъха и невиданнаго величія. Будучи кардиналомъ, Иннокентій былъ свидьтелемъ давно небывалаго униженія папства, особенно чувствительнаго послѣ его возвышенія Григоріемъ VII и недавней силы при Александръ III. Положеніе это обусловливалось какъ полнымъ ничтожествомъ предшественниковъ Иннокентія, такъ и силою личности и колоссальными размѣрами власти современнаго имъ императора. Судьба средневъковой Европы покоилась какъ будто на въсахъ; въ одной чашъ ихъ находилось папство, въ другой - имперія; положеніе въсовъ зависьло отъ того, уравновъшивались ли личности одновременныхъ папъ и императоровъ, или на одной сторонъ оказывался значительный перевъсъ. И никогда еще чаша папства не была такъ легковъсна, какъ при Целестинъ Ш, потому что никогда еще на противоположной чашъ не было такого груза, какимъ былъ Гогенштауфенъ Генрихъ VI. Въ борьбъ съ императорами самымъ върнымъ оплотомъ папъ давно уже были норманискіе короли, въ непосредственномъ сосъдствъ съ вотчиною св. Петра владычествовавшіе надъ Сипиліей и Неаполемъ. Но въ концъ XII-го въка именно въ этомъ отношеніи наступиль самый неожиданный обороть дъла. Династія норманиская прекратилась въ мужскомъ колень, и наследница ихъ владеній вышла замужь за наследника Фридриха Барбароссы, принося съ собою въ приданое могущество и сокровища своихъ пред-

ковъ самому энергическому, крутому и предпріимчивому изъ Гогенштауфеновъ. Такимъ образомъ, сопернику папъ удалось занять въ самомъ тылу ихъ командующее дѣломъ положеніе. Распоряжаясь абсолютною властью и военными средствами своихъ норманскихъ предшественниковъ, Гогенштауфенъ взялъ въ тиски, между норманской монархіей и Германіей, Ломбардію и Римъ. Онъ не только усмирилъ строптивыя демократіи сѣверной Италіи, но во всѣхъ папскихъ владѣніяхъ, не заботясь о дарѣ Константина и дарственной грамотѣ Пипина, насажалъ своихъ воеводъ и даже въ самомъ Римѣ превратилъ старинное, почетное, но безсильное званіе городского префекта въ дѣйствительное орудіе императора надъ колыбелью имперіи.

Все это совершилось на глазахъ кардиналъ-дьякона Лотаря. Воспитанный въ традиціяхъ папскаго Рима, съ душою, способной понимать упоеніе власти, онъ видівль, какъ преемники Григорія Великаго и Григорія VII, провозгласившіе себя нам'встниками Вожінми, въ своей собственной столицъ перестали быть хозяевами и распорядителями. И вдругъ, на его глазахъ, дъло приняло совершенно другой обороть. 28-го сентября 1197 года неожиданно умеръ императоръ Генрихъ VI; его наслъдникъ Фридрихъ былъ трехлітнимъ ребенкомъ; держава Гогенштауфеновъ, сила которой заключалась въ единствъ руководившей ею воли, распалась; правленіе Неаполемъ и Сициліей перешло въ руки вдовы умершаго императора: брать императора Филиппъ, прибывшій въ Италію, чтобы отвезти своего юнаго племянника въ Германію для в'внчанія его нъмецкимъ королемъ, былъ задержанъ на пути въ Монтефіасконе, поднявшейся при первомъ извъстіи о смерти императора народной волной; сама Германія тотчасъ распалась на два враждебныхъ лагеря: гибеллиновъ и вельфовъ и среди всъхъ этихъ смуть, сопровождавшихъ крушеніе имперіи, 8-го января следующаго года взошель на папскій престоль Иннокентій III.

Сама судьба вложила въ руки молодого папы возстановленіе папства. Предъ Иннокентіемъ открылась необъятная перспектива и цъль, достойная великаго политика. Быстро прошелъ онъ одну за другою всъ стадіи, которыя вели къ этой цъли, и слъдить за нимъ по этому пути всегда будетъ задачей увлекательной для историка; мы только въ общихъ чертахъ дадимъ себъ отчетъ объ исполненіи имъ своей задачи.

Прежде всего надо было Иннокентію обезопасить папство въ самомъ Римѣ. Римскій префектъ, возстановленный въ своихъ пра-

вахъ Генрихомъ VI въ качествъ императорскаго намъстника или губернатора Рима, потерявъ подъ собою почву, промънялъ господина и призналъ себя вассаломъ папы. Такимъ образомъ навсегда исчезла самая тънь императорской власти въ Римъ, ея права перешли къ римскому епископу.

Римъ и папокая область.

Вторымъ дъломъ Иннокентія въ области свътской политики было возстановленіе папской области въ средней Италіи и уничтоженіе тыхь вассальных по отношенію къ императору воеводствъ, которыя Генрихъ VI образовалъ надъ землями и городами, прежде принадлежавшими св. Петру. Иннокентій достигь этой цели въ союзь съ итальянскимъ національнымъ духомъ, враждебнымъ ино земному владычеству. Въ первый же годъ своего правленія Иннокентій заявиль, что Италія достойна быть обладательницей объихь властей или двойного примата, такъ какъ по божескому промыслу ей достался принципать надъ всеми областями. "Въ силу этого намъ надлежитъ, -- говоритъ папа, -- позаботиться объ Италіи особымъ отеческимъ попеченіемъ". Какъ видно изъ этихъ словъ, папство при Инновентія провозгласило себя поборникомъ національнаго принципа въ Италіи, и этимъ способомъ оно во всъ времена достигало въ Италіи наибольшихъ своихъ успъховъ. До какой степени Иннокентій хорошо понималь силу волны, его поднимавшей, видно изъ того, что когда одинъ изъ немецкихъ воеводъ, Конрадъ фонъ-Урслингенъ, котораго императоръ поставилъ герцогомъ сполетскимъ, предложилъ папъ признать себя его данникомъ и ленникомъ и предоставить ему всв свои крепости, то Иннокентій отвергь это выгодное для него предложение. "Онъ склонился въ сторону свободы, -- говорить его біографъ, -- такъ какъ многіе возроптали, что онъ будто бы покровительствуетъ тевтонамъ, которые поработили ихъ жестокой тираніей". Опираясь на антифеодальныя муниципальныя и національныя стремленія, Иннокентій легко и быстро совершиль перевороть, заменивь въ средней Италін императорскую власть папскою. Еще льтомъ 1198 года онъ имъль возможность обътхать многочисленные города герцогства Сполетскаго и Умбріи-Сполето, Ассизи, Фолиньо и многіе другіе и принять ихъ въ подданство римской церкви. Даже Перуджіа въ то время признала надъ собою его верховную власть. Иннокентій благоразумно довольствовался однимъ принципомъ, не торговался съ городами относительно частностей, щедро предоставляя имъ муниципальныя права. Но, вмёстё съ тёмъ, онъ и здёсь, какъ и въ другихъ областяхъ вотчины св. Петра, озаботился объ упроченіи папской власти: назначаль правителей (легатовь или ректоровь), строиль укрыпленія и поручаль ихъ панскимь кастелланамь.

Императорская корона.

Итакъ, свътскія владънія папства были снова ему возвращены; но могь ли Иннокентій считать ихъ окончательно обезпеченными оть новаго захвата? Въ Италію можеть придти новый императорь и снова насажать своихъ воеводъ по городамъ и замкамъ вотчины св. Петра. Иннокентій очевидно могь быть покоенъ относительно этой вотчины лишь въ томъ случав, если ему бы удалось также успъшно разръшить въ своемъ интересъ болье трудное и сложное дъло о наслъдіи императорской короны; здъсь наглядно для насъ обнаруживается связь между вотчинными интересами папъ и ихъ общей политикой относительно имперіи. Но вопросъ объ имперіи и объ отношеніяхъ къ ней папства имълъ для папъ еще принципіальное значеніе. Мы касаемся почвы, на которой практическіе интересы папъ сплетаются съ теоретическими соображеніями, гдв папы-идеалисты должны были становиться политиками, а политики-искать опоры въ идеалахъ, гдв защитники идеи презрвнія къ міру превращались въ самыхъ энергическихъ поборниковъ власти надъ міромъ.

Моментъ былъ настолько благопріятенъ для папы, что только дряхлый старецъ или мечтатель на престоль св. Петра упустиль бы его. Ни въ какомъ случав не былъ на это способенъ Иннокентій.

Продолжавшаяся уже болье выка борьба между священствомы и царствомы, между папствомы и имперіей, только что приведшая кы полному торжеству имперіи, могла только теперы или никогда разрышиться вы пользу папства, ибо "нынь, — восклицаль Иннокентій, — церковы по милости Божіей обрытается вы единствы, имперія же по вины грековы раздылена".

Слабая сторона имперіи заключалась въ отсутствіи наслѣдственности въ ней. Князья - избиратели были слишкомъ заинтересованы въ недопущеніи наслѣдственности, такъ какъ каждое новое избраніе служило обезпеченіемъ ихъ независимости и источникомъ личныхъ для нихъ выгодъ. Поэтому и фактическій переходъ власти отъ отца къ сыну въ той же династіи не могъ искоренить принципа избирательности императора. Хотя въ XII въкъ императорская власть принадлежала Гогенштауфенамъ уже въ трехъ покольніяхъ, Генрихъ VI тотчасъ по рожденіи у него сына позабо-

тился о томъ, чтобы онъ былъ избранъ князьями королемъ Германіи или, какъ тогда его называли, римскимъ королемъ. Но ранняя смерть императора разрушила его династическіе разсчеты. Брать Генриха, Филиппъ, пытался сначала поддержать права племянника, но такъ какъ ему не удалось привезти молодого Фридриха изъ Италіи и въ Германіи начались смуты, то онъ быль принужденъ, въ интересахъ своего дома и имперіи, самъ выступить кандидатомъ въ императоры и быль избранъ въ марте 1198 г. Но этимъ дъло не окончилось. Побъжденные Гогенштауфеномъ вельфы выступили для новаго состязанія съ ними. Они породнились съ англійскимъ королевскимъ домомъ; король Ричардъ, лично оскорбленный Генрихомъ VI, помогъ своему племяннику, Оттону Брауншвейскому, пріобръсти приверженцевъ; его сторону принялъ вліятельный архіепископъ кельнскій, и четыре місяца спустя послів избранія Филиппа Оттонъ быль провозглашень своей партіей императоромъ.

Такимъ образомъ Иннокентію представилась возможность съ высоты папскаго престола разсматривать вопросъ о "трехъ избранникахъ Германіи".

Оттонъ, стъсненный своимъ противникомъ, всъ упованія свои возложиль на Иннокентія, увъриль его въ самыхъ ласкательныхъ выраженіяхъ въ своей сыновней преданности и давалъ самыя торжественныя объщанія служить интересамъ римской церкви. Но иначе поступили приверженцы Филиппа: они отправили папъ посланіе отъ имени и частью за личной подписью главнъйшихъ князей имперіи—одного патріарха, 4 архієпископовъ, 22 епископовъ, 4 аббатовъ, короля богемскаго, 8 герцоговъ, 6 маркграфовъ и 3 пфальцграфовъ, — въ которомъ просили папу "не протягивать ни коимъ образомъ руки на права имперіи къ обидъ ея", заявляя, что она отнюдь не потерпитъ, чтобы право церкви было къмънибудь нарушено или умалено. Въ силу этого они испращивали его благорасположенія къ своему королю и господину для того, чтобы несправедливость не торжествовала надъ справедливостью но ложь всегда уступала правдъ.

Между тъмъ дъла принимали для Оттона дурной оборотъ: король Ричардъ, поддерживавшій его деньгами, умеръ, и нъкоторые изъ его приверженцевъ перешли на сторону Филиппа. Торжество Гогенштауфеновъ было близко. Тогда Иннокентій, вмъсто того, чтобы склонить всъхъ окончательно въ пользу Филиппа и замирить Германію, ръшился выступить изъ своего выжидательнаго положе-

нія и открыто высказался за Оттона. Онъ сділаль это въ знаменитомъ историческомъ документь: "Заявленіе по зрыломъ обсужденіи папы Иннокентія по ділу о трехъ избранныхъ на имперію". "Въ интересахъ папства, говорить здъсь Иннокентій, обсудить тщательно и осторожно устроеніе римской имперіи, ибо, какъ изв'єстно, имперія принадлежитъ пап'в и по началу своему, и по концу. По своему началу - потому что императорская власть перенесена изъ І'реціи папствомъ и въ интересахъ папства ради его защиты; по своему завершенію-потому что императоръ чрезъ возложеніе руки получаетъ отъ первосвященника окончательное и последнее свое повышеніе, такъ какъ имъ благословляется, имъ вънчается и имъ облекается властью". Затемъ въ документе разсматривается, съ трехъ точекъ зрънія, какъ надлежить папъ дъйствовать относительно трехъ избранниковъ, а именно, что возможно или дозволено, что достойно и что полезно. Аргументація относительно перваго изъ кандидатовъ, шестилътняго Фридриха, отличается явной казуистикой, такъ какъ папа разсматриваеть вопросъ, возможно ли возражать противъ его избранія, несмотря на то, что оно подтверждено повторными клятвами князей, а разръшаетъ этотъ вопросъ въ утвердительномъ смыслъ, на томъ основании, что князья, избирая двухлътняго ребенка, не могли знать, будетъ ли онъ пригоденъ для царства: "развъ онъ не могь оказаться глупымъ или настолько опрометчивымъ, что былъ бы недостоинъ даже менъе важной почести?" А затъмъ случилось событіе, котораго не предвидели князья, и которое делаетъ невозможнымъ соблюдение клятвысмерть отца. Ибо такъ какъ имперія не можетъ быть управляема намъстникомъ (procurator), и императоръ не можетъ быть избранъ на время, и церковь не можетъ и не желаетъ обойтись безъ императора, то ясно, что дозволено обезпечить имперію другимъ лидомъ. Впрочемъ, ръшающій въ глазахъ папы аргументъ былъ, конечно, послъдній, а именно, что для куріи было вредно признаніе короля Неаполя и Сициліи императоромъ Германіи, такъ какъ отъ такого соединенія церковь пришла бы въ полное разореніе.

Въ числъ аргументовъ противъ Филиппа, самую большую роль играетъ тотъ, что онъ былъ отлученъ отъ церкви за захватъ въ вотчинъ св. Петра, и хотя потомъ съ него было снято это отлучене, папа доказываетъ, что снятіе было совершено съ нарушеніемъ формы и потому не можетъ считаться состоявшимся. Другой аргументъ, почему церковь не должна согласиться на избраніе Филиппа, сводится къ тому, что еслибы Филиппъ слъдовалъ теперь

за братомъ, подобно тому, какъ его братъ Генрихъ наследовалъ отцу, то казалось бы, что имперія досталась имъ не по избранію, а принадлежить по наследству, и такимъ образомъ стало бы наследственнымъ достояніемъ, что должно быть следствіемъ добровольнаго признанія. А что полезно противодъйствовать Филиппу, то это для всъхъ очевидно. "Ибо онъ тираниъ и изъ рода тиранновъ, и если бы мы ему не противодъйствовали, то поступили бы, какъ будто вооружая противъ себя бъщенаго и вручая ему мечъ на нашу гибель". Затъмъ слъдуеть длинный обвинительный актъ противъ всъхъ предковъ Филиппа, чтобы выставить ихъ наслъдственными врагами церкви, при чемъ первымъ изъ рода Гогенштауфеновъ поставленъ Генрихъ V, последній изъ франконскаго дома, сестра котораго вышла замужъ за одного изъ Гогенштауфеновъ. Въ противоположность этому папа, слегка и вскользь упомянувъ о возраженіяхъ противъ поддержки Оттона, горячо высказывается за него въ безконечной тирадъ, въ которой факты затемнены и искажены казуистикой, политические мотивы софистически скрыты за религіозными соображеніями, поддерживаемыми текстами писанія. "Такъ какъ равное или даже большее число изъ техъ, которыхъ касается избраніе императора, склонились, какъ изв'ястно, въ пользу Оттона; такъ какъ годность и достоинство избираемаго должны быть приняты въ соображение не менъе и даже болъе, чъмъ. число избирателей, и не столько важно численное большинство со стороны избирающихъ, сколько здравое ихъ разсужденіе; такъ какъ Оттонъ болве пригоденъ къ управленію имперіи, чемъ Филиппъ, въ силу того, что Господь караетъ гръхи отцовъ въ потомкахъ ихъ до третьяго и четвертаго колъна, если они ненавистники его, Филиппъ же подражаетъ гръхамъ предковъ своихъ въ притеснени церкви, и хотя мы и не должны за зло воздавать зломъ, но оказывать благодъяніе обидъвшимъ насъ, мы, однако, и не обязаны вознаграждать почестями за оскорбленіе тахъ, кто пребываеть въ обычной къ намъ враждебности, и не должны вооружать противъ себя умоизступленныхъ; и такъ какъ, наконецъ, Господь, какъ видно изъ Писанія, чтобы сокрушить гордеца, избралъ скромнаго и приняль въ цари Давида, то очевидно, что и намъ позволительно, и намъ следуетъ, и намъ полезно выказать Оттону нашу апостольскую благосклонность".

Такимъ образомъ Иннокентій открыто вступилъ въ распрю за императорскую корону, когда эта распря уже близилась къ концу, чтобы возстановить равновъсіе между двумя міровыми властями въ

Digitized by Google

Ворьба пользу церкви; вмъшавшись въ борьбу, папа упорно велъ ее и между помъ

поддерживалъ Оттона, несмотря на то, что обстоятельства стано-Оттономъ IV вились все болъе неблагопріятны для послъдняго. Наступилъ моменть, когда дела Оттона приняли такой дурной для него обороть, что Иннокентій, подъ вліяніемъ отчаянія, впаль въ тяжелую бо-Швабскимъ лъзнь и въ Германіи распространились слухи о его смерти. Радостныя извъстія, что король англійскій Іоаннъ ръшился энергичнъе поддерживать Оттона, что французскій король Филиппъ-Августъ, союзникъ Гогенштауфеновъ, согласился, по настоянію папы, остаться нейтральнымъ, и нъкоторый военный успъхъ, одержанный Оттономъ, снова оживили надежды и возстановили силы Иннокентія. Но ему предстояло большое разочарованіе. Іоаннъ Безземельный денегь не даль, и главный покровитель Оттона, архіепископъ кельнскій, виновникъ всей междоусобной войны, перешель на сторону Филиппа, его примъру послъдовали другіе князья, между прочимъ родной братъ Оттона. Напрасно стыдилъ папа нъмецкихъ князей: "не человъку другъ, а фортунъ тотъ, кто, подобно тростнику на вътру, колеблется отъ случайностей, и кому улыбался въ счастьъ, того покидаетъ въ опасности". Но самому папъ пришлось измънить политику; онъ воспользовался случаемъ, чтобы черезъ аквилейского патріарха, лица близкого къ Филиппу, завести съ нимъ сношенія по ділу одного епископа. Слідствіемъ этого было письмо Филиппа къ Иннокентію, чрезвычайно благородное по тону, исполненное чувствомъ собственнаго достоинства, но очень почтительное къ папъ. Тогда папа поручилъ патріарху устроить перемиріе между воюющими. Филиппъ перемирія не приняль, и Оттонъ едва избыть плына; онъ быль всыми оставлень. При такихъ обстоятельствахъ Иннокентій уступиль и отправиль въ Германію легатами двухъ вліятельныхъ кардиналовъ съ обширными полномочіями. Легаты сняли съ Филиппа отлучение, уговорили его положить оружіе и предложили соглашеніе, въ силу котораго Филиппъ долженъ быль быть признанъ императоромъ, а Оттонъ женился на его старшей дочери и получиль въ приданое родовое герцогство Гогенштауфеновъ. Во время этихъ переговоровъ случилось неожиданное и небывалое событіе: Филиппъ быль убитъ, по личнымъ неудовольствіямъ, своимъ вассаломъ графомъ Виттельбахскимъ.

Иннокентій достигь своей цели: онь клеймиль съ негодованіемъ позорное дело убійства, но его радость не знала границъ; его ставленникъ и орудіе стали во главъ имперіи; спокойствіе вотчины св. Петра и господство церкви надъ міромъ были обезпечены. Его

письмо въ Оттону-ликующій гимнъ во славу перкви и идеальнаго божескаго царства, которое должно было наступить подъ ея покровомъ. "Благословенъ будь Господь, который по невыразимому своему милосердію исполниль наше желаніе относительно тебя, главной Его части, и, какъ мы твердо уповаемъ, не отступить отъ насъ, пока желаніе наше не исполнится вполнів, къ хваль и славь имени Его, къ чести и пользъ церкви, а также имперіи и всего христіанскаго народа". Восхваляя достоинства Оттона, папа восклицаеть, что можеть похвалиться словомъ Господнимъ и сказать, что нашель человъка по сердцу своему: "О, драгопънный сынь мой, моя душа такъ слилась съ твоею, и сердце твое такъ срослось съ моимъ, что, какъ мнится намъ, мы какъ будто одного и того же хотимъ и желаемъ, какъ будто составляемъ одну душу и единое сердце; какую можно ожидать отъ этого пользу, того ни перомъ нельзя написать, ни языкомъ сказать, ни даже умомъ помыслить. Ибо намъ двоимъ, главнымъ образомъ, поручено управленіе этимъ міромъ; если мы будемъ единодушны и согласны въ добръ, то на самомъ деле, какъ сказалъ пророкъ, солнце и луна будутъ идти своимъ чередомъ, кривда станетъ правдой и все шероховатое сдълается ровнымъ, такъ какъ намъ двоимъ съ Божьей помощью ничто не можетъ препятствовать и воспротивиться, ибо въ нашихъ рукахъ оба меча, о которыхъ Господь сказалъ апостоламъ: "довольно ихъ!" Ибо священническій авторитеть и царская власть, присущіе намъ въ своемъ высшемъ проявленіи, которые обозначаются теми двумя мечами, совершенно довлеють благополучному исполненію своего назначенія, если только каждый изъ насъ будетъ мощно поддерживать другого. А такъ именно полезно и такъ должно быть, чтобы каждая сторона находила у другой действительную помощь для того, чтобы порядокъ міра, пришедшаго отъ изобилія зла къ полному разоренію, нашими работами быль возстановленъ съ искоренениемъ въ немъ пороковъ и насаждениемъ добродътели".

Послъдняя часть письма принимаеть болье дъловой характеръ; папа озабоченъ тъмъ, чтобы уладить всъ спорные пункты по дъламъ римской вотчины и обезпечить исполнение щедрыхъ объщаний, данныхъ Оттономъ куріи. Несмотря, однако, на эту тънь, пробъгающую по письму, нельзя думать, чтобы Иннокентій въ перепискъ съ новымъ императоромъ не переживалъ, дъйствительно, моментовъ идеальнаго настроенія, когда передъ нимъ раскрывалась широкая перспектива плодотворной дъятельности: притязанія папства осу-

ществились; папа на самомъ дѣлѣ имѣлъ право утверждать, что въ его рукахъ источникъ и вѣнецъ императорской власти, и чего нельзя было бы достигнуть съ покорнымъ и преданнымъ императоромъ, который всѣмъ былъ обязанъ римской церкви?

И однако, для Иннокентія было бы лучше, если бы ему не выпало на долю это торжество; для него было бы менъе тяжело претерпъть много зла отъ своего явнаго противника Филиппа, чъмъ испытать то горе, которое ему готовиль его "драгоцвинвишій" сынъ. Годъ спустя по смерти Филиппа, въ 1209 г., Оттонъ прибыль въ Римъ для коронованія. Торжественный обрядъ совершился въ полномъ порядкъ. При выходъ изъ собора императоръ, по обычаю, держалъ стремя папы, и оба потомъ верхами отправились съ блестящей свитой въ Латеранъ, чтобы отпраздновать торжество. Торжество было омрачено, какъ бывало иногда и прежде, кровавымъ столкновеніемъ между римскимъ населеніемъ и войсками императора, которыя считали себя въ правъ требовать угощенія. Въ стычкъ погибло много людей, и еще больше пало лошадей рыцарской свиты. Оттонъ потребовалъ вознагражденія, и отказъ папы быль первымь поводомь къ недоразумению между ними. Это было печальной случайностью, но недоразумение приняло более роковой и неизбъжный характеръ, когда Оттонъ, надъвъ на себя императорскую корону, проникся традиціей своихъ предшественниковъ и захотълъ вступить во всв ихъ права относительно свътской власти въ Италіи и въ Церковной Области. Иннокентій увидель предъ собою врага, превзошедшаго тёхъ, кто былъ изъ породы тиранновъ. Мы не станемъ следить за подробностями и перипетіями новой распри между царствомъ и священствомъ. Уже въ следующемъ году Иннокентій отлучиль Оттона оть церкви и объявиль князей Германіи свободными отъ върности тому, кто дне остается върнымъ Богу и церкви". Но декреталіями нельзя было побороть Оттона, и Иннокентію пришлось противъ Оттона прибъгнуть къ помощи ненавистныхъ церкви Гогенштауфеновъ и содъйствовать притязаніямъ на отцовскій престоль юнаго Фридриха, несостоятельность котораго и пагубное значеніе для церкви онъ такъ систематически изложиль предъ всемь міромь. После трехлетней борьбы Фридрихъ одолълъ своего соперника и въ 1215 году, незадолго до смерти Иннокентія, самый юный изъ трехъ избранниковъ короновался въ Ахенъ короной Германіи. Авторъ трактата о презрънности міра и людей им'ть за это время много поводовъ убъдиться въ справедливости своей нравственной теоріи, и много глубокой горечи находимъ мы за эти годы въ перепискъ Иннокентія. "Господу и вамъ, -- пишетъ онъ архіопископу равеннскому, -- жалуемся мы на императора, который, не помня нашихъ благодъяній и забывъ свои объщанія, воздаль намъ зломъ за добро, ненавистью за любовь, обидою за милость, оскорбленіемъ за почеть; какъ нечестивый сынь, онъ началь съ угнетенія своей матери, которая со всьмъ усердіемъ старалась, противъ общаго, почти всьхъ, желанія, возвысить его на престоль, какъ это вамъ и другимъ вполнъ извъстно; многіе теперь глумятся надъ нами, говоря, что мы по заслугамъ страдаемъ, такъ какъ сами сковали мечъ, которымъ намъ нанесена тяжелая рана; но пусть глумителямъ отвътитъ за насъ Всевышній, которому въдома чистота нашихъ помысловъ и который, какъ видно изъ писанія, самъ не безъ причины о себъ сказалъ: "жалью, что создалъ человъка".

Какъ видно изъ приведенныхъ данныхъ, вмѣшательство Инно- Овященство кентія III въ дело имперіи было для него источникомъ многихъ и парство. разочарованій и ударовь, тяжелыхь для его личнаго чувства. И однакоже, въ въковомъ антагонизмъ между папствомъ и имперіей именно Иннокентій III окончательно склониль въсы въ пользу духовной власти. Иннокентій засталь діло въ такомъ положеніи, что въ Римъ командовалъ императорскій префектъ, а римскій епископъ быль менье обезпечень въ своихъ свытскихъ правахъ и въ своей независимости отъ свътской власти, чъмъ любой изъ епископовъ священной римской имперіи, и воспользовавшись обстоятельствами, Иннокентій сміто провозгласиль теорію, въ силу которой самое могущественное государство тогдашняго времени становилось вотчиной св. Петра, а преемникъ римскихъ дезарей и Карла Великаго-простымъ ставленникомъ римскаго епископа. Иннокентій нашель императора, который изъ личныхъ видовъ далъ свое согласіе на эти притязанія, и, несмотря на энергическіе протесты нъмецкихъ князей, аргументація Иннокентія III вошла въ декреталіи, т.-е. стала каноническимъ закономъ для всего западнаго міра.

Въ отвътъ посламъ короля Филиппа Иннокентій подвелъ спорный вопросъ объ избраніи преемника Генриху VI подъ общую теорію о преимуществъ священства надъ царствомъ. Аргументація вращается отчасти въ представленіяхъ, взятыхъ изъ действительныхъ отношеній между духовною и світскою властью. Достойніве тотъ, кто получаетъ десятину, чемъ тотъ, кто ее платитъ; ниже



стоить тоть, кто получаеть благословеніе, чемь тоть, кто его даеть; достойнье тоть, кто даеть помазаніе, чымь помазанникь, и т. д. Еще болъе важны по своимъ послъдствіямъ и еще сильнъе выражають притязанія папской власти приміненныя къ данному вопросу толкованія разныхъ текстовъ св. писанія. Въ нихъ ясно проглядываеть намерение отождествить духовную власть съ божественною, чтобы поставить ее выше свътской власти. Слова книги Бытія о Мельхиседекъ, что онъ быль "царемъ государства и слугою Всевышняго", дають Иннокентію поводъ противопоставить государству божество (civitatem et divinitatem) и сопоставить съ различіемъ между ними подобное различіе между царемъ и священникомъ. Текстъ изъ книги Исхода (XXII, 28): "Судей не злословь и начальника въ твоемъ народъ не поноси" истолковывается Иннокентіемъ такъ, что "Господь священниковъ назвалъ богами, а царей начальниками". Другой тексть даеть поводъ отождествить священника съ ангеломъ Пасхи; эта дальнъйшая аргументація уже кажется ослабленіемъ. "Князьямъ дана власть на земль, а священникамъ на небъ. Одни поставлены надъ тъломъ, другіе -- надъ душою, и насколько душа достойнъе тъла, настолько священникъ достойнъе царя".

Вторая часть аргументаціи принимаєть историческій характерь: "ибо священство не только превосходить царство по достоинству, но и по времени... Оба они, какъ царство, такъ и священство учреждены были для народа Божьяго; но священство — по Божьему постановленію, царство же—вслёдствіе людского вымогательства" (рег extorsionem). Что у евреевъ священство предшествовало царству—легко было подтвердить всёмъ изв'єстными фактами; но чтобы не осталось сомн'внія относительно такого же хода дёла у язычниковъ, у которыхъ, по свид'єтельству писанія, царство ведеть свое начало отъ Бэла у ассирійцевъ, а отъ Нимврода— у вавилонянъ, Иннокентій указываеть на то, что Ной предшествоваль этимъ царямъ и былъ правителемъ надъ ковчегомъ, т, е. "какъ бы священникомъ церкви".

Точно также и далъе преимущество священства надъ царствомъ доказывается не только происхожденіемъ, но и всей ихъ исторіей. Противъ того и другого воздвигнуты были соблазнъ и расколъ; но расколъ не одолълъ священства, какъ показываетъ исторія еврейскаго народа; расколъ же, воздвигнутый противъ царства, не былъ усмиренъ, а превозмогъ, какъ-то свидътельствуетъ исторія царя Саула. Точно также и въ дальнъйшемъ теченіи времени не

священство, а царство подверглось разделенію после Соломона. Но алтарь съ золотымъ тельцомъ, воздвигнутый у израильтянъ, былъ сокрушенъ и рука царя сожжена, раздъленіе же царства іудейскаго осталось до конца. И что случилось въ ветхомъ завътъ, то повторилось и въ новомъ; одновременно произошло раздъленіе какъ священства, такъ и царства при папъ Иннокентіи II и при королъ Лотаръ. Противъ Иннокентія возсталь Анаклеть, противъ Лотаря— Конрадъ. Но въ обоихъ случаяхъ взяли верхъ католики-ибо Иннокентій короноваль Лотаря — и потерпьли пораженіе схизматики Анаклеть и Конрадъ, ибо правда побъждаеть кривду. То же повторилось и при папъ Александръ III, когда императоръ Фридрихъ, не какъ защитникъ церкви, а какъ притеснитель ея, содъйствовалъ схизмъ и благопріятствовалъ схизматикамъ. Но схизма погибла со схизматиками. Нынъ же церковь, по милости Божіей, состоить въ единствъ, имперія же, вь силу гръховъ, раздълена. Церковь, однако, воздаеть царству не темъ, что отъ него получила, но собользнуеть ему. Впрочемъ, къ апостольскому престолу давно уже надо было обратиться, и ему это дело подлежить, такъ какъ онъ перенесъ имперію съ востока на западъ, и по его же усмотрънію дается императорскій вънецъ.

"Священство выше царства по достоинству, по назначению и по происхождение". Это положение можно считать краеугольнымъ камнемъ средневъковаго міровоззрънія — его основание можно найти уже въ "божескомъ царствъ" Августина; но теперь новое примънение получаетъ эта формула: если священство достойнъе царства, то въ силу того оно имъетъ право требовать себъ его подчинснія, и такъ какъ священство олицетворяется папою, то формула эта на практикъ приводила теперь къ требованію, чтобы свътскія власти подчинялись папъ и въ свътскихъ вопросахъ.

Воть въ этомъ заключается новый повороть въ средневъковой жизни, насколько она находилась подъ вліяніемъ папства, и нельзя не сказать, что виновникомъ этого поворота былъ въ значительной степени Иннокентій III. Ему же принадлежить значительная доля отвътственности въ томъ, что папство, ставъ во главъ церкви, какъ божескаго царства, признало парствованіе своимъ призваніемъ на землъ и распростерло свою власть изъ области духовныхъ интересовъ въ свътскіе. Этотъ процессъ, обнаружившійся яснъе въ XIII в. послъ Иннокентія III, привелъ къ паденію римской церкви, а вмъсть съ нею и средневъковаго міровоззрънія. Требуя себъ подчиненія свътскихъ интересовъ во имя своего духовнаго значе-

нія, папство, повидимому, выиграло и достигло небывалаго величія и авторитета; но это было самообольщение, потому что чемъ боле оно связывало себя свътскими интересами, чъмъ болъе оно ими поглощалось, темъ более матеріализировалась и затемнялась представляемая имъ идея, которой оно была обязана своею силою, и тъмъ слабъе, слъдовательно, становился его авторитеть.

Личность

Въ Рим'в сосредоточивалась такая масса мірскихъ дель и за-Инновентія. ботъ, съ которою могла справляться только такая могучая и энергическая личность, какъ Иннокентій III. Но самъ Иннокентійбыль ли онь действительно въ состоянии справиться съ своими обязанностями? Черезъ всю его переписку постоянно тянется жалоба, что онъ изнемогаетъ подъ бременемъ дълъ. Онъ неоднократно въ ней заявляеть, что "не желаеть, какъ и не долженъ того желать — отдавать предпочтение мірскому предъ духовнымъ". Но имълъ ли онъ, при условіяхъ, въ которыхъ находился, возможность постепенно "избирать върный путь", чтобы какъ онъ выражается, "не пренебрегать свътскими интересами и въ то же время выше их ставить, какъ и следовало, духовные" (II,202)? Нужно отдать справедливость Иннокентію: въ своей личной жизни онъ старался, сколько могь, среди житейскихъ волненій не терять изъ вида духовной цъли. Такъ, среди заботъ объ управленіи міромъ Иннокентій находить досугь, чтобы написать рядь проповіздей передъ Рождествомъ на тему о пришествіи Христовомъ. Онъ дълаетъ это, чтобы "вырваться изъ заботъ мірскихъ, которыя подъ давленіемъ злобы времени сильно меня отягощають, и не пренебречь вовсе духовною заботою, которая ради обязанности апостольскаго служенія въ особенности на мев лежить". Но въ самомъ посвященій этихъ 29 пропов'вдей аббату Арнульфу Иннокентій мътко изображаетъ состояніе своего духа, и въ этомъ изображеніи нельзя видъть только обычное авторское оправданіе. "О, если бы я по обязанности проповъдника самъ исполнялъ то, о чемъ сейчасъ говорилъ! но я подавленъ скопленіемъ столькихъ процессовъ, опутанъ узами столькихъ дёлъ, что по необходимости, разбившись по частямъ, я долженъ оказаться болве слабымъ по каждой отдъльной части. Предаваться созерцанію мнв не дозволено, ибо даже дышать мив не дають. Я такъ отданъ другимъ, что почти пересталъ принадлежать самому себъ". При такомъ обременении дълами страдали не только духовныя обязанности, но и въ свътскихъ дълахъ были неизбъжныя упущенія, какъ въ этомъ искренно признается Иннокентій въ письмѣ къ архіепископу пизанскому,

которому, вмѣстѣ съ другими лицами, палою былъ порученъ сборъ денегъ въ пользу крестоваго похода (I,409). Папа оправдывается предъ ними въ томъ, что, хотя онъ не припомнитъ, "точно ли онъ выразился" въ письмѣ къ нему, но во всякомъ случаѣ намѣреніе его было таково, чтобы собранная сумма денегъ была употреблена по назначенію, а въ Римъ былъ доставленъ только общій ея итогъ. "Если же въ письмѣ, нами къ вамъ посланномъ, можетъ быть, что-нибудь и содержится въ томъ смыслѣ, чтобы всѣ собранныя деньги прислать намъ, то это произошло не по нашему намѣренію, а вслѣдствіе излишества занятій, относительно которыхъ мы должны сказать, что чѣмъ большему количеству предметовъ мы посвящаемъ наше вниманіе, тѣмъ менѣе тщательно мы въ состояніи подумать о каждомъ отдѣльно".

Вотъ это признаніе Иннокентія: "Чѣмъ больше дѣлъ мы охватываемъ, тѣмъ менѣе съ ними справляемся", могло бы служить эпиграфомъ для его правленія и характеристикой для созданнаго имъ положенія дѣла.

Если личность, одаренная такой энергіей и такой страстью къ дъятельности, жаловалась, что ей непосильна задача, взятая на себя папствомъ, то что же приходилось сказать о другихъ, менъе способныхъ и мощныхъ преемникахъ Иннокентія III? Судьба Европы стала зависъть отъ того случайнаго обстоятельства, кого именно запертые въ конклавъ кардиналы возведуть на престоль св. Петра. Но не въ этомъ только заключалась ненормальность положенія, въ которомъ находилось папство. Чъмъ энергичнъе былъ папа, чъмъ болье онъ отдавался своему призванію, тымъ болье онъ приходилъ въ соприкосновение съ міромъ, тѣмъ рѣзче онъ долженъ быль проявлять въ немъ свою власть, темъ более зависимъ становился онъ отъ лицъ, служившихъ ему орудіемъ, темъ более онъ нуждался въ золотъ, чтобы содержать своихъ многочисленныхъ служителей, -- однимъ словомъ, тъмъ болье духовная власть папы принимала мірской характеръ. Такимъ образомъ, должны были все болье и болье мельчать и понижаться идеальныя задачи папства, средства для достиженія этихъ задачъ становились цёлью, и божеское царство Августина превращалось въ вотчину св. Петра.

## XXXIII.

## Фридрихъ II Гогенштауфенъ.

Положеніе Первая половина XIII стольтія была последнимъ актомъ въ-Фридриха II ковой борьбы имперіи и папства 1). Несмотря на кажущуюся повъ исторів. бъду папства, исходъ ея быль одинаково печаленъ для объихъ сторонъ, такъ какъ оба эти непримиримыя начала взаимно подорвали другъ друга. Ни имперія, ни папство не оказались способными осуществить идею универсальной монархіи, на которой было основано все церковно-политическое развитіе Среднихъ въковъ. XIII в. носить въ себъ уже въяніе новаго времени, но пока этоть новый порядокъ намъчается на фонъ стараго, отсюда та двойственность, которую мы наблюдаемъ въ представителяхъ этого въка. Стоить только сопоставить Фридриха II съ Людовикомъ IX, чтобы понять, какъ далеко могуть отстоять другь отъ друга во времени два современные дъятеля. Въ то время какъ Людовикъ является представителемъ прошедшаго, воплощая въ себъ лучшія качества средневъковаго государя, Фридрихъ вноситъ съ собою въ XIII стольтіе такія черты, которыя значительно опережають его время. Это обстоятельство даетъ личности Фридриха очень сложный характеръ. Сравнительно легко дать характеристику любого изъ его предшественниковъ на императорскомъ престолъ. Фридрихъ Барбарусса, Оттонъ I, Карлъ В. настолько цельныя личности, что кажется нетруднымъ проникнуть въ ихъ душу и предста-

**Hoco6is:** Zeller, Frederic II et la chute de l'empire, Schirrmacher, Friedrich II; Gregorovius, Geschichte der Stadt Rom, V B.

🚨 См. статьи "Григорій VII" и "Ломбардскіе города въ XII в.".

вить себъ ихъ характеръ и образъ мыслей.



Фридрихъ II не поддается такъ легко анализу. Гогенштауфенъ по отцу, онъ носитъ нъмецкое имя и кръпко держится за высокое представление о священно-римской имперіи, которое оставили ему въ наслъдство отецъ и дъдъ. Норманнъ по матери, онъ чувствуеть себя дома въ своемъ сицилійскомъ королевствъ и лишь въ минуты необходимости появляется въ Германіи, интересами которой онъ неръдко жертвуеть ради другихъ цълей. Стоя во главъ средневъковаго католическаго общества, Фридрихъ вращается среди чуждыхъ ему восточныхъ элементовъ и по степени своего образованія, по религіозному индифферентизму и широкому пользованію жизнью является предвъстникомъ далекой еще эпохи Возрожденія. Наконецъ, по своему государственному идеалу и по смъло задуманной попыткъ осуществить его въ Сициліи, этотъ средневъковый государь носить въ себъ черты, которыя были бы умъстны въ представитель просвыщеннаго абсолютизма XVIII выка.

Двтство

Единственный и давно жданный сынъ Генриха VI и Констанціи родился въ маленькомъ городкъ Іези (Iesi) въ Анконской маркъ Фредрека. 26 дек. 1194 г. и при крещеніи получиль имя Фридриха-Рожера. Это были имена двухъ его дъдовъ, и они указывали ребенку на двъ короны, которыя его ожидали. Одна изънихъ-сицилійскаябыла наследственная, а другая — императорская — казалось, была обезпечена ему ръшеніемъ германскихъ князей, избравшихъ его римскимъ королемъ на сеймъ въ Франкфуртъ 1196 г. Давно уже имперія не стояла на такой высоть, какъ въ этомъ году Генрихъ VI, силою утвердившійся въ Сициліи, замышлялъ уже сділать корону священно-римской имперіи насл'єдственной въ своемъ дом'є и въ тоже время мысленно протягивалъ руку къ коронъ имперіи восточной. Его преждевременная смерть въ 1197 г. сразу погубила всъ достигнутые имъ результаты. Его малольтній сынъ оказался вассаломъ папы и не былъ увъренъ даже въ своей сицилійской коронъ, а въ Германіи отъ него отвернулись не только вельфы, избравшіе королемъ Оттона IV, но и гибелины, поневоль промънявшіе его на Филиппа Швабскаго. И какъ разъ въ это трудное для имперіи время самый яркій представитель папскихъ стремленій, Иннокентій III заняль римскій престоль и сталь опекуномъ маленькаго Фридриха, который въ концъ 1198 г. потерялъ мать и остался круглымъ сиротой, не имъя еще 4 л. отъ роду.

. Дітство Фридриха прошло при такой печальной обстановкі, которая напоминаеть намъ юные годы Іоанна Грознаго. Онъ былъ игрушкой въ рукахъ партій, которыя, захватывая въ свои руки власть, завладъвали и особой короля. Вождь одной изъ нихъ, Каппароне держалъ при себъ Фридриха, какъ плънника. Все разноплеменное населеніе Сициліи пришло въ броженіе. Итальянцы думали, что со смертью Генриха VI можно будетъ свергнуть нъмецкое иго, нъмцы въ лицъ Маркварда Анвейлера и маркграфа Дипольда Фобурга упорно отстаивали свое положеніе; арабы на островъ подняли мятежъ, такъ какъ боялись, что изъ Рима посягнутъ на ихъ религіозную свободу. Но главное, около Фридриха не было лицъ, искренне ему преданныхъ, на которыхъ онъ могъ бы положиться. Мальчикъ рано пришелъ къ убъжденію, что онъ долженъ разсчитывать только на самого себя. Злое чувство противъ окружающихъ накоплялось въ душъ Фридриха, и въ одномъ изъ своихъ писемъ онъ восклицаетъ: "Кто видълъ когда-нибудь столь преступныхъ людей, столь безстыдныхъ злодвевъ? Когда случалось королю, полному стремленія мощно править съ высокаго престола, карать подобныя элодьянія?" Тяжелая школа, пройденная въ дьтствъ, подавила въ немъ сердечность и искренность, но дисциплинировала его сильный умъ и воспитала въ немъ сильную волю. Онъ научился скрывать свои истинныя намфренія, итти къ цфли такъ, чтобы противники этого не замъчали, научился извлекать возможно большую пользу для себя изъ лицъ и обстоятельствъ, съ которыми онъ встръчался. Фридрихъ не стъснялся впослъдствіи въ трудную минуту брать на себя извъстныя обязательства, отъ исполненія которыхъ онъ отказывался, когда успъхъ переходилъ на его сторону. Онъ имълъ передъ глазами хорошій примъръ подобной политики въ лицъ своего канцлера Вальтера Палеара, архіепископа Троянскаго, ум'ввшаго сохранить свое положеніе при всъхъ партіяхъ и потерявшаго его лишь по совершеннольтіи Фридриха.

Съ 14-тилътняго возраста воспитателемъ Фридриха становится Ченчіо Савелли, впослъдствіи папа Гонорій III. При исключительныхъ дарованіяхъ и любознательности Фридрихъ не могъ не сдълать успъховъ независимо отъ свойствъ своихъ наставниковъ. Въ письмахъ Иннокентія III мы часто встръчаемъ указанія на эти успъхи. "Со дня на день становится король умнъе и благоразумнъе"— пишетъ онъ королю Арагонскому въ 1204 г., а черезъ 4 года онъ сообщаетъ тому же лицу: "Окрыленными стопами вступаетъ онъ въ годы зрълости и, опережая возрастъ своими дарованіями, онъ достойнымъ удивленія образомъ кладетъ начало своего счастливаго правленія".

Пирокое и разностороннее образованіе Фридриха станеть намъ Образованіе понятнымъ, если мы обратимъ вниманіе на то, что его культурная Фридриха. обстановка была настолько же благопріятна, насколько политическая и домашняя были печальны. Сицилія XIII в. была счастливымъ пунктомъ, гдѣ сходились, дополняя другъ друга, образованности латинская, византійская и арабская. Недаромъ Палермо того времени называли трехъязычнымъ городомъ. Въ этомъ оживленномъ торговомъ пунктѣ собралось самое пестрое населеніе, составленное изъ всѣхъ народностей, обитавшихъ по побережью Средиземнаго моря, и свободно встрѣчались три религіи: христіанская, магометанская и еврейская. Духовная жизнь была шире и свободнѣе, чѣмъ гдѣ бы то ни было. Здѣсь одновременно можно было изучать римское право и науки, принесенныя греками и арабами, поэзію провансальскую, которая уже вымирала, и поэзію итальянскую, которая только зарождалась.

Фридрихъ широко воспользовался тъмъ, что давало ему современное состояніе знанія въ южной Италіи. Онъ хорошо зналь науки математическія и естественныя, изучаль астрономію и неразрывную съ ней въ то время астрологію. Его трактать о соколиной охотв ("De arte venandi cum avibus"), обнаруживаеть въ немъ солидныя познанія въ анатоміи и зоологіи. Свой интересъ къ последней наукть онъ доказаль и тъмъ, что составляль цтаме звъринцы изъ ръдкихъ животныхъ, которые сопровождали его даже въ походахъ. Фридрихъ занимался также медициной, хирургіей и ветеринарнымъ искусствомъ, самъ составлялъ рецепты. Къ языкамъ онъ имълъ особенныя способности: кромъ итальянскаго и нъмецкаго, онъ владъль французскимъ, греческимъ, даже арабскимъ. Онъ писалъ стихи на языкахъ латинскомъ и итальянскомъ, и Данте въ своемъ De vulgari eloquio называеть его однимъ изъ родоначальниковъ итальянской поэзіи. Около него группируется цълая школа сицилійских трубадуровъ, которые по образцу своихъ провансальскихъ собратьевъ воспъваютъ любовь и наслажденіе. Въ числъ ихъ, сльдуя примъру своего государя, находятся и важные сановники въ родъ Петра Винеа. Будучи тонкимъ знатокомъ античнаго искусства, Фридрихъ переноситъ въ Палермо мраморныя колонны Равеннскаго храма, а воздвигнутые имъ дворецъ въ Фоджіо и замокъ въ Капув представляють въ своей архитектуръ ту изящную гармонію, въ которой чувствуется уже будущій стиль Возрожденія.

Но знаніе не было для Фридриха лишь предметомъ любознательности: онъ видълъ въ немъ важный элементъ общественнаго

благополучія. Чтобы распространить образованіе въ своемъ государствъ онъ основываетъ университетъ въ Неаполъ. Въ грамотъ, изданной по этому случаю въ 1224 г. и разосланной по всему королевству, онъ говоритъ между прочимъ, что въ Неаполв будутъ преподаваться всв науки для того, "чтобы алчущіе знанія находили нужную для нихъ пищу въ самомъ королевствъ и не были вынуждены ради образованія покидать свое отечество и выпрашивать его, какъ милостыню, за-границей". Фридрихъ береть подъ свое покровительство и знаменитую медицинскую школу въ Салерно: въ 1231 году онъ издаетъ распоряжение, воспрещающее врачамъ практиковать въ Сицилійскомъ королевствъ иначе, какъ съ разръшенія этой школы. Онъ привлекаеть къ своему двору ученыхъ и писателей, напр., Леонардо Пизанскаго, знаменитаго математика, введшаго неизвъстную прежде христіанамъ алгебру и посвятившаго императору свой "Трактать о квадратныхъ числахъ", и Михаила Скота, который перевель для него многіе трактаты Аристотеля и въ числъ ихъ "Исторію животныхъ". Посылая эти переводы въ Неаполитанскій университеть, Фридрихъ пишеть: "наука должна итти наравит съ законами и оружіемъ, безъ нея человъкъ не можетъ достойно воспользоваться своею жизнью". "Мы думали", — продолжаеть онъ дальше, - "что намъ не будеть удовольствія пользоваться ими (переводами), если мы не сдълаемъ ихъ доступными и для другихъ. Никто не имъетъ большаго права на источникъ античной мудрости, какъ тотъ, кто пользуется имъ для утоленія жажды къ знанію юношества". Въ письмѣ къ жителямъ Верчелль Фридрихъ идеть еще далье и высказываеть мысль, которая сделала бы честь деятелю и более поздняго времени: "Мы считаемъ выгоднымъ для себя давать нашимъ подданнымъ возможность образованія, наука сдівлаеть ихъ болье способными управлять и собой и государствомъ". Подобныя просвътительныя идеи, несомивню, знаменательны въ устахъ государя XIII в., даже если мы примемъ во вниманіе, что практическая дівтельность императора не всегда имъ строго соотвътствовала.

Покровительствуя наукѣ, Фридрихъ не обращаетъ вниманія на вѣроисповѣданіе ученаго. Ученый еврей Іаковъ Бенъ-Абба-Мари, поселившійся въ Неаполѣ, благодаритъ Бога за то, что Онъ "вложилъ въ сердце господина его, императора и короля Фридриха, любовь къ знанію и къ тѣмъ, кто его разрабатываетъ, и сдѣлалъ его столь благосклоннымъ, что онъ заботится о нуждахъ ихъ самихъ и ихъ семействъ". Фридрихъ находится въ постоянныхъ сноше-

ніяхъ съ арабскими учеными въ Египть, Испаніи и Африкь, овъ ставить имъ всевозможные философскіе вопросы и тексть ихъ вивсть съ отвътами ученыхъ сохранился на арабскомъ языкъ подъ названіемъ "Сипилійскихъ вопросовъ". Впрочемъ, не одни только научные интересы отличали дворъ Фридриха. Роскошная природа Сициліи, старыя традиціи норманискаго двора и сильное вліяніе востока создали здесь ту свободу нравовъ, которая дала потомъ римской куріи богатый матеріаль для нападокь на частную жизнь Фридриха. Въ этой последней области Фридрихъ быль действительно далекъ отъ церковнаго идеала, и некоторымъ оправданіемъ ему могло служить только то, что заключаемые имъ брачные союзы носили преимущественно политическій характеръ. Въ 1209 г. 14-ти льть отъ роду онъ вступаеть въ свой первый бракъ съ Констанціей Арагонской, чтобы пріобръсти поддержку ея брата. Констанція была уже вдовою короля Эммериха Венгерскаго и значительно старше Фридриха. Вторично Фридрихъ женится въ 1225 г. на Іоланть, дочери Іоанна Бріенскаго и благодаря ей пріобрътаеть права на Герусалимское королевство. Черезъ 10 летъ въ Кельне быль отпраздновань третій бракъ императора съ Изабеллой Англійской, причемъ опять политическіе расчеты иміти для него боліве значенія, чіть прославленная красота принцессы. Обладая пылкимъ темпераментомъ южанина, Фридрихъ создавалъ себъ въ своихъ замкахъ, какъ напр., въ Лючеръ, обстановку, умъстную при дворъ какого-нибудь восточнаго султана. Побочныя дети императора стояли всегда очень близко къ престолу и во всякомъ случать Энціо и Манфредъ были ближе его сердцу, нежели рожденные императрицами Генрихъ и Конрадъ.

Воспитанный среди этой свободы мысли и чувства, Фридрихъ и Отношеніе по отношенію къ церкви долженъ быль занять болье самостоя- къ церкви. тельное положение. Очень трудно представить себъ ясно религіозныя возэрвнія императора. На современныя показанія не всегла можно полагаться, такъ какъ сторонники папства не останавливались передъ самыми неосновательными обвиненіями, а съ другой стороны нъкоторыя ръзкія выраженія, вырвавшіяся у Фридриха во время его последней борьбы съ Римомъ, не могутъ выражать его истинныхъ убъжденій. Григорій IX доходиль до того, что открыто обвиняль императора въ невъріи и самомъ крайнемъ матеріализмъ. Альберть Бегамскій увъряль, что Фридрихъ не въриль въ безсмертіе души 1).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Очень ръзко выражаются объ отношеніяхъ Фридриха къ религіи и другіе

Эти обвиненія остались, конечно, недоказанными, но несомивино, что Фридрихъ не быль правовърнымъ католикомъ въ духъ XIII въка. Непримиримая ненависть деркви къ Фридриху вытекала изъ върнаго убъжденія, что императоръ не преклонится добровольно передъ Римомъ. Церковь не могла дъйствовать на него ни тъмъ обаяніемъ, которое она имъла въ глазахъ върующаго, ни суевърнымъ страхомъ, которымъ она дъйствовала на грубую толпу. Фридрихъ ясно видълъ недостатки современной церкви и, если онъ и служиль ея интересамъ, когда это было ему нужно, то онъ громко указываль на нихъ во время своей борьбы съ папами. Напоминая, что "первобытная церковь имъла своими основами бъдность и простоту", онъ осуждаль роскошь и богатство современнаго духовенства и во время разгара борьбы смело бралъ на себя иниціативу ея реформы. "Помогите намъ", --писаль онъ, -- "противъ этихъ гордыхъ прелатовъ, чтобы мы могли утвердить нашу матерь, церковь, давши ей вождей, болье достойныхъ править ею, и чтобы мы могли согласно нашему долгу исправить ее для блага ея и славы Божіей! Фридрихъ завидуеть темъ государямъ, которые соединяють духовную и свътскую власть въ своихъ рукахъ. "Счастливая Азія! -- восклицаеть онъ въ письмѣ къ одному греческому властителю, -- "счастливыя державы востока, которымъ нечего бояться ни оружія своихъ подданныхъ, ни интригъ своихъ первосвященниковъ!" Но въ то же время Фридрихъ возвращается на средневъковую точку зрънія, когда ему нужно окружить божественнымъ ореоломъ свою императорскую власть. Римъ не могъ быть доволенъ, слыша, какими выраженіями стали пользоваться при императорскомъ дворъ. "Наша обязанность", — говоритъ Фридрихъ, — "любить Іези, благородный городъ Марки, гдв наша божественная мать произвела насъ на свътъ, и гдъ распространился блескъ нашей колыбели. Никогда эта благословенная земля, этотъ Виелеемъ, гдъ Цезарь увидълъ свътъ, не изгладится изъ нашей памяти и изъ нашего сердца". Его окружающіе разділяють эти идеи, и одинь изъ нихъ пишетъ: "Богъ установилъ на землъ своимъ сподвижникомъ и намъстникомъ римскаго императора, государя по имени и на дълъ, божественный духъ котораго въ рукахъ Бога, направля-

писатели въ родъ Мартина Минорита или Іоанна Винтертура. Такъ, первый въ своей хроникъ "Flores temporum" заставляетъ императора высказывать предположение, что, если бы князья согласились съ его установлениями, то онъ сумълъ бы лучше предписать всъмъ народамъ, какъ нужно жить и въровать.

ющаго его по Своему желанію". Отсюда одинъ шагъ, чтобы изъ канплера Петра Винеа сдълать апостола Петра: "Петръ, на камиъ котораго основана императорская церковь, Петръ, на груди котораго отдыхаеть душа Августа, когда онъ раздъляеть тайную вечерю со своими учениками". Мистическое настроеніе, порожденное недовольствомъ современною церковью, распространялось по Италіи и было на руку императору. Въ Калабріи еще въ концъ прошлаго въка благочестивый аббатъ Іоахимъ Флоръ проповъдовалъ "въчное евангеліе" и объщаль наступленіе царствія Духа Св. послів царствій Отца и Сына. Пылкія души ждали уже появленія новой церкви и въ одномъ стихотвореніи, которое въ Римъ поспъшили приписать Фридриху, но которое, по другой традиціи, принадлежить перу состоявшаго при императоръ въ качествъ переводчика Миханла Скота, мы читаемъ такія строки: "Судьба намъ возвіщаеть, звъзды и полеть птицъ намъ предсказывають, что будеть только одинъ молоть для всей вселенной. Римъ, который давно уже колеблется, вступивши на путь заблужденій, падеть и перестанеть быть столицей міра". Если эта идея и не дана самимъ Фридрихомъ, то во всякомъ случав она согласуется съ теми высокими целями, которыя онъ себъ намътилъ.

Царствованіе Фридриха II можно разділить на три періода. Пріобріте-Первый, отъ начала его самостоятельной деятельности и до 1230 ніе випегода, обнимаетъ собою время, въ теченіе котораго онъ возвратилъ раторокой своему дому положеніе, утраченное послѣ смерти Генриха VI, и ради этого выдержалъ свою первую борьбу съ Римомъ. Второй періодъ занимаеть пять следующихъ самыхъ спокойныхъ, но въ то же время самыхъ важныхъ летъ его царствованія, такъ какъ въ это время онъ усиленной законодательной деятельностью складываль новыя основы могущества Гогенштауфеновъ. Последній періодъ начинается въ 1236 г., когда Фридрихъ начинаетъ военныя действія въ Ломбардін, за которыми следуеть затемь новый разрывъ съ папой. Тогда открывается последняя решительная борьба съ Римомъ, оканчивающаяся въ 1250 г. одновременно смертью императора и паденіемъ имперіи.

Фридрихъ начинаетъ самостоятельную дъятельность въ 1208 г., объявивши себя совершеннольтнимъ 14-ти льтъ отъ роду. Его вниманіе было обращено прежде всего на Сицилію. Положеніе этого воролевства было такъ смутно, что Фридриху удалось возстановить

коровы.

Digitized by Google

въ немъ порядокъ лишь къ половинъ 20-хъ годовъ. Тогда-то, усмиривъ возстаніе арабовъ на о. Сициліи, онъ переселилъ часть ихъ въ южную Италію и основаль большія военныя колоніи въ Лючеръ и Ночеръ. Этими арабскими силами онъ широко пользовался потомъ во время войнъ съ Римомъ. Иннокентій ІІІ, отмъчавшій научные и государственные успъхи своего питомца, скоро долженъ быль заметить и его стремление къ самостоятельности. Уже въ 1209 г. по поводу назначенія архіепископа палермскаго папа дълаетъ ему строгое внушеніе. "Мы боимся", — пишетъ онъ Фридриху, -- "что ты, введенный въ заблуждение окружающими тебя, вступаещь на путь тахъ жестокихъ тирановъ, которые, стертые съ лица земли за свои злодъянія, подвергаются теперь жестокому возмездію. Ты долженъ довольствоваться темъ земнымъ, что мы тебъ дали, и не простирать руку къ духовной области, принадлежащей намъ однимъ. Ты долженъ подумать о томъ, — и найти въ этомъ предостережение для себя, - что тяжелыя времена посътили твое царство ради прегръщеній твоихъ предковъ, которые тоже посягали на духовную область".

Тъмъ не менъе въ Римъ нуждались въ Фридрихъ. Оттонъ IV, бывшій прежде послушнымъ орудіемъ папы, круто измънилъ свою политику, какъ только надълъ императорскую корону и почувствовалъ свою силу. Иннокентій III жаловался на измъну императора, примънялъ къ себъ библейскій текстъ, гдъ выражается раскаяніе о сотвореніи человъка, и въ письмахъ къ Филиппу Августу сожалълъ о томъ, что не послушался его совътовъ. Но перемъна, происпедшая въ Оттонъ, была неизбъжна по самой сущности отношеній между имперіей и папствомъ и, противопоставляя Оттону IV Фридриха, папа долженъ былъ сознавать, что и это орудіе измънить ему, какъ только достигнетъ цъли, и что никакіе договоры не оградятъ надолго интересовъ римской церкви.

Въ 1212 году Фридрихъ отправился въ Германію добывать себѣ съ помощью папы ту корону, которую папа отнялъ у него 16 л. тому назадъ. По пути, въ Римѣ произопло свиданіе Фридриха съ Иннокентіемъ III. Переговоры, веденные тамъ, остались для насъ неизвѣстными, но грамоты, данныя Фридрихомъ въ Эгерѣ 12 іюля 1213 года и въ Страсбургѣ 1 іюля 1216 года, открываютъ намъ тѣ уступки, которыя Фридрихъ дѣлаетъ перкви. Онъ подтверждаетъ вновь ленную зависимость Сициліи отъ Рима и обѣщаетъ немедленно по достиженіи императорской короны отказаться отъ сицилійской въ пользу своего сына Генриха. Обѣ короны не должны

быть впредь соединяемы въ однъхъ рукахъ, и поэтому до совершеннольтія Генриха Сипилія управляется лицомъ, назначаемымъ палою и отвътственнымъ передъ нимъ. Купивши себъ этой цъною поддержку Рима и именуя себя королемъ "милостью Божіей и папы" Фридрихъ съ очень незначительными силами переходитъ Альпы и собираетъ вокругъ себя князей, сохранившихъ върность Гогенштауфенамъ. Онъ заключаетъ въ Вокулеръ союзъ съ Филиппомъ Августомъ, оттъсняетъ Оттона IV къ Кельну, и 9 декабря 1212 г. коронуется римскимъ королемъ въ Майнцъ. Три года благопріятныхъ для него военныхъ дъйствій утверждають его положеніе въ Германіи. Разбитый въ іюль 1214 г. французами при Бувинъ, Оттонъ теряетъ послъднихъ своихъ союзниковъ и удаляется въ свои родовыя земли. Въ 1215 г. Фридрихъ вторично коронуется въ Ахенъ и при этомъ исполняетъ второе настойчивое желаніе Рима: надъваеть на себя кресть и объщаеть лично участвовать въ крестовомъ походъ.

Дальнъйшая политика Фридриха направлена на то, чтобы изба- Крестовый виться отъ техъ обязательствъ, которыя онъ взяль на себя передъ Римомъ въ то время, когда нуждался въ его помощи. Главнымъ образомъ, нужно было предотвратить отдъление Сицили отъ имперіи. Въ преследованіи этой цели Фридрихъ показываеть себя тонкимъ и беззастънчивымъ дипломатомъ. Правда, его задача облегчалась тымь, что съ 1216 г. Иннокентія III замыниль въ Римы бывшій воспитатель Фридриха, добродушный Гонорій III. Въ теченіе нъсколькихъ лътъ Фридрихъ какъ бы издъвается надъ стараніями Рима настоять на отдъленіи Сициліи и на осуществленіи крестоваго похода. Онъ вызываеть маленькаго Генриха въ Германію, беретъ у него управление Сидилией и въ апрълъ 1220 г. проводитъ его избраніе римскимъ королемъ, т. е. своимъ преемникомъ въ Германіи. На протесты папы онъ отвізчаеть, что избраніе было произведено безъ его въдома. Въ томъже году онъ возвращается въ Италію, уступаеть пан' въ безконечномъ вопрост о владтніяхъ маркграфини Матильды, именуетъ себя "покорнымъ сыномъ" папы, манитъ последняго надеждою на крестовый походъ и добивается этимъ путемъ вънчанія императорской короной съ правомъ сохранить пожизненно Сицилійское королевство. Въ день своего коронованія императоръ даетъ церкви широкія привилегіи, но этими льготами онъ, не безъ умысла, задъвалъ свободную организацію итальянскихъ городовъ: Фридрихъ сознавалъ, что борьба съ Римомъ неизбъжна и старался по возможности изолировать последняго.

HOXOAS.

Чтобы не раздражать церковь, Фридрихъ охотно помогаетъ ей тамъ, гдв это не затрогиваетъ его собственныхъ интересовъ. Своими суровыми эдиктами противъ еретиковъ 1) — а это понятіе все расширялось на языкъ римской церкви—свободомыслящій императоръ показалъ эгоистичность своей политики и неразборчивость своихъ средствъ. Это тъмъ болье характерно, что въ это же время такой строго-церковный король, какъ Людовикъ IX, отказывался приводить въ исполненіе церковныя отлученія своей свътскою властью. Но для Гонорія всего интереснье былъ вопросъ о крестовомъ походъ и тутъ Фридрихъ подвергалъ терпьніе своего бывшаго наставника самому жестокому испытанію. Онъ всегда находитъ возможность отсрочить походъ подъ тымъ или другимъ предлогомъ. Въ 1221 г. приходитъ извъстіе о паденіи Даміетты, и папа, начиная терять терпьніе, грозить императору отлученіемъ.

На личномъ свиданіи въ Вероли въ апрълъ 1222 г. Фридриху удается успокоить Гонорія, и въ мартъ слъдующаго 1223 года назначается для обсужденія дъла конгрессъ въ Ферентино. Здъсь Фридрихъ беретъ на себя обязательство вы вхать въ Палестину въ 1225 году и дъйствительно при помощи магистра тевтонскаго ордена, Германа Зальца, дълаетъ большія приготовленія къ походу въ Германіи и Италіи.

Въ 1225 году папу постигаеть новое разочарованіе: императоръ снова откладываетъ походъ на два года и въ то же время двумя мърами обнаруживаетъ истинныя цъли своей политики. Вступая въ бракъ съ Іолантой и принимая титулъ короля Іерусалимскаго, онъ придаетъ предстоящему крестовому походу династическій характеръ, чего вовсе не имъли въ виду въ Римъ, а затъмъ императоръ ръшился воспользоваться навязаннымъ ему церковью походомъ, чтобы утвердить свое положеніе въ Италіи и главнымъ образомъ въ Ломбарліи. Фридрихъ заводитъ ръчь о "возстановленія правъ имперіи", требуетъ военной службы отъ обитателей Сполето, находившихся подъ владычествомъ Рима, и на Пасху 1226 г. созываетъ сеймъ въ Кремону для обсужденія предполагаемаго похода,

<sup>1)</sup> Особенно важенъ въ этомъ отношеніи эдиктъ, подписанный въ Равеннъ въ 1232 г. Императоръ выражаль въ немъ твердое желавіе "уничтожить всъми средствами въ Германіи, гдъ царила всегда истинная въра, еретическую скверну". Папскіе инквизиторы были поставлены подъ особое покровительство императора. Они оставили послъ себъ самую печальную память въ странъ, и глава ихъ, Конрадъ Марбургскій, носившій титулъ inquisitor'a hereticae pravitatis, погибъ насильственною смертью въ 1233 г.



а главное—утвержденія порядка и мира въ имперіи. Въ Ломбардіи поняли замыслы Фридриха, и города різшили отстоять свою свободу и права, которыя они въ прошломъ столітіи купили дорогой цізной.

Ломбардскій союзъ быль возобновленъ на 25 лѣтъ, проходы въ Германію были заперты, и сеймъ не могъ состояться. Фридрихъ не хотълъ пропустить момента, когда римская курія, связанная предстоящимъ походомъ, не могла открыто поддержать ломбардскіе города: онъ положилъ на нихъ опалу и объявилъ ихъ лишенными всѣхъ правъ, пріобрѣтенныхъ по констанцкому миру 1).

Въ то же время назначенный легатомъ крестоваго похода еп. Гильдесгеймскій отлучиль города оть церкви. Гонорій III не призналъ этого отлученія, но вмість съ тымь не находиль въ себь ръшимости открыто выступить противъ Фридриха. Смерть его, последовавшая въ марте 1227 г., выручила Римъ изъ затруднительнаго положенія. Мъсто Гонорія III заняль, подъ именемъ Григорія IX, Уголино Конти, родственникъ Иннокентія III по крови и духу. Убъжденный приверженецъ і рархической идеи, Григорій IX, несмотря на свой 80-ти лътній возрасть, быль полонь энергіи и горячности. Съ такимъ противникомъ нельзя было продолжать прежнюю игру, и Фридриху оставалось или открыто вступить въ борьбу съ папствомъ или же дать поймать себя на данныхъ имъ объщаніяхъ и выполнить то, чего желала римская церковь. Фридрихъ предпочелъ последнее. Вмешательство папы остановило готовую вспыхнуть въ Ломбардіи грозу, крестоносное ополченіе, въ которомъ соединились нъмецкія, итальянскія и отчасти французскія силы, собралось въ Бриндизи и оттуда вышло въ море. 8 сентября отплыль и самъ императоръ, но уже 11-го онъ вернулся обратно въ виду постигшей его бользии. Нътъ никакого основанія заподозрѣвать въ данномъ случать поведеніе Фридриха. Бользии, дъйствительно, свиръпствовали въ лагеръ крестоносцевъ и сопровождавшій Фридриха ландграфъ Людвигъ Тюрингенскій умеръ вскоръ послъ этого возвращенія. Но въ Римъ обрадовались возможности вызвать разрывъ съ императоромъ. Григорій IX ухватился за удобный случай вывести церковь изъ того неяснаго и невыгоднаго положенія, въ которое поставила ее излишняя уступчивость его предшественника. 29 сентября въ Ананьи папа отлучилъ Фридриха отъ церкви и наложилъ интердиктъ на всъ мъстности, гдъ онъ будеть

<sup>1)</sup> Это рашеніє васалось городовъ: Милана, Вероны, Піаченцы, Верчеллъ, Лоди, Александрів, Тревизо, Падуи, Виченцы, Турина, Новары, Мантуи, Брешів, Болоньи и Фасенцы.



находиться. Предлогомъ было выставлено уклоненіе отъ похода, но настоящей причиной быль, конечно, быстрый рость могущества Гогенштауфеновъ и возобновление той опасности, которая угрожала церкви нъкогда со стороны Генриха VI. Посланія папы, составленныя въ такихъ страстныхъ выраженіяхъ, которыя ясно показывали, насколько земные интересы руководили Римомъ, разнесли осужденіе императора по католическому міру. Гордая энергія Гогенштауфеновъ проснудась въ Фридрихъ. Въ отвътномъ посланіи онъ не столько останавливается на оправданіи своего возвращенія, сколько принципіально нападаеть на политику папы. Онъ обвиняеть его въ незаконномъ стремленіи ко всемірному господству и призываетъ европейскихъ государей къ совмъстному отраженію грозящей имъ со стороны Рима опасности, причемъ въ судьбъ, постигшей Раймунда Тулузскаго и Іоанна Безземельнаго, указываетъ ожидающую ихъ будущность. Обвиненіямъ папы въ распущенномъ образъ жизни онъ противополагаетъ указаніе на уклоненіе отъ идеала самой церкви и этимъ какъ-бы становится на точку зрвнія тыхь секть, которыхь онь самь преследоваль. Фридрихъ приказываетъ прочитать въ Капитоліи этоть манифестъ "по воль сената и народа римскаго", беретъ обратно сдъланныя имъ уступки Риму Анконской марки и владеній Матильды и на праздникъ Пасхи 1228 года поднимаеть черезъ партію Франжипани мятежь въ Римъ, который заставляеть бъжать Григорія IX.

Еще непріятнъе было для Григорія, что отлученный императоръ въ іюнъ 1228 г. отплылъ въ Святую землю, несмотря на то, что папа отміниль крестовый походь. Фридрихь хотіль показать міру, что онъ заботится объ интересахъ христіанства болье, нежели папа. Въ Римъ поняли опасность и употребили всъ мъры, чтобы сделать походъ Фридриха безуспешнымъ. Католическое духовенство и орденъ тампліеровъ получили инструкцію противодъйствовать всемъ мерамъ императора, а когда не смутившійся этимъ Фридрихъ надълъ на себя безъ церковныхъ обрядовъ королевскую корону въ Іерусалимъ, архіепископъ кесарійскій наложилъ интердикть на Святыя мъста. Въ то же время въ Европъ распространяли всевозможныя клеветы на дъятельность императора, его обвиняли даже въ томъ, что онъ продавалъ интересы христіанства мусульманамъ. Принимая во вниманіе эти неблагопріятныя условія, нельзя не удивляться результатамъ, достигнутымъ Фридрихомъ. Отказавшись отъ химерическихъ плановъ уничтожить невърныхъ, онъ предпочелъ вступить съ ними въ соглашение. Договоръ, заклю-

ченный съ султаномъ Малекъ-ель-Камилемъ въ февралъ 1229 г., далъ христіанамъ больше, чъмъ сколько они добились раньше съ оружіемъ въ рукахъ. Въ пользу Фридриха свидътельствуютъ въ данномъ случать и показанія такой достойной личности, какъ Германъ Зальца, и то, что папа самъ одобрилъ потомъ это соглашеніе. Въ Римъ, впрочемъ, и не давали себъ особеннаго труда маскировать свои цёли и, когда въ томъ же году Іоаннъ Бріенскій съ папскими войсками вторгнулся въ Апулію, было ясно, что дівло шло о томъ, чтобы разорвать опасное для Рима соединеніе Сициліи съ имперіей. Фридрихъ принужденъ былъ вернуться, чтобы защищать свои владенія. Папскія войска были вытеснены изъ пределовъ Сицилійскаго королевства и 23 іюля 1229 г. при посредствъ герцога Леопольда Австрійскаго и Германа Зальца быль заключень миръ въ С. Жермано. Папъ были гарантированы его свътскія владънія и верховныя права надъ Сициліей, Фридрихъ отказывался отъ вознагражденія за совершенныя папою опустошенія въ Апуліи и освобождался отъ наложеннаго на него отлученія. 1 сентября между обоими противниками состоялось торжественное свидание въ Ананьи. "Папа говорилъ со мною отъ чистаго сердца" - писалъ по этому случаю Фридрихъ-лонъ успокоилъ и прояснилъ мою душу, я не хочу вспоминать болье о прошломъ". Со своей стороны Григорій IX пишеть: "Императоръ явился на свиданіе съ нами съ сыновнимъ усердіемъ и преданностью, мы очень тепло бестьдовали другъ съ другомъ и я виделъ, что онъ былъ готовъ всеми силами исполнять наши наставленія и наши желанія". Заявленія эти не могли быть искрепними: съ объихъ сторонъ смотръли на соглашеніе въ С. Жермано, какъ на вынужденное перемиріе, а не въчный миръ. Въ особенности Фридрихъ могъ быть убъжденъ, что міровое господство Рима можеть быть основано только на полномъ паденіи Гогенштауфеновъ, и въ следующее затемъ мирное пятильтіе онъ развертываеть изумительную дъятельность. Онъ старается создать себъ прочное положение противъ Рима, но при этомъ въ Сициліи и Германіи онъ идетъ совершенно различными путями.

Обнародованныя въ 1231 г. въ г. Мельфи "Конституціи Сици- Политика лійскаго королевства" составляють эпоху въ исторіи государствен- виператора ныхъ учрежденій Европы. Это была радикальная попытка заміз- въ Сипилів. нить феодальное государство такимъ порядкомъ, въ которомъ-бы король, обезпечивая спокойствіе въ странь, пользовался за то безграничной властью и поглощаль своей личностью всю общественную жизнь. Въ дни своей юности Фридрихъ испыталъ всв неудоб-

ства феодальнаго строя и, такъ какъ этотъ строй былъ насильственно введенъ въ чуждое ему первоначально норманское государство, то не представлялось большого труда ввести въ жизнь эти новыя "конституціи". Создавая строго-бюрократическую систему, которая безпрекословно проводила королевскую волю отъ центральнаго правительства до самыхъ низшихъ инстанцій и отдаленныхъ уголковъ государства, Фридрихъ не только создавалъ себъ неограниченную власть, но достигалъ и другой, не менъе важной цъли. При новомъ строъ Сицилійское королевство выходило изъ-подъ вліянія римской церкви, и верховныя права св. Петра теряли всякое практическое значеніе. Отсюда—то противодъйствіе, которое оказывалъ законодательной дъятельности Фридриха Григорій ІХ; но римскія увъщанія не оказали дъйствія ни на самого императора ни на его главнаго сотрудника въ этомъ дълъ, архіеп. Іакова Капуанскаго.

Нападеніе на феодальный міръ было сдълано одновременно съ двухъ сторонъ; со стороны владеній и со стороны правъ. Земли. захваченныя въ смутное время изъ королевскихъ доменовъ, должны были быть возвращены; всв укрвиленія, построенныя сеньерами со времени смерти последняго норманскаго короля Вильгельма П, срыты. Подчиненная административной и судебной власти королевскихъ чиновниковъ, феодальная знать теряла свои былыя привилегіи. Сеньеры теряли навсегда право уголовнаго суда въ своихъ доменахъ и въ то-же время, наравнъ съ простыми людьми, подлежали смерти, если совершали убійство. Они не могли носить оружія, если не состояли на королевской службь; даже для брака ихъ дътей требовалось королевское разръшение. Новыя "конституци" были не менъе строги и по отношенію къ церкви. Духовенство подлежить отнынь королевской юрисдикціи и налогамь; за исключеніемъ немногихъ случаевъ, въ родів прелюбодівнія, оно лишается права суда надъ мірянами, точно такъ-же, какъ и права занимать общественныя должности. Церковь теряла и съ матеріальной стороны, такъ какъ было запрещено жертвовать или продавать ей землю. Подобныя же ограниченія постигли и городскія общины: онъ потеряли право избирать себъ подесть, консуловъ или ректоровъ. Въ новомъ государствъ не можетъ быть никакой независимой власти рядомъ съ неограниченной властью короля. Правда, король собираетъ иногда сеймы и даже, чего до сихъ поръ никогда не было, приглашаеть на нихъ представителей отъ городовъ, но собранія эти не играють никакой роли. Относительно городскихъ

представителей мы не можемъ теперь даже сказать, подавали - ли они тамъ свое мнъніе или только выслушивали королевскія инструкціи.

Весь государственный механизмъ представляется намъ по новымъ "конституціямъ" въ следущемъ виде. Во главе государства стоить король, облеченый неограниченною властью. При этомъ власть законодательная находится исключительно въ его рукахъ, а власть административная и судебная передается имъ въ извъстныхъ предълахъ темъ или другимъ сановникамъ, по его воле назначаемымъ и смѣняемымъ. Центральными учрежденіями являются Magna curia съ обширными полномочіями въ области суда и администраціи и Magna curia rationum, зав'вдывавшая финансами страны. Magna curia, засъдавшая въ Капуъ, состояла изъ 4 юстиціаріевъ подъ предсъдательствомъ великаго юстипіарія. Последній быль главнымъ сановникомъ государства и носилъ почетный титулъ "зеркала справедливости". Его суду подлежали непосредственно всв вопросы компетенціальнаго характера, государственныя преступленія и важивишіе вопросы леннаго права; онъ же быль высшей инстанціей для всьхъ другихъ дель. Где пребываль великій юстиціарій, тамъ низшія инстанціи прекращали свою д'вятельность. Въ административносудебномъ отношении все королевство распадалось на 4 части и во главъ каждой стояли особый юстиціарій и камерарій. Первому принадлежали уголовный судъ и завъдываніе полиціей, второму гражданскій судъ и финансовое управленіе.

На финансовую сторону въ законодательствъ Фридриха было обращено особое вниманіе. Вся система казалась направленной главнымъ образомъ на то, чтобы извлечь государству возможно большую сумму доходовъ, и въ этомъ отношеніи королевство Фридриха оставило далеко за собою всю остальную Европу. Доходы казны были самаго различнаго происхожденія: они шли съ королевскихъ доменовъ, которыми въ каждой провинціи зав'ядываль особый прокураторъ и которые частью эксплуатировались хозяйственнымъ способомъ, частью отдавались въ аренду, съ поземельнаго налога, такъ называемой коллекты, нъкогда сбиравшейся въ исключительных случаяхь, но теперь обратившейся въ постоянный налогъ, и цълаго ряда налоговъ косвенныхъ. И здъсь Фридрихъ какъ-бы опережаеть свое время, вводя стъснительную и мелочную опеку надъ народнымъ хозяйствомъ. Торговля солью, желъзомъ, мъдью и сырымъ шелкомъ была признана государственной монополіей, торговля хлібомь была обставлена такими мітрами,

что и ее можно было до извъстной степени считать монополіей. Вывозныя пошлины были чрезвычайно высоки: со скота и хлъба брали натурою третью часть. Таможенная система была строго разработана и обходилась государству очень дорого. Внутреннее производство и торговля были также очень стъснены: со всъхъ главныхъ предметовъ потребленія, въ родь рыбы, плодовъ и т. п. брали известный налогь. Къ королевскимъ доходамъ относились и конфискаціи имуществъ, не ръдкія при частыхъ въ странъ смутахъ. Но несмотря на массу этихъ налоговъ, напрягавшихъ иногда до послъдней степени платежныя силы его богатой страны, правительство Фридриха нуждалось въ деньгахъ. Такъ много поглощали денегъ роскошный дворъ короля, необходимое содержание большихъ сухопутныхъ и морскихъ силъ 1) и дорого стоющая бюрократическая машина, на которой держалось его управленіе. Строго последовательное во всехъ своихъ частяхъ государственное зданіе, построенное Фридрихомъ, создало ему неограниченное положеніе въ странъ, какого не имъли современные монархи. Но въ томъ деспотическомъ характерв, которымъ была проникнута его система, лежало и ея осужденіе. Было предусмотрівно все, что касается военныхъ, финансовыхъ и полицейскихъ повинностей подданныхъ, но о правахъ ихъ мало или вовсе не упоминалось. Гнетъ этой системы тяжело ложился на страну, тъмъ болъе что соединеніе судебныхъ и административныхъ функцій въ однъхъ и тъхъ же рукахъ порождало массу злоупотребленій, противъ которыхъ мало помогали постоянныя ревизіи и часто мелочный контроль высшей администраціи. Неудобства эти особенно чувствовались во время отсутствія императора, и въ 1240 г. онъ установиль для такихъ случаевъ нъчто въ родъ военной диктатуры, замъняя на это время великаго юстиціарія оберъ-юстиціаріемъ и капитаномъ, стоявшимъ во главъ военныхъ силъ королевства. Въ этомъ дополнени всего яснъе сказался деспотическій характеръ всего учрежденія.

Политика въ Германіи. Совершенно иного направленія держалась д'ятельность Фридриха въ Германіи. Центръ тяжести своего политическаго положенія Фридрихъ перенесъ въ Сицилію, и рядомъ съ ней германская корона имъла для него второстепенное значеніе. Родившись и воспи-

<sup>1)</sup> Сухопутныя войска состоями изъ ополченія коронныхъ вассаловъ—единственнаго остатка феодальной системы—я значительныхъ наемныхъ отрядовъ. На флотъ было обращено особое вниманіе. Большія корабельныя верфи и магазины со встии необходимыми приспособленіями были построены въ Мессинть, Неаполть и Бриндизи. Тамъ же стояль и военный флотъ.

тавшись въ Италіи, Фридрихъ былъ гораздо менѣе нѣмцемъ, нежели норманномъ, и его политика въ Германіи носила династическій и личный, но никакъ не національный характеръ. Преслѣдуя свою цѣль—соединить въ рукахъ Гогенштауфеновъ короны Германіи и Сициліи и утвердить свое положеніе въ Италіи въ ущербъ притязаніямъ папы, — Фридрихъ хотѣлъ создать въ Германіи такой порядокъ, который по возможности развязалъ-бы ему руки въ Италіи. Для этого онъ рѣшилъ привязать къ своему дому и своей политикъ германскихъ князей, поступившись въ ихъ пользу правами своей королевской власти и свободой германскихъ городовъ. Достигая отчасти желанной цѣли, Фридрихъ нанесъ этимъ много вреда самой странѣ: феодальная разрозненность, уступавшая уже мѣсто централизаціи власти въ другихъ государствахъ, окрѣпла еще болѣе на почвѣ Германіи и подготовила печальную эпоху междуцарствія.

Уже на Франкфуртскомъ сеймъ 1220 г. Фридрихъ далъ значительныя привилегіи духовнымъ князьямъ, предоставивши имъ между прочимъ право располагать своимъ достояніемъ по духовному завъщанію; но особенно важны для послъдующей исторіи Германіи постановленія сеймовъ Вормскаго 1231 и Равенскаго 1232 г. На первомъ Фридрихъ обнародовалъ актъ первостепенной важности-Statutum in favorem principum ecclesiasticorum et mundanorum. Этимъ статутомъ князьямъ обезпечивались почти полныя права верховной власти въ предълахъ ихъ владъній (такъ назыв. Landeshoheit), и города приносились имъ въ жертву. "Всякій князь" — читаемъ мы въ этомъ актъ- долженъ свободно пользоваться, согласно обычаямъ страны, всеми правами, судомъ, графствами и сотнями, которыя ему принадлежать, какъ собственность или какъ ленъ. Графы этихъ сотенъ будутъ владеть ими отъ имени местнаго государя". Владенія крупныхъ феодальныхъ владельцевъ начинаютъ такимъ образомъ принимать характеръ маленькихъ государствъ. "Горожане, именуемые Phalburgeri" 1) — читаемъ мы дальше — "теряють свои права.... Люди, зависящіе отъ князей, дворянъ и церквей, не будутъ болъе допускаться въ королевскіе города. Домены и лены, занятые городами, будуть возвращены князьямъ, дворянамъ, ихъ людямъ и церквамъ. Города не будутъ имъть права суда внъ городскихъ стънъ. Король не будетъ строить новыхъ замковъ и городовъ въ ущербъ князьямъ. Онъ не будетъ

<sup>1)</sup> Лица, не жившія въ городъ, но пользовавшіяся правами горожанъ.

чеканить во владъніяхъ князя новой монеты, которая могла-бы вредить монетъ послъдняго. Всякій епископъ и князь имперіи долженъ и можетъ, въ интересахъ имперіи и своихъ собственныхъ, укръплять свой городъ рвомъ, стъною и всякимъ другимъ способомъ". Для этой почти неограниченной княжеской власти дълается только одна оговорка: князья не могутъ дълать новыхъ постановленій и устанавливать новыхъ правъ безъ согласія представителей страны.

Въ ръшеніяхъ Равенскаго сейма мы читаемъ еще болье жестокія строки относительно муниципальной свободы, которую императоръ называлъ "ядовитымъ растеніемъ" и которую онъ хотълъ "вырвать съ корнемъ" и въ Германіи и въ Италіи. "Въ Германіи укоренились отвратительные обычаи, которые подъ личиною общаго блага скрывають въ себъ ложныя и несправедливыя начала. Права имперскихъ князей страдаютъ отъ этого и поэтому ослабляется и императорская власть. Мы желаемъ, чтобы права и милости, предоставленныя князьямъ императоромъ, были истолковываемы въ самомъ широкомъ смыслв и чтобы они пользовались ими безпрепятственно. Поэтому этимъ эдиктомъ мы отмъняемъ и кассируемъ во всъхъ городахъ и мъстностяхъ Германіи общины, совъты, магистратовъ или ректоровъ гражданъ и всъхъ остальныхъ сановниковъ, поставленныхъ общиной безъ согласія архіепископовъ и епископовъ. Мы отміняемъ также вст товарищества и союзы ремесленниковъ... Въ былое время управление городами и встми землями, данными императорами, принадлежало архіспископамъ и спископамъ. Мы желаемъ, чтобы оно было возвращено имъ лично или темъ лицамъ, которыхъ они назначатъ. Мы беремъ обратно всв привиллегіи, всв жалованныя грамоты, которыя великодушіе наше, нашихъ предшественниковъ и даже самихъ архіепископовъ и епископовъ дало въ ущербъ интересамъ князей и имперіи какъ отдельнымъ лицамъ, такъ и городамъ относительно общинъ и союзовъ". Такими эдиктами Фридрихъ хотълъ вернуть на два въка назадъ общественное развитіе Германіи. Къ счастью, это было невозможно; решенія, принятыя на этихъ сеймахъ, никогда не были осуществлены вполнъ на дълъ и городская свобода не была подавлена на столько, какъ этого желали императоръ и князья. Если иногда императоръ и дълаетъ слабыя попытки поднять значеніе императорской власти, то это сопровождается всегда такими оговорками въ пользу княжескихъ интересовъ, которыя лишають эти меры серьезнаго значенія. Таковы были ръшенія Майнцскаго сейма 1235 года, уничтожившія право частной войны, давшія императорскимъ приговорамъ законодательное значеніе и создавшія въ Германіи верховный королевскій судъ по образцу сицилійскаго. Учрежденіе это сопровождалось однако оговоркой, что судъ этотъ не компетентенъ въ делахъ, касавшихся личности и интересовъ князей.

Цель, поставленная Фридрихомъ при такой политикъ въ Германіи, была до изв'єстной степени достигнута. До половины 40-хъ годовъ, когда крайнее напряжение римской вражды создало противокоролей въ Германіи, императоръ не встрівчаль серьезной оппозиціи съ этой стороны. Мало того, въ трудное время, когда молодой Генрихъ задумалъ создать себъ независимое положение въ странъ противь отца, лояльное поведение большинства князей разстроило его планы. Принужденный искать примиренія съ Фридрихомъ, Генрихъ на свиданіи въ Аквилет даль клятву не выходить изъ отцовскаго повиновенія и князья поручились за него императору. Когда же онъ возмутился вновь и въ 1234 году вступилъ въ сношенія съ ломбардскими городами, князья снова остались върны Фридриху. Тогда-то въ 1235 г. Генрихъ былъ лишенъ своего королевскаго сана и отправленъ въ Апулію, а во главъ германскаго правительства быль поставлень сынь Фридриха оть второго брака, Конрадь. Замечателенъ тотъ фактъ, что изъ оппозиціи отпу Генрихъ приняль подъ свое покровительство гонимые императоромъ города.

Но для самой Германіи отсутствіе сильной правительственной власти было только печально, такъ какъ оно создавало анархію и произволь сильныхъ. Такіе приміры, какъ кровавая вражда между архіепископомъ Майнцскимъ и ландграфомъ Тюрингенскимъ, не были единичными. Одинъ современный писатель справедливо замъчаеть, что страна гибла, "какъ нъкогда Израиль, когда въ немъ не было царя; всякій дізаль то, что онь хотізь". Понятно, что при такомъ отношении къ Германии императоръ мало интересовался распространеніемъ и утвержденіемъ німецкаго элемента за Эльбой и на берегахъ Балтійскаго моря. Если здъсь были достигнуты за это время важные результаты, то это зависьло отъ общихъ условій, толкавшихъ намдевъ въ славянские предалы, и энерги пограничныхъ князей, сломившихъ могущество Вальдемара II Датскаго.

Въ 1235 г. Фридрихъ могъ съ известнымъ чувствомъ удовле- Ломбардія. творенія взглянуть на то, что было имъ достигнуто въ Сициліи и Германіи. Оставался еще одинъ существенный для него вопросъ: его отношенія къ Ломбардіи. Не утвердивши прочно своей власти

въ этой странъ, Фридрикъ не могь считать своей пъли вполнъ достигнутой. Но какъ разъ туть императора ждали наибольшія затрудненія. Ломбардскіе города никогда добровольно не согласились бы пожертвовать своей свободой, а за ними стояль Григорій IX, ждавшій только удобнаго случая, чтобы возобновить борьбу съ императоромъ. Еще въ 1232 г. ректоры лиги возобновили свой союзъ въ Болонь в противъ всякаго, кто нарушитъ ихъ права или насильственно проникнеть на ихъ территорію". Они просять въ то же время вмішательства папы, чтобы "императоръ не вступиль въ Ломбардію съ арміей", такъ какъ видять въ этомъ нарушеніе Констанцскаго мира. Союзы городовъ, съ цёлью противодействовать Фридриху, образуются и въ средней Италіи: такъ, въ 1237 году соединяются для этой цѣли Сполето, Перуджія, Фолиньо и другіе. Противъ городскихъ союзовъ императоръ поддерживаетъ нѣкоторыхъ тирановъ и его главнымъ сподвижникомъ въ съверной Италіи быль жестокій Эппелинь III изь фамиліи Романо, подчинившій себъ Падую, Тревизо и Феррару 1). Фридрихъ самъ вызвалъ разрывъ, потребовавши отъ ломбардцевъ распущенія союза и безусловнаго признанія его правъ надъ страною. Такъ какъ эти требованія не были приняты, то въ 1236 г. онъ вступаетъ съ значительными силами въ Ломбардію. Немногіе города, какъ-то: Кремона, Бергамо, Парма, Реджіо, Модена и Верона принимаютъ его сторону. Между тъмъ лига постепенно расширяется и принимаетъ названіе Societas Lombardiae, Marchiae et Romagnae. Устъхъ сначала принадлежить Фридриху: онъ занимаеть кръпкую Мантую и въ ноябръ 1237 г. наносить лигь ръшительное поражение при Кортенуовъ. Захваченную въ этомъ сражении карроччіо миланцевъ онъ посылаеть въ даръ сенату и народу римскому, конечно, не безъ умысла задъть этимъ папу, покровителя лиги. Въ письмъ, сопровождавшемъ этотъ даръ, мы читаемъ то обращение къ прошлымъ традиціямъ Рима, котораго тщетно ждали стольтіе тому назадъ отъ Фридриха Барбаруссы Арнольдъ Брешіанскій и его сторонники, и которое не могло не подъйствовать на легко увлекающихся римлянъ: "Вамъ, Квириты, приписываемъ мы честь нашихъ подвиговъ и всъхъ побъдъ, нами одержанныхъ, до того момента, когда мы возвратимся, окруженные всликольпнымь успъхомь, въ тоть городъ, откуда мы вышли съ боязнью и безпокойствомъ. И вотъ,

<sup>1)</sup> Чтобы лучше привизать въ себъ этого важнаго союзника, императоръ выдаль потомъ за него свою побочную дочь Сельваджію.

опережая и воодущевляя примъромъ нашимъ желаніе вашего патріотизма, мы возвращаемъ къ жизни античныхъ дезарей, которымъ сенать и народъ римскій присуждаль давры тріумфа. Мы посылаемъ вамъ колесницу побъжденнаго Милана и доспъхи разбитыхъ враговъ. Мы даемъ вамъ теперь залогь нашего величія и нашей славы; мы сочтемся окончательно, когда мы увидимъ умиротворенною Италію, столицу нашей римской имперіи. Примите, Квириты, съ благодарностью доказательства победы вашего императора. Пусть они возбудять въ вашей душь наилучшія надежды; вамь ручается за это то стараніе, съ которымъ мы хотимъ возобновить античныя традицін; мы постараемся возстановить древнее ведичіе вашего города". Императоръ затронулъ вскоръ интересы Рима и другимъ способомъ. Онъ женилъ своего побочнаго сына Энціо на Аделазіи, вдовъ Убальдо Висконти, имъвшей права на часть о. Сардиніи, и Энціо приняль титуль короля Сардинскаго. Но Римь самь заявляль притязанія на этоть островь и виділь вь этомь шагі императора вызовъ себъ. Воспользовавшись неудачей Фридриха подъ Брешіей, которая поколебала нъсколько его положеніе, Григорій IX въ вербное воскресенье, 20 марта 1239 г., отлучиль его отъ церкви. И это второе отлученіе, подобно первому, было вызвано чисто политическими расчетами папы. Еще до разрыва Григорій IX въ одномъ письмъ къ Фридриху напоминалъ ему о даръ Константина, который. будто бы, вмъстъ съ знаками императорскаго достоинства, передаль римскому первосвященнику не только городъ Римъ, но и всв западныя провинціи имперіи. Если палы и передали свътской власти "могущество меча", то они нисколько не имъли въ виду "уменьшить по существу юрисдикцію Рима". — "Ты подчиненъ контролю папы", -- заканчиваетъ письмо Григорій. Осуществить этотъ контроль значить сломить совствить имперію, и это попытался теперь сдълать папа. Въ предстоящей борьбъ папа имълъ значительныя преимущества передъ Фридрихомъ. Какъ и въ прошломъ столътіи, Римъ могъ прикрываться національными интересами Италіи и его союзники ради собственныхъ выгодъ были теснее привязаны къ нему, чъмъ союзники Фридриха, готовые измънить при первой неудачь. Противъ своекорыстной политики Рима императоръ попробоваль апеллировать къ общественному митьнію Европы и 20 апрыля онъ обнародовалъ посланіе, въ которомъ, оправдывая свое отношеніе къ Риму, онъ взываеть къ посредничеству современныхъ государей. Онъ умоляеть кардиналовъ собрать вселенскій соборъ и берется доказать на немъ свои обвиненія противъ папства. Онъ

указываеть затымь государямь на грозящую и имь опасность. "Папъ будетъ легко" – пишетъ онъ, – "унизить другихъ королей и князей, если будеть сломлено могущество римскаго императора, • противъ котораго онъ направилъ свои первые удары. Мы взываемъ въ вашей помощи, чтобы міръ зналъ, что наша общая честь затронута каждый разъ, какъ свътскій князь подвергается нападенію".

Участіе папы

Въ Римъ дълали все возможное, чтобы повредить императору. Францисканскіе монахи пропов'ядывали войну противъ нечестиваго въ борьбъ. Гогенштауфена и папа объщаль участникамъ ея тъ преимущества, которыми пользовались только крестоносцы 1). Легать папы въ Германін, Альберть Богемскій, архидіаконь Пассаускій, пытался создать тамъ другого короля въ лицъ Абеля Датскаго. Онъ привлекъ на свою сторону короля богемскаго и герцоговъ австрійскаго и баварскаго, но его замыслы были разстроены архіепископомъ Зигфридомъ Майндскимъ, правившимъ отъ имени малолътняго Конрада. Вообще германскіе епископы оставались пока в'трны императору, который такъ много для нихъ сделалъ. Но папа готовилъ императору новый ударъ: онъ созвалъ на Пасху 1241 г. соборъ въ Римъ, чтобы придать болье торжественный характеръ осужденію императора. На такой соборъ, созванный въ Римъ и бывшій подъ давленіемъ папы, Фридрихъ не могъ согласиться. Нужно было во чтобы то ни стало его разстроить.

> Императорскій флоть, предводимый королемь Энціо, напаль близъ Мелоріи на генуэзскую флотилію, которая везла епископовъ, ъхавшихъ на соборъ и съвшихъ на суда въ Генуъ. Изъ 27 кораблей 22 попали въ руки Энціо, и цізлая толпа архіепископовъ французскихъ, англійскихъ, итальянскихъ и испанскихъ оказалась въ плъну и была отвезена въ Неаполь. Соборъ не состоялся къ великому неудовольствію Григорія IX. Военныя дъйствіи въ Италін не прекратились даже тогда, когда пришла страшная въсть о монгольскомъ нашествін на Германію. Правда, татары повернули скоро обратно, но то, что объ главы западнаго христіанства, занятыя своими распрями, ничего не сдълали для отраженія этихъ варваровъ, еще разъ доказало европейскимъ народамъ, что отнынъ они должны разсчитывать только на свои собственныя силы. Въ это время, 21 августа 1241 года, скончался почти въ стольтнемъ воз-

<sup>1)</sup> Въ энцикликахъ папы въ личности отлученнаго императора примънялись самыя яркія краски апокалипсиса: "Отрашный звізрь выплыль изъ моря. У него ноги медвъдя, зубы льва, члены леопарда, онъ открываетъ пасть только для того, чтобы поносить имя Господа" и т. д.

расть Григорій IX. Онъ паль какъ бы на поль битвы, не уступивши ничего изъ своихъ высокихъ притязаній.

Узнавши о смерти своего противника, Фридрихъ посившилъ Инновендоказать свои миролюбивыя намеренія: онъ очистиль римскія вла. тій IV. дънія и освободиль большинство захваченных въ плънъ предатовъ. Но кардиналы не могуть никакъ притти къ соглашенію среди смуть, господствующихъ въ Римъ. Выбранный въ ноябръ 1241 г, Целестинъ IV умираетъ до своего посвященія и почти два года римскій престоль остается вакантнымь. Это не могло не нанести ущерба римскому авторитету и среде наиболее самостоятельно поставленной галликанской церкви возникала было мысль обойтись помимо римскаго главенства. Наконецъ, въ іюнъ 1243 года Синибальдо Фіески заняль папскій престоль поль именемь Иннокентія IV. Уже самое имя новаго папы указывало на дорогу, которой онъ будетъ следовать, и Фридрихъ быль правъ, выразившись, что онъ потеряль дружественнаго ему кардинала, чтобы найти враждебнаго папу. Это не помъщало ему, однако, вступить въ мирные переговоры съ Иннокентіемъ. Со стороны Рима были поставлены самыя тяжелыя условія: полная аменстія всівмь противникамь императора, вознагражденіе церкви за убытки и безусловное подчиненіе папскому авторитету во всёхъ церковныхъ вопросахъ. Чтобы доказать свое миролюбіе, Фридрихъ въ марть 1244 г. приняль въ принципь эти условія, разсчитывая въ дальныйшихъ переговорахъ привести ихъ къ болъе выгодному для себя толкованію. Но римская курія оказалась крайне неподатливой въ этомъ отношеніи и, такъ какъ она настаивала, чтобы мирныя условія были распространены и на ломбардскіе города, то переговоры оборвались. Тогда папа вмъстъ съ кардиналами тайно покинулъ Римъ, гдъ онъ не сознаваль себя вполны безопаснымь, и на генуэзскихъ судахъ быжалъ въ Геную. Бользнь задержала Иннокентія IV въ этомъ городъ, и отсюда онъ обратился съ просъбою къ Людовику IX позволить ему прівхать во Францію и тамъ собрать вселенскій соборъ. Несмотря на ходатайство Клюнійскаго монастыря, гдв короля застало письмо папы, Людовикъ, ссылаясь на митніе бароновъ, отвтчаеть отказомъ. Тотъ же отвъть даеть и король Англіи и папа направляется тогда въ Ліонъ, входившій въ составъ имперіи, но представлявшій собственно собою городскую республику подъ верховной властью архіепископа. Изъ Ліона были разосланы грамоты, созывавшія вселенскій соборъ въ этомъ городь на іюнь 1245 года.

На приглашение папы откликнулись преимущественно епископы

романскихъ странъ; англійскихъ прибыло мало, а изъ Германіи, кромъ папскаго легата, всего двое. Фридрихъ не ожидалъ для себя ничего хорошаго отъ этого собора, но, такъ какъ не могъ помъшать ему собраться, то онъ отправилъ на него своимъ уполномоченнымъ великаго юстиціарія Оаддея Сурсскаго. Соборъ быль открыть 28 іюня въ соборномъ храм'в Ліона. Папа началь р'вчь на слова псалма: "Много огорченій въ сердців моемъ". Онъ перечислиль пять заботь, тяготящихъ его: испорченность прелатовъ, высокомъріе сарацинъ, греческую схизму, нашествіе монголовъ и преслъдование церкви императоромъ Фридрихомъ. Сравнивая эти заботы съ пятью ранами Спасителя, онъ словами пророка Іереміи (плачь Іереміи 1,12) обращался къ присутствующимъ: "Да не будеть этого съ вами, вы, проходящіе путемъ! Взгляните и посмотрите, есть ли бользнь, какъ моя бользнь, какая постигла меня, какую наслалъ на меня Господь въ день пламеннаго гитва своего?" Но изъ пяти своихъ заботъ папа прямо перешелъ къ последней, т. е. къ императору Фридриху. Вопросы, поднятые на предварительномъ засъдании уполномоченнымъ отъ Англіи и присутствующимъ лично на соборъ латинскимъ императоромъ Балдуиномъ, были отсрочены папою.

Напрасно Фаддей Суэсскій указываль на миролюбивое настро. еніе императора и предлагаль новыя уступки съ его стороны, если папа сниметь съ него отлучение; напрасно также указываль онъ на королей Англіи и Франціи, готовыхъ поручиться за Фридриха. Иннокентій отклониль это предложеніе, заявляя, что онъ не желаеть имъть трехъ враговъ вмъсто одного. Онъ ставилъ ультиматумомъ Фридриху немедленное очищене папской области и подчиненіе ломбардскаго вопроса его ръшенію. На засъданіи 5 іюля папа подвергъ самой строгой критикъ всю частную жизнь императора. Оаддей Суэсскій съ большимъ искусствомъ опровергалъ обвиненія папы и потребоваль затымь отсрочки засыданій, чтобы дать возможность Фридриху прислать новыя инструкціи или прибыть лично. Это нисколько не входило въ планы папы, но, такъ какъ Оаддея энергично поддержали уполномоченные королей Франціи и Англіи. то Иннокентій даль отсрочку на 12 дней. Это быль слишкомъ малый срокъ, даже если принять во вниманіе, что императоръ самъ подвинулся къ французской границъ и находился уже въ Туринъ. Дъйствительно, новые уполномоченные Фридриха не успъли доъхать до Ліона, какъ папа, воспользовавшись истеченіемъ назваченнаго имъ срока, собралъ третье засъдание собора 17 июля. Декреть, осуждавшій Фридриха, быль уже выработань заранве въ тайныхъ засъданіяхъ и подписанъ 150 прелатами, преимущественно французскими и испанскими. Осужденный за клятвопреступленіе, оскорбленіе церкви, еретическія митьнія, преступныя сношенія съ магометанами и нарушеніе ленныхъ обязанностей, Фридрихъ лишался своихъ коронъ и владеній; его подданные освобождались отъ принесенной ему присяги, тв же, которые сохраняли ему върность, подлежали отлученію. Германскимъ князьямъ предоставлялось выбрать новаго короля, а дальнейшую судьбу Сициліи папа предоставляль своему усмотренію. Оаддею Сурсскому ничего не оставажось, какъ апеллировать къ будущему папъ и будущему вселенскому собору. "Это день гивва",-вскричаль онъ-день скорби и гибели и враги христіанства порадуются этому".- "Я исполниль свой долгъ", -- отвъчалъ папа--, все остальное въ воль Божіей". Современный историкъ, Матвей Пари (Paris) разсказываетъ, что Фридрихъ, узнавши о решеній собора, велель принести себе свои короны и, надъвщи одну изъ нихъ, вскричалъ: "Я еще не потерялъ ее и не потеряю безъ большихъ кровонролитій. Если я быль обязанъ этому человъку какимъ-либо послушаніемъ и уваженіемъ, то теперь я свободень отъ этого долга".

Фридрихъ упорно выдерживалъ отчаянную и неравную борьбу, потому что враги были со всъхъ сторонъ. Обращение Фридриха къ современнымъ монархамъ не дало ничего кромъ дипломатическаго вившательства Франціи. Два раза, въ 1245 и 46 гг., Людовикъ IX имълъ свидание въ Клюни съ Иннокентиемъ IV, но убъждения французскаго короля не произвели желаннаго воздъйствія на политику паны. Между темъ проповедь крестоваго похода противъ Фридриха не осталась безъ результата. Въ Сициліи вспыхивали частыя возстанія, вызываемыя отчасти непом'трнымъ финансовымъ гнетомъ, такъ какъ эта несчастная страна должна была окупать борьбу императора съ Римомъ. Фридрихъ жестоко усмирялъ эти волненія и поднялъ цълое гоненіе на духовенство, державшее сторону папы. Не обращая вниманіе на римское отлученіе, онъ силою принуждаль совершать богослужение при своемъ дворъ. Въ Германи пришло въ движение все, что такъ или иначе могло выиграть отъ изм'вны императору. Здесь продолжаль действовать противь Фридриха энергичный легать папы Альбертъ Бегамскій. "Возвратить престоль Фридриху II!" — писаль онь герцогу Баварскому, желавшему остаться върнымъ императору: — "этого не могли бы сдълать ангелы и архангелы! Церковь Божія должна одерживать верхъ въ борьбъ,

3

которую она поднимаетъ и, еслибы у васъ было столько золота, вакъ у Соломона, вы не могли бы противиться могуществу Божію и непреклонной воль апостольскаго престола". 22 мая 1246 года три рейнскихъ курфюрста, - архіепископъ Зигфридъ перешелъ уже на сторону Рима -- выбрали римскимъ королемъ ландграфа Генриха Тюрингенскаго. Последнему удалось разбить короля Конрада въ сражени при Франкфурть на Майнь, но въ началь следующаго года смерть избавила императора отъ этого противника. Папская партія поспівшила создать новаго противокороля въ лиці графа Вильгельма Голландскаго, пережившаго Фридриха. Во время этой борьбы съ врагами отца Конрадъ убъдился въ ошибкъ послъдняго, думавшаго купить привязанность князей пожертвованіемъ городской свободы. Конрадъ привлекъ города на свою сторону и не безъ успъха пользовался ихъ силами. Съ 1246 года Регенсбургъ становится главнымъ опорнымъ пунктомъ Конрада. Никто не смълъ показываться на улицахъ города со знаками крестоваго похода противъ Фридриха и находившіеся подъ интердиктомъ горожане пріучились обходиться безъ духовенства и сами хоронили своихъ мертвецовъ. Въ Италіи императоръ лично дъйствоваль противъ ломбардцевъ и Рима. Его главными помощниками были Эццелинъ Романо, Энціо и другой побочный сынъ его Фридрихъ Антіохійскій. начальствовавшій надъ его войсками въ Тоскань. Но счастье все болье и болье покидало императора. 18 февраля 1248 года онъ потерпълъ ръшительное поражение подъ Пармой, причемъ враги завладели его лагеремъ и въ томъ числе его короной и печатью. На следующій годь новый ударь постигь Фридриха: его любимець Энціо попаль въ плень жителямь Болоньи, и никакія обещанія и угрозы императора не могли возвратить ему свободы. Окруженный измънами и заговорами на свою жизнь, Фридрихъ потерялъ довъріе даже къ самымъ близкимъ къ нему людямъ и жертвою его подозрительности паль, между прочимь, и знаменитый Петръ Винеа. Обвиненный въ сношеніяхъ съ папой и въ попыткъ отравить императора, Петръ былъ заключенъ, преданъ суду и въ припадкъ отчаянія разбиль себъ черепь о стыны своей темницы. Вопросъ о виновности его остался до сихъ поръ неразръшеннымъ. Данте, хотя и помъстилъ его въ аду, не могъ однако върить въ изм'вну того, кто, по его словамъ, владълъ "обоими ключами отъ сердца Фридриха". -- "Клянусь", говорить Петръ Винеа въ поэмъ Данте: "что я никогда не измънялъ моему столь достойному господину. И если кто-либо изъ васъ вернется въ міръ,

пусть онь очистить мою память, еще страдающую отъ нанесеннаго ей удара".

Къ концу 1250 г. счастье какъ будто улыбнулось императору: Кончина върные ему кремонцы одержали побъду надъ ополченіями Болоньи Фридриха. н Феррары, Фридрихъ поспъщиль самъ изъ южной Италіи въ Ломбардію, но тяжелая бользнь заставила его остановиться въ Фіорентино, небольшомъ мъстечкъ близъ Лючеры. Отъ этой бользни ему не суждено было уже оправиться. 19 декабря 1250 г. Фридрихъ скончался на рукахъ сына Манфреда, къ которому онъ особенно привязался съ техъ поръ, какъ Энціо быль для него потерянъ. Архіепископъ Беральдъ Палерискій, преданный другь императора, причастиль умирающаго, несмотря на тяготвашій надъ вимъ интердиктъ. По поводу этой кончины упомянутый выше Матвъй Пари пишетъ: "Такимъ образомъ сошелъ съ лица земли величайшій изъ государей, который поражаль и потрясаль мірь; онь скончался, освобожденный отъ проклятія и, какъ говорять, облаченный въ одъяние цистерціанскаго ордена, сокрушаясь и раскаиваясь удивительнымъ образомъ". Предсмертныя распоряженія вмператора подтверждають спокойный характерь его кончины. Это не поменало Риму распространить известие, что Фридрикъ умеръ со скрежетомъ зубовнымъ, какъ и подобало вераскаянному гръшнику. Папа ликоваль: "Да возликуеть небо, да сотрясется земля отъ радости! Громы и бури, такъ давно висящіе надъ нашими головами, по неизреченному милосердію всемогущаго Бога, превратились въ нъжные зефиры и свъжія росы". Тъло Фридриха было положено въ Палерискомъ соборѣ въ великолвиномъ порфировомъ саркофагь, поддерживаемомъ четырьмя львами. Оно было облечено въ драгоценныя восточныя ткани, на которыхъ были вытканы надписи на арабскомъ языкъ. Виъстъ съ повойнымъ положили въ гробницу его меть, державу и корону, за которую онъ такъ долго и упорно боролся. Вытьсто пышной надписи, составленной архіопископомъ Беральдомъ, на гробницъ Фридриха находятся теперь только три слова: beatus quia quiescit.

Вивсть со смертью Фридриха падаеть окончательно достоинство имперіи и гибнеть самая фамилія Гогенштауфеновъ. Его сы- Гогенштауновья сходять со сцены одинь за другимь жертвами все той же непримиримой вражды Рима. Въ 1254 году умираеть во цвъть лъть императоръ Конрадъ IV, въ 1266 г. въ битвъ при Гранделлъ былъ убить король Манфредъ Сицилійскій, въ 1272 г. скончался Энціо, до конца жизни оставаясь въ рукахъ болонцевъ. За 4 года передъ

Паденіе феновъ.

тъмъ внукъ Фридриха, послъдній Гогенштауфенъ, Конрадинъ, какъ преступникъ, сложилъ свою голову на плахъ въ Неаполъ. Отнынъ священная римская имперія становится призракомъ, которому суждено было еще пять съ половиной въковъ тяготъть надъ западной Европой. Преемники Гогенштауфеновъ, практичные Габсбурги, съ самаго начала отказались отъ высокаго идеала своихъ предшественниковъ и, довольствуясь однимъ титуломъ, оставили Италію въ покоъ.

Но и римская церковь не долго могла торжествовать свою побъду. Борьба съ Гогенштауфенами доказала духовную несостоятельность Рима: слишкомъ очевидны были мірскія півли этой борьбы и непозволительны для церкви ть средства, которыми она велась. Кромъ того, папство, унизивъ имперію и обнаруживъ этимъ свои честолюбивые замыслы, возбудило подозрительность западно-европейскихъ государствъ, доросшихъ уже до національнаго самосознанія и тяготившихся опекой Рима. Черезъ полвъка Филиппъ IV отомстиль папъ за унижение свътской власти, и преемники Иннокентія IV должны были вынести "Вавилонское плъненіе" на франпузской почеть. Народное митніе ставило папамъ въ вину печальное состояніе церкви. Матвъй Пари разсказываетъ между прочимъ въ своей хроникъ, будто преемникъ Иннокентія, Александръ IV, видъль во снъ, какъ Христосъ, сидя на престолъ, произносилъ приговоръ надъ покойнымъ папой въ присутстви жены, олицетворявшей собою церковь. Папа быль обвинень въ томъ, что онъ разорилъ церковь, и Христосъ осудилъ его.

Царствованіе Фридриха и его борьба съ папствомъ оставили послѣ себя надолго воспоминаніе и въ Италіи и въ Германіи. Это была слишкомъ выдающаяся и оригинальная личность, чтобы не поразить воображенія современниковъ. Мистическое направленіе его времени связывало съ нимъ самыя противорѣчивыя ожиданія. Въ то время, какъ францисканцы, бывшіе его врагами, хотѣли видѣть въ немъ антихриста, пришедшаго погубить церковь, въ Швабіи, въ концѣ его царствованія, доминиканцы, видѣвшіе въ свою очередь антихриста въ папѣ, называли Фридриха и его сына "совершенными" и "праведными" и ожидали, что императоръ будетъ защитникомъ и преобразователемъ церкви

Смерть Фридриха, противоръчившая этимъ ожиданіямъ, не разрушила однако связанныхъ съ нимъ апокалипсическихъ надеждъ. Ей не хотъли върить и отсюда цълый рядъ самозванцевъ, прикрывавшихся его именемъ. Такой самозванецъ явился въ южной Италіи въ 1259 г. и нашелъ поддержку у враждебныхъ Манфреду бароновъ Сициліи и Апуліи. Въ 1283 году подъ именемъ Фридриха выступиль въ Кельнъ нъкій Дитрихъ Гольции (Holzschuh) и имълъ такой успъхъ, что даже ломбардскіе города посылали освъдомиться о его личности. Самозванецъ былъ сожженъ, какъ колдунъ, въ Майнцъ, но черезъ нъсколько времени въ Любекъ появился другой. Легенда не умерла и тогда, когда нельзя было уже болье сомиваться въ смерти императора. Она изменила только свой характеръ: стали ждать, что въ извъстную минуту онъ вернется къ жизни и съ этимъ ожиданіемъ стали связываться ть или другія вавътныя мечты въ родъ возстановленія всеобщаго мира, освобожденія Гроба Господня и т. п. Въ 1348 году Іоаннъ Винтертуръ сообщаеть, что Фридриха ждуть во главъ громадной арміи и что онъ преобразуеть весь существующій порядокъ. "Ему необходимо вернуться, прибавляють ть, которые такъ думають, даже если онъ разрубленъ въ куски, даже если онъ обращенъ въ пепелъ въ пламени костра". Легенда XV в. помъщаетъ императора въ замокъ Кифгейзеръ въ Тюрингіи: онъ сидить тамъ, склонившись головою на столъ, вокругъ котораго обвилась его длинная борода. Еще во времена Карла V, въ 1537 году одна поэма предвъщала его возвращеніе. Лишь поздиве народная память стала подставлять въ этой легендъ вмъсто Фридриха II его дъда Фридриха Барбаруссу, а популярная баллада Рюкерта, вышедшая въ 1813 года, окончательно утвердила эту новую редакцію въ ущербъ первоначальному характеру легенды.

С. Рашковъ.

## XXXIV.

## Подготовка перваго крестоваго похода.

Анархія во Франціи.

. Такъ какъ первый крестовый походъ быль, главнымъ образомъ, дъломъ французовъ, то для пониманія техъ мотивовъ, которые двинули огромныя массы народа на далекій Востокъ, необходимо обратить вниманіе на положеніе Франціи въ то время. Въ началь XI в. королевская власть страдала полнымъ безсиліемъ, неукротимые мелкіе владільцы попирали ногами общественный порядокъ, стремленія къ научному образованію и художественному наслажденію понижались въ одно время съ матеріальнымъ благосостояніемъ народовъ. Для всей западной Европы наступила мрачная и грубая эпоха, богатая насиліями и жестокостями. Главное бълствіе эпохичастныя войны, мелкія ссоры землевладъльцевь, занявшія мъсто крупныхъ нашествій Х в., нападеній норманновъ, сарадиновъ и венгровъ. Потомки тъхъ вождей, подъ сънью замковъ которыхъ населеніе укрывалось тогда отъ этихъ нашествій, теперь изь - за ничтожнаго предлога начинаютъ другъ съ другомъ войны. Тяжелому строю закованныхъ въ жельзо рыцарей предшествують кучки стрълковъ, оторванныхъ отъ ихъ работъ земледъльцевъ и ремесленниковъ и наемныхъ бродягъ, привлеченныхъ страстью къ грабежу и кровопролитію. Всё они кидаются на поля, истребляють посъвы, захватывають скоть, сожигають постройки. Такъ дъйствують передовыя войска. Дівло різшается схваткой рыцарей, которая могла продолжаться нъсколько часовъ безъ всякаго вреда

Пособія. Sybel, Geschichte des ersten Kreuzzugs; Michelet, Histoire de France, t. II; Васильевскій, Византія и Печенти.

для сражающихся. Побъжденные бъгуть въ свои замки, ръдко преслъдуемые побъдителями, занятыми разборомъ плънниковъ. Изъ послъднихъ на состоятельныхъ налагается тяжелый выкупъ, другіе должны обработывать поля новыхъ господъ, а негодные для этого умерщвляются. Между тъмъ наемники разсъеваются въ безпорядкъ, каждый опустошая мимоходомъ земли и стараясь посредствомъ грабежа извлечь какую-нибудь выгоду изъ похода. Трупы остаются безъ погребенія, земля безъ обработки, — и при такихъ условіяхъ зашедшая съ Востока на Западъ моровая язва производить здъсь страшное опустошеніе.

Воть какъ описываеть современникъ ть бъдствія, которыя постигли въ это время (1031 — 1033 г.) Бургундію и центральныя области Франціи: "Землю началъ опустошать голодъ, и роду людскому грозила скорая гибель. Вода залила поля, и нельзя было выбрать удобнаго времени, чтобы застять поля или убрать жатву. Казалось, стихін яростно боролись другь съ другомъ, тогда какъ на дълъ онъ повиновались волъ Бога, каравшаго людей за ихъ влобу. Вся земля до того была залита непрерывными дождями, что въ теченіе трехъ літь нельзя было найти ни одной борозды, пригодной для поства. Въ пору жатвы поля оказывались покрытыми сорными травами. Самые лучшіе всходы давали при жатвъ только одну шестую часть, и эта шестая доставляла самое большее горсть зеренъ. Этотъ мстительный бичъ явился сначала на Востокъ, опустошилъ Гредію, перешелъ въ Италію, распространился по Галліи, не пощадиль и Англіи. Нивто не ускользаль отъ его ударовъ. Вельможи, люди достаточные, бъдняки одинаково испытывали голодъ, у всъхъ отъ него бледнели лица; общій голодъ превратиль наконець насилія вельможь. Всякій продавець събстного могь просить самую высокую цену и быль уверень, что получить ее безъ спора. Почти всюду мъра зерна продавалась за 60 золотыхъ; иногда даже шестую часть мъры повупали за 15 золотыхъ. Голодъ продолжался и тогда, когда былъ съеденъ весь скоть и птица; для утоленія его приходилось пожирать падаль и тому подобную отвратительную пищу; иногда еще, для спасенія отъ смерти, выкапывали корни деревьевъ, рвали траву по берегамъ ручьевъ; но все было тщетно, такъ какъ одинъ Богъ можетъ быть прибъжищемъ противъ Божьяго гнъва. Воображение отказывается представлять себь всв ужасы этой страшной годины. Но, о ужасъ, върить-ли тому? муки голода заставили людей пожирать человъческое мясо. Люди нападали на дорогахъ на путниковъ, убивали

Естественныя бъдствія.



ихъ, разрывали тела на части, жарили ихъ и пожирали. Другіе покидали родину, чтобы избъжать голода; имъ давали пріють на дорогахъ, но ночью сами хозяева душили ихъ, чтобы питаться ихъ мясомъ. Иные показывали детямъ яйцо или яблоко, заманивали ихъ въ сторону и тамъ пожирали. Во многихъ мъстахъ вырывали трупы съ тою же ужасною цвлью. Наконецъ это безуміе или, върнъе, бъщенство дошло до такой степени, что даже животнымъ было легче ускользнуть отъ рукъ убійцъ. Казалось, употребленіе человъческаго мяса начало обращаться въ обычай. Одинъ злодъй отважился даже вынести его на рынокъ варенымъ, все равно какъ мясо животныхъ. Его схватили, -- онъ даже не запирался, -- и сожгли. Другой ночью пошель и похитиль мясо, которое зарыли въ землю, съвль его и тоже быль сожженъ". -- Въ лъсу подлв Макона нъкій злодъй построилъ себъ хижину, гдъ и убивалъ путниковъ, останавливавшихся у него, и затымъ пожиралъ ихъ трупы. Одни изъ гостей замьтили тамъ человъческія головы и успъли убъжать и донести. Въ жижинъ нашли 48 головъ мужчинъ, женщинъ и дътей. Лътописецъ лично присутствовалъ при сожжени злодъя. - "Многіе начали мъшать остатки муки или отрубей съ бълою землею, похожею на глину, и изъ смъси пекли хлъбъ. Лица ихъ блъднъли и худъли, кожа натягивалась и пухла, голосъ слабълъ и напоминалъ собою жалобный крикъ издыхающей птицы". Пришла новая бъда: привлеченные множествомъ непогребенныхъ труповъ, начали нападать на людей волки. Тогда люди богобоязненные стали рыть большія ямы и кидать въ нихъ по 500 труповъ и бол'те. "Иногда несчастные, услышавъ, что есть области, гдв голодъ не такъ свиръпствуетъ, покидали для нихъ родину, но на дорогъ падали отъ истощенія и умирали. Этотъ страшный бичъ свиръпствоваль въ теченіе трехъ льтъ въ наказаніе за грыхи людей. На нужды бъдныхъ жертвовали церковныя украшенія и сокровища, давно назначенныя на такое употребленіе. Но праведное мщеніе неба еще не было удовлетворено, и во многихъ мъстахъ перковныхъ сокровищъ не хватило на нужды всехъ бедныхъ".

Ожиданіе конца міра. Подобныя бъдствія во Франціи XI в. были явленіемъ вовсе не чрезвычайнымъ: изъ 72 лътъ (987—1099 гг.) 48 падаютъ на голодъ и эпидеміи. Понятно, какъ эти невзгоды должны были укръплять върованіе въ близкій конецъ міра, присущее древнему христіанству. Средневъковый строй не имълъ внъшней правильности античнаго общества: въ немъ трудно было уловить внутренній глубокій порядокъ. Міръ этотъ видълъ въ себъ только хаосъ: онъ

стремился къ порядку и ожидалъ его только отъ смерти. Притомъ, въ эту пору чудесъ и легендъ, когда все представлялось въ странномъ свътъ, какъ будто сквозь цвътныя стекла, возможно было сомнъніе, ужъ не сонъ ли одинъ эта видимая дъйствительность. Чудеса наполняли обыденную жизнь. Самъ діаволъ не старался больше скрываться: въ Римъ видъли его торжественное явленіе предъ папою чародъемъ. Среди столькихъ явленій, видъній и странныхъ голосовъ, среди чудесъ Бога и ухищреній діавола, кто могъ сказать, что земля не обратится на утро въ дымъ при звукъ роковой трубы? Тогда очень могло бы оказаться, что то, что мы называемъ жизнью, есть на дъль смерть, и міръ, погибая, подобно легендарному святому, только "началъ бы жить и пересталъ умирать". Такой конецъ міра скорби быль вмість и надеждою, и ужасомъ для среднихъ въковъ. Посмотрите на старинныя статуи въ соборахъ X и XI вв., худыя, нъмыя, съ застывшею на лицъ гримасою, съ видомъ страдальческимъ какъ жизнь, и безобразныя какъ смерть. Посмотрите, какъ нетерпъливо онъ ждуть этой желанной и страшной минуты, этой второй смерти воскресенія, которая должна вывести ихъ изъ ихъ несказанной скорби, вернуть изъ ничтожества къ бытію, отъ гроба къ Богу. Это изображеніе несчастнаго міра, доведеннаго до отчаянія рядомъ переворотовъ. Рушилась римская имперія; нала и имперія Карла В.; христіанство надъялось сначала изличить земныя бъдствія, а они продолжались, несчастіе за несчастіемъ, переворотъ за переворотомъ. Перемъна была необходима, и всв ея ожидали. Пленникъ ждаль ея въ мрачной башне, въ гробовой темницъ; рабъ ждалъ на своей пашнъ подъ тънью ненавистного замка; монакъ ждалъ среди монастырскихъ воздержаній, тайныхъ тревогъ сердца, среди искупіеній и паденій, угрызеній совъсти и чудныхъ видъній, служа жалкою игрушкою для ліавола, который жестоко изліввался надъ нимъ и вечеромъ, сдергивая съ него покрывало, весело шепталъ ему на ухо: "ты осужденъ!" Всъ желали выйти, во что бы то ни стало, изъ невыносимаго положенія. Они предпочитали предаться разъ въ руки Божіи и успокоиться на въки, хотя бы на раскаленномъ ложъ. Притомъ это мгновеніе, когда произительный звукъ трубы архангела поразить слухъ мучителей, тоже должна была имъть своею прелесть: тогда изъ подземелья замка, изъ монастыря, съ пашни, среди общаго плача, разнесся бы ужасный хохоть. При всеобщемъ ужасъ иные расточали въ отчаянномъ разгулъ богатство, но большинство, какъ это бываетъ всегда въ великомъ несчастіи, находили себъ

нъкоторое успокоеніе только подъ кровомъ церквей. Люди массою несли къ алтарямъ пожертвованія землями, домами, крепостными. Всв эти дарственныя грамоты носять на себв отпечатокъ одного и того же върованія: "Вечеръ міра приближается, говорять онв; каждый день приносить новыя бъдствія; я, графъ или баронъ, даль такой-то церкви для спасенія своей души... "Кром'в религіи, не на что было опереться истомленному народу. Всв другіе интересы утратили значеніе, ни жизнь, ни имущество не были защищены отъ грубаго насилія. Такъ создалось настроеніе, относившееся враждебно къ земному міру и въ то же время стремившееся къ небесному блаженству; такъ явилась при общемъ возбужденіи умовъ готовность покинуть всв земныя блага, пренебречь всвии человъческими привязанностями; лишь-бы открыть себъ путь къ мистическому единенію съ Господомъ Богомъ.

**Уси**леніе

Въ своемъ религіозномъ настроеніи большинство людей этой религіовнаго эпохи стремилось погрузиться въ глубочайшія пропасти духа, гд настроенія, затімъ должень быль зажечься и охватить всего человіка лучь божественной благодати. Они изгоняли изъ сердца всякую мысль о внышнемь мірь, о наслажденій чувствами, проникались сознаніемь своей испорченности и гръховности, обращали взоры къ величію и благости Божіей; всеми внешними и внутренними средствами поддерживали они уже горъвшій въ нихъ жарко пыль, и когда они обливались слезами и въ сокрушени падали ницъ, тогда, бывало, ими овладъвалъ трепетъ восторга, имъ представлялось раскрытое небо и падающіе на нихъ лучи его свъта. Эти минуты они считали своею настоящею жизнью, а часы, протекавшіе безъ такой сміны сокрушенія и восторга, представлялись имъ заточеніемъ въ матеріи и гръхъ. Такъ содъйствовали они умерщвленію тълеснаго существованія, потому что не могло же сохраниться физическое здоровье при этомъ постоянномъ распаленіи и возбужденіи, при этомъ пылкомъ и мрачномъ энтузіазмъ, при тъхъ бурныхъ потрясеніяхъ, которыхъ они требовали ежедневно отъ своихъ нервовъ и духа. Такое повышенное состояніе нашло у людей того времени техническое название compunctio (наитие); они сообщають другь другу, какъ сегодня отлично оно имъ удалось, какъ вчера оно было невозможно для ихъ закоснълаго сердца. Короче сказать, они вели постоянную борьбу противъ міра телеснаго и чувственнаго, даже не подозревая возможности здороваго міросозерцанія, которое можетъ сознавать присутствіе Бога съ веселымъ лицомъ и въ спокойномъ повседневномъ состояніи.

Какъ и следовало ожидать, монахи шли во главе своихъ современниковъ по пути умерщвленія плоти ради мистическихъ восторговъ. Дисциплина въ монастыряхъ стала строже не для устраненія непослушанія или безправственности, а прямо для приведенія каждаго въ такое возвышенное настроеніе. На всемъ Западъ славился уже тогда строгостью своего устава Клюни. Но мистицизмъ не ограничивался одними монастырями, а разливался широко по всему Западу, выражаясь во всевозможныхъ формахъ. Замъчательно широкое распространение въ то время наклонности къ отшельничеству. Люди бъгуть въ лъса отъ семьи и общества, даже изъ монастырскихъ келій, прибъгая для устраненія препятствій къ хитрости и силь, едва останавливаясь передъ явленіями святыхъ, запрещающихъ имъ бъгство. Они строють себъ хижины изъ древесныхъ вътвей, иногда поселяются по нъскольку человъкъ витьств, убъгають отъ людей, относящихся къ нимъ съ удивленіемъ, и только голодъ заставляеть ихъ показывать взорамъ людскимъ свои исхудалыя и одичавшія фигуры. Но нужда для нихъ и высшее наслаждение; неудивительно, что имъ является Богъ и Его ангелы, если духъ ихъ возбужденъ усиленнымъ размышленіемъ, а тьло подавлено голодомъ, бичеваніемъ и ночными бувніями.

Говорять, человъкъ всегда достигаеть того, къ чему стремится всеми сидами души. Поистине не напрасны были стремленія и этихъ монаховъ; чудеса стали для нихъ дълами столь же обычными, какъ для насъ естественный ходъ вещей. Они бесъдовали съ Богомъ, съ Спасителемъ и Его Матерью, съ легіонами святыхъ; повседневныя событія превращались въ ихъ рукахъ въ чудеса и энаменія Божіи. Эти чудеса были произведеніями глубокаго убъжденія и духовнаго страданія живыхъ людей, полныхъ силы и свъжести духа, людей, призванныхъ къ великимъ дъламъ и при всъхъ ихъ заблужденіяхъ совершавшихъ подвиги. Не следуеть также думать, что этотъ аскетизмъ господствовалъ только въ тесномъ кругу; болье широкое вліяніе съ его стороны следовало бы предполагать уже судя по числу монастырей и отшельниковъ и по чрезвычайной силь всего направленія. Легко замытить на самомы дыль, что вызвавшее аскетизмъ настроеніе проявляло свое вліяніе во всёхъ слояхъ общества.

Прежде всего, подъ вліяніемъ его стоить научное богословіе и философія той эпохи, и притомъ въ большей степени, чъмъ этого аокетивма. можно было ожидать по существу дела, такъ какъ подобный аскетизмъ враждебенъ всякой наукъ, и представители его, если и за-

Вліяніе

нимаются ею, то только съ извъстными цълями, напр., изучають грамматику, чтобы понимать Библію. Несомивнию поэтому, что расдвътъ схоластики уничтожилъ бы вполвъ научныя стремленія, если бы они уже тогда не вступили въ союзъ съ ісрархісй. Тъмъ менъе удивительно, что общее настроение стремится въ течение XI в. повліять во многомъ на только что зарождающееся научное движеніе. Въ этомъ отношении особенно замвчательно стремление знаменитъйшихъ людей эпохи, при толкованіи Библіи, наряду съ буквальнымъ смысломъ, выдвигать, по древнему церковному обычаю, смыслъ аллегорическій. Но всего різче проявляется стремленіе къ матеріальному обладанію таинствомъ въ спорів о пресуществленіи, привлекшемъ къ себъ внимание всего Запада и замъчательномъ по тому упорству и горячности, съ какимъ онъ былъ веденъ. Тотъ же мистицизмъ охватываетъ и мірянъ: всюду всв сословія выказывають къ подвижникамъ безграничный энтузіазмъ. Не довольствуясь этимъ, они стремились сами покинуть міръ и знаки достоинства, уйти къ монахамъ, надъть ихъ платье; они искали въ монастыряхъ маленькаго уголка, гдъ бы можно было укрыться. Монахамъ приходилось заботиться объ одномъ, какъ бы мъщать вступленію въ ихъ среду людей знатныхъ и сильныхъ. По словамъ современника, никогда князья и бароны не основывали на съверъ Франціи столькихъ монастырей, какъ въ последней четверти XI в. Въ простомъ народъ общее настроение выражалось съ исключительною силой и въ самыхъ грубыхъ формахъ. Туда, гдъ жилъ отшельникъ, стекались массы людей, желая видеть его, касаться его одежды, слвдовать его примъру. Всъ обязанности отступали передъ этою высшею: земныя узы, даже самыя святыя, люди расторгали, земными радостями и страланіями пренебрегали безъ колебанія. Почитаніе мощей и святыхъ въ то же время достигло высшей степени; достаточно напомнить одинъ часто приводимый фактъ: народъ намъревался убить утажавшаго угодника, чтобы мощи его сохранить въ городъ, какъ драгоцънность. Въ эпоху набъговъ норманновъ и венгровъ, въ ІХ-Х вв., настоятели церквей и монастырей особенно заботились о спасеніи отъ хищныхъ язычниковъ мощей, приносившихся перъдко изъ Италіи и особенно изъ Рима, гдъ благочестивые люди доставали ихъ всевозможными способами, не стъсняясь прибъгать даже къ воровству. Во избъжание осквернения ихъ уносили въ безопасныя мъста. Теперь, когда набъги язычниковъ прекратились, а религіозное настроеніе усилилось, явилось стремленіе разыскивать спрятанныя мощи, и взамінь разрушенных варварами церквей и монастырей созидались для нихъ новые. Ко времени этой "строительной горячки" XI в. и относится начало романской архитектуры.

HAZOMEK-

Вполив естественнымъ выражениемъ общаго настроения представляется и паломничество: сколько случаевъ къ самоистязанію представляло странствованіе въ Римъ или даже въ Герусалимъ, какъ сильно должно было удовлетворяться стремленіе иміть Бога передъ твлесными глазами, когда человекъ ступалъ на землю, по которой ходилъ Христосъ, или осязалъ камни Его гробницы. По словамъ лътописца первой половины XI в., особенно возросло число паломниковъ, когда до Запада дошла въсть о возстановлении разрушеннаго передъ тъмъ храма Гроба Господня: отовсюду шли въ Іерусалимъ невъроятныя массы, неся дары на постройку храма. Разъ толчекъ быль данъ, движение получило такой общій характеръ, какого невозможно было ожидать. Починъ принадлежалъ народнымъ массамъ, за которыми последовали высшія сословія; затемъ тронулись въ свою очередь сами короли, графы, епископы; наконецъ, чего никогда не было видано, стали предпринимать это далекое и тяжелое путешествіе даже женщины, какъ самыя знатныя, такъ и бъднъйшія. Въра паломниковъ была такъ кръпка, что многіе изъ нихъ просили у Господа, какъ милости, смерти у Святого Гроба, жертвуя, такимъ образомъ, жизнью для Бога, своею кровью искупившаго міръ. Такъ было съ однимъ паломникомъ изъ Бургундіи, по имени Летбальдомъ. Придя въ Іерусалимъ и посътивъ всъ Святыя мъста, онъ отправился на Масличную гору, съ которой Спаситель вознесся на небеса. Тамъ Летбальдъ простерся на земль, раскинувъ руки крестомъ, и погрузился въ восторженное состояніе. Слезы ручьями текли изъ глазъ его, а между тъмъ душа была объята благоговъйною радостью. Посль долгой молитвы онъ поднялся и, протянувъ руки къ небу, сказалъ: "Господи Іисусе, если мить суждено умереть въ нынтышнемъ году, дай мить, прошу Твое всемогущее милосердіе, умереть въ виду св. горы. Я твердо върю, что, приведя меня сюда здравымъ и невредимымъ, ты сжалишься надъ моею душою и даруешь ей райское блаженство". Затемъ онъ вернулся съ товарищами въ гостинницу, отказался отъ пищи и, легши въ постель, задремаль; въроятно, ему предстало небесное видъніе, такъ какъ вдругь онъ воскликнуль: "Слава тебъ. Боже мой! слава Тебъ!" Товарищи разбудили его, и онъ сталъ жаловаться на нездоровье. Къ вечеру онъ попросилъ иричастить его, и это было напутствіемъ его въ вічность, такъ какъ тотчась онъ

почиль въ Бозъ. Разсказъ о смерти его лътописецъ слышалъ самъ изъ устъ его товарищей.

Среди пилигримовъ встръчается не мало людей, потомки которыхъ участвовали впоследствіи въ первомъ походе, напр., Роберть, герцогь Нормандін, діздъ врестоносца, - Роберть, графъ Фландрін, отецъ участника 1-го похода, -- Вильгельмъ, графъ Тулузскій, отецъ графа Раймунда, — великій грішникъ Фулько, графъ Анжу, — наконецъ, самъ Адемаръ Монтейль, впоследствіи духовный глава похода. Эти аристократы вели съ собою большую свиту; къ ней присоединялись другіе паломники, и такимъ образомъ составлялись отряды въ сотни и даже тысячи человъкъ. Самый крупный изъ извъстныхъ намъ доходилъ по скромному расчету до 7,000 человъкъ; въ составъ его входили нъмпы и англичане, а руководитедями были архіопископъ Майнцскій и нізсколько другихъ нізмецкихъ епископовъ и вельможъ. Странники достигли своей цъли, но только посль ряда бъдствій, стоившихъ жизни большей части паломниковъ. Управние считали себя съ этихъ поръ въ непосредственной близости къ Богу. Святость места часто проявлялась въ чудесахъ и видьніяхь; пылкое негодованіе на владычество невърныхъ вытекало прямо изъ въры въ дъйствительное присутствіе Христа.

Положеніе Востока. До семидесятыхъ годовъ XI в. почти вся Сирія находилась подъ властью Фатимидовъ, отъ которыхъ иногда тяжело приходилось туземнымъ христіанамъ и западнымъ паломникамъ. Еще хуже стало положеніе тѣхъ и другихъ, когда ею овладѣли дикіе турки сельджуки. За допущеніе въ св. градъ они требовали съ каждаго странника по золотой монетѣ; не могшіе заплатить пошлину, — а такихъ было очень много, такъ какъ паломники были люди большею частью бѣдные и лишались послѣдняго отъ грабежей во время пути, — бродили подъ стѣнами Іерусалима и нерѣдко погибали отъ голода или непріятельскаго меча. Впущенные въ городъ терпѣли со стороны мусульманъ угрозы и преслѣдованія, особенно обрушивавшіяся въ торжественные дни на христіанскіе храмы и духовенство. Понятно, какъ всѣ эти притѣсненія должны были дѣйствовать на восторженно настроенныхъ паломниковъ и какое впечатлѣніе производили ихъ разсказы по возвращеніи на ихъ благочестивыхъ соотечественниковъ.

На пути въ Іерусалимъ и обратно паломники большею частью проходили чрезъ Византію, поклонялись ея святынямъ, дивились ея богатствамъ и великольпію, знакомились съ ея политическимъ положеніемъ. Послъднее за время отъ смерти грознаго Болгаробойцы до выступленія ловкаго Алексъя Комнена далеко нельзя было нагъ

звать блестящимъ. Внутри государства происходили частыя смуты, многіе заражались "болъзнью пурпура", управленіе было въ разстройствъ, казна истощена, благосостояніе народа подорвано. Извиъ ей въ то же время грозили сильные враги и съ съвера, и съ востока, и съ запада. Самыя удачи шли во вредъ государству. Конецъ Х и начало XI в. были ознаменованы упорной и въ концъ концовъ удачной борьбой Василія II съ болгарской державой Самуила. Противъ болгаръ лукавая политика Византіи пользовалась нередко помощью задунайскихъ варваровъ печенъговъ, которые такимъ образомъ постепенно втягивались въ дъла полуострова, дъйствуя сначала какъ орудіе въ рукахъ грековъ, а потомъ и въ своихъ собственныхъ видахъ. Положение измънилось, когда съ падениемъ Болгаріи исчезла стіна, мізшавшая прежнимь союзникамь сталкиваться. Тогда оказалось, что близость печеньговъ еще опасные, чымъ сосъдство ославянившихся болгаръ. Дикія орды не разъ проникали на правый берегь Дуная, переходили черезъ Балканы, опустошали Македонію, Оракію и подступали къ стенамъ самой столицы. Правда, нашествія кончались обыкновенно темъ, что орды варваровъ, после непривычнаго изобилія и излишествъ, начинали страдать отъ эпидемій и голода въ опустошенныхъ земляхъ; назадъ возвращались немногіе. Тівмъ не меніве опустошенія не могли не отзываться гибельно на благосостояніи населенія. Императоры не разъ пытались воспользоваться пленными печенегами для заселенія опустевшихъ земель Болгаріи и для пополненія своихъ войскъ, но при первомъ случав пленники. обращали свое оружіе противъ Византіи. Особенно опасно было прибъгать къ услугамъ печенъговъ въ борьбъ съ сельджуками: встръчаясь на поляхъ М. Азін, въ рядахъ армій Романа Діогена и султана Альпъ-Арслана, печенъги и турки легко приходили къ сознанію своего кровнаго родства и понимали другъ друга. И въ Азіи императоры своими ошибками помогали успѣхамъ грозныхъ враговъ, какими были для нихъ турки при первыхъ трехъ султанахъ до распаденія ихъ державы въ началь 90-хъ гг. XI в. И въ Азіи императоры сами прорвали плотину, ограждавшую имперію отъ новыхъ враговъ, когда, увлекшись стремленіемъ къ присоединеніямъ, уничтожили независимость Арменіи и, для пополненія своей казны, замьнили въ пограничныхъ областяхъ службу въ милиціи денежными взносами; такъ при самомъ появленіи турокъ имперія дишилась энергичнаго вассала и 50 т. милиціи, храбро отстанвавшей свою родину. Въ результать бурнаго напора сельджуковъ и опибокъ и слабости Византіи получилась утрата М. Азіи, **ХРЕСТОМ.** ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. II.

до того служившей для имперіи главной основой могущества, такъ какъ здѣсь была наиболѣе сплошная масса греческаго населенія. Любопытно при этомъ, что это населеніе, повидимому, охотно подчинилось туркамъ, избавлявшимъ крестьянъ отъ власти помѣщиковъ и тяжелаго византійскаго управленія. Такимъ образомъ, новые завоеватели приблизились уже къ Босфору и Дарданелламъ.

Кромъ этихъ враговъ, имперіи въ началъ правленія Комнена пришлось еще обороняться отъ предпріимчиваго владітеля южной Италіи, Роберта Гвискарда, задавшагося цілью, съ благословенія Григорія VII, покорить Византію. Разноплеменное войско императора большею частью терпъло пораженія въ этой борьбъ, и только довкая диверсія Комнена въ тыль непріятеля заставила Гвискарда удалиться въ Италію, оставивъ въ Эпир'в для продолженія военныхъ дъйствій своего сына Боэмунда, впоследствіи одного изъ главныхъ участниковъ 1-го похода. Заключалась эта диверсія въ союзъ съ врагомъ папы Генрихомъ IV и въ поддержить возстанія итальянцевъ противъ тяжелаго норманскаго господства. Оборона папы и подавленіе возстанія надолго задержали Гвискарда въ Италіи, а когда онъ уже направился въ Эпиръ, чтобы лично возобновить войну, на пути его постигла неожиданная кончина. Такъ кончилась эта война, навсегда прославившая имя Гвискарда: всв были увърены, что не умри онъ, Византія была бы завоевана. Замътили еще, что для отраженія флота Гвискарда, Алексый прибыть къ помощи Венеціи, купивъ ея содъйствіе за дозволеніе торговать безпошлинно во всъхъ областяхъ и городахъ имперіи. Влагодаря этому Венеція сразу обогнала Амальфи, игравшій до того главную роль въ торговлъ съ Византіей. Фактъ усиленія Венеціи особенно важенъ потому, что съ этихъ поръ для Византіи получаетъ важное значеніе политика западная.

Вслѣдъ затѣмъ возобновилась борьба съ печенѣгами, которые, разбивъ императора, перешли Балканы, заняли Филиппополь и приблизились къ самымъ стѣнамъ столицы. Въ то же время среди турокъ явился смѣлый вождь, по имени Чаха, который, владѣя побережьемъ М. Азіи и островами, завелъ флотъ и началъ грозить Константинополю съ моря. Кромѣ того, онъ завязалъ сношенія съ печенѣгами и предложилъ имъ напасть на имперію одновременно и съ суши, и съ моря. Какъ разъ въ это время Алексѣй получилъ извѣстіе о приближеніи половцевъ, о которыхъ никакъ нельзя было сказать, на чью сторону они станутъ. Однимъ словомъ, положеніе было таково, что, какъ выражается современникъ, "судя по чело-

въчески, не было спасенія". Въ эту тяжелую минуту Алексъй послалъ отчаянное письмо съ просьбой о помощи къ Роберту Фризу, графу Фландрскому, котораго онъ за несколько леть передъ темъ принималь въ столицъ на возвратномъ пути изъ Герусалима и который уже тогда объщаль ему помощь противъ печенъговъ и дъйствительно прислалъ 500 рыцарей. Въ письмъ говорилось, что имперію греческую сильно теснять печенеги и турки, захватившіе почти всъ области ея кромъ Константинополя, которому враги грозять теперь и съ суши, и съ моря. "Я самъ, облеченный саномъ императора, принужденъ постоянно бъгать предъ лицемъ турокъ и печенъговъ.... я лучше хочу быть подъ властью вашихъ латинянъ.... лучше, чтобы Константинополь достался вамъ, чъмъ язычникамъ. Въ немъ находятся драгодънныя святыни Господни". Посланіе оканчивается перечисленіемъ этихъ святынь и богатствъ столицы и повтореніемъ просьбы о помощи. Но прежде, чёмъ посланіе это могло произвести свое дъйствіе, положеніе дъль изм'внилось: половцы стали на сторону Алексвя, и съ ихъ помощью ему удалось сломить навсегда силу печенъговъ.

Такимъ образомъ создалась та среда, изъ которой естественно развилось крестоносное движеніе, намъ представляющееся невъроятнымъ. Но очевидно, походъ 1096 г. не могъ быть выполненъ одними аскетами: слишкомъ грузною для нихъ была его земная оболочка. Притомъ, этотъ аскетизмъ по природъ своей былъ дъломъ чисто личнымъ: онъ могъ случайно сблизить массу людей, но люди эти не могли единодушно ръшить и сообща провести походъ. Для всякой крупной войны нуженъ свой руководитель. Между тыть презрыне къ міру, вызвавшее этоть аскетизмъ, не у всыхъ своихъ послъдователей было также и бъгствомъ отъ міра; были и другіе умы, въ которыхъ это презрѣніе вызвало стремленіе къ власти надъ міромъ, а, стало быть, и къ великимъ войнамъ.

Нъкогда, въ дни Карла и Оттона Великихъ, главою для запад- Главенотво наго христіанства служилъ императоръ, но для XI в. это было уже невозвратимымъ прошлымъ: даже въ Германіи и Италіи знать съ нетеривніємъ переносила власть императора, а въ остальной Европъ - ея и совсъмъ уже не признавали. Дать Западу новаго императора стремилось то же церковное настроеніе, которое влекло къ войнъ съ исламомъ. Свътская монархія вообще представлялась аскетизму неспособной вести людей къ спасенію: носители ея, какъ и остальной міръ, были земного и гръховнаго происхожденія; одно только было на землъ установленіе, въ которомъ непрестанно проявлялся



Духъ Божій, это - дерковь съ папою во главъ. Одна она была призвана къ господству надъ міромъ. Когда императорская власть оказалась неспособной представлять христіанство, папы проявили готовность завладеть рядомъ съ церковною также и светскою властью и затъмъ выступить въ роли руководителя похода Западной Европы на мусульманъ въ Азіи. Первый сталь проводить настойчиво эту идею Григорій VII. Онъ разділяль основное стремленіе мистиковъ содъйствовать проявленію Бога на земль и нуждался, подобно имъ, для поддержанія своей бодрости въ начатой съ этою цівлью борьбів съ цёлымъ міромъ, въ мистическихъ восторгахъ; но онъ тотчасъ покидаль путь аскетизма, какъ только, укрѣпившись въ своемъ главномъ стремленіи, переходиль въ вопросу о воздійствіи на міръ. Мистики хотять проложить путь для божественнаго начала уничтоженіемъ матеріи, -- они выступають противъ нея какъ противъ начала цъликомъ враждебнаго; Григорій старается подчинить себъ земной міръ, какъ мятежную область: въ его глазахъ онъ негоденъ только потому, что осмелился стать самостоятельнымъ или даже заявить притязаніе на госполство надъ церковью. Въ этомъ заключается второе различіе: мистики, окружающіе его, признають, правда, вившнюю церковь и ея установленія, но внутри ея высшее совершенство достигается только личными подвигами; Григорій самъ опирается постоянно на нихъ, но для него настоящее Богоявленіе этовидимое на землъ могущество церкви. Не придай онъ извъстнаго направленія своему въку, западная церковь раздробилась бы на безчисленныя кельи отшельниковъ; онъ сдержалъ эти центробъжныя силы и основаль на рядь выковь величавое зданіе своей теократіи. Та же точка эрвнія заметна и въ знаменитомъ призыв'в къ походу на Востокъ. Св. Гробъ упоминается въ немъ только разъ, и то мимоходомъ; его исключительная цъль — отнятіе М. Азіи у сельджуковъ, затъмъ избавленіе отъ нихъ Грепіи и подчиненіе ея римскому престолу. Для Запада было, конечно, очень важно, что папа призваль къ общей борьбъ противъ враговъ въры всъ націи, какъ будто онъ были членами единаго царства, но мысль о походъ мистическомъ по его цълямъ, безъ ясной связи съ интересами Запада, - о походъ только ради св. Гроба и спасенія душъ борцовъ, - такая мысль не могла явиться въ умѣ Григорія, соединявшемъ реальную последовательность съ стремлениемъ къ небесному. Борьба съ Генрихомъ IV потребовала вскоръ всъхъ силъ Григорія, и о походѣ за море не было уже больше рѣчи.

Въ виду неудачи, какую потерпълъ Григорій VII въ борьбъ за

осуществление своихъ колоссальныхъ плановъ, неудачи, зависввшей отъ непримиримости ихъ съ господствовавшимъ строемъ, --его болье ловкій преемникь Урбань II ньсколько сузиль притязанія папства, чтобы тымъ легче провести ихъ въ такомъ видь. Наперекоръ взглядамъ Григорія, церковь признала теперь существующія формы государства; зато вліяніе ея охватило весь Западъ и отсюда вступило въ тесное соприкосновение со всеми проявлениями мірской жизни. Благодаря новой политикъ, къ концу 1094 г. было достигнуто освобождение церкви и установление общаго ея господства надъ Западомъ; центру ея, папству, принадлежала вполив верховная власть. Урбанъ отказался отъ полнаго подчиненія светскихъ властей, зато вступилъ всюду съ ними въ союзъ, оказывая на нихъ въ массъ случаевъ вліяніе и настойчиво удерживая ихъ въ тесной связи съ Римомъ. Повиновение Риму составляло основу религіознаго сознанія, всюду проявлялась эта вновь созданная власть, Западъ представлялся объединеннымъ до того неизвъстными или несознававшимися узами. Имъя въ распоряжении такую силу, дъятельный Урбанъ естественно стремился испробовать ее на великомъ предпріятіи. Передъ глазами у него быль примъръ Григорія— его мысль о поход'в въ Грецію. Урбанъ воспользовался ею, но придаль ей иную форму: и здёсь онь даль больше свободы тъмъ силамъ, которыя должны были ему служить; какъ и въ свътскихъ дълахъ Запада, онъ довольствовался верховенствомъ болъе неопредъленнымъ, но и менъе оспариваемымъ. Но прежде всего онъ подошелъ къ аскетизму ближе Григорія: для последняго целью была его церковная монархія; Урбанъ поставиль цель въ этой сферв, которая была всего пріятнюе для мистиковъ. Призвавъ Западъ къ освобожденію св. Гроба, онъ создаль движеніе, связанное съ землею восторженною върою этихъ мечтателей; однимъ словомъ, объектъ борьбы данъ былъ аскетизмомъ, а папъ принадлежало ея объединеніе и завершеніе.

Призывъ папы встретился съ воинственнымъ настроеніемъ народовъ Запада. За утратой старыхъ формъ для выраженія единства, норманновъ. новое время искало для него новыхъ представителей и въ сферъ свътской. Ими оказались норманны, захватившіе тогда всъ страны Запада и наложившіе на ихъ стремленія общій отпечатокъ. Съ IX в., когда они впервые столкнулись съ монархіей Каролинговъ, они сильно повліяли на Германію, утвердились во Франціи, основали колоніи въ Италіи, наконецъ, завладѣли вполнѣ Англіей. Ихъ соплеменники плавали до Исландіи и Гренландіи, основали на ши-

Роль

рокихъ равнинахъ восточной Европы русскія княжества и отсюда вступили въ непосредственныя сношенія съ Византіей. Повсюду они являются одинаково резкими фигурами: отважные и безпокойные, ловкіе и хищные, они постоянно преслідують однів и тіз же цізли; они упорно сохраняють основу своего характера и однако скоро сливаются съ самыми различными элементами. Они относятся почти враждебно въ наличнымъ формамъ политической жизни, къ государственной связи, къ притягательной силъ родины. Они составляють племя героевь и государей, опирающееся, безь всякаго основанія права и законности, только на личную храбрость. При неутомимости ихъ въ одиночку и при распространеніи ихъ шаекъ по всей Европъ, они довели до высшей степени, когда-либо виданной міромъ, жажду приключеній и войны ради самой войны. Всв народы, которыхъ они касались, по доброй воль или по принужденію были втянуты въ этотъ круговороть, новая тревога охватила съ тъхъ поръ земли и моря отъ Кіева до Исландіи. По ихъ пылу, распространенію, стремленію къ личному героизму ихъ можно сравнить съ аскетами церкви; по крайней мъръ въ крестовомъ походъ тъ и другіе дъйствовали въ тъсномъ союзъ и очень сходнымъ образомъ.

Сначала, правда, казалось, что у норманновъ мало склонности къ союзу съ стремленіями христіанскими и церковными. Изв'єстно, какъ кръпко держались они на родинъ за служение Азамъ, какъ потомъ они принимали, новую въру только по мірскимъ побужденіямъ. Еще въ началь XI в. они такъ же мало чувствовали въ себъ призваніе къ собственно религіознымъ войнамъ за христіанство, какъ раньше противъ него. Но, сливаясь быстро съ окружающимъ въ свътскихъ отношеніяхъ, они подчинялись такъ же быстро и вліяніямъ духовнымъ, и скоро приняли ръшающее участіе въ ихъ развитіи. Во-первыхъ, они тоже увлеклись господствующимъ мистицизмомъ: съ начала XI в. они давали паломниковъ не меньше любой западной націи; одинъ льтописецъ жалуется, что когда они впервые столкнулись враждебно въ Апуліи съ греками, то путь въ Іерусалимъ былъ на много летъ загражденъ для норманновъ. Затъмъ они всюду вступили въ тъсный союзъ съ стремленіями іерархіи, - результать почти одинаковаго отношенія объихъ сторонъ къ свътскимъ властямъ. Одушевлявшій норманновъ духъ представляетъ, впрочемъ, самую странную смѣсь: они торгуются и спорять съ папою, котораго вообще глубоко почитають, изъ-за мальйшаго права, изъ-за всякаго клочка земли. Съ своей стороны,

Григорій отлично понимажь ихъ и не уступалъ своего; онъ часто говорилъ: "я могу быть съ ними въ мирѣ, когда только захочу, но я хочу заключить только выгодный миръ". Такъ спорили они, пока Генрихъ IV не пошелъ на Римъ; тогда согласіе тотчасъ возобновилось. Точно такъ же относились они и къ монастырямъ: они безъ стъсненія грабили и разоряли ихъ, но въ то же время заботились и о спасеніи душъ богатыми дарами въ Монте Кассино, глубокимъ почтеніемъ къ святымъ аббатамъ и монахамъ, наконецъ, общимъ разръшеніемъ отъ гръховъ, которое они испрашивали у папы.

И воть мы видимъ въ XI в. целый рядъ походовъ, въ которыхъ находитъ себъ выражение вновь созданная связь народовъ Запада. Главными дъятелями въ борьбъ съ невърными являются норманны и вообще романскіе народы, больше нізмцевъ поддавшіеся аскетизму и норманискому вліянію. Такъ изъ южной Италіи норманны, подъ знаменемъ папы и съ върою въ помощь неба, отнимають у сарадиновъ Сицилію; — изъ съверной Италіи соединенный флотъ Генуи и Пизы, съ благословенія папы и подъ знаменемъ св. Петра, идеть къ варварійскимъ берегамъ, беретъ и разрушаеть города и налагаетъ на эмира дань; изъ Франціи неоднократно отправляются цёлыя ополченія на помощь христіанамъ въ Испанів. Наконедъ, на Балканскомъ полуостровъ норманны то нападаютъ на восточную имперію съ благословенія папы, то зашищають ее вивств съ другими выходцами съ Запада противъ сельджуковъ, поступая тысячами въ войска Комнена. О настоящемъ религіозномъ пыль туть, конечно, мало рычи, но все же новые пришельцы постоянно пробують свою силу на магометанахъ. Такъ постепенно Западъ привыкаетъ къ мысли о борьбъ съ сарацинами для помощи грекамъ. Самъ Алексъй просить о ней Роберта фландрскаго и даже Урбана И. Это послужило решающимъ толчкомъ. Здесь соединились і ерархическое единство и мистическое воодушевленіе, страсть къ приключеніямъ и страсть къ войнъ. Весь Западъ проникся стремленіемъ идти общимъ походомъ на общаго врага.

Одержавъ верхъ надъ Генрихомъ IV, Урбанъ II собралъ весною 1095 г. большой соборъ въ Пьяченцъ, на которомъ былъ осужденъ императоръ, а также король французскій за похищеніе чужой жены, и были выслушаны послы императора Алексъя, призывавшіе западныхъ христіанъ на помощь противъ сельджуковъ. Урбанъ тотчасъ обратился къ върнымъ съ призывомъ, и многіе уже тогда объщали ему идти въ Византію на борьбу съ врагами креста. Затъмъ папа отправился во Францію, гдъ сторонники

Первыя попытки похода.

Клермонскій соборъ.



перкви были всего многочисленные и ревностные. Къ 18 ноября по приглашенію папы собрадись отовсюду массы духовныхъ и мірянъ на соборъ въ Клермонъ. Въ день открытія на немъ насчитали 14 архіепископовъ, 250 епископовъ и 400 аббатовъ, а мелкихъ духовныхъ и мірянъ собралось безчисленное множество. Разръшивъ перковныя дъла и отлучивъ короля Филиппа за непокорность отъ церкви, папа созвалъ 20 ноября всёхъ присутствовавшихъ на торжественное засъданіе. Стеченіе народа было такъ велико, что не могло умъститься ни въ одномъ зданіи, и потому собраніе происходило вив города, на широкой равнинв. Тамъ папа, окруженный епископами и князьями, духовными и рыдарями, обратился къ народамъ Запада съ призывомъ къ походу для освобожденія Гроба Господня изъ рукъ невърныхъ. Еще папа не кончилъ своей рвчи, какъ слушатели начали шумно выражать свой восторгъ. Мысль эта давно жила въ нихъ, только никто не сознаваль ея и врядъ ли кто ее предполагалъ; разъ она была высказана, она овладъла ихъ сердцами, возбуждая въ нихъ и скорбь, и гиввъ, и безмърный восторгъ. Когда ръчь кончилась, раздались возгласы: "Такъ Богу угодно", и толпы духовныхъ и мірянъ кинулись къ Урбану съ изъявленіемъ своей готовности къ походу. Однимъ изъ первыхъ приблизился къ папъ Адемаръ Монтейль, епископъ Пюи, и, преклонивъ колъна, просилъ благословенія на походъ. Урбанъ съ радостью исполнилъ его просьбу и тотчасъ назначилъ его своимъ легатомъ, т. е. руководителемъ будущаго войска. Адемаръ быль человъкомъ ученымъ и свътскимъ; онъ славился своимъ благочестіемъ и въ то же время умѣньемъ охранять права своего сана и внушать уваженіе сильнійшимъ вельможамъ. На другой день пришли въстники отъ Раймунда, графа тулузскаго, съ извъщеніемъ, что и онъ приметъ участіе въ походів и надівется привести значительныя силы. Могущество и примъръ Раймунда должны были сильно помогать осуществленію похода. Число крестоносцевъ росло . со дня на день, и скоро выяснилось, что нельзя и думать о немедленномъ выступленіи. Чтобы облегчить сборы, папа провозгласиль Божій мирь, поставиль подъ охрану церкви имущество паломниковъ и приказалъ всемъ епископамъ Запада проповедывать походъ въ своихъ епархіяхъ. Адемаръ съ своей стороны сборнымъ мъстомъ для всъхъ участниковъ назначилъ Константинополь, а временемъ выступленія день Успенія.

Н. Шамонинъ.



## XXXV.

## Вожди перваго крестоваго похода.

Воодушевленіе, овладъвшее вслъдъ за ръчью папы присутствовавшими на Клермонскомъ соборъ, въ короткое время передалось темъ странамъ и народамъ, до которыхъ доходила весть о немъ. Особенно всколыхалась, какъ и следовало ожидать, Франція, откуда толчокъ передался съ одной стороны въ Италію и Испанію, съ другой въ Англію и Скандинавію. Слабе отозвался онъ въ Германіи, хотя и туть дівло не обощлось безь отголосковь. Поднялись знатные и простые, всё дороги покрылись вооружающимися и выступающими, всв дела остановились, всв другіе интересы отошли на задній планъ. Западъ, тревожимый избыткомъ силъ, увидвль открытымъ предъ собой счастливый выходъ: въ борьбв между духомъ и матеріей люди нашли наконецъ цвль совершенно идеальную, но достижимую только земнымъ оружіемъ. Произошло въ огромныхъ размърахъ то, чего и слъдовало ожидать: аскетическое направленіе овладело целикомъ идеей папы, какъ только она выразилась въ словахъ и на дель.

Положеніе сельскаго населенія во Франціи было тогда очень Народное печально: всюду нарушался гражданскій порядокъ, и отдівльное лицо движеніе. было беззащитно противъ притесненій землевладельцевъ. Въ Германіи долгольтняя борьба государства и церкви тоже воскресила величайшую грубость. Полное безначаліе царило въ Италіи; тотъ же результать вызваль въ Англіи жестокій деспотизмъ, особенно тяготвыній надъ народомъ. Повсюду открытіе Востока подавало

Hocobia: Sybel, Geschichte des ersten Kreuzzugs.

надежду на освобождение изъ тяжелаго положения. Современникъ такъ описываетъ народное движеніе во Франціи: "Графы еще думали о своихъ приготовленіяхъ, рыцари едва начинали о нихъ помышлять, какъ народъ уже кинулся въ движеніе съ неудержимымъ пыломъ. Никто изъ бъдняковъ не думалъ о недостаточности своихъ средствъ и о трудностяхъ такого пути. Каждый покидалъ свой домъ, виноградникъ, свое наслъдіе, продавалъ ихъ за дешевую цену и съ радостью шель въ походъ. Франція страдала тогда отъ голода: неурожан, следовавшіе одинь за другимь, подняли цены на хльбъ до необычайной высоты. Жадные купцы, по своему обыкновенію, пользовались общимъ бъдствіемъ. Хліба было мало и онъ былъ дорогъ. Бъдные замъняли его кореньями и дикими травами. Какъ вдругъ раздался повсюду въ одно время призывъ къ крестовому походу, и этотъ призывъ разбилъ замки и цъпи, запиравшіе житницы. Припасы, продававшіеся очень дорого, когда никто не двигался, страшно упали въ цене, когда все поднялись и стали готовиться къ походу. Вмёсто исчезнувшаго голода явилось изобиліе. Такъ какъ каждый спешиль въ богоугодный походъ, то все торопились обратить въ деньги все ненужное для пути. Предметы, нужные для похода, поднялись въ цене, остальные шли за ничто. Сначала эти продажи вызывали со стороны сосъдей безконечныя насмъшки, но скоро сами они увлеклись примъромъ другихъ. Еще наканунъ они говорили путникамъ: "Несчастные вы люди: если вы не погибнете отъ бълствій, ожидающихъ васъ въ пути, у васъ не окажется ничего по возвращении". А на другой день они сами продавали свое имущество и становились спутниками техъ, кого передъ тьмъ осыпали насмышками. Трудно описать толпы детей, юношей, стариковъ обоего пола, отправлявшихся такимъ образомъ на священную войну. Они, конечно, не имъли ни намъренія, ни силъ участвовать въ битвахъ; они объщали себъ только мученичество подъ оружіемъ или въ темницахъ невърныхъ. Они говорили воинамъ: "Вы храбры и сильны, вы и будете сражаться; мы раздёлимъ съ Христомъ его страданія и завоюемъ себъ небо". Чрезвычайно трогательное зрълище представляли эти бъдные крестоносцы: они подковывали быковъ, какъ лошадей, запрягали ихъ въ двуколесныя телъжки и помъщали на нихъ свои скудные пожитки и маленькихъ дътей. На пути, при видъ каждаго замка, каждаго города, дъти протягивали руки и спрашивали: "Не это ли тоть Герусалимъ, къ которому они направляются"? Во главъ этихъ массъ стояли вдохновенные пропов'вдники, съ увлекательнымъ врасноръчіемъ призывавшіе ихъ къ борьбъ за Спасителя. Изъ нихъ особенно прославился Петръ Амьенскій, такъ описываемый тівмъ же современни- Амьенскій. комъ: "Я видълъ, какъ онъ проходилъ чрезъ города и селенія, окруженный толпою, осыпаемый подарками, прославляемый всеми за святого, такъ что я думаю, никогда ни одинъ смертный не быль предметомъ такого восторга. Всв приносимыя ему деньги онъ отдаваль бъднымъ или употребляль на избавленіе отъ безпорядочной жизни несчастныхъ женщинъ, доведенныхъ бъдностью до такой крайности. Всъ признавали его власть. Никто лучше его не умълъ улаживать несогласія и мирить самыхъ жестокихъ враговъ. Что-то божественное чувствовалось въ его малейшихъ движеніяхъ, во всехъ его словахъ. Доходило до того, что народъ вырывалъ, какъ святыню, волоски у мула, на которомъ онъ вхалъ. Я не оправдываю такого чрезмърнаго восторга, но онъ показываетъ, какое впечатленіе производиль Петръ на народъ".

Взволнованныя такими проповъдниками, массы народа вовсе не думали подчиняться опостылъвшимъ мірскимъ властямъ, да и считали такое подчинение совствить безполезнымъ: онт были убъждены, что самъ Богъ будеть ихъ вождемъ и защитникомъ, что онъ будеть заботиться о нихъ и предасть въ ихъ руки имъніе безбожныхъ и невърныхъ. Къ папъ эти массы чувствовали, если не сознательную ненависть, то, по крайней мъръ, полное равнодушіе. На это указываеть любопытный взглядъ на происхождение крестоваго похода, сложившійся несомнівню среди нихъ и отмівченный стремленіемъ приписать главную долю папскаго участія идеальному аскету. Взглядъ этотъ приписываетъ починъ похода Петру Амьенскому, которому во сив явился Спаситель и велель призывать верныхъ къ освобождению св. Гроба. Папа смиренно и радостно услышалъ слова призыва и благословилъ Петра на проповъдь. И тогда поднялись всъ страны и всъ князья и рыцари во всей Франціи на освобожденіе св. Гроба. Движеніе представлено туть дъломъ воли Божіей, действовавшей чрезъ слабаго отшельника; папа занимаетъ всего третье мъсто, да и туть его роль неважная. Сказаніе это сложилось поздне: изъ современниковъ никто не знаетъ Петра, какъ въстника Божія, предтечу папы, возбудителя всего Запада. Съверъ Франціи знаеть его за одного изъ народныхъ проповъдниковъ, англичанамъ и итальянцамъ онъ неизвъстенъ, у нъмцевъ его представляють вождемъ первыхъ полчищъ. Дальнъйшая роль его въ походъ самая незначительная. О смерти его говорится всего нъсколько словъ. Какъ могъ бы ограничиться ими соотечествен-

Петръ

никъ и современникъ, если бы приведенное сказаніе было хоть на чемъ-нибудь основано? Важно оно совствиъ въ другомъ отношения: оно указываетъ еще разъ на силу аскетическаго настроенія. Настроеніе цівлаго віжа стремится здівсь овладіть всімь крестовымь походомъ, ставя во главъ его, вмъсто папы, простого отшельника. Извъстно, насколько это ему удалось. Петръ Пустынникъ пріобрълъ всемірную славу. Цізьме віжа никто не сомніввался, что именно онъ толкнулъ Западъ въ крестовые походы. И все это основано на пъсняхъ, лишенныхъ всякаго фактическаго основанія и выдающихъ за факты поэтическія сказанія. Для всёхъ современниковъ Петръ просто темный фанатикъ, только послъ призыва папы собравшій свое ополченіе изъ крестьянъ. Нельзя искать мотивовъ движенія главнымъ образомъ на Востовъ и связывать подвиги крестоносцевъ съ прежними паломничествами чрезъ этого паломникамонаха. Движеніе было скорве результатомъ великаго внутренняго развитія, нашедшаго для себя высшее выраженіе въ папствъ и потому только папа, разъ онъ созналъ свое положение, могъ придать этому стремленію плоть и кровь. Одному пап'є принадлежить та слава, большую часть которой до нашихъ дней оспаривалъ у него Амьенскій пустынникъ. Папа выступиль въ Клермонъ въ то время, когда у всъхъ было безсознательное стремленіе на Востокъ, но никто не умъль ясно его выразить. Папа выразиль то, что у всъхъ было на сердив, и тогда поднялись князья и рыцари, знатные и простые, а среди последнихъ и Петръ Пустынникъ.

При тогдашнемъ настроеніи не трудно было взволновать массы призывомъ къ походу на Востокъ, но трудно было удержать въ границахъ толпы людей, отказавшихся отъ всёхъ гражданскихъ связей и считавшихъ себя въ простотв души избраннымъ войскомъ Божіимъ. Въ сознаніи своей привилегированности первые крестоносцы считали себя въ правъ брать все, что имъ нужно, у жителей техъ областей, черезъ которыя они проходили, и безпощадно карать маловърныхъ за всякое оказываемое ими при этомъ сопротивленіе. Отсюда рядъ стычекъ съ туземцами, темъ боле ожесточенныхъ, чвиъ безпорядочиве были толпы крестоносцевъ и чвиъ менъе туземцы раздъляли ихъ настроеніе. Въ Венгріи и Болгаріи дъло дошло до настоящихъ битвъ. Вожди полчищъ, увлекшіе за собою массы, сохраняли вліяніе только до техъ поръ, пока ихъ наставленія отвічали желаніямь увлеченныхь, а потомь ихь совсвиъ переставали слушать, твиъ болве, что въ этихъ массахъ, наряду съ людьми искренно върующими, должно было попадаться

не мало и такихъ, для которыхъ походъ представлялся удобнымъ случаемъ къ удовлетворенію низкихъ страстей. Самъ Петръ утратиль вліяніе на свое ополченіе и по переправ'в въ Азію, видя безплодность своихъ настояній, покинуль его на произволь судьбы, оказавшейся, какъ изв'естно, очень плачевною.

Между темъ на Западе начались настоящія приготовленія къ Рыцаровое походу подъ влінніемъ папства и рыцарства. Собирались войска; ополченіе. знать, особенно во Франціи, съ вассалами и слугами находилась въ полномъ движеніи. Первые отряды двинулись въ походъ уже въ марть 1096 года, за ними выступали безъ перерыва следующіе. Движеніе продолжалось все лівто и осень. Большинство направлялось чрезъ Альпы въ Апулію, чтобы оттуда переправиться въ Грецію. Возбужденіе было страшное, города были наполнены вооруженными отрядами, по дорогамъ шло непрерывное движеніе; прохожему приходилось отъ одного лагеря переходить къ другому. Воины были свъжи и воодушевлены, настоящіе труды и опасности были еще далеко. Оставшіеся смотрівли съ удивленіемъ, какъ тысячи совершенно чужихъ людей, сегодня отрядъ съ сввера, завтра другой съ юга, съ одинаковымъ восторгомъ двигались къ одной цели. Большинство снаряжалось такъ, какъ будто не разсчитывало на возвращеніе; они везли съ собою все свое им'вніе, оружіе, утварь, деньги, и вели всъхъ людей. Ихъ палатки блистали золотомъ, въ обозъ везли рыболовныя съти и охотничьихъ соколовъ, религіозныя стремленія не убили въ нихъ любви ко всякой роскоши. Скоро за ними отправились люди, разсчитывавшіе извлечь выгоду изъ этой страсти, пъвцы, шуты, музыканты, большими толпами обоего пола; среди нихъ тоже раздавался духовный кликъ: "Такъ Богу угодно!" Всюду, куда приходили отряды, сбъгался народъ: иному врителю ихъ прохождение могло представляться сновидъниемъ.

Въ этомъ рыцарскомъ ополчении можно различить три главныя Его вожде. группы: лотарингскую, провансальскую и норманскую. Каждая изъ нихъ выставила своего типичнаго вождя, создала особое представленіе о своей роли въ великомъ движеніи. Однимъ изъ первыхъ выступиль въ походъ Готфридъ Бульонскій, герцогъ Нижней Лотарингіи. Родъ свой онъ велъ отъ Карла В., получилъ рыцарское воспитаніе и подъ вліяніемъ матери проникся дерковнымъ благочестіемъ. Когда, спустя много лътъ, онъ помогъ своими подвигами успъху похода и когда, по счастливой случайности и по воль своихъ товарищей, онъ сталъ защитникомъ св. Гроба и привлекъ къ себъ внимание всего Запада, тогда и начало его дъя-

Digitized by Google

тельности стало представляться его почитателямъ столь-же блестящимъ. По ихъ убъжденію, избраннику Господа приличествовала юность, богатая земными почестями, подготовлявшая къ темъ чудесамъ, какими не могь похвалиться никто другой изъ смертныхъ. За выдъленіемъ этихъ поэтическихъ преданій, представляется несомнъннымъ, что Готфридъ сталь на сторону Генриха IV въ его споръ съ папою и получилъ отъ него санъ герцога, но вовсе не предпринималъ ничего особеннаго въ пользу императора, а жилъ въ своемъ родовомъ замкъ, занимаясь только фамильными и областными дълами; о болъе широкихъ вопросахъ онъ не заботился и при выбор' друзей и враговъ мало обращалъ вниманія на интересы императора и папы. Въ эти мелкія дъла быль онъ погруженъ до тъхъ поръ, пока призывъ къ походу на Востокъ не открыль предъ нимъ сразу новую сферу дъйствія. Нельзя сомивваться въ томъ, что Готфридъ быль очень религіозенъ: уже раньше онъ выражаль желаніе идти на освобожденіе Палестины; однако онъ вовсе не былъ намъренъ посвящать на это всю свою жизнь и потому заложилъ свою резиденцію епископу Люттиха съ правомъ выкупа для себя и наследниковъ. До сихъ поръ онъ пользовался репутаціей храбраго, прямого и благочестиваго рыцаря, но не выдавался особенно ни талантами, ни духовнымъ энтузіазмомъ. Въ походъ онъ повелъ съ собою значительное войско, по не особенно надежному указанію, 70 тысячь человікь.

Изъ прочихъ вождей рыцарскаго ополченія наиболье типичными представляются Раймундъ Тулузскій и Боэмундъ Тарентскій, одинъ представитель церковнаго направленія, другой-политикъ норманской школы. Подъ знамя Раймунда Сенъ-Жилля, графа Тулузскаго, стеклась масса провансальскихъ рыцарей. Самъ Раймундъ отличался сильнымъ благочестіемъ; издавна онъ былъ приверженцемъ римской куріи; передъ походомъ онъ старался обезпечить себъ успъхъ богатыми вкладами въ церкви и монастыри. Въ отличіе отъ другихъ князей, онъ не терпълъ нужды въ деньгахъ и и потому не продаль и не заложиль ни клочка общирныхъ владъній для покрытія расходовъ. Передъ выступленіемъ онъ еще разъ отправился на поклоненіе къ наиболье уважаемому святому, выпросиль себъ частичку мощей его и затъмъ пустился въ походъ. Подъ его знаменемъ собралось войско более сильное, чемъ у кого другого изъ князей: въ составъ его вошли рыцари всей южной Франціи; многіе изъ нихъ продали свои имівнія, чтобы собрать средства для похода. Съ войскомъ Раймунда шелъ легатъ папы и два епископа со множествомъ духовныхъ. На знамени графа было изображеніе св. Дівы. Изъ Франціи движеніе перешло въ Италію, н здъсь на него оказали ръшительное вліяніе норманны. Старшій сынъ Гвискарда, Боэмундъ, уже прославившійся въ войнъ съ греками, по смерти отца долженъ быль довольствоваться маленькимъ княжествомъ Отранто. Онъ быль слишкомъ честолюбивъ, чтобы не искать большаго и потому, когда Урбанъ провозгласилъ крестовый походъ, решился воспользоваться этимъ движеніемъ и за потери въ Италіи искать возм'вщенія на Восток'в, котораго онъ, навърное, никогда не терялъ изъ виду. Правда, средствъ у него было немного и на нихъ нельзя было собрать большого войска, но онъ отлично умълъ пользоваться обстоятельствами для увеличенія его численности. На берегу Италіи скопилось въ это время много мелкихъ отрядовъ, ожидавшихъ переправы въ Грецію; многіе изъ нихъ Боэмунду удалось склонить къ вступленію въ его войско. Затъмъ онъ привлекъ на свою сторону своего родственника Танкреда, одного изъ знаменитъйшихъ рыцарей перваго похода, до тъхъ поръ не выказывавшаго еще никакой склонности къ роли военачальника. Въ третьихъ, наконецъ, войско Боэмунда было подкръплено массою рыцарей, которые какъ разъ въ 1096 г. подъ начальствомъ порманнскихъ вождей осаждали мятежный Амальфи, увлеклись общимъ движеніемъ и по приглашенію Боэмунда приняли кресть. Такъ оказался онъ во главъ сильнаго войска, при помощи котораго разсчитывалъ завоевать себъ приличное княжество на Востокъ. Для этого онъ былъ какъ-бы созданъ: у него быль свободный взглядь на вещи и уменье пользоваться обстоятельствами; онъ сознаваль свои способности и умълъ ими распоряжаться; онъ отличался чрезвычайной ловкостью и неукротимой энергіей, всегда ясно представляль себъ свою цъль и въ видахъ ея подстраивалъ всъ мелочи. Огромныя физическія силы благопріятствовали его дъятельности. Уже современники не признавали въ немъ особеннаго религіознаго энтузіазма; большинство думало, что его оружіе направлено не на Іерусалимъ, а на Византію.

Какъ эти, такъ и прочіе князья дъйствовали самостоятельно. Огромное движеніе, охватившее тогда весь Западъ, именно и замъчательно по отсутствію верховнаго внъшняго руководства. Первое мъсто среди крестоносцевъ занималъ, положимъ номинально, папскій легатъ, но въдь не могъ же онъ руководить на дълъ военными дъйствіями. Каждый баронъ считалъ себя вполнъ равнымъ князьямъ и присоединялся къ ихъ отрядамъ, только пока это было

Организація.



ему угодно. Такъ-же свободно мѣняли службу и простые рыцари и солдаты. По прибытіи въ непріятельскую страну, подчиненіе естественно становилось болѣе прочнымъ, но и здѣсь, особенно въ концѣ похода, часто выступаетъ духъ начальной независимости. При такомъ устройствѣ, что сталось бы съ этимъ войскомъ, если бы все оно не было одушевлено одною мыслью, если бы для всѣхъ образъ св. Гроба не былъ главнымъ руководителемъ и постояннымъ напоминаніемъ о порядкѣ и подчиненіи? Только послѣ распаденія внѣшнихъ связей религіозное единство достигло наивысшаго своего выраженія.

Планы Комнена.

По уговору, всв войска крестоносцевъ должны были сойтись въ Константинополъ. Ко времени ихъ прибытія положеніе Византіи было уже далеко не такимъ, какъ за нъсколько лътъ, когда Алексъй Комненъ такъ настойчиво просилъ у Запада помощи. Двойное нашествіе печенъговъ и турокъ было отражено при помощи половцевъ; съ такимъ же успъхомъ была подавлена и внутренняя смута. Никогда еще Алексъй не быль такъ силенъ, какъ въ 1096 и следующихъ годахъ. Крестоносцы съ удивленіемъ увидели, что Византію нечего спасать отъ язычниковъ, что съ нею надо считаться, а войско ея нельзя обратить во вспомогательный отрядъ; въ рядахъ этого войска они съ удивленіемъ замѣтили тѣхъ самыхъ мусульманъ, которые притесняли христіанъ и отъ которыхъ они собирались освобождать св. Гробъ. Съ своей стороны, императоръ Алексви тоже быль непріятно разочаровань. Много раньше, въ опасныя минуты онъ просилъ помощи у Запада, разсчитывая на присылку отдельныхъ отрядовъ, которые войдуть въ составъ его армін. Тогда Западъ не прислалъ никого, а теперь, когда нътъ особенной нужды въ его помощи, къ столицъ приближается громадное войско. Императоръ ръшился заставить франковъ принести ему ленную присягу за тъ земли, которыя они отнимутъ у турокъ и которыя принадлежали некогда Византіи: крестоносцы могли распоряжаться ими только съ согласія императора и должны были вообще разсматривать ихъ, какъ области греческой имперіи. На пути къ этой цели онъ заранее долженъ быль ожидать непріятныхъ переговоровъ, упорнаго сопротивленія и даже прямо враждебныхъ дъйствій со стороны грубыхъ и могучихъ пришельцевъ; потому онъ заранъе принялъ соотвътствующія мъры, насколько то дозволяли силы имперіи: войско и флотъ были приведены въ порядокъ, казна находилась въ сносномъ положеніи, въ провинціяхъ все было подготовлено. Всего опаснъе было допустить крестоносцевъ до соединенія ихъ громадныхъ силъ, а во изб'яжаніе этого нужно было прекратить сношенія между отд'яльными отрядами и зат'ямъ договариваться съ каждымъ вождемъ отд'яльно.

Готфридъ со своимъ войскомъ мирно дошелъ до Филиппополя; здъсь онъ получилъ извъстіе, что Гуго Вермандуа захваченъ императоромъ и вынужденъ принести ему ленную присягу. Это возмутило Готфрида, и онъ допустилъ войско до грабежа. Подъ Константинополемъ посолъ императора пригласилъ герцога на личное свиданіе въ столиць; Готфридъ отъ свиданія отказался, но объщаль принести присягу. Затъмъ императоръ предложилъ войску расположиться въ Перв, чтобы изолировать его и предупредить безпорядки. Готфридъ на это согласился, но отклонилъ снова всякіе переговоры и откладываль решеніе со дня на день; онъ желаль дождаться прочихъ князей и избъгнуть, вопреки объщанію, присяги. Императоръ все сильнее настаиваль на решеніи, герцогь сухо уклонялся, увъряя, что онъ не настолько еще довъряеть императору, чтобы ръшиться на личное свиданіе. Тогда Алексъй окружилъ стоянки франковъ турецкими и славянскими войсками' строго приказавъ имъ мъщать всякому сообщенію Готфрида съ другими князьями, особенно съ Боэмундомъ. Между тъмъ, отовсюду приходили извъстія о приближеніи прочихъ отрядовъ, и опасность становилась все болье грозной. Императоръ медлилъ до послъдней крайности, наконедъ, когда войско Боэмунда приблизилось къ столицъ на нъсколько дней пути, онъ ръшился на насильственныя меры. При этомъ онъ имель въ виду запереть лотарингцевъ въ Перъ и постоянными нападеніями принудить ихъ къ покорности, но они выбрались изъ западни и направились къ стънамъ столицы, чъмъ сильно смутиля ея населеніе, а затъмъ, грабя и опустошая, разсъялись по ея окрестностямъ. Положение становилось критическимъ: Боэмундъ, оставивъ войско позади, уже спъшиль въ столицу на свиданіе съ императоромъ; къ счастью Алексвя, ему удалось такъ изолировать князей, что они и не подозръвали взаимнаго положенія. Пока не удалось одольть упорства гердога и храбрости лотарингцевъ; чего же нужно было ожидать отъ соединенія его съ хитрецомъ Боэмундомъ и враждебно относившимися къ грекамъ норманнами? Оставалось во что бы то ни стало покончить съ Готфридомъ до прибытія Боэмунда. Алексей еще разъ попытался вступить въ переговоры чрезъ посредство Гуго Вермандуа, но Готфридъ принялъ его очень грубо: "Ты, сынъ короля, сдълался рабомъ и теперь хочешь и меня сдълать имъ?"

Онъ отказался присягнуть и до прибытія прочихъ вождей переправить свое войско въ Азію. Тогда Алексвій напаль на франковъ со всёмъ войскомъ, нанесъ имъ большой уронъ и принудилъ герцога принести ленную присягу, а затёмъ, со свойственнымъ ему умѣньемъ, одарилъ и обласкалъ Готфрида, такъ что онъ съ этихъ поръ выказывалъ большую преданность императору и помогалъ ему своимъ вліяніемъ на прочихъ князей.

Вопреки всемъ ожиданіямъ, поладить съ Боэмундомъ удалось легко. Для основанія царства на Востокъ онъ самъ нуждался въ помощи Алексъя, а потому, когда императоръ потребовалъ отъ него присяги, онъ сначала представиль нъсколько возраженій, но потомъ принесъ ее безъ колебанія и ограниченій. Алексій быль очень этимъ обрадованъ и одарилъ его такъ богато, что онъ воскликнулъ: "Будь у меня такія сокровища, я подчинилъ бы себъ весь свътъ". Туть онъ попросилъ императора дать ему званіе главнокомандующаго на Востокъ. Исполнение этого желания измънило бы характеръ похода: вивсто папы и его легата руководителемъ сталъ бы номинально Алексей, а на деле честолюбивый князь Тарента. Понятно, императоръ, хоть и въ любезной формъ, но отклонилъ просьбу. Не такъ легко было поладить съ Раймундомъ, человъкомъ горячимъ, упрямымъ, глубоко проникнутымъ сознаніемъ религіознаго значенія похода, но въ то же время очень дорожившимъ и мірскими выгодами. Это-прямой контрасть съ Боэмундомъ, который, имъя всегда въ виду цълое, уступаетъ въ мелочахъ и пользуется всемь, что только ведеть къ цели. Напротивъ, Раймундъ въ одно и то же время и нервшителень, и упрямъ, ничвмъ не хочеть жертвовать, ни въ чемъ уступать и потому на каждомъ шагу самъ ослабляетъ свои успъхи. Требованіе Алексъя оскорбило его и съ религіозной стороны — неужели боецъ Господа долженъ брать на себя земное иго? — и со стороны мірского расчета: неужели онъ долженъ заранъе отказываться отъ плодовъ побъды? Боэмундъ, не привыкшій стесняться, легко вышель изъ затрудненія: установивъ возможность прибыли, онъ заботу объ исполненіи клятвы предоставляль затьмъ грекамъ. Раймундъ, у котораго совъстливость была еще сильнъе корыстолюбія, остался при разъ выраженномъ безусловномъ отказъ. Тогда греки напали на неожидавшихъ ничего подобнаго провансальцевъ и нанесли имъ значительный уронъ. Насиліе только усилило гнъвъ Раймунда, который открыто обвиняль императора въ измънъ и думаль только объ отомщеніи за такое в'вроломство. Тутъ вмішался Боэмундъ: споръ этотъ былъ ему противенъ, да и опасенъ для его цвлей. Онъ объявилъ, что считаетъ императора правымъ и будетъ защищать его противъ всякаго нападенія. Такое вмішательство разсердило Раймунда: онъ прервалъ споръ, посовітовался со свитой и затімъ объявилъ, что согласенъ дать обіщаніе не предпринимать ничего противъ жизни и чести императора. Алексій, которому вмішательство Боэмунда внушило нікоторыя подозрінія, объявиль себя удовлетвореннымъ. Гнівъ Раймунда и подозрінія Алексія скоро привели того и другого къ союзу противъ ненавистнаго норманна.

Присягнувшимъ князьямъ Алексъй съ своей стороны объщалъ въ скоромъ времени привести лично на помощь войско; уже тогда онъ долженъ былъ понять, что, безъ всякихъ съ его стороны усилій, ему не получить своей доли добычи. Настоящаго соглашенія онъ съ самаго начала не могъ имъть въ виду, зато онъ добился отъ крестоносцевъ формальнаго признанія своего верховенства и такимъ образомъ обосновалъ на будущее время самыя широкія притязанія.

На походъ чрезъ Малую Азію и при осадъ Антіохіи Боэмундъ, какъ самый опытный изъ вождей, оказалъ крестоносному ополченію массу услугь: онъ заботился о снабженіи его припасами, руководиль военными дъйствіями, напр., осадой Никеи, сраженіемь при Дорилев; однимъ словомъ, ему больше кого другого крестоносцы обязаны были своими успъхами. Но услуги эти онъ оказывалъ не безкорыстно. Съ самаго начала Боэмундъ задался мыслью при помощи крестоносцевъ создать себъ самостоятельное владъніе на Востокъ и, пока его и ихъ интересы совпадали, онъ работалъ энергично и успъшно. Подъ Антіохіей пришель часъ расплаты. Антіохія должна была стать владіність Боэмунда, и все его искусство направлено было къ тому, чтобы устранить препятствія къ достиженію этой цізли, а ихъ было не мало. Нужно было добиться согласія князей на то, чтобы городъ, завоеванный ихъ общими трудами, достался одному Боэмунду; нужно было устранить сопротивленіе греческаго посла, требовавшаго передачи города императору; наконецъ, нужно было еще взять самый городъ. И вотъ, когда осада затянулась, а съ Востока появились извъстія о приготовленіяхъ турокъ къ новому походу на выручку Антіохіи, когда положение крестоносцевъ стало критическимъ, Боэмундъ объявилъ, что онъ человъкъ небогатый, не можетъ больше тратить времени и силъ на осаду и покинеть ее, если ему не будеть обезпечено солидное вознаграждение. Предъявляя свое требование, Боэмундъ

Опоръ. изъ-за Антіохіи. зналь, что его содъйствіе для успъха крестоносцевъ необходимо и что они вынуждены будуть объщать за него все, чего онъ ни потребуеть. И действительно, князья принуждены были принять его требованіе и объщать ему ключь къ Сиріи, Антіохію. Одинъ графъ Раймундъ, върный своему упрямству и греческимъ симпатіямъ, отказалъ въ согласін, но это не имъло особаго значенія. Затьмъ Боэмундъ вступилъ въ дружеские переговоры съ греческимъ посломъ и подъ большимъ секретомъ сообщилъ ему, что князья очень раздражены противъ него, такъ какъ приписываютъ интригамъ грековъ новый походъ турокъ. Опасаясь за жизнь свою, бъдный посолъ покинулъ лагерь франковъ и оставилъ поле дъйствія за Боэмундомъ. Туть энергія последняго еще более растеть. Благодаря его содъйствію, крестоносцамъ удалось отразить новое войско турокъ и окончательно запереть всв выходы изъ крвпости. Счастье снова улыбнулось Боэмунду: считая его, какъ и всв непріятели, главою ополченія, къ нему обратился одинъ изъ офицеровъ гарнизона съ предложениемъ сдать часть городской ствиы, и скоро условіе было заключено. Тогда Боэмундъ снова обратился къ князьямъ и заявилъ, что у него есть возможность легко завладъть городомъ, но что онъ воспользуется ею только въ томъ случаъ, если ему предоставитъ владъніе имъ. Князья снова усомнились въ своемъ правъ распоряжаться Антіохіей въ виду присяги императору и отвергли требование Боэмунда, который пересталь руководить военными действіями: осада остановилась, а известія съ Востока становились все болъе грозными. Крестоносцы пришли въ уныніе, князья собрадись снова и постановили единогласно отдать Боэмунду Антіохію, если онъ поможеть имъ завладеть ею и спасетъ ихъ такимъ образомъ отъ погибели.

Затягивая изъ своихъ видовъ осаду, Боэмундъ, несомивно, страшно рисковалъ своимъ счастіемъ и своими соратниками. Его не безпокоили тѣ потери, отъ которыхъ онъ могъ избавить ополченіе, если бы занялъ городъ при первой возможности; не обращая вниманія на неизбъжную гибель въ случать неудачи, онъ бездъйствовалъ до послъдней минуты; онъ хотълъ добиться разъ намъченной награды во что бы то ни стало, хотя бы изъ за этого должны были погибнуть и онъ, и всть его соратники. Много разъ онъ показываль, что онъ одинъ умъетъ оживить силу войска; безъ сомивнія, поэтому у него была возможность останавливать всть дъйствія по своему желанію. Если осада затянулась до того времени, какъ онъ добился согласія князей, то завистьло это отъ его жела-

нія. Благодаря этому промедленію, городъ быль взять всего за три дня до прибытія полчищъ Кербоги, потерявшаго понапрасну цълыхъ три недъли подъ стънами Эдессы.

Въ то время, какъ крестоносцы сами были осаждены въ Антіохін Кербогою, Боэмундъ снова сділаль много для ихъ спасенія. Вмъстъ съ Адемаромъ онъ остановилъ начавшееся въ моментъ паники безпорядочное бъгство изъ города, которое должно было предать всъхъ въ руки турокъ; въ виду общаго безпорядка, ему же совъть князей предоставиль на двъ недъли главное начальство съ неограниченными полномочіями для возстановленія дисциплины. Замъчателенъ этотъ выборъ самаго способнаго, но и наименъе религіознаго изъ вождей въ то именно время, какъ, подъ вліяніемъ страшныхъ бъдствій осады, мистическое настроеніе достигло въ войскъ необычайной силы и выразилось въ рядъ разныхъ видъній. Опасность и нужда были слишкомъ сильны: приходилось обращать внимание больше на способности, чъмъ на настроение вождя. И Боэмундъ не обманулъ возлагавшихся на него надеждъ. Въ нъкоторыхъ отрядахъ люди пъликомъ разбъжались и попрятались по домамъ, откуда ихъ ничъмъ нельзя было вызвать. Боэмундъ, не медля, приказалъ зажечь въ нъсколькихъ мъстахъ зданія, огонь быстро распространился, масса домовъ сгоръла, отовсюду выбъгали съ добычею бъглецы; на другой день они собрались толпами предъ жилищами князей и стали настойчиво требовать, чтобы ихъ вели на бой съ Кербогой. Въ главной битвъ христіане были обязаны побъдой больше всего искусству и мужеству Боэмунда.

Затъмъ снова выдвинулся вопросъ объ Антіохіи. Окончательное ръшеніе его стало еще затруднительнъе, такъ какъ исчезло всякое сдерживающее вліяніе, и все зависъло отъ спорящихъ князей. Отъ императора не было отвъта на посланную ему просьбу о помощи и напоминаніе объ его объщаніи принять личное участіе въ борьбъ съ турками; оказалось потомъ, что, узнавъ отъ бъглецовъ изъ Антіохіи о безнадежномъ положеніи крестоносцевъ и считая ихъ погибшими, императоръ не сталъ продолжать уже начатаго похода и вернулся съ половины дороги назадъ.

Такимъ образомъ, по феодальнымъ воззрѣніямъ, онъ не исполнилъ первой обязанности сюзерена — защищать своихъ вассаловъ и тѣмъ порвалъ ленныя отношенія съ крестоносцами. Съ другой стороны, умеръ духовный глава похода Адемаръ Монтейль; правда, онъ не оказывалъ большого вліянія на ходъ дѣйствій, но своимъ нравственнымъ вліяніемъ сильно поддерживалъ дисциплину въ войскъ

и согласіе между князьями, наконецъ, представляль постоянно духовный характеръ и духовное единство похода. Особенно важно было то, что онъ умеръ какъ разъ въ тотъ моменть, когда наружу выступили мірскіе интересы и раздоръ князей. Боэмундъ осуществиль широкіе планы съ чрезвычайною последовательностью, смелостью и ловкостью; онъ вель скрытую игру до техъ поръ, пока результаты ея не выяснились несомитино у встхъ на глазахъ. Раймундъ тоже желалъ основать въ Азіи самостоятельное владеніе, но ему недоставало искусства Боэмунда. Еще до осады онъ пытался неудачно захватить врасплохъ Антіохію; затымъ онъ успыль завладьть въ ней двумя укрыпленіями и хотыль завладыть кремлемъ, но безъ усивха: комендантъ настоялъ на сдачв его Боэмунду. Когда игра последняго раскрылась, Раймундъ страшно былъ раздраженъ успъхомъ соперника и ръшительно отказался сдать ому свои укръпленія, ссылаясь на присягу императору. Съ этихъ поръ, подъ влінніемъ зависти и огорченія, онъ сталь упорнымъ противникомъ плановъ Боэмунда. У личной вражды была и болъе широкая подкладка. Уже давно начались столкновенія у провансальдевъ съ норманнами, со временемъ все болве ожесточенныя. Современникъ такъ характеризуетъ противниковъ: у норманновъ гордый взглядъ и живой умъ, они скоро хватаются за мечъ, а въ прочемъ расточительны и не умъють наживать; провансальцы, напротивъ живуть скупо, жадны къ наживъ, трудолюбивы, но не такъ воинственны, голодъ только поощряеть ихъ рвеніе и они проводять весь свътъ мелкими хитростями. Столкновенія между ними начались еще во время осады на фуражировкахъ: отдельныя партіи грабили другь друга, и изъ этого развилась настоящая вражда. Новый матеріаль для ссорь доставила затемь находка св. копья: едва прошла опасность, какъ сѣверные французы и норманны заговорили объ обманъ, даже и подстроенномъ-то неловко. Особенно отличился Боэмундъ, рядомъ съ насмъшками выставлявшій доводы исторические и догматические. Противъ него съ жаромъ выступилъ Раймундъ. За князьями последовали племена, и вопросъ о владвніи Антіохіей пріобрыть одинаковую важность какъ личную, такъ и національную. На сов'ють, созванномъ для рышенія его, Боэмундъ доказываль необязательность присяги императору и настаиваль на безусловномъ исполненіи своего договора съ князьями; Раймундъ стояль на утвержденіи, что присяга на креств и Евангеліи должна навсегда сохранять свою силу. Большинство склонялось скорфе на сторону Боэмунда, но не хотело открытымъ приговоромъ оскорбить одного изъ спорящихъ, и потому вопросъ остался нервшеннымъ и войско не выступало изъ Антіохіи.

Тогда выдвинулась снова та сила, которая создала все движеніе и воспрянула во время последнихъ бедствій — аскетическое настроеніе массы. Войско уже съ самаго начала было недовольно ръшеніемъ князей остановиться на нъсколько времени въ Антіохіи по разнымъ соображеніямъ, военнымъ и политическимъ: оно стремилось достигнуть поскорве цвли похода и разсчитывало на легкую побъду надъ испуганнымъ врагомъ; къ тому же масса воиновъ не знала, чемъ существовать на время перерыва военныхъ действій. Тогда князья вызвали къ себъ на службу охотниковъ до войны и добычи, объщая имъ жалованье и участіе въ отдельныхъ набегахъ; изъ этого приглашенія видно, насколько туть подчиненіе зависьло отъ добровольнаго соглашенія. Въ мелкихъ набъгахъ на земли турокъ прошло лето, прошель назначенный для выступленія срокъ, а князья все не двигались и спорили изъ-за Антіохіи. Въ войскъ снова проснулось стремленіе идти въ Іерусалимъ. Сильнъе всего проявилось оно среди провансальцевъ, какъ ни по сердцу былъ имъ споръ съ ненавистнымъ Боэмундомъ. Сначала ихъ недовольство медлениностью князей выражалось тихо въ дружескихъ беседахъ, затьмъ въ болье крупныхъ группахъ, наконецъ бурное движеніе охватило всю массу. "Князья отказываются вести насъ въ Іерусалимъ, такъ выберемъ себъ въ вожди храбраго рыцаря, и онъ съ помощью Божіей проведеть насъ къ св. Гробу". Скоро послышались и боле грозныя речи: "Пусть кто угодно владееть золотомъ кесаря или богатствами Антіохіи, мы пойдемъ впередъ подъ руководствомъ Христа. Если споръ будетъ еще продолжаться, мы разрушимъ городъ, и тогда настанеть миръ, царившій до завоеванія его". Услышавъ такія річи, Раймундъ испугался и тотчасъ приказаль выступать. Съ своимъ отрядомъ онъ направился къ значительному городу Мааръ и едва началъ осаду его, какъ явился Боэмундъ съ целью помешать ему овладеть одному крепостью. Скоро она была взята: провансальцы и норманны заняли ее въ одно время, и изъ-за нея начался такой же споръ, какъ за Антіохію, что задержало на нъсколько недъль продолженіе похода. Это страшно раздражило провансальцевъ, поднялся крикъ: "князья спорять изъ-за каждаго города, который Богь предаеть въ наши руки; такъ разоримъ этотъ, чтобы онъ насъ больше не смущалъ". Народъ кинулся, разрушилъ почти весь городъ и темъ принудилъ Раймунда двинуться дальше на югъ. Боэмундъ воспользовался этимъ

для того, чтобы произвести нападеніе на тв укрыпленія Антіохін, которыя еще боле заняты оставшимися провансальцами; онъ вытвениль ихъ и сталь единымъ властителемъ города. Раймундъ быль сильно возмущенъ этимъ и ръшился сдълать еще попытку: вмъсто прямого пути въ Герусалимъ, онъ повелъ войско къ берегу моря, желая покорить себъ область эмира Триполи. Прибывъ къ замку Аркасъ, Раймундъ, несмотря на мирныя предложенія эмира, сталь осаждать его. Осада шла медленно, войско было недовольно новой остановкой. Туть подошли Готфридь и Роберть Фландрскій, тоже спъшившіе въ Іерусалимъ. Раймундъ, не выясняя своихъ плановъ, настаиваль на продолженіи осады, прочіе князья по уб'єжденію Танкреда, состоявшаго на службъ у Раймунда, но втайнъ дъйствовавшаго наперекоръ его интересамъ по инструкціямъ Боэмунда, хотъли скоръе идти въ Герусалимъ. Масса войска была на ихъ сторонъ. Единственную поддержку оказали Раймунду явившіеся въ лагеръ подъ Аркасомъ греческие послы: отъ имени императора они жаловались на захвать Антіохіи и просили крестоносцевъ подождать нъсколько мъсяцевъ, пока подойдетъ къ нимъ императоръ съ войскомъ и большими подарками. Но большинство князей не желало промедленія, боялось за настроеніе войска и не хотьло союза съ въроломными греками. Кромъ того, Танкредъ, въ случаъ прибытія императора и основанія такъ близко отъ Антіохіи тулузскаго княжества, долженъ быль опасаться за целость владеній Боэмунда. Несмотря на все это, князья не решались пойти наперекоръ непремънному желанію Раймунда, но онъ и на этотъ разъ долженъ быль уступить стремленію всего войска. Последнимь овладело сильное возбужденіе: безпрестанно являлись разсказы о видініяхъ, побуждавшихъ идти скоръе къ св. Гробу. Одинъ изъ нихъ послужилъ последнимъ толчкомъ, опрокинувшимъ все мірскіе расчеты. Раздался общій призывъ къ походу; противъ воли Раймунда и даже прочихъ князей, воины зажгли палатки и нестройными толпами двинулись въ походъ. Раймундъ проливалъ слезы гивва и скорби, но все было напрасно: движенія невозможно было остановить. Самъ Готфридъ, до того только спорившій, расхаживалъ по лагерю, убъждая воиновъ настаивать на ихъ похвальномъ ръшеніи.

Осала m BRETie

Такимъ образомъ аскетическое настроеніе, вызвавшее самый походъ, одержало въ концъ его ръшительную побъду. Мірскіе Іерусалима. интересы, навязанные ему сначала Боэмундомъ, а потомъ графомъ Тулузскимъ, были вырваны съ корнемъ; прочіе князья, у которыхъ не хватало силы противодъйствовать вліянію обоихъ соперниковъ, вздохнули теперь свободно, когда вышли изъ сферы вліянія одного, а упрямство другого было сокрушено силою народнаго стремленія. Съ этихъ поръ походъ къ Герусалиму продолжался уже безъ перерыва. Въ Рамлъ, въ 16-ти миляхъ отъ цъли похода, раздалось несколько голосовъ, что нужно сначала сокрушить въ ихъ стране силу египтянъ, завладъвшихъ между тъмъ Палестиной, и тогда она сама собою подчинится крестоносцамъ. Но какъ можно было при такой близости Герусалима удержать общее стремленіе исполнить свой обътъ? да и вообще какіе ръшающіе доводы можно было привести въ эту минуту въ пользу такого далекаго предпріятія? Войско ръшило единодушно идти къ Герусалиму. Въ послъднюю ночь народной тревоги нельзя было удержать, толпа за толпою пускалась въ путь. Провансальцы покинули Рамлу раннимъ утромъ безъ всякаго порядка, нъкоторые съ обнаженными, въ увлечени пылкимъ благочестіемъ, ногами, большинство поспышнымъ шагомъ, чтобы раньше другихъ достигнуть каждаго местечка, каждаго замка и завладъть ими. Такъ, волнуемые разнородными страстями, исполненные благочестія и алчности, совершали они последній переходъ; наконець, имъ остался только одинь горный хребеть, за которымъ лежаль Герусалимъ, толпа за толпой взбиралась на гору, и тамъ, взойдя на нее, они увидъли передъ собою башни священнаго города. Это потрясло ихъ всъхъ, исчезли мірскія стремленія и соображенія, они пали на кольна и въ слезахъ прославляли Господа, приведшаго ихъ сюда. Съ удвоеннымъ рвеніемъ стали затъмъ они спускаться на равнину, чтобы съ последнимъ усиліемъ пожать плоды столькихъ трудовъ.

Черезъ недълю крестоносцы произвели на городъ первое нападеніе съ восторженнымъ мужествомъ, но и съ полнымъ пренебреженіемъ ко всякимъ приготовленіямъ. На Масличной горѣ жилъ тогда святой отшельникъ; князья обратились къ нему съ вопросомъ, что будетъ съ ними, и онъ предсказалъ имъ, что на другой день въ девятомъ часу Богъ предастъ Іерусалимъ въ ихъ руки. Потому немедленно былъ предпринятъ штурмъ; франки неудержимо подвигались впередъ и скоро заняли наружныя укрѣпленія, но тутъ, имъя всего одну лъстницу, они очутились предъ высокою внутреннею стѣною; не колеблясь, они приставили къ ней лъстницу, по которой пытались безъ успъха подняться нъсколько французовъ. Тутъ всъ убъдились, что такъ овладъть городомъ нельзя. Въ страхъ и трепетъ войско отступило. Было ръшено не производить новыхъ нападеній до постройки необходимыхъ машинъ, для чего потребовалось преодольть рядъ затрудненій, а въ это время между князьями поднялись новые споры. Танкредъ занялъ для себя лично Виелеемъ, противъ чего возсталь Раймундъ, воскрешая старую вражду. Важиве быль другой споръ. Князья были такъ увърены въ успъхъ своего оружія, что уже тогда возбудили вопросъ, кому изъ нихъ достанется корона св. Гроба. Пригласили на совътъ духовенство, и оно тотчасъ заявило протестъ противъ всякихъ выборовъ, такъ какъ прежде всего нужно де назначить духовнаго главу, патріарха, который и будеть владътелемъ Іерусалима и уже отъ себя назначить нам'встника для охраны мірских интересовъ страны. Пока остановились на безспорно самомъ разумномъ ръшеніи—сначала завоевать городъ и потомъ уже заботиться о прінсканіи для него владъльца. Въ день взятія Іерусалима, Готфридъ послъ полудня, говорять, въ тоть самый чась, когда окончились страданія Христа, придвинулъ свою осадную башню къ самой стънъ, спустиль подъемный мость и вивств съ другими перешель на ствны. Въ то же время Танкредъ и Робертъ Нормандскій съ своей стороны пробили брешь въ стънъ и проникли съ войскомъ въ городъ. Провансальцы все еще не могли подняться; наконецъ, на Масличной горъ показался всадникъ въ блестящемъ вооружении, щитомъ указывая на Іерусалимъ; тогда въ городъ ворвались и они. Гарнизонъ Давидовой башни сдался Раймунду подъ условіемъ безпрепятственнаго отступленія въ Аскалонъ, и графъ захватилъ себъ башню.

Касательно участія князей въ последовавшемъ за штурмомъ кровопролитіи въ источникахъ даются такія указанія: Готфридъ не думаль о грабежь, а стремился только кровью сарадиновь отплатить за оскверненіе св. города; первыми проникли въ городъ Танкредъ и Готфридъ: невъроятно много крови пролили они въ этотъ день. Танкредъ, съ своей стороны, спешилъ раньше всехъ въ мечеть Омара, о богатствахъ которой до него дошли свъдънія; онъ прибыль туда раньше массы бъгледовъ и преслъдователей и спряталь въ безопасное мъсто находившіяся тамъ сокровища. Тотчасъ затьмъ въ мечеть ворвались густыя толпы противниковъ; ръзня въ ней и передъ нею продолжалась до вечера, когда упълъвшіе магометане сдались Танкреду, объщавшему имъ, какъ своимъ плънникамъ, полную безопасность. Затемъ онъ кинулся дальше по городу на поиски за золотомъ и серебромъ, за лошадьми и мулами, за домами, полными всякаго добра. На другое утро толпа франковъ взобралась на крышу храма, куда Танкредъ спряталъ своихъ плънниковъ, и перебила несчастныхъ. Сокровищами, похищенными изъ мечети Омара, князю не долго пришлось пользоваться: было ръшено обратить языческіе храмы въ христіанскія святилища, и Танкреда принудили вернуть похищенное достояние церкви.

Увлеченіе побъдою и набожностью естественно прошло не сразу: Правленіе слишкомъ недълю стекались толпы къ св. Гробу, а отдъльныя лица услаждались добычею, захваченною при занятіи города. Наконецъ, князья собрались на совътъ объ устройствъ завоеванной земли, и туть тотчасъ съ обычною силою возобновились старые споры. Прежде всего нужно было устранить притязанія духовенства, требовавшаго выбора и господства патріарха; это удалось безъ труда, такъ какъ у него не было въ это время вліятельнаго представителя. Перейдя къ выбору свътскаго государя и вождя, внязья естественно раньше всъхъ обратили внимание на графа Тулузскаго. Съ удаленіемъ Боэмунда онъ, безъ сомнънія, заняль въ войскъ самое вліятельное положеніе по числу приверженцевъ и богатству, по неугомонности, съ какою заявлялъ притязанія, и по настойчивости, съ какою старался ихъ провести. Правда, онъ больше вызваль вражды, чемъ добился успеховъ, но зато онъ высоко поставиль свою репутацію. Это доказываеть прочная память, какую онъ оставиль по себъ на Востокъ. Поэтому ему и предложили прежде всъхъ корону, но онъ отклонилъ ее, говоря, что никогда не будеть носить здъсь земного вънца, но не будеть и противникомъ другого, который пожелаетъ надъть его на себя. Не трудно подыскать для его отказа и другіе мотивы: онъ хорошо зналъ, что у него много сильныхъ противниковъ, а главное - онъ утратилъ поддержку своихъ провансальцевъ, которые старались помъшать его избранію всевозможными навътами. Тогда князья обратились къ герцогу Лотарингіи, онъ изъявилъ согласіе и былъ безъ всякихъ возраженій выбранъ защитникомъ св. Гроба. Отъ титула короля и торжественнаго вънчанія Готфридъ уклонился, неизвъстно, по собственному ли побужденію, или слъдуя благочестивому желанію бароновъ.

Первые шаги новаго государя были направлены на то, чтобы побудить графа Раймунда къ передачъ захваченной имъ твердыни столицы, башни Давида. Раймундъ въ этомъ отказалъ, объясняя, что онъ намъренъ до Пасхи оставаться еще въ Іерусалимъ и желаетъ сохранить до тъхъ поръ приличное его сану положение. Его не испугали сильнъйшія угрозы Готфрида; прочіе князья, какъ это бывало и прежде, одобряли требованіе короля, но не рішались высказаться открыто. До решенія вопроса стороны согласились

Готфрида Вульон-CKAPO.



передать замокъ непричастному посреднику, одному епископу, а тотъ немедленно отдалъ башню королю. Сильно раздраженый этимъ, Раймундъ тотчасъ оставилъ Герусалимъ, чтобы, согласно обычаю, побывать на Горданъ и тамъ наломать пальмовыхъ вътвей. Весь этотъ эпизодъ показываетъ, какое слабое впечатлъніе произвелъ выборъ Готфрида на его прежнихъ перовъ.

Прошелъ мъсяцъ послъ взятія Іерусалима, и крестоносцамъ пришлось идти къ Аскалону для отраженія грозныхъ силь египетскаго визиря. Здёсь между объими сторонами оказывается такая же рёзкая разница, какъ подъ Антіохіей между войскомъ крестоносцевъ и полчищами Кербоги: египтяне, безъ сомнънія, превосходили христіанъ вооруженіемъ, обиліемъ припасовъ, пышностью и богатствомъ; въ составъ ихъ войска входили эніопы, арабы и даже сельджуки, и потому, при всемъ его внъшнемъ блескъ, въ немъ отсутствовали сознаніе общности и преданность вождю и его интересамъ; рядомъ съ этимъ замътна была у многихъ заносчивость: они уже везли съ собою цени и веревки для будущихъ пленныхъ. Войско крестоносцевъ проявляло теперь не менъе энергіи, чъмъ подъ Антіохіей. Какъ тамъ его увлекало впередъ безграничное отчаяніе, такъ здъсь ликующее воодушевленіе, не признававшее больше никакихъ препятствій, ничего невозможнаго. Они шли въ бой, какъ на пиръ и на праздникъ; враги казались имъ робкими, какъ лани, и невинными, какъ ягнята, потому что, по ихъ убъжденію, Богъ оыль на сторонъ христіань. Правда, кони ихъ были слабы, оружіе безъ блеска, масса воиновъ выходила въ поле, какъ и подъ Антіохіей, въ бъдной изорванной одеждь, утомленная трудами и лишеніями или истощенная бурными удовольствіями послідняго мъсяца, но въ бой они шли тъмъ съ большимъ пыломъ, что только тамъ могли они найти добычу, наслаждение и отдыхъ. Впереди войска несли кресть и копье Господа, въ Герусалимъ духовенство и безпомощные молились о побъдъ, -- другого гарнизона тамъ не было, -- какъ могли они не побъдить этихъ враговъ? И дъйствительно, была одержана ръшительная побъда. Послъ сраженія Раймундъ завязалъ переговоры съ комендантомъ Аскалона, въ которомъ господствовало полное уныніе. Туда удалился раньше гарнизонъ Давидовой башни и онъ выставиль на стенъ знамя своего спасителя, графа Тулузскаго. Последній тотчась сталь утверждать, что по старому обычаю городъ составляетъ теперь его собственность, но на него, какъ король, заявилъ свои притязанія Готфридъ. Прочіе князья, на этоть разъ не колеблясь, подтвердили мивніе

графа, но Готфридъ ни за что не хотъль уступить. Раймундъ былъ страшно раздраженъ и объявилъ, что онъ намъренъ тотчасъ удалиться; герцогъ стоялъ на своемъ, и графъ исполнилъ свою угрозу. Аскалониты естественно узнали о споръ и его послъдствіяхъ, отказались отъ сдачи, и столь важный для обороны противъ Египта городъ былъ утраченъ раньше, чъмъ пріобрътенъ.

Въ концъ 1099 года патріархомъ Іерусалима быль выбранъ папскій легать, архіепископъ Дагоберть. Онъ объявиль, что для приличнаго содержанія патріаршаго двора ему необходимо изв'ястное количество земли, и поэтому потребовалъ себъ сначала четверть города Яффы. Готфридъ торжественно уступилъ ему ее. Тогда Дагоберть предъявиль второе болье важное требованіе: Іерусалиму, какъ городу, посвященному Господу, нуженъ не свътскій глава, но духовный, какъ это утверждало уже до завоеванія духовенство; притомъ же у патріарха есть заслуженное право на него: въ эпоху угнетенія онъ былъ единственнымъ безспорнымъ главою всъхъ христіанъ Іерусалима; такимъ образомъ, онъ требуеть отъ христіанскихъ князей только возстановленія тѣхъ правъ, которыя оставили неприкосновенными языческіе эмиры. Дъйствительно, по договору императора Константина Мономаха съ египетскимъ халифомъ, христіанамъ былъ отведенъ въ Іерусалимъ отдъльный кварталъ, и судъ надъ ними предоставленъ патріарху. Патріархъ добился своего: въ первый день Пасхи Готфридъ передалъ ему, въ присутствін духовенства и народа, Іерусалимъ съ башней Давида и всемъ округомъ; однако герцогъ продолжалъ владъть городомъ до расширенія королевства однимъ или двумя городами, а въ случат его смерти безъ мужскихъ наслъдниковъ, городъ безпрекословно долженъ былъ перейти къ патріарху. Вообще Готфридъ призналъ себя вассаломъ св. Гроба и патріарха и объщаль по мъръ силь оборонять интересы Бога и патріарха. Такой обороть дела вполне соответствоваль настроенію народа и самымъ опредвленнымъ образомъ выставилъ духовный характеръ этого государства; впервые, со смерти Адемара Пюискаго, церковная власть вернула себъ то положеніе, которое она занимала въ началь крестоваго похода. Свътскій государь быль съ этихъ поръ только вторымъ человъкомъ въ королевствъ.

Прошелъ годъ со времени взятія Іерусалима, и Готфрида не стало. Разсматривая его роль въ движеніи крестоносцевъ, мы не найдемъ ни одной черты, которая давала бы намъ право назвать его геніальной или даже просто крупной личностью. Подъ Константи-

нополемъ онъ сильно смущаетъ императора своимъ упорствомъ, не обращая вниманія ни на какіе доводы и въ то же время не думая указывать основанія своего образа тыйствій. Затымь до пораженія Кербоги его совершенно затмеваетъ князь Тарента: планы Боэмунда постоянно опредъляють движение ополчения, его дъятельность непрерывно обусловливаетъ успъхи крестоносцевъ. Далъе возгорается споръ изъ-за Антіохіи, на нъсколько мъсяцевъ замедляющій походъ; но у Готфрида, какъ в у другихъ князей, не оказывается достаточно энергіи, чтобы вившаться рышительно въ распрю. Вскоры затъмъ подъ Триполемъ онъ, несмотря на полную опредъленность своихъ взглядовъ, является только орудіемъ въ рукахъ норманскихъ политиковъ и подъ конецъ береть верхъ только благодаря народному движенію, въ созданіи котораго онъ не принималь ни малейшаго участія Далее, какъ правитель св. Земли, онъ, правда, быль поставлень въ тяжелыя условія, но въдь условія оставались все теми же, когда Балдуинъ Эдесскій вдохнуль въ королевство новую жизнь. Наконецъ, никто не могъ конечно отвергать его силы и храбрости, но какъ можно было однимъ этимъ пріобръсти себъ особенную славу при такихъ соперникахъ?

Однимъ словомъ, во всехъ светскихъ делахъ онъ не создалъ ничего крупнаго и даже никогда не пытался протестовать противъ превосходства Боэмунда и Раймунда въ этой области. Тъмъ болъе следуеть указать, что это превосходство ни на шагъ не совлекло его съ пути, и эта настойчивость вместе съ целью, на которую она была направлена, только и объясняють положительную основу его характера, а также возможность столь блестящей и прочной извъстности. По словамъ современника, онъ быль столь же благочестивъ, какъ и храбръ, онъ быль настоящимъ монахомъ въ одежде воина, какъ и въ облачении герцога; подтверждение этого замъчанія мы находимъ во встхъ событіяхъ похода. Болте, чтиъ кто изъ его товарищей, онъ, при всъхъ столкновеніяхъ съ свътскими интересами, старался сохранить религіозный характеръ похода: передъ его глазами стоялъ только св. Гробъ, и онъ совершенно быль чуждь всякой мысли о власти и захвать земель. Это не такой человъкъ, который могь бы оказать ръшительное вліяніе на ходъ событій, но во всякомъ случав это-человыкъ съ непоколебимымъ характеромъ, остающійся вірнымъ себі, несмотря на всів внъшнія вліянія, и строгостью религіозныхъ стремленій далеко превосходящій своихъ болье быстрыхъ товарищей. Боэмундъ, безъ сомнънія, остроумнъе и ловче его, Раймундъ отзывчивъе и подвижнъе, но главной награды въ этой религіозной войнъ заслуживалъ все-же больше, чъмъ они, всъми затмеваемый, сосредоточивающій свое вниманіе на религіозной цъли герцогъ Лотарингіи.

Отсюда понятно то пристрастіе, съ которымъ Западъ прославлялъ его память и создалъ для героя новую жизнь: на всемъ
Западъ творцомъ похода было то именно настроеніе, которое доводило Готфрида до несправедливаго пренебреженія къ другимъ
силамъ. Если никто изъ блестящихъ и энергическихъ героевъ не
могъ въ глазахъ народа затмить Готфрида, то это свидътельствуетъ
въ пользу безсознательнаго, но и безощибочнаго такта легенды,
котя она и украсила болье блестящими цвътами завоеваніе Антіокіи, чъмъ взятіе Іерусалима. Отдъльныя ея части проникнуты рыпарскимъ и поэтическимъ духомъ, но, при всемъ внъшнемъ блескъ,
въ глубинъ ея проходитъ неизгладимая мистическая мысль, въ
концъ концовъ вызвавшая ее цъликомъ на свътъ. Легенда прославляетъ одного любимаго Богомъ мужа и окружаетъ его бездъйствіе такимъ ореоломъ, какого не удостоивается геройство норманновъ и провансальцевъ.

Н. Шамонинъ.

## XXXVI. '

## Іерусалимское королевство.

T.

## Страна, населеніе, земледѣліе, торговля, колоніи, образованность.

Населеніе OKATO KOролевотва.

Частая сміна народовъ-завоевателей, приливъ паломниковъ, Іерусалим посъщенія купцовъ издревле дълали населеніе Іерусалима пестрой смъсью племенъ. Крестовые походы только еще усилили разнообразіе въ народонаселеніи Палестины. Выходцы изъ съверной и южной Франціи, бретонцы и провансальцы, ломбардцы, венеціанцы, тосканды, сицилійцы, лотарингцы, фрисландцы, нъмцы, скандинавы, англичане, валлисцы, шотландцы, венгерцы и т. д. слились здъсь въ господствующія сословія Іерусалимскаго королевства. А подъ ихъ властью или рядомъ съ ними продолжали жить остатки туземныхъ племенъ-сирійцы, армяне, греки, арабы, турки. Среди магометанъ преобладали арабы, какъ старинные завоеватели Сиріи, ставшіе осёдлымъ, мирнымъ населеніемъ. Напротивъ, турки встръчались редко: они, ведь, овладели Палестиной незадолго до появленія христіанъ, и ихъ чисто военное господство пало витьсть съ Іерусалимомъ. Однако и магометанство вообще далеко не было пре-

McTounen: Prutz, Kulturgeschichte der Kreuzzüge; Prutz, Entwickelung und Untergang des Tempelherrenordens; Heyd, Histoire du Commerce du Levant au Moyen-Age; Beugnot, Assises de la Haute Cour n Assises de la Cour des Bourgeois.



обладающей религіей въ Сиріи. Не говоря уже о евреяхъ и грекоправославныхъ, какъ разъ здѣсь удержались остатки древне-христіанскихъ секть—яковитовъ, несторіанъ, маронитовъ.

Уроженцы мелкихъ областей западной Европы, раздробленной на феоды, впервые сталкивались здесь и замечали различіе или сходство между своими нарвчіями и обычаями; понятіє народа французскаго, нъмецкаго, итальянскаго выростало надъ народцами маленькихъ провинцій, -- графствъ и герцогствъ. Глубокій знатокъ Палестины Яковъ Витрійскій 1) высказаль мивніе, что завоеватели сдвлали бы лучше всего, если бы подвлили между собой тягла государственной жизни сообразно своимъ способностямъ и характеру: напримъръ, итальянцы, преимущественно венеціанцы, генуэзцы и пизанцы могли бы взять на себя заботы о матеріальныхъ интересахъ, торговлю и промышленность, а французы и немцы-защиту страны отъ неверныхъ, такъ какъ италіанскіе горожане хорошо знали морское дело и, отличаясь воздержностью, легко переносили климать; французы же выдавались своей воинственностью и хорошими боевыми лошадьми, а нъмцы-тяжелыми панцырями. Однако, различе въ способностяхъ и наклонностяхъ не предотвратило враждебнаго соревнованія между націями. Численно всегда преобладали французы, а туземцы-магометане звали вообще всъхъ пришельцевъ съ запада франками: со временъ Карла В. франкскій народъ олипетворяль иля арабовь католическую Европу. Продолжительная разлука съ родиной, семьей и обычными занятіями вредно отзывадась на нравахъ жителей Іерусалимскаго королевства, темъ более, что крестоносцы позволяли себъ многое относительно враговъ-магометанъ, что безусловно было бы преступленіемъ и грехомъ на западъ, напр., нарушение договоровъ. По словамъ арабовъ, Жоселенъ III, графъ Эдесскій, заключалъ миръ съ Нуреддиномъ, а какъ только опасность минуеть, измѣнялъ своимъ клятвамъ. Съ другой стороны, роскошь и утонченныя наслажденія Востока заразительно дъйствовали на франковъ. Низшіе классы крестоносцевъ ради торговли и промысловъ съ самаго начала стояли гораздо ближе къ туземцамъ-магометанамъ, нежели рыцари. Да и нужда чаще вела ихъ къ отпаденію отъ христіанства, чёмъ ихъ феодальныхъ сеньёровъ. Во время голода въ 1190-91 гг. изъ лагеря христіанъ передъ Аккономъ солдаты толпами бъжали къ Саладину: кто наълся тамъ досыта, тому уже не было охоты ворочаться назадъ.

<sup>1)</sup> Jacobus a Vitriaco.

жрестом, по ист. Сред. въковъ. в. п.

Часто даже рыцари, уличенные въ какомъ-либо преступленіи, слівдовали примівру низшихъ и становились отступниками и переб'вжчиками. Такіе ренегаты были естественными посредниками между христіанами и магометанами.

То постоянное население Герусалимского королевства, которое усвоило себъ смъщанную полувосточную, полуевропейскую культуру, называлось пулланами. Яковъ Витрійскій разумьеть подъ пулланами все то потомство пришлыхъ христіанъ, которое родилось уже въ Палестинъ 1). Но историкъ похода Людовика VII Французскаго разумъетъ подъ пулланами только смъщанное населеніе Палестины, родившееся отъ франка-отца и матери-сиріянки или наобороть; таково и было, въроятно, первоначальное, болве твсное значеніе слова. Подъ вліяніемъ климата и туземнаго населенія пулланы быстро стали терять свои европейскія привычки. Яковъ Витрійскій произносить надъ ними строгій приговоръ: пулланы, по его словамъ, не походять на своихъ воинственныхъ предковъ; они выросли въ роскоши, изнъжены, женственны, охотнъе идуть въ разслабляющія восточныя бани, чімь на борьбу съ невірными: одежды у нихъ пышныя, мягкія, нравы распущенные; они лівнивы и трусливы, малодушны и боязливы. Магометане не боятся ихъ; если бы не помощь франковъ и не притокъ новыхъ силъ съ Запада, такъ одни пулланы не въ состояніи были бы сопротивляться имъ. Охотнъе всего пулланы блюдутъ миръ со своими сосъдями, но между собой они въ постоянныхъ ссорахъ и призываютъ невърныхъ на помощь другь противъ друга. Въ личныхъ сношеніяхъ они лживы, скрытны, ихъ семейная жизнь мало чемъ отличается отъ магометанской, и жены ихъ живуть вдали отъ общества, словно въ гаремъ. Къ святынямъ Палестины и Герусалима пулланы равнодушны, религіозное рвеніе паломниковъ для нихъ непонятно; страданія пилигримовъ не трогають этихъ полумагометанъ, которые стараются только правдой и неправдой обогащаться на счеть странниковъ. Тъ арабскія женщины, на которыхъ часто женились пулланы, принимали христіанство только внішнимъ образомъ, и среди такой смъщанной семьи не было ни христіанства, ни магометанства, а обыкновенно-только самыя грубыя суевърія.

<sup>1)</sup> Для свиаго слова "пулланы" Яковъ Витрійскій даетъ двойное объясненіе: или отъ pullus (жеребенокъ), такъ какъ пулланы были "новичками" сравнительно съ туземнымъ сирійскимъ населеніемъ, или отъ названія италівнской провинціи Апуліи, откуда чаще всего будто бы были родомъ ихъ матери.



А что же сталось съ туземнымъ населеніемъ Палестины? Населеніе въ городахъ и пригородныхъ областяхъ, надъ которыми еще недавно господствовали турки, было попрежнему главнымъ образомъ христіанскимъ и состояло изъ грековъ, армянъ, сирійцевъ, жившихъ промыслами и земледеліемъ. Только въ немногихъ городахъ (Триполисъ, Бейрутъ, Сидонъ) магометане получили позволеніе жить и заниматься своими промыслами: пряденьемъ шерсти и тканьемъ: вся же масса арабского населенія подъ властью франковъ осталась въ селахъ на положеніи колоновъ (крізпостныхъ), обрабатывавшихъ земли господъ и платившихъ имъ опредъленную часть своего урожая. При первомъ завоеваніи рыцари присвоивали себъ земли не только враговъ-магометанъ, но и всего христіанскаго населенія. Этимъ крестоносцы какъ бы толкали его въ лагерь турокъ. Съ теченіемъ времени франки замістили свою ошибку и сделали христіанамъ рядъ уступокъ. Но сирійцы никогда не получили равенства съ франками и затанли свое недовольство. Франки не могли вполнъ полагаться на нихъ и считали ихъ лживыми, наклонными къ магометанству и культуръ арабовъ, на языкъ которыхъ они и говорили, удерживая греческій только для богослуженія. По городамъ сирійцы занимались промыслами, въ сельскихъ областяхъ садоводствомъ и землепашествомъ, напр., разведеніемъ сахарныхъ плантапій. Какъ разъ въ сельскихъ областяхъ добились они впоследствіи, благодаря своему хозяйственному значенію, и большей независимости. По обычаниъ Герусалимского королевства, тамъ, гдв они жили густой массой и составляли особыя общины (коммуны), сирійцы имъли свои собственные суды (cours de reisоть арабскаго слова reis, т. е. староста) Подобныя же уступки, какъ сирійцамъ-христіанамъ, франки сдълали и еврейству: и въ Іерусалимскомъ королевствъ и на Кипръ евреи пользовались неограниченной гражданской свободой. Въ съверной части Іерусалимскаго королевства важную долю населенія составляли армяне; съ выдающимися способностями къ торговлъ они соединяли воинственность, часто рыцарскую, и подъ властью крестоносцевъ были по своему положенію приравнены къ сирійдамъ.

Паломниковъ и крестоносцевъ, которые приходили въ Палестину Земледаліе. изъ съверныхъ, болъе суровыхъ странъ, поражали роскошь и щедрость южной природы въ некоторыхъ частяхъ Сиріи. Буркгардть ивъ Монте-Сіона, посътившій Востокъ около 1280 г., хвалить плодородіе густонаселенныхъ частей Ливана и Антиливана съ ихъ пастбищами, садами и виноградниками; мъстность вокругъ Курд-

скаго украпленія 1), по его словамъ, густо заселена крестьянскими дворами, покрыта насажденіями маслинь и виноградниками и богата фруктовыми садами, рощами, лугами и водой. Раемъ показалась ему затемъ береговая полоса около Триполиса; нигдъ онъ не видываль такого количества вина, оливокъ, фигь и сахарнаго тростнику. Собственно землепашество далеко не было настолько развито, чтобы избавить страну отъ необходимости ввозить хлебъ съ Запада. Съяли, какъ и теперь, только пшеницу и ячмень, да нъкоторыя стручковыя растенія: бобы, горохъ, чечевицу. Но зато садоводство достигало здёсь высокой степени совершенства. Уже въ началъ среднихъ въковъ вина Палестины считались самыми кръпкими и благородными при дворъ византійскихъ императоровъ. Буркгардтъ особенно хвалитъ лозы на высотахъ Виелеема и по скатамъ Ливана близъ Сидона. Маслины произрастали не только въ садахъ на равнинъ Триполиса и по склонамъ Оавора; за Іорданомъ эти деревья попадались еще густыми рощами; самыя оливки собирались главнымъ образомъ на масло. Изъ фруктовыхъ деревьевъ обычными были: фиги, лимоны апельсины, гранаты, миндаль, но для болье привычныхъ франкамъ грушъ, яблокъ, вишенъ и оръховъ условія почвы и климата были здісь не такъ благопріятны, и ихъ выписывали изъ Дамаска. Все побережье и въ особенности область Триполиса славились своими плантаціями сахарнаго тростника. Франки научились у сирійцевъ добывать сахаръ, выдавливая сокъ изъ тростника особыми прессами въ родъ мельницъ; для этихъ работь употреблялись часто магометане-ильники. Тиръ даже славился своими сахароварнями; отсюда выписалъ Фридрихъ II въ 1239 году мастеровъ, чтобы поднять въ Сициліи упавшее было тамъ сахарное дъло. Франки, какъ ученики и преемники арабовъ въ Палестинъ, занялись и насажденіемъ плантацій хлопчатника. Но кажется, эта отрасль земледьлія не имьла въ ихъ рукахъ большого усивха: хлопокъ изъ окрестностей Лаодицеи, Бейрута и Аккона пънился всегда ниже привознаго изъ Алеппо и Амаха (Hamah) и не могъ равняться даже съ хлопкомъ Арменіи и Дамаска. Подъ господствомъ христіанъ упала и культура бальзамнаго дерева. Петръ изъ Монте-Кассино въ плодоносной низинъ Герихона нашель еще плантаціи этихь деревьевь; стволы надрізывались острыми камнями, и драгоцівнный сокъ собирался по каплямъ. Однако франки внимательнъе отнеслись къ другимъ подобнымъ же дере-

<sup>1)</sup> Одна изъ главныхъ кръпостей съверной Сиріи (Castrum Curdorum).

вьямъ, изъ которыхъ добывались лекарства и благовонныя масла, наприм., мирра, мастика, терпентинъ. На границъ сельско-хозяйственной и собственно промышленной дъятельности стояло разведеніе шелковичныхъ червей, достигшее въ Сиріи высокой степени процебтанія еще при господствъ византійцевъ; да и франки знали тутовое дерево уже въ южной Италіи и Сициліи. Средоточіемъ этого промысла быль Триполись, гдв въ концв XIII в. работало не менъе 4 тысячъ ткацкихъ станковъ для шелку. Къ ткацкой промышленности примыкали красильни; въ долинъ Іордана разводилось индиго, а на берегу древней Финикіи попрежнему находили знаменитую пурпуровую улитку. Стеклянными произведеніями все еще славился Тиръ.

Но франки не внесли въ страну болъе совершенныхъ пріемовъ Сельское хозяйства, развѣ что только италіанскія колоніи (коммуны) и наседеніе. духовно-рыцарскіе ордена приміняли къ разработи своих земель раціональные пріемы: вся масса франкскаго рыцарства не шла далће чисто хищническаго отношенія къ угодьямъ и приспособлялась къ тому строю сельской жизни, который сложился еще до крестовыхъ походовъ. Поземельныя отношенія въ сельскихъ областихъ вели свое начало отъ порядковъ, существовавшихъ подъ византійскимъ владычествомъ. Арабы-завоеватели смівнии только сирійскихъ и византійскихъ пом'вщиковъ въ ихъ власти надъ вемдями. Колоны (крѣпостные), превмущественно сирійскаго происхожденія, продолжали нести въ пользу арабовъ повинности, къ которымъ они были раньше обязаны относительно грековъ или своихъ единоплеменниковъ. По магометанскому праву, население вновь завоеванныхъ областей должно было платить подушную подать, какъ выкупъ за свою жизнь и свободу, и затъмъ поземельную подать, которая не должна была превышать половины урожая; то населеніе, которое переходило въ исламъ, попадало еще въ болье благопріятныя условія и платило только обычную у магометанъ повемельную десятину. Завоеваніе Палестины турками ничего не изм'ьнило въ положеніи колоновъ, потому что и среди нихъ господствовали чисто феодальныя отношенія: вождь - завоеватель раздаваль завоеванныя земли своимъ полководдамъ, которые дробили ихъ далье между своими подчиненными. Каждый турокъ-землевладьлецъ несъ военную повинность по отношенію къ верховному собственнику, отъ котораго получилъ землю, а доходы съ земли и ея населенія давали ему возможность отбывать эту повинность. Поэтому турки, оставаясь чисто военнымъ слоемъ населенія, не вникали въ хозяйственные порядки на своихъ земляхъ, предоставляя ихъ въдънію самихъ оброчныхъ колоновъ и слъдя только за правильнымъ поступленіемъ оброка (ренты). Эту оброчную систему хозяйства удержали и рыцари франки.

Немногочисленные крестьяне, переселявшеся съ Запада, представляли въ Іерусалимскомъ королевствъ исключене по своему сравнительно независимому положеню. Чаше всего они становились свободными арендаторами и платили за землю франку-рыцарю деньгами или сельско-хозяйственными продуктами. Сохранилась, наприм., грамота Балдуина III отъ 1153 г., опредъляющая условія, на которыхъ Жираръ-де-Валансъ получилъ отъ короля дозволеніе заселить одинъ хуторъ (casale) латинскими колонистами: колонисты получали отъ предпринимателя усадьбу и участокъ земли въ полную наслъдственную собственность, но должны были зато платить королю съ урожая своихъ полей 1/7, съ виноградниковъ и садовъ 1/4, а съ насажденій маслинъ даже 2/3; пятнадцатый хлъбъ изъ ихъ хлъбныхъ печей принадлежалъ тоже королю.

Напротивъ, масса сельскаго населенія, оставшаяся отъ арабскаго владычества, находилась въ тяжелой крыпостной зависимости и составляло одно цълое съ земельными участками, на которыхъ жила: сирійскій крыпостной могь быть даже оторвань оть семьи, проданъ, подаренъ или данъ въ обменъ своимъ господиномъ. Кипрскій юристь Филиппь Наварскій приравниваеть такихъ крыпостныхъ къ рабочему скоту или сельско-хозяйственнымъ орудіямъ; безъ всякихъ личныхъ правъ они были отданы на произволъ рыцарей и фохтовъ. Различіе въ религіи или, по крайней мірть, въ рась между господиномъ и вилланомъ и отсутствіе освященнаго временемъ "обычая" сдълали кръпостную зависимость на Востокъ болъе тягостной. Въ тотъ короткій промежутокъ времени, когда Ричардъ Львиное Сердце предоставилъ Кипръ тампльерамъ, они вызвали возстаніе сельскаго населенія острова, вздумавши, было, обращаться съ нимъ, какъ со своими колонами въ Сиріи, т. е. подвергать ихъ побоямъ и облагать податями. Обыкновенно рыцарскій ленъ распадался для целей хозяйства на хутора, а отдельный хуторъ (casale) дробился уже на плуги (charrue, carrucata), т. е. участки земли, для ежегодной обработки которыхъ хватало пары воловъ; къ хутору примыкали лъса и луга, находившіеся въ общемъ пользованіи крестьянъ, а иногда и виноградники, фруктовые сады, насажденія маслинъ. Крвпостные, обрабатывавшіе такой хуторъ, несли повинности трудомъ, продуктами земли и даже деньгами. Они до-

ставляли въ замокъ рыцаря куръ, яйца, хльбъ, медъ. Хотя путешественникъ XIII в. Рубрукъ (Roubrouque) и отмъчаетъ, что сирійскіе кръпостные въ общемъ платили 1/3 урожая, но, кажется, никакихъ твердыхъ предъловъ для оброка не существовало. Изъ личныхъ повинностей (барщинъ) самая тяжелая-работа надъ проведеніемъ и починкой дорогь -- существовала уже при арабахъ.

Гораздо сильнъе былъ приливъ западныхъ переселенцевъ въ Городокое города, гдв прежнее населеніе при первомъ завоеваніи было или населеніе. перебито, или вытыснено на окрайны. Появленіе крестоносцевъ измънило весь строй городской жизни. Какъ разъ здъсь, однако, чаще всего приходилось сталкиваться и смёшиваться различнымъ слоямъ пестраго населенія Палестины. Для промысловъ и торговли выходцы съ Запада нуждались на первое время въ переводчикахъ, писцахъ, мвнилахъ, маклерахъ, стряпчихъ, хорошо знавшихъ мвстныя условія и обычан; мелкіе промыслы и ремесла тоже остались въ рукахъ чужеземцевъ. Но и по городамъ завоеватели не сливались съ завоеванными, а потому и здёсь не могло выработаться никакой цельной гражданской жизни. Люди различныхъ національностей не могли, напр., свидетельствовать другь противъ друга въ судахъ. Среди пришлаго населенія тоже господствовали рознь и отчужденіе между представителями отдівльных в народностей Запада: французы, нъмцы, итальянцы продолжали поддерживать связи съ родиной и не пускали въ городахъ Палестины такихъ прочныхъ корней, чтобы во встать состадяхъ видеть согражданъ и соплеменниковъ; а у итальянцевъ и на новыхъ мъстахъ жительства тлъло старое соперничество между венеціанами, пизанцами, генуэзцами и т. д. Въ Акконъ у италіанскихъ горожанъ были отдъльные кварталы, у англичанъ и нъмцевъ ихъ собственные улицы и склады товаровъ; всё они жили по обычаямъ своей родины. По образу жизни франки-горожане, сосредоточившіе въ своихъ рукахъ крупную промышленность и заморскую торговлю, рёзко отдёлялись отъ мелкихъ торговцевъ и ремесленниковъ изъ среды туземцевъ. Окруженные рабами и слугами, эти богатые негоціанты добивались иногда привилегій, которыя ставили ихъ почти на одну ступень со знатью, и даже скупали феодальныя земли у объднъвшихъ рыцарей, нанимая ихъ же потомъ за жалованье для отбыванія военныхъ повинностей. Поэтому врядъ ли показалось чъмъ-либо чрезвычайнымъ, что Баліанъ д'Ибеленъ, найдя въ Іерусалимъ послъ пораженія при Гиттинъ всего только двухъ рыцарей, выбраль тотчасъ же изъ горожанъ 50 человъкъ, способныхъ нести военную

службу, и посвятилъ ихъ въ рыцари. Но этому привилегированпому гражданству не удалось въ Палестинъ добиться коммунальной независимости, по примъру Италіи или французскихъ городовъ. Горожане (burgenses), какъ члены замкнутой корпораціи, называются наряду со знатью и духовенствомъ для Антіохіи и Іерусалима уже въ грамотахъ 1135-36 гг. Но такой корпораціи не доставало полнаго самоуправленія. Можеть быть, ради военныхъ цівлей ісрусалимскіе короли и бароны сосредоточивали всю высшую власть надъ городами въ рукахъ своихъ чиновниковъ. Горожане находились обыкновенно подъ управленіемъ виконта (видеграфа), назначеннаго сеньёромъ города безъ участія горожанъ. Ему принадлежали въ городъ высшая гражданская и военная власти, онъ или его бальи предсъдательствоваль и въ Cour des bourgeois. Такая "палата горожанъ" (cour des bourgeois), какъ высшее судебное и административное учрежденіе, состояла изъ 12 присяжныхъ (jurés) горожанъ, но опять-таки по назначенію.

Торговия.

Зато горожанамъ вполнъ открылось на Востокъ другое широкое поприще для дъятельности-это левантская торговля, посредничество между Востокомъ и Западомъ. На берегахъ Палестины совершался теперь обмізнъ произведеній Европы и Азіи. Купцы Генуи, Пизы, Амальфи, Монпелье и Марселя спускались обыкновенно со своими судами вдоль западнаго берега Италіи до Мессины и послъ продолжительнаго отдыха держали путь далье на греческіе острова: Кандію, Родосъ, Кипръ, откуда уже достигали сирійскаго берега у Тира и Аккона. Съ другой стороны, сюда же приводили караванныя дороги Востока. Изъ Багдада шель торговый путь черезъ Эфратъ на Ракку и тамъ раздълялся на двъ вътви: одна вела черезъ Алеппо къ Антіохіи и Лаодицев, другая — южная — кончалась у Тортозы и Триполиса. Городъ Алеппо былъ соединенъ караваннымъ путемъ съ Дамаскомъ, откуда ходили караваны паломниковъ въ Мекку. Дамаску, какъ древнему центру восточной торговли, еще легче было питать рынокъ товаровъ на сирійскомъ берегу: знаменитыя затканныя золотомъ матеріи и ковры работались на мъсть въ самомъ городъ, а пряности шли сюда изъ Индіи. Съ Запада на берега Палестины привозились оружіе, сукна, лошади, хльбъ, а изъ Сиріи грузились обратно фрукты, вина, сахаръ, хлопокъ, шелкъ, шерсть армянскихъ овецъ и козъ. Но особенно важна была для Европы закупка техъ пряностей, ароматовъ и красокъ, родиной которыхъ были отдаленныя части Азіи. Перечень левантскихъ товаровъ свидътельствуетъ, насколько широко развътвлялась левантская торговля и какъ глубоко проникала она уже на Востокъ.

Знаменитая амбра шла изъ Аравіи. Арабы часто находили куски этого твердаго, съроватаго, подобнаго воску вещества, которое при нагръваніи испускало тонкій аромать. О ея происхожденіи ходило на Востокъ много басенъ-и не удивительно: амбра встръчалась то въ волнахъ моря, то на берегу, то среди скалъ, куда, можеть быть, заносили ее птицы, а иногда во внутренностяхъ нъкоторыхъ рыбъ, проглотившихъ ароматичные кусочки. Въ дъйствительности, это было болезненное образование въ теле одного китовиднаго кашалота. На Востокъ изъ амбры дълали четки, кресты, цълыя статуэтки. Бальзамомъ славился Египеть. Здесь въ саду, принадлежавшемъ султану, надръзывалась кора деревца, или обрывались листья, побъги, и собирался драгоцънный сокъ. Этотъ лучшій сорть бальзама раздавался султаномъ въ подарокъ государямъ, вельможамъ и въ госпитали; въ продажу шель только остатокъ или то, что садовники выжимали изъ обръзковъ. Это ароматичное вещество употреблялось и какъ лъкарство и для цълей богослуженія, наприм., въ св. елев. Гвоздика, какъ лекарство и приправа, извъстна была еще со временъ каролинговъ, но она всегда была въ два-три раза дороже перца, потому что единственнымъ мъстомъ, гдв росли гвоздичныя деревья, были отдаленные Молуккскіе острова. Имбирь шель изъ Индіи, а корица изъ Китая и съ Цейлона. Лучшій ладань добывался изъ древесной смолы на Кипрв и въ Малой Азін, а лучшій мускусь—въ Тибеть изъ сумчатой железы мускуснаго быва (самца кабарги). Мускатный оръхъ доходилъ, можетъ быть, съ Зондскихъ острововъ, ревень-изъ Китая сухимъ путемъ черезъ пустыни центральной Азін, а перецъ-съ Малабарскаго берега Индіи и Цейлона; это была наиболье распространенная приправа: въ Средніе Въка перцемъ оплачиваются иногда пошлины, но цена его была настолько высока, что низшимъ классамъ онъ оставался недоступнымъ. Шафранъ и сахарный тростникъ встръчались и въ южной Европъ, и въ Палестинъ, но лучшіе сорта все-таки доставдялись магометанскими куппами изъ Персіи и Египта. На берегахъ Персидскаго залива открыть быль и способъ рафинировки сахара, а оттуда арабы распространили его на 3. и на В. Вследствіе своей дороговизны сахаръ употреблялся въ Средніе Въка сначала болъе какъ лъкарство при грудныхъ болъзняхъ, и только поздиве пошли въ торговлю фрукты въ сахаръ; впрочемъ въ Византіи уже во времена Комненовъ было въ обычав пить воду съ сахаромъ. Наконепъ, еиміамъ, ароматичный сокъ дерева Boswellia, ввозился тоже изъ Аравіи, какъ и амбра. На ряду съ ароматами и пряностями, Востокъ доставляль и другой москательный товаръ-враски и всякія смолы. Наприм., растеніе алоэ (Aloe) произрастало главнымъ обравомъ на островъ Сокотора; высущенный сокъ различныхъ породъ алоэ (сабуръ) употреблялся какъ лекарство или примешивался къ нъкоторымъ краскамъ. Корень галанга, извъстный какъ лъкарство и горячительная приправа, привозился изъ Китая и южной Азіи. Индиго удачно разводилось ради краски близъ Кабула и въ Персіи, а камфара доходила лишь изъ Китая, и можетъ быть, съ Суматры, гдъ добывались самые дорогіе сорта. Кошениль встръчалась и въ южной Европъ, и въ Гредіи, и въ Арменіи на особомъ видь дуба; это насъкомое давало фіолетовую краску. Точно также и марена разводилась какъ въ Европъ, такъ и на Востокъ, наприм., въ Грузіи. Квасцы для крашенія, золоченія и дубленія получались изъ Малой Азін, камедь-изъ Индо-Китая и Индін съ Коромандельскаго берега: здесь на иткоторыхъ породахъ деревьевъ тысячами размножалась особая тля (Coccus hacca), протачивала кору вътвей и, смъщиваясь съ выступавшимъ на поверхность смолистымъ сокомъ, придавала ему красный цевть; такая застывшая камедь шла на окраску и полировку. На приготовленіе лаковъ и какъ курево употреблялся и другой смолистый сокъ деревьевъ-мастика, добывавшаяся преимущественно на островъ Хіосъ. Красный сандаль, дававшій краску, средневъковые путешественники находили на Коромандельскомъ берегу, но арабы чаще всего говорить о томъ желтомъ и бъломъ сандалъ (Santalum album), душистое дерево котораго шло на курево; его можно было найти въ объихъ Индіяхъ. Другое душистое дереводерево алоэ (Aquilaria agallocha)-было родомъ изъ Индо-Китая; въ Китай и Индію оно ввозилось, какъ курево при богослуженіи, а въ Европъ пло на мелкія подълки, наприм., ящички и числилось въ спискъ лъкарствъ. Къ девантскимъ товарамъ относили также драгоценные камни, жемчугь, кораллы, стекло, порцеланъ, слоновую кость, шелкъ, хлопокъ, ковры и восточныя ткани. Въ Египтъ находили смарагды, въ Персіи-бирюзу, въ Индіи-сафиры и алмазы, на Цейлонъ-топазы, рубины, гранаты, аметисты, въ Персидскомъ заливъ и въ проливъ близъ Цейлона — жемчугъ. Родиной шелка считался Китай, но въ эпоху крестовыхъ походовъ тутовыя дерева и шелковичные черви разводились и въ Средней Азіи, и въ Персіи, и въ Сиріи, и даже въ Сициліи.

Левантская торговля не останавливалась на берегахъ Среди-

земнаго моря: изъ Съверной Италіи черезъ Альпы товары Востока шли въ города Германіи: Регенсбургь, Нюренбергь, Аугсбургь, Ульмъ. Въ Венеціи быль громадный складъ немецкихъ купцовъ (Fondaco dei Tedeschi), куда стекались какъ произведенія германской промышленности для вывоза, такъ и левантскіе дорогіе товары. Для распространенія восточныхъ тканей и пряностей по Франціи, итальянскіе купцы посъщали не только ея южныя гавани, но и многолюдную ярмарку въ Шампаньи. Эта отрасль торговли была такъ важна для всехъ европейскихъ народовъ, что никакія запрещенія и ограниченія со стороны католической церкви не могли ни остановить ее, ни сократить. Церковь вообще находила предосудительными мирныя сношенія съ магометанами, а доставку имъ боевыхъ припасовъ - прямо таки преступленіемъ. Тщетно однако издавали свои запрещенія папы Александръ III и Иннокентій III: Венепія, Генуя, Каталонія попрежнему снабжали Египеть военными матеріалами. Въ 1308 г., когда уже было поздно, папская курія запретила, наконедъ, всякую вообще торговлю съ невърными; но никто не обратилъ на это вниманія: эта міра не могла остановить даже поворной торговли рабами. Хотя, по законамъ Генуи, рабыма-гометане съ береговъ Чернаго моря могли вывозиться въ Египетъ только купцами-магометанами же, однако генурзскіе судохозяева обходили законъ, отдавая свои корабли въ наймы восточнымъ рабопромышленникамъ. Напротивъ, продажа магометанъ на Западъ въ руки христіанъ была дозволена: рабы, проданные Кипчакской ордой татаръ или пленные сарадины изъ Сиріи тысячами попадали на рынки Генуи и Венедіи. Даже принимая крещеніе, эти несчастные невсегда получали свободу.

Развѣтвляясь по Европъ и Азіи, левантская торговля вела къ развитію денежнаго хозяйства, обмѣна различныхъ монетныхъ единицъ и вексельныхъ оборотовъ, вызванныхъ къ жизни уже крестовыми походами. Въдь, каждый крестоносецъ бралъ съ собой деньги въ монетъ своей родины. До сихъ поръ въ Палестинъ находятъ изъ эпохи крестовыхъ походовъ монеты Фландріи, Артуа, Беарна, Прованса, Кастиліи, Аррагоніи и различныхъ итальянскихъ городовъ, затъмъ монеты германскихъ императоровъ и архіепископовъ Кёльна и Майнца, монеты англійской чеканки и византійскіе типы, отчеканенные норманнами въ Неаполъ, Салерно и Беневентъ. Въ Палестинъ крестоносцы нашли уже въ обращеніи греческую и арабскую монету, а бароны вновь завоеванныхъ феодовъ вскоръ стали чеканить свою собственную, по большей части мѣдную и мелкую

Монета.



серебряную монету для обращенія въ странь. Впрочемъ, для крупныхъ торговыхъ оборотовъ, въ особенности съ Востокомъ, возникла особая золотая монета-это Byzantii sarracenati, чеканившіяся въ Акконъ, Тиръ, Триполисъ. На этомъ франкскомъ волотъ вычеканены были арабскія надписи изъ корана съ именами калифовъ и годовъ геджры. Чеканка "сарацинскихъ бизантіевъ" составляла привилегію венеціанцевъ. Съ Людовикомъ IX прибыль въ Св. Землю папскій легать — кардиналь и епископь Тускулума Эддь де-Шатору; онъ нашелъ, что обращение въ странъ монеты съ надписями изъ корана составляеть оскорбление для христіанства и идеть въ разръзъ съ пълями крестовыхъ походовъ; поэтому онъ подъ страхомъ отлученія отъ церкви запретиль ихъ употребленіе. По его ходатайству, папа Иннокентій IV подтвердиль это запрещеніе. Дабы торговыя сношенія съ Востокомъ не терпъли ущерба отъ недостатка подходящей монеты, венеціанцы продолжали чеканить золото по арабскимъ образцамъ и съ надписями арабскими буквами, однако по своему содержанію эти надписи стали теперь христіанскими: въ серединъ монеты можно найти даже крестъ. Обиліе сортовъ денегъ вело къ развитію промысла міняль и понятію денежнаго курса, т.-е. пропорціи, въ какой обмізнивались различные сорта монеты. Для перевода въ Палестину большихъ суммъ денегъ стали употребдять векселя и тратты (т.-е. переводы суммы денегь, внесенной, напри., банкиру въ Генув въ одной монетной единицв, на другого банкира въ Палермо съ уплатой въ иной монетъ). Банкирскими операціями, связанными съ крестовыми походами, занимались въ большихъ размърахъ тампльеры. Когда сиръ де-Жуанвиль получилъ приказаніе взять у тампльеровъ сумму въ 30 тысячь ливровъ, которой не хватало для выкупа Людовика Св., то онъ силой проникъ въ сокровищницу магистра ордена и овладълъ заимообразно вкладами богатыхъ паломниковъ и крестоносцевъ, положенными туда на храненіе. Но храмовники не только принимали вклады, но и давали взаймы: у нихъ занимали Людовикъ VII и Генрихъ III Англійскій; но круглыя суммы, проставленныя въ долговыхъ роспискахъ, наводягь на мысль, что ссуды дълались за процентъ, которые ради тайны приписывались къ капиталу. Черезъ посредство духовнорыпарскихъ орденовъ переводились въ Палестину и пожертвованія, собранныя на Западъ римской церковью въ пользу крестоносцевъ.

Италіановія водонів.

Левантская торговля вызвала къ существованію цёлую сёть европейскихъ колоній на берегахъ Сиріи, Архипелага и Чернаго моря. И въ торговлё и въ городской жизни Палестины видная роль

выпала на долю генуэзцевъ, пизанцевъ и венепіанцевъ. Въ 1097 г. генуэзцы на 12 галерахъ вошли въ гавань св. Симеона и помогли своимъ флотомъ крестоносцамъ при осадъ Антіохіи; за эти услуги Боэмундъ пожаловалъ имъ въ городъ 30 домовъ, перковь св. Іоанна, базаръ (фондако) и фонтанъ. Во время осады Іерусалима въ 1099 г., предпріничивые генуэзцы были со своимъ флотомъ въ Яффъ и поддерживали оттуда крестоносцевъ; они же завоевали для короля Балдуина въ 1101 г. городъ Арзуфъ и Цезарею, а въ 1104 г. Акконъ (С. Жанъ д'Акръ). Въ награду генуэзцы получили въ собственность третью долю каждаго изъ этихъ городовъ съ соотвътствующей частью подгородной области, кромъ того, въ Акконъ одну треть съ пошлинъ, собиравшихся въ гавани, а въ Герусалимъ и Яффъ-особые кварталы и, наконецъ, право на одну четверть въ каждомъ городъ, который падетъ съ ихъ помощью. Генуэзцы потребовали у Балдуина позволенія прибить въ абсиді (ниші) церкви Гроба Господня позади главнаго алтаря доску, на которой золотыми буквами выръзано было перечисленіе всъхъ пожалованій короля. Менъе счастливы въ пріобрътеніи колоній были пизанцы; зато венеціанцы съ теченіемъ времени оставили позади себя всв другіе италіанскіе города по умінію извлекать торговыя выгоды изъ помощи, оказываемой крестоносцамъ. Въ 1100 г. они пристали на 200 судовъ къ гавани Яффа и заключили съ Готфридомъ Бульонскимъ договоръ, по которому блюститель Гроба Господня предоставляль имъ въ каждомъ городъ королевства церковь и мъсто, удобное для рынка, и полную свободу отъ пошлинъ; кромъ того, въ каждомъ городъ, который будотъ взять съ ихъ помощью въ ближайшую компанію, они должны были получить треть въ полную собственность; такъ возникла впоследствім ихъ пветущая колонія въ Сидонъ. Въ царствование Балдуина II за новую помощь противъ невърныхъ Венеція добилась и новыхъ льготъ; по договору 1123 г., венеціанцы въ Герусалим'в получили кварталь, равный владеніямь самого короля, а въ каждомъ городъ королевства вообще цълую улицу, базарную площадь, церковь, баню и пекарню, полную свободу отъ всякихъ ввозныхъ и вывозныхъ пошлинъ и, наконецъ, въ первыхъ двухъ городахъ, которые будутъ завоеваны у невърныхъ, имъ и на этотъ разъ объщана была треть. Следующей весной палъ Тиръ, и объщанная треть тотчасъ же была выдана венеціандамъ; правда, для защиты города они должны были доставлять воиновъ пропорціонально своей трети. Укръпленное положеніе Тира давало Венеціи большое преимущество передъ ея соперниками — Генуей и Пизой. Торговыя колоніи италіанскихъ горожанъ въ береговыхъ городахъ Сиріи назывались офиціально коммунами, хотя колонисты и не имъли независимаго самоуправленія. Дома, склады для товаровъ (fondaco), базарныя площади, лавки, церковь и все, что вообще составляло коммуну, не принадлежало жившимъ въ ней гражданамъ, а составляло общественную собственность ихъ государства на Западъ, т. е. Венеціи, Пизы и Генуи, которыя и предоставляли угодья колоніи только во временное пользованіе за извістную плату. Поэтому и высшія должностныя лица въ коммунахъ назначались метрополіей. Первоначально эти чиновники назывались виконтами, впоследствіи у генуэзцевъ и пизанцевъ консулами, а у венеціанцевъ -- бальи (bajulus -- bailo). Еще поздніве, надъ всіми колоніями одной и той же области ставился обыкновенно только одинъ консуль или бальи, который и жиль въ главной коммунь. Венеція, наприм., назначала въ Сирію одного главнаго бальи изъ знати, который жиль въ Акконъ (Bajulus Venetorum in Accon, in Tyro et in tota Siria и т. п.); ему бывали уже подчинены бальи въ Тиръ и консуль въ Бейруть. Исключительное положение такихъ коммунъ сказывалось преимущественно въ судопроизводствъ: члены коммуны по гражданскимъ и мелкимъ уголовнымъ дъламъ не подлежали суду палаты горожанъ всего города, а своимъ собственнымъ присяжнымъ, подъ предсъдательствомъ виконта коммуны. Но для италіанскихъ городовъ были важны не только ихъ кварталы въ приморскихъ гаваняхъ Сиріи, но и тв подгородныя сельскія области, которыя къ нимъ примыкали. Эти земли распадались на отдельные хутора (casale), обрабатываемые кръпостными сирійдами подъ наблюденіемъ гастальдіоновъ (приказчиковъ); здісь разводились виноградники и плантаціи сахарнаго тростника. Венеціи, наприм., въ половинъ XIII в. принадлежало вокругъ Тира около 80 казалій. Коммуны-землевладъльцы представляли ръзкую противоположность окружающему чисто-феодальному строю общества XII в.

Омѣшанная культура.

Въ Іерусалимскомъ королевствъ смъщались не только племена, но и ихъ языки и культуры. Литература, костюмъ, образъ жизни крестоносцевъ и колонистовъ Сиріи носилъ отпечатокъ взаимодъйствія Востока и Запада. Изъ Палестины эти заимствованія и новшества быстро заносились въ Италію и Францію. Средневъковый французскій языкъ обогатился теперь словами арабскаго происхожденія. Наприм., въ горной области на С.-В. отъ Триполиса держалась фанатичная магометанская секта, истреблявшая своихъ противниковъ посредствомъ тайнаго убійства; членовъ ея

звали курильщиками конопли (гашишинъ): отсюда пошло французское слово assassin, какъ названіе для убійцы вообще. Фисташка и лимонъ среди плодовъ, мусселинъ (отъ Мосула) и дама (отъ Дамаскъ) среди тканей, кафтанъ и бурнусъ среди одеждъ вели свое происхожденіе изъ обиходной річи Востока. Одно замиствованіе оказало впослідствім важное вліяніе на вооруженіе войскаэто восточный арбалеть. Еще въ 1097 г. крестоносцы не знали его и бъжали отъ турокъ, вооруженныхъ арбалетами, а въ 1139 г. второй Латеранскій соборъ грозиль уже отлученіемъ тімь, кто будеть употреблять это магометанское оружіе противъ христіанъ; очевидно, что одно время арбалеть по необходимости быль дозволенъ, но только крестоносцамъ въ ихъ борьбъ противъ невърныхъ. Глубже, нежели вившнія заимствованія, отразилось на личности колонистовъ то, что они пережили въ эпоху крестовыхъ походовъ, и весь тоть складъ восточной жизни, природы и мысли, который окружаль ихъ изо дня въ день на новой родинъ. Грандіозныя событія подняли уровень исторической и географической литературы. Первыя историческія свідінія записали сами участники крестовыхъ походовъ-провансалецъ Раймундъ Агильскій, Фулькъ Шартскій или наприм., какой-нибудь норманскій рыцарь изъ отряда Боэмунда Тарентскаго; такія записи живо передавали религіозное одушевленіе первыхъ крестоносцевъ или, по крайней мъръ, точно изображали самыя событія перваго похода. Затемъ появились обширные историческіе труды, которые сплетали отдівльные разсказы въ одно художественное произведеніе. Таковъ быль трудь архіепископа тирскаго Вильгельма. Вильгельмъ родился, въроятно, въ Іерусалимъ около 1130 г. Продолжительными научными занятіями на Западъ онъ подготовилъ себя къ духовной должности, но въ отличіе отъ другихъ хроникёровъ-клериковъ Вильгельмъ Тирскій въ совершенствъ владълъ греческимъ и даже арабскимъ языкомъ и, кромъ отцевъ церкви, хорошо зналъ античныхъ датинскихъ поэтовъ, оратора Цицерона и историка Ливія. Чтеніе дало ему художественные образцы, а сама жизнь -- болъе широкіе взгляды на событія. Какъ лицо, близкое къ королю Амальриху, какъ воспитатель и (съ 1174 г.) канцлеръ его сына Балдуина IV, Вильгельмъ Тирскій бывалъ и при дворъ Византійскаго императора Мануила, и въ Герусалимъ, и въ Римъ. Его литературныя произведенія были такъ же разнообразны, какъ и его дъятельность. Во время управленія папы Александра III ему поручено было изложить пренія и постановленія Латеранскаго собора 1197 г., въ которомъ онъ самъ принималъ участіе, а король Амальрихъ воодушевилъ его написать (не дошедшую до насъ) исторію магометанскихъ государей съ появленія пророка и доставиль ему нужные арабскіе источники. Разсказывая исторію крестовыхъ походовъ (Historia Rerum in partibus transmarinis gestarum), Вильгельмъ Тирскій не обнаруживаеть ни особой ненависти къ исламу, ни наивнаго увлеченія воинскими подвигами, какъ хроникёры, участвовавшіе въ первомъ крестовомъ походъ. Въ возникновеніи крестовыхъ походовъ онъ видить непосредственное вившательство Провиденія въ дела людей, но разъ движеніе началось, оно, по изложенію Вильгельма Тирскаго, повинуется уже естественнымъ законамъ причины и следствія, а победы и пораженія часто объясняются человъческой доблестью и слабостью. Архіепископъ любить Іерусалимское королевство, какъ свою родину, но въ сужденіяхъ о его исторіи не увлекается иллюзіями энтузіастовъ, а произносить эти сужденія по соображеніямь политики и военнаго искусства. Пребываніе въ колоніяхъ давало еще болье географамъ: въ трудахъ арабскихъ и греческихъ ученыхъ они находили теорію, а изъ устъ магометанскихъ и христіанскихъ паломниковъ, купцовъ, миссіонеровъ черпали живые разсказы объ отдаленныхъ окрайнахъ Азіи. Путешествія Рубрука и Марко Поло естественно вытекали изъ сношеній съ Востокомъ, установленныхъ французскими королями и италіанскими коммунами во время крестовыхъ походовъ. Подъ вліяніемъ арабскихъ переводовъ пробуждался здъсь на Востокъ интересъ къ греческимъ классикамъ, въ особенности къ Аристотелю и Птоломею.

Крестовые походы привели къ послъдствіямъ, неожиданнымъ для ихъ руководителей: они подорвали тъ основные взгляды западнаго человъчества, которые вызвали въ концъ XI в. самую борьбу съ Востокомъ. Вмъсто вражды къ исламу въ предълахъ Іерусалимскаго королевства установились мирныя сношенія съ магометанами. Франки среди благословенной южной природы подпали обаннію утонченной и жизнерадостной арабской культуры, направленной къ изученію и наслажденіямъ земной жизни и видимаго міра. Географическій горизонтъ расширился за предълы Средиземнаго моря. Узость воззрѣній римской церкви, отождествлявшей себя съ церковью христіанской вообще, становилась очевидной, когда крестоносецъ видъль греко-православные храмы въ Византіи или богослуженіе древне-христіанскихъ секть въ Сиріи. Античной языческой культурой въяло на него и отъ архитектурныхъ памятниковъ, и отъ устной рѣчи греческаго населенія, и изъ литературы ара-

бовъ, усвоившей себъ въ переводахъ древне-классическую философію и науку. Даже смішеніе разнообразных племень въ одномъ общемъ предпріятіи вивсто обезличенія человічества подъ міровой властью папъ повело къ сознанію своей національности, а живая человъческая личность, освободившись отъ вліянія и надзора среды, научалась предъявлять къ жизни свои собственныя требованія. Въ Палестинъ зарождался тотъ процессъ броженія, который къ XIII в. охватиль всю культурную массу Западной Европы и породиль первые проблески Возрожденія (Ренессанса, Trecento). Въ этомъ историческая заслуга сирійских волоній, основанных вкрестоносцамикупцами и рыдарями: онъ вырабатывали новую закваску для овропейскихъ метрополій. Историческая жизнь даеть, однако, въ итогъ не только новыя идеи, но и новые типы людей для ихъ осуществленія: какъ разъ эти восточныя колоніи и левантская торговля питали въ теченіе столітій торговые и промышленные города Италін, граждане которыхъ явились носителями идей Возрожденія.

## II.

## Учрежденія и право. Іерусалимскія ассизы.

Рыцарство перваго крестоваго похода, завоевавшее Палестину, передало вновь основаннымъ государствамъ феодальный строй своей Іерусалимродины. Іерусалимское королевство въ тъсномъ смыслъ слова было окаго коротолько одной изъ бароній, основанныхъ крестоносцами, и, даже какъ общее названіе для всіхъ четырехъ государствъ, не столько господствовало надъ тремя другими (княжествомъ Антіохіей, графствами Триполисомъ и Эдессой), сколько лишь верховенствовало между ними, какъ первое государство между равными. Іерусалимское королевство, въ тесномъ смысле слова, составляло только южную часть владъній крестоносцевъ-приблизительно отъ Аскалона до Бейрута на съверъ. Князь Антіохійскій, графы Триполиса и Эдессы по почету стояли ниже Герусалимского короля, но они не были его вассалами и не несли никакихъ обязательныхъ повинностей. Какъ баронія, Іерусалимское королевство распадалось внутри на составныя части уже чисто феодального характера. Изъ городовъ, кромъ Герусалима, ему принадлежали Наблусъ, Акконъ и Тиръ, которые витстт со многими мтстечками и селами составляли

JORGTON.

Digitized by Google

часть собственно королевскаго удёла (доменовъ). Вся остальная территорія королевства распадалась на 4 большихъ и нісколько мелкихъ бароній или сеньёрій, которыя въ качествъ наслъдственныхъ леновъ были въ рукахъ знатныхъ семействъ и зависъли отъ Іерусалимскаго короля, какъ верховнаго сеньёра. Таковы были крупныя бароніи: 1) княжество Галилея съ главнымъ городомъ Тиверіадой, 2) графства Яффа и Аскалонъ, 3) сеньёріи Сидонъ (Сеэть) и 4) Керакъ (Монрояль). Каждая изъ этихъ бароній дробилась далъе на лены, напримъръ, отъ графа Яффскаго зависвлъ сиръ д'Ибелинъ, а отъ сеньёра Сидонскаго — Пезарея. Трудно сказать, какъ далеко могло идти такое раздробленіе; во всякомъ случат самый малый изъ леновъ долженъ быль давать достаточный доходъ для того, чтобы его феодальный собственникъ могъ нести военную повинность въ конницъ. Поздиве, на островъ Кипръ, куда перешли обычаи Герусалима, Гвидо Лузиньянъ давалъ каждому рыцарю, поселявшемуся на островъ по его приглашенію, участокъ земли съ доходомъ въ 400 византіевъ. Крупные лены оценивались по числу вооруженных рыцарей, которыхъ должны были ихъ собственники ставить на службу сеньёру. Графъ Яффы и Аскалона долженъ былъ ставить 100 рыцарей, т. е., значить, графство распадалось на 100 рыцарскихъ леновъ; изъ нихъ 26-ю денами графъ владълъ непосредственно, какъ своимъ удъломъ, и нанималь 26 рыцарей, чтобы отбывать за нихъ военную службу, а 74 лена онъ раздавалъ на ленныхъ же условіяхъ: среди его вассаловъ сиръ д'Ибелинъ держалъ, наприм., феодъ въ 10 рыцарскихъ леновъ и ставилъ 10 всадниковъ. Всъ 4 крупныя бароніи вміств ставили Іерусалимскому королю 340 рыцарей. Но кромъ того, отъ него же зависьли маленькія сеньёріи, какъ Акконъ, Тиръ, Бейрутъ, Монфоръ, и всъ эти сеньёріи на средневъковомъ феодальномъ языкъ можно было бы назвать бароніями, такъ какъ въ Паместинъ всъ онъ пользовались правомъ высшаго суда (haute justice) и чеканки монеты. Тв города, которые лежали въ королевскомъ удъль, тоже были притянуты къ опредъленнымъ, чисто феодальнымъ повинностямъ. Наприм., Герусалимъ ставилъ 41 рыцаря, главнымъ же образомъ города ставили пъхотинцевъ (сержантовъ). Со всей іерусалимской бароніи король набираль 5000 пехотинцевь, тогда какъ число рыцарей не превышало 600.

Престоло-

Власть Іерусалимскаго короля, первоначально избирательная, наследів. превратилась постепенно въ наследственную. Въ памятникахъ изъ эпохи крестовыхъ походовъ высказываются иногда взгляды бароновъ, что власть короля всегда покоилась на первоначальномъ выборв и была ограниченной по существу. Напримвръ, въ продолженіи хроники Вильгельма Тирскаго разсказаны переговоры сирійскихъ бароновъ (отъ 1231 года) съ посломъ императора Фридриха II Гогенштауфена, маршаломъ Рикардомъ Филанжери. Вождь бароновъ, Баліанъ Сидонскій, говоритъ адісь, что королевство Іерусалимское не было завоевано, какъ иныя государства, однимъ государемъ, который и могъ бы считать себя неограниченнымъ владыкой его судебъ; нътъ, войско паломниковъ, стекшееся со всъхъ странъ христіанскаго міра, создало его подъ руководительствомъ самого Господа. Первый король-сеньёръ быль избранъ, ассизы и законы были составлены какъ въ интересахъ короля, такъ и для охраны его ленниковъ; торжественной клятвой король скрыпиль обыщание добросовыстно соблюдать ассизы; такую же присягу давали и всъ слъдующіе короли, и императоръ Фридрихъ II тоже принесъ ее. Таковъ быль взглядъ бароновъ. Готфридъ Бульонскій действительно видель въ выборе баронами источникъ своей власти, а послъ его смерти норманская партія сдълала даже попытку доставить корону Боэмунду Тарентскому и смотръла на Балдуина Эдесскаго только какъ на наследника Герусалимской бароніи, но отнюдь не какъ на наслъдника власти своего брата во всей ся совокупности. И на дълъ Балдуинъ I только черезъ признаніе баронами сталъ королемъ-сеньёромъ надъ баронами Антіохіи, Триполиса и Эдессы. Когда умеръ Балдуинъ I (1118 г.), то нъкоторые денники требовали отсрочить выборы короля до прибытія его брата Эсташа де-Булонь, къ которому должна была бы перейти по наследству, по крайней мере, баронія. Но подъ вліяніемъ духовенства право бароновъ на выборъ короля одержало верхъ: церковь хотьла, чтобы признакъ власти "Божьей милостью" (Dei gratia) видвли не въ наследственности престола, а въ помазаніи короля на царствованіе патріархомъ іерусалимскимъ. Такъ быль избранъ Балдуинъ II. Впоследствіи, когда окончательно утвердилась наследственность королевскаго титула, этотъ переходъ власти къ Балдунну II изображался иногда захватомъ (узурпаціей). У Балдуина (ум. 1131 г.) осталась наследница Мелисенда, мужъ которой Фульконъ Анжуйскій и вступиль за нее въ права наследства. Съ этихъ поръ выборъ превратился просто въ торжественный обрядъ, а къ королевской власти стали прилагаться ть обычаи наслъдованія, которые были дъйствительны для сеньёріи Іерусалимской.

И на Востокъ - у феодального короля Іерусалима были обычныя

должностныя лица: сенешаль, коннетабль, маршаль и т. д., быль свой феодальный дворъ (la haute cour), а въ чрезвычайныхъ случаяхъ по почину короля и патріарха созывались особые "парламенты" (совъщанія), въ которыхъ принимали участіе бароны, епископы, аббаты, чужеземные короли-крестоносцы и т. п. Но что же это были за ассизы, которымъ присягали іерусалимскіе короли, какъ основнымъ законамъ государства? До насъ онъ не дошли, и ихъ приходится возстановлять по темъ частнымъ записямъ, или трактатамъ юристовъ-феодаловъ, которые возникли или, по крайней мъръ, сохранились на островъ Кипръ. Гвидо Лузиньянъ, послъдній король іерусалимскій, съ согласія Ричарда Львиное сердце, перекупиль этоть островь у тампльеровь; сюда, какъ живой обычай, перенесены были и ассизы Іерусалимскаго королевства изъ Аккона, гдъ засъдали феодальныя палаты послъ утраты Св. Града. Вслъдствіе этого, напримъръ, подъ именемъ "Ассизъ Верхней Палаты" (Assises de la Haute Cour), т. е. палаты ленниковъ, извъстны главнымъ образомъ трактаты юристовъ-феодаловъ Кипрскаго королевства XIII в. - Филиппа Наваррскаго и Жана д'Ибелина. Филиппъ Наваррскій быль упорнымъ противникомъ Фридриха II Гогенштауфена, а Жанъ д'Ибелинъ сопровождалъ Людовика IX въ крестовомъ походъ противъ Египта. Подъ именемъ "Ассизъ Палаты буржуа" (Assises de la Cour des bourgeois), т. е. палаты горожанъ, сохранился на Кипръ трактатъ неизвъстнаго юриста, возникшій, въроятно, еще до утраты Іерусалима на почвъ самой Палестины. Точно также до основанія Кипрскаго королевства и въ предълахъ самого королевства Іерусалимскаго возникла, въроятно, небольшая книга, посвященная ленному праву и изв'єстная подъ заглавіемъ "le Livre au Roi"; въ этой "книгь короля" изложение сжато, и языкъ ближе къ своду законовъ, чемъ къ юридическому трактату. Таковы главныя записи Іерусалимскихъ ассизъ. Въ концъ крестовыхъ походовъ въ мат 1291 г. палъ Акконъ (S. Jean d'Acre), последнее владение христіанъ въ Сиріи; съ техъ поръ преданія Іерусалимскаго королевства держались еще только на островъ Кипръ, гдъ болъе 300 лътъ правила династія Гвидо Лузиньяна. Эта традиція и дошла до насъ въ трудахъ кипрскихъ юристовъ, найденныхъ въ Венеціи 1). Что же разумѣли они подъ Іерусалимскими ассизами? Жанъ д'Ибелинъ разсказываетъ по этому поводу слъдующее преданіе.

<sup>1)</sup> Въ концъ ХУ в. Кипръ принадлежалъ Венеціи.

Князья и бароны, завоевавшіе Іерусалимское королевство, из- Преданіе о брали было королемъ и сеньёромъ герцога Годфрида Бульонскаго, "Песьмахъ который, впрочемъ, не захотвлъ носить золотого вънца тамъ, гдъ Гроба Гос-Інсусъ Христосъ носиль терновый, и попрежнему называль себя только герцогомъ. Желая, чтобы королевство имъло хорошій строй, а его населеніе управлялось и судилось согласно справедливости и разуму, Годфридъ, по совъту патріарха, князей, бароновъ и наиболье мудрыхъ лицъ, какія только нашлись, избраль свыдущихъ людей, дабы они путемъ разспросовъ узнали отъ уроженцевъ различныхъ земель, собравшихся въ Герусалимъ, обычаи ихъ родины. Сведущіе люди собрали эти сведенія и записи представили герцогу Бульонскому. Тогда Годфридъ опять собралъ патріарха, князей, бароновъ и наиболье мудрыхъ лицъ, какія только нашлись, вельль прочесть имъ все записанное, и, по ихъ совъту и съ ихъ одобренія, выбраль изъ записанныхъ обычаевъ тв, которые казались ему хорошими, и сдълаль ихъ ассизами и обычаями, которыхъ должно держаться, соблюдать ихъ и пользоваться ими въ Іерусалимскомъ королевствъ. Затъмъ, Годфридъ установилъ будто бы две светскія палаты для суда-"Верхнюю Палату" (la Haute Court) изъ вассальныхъ рыцарей и "Палату горожанъ" (la Court de la Borgesie) изъ лучшихъ горожанъ. Во главъ Верхней Палаты, гдв разбирались двла вассаловь, сталь въ качествв правителя и судьи самъ Годфридъ; во главъ "Палаты горожанъ", гдъ разбирались дела остального населенія, онъ поставиль своимь заместителемъ зависимаго человъка (виконта). Все это было установлено съ общаго согласія сеньёра, его вассаловъ и горожанъ. Для каждой изъ Палатъ были установлены свои особыя ассизы и обычаи (отсюда понятіе Ассизъ Верхней Палаты и Ассизъ Палаты буржуа). Будто бы впоследствіи Годфриде и его преемники исправляли ассизы, съ совъта патріарха, бароновъ, высшихъ ленниковъ и самыхъ мудрыхъ людей государства, рыцарей, клериковъ и мірянъ. Въ такихъ случаяхъ, обыкновенно при высадкъ новаго отряда крестоносцевъ (новомъ passage), король собиралъ въ городъ Акконъ (С. Жанъ д'Акръ) патріарха и другихъ сов'ятниковъ и поручалъ разузнавать отъ свъдущихъ людей, приходившихъ изъ различныхъ частей света, обычан этихъ странъ и записывать ихъ. Некоторые короли посылали даже пословъ въ иныя государства, чтобы изучать тамошніе обычаи. Будто бы всё установленные въ Іерусалимскомъ королевствъ ассизы, порядки и обычан (assises, usages et coutumes) были записаны прописными буквами; при этомъ первая

буква каждой ассизы была украшена золотомъ, а всв заглавія расписаны алой краской. Такъ были написаны Ассизы Верхней Палаты и Ассизы Палаты буржуа; на каждой изъ хартій находилась печать и подпись короля, патріарха и виконта Іерусалимскаго; ихъ называли "Письмами Гроба Господня". (Lettres du S. Sepulcre), потому что онъ хранились у Гроба въ общирномъ ковчегъ. Когда для справки приходилось открывать этотъ ковчегъ, то при этомъ должны были присутствовать девять лицъ: самъ король или его замъститель (кто-либо изъ высшихъ ленниковъ), двое изъ ближнихъ ленниковъ (hommes liges), патріархъ или его зам'вститель (пріоръ Гроба Господня), два каноника, виконтъ Іерусалима и двое присяжныхъ изъ Палаты буржуа.

Ассивы. Kak's BRUHCH обычаевъ.

Таково преданіе, которое передаеть Жанъ д'Ибелинъ въ первыхъ статьяхъ своей книги. По этому первому опредъленію кипрпоздивитія скаго юриста, ассизы - это западно-европейскіе кутюмы, записанные на выборъ при Годфридъ Бульонскомъ и исправлявшіеся при его преемникахъ. Тотъ же Жанъ д'Ибелинъ приводить въ другомъ мъсть коронаціонную присягу Іерусалимскаго короля. Какъ понимаетъ ассизы эта королевская присяга? Король обращается съ присягой къ патріарху. Онъ объщается блюсти владенія и вольности Св. деркви Іерусалимской, и ассизы королевства, короля Амальриха и короля Балдуина, его сына, и старые обычаи, и ассизы королевства Герусалимскаго. Итакъ, здесь ассизы связаны уже съ именами королей Амальриха и Балдуина IV. Дъйствительно, въ памятникахъ феодальнаго права Іерусалима упоминается рядъ ассизъ, связанныхъ съ именами опредвленныхъ королей: напр., ассизъ Балдуина II въ le Livre au Roi перечисляеть проступки противъ ленной присяги (fei mentie), за которые сеньёръ могъ отобрать ленъ у вассала; или самъ Жанъ д'Ибелинъ излагаетъ ассизу короля Альмариха, по которой ленники ленниковъ (arrière -vassaux, вавассеры) должны были принести присягу ближней зависимости (ligue) главному сеньёру королевства. Но имя Годфрида никогда не встръчается въ такомъ сочетании. Еще болъе противорвчить себв Жанъ д'Ибелинъ въ концв книги, гдв онъ какъ бы даеть отвъть на вопросъ, чъмъ же была "ассиза" его времени, въ эпоху кипрскихъ юристовъ? "Въ правленіе семи королей Іерусалимскихъ", говорить онъ здъсь: "которые всъ виъстъ процарствовали 86 летъ (очевидно, Годфрида онъ не считаетъ), были составлены и установлены ассизы, и до утраты Святой Земли ими пользовались такъ, какъ теперь (на Кипръ) этого уже нельзя сдълать: потому что мы знаемъ ихъ довольно - таки слабо и все, что мы изъ нихъ знаемъ, знаемъ по слухамъ или изъ обычая. И мы принимаемъ за ассизу обычай, который на нашихъ глазахъ дъйствоваль, какъ ассиза, говоря, что, по слухамь, ассиза именно такова". Въ другомъ мъсть это новое опредъление ассизы выражено еще ясиве: "Во всвхъ двлахъ следуеть твердо держаться ассизъ, а въ случаяхъ, где не ясно, какова ассиза, должно держаться обычая и давней практики. Поэтому, каждое соображеніе, свидьтельство или ръшеніе (esgart ou conoissance ou recort), которое Палата ленниковъ произнесетъ, какъ ассизу, должно и соблюдаться, какъ ассиза, потому что во многихъ случаяхъ ассиза можеть быть выяснена только ссылкой на давнюю практику или на обычай палаты. Ассиза — это извъстная форма закона и должна соблюдаться и дъйствительно соблюдается въ Герусалимскомъ королевствъ и въ королевствъ Кипрскомъ лучше, чъмъ законы, декреты и декреталіи".

Если въ частностяхъ и надо признать у Жана д'Ибелина противоръчія съ самимъ собой и другими источниками по исторіи Іерусалимскаго королевства, то все-таки общее представленіе объ ассизъ и различныхъ фазахъ ея существованія — выдержано въ его трактать. Воть итогь этого изложенія: Начиная съ Годфрида Бульонскаго и при 7 Іерусалимскихъ короляхъ, кромв очередныхъ засъданій Палаты ленниковъ и буржуа, собираются чрезвычайные сеймы (парламенть) изъ предатовъ, вассаловъ, горожанъ и вырабатывають ассизы 1), которыя записываются и хранятся у Гроба Господня. Но Палаты ленниковъ и буржуа руководятся этими ассизами чаще всего по памяти, истолковываютъ ихъ по усмотрению, дополняють по общему духу и изъ обычая. Такъ продолжаеть вырабатываться, несмотря на существованіе основныхъ писанныхъ законовъ (Lettres du S. Sépulcre), обычное право Іерусалима (us et coustumes, jus consuetudinarium), которое при новыхъ сеймахъ можеть переходить въ ассизы. Взятіе Іерусалима Саладиномъ въ 1187 г. уничтожаетъ писанное право, и ассизы съ этихъ поръ живуть наравнь съ обычаями только въ традиціяхъ феодальныхъ и городскихъ палатъ (въ Акконъ и Никозіи на Кипръ), въ памяти выдающихся юристовъ изъ среды ленниковъ и буржуа, въ частныхъ записяхъ этихъ грамотныхъ людей.

По отношеню къ Годфриду Бульонскому преданіе, приводимое

<sup>1)</sup> Впрочемъ, ассиза Альмариха постановлена только Верхней Палатой.



Жаномъ д'Ибелиномъ, не выдерживаетъ критики: его приходится урвзывать. Кипрскій юристь ведеть оть Годфрида чуть ли не всв основные законы и учрежденія Іерусалимскаго королевства, подобно тому, какъ весь строй Кипрскаго государства преданіе приписывало д'ятельности Гвидо Лузиньяна. Жанъ д'Ибелинъ предполагаеть съ самаго начала стройную феодальную организацію ленниковъ и коммунальный строй городовъ. Этому представленію объ Герусалимъ противоръчитъ разсказъ Вильгельма Тирскаго; по его словамъ, еще къ концу царствованія Балдуина I городъ быль такъ скудно населенъ, что жителей едва хватало на защиту вороть, башень и ствиь. Сарадины или погибли при паденіи Іерусалима, или были изгнаны, а франковъ было такъ мало и такъ они были бъдны, что едва могли заселить одинъ кварталъ столицы. Нельзя преувеличивать и числа сирійцевъ, которыхъ турки угнетали по городамъ и избивали при первомъ приближеніи христіанскаго войска. Въ такомъ же положеніи были и другіе города, а многіе вовсе еще не были завоеваны. Правда, у того же Вильгельма Тирскаго въ грамотъ отъ 1100 г. рыцари (milites) уже противополагаются горожанамъ (burgenses), и упоминается даже виконть Верхней Палаты Буржуа, но все это только зачатки коммуны (burgesia). Итакъ, представленіе Ибелина о городскихъ учрежденіяхъ Годфрида нужно сильно уменьшить: ассизы горожанъ, какъ они дошли, и тв 37 палать буржуа по городамъ Герусалимскаго королевства, о которыхъ говоритъ преданіе, могли возникнуть только гораздо позже. То же самое нужно сказать и о Верхней Палать короля (la Haute Cour) и соотвътствующихъ ей 22 палатахъ въ бароніяхъ другихъ сеньёровъ. Какіе - нибудь законы, обязательные для руководства, должны были существовать уже при Годфридв, но выдь для этого годились отечественные кутюмы. Герусалимское писанное право, если оно вообще было на лицо, могло существовать только въ зародышъ скромнаго разм'тра. Уголовное право, какъ оно изложено у Ибелина и др., во всякомъ случав не могло входить въ ассизы Годфрида. Чемъ иначе объяснить, что при Балдуине II сеймъ въ Наблусъ (Неаполисъ въ Самаріи), созванный въ 1120 г. королемъ и патріархомъ изъ бароновъ, епископовъ, аббатовъ и народа, нашель нужнымъ издать въ 25 главахъ постановленія противъ безнравственности, воровства и разбоя? Вильгельмъ Тирскій знаваль ихъ въ архивахъ церквей. Le Livre au Roi приводитъ еще другую ассизу (establissement) первостепенной важности для феодальнаго

общества, но установленную только лишь при Балдуинъ II: въ ней приведено 12 случаевъ нарушенія ленной присяги (ligèce), т. е. проступки, за которые конфискуется ленъ.

Но подвергая сомнънію кодификацію ассизъ при Годфридъ Бульонскомъ, нельзя отвергать существованія самыхъ Lettres du S. Sépulcre 1) (Писемъ Гроба Господня). О нихъ говоритъ и другой кипрскій юристь, предшественникъ Жана д'Ибелина, Филиппъ На- Гроба Гооваррскій, ни словомъ не упоминающій, впрочемъ, о законодательной деятельности Годфрида. Этотъ писатель приводить даже, откуда самъ онъ почерпнулъ свои свъдънія о существованіи "Писемъ Гроба Господня", - отъ людей, которые видали "Письма" до 1187 г., т. е. до паденія Іерусалима; но когда Саладинъ взяль городъ, "Письма" погибли, "и никогда потомъ не было ни письменныхъ ассизъ, ни обычаевъ, ни кутюмовъ". Отъ поколенія юристовъ, помнившаго битву при Гиттинъ, Филиппъ Наваррскій въ молодости получиль вообще всъ свои свъдънія о Іерусалимскомъ правъ. Въ 1218 г. онъ участвоваль въ первой осадъ Даміэтты Жаномъ де Брізниъ, какъ оруженосецъ сира Пьера Шапъ, и въ свободное время читалъ ему въ слухъ романы. Здесь его услыхаль однажды Рауль Тиверіадскій, сенешаль королевства Іерусалимскаго, и похвалиль, какь онь читаетъ. Когда затъмъ Рауль заболълъ, Пьеръ Шапъ посылалъ къ нему Филиппа для чтенія вслухъ. Это продолжалось болье трехъ мъсяцевъ. Раулю обыкновенно не спалось, и овъ послъ чтенія вслухъ начиналь разсказывать Филиппу о дізлахъ Іерусалимскаго королевства, о его обычаяхъ и ассизахъ и наказывалъ запоминать все это. Позднее кипрскій юристь встречался въ Бейруть, Акръ и на Кипръ со старымъ сиромъ Ибелиномъ Бейрутскимъ, котораго приходилось уже разспрашивать, съ Баліаномъ Сидонскимъ, Николаемъ Антіомомъ изъ среды горожанъ и др., но Рауль Тиверіадскій быль главный авторитеть въ области права. Напр., про брата Гвидо Лузиньяна, Амальриха, впоследствіи короля Кипрскаго (1194—1205), участвовавшаго въ битвъ при Гиттинъ въ званіи і русалимскаго коннетабля, говорили, что онъ зналъ ассизы на память лучше всвхъ другихъ людей, за исключеніемъ только Рауля. Король Амальрихъ не хотълъ оставаться въ зависимости отъ толкованій феодальнаго двора и думаль было предпринять новую кодификацію ассизъ, утраченныхъ при паденіи Іеру-

Действи-RMHAKOT "Письма подня".

<sup>1)</sup> Названіе Lettres могло возникнуть, когда у Св. Гроба хранились еще отдваьныя ассизы до свода ихъ воедино.

салима; для этого онъ просилъ помощи у Рауля Тиверіадскаго. По словамъ Филиппа Наваррскаго, король предложилъ Раулю пригласить къ участію въ кодификаціи еще 10 вавассеровъ и увъряль, что при ихъ поддержив припомнитъ всв ассизы. Рауль уклонился подъ предлогомъ, что не хочетъ работать сообща съ какимънибудь Раймундомъ Антіомомъ и тому подобными правовъдами низкаго происхожденія, въ дівствительности, онъ, вівроятно, желаль сохранить за Палатой ленниковъ привилегію возстановлять ассизы по памяти. Ученикъ Рауля-Филиппъ Наваррскій написалъ свою книгу о Іерусалимскихъ ассизахъ по просьбъ друга-сеньёра, но сдълаль это неохотно и всегда раскаивался. Итакъ, существованіе Lettres du S. Sépulcre засвид'втельствовано надежной традиціей, и Жанъ д'Ибелинъ ясно отличаетъ ихъ отъ описей феодовъ и повинностей ленниковъ (писдовыя книги), которыя хранились не у Гроба Господня, а въ приказъ королевской казны (Secret du Roi, а это-Тrésor съ бальи во главъ). Кому изъ іерусалимскихъ королей принадлежала первая кодификація ассизъ и обычаевъ, сказать трудно. Такъ какъ Балдуинъ II (ум. 1131 года) еще издаеть отдъльныя постановленія о воровствъ, разбоъ, конфискаціи леновъ, а съ именами Амальриха и Балдуина IV опять связаны особыя ассизы, которыя въ коронаціонной присягь противополагаются "старымъ", то сводъ воедино "старыхъ ассизъ" правдоподобно отнести къ царствованію Фулькона Анжуйскаго и Балдуина III (1131-1162). Историкамъ же приходится возстановлять феодальные порядки Іерусалимскаго королевства по кипрской традиціи.

Общій ACCHES.

Первая половина книги Ибелина посвящена уголовному и гражхарактеръ данскому процессу, вторая — представляеть собой цъльный трактатъ леннаго права. Эта часть заслуживаетъ наибольшаго вниманія историка какъ по особенностямъ феодальныхъ отношеній на Востокъ, такъ и по своебразности ихъ обработки въ систему права. Нигдъ въ Европъ феодальный принципъ не достигалъ такого крайняго развитія, какъ въ областяхъ, завоеванныхъ крестоносцами. Здёсь, кром'в привычки къ феодальнымъ учрежденіямъ, вынесенной съ Запада, были налицо всв тв вившнія условія, которыя обыкновенно обостряли эту систему: фактъ завоеванія и разділа, подборъ ополченій изъ наиболіве предпріимчивыхъ, подвижныхъ элементовъ Европы; постоянная борьба съ сарацинами; слабость королевской власти, не освященной традиціей; довольно независимое положение свътскихъ бароновъ вдали отъ честолюбивой Римской деркви. Съ другой стороны, феодальныя учрежденія все таки не были здёсь естественнымъ произведеніемъ туземной почвы, а занесены сюда съ Запада. Когда движеніе крестовыхъ походовъ стало улегаться, и пестрая толпа крестоносцевъ начала складываться въ организованное общество, тогда, именно вследствіе разнообразія обычаевъ (кутюмовъ) въ средъ ополченій в необходимости считаться съ особыми мъстными условіями Палестины, рыдарство должно было сознательно и съ разборомъ (критически) отнестись къ отношеніямъ, ускользавшимъ на Западъ оть вниманія вследствіе давней привычки къ нимъ. Въ связи съ вдумчивымъ отношеніемъ къ своимъ привычкамъ должно было явиться желаніе закръпить ихъ (кодифицировать). На Западъ обработка и сводъ ленныхъ кутюмовъ производились чаще всего юристами, которые стояли уже на точкъ зрънія королевской власти, вступившей въ борьбу съ феодалами. Въ этой теоретической борьбъ съ феодальнымъ принципомъ легисты (законники) опирались на римское право, которое сообщало особую окраску ихъ мышленію о людскихъ отношеніяхъ и отучало понимать средневъковую дъйствительность такъ, какъ она сама себя понимала. Напротивъ, на Востокъ (въ особенности на Кипръ) феодальный дворъ денниковъ взялъ верхъ надъ королемъ, и юристы-вассалы изучали us и coutumes и assises въ тъхъ видахъ, чтобы не дать возможности королевской власти разростаться путемъ мелкихъ правонарушеній. Самые пріемы мышленія о феодальныхъ отношеніяхъ и учрежденіяхъ вырабатывались злъсь не на враждебномъ римскомъ правъ, а повторяли собой ходъ феодальной мысли, какъ она раскрывалась во время судебныхъ преній передъ Палатой ленниковъ. Все, что могъ дать организованнаго феодализмъ, предоставленный самому себъ, онъ далъ это на Востокъ. Какъ будто ради всесторонняго изученія этого начала историку въ видъ исключенія дана была возможность произвести опыть и искусственно создать среду, особенно благопріятную для кристаллизаціи феодальнаго общества.

Сердцемъ феодальнаго общества въ Сиріи былъ не столько король, сколько его Палата, т. е. совокупность ленниковъ. Палата хранила ассизы и обычаи въ своей памяти, толковала ихъ, а позднъе стала даже источникомъ закона, потому что, послъ гибели "Писемъ Гроба Господня", обычаи, признаваемые Палатой за ассизы, были приравнены пропавшимъ "Письмамъ". Гарантіей Палаты держались всъ пожалованія въ странъ: раздачи леновъ, производившінся сеньёромъ безъ поручительства вассаловъ (hommes liges), имъли

силу только, пока самъ онъ былъ живъ; напротивъ, лены, розданные за порукой Палаты, обязательно утверждались и его наслъдникомъ. Трактатъ объ ассизахъ горожанъ объявляетъ незаконнымъ поборъ въ 7½ су за уклоненіе отъ очистки улицъ только потому, что король Балдуинъ установилъ его безъ совъта своихъ вассаловъ и своихъ горожанъ. Нечего говорить о томъ, что вся юрисдикція исходила отъ Палаты; ея свидътельство (recort) о фактъ даренія и владънія замъняло собой письменную привилегію. Какія же средства были въ рукахъ отдъльнаго вассала, чтобы принудить сеньёра подчиниться приговору Палаты и какая гарантія у отдъльнаго ленника противъ произвола этого всемогущаго собранія?

Принудительныя оредства противъ сеньёра.

Если сеньёръ не исполняеть решенія или постановленія Палаты, то есть три средства понудить его къ тому (destraindre le segnor): 1) заклиная его честью и клятвой, которую онъ далъ — блюсти ассизы; 2) созывая и заклиная своихъ пэровъ (т. е. другихъ ленниковъ того же сеньёра) - понудить сеньёра къ соблюденію постановленій Палаты (par semondre et conjurer ces pers); 3) отказываясь отъ службы, къ которой обязываль ленъ (par lui gager de son servise). Прежде, однако, чемъ прибегнуть къ одному изъ этихъ способовъ, надо сперва нъсколько разъ повторить свое требованіе въ присутствіи двора (reguerre). Къ этимъ способамъ понужденія ленникъ можетъ прибъгать, если сеньёръ не платитъ ему ренты, составляющей ленъ, или удерживаетъ часть земельнаго лена и т. п. Порядокъ принужденія быль таковъ: ленникъ трижды требуетъ удовлетворенія передъ Палатой; затьмъ, беретъ себь совытника изъ ея среды и дважды назначаетъ сеньёру срокъ. Когда эти сроки пройдутъ, ленникъ приходитъ къ нему и говоритъ: "я откавываюсь отъ службы, которую я долженъ вамъ за этотъ ленъ". Когда ленникъ откажется отъ службы (gager le service), онъ ждетъ годъ и день, не удовлетворить ли сеньёръ его требованія, и не является ни на какіе призывы сеньёра. Затімь, если сеньёрь все-таки не платить, тогда ленникъ можеть выбрать одинъ изъ трехъ обычныхъ путей-усовъщивать сеньёра, обратиться къ помощи ленниковъ или уже окончательно отказаться отъ службы, поступить куда-либо наемникомъ, взять ленъ у другого сеньёра и т. п. Заклинаніе пэровъ (esconjurement) состоить въ томъ, что обиженный созываеть ихъ и разсказываеть все дело; все поры тогда въ свою очередь должны временно отказаться отъ феодальной службы (gager le seignor), пока сеньёръ не заплатить должнаго обиженному.

Какая же, съ другой стороны, была гарантія у отдъльнаго ленника противъ произвола всей Палаты? Онъ могъ только объявить всю Палату "безчестной" (fausser la cour), но это средство было почти неисполнимо. Если ленникъ хочетъ обезчестить Палату и скажеть, что ен судь или соображенія, или сведенія, или решеніе несправедливы или незаконны, тогда, чтобы доказать свое заявленіе, онъ долженъ выйти на поединокъ со всей Палатой и побъждать по очереди, одного за другимъ, всехъ ся членовъ, даже техъ, кто не участвоваль въ разборъ дъла.

Зависимость короля отъ своего феодальнаго двора, который всегда могъ прибъгнуть къ стачкъ (gager le service), чтобы настоять на своемъ, должна была вредно отзываться на оборонъ Амальрика. Іерусалимскаго королевства. Поэтому заслуживаеть вниманія попытка короля Амальриха-оставаясь на почвъ феодальныхъ отношеній укрвпить свою власть и создать себв особую военно-политическую силу изъ вавассеровъ, которую всегда можно было бы противопоставить Палатъ изъ ленниковъ первой руки. Ассиза короля Амальриха составляеть коренную особенность феодальнаго строя въ Палестинъ. Поводомъ къ изданію этой ассизы послужила война между Амальрихомъ и Жираромъ, сеньёромъ Сета (Сидона) и Бофора. Война возгорълась вслъдствіе того, что Жираръ лишилъ одного изъ своихъ вассаловъ лена безъ въдома и ръшенія двора. По миру, заключенному между королемъ и сеньёромъ Сета, Жираръ вернулъ своему вассалу ленъ и вознаградилъ его за всв убытки. При этомъ случав феодальный дворъ, состоявшій изъ короля, Жирара, всъхъ бароновъ, высшихъ вассаловъ и вообще всвур трхя ченниковя, одр кодоряхя ва свою одереде зависрии вассалы второй руки (вавассеры), составиль и установиль новую ассизу. Ассиза гласила, чтобы всв вавассеры королевства принесли присягу ближней зависимости (ligèce) главному сеньёру (королю) за лены, которые они держали отъ его вассаловъ, и что если король хочеть имъть присягу въ върности отъ людей, живущихъ по городамъ, замкамъ, бургамъ, то пусть всв они дадутъ ему присягу и несуть въ силу нея тв же обязанности, которыми связаны вавассеры въ силу присяги о ближней зависимости. Что же такое эта ligèce? Описывая обрядъ, посредствомъ котораго устанавливалась вассальная зависимость (кольнопреклоненіе, вложеніе рукъ въ руки сеньёра, поцелуй въ губы), Жанъ д'Ибелинъ различаетъ два типа вассальной зависимости на Востокъ: болъе обыкновенная (между вавассерами и вассалами первой руки) устанав-

Аосивы RODOR ливается посредствомъ hommage, болье тысная зависимость (hommage lige, ligèce) допускалась въ Герусалимскомъ королевствъ только по отношенію къ главному сеньёру. Дівло въ томъ, что homтаде можно было приносить несколькимь сеньёрамь, отъ которыхъ вассаль держаль лены; надо было только при каждой новой присять оговаривать свой первый hommage или ligèce (sauver son premier seignor), т. е. своему второму сеньёру вассаль даваль объщаніе помогать противъ всъхъ, кромъ своего перваго сеньёра. Но присягу ближней зависимости (ligèce) можно было на Востокъ произносить только одинъ разъ, и поэтому вассалы и вавассеры (по ассизъ Амальриха) давали ее главному сеньёру (королю): противъ него они никогда не должны были помогать вооруженной рукой. Ассиза Амальриха дала возможность королю опираться на вавассеровъ и даже на горожанъ противъ непокорныхъ ленниковъ первой руки. Если, напр., главный сеньёръ призываетъ свое го непосредственнаго вассала къ участію въ Верхней Палать, а тотъ не идетъ, тогда король можетъ (опираясь на hommage lige) обратиться за содъйствіемъ къ вавассерамъ непокорнаго вассала. Эти hommes liges (вавассеры) должны явиться къ своему непосредственному сеньёру и требовать, чтобы тотъ въ теченіе сорока дней непремънно явился къ королю. Когда сорокъ дней прошли, тогда всв вавассеры должны покинуть своего непосредственнаго сеньёра и идти къ сеньёру верховному; при этомъ они, конечно, теряютъ свои лены и терпять убытки, за которые ихъ долженъ вознаградить король. Но такъ какъ всв феодальныя повинности обоюдны, то, въ силу той же ассизы, главный сеньёръ долженъ оказывать поддержку вавассерамъ противъ ихъ непосредственныхъ сеньёровъ. Если кто-либо изъ непосредственныхъ ленниковъ короля наложитъ руку на личность или ленъ вавассера безъ постановленія своего двора (палаты), или откажеть ему въ судъ или исполнении приговора, тогда верховный сеньёръ долженъ освободить неправильно заключеннаго или помочь ему вернуть ленъ. Вследствіе ассизы Амальриха ленники второй руки, давшіе главному сеньёру королевства присягу ближней зависимости, могли сидъть въ Верхней Палать короля наравнь съ непосредственными вассалами его; ассиза эта объединяла между собой встхъ вавассеровъ, дълала ихъ "пэрами" другъ для друга и связывала обязанностью взаимной поддержки противъ непосредственныхъ сеньёровъ.

Къ особенностямъ феодализма въ Палестинъ надо отнести и крайнее развитіе денежныхъ леновъ. Крестоносцы-рыдари не входили въ подробности сельскаго хозяйства, а довольствовались только рентой отъ сирійцевъ и арабовъ, оставшихся на земляхъ въ качествъ кръпостныхъ. Поэтому рыцари и своимъ вассаламъ отводили часто въ ленъ не опредъленный участокъ земли, а извъстную часть ренты. Между ленниками и ленами съ кръпостнымъ населеніемъ не устанавливалось никакихъ прочныхъ отношеній, и о патріархальномъ духъ феодальной жизни здъсь не могло быть и ръчи. Съ другой стороны, точное опредъленіе суммы, составлявшей денежный ленъ, давало вассалу право требовать недоборъ съ сеньёра и грозить въ противномъ случать отказомъ отъ службы.

Вообще феодальный строй, подававшій часто поводы къ внутреннимъ раздорамъ, ослаблялъ Іерусалимское королевство и въ значительной степени содъйствоваль его паденію. Но въдь первые крестоносцы, создавшіе его, были убъждены, что само Провидъніе непосредственно ведеть ихъ къ побъдамъ и торжеству, и не придавали цены соображеніямъ мірской политики и тактики. И новый приливъ рыцарей съ Запада, и вниманіе палестинскихъ бароновъ всегда устремлялись къ Іерусалиму — по соображеніямъ религіи: тамъ была главная святыня—Гробъ Господень. Ленники не были даже обязаны служить сеньёру за предвлами государства, хотя внутри границъ ихъ можно было задержать на дъйствительной службь до году. А между тыть, если бы какой-нибудь государственный человъкъ или стратегъ отръщился отъ привязанности къ Іерусалиму, какъ религіозному центру, ему стало бы ясно, что Гробъ Господень надо было завоевывать на Эвфрать и въ Мосуль, гдъ было средоточіе могущества сельджуковъ, а не на берегахъ Іордана. На Югь, въ Египть, калифатъ Фатимидовъ быль въ упадкъ, и самыя опасныя границы христіанскихъ государствъ находились на Съверъ и на Востокъ. Вполнъ разумно было стремленіе завоевать Сирійское побережье, дабы обезпечить сношенія съ Западомъ, но для укрвпленія границъ следовало еще овладеть эмиратами Дамаскомъ и Алеппо, захватить Гарранъ и Ракку и всв переправы черезъ Эвфратъ. Но эпоха крестовыхъ походовъ умъла ценить только Іерусалимъ.

## Ш.

## Духовно-рыцарскіе ордена. Процессъ тампльеровъ.

Іоанниты.

Идея крестовыхъ походовъ всего цельнее воплотилась и долее всего держалась въ духовно-рыцарскихъ орденахъ. Жертвуя собой и своими деньгами ради борьбы съ невърными, эти ордена заняли исключительное положение и на Востокъ и на Западъ, сосредото--дэш кінавовтоэжоп кыналомовоп кынпуджахых финания пожертвованія щедрыхъ благотворителей; въ силу этого они на ряду съ италіанскими куппами стали посредниками между двумя культурами -- Европы и Азіи. Но міровая изв'встность и политическое могущество отвлекали ихъ отъ первоначальныхъ скромныхъ целей. Вернее другихъ оставался преданію орденъ іоаннитовъ. Выроспи изъ общины, посвятившей себя уходу за бъдными и больными, въ рыцарскій союзъ для борьбы съ невърными, онъ всегда продолжалъ развивать свою полезную дъятельность въ обоихъ направленіяхъ и въ Палестинъ, и на Родосъ, и даже на Мальтъ, постепенно суживаясь и замирая. По противоположному пути пошелъ орденъ тампльеровъ: опираясь на поземельную собственность и на исключительныя привилегіи, дарованныя церковью, онъ развился въ независимую политическую силу, на которую съ опасеніемъ и завистью стали глядеть и светскія власти и католическое духовенство; могущество и стремленіе обособиться погубили тампльеровъ. Больше политическаго смысла и дальновидности обнаружилъ самый молодой изъ орденовъ-нъмецкій. Еще раньше, чъмъ утрачены были христіанами ихъ последнія владенія на Востоке, рыцари немецкаго ордена нашли за Вислой новое поприще для борьбы съ невърными и сумвли развитие политическаго вліянія совмвстить съ прежней культурно-религіозной цълью.

Колыбелью ордена іоаннитовъ былъ страннопріимный домъ (госписъ), основанный частнымъ жертвователемъ въ Іерусалимѣ. Не задолго до начала крестовыхъ походовъ богатый горожанинъ Амальфи Панталеонъ Мауро основалъ госписъ съ пріютомъ для купповъ и паломниковъ въ Антіохіи; затѣмъ, получивъ въ даръ отъ калифа Мостансеръ Билла участокъ земли въ христіанскомъ кварталѣ Іерусалима, онъ основалъ и здѣсь монастырь S. Maria latina, который долженъ былъ служить убѣжищемъ для купповъ

изъ Амальфи, ведшихъ въ XI в. левантскую торговлю; рядомъ возникъ поздиве и женскій монастырь S. Maria Magdalena съ пріютомъ для паломницъ. Оба учрежденія въ Іерусалимъ распространили вскоръ свою благотворительность на всъхъ римско-католиковъ, но они далеко не могли удовлетворять всехъ нуждавшихся въ помощи съ техъ поръ, какъ после завоеванія Св. Града въ 1099 г. усилился приливъ паломниковъ. Ивотъ, девять знатныхъ юношей съ Гергардомъ во главъ соединились въ общину ради ухода за паломниками. Подъ охраной св. Іоанна Милостиваго, котораго заместиль впоследстви Іоаннъ Креститель, они поселились въ госписъ не далеко отъ монастырей Панталеона Мауро. Слухи о ихъ самоотверженной дъятельности проникли на Западъ, и пожертвованія стали сыпаться на нихъ. Въ южной Франціи они получили въ даръ земли еще въ началѣ XII стольтія. Но паломничество въ предвлахъ Палестины не было безопасно; община должна была расширить кругъ своихъ заботъ и стала съ оружіемъ въ рукахъ охранять пилигримовъ на пути отъ береговыхъ пристаней къ Св. Граду. Отсюда выросъ мало-по-малу объть всъхъ рыцарей Госпиталя — биться противъ невърныхъ; образцомъ могъ служить при этомъ только что возникшій орденъ тампльеровъ. Такъ сложился пълый духовно - рыцарскій ордень, первымъ магистромъ котораго сталь преемникъ Гергарда — Раймундъ дю-Пюи. При Раймундъ данъ былъ и уставъ ордену, но подлинникъ хартіи съ папскимъ утвержденіемъ погибъ при паденіи Аккона въ 1291 г., и въ 1300 г. Бонифацію VIII пришлось еще разъ подтвердить копію съ утраченнаго документа. Раймундъ, "бъдный рабъ Христа и хранитель Госписа въ Іерусалимъ", требуетъ, по этому уставу, объта непорочности, послушанія и отреченія отъ собственности ото всёхъ, кто хочетъ посвятить себя служенію бізднымъ. Они должны довольствоваться водой и хлебомъ и ходить въ самой простой одежде, такъ какъ, въдь, ихъ господа - нищіе, которымъ они должны служить, терпять отъ нужды и наготы, а рабу не подобаеть роскошествовать, когда господинъ бъдствуетъ. Мысль, что бъднякигоспода для рыцарей 1), легла въ основание всего учреждения. Она выражалась въ цъломъ рядъ символическихъ обрядовъ; наприм., когда братья, собиравшіе пожертвованія, возвращались домой, то они клали сборы въ больничной палатъ передъ своими "господами", т. е. призръваемыми. Призръніемъ бъдныхъ и больныхъ орденъ



<sup>1)</sup> Quia domini nostri pauperes.

XPECTOM. NO MCT. CPER. BEKOBE. B. II.

іоаннитовъ не пренебрегалъ и тогда, когда уже достигъ богатства. Кругъ его дъятельности съ годами даже расширился, тщательность ухода усилилась. По правиламъ Раймунда дю-Пюи, больной, нуждавшійся въ помощи Госпиталя, долженъ былъ сначала исповъдаться передъ духовникомъ ордена и пріобщиться; тогда ему отводили койку и снабжали всъмъ нужнымъ, какъ своего "госполина".

Но въ 1181 г. при Госпиталь іоаннитовъ было уже четыре ученыхъ врача, чтобы определять болезни и делать братьямъ ордена указанія относительно приготовленія лізкарствъ. Собранія капитула ордена издають точныя постановленія о размітрахъ коекъ для больныхъ, о теплой одеждъ, пищъ и т. п. Но обычаю, больнымъ давали трижды въ неделю свежую свинину и баранину, а кто быль на діэть, тому курицу. Каждая провинція ордена должна была доставлять въ Госпиталь тв произведенія, которыми она особенно славилась; наприм., пріоръ владъній ордена во Франціи посылаль ежегодно въ Герусалимъ 100 кусковъ зеленаго сукна на одъяла больнымъ; пріоры Пизы и Венеціи доставляли крашеныя бумажныя ткани, а бальи Тиверіады—сахаръ. Всю черную работу по уходу за больными несли не сами рыцари, а причисленные къ ордену "служащіе братья". Такая систематичность въ благотворительности производила сильное впечатление на паломниковъ, посъщавшихъ Св. Землю. Іоаннъ Вюрцбургскій слышалъ, наприм., оть служащей братіи, что число призръваемыхъ въ Госпиталь больныхъ доходило до 2000; кромъ того, Госпиталь раздавалъ милостыню какъ по домамъ бъдняковъ, такъ и нищимъ, ходившимъ отъ дверей къ дверямъ; наконецъ, іоанниты поддерживали своей помощью еще многихъ людей, жившихъ въ укръпленіяхъ и защищавшихъ Св. Землю отъ сарадинъ.

Но съ теченіемъ времени вся эта благотворительная діятельность стала падать исключительно на служащую братію и духовенство; напротивъ, сами рыцари превратились въ привилегированный классъ и чуждались обязанностей, противныхъ, какъ имъ казалось, рыцарской чести. Это раздвоеніе въ средъ ордена вывело его на новую дорогу и существенно измінило общій его характеръ. Когда къ обязанностямъ рыцаря Госпиталя прибавилась военная охрана паломниковъ и борьба съ невірными, тогда военное начало взяло въ орденъ верхъ, а монашеское отодвинулось на задній планъ. Особые клерики ордена приняли теперь на себя всъ заботы о богослуженіи: они стояли во главъ церквей и часовенъ

іоаннитовъ, отправляя требы среди населенія принадлежавшихъ ордену казалій, и, какъ полковые священники, шли всв за рыцарями въ битву. Стремленіе ордена обособиться отъ католическаго духовенства сказывалась въ запрещеніи рыцарямъ испов'ядоваться у священника, не принадлежащаго къ клерикамъ іоаннитовъ. Съ другой стороны, къ лицамъ, вновь поступавшимъ въ орденъ, стали предъявлять требованія болве строгія и чисто рыцарскія, напр., родовитость. Обязанность предварительнаго постриженія превратилась въ формальность, и молодая знать, воспитавшаяся въ домъ ордена, легко становилась іоаннитами, въ особенности если выражала желаніе плыть за море на Востокъ для борьбы съ невърными. Но съ утратой Палестины и перевздомъ магистра іоаннитовъ на Мальту эта забота о продолженіи дъла крестовыхъ походовъ исчезаетъ; самъ орденъ перестаетъ нуждаться на Западъ въ многочисленныхъ воинахъ, и доступъ въ рыцари Іоанна Крестителя становится крайне затруднителень; наприм., пріоры теряють право принимать новыхъ членовъ, и оно остается привилегіей магистра. Только въ Испаніи, гдв продолжалась война съ маврами, и на Востокъ пріоры могли попрежнему поставлять въ новые рыцари столько воиновъ, сколько нужно было для поддержанія боевой силы. Усиленіе военнаго начала отразилось и на одеждів рыцарей. Только бълый кресть на груди рясы, установленный еще правилами Раймунда дю-Пюи, остался навсегда отличительнымъ признакомъ іоаннитовъ; онъ сохранялся позднее и на красномъ кафтанъ и черномъ плащъ, которые рыдари надъвали въ битву. Нъкоторыя дорогія ткани и яркіе цвъта были запрещены іоаннитамъ, но имъ разръшался, наприм., черный, сърый и коричневый камлоть. Правила генеральнаго капитула точно опредъляли, какое оружіе, сколько лошадей и прислуги могъ получить іоаннить, сообразно своему чину въ орденъ. Рыцарь обязанъ былъ содержать въ исправности оружіе, выданное изъ арсеналовъ ордена, а старое сдавалось по счету каждый разъ, когда онъ получалъ взамънъ новое. Впрочемъ, могущество іоаннитовъ за предълами Св. Земли покоилось не столько на самихъ рыцаряхъ, сколько на группахъ лицъ, стоявшихъ подъ охраной ордена: это-такъ называемые донаты и "собратья" (Confratres). Донаты приносили ордену присягу на върность, не бросая мірской жизни; если же они принимали монашество, то легко становились полноправными іоаннитами. Подъ именемъ "собратьевъ" къ ордену примыкали государи и высшая знать, жертвуя ему при этомъ земли или доходы. Въ нъкоторыхъ

отношеніяхъ они становились членами ордена, напр., исповідовались у орденскаго духовенства и погребались на кладбищахъ іоаннитовъ; глава ордена возлагалъ даже на нихъ руки въ знакъ торжественнаго принятія въ лоно общины. Такъ какъ "собратья" помогали ордену пожертвованіями, то въ такое отношеніе къ іоаннитамъ могли становиться и женщины.

Владенія

Къ концу крестовыхъ походовъ орденъ іоаннитовъ владълъ на іовниятовъ. Восток в общирными угодьями на всемъ протяженіи Сиріи отъ горъ Арменіи и до границъ Египта, съ вилланами и свътскими рыцаливрен имындати, имаринасем , имана, имамод , имарен иманен-имки банями и всякими доходными статьями. Кром'в общежитій рыцарей въ Герусалимъ, Акконъ, Тиръ, Монте Пелегрино, близъ Триполиса и Антіохін, орденъ владвлъ зданіями почти во всехъ городахъ Палестины, употребляя ихъ для благотворительныхъ пвлей или сдавая внаймы. Въ общемъ система хозяйства на орденскихъ земляхъ была та же, какъ и въ казаліяхъ бароновъ или италіанскихъ коммунъ, т. е. іоанниты раздавали земли то на ленныхъ условіяхъ, то въ аренду, преимущественно наслъдственную. Но ордену быль чуждъ хищническій взглядъ на свои угодья, обычный среди бароновъ за-моремъ. Іоанниты старались, напротивъ, найти равновъсіе между своими доходами и благосостояніемъ зависимыхъ людей. Наравнъ съ феодалами, орденъ владълъ и доходными статьями, и кръпостными, и рабами; наприм., въ 1160 г. король Балдуинъ подарилъ ордену 60 палатокъ, т. е. семействъ бедуиновъ, а въ Акконъ іоанниты получали извъстную долю пошлинъ въ гавани. Благодари всемъ своимъ доходамъ, орденъ св. Іоанна сталъ крупной денежной силой своего времени и ссужаль большими суммами бароновъ Палестины. Въ XIII в. въ его распоряжении на Западъ и Востокъ насчитывали 19 тысячъ земельныхъ единицъ (manoirs), а каждаго мануара было достаточно, чтобы содержать вооруженнаго рыцаря 1). Своими пограничными казаліями орденъ пользовался не только для цвлей хозяйственныхъ, но и для защиты предвловъ крестоносцевъ. Въ трехъ мъстахъ сосредоточены были хозяйственныя и боевыя силы іоаннитовъ: вдоль Египетской границы между Аскалономъ и Хеврономъ, затъмъ вокругъ горы Оавора и Тиверіадскаго озера на опасныхъ пунктахъ восточной границы и на съверъ въ области Триполиса и Антіохіи. Во всъхъ трехъ цент-

<sup>1)</sup> Статистическія данныя средневъковыхъ источниковъ не надежны, но они деють общее представление современниковь о богатствъ ордена.

рахъ орденъ воздвигъ крвпкіе замки; таковъ быль Кратумъ, или Курдскій замокъ на Съверъ (Castrum Curdorum). Брева папы Александра IV отъ 1254 г. освободило отъ десятины всв земли іоаннитовъ, лежавшія вокругь его замка, въ виду громадныхъ жертвъ. принесенныхъ тамъ орденомъ, и объщанія держать и на будущее время 60 рыцарей въ Курдскомъ замкв. Совершенно независимаго положенія добился ордень для своихъ владіній въ княжествів Антіохійскомъ. Для области Апамейской, доставшейся ему здісь въ 1167 г., онъ получилъ право войны и мира и могъ проводить свою собственную политику по отношенію къ магометанскимъ государямъ. Перемирія, которыя заключаль здісь ордень, считались обязательными для всего княжества, напротивъ, договоры внязя Антіохіи съ невърными не имъли такого же значенія для іоаннитовъ. Съ согласія Боэмунда Антіохійскаго сеньёръ Маргата уступиль въ 1186 г. ордену эту крѣпость съ городомъ Валеніей и окружающими ихъ угодьями за опредвленную ренту, потому что ему самому не хватало ни денегь, ни войска для защиты. Ордень, въ виду его общеполезной дъятельности, не обязанъ былъ отдавать князю обычную долю съ добычи, которую рыцари отнимали здесь у сарацинъ. Договоры, заключавшіеся здесь іоаннитами съ врагами-магометанами, должны были соблюдаться князьями Антіохіи, напротивъ, для ордена въ Маргать не были обязательны договоры князя, хотя тоть и объщался испрашивать на нихъ совъта у рыцарей св. Іоанна. Чисто государственное верховенство ордена надъ этой областью выражалось и въ томъ, что епископъ Валеніи съ 1215 г. утверждался магистромъ ордена іоаннитовъ. Въ центръ этой области на трехугольномъ плато высокой скалы въ недоступномъ замкъ Маргатъ съ его колоссальной башней было мъстопребываніе магистра ордена.

Уже въ 1211 г. паломникъ Вильбрандъ Ольденбургскій любовался на эту громаду зданій; по его свъдъніямъ, гарнизонъ этой кръпости доходилъ до тысячи человъкъ, а въ ея складахъ лежали запасы провіанта на пять лътъ впередъ. И все-таки султанъ Келаунъ овладълъ этой твердыней: его осадныя машины по частямъ были подняты на высоты, а подкопы, подведенные съ южной стороны, гдъ плато соединялось съ окрестными горами, разрушили здъсь бастіонъ и грозили паденіемъ главной башиъ. Гарнизонъ поспъшилъ тогда сдаться (въ маъ 1285 года). Неудачная защита Триполиса въ 1289 г. подорвала въру въ будущность ордена, а съ утратой послъднихъ христіанскихъ владъній въ Сиріи началось его

въковое разложение <sup>1</sup>). Но эта попытка іоаннитовъ создать орденъгосударство не прошла безслъдно и послужила примъромъ для другихъ подобныхъ ему общинъ, напр., для нъмецкаго ордена на берегахъ Вислы.

Нѣмецкій орденъ.

Хотя участіе нъмецкихъ рыцарей въ завоеваніи Палестины и было незначительно, но зато паломники изъ Германіи посъщали въ большомъ числе Св. Места. Поэтому одинъ уроженецъ Германіи, переселившійся совсемъ съ своей женой въ Іерусалимъ, еще при Балдуинъ I основалъ здъсь на свои средства страннопріимный домъ для паломниковъ, а рядомъ построилъ часовню. Госписъ сталъ разростаться благодаря пожертвованіямь; благочестивые люди шли туда въ услуженіе. Въ сороковыхъ годахъ XII стольтія папа Целестинъ II подчинилъ это благотворительное учреждение магистру ордена іоаннитовъ, который назначаль пріора этой "служащей братін" нъмецкаго происхожденія. Участіе нъмецкаго рыцарства во второмъ крестовомъ походъ подняло было положение госписа, но катастрофа 1187 г. отозвалась на немъ сильнъе, чъмъ на другихъ уже окръпшихъ орденахъ. Бъгледы, потерявшіе съ паденіемъ Іерусалима всв свои доходы, возобновили, однако, труды по уходу за больными въ лагеръ подъ Аккономъ и на судахъ любекскихъ и бременскихъ купцовъ, приплывшихъ въ Сирію. Гвидо Лузиньянъ отвель место для новаго госписа въ Акконе, а брать императора Генриха VI, герцогъ Фридрихъ Швабскій приняль его подъ свое покровительство. Смёлые планы Гогенштауфеновъ стали распространяться и на Востокъ; для ихъ осуществленія нъмецкій орденъ могъ стать опорной точкой. Когда въ 1197 г. германскіе князья появились въ Палестинъ съ Конрадомъ Майнцскимъ, дабы подготовить почву для крестоваго похода самого императора, тогда нъмецкій госпись окончательно быль расширень въ духовно-рыцарскій орденъ, по образцу италіанскаго и французскаго: нъмецкіе рыпари должны были ухаживать за больными, какъ іоанниты, и

<sup>1)</sup> Въ 1309 г. іоанниты завладвли Родосомъ и подъ именемъ Родоссияхъ рыцарей бились съ Османскими турками до 1522 г., когда островъ пришлось сдать Сулейману ІІ. Тогда Карлъ V предоставилъ ордену островъ Мальту подъ условіемъ продолжать борьбу съ невърными. Въ 1798 году Наполеонъ Бонапартъ взялъ Мальту, а Мальтійскіе рыцари выбрали себъ вскоръ гросмейстеромъ русскаго императора Павла І. Послъ его смерти орденъ управлялся только «намъстниками» и продолжалъ свою благотворительную дъятельность по уходу за больными и паломниками и въ Іерусалимъ и въ Западной Европъ. Въ 1879 г. папа Левъ XIII возобновилъ санъ гросмейстера Мальтійскаго ордена.

сражаться съ невърными, какъ тампльеры. Въ ихъ уставъ, утвержденномъ Иннокентіемъ III, смітшались статуты обоихъ другихъ орденовъ. Теперь сама собой пала и зависимость отъ іоаннитовъ. Во главъ нъмецкихъ рыцарей появляется вскоръ въ звани гросмейстера одинъ изъ величайшихъ государственныхъ людей того времени-Германнъ ф. Зальца. Этотъ гросмейстеръ сумълъ жить въ ладахъ съ римской церковью, какъ іоанниты и храмовники, и въ то же время тесно примкнуль къ Гогенштауфенамъ и ихъ политикъ, враждебной папамъ. Тщетно возстали іоанниты противъ самостоятельности новаго ордена, и безуспешно отрицали тамплыеры его право на бълый плащъ съ чернымъ крестомъ 1). Въ 1229 г. Германнъ ф. Зальца сталъ воздвигать близъ Аккона и особый замокъ для ордена - Монфоръ или Штаркенбергъ, а папа Григорій IX взываль ко всему христіанскому міру о денежной помощи для "Новыхъ Маккавеевъ". До 1271 г. Штаркенбергь быль мъстопребываніемъ магистра ордена: гарнизону пришлось, наконецъ, покинуть его вследствіе тяжкаго натиска султана Бибара.

Но ту военную организацію, систему хозяйства и культурныя цъли, которыя нъмецкій ордень выработаль себъ на Востокъ, онъ перенесъ впоследствии и на берега Вислы. Язычниковъ пруссовъ нъмецкіе рыцари часто называли здісь сарацинами, а географическія имена Палестины появились вблизи Балтійскаго моря. До сихъ поръ въ предъдахъ Пруссіи можно найти и Іерусалимъ (близъ Кёнигсберга) и Эммаусъ (близъ Данцига). Въ Палестинъ рядомъ съ маршаломъ ордена вхалъ, бывало, со знаменемъ Туркопулъ 2), а начальникъ наемныхъ войскъ, состоявшихъ на службъ у маршала, назывался Туркопуліемъ; ивоть еще въ XV в. въ областяхъ прусскаго ордена быль въ ходу грубый "хлёбъ Туркопуловъ", выдававшійся прислугв. Въ войнь съ невърными орденъ и на берегахъ Вислы примънялъ ту же систему, какъ крестоносцы въ Сиріи. Подъ защитой цълаго ополченія крестоносцевъ воздвигался прежде всего замокъ на высотахъ, господствовавшихъ надъ обширною областью, наміченной для распространенія христіанства. Когда язычникамъ уже нанесенъ первый тяжелый ударъ, и крестоносцы разойдутся, въ замкъ остается гарнизонъ, чтобы путемъ постоян-

<sup>2)</sup> Туркопулами называли на Востокъ дегкую конницу изъ туземцевъ, сирійцевъ и магометанъ, въ родъ нашихъ казаковъ. Первоначально это были дъти греческихъ матерей и отцовъ изъ турокъ или арабовъ. Туркопулы хорошо знали мъстность и военныя хитрости сарацинъ.



<sup>1)</sup> У тампльеровъ быль бълый плащъ съ праснымъ престомъ.

ной мелкой войны принудить жителей области подчиниться или выселиться. Тогда замокъ становился центромъ для колонизаціи управленія. Таково было назначеніе Кульма, Маріенвердера, Кёнигсберга: они соответствовали Маргату и Монфору въ Палестинъ. Та система хозяйства, которую нъмецкій ордень примъняль и на Востокъ, и на Съверъ, была заимствована у іоаннитовъ. Небольшая часть земель подъ садами (въ Палестинъ подъ виноградниками и плантаціями сахарнаго тростника) оставлялась обывновенно въ непосредственномъ управленіи ордена. Пастбища сдавались на Востокъ на съемъ бедуинамъ, платившимъ ренту скотомъ и кожами. Часть пашенъ обрабатывалась на средства ордена для удовлетворенія его собственных потребностей, а всв остальныя поля снимались на аренду или общинами виллановъ или отдельными свободными хозяевами. Рента за пашни чаще всего уплачивалась курами, яйцами, сырами; кром'в того, крестьяне орденских в земель и въ Палестинв и въ Пруссіи обязаны были помогать при постройкъ замковъ и въ случав вторженія непріятеля браться даже за оружіе.

Возникновеніе ордена тампльеровъ.

Іоанниты пережили другіе ордена и послужили образцомъ при созданіи гуманныхъ орденовъ и общинъ новаго времени. Нъмецкій орденъ, правда, разложился, но его рыцари успъли создать Пруссію, какъ світское государство. Одни только тампльеры трагично погибли въ средніе въка и не оставили ни традиціи, ни преемниковъ. Между твиъ, одно время орденъ храмовниковъ сіялъ могуществомъ и славой ярче своихъ собратьевъ. Его вызвали къ жизни вскоръ послв основанія Іерусалимскаго королевства тв разбои, которые дълали опасными всякія сообщенія между Яффой и Св. Градомъ. Грабители, магометане и сирійцы, отваживались приближаться къ самымъ воротамъ Іерусалима и здёсь у пистернъ подкарауливали франковъ, приходившихъ поить лошадей. Для борьбы съ этими разбойниками бургундскій рыцарь Гюго де Пэнъ (Payns) соединился съ уроженцемъ съверной Франціи Годефруа де С.-Омеръ; къ нимъ примкнуло еще шесть другихъ рыцарей, и основаніе для ордена тампльеровъ было заложено такимъ образомъ въ 1119 г. Правда, ни устава, ни монастырского объта на первое время не было. Еще въ 1123 г. самъ руководитель общины называется міряниномъ, живетъ въ бракв и имветъ сына. Но вскорв рыцари принесли іерусалимскому патріарху об'єть охранять безопасность дорогъ и провожать паломниковъ на пути отъ берега къ Св. Граду. Тогда Гюго де Пэнъ выбралъ изъ устава св. Бенедикта нъсколько правиль, которыя стали обязательными для всехъ "бедныхъ ры-

царей Христа". Членамъ общины запрещены были роскошь въ одеждь, безцывные разговоры и смых, охога и т. п.; обыты цвломудрія, бідности и послушанія дізлали рыцарей отныніз монахами. Король Балдуинъ предоставилъ въ ихъ распоряжение домъ рядомъ съ бывшей мечетью, которая, по преданью, стояла на мъстъ храма Соломонова. Тогда братія Гюго де Пэна стала называться "бъднымъ рыцарствомъ Христа изъ храма Соломонова" или просто "храмовниками" (тампльерами). Это необычайное соединеніе рыцарства и монашества поражало современниковъ, польза отъ трудовъ храмовниковъ была для всёхъ очевидна, и пожертвованія въ пользу ордена стали стекаться со всёхъ сторонъ. Орденъ тамплыеровъ, въ отличіе отъ іоаннитовъ, уже при самомъ основаніи даль рыцарскому началу въ своей средъ перевъсъ надъ монашескимъ и умъль этимъ привлекать къ себъ полудикихъ феодаловъ, являвшихся на Востокъ безъ глубокаго пониманія крестовыхъ походовъ и искавшихъ прежде всего приключеній. Бернардъ Клервоскій особенно цвнилъ орденъ тампльеровъ за то, что онъ далъ разумную и христіанскую цізль этой грубой силів, легко подпадавшей на Востокъ всякимъ искушеніямъ. По просьбъ Гюго де Панъ этотъ великій аскеть и мистикъ въ особомъ трудв "De laude novae militiae" ("Хвала новому рыцарству!") обратиль вниманіе христіанскаго міра на новое рыцарство. Бернардъ Клервоскій изображаеть, какъ въ противоположность одичавшему свётскому "феодальному рыцарству" эти рыцари-монахи живуть въ братской любви, смиренномъ послушаніи магистру и добровольной біздности. Храмовники обитають въ палатахъ, лишенныхъ всякихъ украшеній; на стінахъ развіз только панцыри и оружіе. Они не знають праздности: кто свободенъ отъ воинскихъ обязаниостей, тотъ чинитъ оружіе и одежды. Ни болтовни, ни суетливости, ни громкаго смъха, ни шушуканья и бормотанія не допускается; волоса у нихъ коротко обстрижены; шахматы и игральныя кости въ презрвніи, соколы и всякая охота запрещены, представленія скомороховъ избъгаются. Люди, которые на Западъ были безбожниками и распутниками, разбойниками и клятвопреступниками, становятся полезными тружениками въ лонъ ордена тампльеровъ. Такова была характеристика новыхъ рыцарей у св. Бернарда.

Въ январъ 1128 г. Гюго де Пэнъ съ пятью другими рыцарями появился на своей родинъ на провинціальномъ синодъ въ Труа, чтобы добиться для новаго ордена освященія церковью. Здъсь выработанъ полный уставъ ордена (первоначально чуть ли не на

мнеми сто сикрания предволях станов на (финарии сто имени синода. Кром'в того, прелаты, собравшіеся на синодъ въ Труа, обратились съ пастырскимъ посланіемъ ко всему свътскому рыцарству, призывая его къ подражанію и на поддержку новому возрождающемуся рыцарству духовному. Какъ и св. Бернардъ, синодъ въ Труа призываетъ храмовниковъ обращать на путь христіанской дъятельности рыцарей порочныхъ, даже отлученныхъ отъ церкви. Но новый уставъ точно опредвлилъ, въ какой мере и какимъ путемъ тампльеры имъютъ право допускать въ свой орденъ людей, отлученныхъ церковью за различныя преступленія <sup>1</sup>). Виновный рыцарь (вероятно, уже заявившій себя какими-либо подвигами на службъ ордену) долженъ былъ сначала сообщить о своемъ намъреніи епискому; если магистръ и другіе храмовники считають отлученного рыцаря вообще достойнымь войти въ ихъ среду, то епископъ могъ снять съ него отлученіе. Другія статьи устава опредъляли въ духъ первоначальныхъ правилъ Гюго де Пэна образъ жизни рыцарей, ихъ одежду, общую дисциплину и права магистра, положеніе духовенства ордена техъ рыцарей, которые служили храмовникамъ, не давая монашескаго объта, и всей "служащей братіи". Уставъ этотъ долженъ быль идти на утвержденіе папы Гонорія ІІ, но, кажется, онъ никогда не получиль формальнаго освященія Римской куріи. По крайней мірів, уставъ не считался чемъ-либо неизменнымъ; уже его последняя статья ставила гросмейстера выше буквы закона, а впоследстви, съ согласія здравомыслящей части капитула, магистръ прямо таки могъ измънять обычаи ордена. Отсутствіе устава, утвержденнаго папами, дало тампльерамъ возможность уклоняться отъ первоначально намъченныхъ цвлей и всю внутреннюю жизнь ордена приспособлять къ новымъ широкимъ условіямъ д'вятельности, которыя открылись ему вм'вст'в съ богатствомъ и могуществомъ.

Возвышеніе тампльеровъ.

На родинъ Гюго де Пэна въ Шампанъъ тампльеры впервые пріобръли обширную поземельную собственность, благодаря щедрости Тибо IV (съ 1125 г.); городъ Провенъ (Provins), извъстный своими многолюдными ярмарками, сталъ центромъ здъщнихъ владъній ордена. Связи Годефруа де С.-Омеръ въ области Нижней Лотарингіи открыли ордену доступъ въ Артуа и Фландрію. Графъ Дитрихъ Фландрскій уже въ сентябръ 1128 г., когда у него гостили

Вообще же спошенія съ отдученными навлекали въ средніе въка отдученіе на мірянъ.

Гюго де Пэнъ и Годефруа де С.-Омеръ, подарилъ ордену Relief de Flandre, т. е. поборъ, который долженъ былъ уплачиваться храмовникамъ каждый разъ, когда ленъ переходилъ по наследству не по прямой линіи. Раймундъ Беренгарій III, графъ Барцелоны и маркграфъ Прованса, своими пожертвованіями укрѣпилъ положеніе ордена въ южной Франціи и за Пиринеями, гдв въ немъ нуждались для борьбы съ маврами. Въ эту эпоху молодое Португальское государство расходовало свои силы всецвло на борьбу съ невърными и предоставило храмовникамъ область между Коимброй и Лейрой, которую они должны были еще защищать противъ сарацинъ. Совершенно какъ въ Палестинъ, орденъ строилъ здъсь кръпости и привлекалъ колонистовъ. Первыя дерковныя привилегіи ордена разсчитаны были тоже на Пиринейскій полуостровъ: деркви въ техъ областяхъ, которыя (храмовники отнимали у мавровъ, становились независимыми отъ епископской власти. Міряне изъ всъхъ классовъ населенія примыкали здісь къ ордену подъ именемъ "домочадцевъ" (familiares) и становились почти въ вассальную зависимость отъ него, чтобы только пользоваться охраной рыцарей. Графство Тулузское, Иль-де-Франсъ, Бретань, Нормандія и т. д. стали тоже поприщемъ для мирныхъ завоеваній ордена. Въ Англіи храмовники утвердились въ Лондонъ, въ Италіи-на Авентивъ. Но первыя пожертвованія въ предълахъ Франціи, наприм., при Людовикъ VII, состояли исключительно изъ доходовъ и не удъляли еще ордену никакой государственной власти надъ землями, принесенными въ даръ. Число рыцарей возростало не такъ быстро, какъ площадь ихъ поземельныхъ владеній. Орденъ принималь новыхъ членовъ въ свою среду съ большой разборчивостью и требовалъ отъ нихъ непремънно знатности. Для борьбы съ невърными онъ держалъ на жалованіи наемныхъ рыцарей и экюйэ, служившихъ подъ началомъ рыцарей - храмовниковъ. Заботы по управленію им'вніями заставили, наконецъ, тампльеровъ допустить въ орденв и болве низменные слои общества, но лишь на положении "служащихъ братьевъ", сервіентовъ, т. е. членовъ ордена съ уменьшенными правами. Изъ этой "служащей братіи" набиралось впослідствіи и войско ордена. Число должностныхъ лицъ тоже возросло: кромъ гросмейстера, маршала и сенешала ордена, было много магистровъ и прокураторовъ во главъ областныхъ капитуловъ. Въ силу буллы Александра III, всв провинціальные дома ордена были подчинены "Тамплю" (рыцарскому дому) въ Іерусалимъ.

Соревнуя съ свътскими князьями, и папы осыпали храмовни-

ковъ своими щедротами. Повинуясь будлъ Целестина II (отъ 1144 г.), предаты должны были увъщевать свою паству собирать пожертвованія въ пользу храмовниковъ, и жертвователямъ отпускалась за это 1/4 церковныхъ пеней, наложенныхъ на нихъ за годъ. Епископы и священники были недовольны сборами такихъ пожертвованій, истощавшихъ кошельки и щедрость паствы въ ущербъ ея непосредственнымъ пастырямъ. Но въ глазахъ върующихъ половины XII в. орденъ храмовниковъ вполив заслуживалъ такихъ исключительныхъ милостей: въ нихъ видели еще "атлетовъ Христа", "Новыхъ Маккавеевъ"; ученый другъ папы Александра III, Іоаннъ Салисберійскій называль ихъ "единственными людьми, ведшими справедливыя войны". Папа Евгеній ІІІ (1145-53) дароваль имъ красный крестъ на ихъ бълыя одежды: это быль обычный символь борцовъ за церковь. Вскоръ за пожертвованіями послъдовали политическія права и внутреннее самоуправленіе. Прокураторы, которыхъ орденъ держалъ при Римской куріи въ качеств'в политическихъ агентовъ (Procurator in Curia Romana), заботились при восшествін на престоль новаго папы о расширенін правъ храмовниковъ и утвержденіи ихъ старыхъ привилегій. Такъ вознивъ цълый рядъ папскихъ грамоть. Онъ даровали ордену право пріобрътать или строить вновь церкви и основывать кладбища, а главное, независимость и обезпеченность отъ интердикта. Если тампльеры, собиравшіе подаяніе, приходили къ церкви, подвергшейся интердикту 1), то, по привилегіи папы Евгенія III, церковь открывалась въ честь ордена и отлученные допускались въ участію въ богослуженін; въ теченіе года такое нарушеніе интердикта допускалось дважды. Понятно, что въ такихъ случаяхъ на храмовниковъ щедро сыпались подаянія. Уже Евгеній III позволиль тампльерамъ завести свои собственныя кладбища для погребенія членовъ ордена, но затъмъ это право было распространено и на сервіентовъ, на зависимыхъ людей ордена и вообще на всъхъ, оказавшихъ ему какую-либо услугу. Благочестивые люди изъ всъхъ сословій добивались чести быть похороненными на кладбищахъ ордена и за это оговаривали въ своихъ завъщаніяхъ вклады въ пользу его церквей. Вообще Римская курія стала рано распространять на всв классы зависимыхъ отъ ордена людей права и привилегіи, касавшіяся, бывало, только рыцарей храма. По буллъ Александра III отъ 1160 г., архіепископы и епископы не сміли ни привлекать къ суду, ни

<sup>1)</sup> Запрещеніе богослуженія.

облагать штрафами людей ордена, провинившихся въ чемъ-либо. Папы поддерживали и обычай храмовниковъ не допускать разъ принятаго въ орденъ рыцаря до перехода въ другія корпораціи, ни даже въ общину Бернарда Клервоскаго. Право ордена давать убъжище людямъ и ихъ имуществу было иногда неудобно и для свътскихъ вельможъ. Собственность тампльеровъ, наприм., хлъбъ, платье и весь скотъ, отмъченный выжженными крестами, находилась подъ особой охраной Римской куріи.

Всв права и привилегіи, дарованныя ордену папами, были, наконецъ, собраны воедино и подтверждены буллой Александра III отъ 1163 г., которая по первымъ словамъ называется Omne datum optimum; для ордена она была своего рода Великой Хартіей вольностей. Эта булла призывала тампльеровъ на защиту церкви въ такое время, когда ей угрожали не только неверные, но и светская власть императоровь изъ дома Гогенштауфеновъ. Какъ защитники церкви, они должны и жить на счетъ церковныхъ имуществъ, а потому вси движимая и недвижимая собственность ордена освобождалась отъ десятины въ пользу церкви; напротивъ, десятины, которыя собираль ордень, утверждались за нимъ. Папа пытался опереться на орденъ, какъ на любимое детище католической церкви, и старался обезпечить его противъ всякаго вліянія світскихъ властей и епископовъ. Въ магистры всего ордена могъ быть избранъ только храмовникъ и притомъ непремънно лишь своими товарищами-рыцарями. Законы и обычаи, установленные магистромъ съ совъта капитула, не могли быть измънены никакой другой властью, стоящей вив ордена. Наконецъ, тампльерамъ запрещалось приносить кому-либо ленную присягу или клятву на върность. Дабы освободить излюбленный орденъ отъ давленія прелатовъ, папа Александръ III создаетъ своей буллой особыхъ орденскихъ священнослужителей. Право строить себъ собственныя церкви и основывать кладбища распространяется на всё владенія тампльеровъ безъ исключенія. Первоначально такія церкви ордена не были изъяты изъ подъ въдънія епископовъ, которые и ставили туда священниковъ. Напротивъ, будла 1163 г. дала ордену право принимать въ свою среду клериковъ и священниковъ, откуда бы они ни приходили, если только сами рыцари были убъждены въ законности ихъ посвященія. Предварительное согласіе мъстныхъ епископовъ испрашивалось, но оно перестало быть обязательнымъ. Эти орденскіе священники вели тотъ же образъ жизни, какъ и рыцари, носили такую же одежду, правда, застегнутую до верху,

Вуниа Александра III.

и обязаны были безусловно повиноваться магистру, но они все-таки не были полноправными членами ордена и не имъли голоса въ капитуль. Хотя храмовники въ случав нообходимости могли исповъдоваться и причащаться и у чужихъ священниковъ, внъ орденскаго духовенства, но зато священники - тампльеры совершали требы не только для рыцарей, но и для всехъ людей, зависимыхъ отъ ордена. Самъ папа становился какъ бы единственнымъ епископомъ тампльеровъ. Булла Omne datum optimum обособляла орденъ почти въ независимую дерковь. Современное духовенство съ темъ большимъ неудовольствіемъ смотрело на эту новую привилегію, что тампльеры оставались для него все-таки по преимуществу мірянами, а между тімь могли они теперь повелівать своими клериками. Злоупотребленіе новыми привилегіями переполнило чашу терпенія епархіальнаго духовенства, и на Латеранскомъ соборъ 1179 г. ордену пришлось выдержать пълую бурю нападокъ; несмотря на сопротивленіе рыцарей, соборъ приняль рядъ мітропріятій противъ самовольнаго расширенія и безъ того чудовищныхъ правъ ордена.

Управленіе ордена.

Пожертвованія и привилегіи XII в. опредълили положеніе храмовниковъ въ следующемъ столетіи. Двадцать пять леть, которыя отдъляли годъ буллы Александра III отъ времени Саладина и утраты Іерусалима, дали возможность ордену выработать внутренній строй въ соотвътствіи съ своимъ новымъ могуществомъ. Центръ тяжести ордена все еще лежаль въ Палестинъ. Отсюда управляль магистръ всехъ храмовниковъ, здесь были ихъ сенешалъ и маршаль. Но у Герусалимскаго королевства, какъ одной изъ провинцій ордена, быль свой особый комтурь, зависимый отъ магистра. Съ десятью рыцарями комтуръ поддерживалъ традицію первыхъ храмовниковъ и провожалъ паломниковъ, снабжая ихъ лошадьми и провизіей. Такими же провинціями ордена были еще Триполисъ, Антіохія, Франція, Англія, Пуату, Аррагонія, Португалія, Апулія и Венгрія; у каждой быль свой комтурь (или магистръ провинціи), который для мъстныхъ храмовниковъ замънялъ магистра всего ордена и утрачивалъ свою власть, какъ только являлся въ его область самъ глава рыцарей. При магистрахъ провинцій, или комтурахъ, были тв же должностныя лица, какъ и при главномъ магистръ. Изъ "служащей братіи" набирались менъе важныя должностныя лица, наприм., знаменоносецъ, наблюдавшій за оруженосцами, комтуръ гавани въ Акконъ, глава кухни, глава кузнецовъ и т. п. Богатство ордена казалось современникамъ необычайнымъ, но опредълить его теперь можно только приблизительно. Въ 1191 г. храмовники были въ состояніи купить у Ричарда Львиное Сердце островъ Кипръ за сто тысячь византіевъ (по количеству содержимаго золота эта сумма равняется 950,000 франковъ, а сравнительно съ покупательной силой того времени можетъ быть даже 8 милл. франковъ); при этомъ 40 тысячъ византіевъ были уплачены тотчасъ же. Хроникеръ Матвий Парижскій опредъляль количество вемельныхъ угодій ордена въ 9,000 мануаровъ; число это съ 1291 г. по 1307 г. возросло до 10,500, несмотря на утрату владвній въ Сиріи.

Однако, ордену далеко не во всъхъ провинціяхъ удалось достичь политической самостоятельности. Такъ, въ Португаліи тампльеры попали прямо - таки въ зависимость отъ королей, напротивъ, во Франціи во многихъ областяхъ къ нимъ перешли чисто государственныя права. Въ Португаліи всв рыцари ордена были ленниками короля (вопреки буллъ Александра III) и исключительно португальцы по происхожденію; выборъ магистра производился лишь съ разръшенія монарха, равно какъ и отсылка денегь въ главный госпись въ Герусалимъ; новый магистръ долженъ былъ приносить присягу на върность королю и его наслъднику. Но во Франціи вслъдъ за доходами съ земель, пожертвованныхъ ордену, переходили къ храмовникамъ и сеньёріальныя права. Ссылаясь на буллу Александра III, запрещавшую тампльерамъ становиться въ ленную зависимость, рыцари превращали принесенные имъ въ даръ лены въ безвозвратное владение (main morte). Съ другой стороны, феодальные вельможи, жертвуя земли ордену, выговаривали себъ обыкновенно лишь высшую юрисдикцію или же въ другихъ случаяхъ право суда, и судебныя пошлины и пени делились между территоріальнымъ сюзереномъ и рыцарями. Даже самъ французскій король шель на такое размежеваніе: въ 1279 году Филиппъ III покончилъ свои распри съ парижскими тампльерами полюбовной сдълкой. Право суда надъ домами, улицами и доходами ордена внутри Парижа осталось за королемъ; напротивъ, въ своихъ владыніяхь за стынами города (здысь лежаль главный Тампль, служившій сокровищницей и крізпостью) рыцари творили судъ и расправу по всемъ деламъ; король не могъ собирать съ этихъ владъній ни taille, ни поборовъ на содержаніе стражи.

Внъшнее могущество ордена продолжало расти въ XIII в., но Обособленего нравственное значение и уважение къ нему въ обществъ поколебались. Неудачи христіанъ въ Св. Землів ставились на Западів

HOCTL ордена.



въ связь съ своекорыстной политикой тампльеровъ: уже двусмысленное поведеніе рыцарей подъ Дамаскомъ въ 1148 г. набросило на нихъ подозрвніе въ прямой измінь. Первоначальныя ціли ордена раньше всего пришли въ забвение среди его членовъ, и вивств съ погоней за богатствомъ и властью закралась туда и симонія. Булла Иннокентія ІІІ отъ 1213 г. предписывала патріарху следить, чтобы орденъ не бралъ никакихъ поборовъ со вновь принимаемыхъ въ рыцари Храма. Рано появились служи и о ереси въ средв ордена. Обряды, противные не только ученю католической церкви, но и христіанству вообще, могли зародиться среди тампльеровъ только благодаря тому, что римская курія мирволила своему излюбленному ордену и дала ему возможность обособиться отъ церкви и міра и замкнуться въ своей эгоистичной независимости. Постепенно утвердилось правило, что храмовники вовсе не имѣютъ права исповъдоваться у какихъ-либо другихъ священниковъ, вив своего орденскаго духовенства. Это расширеніе привилегіи Александра III дало ордену возможность щадить нъкоторыя порочныя наклонности и суевърія своихъ членовъ, близкія къ ереси. Къ тому же, храмовники были изъяты изъ подъ обыденной церковной юрисдикціи: они не могли быть отлучены отъ церкви мъстными епископами, даже патріархъ і русалимскій не могъ налагать на нихъ кары (по булль напы Гонорія III отъ 1217 г.). Только папа быль еще для ордена "епископомъ". Но отдъльные рыцари начинали уже заявлять требованія на безусловную свободу даже передъ лицомъ самого епископапапы и колебать власть римскаго первосвященника, призвавшую орденъ къ независимости и господству. Во время правленія Урбана IV (1261-64) маршалъ ордена Этьенъ де-Сисси совершилъ преступленіе, неизвістное намъ по существу, но побудившее папу вившаться въ двла тампльеровъ, отлучить маршала и потребовать его удаленія въ посланіи на имя магистра Оомы Берара. Письмо Климента IV на имя того же магистра тампльеровъ свидетельствуеть, что орденъ не торопился исполнить повельнія папы. Клименть IV высказываеть магистру свое изумленіе, что Этьенъ де-Сисси попрежнему числится маршаломъ и даже былъ посланъ со своей должностной печатью въ Римъ. Здесь онъ явился къ папе. Когда Климентъ IV потребовалъ, чтобы маршалъ сложилъ съ себя званіе и выдаль печать, то Этьенъ де-Сисси отказался повиноваться и дерзко заявилъ, что печать возвратитъ онъ только тому, отъ кого ее получиль, и называль вообще неслыханнымь такое вмъшательство папы въ дъла ордена. Въ письмъ къ магистру Оомъ Берару

Климентъ IV напоминаетъ храмовникамъ свою власть вязать и разръшать и всъ благодъянія римской куріи относительно ордена: въдь, если папы лишать рыцарей своего покровительства, то имъ не удержаться противъ натиска опископовъ и нападеній светскихъ князей. Тънъ болье не должны они бросать Риму вызовъ своей заносчивостью; ибо папа и церковь только изъ снисхожденія терпъли до сихъ поръ многое такое въ средъ ордена, чего нельзя будеть Клименту IV терпеть долее, не отягощая своей совести, разъ онъ самъ подыметъ рвчь объ этихъ заблужденіяхъ, вызванный на то неповиновеніемъ храмовниковъ. Но и на этотъ разъ Клименть IV не хотьль прибытать къ суровости; онъ готовъ быль даже снять съ Этьена де-Сисси отлученіе, произнесенное Урбаномъ IV, и ждать, пока магистръ самъ наложить на него кару. Что же это были за заблужденія ордена, разслівдованіемъ которыхъ грозилъ Клименть IV?

По ученію римской церкви, отъ неповиновенія папъ, намъстнику Уклоневія Христа, быль какъ бы одинъ шагъ и до отреченія отъ Інсуса. Таковъ и былъ въ дъйствительности путь ордена къ ереси. Дорожа стіанства. своей безусловной независимостью, храмовники, преимущественно во Франціи, стали требовать отъ вновь поступающихъ членовъ въ доказательство ихъ полнаго повиновенія ордену двухъ кощунственныхъ обрядовъ: отреченія отъ Іисуса Христа и оскверненія его креста плеваніемъ 1); но требованія эти предъявлялись не всегда, и самое кощунство служило только порукой въ томъ, что новый храмовникъ и тъломъ и душой будеть принадлежать ордену. Многіе вновь поступающіе съ ужасомъ узнавали въ последнюю минуту посвященія тайну французскаго ордена, растерявшись или уступая насилію, произносили отреченіе и затымъ всю жизнь мучились сознаніемъ своего гръха. Другіе принимали весь обрядъ за пустую внышность, а нъкоторые подъ покровомъ отреченія давали волю своимъ суевъріямъ или тъмъ еретическимъ ученіямъ, которыя они усвоили раньше. Не придавая этому кощунству никакого догматическаго значенія, руководители тампльеровъ дали, однако, поводъ отдъльнымъ братьямъ и цълымъ общинамъ ордена свободнъе относиться къ ученію церкви, нежели это было въ обычать. Не понимая богослуженія на латинскомъ языкь, не имъя ни права, ни возможности читать латинскую Библію, храмовники, въ особенности

отъ кри-

<sup>1)</sup> Такое объяснение даваль кощунственным в образом в гросмейстеръ Яковъ MOJB.

"служащіе братья", вышедшіе изъ низшихъ классовъ народа, легко подпадали подъ вліяніе народныхъ суеверій и еретическихъ ученій, распространенных в на Восток в и въ южной Франціи. Съ другой стороны, болье развитые рыцари пользовались независимостью ордена, чтобы вопреки запрещенію церкви удовлетворять свою религіозную любознательность изученіемъ Библіи въ пересказахъ на народный языкъ. Во время следствія надъ тампльерами въ Провансв въ 1308 г. въ главномъ домъ рыцарей въ Арлъ найдена была книжка съ толкованіями на Библію (Liber interpretationis super libris Bibliae). Можетъ быть, книга эта служила для чтенія во время трапезы рыцарей. Среди рукописей Парижской Національной библіотеки есть пергаменть изъ 248 листовъ, исписанный въ два столбца на французскомъ языкъ. По содержанію, это-переложеніе пяти книгь Моисея, книги Інсуса Навина, книгъ Судей, Царей и Маккавеевъ, Товіи и Юдиеи. Книгъ Судей предпосланъ прологъ въ французскихъ стихахъ, объясняющій поводъ и цізь автора работы. Переводъ книги Судей сделанъ, какъ оказывается, по порученю "магистра Рихарда" и "брата Оттона", членовъ "достопочтеннаго Общества", "Святого Братства". Они побудили автора перевести книгу Судей, дабы ихъ товарищи черпали оттуда примеры гордаго рыцарства. Такъ какъ авторъ превозносить затемъ орденъ Рихарда и Отгона ва его готовность жертвовать жизнью для защиты веры, называетъ его избраннымъ рыцарствомъ Господа, крестъ котораго они носять на себь, a charité et humilité считаеть главными добродьтедями этого ордена, то ръчь идетъ здъсь, конечно, о французскихъ тампльерахъ 1). На поляхъ Библіи тампльеровъ попадаются толкованія, а къ книгамъ Моисея и Іисуса Навина приложены введенія. Хотя въ нихъ и нътъ прямо-таки еретическихъ ученій, но истолкованіе библейских событій поражает свободным, разсудочным за отношеніемъ къ буквъ Закона. Толкователь, напр., настаиваетъ на томъ, что Богъ создалъ весь міръ видимый и невидимый сразу, а если книга Бытія говорить о дняхъ творенія, то тутъ надо понимать только постепенное размъщение существъ и приведение въ порядокъ того, что уже было создано. И самый переводъ Библіи для рыцарей и эти толкованія шли въ разр'язь съ общимъ духомъ католической церкви XIII в. Между тымь число тамплыеровь выбств со всей служащей братіей и зависимыми людьми ордена было такъ

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Среди магистровъ тампльеровъ былъ Рихардъ де-Бюръ (de - Bures) (1256 – 57), но магистрами называли и номтуровъ какъ провинцій, такъ и отдельныхъ домовъ ордена.

значительно, что кощунственные обряды и свободное отношеніе къ требованіямъ церкви не могли оставаться тайной. Если папы р'ьшили смотръть сквозь пальцы на порядки среди храмовниковъ, то, ведь, была еще королевская власть, которая могла вывств съ инквизиціей взять во Франціи въ свои руки изобличеніе ордена. Филиппъ IV Красивый, сидъвшій на французскомъ престоль съ конца XIII в., имълъ въ промедшемъ примъръ истребленія еретиковъ: это - крестовый походъ противъ альбигойцевъ при Филиппъ Августь.

Какъ носитель монархического начала, Филиппъ Красивый Филиппъ всегда быль радь усилить обаяніе королевской власти или огра- Красивый ничить государственныя права какой-либо монашеской общины. Но и ордень. онъ не быль безусловнымъ врагомъ тамплъеровъ. Еще его предшественникъ, Филиппъ III Отважный (1271-85) издалъ ордонансъ "Ecclesiarum utilitati", запрещавшій духовнымъ корпораціямъ и орденамъ пріобретать лены, но относительно тампльеровъ ордонансъ не быль приведень въ исполнение. Тотчасъ после восшествия на престолъ Филиппъ IV решился, было, осуществить волю предшественника и положить конецъ переходу леновъ въ "мертвую руку" ордена храмовниковъ. Въ силу этого король наложилъ секвестръ на вст земли, пріобрътенныя тампльерами за послъднія тридцать лътъ, и приказалъ чиновникамъ взять ихъ въ свое управление. Но это первое столкновеніе между привилегированнымъ орденомъ и королевской властью окончилось мирно. Указомъ отъ 1292 г. король отложиль до другого времени изследование вопроса о правахъ храмовниковъ на секвестрованные дены и вернулъ ихъ ордену за порукой казначея парижскаго Тампля. Можеть быть, уступчивость Фидиппа IV въ концъ XIII ст. объясняется той распрей, которая разыгралась между королемъ и папой Бонифаціемъ VIII. Въ теченіе этой борьбы излюбленный орденъ римской куріи стояль на сторонъ свътскаго монарха, расшатывавшаго папскій престоль. Черезъ посредство визитатора ордена храмовниковъ во Франціи Гюго де-Перодо (Peraudo) состоялся въ 1303 г. договоръ между королемъ и тампльерами о взаимной охранъ и поддержкъ, направленной прямо противъ папы Бонифація VIII. Въ следующемъ году об'в верховныя властиновый папа и король-осыпають орденъ своими милостями. Бенедиктъ XI подтверждаетъ тампльерамъ всв ихъ привилегіи, а Филиппъ IV издаетъ въ ихъ пользу грамоту вольностей, которой устраняеть передъ ними всв препятствія къ расширенію позомельной собственности и усиленію своихъ исключительныхъ правъ. Всъ

земли, пріобрѣтенныя до сихъ поръ тампльерами, были признаны "мертвой рукой", юрисдикція ордена — утверждена и расширена. Напр., лица, входившія такъ или иначе въ составъ ордена, освобождались оть обязанности являться по призыву въ свѣтскіе суды, если тяжба касалась частныхъ дѣлъ; королевскіе бальи и сержанты могли назначать и вести судебныя засѣданія въ областяхъ орденской юрисдикціи только тамъ, гдѣ это было въ обычаѣ съ давнихъ поръ и т. д. Слухи о ереси ордена положили конецъ союзу между королемъ и храмовниками.

Начало процесса тамильеровъ виквизиціей.

Филиппъ IV по природъ былъ склоненъ къ ръшительнымъ, насильственнымъ мърамъ въ борьбъ со своими соперниками, но цвли для своихъ насилій король выбираль, руководясь государственными соображеніями; онъ совершаль ихъ, сохраняя всю внышность законности, опираясь на общественное мивніе и на учрежденія, пользовавшіяся дов'вріемъ своего времени. Такимъ быль Филиппъ въ удачной борьбъ съ папой Бонифаціемъ VIII, такимъ остался онъ и въ процессв тампльеровъ. Могущество ордена шло въ разръзъ съ идеей монархической власти, которую проводили французскіе короли и ихъ легисты, а отъ его уничтоженія Филиппъ IV могъ ждать только выгоды. Но не король создалъ поводъ для гибели храмовнивовъ: онъ явился ему самъ собой. Южная Франція была уже раньше театромъ безконечныхъ процессовъ противъ еретиковъ. Инквизиція пріобръла себъ тамъ навыкъ на низшихъ и среднихъ классахъ общества и какъ бы право требовать жертвъ болве высокопоставленныхъ. Къ храмовникамъ она, впрочемъ, могла примънить только все тв же возмутительныя формы уголовнаго процесса, которыя казались ея жестокому времени дозволительными противъ еретиковъ вообще. Процессы о ереси (acta fidei) вели тогда инквизиторы (следственные суды, inquisitores haereticae pravitatis), непосредственно назначавшіеся папами. Во Франціи ихъ было нівсколько, но съ Иннокентія IV пріоръ парижскихъ монаховъ ордена предикантовъ (доминиканцевъ) былъ обыкновенно главой учрежденія. Положеніе инквизиціи было такое же привилегированное, какъ и у ордена храмовниковъ; только папа могъ, наприм., налагать на нихъ отлучение. Недаромъ косились на инквизиторовъ епископы, юрисдикція которыхъ уменьшилась. Зато новая сила-государственная власть французскихъ королей -- охотно поддерживала инквизицію своей светской вооруженной рукой. Для того, чтобы начать процессъ, инквизиторы могли не дожидаться прямого доноса; достаточно было, если о комъ-либо

шла худая молва (diffamatio). Тогда инквизиторъ "инструировалъ" процессъ, т. е. приступаль къ допросу заподозрвинаго лица, которое привлекалось къ следствію пока какъ бы на правахъ свидътеля (testis), и предъявляль ему пункты обвиненія. Въ дъйствительности уже на этой ступени процесса сознание "свидътеля" вынуждалось сплошь и рядомъ пытками. Въ случав сознанія "свидътеля" цервовь давала кающемуся отпущеніе гръха и принимала опять въ свое лоно, предоставляя себв затемъ право все-таки наказать его. Между темъ нотаріусы, записывавшіе показанія свидътелей, по окончанія допроса обрабатывали ихъ въ офиціальный протоколъ. По инструкціи, инквизиторамъ быль предоставленъ произволь выбирать и вносить въ протоколь только тв изъ показаній обвиняемаго, которыя казались имъ наиболее правдоподобными и касались прямо сущности преступленія, короче говоря, только то, что подтверждало его вину. Теперь только послъ примиренія съ церковью начивался самый "судъ" инквизиціи, вторая ступень процесса. Обвиняемому прочитывался (обыкновенно на народномъ языкъ) протоколь съ его показаніями. Если обвиняемый отказывался отъ нихъ, то это считалось отпаденіемъ въ преживою ересь и влевло за собой сожженіе или другую кару, по приговору суда; поэтому жертвы инквизиторовъ обыкновенно клятвенно скръпляли такой протоколь. Въ протоколахъ делалась теперь даже приписка, что всь изложенныя показанія обвиняемый призналь добровольными, не вынужденными ни угрозами, ни пытками, ни подкупомъ. Такъ было и съ тампльерами, хотя изъ показаній нікоторыхъ рыцарей ясно, что они подверглись пристрастному допросу. Степень наказанія тоже была предоставлена инквизитору на произволъ. Государство помогало инквизиціи на всьхъ ступеняхъ процесса и вознаграждалось за это имуществомъ, конфискованнымъ у обвиненнаго. Таково было учрежденіе, которое устами инквизитора Франціи Гильома Имбера (Imbert) потребовало у Филиппа IV савдствія надъ храмовниками.

"Диффамація", худая слава объ орденѣ, уже давно была налицо. Климентъ V получилъ первыя свѣдѣнія о его заблужденіяхъ незадолго до восшествія на престолъ. Когда магистръ ордена Яковъ Молэ прибылъ съ Кипра въ 1306 г., чтобы совѣщаться съ папой о новомъ крестовомъ походѣ, онъ узналъ, что передъ королемъ и папой выставлены тяжелыя обвиненія противъ храмовниковъ. При дворѣ Филиппа IV шесть мъсяцевъ обсуждали вопросъ, прежде чъмъ начать самое слъдствіе. Король совѣтовался съ вельможами,

свътскими и духовными, и сообщилъ обвинение даже папъ. Глава ордена, въроятно, увъдомленный о приближающейся грозъ самимъ папой, обратился къ римской курін съ просьбой произвести следствіе, дабы положить конець слухамь, которые онъ считаль ложными. Поэтому въ концъ августа 1307 г. Климентъ V писалъ королю, что новыя свъдънія поколебали его увъренность въ невиновности ордена, и что онъ теперь же самъ намъренъ приступить въ Пуатье къ разбору дъла о тампльерахъ. Но темъ временемъ предварительныя обсужденія сдівлали для короля и инквизитора Франціи самый факть ереси очевиднымь. Гильомъ Имберъ різшиль начать следствіе, но не противъ всего ордена, а противъ отдельныхъ подозрительныхъ членовъ его, и потребовалъ содъйствія у Филиппа. Вопросъ могь теперь только идти о компетенціи инквизиціи по отношенію къ ордену, который быль изъять своими льготами отъ всякаго церковнаго суда, кром'в папскаго. Но инквизиція была сама учрежденіемъ привилегированнымъ, предполагаемая ересь грозила опасностью христіанству, а Филиппъ IV могъ, правда, унижать папство, но не прочь быль при этомъ созидаемой имъ власти французскаго короля сообщить и ореоль защитника въры. Своимъ вившательствомъ онъ решилъ спорный вопросъ въ пользу инквизиціи и 14 сентября изготовиль инструкцію для королевскихъ чиновниковъ объ арестованіи храмовниковъ; здісь были уже высказаны всь обвинительные пункты противъ ордена: отречение отъ Христа, поруганіе креста, другіе непристойные обряды при пріемъ въ орденъ и разръщение порочной жизни его членамъ. Ударъ былъ хорошо подготовленъ и удался: въ ночь съ 12 на 13 октября были одновременно арестованы всв храмовники въ тогдашней Франціи, а на ихъ имущество наложенъ секвестръ.

Инквизиціонный процессь не исключаль гласности. Черезь два дня (14 окт.) въ заль капитула Парижской Божьей Матери собрались его каноники и магистры университета и узнали изъ устъ канцлера Гильома Ногарета и инквизитора Имбера объ аресть рыцарей и выставленныхъ противъ нихъ обвиненіяхъ. Засъданіе возобновилось затьмъ въ зданіи самого Тамиля, захваченнаго королемъ, и здъсь въ присутствіи прелатовъ, магистровъ и бакалавровъ парижскаго университета магистръ тамильеровъ Яковъ Мола призналь, что отреченіе отъ Христа и поруганіе креста были обычными обрядами ордена при посвященіи новаго члена; онъ оправдывалъ ихъ тьмъ, что это было только испытаніе повиновенія. Нъсколько другихъ тамильеровъ подтвердили показаніе своего

магистра; кажется, они разочитывали своими объясненіями кощунственныхъ обрядовъ спасти орденъ и уладить дело полюбовно. Черезъ три дня послъ этого начался формальный инквизипіонный процессъ противъ арестованныхъ. Съ 19 окт. по 24 ноября выслушаны были показанія 138 тампльеровъ. Здёсь были налицо представители всъхъ разрядовъ ордена: среди "служащей братіи"-простые пахари, пастухи, а съ другой стороны -- должностныя лица съ магистромъ Яковомъ Моло во главъ. По инструкціи, "въ случав надобности" должна была примвияться нытка, и следы пристрастнаго допроса отразились на некоторыхъ протоколахъ противоръчіями. Но масса показаній сохранила живой личный характеръ допрашиваемыхъ и даетъ мелкія подробности ихъ пріема въ ордевъ, оттънки ихъ тогдащияго настроенія; все это непохоже ни на заученный урокъ, продистованный инквизиторомъ во время пытокъ, ни на единообразную форму протокола, заранъе написаннаго въ духв обвиненія. Правда, объясненія, которыя могли бы служить извиненіемъ, пропускаются, но важно, что почти всв обвиняемые безъ исключенія признали только два пункта обвиненія, какъ в ихъ магистръ: отреченіе отъ Христа в поруганіе креста; напротивъ, показанія о поклоненіи идолу, о двоевѣріи (дуализмъ, т. е. признаніи двухъ началь въ міръ, Бога Высшаго и Бога Преисподняго, въ духв катаровъ и богомиловъ), о дозволеніи порочной жизни и т. п. встрівчались только изрівака.

Хотя Климентъ V и былъ въ зависимости отъ короля, но извъстіе, что орденъ тампльеровъ во Франціи уже изобличенъ, и что его богатства въ рукахъ Фелиппа IV, должно было все-таки задеть папу за живое. Честь спасенія веры вместе съ существенной наградой доставались не Клименту V, епископу храмовниковъ, а свътскому монарху. Въ посланіи къ Филиппу IV папа поспъшиль выразить свое изумление по поводу его незаконнаго образа дъйствій и надежду, что рыцари вибств съ ихъ собственностью тотчасъ же будуть выданы своему естественному судьъ-папъ. Дабы овладъть движеніемъ, начавшимся уже помимо него, Клименть V пошель далье короля и вь булль оть 22 ноября 1307 г. обратился ко всемъ государямъ вообще съ требованиемъ арестовать тампльеровь въ ихъ государствахъ, въ виду данныхъ, обнаруженныхъ французскимъ процессомъ. Тогда последовало задержаніе храмовниковъ въ Англіи, Провансв, Неаполь; въ Арагоніи и на Кипръ рыдари укрылись въ свои замки и пошли на слъдку только послъ долгаго сопротивленія. Но португальскій король Де-

Вившательство папы.



нисъ не внялъ ни внушеніямъ Филиппа IV, ни буллѣ папы и ваялъ сторону ордена, въ полномъ послушаніи служившаго ему противъ мавровъ.

Какъ только верховный глава церкви взяль въ свои руки преследованіе тампльеровъ и объявиль образъ действій Филиппа IV и инквизиціи незаконнымъ, король уступилъ и принялъ выжидатольное положеніе. Онъ даже даль завітренія въ томъ, что рыцари и ихъ земли будуть выданы пап'в и его кураторамъ; но Филиппъ IV зашель уже слишкомъ далеко, чтобы позволить Клименту V спасти орденъ. 27 іюня 1308 г. были представлены въ Пуатье къ папскому допросу первые 8 или 9 храмовниковъ; число ихъ скоро возросло до 72: рыцарей, клериковъ, сервіентовъ. Следствіе поручено было несколькимъ кардиналамъ, велось безъ пытки и только подтвердело данныя парижскаго процесса, т. е. существование въ средъ ордена обрядовъ отреченія отъ Христа и поруганія креста. Въ Шинонъ допрошены были высшіе сановники тампльеровъ: прецепторы Кипра, Нормандін, Пуату, генеральный визитаторь ордена, онъ же верховный прецепторъ Франціи-Гюго де Перодо и, наконецъ, магистръ Яковъ Молэ. Они не отрицали кощунственныхъ обрядовъ, а Перодо и Моло повторили показанія, которыя они уже раньше дали въ Парижъ. Послъднія сомнънія относительно виновности ордена разстялись у папы, и онъ решился возобновить пріостановленный было процессъ. Но Клименть V попытался отдівлить преследование заподовренных тампльеровъ поодиночив, отъ следствія надъ всемъ орденомъ, какъ учрежденіемъ. Епископамъ совывстно съ инквизиціей папа предоставиль въ ихъ епархіяхъ преслъдованіе отдъльныхъ храмовниковъ, а приговоры надъ изобличенными должны были произноситься на провинціальныхъ синодахъ; только решеніе участи Якова Моло и некоторыхь другихь сановниковъ ордена папа выговорилъ себъ самому. Напротивъ, вопросъ о виновности ордена въ его совокупности долженъ былъ (по мысли, поданной Филиппомъ IV) решиться на особомъ всеобщемъ соборъ, и комиссіи изъ архіепископовъ и папскихъ комиссаровъ поручено было собрать для будущаго собора предварительныя сведенія. Сначала комиссія предполагала было объезжать Францію изъ епархіи въ епархію и всюду производить следствіе надъ заключенными, которые офиціально уже были сданы королемъ во власть папы въ лиць его представителя-кардиналь-епископа Петра изъ Пренесте, но затемъ решено было вызвать всехъ тампльеровъ къ допросу въ Парижъ.

Съ техъ поръ какъ процессъ противъ ордена огласился, перешель въ руки папы и охватиль всю Западную Европу, тампльеры съ магистромъ ордена во главъ измънили свою тактику въ защитв. Уже взъ перваго инквизиціоннаго допроса стало ясно, что никакія объясненія кощунственныхъ обрядовъ не могутъ оправдать ихъ въ глазахъ церкви, светской власти и общественнаго мивнія; съ другой стороны, явилась надежда, что римская курія еще разъ проявить относительно ордена свою обычную сиисходительность и благополучно проведеть его черезь всв подводные камни формальнаго процесса. Надо было, во что бы то ни стало, доказать, что орденъ во всей совокупности быль чуждъ ереси, а обряды, признанные самимъ магистромъ передъ членами парижскаго университета, были только заблужденіями отдъльныхъ его членовъ. Въ надеждв на папу и на синоды, многіе тампльеры при допроєв по епархіямъ отказываются отъ своихъ прежнихъ сознаній, жалуются на пытки, застращиванье, жестокое обращение въ тюрьмахъ. Другіе, не отвергая прамо своихъ первыхъ показаній, стараются не возвращаться къ нимъ, а говорять только о незаконности всего парижскаго процесса инквизиціи, о заслугахъ ордена, завъряють въ своей върности ученіямъ церкви вообще, хватаются за юридическія формальности, чтобы ставить препятствія комиссіи и саблать преследование всего ордена въ совокупности невозможнымъ. Таково было, наприм., поведение самого магистра ордена передъ папской комиссіей. Яковъ Мола быль родомъ изъ бургундской знати, въ 1265 г. принятъ въ орденъ въ епархіи Отена и могъ еще участвовать въ последнихъ войнахъ рыцарей на Востокъ. Посль утраты Сиріи онъ перебрался вивсть съ другими рыдарями на Кипръ, затемъ былъ провинціальнымъ магистромъ Англіи и. наконецъ, благодаря ловкой интригъ, избранъ магистромъ всего ордена, несмотря на то, что южно-французская партія была тогда среди храмовниковъ сильнъе бургундской и намътила своимъ кандидатомъ Гюго де Перодо. Ставши магистромъ, Яковъ Моло не сдълаль никакой попытки уничтожить кощунственные обряды. распространенность которыхъ была ему хорошо извъстна, да и врядъ ли бы могъ провести какую-нибудь коренную реформу, такъ какъ въ важныхъ вопросахъ зависвлъ отъ большинства капитула. Въ своихъ показаніяхъ передъ парижскимъ университетомъ и передъ кардиналами въ Шинонъ, Молэ уже дважды призналъ обряды отреченія оть Христа и поруганія креста, однако все еще надвялся оправдать ихъ своими толкованіями. Только теперь, когда

въ ноябръ 1309 г. магистръ ордена предсталъ передъ комиссіей, и ему прочитанъ быль протоколь его шинонскаго допроса, онъ поняль, какой опасности подвергь онь своей наивностью весь орденъ. Оказывалось, что налицо оставался только голый фактъ кощунства: то, что онъ довърилъ кардиналамъ снисходительнаго къ ордену папы, какъ семейное дъло, обращено было въ оружіе противъ него и тампльеровъ. "Другимъ людямъ", говорилъ онъ теперь съ негодованіемъ, "онъ отвітиль бы на это вызовомъ на поединокъ; такое невъроятное коварство даже у сарацинъ и татаръ стоило бы виновному жизни". Моло еще не отвергалъ своего сознанія, но онъ уже не твердъ въ своей тактикъ: говорить о заслугахъ ордена, требуетъ, чтобы его пытали, и только одному папъ хочеть сделать сообщенія, которыя, по его словамь, послужать къ славъ Бога и церкви. Въ мартъ 1310 г. всъ тампльеры, съ которыми имела дело комиссія, въ количестве 546 человекь, были сразу собраны въ саду позади епископскаго дворца. Здъсь имъ прочитаны были обвинительные пункты, а затъмъ они должны были выбрать изъ своей среды прокураторовъ для отвъта, по одному уполномоченному отъ каждыхъ 6-10 храмовниковъ. Но эта понытка комиссіи начать такимъ путемъ следствіе противъ всего ордена сразу не удалась: тампльеры уклонились отъ выбора прокураторовъ подъ предлогомъ, что не имъютъ на то разръшенія магистра, и комиссіи пришлось довольствоваться допросомъ отдъльныхъ лицъ,

Между темъ епископы, давніе враги ордена, воспользовались правомъ преследовать отдельныхъ тампльеровъ въ своихъ епархіяхъ и вели дело съ энергіей, часто съ жестокостью, какъ бы доканчивая первый инквизиціонный процессъ. Особенную настойчивость обнаруживаль епископъ Санса (Sens), братъ могущественнаго министра Филиппа IV -- Ангеррана де Мариньи. Не дожидаясь исхода общаго следствія папской комиссіи, онъ созваль въ Парижъ провинціальный синодъ и произнесъ смертный приговоръ надъ 54 тампльерами, которые въ надеждъ на новый характеръ процесса отреклись было отъ своихъ первыхъ показаній передъ инквизиторами. Тъ, кто и раньше не сознавался, были снова обречены на заключеніе, а раскаявшіеся возсоединены съ церковью и до поры до времени въ ожиданіи наказаній отпущены на волю. 11 мая 1310 г. состоялось страшное ауто-да-фэ, и осужденные возведены на костеръ; на слъдующій день за ними послъдовало еще 4 тампльера. Ужасъ объялъ храмовниковъ, продолжавшихъ еще

свои пререканія съ комиссіей. 13 мая передъ ней предсталь тамильеръ Венсенъ де Вилла, какъ олицетворение безысходнаго отчаянія и страха передъ мучительной смертью. Рыцарь заклиналъ, что орденъ невиновенъ, хотя онъ самъ подъ пыткой показалъ противное, но съ техъ поръ какъ на его глазахъ повезли на казнь этихъ 54, онъ, кажется, готовъ признать всякое обвиненіе, хотя бы даже въ томъ, что онъ лишилъ жизни Спасителя. Подъ впечатленіемъ этого жестоваго событія заканчивала комиссія свое слъдствіе. Она не добыла свъдъній, достаточныхъ для осужденія всего ордена. Кощунственные обряды были доказаны во множествъ случаевъ, но встръчались храмовники, которые вошли въ орденъ и безъ нихъ. Ни одинъ изъ этихъ обрядовъ не былъ внесенъ въ статуты ордена, а тайнаго устава вообще не существовало. Не было налицо и особой орденской ереси, потому что отречение отъ Христа не имъло догматическаго характера. Но, конечно, примъненіе позорныхъ обрядовъ не оставалось тайной для самого ордена, и собору предстояло решить, насколько можно было осудить его за это во всей совокупности.

Между тымъ папа, кажется, вполнъ увъроваль въ виновность ордена и старался свое прежнее безгриствіе загладить усердіемъ, съ которымъ побуждалъ епископовъ по отдёльнымъ государствамъ доводить храмовниковъ до сознанія. Въ Англіи пытка была не въ обычат; ивотъ Климентъ V въ августв 1310 г. выставляетъ въ духъ инквизицін положеніе, что по отношенію къ еретикамъ всв законы, всв привилегія, всв обычаи падають сами собой; онъ осуждаетъ архіепископовъ Кентерберійскаго и Іоркскаго за то, что они не произвели давленія на прелатовъ, воздержавшихся отъ пытки храмовниковъ. Но ожиданія папы не оправдались. На Пиренейскомъ полуостровъ орденъ оказался совершенно чистымъ отъ всвиъ заблужденій французской вітви; здісь онъ продолжаль свою полезную дъятельность въ борьбъ противъ мавровъ, и три государя; Яковъ II арагонскій, Фердинандъ IV кастильскій и Денисъ португальскій зараніве условились между собой, чтобы богатства храмовниковъ ни въ какомъ случат не перешли въ распоряжение къ папъ. И въ Германіи слъдствіе ни къ чему не привело, а общественное мивніе было на сторонв ордена. Въ Англіи тампльеры почти единогласно отвергали свою виновность; церковь не могла осудить ихъ, а довольствовалась темъ, что уклончивымъ приговоромъ какъ бы наложила на нихъ охулну (диффамацію). На Кипръ опять-таки не оказалось никакихъ следовъ ереси, и храмовники

подверглись здѣсь пыткѣ и осужденію изъ политическихъ соображеній—по обвиненію въ заговорѣ противъ короля Генриха. Только въ отдѣльныхъ областяхъ Италіи, гдѣ среди ордена низтій разрядъ "служащихъ братьевъ" бралъ верхъ надъ рыцарствомъ, инквизиторы обнаружили тѣ же уродливыя явленія, какъ и во Франціи.

Уничтоженіе ордена.

Таково было положение дълъ, когда осенью 1311 г. собрался соборъ въ Вьениъ. Подъ предсъдательствомъ самого Климента V здъсь было налицо болье сотни прелатовъ Франціи, Италіи, Германіи, Англіи, Шотландіи, Даніи, Венгріи. Комиссіи, избранной изъ среды собора, и были предъявлены все документы, касавшіеся процесса противъ тампльеровъ. Соборъ, однако, не находилъ въ нихъ достаточно данныхъ для осужденія всего ордена. Дізло готово было затянуться, и непримиримый врагь тампльеровъ Филиппъ IV поспъщилъ произвести давленіе на папу. Онъ писалъ, что вина ордена доказана, а его уничтожение неизбъжно; что владънія храмовниковъ папа можетъ передать какому-либо другому изъ существующихъ орденовъ или нарочно для этого случая создать еще новый рыцарскій орденъ. Весной 1312 г. король самъ появился въ Вьенив съ братьями, сыновьями, свитой и заседаль рядомъ съ папой на престоль, нъсколько болье низкомъ. Но папа и безъ того своимъ усердіемъ въ послідній періодъ процесса отрізаль себі путь къ отступленію; къ тому же, большинство собора вмъсть съ упорствомъ въ вопросъ о тампльерахъ стало обнаруживать вообще нъкоторую наклонность къ ограниченію папскаго произвола. Подъ такими вліяніями Климентъ V издаль буллу "Vox in excelso" отъ 22 марта 1312 г., уничтожавшую орденъ тампльеровъ. Онъ признавалъ, что канонически орденъ нельзя было осудить за ересь, но храмовники подпали диффамаціи, худой молвъ, многіе братья ордена съ магистромъ, визитаторомъ Франціи и другими сановниками во главъ принесли добровольное сознание въ заблужденіяхъ; тампльеры стали предметомъ отвращенія для церкви, прелатовъ и овътской власти; никто не захочетъ отнынъ поступать въ ихъ орденъ, такъ что онъ станетъ излишнимъ и не будеть въ состояніи исполнять свой долгь относительно Св. Земли. Въ силу всего этого папа "съ согласія собора" (котораго вовсе не было дано) объявляль ордень уничтоженнымь. Булла была обнародована въ торжественномъ засъданіи собора 3 апрыля 1312 г. Дальныйшія буллы ръшали участь рыцарей и ихъ богатствъ. Всъ владънія и доходы тампльеровъ повсюду (за исключеніемъ Испаніи) передавались ордену іоаннитовъ. Магистра ордена, визитатора Франціи и другихъ сановниковъ Климентъ V привлекалъ къ своему собственному суду, дъла объ остальныхъ членахъ ордена предоставлялись ръшенію провинціальныхъ синодовъ.

Впоследствии по причине своей болевни папа поручиль судъ надъ сановниками ордена тремъ кардиналамъ и далъ имъ право вязать и разрешать и карать на основаніи раньше добытых данныхъ. На 11 марта 1314 г. назначенъ былъ заключительный акть инквизиціоннаго процесса. На площади передъ соборомъ Парижской Вожьей Матери были воздвигнуты трибуны для кардиналовъ и предатовъ Франціи. Вельможи и народъ співшили сюда, какъ на зрълище. Прево Парижа подвель къ кардиналъ-епископу Сабинскому и архіепископу Санса Якова Мола. Гюго де-Перодо и ихъ товарищей. Но обычаю инквизиціоннаго процесса, имъ прочли перечисленіе всъхъ ихъ преступленій, основанное на собственномъ сознаніи, и приговорили къ пожизненному заключенію. Тогда вдругъ заговорили Моло и Годефруа де-Шарно, прецепторъ Нормандіи, оспаривали справедливость приговора, брали назадъ не только свое прежнее сознаніе, но объявляли недъйствительными враждебныя ордену показанія встхъ другихъ храмовниковъ. Было ясно, что магистръ тампльеровъ, погубившій ихъ своими разоблаченіями, въ последнюю минуту нашелъ, наконецъ, еще достаточно мужества въ себъ, чтобы покончить жизнь мученичествомъ за орденъ. По взглядамъ инквизиціи, за новое отпаденіе въ ересь Якову Молэ и Шарнэ грозила смерть; впрочемъ, приговоръ должны были бы произнести надъ ними все таки кардиналы. Но Филиппъ IV не могъ уже болье сдерживать себя и дожидаться. Еще вечеромъ того же 11 марта Молэ и Шарнэ по его воль были возведены на костеръ. Король какъ бы торопился похоронить весь орденъ со смертью его главы. Это вывшательство свътской власти было незаконно, но римская курія приняла его спокойно. Зато преданіе стало видіть съ этихъ поръ въ лицъ Филиппа IV - палача тампльеровъ, а въ папъ Климентъ V-его послушное орудіе.

Судьба ордена храмовниковъ—историческая трагедія: они нашли свою гибель въ томъ, чёмъ возвысились, —въ своихъ неограниченныхъ правахъ. Съ утратой Сиріи орденъ потерялъ поприще для войны съ неверными, главную цёль своего существованія. Благотворительность и уходъ за больными не были въ обычат у тампльеровъ. Найти новое приложеніе для своихъ силъ или поставить себе иныя нравственныя задачи, —на это у ордена не хватило ни сердечныхъ, ни умственныхъ способностей. Права безъ обязанностей стали разнуздывать личность — и личность грубую. Рыцари, обособившись отъ міра, теряли людскую мізрку для своихъ поступковъ и считали себѣ все дозволеннымъ; наивно сознавались они въ кощунствѣ, и все-таки смерть явилась для нихъ неожиданностью. Но мученія въ тюрьмахъ, подъ пытками, на кострѣ не дали имъ права на мученическій візнецъ; они пострадали даже не за убѣжденія, а какъ - то случайно, по распущенности. Еще при жизни храмовники давно перестали служитъ ближнему и не уменьшали болѣе ничьихъ страданій; а своею смертью они и въ будущемъ никому не дали ни счастья, ни истины, ни духовной свободы. Ауто - да - фа тампльеровъ возмущаетъ безсмысленностью, жестокостью, но оно не можетъ навѣять благоговѣнія, какъ костры Жанны д'Аркъ и Яна Гуса.

Евг. Щелкинъ.

## XXXVII.

## Андроникъ Комнинъ.

I.

Въ концъ XI въка на византійскій престоль вступиль импера- Задачи Виторъ Алексъй I Комнинъ. Его царствованіе начинаетъ собою сто- вантійской лътній періодъ, который не безъ основанія считають послъднимъ имперія въ въкомъ блеска и могущества Византіи, - періодъ, неразрывно связанный съ именемъ Комниновъ. Энергичный, предпріимчивый и неутомимый Алексъй въ теченіе своего почти сорокальтняго правленія (1080 — 1118) сумъль упрочить престоль за своимъ потомствомъ, искусно справившись съ значительной частью техъ задачъ, какія въ его время предстояли византійскому императору. А задачи эти были не легки.

XI BERE.

Съ прекращениемъ (въ началъ XI въка) мужской лини македонской династіи для Византіи наступила смутная эпоха. Ц'влые полвъка престоломъ распоряжались то императрицы, вмъстъ съ своею рукою передававшія его людямь, которые удовлетворили болье ихъ

Источники: Nicetae Choniat. Historia (ed. Bonn. 1835; есть русск. пер.); Joannis Cinnami Historia (ed. Bonn, 1835; есть русск. пер.). Πο**собія:** θ. Успенскій, Цари Алексъй II и Андроникъ Комнины (Ж. М. Н. П., т. 212 (1880 г.) и 214 (1881 г.)—не окончено); F. Wilken, Andronicus Komnenus (Raumer's Historisches Taschenbuch. Zweiter Jahrgang, 1831); Hertzberg, Geschichte d. Byzantiner und d. osmanischen Reiches, 1882; Скабалановичь, Византійское государство и цервовь въ XI в., Спб. 1884 г.; А. Куникъ, Основаніе Трапезундсной имперіи въ 1204 г. (Ученыя записки Императорской Академіи наукъ по 2-му и 3-му отделеніямъ. Т. II, вып. 3, Спб. 1854); см. также "Исторію Трапезундской имперіи" Fallmerayer'a.

личнымъ вкусамъ, чёмъ потребностямъ государства 1), то знать, сложившаяся уже къ этому времени въ могущественную землевладъльческую аристократію, то войско. Частыя и неожиданныя смыны императоровъ 2) вели къ разстройству правильнаго хода государственнаго управленія, къ уничтоженію дисциплины въ войскъ. Важныя должности въ центральномъ и областномъ управленіи часто попадали въ руки людей, случайно возвысившихся и мало пригодныхъ для своего назначенія. Между начальниками войскъ, разсъянныхъ по провинціямъ и неръдко своимъ вмъщательствомъ помогавшихъ возведенію и низверженію императоровъ, попадались люди, подчасъ готовые не признавать совершавшіяся въ Константинополъ перемъны, сопротивляться новымъ, неожиданно появлявшимся императорамъ и даже, при удобномъ случав, попытаться захватить престоль въ свои собственныя руки. Государственное казначейство было истощено — въ значительной мъръ тратами императоровъ на своихъ любимцевъ и любимицъ или на тъхъ, чьею приверженностью имъ приходилось дорожить; а между тъмъ доходы получались туго, такъ какъ многія провинціи были опустошены и разорены иноземными вторженіями и междоусобными войнами, наполнявшими эпоху, предшествовавшую водаренію Алексъя.

Внъшнее положеніе государства было также очень тяжелое. Съ съвера угрожали имперіи какъ славянскія племена Сербіи и Далмаціи, такъ еще болъе печенъги, за которыми съ тыла надвигались половцы (куманы). Съ запада для Византіи являлась страшная опасность въ лицъ италіанскихъ норманновъ, стремившихся завладъть землями имперіи и мечтавшихъ объ основаніи государства въ Малой Азіи. Наконецъ, самый опасный врагъ надвигался съ востока. Сельджукскіе турки, двинувшись въ концъ Х въка съ первоначальныхъ мъстъ своего поселенія между Сыръ-Дарьей и Аму-Дарьей и распространившіе постепенно свою власть на значительную часть Ирана и Месопотаміи уже около половины XI въка, при императоръ Константинъ Мономахъ, столкнулись съ византійцами

<sup>1)</sup> Таковы были Зоя, дочь последняго императора изъ македонской династін Константина VIII, бывшая три раза замужемъ, и Евдонія, вдова императора Константина Дуки, вышедшая вторично замужъ за Романа Діогена.

<sup>2)</sup> За время отъ смерти Константина VIII (1028) до вступленія на престолъ Алексъя Коминна (1080) въ Византіи смънилось 10 императоровъ и, кромъ того, около двадцати мъсяцевъ (янв. 1055—авг. 1056) управляла государствомъ императрица Өсодора.

въ восточныхъ провинціяхъ Малой Азін 1). Среди неурядицъ 50— 70-хъ годовъ XI въка, быстро смънявшіеся императоры не могли сдержать напора страшныхъ кочевниковъ, и богатыя малоазійскія области, доставлявшія имперіи наибольшіе доходы и лучшихъ солдать, стали добычею турокъ. Они надвигались все далве и далве на западъ, безпощадно истребляя населеніе, опустошая цвітущія мъстности, провращая воздъланныя поля въ луга и пастбища. Къ началу царствованія Алексія турки успівли уже изъ Месопотаміи продвинуться въ Сирію, Киликію, Каппадокію, Ликаонію, Фригію, проникали въ Вининію и Мизію, простирая свои набъги и распространяя свои владенія до самыхъ береговъ Мраморнаго моря, а затымь въ первые годы правленія Алексыя захватили даже западные берега полуострова — древнюю Лидію и многіе изъ Спорадскихъ острововъ 2).

Съ замъчательной настойчивостью и неутомимостью обратился Ахекова Алексей къ исправлению того положения, въ какомъ засталъ го- Комневъ. сударство. Главное свое вниманіе при этомъ онъ обратилъ на охрану имперіи оть вившнихъ враговъ. Почти все его царствованіе прошло въ борьбъ противъ нихъ, въ борьбъ, которая велась столько же оружіемъ, сколько хитрыми пріемами византійской дипломатіи. Алексъй совершиль нъсколько походовъ противъ печенъговъ и половцевъ и, несмотря на отдъльныя неудачи, сумълъ, въ концъ концовъ, съ замъчательной ловкостью разъединивши кочевниковь, действовавшихъ сначала вместе, оградить отъ нихъ имперію на довольно долгій срокъ. Ради защиты Византіи отъ грознаго норманна Роберта Гвискарда, котораго византійцамъ не легко было одольть однимъ своимъ оружіемъ, Алексви возбуждалъ къ возстанію противъ него обитателей южной Италіи и сближался съ враждебными норманнамъ венеціанцами и императоромъ Генри-

<sup>1)</sup> Византін принадлежала въ это время почти вся Малая Азія. Крайней еемой (провинціей) на юго-востокъ быль Васпураванъ (къ востоку отъ оз. Ванъ). Отсюда граница пла въ западу по верховьямъ Тигра и Евфрата до Антіохіи.

<sup>2)</sup> Здась указаны древнія названія малоазійских областей. Въ Византійской выперіи, какъ извъстно постепенно установилось (на сывну діоклетівноконстантиновского устройства) деленіе на такъ навываемыя осмы (См. вып. І, статья XII: "Левъ III Исавръ и начало иконоборства", стр. 303). Накоторыя изъ еемъ сохраняли древнія названія (напр., Каппадокія, Пафлагонія), большинство же носило новыя (напр., Анатоликъ на мъстъ древней Фригін, Буккеларін и Оптиматы въ древней Вионніи, Опсилій и Абидосъ въ древней Мизіи и др.). Ср. Свабалановичъ, стр. 193-209.

хомы IV. Наконець, напоръ турокъ быль въ нѣкоторой мѣрѣ ослабденъ движеніемъ участниковъ перваго крестоваго похода, и благодеря датому Алексью удалось вернуть многія земли, такъ что къ компут жтоп царствованія за Византіей оставалось сѣверное поберенье Чернаго и Мраморнаго морей і); а борьба съ турками въ скоро онередь потвлекала крестоносцевъ отъ нападеній на Византію, уже птогда казавшуюся заманчивой добычей для западныхъ искателей/приключеній, славы и богатствъ.

- Непрерывивы борьба съ вившними врагами лишала Алексъя возможности посвящать много времени и вниманія внутреннимъ дълемь и онь радко бываль въ столиць и даже въ виду этого въ наченть парсупованія офиціально передаль внутреннее управленіе своей манери. Жоп самов. вившняя борьба была возможна только при извъстныхъ внутреннихъ мърахъ. Прежде всего необходимо жели д былопудрочить запособою власть, захваченную силой 2). Для этой двиду причучной примучительной постаранся постаранся в корошія отношенія къ духовенствун да это было вначаль не трудно для человька, всегда выжазывавщаго, себя превностнымъ поборникомъ православія и непримиримымъ противникомъ ересей. Еще важите было заручиться преданностью овътской, военной и придворной аристократіи. Но Адекови не думаль достигнуть такой преданности дарованіемъ знати какихъ-нибудь: правъ и привилегій, которыя могли бы стъснять его вдаеть. Онъ только постарался привлечь на свою сторону небольщое число самыхъ крупныхъ и могущественныхъ представителей аристократін (особенно такъ, съ которыми быль связань родствомъ), давая имъ ночетные титулы 3), награждая ихъ землями и доходами съ городовъ. Войско состояло въ громадной части изъ иноземныхъ наемниковъ, отъ которыть нельзя было ждать патріотической преданности, и потому, неомотря на всю анергію и популярность Алексъя, какъ полководца, главнымъ средствомъ для поддержанія

The state of the s

ui

Access of the second second

<sup>2).</sup> Алексъй достигь пресхоль, поднявь вооруженное возстаню противы индеректора Никифора Вотаніста.

<sup>3)</sup> Адексий увеличиль число высших в чиножь треня повыших сестемора- пора, панилер сестем и протоссовоть. Сань севастопратора занили въ виз занийской птабели о рангахъ первое ивсто, принадленавшее правъс сану и кесаря. Всв эти чины давались обыкновенно членамъ инператорокой обывания,

върности и диспиплины было хорошее содержание солдать, хорошая оплата военной службы. Дипломатическія сношенія, привлеченіе на свою сторону союзниковъ требовали также большихъ денежныхъ затратъ. Хорошее состояніе финансовъ было, такимъ образомъ, необходимо для успъха внъшней борьбы, и Алексъй, болье или менъе укръпившись на престоль, не стьснялся затымь уже никакими средствами. чтобы наполнять государственное казначейство: онъ распоряжался по своему усмотрѣнію богатыми имуществами церкви, сокращаль размъры жалованья и наградъ чиновникамъ, облагалъ населеніе новыми налогами, развивалъ систему монополій, выпускалъ монету плохого качества. Не удивительно, что эти меры вызвали къ концу его царствованія недовольство въ Византіи какъ среди аристократіи, властолюбивыя стремленія которой онъ всячески старался ограничить, такъ и среди духовенства, затронутаго въ своихъ матеріальных интересахь, и низшихь классовь, угнетенныхь налогами. Не удивительно также, что его хитрая, иногда, можетъ быть. слишкомъ двоедушная дипломатія стяжала ему нелестную репутацію обманщика и измънника, особенно у крестоносцевъ и западныхъ историковь перваго похода. Но, во всякомъ случать, дтятельность Алексъя имъла въ виду насущныя нужды государства, и благодаря ей преемникъ и сынъ Алексъя Іоаннъ нашелъ при вступленіи на престоль и войско, и финансы, и внашнія дала государства въ гораздо лучшемъ положеніи, нежели Алексъй.

Императоръ Іоаннъ (1118—1143) съ большимъ успѣхомъ продолжалъ политику, начатую отцомъ. Онъ также обращалъ главное свое вниманіе на хорошее состояніе казначейства и войска и на внѣшнее положеніе государства. Онъ удачно боролся съ печенѣгами, которые снова рѣшились перейти Дунай и потерпѣли отъ Іоанна такое пораженіе, что имя ихъ почти исчезло съ того времени въ исторіи. Съ неменьшимъ успѣхомъ дѣйствовалъ онъ въ теченіе всего парствованія противъ турокъ, возвращая одинъ за другимъ занятые ими города и провинціи Малой Азіи 1). Благодаря тому, что Іоаннъ развивалъ свою дѣятельность на прочномъ основаніи, созданномъ Алексѣемъ, ему сравнительно легко давались—особенно при его бережливости и замѣчательныхъ военныхъ способностяхъ— всѣ эти успѣхи; а эта легкость успѣховъ неудержимо влекла къ расширенію задачъ внѣшней политики, къ созданію заманчивыхъ,

IOSHES.



Гоаннъ вернулъ имперіи городъ Лаодикею въ древней Фригіи, южную часть Пафлагоніи (съ городами Кастамономъ и Гангрой), часть Писидіи и Памфиліи и др.

хотя и трудно выполнимыхъ плановъ. Правда, и Алексей Комнинъ быль не чуждь широкихь замысловь: и онь мечталь о возстановленіи древнихъ предівловъ государства, и онъ раздівляль никогда не умиравшее въ Восточной имперіи воззрѣніе, что византійскіе императоры — единственные законные императоры, которымъ должна принадлежать власть надъ Италіей, и что перенесеніе титула римскихъ императоровъ на франкскихъ и германскихъ королей есть несправедливость и насиліе противъ "Новаго Рима"; и онъ готовъ быль поддерживать притязанія Византіи, съ одной стороны, на земли, захваченныя крестоносцами въ Сиріи и Палестинъ, а съ другой, - на Италію. Но затруднительное положеніе, въ какомъ Алексый нашель имперію, необходимость въ теченіе всего царствованія бороться противъ близкихъ враговъ и опасностей не позволяли ему почти ничего делать для осуществленія этихъ притязаній. Это было уже доступнъе для Іоанна, который въ концъ царствованія вмісто того, чтобы окончательно укрівнить за собою отнятыя имъ и Алексвемъ у турокъ и драгоцвиныя для имперіи провинціи Малой Азіи, стремился къ распространенію своей власти далъе, на Сирію и Палестину. Онъ прошелъ въ отдаленную Киликію и уже собирался идти на Іерусалимъ, чтобы, съ одной стороны, помочь королю Фульку противъ турокъ, а съ другой, подчинить короля своему суверенитету, когда, случайно ранивъ себя на охотъ отравленной стрълою, умеръ весной 1143 года.

Манунлъ.

Его наслъдникъ, императоръ Мануилъ (1143—1180) нашелъ финансы и войско не въ худшемъ состояніи, чъмъ Іоаннъ, а внъшнія дъла въ значительно лучшемъ. Ему ничто уже не мъшало приступить къ осуществленію широкихъ политическихъ плановъ, а онъ еще притомъ былъ человъкъ склонный къ грандіознымъ фантазіямъ, до крайности увлекавшійся мечтами о славъ и величіи Византіи и своего имени.

Мануилъ направилъ всё свои стремленія на Западъ, пренебрегши гораздо бол'є важными восточными малоазійскими д'влами. Громадную часть своего царствованія провель онъ въ самыхъ разнообразныхъ военныхъ и дипломатическихъ предпріятіяхъ, им'євпихъ одну конечную ц'вль—возстановленіе византійскаго господства въ Италіи и признаніе въ ней Мануила императоромъ. Онъ вступалъ въ сношенія то съ Гогенштауфенами, то, видя, что интересы ихъ расходятся,—съ италіанскими городами, съ папой и даже съ норманнами; онъ захватывалъ области въ Италіи, вм'єшивался въ борьбу папы и италіанскихъ городовъ противъ Фридриха Барбаруссы,

помогалъ возстановленію Александра III на престоль св. Петра и даже предлагаль пап'в гигантскій планъ объединенія стараго и новаго Рима путемъ соединенія имперіи и церкви, — словомъ, являлся, по выраженю одного новъйшаго историка, въ теченю цълаго ряда льтъ центромъ тогдашней всемірной политики 1). Но эта блестящая роль со всеми ея военными предпріятіями и дипломатическими комбинаціями, стоившими громадных денегь, не приносила никакихъ положительныхъ результатовъ и только влекла за собою цълый рядъ последствій, справедливо возбуждавшихъ недовольство среди византійской знати и народа.

Прежде всего, недостаточное внимание императора къ восточнымъ деламъ повволяло усиливаться самому страшному врагу Византіи въ Малой Азін-иконійскому султану.

Далье, постоянныя сношенія съ Западомъ вели къ тому, что Ма- Приотрастів нуиль, воспитанный отчасти въ дух в западнаго рыцарства, связанный Мануиль разнообразными отношеніями съ западными императорами и фран- въ Западу. цузскими королями, оказываль людямь западнаго происхожденія-"латинянамъ" — слишкомъ много предпочтенія передъ византійцами, которые гордо называли себя "ромэями", римлянами, а западныхъ пришельцевъ — "варварами". Младшій современникъ Мануила, историкъ Никита Акоминатъ жалуется, что императоръ окружаль себя иноземцами, тратилъ на нихъ массы денегъ, такъ что они собирали громадныя сокровища, точно "вельможи у великихъ народовъ", а между тъмъ это были люди, лишенные всякаго образованія, почти не умівшіе говорить по-гречески. "И довіряя больше всвхъ такимъ людямъ, какъ самымъ вернымъ и преданнымъ слугамъ, онъ не только поручалъ имъ высшія должности, но и ставиль ихъ во главъ судебныхъ учрежденій, гдъ не скоро освоиваются съ дълами даже и люди, спеціально изучавшіе право".-"Если нужно было (какъ это часто случалось) произвести опись какой-нибудь провинціи (съ цізлью податного обложенія), то и въ такихъ дълахъ подобные люди предпочитались людямъ болъе способнымъ; а если иногда и присоединяли къ нимъ "благороднаго ромэя", образованнаго и талантливаго, то только для того, чтобы производить перепись и опредвлять, съ какихъ статей собирать налоги; собиралъ же деньги и прикладывалъ печати къ тюкамъ, предназначеннымъ для отсылки императору, варваръ". Такое недовъріе и пренебреженіе императора къ ромаямъ вызывало въ нихъ

<sup>1)</sup> Hertzberg, S. 305.

равнодушное и небрежное отношеніе къ дълу сбора податей, благодаря чему въ казну доходила только малая часть сборовъ, остальное же оставалось въ рукахъ варваровъ 1). Въ связи съ такими дъйствіями императора стояли и другія, вызывавшія неменьшее неудовольствіе. Тратя на своихъ фаворитовъ и фаворитокъ и всего болье на "латинскія толпы" (Λατινικαί όμηγύρεις) массы денегь, императоръ собираль въ свою казну, "какъ воду въ водохранилище", и тв деньги, которыя должны были идти на содержаніе войска, а потребности войска удовлетворяль поборами съ населенія, носившими скромное названіе добровольныхъ приношеній (δωρεαί). При прежнихъ царяхъ такія приношенія лишь изрідка служили наградой тъмъ, кто особенно отличился въ борьбъ съ непріятелемъ. Теперь же, благодаря раздачь ихъ всьмъ безъ разбора, съ одной стороны, утрачивалось для солдать побуждение къ военной доблести, а съ другой, разорялись провинціи, такъ какъ ненасытные солдаты не только отнимали у провинціаловъ деньги, но и "снимали послъднюю рубашку". А такъ какъ при этомъ еще вербовки производились небрежно, безъ всякаго испытанія, то въ солдаты поступаль всякій, кто хотьль, и кому тяжело было отбывать государственныя повивности: портные, конюхи, каменщики, кузнецы, и этимъ людямъ отводили земли, съ населенія которыхъ они брали денежные сборы. Такимъ образомъ, иногда почтенному ромою, опытному въ военномъ дълъ, приходилось платить подати какому-нибудь "преэрънному полуварвару", не имъвшему понятія о томъ, что такое боевой строй. Все это вело къ совершенному разоренію провиндій 2).

Венеціанцы.

Недовольство сближеніемъ императора съ Западомъ, съ людьми "латинскаго рода", возникавшее въ придворныхъ и чиновныхъ кругахъ, распространялось, такимъ образомъ, и дальше, сообщалось въ провинціи, передавалось всему населенію. Для торговопромышленнаго класса, особенно въ столицъ, былъ еще одинъ очень важный поводъ къ недовольству. Вмѣшательство въ италіанскія дъла и въ особенности борьба съ норманнами требовали значительныхъ морскихъ силъ, а между тъмъ собственный военный флотъ Византіи былъ очень слабъ. Поневолъ приходилось искать

<sup>1)</sup> Nicet., ed. Bonn., p. 266-268. На приливъ западныхъ пришельцевъ во времена Мануила и на раздражение противъ нихъ во всъхъ слояхъ указываетъ также Вильгельмъ Тирскій. См. ст. Ө. Успенскаго въ Ж. М. Н. П. 1881 г., т. 214, стр. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nicet., p. 272-274.

морскихъ союзниковъ. Это обстоятельство и привело имперію къ сближению съ Венеціей. Уже Алексіві I въ борьбі съ Робертомъ Гвискардомъ обратился, какъ замечено выше, къ помощи Адріатической республики. Но венеціанцы дорого продавали свои услуги. Въ 1082 г. былъ заключенъ договоръ, по которому имперія получала право располагать венеціанскимь флотомъ для защиты своихъ береговыхъ областей, но зато предоставляла республикъ не только безпошлинно торговать въ имперіи, ввозить и вывозить товары, но и основывать факторіи и поселенія въ главнівншихъ торговыхъ городахъ имперіи, не исключая столицы 1). Этотъ договоръ, дававшій средства для могущественнаго развитія венеціанской торговли въ имперіи и на отдаленномъ Востокъ, помогъ Венеціи сдівлеться въ XII в. первостепенной морской державой, но Византін онъ оказаль очень мало услугь. Служба венеціанцевь имперін была часто ненадежна, помощь ихъ не отвъчала ожиданіямъ и нуждамъ византійскаго правительства, а привилегіи, данныя республикъ, естественно, должны были оказывать вредное вліяніе на промышленность и торговлю имперіи и вызывать неудовольствіе торгово-промышленнаго класса. Не удивительно поэтому, что впоследствін и самъ Алексви и его преемники не разъ пытались освободиться отъ тяжелаго договора и ограничить созданное имъ преобладающее торговое значение Венепіи. Но эти попытки не достигали цъли. Заключенный въ концъ царствованія Алексъя договоръ съ пизанцами, предоставлявшій имъ ніжоторыя торговыя льготы, хотя и не такія значительныя, какъ венеціанцамъ, возбудилъ большое недовольство последнихъ, а когда императоръ Іоаннъ при своемъ вступлени на престолъ попытался было отказаться отъ подтвержденія договора 1082 г. и затімъ въ 1123 г. изгналь венеціанскихъ купцовъ изъ Константинополя, то венеціанцы начали нападать на острова Іоническаго моря и Архипелага, на города Пелопоннеса и предавать ихъ грабежу и пожарамъ, такъ что, въ концъ концовъ, Іоаннъ, не имън достаточнаго флота для борьбы съ республикой, долженъ былъ пойти на уступку: въ 1126 г. имъ были подтверждены прежнія привилегіи Венеціи. Жители лагунъ снова наводнили имперію и въ особенности Константинополь. Одержанная побъда располагала венеціанцевъ, которые и раньше, по словамъ византійскаго историка Іоанна Киннама, "обращались съ гра-

<sup>1)</sup> Въ Константинополъ венеціанцамъ быль отведенъ вварталь въ Перъ, гдъ они жили какъ бы совершенно самостоятельнымъ, неваввсимымъ отъ общеминерскаго и городского управленія поселеніемъ.



жданами, какъ съ рабами", къ еще большей заносчивости и высокомърію, "потому что, -- замъчаеть Киннамъ, -- высокомъріе, видя свои успъхи, доходить обыкновенно до безумія. И дъйствительно, венеціанцы многимъ знатнымъ и близкимъ по родству къ царю лицамъ наносили удары и жестоко оскорбляли иными способами". -- "Такъ продолжали они поступать, - говорить онъ далве, - и во времена царя Мануила, когда женаты были уже на римлянкахъ и жили въ домахъ своихъ женъ, подобно другимъ ромаямъ, слъдовательно, вив назначеннаго имъ отъ царя пребыванія" (т. е. вив отведеннаго для нихъ при Алексъв квартала)" 1). — "Они начали не только презрительно относиться къ ромаямъ, -- добавляетъ Никита Акоминатъ, -- но и пренебрегали распоряженіями и повельніями императора" 1). Не довольствуясь такого рода выходками, венеціанцы позволяли себв производить настоящія смуты въ столиць: одинъ разъ (въ 1162 г.) вмъсть съ пизанцами, другой разъ (1170 г.), кажется, уже вполнъ самостоятельно, они устроили побоище съ генуэзцами, которымъ Мануилъ также предоставилъ торговыя льготы. По словамъ Киннама, это второе побоище сопровождалось даже разрушеніемъ домовъ въ генуэзскомъ кварталь. На требованіе Мануила возм'встить убытки, причиненные генуэзцамъ, венеціанцы отвівчали отказомъ. Тогда Мануиль, къ большой радости населенія, ръшиль захватить въ опредъленный день всехъ находящихся въ имперіи венеціанцевь и конфисковать ихъ имущество. Въ отвътъ на это, Венеція вооружила большой флотъ, который опустошиль Далмацію, напаль на Эвбею и, остановившись ватъмъ у Хіоса, завелъ съ Мануиломъ переговоры о выдачъ захваченныхъ имъ венеціанцевъ. Впрочемъ, флоть долженъ быль вернуться въ Венецію, ничего не добившись, такъ какъ среди экипажа началась страшная чума, занесенная потомъ и въ Венецію. Но въ 1175 г., когда злейшему врагу Византін (впоследствін дожу) Энрико Дандоло, -- по разсказамъ современниковъ, измѣннически ослѣпленному во время пребыванія при византійскомъ дворѣ въ качествъ посла, -- удалось заключить союзъ съ сицилійскимъ королемъ Вильгельмомъ II, Мануилу, какъ раньше Іоанну, пришлось уступить: онъ заключиль съ венеціанцами договоръ, по которому возстановлялись всв ихъ прежнія права и въ возмінценіе убытвовъ уплачивалась значительная сумма денегь. Снова Византія была на-

<sup>1)</sup> Cinn., ed. Bonn., l. 6, c. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nicet., p. 223.

воднена западно-европейскими куппами, подрывавшими византійскую торговлю, и взаимное раздражение и недовърие византийскаго торговаго класса и купцовъ-лативянъ достигло крайняго напряженія.

Такимъ образомъ, къ концу царствованія Мануила въ различ- Война съ ныхъ слояхъ византійского общества проявлялось вначительное Килиданедовольство положеніемъ діль. Разнообразное по своему происхо- Ароланома. жденію и по своимъ проявленіямъ, оно сводилось, въ конців концовъ, къ одному: къ тому, что царь увлекается фантастическими, безполезными планами, мечтаеть только о Западъ, сближается съ нимъ, жертвуетъ для него насущными нуждами государства, окружаеть себя западными людьми, оть которыхъ нёть житья ромянмь; всь быды происходять оть этого увлеченія Западомь. О необходимости изм'внить политику, удълять больше вниманія внутреннимъ дъламъ, заботиться объ огражденіи спокойствія и благосостоянія населенія и бороться съ болве близкими врагами, чемъ германскій императоръ или норманны, -- о всемъ этомъ къ концу царствованія Мануила говорили все громче и громче. Большинство ромзевъ осынало царя "насмъшками за то, что онъ по самолюбію питаеть чрезмерныя желанія и устремляеть взоры на края земли, пускается на дъла, необузданныя и смълыя, выступаеть далово за предвлы, установленные прежними царями, и издерживаетъ совершенно безполезно деньги, которыя собираеть, изнуряя подданныхъ и истощая ихъ необычными поборами и податями" 1).

Въ последніе годы Мануиль, повидимому, самъ поняль свои ошибки и решиль более серьезно заняться восточными делами. ведостаточное внимание къ которымъ вывывало то, что турки все болъе и болъе проникали къ западу, все болъе и болъе распространяли и украпляли свое владычество въ Малой Азіи. Особенно грозными стали они, когда иконійскій султанъ Килиджъ-Арсланъ II усилился на счетъ каппадокійскихъ, понтійскихъ и пафлагонскихъ турецкихъ владътелей и объединилъ подъ своею властью значительную часть полуострова. Противъ Килиджъ-Арслана Мануиль и предприняль войну въ 1176 году. Но война эта, начатая бозъ достаточнаго знанія дівла, кончилась очень печально: въ 1177 году въ горномъ проходъ оволо Маріокефала (въ древней Фритіи, недалеко оть Келенъ) византійское войско, по неосторожности ниператора, было окружено турками и чуть не поголовно истреблено въ теснинахъ, где нельзя было двинуться ни взадъ, ни впередъ.



<sup>1)</sup> Nicet., p. 265.

"Ромеевъ избивали, какъ ягнятъ въ хлѣву"; принужденные бороться среди овраговъ и ущелій, всадники вмѣстѣ съ лошадьми летѣли въ пропасть. Самъ Мануилъ подвергался опасности быть убитымъ или взятымъ въ плѣнъ; послѣ избіенія войска онъ думалъ даже о бѣгствѣ. Переговоры, которые завязались съ Килиджъ-Арсланомъ, окончились позорнымъ для царя миромъ: онъ обязывался срытъ крѣпости Дорилею и Сувлей (во Фригіи), не задолго передъ тѣмъ возстановленныя, чтобъ сдерживать напоръ турокъ на западную часть Малой Азіи. Невыполненіе этого условія относительно Дорилеи повело къ новымъ нападеніямъ турокъ; они опустошили всю долину рѣки Меандра и проникли почти до Архипелага.

Azeroba II.

Всъ эти обстоятельства могли только усиливать брожение въ Византіи. Со смертью Мануила, когда въ итогь блестящаго на видъ царствованія оказалась полная необезпеченность государства отъ вившнихъ враговъ и внутреннее разореніе, естественно, большинство, раздраженное противъ "западныхъ" людей и не замъчавшее, что и Западъ угрожаетъ немалыми опасностями, находило, что некуда идти далъе по начатому пути, и что надо повернуть на иную дорогу: надо оградить государство отъ болье близкихъ опасностей и позаботиться о его внутреннемъ благосостояніи. Эта задача представлялась какъ поворотъ къ политикъ "противозападнической". А между темъ отъ лицъ, ставшихъ во главе правленія после смерти Мануила, нельзя было ждать такого поворота. За малольтствомъ сына Мануила, Алексъя II, власть сосредоточилась въ рукахъ регентши, вдовы Мануила, Маріи, дочери Антіохійскаго князя,-"латинянкъ", ненавистной ромэямъ уже по одному своему происхожденію да, кром'в того, "совершенно неспособной къ личному веденю государственныхъ дълъ". Все управление она передала въ руки одного изъ родственниковъ Мануила, протосеваста Алексвя, человъка тоже малоспособнаго, но пользовавшагося личнымъ расположеніемъ императрицы. Алексій, какъ и многіе другіе изъ придворной знати, больше думаль о личной карьерв и захвать власти въ свои руки, чемъ о нуждахъ государства и желаніяхъ народа; для крутого поворота въ политикъ этотъ развращенный, изнъженный, двоедушный и деспотичный человъкъ былъ совершенно непригоденъ; онъ, къ тому же, не пользовался расположениемъ византійской знати: наиболье крупныхъ и именитыхъ представителей ея оскорбляло и раздражало его возвышение не по заслугамъ, и потому протосевасту приходилось искать себъ опоры главнымъ образомъ въ тъхъ же ненавистныхъ Византіи иностранцахъ. Тогда въ столицъ стало все чаще и чаще повторяться имя того, кто одинъ, по мнінію патріотовъ, могь понять задачи времени и повернуть Византію съ пути, ведшаго ее къ неминуемой гибели, но кто былъ тогда вдали и отъ правленія и отъ столицы. Это былъ Андроникъ Комнинъ.

II.

Изъ рода Комниновъ самымъ близкимъ къ императору Іоанну въ началъ царствованія быль его брать, севастократоръ 1) Иса- Коменев. акъ. Воцареніе Іоанна совершилось не совстить спокойно. Въ августь 1118 года, когда умираль императоръ Алексъй, его жена, императрица Ирина, усердно хлопотала о томъ, чтобы осуществить свой давній замысель: поставить во главь государства вивсто нелюбимаго ею Іоанна его старшую сестру, знаменитую Анну Комнину, и ея мужа, кесаря Никифора Вріеннія. Повидимому. партія Ирины и Анны была довольно сильна: Іоанну, несмотря на то, что онъ уже при жизни отда носилъ пурпурныя туфли 2) и былъ называемъ даремъ, пришлось прибъгать къ уловкамъ и исключительнымъ мърамъ; дъло не обощлось даже безъ столкновенія сторонниковъ Іоанна съ дворцовой стражей. Въ это-то критическое для молодаго императора время Исаакъ решительно сталъ на его сторону. Это участіе Исаака, повидимому, сильно помогло Іоанну: по словамъ хорошо освъдомленнаго историка, Исааку былъ обязанъ Іоаннъ "исключительно или главнымъ образомъ" своимъ вступленіемъ на престолъ. Не удивительно поэтому, если "казалось, что Іоаннъ, будучи неразлученъ съ братомъ, точно сросся съ нимъ и дышаль однимь дыханіемь, разділяль съ нимь и трапезу и сідалище" 3). Но впослъдствіи отношенія между братьями круто измънились: по словамъ Никиты Акомината, изъ-за какого-то ничтожнаго огорченія Исаакъ разошелся съ братомъ, убіжаль изъ предівловъ имперіи, скитался среди разныхъ народовъ, побывалъ, между прочимъ, у иконійскаго султана, всюду подбивая къ нападенію на римскіе предвлы, очевидно, съ цвлью свергнуть Ібанна и занять

<sup>1)</sup> Ср. выше, стр. 546, прим. 3.

<sup>2)</sup> Отличительный знакъ царской власти. Въ Византіи императоры неръдко при своей жизни провозглащали своихъ преемниковъ императорами и дваали ихъ, такимъ образомъ, титулярными, а иногда и фактическими участниками правленія. Ср. вып. І, ст. XII, стр. 311, пр. 1.

<sup>3)</sup> Nicet., 13,7.

его мъсто. Затъмъ братья временно примирились, и Исаакъ вернулся въ Константинополь, но къ водареню Мануила мы застаемъ его въ ссылкъ въ Ираклев Понтійской, гдъ онъ содержался за то, что снова "стремясь къ дарствованію, не переставалъ строить Іоанну козни за кознями". Освобожденный Мануиломъ, онъ, однако, и впослъдствіи не оставлялъ своихъ замысловъ, сохранивъ за собой навсегда репутацію неблагонадежнаго человъка, въчно таящаго желаніе завладъть престоломъ. "Отъ него это желаніе,—замъчаетъ современникъ 1), — какъ отдовское наслъдіе перешло къ его лътямъ".

Судьба и характеръ двоихъ сыновей Исаака, дъйствительно, могли навести писателя на такое сопоставленіе. Это были такіе же энергичные, привлекательные и по наружнымъ и по внутренкачествамъ, такіе же смізлые и честолюбивые и такъ же мало стіснявшіеся въ средствахъ люди, какъ и отецъ. Заботы о своемъ личномъ достоинствъ и объ удовлетвореніи своихъ личныхъ честолюбивыхъ стремленій и широкихъ вкусовъ всв трое они ставили выше государственныхъ и общественныхъ интересовъ; такъ, по крайней мізрів, представляють этихъ Комниновъ современные или близкіе къ нимъ византійскіе историки. Впрочемъ, за ихъ нояснымъ, все сводящимъ къ личнымъ мотивамъ изображеніемъ можно предполагать фонъ и иного характера: весьма въроятно, что во всей оппозиціонной, на извістный взглядь даже изміннической и мятежнической деятельности Исаака и Іоанна (какъ и въ деятельности Андроника, относительно котораго извъстія яснъе и полнъе) были болве широкіе политическіе и національные мотивы. Во всякомъ случав, однако, для нихъ политическая программа такъ твсно сплеталась съ видами личнаго возвышенія, что политическая борьба постоянио принимала личный характерь, а личная пріязнь и непріязнь превращались въ политическія симпатіи и антипатіи.

О старшемъ изъ братьсевъ, loaннъ мы знаемъ, впрочемъ, очень немногое. По словамъ византийскаго историка, онъ, какъ и отецъ, "изъ-за ничтожнаго оскорбленія" <sup>2</sup>) со стороны императора, въ послъдніе годы парствованія Іоанна, во время войны въ Малой Азіи, открыто перешелъ на сторону его враговъ, иконійскихъ турокъ, отрекся отъ христіанства и женился на дочери султана Масуда.

<sup>1)</sup> Cinn., l. 2, c. 7, въ концъ. Ср. Nicet., 363,16--11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nicet., 72. Интересно, что поводомъ въ разрыву послужило униженіе императоромъ Іоанна передъ какимъ-то знатнымъ иностранцемъ, выходцемъ изъ Италін. Ср. Nicet., 47—49.

Онъ, повидимому, навсегда остался у турокъ и, въроятно, приносилъ немало вреда "римлянамъ" во время войнъ, благодаря освъдомленности о состояніи ихъ войскъ и о положеніи государства.

Гораздо разнообразнъе и сложнъе была судьба второго сына Андроникъ. Исаака, Андроника. Андроникъ былъ и сверстникомъ и почти ровесникомъ царя Мануила 1); они вмъсть росли и воспитывались, да и отъ природы въ нихъ было много общаго: ихъ красота, сила и смелость, ихъ живость и блестящія способности невольно обращали на нихъ общее внимание и невольно вызывали на сравнение. Своеобразныя условія той эпохи, въ какую росли и воспитывались двоюродные братья, наложили особый отпечатокъ на весь ихъ склаль. XII-й въкъ быль временемъ оживленія литературныхъ, философскихъ и богословскихъ интересовъ въ Византіи. Светскіе и духовные писатели этого въка: Анна Комнина, Никита Акоминать, Евстаей Солунскій и мн. др были тонкими знатоками древнегреческой повзіи и философіи, а среди описываемых ими событій эпохи Комниновъ то завсь, то тамъ отмвчаются оживленные религіозные и философскіе споры, въ которыхъ принимали участіе не только присяжные философы и богословы, но и члены императорскаго дома и придворные. Съ другой стороны, къ тому времени, когда росли Мануилъ и Андроникъ, византійцы хорошо познакомились и съ западными "латинскими" народами. Прошелъ уже не одинъ десятокъ льтъ съ техъ поръ, какъ передъ стенами Константинополя промелькнули крестоносцы перваго похода; въ Азіи давно уже существовали западно-европейскія владенія; черезъ имперію постоянно шли сношенія между европейскимъ Западомъ и оевропенвшеюся Малой Азіей; не одни враждебныя столкновенія происходили между "римлянами" и "латинянами": подчасъ имъ вивств приходилось бороться противъ турокъ; въ торговой жизни Константинополя своими людьми были венеціанцы; наконецъ, аристократія и императорскій домъ начали заводить родственныя связи съ Запалнымъ міромъ. Знакомство съ этимъ міромъ, являвшимся византійцамъ всего чаще въ лицъ рыцарства, отразилось на воспитаніи молодыхъ Комниновъ не меньше, чъмъ оживление языческой и христіанской греческой образованности: Мануилъ и Андроникъ не менъе блистали знаніемъ Священнаго Писанія, — Андроникъ особенно

<sup>1)</sup> См. Cinn., l. 3, с. 17. Манумау при вступленіи на престоль въ 1143 г. было около 20-ти лвтъ.



любиль и превосходно зналь ап. Павла, -- или умъніемъ разръшать "труднъйшіе аристотелевскіе вопросы", чымь своей ловкостью вы военныхъ играхъ, выносливостью и неутомимостью въ военныхъ предпріятіяхъ; и-характерная черта рыцарства-они совершають чудеса храбрости въ рукопашной схваткъ, наносятъ удары изумительной силы, смедо нападають въ одиночку на целыя толпы, но они - плохіе полководцы: они терпять позорнайшія пораженія отъ неумьнія выбрать мьсто битвы, обдуманно расположить войско, осмотрительно вести походъ въ чужой странв. Однако, съ этими свойствами закаленныхъ и неутомимыхъ рыцарей-варваровъ они соединяли всю любовь въ изысканно - роскошной и развращенной придворной жизни, какая выработалась въками вмъстъ съ другими оборотными сторонами не только древней, но уже и ветшавшей греко-римско-византійской культуры. Даже современниковъ-византійцевъ поражала эта способность братьевъ Комниновъ безъ малъйшаго труда быстро переходить отъ льни и роскоши во вкусъ Востока и императорского Рима къ самой суровой походной жизни съ ея безсонными ночами, тяжелыми переходами, утомительными битвами, для которыхъ нужны были гигантская сила и гигантское здоровье. Черты рыдарской доблести, впрочемъ, болве характерны для Мануила, чъмъ для его двоюроднаго брата. Андроникъ, повидимому, никогда не былъ большимъ любителемъ военнаго дъла; правда, это не мъшало и ему совершать рыдарскіе подвиги, но придворная обстановка, изящные и утонченно-образованные дамы и кавалеры, которые могли по достоинству оцънить блестящіе таланты и изысканно-модные наряды Андроника, - вотъ та сфера, гдъ онъ чувствоваль себя всего пріятнье; здысь никто не могь съ нимъ сравняться:всёхъ очаровывали его изящество, красноречие и остроуміе; никто не умълъ удачнье его подмътить дурную или смъшную сторону событія или человъка и заклеймить ее колкой остротой, быстро облетавшей византійскій придворный и чиновный міръ и подчасъ попадавшей, въ конц'в кондовъ, и на страницы льтописи 1). Но подъ этими блестящими свътскими свойствами крылась глубокая натура: Андроникъ умълъ подмъчать не однъ смъшныя стороны; онъ внимательно следиль за государственной и общественной жизнью и чутко схватывалъ характерныя черты возникающихъ политическихъ теченій, угадывалъ еще только слагавшіяся общественныя настроенія. Вотъ почему онъ умівль иногда

<sup>1)</sup> См., напр., Nicet., p. 160.

подать совыть, рызко не сходившійся со взглядомъ императора и покорнаго ему правительства, --совъть, вызывавшій кругой отпоръ, но пророчески угадывавшій запросы общества и потребности государотва 1).

Выросши, братья вивств принимали участіе въ походахъ императора Іоанна, но со вступленіемъ на престолъ Мануила пути ихъ Андроника - сильно разошлись. Положеніе Мануила позволяло ему, всепъло у турокъ. следуя своимъ ваглядамъ и вкусамъ, отдаться сложной и общирной дъятельности, вызванной его широкими политическими планами. Между твиъ, честолюбивому, живому и богато одаренному Андронику приходилось довольствоваться или придворной ролью императорскаго кузена или чиновной ролью управителя какой-нибудь провинціи. Ни то, ни другое не могло вполив его удовлетворить, и потому съ его стороны скоро начались попытки, какими бы то ни было средствами, выбиться изъ этого положенія, гдв онъ чувствоваль себя связаннымь по рукамь и ногамь. Къ тому же, отношенія его къ Мануилу стали ухудшаться. Начало разрыву положило случайное обстоятельство. Во время возвращенія изъ азіатскаго похода, въ которомъ умеръ императоръ Іоаннъ, Андроникъ съ нъсколькими спутниками отправился на охоту и, отдалившись отъ войска, попаль вь плыть къ туркамъ, которые передали его иконійскому султану. Императоръ, по выраженію Никиты Акомината, "не позаботился, какъ следовало, о захваченныхъ и не помогъ имъ поцарски". Правда, Андронику едва ли жилось плохо у иконійскаго султана: какъ мы знаемъ, отецъ Андроника жилъ нъкогда у султана Масуда, а его братъ Іоаннъ даже приходился Масуду зятемъ. Изучивъ въ это время турецкій языкъ, часто помогавшій ему въ его последующихъ приключеніяхъ. Андроникъ завязалъ знакомства съ вліятельными турками, въ общество которыхъ быль введенъ своимъ братомъ 2).

Но все же невнимание императора, конечно, должно было раздражить Андроника. Съ другой стороны, возможно, что и сближение Андроника съ иконійской знатью возбудило ніжоторую подозрительность въ Мануилъ. Впрочемъ, пока эта подозрительность еще не проявлялась ръзко: возвращенный вскоръ изъ плъна, Андроникъ принималъ попрежнему участіе въ походахъ и особенно въ придворной жизни. Но мало-по-малу общее вниманіе, какое онъ

Пафиъ

<sup>1)</sup> См., напр., случай, приведенный у Никиты (Nicet., 179).

<sup>2)</sup> См. О. Успенскій, Ж. М. Н. П., т. 214 (1881 г., мартъ), стр. 57, пр. 1.

привлекаль къ себъ своими блестящими талантами, его слишкомъ безиравственная жизнь, которой онъ нисколько не скрываль, и на которую лицемврно или нелицемврно негодовали и оскорблялись другіе члены дома Комниновъ, наконецъ, колкія насм'вшки, предметомъ которыхъ иногда былъ и императоръ, -- все это должно было значительно усилить подозрительность и непріязнь Мануила и заставлять его желать удаленія Андроника изъ столицы. Впрочемъ, важность и отвътственность возлагавшихся на него порученій показываеть, что императоръ высоко цвниль таланты своего кузена и все еще готовъ былъ оказывать ему значительное довъріе, котораго тотъ, однако, не оправдалъ.

Андроникъ

Въ началъ 50-ыхъ годовъ XII-го въка онъ былъ посланъ въ Киликію и Исаврію для веденія борьбы противъ армянскаго и Сербін. князя Тороса 1), который поднималь возмущеніе въ Киликіи и хотълъ побудить ее отложиться отъ Византіи. Недовольный этимъ назначениемъ, Андроникъ очень небрежно отнесся къ возложенному на него порученію. Приступивъ къ осадъ города Мопсувстіи (на югь Киликіи), гдь находился Торосъ, Андровлиъ вмысто того, чтобы энергично вести дело, предался "лени и сценическимъ играмъ". Отъ Тороса не укрылась небрежность Андроника. Выбравъ темную, дождливую ночь, онъ со всемъ своимъ войскомъ сдълаль вылазку и на голову разбиль византійское войско. Андроникъ узналъ о вылазкъ слишкомъ поздно, бросился въ схватку, рыща на конъ съ копьемъ въ рукахъ, совершалъ чудеса храбрости, но, конечно, этимъ не помогъ дълу и долженъ былъ, едва не попавъ въ плънъ, спасаться въ Антіохію 2), откуда затъмъ вернулся въ Византію. При дворъ ходили слухи, что наединъ Андронику пришлось выслушать отъ Мануила жестокую брань и упреки за "нерадъніе о воинскихъ дълахъ и за свои неблаговременныя удовольствія". Однако, офиціально императоръ оказываль ему большой почеть, дълаль подарки, и вмъсть съ тъмъ поспъшиль назначить его на важный постъ дукса городовъ Ниша, Браничева и Бълграда, т. е. обширной области къ югу отъ Савы и Дуная, пограничной съ опасными врагами имперіи— уграми (венграми) 3).

<sup>1)</sup> Этотъ Торосъ (II) владваъ такъ называемой Малой Арменіей, при чемъ владенія его захватывали, вероятно, и восточныя части древней Каппадовіи и Киликіи. Ср. Nicet., 134.

<sup>2)</sup> Она была въ то время въ рукахъ западныхъ владетелей.

<sup>3)</sup> Кромъ того, ему быль дань городь Касторія на югь древней Иллиріи. Такимъ образомъ, область, подвъдомственная Андронику, захватывала ны-

Но несмотря на все это, несмотря даже на то, что Андронику, котораго подозрѣвали въ сношеніяхъ съ іерусалимскимъ королемъ и съ иконійскимъ султаномъ во время пребыванія въ Киликіи, нужно было очень заботиться о своей политической репутаціи, онъ здесь действоваль такъ, что должень быль окончательно вооружить противъ себя императора и побудить его къ крутымъ мърамъ. Онъ завель сношенія съ венгерскимъ королемъ Гейзою П, убъждаль его помочь ему овладъть престоломъ Византіи, объщая, по достиженін цъли, уступить Гейзь Браничевь и Нишь, и сь Фридрихомъ Барбаруссой, приглашая и его въ извъстное время на помощь. Когда извъстія объ этомъ дошли до Мануила, тоть сначала не показаль вида, что знаеть о его замыслахь, и дружелюбно приняль Андронива, прівхавшаго въ Византію, но затемь, -когда онъ два раза не безъ основанія быль заподозрѣнь въ покушеній на жизнь Мануила, когда его попрежнему открыто развратная жизнь продолжала приводить въ негодование всехъ членовъ императорскаго дома, не скупившихся на наговоры, а, можеть быть, и клевету, чтобы выставить его передъ императоромъ въ самомъ невыгодномъ свътъ, - Мануилъ ръшился заключить Андроника въ Константинополь въ тюрьму.

Конечно, Мануилъ могъ пойти на такую ръзкую мъру противъ выдающагося члена императорскаго рода только при полной увърен- и быготно ности въ измънническихъ планахъ Андроника; и увъренность эта жез жед. вполнъ оправдалась, когда Гейза, не знавшій объ участи Андроника, дъйствительно началъ войну противъ императора. "Около девяти лъть, кажется, провель Андроникъ въ тюрьмъ" 1). Разъ онъ пытался бъжать оттуда, достигь Малой Азін, но тамъ его узнали, схватили, несмотря на "ужасное сопротивление съ его стороны", связали и отправили въ Византію, гдъ заключили въ тюрьму "въ двойныхъ жельзныхъ кандалахъ подъ гораздо большимъ и суровымъ надзоромъ, чъмъ прежде". Но Андроникъ сумълъ освободиться и изъ-подъ этого надзора. Для этого онъ притворился больнымъ. Тогда къ нему приставили слугу, которому Андроникъ поручилъ "унести ключи отъ тюрьмы въ то время, когда стражи, чрезмерно выпивъ, заснутъ", сделать съ этихъ ключей восковые слъпки и передать ихъ сыну Андроника.

Тюрьма

XPECTON. DO NCT. CPEL BEROBE, B. II.



нвшнюю Сербію. Боснію и южную Далмацію. Дуксъ (dux)-названіе начальниковъ изкоторыхъ изъ осиъ, обыкновенно пограничныхъ, болъе общирныхъ и сосредоточиваншихъ въ себъ болъе военныхъ силь, нежели остальныя. Ср. Скабалановичь, стр. 187-188.

<sup>1)</sup> Такъ сообщаетъ Киннамъ (5, 10).

Савланные по этимъ слепкамъ ключи, а также веревки были принесены Андронику на див амфоры съ виномъ. Ночью Андроникъ тихо отперъ двери своей тюрьмы, вышелъ изъ нея, заперъ снова двери и скрылся въ густой травъ на огромномъ примыкавшемъ къ л тюрьм в двор в 1), куда обыкновенно никто не заходиль. Выждавъ здівсь, когда горячіе розыски прекратились, онъ влівзь на стівну, выходившую прямо къ морю, и спустился съ нея по веревкъ. У подножія стіны его уже ждала по уговору лодка. Но здісь Андроникъ чуть не попался. Лодку замътила стража, наблюдавшая обыкновенно въ этомъ мъсть всю ночь и не позволявшая ни одной лодкъ проплывать мимо дворца <sup>2</sup>). Однако, Андроникъ, притворившись бытлымъ слугой-варваромъ, плохо говорящимъ по-гречески, съ большимъ самообладаніемъ и ловкостью сумьлъ обмануть стражей. Умилостивленные особенно кошелькомъ, даннымъ Андроникомъ, они пропустили его, и Андроникъ благополучно прівхаль домой. Здесь были разбиты кандалы, затемь онь снова сель въ лодку и выбхаль за предълы города; тамъ ждали его заранве приготовленныя лошади; на нихъ онъ повхаль въ Анхіалъ (городъ во Оракіи на берегу Чернаго моря), а оттуда, получивъ отъ одного изъ своихъ доброжелателей съестные припасы и проводниковъ, направился на Русь, въ Галицкое княжество. На дорогъ онъ снова быль поймань валахами, до которыхь дошли въсти о его бъгствъ, и только благодаря своей необыкновенной изобрътательности ускользнулъ и изъ ихъ рукъ. Прибывъ, наконецъ, къ Ярославу Осмомыслу (въроятно, въ 1164 г.), "онъ былъ принятъ, -- по словамъ византійскаго историка, -- съ распростертыми объятьями, пробыль у него довольно долго и до того привязаль его къ себъ, что вмъстъ съ нимъ охотился и засъдалъ въ совъть, вмъсть жиль и вмъсть объдалъ" 3). Эта фраза едва ли страдаетъ преувеличеніемъ. Кажется, Андроникъ дъйствительно пріобръль большое вліяніе на

<sup>1)</sup> Тюрьма находилась възданіяхъ Большого Константинопольскаго дворца. Этотъ дворецъ, тянувшійся на огромное пространство и состоявшій изъмногихъ построекъ, находился у берега Босфора, занимая вмъстъ съ храмомъ св. Софіи, Ипподромомъ, "Манганскимъ дворцомъ" (къ съверу отъ Большого дворца) и другими зданіями (дворцами и церквами) юго восточный уголъ треугольника, образуемаго Константинополемъ.

<sup>2)</sup> Nicet., 170. "Сътвхъ поръ, — прибавляетъ Никита, — стали ставить эту стражу, какъ Іоаннъ Цимискій ночью напаль на Никифора Фоку, поднятый (на ствну) въ корзинв".

<sup>3)</sup> Nicet., 172. Относительно хронологіи см. Куникъ, "Основаніе Трапезундской монархіи, стр. 715—717 и 788—89.

князя Ярослава и, преследуя свои всегдашнія цели, возбуждаль его помогать венграмъ снова вести войну противъ Мануила 1); ходили даже слухи, что самъ Андроникъ "собираетъ" - въронтно. при содъйствіи Ярослава ... многочисленную скиескую (т. е. русскую) конницу съ намъреніемъ вторгнуться въ римскіе предълы" 2). Во всякомъ случав, Андроникъ затввалъ какіе то опасные для Мануила планы, такъ какъ послъдній поспъшиль "съ дружескими увъреніями" пригласить Андроника вернуться. Андроникъ согласился на приглашеніе, и въ 1165 г. мы видимъ его энергично дъйствующимъ при осадъ Зевгмина (Землина) в), во время войны съ венграми.

Но и на этотъ разъ онъ не долго пробылъ при дворъ Мануила. Второе ко-Былъ ли въ эту эпоху Андроникъ вообще слишкомъ подозритель- жандованіе нымъ человъкомъ, чтобы его надолго оставлять въ столицъ, иливъ Киликіи. же онъ раздражилъ императора ръзкими возраженіями противъ плана Мануила, — выдать свою дочь за младшаго сына Гейзы II 4), Белу и передать ему впослъдствіи, если у императора не будеть мужского потомства, византійскій престоль, - какъ бы то ни было, но вскоръ послъ взятія Зевгмина Андроникъ снова долженъ былъ покинуть столицу: онъ получиль отвътственное назначение въ Киликію, которую приходилось защищать отъ стараго врага, армянскаго князя Тороса. Такъ какъ охрана кръпостей и защита страны требовали большихъ расходовъ, то Андронику, кромѣ податей съ Киликіи, были предоставлены еще доходы съ острова Кипра 3). На первый вглядъ можетъ показаться страннымъ, что

<sup>1)</sup> Cp. Cinn., 510 12 и Nicet., 172-173.

<sup>2)</sup> Nicet., 173.

<sup>3)</sup> Cp. Nicet., 172: Ζεῦγμινον... ὅπερ νῦν λέγεται Σίρμιον. Θτο μέττο Ημвиты требуетъ разъясненія: древній Сирмій находился на р. Савъ нъсколько къ востоку отъ устъя р. Дрины. Зевгиннъ (Землинъ) лежитъ у Дуная близъ устья Савы, противъ Бълграда. Ср. Куникъ, ор. сіт., стр. 716, пр. 12.

<sup>4)</sup> Умершаго въ 1161 г. Ему наслъдовалъ старшій его сынъ, Стефанъ III, а затвиъ (съ 1173 г.) Бела III.

<sup>5) &</sup>quot;Византійская финансовая система двумя путями направляла платежныя силы извъстной ивстности на покрытіе ивстныхъ государственныхъ расходовъ, минуя государственное казначейство: во первыхъ, она устанавливала "кормленіе" для правителей осмъ: стратеговъ, катепановъ, дуксовъ (а также и для другихъ, подчасъ, можетъ быть, уже не служащихъ, но заслуженныхъ лицъ, для которыхъ такое кормление являлось своего рода пенсіей); во-вторымъ, такъ какъ византійское правительство на свой счетъ содержало и, кромъ того, платило денежное жалованіе "стратіотамъ", т. е. солдатамъ, пока они были подъ оружіемъ (въ другое время для матеріальнаго обезпеченія ихъ служели земельные, такъ называемые "воинскіе участки". См. вып. І, ст. ХІІ.

императоръ предпочиталъ видъть такого подозрительнаго человъка, какъ Андроникъ, въ далекой области, на посту почти совершенно самостоятельнаго, по преимуществу военнаго правителя, а не у себя на глазахъ, въ роли придворнаго кавалера безъ опредъленнаго служебнаго положенія. Но въ Восточной имперіи столица такъ сильно притягивала къ себъ всъ политическія и общественныя силы, играла такую решающую роль въ государственныхъ переворотахъ, что здёсь, где уже и въ то время, вероятно, существовала значительная оппозиція противъ политики Мануила, Андроникъ съ своимъ увлекательнымъ красноръчіемъ, съ своей непобъдимой логикой и необыкновеннымъ умѣньемъ угадывать общественныя теченія, казался императору гораздо опасніве, чімь въ полудикой, далекой азіатской провинціи. Самъ Андроникъ смотрълъ на назначеніе въ Киликію, какъ на почетную ссылку, былъ имъ раздраженъ и, кажется, решилъ на этотъ разъ покончить счеты съ Мануиломъ. Онъ не только небрежно велъ борьбу съ Торосомъ, но, повидимому, почти щеголяль этою небрежностью, превращая битвы въ какую-то потъху для удовлетворенія своей прихотливой, капризной фантазіи. По крайней мъръ, Никита Акоминатъ разсказываеть, что после нескольких неудачных схватокь, потерпевь, наконецъ, отъ Тороса постыднъйшее пораженіе, Андроникъ замыслиль нечто невероятное. Сойдясь съ Торосомъ для решительной битвы, онъ построилъ войско "такъ, что оно походило на животное, имъло и голову, и заднюю часть, и остальные члены" 1). Изъ этой фантазіи не вышло, конечно. ничего хорошаго: войско, построенное такимъ страннымъ образомъ, было смято армянами и обратилось въ бъгство, и хотя самъ Андроникъ съ отчаянной смълостью бросился на Тороса, окруженнаго свитой, и сбиль его съ лошади, однако эта выходка, конечно, не спасла ромэевъ отъ новаго постыднаго пораженія

Андронивъ Послъ этой необыкновенной битвы Андроникъ окончательно зана чужбинъ. бросилъ порученное ему дъло. Онъ покинулъ даже Киликію и перебрался въ Антіохію, задумавъ, несмотря на то, что ему было уже

<sup>&</sup>quot;Левъ III Исавръ и начало иконоборства", стр. 310), то въ пограничныхъ мъстностяхъ, гдъ почти постоянно приходилось держать солдать подъ оружиемъ, иногда—для ускоренія процедуры—подати, собираемыя съ жителей, помимо центральнаго казначейства, направляние прямо на содержаніе стратіотовъ, т. е. въ руки того же стратега".—Скабалановичъ, стр. 281—282 и стр. 308 сл.

<sup>1)</sup> Nicet., 180.

около 50 лътъ, жениться на молодой, отличавшейся красотой дочери антіохійскаго князя Раймунда, сестр'в второй жены Мануила, Филиппъ 1), "хотя, — замъчаетъ Киннамъ, — нашъ законъ и не допускаетъ такого брака". И, конечно, этому первому византійскому щеголю и придворному законодателю модъ, сохранившему благодаря великолъпному здоровью и замівчательно воздержной жизни и въ эти годы моложавость, красоту и стройность, этому знатоку человъческаго сердца, тонкому, остроумному и блестящему оратору, не трудно было настолько очаровать молодую принцессу, что и она готова была принадлежать ему, несмотря на то, что этотъ союзъ долженъ былъ оскорбить и раздражить византійскій дворъ. Дівиствительно, Мануилъ, узнавъ о дъйствіяхъ Андроника, немедленно отправиль въ Азію одного изъ придворныхъ, севаста <sup>2</sup>) Константина Каламана, съ двоякимъ порученіемъ: во-первыхъ, зам'внить Андроника въ управленіи Киликіей и въ борьбъ съ Торосомъ и, во-вторыхъ, разстроить скандальный для императорской семьи союзъ Андроника съ Филиппой и съ этой цълью самому предложить ей руку. Хотя Каламанъ и потерпълъ неудачу и здъсь и тамъ, однако Андроникъ, очень непостоянный въ своихъ привязанностяхъ, боясь угрозъ Мануила и опасаясь, по выраженію византійскаго историка, "какъ бы ласки Филиппы не смънились прежнею тюрьмой", покинулъ принцессу и Антіохію и удалился въ Іерусалимъ (въ 1167 году). Здесь онъ сумелъ очаровать свою дальною родственницу, дочь старшаго брата императора Мануила, Исаака, и вдову іерусалимскаго короля Балдуина III, Өеолору. Благодаря ей, Андроникъ своевременно узналъ о присылкъ Мануиломъ грамоты, въ которой поручалось захватить его, какъ злоумышленника, и ослъпить. Не чувствуя себя безопаснымъ и въ предвлахъ Герусалимскаго королевства, бывшаго сравнительно въ хорошихъ отношеніяхъ съ Византіей, онъ, въ сопровожденіи привязавшейся къ нему Өеодоры, покинуль предвлы и этого государства.

Съ тъхъ поръ 3) начались его долгія скитанія по восточнымъ нехристіанскимъ странамъ. Онъ побывалъ и въ Дамаскъ у султана Нурредина, и въ Багдадскомъ халифатъ, и, наконецъ, (около 1170 года) въ Иверіи и "вездъ, гдъ останавливался, — замъчаетъ византійскій историкъ, — принимаемъ былъ съ почетомъ, уваженіемъ

<sup>1)</sup> Андропинъ былъ уже въ это время вдовцомъ. Ср. Wilken, етр. 476, пр. 1, и Кунивъ, ор. cit. стр. 714 сл.

<sup>2)</sup> Важный чинъ византійской "табели о рангахъ", следующій за "кесаремъ". См. выше, стр. 546, пр. 3.

з) Т. е., въроятно, съ того же 1167 г.

и съ величайшею привътливостью и получаль богатые дары". Наконець, онъ водворился (на съверо-востокъ Малой Азіи) на границъ Византійской имперіи, во владъніяхъ иконійскихъ турокъ. Занявъ съ ихъ согласія одну кръпость, Андроникъ укръпиль ее и сталь дълать частые набъги на "ромэйскіе предълы", порабощая множество людей и передавая военную добычу туркамъ. Такимъ образомъ, Андроникъ сталъ открытымъ врагомъ не только императора, но и христіанъ, и церковь не замедлила предать его анавемъ. Почти до самаго конца царствованія Мануила продолжалась эта жизнь эмигранта и измѣнника.

Лишь незадолго до смерти Мануила братья снова примирились, и Андроникъ вернулся въ Константинополь. Но затъмъ, давъ присягу въ томъ, что "будетъ всъми силами противодъйствовать тому, что клонится ко вреду для Мануила и его сына Алексъя и ко вреду для ихъ вънца", онъ былъ препровожденъ въ городъ Иней (Ойгалог), въ Малой Азіи, на берегу Чернаго моря (между Синопомъ и Трапезундомъ), чтобы тамъ, по словамъ византійскаго историка, "отдохнуть послъ многолътнихъ скитаній". "И оба они, и Мануилъ и Андроникъ, знали", прибавляетъ историкъ, "что пребываніе въ одномъ и томъ же мъстъ снова приведетъ ихъ къ прежнимъ столкновеніямъ"). Въ Инеъ и жилъ Андроникъ, когда въ сентябръ 1180 г. скончался императоръ Мануилъ.

## III.

Національная политика.

Насколько можно догадываться, Андроникъ изъ своего уединенія внимательно следиль за темь, что происходило въ Константинополе. Это было для него темь легче, что въ столице было не мало и близкихъ родственниковъ и выдающихся людей среди светской знати и константинопольскаго духовенства, преданныхъ ему. Можно думать, что въ моменть смерти Мануила уже образовалась целая партія, враждебная императрице и протосевасту Алексею и готовая признать своимъ главою Андроника. На чемъ же основывалась приверженность этой партіи къ малоазійскому изгнаннику? Прежде всего, личное несочувствіе Мануилу и стремленіе Андроника захватить власть заставляло предполагать нелюбовь Андроника и къ

<sup>1)</sup> Nicet., 294—296. Примиреніе и поселеніе Андроника въ Инев произощло, въроятно, въ первой половина 1180 года. См. Ж. М. Н. И., т. 214, стр. 58, пр. 1.

тымъ лицамъ, которыя по смерти императора захватили эту власть; люди, лично не симпатизировавшіе императриців и протосевасту, такимъ образомъ, разочитывали найти сочувствіе въ Анароникъ, каковы бы не были ихъ политическія возарвнія. Но этого мало: насколько можно судить по некоторымъ указаніямъ византійскихъ историковъ, у Андроника была своего рода политическая программа; его имя служило знаменемъ, вокругъ котораго могли собраться люди, не симпатизировавше правительству и не по личнымъ мотивамъ. Въ изложени Нивиты сообщению о вторичномъ назначеніи въ Киликію предшествуеть разсказъ объ упомянутомъ выше 1) планъ Мануила, выдать свою дочь Марію за венгерскаго принца Белу и признать Белу и Марію своими насліждинками. При этомъ Манчилъ взяль со всвхъ близкихъ людей, т. е., ввроятно, съ членовъ императорскаго дома, высшихъ членовъ правительства и придворныхъ, присягу въ томъ, что после его смерти они признають Марію и Белу наследниками его власти и будуть повиноваться имъ и чтить ихъ, какъ "римскихъ императоровъ". Всв дали эту присягу. Одинъ Андроникъ но согласился на это, ръзко выставивъ причины своего отказа: прежде всего, у императора можетъ еще родиться сынъ; а затемъ, "что за возмутительное дело, что за преступление со стороны царя считать всякаго "римлянина" недостойнымъ дочери, а этого пришельца и чужеземца на позоръ "римлянамъ" избрать, чтобы царствовать надъ "римлянами", и ставить его выше всъхъ "римлянъ", какъ господина!" Мануилъ не менъе ръзко отнесся къ "дъльнымъ", по выражению Никиты, словамъ своего кузена, считая ихъ пустыми речами противоречиваго упрямца, но многіе согласились со взглядами Андроника даже и послъ присяги, и один тотчасъ же высказали свое согласіе, а другіе, хотя и не высказали, но примкнули къ мивнію, "что не будеть пользы для "Римскаго государства," если къ плодовитой маслинъ привить вътвь отъ иноплеменнаго дерева" 3). Въ этомъ столкновения взглядовъ, оказавшемъ, можетъ быть, немалое вліяніе на последнюю размолвку Мануила съ Андроникомъ, ярко выразилась черта того націонализма, той враждебности къ западнымъ иноземцамъ, которая стала основнымъ элементомъ политической программы Андроника и собрала около него людей, усердно работавшихъ въ столицъ въ его пользу въ концъ 1180 и въ началъ 1181 года.

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 563.

<sup>2)</sup> Nicet., 179-180 (pyccs, nepes., 174-175).

Съ своей стороны, Андроникъ также не терялъ времени. Найдя въ приведенной выше присягь удобный поводъ вившаться въ дъла имперіи, онъ началь посылать письма и молодому императору, и тогдашнему константинопольскому патріарху Өеодосію, и различнымъ представителямъ византійской аристократіи. Въ этихъ письмахъ высказывалось негодование противъ протосеваста Алексъя, говорилось, будто царю угрожають опасности и гибель. Написанныя съ обычными для Андроника убъдительностью и красноръчіемъ, письма эти производили сильное впечатлъніе. Все большее и большее число людей начинало смотръть на Андроника, какъ на единственнаго человъка, истинно преданнаго "римскимъ" интересамъ, какъ на единственнаго "филоромая" 1), и притомъ, "благодаря своему возрасту и благодаря обширной опытности соединяющему въ себъ самыя лучшія качества". Въроятно, въ началь 1181 года онъ двинулся изъ Инея. Распространяемые самимъ Андроникомъ слухи, что онъ идеть въ силу своей присяги для освобожденія императора отъ опасности, и древнее предсказаніе о томъ, что Андроникъ будетъ нъкогда дарствовать, собирали вокругъ него толны людей, "питавшихъ стремленіе къ новому порядку вещей".

Возстаніе Марін.

Между тымь въ столиць партія Андроника составила заговорь съ цълью сверженія протосеваста. Во главь этого заговора стояли старшая сестра императора, - та самая Марія, которую Мануилъ собирался выдать за Белу, но которая вышла впоследствіи замужь за маркграфа монферратскаго Райнеріо, --ея мужъ и два сына Андроника, Мануилъ и Іоаннъ. Ръшено было въ субботу на первой недълъ великаго поста 1181 года во время церковной службы покончить съ протосевастомъ при помощи наемныхъ убійцъ. Однако, заговоръ быль открыть, большинство участниковъ его, которыхъ пристрастные судьи старались обвинить въ оскорбленіи величества, потерпъли жестокія наказанія, а Марія и ея мужъ, благодаря патріарху Өеодосію, стоявшему на сторонъ заговорщиковъ, нашли себъ убъжище въ церкви св. Софіи. Все это произошло еще великимъ постомъ. Къ Пасхъ, по обыкновенію, собрались въ Константинополь целыя массы богомольцевь изъ различныхъ частей имперіи. Но то, что они увидали здісь на этоть разъ, было совсъмъ необычно: торжественная процессія съ патріархомъ во главъ, ежегодно отправлявшаяся изъ церкви св. Софіи во дворецъ, чтобы поздравить императора съ праздникомъ, была, по распоряженію па-

<sup>1)</sup> Nicet., 298: μονώτατον ώς φιλορώμαιον άνδρα.

тріарха, отложена. Самая ограда "Великой церкви", гді скрывались Марія и ея мужъ, становилась все болье и болье похожею на укръпленный лагерь: Марія, не перестававшая требовать удаленія протосеваста отъ дълъ, умъла привлечь на свою сторону и часть италіанскихъ наемныхъ войскъ, и часть "римскаго" войска и, наконецъ, ту сбродную, состоявшую изъ низшихъ слоевъ ремесленнаго и рабочаго класса толцу, которая почти всегда принимала дъятельное участіе въ политическихъ переворотахъ, разыгрывавшихся въ столицъ; привлечь ее было тъмъ легче, что ненависть къ богатымъ купцамъ и придворнымъ западнаго происхожденія и раздраженіе противъ правительства, пренебрегавшаго интересами народа, давно уже накоплялись въ низшихъ слояхъ столичнаго населенія. Деньги, раздаваемыя Маріей, увеличивали число ея приверженцевъ. Приверженцы Андроника, бывшаго въ оживленной перепискъ съ Маріей и принимавшаго, очевидно, издали весьма дъятельное участіе въ развитіи константинопольскаго движенія, распространяли молву о томъ, что онъ не допустить поруганія престола, что онъ приближается къ столицъ, чтобы наказать протосеваста. Повсюду начали составляться сборища и сходки, гдъ открыто выражалось негодованіе противъ императрицы и протосеваста и сожальние о Маріи. Постепенно дьло дошло до открытаго мятежа. Священники являлись среди толпы съ крестомъ, съ изображеніемъ Христа, съ хоругвями и призывали народъ къ "священной войнъ 1), т. е. къ войнъ съ ненавистными и церкви и народу иноземцами. Народъ собирался въ центральныхъ частяхъ города, поднималъ крики, выражая добрыя пожеланія императору и осыпая проклятіями императрицу и протосеваста, наконецъ, толпа начала грабить и разрушать дома приверженцевъ правительства, и ть должны были спасаться бысствомь.

До сихъ поръ протосевасть пытался прійти къ соглашенію съ Маріей, но встрътиль съ ея стороны ръзкій отпоръ. Теперь онъ ръшиль прибъгнуть къ вооруженной силъ. Собравъ къ такъ называемому "Большому дворцу", какіе было можно, отряды войска, и разсчитывая на помощь латинскаго населенія столицы, понявшаго, какая опасность грозить ему со стороны мятежниковъ, онъ ръшиль захватить главное убъжище послъднихъ—мъсто въ оградъ церкви св. Софіи, лежавшей противъ Большого дворца. Мятежники, съ своей стороны, укръпились, какъ могли. На разсвъть 2-го

<sup>1)</sup> Nicet., 306. Ср. О. Успенскій, Ж. М. Н. П., т. 214, стр. 64.

мая 1181 года на площади Августеонъ, отдълявшей "Великую церковь" отъ Большого дворца и на прилегавшихъ къ ней улицахъ завязалась ожесточенная битва; сначала приверженцы протосеваста и Маріи перестр'вливались съ крышъ церквей и башенъ, окружавшихъ площадь, а затъмъ сошлись въ рукопашную. Наконепъ, послъ полудня войско протосеваста стъснило противниковъ и загнало ихъ въ притворъ храма св. Софін; битва угрожала продолжаться въ самомъ храмъ. Тогда патріархъ Осодосій вышель въ притворъ, чтобы остановить сражающихся, а мужъ Маріи Райнеріо съ небольшимъ отрядомъ бросился на Августеонъ и очистилъ его отъ противниковъ. Ночь прервала битву, и патріархъ, не теряя времени, послалъ одного изъ своихъ чиновниковъ для переговоровъ во дворедъ. На слъдующій день, 3-го мая, переговоры эти, въ которыхъ приняли участіе многіе изъ вліятельныхъ сановниковъ, кончились: мятежникамъ была дарована полная амнистія, а Маріи и ея мужу гарантирована полная безопасность. Съ наступленіемъ ночи на 4-е мая Райнеріо и Марія вышли изъ храма св. Софіи и водворились въ Большомъ дворпъ. Послъ прекращенія мятежа первымъ дъломъ протосеваста было заточеніе патріарха въ одинъ изъ константинопольскихъ монастырей; Алексъй задумываль даже свергнуть Өеодосія съ патріаршаго престола. Но, очевидно, онъ не чувствовалъ подъ собой прочной опоры: не сумъвъ найти противъ Осодосія достаточныхъ обвиненій, онъ долженъ быль вернуть его въ "Великую церковь", что дало поводъ къ грандіозной демонстраціи въ честь патріарха.

Походъ

Многочисленныя письма "изъ знатныхъ домовъ" постоянно увъ-Андронива домляли Андроника о томъ, что происходило въ столицв, а, нана Констан-конецъ, въ Синопъ онъ получилъ и самыя върныя извъстія отъ своей дочери Маріи, бъжавшей изъ Константинополя къ отцу. Узнавши отъ нея, какъ увеличивается его популярность въ столицъ и какъ сильна его партія, Андроникъ ръшилъ дъйствовать энергичитье. Изъ Пафлагоніи онъ двинулся черезъ Виеннію по направленію къ Босфору. Но прежде чемъ направиться прямо къ столицъ, онъ попытался заручиться преданностью малоазійскихъ провинцій, им'выших в такое важное значеніе для имперіи въ военномъ отношеніи: привлекши на свою сторону стратеговъ и сильныя войска малоазійскихъ оемъ, можно было чувствовать себя уже почти господиномъ имперіи. Но сдівлать это было не легко. Правда, слухи о томъ, будто Андроникъ идетъ спасать царя отъ гибели и будто бы даже царь Мануилъ взялъ съ него слово раздълять съ другими бремя регентства, привлекли къ нему довольно много народа и войска въ Пафлагоніи и Виенніи. Но во главъ области города Никеи 1) и общирной вемы Оракисія 2) стояли люди, преданные протосевасту, его родственники Іоаннъ Дука и Іоаннъ Комнинъ Ватаца. Несмотря на всв убъждевія Андроника, они сохранили върность Алексью. Однако за эту неудачу Андроникъ былъ немедленно вознагражденъ. Протосевасть поручиль одному изъ очень вліятельныхъ въ Византіи людей, Андронику Ангелу, съ войскомъ преградить дорогу Андронику. Потерпъвъ поражение отъ приверженцевъ Андроника и уклоняясь дать отчетъ въ расходованіи денегъ, полученныхъ на военныя издержки, Ангелъ передался Андронику вивств съ шестью сыновьями. Переходъ этой вліятельной семьи, родственной Комнинамъ, былъ большимъ ударомъ для протосеваста и очень ободрилъ Андроника. Не смущаясь болъе сопротивленіемъ Никеи, онъ направился прямо къ Константинополю, и скоро жители столицы увидъли на противоположномъ берегу Босфора, около города Халкидона, множество сторожевыхъ огней по линіи лагеря, нарочно растянутой какъ можно длиниве.

Жители столицы толпами собирались на берегу, смотръли на противоположную сторону, дълали знаки, точно призывая Андроника, "дабы онъ низвергъ уже напиравшую латинскую тираннію" 3). Скоро по проливу замелькали лодки, и установились сношенія одного берега съ другимъ. И знатные и незнатные являлись къ Андронику. Онъ былъ со всъми привътливъ и всъмъ говорилъ о скоромъ вступленіи въ городъ. "Его чуть не на рукахъ носили не только.... родъ Ангеловъ, но и остальная знать, сенатъ и другіе жители столицы" 1). Протосевастъ растерялся и пропустилъ много времени, прежде чъмъ прибъгнуть къ послъднему остававшемуся въ его рукахъ средству: ему былъ еще въренъ флотъ — флотъ, въ значительной части иностранный, "латинскій", щедро награжденный Алексъемъ. Но и здъсь оппозиція знати дала себя почувствовать. Главнымъ начальникомъ флота, "великимъ дуксомъ", былъ въ то

<sup>1)</sup> Въ XI в. эта область называлась еема Опсикій. См. Скабалановичъ, стр. 204-205.

<sup>3)</sup> Занимавшей южную часть древней Мизіи отъ города Адрамитія и древнюю Лидію; главные города этой вемы были: Смирна, Эфесъ, Милетъ, Филадельфія, Іераполь. См. Скабалановичъ, стр. 206.

<sup>3)</sup> Nicet., 320. Михаилъ Акоминатъ въ ръчи къ претору Дрими — цитир. у Ө. Успенскаго, ор. с., стр. 62, пр. 3.

<sup>4)</sup> Eusthat. Thessal. de Thessalonica a Latinis capta-цитир. у Ө. Успенского, стр. 69, п.э. 1.

время одинъ изъ крупныхъ представителей византійской знати, Андроникъ Контостефанъ. Протосевастъ охотно замънилъ бы нерасположеннаго къ нему "дукса" къмъ-нибудь изъ своихъ родственниковъ, но не ръшился на немотивированную отставку крупнаго и смъло защищавшаго свое положение сановника. Эта неръшительность окончательно погубила Алексъя: черезъ нъсколько дней Контостефанъ со всъми кораблями, на которыхъ было "римское" войско, перешелъ на сторону Андроника. Теперь уже ничто не сдерживало противниковъ правительства: цёлыя толпы являлись въ лагерь Андроника, народъ массами собирался на площадяхъ Константинополя и открыто обсуждаль распускавшіеся партіей Андроника слухи о томъ, будто правители, утративъ любовь народа, ищутъ спасенія въ латинянахъ, "объщая отдать имъ городъ и обратить грековъ въ рабство" 1). Эти слухи сильно волновали массу, и скоро въ столицъ произошелъ открытый переворотъ: изъ тюрьмы были освобождены сыновья Андроника и другіе участники заговора противъ Алексъя, а на ихъ мъсто заключены приверженцы правительства; затъмъ и самъ протосевасть былъ схваченъ и отданъ подъ охрану варяжской стражи; черезъ нъсколько дней его въ шутовской процессіи отправили къ Андронику и, по его приказанію, ослъпили.

Избіеніе латинянъ

Главный врагъ, особенно непріятный аристократическимъ элементамъ оппозиціи, былъ, такимъ образомъ, сломленъ. Оставалось разсчитаться съ теми, кто возбуждаль ненависть въ массе городского населенія. Находясь еще на азіатской сторонъ пролива, Андроникъ приказалъ флоту двинуться къ Константинополю и напасть на бывшихъ тамъ иноземцевъ. Столичная толпа съ восторгомъ встрътила прибывшихъ и вмъсть съ ними направилась къ Золотому Рогу, гдъ была колонія западныхъ купцовъ, наполненная роскошными домами и заключавшая до 60,000 населенія. Злесь началась зверская расправа. Дома разграбляли, всехъ, кто попадался, избивали, не щадя ни пола, ни возраста; техъ, кто не успълъ или не хотълъ выйти изъ жилищъ, запирали и сжигали, разрушали церкви и благотворительныя учрежленія, убивали духопенство; въ страннопріимномъ домі іоаннитовъ перебили больныхъ; нъсколько тысячъ иностранцевъ было захвачено живыми и продано въ рабство восточнымъ народамъ; кто успъвалъ спастись, тъ бросались на корабли и поспъшно направлялись въ Пропонтиду.

<sup>1)</sup> Eusthat. Thessal., op. с., цитир. у Ө. Успенскаго, ibid., стр. 71, пр. 1.

Населеніе Константинополя ликовало: совершилось освобожденіе отъ "латинянъ", и, кромъ того, въ руки толпы попала богатая добыча. Но за это торжество предстояла дорогая расплата: уже бъглецы, ушедшіе въ Пропонтиду, постарались по мітріт своихъ силь отистить за испытанное насиліе: они разграбили берега Босфора и Принцевы острова, сожгли немало монастырей и перебили монаховъ. Худшее, однако, было еще впереди и разразилось тогда, когда въсти объ избіеніи "лативянъ" дошли на Западъ, разожгли старую вражду къ Византіи и подготовили нашествіе сицилійцевъ въ 1185 году и четвертый крестовый походъ. Но въ то время, въ 1182 году, едва ли многіе въ Византіи предугадывали последствія латинскаго избіенія. Всв отдались пріятному сознанію освобожденія отъ "латинской тиранніи", каждымъ по своему понимаемаго, каждымъ толкуемаго въ своихъ интересахъ, и, конечно, съ признательностью смотрели на руководителя новаго направленія-Андроника. Теперь въ его рукахъ были и аристократія и народная масса; оставалось сблизиться только съ носителемъ высшей духовной власти, столь вліятельной въ Византіи, - съ патріархомъ Феолосіемъ.

Какъ мы знаемъ, Өеодосій не оставался безучастнымъ ко всему, что происходило въ Византіи со смерти Мануила. Взявъ подъ свою защиту Марію и ея приверженцевъ, онъ ясно показалъ, что его симпатіи на сторонъ противозападнической партіи. Эти симпатіи должны были вести Өеодосія къ сближенію и съ Андроникомъ. Но, насколько можно судить по изложенію Никиты, патріархъ быль человъкъ высоконравственный и принадлежаль къ наиболъе безкорыстнымъ и искреннимъ приверженцамъ "національной" партіи. Знамя, выставленное Андроникомъ, было ему по душъ, но вопросъ о томъ, каковы пріемы его д'ятельности, какова ея нравственная основа, оставался неразръшеннымъ и возбуждалъ въ тонкомъ и наблюдательномъ Өеодосіи сильное недовъріе къ инейскому изгнаннику. Послъ сверженія протосеваста, когда вся знать и чиновничество перебывали у Андроника, отправился къ нему и Оеодосій. Личное впечатлъніе, произведенное ими другъ на друга, было неблагопріятное: бесъда свелась къ тому, что среди утонченныхъ, изысканно-замаскированныхъ колкостей Андроникъ настаивалъ на обязанности патріарха имъть попеченіе объ императоръ, а Өеодосій слагаль эту обязанность на Андроника, ссылаясь и на свой сань, и на свои годы, и на умънье Андроника устроить государственныя дъла. Патріархъ, очевидно, быстро составилъ себъ опредъленное миъніе

объ Андроникъ, понялъ, что имъ невозможно будеть идти рука объ руку, и ръшился отстраниться отъ дъятельнаго участія въ политикъ, однако, не только не мъшая Андронику продолжать начатое, но даже и признавая себя какъ бы солидарнымъ съ нимъ. Для Андроника это было важнымъ успъхомъ: церковь играла важную роль въ противозападническомъ движеніи, и ся высшій представитель могъ имъть значительное вліяніе не только на духовенство, но и на низшіе слои столичнаго населенія, такъ охотно слушавшаго призывъ священниковъ къ борьбъ противъ протосеваста и императрицы.

Партія

Теперь все было подготовлено въ Константинополъ къ прибытію Андроника. Андроника, и въ апрълъ 1182 года онъ переплылъ проливъ и явился къ молодому императору Алексъю II, который въ это время, по желанію Андроника, переселился изъ Большого Дворца въ Манганскій 1). Холодное, почти презрительное обращение съ Маріей при этомъ свиданіи ясно показывало, что Андроникъ чувствовалъ себя господиномъ положенія. Но ему еще нужно было вполить украпиться въ этой роли. Средства для этого были подсказаны Андронику, съ одной стороны, тогдашней группировкой партій, съ другой, обычной практикой византійскихъ государственныхъ переворотовъ. Какъ указано выше, сторонники Андроника дълились на нъсколько разрядовъ: въ первомъ ряду стояли сестра императора Марія и ея мужъ, боровшіеся съ партіей протосеваста чисто изъ личныхъ видовъ; къ нимъ примыкали тъ изъ придворной и чиновной аристократіи, кто руководился или также чисто личными симпатіями и антипатіями, или, если и ссылался на свою ненависть къ "латинянамъ", то все-таки имълъ, въ концъ концовъ, въ виду свое личное положение, заслоненное иноземцами. Людей, сознательно стоявшихъ за "противозападничество", какъ за средство возродить государство, едва ли здъсь было много. Но за этими группами стояли гораздо болъе многочисленные ряды духовенства, торговаго, промышленнаго, ремесленнаго и рабочаго населенія столицы. Протесть этихъ слоевъ, интересы которыхъ часто шли въ разрезъ съ интересами высшихъ, принималь болье широкую окраску, нежели протесть послъднихъ: здесь выставлялись интересы православной церкви, интересы це-

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 562, пр. 1. Мъстность, гдъ находился Манганскій дворецъ (съверная оконечность мыса, образуемаго Золотымъ Рогомъ и Босооромъ) называется "внутренній Филопатій". Въ западной части города, уже за городской ствной, была мъстность, называвшаяся "вившній Филопатій", гдв также быль дворець. См. Nicet, 331,11 13 и 380,17 -22.

даго "римскаго" народа. Современныя летописныя изложенія почти совершенно скрывають оть насъ участіе провинціальнаго населенія въ политическихъ событіяхъ эпохи. По отрывочнымъ указаніямъ, можно думать, что, непривычное къ политической дъятельности, оно часто и въ дъйствительности было заслоняемо расположенными въ провинціяхъ войсками и ихъ предводителями, стремленія которыхъ опредвляли и отношенія самихъ провинціаловъ къ тому или другому политическому явленію. Однако, можно сказать, что и здісь интересы высшихъ слоевъ бюрократическаго и крупно-землевладъльческаго шли, по большей части, въ разръзъ съ интересами низшихъ, промышленнаго и земледъльческаго, и что, слъдовательно, политика, благопріятная для однихъ, естественно, оказывалась неблагопріятною для другихъ и обратно. Угодить темъ и другимъ, какъ въ столицъ, такъ и въ провинціи, было едва ли возможно. Поневол'в приходилось выбирать, и Андроникъ, хорошо знакомый съ стремленіями и привычками византійской аристократіи, повидимому, скоро рѣшилъ, на какой сторонъ искать опоры.

Пока ему приходилось пріобр'втать себ'в силу и возможность утвердиться въ Константинополь, онъ не пренебрегаль ни аристократіей, ни партіей духовенства и народа. Теперь, когда онъ почувствоваль себя могущественнымь, --- хотя формально его право на захвать государственной власти все еще заключалось только въ его присять Мануилу 1), -- онъ ръшилъ сокрушить силу аристократіи и опираться на низшіе слои. Это была смелая и своеобразная попытка, шедшая въ разръзъ съ политикой большинства императоровъ Византіи, гдъ придворныя интриги и борьба партій оказывали чрезмърное и, по большей части, разлагающее вліяніе на ходъ политической жизни. Удача этой попытки могла бы оказать сильное вліяніе на судьбу Византіи, и, въроятно, затъянная Андроникомъ, такъ сказать, самодержавно-демократическая монархія привела бы имперію не къ тъмъ результатамъ, къ какимъ она пришла въ концъ своей исторіи. Но неудача Андроника лишній разъ подтвердила, насколько безсильна отдъльная, хотя бы самая могучая личность въ борьбъ съ естественнымъ ходомъ историческаго развитія. А въ Византіи этотъ ходъ слагался такъ печально, во внутреннемъ стров и особенно во вившнихъ отношеніяхъ государства было столько препятствій къ осуществленію плановъ, подобныхъ планамъ Андроника, что такая попытка могла кончиться только кру-

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 566.

шеніемъ. Къ тому же, навъянные византійской практикой способы осуществить эту попытку были уже сами по себъ способны привести къ цълому возстанію и къ сверженію императора. Этими способами были: пострижение въ монахи, ослъпление, жестокія казни и убійства, и Андроникъ широко пользовался ими противъ аристократіи. Современный византійскій историкъ, въ сочиненіи котораго нестройно, постоянно противорвча другь другу, отразились и аристократическія тенденціи того времени и народныя воззрѣнія на Андроника, съ необыкновенной пестротой чередуеть въ своемъ разсказъ восторженныя похвалы Андронику съ самыми ръзкими порицаніями его безнравственности, тиранническимъ замашкамъ, его жестокости и безчеловъчію 1). Новъйшіе историки страннымъ образомъ обращали внимание почти исключительно на эту последнюю сторону изображенія и представляли Андроника отвратительнымъ злодвемъ, чуть ли не готовымъ жертвовать всемъ для узкихъ личныхъ видовъ. Конечно, Андроника нельзя заподозрить въ особенной мягкости и кротости. Жестокость, мстительность, почти полное отсутствіе нравственныхъ принциповъ составляютъ несомивнныя черты его характера. Но средства, употреблявшіяся Андроникомъ, были свойственны не только всей Византіи на всемъ протяженіи ея исторіи, но и вообще среднев вковому міру, и если Анароникъ пользовался ими шире, чъмъ многіе, такъ это (помимо указанныхъ свойствъ его характера) главнымъ образомъ потому, что и задачи, которыя онъ себъ поставиль, были исключительныя, и борьба, вызванная его дъятельностью, была ожесточенная и разгоралась постепенно все съ большею и большею силою, невольно превративъ последніе моменты его царствованія действительно въ какую-то кровавую эпопею 2).

Преслѣдованіе знати.

Какъ бы то ни было, Андроникъ сразу пошелъ прямо по намѣченному пути. Какова была въ это время его популярность среди низшихъ слоевъ столичнаго населенія, и насколько въ то же время были страшны и жестоки эти союзники, это рѣзко проявилось въ одномъ случаѣ, происшедшемъ во время пребыванія Андроника въ Филопатіи передъ вступленіемъ въ городъ. Около его палатки былъ схваченъ какой-то подозрительный бродяга, просившій милостыню.

<sup>1)</sup> Nicet.. развіть. Въ 2 книгахъ, посвященныхъ спеціально царствованію Андроника (рр. 356—463), преобладаетъ отрицательный взглядъ, кромъ, однако, нъкоторыхъ главъ (3—5, 13) втор й книги.

ч) Наиболъе правильный взглядъ на Анароника встръчается у Фаллымерайера и у русскихъ изслъдователей: акад. А. Куника и проф. Ө. Успенскаго.

"Слуги Андроника сначала обвинили его въ занятіи колдовствомъ, а потомъ безразсудно выдали его городской черни, а та, смотря на Андроника, какъ на лицо божественное, не разследовавъ вины, отвела его (бродягу) въ театръ и тамъ, наложивъ сухихъ дровъ и хвороста, сожгла, въ угождение Андронику" 1). Рядомъ быощихъ въ глаза, подкупавшихъ массу дъйствій, Андроникъ продолжаль укрѣплять свою популярность. Вступивъ въ городъ, онъ прежде всего посившиль на мъсто погребенія Мануила и тамъ на виду у всъхъ горько рыдаль надъ гробницей; родственники долго не могли убъдить его отойти отъ могилы. "Вотъ какъ онъ любилъ Мануила", — шелъ говоръ среди присутствовавшихъ при этомъ, — "хотя тотъ и быль его жестокимъ гонителемъ". Вскоръ затъмъ народъ сталь очевиддемъ другого, еще боле поразительного зредища. Андроникъ предложилъ Алексвю короноваться самодерждемъ 2), и въ день совершенія обряда, "на глазахъ у многихъ тысячь городского и пришлаго народа", поднявъ Алексъя на плечи "съ теплыми слезами", принесъ его въ амвону Великой церкви и затъмъ, по окончаніи обряда, также отнесь его обратно. Толпа была такъ поражена этимъ, что готова была думать, будто Андроникъ "любить царя больше отца и будеть правой рукой молодой царственной отрасли". Всв эти выходки, приводившія въ изумленіе и восторгь простодушную массу константинопольского населенія, вызывали скептическое отношеніе и подчась ядовитую иронію и сплетню въ придворномъ и чиновномъ кругу, гдв Андроникъ сразу же показаль себя совствы съ иной стороны.

Тотчась по вступленіи въ столицу, наградивь за преданность "пафлагонцевъ", т. е. приставшіе къ нему малоазійскіе отряды, Андроникъ принялся за систематическое пресл'єдованіе византійской знати. Начались изгнанія, конфискаціи, заключенія въ тюрьму, осл'єценія. Первыми, конечно, должны были пострадать тв, кто стояль въ открытой оппозиціи Андронику, а между ними были такіе сильные люди, какъ упомянутый выше "великій доместикъ" Іоаннъ Комнинъ Ватаца в), начальникъ еемы Фрасикія, упорно отстаивавшій противъ войска Андроника городъ Филадельфію вплоть до своей смерти, посл'єдовавшей, къ счастью для Андроника, довольно скоро в). Борьба эта

<sup>1)</sup> Nicet., 332 (pycen. nep., 328).

<sup>2)</sup> Nicet., 333: στεφθήναι αὐτοχράτορα είσηγεῖται τὸν βασιλέα 'Αλέξιον.

<sup>3)</sup> См. с. 571; о значенім термина "великій доместикъ" см. наже, с. 591, пр. 1.

<sup>4)</sup> Въроятно, еще въ 1182 году. Филадельфія немедленно послѣ того передалась Андронику.

требовала большого напряженія силь: благодаря организація есиь. сосредоточивавшей въ рукахъ ихъ начальниковъ общирную власть и предоставлявшей въ ихъ распоряжение значительныя военныя силы, люди, подобные Іоанну Ватацъ, могли поднять цълыя области, возбудить настоящую междоусобную войну, что и пришлось испытать Андронику въ Малой Азіи. Но ему нельзя было ограничиться удаленіемъ такого открыто оппозиціоннаго элемента изъ областного и центральнаго управленія и изъ придворнаго круга. Скоро и тв изъ аристократіи, кто перешель на сторону Андроника въ надеждів, съ перемъной правителя, усилить и улучшить свое личное положеніе, увидали, что ошиблись въ расчетахъ: Андроникъ быль слишкомъ мало расположенъ поступаться полнотою своей власти ради ихъ олигархическихъ вкусовъ; ему была несвойственна политика слабыхъ императоровъ, чувствовавшихъ себя всецвло зависящими отъ этой, правда, очень сильной и тесно сплотившейся аристократіи и старавшихся упрочить свое положеніе милостями и уступками ея представителямъ; да, собственно говоря, онъ и былъ обязанъ-то этой аристократін слишкомъ немногимъ; его подняли на верхъ власти не столько ся интриги и своекорыстныя политическія затіви, сколько широкая популярность среди малоазійскихь войскъ, среди низшихъ слоевъ народа и среди низшаго духовенства столицы. Какъ бы то ни было, но византійская аристократія, эта многочисленная толиа крупныхъ землевладъльцевъ, перероднившихся между собой, поддерживавшихъ другъ друга и склонныхъ въ непотизму въ высшихъ чинахъ и должностяхъ, требовала противъ себя, на взглядъ Андроника, решительныхъ и быстрыхъ мвръ, - и онъ не поскупился на такія мвры чисто въ средневвковомъ духв. Прежде всего онъ постарался отделаться оть своей временной союзницы, -- сестры императора, Маріи. Она была отравлена медленно дъйствующимъ ядомъ. Вскоръ не стало и ся мужа Райнеріо. "Говорили, что и онъ умеръ не естественной смертью, а передавали, что одна чаша, усыпляющая жизнь, покрыла мракомъ смерти обоихъ..." 1). Далве, ссылаясь на то, что интриги императрицы-матери противодъйствуютъ всякой мърв и начинанію, предпринимаемымъ имъ для блага государства и государя, Андроникъ поднялъ противъ нея обвиненіе на судъ. Нъкоторые изъ участниковъ суда выражали сомнъніе въ законности самаго созванія этого суда безъ повельнія императора, но Андроникъ, прика-



<sup>1)</sup> Nicet., 337, 11-12.

завъ телохранителямъ схватить ихъ и чуть не отдавъ ихъ на народную расправу, добился, -- между прочимъ, съ согласія и патріаржа, -отстраненія Маріи отъ сына и удаленія ея изъ дворца.

Въроятно, осуждение Маріи и крутая расправа съ судьями послужили последнимъ толчкомъ для составленія среди высшаго сановнаго круга заговора противъ Андроника. Любопытно, что глав- Андроника. ными участниками этого заговора были Андроникъ Ангелъ съ сыновьями и великій дуксъ Андроникъ Контостефанъ, еще такъ недавно предательски покинувшіе протосеваста Алексізя ради Андроника 1). Очевидно, что последнему приходилось въ этомъ случав имъть дъло съ самыми безсовъстными карьеристами высшаго полета, ошибшимися въ своихъ расчетахъ и готовыми на все ради достиженія своихъ личныхъ целей. Заговоръ быль открыть. Ангелу съ сыновьями удалось бъжать. Контостефанъ, его сыновья, логоость дрома 2) Василій Каматиръ и "многіе другіе, находившіеся въ родствъ съ ними и сами по себъ, люди знаменитые", были схвачены и ослъплены, заключены въ тюрьму или изгнаны.

противъ

Заговоръ

Этотъ заговоръ, въ свою очередь, повелъ къ новому суду надъ императрицей Маріей, обвинявшейся на этотъ разъ въ сношеніяхъ съ своимъ зятемъ, венгерскимъ королемъ Белою и въ подстрекательствъ его къ нападению на Браничевъ и Бълградъ. Отведенная въ тюрьму, гдъ съ нею очень жестоко обращались, Марія скоро еще разъ подверглась суду. Андронику, повидимому, не трудно было заставить Алексъя, совершенно отстраненнаго отъ государственныхъ дълъ и занятаго лишь охотой и другими развлеченіями, подписать смертный приговорь его собственной матери, но не такъ легво было найти исполнителей этого приговора: предназначенные Андроникомъ для этого его собственный сынъ Мануилъ и шуринъ Георгій наотръвъ отказались отъ ужаснаго порученія. Тогда пришлось прибытнуть къ

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 571.

<sup>1)</sup> Договетами назывались въ Византіи чиновники, стоявшіе во главт отдвльных в вдоиствъ центрального управленія, такъ называемых секретовъ (начто въ рода современныхъ министерствъ). Въ ваданіи логоеста дрома, министра почтъ и путей сообщенія, находилась государственная почта, служившая не для надобностей частныхъ лицъ, а для перевозки чиновниковъ, имостранныхъ пословъ и ссыльныхъ и разсылки императорскихъ указовъ. Затъмъ онъ долженъ былъ представлять императору иностранныхъ пословъ и вести съ ними сношенія отъ лица императора. Наконецъ, на его обязанности лежало доносить императору объ "общемъ состояніи государства", для чего въ его распоряжения была полиція и особые надемотриции, въ рода шпіоновъ. Си. Скабалановичъ, 175-176.

содъйствію нъкоего Птеригіонита, — темной личности, которой молва приписывала отравление и сестры императора и одного изъ начальниковъ лейбъ-гвардіи, Константина Трипсиха 1). Эти люди по приказу Андроника задушили Марію. Около того же времени покинулъ патріаршую канедру столицы "скрытный армянинъ" — Оводосій, и на его м'єсто быль возведень челов'єкь, вполя преданный Андронику.

Вичаніе

Теперь Андроникъ могь думать, что почва достаточно подгона царство. товлена для того, чтобы онъ принялъ императорскій титуль <sup>2</sup>). Дъло было поведено довольно искусно. Приверженцами Андроника быль поднять вопрось о томъ, какъ быть съ мятежными малоазійскими городами Никеей и Бруссой, принявшими къ себъ бъглецовъ Ангеловъ. При обсуждении этого вопроса на собрании государственныхъ сановниковъ въ дом'в Андроника было решено, что единственное спасеніе-назначеніе въ соправители Алексью Андроника. Присутствовавшіе тотчась же провозгласили: "Алексью и Андронаку, великимъ императорамъ и самодержцамъ римскимъ, Комнинамъ, многія льта!". Слухи о происшедшемъ быстро разнеслись по городу; къ жилищу Андроника собрались толпы людей "всякаго рода, всякихъ профессій, всякаго возраста" и, подъ руководствомъ двухъ особенно ръяныхъ сенаторовъ, устроили радостное пъніе и плиски. Затемъ Андроникъ отправился во дворецъ, гдв, очевидно, вполнъ ему подчинявшійся Алексьй сталь также упрашивать его принять соправительство. Андроникъ не соглашался. Тогда приверженцы схватили его за руки, силой посадили на тронъ, надъли ему на голову "огненнаго цвъта" повязку и облекли его въ царскую одежду 3). Вследъ затемъ надъ Андроникомъ совершено было церковное вънчание въ "Великой церкви", а послъ него - торжественный въбздъ въ "Большой дворецъ".

> За этимъ последоваль еще одинъ, можеть быть, лишній шагъ со стороны Андроника къ окончательному упроченю власти. Ссы-

<sup>1)</sup> Трипсихъ занималъ долиность великаго втеріарха, начальника велекой этерік, одной изъ частей лейбъ-гвардін. По мивнію Скабалановича, подъ надзоромъ великаго этеріаржа были всв "варяги" (т. е. иновенные отряды, бывшіе на служба имперін какъ при двора, такъ и виз столицы). Въ протавоположность иноземной стражи была еще "ромейская гвардія". Си. Скабалановичъ, 329, 332.

<sup>2)</sup> Двоевластіе не составляло въ Византів исключетельнаго явленія. Ср. выше, стр. 555, пр. 2.

<sup>3)</sup> Она была изъ волотой парчи и пурпура, укращалась жемчугомъ и пр. См. Скабалановичъ, 145.

лаясь на Гомеровскій стихъ: "не хорошо многовластіе; пусть будеть одинъ повелитель, одинъ царь (ойх сусной лодихососий віс хобосто, віс βасідейс), —приверженцы Андроника, составлявшіе его сенать, сначала опредвлили императору Алексвю вести жизнь частнаго человвка и затвит произнесли ему смертный приговоръ. Константинъ Трипсихъ и нѣкіе Стефанъ Агіохристофоритъ и Дадивринъ напали ночью на Алексвя и удавили его тетивой лука. Никита Акоминатъ передаетъ отвратительныя подробности этого темнаго дѣда. По его словамъ, когда тѣло Алексѣя принесли къ Андронику, онъ толкнулъ его ногой и назвалъ его отца клятвопреступникомъ и оскорбителемъ, а мать—безстидной развратницей; нотомъ отрубили голову и бросили ее отдѣльно, а тѣло закупорили въ свинцовый ящикъ и опустили на дно моря. Два "знаменитыхъ человъка" изъ приверженцевъ Андроника съ пѣніемъ и плясками управляли судномъ, везшимъ трупъ...

Съ этой минуты началось единодержавное правленіе императора Андроника Комнина (1183—1185).

IV.

Андроникъ достигъ престола путемъ насилія и кровавой борьбы. Этимъ же путемъ пришлось ему идти и дальше.

Bosotanie Be Marož Asir.

Добившись отъ патріарха и синода <sup>1</sup>) разрівшенія отъ клятвы, данной Мануилу и его сыну, и взявши себі въ жены невісту погибшаго Алексія Анну, дочь французскаго короля Людовика VII,

<sup>1) &</sup>quot;При константинопольскомъ патріархъ былъ синодъ, такъ называемый σύνοδος ἐκδημούσα, представлявшій собою какъ бы всю помъстную автокеемьную церковь и образовавшійся изъ повременныхъ соборовъ, которые въ древности, смотри по требованію обстоятельствъ, собирались вокругъ автонесальныхъ церквей, а потомъ (какъ полагаютъ, съ конца IV в.) превратились въ постоянное учрежденіе, синодъ. Синодъ состоялъ изъ членовъ дъйствительныхъ (каковыми могли быть всъ лица, визвшія санъ не ниже епископскаго), выбираемыхъ и назначаемыхъ патріархомъ, а въ исключетельныхъ случанхъ императоромъ, и изъ членовъ присутствующихъ (каковыми были патріаршіе сановники первой пентады, т. е. стоявшіе во главъ патріаршихъ приказовъ, завъдовавшихъ свътской стороной церковнаго управленія: канцелярскими дълами, оннансовыми и пр.); сверхъ того, въ синодъ могли засъдать и представителя правительства (беспотихої «рхечтес), которые, однакожъ, не были постоянными представителями, а являлись и засъдали тогда, когда въ синодъ ръшались вопросы, имъвшіе отношеніе къ области

Андроникъ долженъ былъ почти тотчасъ же обратиться къ борьбъ съ темъ движеніемъ, опасность котораго и послужила поводомъ къ провозглашению его императоромъ: возстание въ Малой Азім разгоралось все сильнее. Тотчасъ по распространени известия о воцареніи Андроника и объ убійствъ Алексъя, къ этому возстанію попытался пристать Андроникъ Лапарда, одинъ изъ двухъ "стратиговъ тагиъ" 1), ведшихъ около Ниша и Браничева войну съ Белою венгерскимъ. Подъ предлогомъ поъздки въ столицу онъ передалъ все руководство войной своему сослуживцу, преданному Андронику, Алексъю Вранъ и направился въ Малую Азію. Но въ городъ Адрамитіи Лапарда быль схвачень. Его отправили въ Константинополь, тамъ осленили и заключили въ монастырь. Весной 1184 года, собравъ "всв войска, какія на западв и на восток в оставались ому върными", Андроникъ лично отправился въ Малую Азію, гдв къ ранве возставшимъ Никев и Бруссв присоединился городъ Лопадій (къ востоку отъ Бруссы). Лопадій скоро сдался, но Никея защищалась гораздо упорнъе. Руководимые Исаакомъ Ангеломъ и Осодоромъ Кантакузиномъ, никейцы удачно отбивали приступы императорскихъ войскъ, во время вылазокъ жгли и разрушали осадныя машины и со стънъ осыпали Андроника насмъшками и бранью. Это раздражало Андроника и вызывало на жестокости: онъ приказалъ привезти изъ Византіи мать Исаака Ангела, Евфросинію, и подставляль несчастную женщину подъ выстрылы, помыщая ее на осадныя машины, которыя придвигались прямо къ ствив. Но никейцамъ во время ночной выдазки удалось увести Евфросинію въ городъ. Безсильная досада Андроника разгоралась все болье и начала уже обращаться на собственныхъ военачальниковъ и солдатъ, подвер-

государственной жизни. Синодъ былъ высшею административною и судебною инстанціей, наблюдаль за чистотою въры и поддержаніемъ церковныхъ порядковъ, за назначеніемъ епископовъ на мъста, ихъ перемъщеніемъ, разсматриваль жалобы на духовныхъ лицъ и пр., при чемъ обынновенныя постановленія утверждались патріархомъ и объявлялись отъ его имени, а болъе вамъныя, въ томъ числъ касавшінен самого патріарха, восходили на утвержденіе императора" (Скабалановичъ, стр. 363). Настоящее дъло, хоти и очень "вамъное", очевидно, могло быть утверждено только патріархомъ, в не императоромъ.

<sup>1)</sup> Т. е. военачальникъ, командующій отридомъ сухопутныхъ войсиъ, имставляемыхъ еемами. Нѣкоторыя еемы, исеве населенныя, выставляли но одной тагиъ, болъе населенныя— по нъскольку тагиъ. Скабалановичъ приводитъ примъръ (относящійся къ 1040 г.), изъ котораго видно, что тагиа загиличала 300 всядниковъ и 500 пѣхотинцевъ. Подробности си. Скабалановичъ, стр. 317 слл. Ср. выше, стр. 545, пр. 2.

гавшихся упрекамъ въ небрежности и трусости, когда смерть Өеодора Кантакузина во время новой выдазки круто перемвнида положеніе дізла: нерішительный, а, можеть быть, и разсчетливый Исаакъ Ангелъ уклонияся отъ предложеннаго ему жителями города главнаго начальства надъ ними. Тогда никейцы, по почину архіерея Николая, решили сдаться на милость Андронику. Въ торжественномъ шествін, безъ оружія, съ масличными вътвями въ рукахъ, босые, съ непокрытою головой двинулись они въ лагерь Андроника. Императоръ принялъ ихъ благосклонно; но возстание не осталось вполив безнаказаннымъ, и это наказаніе очень характерно для политики Андроника: кром'в турокъ, которые оказались въ город'в н были перевъщанъ, преслъдованию подверглись "въ особенности тв, кто выдавался почетнымъ положениемъ и знатностью дола": дуковенство, войско, торговый, ремесленный или рабочій классъ, повидимому, почти не пострадали. Любопытно, кромв того, что Андронивъ не подвергъ наказанію Исаака Ангела. Хваля его за отказъ продолжать возстаніе послів смерти Кантакузина и отсылая въ Византію, Андроникъ, очевидно, думалъ привлечь на свою сторону этого безхарактернаго и неръшительнаго, но вліятельнаго по свявямъ и родовитости человъка. Отъ Никеи императоръ отправился къ Бруссъ. Городъ не сдавался добровольно, быль взять штурмомъ, и жители подверглись гораздо болве жестокой расправв, чемъ въ Никев: интежникамъ отрубали нальцы, руки, ноги, выналывали глава, но и здёсь, кажется, самыя жестокія наказанія постигли людей высшаго класса—Осодора Ангела, брата Исаака, и до. Затемъ последовала подобная расправа въ Лопадіи, где, между прочимъ, былъ ослепленъ одинъ епископъ за то, что не обличаль бунтовщиковь, возставщихъ противъ императора. Возстаніе въ Азін было, такимъ образомъ, подавлено. Радостно привътствуемый народомъ, Андроникъ вернулся въ Константинополь, гдв онъ могъ теперь, казалось, направить свою сильную и неоспоримую власть всецвло на осуществленіе того, къ чему стремился и чего желаль, добиваясь этой власти.

Но чего же желаль Андроникъ? Какимъ цвлямъ должна была Цвля Авслужить его въ полномъ смысле самодержавная власть? Обладаніе дроника. этой властью, конечно, давало возможность въ широкой мере удовлетворить тому вкусу къ измсканной роскопи и чувственнымъ наслажденіямъ, который быль въ такой же степени свойственъ Андронику, какъ и Мануилу, и всему придворному кругу ихъ времени. И Андроникъ охотно пользовался этой возможностью,

проводя свободное время на знаменитыхъ своею роскошной природой островахъ Пропонтиды въ кругу придворныхъ, пъвицъ, танцовщиць, среди пировь и оргій, -- своеобразный отдыхь, къ которому прибъгалъ и императоръ Мануилъ. Далъе, Андроникъ хотвлъ не только обладать властью, но и упрочить ее за своимъ потомствомъ. Среди византійской знати, вічно готовой на заговоры, на явныя и тайныя убійства, на подстрекательство перем'внчивой, сбродной и дикой константинопольской толпы къ бунту, приходилось уже, въ виду стремленія охранить себя и потомство, д'вйствовать не только осторожно, но подозрительно и подчасъ круго. А частыя быства, попытки заговоровь, возстаній, подтверждая плохую репутацію этой знати, должны были, естественно, держать Андроника въ въчномъ напряжени, развивать въ немъ подозрительность, раздражать и ожесточать этого безъ того уже не мягкаго человъка. Эта подозрительность и неувъренность въ окружающихъ заставляли Андроника отдаляться отъ придворной знати, окружать себя наемными отрядами, предпринимать казнь за казнью, совершая подчасъ почти безправныя жестокости. Впрочемъ, отвътственность за жестокіе способы, какими казнили виновныхъ и заподозрънныхъ въ государственной измънъ людей, падаеть не только на самого Андроника, но и на его клевретовъ, на его, такъ сказать, тайную полицію, среди которой первое місто занималь уже упомянутый Стефанъ Агіохристофорить, —Антихристофорить, какъ его прозвали константинопольскіе остряки. Они не только усердно выполняли такія казни, какъ сожженіе на костръ, избіеніе камнями, но и самовольно, усердствуя для Андроника, предпринимали аресты опасныхъ, по ихъ мнънію, людей и дълали наказанія болье жестокими и утонченными. Но почему же Андроникъ вступилъ на этотъ путь для обезпеченія престола своему потомству, почему онъ не избралъ болъе, казалось бы, надежнаго пути милостей, наградъ и уступовъ византійской знати и подачекъ низшимъ классамъ константинопольскаго населенія? Этого нельзя объяснить только свойствами его характера, отсутствиемъ нравственныхъ принциповъ и жестокостью. Андроникъ быль человъкъ съ громаднымъ самообладаніемъ, умівшій, когда нужно, сдержаться, быть кроткимъ и милостивымъ; если въ последніе моменты своего правленія онъ и потеряль, повидимому, это самообладаніе, то едва ли такъ было въ началъ, когда онъ свободно могъ выбрать тотъ или иной путь. Единственное, на нашъ взглядъ, объяснение выбора Андроника -- и не только выбора, но и неуклоннаго следованія по

выбранному пути — заключается въ томъ, что выставленное имъ анти-западническое знамя и защита интересовъ низшихъ сословій не были только средствомъ осуществить личныя, своекорыстныя цван. Андронекъ быль саншкомъ уменъ и слишкомъ хорошо зналъ вивантійскія отношенія, чтобы не понимать, что миръ съ аристовратіей лучше обезпечить выгоды его и его семьи, чамъ борьба съ ней. Но онъ, полагаясь на свои недюжинныя силы, предпочель такую борьбу, потому что поставиль себъ задачей упорядоченіе всего государственнаго строя въ интересахъ техъ элементовъ общества, которые составляли истинную жизненную силу государства и которые безсовестно эксплуатировались чиновной и землевладельческой аристократіей: мы знаемь, что въ началь борьбы съ протосевастомъ онъ опирался на часть аристократін и низшіе слон столичнаго населенія; далье, отстранившись оть аристократін, взявъ на себя "дело народа", онъ, повидимому, скоро отстранился и отъ константинопольскаго "плебса"; очевидно, онъ скоро понялъ, что сила государства, его спасеніе не въ этихъ, если не одинаково поставленныхъ матеріально, то одинаково развращенныхъ, важившихъ и непостоянныхъ элементахъ общества, а въ провинців, въ ея торгово промышленномъ и земледъльческомъ населеніи. На такой HARMOND RIGHTS ST. TO STATE BORN ON ATRIOGER STRINGS въ внаантійскомъ управленія, какія успівль произвести Андроникъ въ свое короткое правленіе. Къ сожальнію, объ этихъ реформахъ, поставившихъ Андроника даже въ глазахъ современнаго ему, далеко не всегда къ нему благосклоннаго историка, на значительную высоту, мы нивемъ только очень скудныя сведенія: мы знаемъ о результатахъ его реформъ, но не знаемъ, какими средствами эти результаты были достигнуты  $^{1}$ ).

Прежде всего, личныя свойства, проявлявшіяся Андроникомъ. Отдошеніе вотда дъло шло о людяхъ назшихъ слоевъ, о "бъднякахъ" и къ тимов-"поседянахъ", были мало похожи на тв качества тиранна, какія инчеству. онъ выказываль въ отношеніяхъ къ аристократіи. Никита отмівчаеть его широкую благотворительность. Изъ его изложенія мы также узнаемъ, что Андронивъ не быль изъ техъ императоровъ, которые предоставлями руководство "императорскимъ судомъ" эпарху нин друнгарію виглы, ограничиваясь подписываніемъ рівшеній этого

<sup>1)</sup> По насъ не дошло ни одной новедам Андронена (см. Zacharise, op. сіт., стр. 37). Почти всв наши сведенія о внутренней двительности его ограпичиваются такъ, что сообщается въ 3 - 5, 13 гд. 2-ой княги исторія царствованія Андроника Никиты Акомината (Nicet., 421-431, 458-463).



суда 1). Онъ лично разсматриваль двла по жалобамъ императору—
по "прошеніямъ на высочайшее имя" (δεήσεις)—и постановляль
рѣшенія, не стѣсняясь рангомъ виновнаго и имѣя въ виду только
интересы правосудія. Такъ, разъ поступила жалоба на Өеодора
Дадиврина, одного изъ участниковъ въ убійствѣ императора Алексѣя: этотъ фаворитъ Андроника, проѣзжая гдѣ-то со свитой и
остановившись у крестьянъ (ἐξ ἀγροικίας τινές), взялъ у нихъ все,
что ему понадобилось, и уѣхалъ, ничего не заплативъ. Андроникъ
присудилъ Дадиврина къ палочнымъ ударамъ и возмѣстилъ крестьянамъ ихъ убытки.

Уже одна эта возможность найти всегда управу на произволъ аристократовъ и чиновниковъ заставляла последнихъ сдерживаться. Но Андроникъ принималъ и более систематическія меры для улучшенія администраціи, страдавшей массой всякихъ злоупотребленій: продажа должностей, такъ называемыя "добровольныя приношенія" жителей въ пользу администраціи и солдать <sup>а</sup>), вымогательства сборщиковъ податей, обиравшихъ плательщиковъ, по выраженію Никиты, до последней рубанки и доводившихъ ихъ до смерти,—воть что

<sup>1)</sup> Въ "императорскомъ судъ" (то абтохраторихот най василий бикаστήριον καὶ τὸ βήμα της βασιλείας) разсиатривались дела, насавшінся высших  $\mathbf b$ сановенновъ, и пром'в того, дела 1) по допладамъ (αναφοραί,  $\dot{v}$ πομνήσεις) должностныхъ лицъ, обращавшихся въ высшему источнику власти и завона въ сомнительныхъ случаяхъ, 2) по впелляціямъ (ёххдутог) отъ всякихъ другихъ инстанцій, 3) по прошеніямъ на высочайшее ими (δεήσεις). Собирался этотъ судъ на засъданія (оєдентион) по приказу императора подъ его личнымъ предевдательствомъ или подъ предевдательствомъ эперха (должность, въ которой слидись римскіе praefectus urbi и praefectus praetorio), а съ XI в. подъ предсъдательствомъ начальника императорской охраны (друнгарія) или (съ жонца XI в.) великаго друнгарія виглы (δρουγγάριος (μέγας δ.) της βίγλης; т. е. vigiliarum). Въ твиъ случаниъ, когда императоръ не присутствовалъ, решеніе представлялось на его, утвержденіе. Составь этого суда, кажетом, не быль вполев постоянемиь: въ немь участвовали некоторые чины семата, накоторые изъ высшихъ чиновъ центральнаго управленія (напр., начальникъ ниператорской канцеляріи - протовсикрить, хранитель каниклія, т. е. чернильницы съ пурпурными чернилами, которыми императоръ подписывалъ бумаги, далъе - нъкоторые чины судебнаго въдоиства (напр., съ XI в., въроятно, министръ юстиціи" — δ ἐπὶ τῶν κρίσεων), затамъ судъи, разбиравиніе, по порученію виператора, дала по прошенілив на высочайщее ими, такъ называеные "судьи виза на ипподромъ" (χριταί τοῦ βήλου καὶ ἐπὶ τοῦ ἱπποδρό*µог*). Ивогда въ этихъ засъданияхъ принемали участие и носители духовныхъ сановъ. (См. Zachariae v. Lingenthal, Geschichte d. griechisch-römischen Rechts, 3-te Aufl. (Berl., 1892), 335-361, u Chacaranobuys, 347-359).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 550.

разоряло провинціи во времена Мануила, заставляло жителей разбъгаться, скрываясь отъ вымогателей, и, слъдовательно, вело къ застою и въ торговлъ, и въ промышленности, и въ сельскомъ хозяйствв. Прекращеніемъ продажи должностей и сдвланнымъ имъ самимъ новымъ подборомъ личнаго состава администраціи Андроникъ достигь уже многаго. Но онъ поняль, что для уничтоженія взяточничества и вымогательствъ этого мало: онъ давалъ чиновникамъ областной администраціи настолько значительное жалованье, что большинство, повидимому, предпочитало довольствоваться имъ, чѣмъ стремиться къ большему, рискуя подвергнуться темъ крутымъ наказаніямъ, на которыя быль такъ скоръ, въ случать нужды, Андроникъ. Но и наказанія эти примізнялись не безъ разбора: Андроникъ прекрасно понялъ ту тайну бюрократическаго управленія, что взыскивать нужно съ высшихъ и наиболье самостоятельныхъ его органовъ, а не съ последнихъ на ступеняхъ јерархичеекой лъстницы. "Наказаніе негоднаго господина вразумляеть подвластнаго", говориль онь, "и какъ подчиненные любять подражать начальнику, когда онь делаеть что-нибудь дурное, такъ они послушно пойдуть по его следамь, словно дитя за матерью, если онъ, неся наказаніе, поневол'є станеть служить общественной пользви 1). Наши источники не выясняють, какъ практически Андронить достигаль того, что представители администраціи постоянно чувствовали надъ собой его надворъ, и потому ръзко перемънили свой образъ дъйствій. Очевидно, доступность для всемъ императорского суда, возможность для низнихъ агентовъ ссылаться на высшихъ и стремленіе последнихъ не допускать ничего противозаконнаго въ дълахъ, непосредственно отъ нихъ зависящихъ, съ темъ, чтобы въ остальныхъ случаяхъ иметь возможность, съ своей стороны, сослаться на визшихъ, двлали свое двло: всв чувствовали себя подъ взаимнымъ контролемъ. Но немало приходится отнести и на долю той необычайной наблюдательности и неутомимой энергіи, которая не покидала Андроника, хотя ему было уже за 60 льть, и поддерживала въ немъ непоколебимую въру въ могущоство, почти во всесиле самодержавной власти: "неть ничего непоправимаго для императора", говорилъ онъ, "натъ никакого беззаконнаго дъла, уничтожить которое было бы выше его силь". Но цари должны, на его взглядъ, действовать не грамотами, которыя лучше бы бросить, какъ "совершенно безполезныя бумаги", а дъломъ.

<sup>1)</sup> Nicet., 426 (pyc. nep., 413).

Отивна права.

Изъ реформъ Андроника, кромъ указаннаго измъненія системы берегового вознагражденія областной администраціи, мы имвемъ возможность отмітить только отміну такъ называемаго берегового права, -- реформу, воторой, по выраженію одного нов'вйшаго историка, Андроникъ опередилъ свое время нъсколькими въками 1). Предшественники Андроника издали немало указовъ, воспрещавшихъ варварскій обычай грабить выбрасываемыя на берегь суда. Но указы эти не помогали, и обычай, распространенный тогда повсюду въ береговыхъ странахъ Европы, продолжалъ существовать, нанося страшный вредъ мореплаванію и торговлів имперіи. Придворный и административный круги, повидимому, твердо увъровали, что это эло неисправимо, и выразили этотъ взглядъ и Андронику. Но Андроникъ нашелъ средство для исправленія "непоправимаго" зла, и это средство характерно для пріемовъ его борьбы съ злоупотребленіями: онъ заявиль, что наказаніе за ограбленіе судовь будеть падать не на самихъ грабителей, а или на правителей техъ областей, гдв произойдеть ограбленіе, или на тіхь землевладівльцевь, имінія воторыхъ, примыкая къ морскому берегу, стануть мастомъ преступленія. Наказавіе состояло въ повівшенім на мачті ограбленнаго корабля или просто на висилицъ, водруженной на высокомъ морскомъ берегу. "Пусть, такимъ образомъ, онъ (повъщенный) будетъ виденъ и плывущимъ въ открытомъ моръ", закончилъ Андроникъ свою ръчь по этому поводу въ сенать, "какъ парусь на рев, и, потерпъвъ "кораблекрушение на сушъ", пусть служить символомъ того, что и впредь не удастся (безнаказанно) ломать корабли и грабить то, что на нихъ находится, - подобно тому, какъ Богъ поставилъ на небъ радугу въ знакъ того, что не будетъ болье потопа" 2). Дъйствіе этой рычи было ошеломляющее: "слушатели чуть не окаменели отъ страха, зная по опыту, что Андроникъ не умълъ шутить и одно говорить, а другое думать въ такого рода двлахъ; наконецъ, едва придя въ себя, они съ курьерами отправили письма къ управляющимъ своими имъніями и къ своимь заместителямь вы государственныхы должностяхы (областной администраціи), строго наказывая имъ и всячески умоляя, чтобы корабли, потериввшіе крушеніе, не потеривли какого-нибудь вреда " ?). Съ техъ поръ, по словамъ Никиты, произошла такая резкая пере-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. Куникъ, ор. cit., стр. 720, пр. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nicet., 426 (рус. пер., 414).

<sup>3)</sup> Nicet., 427 (pyc. nep., ibid.).

мена въ отношени къ потерпевшимъ, къ нимъ были такъ предупредительны и администрація и само населеніе, что происшедшес казалось діломъ "божественной десницы".

Результаты, къ какимъ привело управление Андроника, несмотря Подъемъ на то, что его царствование было такъ коротко 1), поистинъ поразительны. Никита указываеть, что благодаря прекращенію вымогательствъ былые возвращались на свои мыста, население городовъ увеличивалось, возстановлялся правильный ходъ экономической жизни, а вытесть съ тымъ увеличивались и государственные доходы. Накопленію государственныхъ средствъ, помимо конфискацій имущества потерпъвшихъ аристократовъ, способствовало, повидимому, н то обстоятельство, что, при всей своей любви къ изысканной роскоши и утонченному разврату, Андроникъ едва ли истощалъ государственные финансы тратами на себя и на свой дворъ: его времени было чуждо наиболье пагубное въ этомъ отношени явленіе эпохи Мануила — фаворитизмъ; у Андроника денъги не "текли къ латинскимъ толпамъ"; едва ли также при Андронивъ могло случиться, какъ это зачастую бывало при Мануиль, что "благородный римлянинъ", оскорбленный подчиненіемъ какому - нибудь фавориту, "преэрънному варвару", старался какъ можно хуже исполнить возложенное на него поручение по сбору податей и задержать въ своихъ рукахъ какъ можно больше изъ собраннаго. Увеличение государственныхъ доходовъ давало возможность предпринимать общеполезныя сооруженія (напримъръ, водопроводъ въ Константинополъ). Благоустройство столицы и благосостояніе провинцій, платившихъ теперь лишь законные налоги, быстро возростало: улучшалось земледьліе, подешевьли жизненные принасы; кто отдаль "кесарево кесареви", съ того больше ничего не спрашивали.

Такъ было въ провинціякъ, гдъ среди торгово-промышленнаго и земледъльческаго класса Андроникъ, очевидно, снискалъ себъ самую искреннюю симпатію и преданность. Но не таково было по- свиме порложеніе дівль въ столиців. Жизнь при дворів, куда умный и образованный Андроникъ охотно привлекалъ ученыхъ, знатоковъ философін и юридическихъ наукъ, осыпая ихъ почестями, эта жизнь становилась все угрюмве. Андроникъ становился все подозрительные и раздражительные — и не даромъ: оппозиція аристократіи все разросталась, вспыхивая заговорами и возстаніями. Вскор'в посл'в усми-

благосо-CTOSHIS.

Война съ CHURNIË-Mahhami.

<sup>1)</sup> Андронивъ былъ единодержавнымъ императоромъ 2 года (сент. 1183-1185 г.) и передъ твиъ годъ правиль при жизни Алексвя.

ренія малоазійскаго возстанія Исаакъ, по матери изъ рода Комниновъ, внучатный племянникъ императора Мануила, долго управлявшій Арменіей, нісколько літь бывшій вь пліну у армянь и возвращенный оттуда благодаря стараніямъ своей тетви Өеодоры Комнины, фаворитки Андроника, захватиль въ свои руки Кипръ, предъявивъ подложныя грамоты, которыми онъ будто бы назначался стратигомъ этого острова, и отложился отъ Андроника, который не имълъ возможности тотчасъ же отправить войско на отдаленный Кипръ и ограничился казнью своихъ придворныхъ: Константина Макродуки, дяди Исаака, и Андроника Дуки, убъдившихъ Андроника, что Исаакъ будетъ върнымъ и полезнымъ слугой 1). Около того же времени быль открыть заговорь, имвешій цвлью свергнуть Андроника и возвести на престолъ мужа его дочери Ирины, побочнаго сына императора Мануила, Алексъя Комнина; Андронику пришлось пережить тяжелыя минуты, отправляя въ заточеніе мужа дочери; изъ остальныхъ участниковъ нъкоторые были повъщены, другіе ослівплены и одинъ сожженъ. Все это не могло не ожесточать Андроника, на котораго, повидимому, начали находить порывы отчания, когда онъ бросался изъ стороны въ сторону, не зная, гдв искать средствъ противъ аристократіи, оказавшейся сильнее, чъмъ онъ думалъ. Но самое ужасное было еще впереди <sup>2</sup>).

Другой Алексвій Комнинъ, племянникъ императора Мануила, занимавшій при его двор'в должность виночерція и сосланный Андроникомъ
въ "Скиейо", б'єжалъ оттуда въ Сицилю къ королю Вильгельму II
и зд'єсь началъ совершенно предательскую работу, хорошо характеризующую византійскую аристократію: онъ сталъ уб'єждать Вильгельма начать походъ противъ Андроника и ув'єрять его, что римскія области—легкая и привлекательная добыча. Вильгельмъ, побуждаемый къ тому же "латининами", изгнанными изъ Константинополя Андроникомъ, л'єтомъ 1185 г. переправился въ Иллирію,
взялъ Эпидамнъ (Диррахіумъ) и направилъ флотъ противъ Өессалоники. Вся страна между двумя этими пунктами подчинилась ему

<sup>2)</sup> Основываясь на общей последовательности изложенія Никиты, мы устанавливаемъ такую хронологію для событій царствованія Андроника: сент. 1183 г.—убійство Алексвя; весна 1184 г.—походъ въ М. Азію (обыкновенно относимый къ 1185 г.); конецъ 1184 г.—отпаденіе Кипра; 30-ое мая 1185—казнь К. Макродуни и А. Дуки; августъ 1185—ваятіе Осссалоники норманнами; 12 сентября 1185 г.—сверженіе Андромика.



<sup>1)</sup> Константинъ и Андроникъ были побиты камиями по почину Агіохристофорита. Исаакъ независимо правилъ Кипроиъ, пока въ 1191 г. его не ввялъ въ плънъ Ричардъ Львиное Сердце во время 3-го крестоваго похода.

безъ боя, а въ августв после полуторонедельной осады была взята и самая Фессалоника, ставшая театромъ самыхъ неистовыхъ зверствъ: норманны не только разграбили городъ, лишивъ жителей крова и имущества, но и всячески издевались надъ ними и производили изысканныя истязанія, оскверняли церкви, кощунствовали надъ святынями 1). Причину легкаго успъха сицилійцевъ Никита видитъ главнымъ образомъ въ негодности стратига Оессалоникійской еемы, Давида Комнина. Но можно думать, что Андроникъ, никогда не отличавнийся талантами полководца, просто не умъль такъ удачно организовать военное дъло, какъ организовалъ администрацію и финансовое управленіе, а войско европейскихъ провинцій, кажется, всегда было болье слабымъ, чемъ византійскіе восточные отряды. Какъ бы то ни было, но страшные норманны, оставивъ гарнизонъ въ Оессалоникъ, двинулись далье къ свверу и востоку и, такъ какъ, несмотря на всь усилія Андроника, собравшаго теперь, по словамъ Никиты, уже всв войска, и восточныя и западныя 2), византійцы оказывались совершенно неспособными оказывать сопротивление, подвигались все ближе къ столицъ, гдъ Алексъй Комнинъ наивно разсчитываль занять, съ помощью норманновь, императорскій престоль. Приближение норманновъ страшно тревожило константинопольдевъ, -он ав "оненитац, смин си стольтип стоиванон окумаи, схишванс давнюю расправу съ ихъ единоплеменниками, и на примъръ Оессадоники видъвшихъ, какъ они готовы отплатить за эту расправу. Перемѣнчивая толпа, волнуемая, очевидно, достигавшими до нея порипаніями Анаронику со стороны оппозиціонной аристократіи, готова уже была обвинять его въ незаботливости о защитъ государства. Между темъ Андроникъ делалъ все, что могъ сделать, хотя онъ, повидимому, быль совершенно потрясень происходившимь: онъ

Прекрасное описаніе б'ядствій Оессалоники находится у Никиты. Nicet..
 р. 384—401. См. также Евстаеня Солунскаго, De Thessalonica a latinis capta (изд. Тафеля).

 $<sup>^2</sup>$ ) См. Скабалановичь, 322. "Өемы въ силу географическаго положенія распадались на двъ части ( $\tau\mu\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$ ), на восточную и западную, и они (восточь и западь) вибли своихъ особыхъ начальниковъ, а именно: войско восточныхъ, азіатскихъ фемъ было подчинено доместику восточныхъ школь (δομέστικος τῶν σχολῶν τῆς Ανατολῆς), а войско западныхъ, европейскихъ фемъ — доместику Запада (δομέστικος τῆς δύσεως). —См. П. Безобразовъ. "Византія въ XI в." (Ж. М. Н. М., 236, отд. 2, стр. 170, пр. 2). Въ XII в. налются для обозначенія главновомандующаго восточными войсками названіе "великій доместикъ" —  $\mu\acute{e}\gamma\alpha\varsigma$  δομέστικος. См. Скабалановичъ, 233, пр. 6.

укрышиль константинопольскія стыны, собраль къ столицы флоть, какой было возможно (около 100 военныхъ судовъ). Но все это мало успоканвало и его самого; и хотя онъ старался дълать равнодушный видъ и увърялъ, что опасность не велика, и что норманны скоро будуть уничтожены, однако, повидимому, совершенно теряль голову, выходиль изъ себя оть каждаго непріятнаго слуха, начиналь чувствовать - и не безъ основанія, - что недовольство противъ него все разростается; наконецъ, когда разнеслись вести, что одни отряды норманновъ уже перешли линію ріки Стримона, опустошають окрестности Серрь (др. Sirrae, нын. Сересь, на левомъ берегу рвки Стримона) и взяли Амфиноль, а другіе, занявъ Мосинополь (на среднемъ течени ръки Места, нынъшней ръки Карасу, къ востоку отъ Стримона), идутъ прямо на столицу, онъ решился на последнее, поистинъ отчаянное средство, вызванное, очевидно, крайнимъ ожесточеніемъ противъ предателей, которыхъ онъ виділь и въ Исаакъ Комнинъ, и въ Давидъ Комнинъ, и въ ихъ родиъ, и во всей аристократія. На "внутреннемъ высочайшемъ выходъ" 1), решено было, по свидетельству Никиты, перебить всехъ "дерзкихъ мятежниковъ", т. е. политическихъ преступниковъ и, такъ сказать, политически неблагонадежныхъ людей, заключенныхъ въ тюрьмы или отправленныхъ въ ссылку и "ихъ близкихъ и родственниковъ". Любопытно, что составленное въ этомъ смыслѣ "сенаторами и судьями" постановленіе начиналось приблизительно такъ: "по внушенію Божію, а не по повельнію великаго святого самодержца и императора нашего, опредъляемъ и постановляемъ".... Несмотря на то, что это постановление вызвало протесть даже со стороны собственнаго сына Андроника, севастократора Мануила, находившаго, что, если казнить "близкихъ и родственниковъ" подозрительныхъ и преступныхъ лицъ, то не будетъ конца убійствамъ,

<sup>1)</sup> Скабалановичъ, стр. 146. "На внутреннихъ высочайникъ выходахъ"— (обынновенно въ дворцовую палату, называвшуюся "крисотривлиномъ")— "находили себъ примъненіе всъ главнъйшія функціи императорской власти: императоръ, сидя на тронъ, окруженный почетной стражей и сенаторами, совершалъ тъ дъйствія, совокупность которыхъ составляла его верховную власть,—принималъ и отправлялъ пословъ, возводилъ въ чины и назначаль на должности, пронзводилъ судъ и произносилъ ръшенія, распоряжался дълани относительно податей и налоговъ".—Обсужденіе дълъ на "высочайшемъ выходъ" происходило въ присутствіи высшихъ чиновъ центральнаго управленія, которые всъ назначались изъ сенаторовъ (Скабалановичъ, 162), кежду прочикъ, и судьяхъ и сенаторахъ".

и что постановленіе осуждаеть на смерть "почти всёхъ римлянъ" (σχεδὸν τὸ Πανρώμαιον),—несмотря на это, ужасное решеніе предполагалось привести въ исполненіе.

Но раньше, чъмъ начались казни, поднялось возстаніе, сокрушившее Андроника. Нужно думать, что слухи о предполагавшемся избіеніи подняли почти всю остававшуюся въ Константинополь аристократію, послужили для нея прекраснымъ поводомъ взволновать и безъ того уже возбужденную народную массу столицы, что они, словомъ, вполнъ подготовили почву для возстанія, создали крайне напряженное состояніе; и достаточно было одного толчка, чтобы разразился страшный взрывъ. Толчокъ этотъ былъ совершенно случайный, но само возстаніе, его ходъ и результатъ вовсе не были такою чистою случайностью, какъ, пожалуй, можно подумать на основаніи изложенія Никиты Акомината. Вотъ что онъ разсказываетъ.

Въ отчаяніи отъ норманскаго нашествія и перемізны въ настроеніи столичнаго населенія, Андроникъ, при всъхъ своихъ нравственныхъ свойствахъ, столь же набожный и столь же суевърный, какъ и большинство его современниковъ, у которыхъ формальная религіозность отлично уживалась съ полнымъ отсутствіемъ нравственныхъ принциповъ, ръшилъ, что онъ покинутъ Богомъ, и что ему нужно обратиться "къ нечистымъ демонамъ и чрезъ служеніе имъ узнать будущее". Поэтому онъ поручиль Агіохристофориту обратиться къ нъкоему Сиеу Склиру, предсказателю, ослъпленному за ворожбу при Мануиль 1), съ вопросомъ о томъ, кто будеть царствовать по смерти Андроника или кто похитить у него власть. Въ сосудъ на поверхности мутной воды, посредствомъ которой гадаль Сиоъ, въ ответь появились буквы іота и сима (Іб), указывавшія и на имя Исаака и, по митьнію Андроника, на Исаврянина. Императоръ поэтому думалъ, что ему грозитъ опасность со стороны кипрскаго мятежника Исаака, изъ рода Комниновъ, управдявшаго, какъ указано выше, областью Тарса, соприкасавшейся съ Исавріей 2). Дъло было въ началъ сентября, и Андроникъ го-

Возотаніе Исаака Ангела.

<sup>1)</sup> Имъ же быль ослеплень и другой предсказатель, Авронъ, также бывшій въ сношеніяхъ съ Андроникомъ и, по словамъ Никиты, побуждавшій его подвергать особенно жестокимъ наказаніямъ своихъ противниковъ. См. Nicet., 191—193.

<sup>2)</sup> Предсказаніе Сиев совпадало съ болбе раннимъ предсказаніемъ, что іота гибельна для Андроника (См. Nicet., 378—279). Въ Византій были цельне циклы предсказаній, касавшихся судьбы имперіи и отдельныхъ императоровъ

товъ быль несколько успоконться и заподозрить правдивость предсказанія, когда Снеъ на новый вопросъ ответиль, что опасность грозить императору въ дни Воздвиженія Креста (14 сентября). "Разв'ь возможно", говорить онъ, "чтобы въ эти немногіе дни Исаакъ успълъ приплыть съ Кипра и низложить меня?" Одинъ изъ близкихъ къ Андронику людей, судья вила Іоаннъ Тиранинъ указаль было Андронику, что есть и другой Исаакъ-Исаакъ Ангель, и что не мъщаетъ на всякій случай задержать и казнить и его. Но Андроникъ со смъхомъ отвергъ предосторожности противъ изнъженнаго и пустого, на его взглядъ, Ангела, и, несмотря на приближение предсказанныхъ "дней Воздвиженія", не считаль даже нужнымъ оставаться въ столицъ: онъ отдыхаль въ Милудійскомъ дворцъ, на восточной (азіатской) сторон'в Пропонтиды. Между тімь Агіохристофорить, по суевърію ли или по болье осязательнымъ основаніямъ, не спокойный на счетъ Исаака Ангела, решилъ самовольно арестовать его. Вечеромъ 11-го сентября 1185 г. онъ съ своими людьми явился во дворъ дома Исаака и пригласиль его следовать за собой. Зная, чемъ можеть кончиться такое приглашение, Исаакъ решился отбиваться: вскочивъ на коня, онъ со смелостью отчаянія бросился: на Агіохристофорита, нанесъ ему мечемъ смертельный ударъ въ голову, заставиль разб'яжаться его слугь и самь поскакаль къ церкви св. Софіи. По дорогь онъ громко кричаль встрычнымь, что убилъ Агіохристофорита. Молва объ этомъ быстро облетьла городъ; тысячи народа отали стекаться къ Великой церкви. Сюда явились и родственники Исаака, Іоаннъ и Исаакъ Дука. Никто не мъщаль этому сборищу; очевидно, весь дворъ, всв чины, которые могли бы принять какія-нибудь міры противъ сборища, или были вмъсть съ Андроникомъ внъ города, или оказались на сторонв мятежниковъ. Прямая обязанность воспрепятствовать сточенію народа лежала, надо думать, на Агіохристофорить, этомъ, такъ сказать, начальникъ тайной полиціи Андроника, но онъ быль убить.

и не остававшихся, поведимому, безъ вліннія на ихъ образъ дъйствій и на народное настроеніе. — См. объ этомъ у О. Успенскаго (Ж. М. Н. П., ч. 214, стр. 77—85). — Изъ предсказаній, относящихся въ дому Коминновъ можно указать, напр., на прорещаніе, указывавшее начальныя буквы именъ царей изъ потомства Алексъй Коминна (сл. "АІМА—Алексъй I, Іоаннъ, Мануилъ, Алексъй II, по прямой линіи), на относившееся въ Мануилу предсказаніе: "ты попадешь въ западню на самомъ концъ слова"; по толкованію современниковъ, этимъ указывалось на число годовъ правленія Мануила — 38, выражаемое по-гречески буквами  $\eta\lambda$ , составляющими послъдній слогъ имени Марор— $\dot{\eta}\lambda$  и т. п.

Такъ прошла цълая ночь, и за эту ночь произошло многое: среди толпы въ оградъ Великой деркви начались ръчи, которыя становились все смълъе, количество народа все увеличивалось, и къ утру "не было ни одного жителя, который бы не пришелъ сюда и не молилъ Бога, чтобы Исаакъ сдълался императоромъ, а Андроникъ былъ низложенъ".

Между тымъ Андроникъ, узнавъ объ убійствъ Агіохристофорита, прислалъ въ столицу грамоту, въ которой убъждалъ народъ прекратить мятежъ, объщая не наказывать виновныхъ. Но ни грамота, ни уговоры приверженцевъ Андроника не оказывали никакого действія. Когда вследъ затемъ и самъ онъ, наконецъ, приплыль къ Большому дворцу, было поздно: народное движение разлилось уже неудержимымъ потокомъ, стало вполнъ стихійнымъ. Уже были разломаны тюрьмы, и выпущены заключенные, уже толпа въ Великой церкви провозглашала Исаака "императоромъ и самодержцемъ римскимъ"; одинъ изъ церковныхъ прислужниковъ, взобравшись на лъстницу, снялъ висъвшій надъ престоломъ вънецъ Константина Великаго и возложилъ его на Исаака. Исаакъ отказывался отъ этого вънчанія. Тогда старый Іоаннъ Дука предложиль народу выбрать его въ императоры, но народъ съ негодованіемъ кричаль, что не хочеть опять видьть на престоль старика, и, въ концъ концовъ, заставилъ Исаака принять корону. Въ это время черезъ проливъ отъ Милудійскаго дворца переправляли царскихъ лошадей. Когда причалили къ берегу, одна изъ "златосбруйныхъ" лошадей вырвалась и помчалась по улицамъ, толпа ее схватила и привела къ Исааку. Исаакъ сълъ на нее и, окруженный знатью, среди которой находился и патріархъ, вынужденный силой следовать за новымъ императоромъ, и безчисленной толпой, вооруженной мечами, щитами, кольями, обрубками дерева, двинулся къ Большому дворцу. А тамъ, между тъмъ, Андроникъ приготовлялся къ сопротивленію. Собрать много людей ему не удалось: в вроятно, часть лейбъ-гвардіи оставалась на азіатскомъ берегу, часть перешла на сторону Ангела; другихъ войскъ не могло быть подъ рукой: всв они были отправлены противъ норманновъ. Однако, Андроникъ попытался выступить съ оружіемъ противъ приближавшейся толпы и даже самъ началъ стрълять съ башни въ Большомъ двордъ. Но это только разъярило народъ. Видя свое безсиліе, Андроникъ сдълалъ послъднюю попытку остановить возстаніе-объявилъ, что отказывается отъ власти и передаетъ ее своему сыну Мануилу. Но его уже не слушали: толпа разломала ворота и ворвалась во дворецъ. Андронику оставалось только бъжать. Сбросивъ пурпурныя туфли <sup>1</sup>) и украшавшій его крестъ, чтобы меньше обращать на себя вниманія, онъ поспѣшно сѣлъ на корабль, на которомъ пріѣхалъ, снова переправился къ Милудійскому дворцу и, захвативъ свою молодую жену, одну любимую флейтщицу и немногихъ слугъ, немедленно продолжалъ путь по проливу, разсчитывая бѣжать къ "тавро-скиеамъ", т. е. къ русскимъ, у которыхъ онъ уже разъ нашель себѣ пріютъ.

Въ это время толпа въ Большомъ дворцѣ предавалась дикому грабежу: не только были расхищены всѣ сокровища и деньги, которыя тамъ хранились, но не пощадили и самыхъ храмовъ, находившихся во дворцѣ: срывали украшенія съ иконъ, крали священные сосуды и между ними украли и тотъ, въ которомъ, по преданію, хранилось "письмо Господа, собственноручно писанное Имъ къ Авгарю".

Гибель Андроника.

Между тыть Андроникъ добрался до мыстечка Хилы (на европейскомъ берегу Чернаго моря, къ западу отъ Босфора) 2). Жители Хилы узнали бъглеца, но хотя и видъли, что на немъ нътъ знаковъ царскаго достоинства, не ръшились задержать его. Ему приготовили корабль. Андроникъ выбхалъ въ море, но разыгравшаяся буря погубила его. Корабль несколько разъ отбрасывало къ берегу, время шло, и, наконецъ, бъглеца настигла посланная изъ столицы погоня. Андроника схватили, связали и вмъстъ съ его спутницами бросили въ лодку. Затъмъ его заключили въ тюрьму, надъвъ тяжелую шейную цепь и кандалы. Въ такомъ виде Андроника привели къ Исааку, который, пробывъ "немало дней" въ Большомъ дворцъ, переъхалъ затъмъ во дворецъ во Влахернахъ 3). Здъсь началась отвратительная расправа, превзошедшая всъ жестокости самого Андроника: его били по щекамъ, ему вырывали зубы, волосы на бородъ и на головь и, наконець, отдали толив на поругание. Посль новыхъ побоевъ ему отсъкли правую руку и спова заключили въ тюрьму, гдъ нъсколько дней мучили голодомъ; затъмъ ему выкололи лъвый глазъ

<sup>1) &</sup>quot;Самою важною изъ царскихъ одеждъ были багряныя туфли. О томъ, чтобы облечься въ нихъ, болъе всего заботились и никогда съ ними не разставались, такъ что по пурпуровымъ туфлямъ можно было отличить императора въ массъ лицъ". Скабалановичъ, стр. 145.

<sup>2)</sup> Оть Хилы (также Хела, Кила) нужно отличать Хилу (Chelae) въ Виоиніи, которан ошибочно указана у Вилькена, 539, и Герцберга, 328.

<sup>3)</sup> Влахерны—мъстность около городской ствны въ свверномъ углу греугольника, образуемаго Константинополемъ, близъ Золотого Рога.

и, посадивъ на верблюда, повезли по городу. Видъ измученнаго, изуродованнаго, прикрытаго жалкимъ рубищемъ, еще за нъсколько дней передъ тымъ могущественнаго императора, вызываль жалость и слезы у всвхъ, у кого была хоть капля человъческаго чувства. "Но безсмысленные и наглые жители Константинополя, особенно колбасники и кожевники и тв, которые проводять целый день въ давченкахъ и харчевняхъ и кое-какъ живутъ починкою обуви и едва добывають себв хльбъ иголкою, сбъжавшись на это эрвлище,... нисколько не подумали о томъ, что это-человъвъ, который такъ недавно быль царемъ и украшался царской діадемой, что его вев прославляли, какъ спасителя, привытствовали благопожеланіями и поклонами, и что они дали ему страшную влятву на върность и преданность; въ безсмысленномъ гиввъ и въ дикомъ порывь они напали на Андроника, и не было зла, котораго бы они ему не сдълали. Одни били его по головъ палками, другіе пачкали ему лицо навозомъ,.. иные осыпали бранью его родныхъ, иные кололи его въ бока рожнами ( $\partial \beta \epsilon \lambda i \sigma z o i \varsigma$ ), еще болье безстылные бросали въ него камни и называли его бъшеной собакой; одна развратная женщина, схвативъ горшокъ съ горячей водой, вылила ему на лицо" 1). Такъ его привезли къ театру, тамъ стащили съ верблюда и повъсили за ноги между двухъ столбовъ, соединенныхъ наверху камнемъ. "Перенесши такое множество страданій, вытерпъвъ тысячи и другихъ мученій,.. Андроникъ мужественно выносиль новыя страданія и сохраняль полное сознаніе. Обращаясь къ нападавшимъ на него и бившимъ, онъ говорилъ только: "Господи помилуй!" и---, зачемъ вы ломаете уже сокрушенную трость?" Но безсмысленная чернь и послѣ того, какъ повѣсили его за ноги, не оставила многострадальнаго Андроника и не пощадила его тъла. Какой-то негодяй вонзиль ему длинный мечь черезъ горло до самыхъ внутренностей; а некоторые изъ "латинянъ" вонзили въ него сзади кинжалы и наносили ему удары мечами, пробуя, чей мечъ остръе, и хвалясь ловкостью удара. Наконецъ, послъ столькихъ мученій и страданій онъ съ трудомъ испустилъ духъ" 2)... Черезъ нъсколько дней тъло Андроника сняли и бросили на ипподромъ; наконецъ, какіе-то люди, сжалившись, положили его около одного монастыря. "Исаакъ, безупречный во всемъ и справедливый, на свой собственный взглядъ, не соизволилъ, чтобы Андроникъ былъ

<sup>1)</sup> Nicet., 456-457 (pyc. nep., 440-141).

<sup>2)</sup> Nicet., 457 - 458 (pyc. nep., 441-442).

преданъ погребенію, или чтобы тело его было перенесено въ храмъ "Сорока мучениковъ", который Андроникъ возобновилъ съ такимъ великольпіемъ, такъ блистательно украсиль и одариль богатыми приношеніями и въ которомъ онъ предполагаль положить свой прахъ" 1).

Причины неудачи

Таковъ былъ конецъ императора Андроника. Отчего же такъ трагически сокрушились всв его начинанія, такъ різко оборвалась Андроника. его долго подготовлявшаяся и хорошо обдуманная работа? Причины этой неудачи довольно сложны. Лишь незначительную долю ея, какъ намъ кажется, можно отнести на счетъ личныхъ качествъ Андроника, на счеть того отсутствія правственных принциповъ, которое приводило его къ страшной жестокости, къ безчисленнымъ казнямъ и становилось съ его положительными качествами въ різкое противоръчіе, заставившее Никиту, въ окончательной опънкъ Андроника, сказать, что этотъ императоръ, который безъ своей жестокости и казней быль бы не только не последній изъ царей Комниновъ, но и вполнъ сравнялся бы съ остальными изъ нихъ, что онъ "подобно фантастическимъ созданіямъ съ двумя природами, будучи отчасти звъремъ, былъ украшенъ человъческимъ лицомъ". Гораздо болъе значенія имъли тъ сложныя затрудненія во внутренней и вившней политикъ, которыя достались Андронику въ наследство отъ предшественниковъ и которыя онъ смелою рукою попробоваль разрубить. Онъ попытался выступить на открытую борьбу противъ двухъ враговъ, противъ придворной и чиновной аристократін, своими стремленіями олигарховъ и временщиковъ истощавшей жизненные соки государства, и противъ "латинянъ", своимъ преобладаніемъ въ торговлів и промышленности подрывавшихъ экономическія силы имперіи. Андроникъ изгналъ латинянъ изъ Константинополя и началъ систематическое истребление аристократіи. Но онъ не соразм'врилъ своихъ силъ: отреченіе отъ традиціонной политики Комниновъ было слишкомъ ръзко, чтобы не вызвать сильной оппозиціи. Въ этой оппозиціи соединились оба враждебные Андронику элемента: византійская аристократія, въ лиць Алексыя Комнина, вступила въ союзъ съ "латинянами", въ лицъ Вильгельма II сицилійскаго. Между тымь элементы, на которые опирался Андроникъ, не могли дать ему надежной защиты: низшіе слои константинопольскаго населенія были слишкомъ разнузданы и перемънчивы, чтобы не отшатнуться отъ него за его

<sup>1)</sup> Nicet., 460-461 (pyc. nep., 444).

суровость и строгость, чтобы не стать при первой неудачь изъ союзниковъ врагами, чтобы не пойти за тъмъ, благодаря кому надъялись поживиться грабежомъ и деньгами, чего константинопольцы не видали при Андроникъ со временъ изгнанія латинянъ въ 1182 году. Провинціалы, поистинъ облагодътельствованные Андроникомъ, не успъли стать силой за короткій срокъ его правленія, да они обыкновенно и принимали слишкомъ мало участія въ политической жизни страны. Наконецъ, войско всецъло должно было направиться на борьбу съ одной половиной враговъ Андроника, съ чужеземцами, и не могло защитить его отъ другой -- отъ аристократіи. Подъ ударами этой последней, сумевшей найти себе союзниковъ въ низшихъ слояхъ столицы, и палъ Андроникъ. Его попытка была сокрушена слишкомъ могущественными враждебными силами. Но можно сказать, что вмъстъ съ тъмъ была сокрушена и сама Восточная имперія. Мимолетный успъхъ Исаака Ангела въ борьбъ съ сицилійцами не могъ имъть серьезныхъ послъдствій, когда вследъ затемъ Исаакъ вернулся на путь прежней византійской политики и сталь истощать денежныя силы государства,--конечно, на счеть благосостоянія провинції; его неудачная вижшияя политика привела къ его сверженію, а дальнъйшія интриги въ самой семь В Ангеловъ снова дали поводъ "датинянамъ" ворваться въ ненавистную имъ имперію: сами Ангелы помогли крестоносцамъ четвертаго похода отплатить Византіи за смълую попытку Андроника и нанести имперіи ударъ, отъ котораго она никогда уже не могла вполнъ оправиться.

Ө. Смирновъ.



## XXXVIII.

## Четвертый крестовый походъ и Латинская имперія.

MCSSK'S Преемникъ Андроника Исаакъ Ангелъ быль выдвинутъ совер-Ангелъ и шенно случайно народнымъ возмущениемъ, стало быть, находился въ Алекова III. такомъ же положеніи, какъ Андроникъ. Только жестокостей въ его правленіе было меньше, потому что страсти уже улеглись. Но зато у Исаака не было ни способностей, ни энергіи его предшественника. Главный вопросъ, который приходилось разрешать новой династіи, быль вопросъ финансовый: откуда достать денегь? Андроникъ уменьшиль налоги, но не успъль, повидимому, найти другихъ средствъ для покрытія государственныхъ расходовъ. Исаакъ попробовалъ вернуться къ политикъ Комниновъ и возвысилъ подати. Это вызвало возстаніе въ съверныхъ провинціяхъ имперіи: поднялись болгары, а на помощь къ нимъ изъ-за Дуная явились половцы. Въ борьбъ съ мятежомъ случайный императоръ обнаружилъ полное отсутствіе не только способностей, но даже простого мужества; посль двухъ неудачныхъ походовъ его приближенные вышли, наконепъ, изъ терпънія и свергли его. Исаакъ быль ослыпленъ и за-

HCTOTHERE E NOCOGIE: Niketas Akominatos, rec. I. Bekker, Bonnae, 1835 °); Villehardouin, Histoire de la conquête de Constantinople, ed. N. de Wailly, Paris, 1870; Riant, Innocent III, Philippe de Souabe, Boniface de Monferrat et la 4-ème croisade, Paris, 1878 (Revue des questions historiques XVII—XVIII); Heyd, Histoire du commerce du Levant, trad. de l'all. par. Furcy Reynaud, Paris, 1885, 2 vols.

<sup>\*)</sup> Рус. пер.: Византійскіе историки, изд. Петерб. Дух. Акад. 4. Никита Хоніать, 2 тома, Спб., 1860—62.

ключенъ подъ стражу вибств съ сыномъ (Алексвемъ); его родной брать, тоже Алексей (III), быль провозглашень императоромъ. Этоть государь еще меньше быль способень поправить дыла имперін. По свидътельству очевидца (Нивиты Хоніата), онъ почти вовое не занимался дълами, все время отдавая удовольствіямъ, особенно охоть. Лично это быль человъкъ очень добрый, иягкій и ласковый въ обращенія. Осл'єпленіе брата постоянно мучило его сов'єсть; онь все боялся какого нибудь наказанія свыше, какой-нибудь нежданой бъды, -- и это отнимало у него всю энергію. Чтобы загладить свое преступленіе, онъ никого не казниль и не осылаль. Это было, конечно, очень выгодно для его придворныхъ, - одинъ изъ нихъ, написавшій исторію своего времени (Никита Хоніатъ), очень хвалить его за это, -- но государству отъ сиисходительности Алексъя III было больше вреда, чъмъ пользы. Злоупотребленія въ государственномъ управленін достигли невіроятныхъ разміровъ. Адмиралъ Стрифносъ, напремъръ, завелъ правильную торговлю казенными парусами, веслами, снастями и т. п., такъ что, когда началась война. Византія не могла снарядить ни одного военнаго корабля. Денегь, между тымь, при томь образы жизни, какой вель Алексъй, нужно было еще больше. Не осмъливаясь увеличить налоги туземнаго населенія, рівшили, вопреки трактатамъ, возвысить пошлины съ венеціанскихъ торговцевъ. На протесты республики императоръ отвътиль тъмъ, что пересталъ платить Венеціи долгъ, сдъланный еще Мануиломъ; а затъмъ заключилъ договоръ съ Генуей, старинной соперницей Венеціи на восточномъ рынкъ. Минута была критическая для венеціанцевъ: торговля съ Византіей давала имъ огромные барыши, которые теперь неизбъжно должны были перейти въ руки генуэзскихъ купцовъ. Въ это время делами республики правилъ Генрихъ Дандоло, одинъ изъ величайщихъ людей венеціанской исторіи. Онъ лично быль непримиримымъ врагомъ грековъ, измѣнически ослѣпившихъ его въ то время, когда онъ, какъ посолъ Венеціи въ Константинополь, слишкомъ усердно отстаиваль интересы своей родины. Какъ разъ теперь (1202 г.) въ его распоряженін находилась большая военная сила: крестоносное ополченіе, въ четвертый разъ шедшее освобождать Святую землю, стояло лагеремъ на о. Лидо, подъ Венеціей, и по особымъ обстоятельствамъ не могло двинуться съ мъста безъ согласія республики. Его-то Дандоло и двинулъ противъ Константинополя.

Исторія четвертаго крестоваго похода начинается со вступленія на папскій престолъ Иннокентія III (9 января 1198 г.). Освобо-

4-ro mpe-OTOB&TO HOXOMS.

Проповедь жденіе Іерусалима изъ рукъ неверныхъ было, можно сказать, первымъ словомъ новаго папы: на другой день послъ своего избранія онъ уже писалъ латинскому патріарху Герусалима о необходимости проповъдовать новый походъ на Востокъ. Проповъдь была особенно успъшна во Франціи. Тогдашній король Франціи, Филиппъ Августь, быль въ ссорв съ англійскимъ государемъ, знаменитымъ Ричардомъ Львиное Сердце. Многіе французскіе бароны держали въ споръ сторону последняго противъ своего короля: внезапная смерть Ричарда (16 апръля 1199 г.) поставила этихъ бароновъ въ крайне затруднительное положеніе. Крестовый походъ даль имъ прекрасное средство избавиться отъ мести Филиппа Августа: рыцарь, принявшій кресть, становился неприкосновеннымъ для христіанъ на все время похода, и на его владенія никто не смель нападать. На турнирѣ въ Экри въ Шампани (декабрь 1199 г.) множество непокорныхъ вассаловъ французскаго короля выразили желаніе идти отбивать у мусульманъ Гробъ Господень. Во главъ крестоноснаго ополченія сталь шампанскій графъ Тибо, а однимъ изъ его ближайшихъ совътниковъ быль маршаль Жоффруа де-Вильгардуэнъ, оставившій намъ самый лучшій разсказь объ этомъ походь.

> Наученные горькимъ опытомъ предшествовавшихъ походовъ, крестоносцы решили идти не въ Сирію, где ихъ наверное ждалъ голодъ, а въ Египетъ или Вавилонію, какъ они его тогда называли по городу Вавилону, бывшей римской кръпости на Нилъ (тамъ, гдъ теперь Каиръ). Завоеваніе Египта давало имъ сразу три преимущества. Они обезпечивали себъ подвозъ съъстныхъ припасовъ, — долина Нила была житницей Сиріи, — лишали этой выгоды мусульманъ и заходили имъ во флангъ, съ юга. Опираясь на Египеть, не трудно уже было перенести войну и въ Палестину.

> Но въ Египетъ можно было проникнуть только моремъ, а кораблей у французскихъ рыцарей не было; необходимо было обратиться къ помощи какого - нибудь государства, располагавшаго флотомъ. Крестоносцы выбрали Венецію, и въ февралъ 1201 г. посольство оть ополченія, съ Вильгардувномъ во главъ, явилось къ Дандоло.

> Венеціанцы были въ большомъ затрудненіи. Съ одной стороны, имъ представлялся случай заключить необыкновенно выгодную сдълку. Въ походъ участвовали самые богатые бароны Франціи, не жалъвшие денегъ на святое дъло. Дожъ запросилъ за перевозъ армін въ Египетъ 85,000 марокъ серебра (1,105,000 руб. металл.,-по тому времени очень большая сумма), и послы на это согласились безъ торгу. Но республика никакъ не могла сочувствовать

цвли похода. Торговля съ Египтомъ доставляла Венеціи неисчислимыя выгоды, -- въ тъ времена путь въ Индію и на дальній Востокъ шель черезъ Египеть. Терять эти выгоды ради освобожденія Гроба Господня въ Венеціи вовсе не желали; равнодушіе къ дълу крестоносцевъ доходило адъсь до того, что немного раньше венеціанцы снабжали оружіемъ и провіантомъ мусульманскія арміи. Къ сожальнію, источники не дають прямого отвьта, какъ вышли изъ этого зарудненія дожъ и его совъть. Но достовърно одно, что контракть съ крестоносцами быль подписань (апрель 1201 г.), и что это нисколько не повредило дружественнымъ отношеніямъ Венеціи къ Египту. Напротивъ, въ теченіе последующихъ 5 или 6 леть (неизвестно въ точности, когда именно), республика заключила съ султаномъ новый договоръ, которымъ утверждались и расширялись привилегіи венепіанскихъ купцовъ. Очевидно, что нападеніе на Египеть отнюдь не входило въ планы Дандоло: дожъ разсчитываль, - и совершенно върно, какъ показали послъдствія, что, разъ собравшись въ Венедіи, крестоносцы будуть въ рукахъ республики, и пойдуть туда, куда повезуть ихъ венеціанцы.

Трудно сказать, быль ли уже съ самаго начала решенъ походъ Швабовая противъ Алексъя III, или же Дандоло только воспользовался нъ- полетива. сколькими благопріятными случайностями. Дізло въ томъ, что какъ разъ около этого времени (іюнь-іюль 1201 г.) сынъ свергнутаго императора Исаака, принцъ Алексъй, воспользовался тъмъ, что тюрьму, гдф онъ содержался вмъстф съ отцомъ, стерегли очень небрежно, и бъжаль на одинъ италіанскій корабль, который отвезъ его въ Анкону. Отгуда пробрался онъ въ Германію, где у него было върное убъжище: братъ императора Генриха VI, Филиппъ Швабскій, быль женать на дочери Исаака Иринь, родной сестрь Алексъя. Филиппъ не отказалъ своему шурину въ помощи противъ дяди, но онъ былъ слишкомъ слабъ и имълъ достаточно враговъ дома, въ Германіи, чтобы начинать еще войну съ Византіей. Крестоносное ополченіе являлось очень удобнымъ орудіемъ въ этомъ случать. Какъ представитель Гогенштауфеновъ, какъ глава партін гибеллиновъ, противниковъ папы, Филиппъ не могъ смотреть равнодушно на предпріятіе, которое было начато Иннокентіемъ III и объщало, въ случаъ успъха, еще увеличить авторитетъ папскаго престола. Захватить это предпріятіе въ свои руки, направить его къ достиженію своихъ цълей, - лучше этого ничего не могъ и желать Филиппъ Швабскій. Дізло принца Алексізя давало удобный случай: рыцарей не трудно было убъдить, что Алексый-законный



наслідникъ престола, лишенный своего права узурпаторомъ. Съ феодальной точки зрівнія это такъ и было, а византійскаго права, — въ сущности не знавшаго закона престолонаслідія, — въ западной Европів не понимали. Но туть было одно затрудненіе: Филиппъ не могъ самъ руководить походомъ: явный врагъ папы, въ это время отлученный отъ церкви, онъ, конечно, не могъ надіяться, чтобы крестоносцы признали его своимъ вождемъ. Нужно было дійствовать черезъ третье липо. Подходящій человівкъ какъ разъ въ это время вступаль на сцену.

Въ мат 1201 г., вскорт по возвращени посольства изъ Венеціи, умеръ шампанскій графъ Тибо, главнокомандующій крестоносной арміей. Нужно было избрать новаго предводителя. Туть вившался въ дело Филиппъ Августъ. Большая часть вліятельныхъ французскихъ бароновъ, принявшихъ крестъ, были ему враждебны, - а онъ не могь допустить, чтобы такая значительная власть перешла въ руки его враговъ. По его настоянію быль избранъ одинъ изъ иноземныхъ, италіанскихъ князей, маркизъ Монферратскій Бонифацій. Онъ принадлежаль къ гибеллинской партіи и потому не могъ быть пріятнымъ кандидатомъ для Иннокентія III. Но маркизъ не даромъ считался искуснъйшимъ дипломатомъ своего времени. Онъ велъ себя такъ осмотрительно и сдержанно, выказывалъ такую готовность во всемъ повиноваться папскому престолу, что Иннокентій, не желавшій, къ тому же, ссориться съ французскимъ королемъ, утвердилъ его избраніе. Новый главнокомандующій не замедлиль показать, куда онь поведеть свою армію. Едва принявъ въ Суассонъ начальство надъ войсками, онъ отправился въ Германію къ Филиппу Швабскому и заключилъ съ нимъ,-такъ, по крайней мъръ, думали многіе въ то время, по словамъ современника, -- договоръ, которымъ обязался за себя и за крестоносцевъ помочь принцу Алексъю овладъть византійскимъ престоломъ.

Такъ соединились двѣ силы, опредълившія направленіе четвертаго крестоваго похода: венеціанская политика, въ лицѣ Дандоло, и германская,—въ лицѣ Бонифація Монферратскаго. Въ совокупности, этихъ двухъ силъ оказалось достаточно, чтобы перевѣсить вліяніе третьяго фактора,—личной воли папы Иннокентія.

Бонифацій сдівлаль попытку привлечь папу на сторону своего проекта: принцъ Алексій іздиль въ Римъ и обіщаль папів въ обмінь за содійствіе соединеніе церквей. Иннокентій отвічаль уклончиво: онъ надівялся добиться соединенія церквей и безъ по-

хода на Византію, посредствомъ переговоровъ съ Алексвемъ III. Немного спустя, по одному постороннему поводу, онъ высказался болве ръшительно.

Весной 1202 г. крестоносцы стали собираться въ Венецію и располагаться лагеремъ на островъ св. Николая (теперь Лидо). Скоро обнаружилось, что Вильгардуэнъ и его товарищи нъсколько опрометчиво согласились на условія, предложенныя дожемъ. Наличныхъ денегь не хватило для уплаты всей условленной суммы. Затрудненіе осложнялось тъмъ, что самого Бонифація, въ распоряженіи котораго находилась военная касса, не было налицо, — онъ отсталъ по какому - то своему дълу. Венеціанцы, конечно, могли бы и подождать уплаты, имъя въ залогъ все ополченіе, не могшее двинуться съ мъста безъ ихъ согласія. Но имъ нуженъ былъ предлогь, чтобы отвлечь походъ отъ Египта и направить его въ другую сторону. Не ръшаясь сразу заводить ръчь о Константинополъ, они предложили крестоносцамъ выплатить остатокъ долга натурой, — завоевать для Венеціи кръпость Зару (въ Далмаціи), захваченную венгерскимъ королемъ.

Здѣсь въ первый разъ политика Венеціи натолкнулась на сопротивленіе папы и сумѣла преодолѣть это сопротивленіе. Венгерскій король самъ принялъ крестъ; Иннокентій, черезъ своего уполномоченнаго при арміи '), строго воспретилъ крестоносцамъ касаться венгерскихъ владѣній. Сильная партія въ войскѣ держала сторону аббата; но сторонники Венеціи одолѣли въ военномъ совѣтѣ. Зара была осаждена и взята, несмотря на положительное запрешеніе папы.

Черезъ двъ недъли послъ взятія города туда прівхалъ маркизъ Монферратскій, который благоразумно воздержался отъ участія въ дъль, неугодномъ папъ. А еще черезъ двъ недъли явилось посольство отъ Филиппа Швабскаго и его шурина, молодого Алексъя Ангела. Совътъ бароновъ собрался во дворцъ Дандоло, принимавшаго живое участіе въ переговорахъ. Здъсь послы изложили свос порученіе. Филиппъ предлагалъ рыцарямъ чрезвычайно выгодный условія, "какихъ никогда еще не было предложено никому въ міръ", говорили послы. Въ вознагражденіе за помощь принцу Алексъю предлагали 200.000 марокъ серебра 3). Чтобы успокоить ихъ религіозныя сомнънія на счетъ справедливости войны съ христіа-

Вантіе Зары.



<sup>1)</sup> Аббата цистерціанскаго монастыря Vaux de Cernay. Легатъ Пьетро Капуано быль тогда въ Римъ.

ч) 10.400.000 франк., считая марку=52 fr., или около 2.600.000 р. вол.

нами, объщали соединеніе церквей и могучую поддержку будущаго императора въ походъ противъ Египта. Выходило, такимъ образомъ, что дъло всего христіанства не только не страдало, а, напротивъ, выигрывало отъ предлагаемаго измъненія цъли похода.

Непріявнь противъ Византін.

Богатая Восточная имперія давно уже раздражала жадность западныхъ рыцарей. Еще во время перваго похода Боэмундъ Тарентскій не прочь быль вибсто Іерусалима завоевать Царьградъ. Съ твхъ поръ отношенія все ухудшались, и уже во время второго похода (1147 г.), когда армія Людовика VII французскаго проходила черезъ византійскія владьнія, та же мысль высказывалась съ гораздо большей настойчивостью и опредъленностью. Чъмъ ближе объ стороны узнавали другь друга, тымъ сильные становилась ихъ взаниная антипатія. Рыцари не безъ большого основанія обвиняли грековъ въ вероломстве, но и греки, съ своей стороны, не могли быть довольны такими гостями. Недисциплинированныя средневъковыя войска плохо умъли отличать союзниковъ отъ непріятелей, и во время похода крестоносныхъ ополченій черезъ имперію византійское правительство должно было отряжать целыя армін, на словахъ-для охраны крестоносцевъ, а на дълъ -- для защиты населенія отъ крестоносцевъ. Дело дошло до того, что когда въ 1189 г. въ Константинополъ узнали о приближении Фридриха Барбаруссы, императоръ Исаакъ Ангелъ поспъщилъ заключить формальный союзъ съ султаномъ Саладиномъ. Германскому императору пришлось прокладывать себъ дорогу силой, и если Константинополь не быль взять тогда же, то единственно потому, что Исаакъ поспъщель согласиться на всв требованія немцевь. Съ техъ поръ мысль о необходимости наказать коварныхъ византійцевъ прочно укрѣпилась въ сознаніи западныхъ европейцевъ, и разъ представлялся удобный случай, трудно было удержаться отъ этого. Одно только было затрудненіе: папскій уполномоченный и на этотъ разъ быль противъ измъненія цъли похода. Крестоносцы уже разъ ослушались папы; дальнъйшее непослушаніе могло навлечь на нихъ отлученіе отъ перкви, -- венепіанцевъ Иннокентій уже отлучиль, -- а въ XIII въкъ это имъло еще большое значеніе. Много было споровъ: "говорили не въ одномъ смыслъ", какъ выражается Вильгардуэнъ. Организація крестоноснаго ополченія была республиканская: вся армія принимала участіе въ обсужденіи дівла. Не все духовенство согласно было съ папскимъ уполномоченнымъ: аббаты и монахи объихъ партій говорили проповъди, одни - за, другіе - противъ похода. Шумъ стоялъ надъ лагеремъ, и онъ становился чемъ дальше,

тыть больше. А дыло между тыть было уже рышено втайны: Дандоло, конечно, быль за предложение Алексыя, Бонифацій тоже; но и остальное высшее начальство, особенно три графа: Балдуинъ Фландрскій, Людовикъ Блуаскій и Гюгь де сенъ-Поль, занимавшіе въ войскы первое мысто послы маркиза, были на ихъ стороны. Договорь быль подписань, но такъ какъ наступила зима, то походъ остановился, и крестоносцы расположились на зимнихъ квартирахъ въ Зары (1202—1203 г.).

Въ теченіе этой зимы рыцари посылали посольство въ Римъ просить извиненія у папы за взятіе Зары. Иннокентій простиль крестоносцамъ ихъ ослушаніе, но подъ условіемъ, -- отнюдь болъе не нападать на христіанскія земли. Это быль положительный приказъ оставить Византію въ покоть. Но какъ было его исполнить? Выбраться изъ Зары сухимъ путемъ можно было только черезъ владенія венгерскаго короля, съ которымъ только что воевали; бросить своихъ товарищей, чтобы уйти къ недавнему непріятелю,на такой поступокъ решились очень немногіе, во главе ихъ--Симонъ-де-Монфоръ, будущій истребитель альбигойцевъ, всегда покорный папскому престолу. Большинству показалось слишкомъ унизительнымъ просить помощи у только что побъжденнаго врага; посль нъкотораго колебанія рыдари рышились отправиться съ венеціанскимъ флотомъ, который 7 апраля 1203 г. отплылъ къ о. Корфу. По здесь совесть опять стала мучить крестоносцевъ; поднялись прежніе споры, и діло едва не дошло до открытаго возмущенія. Недовольные Бонифаціемъ и Дандоло, — а къ нимъ принадлежала большая половина крестоносной армін, --- собрали сходку въ одной изъ долинъ острова. Тогда изобрътательный маркизъ прибъгнулъ къ театральному эффекту: съ вождями ополченія, съ принцемъ Алексвемъ, съ епископами и съ аббатами своей партіи онъ отправился туда, гдв собралась сходка. Тамъ всв они со слезами на кольняхъ стали умолять своихъ товарищей не покидать ихъ и юнаго, невинно-обиженнаго принца. Выдумка Бонифація удалась: рыцари согласились идти въ Константинополь, но подъ условіемъ,-оставаться тамъ не долее месяца, а затемъ продолжать походъ на востокъ. 24 мая, наканунъ Троицына дня, венеціанскій флотъ вышель въ море. Быль прекрасный, солнечный день; дуль слабый попутный вътеръ; всюду, куда только хваталъ взглядъ, море бъльлось парусами кораблей; "никогда еще не было видано такого прекраснаго зрълища", говоритъ Вильгардуэнъ. Около мыса Малеи флотилія встр'втила два корабля, плывшіе изъ Сиріи съ пилигримами. Графъ Балдуинъ послалъ лодку спросить, кто на кораблъ, въ это время его жена была въ Сиріи. Когда лодка подошла къ сирійскому судну, одинъ изъ его пасажировъ спрыгнулъ въ нее и крикнуль своимъ товарищамъ: "берите все, что есть меего на корабль; я иду съ этими людьми: я увъренъ, что они покорять весь міръ". Цълый мъсяцъ продолжалось плаваніе. Наконецъ, 23 іюня увидали крестоносцы Константинополь. Можно себъ представить, какъ смотръли на Царьградъ люди, никогда его не видавшіе. "Они и не воображали, чтобы могъ быть на свъть такой богатый городъ. Когда они увидъли высокія стыны и великольпныя башни, окружавшія столицу со всехъ сторонъ, богатые дворцы и высокія церкви, — ихъ было столько, что никто бы не пов'єриль, не видъвши собственными глазами; -- когда они охватили взоромъ всю громаду царственнаго города: не было человъка, который не задрожаль бы оть страха, потому что никогда еще не было предпринято никъмъ такое дъло съ тъхъ поръ, какъ стоитъ свътъ".

Крестоносцы высадились сначала на азіатскомъ берегу Босфора въ Скутари, и тутъ явилось къ нимъ посольство отъ Алексъя III. Посолъ, — онъ былъ ломбардецъ, соотечественникъ Бонифація, — сначала польстилъ рыцарямъ: "императоръ знаетъ", говорилъ онъ, "что вы — самые знатные люди въ своей странъ послъ короля, и что ваша страна — лучшая изъ всъхъ странъ; но, — продолжалъ онъ, — очень его удивляетъ вашъ приходъ: въдь, вы христіане, и онъ христіанинъ; онъ знаетъ, что вы идете освобождать Святую землю, и если вы объднъли и издержали запасы въ дорогъ, онъ вамъ дастъ продовольствія и денегъ, потому что онъ не хочетъ вамъ дълать зла". Подъ конецъ византійскій посолъ похвастался: "если бы у васъ было въ дваддать разъ больше людей, то ни одинъ не ушелъ бы отсюда, если бы императоръ этого захотълъ".

Рыцари отвъчали надменно и заносчиво: они потребовали безусловной покорности и возвращенія имперіи "законному наслъднику", т. е. принцу Алексъю. Въ случать, если императоръ на это согласенъ, крестоносцы великодушно объщали ходатайствовать за него передъ его племянникомъ. Если же онъ не согласенъ, то ни въ какіе дальнъйшіе переговоры они вступать не намърены. Послъ такого отвъта война была неизбъжна.

Она была непродолжительна и некровопролитна. Босфоръ крестоносцы перешли безъ боя; затрудненія встрітили ихъ только подъ стінами города, но и здісь діло было не такъ трудно, какъ казалось имъ сначала. Численное неравенство силъ было

огромно 1). Но у грековъ не было своей національной армін. Главныя силы Алексъя III состояли изъ наемныхъ англичанъ, датчанъ и союзныхъ пизанцевъ; Пизъ императоръ всегда покровительствоваль, и проживавшіе въ Царьград'в пизанскіе купцы были его върными защитниками. Но эти люди защищали не свое, а чужое дъло. Они дрались добросовъстно, но одушевленія отъ нихъ нельзя было ждать. Это была механическая сила, все значеніе которой завистло отъ того, въ чымъ рукахъ она находится. А теперь она была въ рукахъ человъка безхарактернаго и вдобавокъ не върившаго въ правоту своего дъла. Алексъй III ограничился пассивной обороной изъ-за городскихъ стънъ. Если бы передъ Константинополемъ стояли одни французскіе рыцари, такой тактики, быть можеть, оказалось бы достаточно, чтобы отразить нападеніе. Феодальная конница не умела брать городовъ; къ тому же, у крестоносцевъ не было провіанта, и они уже принимались за лошадиное мясо.... Но съ другой стороны города, на моръ, быль венеціанскій флотъ съ цізлымъ арсеналомъ средневіжовой артиллеріи: съ камнеметными и стрълометными машинами, со штурмовыми лъстницами, поднимавшимися выше стънъ города. При первомъ же натискъ, 25 башенъ перешли въ руки венеціанцевъ. Тогда только, чтобы отвлечь непріятеля отъ города, Алексей III решился вывести въ поле свою армію. Византійскія войска, построившись въ боевой порядокъ, несколько часовъ простояли передъ крестоносцами, но не решились напасть на техъ, кого трусливые греки называли "мъдными статуями" и "ангелами смерти". Эта послъдняя неудачная попытка истощила мужество императора. Въ ту же ночь. захвативъ свою казну и свое семейство, онъ бъжалъ изъ Константинополя (конедъ іюля 1203 г.).

Не желая впускать въ Константинополь крестоносцевъ, греки посившили возстановить на престоль слепого Исаака, у котораго въ городъ было много приверженцевъ. Это, въ самомъ дълъ, пре- Константикратило военныя дъйствія. Рыцари, однако, согласились признать совершившійся перевороть не прежде, какъ добились отъ Исаака утвержденія договора, заключеннаго въ Зарв. Старый императоръ,

Вунть п пожаръ HOHOLE.

<sup>1)</sup> Въ престоносномъ ополчени съ самаго начала считалось около 4.500 рыцарей и 20.000 пехотинцевъ и стредковъ. Потомъ некоторые оставили армію, нъкоторые совсвиъ не попали въ Венецію; но во всякомъ случав крестоносцы не были въ 200 разъ слабъе грековъ, какъ увъряетъ Вильгардувиъ. По нъкоторымъ даннымъ его же можно заключить, что византійцы были въ 7 или 8 разъ сильнъе французовъ (не считая венеціанцевъ).

впрочемъ, напередъ заявилъ французскимъ посламъ, что договоръ этотъ невыполнимъ, и его предсказание оправдалось. Труднъе всего на первыхъ порахъ оказалась уплата вознагражденія (о соединеніи церквей, повидимому, не особенно заботились). Наличность византійскаго казначейства, за последніе годы всегда более или менее пустого, скоро изсякла; принялись за частное достояніе членовъ императорскаго дома, но и этого хватило ненадолго. Тогда комуто пришла въ голову несчастная мысль воспользоваться драгоцънною утварью константинопольскихъ церквей. Стали сдирать съ образовъ золотыя ризы, отбирать священные сосуды и переплавлять все это въ слитки, которые затемъ отвозились въ лагерь крестоносцевъ. Когда народъ увидалъ такое оскорбление своей святыни, поднялся ропотъ. Ненависть къ франкамъ, обнаружившаяся уже въ самомъ началъ войны, когда чернь разрушила дома италіанскихъ торговцевъ, -- въ томъ числъ и ни въ чемъ не повинныхъ пизанцевъ, -- эта ненависть получила теперь новую пищу. Скоро (въ августв того же года) одинъ случай ухудшилъ отношенія до крайности. Въ Константинополъ, между прочимъ, былъ кварталъ, населенный сарадинами, и въ немъ мечеть. Нъсколько французовъ (считавшихъ своимъ долгомъ бить мусульманъ всюду, гдв бы они ни встрътились) напали на сарацинъ и стали грабить мечеть. Населеніе города, какъ видно, больше сочувствовало своимъ давнимъ сосъдямъ — невърнымъ, чъмъ единовърнымъ разбойникамъ. Толпы грековъ поспъшили на помощь мусульманамъ. Тогда франки, стъсненные со всъхъ сторонъ, прибъгли къ страшному средству, уже употребленному венеціанцами при первомъ штурмъ: они зажгли городъ въ несколькихъ местахъ. Пламя быстро распространилось, и вспыхнуль пожарь, длившійся два дня и двъ ночи. По свидътельству очевидца, огонь захватилъ въ ширину мъсто на полъ-льё (болье двухъ верстъ); едва не сгоръла св. Софія. Посль этого народное броженіе до того усилилось, что иностранцы латинскаго происхожденія опасались дольше оставаться въ городь и большею частію переселились въ лагерь крестоносцевъ. Такъ раздълились греки и франки на два стана. Открытая война еще не началась, но была, очевидно, близка. Одни только византійскіе правители этого не понимали.

Одинъ изъ этихъ правителей, слѣпой Исаакъ, не могъ принимать большого участія въ дѣлахъ. Народъ больше видѣлъ и зналъ молодого Алексѣя, который, по настоянію крестоносцевъ, былъ провозглашенъ соправителемъ отца и коронованъ (1 августа). Молодой

императоръ возбудилъ противъ себя своихъ единоплеменниковъ своей близостью къ франкамъ, въ лагеръ которыхъ онъ проводилъ цвлые дни. Но и крестоносцамъ онъ тоже не угодилъ, потому что, несмотря на всв усилія, не могь удовлетворить ихъ денежныхъ требованій. Золото, которое онь нашель въ церквахъ, было каплей въ моръ. Новые налоги не дали почти ничего и только еще болье раздражили народъ. Бароны, глубоко убъжденные, что Восточная имперія-самая богатая страна на свъть, никакъ не могли понять финансовыхъ затрудненій Алексія и обвиняли его въ віроломствъ. Наскучивъ ждать, они ръшились на странную выходку, немало удивившую цивилизованныхъ грековъ. Два посла отъ рыцарей явились въ императорскій дворець и объявили, что, такъ какъ византійское правительство не сдержало своего слова, не выплатило объщанной суммы, то рыцари намърены сами взять свое вознагражденіе. А чтобы не оставить сомнівній въ серьезности этого заявленія, они немедленно же принялись жестоко опустошать константинопольскія окрестности. Положеніе Алексвя IV стало теперь совершенно невыносимо. Продолжать союзъ съ крестоносцами было. конечно, уже нельзя, а начать съ ними войну онъ боялся да и не имъль для этого достаточныхъ средствъ. Единстве инымъ выходомъ для Византіи была перемівна государя. Въ январів 1204 г. духовенство, знать и народъ Константинополя сощлись въ св. Софіи для совъщанія о выборь новаго императора. Но никто не хотьяъ принять на себя такую тяжелую должность: всв понимали, что придется вести отчаянную борьбу съ франками, и ни у кого не хватало на это мужества. Притомъ же очевидно было, что хозяйкой города опять, какъ во дни Андроника, стала толпа: безпорядовъ быль такъ великъ, что кандидатовъ на тронъ хватали за полы и угрожали имъ мечами, въ случав отказа. При такихъ условіяхъ нуженъ быль не государь, а военачальникъ, который умъль бы бить франковъ и прежде всего умълъ бы заставить народъ повиноваться. Такой человыть нашелся въ лиць одного изъ родственниковъ императорскаго дома, Алексъя Дуки, прозвищемъ Мурзуфла (т. е. съ густыми бровями). Онъ склонилъ на свою сторону наемныя войска, заключиль въ темницу Алексъя IV 1) и заставиль провозгласить себя императоромъ. Тогда началась открытая борьба съ врагомъ, сразу принявшая характеръ національный и религіозный.

<sup>1)</sup> Впослъдствіи Мурзуфлъ велълъ его задушить, за что и былъ казненъ крестоносцами, когда попалъ въ ихъ руки. Исаакъ II умеръ около этого времени своей смертью.



Первымъ дѣломъ Мурзуфла было изданіе указа, которымъ изгонялись изъ города всв еще оставшіеся въ немъ франки (Georg. Acropol., 8, 9). Въ то же время католическое духовенство въ лагерѣ крестоносцевъ торжественно объявило, что, такъ какъ греки свергли своего законнаго императора и отложились отъ римской церкви, то война съ ними—война справедливая и законная; всѣ, кто падетъ въ этой войнѣ, получатъ отпущеніе грѣховъ, какъ если бы они пали въ бою съ невѣрными. Такъ крестовый походъ, начатый противъ невѣрныхъ, обратился въ крестовый походъ противъ христіанъ.

Второе ввятіе Вивантіи.

Считая Византію върной добычей, крестоносцы напередъ условились объ ея раздълъ. Ръшено было тотчасъ по взятіи города выбрать императора изъ числа высшихъ бароновъ, назначивъ для выборовъ шесть представителей отъ крестоносцевъ и шесть отъ Венеціи. Императоръ долженъ быль получить въ собственность 1/, всего, что удастся завоевать, и, кромъ того, два дворца въ Кон стантинополь, Букеліонь и Влахернскій. Остальныя 3/4 дьлились пополамъ, половина венеціанцамъ, половина врестоносцамъ. Само собою разумъется, что имперія получала при этомъ ленное устройство, превращалась въ рядъ отдельныхъ княжествъ, связанныхъ только общимъ верховенствомъ сюзерена-императора. Заключивъ такой договоръ, приступили къ осадъ. Она, однако, пошла далеко не такъ успъшно, какъ прежде: первый приступъ былъ отбить. Теперь во главъ грековъ стояль человъкъ, которому никакъ нельзя было отказать ни въ храбросги, ни въ умѣньи ко-. мандовать войсками. Вооруженный тяжелой палицей, которой онъ очень искусно владълъ, Мурзуфлъ впереди всъхъ въ бою подавалъ примъръ своимъ солдатамъ. Франкамъ помогла хроническая бользнь Византіи - безденежье. За Мурзуфла была масса простого народа, очень его любившаго. Но это было не войско, это была недисциплинированная толпа, которая не могла выдержать напора "железныхъ когортъ" франковъ. Главную силу составляли все тъ же наемники, а они требовали прежде всего исправной уплаты жалованья. Чтобы добыть денегь, императоръ прибъгнуль къ самымъ крайнимъ мърамъ: онъ конфисковалъ имущество константинопольской знати въ пользу государства. Но и этого хватило не надолго. Безпорядокъ въ городъ все возрасталъ. Наконедъ, отчаявшись въ возможности дальнъйшей защиты, Мурзуфлъ ночью тайно уъхаль изъ Константинополя. На ступила полная анархія, наемники отказались сражаться, и, воспользовавшись этимъ, рыцари ворвались въ городъ (13 апръля 1204).

Началось знаменитое въ летописяхъ средневековой исторіи опустошение Царьграда, надолго оставшееся памятнымъ всему православному Востоку. Далеко на съверъ, въ Новгородъ, съ ужасомъ говорили о разгромъ св. Софіи, и новъсть объ этомъ въ нашей Новгородской летописи-одна изъ самыхъ подробныхъ. Во время грабежа городъ опять зажгли, -- въ третій разъ съ начала войны. Посль этихъ трехъ пожаровъ на мъсть великольпныхъ дворцовъ и церквей, такъ поразившихъ Вильгардуэна, возвышались одиъ обгорълыя развалины. Вольшая часть памятниковъ искусства, доставшихся Византіи въ наследство отъ античнаго міра, погибла въ это время, и европейскіе рыцари больше повредили въ этотъ разъ европейской цивилизаціи, чемъ впоследствіи турки, ничего, по крайней мъръ, не разрушавшіе.

Если бы это быль простой разбойничій набыть, рыцари не могли Вонифацій бы желать ничего лучшаго. Они получили такую добычу, какой, по словамъ одного изъ ихъ историковъ, никто еще не получалъ отъ сотворенія міра. Но они разсчитывали прочно утвердиться въ Византіи, и Константинополь быль столицей ихъ будущихъ владвий: разрушать его значило грабить самихъ себя. Такъ уже самое начало Латинской имперіи свидетельствовало о недальновидности ея основателей. Когда они, какъ было условлено, приступили къ выбору императора, это качество ихъ обнаружилось еще сильнъе. Самымъ подходящимъ кандидатомъ былъ маркизъ Бонифацій, наъ всехъ бароновъ выдававшійся своими политическими дарованіями. У него, къ тому же, были старинныя связи въ Византіи: Монферратскій домъ быль въ свойствъ съ Комнинами, и одинъ изъ членовъ этого дома, Райнеріо, аять императора Мануила, пріобръль даже большую популярность среди населенія Восточной имперіи. Не мудрено, что греки встрътили Бонифація, какъ своего заступника. Наивно принимая его титуль за личное имя, народъ привътствоваль его громкими криками: "Aiios ( $\alpha$ 100) basileos marchio" (святой дарь маркизь), разсказываеть хронисть Гюнтеръ. Бонифацій самъ, конечно, очень желаль надіть византійскую корону. Вступивъ въ городъ, онъ предусмотрительно заняль Букеліонскій дворець, предназначенный для императора. Но противники Бонифація имъли сильную партію въ войскъ, особенно между французами, для которыхъ маркизъ былъ иностранцемъ. Его поддерживали нъмцы, какъ гибеллина, ломбардцы, --

Мокферparozië. какъ своего земляка, но и тв и другіе составляли ничтожное меньшинство арміи. Главнымъ же противникомъ Бонифація былъ Дандоло, и именно потому, что маркизъ былъ самымъ способнымъ изъ бароновъ. Единственнымъ мотивомъ деятельности венепіанцевъ въ этомъ походъ была надежда сдълаться хозяевами Константинополя. Они не требовали себъ политической власти и охотно готовы были уступить ее другимъ, но имъ нужно было захватить въ свои руки византійскую торговлю, чтобы избъжать на будущее время такихъ непріятныхъ случайностей, какой быль, напримітрь, договорь Алексвя III съ Генуей. Маркизъ Монферратскій былъ, конечно, не такой человъкъ, чтобы пустить кого бы то ни было распоряжаться въ своихъ владъніяхъ, и венеціанцы всеми силами старались его устранить. На выборажь (9 мая) Бонифацій получиль только 3 голоса изъ 12: всв представители Венеціи и 3 крестоносца высказались за Балдуина, графа фландрскаго 1).

Балдуинъ былъ типичнымъ представителемъ лучшихъ сторонъ Фландровій, среднев вковаго рыцарства. Онъ самъ отличался безукоризненной нравственностью и строго следиль за нравственностью своей свиты: людей безпорядочнаго образа жизни онъ не терпълъ въ своемъ дворцъ. Онъ раздавалъ много милостыни и былъ очень набоженъ. Единственнымъ удовольствіемъ, которое онъ себѣ дозволялъ, было церковное п'вніе: онъ даже самъ сочиниль нівсколько гимновъ. Онъ считался однимъ изъ самыхъ храбрыхъ рыцарей ополченія, и въ бою обыкновенно предводительствовалъ авангардомъ. Но политическія діла онъ плохо понималь, и старый дожь дівлаль изъ него все, что хотвлъ... При раздълв Венеція забрала на свою долю всь лучшіе приморскіе города, всь наиболье плодородныя или важныя въ торговомъ отношеніи мъстности; забрала такъ много, что скоро должна была отказаться оть большей части своихъ влальній, не имья достаточно войска для ихъ защиты. Самымъ важнымъ изъ ея владеній сделался островъ Крить (вымененый у Бонифація), гдъ сходились дороги изъ Венеціи, Константинополя и Египта. Онъ принадлежалъ венеціанцамъ до половины XVII в., а двъ изъ его кръпостей (Суда и Спиналонга) даже до 1718 г. (Пассаровицкій миръ). Константинополь же сділался какъ бы второй столицей республики, и заходила даже ръчь о переселени

<sup>1)</sup> По тогдашнему обычаю, ръшение было объявлено единогласно, и о происходившей въ избирательной коллегіи борьбъ мы можемъ только догадываться.

туда дожа, -- такъ, по крайней мъръ, разсказывали потомъ. Это, однако, не состоялось; въ Константинополъ помъстился подеста, представитель республики, а глава ея принялъ только довольно странный титуль "повелителя одной четвертой и одной восьмой всей римской имперіи".

Изъ другихъ участниковъ раздѣла больше всѣхъ получилъ все-таки Бонифацій. Потерпъвъ неудачу на выборахъ, онъ поспъшилъ жениться на вдовъ императора Исаака, которая была сестрой короля венгерскаго. Унаследовавши такимъ путемъ права низложенной греческой династіи и породнившись въ то же время съ могущественнымъ сосванимъ государемъ, маркизъ заявилъ весьма обширныя притязанія, и крестоносцы должны были ихъ удовлетворить. Ему уступили всв области, сопредвленыя съ Венгріей, главную часть которыхъ составляла Македонія—съ королевскимъ титуломъ (такъ называемое королевство ооссалоникійское) 1).

Бонифацій быль единственнымъ изъ бароновъ, который поль- Война оъ зовался симпатіями мъстнаго населенія и умьль его привлечь на болгарами. свою сторону. Остальные, не исключая и новаго императора, относились къ грекамъ съ глубокимъ презрѣніемъ, за что греки имъ платили не менъе глубокой ненавистью. Основаніемъ владычества франковъ былъ страхъ: пока греки были ошеломлены константинопольскимъ погромомъ, они пассивно повиновались побъдителямъ. Но одна неудача крестоносцевъ могла измѣнить все дъло. Это обнаружилось очень скоро. Царь болгарскій Іоаннъ (Асънь), издавна находившійся въ ссоръ съ Византіей и видъвшій поэтому въ рыцаряхъ своихъ естественныхъ союзниковъ, прислалъ къ Балдунну посольство для заключенія договора. Балдуннъ на свою бъду вспомнилъ, что Болгарія была прежде византійской провинціей, и отвътиль посламь такъ: "Іоаннъ не имъеть никакого права называть себя царемъ: его земля принадлежить имперіи. Какъ смъеть онь говорить съ нами, какъ равный? Онь долженъ обращаться къ намъ, какъ рабъ къ господину".

Іоаннъ, какъ и следовало ожидать, принялъ такой ответь за объявление войны, что, нужно заметить, вовсе не было непріятно крестоносцамъ, ожидавшимъ легкихъ побъдъ. (Балдуинъ говорилъ: "Куда мнъ пойти ударить копьемъ"?). Но царь поспъшилъ завязать сношенія съ греческимъ населеніемъ. Во Оракіи началось



<sup>1)</sup> Бонноацій быль убить въ 1208 г. въ войнів съ болгарами.

возстаніе, и Адріанополь скоро попаль въ руки мятежниковъ. Крестоносцы, разсъявшіеся маленькими отрядами по всей странъ, потерпъли большой уронъ. Съ трудомъ удалось Балдуину собрать достаточныя для войны силы, съ которыми онъ и выступиль къ Адріанополю. Здісь легкая половецкая конница, нанятая болгарскимъ даремъ, заманила рыдарей въ засаду, глъ они потерпъли жестокое пораженіе. Людовикъ Блуаскій и 300 рыцарей пали въ битвъ. Балдуинъ былъ взять въ плънъ и скоро умеръ отъ ранъ. Это поражение сразу уничтожило все обаяние франковъ въ глазахъ туземцевъ. Возстаніе быстро разрослось, и уже скоро всѣ владѣнія крестоносцевъ ограничивались непосредственными окрестностями Константинополя и нъсколькими приморскими пунктами, гдъ утвердились венепіанцы.

Владенія цевъ.

Генрихъ, братъ и наслъдникъ Балдуина, отвоевалъ обратно врестонос- часть отпавшихъ провинцій, но далеко не всв. Крестоносцамъ удалось утвердиться только на обоихъ берегахъ Мраморнаго моря, — и въ Европъ и въ Азіи, — и въ южной части Македоніи (королевство оессалоникійское); кромѣ того, несколько феодальныхъ бароній было основано въ собственной Греціи (герцогство Ахаія и сеньёрія Асины). Адріанополь сталь крайнимь пунктомъ Латинской имперіи на севере, но онъ находился подъ управленіемъ грека Өеодора Браны, который признавалъ только верховенство латинскаго императора. Изъ другихъ провинцій имперіи образовались греческія княжества, уже совершенно не зависъвшія отъ Константинополя: въ Европъ — эпирское, гдъ утвердился одинъ изъ родственниковъ династіи Ангеловъ; въ Азіитралезундское, основанное сыновьями Андроника Комнина, и никейское, — зятемъ Алексъя III, Өеодоромъ Ласкарисомъ. Это последнее, правители котораго приняли вскоре императорскій титуль, стало самымъ грознымъ противникомъ новыхъ властителей Византін. Западная часть Малоазійскаго полуострова представляла гораздо большую національную цізльность, чізмь европейскія провинціи имперіи. Византійскія владінія въ Европі съ VI в. были наводнены славянами, которые по большей части тамъ и остались и такъ перемъщались съ туземнымъ населеніемъ, что даже относительно собственной Греціи въ научной литературъ быль споръ: кто предки ея нынъшняго населенія, древніе эллины или славяне? Кромъ того, много варваровъ было поселено здъсь самими императорами, которые давали имъ земли внутри имперіи, чтобы сдівлать ихъ безвредными. Въ самомъ Константинополь, особенно съ начала крестовыхъ походовъ, осъла масса иноземцевъ (см. выше). Такимъ образомъ, населеніе европейской части имперіи было пестрою сивсью, лишь поверхностно окрашенной греческимъ элементомъ. Возрожденіе греческой имперіи должно было совершиться не здісь, а въ Малой Азін, сохранившей гораздо болье сльдовъ греческой культуры и, къ тому же, менъе истощенной войнами и поборами. Войска никейскихъ императоровъ вербовались изъ мъстныхъ уроженцевъ; особенно Виеинія доставляла превосходныхъ стрълковъ. Такимъ образомъ, у грековъ понемногу создавалась національная армія, недостатокъ которой такъ ощутительно даваль себя чувствовать во время осады Царьграда крестоносцами. Постепенно возстановлялось и государственное хозяйство, пришедшее въ соворшенный упадокъ при Ангелахъ. Особенно важна была въ этомъ случать дъятельность второго никейскаго императора, Іоанна Ватапы.

время очень широко понимавшій свои обязанности. Онъ самъ велъ

хозяйство въ своихъ общирныхъ имъніяхъ и вель его такъ, что императорскія имінія стали образцомь для всівхь сельских хозяевъ страны. Какъ велика была его внимательность въ этомъ случав, видно изъ того, что даже торговля куриными яйцами давала ему очень значительные барыши. Налоги, которые прежде разоряли населеніе безъ всякой выгоды для правительства, онъ умълъ распредълить такъ, что они давали большой доходъ, никого не разоряя. Но онъ не ограничивался этимъ и старался создать новые источники дохода, поощряя промышленность; для этой цъли служила ему такъ называемая покровительственная система: онъ облагаль высокими таможенными пошлинами тв иностранные товары, которые на рынкъ могли соперничать съ произведеніями туземной промышленности. На случай неурожаевъ опъ устроилъ запасные хлебные магазины, которыми пользовались даже соседнія страны, --- напр., послъ опустошеній, произведенныхъ монголами, --причемъ Ватаца продалъ хлъбъ, конечно, съ хорошей прибылью. Постепенно онъ довелъ свое казначейство до такого блестящаго состоянія, что Никея отъ обороны скоро могла перейти въ насту-

пленіе противъ франковъ. Этому немало способствовали, впрочемъ, личные таланты никейскихъ правителей. За Ватацей слъдовалъ Михаилъ Палеологъ, родоначальникъ послъдней династіи восточныхъ императоровъ, истый византійскій грекъ, человъкъ съ неособенно чуткой совъстью, но замъчательно талантливый дипло-

Ватаца быль человъкъ чрезвычайно разсчетливый и въ то же Никейская



мать. Онъ очень ловко умълъ пользоваться никогда не прекращавшимся торговымъ соперничествомъ Генуи и Венеціи и дъйствовалъ постоянно въ союзъ съ первой противъ венеціанцевъ. При этомъ императоръ и Константинополь перешелъ обратно въ руки грековъ (25 іюля 1261 г.). Это было, впрочемъ, совершенно случайное событіе. Жители воспользовались тымь, что французскія войска были отправлены на помощь венеціанцамъ, осаждавшимъ одну гавань на Черномъ моръ, и впустили въ городъ отрядъ никейской коннипы. Но паденіе Латинской имперіи было неизбъжно подготовлено всей ея исторіей: ей не на что было существовать. Провинціи, доставшіяся на долю франкамъ, были страшно опустошены еще при Ангелахъ. Разрушивъ византійскую административную систему, латинскіе завоеватели не сумъли замънить ее чъмъ-нибудь лучшимъ. Въ результать финансовыя затрудненія стали еще значительнъе, чъмъ были въ эпоху Исаака и Алексъя. Въ послъднее время своего существованія, датинскіе императоры жили только субсидіями, которыя имъ присылали съ родины, и должны были заложить все, что возможно: даже терновый вънецъ Спасителя. хранившійся въ Царьградъ, быль заложенъ Венеціи за большую сумму. Очевидно, конецъ обнищавшей имперіи быль только вопросомъ времени.

Значеніе имперіи.

Франки ушли, не достигнувъ ни одной изъ тъхъ пълой, кото-Латиновой рыя они себъ поставили передъ завоеваніемъ. Имъ не удалось основать феодальную имперію. Но нужно зам'тить, что изъ западныхъ учрежденій феодализмъ все-таки лучше всего принялся на византійской почвъ. Въ этомъ случать крестоносцы нашли въ Византіи готовый матеріалъ. Еще съ Х въка стало развиваться въ имперіи служилое землевладение: военнымъ людямъ за службу давалась земля, которую обрабатывали поселенные на ней крестьяне; доходъ съ этой земли замънялъ имъ жалованье. Получались отношенія, по внъшности чрезвычайно похожія на феодальныя, на отношенія вассала къ сеньёру; вассаль также получаль отъ сеньёра землю подъ условіемъ военной службы. Французы такъ и поняли дело и признали византійских служилых людей за феодальное дворянство. Рядомъ съ этими мелкими помъщиками были и очень крупные. Нъкоторыя семейства изъ византійской знати владели огромными земельными имъніями и, особенно въ отдаленныхъ провинціяхъ, распоряжались въ своихъ владеніяхъ вполне самостоятельно. Такіе землевладъльцы ничъмъ, въ сущности, не отличались отъ крупныхъ феодальныхъ бароновъ. Таковъ былъ, напримъръ, Левъ Сгуръ

въ Пелопоннесъ, который, — совсъмъ какъ западно-европейскіе феодалы, — велъ правильную войну съ императоромъ Алексъемъ III (въ 1202 г.) и отнялъ у него два города: Аргосъ и Коринеъ. Латинское владычество упрочило эти уже ранъе существовавшіе зачатки мъстной самостоятельности. Палеологамъ нечего было и думать о возстановленіи прежней строгой централизаціи: связь отдъльныхъ частей имперіи навсегда была ослаблена, — и это, конечно, немало повредило имперіи въ начавшейся вскоръ борьбъ съ турками.

Полной неудачей кончилась другая попытка латинскихъ завоевателей, -- попытка соединенія церквей, т. е. въ сущности, подчиненія Восточной церкви Риму. Иннокентій III долженъ быль примириться съ непріятнымъ для него событіемъ, взятіемъ Константинополя. Даже больше: по требованію техъ самыхъ венеціанцевъ, которыхъ онъ отлучилъ отъ церкви за нападеніе на Зару, онъ долженъ былъ поставить латинскимъ патріархомъ въ Царьградъ ихъ земляка (Томмазо Морозини). Всв эти уступки были вызваны надеждой на перковную унію. Но унія всегда осталась чисто вившней, формальной, и греки ей никогда не подчинились. Напротивъ, съ этой поры самая мысль объ уніи стала ненавистна византійцамъ, такъ какъ неизбъжно соединялась въ ихъ умъ съ разграбленіемъ Царьграда. Никогда еще греки не были такъ преданы своей религін, никогда вліяніе православной церкви на политику не было такъ сильно, какъ послъ латинскаго завоеванія. Мы увидимъ впоследствіи, что и это обстоятельство не осталось безъ сильнаго вліянія на исходъ борьбы съ турками. Можно сказать, что латинское завоеваніе Царьграда подготовило завоеваніе его турками въ 1453 году.

М. Покровскій.

### XXXIX.

# Цезарій Гейстербахскій.

(Черты среднев вковаго настроенія и міровоззрвнія).

Личность Цеварія.

Церковь была носительницей умственнаго просвъщенія въ средніе въка; его представителемъ было духовенство. Тогда не существовало образованія внъ церкви, и не было образованнаго класса, помимо духовенства. Не было другой науки, кромъ той, что разрабатывалась въ ствнахъ монастырей "во славу Божію" (ad majorem Dei gloriam), другой философіи, кром'в той, которая была "служанкой богословія" (ancilla theologiae), другого искусства, кромъ того, что служило къ украшенію великольпныхъ соборовъ. Писатели, историки, философы среднихъ въковъ, это -- по преимуществу монахи; они были мыслителями среднихъ въковъ, они руководили мыслью средневъковаго человъка, давали тонъ и направление всей умственной жизни средневъковаго общества и налагали свою печать на все міросозерцаніе эпохи. Вотъ почему, если мы хотимъ познакомиться съ последнимъ, если желаемъ проникнуть во внутренній міръ среднев вковаго челов вка, мы должны обратиться къ средневъковому монашеству, и въ его средъ искать матеріала для характеристики средневъковаго настроенія и міровозэрвнія. Такой матеріаль мы находимь, напримірь, въ лиць Цезарія Гейстербахскаго, одного изъ характерныхъ представителей средневъковаго монашества и наиболье типичныхъ выразителей міросозерцанія эпохи.

**Hocobia:** Caesarii Heisterbacensis, Dialogi miraculorum; Kaufmann, Caesarius von Heisterbach.

Цезарій не принадлежить къ числу крупныхъ историческихъ личностей; его имя не связано ни съ какимъ выдающимся событіемъ. Онъ былъ скромнымъ цистерціанскимъ монахомъ, — однимъ изъ множества тѣхъ людей, жизнь которыхъ протекала въ тиши уединенной кельи, между алтаремъ и библіотекой. Какъ историческая личность, какъ историческій характеръ, Цезарій не представляетъ поэтому никакого интереса; но онъ въ высшей степени интересевъ, какъ историческій типъ, какъ одна изъ тѣхъ личностей, въ которыхъ наиболѣе отчетливо выступаютъ общія черты эпохи.

Сведенія о жизни Цезарія очень скудны. Известно только, что онъ жилъ въ концъ XII и первой половинъ XIII въка, слъдовательно, въ ту пору, которая относится къ "классическому въку" среднихъ въковъ. Около 1200 года онъ вступилъ въ чесло цистерціанскихъ монаховъ Гейстербахскаго монастыря, близъ Кельна, гдв и провелъ большую часть жизни, въ качествв "пріора" и "наставника новиціевъ" (вновь вступившихъ монаховъ). Свой монашескій досугь онъ посвящаль чтенію и литературному труду. Чтеніемъ онъ настолько обогатиль свои сведенія, что стояль вполнъ на высотъ современнаго образованія. Его сочиненія обнаруживаютъ выдающуюся для того времени начитанность; не говоря уже о церковныхъ писателяхъ, мы встръчаемъ въ сочиненіяхъ Цезарія ссылки на такихъ классическихъ авторовъ, какъ Виргилій, Овидій, Сенека. Среди его многочисленных сочиненій, - всв они перковнаго характера и написаны средневъковой варварской латынью, -- особенною популярностью среди современных читателей пользовались его "Бестды о чудесахъ". Это сочинение наиболъе важно для характеристики какъ самого писателя, такъ и его міросозерданія, которое, въ свою очередь, интересно для насъ, какъ отраженіе господствующихъ понятій и представленій среднев'вковаго общества. "Бесъды о чудесахъ", это — обширный сборникъ разсказовъ о разныхъ необычайныхъ событіяхъ и явленіяхъ, о которыхъ въ разное время пришлось слышать автору или отъ очевидцевъ или отъ людей, которые передавали слышанное отъ другихъ. Нужно замътить, что терминъ "чудо" у Цезарія далеко не вполнъ совпадаеть съ темъ представленіемъ, которое соединяется съ этимъ словомъ въ настоящее время; въ "Бестдахъ о чудесахъ" мы встртьчаемъ, напримъръ, разсказъ о землетрясении на островъ Кипръ, о затменіи солнца и т. п. Вообще, воображеніе среднев' вковаго чедовъка работало гораздо напряженнъе, нежели разумъ, и ему на каждомъ шагу чудилось необычайное, сверхъестественное, чудесное.

Чудо окружало человъка съ колыбели до могилы. Чудесно испълялся человъкъ отъ бользни, приключившейся какимъ-нибудь необычайнымъ образомъ; чудеснымъ образомъ спасался отъ сверхъестественной опасности; чудесное видение или разсказъ о немъ решали участь человъка, заставляя его отречься отъ міра и уйти въ монастырь. Такъ было, напримъръ, и съ Цезаріемъ: чуду обязанъ быль онь въ дътствъ спасеніемъ отъ смертельной бользии, разсказъ о чудесномъ виденіи склониль его къ принятію "ангельскаго чина". Послъ своего "обращенія", въ монастыръ, человъкъ начинаеть дышать еще болье сгущенной атмосферой чудеснаго. Читаеть ли книгу — тамъ разсказывается о чудесахъ; бесъда между "братьями" — о чемъ? о чудесахъ; прохожій-странникъ передаеть о видънныхъ или слышанныхъ необычайныхъ явленіяхъ или событіяхъ; наконецъ, человькъ пытливо смотритъ вокругъ себя-и видитъ чудо, чудо на каждомъ шагу. Ниже мы увидимъ это на живыхъ примърахъ; здъсь отмътимъ пока только, что этимъ духомъ чудеснаго проникнуто все сочиненіе Цезарія, который въ данномъ случать разделяеть лишь общее настроение эпохи, заключающееся въ крайне напряженной работь воображенія и въ необыкновенной склонности видъть всюду чудесное. Въ книгъ Цезарія, точно въ зеркаль, отражается это господствующее настроение средневьковаго человъка; но важите для насъ тъ черты средневъковаго міросозерцанія, которыя не менте отчетливо отразились въ этомъ зеркаль.

Аокетичеокое направленіе.

Нътъ той области, которая бы не была затронута въ "Бесъдахъ о чудесахъ", начиная съ самыхъ мелочныхъ явленій обыденной жизни и кончая самыми высшими областями человъческаго познанія. - всюду писатель ведеть за собой читателя, сознательно и безсознательно высказывая свои взгляды на всъ явленія и вопросы жизни, вводя насъ въ свой внутренній міръ, -- внутренній міръ средневъковаго человъка. Всего рельефнъе выступаетъ передъ нами этоть внутренній мірь въ возэрвніяхъ Цезарія на жизнь человвка, въ его представленіяхъ о значеніи, смысль и содержаніи человьческой жизни. Основная и характерная особенность средневъковаго міросозерданія заключается въ своеобразномъ соединеніи христіанскихъ понятій, воспринятыхъ отъ церкви, съ языческими представ- . леніями, унаслідованными отъ дохристіанскихъ временъ и сохранившимися въ народной поэзіи (въ особенности въ германскихъ сагахъ). Изъ церковно-христіанскихъ идей среднев вковый челов вкъ получилъ аскетическое пониманіе жизни, которое облеклось у него

въ совершенно несоотвътствующія ему формы, заимствованныя изъ народно поэтическихъ представленій языческой эпохи. Книга Цезарія представляетъ собою яркій образчикъ этого своеобразнаго сочетанія церковно-аскетическаго пониманія жизни съ языческо-поэтическими представленіями. Мы сейчасъ увидимъ, въ чемъ состоить то и другое.

Сущность церковно аскетическаго пониманія жизни заключалась въ противоположеніи жизни земной, плотской, и жизни загробной, духовной. Насколько безсмертный духъ выше бренной плоти, настолько же загробная жизнь, жизнь візная, важніве жизни земной, скоропреходящей. Сама по себіз земная жизнь не иміветь никакой цізны; она получаеть смысль и значеніе настолько, насколько является приготовленіемь къ жизни загробной. Въ чемъ же должно заключаться это приготовленіе? Въ умерщвленіи плоти. Плоть—врагь человізка; она—источникъ грізка и виновница візчной погибели человізка; она—темница души, связывающая послівднюю своними оковами.

Отсюда, умерщвленіе плоти—основная мысль аскетизма; логическій выводъ изъ этой мысли есть монашество: для умерщвленія плоти необходимо отреченіе отъ міра, который есть царство плоти. Монахъ, это —послъдовательный аскетъ. Таковъ былъ Цезарій въ своей жизни, такимъ онъ является и въ своей книгъ.

Изъ двънадцати главъ, на которыя раздъляется сочиненіе Цезарія, первая трактуетъ объ "обращеніи", послъдняя о загробной 
жизни, въ остальныхъ главахъ распредълено прочее содержаніе 
человъческой жизни. "Обращеніе", т. е. вступленіе въ монашество, есть тотъ моментъ, съ котораго человъческая жизнь пріобрътаетъ смыслъ и значеніе; "обращеніе", это—духовное рожденіе 
человъка,—эра, откуда человъкъ начинаетъ лътосчисленіе своей 
жизни. Этимъ важнымъ шагомъ въ своей жизни человъкъ бываетъ 
обязанъ неръдко особенному вмъшательству существъ изъ загробнаго міра: ангеловъ, святыхъ, которые являются во снъ и 
наяву, чтобы склонить колеблющихся къ принятію "ангельскаго 
чина".

Уже самый фактъ "обращенія" налагаетъ на человъка особую печать святости и очищаеть пятно предшествующей порочной жизни. "Разъ св. Бернардъ, —разсказываетъ Цезарій, —встрътилъ присужденнаго къ висълицъ вора; послъдній обратился къ святому съ просьбой спасти его, принявъ въ свой орденъ. На это судья: "Но, господинъ, это — воръ, который заслуживаетъ висълицы".

Отвъчалъ блаженный аббатъ: "Предоставь мив его повъсить". Святой разумълъ подъ висълицей орденскую дисциплину.

Самое одъяние монашеское осънено особенною святостью. Цезарій разсказываеть о монахъ, "спустившемся, съ разръшенія своего аббата, въ чистилище". Дьяволы настаивали, чтобы монахъснялъ съ себя свое иноческое одъяніе; послъдній наотръзъ отказался и провель въ чистилищъ всю ночь "въ словесномъ состязаніи съ дьяволами, изъ которыхъ ни одинъ не дотронулся до него".

Главное содержаніе челов'вческой жизни посл'в "обращенія" составляють: сокрушение (contritio), покаяние (confessio), искушение (tentatio). "Contritio dicta est, quasi simul tritio; componitur autem a con, quod est simul, et tritio, eo quod de omnibus peccatis cor simul teri debet per dolorem". Сокрушеніе о гръхахъ сопровождается слезами. Gratia lacrimarum, "благодать слезъ", есть особенный даръ, которымъ особенно дорожитъ "обращенный", и который ниспосылается свыше въ видъ особой милости. Одинъ монахъ просилъ "одну святую женщину" помолиться за себя. — "Чего желали бы вы отъ Господа?" спросила монахиня. -- "Хочу, чтобъ вы исходатайствовали мнъ у Господа даръ плакать трижды въ недълю, т. е. по понедъльникамъ, пятницамъ и субботамъ, на всенощномъ богослуженіи". Возвратившись въ свой монастырь, монахъ стоялъ за всенощной, ожидая объщанной благодати. И вдругъ, по молитвамъ этой святой женщины, онъ получиль отъ Господа слезы въ изобидіи.

Другому монаху на молитвъ является Христосъ. — "Проси у меня, чего хочешь". — "Господи, ничего я не прошу у тебя, кромъ того, чтобы имъть столько слезъ, сколько заслуживаеть воспоминание о твоихъ страданияхъ". И Господь: "Да будетъ тебъ эта благодать". И отъ этого часа всякий разъ, какъ ему случалось вспомнить или заговорить о страданияхъ Христовыхъ, у него слезы текли ручьемъ.

Очистившись отъ гръха сокрушеніемъ и покаяніемъ, человъкъ подвергается опасности впасть немедленно въ новый гръхъ, такъ какъ на каждомъ шагу, каждую минуту, его подстерегаетъ искушеніе "Жизнь человъка есть непрерывное искушеніе", въ особенности жизнь "обращеннаго", т. е. монаха. "Мірскіе и плотскіе,— говоритъ Цезарій,— послушествующіе плоти, не переживаютъ искушенія въ собственномъ смыслъ, потому что они, едва почувствуютъ искушеніе, какъ ужъ готовы немедленно склониться къ нему, а если и сопротивляются, то слабо, подобно лошади или мулу, у ко-

торыхъ нётъ разума". Совсёмъ другое дёло—жизнь монаха: она есть непрерывная и неустанная борьба противъ искушеній, которыми усёянъ его жизненный путь. Не говоря уже о плоти съ ея грёховными вожделёніями; не говоря о мір'є съ его соблазнами, противъ которыхъ подчасъ и стёны монастырскія безсильны,— не говоря уже объ этихъ двухъ неизсякаемыхъ источникахъ постоянныхъ искушеній, смущающихъ духъ инока, — последній в'вчно окруженъ еще п'ёлымъ сонмомъ особыхъ существъ, нарочитое призваніе которыхъ—искушать челов'єка; эти существа—злые духи, демоны.

Такова, по представлению Цезарія, жизнь человіка, въ особенности человъка "обращеннаго, " монаха, — эта безпрерывная борьба оъ плотью, съ міромъ, съ дьяволомъ, -- жизнь, протекающая между гръхомъ и покаяніемъ, между сокрушеніемъ и искушеніемъ. Естественно, что, при такомъ взглядь на жизнь, смерть представлялась человъку чъмъ то желаннымъ, радостнымъ; въ самомъ дълъ, она приносила съ собою освобождение души отъ тяжкихъ узъ плоти, міра, гръха, искушенія. "Мить случалось неръдко, -- говорить Цезарій, — у многихъ изъ нашихъ монаховъ, когда они заболъвали, наблюдать такое желаніе умереть ради будущей жизни, что ихъ искренно огорчало, коли имъ желали выздоровленія". Вся книга Цезарія проникнута этимъ аскетическимъ презрѣніемъ къ жизни и идеализаціей смерти. Самый моменть смерти, особенно смерти "обращеннаго", окруженъ ореоломъ особенной прелести и поэзіи. Умирающій юноша "слышить дивное пітніе ангельских хоровь, неизъяснимая прелесть котораго доставляеть ему великое наслажденіе". "Обращенный", по имени Обертъ, умирая, "созерцаеть ангеловъ, слышитъ небесную гармонію, видитъ себя соучастникомъ славы святыхъ".

Таково это аскетическое пониманіе жизни, насколько оно выразилось въ книгѣ Цезарія. Но что особенно характерно для Цезарія и для средневѣковаго міровоззрѣнія вообще, такъ это — то своеобразное сочетаніе этихъ аскетическихъ понятій съ языческопоэтическими представленіями, о которомъ было упомянуто выше. Вліяніе послѣдняго выразилось, прежде всего, въ матеріализаціи христіанскихъ представленій и, затѣмъ, въ своеобразномъ направленіи и развитіи чувства чудеснаго.

Матеріализація христіанскихъ представленій выразилась въ перенесеніи на нихъ чувственныхъ образовъ языческой мисологіи. Посл'яднее отразилось въ особенности на представленіяхъ о св. Дъвъ, о добрыхъ и злыхъ духахъ. На св. Дъву переносятся черты

Digitized by Google

предота-BROHIÑ.

Матеріали- отчасти языческой богини, отчасти сказочной героини. Подобно вадія хри- мионческой воинственной богин'в германских сагь, св. Дівва помоотіанових гасть покровительствуемому ею рыцарю одержать поб'яду въ турниръ; подобно сказочной богинъ, она спасаетъ своего поклонника отъ опасности, освобождаетъ изъ плена, помогаетъ достигнуть успъха въ задуманномъ предпріятіи. На все это у Цезарія немало живыхъ примъровъ. Онъ же разсказываетъ случай, когда св. Дъва приняла наружность одной монахини, бъжавшей изъ монастыря, и въ теченіе неоколькихъ леть служила въ монастыре вместо нея, до техъ поръ, пока та не возвратилась снова въ монастырь; благодаря св. Дъвъ, никто не замътилъ отсутствія бъжавшей монахини, которая, возвратившись въ монастырь, заняла свое прежнее мъсто, какъ ни въ чемъ не бывало.

> Но особенно ръзкую печать наложили минические образы на средневъковыя представленія о злыхъ духахъ, на которыхъ средневъковое воображение перенесло черты низшихъ божествъ или полубожествъ языческой миеологіи: эльфовъ, домовыхъ, великановъ, оборотней и т. п. "Злой духъ" Евангелія утратиль совершенно въ представленіи среднев вковаго челов вка свой духовный обликъ; онъ облекся въ плоть и кровь, размножился. У Цезарія міръ кишить демонами, и человъкъ уже не духовными очами зритъ ихъ: онъ видить ихъ плотскими глазами и ощущаеть ихъ присутствіе чуть не всеми своими пятью чувствами; видить ихъ наяву, чувствуеть ихъ прикосновеніе къ своему тілу, слышить ихъ голось и разговариваеть съ ними. Дьяволь у Цезарія является челов'вку то въ звъриномъ образъ: медвъдемъ, обезьяной, лошадью, собакой, кошкой, крысой, свиньей; то въ образв человвка: мужчины, женщины, дъвицы, великана; иногда онъ принимаетъ наружность какой-нибудь опредъленной личности, живущей или умершей; наконецъ, есть случан, что дьяволь принимаеть образь ангела, это-высшая степень дьявольскаго коварства. Когда демонъ является въ своемъ собственномъ видъ, онъ имъетъ обыкновенно наружность безобразнаго, приземистаго человъка, плечистаго, съ короткой шеей; волосы взъерошены, цвътъ кожи напоминаетъ вынутое изъ горна жельзо. Въ одномъ мъсть Цезарій описываеть цълую группу дьяволять, которые были усмотрены епископомъ на шлейфе пришедшей въ церковь щеголихи. "Они были ростомъ съ крысу и черны, какъ эфіопы; склабя свои морды, они хлопали въ ладоши и прыгали, точно рыбы въ неводъ". Другой монахъ имълъ случай видъть демоновъ въ иной обстановкъ. "Онъ увидълъ пятнистыхъ

кошекъ, или, точнъе говоря, демоновъ подъ видомъ кошекъ; мурлыкая и помахивая своими хвостами, по обычаю кошекъ, они ласково терлись боками другъ о друга".

Главное призвание демоновъ—искущать людей, преимущественно монаховъ; жизнь последнихъ есть повседневная ожесточенная война съ демонами, которые особенно назойливо осаждаютъ монастырскія кельи. Непримиримая ненависть демоновъ къ человъку засвидътельствована однимъ дъяволомъ, подлинныя слова котораго приводятся Цезаріемъ, на основаніи достовърнаго, по его мивнію, источника. "Я предпочель бы,—говоритъ демонъ,—если бы пришлось выбирать, возвратиться въ преисподнюю съ одною соблазненною душой, нежели получить снова доступъ на небо". Впрочемъ, съ добросовъстностью ученаго изследователя, Цезарій отмівчаетъ разногласіе между демонами въ данномъ пункть: "Huic verbo,—говорить онъ,—alterius cujusdam daemonis sermo non concordat", и разсказываетъ далве о демонъ, qui contraria dicebat.

Вивств съ матеріализаціей демона, и борьба съ нимъ человъка принимаетъ чувственныя, матеріальныя формы: это—борьба въ рукопашную, борьба неръдко кровопролитная—въ буквальномъ смыслъ, съ поломанными ребрами, окровавленнымъ лицомъ, вывороченными внутренностями, —борьба, кончающаяся сплощь да рядомъ увъчьемъ и даже смертью отъ руки дьявола. Для иллюстраціи сказаннаго приведемъ нъсколько живыхъ примъровъ "искушеній" и борьбы съ искусителемь со стороны человъка, какъ это представлено у Цезарія.

Рыцарь, по имени Менгодъ, исполняя свой давній обіть, собирается въ путь въ св. Ремигію въ Реймсъ. Вдругъ прилетаетъ дьяволъ и говоритъ: "Къ чему спішить? Впереди всегда найдется достаточно времени для исполненія обіта"... Ни слова не говоря болье, дьяволь схватиль рыцаря за ноги и такъ нещадно поволокъ его по мостовой, что земля окрасилась кровью, которая лилась изъ изуродованнаго лица несчастнаго. Другой разъ, одинъ монахъ "такъ варварски изувічень быль демономь, что на третій день скончался". Рыцарь, по имени Тіело, близъ Кельна, былъ варварски умерщвленъ демономъ. Послідній забрался къ рыцарю въ комнату, гді и провель всю ночь, а подъ утро, схвативъ рыцаря, потащиль его сквозь потолокъ, причемъ у несчастной жертвы были выдавлены внутренности. Что сталось съ его тіломъ, такъ и осталось неизвістнымъ; только утромъ нашли висівшія на доскахъ крыши разорванныя внутренности, которыя и предали погре-

бенію. Случалось, что дьяволь прибъгаль къ помощи отравы. Явившись одному неопытному новицію въ образвангела, онъ предложиль ему ломоть хліба; новицій съівль, заболівль и зачахъ. Иногда простое прикосновеніе демона причиняеть человівку болівнь и даже смерть, чему имітется немало примітровь у Цезарія.

Впрочемъ, увъчья и смерть отъ руки дьявола-сравнительно исключительныя явленія; въ большинствъ же случаевъ, дьявольскія "искушенія" не идуть далье болье или менье коварныхь, но неопасныхъ для телеснаго здоровья козней, которыя носять подчасъ характеръ школьническихъ проказъ. "Въ боннской епархіи жиль одинь благочестивый инокъ. Дьяволь до такой степени быль противъ него озлобленъ, что часто, когда последній раскрываль молитвенникъ для утренней молитвы, дьяволъ то закрываль ему буквы, то перевертываль страницу, а иногда и свечу задуваль". Вообще, на молитвъ монахъ служитъ мишенью особенно назойливыхъ козней и всякаго рода издъвательствъ со стороны демона. Во время церковнаго богослуженія, онъ взлызаеть монаху на спину въ видъ змън; другому вскарабкивается на голову въ видъ кошки; третьему надъваеть на лицо конскую узду; четвертый стоить, окруженный целою толпой демоновъ, подъ видомъ свиней, хрюканье которыхъ слышно для окружающихъ. Во всехъ этихъ случаяхъ результать получается одинаковый: монахи начинають дремать или и совствиъ засыпають, а дьяволу только этого и нужно.

Одна женщина видъла въ Ахенъ монаховъ, "на плечахъ и капюшонахъ у нихъ сидъли демоны въ образъ обезьянъ и кошекъ". Ей же другой разъ случилось видъть "еще болъе ужасную картину: впереди монаховъ шли огромные, страшнаго вида псы съ цъпями, одни концы которыхъ были прикръплены къ ихъ ошейникамъ, а противоположные концы опутывали шеи монаховъ: такъ дъяволы влекли послъднихъ къ соблазнамъ".

Монашескій пость — тоже одинъ изъ главныхъ пунктовъ, на которые направлены усилія искусителя. Одному дьяволу удалось подсунуть монаху мяса, да еще сырого, которое тотъ и съълъ невзначай; но другой дьяволъ имълъ менъе успъха у монахини, которую тщетно пытался соблазнить покушать гуся, яко бы присланнаго ей отъ родителей. Еще менъе посчастливилось искусителю съ монахиней Елизаветой, которую онъ долго и неотступно осаждалъ въ Ховенскомъ монастыръ. Разъ, увидъвъ его у себя, и догадавшись, кто это такой, она дала ему пощечину. — "Зачъмъ ты такъ больно дерешься?" сказалъ онъ. — "Потому что ты часто

досаждаеть мив", отвътила она. На это дъяволъ: "Вчера я гораздо болъе досадилъ твоей сестръ, пъвчей, и однако она меня не ударила".

Другой разъ аббатисса того же монастыря, разсказывая про явленіе ей дьявола въ образѣ человѣка, прибавила: "Жаль, что не знала я тогда, что это былъ дьяволъ, а не человѣкъ: дала бы ему хорошую пощечину"... Не менѣе рѣшительный отпоръ встрѣтилъ врагъ рода человѣческаго со стороны Бертрады, монахини Вольмунтштейнскаго монастыря въ Вестфаліи. Замѣтивъ дъявола, который пытался провикнутъ къ ней черезъ окно, "она плюнула ему въ лицо и, понося его позорными словами, заклинала именемъ св. Троицы не искушать ея болѣе".

Далеко, однако, не всъ демоны злы; есть даже прямо добрые демоны. Цезарій готовъ быль бы усомниться въ возможности столь невъроятной вещи, если бы она не доказывалась многими, по мнънію автора, не подлежащими никакому сомнінію фактами и наглядными примърами "дьявольской доброты (bonitatis diabolicae)". Цеварію, напримівръ, извістенъ случай, что одинъ демонъ, въ образв молодого человъка, нанялся въ слуги къ одному рыцарю. "Онъ началь служить рыцарю съ такимъ усердіемъ, почтительностью, преданностью и готовностью, что тотъ не могь надивиться. При этомъ, всегда скроменъ, предусмотрителенъ, веселъ". Разъ онъ сверхъестественнымъ образомъ спасъ жизнь рыцаря отъ неминуемой смерти; другой разъ вылічиль его жену оть опасной болівни львинымъ молокомъ, которое онъ добылъ въ Аравіи, слетавъ туда въ одинъ часъ. Это последнее обстоятельство выдало настоящее происхождение слуги. По настоятельному требованию рыцаря, онъ вынужденъ былъ сознаться: "Я-демонъ, одинъ изъ техъ, что пали съ Люциферомъ. -- "Если ты по природъ дьяволъ, то что это значить, что ты служишь върой-правдой человъку?" спросиль изумленный рыцарь. Демонъ отвъчаль: "Великая для меня отрада быть съ сынами человъческими".

Демонъ оказался не только добрымъ, но и благочестивымъ, кажъ явствуетъ изъ нижеслѣдующаго. Получивъ отъ рыцаря за свою службу пять золотыхъ, демонъ возвратилъ ихъ ему, со словами: "Сооруди на эти деньги колоколъ, который повѣсь надъ кровлей этой бѣдной и запущенной церкви, чтобы по воскресеньямъ онъ созывалъ вѣрныхъ къ божественной службѣ"... Съ этими словами онъ исчезъ изъ глазъ рыцаря.

Другой благочестивый демонъ перенесъ рыцаря Эбергарда по

воздуху въ Іерусалимъ во мгновеніе ока. Цезарій передаетъ даже случай, что демонъ пришелъ на испов'єдь къ священнику. Посл'єдній пришелъ въ ужасъ отъ той подавляющей массы смертныхъ гріховъ, которые пов'єдалъ ему вновь прибывшій. — "Если бы теб'є было тысяча л'єть, — сказалъ священникъ, — и тогда количество твоихъ гріховъ было бы изумительно". Тотъ отв'єчалъ: "Мн'є бол'є тысячи л'єтъ". Еще бол'є пораженный, священникъ сказалъ: "Кто же ты такой?" — "Я—демонъ, одинъ изъ тіхъ, что пали съ Люциферомъ". Священникъ согласился отпустить гріхи дьяволу, подъ условіемъ изв'єстной эпитиміи, но дьяволъ наотр'єзъ отказался отъ выполненія посл'єдней и исчезъ не прощенный.

Помимо того, что Цезарій всюду готовъ видіть чудесное, самое чудо получаеть у него совсемь иной характерь, нежели оно имело въ первобытномъ христіанствів. У Цезарія оно утрачиваеть свой духовный и наставительный характеръ и пріобретаеть отчасти скавочно-фантастическій, отчасти языческо-минологическій обликъ. Къ "чудесамъ" последней категоріи принадлежать, напримеръ, те многочисленныя и многообразныя проявленія волшебства, которыя занимають далеко не послъднее мъсто среди цезаріевскихъ "чудесъ". Что касается перваго, т. е. сказочно - фантастическаго элемента, то онъ всего наглядные выступаеть въ той роли, какую Цезарій отводить животнымь во многихь изъ своихъ "чудесъ". Однажды "пчелы построили изъ воска базилику чудной архитектуры для тыла Господня, которое и возложили на алтарь, воздвигнутый изъ того же матеріала". Домашнюю птичку одной дамы, усерчно молившейся св. Оомъ, схватилъ коршунъ. Въ когтяхъ коршуна птичка закричала, такъ что всв слышали: "Святой Оома, помоги миъ". Муха, пытавшаяся състь на чашу съ эвхаристіей, внезапно упала мертвая.

Такъ, народно-поэтическія представленія самымъ неожиданнымъ образомъ переплетаются съ богословско-аскетическими идеями, образуя то своеобразное смѣшеніе понятій и представленій, которое составляетъ характерную особенность средневѣковаго міросозерцанія.

П. Ардашевъ.



#### XL.

## Францискъ и Доминикъ.

#### Возникновеніе нищенствующихъ орденовъ.

Въ теченіе среднихъ в'вковъ монашество н'всколько разъ под. Монашескіе нимается съ особою силою и каждый разъ новой, болье строгой ордена въ или болье чистой его формь отвъчаеть новое настроеніе въ народъ или потребность преобразованія церкви. Въ XI въкъ суровые и дъятельные клюнійцы среди дикаго разлада феодальнаго общества подготовили реформу Григорія VII, клонившуюся къ подчиненію міра умершимъ для міра представителямъ іерархіи. Въ началь XIII в., въ виду грозныхъ успъховъ ересей, поднимавшихся противъ перкви, и отчасти подъ вліяніемъ техъ же стремленій, которыя выражали еретики, появились два нищенствующихъ ордена, францисканцы и доминиканцы.

Около 1200 г. въ лицъ Иннокентія III папство осуществляеть самыя смелыя свои цели. Римскій первосвященникъ править христіанскимъ міромъ и раздаетъ короны. Но могущественная, богатая церковь забываеть о своемъ призваніи и замыкается въ гордую, привилегированную касту. Чёмъ матеріальнее становилась церковь, темъ живъе чувствовалась въ народъ потребность непосредственнаго знакомства съ источникомъ въры, съ овангеліемъ, и тъмъ легче люди чуткой души переходили на путь самостоятельнаго исканія евангельскаго житія. Ліонскій купецъ Петръ Вальдъ, отвергнутый папою, основаль "общество бъдныхъ", стремившихся къ подражанію Христу, и его последователи въ южной Франціи и Италіи отклонились отъ церкви. Еще ръвче порвали съ церковью льбигойцы, удалившіеся отъ самыхъ догматовъ христіанства. Сила еретиковъ заключалась въ доступности ихъ ученія, въ отсутствіи

**средніе** PÉES.

властолюбиваго и чуждаго народу духовенства, а главное-въ проповеди на народномъ языке, которой не знала церковь. Преимущества были таковы, что церковь не находила средствъ для борьбы: въ Монпелье на съвздъ прелатовъ и цистерціанскихъ монаховъ, явившихся для искорененія альбигойства, Доминикъ встрівтиль у духовенства сознаніе полнаго безсилія. Онъ подаль совыть заимствовать у еретиковъ главное ихъ орудіе-проповъдь; надо монахамъ выйти изъ келейнаго заключенія и идти въ самую среду свътскаго общества. Францисканцы еще ближе подошли къ ереси: у нихъ уже не одно заимствованіе пріемовъ для борьбы; они проникаются темъ же духомъ евангельского христіанства бедныхъ, что и вальденцы. Въ ихъ лицъ церковь приняла идеи, сначала грозившія подорвать ее. Новые два ордена принялись за реформу нравовъ и върованій: они спасли господство церкви, но внесли въ нее совершенно новую жизненную струю. Прежде монашество само себъ было цълью, и люди постригались ради спасенія души своей. Въ орденахъ XIII в. оно становится средствомъ проповъди евангелія въ народъ и воздъйствія на свътское общество.

Францискъ

На характеръ двухъ нищенствующихъ орденовъ отразились Ассизовій. оригинальныя черты личности ихъ основателей. Во Францискъ Ассизскомъ мы встръчаемъ мягкую, полную искренняго, глубокаго чувства, любвеобильную и радостную, подвижную и восторженную натуру итальянца (съ примъсью, можеть быть, южно-французской крови). Въ его липъ возрождается въчно возвращающійся идеалъводворить на землв настоящее царство Христово.

> Земной образъ Христа, бъднаго и милосердаго, простого, смиреннаго и близкаго къ грешникамъ, его странствованія и страданія постоянно привлекали и возбуждали къ подражанію. Какъ у древнихъ евіонитовъ, какъ у вальденцевъ, такъ еще болве у Франциска цель состояла въ томъ, чтобы приблизиться ко Христу всемъ складомъ жизни, всемъ душевнымъ настроеніемъ. Какъ этотъ взглядъ Франциска, такъ же проста и наивно-трогательна исторія его обращенія и вся его жизнь.

> Францискъ принадлежалъ къ зажиточному городскому классу. Онъ родился въ 1182 г. въ Ассиви, небольшомъ городкъ Умбріи, въ семьъ торговца сукномъ Піетро Бернардоне. Мать его была, повидимому, родомъ изъ южной Франціи; этимъ, въроятно, объясняется его любовь къ провансальскому языку и пъснямъ, а, можеть быть, и самая близость къ вальденству. Францискъ не получилъ образованія. Онъ провель безпечную и веселую молодость,

развозя товары отца и пируя съ многочисленными товарищами и знакомыми, причемъ онъ былъ всегда первымъ въ затъяхъ и избирался царемъ праздника. Въ эту пору сказались въ немъ и рыдарскія наклонности: онъ не удержался оть участія въ кипъвшей всюду въ Италіи борьбъ гибеллиновъ и гвельфовъ и пробыль годъ въ плъну. Но среди этой пумной жизни въ немъ пробудилась мысль о другомъ, болве высокомъ назначеніи. Жизнеописавіе его разсказываеть, что завъса спала внезанио. Францискъ однажды возвращался съ товарищами съ богатой пирушки, въ которой, по обыкновенію, занималь первое м'всто. Спутники его, расп'явавшіе п'всни, вдругъ замътили, что онъ отсталь въ глубокомъ раздумыи. На ихъ разспросы и насмъщливыя замъчанія, не хочеть ли онъ жениться, онъ отвътилъ, что дъйствительно задумалъ взять невъсту, но болье благородную, богатую и красивую, чыть кто-либо видыль. Францискъ въ этомъ образъ разумълъ Христову нищету; онъ говориль потомъ, что въ эту минуту его посътило свыше откровеніе, которое онъ давно предчувствовалъ и которое указало ему жизненный путь. Исполнить завітть Христа, все отдать бізднымъ, пойти въ ихъ среду, --- вотъ какъ онъ поиялъ свое призвание. Житие говорить, что однажды среди горячей молитвы онъ услышаль свыше слова: "все, что ты любилъ до сихъ поръ, Францискъ, земной любовью и желаль иметь, тебе следуеть презирать и ненавидеть, если хочешь знать Мою волю. Если ты начнешь исполнять ее, то все, что тебъ теперь кажется сладкимъ и пріятнымъ, станеть для тебя горькимъ и невыносимымъ". Въ своемъ рвеніи Францискъ сталь исполнять эту заповъдь буквально. Онъ не только отрокся отъ богатства, наследія отца, отъ веселой жизни; онъ смешался съ толпою грязныхъ, больныхъ нищихъ на богомольъ въ Римъ, раздавъ всъ деньги изъ кошелька, онъ обмънялся платьемъ съ однимъ изъ нихъ и провелъ пълый день въ лохмотьяхъ на виду у всъхъ; мало того, одолъвъ отвращение, онъ обнялъ прокаженнаго и поцвловалъ у него руку. Душевный переворотъ въ Францискъ повелъ къ разрыву его съ семьей. Образъ жизни его казался отцу сумасбродствомъ. Однажды Францискъ распродаль отцовскій товаръ, порученный ему, и отдаль всв вырученныя деньги священнику на возстановленіе разрушенной церкви. Въ другой разъ, въ отсутствіе отца, онъ пригласиль въ его домъ нищихъ и устроилъ имъ богатый пиръ. Отецъ билъ его и запиралъ, но Францискъ не поддавался и, наконецъ, ушелъ; когда же отецъ, жалъя потерянныхъ денегъ, потребовалъ ихъ судомъ, Францискъ передъ народомъ и епископомъ Ассизи торжественно отдалъ все, что у него было, снявши съ себя даже одежду, со словами: "до сихъ поръ я называлъ Піетро Бернардоне отцомъ своимъ, отнынъ же я ръшилъ служить одному Богу, и на устахъ моихъ будеть лишь: "Отче нашъ, иже еси на небесъхъ" (1207 г.).

Уйдя отъ мірской суеты, Францискъ не идетъ, однако, въ монастырь, не надъваетъ рясы. Первое время его служеніе Богу выражается въ сборъ подалній на обновленіе старыхъ обветшавшихъ церквей. Въ это же время начата была постройка храма Пресвятой Дъвы Порціункульской (in Portiuncula), который сталъ потомъ центромъ и главной святыней ордена. Но Францискъ не остановился на этомъ: глубоко поразили его слова Христа: "не берите съ собой ни золота, ни серебра, ни мъди въ поясы свои, ни сумы на дорогу, ни двухъ одеждъ, ни обуви, ни посоха". Онъ увидалъ въ нихъ прямое указаніе: одъвшись въ грубую шерстяную тунику, подпоясавшись веревкой, босой, бросивъ палку и мъшокъ, ръшилъ онъ слъдовать Христу, быть его върнымъ апостоломъ и разносить всюду благую въсть и миръ.

Первая община франци-

Къ нему скоро примкнули послъдователи: одинъ богатый гражданинъ Ассизи, по евангельскому завъту, продалъ все имущество, роздалъ деньги бъднымъ и сталъ жить съ Францискомъ въ шалашть около часовни Порціункулы. Присоединеніе третьяго францисканцы считали потомъ началомъ ордена (1209 г.). Учениковъ своихъ, которыхъ становилось все больше, Францискъ разсылалъ подобно тому, какъ Христосъ апостоловъ. Потомъ они сходились опять и жили вмъстъ, повинуясь простому уставу, составленному Францискомъ на основаніи нагорной проповъди. Легенда упоминаеть въ числъ первыхъ послъдователей двухъ разбойниковъ, какъ бы стремясь воспроизвести кругъ Христовыхъ учениковъ и вспоминая обращеніе преступника на крестъ.

Новая община мало походила на монастырь, — напротивъ, она была очень близка къ вальденству. Какъ у общества ліонскихъ бъдняковъ, на первомъ мѣстѣ была не одинокая, личная молитва для спасенія души, а всенародная проповъдь странствующихъ апостоловъ. Самая бъдность не вытекала изъ монашескаго объта, изъ насильственнаго подавленія плоти; въ отсутствіи собственности францисканцы видѣли лишь приближеніе къ апостольскому совершенству и искали ея добровольно. Сходство простиралось до внъшнихъ признаковъ: у францисканцевъ была одинаковая съ вальденцами одежда—черная или сърая ряса, одинаковое привътствіе при

входъ: "миръ дому сему". Прося у папы разръшенія свободной проповеди, Францискъ добивался лишь того, за что преследовали вальденцевъ. Братья, подобно еретикамъ, не отдавались соверцанію: они чередовали молитву съ работой и, уставши отъ дневного труда, поднимались ночью съ плачемъ о гръхахъ своихъ на новую молитву. Вся жизнь ихъ должна была служить живымъ и буквальнымъ воспроизведениемъ пребывания Христа на вемлъ и странствованій его съ апостолами. Понятно, что легенда перенесла потомъ на Франциска черты самого Христа и приписала ему, какъ высшее торжество святости, стигматы, т. е. кровавые знаки на тълъ, соответствующіе ранамъ Христа. Проповедь Франциска, удивительная по своей яркости, силь и чувству, также вращалась около простого, безхитростнаго разсказа о жизни Христа и о его страданіяхъ; она была далека отъ обычныхъ туманныхъ аллегорій, сужихъ разсужденій, путаницы хитрыхъ выраженій, которыя вплетались церковными проповъдниками. Впечатленію проповедей сильно содъйствовала необыкновенная живость натуры Франциска: онъ переживалъ то, что разсказывалъ, неудержимо плакалъ и смѣнлся на канедръ; выражение лица, жесты, вся фигура служили для передачи горячаго чувства, восторга, умиленія, состраданія, которыя его охватывали. Одинъ очевидецъ сознавался, что, какъ ни запоминалъ онъ слова Франциска, но проповедь не поддавалась воспроизведенію, какъ у другихъ проповъдниковъ: не въ словахъ состояла сила ея. Передача свангельскихъ сценъ была не только доступна народу своей житейской правдивостью, она была сограта поэзіей. Любовь къ нъжной провансальской пъснъ не умерла у Франциска: онъ только сталъ Божьимъ трубадуромъ. Среди лишеній, нишеты и страданій, не погибло у Франциска и радостное, свътлое отношение въ окружающему міру, - и этимъ онъ отличался отъ угрюмыхъ аскетовъ прежняго времени. Одному новичку Франдискъ сказалъ: "братъ мой, зачемъ этотъ печальный видъ? Ты совершилъ гръхъ? Это — дъло Божье и твое. Пойдемъ молиться. Передъ братьями же проявляй святую радость".

Не трудно понять и необычайную популярность Франциска и Утвержденіе его "братьевъ", "нижайшихъ во Христъ" (минориты), какъ онъ называль себя съ последователями. Ростъ первоначальной общины побудилъ Франциска добиваться у папы утвержденія ея устава и возведенія ея въ орденъ. Это случилось въ 1209 году, во время наибольшаго могущества всесильнаго Иннокентія III. Легенда разрисовываетъ благодарный сюжетъ встръчи властолюбиваго, неогра-

Digitized by Google

ордена.

ниченнаго въ своей мощи первосвященника и смиреннаго сына народа, не имъвшаго крова, не считавшаго себя достойнымъ даже священническаго сана. Върно то, что Францискъ здъсь, какъ и вездъ, проявилъ полную покорность властвующей іерархіи, и что папа отнесся въ идеъ Франциска съ большимъ недовърјемъ, можеть быть, не поняль ея. Папа разрышиль ордень только на словахъ и поставилъ условіемъ, чтобы число учениковъ Франциска постоянно умножалось. Такой же уклончивый отвъть даль сначала его преемникъ Гонорій III, и лишь въ 1223 г. орденъ получилъ настоящее утвержденіе.

Последніе годы живни Франциска мало известны и, по преимуществу, разукрашены легендой. Онъ отдалъ дань жаждъ миссіонерства, отправлялся съ крестоносцами въ Египеть (1219 г.) и пытался обратить въ христіанство султана и его приближенныхъ. Скоро, однако, убъдившись въ безплодности предпріятія, онъ вернулся къ своему истинному дълу-отыскиванію и возвращенію заблудшихъ овецъ въ самомъ стадъ Христовомъ. Но жизнь, полная лишеній и неимовърнаго труда, быстро подкосила его здоровье: въ последнее время Франциска видели разъезжающимъ на осле со смертельно-бледнымъ лицомъ умирающаго. Дела ордена онъ уже лътъ за 5 до смерти вполиъ предоставилъ въдънію другихъ. По временамъ онъ удалялся въ уединеніе, на горы, и отдавался мистическому восторгу, въ которомъ ему чудилось сліяніе души его съ Христомъ. Чувствуя приближение смерти, онъ велълъ своимъ ученикамъ снести себя къ родному городу, благословилъ Ассизи и скончался на ступеняхъ Порціонкулы въ 1226 г., на 44 году жизни.

Омягченіе

Францискъ завъщалъ своимъ ученикамъ новый взглядъ на жизнь: аокетизма. въ его лицъ смягчился, переродился старый аскетизмъ. Франциску чуждо тяжелое состояніе духа, неустаниое истребленіе плотскихъ влеченій, въчная война съ самимъ собою. Онъ не боялся соблавновъ на каждомъ шагу, не отворачивался отъ жизни: онъ просто презиралъ ея матеріальныя блага. Изнуряя себя постомъ, онъ не считаль нужнымь рызко отказываться оть угощеній, если приходилось бывать у богатыхъ людей. Не требовалъ онъ чрезмърнаго напряженія въ лишеніяхъ и отъ своихъ учениковъ. Увидавъ разъ одного изъ нихъ въ полномъ упадкъ силъ вслъдствіе долгаго поста. Францискъ велълъ поставить на столъ хлеба и сталъ есть вмъстъ съ другими, чтобы побудить несчастнаго бросить опасный нокусъ и подкръпиться. Правда, онъ относился къ своему тълу, какъ къ чему-то постороннему, однако безъ ненависти, скорѣе добродушно: на своемъ простонародномъ языкъ онъ называлъ его братомъ и осломъ и говорилъ, что "его надо подвергать тяжелой ношѣ, часто бить бичемъ и кормить плохимъ кормомъ". Но передъсмертью онъ признался, что "истязуя себя въ здоровомъ состояніи и въ болѣзни, онъ такимъ изнуреніемъ согрѣшилъ противъ брата своего, осла". Францискъ не возставаль съ ожесточеніемъ противъ семьи и имущества, а только считалъ ихъ препятствіемъ религіозному назначенію человѣка.

Поэтому онъ и возвелъ нищенство въ основу ордена: у монаховъ не должно быть не только личной, но и общей, монастырской собственности, чтобы они были вполив свободны отъ какихълибо мірскихъ заботъ. Нищенство обращено было въ основную добродътель, въ своего рода богослужение, еще по другой причинъ: "Братья, -- говорится въ уставъ Франциска, -- ничего не должны пріобрътать, ни дома, ни вемли для себя, ни чего - либо другого. но, какъ странники въ этомъ міръ, служа Господу въ бъдности и смиреніи, они должны просить милостыню, не стыдясь этого, ибо Господь ради насъ сдълался нищимъ на этой землъ". Одному монаху, который отказаль навязчивому нищему, Францискъ вельль, обнажившись, пасть ницъ передъ нищимъ, просить у него прошенія и прибавилъ къ этому: "когда ты видишь нищаго, тебъ представляется, какъ въ зеркаль, Госполь и бъдная Мать Его". По этому убъжденію, собственность принадлежить тому, кто болье всего въ ней нуждается. Однажды зимой Францискъ въ пути захотълъ отдать нищему свой плащъ, которымъ покрылся въ виду бользни; на энергичныя возраженія своего спутника, онъ отвітиль: "я думаю, что всякій милостивецъ долженъ быль бы счесть за воровство, если бы я не отдаль того, что несу на себь, тому, кто болье въ этомъ нуждается".

Другой существенный зав'ять Франциска состояль въ любви и сострадании къ гръшникамъ и преступникамъ. Монахи не должны кичиться своей святостью и замываться въ ней. Своему преемнику, Иліи изъ Кортоны, онъ говорилъ передъ отъ задомъ своимъ: "я потому буду узнавать, дъйствительно ли ты слуга Господенъ, если ты станешь возвращать заблуждающихся братьевъ милосердіемъ на путь къ Богу и не перестанешь любить тяжело согръшившихъ". У Франциска исчезъ разладъ между духомъ человъка, измученнымъ самоистязаніемъ, и окружающимъ его міромъ, въ которомъ прежде монахи видъли одинъ источникъ соблазва. Онъ любилъ природу,

любиль все живое твыь же наивнымь, трогательнымь чувствомь. Францискъ кормитъ зимою пчелъ медомъ и виномъ, потому что икъ искусная работа славить Творца; червяковъ съ дороги онъ относить въ сторону, чтобы ихъ не раздавили; ягненка, котораго собираются заръзать, онъ выкупаеть, отдавши зимнюю одежду. Житіе разсказываеть, какъ Францискъ, встретивъ однажды на дорогь множество птицъ, почувствоваль къ неразумной твари состраданіе и обратился къ нимъ съ пропов'ядью: "сестрицы мои, птички, вамъ следуетъ громко восхвалять Творца вашего и любить Того, Кто одъль васъ перьями, даль крылья для полета и снабдиль всемь, что вамъ нужно". Птицы, прибавляеть біографъ, слушали съ большимъ вниманіемъ, и только, когда Францискъ благословилъ ихъ, онъ улетъли.

Точно новая въра открывалась людямъ, болье чистая, болье сстественная. По взгляду Франциска, не во вившнихъ дълахъ, не въ исполнени обрядовъ, постовъ, не въ богомольяхъ въ Римъ и т. п. спасеніе: "не льстите себя мыслью, -говориль онъ ученикамъ, что вы достигли совершенства, исполнивъ все, что можетъ сдвлать и злой человъкъ: онъ также можеть поститься, молиться, плакать, истязать плоть: одно ему недоступно - быть върнымъ Господу нашему, Христу". Францискъ молится непрестанно, но его молитва непринужденная: онъ думаеть, что нізмая молитва сердца лучше, чемъ заученныя слова, сходящія съ устъ.

**Устройство** ордена.

Устройство ордена отразило въ себъ идеи основателя. Первои развитіє начально предполагалось вовсе не основывать монастырей: монахи должны были все время проводить среди народа, и они селились въ самыхъ скучныхъ кварталахъ города. Развитіе нищенствующихъ орденовъ совпадаетъ съ ростомъ класса горожанъ и отвъчаетъ новому быту. Скоро "братья" въ народной одеждъ, сами большею частью люди простого званія, говорившіе на образномъ языкв народа, полюбились ему. Орденъ получилъ вполнъ демократическій обликъ. Францискъ запрещалъ своимъ ученикамъ принимать какой-либо церковный санъ. Въ ихъ средв отсутствовали аристократическіе титулы аббатовъ и пріоровъ, какъ это было въ старыхъ бенедиктинскихъ общинахъ, отвъчавшихъ строю феодальныхъ мірковъ. Провинціальныя и общія собранія францисканцевъ составлялись изъ выборныхъ отъ отдъльныхъ общинъ. Но ни въ чемъ такъ не выразилось призванье новаго ордена воздъйствовать на свътское общество, какъ въ учрежденіи, рядомъ съ миноригами и клариссами (монахини ордена, получившія названіе отъ св. Клары, также

уроженки Ассизи, родины Франциска), еще третьяго отдълатерціаріевъ. Это была община мірянъ, члены которой, одинаково мужчины и женщины, могли сохранять свое состояніе, общественное положение и оставаться въ супружествъ. Терпіаріи, такимъ образомъ, не подчинялись монашескимъ обътамъ, хотя и состояли подъ общимъ руководствомъ францисканскаго ордена: отъ нихъ требовали только соблюденія изв'єстныхъ нравственныхъ правилъ: вступая въ орденъ, они должны были примириться съ врагами и возвратить все, что неправильно себъ присвоили. Далье, они должны были подвергаться частому посту, воздерживаться отъ развлеченій, уклоняться отъ судебныхъ процессовъ, по возможности не употреблять оружія; они носили темную одежду, разъ въ недвлю посъщали больныхъ и должны были побуждать ихъ къ исповеди. Этотъ третій орденъ пріобрълъ скоро широкое распространеніе: въ его ряды вступали видные люди, даже государи, какъ Людовикъ Святой, императоръ Карлъ IV и др.

Францисканскій орденъ развился съ необычайной быстротой и изъ Италіи перешель въ другія страны. Въ моменть смерти Франциска онъ располагалъ 8,000 монастырей и насчитывалъ въ своей средъ 200,000 монаховъ. Его успъху много содъйствовали льготы и привилегіи, которыя сыпались со стороны папскаго престола. Уже въ 1222 г. францисканцамъ было позволено въ областяхъ, подверженныхъ интердикту, произносить проповеди и совершать богослуженія при закрытыхъ дверяхъ. Они получили право давать прощеніе гръховъ всъмъ, кто придеть на ежегодный праздникъ освященія церкви въ Порціункуль; францисканцы могли, далье, вообще проповедывать, исповедывать и отпускать грехи всюду, безъ позволенія м'єстнаго духовенства, если только находились на земль своего монастыря или въ публичномъ мъсть. Въ 40-хъ годахъ XIII в. напа предписалъ допустить нищенствующихъ монаховъ въ Парижскій университеть, въ то время главный центръ богословской науки.

Чъмъ шире становился орденъ, тъмъ болѣе замѣчалось отклоненія отъ первоначальной идеи Франциска. Рядомъ съ бѣдными, грубоватыми проповѣдниками, не знавшими ничего, кромѣ евангелія, появились широко-образованные ученые или люди церковной карьеры; у монаховъ явились богатства, роскошная обстановка; изъ обильныхъ пожертвованій возникали монастыри. Уже въ 1245 г. папа Иннокентій IV уничтожилъ въ сущности для францисканцевъ запрещеніе имѣть собственность: они были признаны пожизненными пользователями, а по имени имущество считалось принадлежностью престола св. Петра. Но часть ордена осталась върна завътамъ Франциска, и такимъ образомъ возникла долгая борьба конвентуаловъ, умфренныхъ, болфе свътскихъ членовъ, и спиритувловъ (или обсервантовъ), непримиримо-строгихъ. Строгіе сохранили свою близость къ ересямъ, враждебнымъ омірщенной, богатой, властолюбивой церковной іерархіи: они служили ей живымъ укоромъ и неразъ поднимали протестъ и возбуждали массы. Папы держали сторону умъренныхъ и своими буллами (напр., Николай III въ 1279 г.) старались сгладить ръзкія черты францисканской ревности и ввести безпокойный, народный орденъ въ границы обычной церковной жизни, подчинить безусловно своему авторитету. Въ первой половинъ XIV в. ярые францисканцы (особенно Вильгельмъ Оккамъ) выступили главными противниками испорченной римской церковной монархіи во имя первоначальной чистоты и простоты демократической церкви апостольской.

Доминикъ.

Одновременно съ францисканскимъ орденомъ и частью подъ вліяніемъ той же потребности возникъ другой—доминиканскій. Его основатель во многомъ—полная противоположность Франциску. Въ Доминикъ сказываются черты испанской религіозности: безусловная преданность авторитету церкви, неумолимо-строгое слъдованіе извъстнымъ началамъ, въра дъятельная, воинственная и безпощадная.

Францискъ быль безкитростнымъ сыномъ народа, который зналъ и любилъ свою среду и въ своей проповъди былъ совершенно равнодушенъ къ ересямъ и догматическимъ спорамъ. Доминикъ былъ ученымъ богословомъ, вышедшимъ изъ тищи кабинета, священиикомъ аскетомъ, спустившимся въ толпу для того, чтобы истреблять въ народъ проповъдью и полемикой ученія, отступившія отъ церкви. Его ранняя жизнь мало извъстна. Доминикъ (родился въ 1170 г. въ Старой Кастиліи, около города Осмы, происходиль, повидимому, изъ фамиліи Гузмановъ, умеръ въ 1221 г.) учился долго въ Паленсійскомъ университеть; неудовлетворенный философскими науками, онъ перешелъ къ богословію. Въ молодости уже онъ выдавался своею благотворительностью; но характерной чертой его была пеотступная мысль о наказаніяхъ, которыя ждуть еретиковъ н гръшниковъ: постоянно проливалъ онъ о нихъ горючія слевы. Первые шаги его практической дъятельности относятся къ его пребыванію въ соборномъ капитул'в города Осмы, при благочестивомъ епископъ Діэго Азеведо: Діэго и Доминикъ, тъсно связанные общими стремленіями, преобразовали капитуль въ дух в строгой августинской общины. Поздню Доминикъ выдвигается во время путешествія Діэго за Пиренеями, приводящаго обоихъ въ южную Францію, гдъ кипъла борьба съ альбигойцами. Растерявшемуся духовенству Доминикъ предлагаєтъ (въ 1205 г. въ Монпелье) возстановить апостольскія миссін, въ дух'в д'вятельности св. Павла: пропов'вдь, личный примъръ простой и благочестивой жизни, въ которой духовныя лица разділяють лишенія и страданія массы, - все это должно показать, что церковь не забыла простого народа. Совъть произвелъ впечатленіе: епископъ Осмы отослаль домой свою свиту, лошадей, богатое облаченіе, прелаты и цистерціанцы принялись за проповъди. Но дъло не пошло, и участники разъвхались. Скоро остался одинъ Доминикъ, увидавшій необходимость спеціальной подготовки ученыхъ, искусныхъ въ полемикъ и безстрапіныхъ проповъдниковъ, чтобы тягаться съ развитыми, наметавшимися въ разсужденіяхъ и спор'в учителями еретиковъ. Опираясь на покровительство епископа тулузскаго Фулькана, Доминикъ основалъ въ Prouille убъжище для дъвушекъ, обращаемыхъ изъ альбигойства, и къ этому учрежденію примкнула возникшая вскор' небольшая община его последователей. Доминикъ ввелъ очень строгій уставъ: замкнутость, почти полное молчание и работу. Сначала не имълось въ виду образованіе особаго ордена, и Доминикъ предполагалъ лишь борьбу посредствомъ слова съ заблужденіями. Но цели папской политики, кровавый обороть столкновенія съ альбигойцами, а съ другой стороны, успъхъ и вліяніе наростающаго францисканскаго ордена повели къ измъненію первоначальной мысли Доминика. За крестовымъ походомъ противъ альбигойцевъ последовало учреждение инквизиціи, и, хотя идея суда надъ еретиками возникла раньше (ее можно искать въ соглашении папы съ императоромъ въ 1184 г.), но Доминикъ и его ученики содъйствовали могущественно развитію инквизиціи. Следуя своему влеченію искоренять заблужденія, Доминикъ обличалъ плънниковъ въ ереси и готовилъ ихъ такимъ образомъ къ костру; члены инквизиціоннаго суда прямо набирались (что особенно было рекомендовано буллой Григорія IX въ 1232 г.) изъ богословски развитыхъ и начитанныхъ учениковъ Доминика.

Въ 1215 г. онъ сталъ добиваться у папы Иннокентія III утвержденія ордена. Устрашенный ересями, Латеранскій соборъ этого года постановилъ не разръшать новыхъ монашескихъ соединеній. Новый папа Гонорій III оцънилъ, однако, значеніе для церкви ордена "проповъдниковъ" и разръшилъ его буллой 1216 г. Домини-

Digitized by Google

канцы, усвоившіе широкую білую одежду, выбрали себів воинствующій девизь собаки, съ горящимь факеломь во рту.

Устройство доминиканскаго ордена.

Устройство ихъ соединило въ себъ демократическое выборное начало францисканцевъ съ началомъ авторитета, централизаціи. Орденъ дълился на провинціи, провинціи на монастырскія общины; монастырскіе пріоры избирались братіей и утверждались провинціальнымъ пріоромъ; последній избирался настоятелями монастырей и въ свою очередь утверждался генераломъ ордена, его верховнымъ владыкой. Всего резче они отличались отъ францисканцевъ своей обязательной научной подготовкой и своими полемическими задачами. Но уже Доминикъ принужденъ былъ, въ виду популярности миноритовъ, ввести у себя чуждыя вначаль его обществу черты нищенствующаго ордена (въ 1220 г. на общемъ собраніи въ Болоньъ). Однако, будучи вившнимъ придаткомъ, бъдность во Христв скоро исчезла у доминиканцев. Зато орденъ усвоилъ себъ другую цъль, вполнъ отвъчавшую его духу. Замътивъ полную заброшенность въ отношеніи віры и просвіщенія многочисленнаго штата служителей при папскомъ дворъ, Доминикъ сталъ ихъ собирать на пропов'вдь; это дало ему званіе придворнаго пропов'вдника, съ которымъ само собой соединялось важное дело цензуры книгъ, направляемой въ интересахъ строгаго католичества.

Такимъ образомъ, доминиканцы пошли во главъ воинствующей церкви: они принимали цъликомъ установившееся ученіе и формы и становились на стражв ихъ; при этомъ они соединяли въ себъ высшее знаніе въка съ искусствомъ практическихъ пріемовъ борьбы противъ враговъ перкви, съ жаждой пропаганды и обращенія: личность и задачи Доминика во многомъ напоминаютъ Игнатія Лойолу, основателя іезунтскаго ордена. Доминиканцы забрали скоро въ свои руки все богословское преподаваніе: особенно важно ихъ водвореніе въ Парижскомъ университеть: ихъ учителя, особенно Оома Аквинскій, стояли въ XIII въкъ во главъ науки. Но за ними всегда оставалась практическая черта-стремленье служить церкви опредъленнымъ, видимымъ деломъ, энергическимъ вмешательствомъ въ жизнь во имя церковнаго авторитета; таковы были: реформаторъ Флоренціи Саванарола, противникъ рабства индійцевъ въ колоніяхъ Ласъ-Казасъ. Эта черта проявилась и въ главной действительной заслугь доминиканскаго ордена, въ общирнъйшей миссіонерской дъятельности по всему почти земному шару, въ которую они внесли столько рвенія и самопожертвованія: доминиканцы распространили свои монастыри и свою пропов'вдь по всей Америк'в, начиная съ Гренландіи, по Индіи, Китаю; въ то же время они вели энергичную полемику съ исламомъ.

Въ Европъ, въ средъ самой церкви, они представляли начало, прямо противоположное францисканцамъ: какъ послъдніе выражали народныя желанія и мечты, частью неясныя и бурныя, толкали церковь впередъ, поднимали дъло реформы, такъ первые выражали властныя требованія самихъ руководителей церкви, обращенныя къ массамъ, защищали неприкосновенность безусловнаго господства церкви, безъ всякихъ послабленій и уступокъ; для однихъ дъло въры—живое, принимающее разныя формы, идущее навстръчу человъческому чувству, для другихъ—замкнутое въ строгія рамки ученіе, доказуемое отъ разсудка, но облекшееся въ непререкаемыя предписанія.

Р. Випперъ.

## XLI.

## Средневъковыя ереси и инквизиція.

Acketuquorie ugeanu. На долю западной церкви выпала великая задача: среди всеобщаго разложенія сохранить христіанскую культуру и передать ее тымь свыжимы племенамы, которыя заняли мысто Римской имперіи. Кы половины XI выка эта задача была уже разрышена, варвары давно стали христіанами, власть церкви никымы не оспаривалась. Вскоры крестовые походы показали, что военный классы, старшій вы свытской іерархіи среднихы выковы, послушно повинуется духовенству. "Духовенство вы здышнемы міры", говорить одины средневыковый писатель, "тоже, что "власти" (высшій чины) между ангелами". Другой шель еще дальше: "самый плохой человыкь, если оны принадлежить кы духовенству, лучше самаго благочестиваго изы міряны". Церковы не подвластна никакой свытской власти, напротивы: "какы духы господствуеть нады тыломы…, такы церковы нады королевской властью". Не только личность клирика, но даже

Ноточники и пособія: a) общая характеристика. Eicken, H. V. Geschichte und System der Mittelalterlichen Weltanschauung. Stuttgart, 1887. Laurent, Etudes sur l'histoire de l'humanité, т. VIII; b) богомилы: поучене пресвитери Козьмы (Православный Собестаникъ за 1864 г.); Euthymii Zygabeni, Narratio de Bogomilis, ed. Gieseler. Житіе препод. Феодосія Терновскаго (чтенія въобщ. истор. и древн. Росс. 1860, ин. 1-я); с) катары: Döllinger, I. V. Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters. B. I. Gnostisch-Manichäische Sekten. B. II. Dokumenten zur Gesch. d. Waldenser u. Katharer. München, 1890—91; Schmidt, Histoire et doctrine de la secte des Cathares, 2 vols. Paris, 1849; d) инквизиція: Lea, H. C. A History of the Inquisition. 3 vols. London, 1888.

имущество клира было защищено иммунитетомъ отъ вмѣшательства свѣтскаго закона.

Такая власть должна была имъть какое - нибудь нравственное оправданіе: если "міръ" повиновался "клиру", то не изъ рабскаго страха, конечно, потому что матеріальной силы у духовенства не было. Люди среднихъ въковъ върили въ необходимость и спасительность этого повиновенія. Церковь, т. е. духовенство, руководила обществомъ въ дълв спасенія души, на пути къ царству небесному. А такой путь, по среднев вковымъ понятіямъ, быль только одинъ: отречение отъ земной жизни, со всеми ея заботами и со всеми ся радостями. Для современныхъ намъ людей эта жизнь сама по себъ имъетъ цъль, имъетъ извъстную цънность. Для средневъковаго человъка она имъла цъну лишь настолько, насколько приготовдяла къ жизни загробной. Язычество видъло въ смерти конецъ всякаго счастія: Ахиллъ лучше желаль бы быть на земль поденщикомъ, чъмъ въ Адь царемъ. Папа Иннокентій III писаль въ одномъ изъ раннихъ своихъ сочиненій: "мы умираемъ, пока мы живы, и только тогда перестаемъ умирать, когда перестаемъ жить"; для него смерть была началомъ счастья въ царствъ небесномъ, счастья, которому мъшала земная жизнь, исполненная гръха. Отсюда, дурно было все, что привязываетъ человъка къ жизни земной: средневъковые проповъдники осуждають одинаково любостяжаніе и любовь къ роднымъ, — патріотизмъ, жажду личной и народной славы, и чувственныя влеченія; отъ всего этого одинаково нужно было воздерживаться. Вся нравственность и сводилась къ воздержанію, т. е. къ "аскетизму"; другіе мотивы — общая польза, напримъръ, если и имъли вначеніе, то совствить второстепенное.

Аскетическое воспитаніе общества было дѣломъ духовенства,—предполагалось, стало быть, что духовенство въ нравственномъ отношеніи стоитъ выше общества, т. е. ближе къ аскетическому идеалу. Относительно отдѣльныхъ представителей церкви это и было справедливо. Одинъ изъ противниковъ Григорія VII, написавшій цѣлый трактатъ "О расколѣ, произведенномъ Гильдебрандомъ", вотъ какъ, въ то же время, описываетъ его образъ жизни. Гильдебрандъ, говоритъ онъ, "добровольно голодалъ, хотя могъ бы имѣть въ изобиліи самыя тонкія блюда; онъ терпѣлъ жажду и всякія матеріальныя лишенія, хотя ему стоило только сдѣлать знакъ, чтобы все было къ его услугамъ". Самыя простые овощи составляли его пищу. "Между тѣмъ, какъ всѣ вокругъ него были

заняты мірскими заботами, жили свътскими помыслами и интересами, Григорій VII оставался чуждъ всему этому, потому что онъ считаль землю не отечествомъ человъка, а только мъстомъ, гдъ суждено ему странствовать". Въ св. Норбертв, основатель ордена премонстратовъ, презрѣніе къ жизни доходило до того, что онъ намъренно выбралъ для постройки своего монастыря нездоровую мъстность.

Живненная

Но характеровъ такого закала было немного, а церкви, для практика. разръщенія ея воспитательной задачи, нужна была масса лицъ. Какъ сдълать аскетизмъ не исключениемъ, а общимъ правиломъ повседневной жизни для цълаго общественнаго класса, -- къ этому основному вопросу нравственной дисциплины церковь постоянно возвращалась съ XI въка, съ клюнійской реформы, вплоть до тридентскаго собора въ XVI стольтіи. Постоянное повтореніе попытокъ уже само по себъ свидътельствуеть о ихъ неудачъ. Начиная съ клюнійцевъ (Х в.) и кончая нищенствующими орденами XIII в., мы видимъ целый рядъ уставовъ, одинъ другого строже, и каждый новый орденъ обвиняеть всв предшествующіе въ нравственной распущенности, чтобы самому стать предметомъ такихъ же обвиненій немного десятильтій спустя. Какъ только проходило первое увлеченіе, слабости человіческой природы брали верхъ надъ уставомъ. Вотъ какъ описываетъ повседневную жизнь своего монастыря одинъ аббатъ XIII въка, вовсе не думавшій, конечно, написать сатиру на своихъ подчиненныхъ: его целью было показать, какими искушеніями дьяволь уловляеть души людей въ свои стти.

> Колоколъ призываетъ братію на утреннюю модитву; едва успъли монахи собраться, какъ толпа демоновъ устремляется на нихъ и погружаеть ихъ въ глубокій сонъ; они не могуть сопротивляться потому, объясняеть аббать, что ночью тв же демоны не давали имъ спать. Итакъ, братія проводить ночи безъ сна и спить въ церкви. Не лучше удаются другія благочестивыя занятія. Аббать только что собрался перечитать какое-то богословское сочиненіе; заранъе предвидя козни лукаваго, онъ принялъ свои мъры, высвободиль изъ-подъ рясы одну руку и держаль ее открытою, чтобы холодъ не давалъ ему заснуть. Но дьяволъ догадался и сталь кусать руку аббата, подобно блохь; волей-неволей аббать долженъ былъ спрятать руку подъ рясой, согрълся — и уснулъ. Иное средство употребляль злой духъ, когда монахамъ нужно было работать: тутъ онъ хваталъ ихъ за руки и за ноги, такъ что они не могли двинуться съ мъста и сидъли праздные. Дъяволъ не

оставлять ихъ ни на минуту: садились ли они за столь, онъ побуждаль ихъ навдаться до того, что ихъ тошнило; а по большимъ праздникамъ, когда за столомъ подавали вино, они напивались до безчувствія. Словомъ, искушеній было такъ много, что для объясненія ихъ аббату пришлось привлечь къ двлу милліоны нечистыхъ духовъ. "Обыкновенно думаютъ", говоритъ онъ, "что всякаго человвка мучаетъ только одинъ демонъ: глубокое заблужденіе. Вообрази, что ты погруженъ въ воду съ головою; вода надъ тобой, подъ тобой, направо, нальво: вотъ точное изображеніе злыхъ духовъ, которые насъ окружаютъ и осаждаютъ со всвхъ сторонъ. Они безчисленны, какъ тъ пылинки, которыя мы видимъ въ солнечномъ лучъ; весь воздухъ наполненъ ими".

Бороться съ гръшными наклонностями своей физической природы было трудно, — бороться съ юридическими и общественными условіями жизни было еще трудніве. Богатый человікъ, умирая, хотьль спасти душу пожертвованіемь: онь отказываль свою землю монастырю. Цель была благая, доходы должны были идти на добрыя дъла. Но монахи должны были управлять имъніемъ, а землевладение въ то время обыкновенно было связано съ политической властью. Аббатъ какого-нибудь знаменитаго монастыря, получившаго много пожертвованій, быль похожь больше на крупнаго феодальнаго барона, чемъ на отшельника и руководителя другихъ отшельниковъ. А такъ какъ онъ не передавалъ своей власти по наследству, то всякая перемена аббата должна была возбуждать въ братіи уже совствить мірскія чувства: надежда сдітлаться изъ простого монаха почти государемъ должна была соблазнять многихъ. Оттого такъ часты въ средневъковыхъ монастыряхъ безпорядки при выборъ настоятеля. Это давало поводъ выбшиваться мъстной церковной власти, -- епископу, тоже не всегда равнодушному къ богатствамъ монастыря. Но обитель недаромъ была укръплена не хуже феодальнаго замка; заставить монаховъ повиноваться какой бы то ни было власти было не легче, чемъ принудить къ повиновенію рыцаря, привыкшаго быть "государемъ въ своемъ имъніи" (chaque baron est souverain dans sa baronie). И вотъ, епископъ должевъ быль иногда идти на аббатство съ войскомъ и начинать правильную осаду. По средневъковому обычаю, земли монастыря, конечно, опустошались, а потомъ несчастные обитатели этихъ земель должны были платить контрибуцію побъдоносному епископу.

Впрочемъ, епископы, во всякомъ случать, еще больше были погружены въ свътскіе интересы, чтмъ монахи. Феодальная сто-

рона власти у нихъ обыкновенно перевъщивала ея духовную сущность. Въ качествъ землевладъльцевъ они были обязаны нести извъстныя повинности въ пользу сюзерена, между прочимъ, и военную службу. Въ XIII въкъ во Франціи вполнъ опредъленно ставился вопросъ: обязанъ ли епископъ личной военной службой королю или нъть? и, повидимому, ръшался утвердительно. Нъкоторыхъ предатовъ это смущало; но большинство чувствовало себя вполить на своемъ мъстъ во главъ вооруженныхъ рыцарей. Когда папа Целестинъ III потребовалъ у короля Ричарда освобожденія захваченнаго этимъ последнимъ въ пленъ епископа города Бовэ, король послаль пап'в въ отвътъ броню епископа, -и Целестинъ долженъ былъ признать, что Ричардъ былъ правъ, поступая съ этимъ предатомъ по законамъ войны. Епископъ Беранжеръ Нарбонскій содержаль на жалованьи шайку разбойниковь и, чтобы добыть денегь для своихъ свътскихъ предпріятій, открыто продаваль дерковныя должности. Повемельные споры, неизбъжные при черезполосицъ феодальныхъ правъ, особенно часто подавали поводъ епископамъ проявлять ихъ воинственныя наклонности. Въ концъ XII въка городскія общины Ломбардіи были въ открытой борьбъ съ епископами изъ- за феодальныхъ правъ; епископы отлучали городскихъ магистратовъ отъ церкви, а тв отвечали на это приговорами объ изгнаніи епископовъ. Епископъ города Беллуно напалъ съ вооруженнымъ отрядомъ на Тревизо и былъ убитъ въ схваткъ. Не лучше были отношенія духовной власти къ городамъ и во Франціи, гдъ иногда епископы не ръшались выходить изъ дому безъ конвоя. Спорамъ съ свътскими феодальными владъльцами не было конца. Всего тяжел ве было при этомъ положение низшаго духовенства: поставленные между опископомъ и мъстнымъ землевладъльцемъ, приходскіе священники должны были угождать объимъ враждующимъ сторонамъ; но такъ какъ баронъ былъ ближе, легче могъ и повредить и оказать поддержку, то волей или неволей приходилось ему подчиняться. Болье способные и образованные старались просто поступить въ замокъ въ качествъ капеллановъ, учителей, секретарей и т. п.; при своихъ приходахъ оставались только болъе невъжественные и тупые, отчего, конечно, не могли выиграть ихъ прихожане: въ XI въкъ встръчались въ Италіи священники, не знавшіе символа віры.

Отрица-TOJLHOO

Итакъ, чъмъ дальше стоялъ человъкъ отъ міра, чъмъ ближе отношеніе онъ быль къ аскетическому идеалу, тізмъ выше онъ стояль въ въ цервви. глазахъ средневъковаго общества; духовенство должно было осуществлять этоть идеаль, оттого оно и пользовалось такимъ уваженіемъ: но оно отъ этого идеала было такъ же далеко, какъ и міряне. Да настоящее ли это духовенство? подлинная ли это христіанская церковь? Воть вопросы, которые могли, наконецъ, представиться благочестивымъ мірянамъ, размышлявшимъ надъ тѣмъ, что они видѣли. Въ XI—XII вѣкахъ все чаще стали появляться люди, которые брались отвѣтить на эти вопросы, — и отвѣчали отрицательно. Церковь называла этихъ людей ерепиками и была права съ своей точки зрѣнія: ихъ ученіе, въ самомъ дѣлѣ, было ересью, искаженіемъ христіанства; но народъ прозваль ихъ добрыми людьми" (les bons hommes во Франціи), и одинъ вполнѣ католическій современникъ долженъ быль согласиться съ этой характеристикой: "не знаю, что и сказать объ этихъ людяхъ", отвѣтиль одинъ священникъ на вопросъ о еретикахъ, "они никогда не лгутъ".

Дъйствительно, въ томъ, что они говорили о католической церкви, было много правды.

"Вожди церкви должны быть совершенны", говорили они: "въ Писаніи сказано: "Будьте совершенны, какъ Отецъ вашъ Небесный совершенъ". Таковы были апостолы; римская церковь заявляеть притязаніе на происхожденіе оть апостольской церкви: но есть ли между ними сходство? Апостолы жили трудами рукъ своихъ и все, что имъли, раздавали бъднымъ; римскіе прелаты начего не дълають и живуть на деньги, собираемыя съ бъдняковъ. Апостоловъ гнали и обижали, и они благословляли своихъ преследователей; римская церковь сама преследуеть техь, кто ей не повинуется, да еще проклинаетъ ихъ. Апостолы проповъдывали миръ и непротивленіе насилію, а папы, будто бы ихъ преемники, только и дівлають, что возбуждають войны. Что же они унаслівдовали отъ апостольской церкви? Они увъряють, будто первымъ епископомъ римской церкви былъ апостолъ Петръ: это неправда, въ Писаніи этого не сказано. Сами папы проговариваются, что ихъ (свътская) власть языческаго происхожденія: Италію, говорять они, подарилъ пап'в Сильвестру императоръ Константинъ (этой сказкъ, опровергнутой уже въ XV въкъ, въ то время всъ върили); а Константину Италія досталась отъ языческихъ кесарей, которые пріобръли ее насиліемъ и обманомъ. Истинная церковь — наша", заключали еретики: "если насъ мало, то это говоритъ въ нашу пользу: "тесны врата, и узокъ путь, ведущіе въ жизнь, и немногіе находять ихъ" (Мато., 7,14). Если насъ преследують, то это такъ

и должно быть: первыхъ христіанъ также гнали и преслѣдовали".

Катары.

Само собою разумъется, что они тщательно умалчивали о томъ, что сближало средневъковую церковь съ апостольской, - въ чемъ католицизмъ былъ, действительно, наследникомъ первыхъ христіанскихъ общинъ: о миссіонерской дівятельности римской церкви, о благотворительныхъ учрежденіяхъ, которыя этой церкви были обязаны своимъ существованіемъ, и т. д. Не менве старательно прикрывалось то различіе, какое существовало между ученіемъ апостольскимъ и собственнымъ ученіемъ еретиковъ. Въ различныхъ сектахъ искажение христіанскаго ученія было различное: въ то время, какъ вальденсы, напримъръ, буквально принимаютъ Писаніе, не признавая другихъ авторитетовъ, и ближе всего примыкають къ позднайшимъ протестантамъ, --- другіе сектанты толковали Писаніе крайне произвольно, далеко отступая не только отъ католицизма, но и вообще отъ христіанства. Таковы были самые страшные противники римской церкви въ средніе въка, "катары", имя которыхъ въ немецкомъ языке стало синонимомъ еретика вообще (ketzer отъ kazar, какъ произносили название сектантовъ). Это имя они сами себъ дали; оно-греческое: хадаро́с значить "чистый". Народъ звалъ ихъ "болгарами", а ученіе ихъ "болгарской ересью". У нихъ былъ переводъ Священнаго Писанія на народный языкъ, но не съ латинскаго текста Вульгаты, а съ греческаго, съ той редакцін, которая легла въ основу славянскаго перевода Кирилла и Меоодія. Глава ихъ "церкви"— "еретическій папа", какъ звали его католики, -- жилъ въ Константинополъ. Всего этого было бы достаточно, чтобы искать источникъ этого ученія на востокъ: одна характерная черта устраняеть въ этомъ случав всв сомненія. Катары были дуалисты, признавали существование не одного Бога, а двухъ, одного-добраго, другого-злого. Для средневъковыхъ богослововъ этого было довольно, чтобы признать въ новомъ врагъ католицизма отпрыскъ старинной ереси, волновавшей христіавскую церковь въ первые въка ея существованія, - ереси манихейской.

Ученіе Мани. Ученіе перса *Мани* (жившаго въ III вѣкѣ по Р. Х.) было попыткой слить христіанство съ религіей Зороастра, древне-персидской. Какъ извѣстно, у персовъ всего дальше и полнѣе было развито обще-арійское представленіе о міровой жизни, какъ постоянной борьбѣ двухъ началъ— свѣта и мрака. Чисто-физическая противоположность получила въ этой религіи нравственное значеніе; богъ свѣта Ормаздъ былъ, по взгляду персовъ, охранителемъ

мірового порядка, отцомъ и покровителемъ всего добраго, -т. е. поддерживающаго этотъ порядокъ, -- олицетвореніемъ созидающаго труда и справедливости. Его постояннымъ противникомъ является духъ тымы Ариманъ, представитель всякаго зла, матеріальнаго и нравственнаго, - злобы, зависти и т. п. Обязанность человъка на землъ состояла въ томъ, чтобы служить Ормазду, т. е. дълать добро, и бороться съ Ариманомъ, т. е. преследовать вло. Для языческой религіи это была очень возвышенная мораль; она объясняетъ намъ, почему у перса Мани могла явиться мысль о сліяніи. прилаженіи, такъ сказать, его національнаго въроученія въ христіанству, которое, впрочемъ, онъ узналъ изъ довольно мутнаго источника: на него сильное вліяніе им'влъ восточный июсись. Гиостическими называли ть секты первых временъ христіанства, которыя видели въ Христе не искупителя, а только учителя человеческаго рода, принесшаго на землю особенное тамиственное познаніе о сущности міра (по-греч. ή γνῶσις). Восточные гностики большею частью примъшивали къ христіанскимъ догнатамъ языческую мистику, особенно древне-халдейскую, -- за что православная церковь и признала ихъ еретиками. Изъ этой смеси гностицизма, христіанства и парсизма Мани создаль довольно стройную религіозную систему, основнымъ положеніемъ которой было двоебожіе, какъ у персовъ. Она была очень заманчива темъ, что просто и ясно отвечала на вопросъ о происхождении зла въ мір'в: оттого, несмотря на преследованія какъ со стороны христіанъ, такъ и со стороны персовъ (самъ Мани былъ казненъ царемъ Бахрамомъ въ 276 г.), она быстро распространилась и на Востокъ и на Западъ, гдъ ея вліянію подпалъ, -- правда, на короткое время, -- даже блаженный Августивъ. Въ Италіи встръчали манихеев еще въ VI въкъ, а на Балканскомъ полуостровъ дуалистическія секты существовали непрерывно до конца среднихъ въковъ, и второе еретическое повътріе, гораздо болье важное, вышло именно отсюда въ XI въкъ.

Толчекъ этому движенію дали невольно византійскіе импера- Вогомилы. торы, особенно Константинъ V (741-775.) Въ его время въ Арменіи была очень распространена дуалистическая ересь павликіант, выводившихъ себя непосредственно отъ христіанскихъ общинъ, основанныхъ апостоломъ Павломъ. Эти павликіане были люди безпокойные и часто переходили отъ Византіи къ арабамъ и обратно, что было очень неудобно въ пограничной мъстности. Константинъ сталъ переселять ихъ во внутреннія провинціи, гдъ за ними удобиће было наблюдать, между прочимъ, во Оракію. Здівсь, у сво-



ихъ славянскихъ сосъдей, отчасти только недавно покинувшихъ язычество, отчасти даже вовсе не крещеныхъ, восточные дуалисты нашли, по всей въроятности, прекрасную почву для своей пропаганды. По крайней мъръ, въ X въкъ мы встръчаемъ уже среди славянскаго населенія, въ Болгаріи, чрезвычайно распространенное дуалистическое ученіе, подробности котораго мы узнаемъ отъ его обличителя, священника Козьмы. Его проповеди противъ "новоявившейся ереси боюмилы" еще въ XI въкъ списывались и у насъ въ Россін, какъ списывались и нікоторые боюмильскія произведенія (апокрифы). Все это дълаетъ болгарскую секту для насъ вдвойнъ интересной. По словамъ Козьмы, богомилы считали творцомъ всего матеріальнаго міра-, строителемъ земныхъ веществъ" - дьявола: онъ же научилъ людей "жены поимати, мясо ясти и вино пити". Отсюда матерія, какъ произведеніе злого духа, сама по себъ есть зло. Изъ этого основного положенія очень стройно и посл'ядовательно развивалось все еретическе ученіе. Соприкосновеніе съ матеріей оскверняеть человъка; но онъ осужденъ жить въ матеріальной оболочкъ, это - наказаніе ему за гръхопаденіе; избавиться совсъмъ отъ оболочки нельзя, можно только уменьшить ея вліяніе на нашу душу, заключенную въ ней, какъ въ темницъ. Нужно ослабить по возможности тъло, изнурить его постомъ и воздержаніемъ. "Еретики по вившности, какъ овца", говоритъ Козьма: "кротки, смирны, молчаливы и бледны отъ лицемернаго поста". Эта бледность до такой степени характерный признакъ средневъковыхъ дуалистовъ, что на западъ инквизиція по этому признаку разыскивала еретиковъ. Но не только пища, и одежда способствуетъ сохраненію тыла, —не надо одежды. Преподобный Өеодосій Терновскій, жившій літь четыреста послів Козьмы, встрівтиль однажды цълую толпу совсъмъ голыхъ людей: это были еретики; они оправдывали свое поведение евангельскимъ текстомъ "блаженны нищіе духомъ", причемъ намеренно пропускали последнее слово и читали: "блаженны нищіе". Работа имъетъ цвлью увеличить матеріальное благосостояніе человъка, значить, работать гръшно. "Уловляють души грубыхъ (невъжественныхъ) людей", разсказываетъ Козьма, "говорять: не следуеть трудиться, заботиться о земномъ,.... и ходять некоторые изъ нихъ праздные, ни за что не хотять приняться своими руками, но ходять изъ дома въ домъ, потдая чужое имвніе прельщаемыхъ ими людей". Мы присутствуемъ здісь при образованіи сектантской іерархіи, получившей окончательное устройство у западныхъ катаровь: всемъ не работать было нельзя,

поэтому большинству дълались уступки на счетъ нравственныхъ требованій, — позволялось вступать въ бракъ и т. д.; зато это большинство должно было своей работою кормить немногихъ "совершенныхъ", которые были свободны отъ всякихъ мірскихъ заботъ.

Всь гражданскія отношенія, включая и государство, направлены, прежде всего, къ охранъ вещественныхъ благъ, -- имущества гражданъ и ихъ физической личности. Все это относится къ области дьявола: "учатъ своихъ последователей (еретики) не повиноваться властямь, хулять богатыхь, царя ненавидять, надъ старейшинами смъются, бояръ укоряють, повинующихся дарю считають гръщниками и рабамъ не велять работать на господъ своихъ". Въ особенности последнее ученіе должно было доставить богомидамъ много сторонниковъ: какъ разъ въ Х въкъ въ Болгаріи сильно стало распространяться кръпостное право, и свободные прежде крестьяне превращались въ "париковъ". (Пароског, — такъ называлось въ Византіи сельское населеніе, прикрѣпленное къ землѣ и подчиненное землевладъльцу). Отрицаніе власти, естественно, вело къ отрицанію всякаго витиняго, формальнаго законодательства: еретики не дълали исключенія и для закона Моисеева, считая его произведеніемъ не Бога, а злого духа. Это сближаетъ богомиловъ ст нъкоторыми гностическими сектами, маркіонитами, напримъръ, которые видьли въ ветхозавьтномъ законъ произведение низшаго бога (Деміурга), тупого и ограниченнаго.

Этотъ низшій, а у богомиловъ и прямо злой, властитель вселенной быль темъ "княземъ міра сего", котораго пришелъ изгнать Христосъ своимъ поученіемъ. Какъ и гностики, богомилы не върили въ искупленіе; Христосъ не могь воплотиться, потому что плоть-дьло дьявола: Его тьло было призрачное, Онъ только казился человъкомъ. Это-такъ называемый докетизмъ (отъ греческ. божей - казаться). Отсюда получалось чрезвычайно важное въ нравственномъ отношеніи следствіе: если Спаситель могъ обмануть злого духа призрачнымъ своимъ теломъ, чтобы освободить родъ человъческій, то, стяло быть, вообще обмань дозволителень для благой цъли. Еретики, поэтому, считали себя въ правъ притворяться православными, ходить въ церковь, участвовать въ таинствахъ и т. д., хотя сами отвергали всю формальную, обрядовую сторону религіи, не признавали мощей, иконъ, даже распятія, но покланялись имъ, чтобы обманомъ избавиться отъ наказанія и съ большимъ удобствомъ распространять свое ученіе.

Сектанты старались подтвердить свои положенія текстами изъ

TOBBES.

Сотвореніе Писанія, толкуя ихъ крайне произвольно, какъ мы уже видівли жіра ж че- выше. Иногда они притчи Евангелія принимали буквально, иногда самыя ясныя и положительныя слова толковали, какъ притчу. Но несмотря на все это, Писанія оказалось недостаточно для обоснованія ихъ фантастическаго міросозерцанія: стали выдавать за Откровеніе то, что вовсе имъ не было. Такъ образовалась литература апокрифовъ или "отреченныхъ" — запрещенныхъ православной церковью-книгъ: на нихъ, главнымъ образомъ, опиралась еретическая догматика. Красугольный камень ихъ ученія составляло не христіанское, а чисто-восточное, персидское върованіе, что сатана — сынъ Бога Отца, притомъ старшій, а Христосъ — младшій. Здівсь только имена взяты изъ Библіи, а самая сказка целикомъ заимствована изъ позднейшаго парсизма: Верховный богь, Zrvana Akarana (олицетвореніе безконечности) началъ создание міра съ того, что сотворилъ міроправителя Ормазда; но, когда онъ это дълалъ, нашло на него сомнъніе; и такъ какъ каждый актъ божьей мысли быль актомъ творчества, то сомнение стало духомъ сомнения, Ариманомъ, --который появился, такимъ образомъ, на свътъ раньше Ормазда. Но персидское сказаніе всетаки разумнъе богомильскаго, потому что оно, по крайней мірів, самому Ариману не приписываеть творческой дівятельности: онъ только разрушаеть. Болгарскіе и, вследъ за ними, западные дуалисты считали сатану создателемъ видимаго міра и, не найдя ничего похожаго въ Библіи, ссылались на одно апокрифическое сказаніе. Іоаннъ Богословъ на Тайной Вечери разспрашивалъ будто бы Спасителя о началъ міра и происхожденіи человъка, а также о томъ, чъмъ былъ прежде врагъ рода человъческаго. На латинской рукописи этихъ "Вопросовъ Іоанна Богослова Господу" стоить надпись, -- для предохраненія читателей отъ еретической заразы: "Нос est secretum haereticorum portatum de Bulgaria Nazario suo episcopo, plenum erroribus" 1); подобнымъ образомъ и русскіе списыватели апокрифовъ предупреждали своихъ читателей: "То Іеремія, попъ болгарскій, солгаль".

> На первый вопросъ, чемъ быль діаволь до своего паденія, апокрифъ отвъчаетъ любопытной космогонической сказкой, нъкоторыя черты которой перешли и въ наше народное міросозерцаніе. Сатанаиль будто бы быль первымь лицомь на неб'в после Бога и

<sup>1) &</sup>quot;Это-тайное ученіе еретиковъ, принесенное изъ Болгаріи ижъ епископомъ Назаріемъ, исполненное заблужденій".

начальствоваль надъ всеми ангелами, стоявшими во главе отдельныхъ областей небеснаго царства. Онъ возгордился этимъ и сталь думать: "поставлю престоль мой надъ облаками и буду подобенъ Высочайшему". Желая знать, будуть ли его слушаться подчиненные ему ангелы, онъ обощель всв области міра; а міръ устроень такъ: на самомъ верху воздухъ, ниже-вода, еще ниже-земля (тогда она вся была покрыта водой); Сатана спустился подъ землю и нашель тамъ двукъ рыбъ, на которыхъ она держалась: рыбы лежали на водь, а вода на слов облаковь. Спустившись еще ниже, Сатана нашелъ огонь, -- будущее свое жилище, геенну огненную, и дальше уже не пошель, потому что было очень жарко. Везд'в ангелы, управлявшіе отдівленіями міра или "небесами", — наше видимое небо, твердь (firmamentum) въ ихъ число не входить, -вездъ ему оказали повиновение. Это ободрило Сатанаила, и онъ сталь склонять ангеловь къ измене, обещая разделить съ ними царство. Онъ успълъ соблазнить ангеловъ трехъ небесъ и дошелъ уже до четвертаго, когда Богь - "Отепъ Невидимый" (Pater Invisibilis) — замітиль коварство Сатаны и низвергь его на землю: "и отняль у него сіявіе славы его, и стало лицо его, какъ раскаленное жельзо, а образъ подобенъ человъческому"; семью своими хвостами онъ увлевъ за собою третью часть всехъ ангеловъ. Здесь Сатана помъстился на тверди, т. е. видимомъ небъ, и не было покоя ни ему, ни темъ, кто былъ съ нимъ, и взмолился онъ къ Отцу, говоря: "сограшиль, потерши на мна, все отдамъ тебъ" (слова изъ притчи о жестокомъ рабъ, Мате., 18,23.35). Отецъ сжалился надъ нимъ и далъ ему возможность въ теченіе семи дней дівлать спокойно все, что хочетъ. Тогда Сатана при помощи двухъ старшихъ изъ отпавшихъ ангеловъ создалъ солние, луну, звъзды и всъхъ живыхъ тварей. Затемъ онъ сделаль две глиняныхъ формы, по образу и подобію своему, т. е. человіческому, и велівль ангелу перваго неба войти въ одну, ангелу второго неба въ другую. Горько плакали ангелы, видя, что Сатана обмануль ихъ и заключиль въ смертную форму, но должны были повиноваться; они образовали первую пару людей на земль, и весь родъ человьческій отъ нихъ произошелъ. Такимъ образомъ, въ каждомъ человъкъ есть искра небесная, происшедшая отъ заключенныхъ въ глиняную оболочку небесныхъ духовъ, потому что оба начала, плотское и духовное, не смішались между собою: отъ тіла рождается тіло, а отъ души-душа.

Эта легенда ограничиваетъ творчество Сатаны однимъ человъ-

ческимъ тыломъ (кромъ небесныхъ свътилъ), матеріалъ для котораго онъ нашелъ уже готовымъ. Отъ Козьмы мы знаемъ, что богомилы приписывали элому духу создание всего видимаго міра. И въ другомъ отношеніи они отступали отъ приведеннаго сказанія: здесь говорится, что Сатана поставиль свой престоль на тверди небесной; богомилы, открытые царемъ Алексвемъ Комниномъ въ началь XII въка, на вопросъ, гдъ же находится "князь міра сего", отвъчали, что прежде онъ жилъ въ Герусалимъ, но былъ изгнанъ оттуда I. Христомъ и въ настоящее время поселился въ Константинополь, въ храмь св. Софіи. Хотя еретики, говорившіе это, были греки по происхожденію, но такое мивніе вышло, конечно, не изъ греческой среды. Здёсь ны имеемъ уже второй періодъ развитія богомильскаго движенія, когда оно перестало быть исключительно религіознымъ и приняло різкій напіональный отпечатокъ.

Отльба бо-

Нужно имъть очень мрачный взглядъ на жизнь, чтобы повърить. гомильства. что міръ есть созданіе злой силы. Пресвитеръ Козьма рисуеть современное ему положение Болгарии очень темными красками. "Господь попусти скорбемъ приходити на рабы своя! Велики бъды ратныя и встхъ настоящихъ золъ земли сей помысли кождо изъ насъ..... Отъ дружины пакость всяка и насилье отъ старъйшинъ, денье работы властель земныхъ, нищета и строенье человъческо (т. е. государственныя повинности)..... Поистинъ многа лесть и многа неправда прозябе на земли". Скоро все это разнообразное зло сосредоточилось около одного центра: притъсненій и жестокостей византійскаго правительства, послѣ завоеванія Болгаріи, сначала Цимисхіемъ, потомъ Василіемъ II Болгаробойцей. Не говоря уже объ отдельныхъ случаяхъ, въ роде ослепленія тысячъ болгарскихъ плънныхъ Василіемъ ІІ, вся война, по своему ходу и послъдствіямъ, должна была усилить до крайней степени ненависть болгарскаго народа къ грекамъ, - ненависть, воспитанную десятками льтъ ожесточенной вражды при Симеонъ 1). Еще противъ паря Петра Симеоновича (927-968), женатаго на византійской принцесств и расположеннаго къ грекамъ, три раза поднималось возстаніе; въ третій разъ вождю возстанія Шишману удалось основать свое особое царство изъ Македоніи и сосъднихъ округовъ (963 г.). Одинъ изъ сыновей этого Шишмана Самуилъ, покровитель богомиловъ, дарствовалъ надъ всей Болгаріей и стоялъ во главъ сопротивленія Византіи. Въ его время въ Болгаріи уже

<sup>1)</sup> См. ст. "Симеонъ, царь болгарскій".

не безопасно было носить греческое платье, что доказала печальная судьба одного изъ сыновей царя Петра, воспитаннаго въ Константинополъ. Сопротивленіе, наконецъ, было сломлено; Болгарія, разоренная и обезлюдевшая, - тысячи болгаръ были, по византійскому обычаю, переселены въ другія провинціи имперіи, - подчинидась греческому императору. Болгарская церковь сохранила свою независимость; но высшія церковныя должности замізщались только греками. Между тъмъ, какъ видно изъ многихъ мъстъ поученія Козьмы, народъ еще во времена своей самостоятельности былъ нерасположенъ къ православному духовенству, — всего въроятиъе, именно потому, что въ немъ преобладаль греческій элементь. Передать всю іерархію въ руки грековъ значило окончательно слить богомильское и національное движеніе. Между тъмъ, "строенье человъческое", всякаго рода налоги и поборы, давали себя чувствовать болгарамъ во много разъ больше, чъмъ при туземныхъ царяхъ. Уже одно то, что натуральныя повинности были замънены денежными, было крайне тяжело для населенія непромышленнаго, занимавшагося исключительно земледьліемъ и скотоводствомъ, притомъ же истощеннаго войной. По мъръ развитія внъшней политики Византіи въ XI—XII въкахъ требованія становились все больше и больше. Ответомъ на эти вымогательства со стороны болгарскаго населенія были возстанія, и всякій разъ въ нихъ видную роль играли богомилы. Возстановленіе болгарскаго царства Асьнями (въ 1186 г.) произопіло также не безъ ихъ участія, и даже вполнъ православный царь Іоаннъ (или Іоанникій, Іоанниша) Асьнь, собиравшій во время своихъ походовъ мощи изъ всъхъ греческихъ провинцій, даже онъ долженъ быль покровительствовать богомиламъ: до того сильно было ихъ вліяніе на народныя массы. Это вліяніе стало роковымъ для Болгаріи: анархическая секта, не признававшая ни церкви, ни государства, могла руководить возстаніемъ, но тотчасъ же должна была сдълаться разлагающимъ элементомъ, какъ только возстаніе кончилось и нужно было установить прочный порядокъ. Болгарія никогда не могла подняться до прежняго политическаго могущества власти временъ царя Симеона (888-927). Религіозная распря ослабляла ее все болье и болье и была одною изъглавныхъ причинъ ея быстраго паденія въ эпоху борьбы съ османами.

Такимъ образомъ, полуторастолътнее господство Византіи было, въ сущности, самымъ благопріятнымъ временемъ для богомиловъ. Постоянно поддерживаемая у себя на родинъ напіональнымъ бро-

Digitized by Google

женіемъ, ересь распространилась по всему Балканскому полуострову. Особенно процвътала она въ Босніи (гдъ богомилы были извъстны подъ итальянскимъ названіемъ Patareni). Здісь въ конці XIII віжа самъ правитель страны, банъ Кулинъ, вассалъ венгерскаго короля, держаль сторону еретиковъ. Извъстія о боснійскихъ патаренахъ идуть до половины XV въка, а окончательно они исчезли только въ наше время: немного ранъе 1867 г. послъднее богомильское семейство перешло въ магометанство. Черезъ Боснію еретическія ученія проникали въ Италію; оттого патарены обращали на себя большое вниманіе папъ, въ томъ числь, Иннокентія III. Но для западной Европы гораздо важиве было другое теченіе, которое шло, повидимому, черевъ Константинополь. Въ столицъ имперіи ересь была обнаружена императоромъ Алексвемъ Комниномъ въ 1111 году. Распространяль ее здесь некто Василій, монахь и врачь, со своими двенадцатью учениками, которыхъ онъ называль апостолами. Чтобы уличить его, Алексый прибытнуль къ хитрости, совству недостойной главы государства. Именно, онъ притворился, что хочеть самъ присоединиться къ секть, и пригласиль къ себъ Василія. Тоть сначала держаль себя уклончиво, но подъ конецъ, успокоенный кажущейся искренностью императора и его брата Исаака, подкупленный ихъ лестью, — они называли его достопочтеннымъ отдомъ, просили научить ихъ добродътели и т. п.,-Василій поддался и подробно изложиль свое ученіе. Писець, помъщенный такъ, что его не могъ видъть гость, все это записалъ. Тогда императоръ сбросилъ маску; по его знаку былъ открытъ занавъсъ въ сосъднюю залу, гдъ тъмъ временемъ собрались всъ высшіе духовные и свътскіе сановники Византіи. Передъ ними Алексъй тутъ же, на мъстъ, обличилъ еретика, который не могъ отрицать своей вины, ибо всв его рвчи были записаны. Онъ быль приговоренъ къ смерти и сожженъ, его ученики, разысканные по нъкоторымъ, неосторожно вырвавшимся у него указаніямъ, были заключены въ темницу и тамъ, по большей части, умерли. При следствіи обнаружилось, что сторонники ереси были и среди высшаго византійскаго общества. Какъ и нужно было предполагать, насильственныя мёры ни къ чему не привели: секта продолжала держаться въ столице и въ XII веке здесь проживаль глава всехъ европейскихъ катаровъ, нъкій Никита, въ 1167 г. прівзжавшій во Францію.

Переходъ ереси на Западъ.

Во время крестовыхъ походовъ множество западныхъ европейцевъ прошло черезъ Константинополь на востокъ и обратно; въ городъ постоянно проживало немало "франкскихъ" купцовъ, а на службъ греческихъ императоровъ находилось много наемниковъ изъ западной Европы. Эти люди, наживъ себъ состояніе въ Византіи, возвращались къ себъ на родину, неся, въроятно, не однъ деньги, но и новые мивнія и взгляды, пріобретенные на востокъ. Только этимъ способомъ передачи и можно объяснить, почему ересь не подвигалась постепенно съ востока на западъ, а сразу появилась въ центральной Европъ, притомъ одновременно въ нъсколькихъ мъстностяхъ: во Фландріи, въ Реймсь, въ Кельнь, въ Лангедокъ. Въ самомъ ученіи западныхъ дуалистовъ есть нъкоторыя черты, которыя показывають, что на пути изъ своей первоначальной родины оно прошло чрезъ болъе просвъщенную среду, чъмъ болгарское общество Х в. Основной догмать секты, двоебожіе, на Западъ чище, чъмъ у богомиловъ. Западные "катары" признавали два въчныхъ, независимыхъ другъ отъ друга начала добра и зла, были, стало быть, сторонниками абсолютного дуализма. Замвчательно, что въ Италіи преобладало болгарское ученіе: очевидно, сюда ересь зашла непосредственно съ Балканскаго полуострова, черезъ Далмацію, а въ центральную Европу какимъ-нибудь другимъ путемъ. Вообще, въ западномъ ученіи логика преобладаетъ надъ фантазіей и сказочнаго элемента меньше: очень въроятно, что туть на богомильскую догматику повліяла философія, въ то время довольно высоко стоявшая въ Византіи, -- особенно много тамъ занимались логикой. На соборъ въ St. Félix de Caraman (въ южной Франціи, близъ Тулузы) много разъ упомянутый "папа" Никита отстаиваль абсолютный дуализмь, который ему казался истиннымь преданіемъ дуалистической церкви; но онъ долженъ былъ согласиться, что этого ученія не знають въ Болгаріи; следовательно. "истинное преданіе" было константинопольской особенностью.

На той дорогь, по которой ересь шла изъ Константинополя, она не могла встрътить сильнаго сопротивленія. Дорога вела черезъ торговые города съверной Италіи и южной Франціи, — объ мъстности скоро были наводнены еретиками. Благодаря развитію торговли и промышленности, здъсь на первое мъсто выдвинулись свътскіе, хозяйственно - политическіе интересы; эти интересы заставляли иногда города становиться на сторону папы, напримъръ, во время борьбы папъ съ Гогенштауфенами: но въ общемъ, они должны были охлаждать религіозное усердіе; громадная для средневъковаго человъка пропасть между правовърнымъ и еретикомъ понемногу сглаживалась: состояніе, принадлежность къ извъстной

партіи, политическія способности больше принимались въ расчетъ, чъмъ религіозныя убъжденія. Отсюда замъчательное равнодушіе городскихъ капитуловъ къ еретикамъ: французскіе сектанты смотръли на ломбардскіе города, какъ на върное убъжище, куда всегда можно переселиться въ случат нужды, и послт введенія доминиканской инквизиціи въ Лангедокъ, массы катаровъ нашли спасеніе въ съверной Италіи. Но и въ южной Франціи преслъдованіе велось не туземными властями, а прищедшими съ сввера Франціи крестоносцами: среди мъстной знати свътское направленіе было едва ли не сильнъе, чъмъ среди ломбардскихъ купцовъ. Провансальская культура выросла на развалинахъ античной цивилизаціи, и уже поэтому не заключала въ себъ ничего церковнаго. Насмъшки надъ ревностными католиками, путешествовавшими на богомолье въ Римъ, надъ romipètes, были любимой темой сатирической поэзін трубадуровъ. Постоянныя столкновенія съ церковью изъ - за феодальныхъ правъ, - неизбъжное слъдствіе церковнаго землевладвнія, - поддерживали такое настроеніе: обвиненія бароновъ въ захвать перковныхъ земель почти неизмънно сопровождаются обвиненіемъ въ покровительствъ еретикамъ.

Города и замки были очагами сектантскаго движенія: большое участіє, какое принимали въ немъ ремесленники, засвидътельствовано однимъ изъ французскихъ названій секты (tisserands или téxerands—ткачи); рыцарскіе замки играютъ въ его исторіи самую видную роль: Монвимеръ (въ Шампани), Монтефорте (близъ Турина), Монсегюръ (въ Лангедокъ). Отсюда ересь распространилась среди окрестнаго сельскаго населенія, гдъ и держалась всего упорнъе: глухія горныя деревушки южной Франціи, хижины лъсныхъ сторожей и пастуховъ, уединенныя фермы, были послідними прибъжищами сектантовъ, когда и города и замки уже уступили римской церкви.

Влагопріятпыя условія и самой слабой ея стороной: катары, мітко и безпощадно критидля распрокуя дійствительное состояніе церкви, не только не оспаривали отраненія міровоззрівнія, на которомъ церковь держалась, но проводили его еще послідовательніве самого католицизма. Изътого, что міръсозданъ злымъ духомъ, вытекало такое полное отрицаніе всего мірского, до котораго далеко было католическимъ монахамъ. Церковные пропов'єдники говорили, что мірълежить во злів, —и народъвидівль всюду подтвержденіе этого. Общественный строй средневівновой Европы страшной тяжестью ложился на низшіе классы. По-

стоянныя войны мелкихъ феодальныхъ владъльцевъ дороже всего обходились ихъ визланамъ, которые покрывали всв издержки этихъ войнъ и въ заключеніе бывали ограблены или той или другой стороной. Страшная грязь и нечистота, всегдащнее последствіе бъдности населенія, были источникомъ всевозможныхъ заразныхъ бользней. Эпидемія всегда производить сильное впечатльніе на умы, даже въ наши дни, когда извъстны болъе или менъе ея причины и знаютъ, какъ отъ нея себя предохранить: 800 лътъ назадъ причины были совершенно таинственны, опустошенія въ десять разъ громаднъе, и паника, повальный страхъ, стало быть, несравненно сильнъе. Вдобавокъ, преобладаніе земледъльческой культуры и слабое развитіе путей сообщенія между отдівльными странами ставили жизнь и смерть сотенъ тысячъ людей въ зависимость отъ урожая, т. е. отъ погоды, отъ такихъ случайностей, которыя и въ наше время довольно таинственны. Словомъ, зла было въ жизни столько, что средневъковый человъкъ быль склоненъ върить, когда ему говорили, что дьяволъ принимаетъ большое участіе въ дізахъ этого міра. Это убіжденіе пережило даже средніе въка: въра въ колдовство и преследованіе людей, "знающихся съ нечистой силой", были бичомъ еще реформаціонной эпохи (XVI — XVII вв.). Почва для дуализма была готова; если прибавить къ этому ту необыкновенную ловкость и беззаствичивость, съ какими еретики приспособляди къ своимъ мивніямъ тексты Писанія, мало знакомаго среднев вковому католику, то мы поймемъ, что ученіе катаровъ должно было легко найти доступъ въ умы населенія, особенно тамъ, гдъ правительственная власть этому не мъшала. Труднъе было завоевать нравственное вліяніе: здъсь требовался аскетизмъ еще болье строгій, чымь въ господствующей церкви. Еретическіе пропов'єдники сум'єли удовлетворить этому требованію: они были, въ самомъ діль, образцомъ "чистой" жизни, по понятіямъ среднихъ въковъ. Но для этого имъ пришлось дать такое устройство своей сектв, которое чрезвычайно затруднило ея развитіе и, въ концъ концовъ, отдало ее на жертву католической церкви.

Мы уже видъли, что богомилы (а еще болъе патарены въ Бос-Оовершенные ніи) допускали "прельщаемыхъ ими людей" работать, т. е. вхо-и върующіе дить въ общеніе съ гръшнымъ міромъ, чтобы дать возможность вести вполнъ созерцательную жизнь немногимъ избраннымъ. Эта система была доведена до полнаго совершенства западными дуалистами. Требуя отъ "истинныхъ христіанъ" высокаго личнаго со-

вершенства, катары ограничили ихъ число небольшимъ кружкомъ лицъ, которыми и держалась вся секта. Они такъ и назывались "совершенными" (perfecti) и одни они дъйствовали, спасали души: подъ ними стояла пассивная масса просто "върующихъ" (credentes), которые могли спастись только получивъ отъ совершенныхъ "утпъшеніе", consolamentum, послѣ чего они сами становились "совершенными". Казалось бы, судя по строгимъ нравственнымъ требованіямъ, какія предъявлялись къ "совершенному" катару, "утьшеніе должно было быть наградой чрезвычайно добродівтельной жизни, или очень глубокой въры: на дълъ не требовалось ни того, ни другого. Въ вопросъ о consolamentum со всей ясностью выступаеть крайняя узкость дуалистической точки зранія, принижавшей земную, телесную сторону человека безь всякой выгоды для его нравственной стороны. Катары безусловно отрицали свободу воли, а следовательно, и покаяніе. "Въ нашей вере всякій можеть спастись", говорили они. Для этого нужно было не сокрушение о своихъ прежнихъ гръхахъ, а чисто механическое дъйствіе, которому сами катары не придавали никакого нравственнаго значенія. Всь наши гръхи — неизбъжныя послъдствія одного, первороднаго гръха, который, въ сущности, сводился къ тому, что ангелы допустили сатану при помощи хитрости увлечь на землю ихъ души; но всякій ангель состояль изъ двухъ частей: духа ( $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$  гностиковъ) и собственно души ( $\psi \nu \gamma \dot{\eta}$  гностиковъ); первый принадлежитъ къ высшему міровому порядку, поэтому совершенъ и недоступенъ гражу: онъ остался на небъ, оплакивая паденіе своей души; одна лишь послѣдняя пала и соединилась съ земнымъ тъломъ. Когда человъкъ вступалъ въ число "совершенныхъ", его духъ, оставшійся на небъ, опять соединялся съ душей, а когда последняя освобождалась отъ узъ тела, духъ увлекалъ ее съ собою на небо. Выходило, следовательно, что люди, не получившіе "утвшенія", не были виноваты въ своихъ гръхахъ, а получивъ его становились безгръшными. Никакой внутренней перемъны при этомъ не требовалось: чтобы сдълать человъка безгръшнымъ, нужно было одно условіе, - участіе тоже безгръшнаго лица, т. е. "совершеннаго", который одинъ могъ помочь душть соединиться съ духомъ. Спасеніе души обусловливалось не нравственными достоинствами человъка, а просто виъшнимъ, случайнымъ обстоятельствомъ, - присутствіемъ или отсутствіемъ при умирающемъ "утъщеннаго" катара. Когда графъ Раймондъ VI тулузскій, тяжко забольль въ одномъ мъстечкъ, гдв не было "совершенныхъ", онъ приказалъ немедленно отвезти себя въ Тулузу, котя въ его положени это было очень опасно. Кто-то спросилъ его, для чего онъ такъ рискуетъ своей жизнью: "я рисковалъ бы потерять жизнь въчную", отвътилъ графъ, "если бы умеръ безъ "утъшенія". Въ самомъ дълъ, для человъка, не подвергшагося этому обряду, оставалась одна надежда — получить впослъдствіи consolamentum въ другомъ тълъ, куда перейдетъ его душа: прожитая имъ жизнь была для него потеряна.

Повидимому, у візрующихъ было простое средство предохранить Послідствія себя отъ такого несчастія - принять утішеніе заблаговременно, не "утішенія". дожидаясь предсмертной бользени. Самый обрядъ былъ крайне несложенъ и не могъ представить никакихъ затрудненій. Сущность его сводилась къ тому, что посвящаемому клали на голову евангеліе отъ Іоанна, -- особенно чтимаго еретиками апостола, -- и читали первую главу: "Въ началъ бъ Слово"; затъмъ совершающій обрядъ perfectus давалъ новому собрату "поцълуй мира". Посвяшаемый при этомъ давалъ объть не ъсть никакой животной пищи, кром'в рыбы, не лгать и не клясться, не убивать никакого живого существа, не позволять себъ чувственныхъ удовольствій, не идти одному, если онъ можеть имъть спутника его въры, не всть неосвященной пищи, - для этого "совершенные" и ходили всегда вдвоемъ, при чемъ одинъ освящалъ пищу другого. Но главное, ни въ какомъ случав не отрекаться оть своей ввры, "изъ страха воды, огня или какого другого вида смерти". Только последняя часть обета могла представить значительное затрудненіе, но при одушевленіи, господствовавшемъ среди сектантовъ, нашлось бы много охотниковъ принять на себя подобное обязательство. Между твмъ, тогда какъ монаховъ были десятки тысячъ, въ эпоху наибольшаго развитія ереси, въ XIII въкъ во всей Европъ "совершенныхъ" насчитывали не болъе 4000 человъкъ. Объясняется это не недостаткомъ охотниковъ, а тъмъ, что consolamentum давалось крайне скупо и почти исключительно умирающимъ, при послъднемъ издыханіи. Это было неизовжнымъ последствиемъ того взгляда на таниство, -- consolamentum, собственно, замъняло христіанское крещеніе, - который объясненъ выше. Человъкъ, соединившійся съ своимъ духомъ, не могъ гръшить; если онъ нарушалъ хотя въ чемъ-нибудь свой обътъ. это служило доказательствомъ, что духа въ немъ нетъ: а такъ какъ соединеніе души съ духомъ обусловливалось не качествами получающаго, а "совершенствомъ" дающаго consolamentum, слъдовательно, дающій утішеніе быль несовершень. Ничтожный проступокъ "утвшеннаго" разрушалъ всю репутацію давшаго ему утвшеніе, лишаль значенія всь совершенныя последнимь consolamenta, осуждаль на странствованіе по другимь тіламь души тіхь, кого онь утвшить на смертномъ одръ, а другихъ заставляль вновь искать "утъщителя". Поэтому только люди испытанной твердости характера и притомъ нужные для секты по своимъ дарованіямъ или высокому общественному положенію допускались къ consolamentum при обыкновенныхъ условіяхъ; простымъ людямъ оно давались лишь на смертномъ одръ, причемъ, во избъжание будущихъ затрудненій, еретическіе пропов'єдники поощряли обычай, напоминающій мрачную практику ніжоторых в русских в сектантовъ. Обычай этоть назывался endura. Такъ какъ больной могь выздоровьть, потомъ нагръшить и скомпрометтировать своего "утъщителя", то устроивали такъ, что онъ не выздоравливалъ, и для этого не давали ему ъсть. Случалось, что и здоровые, изъ религіознаго усердія, налагали на себя enduram и умирали голодною смертью; особенно часто были такіе случаи въ тюрьмахъ инквизиціи, гдв нельзя было достать освященной пищи. Здесь очень отчетливо выразился характерный для катаровъ взглядъ на грёхъ: нравственная сторона отступала на второй планъ, на первомъ - было нарушеніе формальнаго предписанія. Иначе и быть не могло, конечно, при отрицаніи свободы воли: для людей, признающихъ нравственную отвътственность, есть огромное различіе между убійствомъ и простымъ несоблюденіемъ обрядности, но для катаровъ оно было несущественно; всякое нарушеніе закона свидітельствовало, что consolamentum не удалось, что духъ не соединился съ душой, и что необходимо новое "утвшеніе", иначе-спасенія нвтв. Для секты строгое проведение этого основного принципа было выгодно въ томъ отношеніи, что помогало поддерживать ту жельзную дисциплину среди адептовъ, которая впоследствіи изумляла самихъ инквизиторовъ. Отказаться отъ исповъданія своей въры, солгать для спасенія своей земной жизни, т. е. нарушить последній пункть обета, который даваль посвящаемый, было невозможно: это значило навъки погубить свою душу, и никакое раскаяніе не спасло бы ея; прежнее consolamentum утратило бы свою силу, а новаго катары такому отступнику никогда не дали бы. Оттого только немногіе "совершенные", искренно увъровавшіе въ превосходство католичества, отказывались отъ своей религии. Западные катары въ этомъ случать выгодно отличаются отъ своихъ восточныхъ единомышленниковъ, которые не отказывались и солгать, чтобы избѣжать преслѣдованія. Во время перваго крестоваго похода противъ лангедовскихъ еретиковъ былъ такой случай. При взятіи одного замка папскій легатъ обѣщалъ пощадить жизнь тѣмъ изъ катаровъ, которые согласятся отречься отъ своей ереси. Одинъ изъ вождей крестоноснаго ополченія былъ очень этимъ недоволенъ. "Что же это такое", говорилъ онъ, "мы пришли сюда истреблять еретиковъ, а ихъ отпускаютъ на волю".— "Не безпокойся" отвѣтилъ ему легатъ, "могу увѣрить тебя, что никто не отречется". Дѣйствительно, изъ сотни слишкомъ "совершенныхъ" находившихся въ замкѣ, ни одинъ не согласился перейти въ католичество, и всѣ были сожжены.

Громадна была власть, которую "утвшеніе" давало "совершеннымъ" надъ "върующими". Только perfectus могь спасти душу "върующаго"; обыкновенно сектанты, не желавшіе подвергаться всъмъ тяжелымъ обрядностямъ, опутывавшимъ жизнь "совершеннаго", заключали съ руководителями общины особаго рода условіе (la convenensa): имъ разръшалось жить, какъ они хотять, не ственяясь никакими особыми нравственными требованіями, передъ смертью же имъ давалось consolamentum, которое спасало всякаго, какъ бы гръщенъ онъ ни былъ. Очевидно, что "върующій", заключившій такое условіе, быль душою и тізомъ въ рукахъ "совершенныхъ", которые могли лишить его царства небеснаго, можетъ быть, навсегда. Отсюда необыкновенное почтеніе "вітрующихъ" къ посвященнымъ катарамъ: при встръчв съ ними обязательно было стать на кольни и три раза произнести "benedicite"; не исполнившіе этого обряда подвергались суровому наказанію. Нужно, впрочемъ, замътить, что почтеніе относилось не къ личности катара, а къ духу, обитавшему въ немъ.

Ученіе о consolamentum со всіми его послідствіями неразрывно связывало существованіе секты въ какой-либо містности съ присутствіемъ въ этой містности "совершенныхъ", которые одни могли исполнять главный обрядъ; здісь была слабая сторона всей организаціи, и въ эту сторону направила свои удары католическая церковь. Борьба съ ересью свелась, въ конців концовъ, къ истребленію "совершенныхъ"; съ исчезновеніемъ ихъ исчезла и секта; некому было совершать consolamentum, и "вірующимъ" не оставалось никакого выхода, кроміт присоединенія къ католической церкви. Спасти душу собственными усиліями они все равно не могли, и принадлежать къ сектіть для нихъ больше не имітью смысла. Теорія катаровъ, что дібіствительность таинства зависить

отъ личныхъ свойствъ совершающаго его, дала имъ вначаль могущественное орудіе противъ католической церкви; изъ негодности ея представителей они вывели заключеніе, что вся ея д'ятельность не имъетъ смысла и что, стало быть, нельзя считать ее продолженіемъ истинной, апостольской церкви. Катары съ гордостью моглисказать, что ихъ вожди не таковы, какъ римскіе прелаты, но зато имъ трудно было поддерживать непрерывность своей ісрархіи. "Совершенные" настолько выделялись своими безчисленными обрядностями, цель которыхъ была предохранить ихъ отъ оскверненія, что инквизиціи не трудно было ихъ открыть при сколько нибудь внимательномъ надзоръ. Съ постепеннымъ ростомъ преслъдованія, "совершенныхъ" становится все меньше и меньше. Въ 1250 г. ихъ было еще 4000 чел. 1), пятьдесять льть спустя, въ южной Франціи они были уже ръдкостью. Къ половинъ XIV въка относятся последніе процессы противъ нихъ въ Лангедоке, и въ то же время прекращаются всв известія о ереси.

Альбигойотво.

Нужно, однако, сказать въ защиту католической церкви, что она не сразу пришла къ такому варварскому средству подавленія ереси, и что оно все же было менве жестоко, чвиъ нъкоторыя другія средства, допускавшіяся нравами той эпохи. Постепенную смъну этихъ средствъ хорошо можно видъть на одномъ изъ эпизодовъ борьбы церкви съ ересями, охватившими Европу, на исторіи такъ называемой "альбигойской" ереси. Альби, одинъ изъ городовъ Лангедока, былъ почти сплошь заселенъ катарами; адъсь жиль ихъ епископъ, стоявшій во глав'в одной изъ епархій, на которыя распадилась еретическая церковь южной Франціи; центрами трехъ другихъ были Тулуза, Каркассонна и Val d'Aran. Епархіи им'тли совершенно правильное и очень своеобразное устройство. Епископу помогали два его "сына", — "старшій" и "младшій", которые жили во второстепенныхъ городахъ епархіи. Хозяйственными делами церкви управляли діаконы и діакониссы: по примеру древне - христіанской церкви, эта должность у катаровъ была доступна лицамъ обоего пола. Отсутствіе діакониссь у католиковъ служило въ глазахъ еретиковъ однимъ изъ признаковъ того, что католическая церковь происходить не отъ апостольской. Сектанты дъйствовали въ Лангедовъ совершенно открыто: произносили публичныя проповъди, имъли особыя кладбища (постройка церквей противоръчила ихъ воззръніямъ), держали даже одинъ разъ нъчто

<sup>1)</sup> Въ томъ числъ сотни въ Лангедокъ.

въ родъ вселенскаго собора (въ 1167 г. въ S. Felix de Caraman), гав присутствоваль ихъ константинопольскій глава. М'встное католическое духовенство, невъжественное, опутанное мірскими заботами, находившееся, по большей части, во враждебныхъ отношеніяхъ къ мъстному дворянству, не могло соперничать съ еретиками. По его просьбъ, папа отправилъ туда своего легата, который пригласиль съ собою самаго знаменитаго проповедника и одного изъ самыхъ популярныхъ людей того времени — (это было въ 1145 году) Бернарда Клервальскаго. Бернардъ произнесъ нъсколько одушевленныхъ проповъдей, которыя, по словамъ его біографа, произвели большое впечатлъніе на слушателей, и даже будто бы совершиль и всколько чудесь. Но, несмотря на все это, еретики обнаружили "упорство и закоснълость"; св. Бернардъ не смутился этимъ, явился въ ихъ главное гиъздо, мъстечко Verfeuil близъ Тулузы, и началъ здесь обличать ересь. Послушать знаменитаго проповъдника въ церковь собралось много народа, въ томъ числь, всь окрестные бароны съ ихъ семьями. Но какъ только они услыхали, о чемъ идеть ръчь, тотчасъ одинъ за другимъ стали уходить изъ церкви, а за ними сталь выходить и простой народъ, оставивъ проповъдника одного. Бернардъ послъдовалъ за ними на улицу, продолжая свои обличенія; но туть еретики подняли такой шумъ, что нельзя было разслышать ни одного слова; клервальскому аббату ничего больше не осталось дівлать, какъ проклясть нечестивцевъ и отрясти прахъ отъ ногъ своихъ. Повидимому, его проповъдь не оставила въ Лангедокъ никакого слъда, и черезъ 20 летъ католическая перковь подверглась еще большему униженію. Въ 1165 г. католическіе епископы страны должны были, по настоянію містной знати, согласиться на публичное собесівдованіе съ еретиками, т. е. какъ бы признать ихъ воюющей стороной. Сначала они хотъли сохранить ивкоторое достоинство и произвести нъчто въ родъ допроса, но катары требовали диспута, и епископы должны были подчиниться. Выбрана была комиссія судей, поровну изъ правовърныхъ и еретиковъ, что было новымъ униженіемъ. Катары очень хорошо понимали, что сочувствіе св'ятскихъ зрителей на ихъ сторонъ, и широко воспользовались выгодами своего положенія. Они объявили, между прочимъ, что прелаты, не соотвътствующіе идеалу епископа, начертанному апостоломъ Павломъ (1 Тимое., гл. III), — очень прозрачный намекъ на ихъ оппонентовъ, -- суть волки, расхитители стада Христова, соблазнители "малыхъ сихъ", лицемъры, ищутъ только мірскихъ почестей, привътствій на улицахъ и первыхъ мъсть на праздникахъ сильныхъ міра сего, носять дорогія одежды и золотые перстни съ драгоцівными каменьями, -словомъ, поступаютъ совершенно противно тому, чему училъ Христосъ. Католики не нашлись ничего возразить на это, и только торжественно провозглашали своихъ противниковъ еретиками, что, впрочемъ, не имъло никакихъ послъдствій, и "совершенные", участвовавшіе въ диспуть, безпрепятственно ушли домой, сопровождаемые ликующей толпой своихъ сторонниковъ. Полнаго торжества достигли катары, когда тулузское графство перешло къ Раймунду VI (1194 г.), который самъ, по всей въроятности, принадлежалъ къ ихъ сектъ, хотя гласно всегда отрицаль это. Говорили, что однажды, когда онъ ожидаль нъсколькихъ лицъ, а тъ долго не приходили, онъ воскликнулъ: "Вотъ и видно, что этотъ міръ сотворенъ злымъ духомъ: никогда въ немъ ничего не случится во-время". Другой разъ, играя съ своимъ капелланомъ въ шахматы, графъ спросилъ его: "не думаете ли вы, что Богъ Моисея, въ котораго вы въруете, поможетъ ототе сто адмомон отируков не желаль бы получить помощь отъ этого Бога". Но это, конечно, шутки; гораздо больше значенія имветь случай, разсказанный нами выше, когда Раймондъ совершилъ очень трудное, при состояніи его здоровья, путешествіе, чтобы не умереть безъ consolamentum. "Я знаю", сказалъ онъ однажды, "что я когда-нибудь потеряю мою землю изъ-за этихъ "добрыхъ людей" (le bons hommes, т. е. катаровъ). Ну что же! потерю моей земли, лаже моей головы, —я все готовъ за нихъ перенести".

Слова Раймунда оказались пророческими: скоро надъ его головой разразилась гроза, которая заставила его покинуть свою землю и вести жизнь изгнанника. Въ его владъніяхъ дъла приняли такой обороть, что нельзя было сказать, какая церковь господствуеть, католическая или катарская. Такое положеніе самаго крупнаго государства южной Франціи не могло не встревожить Рима; какъ разъ въ это время (1198) папскій престолъ занялъ Иннокентій III; для католическаго принципа нельзя было найти лучшаго олицетворенія: въ первый разъ послъ Григорія VII идея папскаго всемогущества, казалось, готова была перейти въ дъйствительность; ересь должна была побъдить церковь или исчезнуть: компромисса съ Иннокентіемъ быть не могло.

Ворьба католиковъ противъ ереси.

Въ первое время политика новаго первосвященника была продолженіемъ прежняго: опять появились въ Лангедокъ монахи-проповъдники, и попрежнему не имъли успъха. "Но уже самый выборъ монашескаго ордена былъ угрозой", говоритъ одинъ новъйшій историкъ 1): порученіе было возложено на цистерціанцевъ, обычныхъ проповъдниковъ крестоваго похода. И обязанности этихъ монаховъ не ограничивались пропов'ядью: съ помощью м'естныхъ епископовъ, они должны были отыскивать еретиковъ, отлучать ихъ отъ церкви, и "употреблять противъ нихъ самыя суровыя мъры, если они не покинутъ страны послъ отлученія". На епископовъ обязанность эта была возложена еще раньше Веронскимъ соборомъ 1184 г., но они мало внушали довърія папской власти. Въ 1203 г. явились въ Лангедокъ легаты Иннокентія III, Петръ Кастельно и немного спустя Арнольдъ Амальрикъ (Arnaud Amori), аббатъ цистерціанскаго ордена; они начали съ того, что отрѣшили епископовъ, особенно вредныхъ для католической церкви по своей бездъятельности или порочной жизни. Затъмъ, они принялись за прежнія средства, проповіди и отлученія, но ничего не могли добиться, потому что свътская власть, хотя и не открыто, была на сторонъ ихъ противниковъ. Раймондъ не мъщалъ легатамъ дълать свое дъло, но и не помогалъ имъ; гласно объщалъ ловить и преследовать еретиковъ, но не могъ будто бы найти ни одного, -- въ странъ, гдъ ихъ были сотни тысячъ. Католическіе проповъдники стали, наконецъ, подражать своимъ врагамъ: подобно "совершеннымъ", босые и въ бъдномъ платьъ, безъ всякой свиты, ходили они изъ города въ городъ, обличая еретиковъ и распространяя истиничо въру; среди нихъ особенно отличались испанцы Діэго д'Азебезъ. епископъ Осмы, которому первому пришла эта мысль, и особенно его помощникъ Доминикъ, впослъдствіи знаменитый основатель ордена доминиканцевъ. Результатъ былъ тотъ, что надъ ними перестали смівться, но обращались въ католичество все-таки очень немногіе. Легаты приходили въ отчаяніе; это пассивное сопротивленіе до того раздражало ихъ, что они лучше предпочли бы открытую борьбу, которая могла бы доставить имъ мученическій вънецъ. Петръ Кастельно не разъ выражалъ это: "Я знаю, говорилъ онъ, что дело Христа не преуспесть въ этой стране до тъхъ поръ, пока одинъ изъ насъ не пострадаетъ за въру. Дай Богъ, чтобы я быль первой жертвой!" Не трудно понять, какими глазами люди подобнаго закала смотръли на вялое равнодушіе лангедокскихъ католиковъ. Все ихъ раздражение сосредоточивалось на одной личности, на тулузскомъ графъ, упорно не желав-

<sup>1)</sup> H. Martin.

шемъ исполнить обязанности католическаго государя. Наконецъ, Петръ Кастельно вышелъ изъ терпънія и отлучиль его отъ церкви. Раймундъ далъ тогда клятву не оставить ни единаго еретика въ своихъ владъніяхъ, но, разумъется, не могъ ея исполнить, ибо въ такомъ случать онъ остался бы безъ подданныхъ. Фанатическому легату не было до этого дъла: при первой же встръчъ онъ осыпалъ Раймунда жестокими укоризнами и вновь отлучилъ его; графъ не сдержался, и съ его языка сорвалось нъсколько неосторожныхъ угрозъ. Къ его несчастію, одинъ изъ его приближенныхъ понялъ ихъ слишкомъ буквально: повторилась исторія Оомы Бекета. На другое утро Петръ Кастельно былъ убитъ (15 января 1208 г.); эта катастрофа ръшила судьбу Лангедока.

Крестовый походъ противъ альбигой-

Иннокентій III давно уже быль раздражень поведеніемь южнофранцузскихъ сеньёровъ; легаты, чтобы оправдать свою неудачу, не жальли черныхъ красокъ въ своихъ донесеніяхъ. Мысль о крестовомъ походъ противъ ослушниковъ церкви не разъ уже приходила ему въ голову, но онъ не ръшался первый употребить насиліе. Убійство его легата разръщило его сомнъніе: еретики сами подняли мечъ и должны были отъ меча погибнуть. 10 марта того же 1208 года появилось необыкновенное воззваніе, своимъ бурнымъ тономъ ясно свидътельствовавшее, до чего быль раздражень римскій первосвященникь. "Нельзя быть вернымъ тому, кто не веренъ Богу", писалъ папа. "Объявляемъ посему свободными отъ своихъ обязательствъ всъхъ, кто связанъ съ графомъ тулузскимъ феодальною присягою, узами родства, союза или какими другими, и разръшаемъ всякому католику, не нарушая правъ сюзерена (французскаго короля) преслъдовать личность сказаннаго графа, занимать его земли и владъть ими. - Возстаньте, воины Христовы! Истребляйте нечестіе встани средствами, которыя откроеть вамъ Богь! Далеко простирайте ваши руки и бейтесь бодро съ распространителями ереси; поступайте съ ними хуже, чъмъ съ сарадинами, потому что они сами хуже ихъ. Что касается графа Раймонда..., выгоните его и его сторонниковъ изъ ихъ замковъ, отнимите у нихъ земли для того, чтобы правовърные католики могли занять владънія еретиковъ". Всъмъ участникамъ этого благочестиваго похода было объщано отпущеніе грізовъ; а чтобы подійствовать на нихъ всіми средствами, мірскими и духовными, они получили разрѣшенія не платить процентовъ по долгамъ во все время похода. И до того велико было въ то время вліяніе церкви, что ни одинъ челов'якъ не усомнился въ справедливости этого манифеста, которымъ церковная власть упраздняла основные политическіе и гражданскіе законы, право собственности и феодальную вірность, и изъ Рима ограничивала права совствить не подвластныхъ Риму въ политическомъ отношеніи французскихъ заимодавцевъ. Тысячи рыцарей вооружились въ защиту истинной въры: всякому было пріятно заслужить въчное спасеніе туть же, у себя дома, не ходя за море, - не менъе пріятна была возможность не платить долговъ. Еще больше было всякаго сброда, крестьянъ, бъжавшихъ отъ своихъ господъ, ремесленниковъ безъ работы и просто разбойниковъ, надъявшихся поживиться въ богатыхъ провинціяхъ юга. Во главъ этого пестраго ополченія шель самый послушный изъ воиновъ церкви, отказавшійся не задолго передъ тімь оть похода на богатую Византію, чтобы не преступить папскаго приказанія, -Симонъ де-Монфоръ: въ немъ Иннокентій III нашелъ достойнаго исполнителя своихъ приказовъ, можетъ быть, даже болье ревностнаго, чемъ онъ самъ желалъ. Изъ северной Франціи, которая поставила большую часть арміи, черезъ Монпелье ополченіе двинулось на владенія Раймунда. Графъ испугался приближавшейся бури и имълъ малодушіе подчиниться требованіямъ легата, отдавъ въ залогъ добросовъстнаго исполненія ихъ 7 своихъ лучшихъ замковъ. Онъ надъялся спасти этимъ свои владънія отъ разгрома и жестоко ошибся: легать просто обмануль его, чтобы, обезпечивъ себя со стороны Тулузы, върнъе покончить съ другимъ еретическимъ сеньёромъ въ Лангедокъ-Раймундомъ Рожеромъ, виконтомъ Безье и Каркассоны. Вь срединъ лъта 1209 года войска Монфора подступили къ Безье, гдъ искало убъжища все окрестное населеніе; папскій легать (все тоть же Арнольдъ Амальрикъ) потребовалъ сдачи города и выдачи еретиковъ; жители отказались. Тогда начались военныя дъйствія. Гарнизонъ сделаль вылазку, но очень неудачно: толпы arlots-пъшихъ волонтеровъ, набранныхъ изъ подонковъ населенія, ворвались въ городъ вслідъ за отступавшими жителями Безье и начали безъ разбору бить всъхъ, кто попадался подъ руку; болъе осторожные спрашивали легата, какъ имъ отличить еретиковъ отъ правовърныхъ. "Бейте ихъ всъхъ", отвътилъ Арнольдъ: "Господь узнаетъ своихъ!" Перебили даже тъхъ, кто искалъ спасенія въ католическихъ церквахъ; всего погибло до 60,000 человъкъ. "Не осталось ни одного живого существа", говорить современный хроникеръ. Посль того, городъ ограбили и подожгли со всъхъ концовъ. Къ чести съверно-французскаго рыцарства нужно сказать, что оно не успъло принять участія въ

ръзнъ: arlots все покончили раньше, чъмъ подоспъло рыдарское ополченіе. Но это была случайность: самъ Симонъ де Монфоръ, гдь ему приходилось дыйствовать, нисколько не уступаль легату. Въ Кастръ къ нему привели двухъ еретиковъ: одного-"совершеннаго", другого—- върующаго". Первый быль непоколебимъ, второй изъявилъ готовность принять католицизмъ. Монфоръ велълъ сжечь обоихъ; "если онъ лжетъ," сказалъ онъ, "это ему послужить наказаніемь за обмань; а если говорить правду, то онь искупить этою казнью свой прежній грахъ". Если это можно еще объяснить фанатизмомъ, то систематическое ограбление страны не допускаеть даже и этого объясненія. Туть была совершенно правильная организація: все награбленное отправлялось къ банкиру крестоносцевъ, одному богатому кагорскому торговцу, который заключиль съ Монфоромъ особаго рода условіе: онъ даль на военныя издержки извъстную сумму денегь, а крестоносцы уступили ему за это всв вещественные плоды своей экспедиціи. Тутъ уже не при чемъ было религіозное усердіє: мірскіе интересы, возбужденные самимъ папою, брали верхъ надъ церковными и кончили тъмъ, что подавили ихъ совершенно.

Пораженіе

Покончивъ съ Безье, крестоносцы взяли, после продолжительеретиковъ ной осады Каркассону и захватили въ пленъ Раймунда Рожера. Тогда легать обнаружиль истинныя свои намеренія. Графу тулузскому быль предъявлень целый рядь условій; кроме обычныхь, -истребленія еретиковъ, покровительства католической церкви и т. п. здъсь были еще такія: графъ сроеть всь крыпости и замки въ своей странь; онъ будеть продовольствовать даромъ Монфора и его людей, пока они будуть находиться въ его владеніяхъ (Лангедокъ); онъ обложитъ все населеніе тулузскаго графства особою высокою податью въ пользу церкви; затъмъ самъ онъ покинетъ страну и отправится воевать съ невърными и не вернется, пока не получить особаго разръшенія отъ легата. Это значило сдаться на волю крестоносцевъ. Раймундъ не былъ еще доведенъ до такой крайности; онъ решился сопротивляться. Въ Тулузе знали объ участи безьерскихъ католиковъ, и поведеніе Арнольда Амальрика принесло достойные плоды. Католическая партія, сначала было вооружившаяся на защиту своего епископа, узнавъ о движеніи крестоносцевъ на Тулузу, соединилась съ катарами: движеніе изъ религіознаго стало національнымъ; стояли уже не еретики противъ католиковъ, а южные французы противъ съверныхъ. Все это значительно замедлило успъхи Монфора, тъмъ болъе, что Раймундъ

нашель себв сильнаго союзника, въ лицв короля Петра Арагонскаго. Арагонія въ культуриомъ, отчасти и въ національномъ отношенін, представляла одно цівлое съ южной Франціей; языкъ Лангедока хорошо понимали по ту сторону Пиренеевъ, и лучшій южнофранцузскій разсказь объ альбигойскихъ войнахъ принадлежить испанцу-Гвилельму тудельскому. Победа Монфора означала подчиненіе Тулузы французскому королю; вивсто слабаго Раймунда, королю Петру пришлось бы имъть дъло съ воинственнымъ вассаломъ Филиппа-Августа. Оттого, несмотря на свои католическія убъжденія, арагонскій король не отказаль въ помощи еретикамъ, когда графъ тулузскій призналь его своимъ сюзереномъ. Но эта помощь только отсрочивала развязку: въ битвъ при Мюре союзники были наголову разбиты Монфоромъ, и самъ король Петръ убитъ (12 сент. 1213 г.). Дъло Арагоніи быо проиграно навсегда въ южной Франціи; Тулуза была занята крестоносцами, и Раймундъ съ своимъ сыномъ (впоследствіи Раймундъ VII) должны были отправиться въ изгнаніе. Для нихъ оставалась еще надежда: въ 1215 г. долженъ быль открыться соборъ (въ Латеранской базиликъ въ Римъ), гдъ должно было разбираться и ихъ дъло. На соборъ явились, съ одной стороны, легаты съ представителемъ Монфора, его братомъ, съ другой-южно-французскіе бароны, лишенные своихъ владвній. Стороны спорили долго и горячо; бароны отстаивали свои права и обвиняли Арнольда въ безполезныхъ и ничъмъ не вызванныхъ жестокостяхъ, Арнольдъ и тулузскій епископъ обвиняли ихъ въ преслъдовании католической церкви. Папа, повидимому, сочувствоваль обиженнымь лангедокцамь, но, въ концъ концовъ, церковные интересы взяли верхъ. Раймунду и его вассаламъ не были возвращены ихъ владенія; ихъ обещались вернуть его сыну, "если онъ будеть того достоинъ". Въ то же время быль изданъ рядъ суровыхъ постановленій противъ еретиковъ. Принципъ преслідованія быль безусловно одобрень соборомь. "Еретики, осужденные церковью, - говорилось здёсь, - будуть выданы свётской власти для того, чтобы подвергнуться соотвътствующему наказанію; имущества свътскихъ лицъ будутъ конфискованы, а духовныхъ-отданы ихъ церквамъ. Подозрѣваемые въ ереси, если они не представятъ приличныхъ оправданій, будуть подвергнуты отлученію, и если они пробудуть подъ отлученіемъ годъ (т. е. не оправдаются въ теченіе года), будуть осуждены, какъ еретики. Світскій сеньёрь, который, посль достаточных увъщаній, не постарается очистить свою землю отъ еретиковъ, будеть отлученъ номъстнымъ соборомъ,

Digitized by Google

и если онъ не исправится въ теченіе года, папа объявить его вассаловъ свободными отъ присяги, а его землю-открытой для всякаго католика, который пожелаеть ее занять. "Върующіе", покровители или укрыватели еретиковъ будутъ отлучены, объявлены лишенными гражданскихъ правъ, исключенными отъ всъхъ должностей, неспособными наследовать, делать завещанія, быть свидетелями и пр. Всякій, кто вступить въ сношенія съ отдученными оть церкви, будеть самъ отлученъ. Всякій, кто присвоить себъ право проповъдовать, не имъя на то особаго дозволенія, будеть отлученъ. - Каждый епископъ, по крайней мъръ, разъ въ годъ, обязанъ посътить ть части своей епархіи, гдь, по слухамь, укрываются еретики; онь должень выбрать трехъ мъстныхъ жителей, пользующихся доброю славою, и привести ихъ къ присягъ, что они будуть ему доносить о еретикахь, людяхь, устраивающихъ тайныя совъщанія или ведущихъ образъ жизни, отличный отъ большинства католическаго населенія". Сверхъ того, всякій католикъ обязывался исповъдоваться у своего приходскаго священника, по крайней мірь, разъ въ годъ, и причащаться, по крайней мірь, на Пасхъ; не исполняющіе этого требованія лишаются церковнаго погребенія. Эта обязательная исповідь для всіхъ впослідствін, какъ увидимъ, была дополнена принудительною исповъдью для особенно подозрительныхъ, въ чемъ, собственно, и заключалась обязанность инквизиціи.

Конецъ похода.

Но, прежде чъмъ католическая церковь пришла къ этому радиврестоваго кальному средству искорененія ереси, она должна была убъдиться въ полной безплодности своего прежняго средства, крестоваго похода. Именно то, чъмъ Иннокентій думаль обезпечить торжество правовърія, —завна сомнительных въ отношеніи правовърія мъстныхъ сеньёровъ рыцарями изъ съверной Франціи, - это средство испортило все дъло. Новые землевладъльцы унаслъдовали отъ прежнихъ всв поземельные споры и, какъ и прежніе, недолго ужилось въ миръ съ сосъдними епископами.

> Теперь дъло приняло еще болъе соблазнительный видъ. Достаточно одного примъра. Арнольдъ Амальрикъ занялъ городъ Нарбонну, и принялъ титулъ герцога нарбонскаго, видимо, намъреваясь основать нъчто въ родъ духовнаго княжества. По старому феодальному праву, Нарбонна зависъла отъ тулузскаго графства, теперь принадлежавшаго Монфору. Узнавъ о поступкъ легата, Монфоръ съ отрядомъ войска отправился туда и выгналъ Амальрика, который немедленно отлучилъ вождя кресто-

носнаго воинства отъ деркви. Но, не говоря уже объ отдъльныхъ случаяхъ, преследование еретиковъ вообще стало невыгодно для крестоносцевъ, потому что оно разоряло земли, ставшія ихъ собственностью. Къ тому же, имъ и некогда было заниматься еретиками. Большая часть армін состояла изъ рыцарей, выступившихъ въ походъ, по средневъковому обычаю, на сорокъ дней; по истеченіи этого срока, и уже во всякомъ случав на зиму, они возвращались домой. У Монфора оставалось всего нъсколько тысячь человівкь, съ которыми онь едва могь удержаться противъ окружившаго его отовсюду непріятеля. Религіозный вопросъ отступилъ совсъмъ на задній планъ; главное дъло заключалось для Монфора и его товарищей въ томъ, чтобы удержать завоеванныя земли, а для населенія Лангедова, безъ различія исповъданія. -- въ томь, чтобы выгнать непріятеля. Когда сынь стараго тулузскаго графа высадился въ Марсели, то весь католическій Провансъ всталъ на его защиту противъ крестоносцевъ. Монфоръ долженъ былъ оставить Тулузу и уже не могъ снова завладъть ею; девять лътъ безуспъшной борьбы надломили даже его желъзную энергію: приближенные не разъ слышали, какъ онъ молилъ себъ у Бога смерти. Во время второй осады столицы Лангедока его желаніе исполнилось. Какъ посліднее средство пробить брешь въ городской стънъ, ръшено было употребить особаго рода подвижную башню (la bate) изъ толстыхъ брусьевъ, обитыхъ жельзомъ, въ нижнемъ этажъ которой быль поставленъ таранъ. Въ то утро, когда машина должна была начать дъйствовать, осажденные сдълали храбрую вылазку и едва не отняли башню у крестоносцевъ. Въстникъ прискакалъ къ Монфору, который слушалъ объдню. Несмотря на важность дела, графъ не захотелъ оставить для него церковь. Черезъ минуту явился другой въстникъ, крича: "спъшите, спешите, государь! Ваши люди едва могутъ держаться"!-"Я не уйду, " отвътилъ Монфоръ, "пока не увижу моего Господа". Когда священникъ совершилъ таинство, Монфоръ сталъ на кольни и громко воскликнулъ: "Нынъ ты отпускаешь, Господи, раба Твоего по слову Твоему". Потомъ онъ сълъ на коня и повелъ свои войска въ бой. Тулузцы были отбиты отъ башни, но засъли во рву, подъ прикрытіемъ града стрівль и камней, сыпавшихся на крестоносцевъ со ствнъ. Одна изъ стрвлъ поразила брата Монфора Гюи. Симонъ сошелъ съ коня и подошелъ къ раненому: "Братъ, върно, Богъ прогиввался на насъ", сказалъ онъ. Въ это время камень, пущенный изъ камнемета, попаль ему въ голову,

и онъ упаль мертвый (25 іюня 1218). "Когда изъ города увидали, что графъ Симонъ убитъ, тамъ такъ обрадовались, что никогда не было видано такой радости", говорить одинъ современникъ. "Колокола звонили по-правдничному, весь городъ былъ наполненъ звуками роговъ, трубъ, тамбуриновъ, флейтъ и радостными криками всехъ жителей. Все, отъ мала до велика, бросились къ подвижной башнъ и подожгли ее такъ, что уже нельзя было потушить; потомъ побъжали въ церковь благодарить Бога за то. что онъ избавиль ихъ отъ графа". Радовались, стало быть, главнымъ образомъ, католики, потому что катары, конечно, не ходили въ церковь.

Симонъ Монфоръ былъ единственной крупною личностью среди крестоносцевъ; начатое имъ дъло умерло виъсть съ нимъ. Его сынъ Амори долженъ быль ограничиться оборонительными дъйствіями и держался только благодаря помощи французскаго короля. Война тянулась еще около 10 леть и окончилась договоромъ въ Мо (1229 г.), который больше всего быль выгодень для Франціи. Большая часть графствъ Лангедока прямо отошла къ королю; присоединеніе остальной части было подготовлено бракомъ дочери Раймунда VII съ Альфонсомъ французскимъ, третьимъ сыномъ Людовика VIII. Южно-французскимъ баронамъ были возвращены ихъ владенія, кроме некоторыхъ, оставшихся за родственниками Монфора. Но за то преследование еретиковъ было обезпечено введеніемъ въ Лангедокъ доминиканской инквизиціи.

Hponexoжденіе

Инквизиціей, какъ показываеть самое слово, называлось, собственно, "разысканіе" еретиковъ, или, какъ выражалась церковь, никвизиціи. "еретической неправды", haereticae pravitatis. Съ точки зрівнія самой перкви, разысканіе и преследованіе были два различныя дъйствія; но. въ сущности, второе было неизбъжнымъ послъдствіемъ перваго. Разъ еретикъ былъ отысканъ и изобличенъ, свътская власть обязана была подвергнуть его наказанію. Инквизиціонный процессъ состоялъ изъ двухъ частей: судебнаго следствія и приговора; суда, въ нашемъ смыслъ этого слова, не было. Слъдователь, непременно духовное лицо, установляль факть преступленія и передаваль обвиняемого въ руки свътской власти, обыкновенно съ увъщаниемъ обходиться съ послъднимъ возможно кротко, безъ пролитія крови. Но світская власть очень хорошо понимала, что это значить, и наказывала еретика "безъ пролитія крови", т. е. сжигала его живымъ.

Такая жестокая казнь, въ наши дни не существующая ни въ

одномъ культурномъ государствъ, притомъ казнь за ошибку, за увлеченіе, кажется гуманнымъ людямъ нашего времени чѣмъ-то чудовищнымъ. Инквизиція, въ глазахъ огромнаго большивства, — главный грѣхъ средневъковаго католицизма, лучшее доказательство того, какъ пагубно было господство церкви для тогдашней Европы. Если бы, дъйствительно, церковь придумала это страшное учрежденіе для поддержанія своей власти, то, конечно, ее пришлось бы признать самымъ свирѣпымъ деспотомъ, какого только видълъ свѣтъ, а исполнителей ея велѣній самыми безжалостными людьми, какіе только когда-нибудь существовали. Этимъ людямъ должно было быть совершенно незнакомо чувство справедливости, не говоря уже о любви къ ближнему. Дъйствительно ли все это было такъ?

Въ XIII столетіи жиль въ Италіи одинь доминиканскій монахъ, по имени Джованни Скіо (Fra Giovanni Schio da Vicenza). Глубоко огорченный положениемъ съверной Италіи, гдв тогда свиръпствовала борьба гибеллиновъ и гвельфовъ, раздълившая не только города, но даже семьи, онъ ръшился всецъло посвятить себя проповъди мира. Въ 1233 г. въ Болоньъ, благодаря его красноръчію, враждующія партіи сложили оружіе и простили другь другу нанесенныя обиды. Такъ велико было возбужденное имъ одушевленіе, что власти города представили на его разсмотр'вніе городскіе законы, разръшивъ ему внести туда поправки, какія онъ найдеть нужными. Тоть же успых ждаль его въ Падув, Тревизо, Фельтро и Беллуно: князья и городскія республики выбирали его посредникомъ въ ихъ спорахъ, обращались къ нему за совътами при изміненіи своего политическаго устройства. Онъ созваль народъ со всей Ломбардіи на равнину Пакваро, близъ Вероны; здъсь безчисленная толиа, увлеченная его красноръчіемъ, какъ голосомъ съ небесъ, единодушно поклялась прекратить все раздоры. И этоть человъкъ, посвятившій всю жизнь ділу христіанской любви, вельлъ сжечь въ Веронъ 60 мужчинъ и женщинъ, которыхъ онъ уличилъ въ ереси.

Братъ Скіо, конечно, не былъ ни жестокъ по натурѣ, ни несправедливъ; если онъ такъ поступилъ, стало быть, считалъ это своимъ долгомъ. Но онъ былъ, вѣроятно, простой человѣкъ, и, можетъ быть, его взглядъ на еретиковъ былъ личной его особенностью. Вотъ что, однако, говоритъ по этому поводу писатель, мнѣнія котораго были приняты всей католической Европой того времени и который стоялъ на высотъ современной ему науки: "Еретиковъ должно принуждать къ исполненію техъ обязательствъ, которыя они приняли на себя по отношенію къ церкви прежде, чемъ изъ нея вышли", писалъ Оома Аквинскій. "Ибо, если принять въру есть дело свободной воли, то сохранение принятой веры есть дело необходимости. Ересь есть гръхъ; тъ, которые его совершаютъ, заслуживають не только исключенія изъ церкви, но исключенія изъ міра путемъ смерти. Извращать религію, оть которой зависить жизнь ввиная, гораздо болье тяжкое преступленіе, чымь поддылывать монету, которая служить для удовлетворенія потребностей временной жизни. Следовательно, если фальшивых в монетчиковъ, какъ и другихъ злодвевъ, светскіе государи справедливо наказываютъ смертью, еще справедливъе казнить еретиковъ, какъ скоро они уличены въ ереси.

Что касается церкви, она исполнена милосердія и стремится обратить заблуждающихся; оттого она не тотчась осуждаеть, но посль перваго и второго увъщанія, какъ учить апостоль. Если же еретикъ и послъ этого продолжаетъ упорствовать, церковь, не надъясь на его обращеніе, заботится о спасеніи другихъ, устраняеть его изъ церкви посредствомъ отлученія, а затемъ передаеть его свътскому судьъ, чтобы онъ устранилъ его изъ міра посредствомъ смерти... Если бы и всъ еретики были истреблены подобнымъ образомъ, это не было бы противно вельніямъ Божіимъ..." 1).

Инквивинія

Инквизиція является здісь прямымъ, естественнымъ выводомъ и аскетивиз. изъ того положенія, которое господствуєть надъ всімъ средневівковымъ міросозерцаніемъ: земная жизнь не имъетъ сама по себъ цъны, она-только приготовление къ царству небесному. Спасение души было единственной цълью, все остальное ничего не стоило: ересь грозила погубить душу, значить, техь, кто распространяеть ересь, нужно наказывать какъ самыхъ опасныхъ злодвевъ. А костеръ въ средніе въка быль обычной казнью за наиболье тяжкія преступленія: въ Англіи — за убійство феодальнаго сеньёра, а также за убійство мужа женой, въ Германіи—за ночной поджогь. Подавленіе ереси всіми мірами было такимъ же долгомъ для истиню върующаго, какъ и умерщвленіе плоти. Аскетизмъ и инквизиція тесно связаны между собою: это два разныхъ поля битвы съ однимъ и тъмъ же врагомъ рода человъческаго, который стремится погубить нашу душу. Оттого самые жестокіе преследователи еретиковъ обыкновенно бывали самыми безупречными аскетами. Кон-

<sup>1)</sup> Summa; secunda secundae II-46. quaest. 10-11,

радъ Марбургскій, ужасъ Германіи XIII віка, "презираль богатства, свътскія имънія и церковные бенефиціи; онъ довольствовался простой скромной одеждой священника; его образъ жизни быль достойный, безукоризненно нравственный. Суровый на видъ, онъ, твиъ не менъе, былъ добръ, признателенъ и ласковъ къ хорошимъ христіанамъ; а для дурныхъ и въроломныхъ онъ быль справедливымъ и строгимъ судьей". Такъ изображаеть его современный летописецъ. Какъ высоко цънились нравственныя качества Конрада, видно изъ того, что онъ былъ духовникомъ Елисаветы, дандграфини тюрингенской, — знаменитой подвижницы, одной изъ техъ немногихъ, кому почти удалось осуществить аскетическій идеаль 1). Въ то же время, Конрадъ былъ увъренъ, что лучше убить 60 человъкъ, чвиъ одну церковь поручить недостойному священнику. Его дъятельность, какъ инквизитора, показывала, что это не были пустыя слова. Чтобы быть имъ осужденнымъ, довольно было простого подозрѣнія. Если несчастный, попавшій въ его руки, со страху привнавался въ ереси, -- въ которой иногда вовсе не быль повиненъ, --Конрадъ запиралъ его на всю жизнь въ тюрьму; если онъ не признавался, его сжигали. Никакое общественное положение не спасало обвиняемаго: Копрадъ привлекалъ къ своему суду высшихъ представителей нъмецкаго дворянства. Эта непреклонность стоила ему жизни: во время одного изъ своихъ объевдовъ онъ былъ убитъ озлобленными рыцарями. Но опасность не останавливала этихъ людей. Въ Лангедокъ, гдъ, какъ мы уже знаемъ, свътская власть,--особенно капитулы городовъ, - почти открыто покровительствовала еретикамъ, дъятельность инквизитора была особенно трудна и опасна. Когда одинъ доминиканецъ, присланный для разысканія еретиковъ въ Тулузу, потребовалъ къ своему суду нъсколькихъ изъ числа самыхъ богатыхъ и уважаемыхъ гражданъ, противъ дерзкаго пришельца поднялась цвлая буря негодованія. Консулы изгнали изъ города инквизитора и грозили смертной казныю тому, кто осмълится исполнять его приказы; всякія сношенія съ доминиканцами и даже съ епископомъ, который ихъ поддерживалъ, были строго воспрещены. Епископъ долженъ былъ увхать изъ Тулузы, потому что ни одинъ будочникъ не соглашался теперь печь для него хльбъ, ни одинъ мясникъ не брался доставлять провизію; толпа избила слугъ епископа и ограбила его дворецъ. Но домини-

<sup>1)</sup> См. ст. В. И. Герье: "Св. Елисавета, ландграфиня тюрингенская" (Сборникъ "Помощь голодающимъ" М. 1892 г.).



канцы, несмотря на все это, остались въ городъ. Немногіе преданные люди украдкою доставляли имъ жизненные припасы, несмотря на запрещеніе; когда же консулы оціпили стражей домъ, гдъ жили монахи, пищу ухитрялись перебрасывать имъ черезъ ствну. Воду, конечно, недьзя было доставлять такимъ путемъ; доминиканцы страдали отъ жажды, но темъ не менее, стойко выдерживали осаду. Между темъ, изгнанный инквизиторъ не думалъ отказаться отъ начатаго дела. Изъ Каркассоны, где онъ временно поселился, онъ прислалъ письмо пріору, требуя, чтобы, въ виду непослушанія вызванных тимь на судь граждань Тулузы, вызовь быль повторень: четыре монаха должны были обойти дома привлеченныхъ къ суду и повторить приказъ инквизитора. Можно себъ представить, что ожидало этихъ пословъ при тогдашнемъ настроеніи жителей Тулузы. Пріоръ понималь это; онъ созваль своихъ монаховъ и сказалъ имъ: "Радуйтесь, братья, я долженъ послать четырехъ изъ васъ къ престоду Всевышняго. Вотъ приказъ брата нашего, инквизитора; онъ долженъ быть исполненъ, хотя консулы грозять за это позорной казнью. Итакъ, кто готовъ умереть за Христа, пусть простится съ нами!". Всв монахи, какъ одинъ человъкъ, преклонились до земли передъ пріоромъ, какъ дълали, прошаясь, доминиканцы; онъ должень быль самь выбрать четырежь, которые обощли дома обвиняемыхъ, повторяя вызовъ инквизитора. Въ одномъ мъстъ на нихъ бросились съ ножами, и только случайное обстоятельство снасло ихъ отъ смерти.

Отъ людей, которые не жальли себя, трудно было ждать, чтобы они пожальли другихъ. Благочестивая ограниченность большинства нищенствующихъ монаховъ еще болье поддерживала въ нихъ непримиримую вражду къ "плевеламъ Христовой нивы". Многіе изъ нихъ были убъждены, что инквизиція не только благое, угодное Богу дъло, но что она прямо, буквально предписана Евангеліемъ; въ этомъ смысль они толковали 6-й стихъ 15-й главы отъ Іоанна: "кто не пребудеть во мнъ, извергнется вонъ, какъ вътвь, и засохнеть; а такія вътви собирають и бросають въ огонь, и горять". Менъе аскетическое и болъе образованное высшее духовенство обнаруживало болъе терпимости, особенно въ первое время, когда ересь еще не казалась опаснымъ врагомъ для церкви. Въ 1031 г. открыты были сектанты-дуалисты въ замкъ Монтефорте, близъ Турина, — они были сожжены мъстными властями противъ воли епископа Гериберта, который хотьль обратить ихъ къ истинной въръ увъщаніями. Епископъ люттихскій Вазонъ, умершій въ 1048 г., писаль шалонскому епископу Рожеру: "мы, епископы, должны помнить, что мы не имъемъ права употреблять меча; мы помазаны не для того, чтобы убивать людей, а для того, чтобы возвращать ихъ къ жизни (ad vivificandum)". Приведя притчу о пшеницъ и плевелахъ (Мате. XIII, 24-30), которые хозяинъ оставилъ на полв до жатвы, чтобы, выдергивая плевелы, не выдергать витстт съ ними пшеницы, Вазонъ добавляеть, что въ этомъ случав нужно быть особенно осторожнымъ, потому что плевелы могутъ завтра стать пшеницей, т. е. еретики могутъ обратиться. Передъ крайними последствіями аскетическаго начала отступали даже такіе непреклонные люди, какъ Григорій VII, писавшій въ 1077 г. парижскому епископу, что сожженіе еретиковъ — діло "нечестивое и жестокое". Св. Бернардъ училь, вместо того, чтобы убивать или изгонять сектантовь, стараться привлечь ихъ къ церкви, дъйствуя не оружіемъ, а доказательствами, способными разсъять ихъ заблужденія и привести ихъ къ истинной въръ, "ибо такова воля Того, Кто хочетъ, чтобы всъ люди спаслись и познали истину".

Уже разсказанная нами неудача Бернарда на этомъ пути можеть служить образчикомъ техъ разочарованій, которыя толкали церковь на путь насилія и преследованія. На отдельныхъ фактахъ можно проследить, какъ постепенно воинствующее, нетерпимое направленіе завладъваеть папской политикой. Уже въ 1184 г. Люцій Ш предписываеть выдавать еретиковъ свътской власти для наказанія: но предварительно дело должень быль изследовать местный епископъ, что было еще очень выгодно для обвиняемаго, потому что епископы были слишкомъ тесно связаны съ местнымъ населениемъ, чтобы возбуждать его противъ себя жестокостями. Папы, видимо, старались быть умъренными, насколько можно: еще Иннокентій III запрещаль употреблять по отношеню къ еретикамъ испытаніе водою и раскаленнымъ жельзомъ. Альбигойская война унесла послъдніе остатки этой умеренности. Въ 1232 г. Григорій IX передаль все дъло преследованія сектантовъ въ руки доминиканцевъ. Орденъ, образовавшійся и выросшій на полі битвы съ еретиками, не стісняемый никакими мірскими соображеніями и заботами, быль настолько же неумолимъе епископа, насколько выше его въ аскетическомъ отношеніи. Замъну епископской инквизиціи доминиканской мы имъемъ полное право разсматривать, какъ новый шагъ на пути усиленія нетерпимости. Въ 1252 г. Иннокентій IV разрівшиль пытать подозръваемыхъ въ ереси; съ этимъ инквизиціонный процессъ получилъ свою окончательную форму. Всъ колебанія мало-по-малу

были устранены. "Убивайте еретиковъ", писалъ въ 1445 г. папа Евгеній IV своему легату въ Боснін, преслівдовавшему патареновъ: "ихъ преступленіе достойно смерти".

Логическій выводъ аскетизма не быль, такимъ образомъ, принять церковью безъ борьбы: подобно целибату, другому естественному последствію аскетическаго міросозерцанія, инквизиція осуществилась далеко не сразу. Но разъ то и другое принято церковью, она уже не отступала ни отъ того, ни отъ другого. Только когда католицизмъ лишился матеріальной поддержки светской власти, преследование прекратилось, потому что стало физически не-BOSMOЖHO.

Органивація

Остается сказать нъсколько словъ о томъ, какъ принципъ пре-«пеквезе» - следованія применялся на практике, каке действовала инквизиція. Внъшнее устройство "Святого Учрежденія" (Sanctum Officium) до трибунала". нъкоторой степени опредълялось устройствомъ того ордена, въ руки котораго учреждение было отдано: округа инквизиции совпадали съ "провинціями" доминиканцевъ. Но инквизиторы, въ предълахъ этихъ округовъ, не сосредоточивались въ одномъ опредъленномъ мъсть, а переъзжали изъ города въ городъ, по мъръ надобности. Мъстныя власти, какъ духовныя, такъ и свътскія, должны были оказывать имъ всякое содъйствіе и исполнять всь ихъ распоряженія. Они стояли віть обычнаго порядка перковной і ерархіи: инквизиторъ, хотя бы простой монахъ, могь наложить отлученіе, котораго епископъ не могъ снять. Эта независимость инквизиціи отъ обычнаго порядка управленія придавала ей совствить особый характеръ: предъ лицомъ ея человъкъ чувствовалъ себя лишеннымъ всякихъ правъ, всего, что охраняло его личность въ обычное время. Самая неопредвленность положенія уже наводила страхъ; эту неопредвленность какъ будто нарочно старались увеличивать. Инквизиторъ, явившись въ городъ, объявляль, черезъ посредство мъстнаго духовенства, чтобы всь, знающіе за собой или за къмъ-нибудь другимъ какое-либо прегръшение противъ церкви, немедленно о томъ объявили. Не послушавшійся этого приказанія тімь самымь считался уже отлученнымъ отъ церкви, - и этого отлученія никто не могъ съ него снять, кромъ самого инквизитора. Для еретиковъ это не могло быть страшно, но не трудно себв представить, что должны были чувствовать искренніе католики, жившіе въ еретической містности. Одинъ могъ имъть еретика въ числъ знакомыхъ, другой могь видьть его случайно, третій могь также случайно слышать какое-нибудь еретическое мивніе. Утайка самой ничтожной подробности дълала его несчастнымъ навъкъ-и въ этой и въ будущей жизни. Инквизиція все ставила на счеть, ничего не пропускала. Вотъ, для примъра, нъсколько случаевъ изъ десятковъ тысячъ, имъвшихъ мъсто въ южной Франціи. Одинъ изъ жителей Советерра (Sauveterre) видълъ, какъ три еретика-катара вошли въ домъ одного больного, и слышалъ, будто они дали ему "утъшеніе"; онъ, впрочемъ, не зналъ навърно, были ли это еретики, и что они въ дом'в делали, а говорилъ по слухамъ; темъ не менее, онъ долженъ былъ искупить свою "вину", сходивъ на поклонение одной изъ местныхъ святынь. Другой, врачь, однажды перевязаль руку еретику, --- онъ долженъ былъ совершить такое путешествіе три раза. Одна женщина вла и пила съ другой, про которую слышала, что та придерживается еретических в мн в ній, — ей пришлось сходить на богомолье дважды. Никакая давность не могла погасить подобнаго "преступленія": у инквизиторовъ были особыя книги, куда записывались всв подозрительные люди, и кто разъ попаль въ эту книгу, могъ быть увъренъ, что рано или поздно ему придется отвъчать передъ духовнымъ судьею. Въ 1316 г. была привлечена къ суду одна старуха; при следствіи открылось, что на нее было заявлено подозрвніе еще въ 1268 г., чуть не за 50 лвть, и тогда она отреклась отъ ереси, - что двлали многіе убъжденные католики, чтобы не попасть въ число "нераскаянныхъ" еретиковъ. И вид смодяд октори он оінфародоп оонновави ставсян вифакоп оте подсудимой: ее приговорили къ пожизненному заключенію въ цъпяхъ, хотя она вторично покаялась; иначе ее сожгли бы.

Послѣдствіемъ такой системы была цѣлая туча доносовъ: всякій спѣшилъ довести до свѣдѣнія инквизиціи все, что онъ видѣлъ, или слышалъ, или даже только воображалъ, что слышалъ, — касающагося ереси. Такимъ путемъ у инквизитора составлялся обширный списокъ — пока еще не еретиковъ, а людей, которыхъ общественное мнѣніе той мѣстности считало "неблагонадежными". Оставался вопросъ, какъ выдѣлить изъ числа ихъ дѣйствительныхъ вѣроотступниковъ, подлежащихъ "исключенію изъ міра" тѣмъ или другимъ путемъ? Было два средства: милость и застращиваньс. Раскаявшимся объщали помилованіе; правда, что для настоящихъ еретиковъ, напримѣръ, для "совершенныхъ" катаровъ, это помилованіе равнялось очень тяжкому гражданскому наказанію: ихъ на всю жизнь запирали въ тюрьму (тигиз, отсюда іттигатію и наше "замуровать"). "Вѣрующихъ" не подвергали заключенію, но обставляли ихъ жизнь всевозможными стѣснительными условіями: они должны были носить особенную одежду, съ нашитыми на ней врестами, сразу отличавшую ихъ на улицъ; каждое воскресенье они должны были являться въ церковь и получать отъ священника нъсколько ударовъ розгою, въ знакъ покаянія: то же повторялось во время крестныхъ ходовъ; они не могли быть избираемы ни въ какую общественную должность; наконецъ, неръдко ихъ для большей върности переселяли въ города, населенные исключительно католиками, гдъ положеніе "бывшаго еретика" оказывалось, конечно, очень незавиднымъ. Для человъка, отъ котораго требовали измъны убъжденіямъ, все это было не слишкомъ большой награлой. "Милосердіе" инквизиціи плохо удавалось; страхъ былъ болъе върнымъ средствомъ, чтобы заставить еретика признаться. Какъ примънялось это средство, лучше всего покажетъ образчикъ допроса, сохранившійся въ одномъ руководствъ для инквизиторовъ.

Инвананпіонный допросъ. Нужно прежде всего вспомнить, что призванный къ допросу ни откуда не могъ ждать поддержки. На судъ никого не было изъ постороннихъ людей; законъ требовалъ присутствія двухъ "свидътелей", не принадлежавшихъ къ суду, но ихъ, обыкновенно, выбирали изъ числа монаховъ, преимущественно тъхъ же доминиканцевъ. Защиты не допускалось: защитникамъ церковъ грозила такимъ же наказаніемъ, какъ и укрывателямъ еретиковъ. И, наконепъ, при малъйшей уликъ подсудимаго ждала пытка. Не трудно представить себъ душевное состояніе подозръваемаго, когда онъ являлся къ слъдователю.

"Когда ко мнѣ приводять въ первый разъ еретика для допроса", говорить авторъ руководства, "онъ принимаетъ довърчивый и откровенный видъ человъка, убъжденнаго въ своей невинности. Я спрашиваю его, для чего онъ приведенъ ко мнъ? Онъ отвъчаетъ, съ въжливою улыбкою: "я очень радъ былъ бы узнать это отъ васъ".

Инквизиторь. Вы обвиняетесь въ ереси, въ томъ, что вы въруете и учите иначе, чъмъ въруетъ святая церковь. Допрацисаемый (поднимаетъ глаза къ небу, съ видомъ глубочайтей въры). 
Господи, ты знаеть, что я невиненъ въ этомъ, и что я никогда не върилъ иначе, чъмъ должны върить истинные христіане. И. Вы называете вату въру христіанской, потому что нату вы считаете ложной и еретической. Но я спративаю, считали ли вы когданибудь истинной иную въру, чъмъ та, которую признаетъ истинной римская церковь? Д. Я считаю истинной върой ту, которой держится римская церковь, и которую вы намъ проповъдывали. И. Можетъ быть, изъ вашей секты кто-нибудь есть въ Римъ, кого

вы и называете "римской церковью". Я, когда проповедываль, высказаль некоторыя мненія, общія намь обонмь, напримерь, что существуеть Богь, и вы, поэтому, върите кое-чему изъ того, что я пропов'вдываль. Т'емъ не мен'е, вы можете быть еретикомъ, потому что не въруете во многое другое, во что нужно въровать. I. Я върую во все, во что долженъ въровать христіанинъ. I. Знаю я ваши уловки! То, во что върують члены вашей секты, по вашему, и есть христіанская въра. Но мы теряемъ время въ этомъ препирательствъ. Сважите просто, въруете ли вы въ Бога Отца, Сына и Святого Духа? Д. Върую. И. Въруете ли вы во Христа, рожденнаго отъ Девы, страдавшаго, воскресшаго и вознесшагося на небо? Д. (живо) Върую! И. Въруете ли, что хлъбъ и вино въ евхаристін, совершаемой священникомъ, превращаются въ истинное тело и кровь Христову? Д. Да разве я не должень въ это въровать? И. Я не спрашиваю, должны ли вы въровать, а въруете ли? Д. Я върю всему, чему приказываете върить вы и другіе добрые учители. И. Эти добрые учители-пропов'вдники вашей секты; въруете ли въ то же, во что и я? Да или нътъ? Д. Охотно, если то, чему вы учите, хорошо для меня. И. Для васъ хорошо, если я учу тому же, чему и ваши проповедники... Скажите тогда, веу руете ли вы, что тъло Господа Інсуса Христа находится на алтаръ? Д. (быстро) Върую. И. Вы знаете, что тамъ есть что-то, и что все на свъть принадлежить Господу. Я спрашиваю, находится ли тамъ тело Господа нашего, рожденнаго отъ Девы, распятаго, воскресшаго и т. д.? Д. А вы развъ въ это не въруете? И. Я върую вполиъ. Д. Я также върую. И. Вы въруете въ то, что я этому верю, но я спрашиваю не объ этомъ, а о томъ, веруете ли вы? Д. Если вы хотите перетолковывать всв мои простыя и ясныя слова навывороть, то я ужъ не знаю, что мив и говорить. Я простой и невъжественный человъкъ. Прошу не ловить меня на словахъ. И. Если вы простой человъкъ, отвъчайте просто, безъ увертокъ. Д. Охотно. И. Хотите ли вы поклясться, что вы никогда не слышали ничего противнаго той въръ, которую мы считаемъ истинною? Д. (поблъднъвъ) Если я долженъ поклясться, то охотно сдълаю это. И. Я васъ не спрашиваю, должны ли вы, а хотите ли вы? Л. Если вы приказываете мив поклясться, я готовъ. И. Я не долженъ васъ принуждать, потому что клятва тогда не будеть имъть силы, и гръхъ клятвопреступленія падеть на меня; но если вы хотите поклясться, я выслушаю васъ.

Тогда, дрожа и запинаясь, какъ будто онъ не можетъ припо-

мнить формулу присяги, допрашиваемый произносить ее такь, чтобы ее можно было отнести не къ нему, а къ другому. Или же онъ придаетъ клятвъ форму молитвы, напримъръ: "Господи, помоги мнь, чтобы я не быль еретикомъ!" и т. п. А когда его переспрашивають, онъ удивляется: "развів вы не слышали, какъ я присягнуль?" Или же старается разжалобить инквизитора, говоря такъ: "Я охотно покаюсь, если я въ чемъ-нибудь согращиль, только помогите мив освободиться отъ позорнаго обвиненія, которое взвели на меня безъ всякой вины съ моей стороны". Но дъльный инквизиторъ не долженъ поддаваться на такія уловки, а неутомимо продолжать допросъ, пока не заставить этихъ людей признаться въ ихъ заблужденіяхъ или публично отречься отъ ереси. чтобы, если они впоследствіи окажутся присягнувшими ложно, онъ могъ безъ дальнейшаго разбирательства передать ихъ въ свътскія руки. Если кто-нибудь соглашается присягнуть, что онъ не еретикъ, я говорю ему: "Если вы хотите поклясться для того, чтобы избъжать костра, то знайте, что одной клятвы для меня недостаточно, ни десяти, ни сотни, ни тысячи, потому что вамъ ваши учителя разръшають напередъ извъстное число клятвопреступленій по необходимости. Вы должны будете присягнуть безчисленное количество разъ. Сверхъ того, если противъ васъ будеть хотя одно свидетельство, все ваши клятвы не спасуть вась отъ сожженія. Вы только запятнаете свою совъсть, но не избъжите смерти. Но если вы просто признаетесь въ своемъ заблужденіи, васъ простять". Въ такомъ затруднительномъ положеніи, прибавляеть авторъ, -- некоторые признавались въ своей вине".

Этотъ діалогъ, какъ видимъ, мало походитъ на судебный допросъ; пѣль инквизитора — не открытіе истины, — онъ убѣжденъ, что уже знаетъ ее: не дожидаясь допроса, онъ уже называетъ приведеннаго къ нему человѣка еретикомъ. Нужно не дать ему уйти изъ рукъ; нужно, чтобы онъ какъ-нибудь проговорился, — для этого одинъ и тотъ же вопросъ повторяется въ десяти разныхъ формахъ... Подсудимый, наконецъ, самъ перестаетъ понимать, еретикъ онъ или нѣтъ. Если онъ не еретикъ, то, можетъ быть, слышалъ что-нибудь еретическое: кто можетъ за это поручиться? Въ своемъ наивномъ усердіи, инквизиторъ забываетъ, что, вѣдь, онъ и самъ немало слышалъ еретическихъ мнѣній. Но ему уже не до справедливости: гдѣ дѣло идетъ о вѣчномъ спасеніи, что значатъ временныя страданія хотя бы и вполнѣ невиннаго человѣка. Ивотъ, на костеръ отправляютъ не того, чья виновность внѣ всякихъ со-

мнѣній, а именно того, противъ кого есть только одно свидѣтельство. По этой теоріи, "обвиняемый" значитъ "осужденный". Правъбыль тоть инквизиторъ, который сравнивалъ "Святое Учрежденіе" съ сѣтью, не пропускающей ни одной рыбы. Кто не хотѣлъ сгорѣть, тому оставался только одинъ исходъ: всенародно отречься отъ ереси; такъ или иначе, церковь никогда не проигрывала.

Но если оставить въ сторонъ крайнюю несправедливость и жестокость такой системы, нужно признать за ней несомивниую цълесообразность. Страхъ отлученія доставляль инквизиціи десятки тысячь добровольныхъ шпіоновъ, черезъ которыхъ она знала мальйшія движенія противниковъ. Свытская власть всегда готова была помогать. -- потому что съ нею делились имуществомъ казненнаго. Особенно выгодно было положение инквизиціи въ южной Франціи, гдв власть все болье и болье переходила въ руки короля, смотръвшаго на свои новыя владенія прежде всего, какъ на источникъ доходовъ. Конфискація иміній, принадлежавшихъ еретикамъ, сдъдала французскаго короля самымъ крупнымъ землевладъльцемъ Лангедока. При такихъ условіяхъ сопротивляться инквизиціи не приходилось; нъсколько инквизиторовъ, правда, было убито, но эти вспышки безсильной народной ярости только оживляли усердіе монаховъ, которымъ такая смерть объщала мученическій вънецъ. Облавой шли доминиканцы по Лангедоку, загоняя катаровъ на югь, въ глухія долины Пиренеевъ. Здісь долго укрывался последній изъ "совершенныхъ", Пьеръ Отьё (Pierre Autier); въ 1309 г. и онъ быль схвачень. На предложение отречься онъ отвъчаль жестокой бранью противъ "синагоги сатаны", какъ называль онъ католическую церковь. Это было последнимъ исповеданиемъ "болгарской ереси" на югь Франціи. Некому было совершать "утьшеніе", и "върующіе" Лангедока волей неволей слились съ массой католическаго населенія.

М. Покровскій.



#### XLII.

## Мистика и схоластика XI—XII въковъ.

## (Ансельмъ Кэнтерберійскій, Абеляръ и Бернардъ Клервальскій).

Ансельмъ Кентерберійскій. Около половины XI въка грубая борьба всъхъ членовъ общества между собою немного утихаетъ: являются новыя нужды и запросы; выступаютъ на первый планъ болъе идеальныя потребности; поднимается авторитетъ папства, и оно готовится собрать весь западно - европейскій міръ подъ своей властью, очистить нравы духовенства, освободить его отъ феодальныхъ отношеній къ государямъ и пирамиду феодальнаго общества, основанную на землевладъніи и завершающуюся императоромъ, перестроить въ теократическую, стоящую на почвъ истины ученія Христова, скръпленную духомъ любви и властью духовенства, съ папой въ качествъ верхняго камня. Начинаетъ распространяться и образованіе. Оно идетъ на съверъ изъ Италіи, гдъ остатки древней куль-

HOTOUHHEE: Abelardi opera omnia (Patrologia Migne, t. 178); Hocobia: Ch. de Rémusat. St. Ansèlme de Cantorbery. Paris. 1868; Ch. Rémusat. Abélard. Paris. 1845. 1—2 vol.; Deutsch. Peter Abälard, ein kritischer Theologe des 12 Jahrhunderts. Leipz. 1883; Hausrath, A. Weltverbesserer im Mittelalter. I. Peter Abälard. Leipz. 1895; Hausrath. Histoire de philosophie scolastique. 2 éd. 1878 г. и сл., 2 vol.; V. Cousin. Histoire générale de la philosophie. Paris. 1868 (5-me leçon); Ueberweg. Grundriss der Geschichte d. Philosophie, B. II; Ламе. Ф. А. Исторія матеріализма, перев. Н. Н. Страхова. Спб. 1881; Герее, В. И. Бернардъ Клервальскій (статьи въ "Въстникъ Европы" за 1891 годъ).

туры сохранились въ большей міврів, чівмъ гдів бы то ни было въ Западной Европів. Итальянскій ученый юристь Ланфранкъ изъ Павіи, сдівлавшись монахомъ въ Бекскомъ аббатствів св. Маріи (въ Нормандін), основываеть тамъ школу, послужившую разсадникомъ многихъ другихъ.

Изъ многочисленныхъ учениковъ Ланфранка замъчателенъ Ансельмъ (1033-1109), также итальянецъ (изъ Аосты). Благочестивый, мягкій, сострадательный, преданный книжнымъ занятіямъ и размышленію, сильно вліявшій на всіхъ, кто приходиль къ нему искать христіанскаго утівшенія наи поученія, Ансельмъ быль замінательными человівкоми своего времени. Изи аббатови Бекскаго монастыря онъ быль сдалань архіепископомъ Кэнтерберійскимъ, примасомъ Англін, по желанію короля Вильгельма Рыжаго, сына Вильгельма Завоевателя. На этой высокой должности онъ прославился упорной борьбой съ двумя королями за независимость церкви: онъ защищаль противь нихъ дело Григорія VII, дело папства, церковнаго порядка, нравственности и жизненнаго призванія духовенства, противъ грубаго произвола воролей... Не только на всемъ Западъ Европы, но и въ самомъ Римъ онъ пользовался такимъ уваженіемъ, что его называли "вторымъ Августиномъ", "папой Запада". Молва о его святости переходила изъ устъ въ уста. Біографы сообщають много случаевь изъ его жизни, ярко OTOTRED ATTOHPUL SEMMONOTED.

Такъ, говорять, одно время, еще будучи пріоромъ въ аббатствъ Бекъ, онъ проводиль целыя ночи въ размышленіяхъ о тайнахъ въры. И вотъ, однажды ночью, когда онъ искалъ въ умъ ръшенія вопроса о томъ, какимъ образомъ могли провоки видеть прошедшее н будущее такъ же ясно, какъ настоящее, онъ вдругъ сквозь несколько ствиъ увиделъ, какъ монахи собираются въ церковь къ утрень, подходять къ алтарю, зажигають свычи и лампады, какъ одинъ изъ нихъ дергаеть за веревку колокола и будитъ спящій монастырь. Посла перваго удивленія Ансельма поняла, говорить его біографъ, что Богъ могъ, дъйствительно, дать пророкамъ знаніе окрытаго во времени такъ, какъ ему сейчасъ чудесно было дано видеть скрытое въ пространствъ. Другой разъ Ансельмъ впаль въ тяжелую бользнь и, когда сталь уже выздоравливать, увидыль однажды во сит широкую и быструю раку, которая несла въ своемъ русла мужчинь и женщинь, богатыхь и бъдныхь, съ наслажденіемь плескавшихся въ ея волнахъ. "Это потокъ міра, а вонъ-тихая пристань", сказаль ему голось. И вдругь открылся глазамь Ансельма

Digitized by Google

общирный монастырь: стіны его были изъ чистаго золота, на дворів росла серебряная трава, тихо склонявшаяся подъ людьми, которые на ней отдыхали... Ансельмъ избраль себів жилищемъ это очаровательное місто. "Хочешь ли узнать, что такое истинное терпівніе?" спросиль его таинственный голось. Когда Ансельмъ сказаль: "хочу", — все исчезло, и ему стало ясно, что наша земная, скучная и тяжелая жизнь есть не что иное, какъ ожиданіе небеснаго блаженства: мы должны терпівливо ее переносить, ожидая возвращенія въ наше небесное отечество.

Ансельму приписывають много чудесь; его въра, кротость, чистота характера дълали иногда удивительныя вещи. Воть, напримърь, одинъ случай. Въ монастыръ у Ансельма нашлись завистники, которые подговорили одного очень молодого монаха Осберна бранить Ансельма и смъяться надъ нимъ. Ансельмъ, какъ бы ничего не замъчая, продолжалъ относиться къ молодому человъку попрежнему ласково: терпъливо переносилъ его дерзости, хвалилъ за умъ, многое извинялъ молодостью, и скоро достигъ того, что Осбернъ сдълался его преданнъйшимъ ученикомъ. Тогда Ансельмъ мало по-малу усилилъ свою строгость къ нему, исправилъ его недостатки и сдълалъ изъ Осберна строгаго и ревностнаго исполнителя монашескихъ обътовъ и аскетическихъ подвиговъ. И впослъдствіи Осбернъ просилъ даже Ансельма бичевать его, въ знакъ полнаго своего смиренія и безусловнаго послушанія.

Вообще Ансельмъ очень гуманно относился къ людямъ и, въ частности, къ дътямъ. "Что это значитъ?" спрашивалъ Ансельма одинъ знакомый аббатъ: "День и ночь бьемъ мы порученныхъ намъ мальчиковъ, а они становятся не только не лучше, а все хуже и хуже, и въ концъ концовъ изъ нихъ выростаютъ тупоумные и порочные монахи".--"Дорогой аббать, " отвъчаль ему Ансельмъ: "это и происходить именно оть того, что вы не знаете другого средства, какъ страхъ, угрозы и побои. Этимъ вы убиваете въ нихъ всякую охоту къ свободной работь и извращаете всъ ихъ помыслы и стремленія. Такъ какъ они не видять отъ васъ ни капли любви. нъжности и расположенія къ себъ и такъ какъ они въ вамъ не имъютъ никакого довърія, считая, что все, что вы съ ними дълаете, вы двлаете изъ ненависти къ нимъ, то они растуть съ сердцемъ, исполненнымъ злобы и подозрительности, и думаютъ только о дурномъ. При вашемъ воспитаніи они не имѣютъ понятія о томъ. что такое настоящая любовь; оттого они и выходять мрачными и на всвхъ смотрятъ косо".

Ансельма, по возвышенности его мысли и по его значеню для католическаго богословія на Западі, ставять рядомъ съ Отцами церкви и называють "философомъ Христа". Основой его теологическаго ученія было положеніє: "Я вірую, чтобы понимать, а не стараюсь узнать, чтобы нотомъ увіровать" (Credo, ut intelligam, neque quaero intelligere, ut credam). Ансельму принадлежить такъ называемое онтологическое доказательство бытія Божія. Воть какъ пришель Ансельмъ къ этой мысли, по словамъ его біографа.

Ансельму запала въ душу мысль доказать существование Бога Онтологичетакъ, чтобы оно сдълалось для всякаго яснымъ и неопровержи- ское доказамымь. Эта мысль безпоконла его ежеминутно; отъ жел овь поте- техьотворяль аппетить, сонь, не могь сосредоточенно ислиться. Тогда онъ сталъ бояться, не демонъ ли внушилъ ему эту идею, -- сталъ отгонять ее отъ себя. Но, вопреки всемъ его усиліямъ, она вновь и вновь вставала въ его умъ. И вотъ, однажды ночью, во время всенощной, свътъ озарилъ его: все стало ему ясно; его сердце наполнилось великою радостью. Онъ увидель въ этомъ чудо благодати и въ пылу восторга тутъ же набросалъ основы своего разсужденія на навощенных дощечкахъ, которыя отдаль потомь на сбереженіе одному монаху. Но когда черезъ несколько дней стали искать эти дощечки, ихъ нигде не могли найти. Аисельмъ записаль тогда еще разъ свои мысли и отдель тому же монаху, а этоть спряталь ихъ въ самый дальній уголь своей кельи,---и вдругъ на другое утро дощечки оказались разбитыми на желкіе куски. Ансельмъ решилъ тогда, что это дело дука элобы, который не можеть вынести того, чтобы было доказано существование Бога. Затъмъ онъ собралъ и сложилъ эти куски, прочелъ написанное и вельль переписать на пергаменть "во имя Господне" (in nomine Domini). Съ тъхъ поръ сочинение уже не подвергалось болье несчастіямъ.

Воть вкратив, въ чемъ состоить изложенное въ этомъ сочименіи онтологическое доказательство бытія Божія... Если есть хорошіл вещи, то есть и начно хорошее вообще, т. е. благо; такимъ же образомъ мы должны признать и то, что существуютъ кресота, истина и другія хорошія качества. И мы можемъ и должны представить, что они существуютъ сами по себъ, независимо ни отъ чего другого и притомъ существуютъ въ самомъ чистомъ видъ, доведенными, такъ сказать, до высшей степени совершенства. Совокупность этихъ высшихъ совершенствъ есть Высшее Существо, духовное, неизмѣнное, вѣчное, всевѣдущее, всемогущее, вездѣ-

Digitized by Google

сущее... И даже безумный, говорящій въ сердцъ своемъ: "нътъ Бога" долженъ согласиться, что такое, т. е. сосершенное, Существо необходимо должно существовать, такъ какъ, если бы Оно не существовало, Оно не было бы совершеннымъ, у него не хватало бы столь важнаго свойства, какъ существование. Следовательно, это Существо непременно должно существовать; следовательно, оно существуеть. "И это Ты, Господи Боже нашъ!" (Et hoc Tu, Domine Deus noster), восилицаеть Ансельмъ... Впоследствии это учение стало известно подъ именемъ "онтологическаго доказательства бытія Божія" (оть от, существующее, сущее), т. е. доказательства на основаніи необходимости признака существованія для того, чтобы Высшее Существо было вполнъ совершеннымъ, т. е. дъйствительно Высшимъ.

Ансельмъ былъ, какъ мы уже сказали, преимущественно религіознымъ мыслителемъ. Но въ то же время онъ быль и однимъ изъ представителей средневъковой философіи.

Оредневъ-H RSHOM RRHEOGE

Философія среднихъ въковъ была наслідіемъ класонческой древности, преимущественно Грецін; тамъ, повидимому, впервые возникла философія, какъ общее, охватывавшее весь міръ и незафилософія. висимое отъ традиціонной, языческой религіи знаніе. Но въ средніе въка характеръ и общее значеніе философіи сильно измънились сравнительно съ эпохой древности: философія, не теряя нъкоторой свободы въ области истолкованія, относительно основныхъ принциповъ должна была всецело подчиняться богословію; въ средніе въка философія была ancilla theologiae (служанкой богословія). Извъстно, какое значеніе и вліяніе уже въ самомъ началь среднихъ въковъ получила церковь и вообще религіозные интересы. Среди общаго крушенія античной культуры, когда варвары ломали рішительно все, что встрвчалось имъ на пути, когда разрушилось государство и школа, пали наука и искусство, не распался только одинъ союзъ, кръпкій нравственной связью своихъ членовъ, -христіанская церковь. Полудикимъ германцамъ недоступны были ни соображенія общественнаго блага, ни эстетическое созерданіе, ни отвлеченная умственная работа, но и они, хотя и по-своему, хотя и очень грубо, но все-таки восприняли истины Евангелія. Церковь уже давно пользовалась для своихъ пълей кое-чъмъ изъ научныхъ и философскихъ сокровищъ древности: въ своихъ ученіяхъ она познакомила новые народы съ отрывками древняго знанія и темъ ввела новый міръ въ школу стараго.

Истиннымъ учителемъ среднихъ въковъ, творцомъ "христіан-OXCHACTERA.

свой философіи" является бл. Августинъ, одинъ изъ замівчательнъйшихъ 1) мыслителей вообще. Впослъдствін, когда главные пункты въроученія были уже окончательно раскрыты, потребовалось представить его въ виде научной системы, обосновать и разработать. И поскольку философія среднихъ віжовъ поставила себів эту задачу, она стала церковной "школьной наукой", схоластикой. Но въ средневъковой философіи было и другое направленіе. Если задачей схоластиви было уясненіе и выраженіе въ точныхъ терминахъ и понятіяхъ того, что уже было дано вівроученіемъ, то жистика вела человъка чрезъ познание къ непосредственному восторженному созерданію Божества, къ блаженному единенію съ Нимъ. Къ этимъ двумъ главнымъ теченіямъ философской мысли среднихъ въковъ позже присоединяется третье, имъющее уже болье свытскій и собственно научный характеръ. Теперь мы займемся двумя первыми направленіями, въ ихъ взаимной противоположности; о третьемъ же будемъ говорить особо.

Схоластика, или школьная философія среднихъ в'вковъ, зародилась въ XI въкъ. Уже и ранъе въ епископальныхъ и монастырскихъ школахъ изучались некоторыя изъ логическихъ сочиненій Аристотеля и немногихъ другихъ древнихъ мыслителей (Порфирія, Марціана Капеллы, Боэція, Кассіодорія), съ целью выправки ума учащихся и подготовки къ правильному пониманію и разработив въроученія. Но мало-по-малу, сперва робко и неувъренно, а затъмъ вое сильнъе и настойчивъе, стало развиваться и стремленіе къ знанію вообще, наслажденіе знаніемъ ради знанія. Світлая мудрость классической древности начинала интересовать сама по себъ, и къ XIII въку дъло возстановленія древней философіи было уже завончено: Аристотель сталь praecursor Christi in rebus naturalibus (предтечей Христа въ дълахъ природы"). Начавъ, такимъ образомъ, съ истолкованія в'вроученія по правиламъ аристотелевской логики, средневъковая философія кончила тъмъ, что признала Аристотеля вторымъ своимъ авторитетомъ.

Первые шаги схоластики были очень трудны. Въ глухую эпоху

<sup>1)</sup> Въ ученихъ Августина замътно влиние одной изъ поздивйшихъ оплосоосияхъ школъ древности—неоплатопилия. Къ этой же школъ принадлежалъ
и первый крупный и довольно самостоятельный мыслитель среднихъ въковъ,
Іоаннъ Скоттъ Эригена (т. е. ирландецъ), одиноко стоящій среди своихъ
современниковъ. О немъ извъстно только то, что онъ жилъ въ ІХ въкъ и
Карломъ Лысымъ былъ вызванъ преподавать въ парижской придворной
школъ.



средникъ въковъ казалось богопротивнымъ изучать явыческихъ писателей, --- они были истадіями ада и діавола, и часто, въроятно, любознательный монахъ въ порывъ религознаго ужаса отбрасываль отъ себя, а можетъ быть, и жегь интересный и глубокомысленный, но полный гръха и соблазна древній манускринть. Однако, необходимость изложить полно и систематически истины веры для того, чтобы утвердить ихъ незыблемо на будущее время, чтобы поражать оротиковъ и убъждать невърныхъ, заставила волей-новолей прибъгнуть къ древности и позаимствовать у нея правила изложенія, доказательства и опроверженія. Содержаніе для среднев'вковой мысли было уже дано въ готовомъ виде; она должна была только развить, истолковать и изложить его возможно обстоятельнье и убъдительные. Этимы обусловливалась еще одна основная черта схоластической философіи: ей недоставало свободы, творчества, оригинальности; это была наука толкованія текстовъ; она соглашала авторитеты (auctoritas оть auctor), а не изучала прямо дъйствительность.

Однако, съ теченіемъ времени схоластика становится все болъе и болве самостоятельной въ собственно философской области; отъ нея стали требовать лишь того, чтобы выработанныя ею воззрвнія не противоръчили догматамъ католицизма, строго держались бы въ ихъ рамкахъ; въ этихъ же предвлахъ она вавоевывала себв все большую и большую свободу. Но разъ изъ техъ или другихъ уче-- ный сами схоластики или даже только ихъ недоброжелатели и противники выводили какія-либо следствія, противныя ученіямъ церкви,-эти слъдствія объявлялись ересью, а породившая ихъ философская система -- по меньшей мере, подоврительной.

Тоть факть, что схоластика выросла на логикв, обусловиль формально-лошческий ся характеръ. Схоластики извлекали изъ принятыхъ ими положеній цілыя системы выводовь и заключеній, проводили множество самыхъ тонкихъ различій, бевъ конда делили и подраздъляли... Не надо, конечно, забывать важной стороны этой работы: въ своемъ увлечени отвлеченно-логическимъ доказательствомъ, при всъхъ злоупотребленіяхъ своей діалектикой, схоластики выработали удивительно точный языкъ и привычку къ строгому, последовательному мышленію, которыя оказали большую пользу въ дальнейшемъ развитіи науки.

Вопросъ о природъ универсалій. Реализмъ

Однако, при первыхъ же шагахъ своей деятельности въ формально-логической области, схоластикъ пришлось столкнуться и съ (Платонъ). однимъ чрезвычайно важнымъ вопросомъ, имъющимъ уже не одно

только формальное значение. Это - вопросъ о природа общих понятый (или универсалый). Дъло въ томъ, что уже съ самаго начала утвердился въ философіи совершенно правильный и единственно возможный взглядъ: что настоящій предметь познанія-не частное, единичное, случайное, а то, что есть въ предметажь общаго, постояннаго, существеннаго. Что же такое само это общее, лостоянное и существенное, - то, благодаря чему предметы и являются именно темъ, что они есть на самомъ деле? Определенно решиль этогь вопрось впервые Платонь. Видя, что все на земле непрочно и измънчиво, что какъ души людей, такъ и вижшніе предметы какъ бы содержать въ себъ что-то, веудержимо влекущее ихъ къ порчъ, измъненію, разрушенію, Платокъ пришелъ къ мысли, что настоящій предметь познанія--- не нашь земной, доступный чувствамъ міръ. Существуєть, думаль онъ, другой міръ візчныхъ, честыхъ, поизмънныхъ вещей-міръ идей. Это какъ бы образцы, типы всехъ вещей, въ ихъ настоящем виде и значени. Нашъ земной міръ есть просто пложая, испорченная копія съ этого міра идей; наши земные, скоропреходящіе предметы — только слабыя твии, бледныя отраженія действительно, въ полномъ смысле слова. существующих идей. Люди въ теченіе своей жизни на земль находятся какъ бы въ пещеръ, лежащей при дорогъ; скованные по рукамъ и по ногамъ, они сидятъ спиной во входу, черезъ который въ пещеру врывается потокъ света. По дороге движутся взадъ и впередъ разные предметы, люди и животныя, отбрасывающія неопредъленныя, колеблющіяся твин на задиюю ствну пещеры. Эти-то твии н составляють нашь эемной мірь; онь даеть лишь очень слабое понятіе о красоть и стройности своего прототипа. Сидящіе въ пещерь люди видять однъ эти тъни и ошибочно принимають ихъ за что-то дъйствительно существующее. Но если бы кто-нибудь изъ этихъ людей сбросиль съ себя оковы и выбрался изъ пещеры, изъ этого міра призраковъ, то онъ могъ бы, освоившись съ непривычнымъ для него яркимъ свътомъ, различить и предметы въчнаго, подлиниаго міра. Такой человакъ могъ бы потошъ вернуться въ пещеру, къ покинутымъ тамъ братьямъ; онъ могъ бы разсказать имъ про то, что онъ видълъ; но они, конечно, не поймутъ, не оптиятъ его словъ... Это поэтическое представление было не просто плодомъ фантазіи великаго поэта философа; оно имъло глубокіе корни въ состояніи знаній той эпохи. Прежде всего, внъшній міръ, при недостаточности положительныхъ сведеній о немь, являлся въ значительной степени случайнымъ; все, что мы воспринимаемъ посредствомъ чувствъ казалось недостовърнымъ, неточнымъ, ошибочнымъ. Возьмемъ, наприм'връ, рядъ явленій внівшней природы... Вотъ дерево; огонь превращаеть его въ самого себя (сжигаеть), потокъ самъ превращается въ воздухъ. Воздухъ сгущается въ тучи, тучи проливають дождь; земля покрывается грязью и лужами; въ лужахъ появляются дождевые черви; потомъ лужи высыхають, и на этомъ месть вырастаеть трава и т. д., и т. д., до безконечности. Этотъ хаосъ, этотъ потокъ якленій, казалось, ділаль невозможнымь настоящее познаніе вившняго міра. Надо было остановить этотъ потокъ; нужно было найти дерево, которое всегда было бы самимъ собой, не превращаясь ни во что другое, нуженъ быль въчный огонь, всегда себ'в равный, и т. д. Это постоянство, эту опред'вленность и придавало міру предположеніе о существованін "идей". Далве, важное значеніе имъло и следующее. Уму грека связь между словомъ и предметомъ казалась гораздо теснее, чемъ теперь намъ. Греки были увърены, что не только всякій предметь имъеть имя, но и всякому имени долженъ соотвътствовать предметь. Они върили въ самую тесную связь между словами и вещами. Поэтому, разъ есть слово и понятіе "справедливость", должна была, по ихъ представленію, быть и вещь, соотв'ютствующая этому слову. Разъ есть слова "дерево", "челов'вкъ", должны быть и соотв'втствующіе предметы: дерево вообще, -- не то или другое отдельное дерево, береза, сосна, а просто дерево; человъкъ вообще, -- не Сократъ или Платонъ, а просто человъкъ. Такое ръшение вопроса объ общихъ понятіяхь дівало ихь реальными вещами (гез); а потому и ученіе это называется реализмом: 1). Эту теорію Платона оспариваль уже Аристотель, но его собственное учение по этому вопросу не вполив опредъленно.

HOMERA-HENS.

Первые мыслители среднихъ въковъ были реалистами, въ сейчасъ объясненномъ смысль. Іоаннъ Скоттъ Эригена, Ансельмъ Росцеминъ. Кантерберійскій и др. были увіврены, что общности (универсаліи) дъйствительно существують, какъ особые предметы. Но вскоръ появилось и другое мивніе. Въ конць XI выка изито Росцелинь, каноникъ изъ Компьеня (во Франціи), сталь учить, что "общности"вовсе не предметы; это-просто слова, звуки (flatus vocis), имена (потіпа). Поэтому, никакой "иден" человіка, отдільно оть всімъ человъческих в личностей, нътъ. Ученіе это получило названіе но-

<sup>1)</sup> Это средневъковое вначение слова реализмъ. Теперь такое учение назвади бы скоръе идеализмомъ Но въ средніе въка придавали особенное значеніе утвержденію реальнаю существованія идей.

минализма. Росцелинъ быль обвинень въ страшной ереси "троебожія", осуждень на соборѣ въ Суассонѣ въ 1092 г. и изгнанъ изъ Франціи. По словамъ его обвинителей, эта ересь естественно вытекала изъ его номинализма: разъ номинализмъ содержитъ въ себъ истину, то приходится признать, что въ Богъ дъйствительно существують только три Ипостаси; единая же Сущность ихъ, то, что въ нихъ есть общого, становится не более, какъ названіемъ; а такъ какъ каждая изъ Ипостасой ость истинный Богъ, то какъ будто выходило, что Боговъ три. Такое сившение того, что доступно человъческому познанію, съ превышающими его истинами въры характерно для тогдашней неопытной мысли.

Католическая церковь, услыхавъ, что изъ положеній номинализма можеть вытекать такая ересь, отвернулась оть этого ученія и долго впоследствіи поддерживала своимъ авторитетомъ реализмъ.

У Роспедина учился, -положимъ, очень короткое время, -наиболе Абеларъ. замвчательный изъ схоластиковъ XII ввка-Петръ Абеляръ (1079-1142 г.). Абеляръ быль рыцарскаго рода изъ Бретани (замокъ его отца-Пала, близъ Нанта). Красивый собой, смедый до дервости и самоувъренный до тщеславія, легко и изящно владъвшій мыслью и словомъ, человъкъ съ яснымъ и методическимъ умомъ-Абеляръ привлекаль къ себъ общее вниманіе. Уже въ ранней юности онъ обощель ивсколько тогдащимхъ школь въ поискахъ знанія, а въ самомъ концъ стольтія мы видимъ его двадцатильтнимъ юношею въ Парижъ. Здъсь наибольшимъ успъхомъ среди преподавателей пользовался архидіаконъ парижскій Гильомъ изъ Шампо, прозванный columna doctorum ("столиъ учености"), начальникъ школы при соборъ Notre Dame. По направлению своему, Гильомъ былъ реалистъ; онъ признаваль, что истинная сущность вещей-въ томъ, что въ

Въ то время были въ обычав собесвдованія ученыхъ съ ихъ слушателями, и вотъ однажды Абеляръ, при полной аудиторіи, вызваль своего учителя на споръ по вопросу о природъ общихъ идей. Діалектика Абеляра была блестяща, и Гильомъ, по общему мивнію, потеривлъ поражение. Самъ Абеляръ держался по этому спорному вопросу средняго мивнія: онь полагаль, что, хотя иден отдівльно отъ вещей и не существують, однаво ихъ нельзя признать и одними только словами: нден - продукты (conceptio) ума и выражають существенное свойство мысли. Это учене такъ и называется концептуализмомь.

нихъ есть общаго. Его и началь слушать Абеляръ.

Посль побым нать Гильомомь Абелярь ужхаль изъ Парижа

и открыль собственную школу сначала въ Мелёнь, а потомъ близъ Парижа, въ Корбейль. Усиленная работа съ массой учениковъ, стекавшихся отовсюду послушать молодого, но уже гремъвшаго славой ученаго, подорвала его здоровье, и ему пришлось нъсколько лътъ провести на родинъ, въ помъстьъ отца. Между тъмъ Гильомъ ушелъ изъ школы Notre Dame и основалъ конгрегацію (впослъдствіи аббатотво) св. Виктора, гдъ продолжалъ читать лекціи. Вернувшись въ Парижъ, Абеляръ вмъшался въ толиу его слушателей, возобновилъ прежній споръ и заставилъ Гильома отказаться отъ нъкоторыхъ его мнъній. Это окончательно погубило популярность Гильома. Между тъмъ Абеляръ прошелъ курсъ богословія въ Ланъ подъ руководствомъ очень извъстнаго тогда учителя Ансельма и, вернувшись въ Парижъ, получилъ разръшеніе преподавать какъ богословіе, такъ и философію.

Въ Парижъ Абеляръ тотчасъ же затмилъ всъхъ другихъ учителей и сталъ въ общемъ мнъніи ръшительно первымъ изъ ученыхъ своего времени. Его лекціи отличались живостью и ясностью изложенія, оригинальностью и неожиданностью сравненій, свободой и ръшительностью своей діалектики. Слушать его стекались отовсюду: изъ Англіи, Бретани, Нормандіи, Фландріи, изъ баскскихъ горъ, изъ Пуату, Анжу, изъ Испаніи и Германіи; въ Парижъ всъ его знали; одни гордились и любовались имъ, другіе завидовали ему.

Въ это время Абеляръ былъ приглашенъ преподавателемъ къ одной молодой дъвушкъ, совмъщавшей въ себъ замъчательную красоту, нъжность и величіе духа съ поразительными для того времени повнаніями и съ замъчательной чуткостью къ умственнымъ внтересамъ. Это была Элоиза, племянница каноника при церкви Notre Dame Фульберта. Общность симпатій, совмъстныя занятія сблизили ученицу съ учителемъ, и они полюбили другъ друга. Абеляръ забросилъ лекціи въ школъ, ръдко туда являлся, а если и приходилъ, то чаще всего импровизировалъ стихи въ честь милой Элоизы; слухъ о его любви къ ней пронесся по всему Парижу и дощелъ до ея дяди. Фульбертъ былъ страшно разгнъванъ на Абеляра. Разныя недоразумънія обострили дъло, и въ концъ концовъ, какъ Абеляру, такъ и Элоизъ пришлось отказаться отъ міра 1). Абе-

<sup>1)</sup> Вотъ что она впосабдетвіи писла Абеляру: «Я тотчасъ посаущалась твоего приказанія (поступить въ монастырь)... Никогда я не искала въ тебъ ничего, кромъ тебя самого... Клянусь Богомъ, что, если бы Августъ, властитель цълой вселенной, счелъ меня достойной быть его женой и повергъ бы

дярь поступиль въ монахи въ аббатство С. Дени; Элоива, по его желанію, также постриглась въ одномъ монастыръ, такъ какъ, потерявъ Абеляра, она потеряла все на свътъ. Впослъдствів Элома была аббатиссой монастыря св. Духа (Параклета), основаннаго Абеляромъ, и пользовалась величайшимъ почетомъ и уваженіемъ со стороны пастырей церкви за мудрое управленіе, прекрасный характеръ, за всъ лучшія качества души. Имя Элоизы перешло въ пъсни, романы и разсказы и извъстно всему западновропейскому міру. И дъйствительно, ея умственныя и нравственныя качества, широкое образованіе, нъжность чувствъ, сила и прочность любви дълають ее одной изъ лучшихъ и самыхъ свътлыхъ женщинъ всёхъ въковъ и народовъ.

Постригинсь въ монахи, Абеляръ продолжалъ заниматься богословіемъ и учить... Но его ученіе о Божественной Троичности вызвало вскор'в сильное неудовольствіе противъ него.

Абеляръ говорилъ, что, такъ какъ всякій единичный предметь можеть имъть три свойства, то то же можно сказать и о Единомъ Богь: можно считать три Лица св. Трояцы свойствами, качествами Бога. Вога Отца Абеляръ называль божественной Силой, Бога Сына-божественнымъ Разумомъ, св. Духа-божественной Благодатью, Милостью и Любовью. Такимъ образомъ, съ одной стороны, Абеляръ какъ бы впадалъ въ давно осужденную церковью ересь единства Божественной Личности, а съ другой, выходило, что Лица св. Троины какъ бы не равны между собой: св. Духъ, напримъръ, являлся лишеннымъ всемогущества и мудрости, а это была уже самая страшная ересь - хула на св. Духа. Затвиъ, Абеляру поставили въ вину самое отношение его къ истинамъ и таинствамъ въры; онъ не хотълъ върить просто, не разсуждая, - върши и върой понимать (какъ Ансельмъ) или мобить Бола и повнавать Его черезъ эту любовь (какъ учили мистики). Онъ хотълъ умомъ понять таниства въры, таниства, стоящія выше человіческаго разумънія... Его противники, напротивъ, пънили только ту въру,

къ мониъ ногамь свою власть надъ міромъ, я все-таки предпочла бы твою любовь... Да и кто, какон женщина или дъвушка не горъла желаніемъ видъть тебя, не совщила взглянуть, когда ты являлся на улицажъ? Ты отлично владъль тъми двумя дарами, которые такъ высоко цънется женщинами: прелестью разговора и изиществомъ пънія! Стихи, которые ты шутя сочинялъ въ часы отдыха отъ философскихъ занятій, сдълали мое имя извъстнымъ во многихъ странахъ... И если бы ты очутился въ аду, то, видитъ Богъ, я не только не поколебалась бы послъдовать за тобой туда,—по твоему приказанію, но даже съ родостью послъщило бы туда, чтобы предупредить тебя тамъ».

которая вірить помимо разума, даже вопреки ему,—въ вірів же, согласной съ разумомъ, они не виділи никакой заслуги передъ Богомъ... Самъ Абеляръ вовсе не считалъ себя еретикомъ и быль пораженъ, когда на соборів въ Суассонів въ 1121 г. его осудили, какъ еретика, и приговорили къ заключенію.

Однако, въ заключени онъ пробылъ недолго. Выйдя на свободу, онъ устроилъ школу близъ Ножана на Сенв и основалъ здвсь общину "Параклетъ" (т. е. Утвиштель) во имя св. Духа; тутъ около него опять собралось множество учениковъ. Но вскорв онъ уступилъ Параклетъ Элоизв, которая устроила здвсь женскій монастырь, а самъ принялъ место аббата въ одномъ изъ монастырей Бретани. Черезъ несколько летъ Абеляръ опять вернулся въ Парижъ и преподавалъ тамъ съ прежнимъ успехомъ. Тутъ-то выступилъ противъ него Бернардъ, аббатъ монастыря Клерво (Clairvaux, Clara vallis).

Вернардъ Клервальскій. Бернардъ (1091—1153) былъ человъкъ совсвиъ иного закала, чъмъ Абеляръ. Если Абеляръ всю жизнъ училъ и учился, жилъ умомъ, то Бернардъ былъ весь олицетвореніемъ религіознаго чувства. Ему казалось въ порывахъ этого чувства, что онъ какъ бы сливается своей дущой съ Божествомъ... Такое настроеніе и называется мистицизмомъ, и Бернардъ былъ однимъ изъ крупнъйшихъ мистиковъ среднихъ въковъ.

Съ детства онъ отличался чрезвычайной задумчивостью, любиль уединеніе, и хотя его рыцарское происхожденіе, красивая вившность и блестящій ораторскій таланть — все сумило ему впереди успъхи на военномъ или вообще мірскомъ поприщъ, но онъ все бросиль, оть всего отказался и ушель въ бъдный и строгій монастырь Сито. Потомъ онъ самъ основаль монастырь Клерво и, будучи тамъ аббатомъ, ввелъ самый строгій уставъ. Онъ такъ ревностно исполняль всв аскетическіе подвиги, что уничтожиль въ себъ самое желаніе пищи, потеряль совершенно вкусь; всякое сношеніе съ гріховнымъ міромъ было для него мученіемъ: онъ сталь подъ монашескимъ капюшономъ закупоривать себв уши воскомъ, чтобы не слыхать суетных разговоровъ близкихъ ему людей, когда они навъщали его въ монастыръ. Говорять, что, проъзжая однажды съ нъсколькими лицами возлъ одного изъ красивъйшихъ въ мір'в озеръ — Женевскаго, онъ совершенно его не зам'втилъ и быль очень удивлень, когда потомъ услыхаль, что его спутники говорять о какомъ-то озеръ... Выше всего Бернардъ ставилъ любовь къ Богу; всъ остальныя добродътели, безъ любви, говорилъ онъ, сколько бы ихъ ни было, вовсе не безпокоятъ демоновъ...

Высшая ступень любви къ Богу — это, когда человѣкъ и самого себя любитъ только ради Бога; ея не достигаетъ никто изъ смертныхъ, но въ ней высшее блаженство человѣка.

Бернардъ былъ великій религіозный поэть и ораторъ; и его сильная личность, его горячее слово покоряли всв сердца и неотразимо дъйствовали на окружающихъ. Онъ твердо и пламенно отстаиваль свой монашескій подвигь противь мірскихь стремленій и всехъ зваль нь Богу, всехъ убъждаль всецело ему отдаться. И его проповъдь была не напрасна... Онъ увлекъ за собой въ монастырь своего отда, двухъ братьевъ, замужнюю сестру. Одному изъ братьевъ, когда тотъ отказывался пострачься, Бернардъ приложиль палець въ груди и предсказаль, что скоро адъсь пройдеть копье и откроеть воль Божіей путь къ непокорному серацу. Дъйствительно, вскоръ молодой рыцарь быль раненъ и даль объть постричься въ монахи. Бернардъ пользовался громаднымъ уваженіемъ у своихъ современниковъ, которые считали его пророкомъ и святымъ. Онъ громиль монаховъ-клюжійцевъ за ихъ богатство, епископовъ, съ Сугеріемъ во главѣ, — за свѣткость и излишнее участіе въ политикъ, даваль указанія папамъ и государямъ, вдохновляль массы. Такъ, когда въ 1130 г. вследствіе интригь въ коллегін кардиналовъ были избраны заразъ двое папъ, французскій король Людовикъ VI созваль въ Этампъ соборъ, и ръшеніе вопроса о томъ, который папа законный, было съ общаго согласія предоставлено, какъ Божье дівло, Божьему человітку — Бернарду... Бернардъ разсмотрълъ ходъ выборовъ того и другого папы, права на папство и личныя достоинства каждаго изъ нихъ... Простой монахъ сталъ, такимъ образомъ, судьей надъ высшимъ учрежденіемъ церковнымъ-надъ коллегіей кардиналовъ- и цензоромъ жизни обоихъ соперниковъ изъ-за апостольскаго престола. Бернардъ призналъ законнымъ папой Иннокентія II, и соборъ, ждавшій рішенія Бернарда, какъ слова, исходящаго отъ св. Духа (по выражению современника), приняль съ восторгомъ его решение и безь голосованія присягнуль Иннокентію.

Бернардъ былъ однимъ изъ вождей и въ томъ великомъ движеніи, которое увлекало Западъ въ крестовые походы. Онъ, по просьбъ перваго магистра военно-монашескаго ордена тампліеровъ, написаль трактатъ "во славу новаго воинства", гдѣ въ сильныхъ словахъ и образахъ представилъ идеалъ, къ которому должны были стремиться эти рыдарскіе ордена... Но кромѣ того, Бернардъ принялъ и болѣе активное участіе въ этомъ дѣлѣ: онъ проповедываль второй крестовый походь (1147 г.). Около этого времени владенія христіань въ Палестине подвергались страшной опасности, и сельджуки были уже недалеко отъ Іерусалима. Папа для пропов'я и организаціи похода выбралъ Бернарда. Больной, изможденный, едва передвигавшій ноги, Бернардъ повиновался. Въ городкъ Везеле во Франціи собралась громадная толпа людей всьхъ сословій, расположившаяся по склону холма. На вершивь этого холма быль поставлень деревянный помость, и туда взошель Бернардъ въ сопровождений французскаго короля Людовика VII. Уже одинъ видъ Бернарда, болъе похожаго на духа, на привидъніе, чыть на человъка, поразилъ всъхъ; онъ началъ говорить, -- и слова огненнымъ потокомъ полились изъ устъ его... Толпа дрогнула отъ религіозно-воинственнаго энтузіазма... раздался крикъ: "крестовъ! крестовъ! "-и у Бернарда не хватило заготовленнаго заранве запаса ихъ.

Этотъ порывъ обезпечилъ участіе Франціи въ задуманномъ крестовомъ походъ. Оставалось склонить къ тому же Германію. Императоръ Конрадъ III и слышать не хотель о походе, но Вернардъ явился къ нему и угрозой Страшнаго Суда заставиль принять крестъ... Чтобы возбудить религіозную ревность въ итвмецкомъ народъ, Бернардъ предпринялъ путешествіе по Рейну... Нъмцы не понимали ни слова изъ его ръчей, но звукъ его голоса и выраженіе лица производили потрясающее впечатлівніе, — и во Франкфурть на Майнъ народъ, теснясь въ пылу восторга, едва не задавилъ вдохновеннаго проповъдника, такъ что мощный Конрадъ Гогенштауфенъ, сбросивъ съ плечъ свой императорскій плащъ, схватиль его въ свои объятія и, высоко поднявъ надъ толюй, вынесъ изъ собора.

Охожастика

Таковъ быль человъкъ, выступившій противъ Абеляра. Въ и мистика. лиць ихъ здъсь столкнулись два главныхъ и коремнымъ образомъ противоположныхъ умственныхъ теченія среднихъ віжовъ: мистическое и схоластическое. Схоластики мыслили, работали надъ расчлененіемъ и соединеніемъ понятій; мистики молились и созерцали, трепетали и каялись; тамъ была увъренность въ силахъ своего ума, -- здъсь сознаніе своего ничтожества; тамъ бойкій, веселый школьникъ-клирикъ, здъсь-угрюмо восторженный отшельникъ; тамъ школа, хотя и тесно связанная съ церковью, здесь - монастырь.

> Понятно, что Бернарать не могъ сочувствовать ученіямъ Абедяра. Въ 1140 г. онъ выставилъ противъ него обвинения въ самыхъ страшныхъ ересяхъ: онъ называлъ его последователемъ заразъ и Арія и Савеллія, говорилъ, что Сына Божія по Его воплощеніи Абе

ляръ уже не считаетъ Лицомъ св. Троицы, что въру онъ называетъ просто "миъніемъ" (оріпіо), гръхомъ считаетъ не самый постунокъ, а намъреніе, не гръховное дъло, а только гръховную волю, такъ что зло, сдъланное по невъдънію, по его миънію, — не гръхъ... Значитъ, по ученію Абеляра, не виновны евреи, распявшіе на крестъ Христа, такъ какъ они казнили въ Немъ не Мессію, а простого преступника — съ ихъ точки зрънія! Таковы были главные изъ пунктовъ обвиненія.

Въ основъ всего этого преслъдованія лежало убъжденіе, что Абеляръ подрываетъ самую религію, что онъ отыскиваетъ въ ней все, что могло ее уронить, и въ ущербъ христіанству превозносить язычество и древнюю мораль... Дъйствительно, въ одномъ сочиненіи ("Разговоръ философа, еврея и христіанина") Абеляръ язычество ставилъ выше іудейства и признаваль, что лучшіе изъ языческихъ философовъ войдуть въ царствіе Божіе вмъсть съ христіанами; но отсюда, конечно, еще далеко до того, въ чемъ его обвиняли противники.

Особеннымъ нападкамъ подвергалось сочинение Абеляра, озаглавленное "Sic et Non" ("Да и нътъ"). Въ этомъ сочинени Абеляръ собралъ 158 пунктовъ, по которымъ можно найти противоръчія въ источникахъ ученій католической церкви. Надо замітить, что противорвчія эти были часто болье кажущіяся, чьиъ действительныя; кром'в того, далеко не вс'в церковные писатели, которыхъ цитируетъ Абеляръ, имъютъ одинаковый авторитетъ... Такимъ образомъ, это сочинение Абеляра было вовсе не такъ страшно, какъ казалось его противникамъ. Напротивъ, такое сопоставление было необходимо для того, чтобы намътить главные пункты, подлежащіе разъясненію, безъ чего нельзя было начать разработки богословія. Дівствительно, такая разработка скоро началась, и "Sic et Non" послужило основой для многихъ трудовъ, признанныхъ католической церковью совершенно свободными отъ всякой ереси и создавшихъ въ следующемъ веке полную систему католического въроученія. Въ числь 158 вопросовъ, намыченныхъ Абеляромъ, есть и болье важные, есть и очень второстепенные.... Такъ, вопросъ 52-й состоить изъ сопоставленія нісколькихъ містъ Библіи, причемъ оказывается, что въ одномъ случать сказано, что Адамъ созданъ въ раю, а въ другомъ, —что вив рая; вопросъ 147-й, напр., сопоставляеть мизнія двоихъ изъ св. Отцевь, изъ которыхъ, по одному, выходить, что гръхъ Каина будеть когда-нибудь прощенъ, а по другому, --что этого быть не можетъ, и т. п. Вопросы

у Абеляра остаются нервшенными; самъ онъ не даетъ на нихъ никакого отвъта; онъ выставляетъ только пункты для критики. Надо замътить, что форма положенія и противоположенія не представляла вообще чего-либо необычайнаго въ средніе въка: она была любимой формой изложенія у всъхъ схоластиковъ.

Ооборъ въ Санов. Омерть Абежара.

Но хотя Абеляра можно было ващищать, нисколько не погръшая противъ своей религіозной совъсти, однако, общее мивніе, подъ вліяніемъ, главнымъ образомъ, Бернарда, было враждебно обвиняемому. По просьбъ самого Абеляра, король Людовикъ VII созваль для суда надъ нимъ соборъ въ г. Сансъ на Троицынъ день 1141 года. Туда съвхалось множество епископовъ, графовъ и рыпарей, аббатовъ, пріоровъ, декановъ, архидіаконовъ и простыхъ клириковъ. Сансъ былъ городомъ вполив церковнымъ; вліяніе епископа было всесильно, и народъ уже прежде привыкъ слышать, какъ Абеляра въ проповедяхъ называють антихристомъ и сатаной.... И воть, оба противника вступають въ городъ.... въ одни ворота-Бернардъ, одътый въ грубое платье своего монастыря, ему предшествуеть молва о его святости и чудесахъ; съ другой стороны въвзжаеть Абеляръ, еще гордо, несмотря на свои годы и несчастья, несущій свою красивую голову, окруженный учениками далеко не монашескаго вида.... Всюду, гдв проходиль св. вобатъ, народъ падалъ на колени, и головы склонялись подъ благословеніе чудотворной руки; напротивъ, если кто любопытствовалъ взглянуть на Абеляра, всякаго охватываль ужась при мысли о томъ, что онъ интересовался столь ужаснымъ еретикомъ....

Абелярь, однако, не думаль, что его діло окончательно проиграно: онъ надізялся на поддержку тіхть, чьи религіозныя митінія были менте нетерпимы, надізялся на общественное митініе, втроваль въ свой великій діалектическій таланть.... Но теперь все было противъ него, даже полная торжественности обстановка собора .. и среди нея—этоть монахъ, уже возведенный въ святые народной молвой....

Бернардъ обвинялъ; но едва начали читать 17 положеній, извлеченныхъ изъ сочиненій Абеляра и признанныхъ еретическими, какъ Абеляръ прервалъ чтеніе, сказавъ, что онъ не признаетъ другого судьи, кромъ папы, и вышелъ съ учениками изъ засъданія. По настоянію Бернарда, соборъ призналъ Абеляра еретикомъ...

Теперь вопросъ быль въ томъ, какъ посмотрить на дѣло Римъ.... Бернардъ имѣлъ большое вліяніе на папу, который былъ ему обязанъ признаніемъ законности своего избранія, и теперь онъ воспользо-

вался этимъ вліяніемъ. По его внушенію, были составлены два письма къ папѣ отъ епископовъ, засѣдавшихъ на соборѣ; кромѣ того, онъ писалъ лично отъ себя: онъ думалъ окончить жизнь спокойно, но онъ не зналъ, что здѣсь долина скорби, земля забвенія.... Возсталъ Голіаеъ, тѣмъ болѣе смѣлый, что противъ него нѣтъ Давида; Голіаеъ этотъ—Абеляръ. Пусть папа вспомнитъ о своемъ долгѣ защищать церковь, пусть раздавитъ ярость еретиковъ, пусть онъ схватитъ, пока они еще малы, лисенятъ, портящихъ виноградники Господа!... Бернардъ писалъ также многимъ кардиналамъ, рѣзко обличая Абеляра, называя его творцомъ лжи, создателемъ превратныхъ ученій, еретикомъ еще болѣе опаснымъ по упорству, чѣмъ по зловредности своихъ ученій.

Абеляръ отправился было самъ въ Римъ искать суда у папы, но по дорогъ попалъ въ монастырь въ Клюни, гдъ аббатомъ былъ Петръ Почтенный (Petrus Venerabilis), кроткій и просвъщенный пастырь церкви, проникнутый истинно-христіанской любовью.... Абеляръ остался здъсь и прожилъ почти два года, исполняя всъ самыя тяжелыя работы въ монастыръ, грустный, молчаливый, задумчивый. Вскоръ онъ написалъ здъсь отреченіе отъ своихъ мнъній, осужденныхъ Санскимъ соборомъ, примирился съ Бернардомъ и умеръ 21 Апръля 1142 года. Впослъдствіи прахъ его былъ положенъ въ одну гробницу съ останками Элоизы; надпись гласила: Requiescant a labore doloroso et amore.

Дізло Абеляра не пропало: онъ создалъ тотъ "діалектическій" методъ, который утвердился съ тізхъ поръ въ католической церкви и которымъ работали всъ світила схоластическаго богословія и философіи. Одинъ изъ учениковъ Абеляра — Петръ Ломбардъ, бывшій впослідствіи епископомъ парижскимъ, написаль 4 книги "Мнізній" (Sententiarum), гді свель взгляды св. Отцевъ на главные вопросы богословія. Это сочиненіе послужило основой для дальнійшихъ трудовъ въ томъ же роді; его изучали въ позднійшее время въ школахъ больше, чізмъ даже Библію. Къ числу учениковъ Абеляра принадлежали еще очень многіе наиболіте выдающієся люди сліздующаго поколізнія: знаменитый Арнольдъ изъ Брешіи, выдающієся ученые и писатели—Іоаннъ Сольсберійскій, Оттонъ Фрейзингенскій, Гильбертъ изъ Поррэ, бывшій епископомъ Пуатье, и др. Возбужденное Абеляромъ умственное движеніе дало богатые плоды особенно въ сліздующемъ (ХІІІ) столізтіи.

В. Ивановскій.

#### XLIII.

# Народное образованіе и университеты въ

Киприки.

Система школъ, развившаяся въ Римской имперіи, погибла вмѣстѣ съ многими другими учрежденіями въ эпоху такъ называемаго "великаго переселенія народовъ". Полудикіе германцы стояли по своему развитію неизмѣримо ниже древнихъ римлянъ и романизованныхъ варваровъ, и общая грубость ихъ быта и умственной жизни долго не вызывала серьезной потребности и не давала подходящихъ условій для возникновенія болѣе или менѣе обширной системы образовательныхъ учрежденій.

Въ общемъ крушеніи древней культуры упѣлѣли, правда, формы христіанскаго богослуженія, для передачи которыхъ отъ поколѣнія къ поколѣнію требовалось, по крайней мѣрѣ, умѣнѣе читать полатыни, т. е. выговаривать непонятныя слова чуждаго германцамъ языка. Грамотность и хотя бы очень скудныя познанія требовались, правда, и для нѣкоторыхъ другихъ цѣлей: для составленія актовъ гражданскаго обихода — всякаго рода дѣловыхъ писемъ и

Пособія. Николай Сперанскій. Очерки по исторіи народной школы въ Западной Европъ (Возникновеніе народной школы. Строй западно-европейскаго образованія въ средніе въка). М. 1896; Н. Denifle. Die Universitäten des Mittelalters bis 1400. I Band. Berlin. 1885; Fr. Paulsen. Geschichte des gelehrten Unterrichts auf den deutschen Schulen und Universitäten vom Ausgang des Mittelalters bis zur Gegenwart. 2 Auflage. Leipzig. 1896; К. Шмидтъ. Исторія педагогики, т. ІІ, перев. Э. Циммермана, М., 1879; Проф. Ө. Я. Форминскій. Борьба Парижскаго университета съ нищенствующими монахами въ половинъ XIII въка (Журналъ Мин. Нар. Просв., сентябрь 1892 г.).

грамоть, для цвлей гражданскаго управленія и т. п. Но все-таки основнымъ мотивомъ къ пріобретенію техъ крайне скромныхъ познаній, какія только и были доступны въ началь среднихъ выковъ, являлись потребности богослуженія. И хотя далеко не все духовенство той грубой эпохи было не только образовано, но и просто грамотно, во всякомъ случав, внв духовенства людей, умвашихъ четать, уже вовсе не было. Отсюда, по преобладающей профессіи грамотныхъ людей, всёхъ ихъ относили къ духовенству: всё они назывались "клириками" (clerici, отъ clerus, жійрос, клиръ, т. е. духовенство); всв имъли право и на одно изъ внешнихъ отличій духовенства отъ мірянъ-на тонзуру (выстриженіе макушки головы), и почти всв грамотные изъ низшихъ классовъ пользовались имъ 1). Болье того, почти всв получивше образование люди, чемъ бы они въ жизни ни занимались, должны были въ средніе въка оставаться безбрачными, по примъру духовенства въ собственномъ смыслъ слова. Вступая въ бракъ, ученый клирикъ навсегда терялъ право на полученіе какого-нибудь "бенефиція" или "пребенды" (т. е. дохода съ какой-либо церковной должности)---главныхъ источниковъ существованія для ученыхъ. Такимъ образомъ, въ Парижскомъ университеть, напр., даже доктора медицины, дальше другихт ученыхъ стоявшіе отъ религіи, получають разрівшеніе жениться только въ половинъ XV въка, а для женитьбы одного вънскаго профессора въ XIV въкъ современники не могли подыскать другого объясненія, кром'в сумасшествія: "uxorem duxit, versus in dementiam" ("сощель съ ума-женился"). Такъ долго не могло общество отдълить понятіе образованности оть понятія принадлежности къ церкви.

Но хотя средневъковая школа возникла и все время жила въ Школа, какъ нъкоторой связи съ церковью, однако это не дълало ее простымъ ковяйствен-придаткомъ къ церковной организаціи. "Обязанность заботиться о ное предраспространеніи и содержаніи школъ, про которую твердятъ свопріятіє. имъ прелатамъ католическіе законодатели, превращается жизнью въ одно изъ феодальныхъ правъ "полезнаго" характера. Приви-

<sup>1) &</sup>quot;Это своеобразное свидътельство объ окончании начальной школы, не налагая никажихъ обязанностей, давало очень серьезныя жизненныя преимущества, такъ какъ ставило человъка подъ особое покровительство могучей духовной власти. Недаромъ купцы, которымъ много приходилось путеществовать, иногда самовольно выбривали себъ макушки, чтобы въ случать бъды сойти за клириковъ" (Н. Сперанскій, Очерки по исторіи народной школы въ Зап. Европъ, стр. 181—182).

легированные духовные и свътскіе сеньёры "держать школы" такъ же, какъ они держать общественныя хлебопекарни и мельницы, т. е. на полныхъ правахъ частной собственности въ томъ видъ, въ какомъ она существовала въ средніе въка. Школа не знаеть ни государственной, ни церковной организаціи; она представляеть собою видъ промышленнаго предпріятія и подчиняется общему характеру экономического строя своей эпохи... Количество школь, нужныхъ для данной мъстности, выборъ учителей, установленіе школьной таксы — все это зависьло не оть духовнаго управленія, а отъ школьныхъ патроновъ. Ими часто являлись духовныя лица и государи, но не какъ представители государственнаго или церковнаго начала, а какъ всъ другіе феодальные собственники... Право "школьнаго патроната" очень цвиилось: оно постоянно поминается въ купчихъ крепостяхъ, его дають въ ленъ, дарятъ, имъ дълятся; школы приносять патронамъ доходъ, патроны дають ихъ за деньги или какъ награду за услуги, и патронатъ не только дарится, но и продается отдъльно отъ именій. Одинъ нормандскій сеньёръ, Ивъ де-Вьепонъ, пишеть въ 1403 году: "въ силу моей половинной бароніи есть у меня право давать въ свой чередъ школу въ Нефбургв: дается она на три года, и разъ даю ее я, а другой разъ сеньёръ де-Камбонъ, и такъ далве, по-очереди" 1).

Однако, не всё школы зависёли такимъ образомъ отъ мѣстныхъ сеньёровъ: съ XII вѣка начали возникать свободныя, самоуправляющіяся образовательныя корпораціи, зависѣвшія уже не
отъ мѣстныхъ, а непосредственно отъ одной изъ всемірныхъ властей: отъ папы или отъ императора; это—"университеты". Возникновеніе университетовъ не уничтожило, конечно, прежнихъ школъ;
оно только придало имъ еще одну новую функцію: старыя школы
стали подготовительными къ университетамъ. Но все-таки эпоха
возникновенія первыхъ университетовъ, т. е. конецъ XII и начало
XIII вѣка, составляетъ грань въ исторіи средневѣковаго образованія.

Низтія школы. Надо отмътить одну основную черту средневъковой школы, естественно вытекавшую изъ положенія ея относительно церкви и государства: школа эта не была регламентирована. "Мы привыкли разсматривать дъленіе образованія, а въ связи съ этимъ и школъ, на три ступени: начальную, среднюю и высшую,—какъ что-то, само собою разумъющееся и неизбъжно вытекающее изъ сути дъла. Эти ступени у насъ строго разграничены путемъ законодательныхъ

<sup>1)</sup> Н. Сперанскій, Очерки, стр. 211—214.

постановленій. Но средніе въка не знали еще ни школьнаго законодательства, ни строгаго деленія школь на разряды. Только одно образовательное учреждение выдълялось ясно очерченными границами изъ совокупности всёхъ тогдашнихъ школъ: это былъ университеть, который поэтому и назывался "привилегированной школой". Всв прочія училища не подчинялись никакой регламентаціи: въ нихъ совствит не было установленныхъ задачъ преподаванія, не было и разъ навсегда опредъленнаго круга учебныхъ предметовъ. Въ каждомъ изъ нихъ преподавалось то, что было желательно и возможно по общему положенію вещей въ каждое данное время. Никакихъ правъ по образованію тогда не было въ поминъ. Даже къ поступавшимъ въ число студентовъ университета не предъявлялось тогда никакихъ определенныхъ требованій въ смысле образовательной подготовки... Самое отделение университета отъ низшихъ школъ носило въ средніе въка совершенно иной характеръ, чемъ теперь. Теперь гимназія и университеть различаются между собою по составу и формъ самаго преподаванія. Въ средніе же въка ихъ раздъление основывалось преимущественно на внъшнемъ признакъ автономнаго управленія, которое и ставило университетъ выше всъхъ прочихъ школъ" 1). Этимъ объясняется неустойчивый и пестрый характеръ средневъковыхъ школъ; въ нихъ лишь постепенно и самобытно складывается то, что принимаеть твердыя формы въ теченіе Новой исторів.

Мы остановимся сначала на школахъ стараго типа, а затъмъ перейдемъ къ университетамъ.

Что представляли собою эти старыя школы? Какіе мотивы вызвали ихъ учрежденіе? Были ли эти школы "начальными училищами" въ томъ смыслѣ, въ какомъ мы понимаемъ такія училища теперь? Долженъ ли былъ проходить черезъ нихъ, по возможности, весь народъ, чтобы почерпнуть тамъ нѣкоторыя, хотя бы скудныя познанія о Богѣ, мірѣ и человѣкѣ, нѣкоторые элементы общаго образованія въ духѣ той эпохи?—Нѣтъ; такого характера средневѣковая начальная школа не имѣла. Она была латинской школой; она учила латинскому языку по латинскимъ руководствамъ, что дѣлало ее совершенно чуждой народу въ его пѣломъ. Кромѣ того, въ средніе вѣка, при общей бѣдности и малочисленности учебныхъ учрежденій, нечего было и думать провести черезъ школу сколько-

<sup>1)</sup> Paulsen, статья въ Historische Zeitschrift, 1881, стр. 400; Н. Сперавскій, Очерки, стр. 99—100.



нибудь значительную часть народа. Въ то время даже простая грамотность представляла необыкновенныя трудности: надо было безграмотнаго человъка наччить читать непонятныя ему латинскія слова неразборчивыхъ рукописей. Это дълало искусство чтенія столь труднымъ, что даже школьное преподаваніе шло въ средніе въка такимъ образомъ: дъти сначала выучивали съ голоса не только главнъйшія молитвы, но и всю латинскую псалтирь, и затімь уже только учили азбуку и садились читать по той же псалтири 1). И хотя католическая церковь никогда не упускала окончательно изъ виду воспитательнаго воздъйствія на народъ, однако она пользовалась для этого другими, менъе дорого стоившими и болъе доступными народу средствами: пропов'тью, испов'тью, совершениемъ богослуженія, таинствъ и обрядовъ. Школа же имъла въ средніе въка другое назначеніе: она должна была готовить пастырей церкви, а также лицъ всъхъ профессій, соприкасавшихся въ средніе въка съ церковью: школьныхъ учителей, переписчиковъ рукописей и т. д. Это была школа для подготовки духовенства, набиравшагося при целибать изъ всего народа, и только въ этомъ смысль ее можно назвать "народной".

Извъстны заботы Карла Великаго объ учреждении школъ въ своей имперіи <sup>2</sup>). Но приказанія его часто оставались мертвой буквой; а если гдъ въ его время и были заведены школы, то большинство ихъ погибло въ неурядицахъ и смутахъ ІХ въка. Поэтому, если не считать немногихъ школъ въ деревняхъ, то всъ образовательныя учрежденія первой половины среднихъ въковъ сводятся къ монастырскимъ и капитульнымъ <sup>3</sup>) школамъ. И тъ и другія дълились на "внутреннія" и "внъшнія". Во внутреннихъ воспитывались ученики, которые уже въ дътскомъ возрастъ были приняты въ монахи или каноники (риегі oblatі); во внъшнихъ учились "свътскія" дъти. Но и эти свътскія дъти шли лишь за

і) Н. Сперанскій, Очерки, стр. 26.

<sup>2)</sup> См. объ втомъ въ "Книгъ для чтенія по исторіи среднихъ въковъ", І вып., статья XVI, стр. 384 п сл.

<sup>3) &</sup>quot;Капитулы канониковъ—особаго рода духовныя конгрегація, дълившія съ епископами дъло управленія епархіями; они держели въ своихъ рукахъ всъ крупныя церкви. Капитулъ собора того города, гдъ была резиденція епископа, назывался соборнымъ, остальные назывались коллегіальными" (Н. Сперанскій, Очерки, стр. 200). Устройство капитула близко напоминало монастырь, съ однимъ отличіемъ: монахи отрекались отъ права личной собственности, сохраняя его за монастыремъ, члены же этихъ духовныхъ конгрегацій одновременно располагали правомъ собственности и личной и конгрегаціонной.

темъ, чтобы впоследствіи пополнять собой ряды того же духовенства... Обученіе во всіхъ этихъ школахъ было безплатное, жили же ученики "внутреннихъ" школъ на средства учрежденій, державшихъ школы, а ученики "вибшнихъ" школъ-на средства родителей или на доброхотныя даянія. Обыкновенно способивйшіе изъ учениковъ маленькихъ школъ отправлялись для завершенія своего образованія въ "большія" школы того же типа, прославленныя талантами и ученостью своихъ преподавателей; туда стекались, такимъ образомъ, тысячи учениковъ. Изъ соборныхъ (иначе каоедральныхъ, или епископальныхъ, или капитульныхъ) школъ славились въ XI и XII въкахъ школы Реймса, Лана, Парижа (при соборъ Notre Dame) и нъкоторыхъ другихъ городовъ; изъ монастырскихъшкола аббатства Бэксваго (въ Нормандіи) и школы при парижскихъ монастыряхъ св. Виктора и св. Женевьевы.

Во главъ монастырскихъ школъ становились болъе образо- Учителя. ванные изъ братіи монастыря; для преподаванія же въ соборныхъ школахъ капитулы выбирали изъ своей среды особое лицо, носившее различные титулы: scholasticus (схоластикъ), magister scholarum (начальникъ школъ), cancellarius (канцлеръ), cantor (канторъ, т. е. начальникъ хора; см. ниже), rector и т. д. "Съ XI въка у членовъ соборныхъ капитуловъ замъчается стремленіе къ выдьлу изъ конгрегаціонныхъ иміній особыхъ бенефицій, пріурочиваемыхъ къ той или иной должности, какую кто исполняль въ конгрегадіи. Чемъ важнее была должность, темъ более доходная доставалась ей бенефиція; а такъ какъ схоластикъ или канцлеръ, завъдовавшій епископальной школой, считался вторымъ лицомъ въ капитулъ послъ декана, то и предоставляемая ему бенефиція была одною изъ самыхъ богатыхъ". Ставши богатымъ человъкомъ, "схоластикъ" терялъ интересь къ преподаванію и сталъ ограничиваться ролью наблюдателя за ходомъ преподаванія. Схоластики, мъста которыхъ бывали заняты, по большей части, младшими членами вліятельныхъ дворянскихъ фамилій, нанимають за себя учить въ школахъ другихъ учителей-изъ людей менье обезпеченныхъ. Пользуясь бенефиціей за свои труды по школь, которыхъ схоластивъ фактически почти не несъ, онъ, темъ не мене, ничего не давалъ на содержание школы и учителей, и они жили на то, что имъ удавалось выговорить или выпросить себв у состоятельныхъ учениковъ. Бъдняковъ они учили даромъ и принимали въ школы довольно охотно, такъ какъ тв помогали имъ въ преподаваніи, а часто и замъщали ихъ.

Эти подручные учителя, школьные "подмастерья", "провизоры", "локаты" и т. п. набирались, по большей части, или изъ старшихъ учениковъ той же школы или изъ недоучившикся въ высшихъ школахъ и въ университетахъ клириковъ. Положение этихъ фактическихъ учителей было очень жалкое. Ничтожное вознагражденіе и всеобщее пренебрежительное отношеніе къ никь — таковъ былъ удёль этихъ просвётителей молодежи. Чаще всего учительское званіе было только временнымъ — впредь до прінсканія какой-либо церковной должности или же до продолженія своего личнаго образованія въ университеть. Неръдко попадали въ учителя и "бродячіе" клирики (clerici vagantes); они составляли цълый шутовской орденъ (Ordo vagorum) и называли себя "голіардами", паствой невидимаго епископа Голіи, патрона своего ордена. Когда такому бродячему клирику наскучивало ходить изъ одного города въ другой, ночевать тамъ, куда пускаютъ изъ милости, а то и просто подъ стогомъ свиа или въ канавв подлв большой дороги, когда ему надобдало питаться впроголодь и какъ попало-то какимъ-нибудь случайнымъ заработкомъ, то подаяніемъ, а то и прямо воровствомъ, -- онъ часто нанимался въ звонари или причетники и въ то же время въ школьные учителя въ деревиъ или въ учительскіе помощники (socii, secundarii, Gesellen) въ городскія школы. Уровень нравственнаго развитія и педагогическіе пріемы такихъ учителей часто были очень низки и грубы.

Курсъ начальной школы. Посмотримъ теперь, чему учила эта начальная профессіональнодуховная школа. Школьныя занятія шли въ такомъ порядкѣ.
"Всякій садившійся за науку ребенокъ долженъ былъ прежде всего
выучить наизусть по-латыни Отче Нашъ, молитву Богородицѣ, Символъ Вѣры и всѣ полтараста псалмовъ. Покончивъ съ псалмами,
мальчикъ садился за азбуку. Учитель давалъ ему въ руки дощечку,
на которой были написаны по порядку буквы алфавита и нѣкоторые склады, а затѣмъ переводилъ его на псалтирь... По мѣрѣ
успѣховъ въ чтеніи, ученики мало-по-малу переходили къ письму,
а затѣмъ присоединяли пѣніе и счетъ" 1). Пѣніе занимало самое
выдающееся мѣсто въ средневѣковой школѣ: "второй по важности сана членъ капитула, сосредоточивавшій въ своихъ рукахъ
права и обязанности попечителя учебнаго округа, такъ же часто
является съ титуломъ кантора, какъ и съ титуломъ схоластика.
Кантору собора Парижской Божіей Матери оставались подвѣдом-

<sup>1)</sup> Н. Сперанскій, Очерки, стр. 100 и сл.

ственными всѣ парижскія начальныя школы вплоть до Революціи". Изученіе счета ограничивалось почти одной таблицей умноженія.

Къ этому и сводился курсъ начальной школы, кругъ твхъ знаній, "которыя требовались отъ каждаго желавшаго приступить къ изученію настоящей премудрости, знаменитыхъ "семи свободныхъ искусствъ". Знанія эти имѣли, впрочемъ, цѣну и сами по себѣ. Присовокупивъ къ нимъ Святцы, Малую Пасхалію да немного Устава, школьникъ могъ уже представляться къ посвященію въ духовный санъ и разсчитывать на полученіе одной изъ низшихъ церковныхъ должностей.. Къ изученію же septem artes liberales приступали только наиболѣе одаренные и въ то же время наиболѣе настойчивые изъ тѣхъ, кто пробовалъ свои силы въ ученіи".

Эти "семь свободныхъ искусствъ", семь ступеней лъстницы предмудрости (septemplex sapientia) дълились на trivium и quadrivium. Тривіумъ, циклъ словесныхъ предметовъ (artes sermonicales), предмествовалъ квадривіуму; въ составъ его входили: грамматика, реторика и діалектика. Квадривіумъ (artes reales или materiales) состояль изъ ариеметики, астрономіи, музыки и геометріи 1).

Вотъ краткая "объяснительная записка" къ этимъ семи искусствамъ, выраженная въ двухъ гекзаметрахъ (названія предметовъ сокращены):

Gram. loquitur; dia. vera docet; rhe. verba colorat; Mus. canit; ar. numerat; geo. ponderat; as. colit astra,

т. е. грамматика говорить; діалектика учить истинъ; реторика украшаеть ръчь; музыка поеть; ариеметика считаеть; астрономія изучаеть звъзды.

"Матерью и основой семи свободныхъ наукъ всю первую поло-Грамматика. Вину среднихъ въковъ считалась грамматика. На картинахъ того времени она изображалась въ видъ царицы, покоящейся подъ древомъ познанія добра и зла; на головъ у нея корона, въ правой рукъ ножъ, служившій для подчистокъ ошибокъ въ рукописяхъ, а въ лъвой бичъ—необходимъйшая принадлежность средневъковаго учителя. На изученіе грамматики тратилась тогда безусловно большая часть всего школьнаго времени. Занятія ею открывались чтеніемъ Эзоповыхъ басенъ и сборника нравственныхъ изреченій, приписывавшихся Катону Старшему, а также заучиваньемъ ру-

<sup>1)</sup> Дъленіе это установлено въ V въкъ по Р. Х. Маркіаномъ Капеллой и извъстнымъ Кассіодоріємъ, авторомъ энциклопедическаго сочиненія "De septem disciplinis".



ководства Доната, римскаго грамматика половины IV в. по Р. Х... Кром'в Доната, въ средніе в'єка быль еще п'єлый рядь самостоятельных в элементарных в руководствъ: Es tu scolaris, Arcubius, Fundamentum scolarium и т. п. Воть начало одного изъ такихъруководствъ:

"Es tu scolaris?—Sum.—Sum какая часть рѣчи?—Глаголь.— Почему?—Потому, что эта часть рѣчи со временемъ и лицомъ, безъ падежа, означающая дѣйствіе или страданіе или ни то, ни другое.— Какой это глаголъ?—Неправильный.—Сколько неправильныхъ глаголовъ?—Четыре.—Какіе?—Sum, volo, fero и edo.—Что значить sum?—Я есмь... Откуда происходить sum?—Оть греческаго слова hemi¹): измѣняя h въ s, е въ и и отбрасывая і, мы имѣемъ sum²... и т. д.

Послѣ изученія элементарныхъ руководствъ ученики переходили къ чтенію болѣе трудныхъ авторовъ. Толкованіе этихъ послѣднихъ носило почти исключительно грамматическій характеръ и сопровождалось безконечнымъ заучиваніемъ ихъ наизусть. Затѣмъ начинали высшій курсъ грамматики, который проходился сначала по Присціану, а съ XIII вѣка по самостоятельнымъ средневѣковымъ руководствамъ, знаменитъйшимъ изъ которыхъ было Doctrinale Александра de Villa Dei.

Чтобы дать понятіе объ этомъ руководствів, заимствуемъ изъ него начало правиль объ окончаніяхъ падежей перваго склоненія (изъ I части):

"Rectis as, es, a tibi dat declinatio prima...

Dans ae diphthongum genetivus atque dativus,

Am servat quartus; tamen an aut en reperimus,

Cum rectus fit in as, vel in es, vel cum dat a Graecus" и т. д.

т. е. "первое склоненіе въ прямыхъ падежахъ (именительномъ в звательномъ) даетъ тебъ окончанія аз, ез, а... Между тъмъ какъ родительный и дательный даютъ двугласную ае, четвертый (винительный) падежъ имъетъ ат; однако, мы находимъ ап и еп тогда, когда прямые падежи оканчиваются на аз или ез или на а въ словахъ, взятыхъ съ греческаго"...

Изъ отдъловъ грамматики латинскаго языка наиболъе разработанъ былъ самый философскій — синтаксисъ. Въндомъ занятій грамматикой служило dictamen metricum, т. е. искусство писать латинскіе стихи размъромъ древнихъ авторовъ.

<sup>1)</sup> Τ. e. собственно eimi (εἰμὶ).

Реторикъ, въ смыслъ стилистики и теоріи ораторскаго искус- Реторика и ства, средневъковая школа долго вовсе не учила; вмъсто того, діалектика. подъ названіемъ реторики преподавалось dictamen prosaicum, т. е. искусство составлять въ образцовомъ видъ письма, грамоты и вообще акты дълового и правового характера... Туть же читались и разбирались и сборники духовныхъ законовъ, а равно и другіе юридическіе источники.

Діалектика, т. е. собственно логика, "въ первую половину среднихъ въковъ была развита очень слабо; она служила только для подготовленія учащихся къ пониманію тъхъ остатковъ умственнаго творчества предшествующихъ покольній, безъ которыхъ средневъковому обществу нельзя было обойтись въ практической жизни". И тымъ не менье, діалектика "дыйствительно была disciplina disciplinarum, какъ ее называеть Рабанъ Мавръ; она одна изъ всыхъ "семи свободныхъ наукъ" сохранила образовательный характеръ; она одна имъла въ виду развитіе мыслительной способности учениковъ. Немудрено, что на нее и оперлось умственное движеніе второй половины среднихъ въковъ, что изъ нея и сдълалъ пробудившійся человъческій разумъ главное орудіе для перестройки всей системы образованія и что ее онъ положилъ краеугольнымъ камнемъ новаго университетскаго зданія" 1).

Въ ариеметику, помимо дъйствій надъ числами, ноторыя были Арвеметика необыкновенно трудны (особенно дъленіе многозначныхъ чиселъ) в астровомія. при римской системъ нумераціи, входило еще символическое толкованіе чисель. Воть, напр., какь объясняль извістный ученый IX въка Рабанъ Мавръ тайный смыслъ того, что Монсей, Илія и самъ Христосъ постились по 40 дней. Число 40 содержить въ себъ 4 раза число 10. Этимъ указывается на все, что относится къ временной жизни. Ибо по числу 4 протекаютъ времена дия и года. Времена дня распадаются на утро, день, вечеръ и ночь; времена года-на весну, лъто, осень и зиму. "И хотя мы живемъ во временной жизни, но ради въчности, въ которой мы хотимъ жить, мы должны воздерживаться оть временных удовольствій и поститься". Далве, въ числе 10 намъ можно распознать Бога и твореніе. Троица указываеть на Творца, семерка-на твореніе, которое состоить изъ твла и дука. Въ последнемъ мы опять находимъ троичность, такъ какъ мы должны любить Бога всемъ сердцемъ, и всею душею, и всемъ помышлениемъ. Въ теле же ясно

<sup>1)</sup> Н. Сперанскій, Очерки, стр. 78-79.

выступають четыре элемента, изъ которыхъ оно состоить. "Итакъ, тъмъ, что указано въ числъ 10, приглашаемся мы въ этой временной жизни (ибо число 10 взято 4 раза) жить пъломудренно и воздерживаться отъ плотскихъ похотей: вотъ что значитъ поститься 40 дней".

"Въ твснвищей связи съ ариеметикой стояла астрономія. Средневвковый школьный терминъ Computus обнимаетъ собою по большей части основы обвихъ этихъ наукъ заразъ... Геометрія до XI ввка совсвиъ почти не преподавалась въ средневвковыхъ школахъ; по большей части, подъ именемъ геометріи школа преподавала описаніе земли и существъ, ее населяющихъ. Въ эту геометрію и входили тв "Физіологи" и "Бестіаріи", гдв такъ пышно разыгрывалась средневвковая фантазія, гдв можно было найти растущихъ на корню барановъ, птипъ, рождающихся изъ плодовъ, и т. п.". Таковъ былъ циклъ "семи свободныхъ искусствъ", исчерпывавшій почти всв знанія того времени. Измінился, расширился объемъ преподаванія и вообще науки уже только съ возникновеніемъ университетовъ.

Ученики.

Посмотримъ теперь на то, какъ жилось средневъковому школьнику, какіе воспитательные пріемы, какіе способы возбужденія интереса примъняли къ нему учащіе, каковы были отношенія между учителями и учениками. Обстановка средневъковой школы необыкновенно тяжело отзывалась на учащемся. Крайне примитивные пріемы и мертвенный характеръ преподаванія, недостатокъ въ учебныхъ пособіяхъ и руководствахъ, неясность и неуклюжая форма этихъ руководствъ, выраженныхъ по большей части въ латинскихъ стихахъ съ различными сокращеніями и условными знаками-все это приводило къ тому, что заставлять учениковъ учиться можно было почти однимъ только страхомъ въ самой грубой его формъвъ формъ страха тълеснаго наказанія. "Розга въ средніе въка является символомъ школы. Sub virga degere, sub virga magistri constitutum esse ("жить подъ розгой, вырости подъ розгой учителя") воть средневъковыя выраженія для нашего понятія "получать образованіе"... Средніе візка не соглашались допустить, чтобы самъ Христосъ могъ учиться безъ розги. Одна поэма XII въка разсказываеть, что когда Онъ мальчикомъ сталъ ходить въ начальную школу и при первой же буквъ Алефъ хотълъ объяснить ся значеніе, то учитель высъкъ Его за преждевременное знаніе... "Поистинъ, къ мученикамъ должны мы приравнять дътей, которыя живуть въ невинности и охотно учатся", говорить въ XIII въкъ Цезарій Гейстербахскій. "Кром'в битья, ученики часто страдали отъ гигіенической обстановки въ закрытыхъ школахъ, отъ недостаточнаго и неправильнаго питанія, отъ бользией, и многіе изъ нихъ или совствить погибали, или уходили, не кончивъ своего образованія, или же кончали его больными, кал вками. И для того, чтобы пройти полный курсъ образованія въ средніе віжа, вадо было обладать не только выдающимися духовными качествами: хорошей памятью, большой способностью къ формально-логическому, или діалектическому мышленію, необыкновенной усидчивостью, вниманіемъ и терпъніемъ, но и "желъзнымъ здоровьемъ и устойчивой нервной системой. Средневъковая школа выпускала немало людей и съ большими знаніями, и съ характерами, но она достигала этого не столько воспитаніемъ, сколько подборомъ".

Этой необыкновенной трудностью и тяжестью средневыковой отоль объясняется одна замечательная черта ея: въ нее охотно принимали бъдноту, которая и составляла главную массу учащихся. . И хотя, образованіе и въ средніе въка въ значительной степени обезпечивало лучшее положение въ жизни, однаво болъе состоятельные люди часто сторонились отъ этой жестокой школы, и пастыри перкви и помощники свътскихъ правителей набирались въ значительной степени изъ дътей "простыхъ", "среднихъ" людей.

Таковъ былъ характеръ той школы, которая до XII-XIII вв. была въ Западной Европъ единственной, а съ этого времени стала еще подготовительной ступенью къ университетамъ. Къ характеристикъ университетовъ мы и переходимъ.

Высшія учебныя заведенія того типа, который мы называемъ Унявероя-"УНИВОРСИТЕТОМЪ", НАЗЫВАЛИСЬ ВЪ СРЕДНЮ ВЪКА ЧАЩО ВСОГО studium generale 1), что значило "общая (или всеобщая) школа". Это была "школа для всъхъ" желающихъ пріобретать познанія, безъ различія твхъ мъстностей, учрежденій, націй и государствъ, изъ которыхъ происходиль учащійся. Признакомъ "доступности для вобхъ" studium generale противополагалось мъстнымъ или частнымъ школамъ, учреждавшимся для надобностей извъстной округи или корпорадіи: монастыря, города, того или другого капитула и т. д. Первыя studia generalia (въ Салерно, Болоньъ, Парижъ, отчасти въ Оксфордъ) возникли естественнымъ процессомъ развитія; остальныя учреждались по образцу одной изъ этихъ школъ. Еще въ XII въкъ нъко-

TOTS.

<sup>1)</sup> Школу въ средніе въка называли какъ schola, такъ и studium (собственно "занятія"), обозначая вещь по ея назначенію.



торыя изъ монастырскихъ и соборныхъ училищъ и нѣкоторыя школы отдѣльныхъ преподавателей (напр., Абеляра въ Мелёнѣ и Параклетѣ) стали получать громкую извѣстность въ Европѣ, стали пользоваться всеобщимъ признаніемъ. Эти большія школы можно считать предтечами "университетовъ". Universitas въ средніе вѣка значило "корпорація", "обладающая извѣстной долей самостоятельности община"; universitates и назывались всякія такого рода корпораціи: городскія, ремесленныя и др. "общества". Поэтому, и личный составъ даннаго studium generale назывался universitas studii (ученая корпорація) или universitas magistrorum et scholarium (корпорація магистровъ и учащихся). И воть, въ концѣ XII или началѣ XIII вѣка школы въ Парижѣ и Болоньѣ, пользовавшіяся общей славой и служившія потребностямъ всего западно-европейскаго міра, организуются въ корпораціи съ цѣлымъ рядомъ правъ и привилегій и, такимъ образомъ, становятся universitates.

Посмотримъ теперь, какими чертами характеризовались studia generalia, въ отличіе отъ прежнихъ школъ. Такъ какъ нервыя studia generalia были признаны всъмъ западно-европейскимъ міромъ и принимали слушателей отовсюду, то было совершенно естественно, что и пріобратаемыя въ нихъ познанія и выдаваемыя ими ученыя степени также получали всеобщее признаніе. Выдававшееся руководителями прежнихъ школъ (канцлерами, схоластиками и т. д.) "позволеніе преподавать" (licentia docendi, учительскій дипломъ) превратилось въ Парижъ и Болоньъ въ право преподавать повсемъстно" (facultas ubique docendi). Парижъ и Болонья очень дорожили этой привилегіей своихъ studia generalia, и когда, съ конца первой трети XIII въка, начали основываться новыя studia generalia, дипломированные тамъ ученые могли преподавать вездь, кромъ Парижа и Болоньи (это преимущественное положение старъйшихъ университетовъ исчезло лишь впоследствии). Далее, studium generale должно было быть признано какою-либо изъ всемірныхъ властей: либо папой, либо императоромъ; нъкоторые же университеты имъли указы отъ объихъ властей. И мы видимъ, дъйствительно, что изъ 44 studia generalia, возникшихъ до 1400 года, 21 были открыты на основаніи однихъ папскихъ указовъ, а еще другіе 10 имъли какъ папскіе, такъ и императорскіе (или королевскіе) указы. Короли и территоріальные князья основывали университеты, только испросивъ предварительно согласія и благословенія у папы или разръшенія у императора.

Само собою разумъется, что въ studia generalia число какъ

учащихся, такъ и учащихъ скоро стало весьма значительнымъ; это обстоятельство содъйствовало процвътанію университетовъ. Вывств съ темъ, котя названія преподававшихся въ университетахъ предметовъ остались ть же, какія были и въ прежней школь (прибавилась одна медицина), но объемъ каждаго предмета значительно расширился, и они стали преподаваться систематичные и болъе методически. Въ то же время все болъе и болъе выступаеть на первый планъ "діалектика", т. е. то, что мы теперь называемъ средневъковой (схоластической) философіей: Аристотель начинаеть вытеснять датинских поэтовъ и ораторовъ. Изменяется и методъ богословской науки. Вивсто чтенія и толкованія Отцовъ деркви, все болье утверждается "діалектическій" методъ разработки въроученія, впервые введенный Абеляромъ, - методъ, прославившій Парижскій университеть. Абелярь требоваль візры для того, чтобы прійти черезъ нее къ уразумьнію. Такая постановка дыла открывала просторъ для приложенія разума въ целяхъ обработки и развитія истинъ въры и оказалась очень плодотворной.

Какъ корпорація, studia generalia обладали цельнь рядомъ весьма существенныхъ правъ и привилегій: они въ значительной степени пользовались самоуправленіемъ, имфли своихъ выборныхъ должностныхъ лицъ, свой судъ, свою печать, имъли право производить экзамены на ученыя степени, издавать обязательныя для своихъ членовъ постановленія и т. д.; они составляли какъ бы особое государство въ государствъ.

Древныйшимъ изъ studia generalia была медицинская школа въ Салерно, время возникновенія которой въ точности не изв'єстно. Салерискіе врачи уже въ XI въкъ пользовались славой въ Европъ.

Въ XII въкъ возникъ университеть въ Болоньъ изъ школы римскаго права знаменитаго Ирнерія. Этоть университеть быль главнымъ центромъ изученія римскаго права для всей Европы. Здъсь университетская корпорація состояла не изъ однихъ магистровъ (какъ это было въ Парижъ), а изъ магистровъ и слушателей вывств. Этимъ обусловливалась демократическая, такъ сказать, организація университета 1).

Какъ Болонскій университеть быль прообразомь для одной Паражскій группы поздивишихъ университетовъ, такъ для другой - образцомъ универсибыль Парижъ. Парижскія школы славились еще со временъ Гильома изъ Шампо, учившаго въ началь XII въка въ каеедральной школъ

TOTS.

<sup>1)</sup> См. статью о Болонскомъ университетв.

при Notre Dame, а потомъ въ школь аббатства св. Виктора. Еще болье прославиль ихъ рыцарь схоластики — Абеляръ. Во главъ парижскихъ школъ стоялъ канцлеръ калитула собора Notre Dame. Обладая богатыми бенефиціями и давно не занимаясь въ шволъ самъ, канплеръ наблюдалъ за ходомъ преподаванія, набиралъ учителей въ школы, выдаваль имъ учительскіе дипломы (licentiam docendi). Въ XII в. въ Парижѣ было также много частныхъ учителей. учившихъ у себя на дому или просто подъ открытымъ небомъ; большинство ихъ жило около "Малаго моста", соединявшаго Сите (центральную часть города, расположенную на островъ Сены) съ лъвымъ берегомъ. Общность интересовъ у нихъ, общее всъмъ имъ стремленіе заставить канцлера Notre Dame давать licentiam docendi только достойнымъ людямъ-такимъ, которыхъ они сами были бы не прочь принять въ свою среду, сплачивало этихъ магистровъ въ societates (общества, кружки). Наконедъ, въ кондъ XII въка образовались четыре корпораци магистровъ четырехъ дисциплинъ (facultates): богословія, права, мелицины и того, что въ средніе въка называлось artes liberales. "Источникъ мудрости" въ Парижъ, говорить Littera Universitatis magistrorum et scholarium Parisius studentium, дълится "на четыре факультета: богословіе, юриспруденцію, медицину и философію раціональную, естественную и нравственную; это какъ бы четыре райскихъ ръки". Магистры, читавшіе на этихъ факультетахъ, "получили отъ объихъ властей (т. е. отъ папы и отъ светской власти) корпоративный или университетскій строй (corpus collegii sive universitatis) и много привилегій и льготъ, такъ какъ имъ свободне и спокойне можно было заниматься, когда они были соединены какими-либо особыми юридическими отношеніями". Слово facultas (буквально "способность") обозначало сначала особую область знаній; потомъ оно было перенесено и на самую корпорацію, преподававшую эту группу знаній, на коллегію магистровъ данной спеціальности, т. е. стало обозначать то, что называется "факультетомъ" въ наше время.

Изъ четырехъ факультетовъ Парижскаго университета истинную славу и гордость его составлялъ богословскій факультетъ. Здѣсь именно выработалась та система католическаго вѣроученія, которая была санкціонирована папами и за которую католициямъ держится до сихъ поръ; здѣсь послѣдовательно другъ за другомъ преподавали всѣ свѣтила схоластической философіи и теологіи; здѣсь считалъ необходимымъ закончить свое образованіе каждый клирикъ, мечтавшій о видной ученой или духовной

карьерѣ, и всякій гордился, если онъ могъ сказать, что изучаль богословіе въ Парижъ. Парижъ въ средніе вѣка почтили названіемъ "города науки", "новыхъ Асинъ", и говорили, что "Италія имѣстъ папство, Германія — имперію, Парижъ — университетъ (studium)". Парижскій богословскій факультетъ "представляль собой не только всемірно - знаменитое учебное учрежденіе, но въ то же время въ теченіе долгаго ряда лѣтъ являлся душой католической церкви и истиннымъ руководителемъ религіозной жизни Европы. Чтобы опѣнить силу его вліянія, стоитъ только припомнить его роль во время великой церковной схизмы и въ эпоху реформаціонныхъ соборовъ. Глава этого факультета, крестьянскій сынъ Герсонъ, былъ главнѣйшимъ руководителемъ того движенія, которое суждено было довести до конца рудокопу Лютеру" 1).

Факультеты въ Парижъ состояли изъ магистровъ, преподававшихъ однородныя науки; студенты причислялись къ факультетамъ черезъ своихъ магистровъ. Во главъ факультетовъ стояли деканы, избиравшіеся магистрами изъ своей среды на одно полугодіе. Деканы наблюдали, чтобы магистры исправно читали лекціи, завѣдо́вали экзаменами, руководили собраніями факультетовъ, заботились о доходахъ, о льготахъ и правахъ своихъ факультетовъ. Въ концѣ каждаго курса члены факультета распредѣляли между собою чтеніе лекцій на слѣдующее полугодіе или годъ, устанавливали лекціонные часы и размѣры студенческой платы за слушаніе лекцій (honorarium).

Организація Парижскаго университета, какъ цілаго, была въ то время еще очень несовершенна; университеть не иміль ни собственнаго поміншенія, ни залы для общихъ собраній своихъ членовъ, ни постоянныхъ доходовъ и расходовъ, ни своихъ собственныхъ служителей. Когда приходилось вести процессъ или отправлять депутацію, ділали прямо сборъ со всіхъ пользовавшихся университетскими привилегіями. Излишекъ доходовъ надъ расходами ділили между магистрами и педелями или пропивали въ тавернів...

Философскій или артистическій факультеть (facultas artium) быль не равноправень съ тремя остальными: по отношенію кънимь онь быль только подготовительнымь, и въ студенты "старшихъ" факультетовъ поступали почти исключительно клирики, окончившіе курсъ и получившіе степень магистра артистическаго

Факуль-

<sup>1)</sup> Н. Сперанскій, Очерки, стр. 175. хрестом, по ист. сред. въковъ. в. п.

факультета. Такимъ образомъ, часто одно и то же лицо читало лекціи на факультетъ artium и въ то же время было студентомъ того или другого изъ старшихъ факультетовъ.

Само собою разумъется, что далеко не всв "артисты" поступали впоследствін на высшіе факультеты. Воть статистическія свъденія относительно процента студентовъ, достигавшихъ ученыхъ степеней въ Лейнцигскомъ университеть въ XV и началь XVI въка. "Изъ 100 имматрикулировавшихся (т. е. записавшихся на слушаніе лекціи въ "матрикуль", университетскіе списки) экзаменъ набаналавра артистическаго факультета, къ которому студенты допускались после двухъ леть слушанія лекцій, держало около 30 человъкъ. На этомъ экзаменъ обыкновенно проходили почти всъ. Но изъ этихъ 30 бакалавровъ къ магистерскому экзамену, который имълъ мъсто на шестомъ году пребыванія въ университеть и по своему характеру соотвътствоваль больше всего нашему экзамену зрелости, являлось всего 6 человекъ. Что же касается лицъ, получавшихъ ученыя степени на старшихъ факультетахъ, то число ихъ было совершенно ничтожно". Замъчательно, что богословіе въ средніе въка вовсе не занимало въ университетахъ первенствующаго положенія. "Обыкновенно принято считать богословіе вънцомъ и даже ядромъ всего университетскаго преподаванія въ средніе в'яка. Но это вовсе не такъ. Изъ 46 университетовъ, которые возникли до 1400 года, въ 28, т. е. почти въ двухъ третяхъ ихъ числа, богословіе совстить не было допущено въ программу занятій" 1). Насколько малолюдны были старшіе факультеты, видно, напр., изъ того, что "въ Лейпцигъ въ концъ XV въка было 700 съ небольшимъ студентовъ, и изъ нихъ слишкомъ 600 были "артисты"; около 100-юристы; богослововъ всего 6-7 человъкъ, а медиковъ-5". Богатые слушатели группировались, повидимому, преимущественно на юридическомъ факультетв; богословскій состояль почти сплошь изъ бідноты.

Націн. Ректоръ. Параллельно соединеню магистровъ въ факультеты, и отуденты начали мало-по-малу соединяться въ кружки, съ цѣлью возможно дешевле и лучше устроиться на житье въ Парижъ. Пріѣхавъ или придя пѣшкомъ съ котомкой за плечами въ Парижъ—часто Христовымъ именемъ, молодой человъкъ первымъ дѣломъ разыскивалъ земляковъ и при ихъ помощи оріентировался въ городъ, нанималъ себъ помѣщеніе, записывался слушателемъ къ тому или другому

<sup>1)</sup> Denisse, Die Universitäten des Mittelalters, I 703.

профессору и т. д. Выгоды такого сплоченія для студентовъ были очевидны, и мелкіе кружки-землячества-стали группироваться въ "провинцін", а провинцін—въ "надін". Въ надін входили студенты всъхъ факультетовъ, а также магистры "артистическаго" факультета (magistri in artibus legentes), большинство которыхъ были студентами или бакалаврами старшихъ факультетовъ. Во главъ каждой изъ націй стояль "прокураторъ", выбиравшійся изъ своей среды магистрами artium. Пожке 4 націи стали выбирать себ'в одного главу-"ректора". Сначала его выбирали изъ своей среды одни бакалавры богословія (т. е. магистры artium, получившіе первую ученую степень на богословскомъ факультетв), а затымъ ректора начинають выбирать "прокураторы". Какъ прокураторы, такъ и ректоръ обязаны были защищать студентовъ, если ихъ привлекали къ суду, имъть надзоръ за ихъ поведеніемъ и нравственностью, за порядкомъ въ университеть и т. д. Ставши главою четырехъ націй, ректоръ мало-по-малу дівлается такимъ же предсъдателемъ "артистическаго" факультета, какими на другихъ факультетахъ были "деканы", а затъмъ объединяетъ (около половины XIV въка) подъ своей властью и весь университеть. Это было совершенно естественно, такъ какъ "артистическій" факультеть быль самымь многолюднымь 1); при всякомь спорв или столкновеніи "артисты" могли выставить наибольшее число людей, собрать больше всего денегь и т. л. И воть, постепенно ректоръ забираетъ въ свои руки управление всъмъ университетомъ: начинаеть созывать общія собранія, предсіздательствуєть на нихь и приводить въ исполненіе ихъ постановленія. Первое время ректоръ ходилъ еще лично приглашать декановъ старшихъ факультетовъ на общія собранія, но потомъ сталь посылать педелей. И наконець, около половины XIV въка является формула: Rector et universitas magistrorum et scholarium Parisiensium, формулирующая положение ректора во главъ всего университета.

Впослъдствіи на обязанности ректора лежало ближайшее управленіе всъмъ университетомъ, поддержаніе въ немъ порядка, изданіе обязательныхъ для студентовъ постановленій, разборъ столкновеній между членами университета, устройство торжественныхъ процессій, празднествъ и т. п.; ему были подчинены педеля, ему

<sup>1)</sup> Напр., въ 1348 г. магистровъ на богословскомъ факультетв (magistri regentes in theologia) было 32, докторовъ каноническаго права—18, магистровъ медицины—46, а магистровъ artium—514.—Denifle, Die Univ. des Mittelalters, I, 123.

приносили присягу вновь поступавшіе студенты, у него они записывались въ "матрикулы" и т. д.

Четыре націи Парижскаго университета назывались — галльской, пикардійской, нормандской и англійской. Къ "галльской" націи принадлежали также и студенты изъ испанцевъ, итальянцевъ и жителей Востока; къ "англійской" — кромѣ англичань, студенты изъ занятыхъ англичанами провинцій Франціи, изъ Ирландіи, Шотландіи и Германіи. Такое искусственное распредъленіе указываетъ на то, что эти парижскія "націи" не развились самопро-извольно, а были нарочно установлены, по всёмъ вёроятіямъ, въ началѣ XIII вѣка, въ цѣляхъ лучшаго надзора за студентами. Естественныя же земляческія соединенія были составными частями, подраздѣленіями этихъ "націй".

Корпоративныя права. Едва сформировавшись, университетская корпорація сразу почувствовала свою силу. И она начиваеть постепенно освобождаться оть подчиненія містнымъ властямъ, опираясь то на короля, то на папу. Первое крупное столкновеніе—съ горожанами—университеть имість въ 1200 году. Дісло было такъ: студенть-ність отправиль своего слугу въ погребокъ за виномъ; слугу поколотили пировавшіе тамъ горожане. Тогда студенты-нісмим избили горожанъ, а тість жаловались "прево"; прево явился арестовать студентовъ; студенты защищались, и пятеро изъ нихъ были убиты въ свалків. По жалобів магистровъ, университеть получиль отъ короля Филиппа Августа первую привилегію, по которой всів учащіе и учащіеся признаны были подлежащими лишь церковной юрисдикцій (церковному суду).

Освободивнись, такимъ образомъ, отъ власти свътскаго суда, университетъ вскоръ освобождается и отъ подчиненія канплеру капитула Notre Dame. Магистры подають папъ цълый рядъ жалобъ на канплера, обвиняя его въ неправильной раздачъ "права на преподаваніе" (licentia docendi). Тогда папы предписываютъ канцлеру давать это право лишь тъмъ, за кого выскажется большинство магистровъ, а этимъ послъднимъ даруютъ право сходокъ для обсужденія вопросовъ, касающихся преподаванія и дисциплины, причемъ постановленія этихъ собраній становятся обязательными для всъхъ учащихъ и учащихся. Канплеръ сначала упорствоваль и попробоваль налагать отлученіе на всъхъ участниковъ этихъ сходокъ, какъ на заговорщиковъ; магистры опять пожаловались папъ, и канплеру запрещено было самовольно налагать отлученіе на университетъ и его членовъ, такъ какъ "университеть есть главный защитникъ церкви отъ ересей".

Около того же времени большая часть магистровъ и студентовъ мало-по-малу переселяется изъ Сите, находившагося подъюрисдикціей канцлера, на лъвый берегъ Севы, во владънія аббатства св. Женевьевы, гдѣ быстро выростаетъ "латинскій кварталъ"; знаменитая улица Фуарръ, центръ парижскаго студенческаго населенія, была застроена около 1225 г. Около половины XIII в. папы назначаютъ университету второго канцлера—изъ аббатства св. Женевьевы, такъ что съ тъхъ поръ въ Парижѣ всегда было два канцлера. На обязанности канцлеровъ съ тъхъ поръ лежала забота о поддержаніи достоинства, чести, свободы и независимости университета, о сохраненіи его привилегій, данныхъ папами или королями объ улаженіи недоразумъній въ отношеніяхъ къ властямъ и т. п. Это были попечители, представителя и защитники университета.

Справившись съ горожанами при помощи короля, съ канцлеромъ и епископомъ при помощи палы, университетъ оказался въ состоянін бороться и съ королевской властью. На маслениць 1229 г. студенты, поссорившись съ хозянномъ одного погребка въ мъстечкъ С.-Марсель и побитые сосъдями, разгромили этотъ и другіе погребки и ноколотили многихъ жителей мъстечка. Пріоръ аббатства св. Марцелла и парижскій епископъ пожаловались королевірегентшъ Бланкъ Кастильской; она распорядилась, чтобы прево арестоваль студентовъ. Тоть двинулся въ латинскій кварталь съ большимъ отрядомъ полиціи. Захваченные врасплохъ на улицахъ, студенты защищались, какъ могли; но перевъсъ остался на сторонъ полиціи, и студентамъ пришлось искать спасенія въ окружавшихъ Парижъ огородахъ и каменодомняхъ. Въ результать оказалось множество раненыхъ и изувъченныхъ и нъсколько убитыхъ, въ числъ которыхъ были члены всъхъ "націй", тогда какъ въ С.-Марсельскомъ буйствъ была виновата одна Пикардія. Университеть потребоваль въ мъсячный срокъ удовлетворенія за нарушеніе своихъ привилегій, грозя иначе закрыть на 6 льтъ университеть. Королева не выдала прево, и университеть закрылся: магистры и студенты разошлись по Франціи, ивкоторые увхали въ Оксфордъ. Всв винили королеву въ такомъ несчастіи для страны, приносящемъ "ущербъ церкви и государству и позоръ французской коронв". Тогда вившался въ дъло папа Григорій IX; онъ настояль, чтобы королева дала удовлетвореніе университету и утвердила всь его привилегіи, а самъ разрышиль магистровь оть данной ими клятвы 6 лътъ не возвращаться въ Парижъ, утвердилъ и расшириль льготы университета въ знаменитой булль 13-го апръля 1231 г.

"Parens scientiarum", которая и послужила какъ бы хартіей парижскаго университета.

**EXERT** 

Образъ жизни и поведеніе значительной части парижскаго стуотудентовъ. денчества оставляли много желать; это и понятно было-при полной неорганизованности студенческаго быта, среди соблазновъ такого большого города. Канплеры университета часто жаловались на то, что студенты артистическаго факультета бъгають ночью по улицамъ вооруженные, разбивають двери домовъ, устраивають попойки, драки и другія безчинства, сами сидять въ тавернахъ, а классы превращають въ спальни.

> Поводовъ къ разнаго рода столкновеніямъ у студентовъ всегда было много; до чего доходили эти столкновенія и какъ страдали отъ нихъ сами студенты, можно видеть хотя бы по двумъ следующимъ происшествіямъ. "У могущественнаго аббатства Сенъ Жерменъ де-Прэ шли въчныя пререканія съ университетомъ изъза прилегавшаго къ монастырю угодья Pré-aux-Clercs, гдв студенты проводили все свое свободное время. Въ 1278 г. отношенія этихъ двухъ корпорацій настолько обострились, что дёло дошло до кроваваго столкновенія. Разсерженные жалобой въ судъ, которую подаль на нихъ университеть за возведение ими новыхъ построекъ, монахи решились основательно проучить своихъ назойливыхъ сосъдей. 13-го мая студентамъ дана была "рекреація", и они, ничего не подозравая, по обычаю отправились гулять кругомъ монастырскихъ ствиъ. Вдругъ въ монастырв забили въ набатъ, заиграли сборъ, и сбъжавшіеся на этоть призывъ вооруженные вассалы аббатства съ обнаженными мечами ринулись на студентовъ, крича: "смерть, смерть клирикамъ!" Студенты пустились было бъжать обратно въ Парижъ, но предусмотрительные монахи заняли всъ трое ближайшихъ городскихъ воротъ и перехватывали тамъ бъглецовъ. Студентовъ ловили, били и съкли до полусмерти, а потомъ кидали въ монастырскую тюрьму. Множество студентовъ получило при этомъ тяжкія увічья, и двое изъ нихъ черезъ нісколько дней скончались отъ полученныхъ ранъ" 1)... Дъло доходило до короля: "Филиппъ III сталъ ръшительно на сторону студентовъ, и властямъ аббатства пришлось поплатиться за свое самоуправство".

> Другое избісніе студентовъ им вло м'всто въ Оксфордів. Тамъ шла постоянная война у студентовъ съ горожанами; наконецъ, решено было прекратить раздоры; но какъ разъ въ это же время одному

<sup>1)</sup> Н. Сперанскій, Очерки, стр. 142—3.

изъ студентовъ вздумалось на какомъ-то диспутв отнять булаву у одного изъ городскихъ стражниковъ. Другіе стражники заступились за своего товарища, -произошла схватка со студентами. На другой день вышла новая свалка въ одной церкви, причемъ былъ убить какой-то совсемь непричастный распре крестьянинь, прівхавшій изъ деревии въ городъ съ продуктами. Горожане жаловались канцлеру университета, но не получили удовлетворенія. Между твиъ, студенты торжественно пропвли за упокой всъхъ именитыхъ гражданъ Оксфорда, ссылаясь на то, что имъ все равно не долго осталось жить. Тогда горожане вышли изъ теривнія: ударили въ набатъ, затрубили въ рога, массы народа вышли на улицы съ ножами, палками и косами, напали на студентовъ, разгромили ихъ квартиры, изорвали книги.

Подобные факты, а съ другой стороны, совершенно естествен- Колмети. ное желаніе дать б'ёднымъ студентамъ возможность заниматься при сколько-нибуль сносной обстановки заставили благотворителей XIII въка учреждать въ университеть коллегін, или пріюты для бъдняковъ. "Такъ понималось благочестіе въ этомъ в'вків", говорить Лю-Буле. "Въ прежніе выка оно устремлялось на основаніе монастырей, а теперь стало направляться на учреждение коллегій для бъдныхъ школьниковъ, этого общаго питомника профессоровъ, служителей королевской власти, церковныхъ прелатовъ и монаховъ" 1). Одной изъ первыхъ коллегій была знаменитая Сорбонна, основанная духовникомъ короля Людовика IX, Робертомъ Сорбонномъ, на 16 бъдныхъ студентовъ богословского факультета (по 4 изъ каждой націи). Вскор'є она была расширена, благодаря новымъ пожертвованіямъ, а также потому, что въ нее стали принимать и платныхъ пансіонеровъ, желавшихъ пользоваться ея удобствами. "За Сорбонной въ скоромъ времени открылся рядъ другихъ коллегій, къ которымъ затемъ присоединились и такъ называемыя "педагогін", куда ученики принимались только за плату. По м'тръ возрастанія числа подобныхъ заведеній, университеть все больше и больше начинаеть стеснять "стрижей", т. е. студентовь, жившихь на вольныхъ квартирахъ, и, наконецъ, въ половинъ XV въка прямо требуеть, чтобы всв ученики наиболве многочисленнаго, младшаго, "артистическаго" факультета, родители которыхъ жили не въ Парижь, помвщались исключительно въ университетскихъ коллегіяхъ и педагогіяхъ... Попутно съ этимъ интернированіемъ учениковъ,

<sup>1)</sup> Н. Сперанскій, Очерки, стр. 171.

мъняется и организація преподаванія. Вмъсто того, чтобы водить учениковъ на профессорскія лекціи, ректоры многолюдныхъ коллегій стали приглашать профессоровъ къ себъ въ заведенія. Это превратилось затьмъ въ общее правило, и, такимъ образомъ, университеть изъ вольнаго союза учениковъ и учителей, какимъ онъ быль вначаль, обратился въ рядъ закрытыхъ учебныхъ заведеній, изъ которыхъ развились теперешніе французскіе лицеи и высшія спеціальныя школы... Съ конца XII до конца XIV въка въ Парижскомъ университетъ было основано, исключительно на частныя пожертвованія, 50 коллегій съ 1000-1100 стипендіями", — такъ сильно развивалось это дело.

Нишен-MORRIE CHTOTE.

Много блеска и славы придали Парижскому университету богоотвующе словы изъ "нищенствующихъ" орденовъ, въ числъ которыхъ были такія знаменитости, какъ доминиканцы — Альбертъ Великій и Оома въ универ- Аквинскій, францисканцы — Бонавентура, Дунсъ Скотъ и др. Но эти же нищенствующіе вызвали въ половинъ XIII въка сильную внутреннюю борьбу въ университетъ, въ которой они, при помощи папы, побъдили остальную университетскую корпорадію. Доминиканды явились въ Париж въ 1217 г., были радушно приняты университетомъ и получили отъ него даже домъ въ приходъ св. Іакова, гдъ и устроили школу съ общирной аудиторіей и библіотекой.

> Когда въ 1229 г. университеть быль закрыть, у доминиканцевъ преподаваніе прододжалось, причемъ одинъ изъ нихъ получилъ даже одну изъ 12 штатныхъ канедръ богословія, составлявшихъ предметь упорной борьбы между соискателями. Въ это же время пріоръ парижскихъ доминиканцевъ получилъ право снимать отлученіе, налагаемое за чтеніе запрещенныхъ книгъ, и тотчасъ разрівшилъ изучать въ своей школъ запрещенныя еще тогда (недавно переведенныя съ арабскаго и еврейскаго) физическія и метафизическія сочиненія Аристотеля. Это привлекло къ доминиканцамъ массу учениковъ и прославило ихъ школу. Вскоръ доминиканцы получили и вторую штатную канедру; три другихъ канедры принадлежали каноникамъ соборнаго капитула (при Notre Dame), еще четыре другимъ монашескимъ орденамъ, такъ что на долю остальныхъ магистровъ, считавшихъ себя основателями университета и создателями его славы, оставалось всего три штатныхъ канедры.

> Въ 1252 г. на общемъ собраніи университета было постановлено, чтобы ни одинъ орденъ монаховъ, имъющій свою коллегію, не владълъ болъе, чъмъ одной канедрой теологіи. Доминиканцы отказались отдать назадъ свою вторую канедру, и университетъ

объявилъ ихъ исключенными изъ своей среды. Объ стороны жаловались папъ Иннокентію IV, причемъ со стороны университета былъ посланъ спеціальный прокураторъ, магистръ Гильомъ де Сентъ-Амуръ (Вильгельмъ де Санкто Аморе), а дъло нищенствующихъ вели Альбертъ Великій, Оома Аквинскій и др. Иннокентій IV склонялся на сторону университета; но онъ скоро умеръ (1254 г.). Его преемникъ Александръ IV ръшилъ споръ въ пользу нищенствующихъ буллой "Quasi lignum" (14 апръля 1255 г.), въ которой университету было приказано немедленно принять опять нищенствующихъ въ свой составъ, а относительно канедръ постановлено, что утвержденіе въ нихъ должно зависъть отъ канцлера и опредъляться способностями и знаніями претендента, а не какимъ-либо комплектомъ.

Но университеть не покорился, и Гильомъ де-Сентъ-Амуръ издалъ памфлетъ "De periculis novissimorum temporum", въ которомъ нападалъ на самый принципъ "нищенства" и указывалъ на непослъдовательность въ его примъненіи новыми орденами, которые богатьють, принимая наслъдство по завъщаніямъ, получая плату за требы, и т. д. 1). Тогда папа выступилъ на защиту нищенствующихъ, вельлъ сжечь памфлетъ Гильома, его самого и двухъ другихъ магистровъ лишить сана, бенефицій и изгнать изъ Франціи; кромъ того, онъ приказалъ исполнить постановленія буллы "Quasi lignum" и не давать никому "права на преподаваніе", пока онъ не обяжется соблюдать эту буллу (1256 г.). Университетъ долженъ былъ покориться и принять снова нищенствующихъ въ свой составъ. Слъдствіями этой борьбы было уничтоженіе прежнихъ комплектовъ кафедръ и утвержденіе свободы преподаванія.

Внутренняя организація университетовъ была, въ сущности, обычной цеховой: та же замкнутость и корпоративный строй; то же раздѣленіе занятій; та же лѣстница степеней съ особыми, строго опредѣленными для каждой правами и обязанностями; тѣ же испытанія и аттестаты; тѣ же ученики, подмастерья и мастера (magistri); словомъ, это быль "ученый цехъ". Различіе между учащимися и учащими не было строго проведено: часто подъ studentes разумѣлись и тѣ и другіе. Университетскія степени и званія были слѣдую-

Ученыя отепени.

<sup>1)</sup> Надо замътить, что папы вскоръ послъ возникновенія нищенствующихъ орденовъ позволили имъ если не владъть собственностью, то все-таки пользоваться ею (не possessio, а usus), настоящими же собственниками имъній втихъ орденовъ папы объявили себя.



щія: бакалавръ, лиценціать и магистръ или докторъ. Бакалаврами (датинизированное bachelier, т. e. bas chevalier, молодой рыцарь) "артистическаго" факультета делались студенты, сдавшіе экзаменъ изъ формального отдела философіи: грамматики, діалектики, реторики и элементовъ математики и астрономіи; тогла они должны были выдержать нъсколько деспутовъ (въ Вънъ-10) и получали искомую степень. Медики производились въ бакалавры послъ двухъ льть занятій медициной, если они были magistri in artibus; если же нъть, то черезъ три года и т. д. Бакалавры назначались магистрами для занятій съ младшими студентами и имъли право носить круглую шляпу безъ полей, какъ отличительный знакъ своего званія. Въ лиценціаты производились бакалавры посль нескольких леть занятій и соответствующих испытацій. Такъ, въ Вънв, напр., на теологическомъ факультетъ бакалавръ обязанъ былъ прочесть библейскій курсъ, потомъ пробыть годъ или два сентенціаріемъ (т. е. объяснять "Liber sententiarum" Петра Ломбарда), затемъ три года упражияться при университете въ диспутахъ и проповъдяхъ, и тогда уже только онъ допускался къ испытаніямъ. Лиценціатъ, после несколькихъ летъ преподаванія и особаго экзамена (на артистическомъ факультеть — изъ реальныхъ наукъ квадривіума), получалъ степень магистра. Магистры и доктора теологіи титуловались обыжновенно "magistri nostri".

Дарованіе степени магистра (или доктора) совершалось очень торжественно. Магистрантъ (или докторантъ), т. е. выдержавшій соотвътствующій степени экзаменъ, долженъ быль сказать рѣчь въ соборѣ, прочесть лекцію и выдержать диспутъ; если диспутъ проходилъ удачно, то канцлеръ приводилъ диспутанта къ присягъ и провозглашалъ его удостоеннымъ искомой степени. Всъ присутствовавшіе на диспутъ магистры цъловали новаго члена своей корпораціи, въ знакъ принятія въ нее, и вручали ему знаки его достоинства: книгу, какъ символъ науки, кольцо и докторскую шляпу (широкополый беретъ), а затъмъ возводили его на каеедру; тъмъ и кончалась церемонія.

Лекція и двопуты. Преподавательская дъятельность магистровъ состояла изъ lectio и disputatio. Lectio (чтеніе) состояло изъ объясненія текстовъ св. Писанія или какого-либо автора; тексты должны были быть въ рукахъ у слушателей, по крайней мѣрѣ, одинъ на троихъ. Вотъ мнемоническая формула для процедуры объясненія юридическаго текста, чрезвычайно хорошо передающая въ латинскомъ дистихѣ духъ тогдашняго преподаванія:

Praemitto, scindo, summo, casumque figuro, Perlego, do causas, connoto, obicio,—

т. е. объясняю термины и даю общую характеристику мѣстамъ, откуда взятъ текстъ (praemitto); дѣлю его на части (scindo); резюмирую его содержаніе (summo); привожу (дѣйствительный или воображаемый) случай приложенія данной юридической нормы (casum figuro); читаю текстъ (perlego); излагаю причины для пониманія его въ данномъ смыслѣ (do causas); объясняю его побочными и ограничивающими его положеніями и общими соображеніями (connoto); наконецъ, излагаю и обсуждаю возраженія (obicio)..."

Чтеніе лекцій продолжалось обыкновенно съ 19—20 октября до 7-го сентября; это время и составляло учебный годъ, а сентябрь и октябрь продолжались "большія вакація". Кром'є того, отъ занятій были свободны: дв'є нед'єли на Пасх'є, 11 дней на Святкахъ и четверги на т'єхъ нед'єляхъ, въ средин'є которыхъ не было праздниковъ.

Диспутированіе (disputatio) дополняло лекцін; цівлью его было изощреніе ума на ръшеніи частныхъ вопросовъ, на приложеніи общихъ положеній къ отдільнымъ случанмъ. Диспуты устраивались обыкновенно по субботамъ; въ большую залу собирался весь факультетъ-и студенты и магистры. Кто-нибудь изъ магистровъ говорилъ вступительную рвчь и, въ заключеніе, предлагалъ тезисы для спора. Магистры по порядку возражали на эти тезисы аргументами въ силлогистической формъ и давали контръ-тезисы; это называлось — arguere (возражать). Бакалавры, при помощи магистровъ, разръщали это столкновение мивній новыми рядами силлогизмовъ; это значило-respondere (отвъчать). Иногда, кромъ того, устранвались диспуты между студентами, подъ предсъдательствомъ и руководствомъ бакалавровъ. Всв эти диспуты, при тогдашней скудости въ средствахъ просвъщенія, при маломъ числъ книгъ и новыхъ сочиненій, были незам'внимымъ средствомъ пров'врять и пускать въ обращение новые научные взгляды и идеи; здъсь сталкивались и выяснялись самыя разнообразныя убъжденія, возбуждались и подготовлялись новыя точки зрвнія на вещи... Съ другой стороны, диспуты были своего рода спортомъ: прибъгали къ самымъ коварнымъ уловкамъ, изобрътали самые неожиданные силлогизмы, лишь бы разбить, запутать противника. Иногда страсти разгорались слишкомъ сильно, такъ что на диспутахъ, напр., реалистовъ съ номиналистами, приходилось отділять барьеромъ канедры главныхъ бойцовъ, такъ какъ безъ этого ученый турниръ могъ бы обратиться въ кулачный бой.

До какой степени на этихъ диспутахъ изощрялись умы и оттачивалась логика, можно видёть изъ слёдующаго преданія. Въ 1304 г. пришель изъ Оксфорда въ Парижъ францисканецъ Дунсъ Скотъ, знаменитый противникъ Оомы Аквинскаго, и защищаль здёсь на большомъ диспутё одно богословское положеніе. Противъ него были выставлены очень сильные аргументы, притомъ—въ числё около 200. Внимательно и спокойно выслушалъ онъ ихъ безъ перерыва, потомъ повторилъ на память всё по порядку и разрёшилъ самыя невёроятныя трудности, распуталъ самые замысловатые силлогизмы "такъ же легко, какъ Самсонъ разорвалъ узы филистимлянъ", говорить одинъ современникъ. Университеть былъ пораженъ тонкостью его мысли и силою его доказательствъ и въ знакъ особаго отличія почтилъ его прозваніемъ "doctor subtilis" (тонкій, утонченный ученый).

Вся эта научная и преподавательская дъятельность совершалась на латинскомъ языкъ, общемъ въ средніе въка для ученыхъ всъхъ западно-европейскихъ націй. Но это былъ совсъмъ особый языкъ, -- отнюдь не классическій стиль Циперона, Ливія, Вергилія и другихъ римскихъ авторовъ. Большая часть матеріала была, правда, взята изъ древне-латинскаго, но изъ этого матеріала было выстроено совствить новое зданіе, созданть новый, живой языкть. Языкть Цицерона быль, можеть быть, болье изящень, но онь вовсе не годился средневъковымъ магистрамъ ни тогда, когда они въ коллегіяхъ и бурсахъ разсуждали о своихъ личныхъ двлахъ, ни тогда, когда они излагали тонкія догическія различенія. Оть долгаго употребленія средневъковая латынь совершенно приспособилась къ идеямъ и обстановив своей эпохи: форма стала вполнъ соотвътствовать содержанію. Эта латынь стала новымъ, живымъ языкомъ, чего отнюдь нельзя сказать, напримъръ, о латыни гуманистовъ, у которыхъ новое содержание часто не укладывалось въ чуждую ему "цицероновскую" форму. Какъ и всякій живой языкъ, средневъковую латынь изучали на практикъ, посредствомъ разговора.

Нѣмецкіе универонтеты. Число университетовъ быстро росло въ XIV и XV въкахъ, особенно въ Германіи, гдъ передъ реформаціей считалось уже 20 университетовъ; общее же число ихъ въ Западной Европъ было къ этому времени 65 (во Франціи—16, въ Италіи—15, въ Испаніи—6, въ Англіи—5 и по 1 въ Португаліи, Швеціи и Даніи).

Германскіе университеты въ общемъ моложе прочихъ: первый

изъ нихъ — Пражскій — основанъ въ 1346 г. императоромъ Карломъ IV - при двухъ профессорахъ теологіи, трехъ-философіи и свободныхъ искусствъ (artes) и по одному для каноническаго, для гражданскаго права и для медицины. Университетъ состоялъ изъ четырежь націй: чешской, баварской, польской и саксонской, прокураторы которыхъ, какъ обычно, выбирали ректора. Въ общемъ, уставы Пражскаго и большей части остальныхъ германскихъ университетовъ списаны съ парижскихъ; лишь позже-Тюбингенскій, Виттенбергскій и Гельмштедтскій получили организацію по образцу Болонскаго. Мъсто коллегій при германскихъ университетахъ занимали "бурсы", т. е. пансіоны для студентовъ въ семьяхъ некоторыхъ изъ магистровъ, которымъ факультеты въ видъ отличія давали право держать бурсаковъ. Эти магистры, "ректоры" своихъ бурсъ, следили за посещениет студентами лекцій, повторяли съ ними изучаемые предметы, вели за объдомъ или послъ него диспуты по-латыни и наблюдали, чтобы бурсаки и между собою говорили на этомъ языкъ. Бурсаки платили своему хозяину, большею частью, по одному грошу въ неделю, не считая особыхъ подарковъ въ извъстные сроки; за повтореніе лекцій полагалась особая плата.

Замкнутая организація, корпоративный строй, независимое положеніе между св'єтской и духовной властью—все это ставило университеты очень высоко въ глазахъ современниковъ, обусловливало ихъ силу и общественное значеніе. Университеты были очагами научнаго движенія: зд'єсь билась свободная мысль, зд'єсь жило идейное творчество—двигатель и основа какъ частной, такъ и общественной жнзни. Потому-то университеты и оказались однимъ изъ самыхъ жизненныхъ явленій среднихъ в'єковъ, — и изъ бурь "возрожденія" и реформаціи вышли преобразованными, укр'єпленными и способными къ плодотворному развитію въ будущемъ.

-000-----

В. Ивановскій.

#### XLIV.

# · Рыцарство.

### г. Рыцарская поэзія.

Рыцарство было не столько учрежденіемъ, сколько идеаломъ Кантилены. для всего военнаго сословія среднихъ въковъ. Поэтому не въ лътописяхъ, а въ народной эпической поэзіи ярче всего запечатльлись образы этого времени. Еще во времена Тацита воспъвали германцы родоначальниковъ своего племени, а Карлъ Великій даже вельль записывать древныйшія варварскія былины о войнахъ и дъяніяхъ предковъ. Но съ принятіемъ христіанства германская эпическая поэзія стала проникаться христіанскимъ духомъ. Во Франціи былинамъ о покольніяхъ героевъ (Chansons de geste) предшествовали небольшія кантилены, посвященныя отдальнымъ лицамъ и событіямъ. Такова, напр., кантилена VII в. о св. Фаронъ, которую сохраниль въ житін святого Гельгарій, епископъ города Мо при Карль Лысомъ. Эта кантилена похожа на духовный стихъ и разсказываеть объ обращеніи саксонских пословь въ христіанство. Самое событіе случилось около 620 г. Клотаръ II принималъ въ Мо пословъ Бертоальда, короля саксонскаго. Послы принесли вызовъ Клотару отъ имени короля и всего своего племени и возвъщали, что саксы съ своимъ государемъ придутъ взять у

HOTOYHEKE: Gautier, La Chevalerie; Schultz, Das Hößsche Leben zur Zeit der Minnesinger; Gautier, Les Epopées françaises; Weinhold, Die Deutschen Frauen in dem Mittelalter; Keroyn de Lettenhove, Étude sur la vie de Froissart; Köhler, Die Entwickelung des Kriegswesens und der Kriegführung in der Ritterzeit.

Клотара его землю, которая принадлежить будто бы имъ. Клотаръ разгиврался и вельлъ бросить пословъ въ тюрьму; овъ сгоряча назначиль даже на следующій день ихъ казнь. Дружинники (leudes) короля тщетно пытаются сопротявляться этому нарушенію международныхъ обычаевъ. Тогда Фаронъ, не будучи еще даже посвящень въ духовный чинъ, идеть въ тюрьму къ несчастнымъ посламъ. Онъ быль молодъ, владель даромъ слова и ревностно трудился надъ обращеніемъ язычниковъ. Изложивъ саксамъ все ученіе католической перкви, Фаронъ склонилъ ихъ принять крещеніе, которое должно было спасти сразу и отъ смерти въчной и отъ казни земной. На другой день, когда Клотаръ думалъ было привести въ исполненіе казнь, Фаронъ подеялся и сказаль, что кто-то ночью успълъ крестить заключенныхъ: онъ самъ видълъ ихъ въ бълыхъ одеждахъ новообращенныхъ. Король былъ тронутъ, простилъ крестившихся пословъ, но предприняль походъ противъ саксовъ-язычниковъ и избилъ множество. По словамъ Гельгарія, побъда Клотара надъ саксами была разсказана въ народной песне (rustico carmine), которую пъвали женщины, собравшись въ кружокъ и хлопая въ ладоши. Гельгарій приводить отрывки кантилены на латинскомъ языкъ, но, въроятно, она пълась на романскомъ, потому что при Меровингамъ въ Бретани преобладало кельтическое вліяніе, въ Австразіи-нъмецкое, а въ остальной Франціи-романское. Личность Карла В. дала неистощимый матеріаль для поэзін, и романскія кантилены становятся съ этого времени очень распространенными. Но всв эти кантилены поются еще не пвидами по ремеслу (жонглерами), какъ Chansons de geste, а живутъ въ устахъ всего народа. Следы собственно героическихъ эпопей начинаются во Франціи съ X в., а для XI в. ихъ существованіе уже несомивино. Но нельзя сказать, чтобы первыя Chansons de geste произошли путемъ сшиванія отдельныхъ кантиленъ. Эпопен возникали прямо изъ преданій, хотя, можеть быть, внушены он'в кантиленами. Если историческое событіе поразить народь, тогда легенда овладіваеть имъ, а при переложеніи легенды въ поэтическое произведеніе надъ легендой, связанной еще преданіемъ, беретъ уже верхъ свободная фантазія. Такъ и возникли главные циклы французской эпической поэзін — Chansons de geste о Карлів В., о Гильомів д'Оранжъ и Рено де-Монтобанъ. Къ этимъ тремъ крупнымъ цикламъ примыкають уже провинціальные ... "Лотарингцы" (Lorrains) въ Австразіи. Рауль де-Камбрэ въ Вермандуа и т. д. Последній кругь эпопей сложился вокругь Крестовыхъ походовъ. Однако, кантилены не

были убиты эпопеями: онъ съ своей стороны превратились въ маленькія былины духовнаго содержанія, въ духовный стихъ, въ родъ, напр., Житія Алексъя Божьяго человъка, возникшаго въ Нормандіи въ XI въкъ; такіе стихи пълись затъмъ слъщами подъ звуки ихъ "лиры" (vielle à roue).

Павцы.

Расцвъть эпическаго творчества во Франціи относится къ періоду съ XI в. до восшествія Валуа на престоль, т. е. до 1328 г. Авторами эпопей бывали чаще всего светскіе люди, которые на свверв Франціи назывались труверами (trouvères), а на югв, гав ихъ было гораздо меньше, трубадурами. Но этихъ эпическихъ поэтовъ не надо смъшивать съ труверами лирическими, въ родъ Бернара де-Вантадуръ или Бертрана де-Борнъ. Поэты-лирики не пользовались расположениемъ церкви: они прославляли любовь, вели безправственный образъ жизни, отдавая дань всякимъ увлеченіямъ. и оканчивали жизнь въ раскаяніи гдф-нибудь въ монастырф. Но въ рукописи XIII в., которая служила руководствомъ для исповъди, церковь позволяеть исповедникамъ относеться снесходительно къ эпическимъ поэтамъ: "есть другіе півцы, которые зовутся жонглерами и поють дела князей и житія святыхъ на утешеніе людей; ихъ можно теривть, какъ сказалъ папа Александръ". Есть эпопеи, связанныя съ именами опредъленныхъ поэтовъ; напр., былина о Раулъ де-Камбрэ принадлежала пъвцу Бертолэ изъ Леона. Но вся масса французской эпической поэзіи относится къ области безыменнаго творчества. Изъ сотни слишкомъ былинъ развъ только 19 дошли съ именами поэтовъ. Первые труверы вдохновлялись преданіями, но последующіе перерабатывали и увеличивали уже поэмы своихъ предшественниковъ. Послъднее покольніе труверовъ иногда совершенно отръшается отъ преданій и создаетъ героевъ и ихъ подвиги исключительно силою фантазіи. Иногда труверъ самъ пъль свою эпопею, тщательно скрывая ее оть другихъ, а иногда онъ давалъ возможность и право пъть ее какому-нибудь жонглеру, пъвцу по ремеслу. Древивитія рукописи дошедшихъ до насъ пъсенъ относятся уже въ XII в. Это объясияется темъ, что часто песни разучивались наизусть и хранились только въ памяти жонглера. Древнъйшія рукописи предназначены какъ разъ для жонглеровъ: онъ маленькаго формата, такъ что ихъ легко брать съ собой въ дорогу, и заключають въ себъ по одной пъснъ. Съ XIII в. число читателей растеть, и тогда начинають переписывать сразу целыя группы поэмъ.

Chansons de geste.

Chansons de geste пишутся обыкновенно въ 10 или 12 сло-

говыхъ стихахъ, съ созвучіемъ последней гласной (ассонансомъ) 1), а риема появляется поздне. Напр., древняя былина о Poландъ (Chanson de Roland), возникшая среди норманновъ въ Англін послі побіды Вильгельма Завоевателя при Гастингсі, написана стихомъ въ десять слоговъ, съ отдыхомъ послъ 4-го слога и ассанансомъ последней гласной (напр., lune-pasture и т. д.). Группа въ извъстное число стиховъ образуетъ куплетъ или laisse. Иногда цълый куплеть въ 13 строкъ оканчивается на 13 e, a слъдующій—на 13 a (напр., merveiller, vielez, и т. д.; grant, blancs, anz и т. д.). Въ сущности, это строфы-синонимы, т. е. объ строфы разсказывають почти то же самое, но содержание это въ каждой строфъ выражено по-своему. Chansons de geste значить въ сущности "пъсни о поколъніяхъ героевъ". Первоначально geste (отъ латинскаго gesta) быль вообще разсказомъ о событіяхъ, т. е. синонимомъ для анналъ и хроникъ. Но въ самыхъ былинахъ geste означаеть уже семью, покольніе героевь, потому что сначала цикль эпопей создавался вокругь событія, но поздиве онъ разростался по генеалогіи. Поэты любили отъ сына восходить къ отцу, деду и наоборотъ: отъ Гильома д'Оранжъ восходили къ его отпу Эмери де-Нарбониъ, затвиъ дъду Гаревъ де-Монгланъ и т. д. Благодаря этому маленькія эпопеи поглощались большими, и все сводилось въ сущности къ тремъ поколъніямъ - Карла В., Гарена и Лооне де-Майансъ. Къ поколънію Карда В. (Geste du Roi) относятся былины о Роландъ и походъ въ Испанію; циклъ Доона образуется изъ былинъ Рено де-Монтобанъ, Ожье де-Данемаршъ и т. п. Къ XIII в. былины, благодаря вставкамъ, объединенію нъсколькихъ въ одну и неоднократнымъ переработкамъ, уже достигають 8-10 тысячь стиховь каждая. Въ XIV в. поэты переходять къ болве длинному стиху въ 12 слоговъ и доводять каждую эпопею до 20 тысячъ стиховъ. Позднее эти эпопеи начинають перелагаться въ прозаические романы; въ этой формъ онъ распространяются, благодаря изобрътенію книгопечатанія, и, наконецъ, прелаются забвенію въ XVII в.

Поучительно сравнить одну и ту же эпопею въ ея различныхъ формаціяхъ, напр., былину о датчанинъ Ожье (Ogier le Danois). Возьмите старую поэму, написанную Рэмберомъ Парижскимъ (Raimbert de Paris): все сжато, психологически правдиво, энергично.

<sup>1)</sup> Въ былинахъ ассонансъ составляють: passages, vasselage, rage, Danemarche; chevalchet, guardet, facet и т. п.

Digitized by Google

Карлъ В. посылаетъ пословъ къ Гофруа, герцогу Даніи. Но Гофруа не боится императора, передъ которымъ склоняются другіе, и отсылаеть пословь назадь, образавь имъ волосы и бороду. Карль негодуеть и хочеть отомстить. При его дворъ живеть заложникомъ сынъ герцога — молодой Ожье, и вотъ императоръ осуждаеть на казнь юношу, дрожащаго передъ смертью. Но какъ разъ въ это время приходять въсти изъ Италіи: сарадины угрожають Риму. Императоръ принужденъ отсрочить казнь Ожье, и эта отсрочка даеть датчанину возможность совершить свои подвиги. Возьмите теперь другую редакцію. Король жонглеровь Аденэ переложиль на "хорошій французскій языкъ" первую часть поэмы Рэмбера: стихъ изящнье, но внутренней правды меньше, больше растянутости. Здъсь Карлъ склоняется на просьбы дяди Ожье о помилованіи, но Ожье самъ не трепещеть: Аденэ боялся обезчестить рыцаря человъческимъ чувствомъ. Въ третьей редакціи XIV в. Ожье говорить уже безъ конца, какъ адвокатъ, бароны толкуютъ Карлу о соображеніяхъ государственнаго разума, и слушателю остается только зъваль.

Жонглеры.

Пълись эпопеи чаще всего пъвцами по ремеслу, которые назывались жонглерами (joculatores) или менестрелями 1). Древивнийе жонглеры и chansons de geste встръчаются во Франціи, откуда этотъ типъ пъвцовъ и пъсенъ распространился уже въ Испанію и Англію. Бывали жонглеры, которые соединяли съ уманьемъ пать шансонъ де-жестъ еще искусства акробатовъ и музыкантовъ. Это видно изъ поэмъ, посвященныхъ жизви жонглеровъ. Такова, напр., южная поэма Дорель и Ветонъ конца XII в.; она мало оригинальна, подражаеть героическому эпосу, но въ ней есть любопытныя бытовыя черты. Воть ся содержаніе: изм'вникъ убиваеть своего товарища по оружію и, чтобы овладіть его леномъ, хочеть убить и его наслъдника-сына. Но жонглеръ Дорель выдаетъ своего ребенка за сына своего сеньёра и тайно воспитываеть юношу (дамуазо). Этоть Дорель, въроятно, прежде всего пъвецъ щансонъ де-жесть. но онъ играетъ на скрипкъ, на арфъ, поетъ любовныя лирическія песни, самъ сочиняетъ (trouve) и въ то же время можетъ делать прыжки акробата. Другая поэма принадлежить стверу Франціи —

<sup>1)</sup> Слово "menestrel"—уменьшительное отъ minister, т. е. министеріаль, или человъвъ незнатнаго происхожденія, служащій барону. Одниъ изъ этихъ слугь долженъ быль забавлять господина игрой на музыкальныхъ инструментахъ и пъніемъ; его уменьшительное названіе стало спионямомъ для имени жонглера.

это "Два трувера - соперника" (Les deus troveors ribauz). Здъсь два жонглера соперничають, грубо издіваясь другь надъ другомъ (можеть быть, только для увеселенія публики) и хвастаясь своимъ ремесломъ. Первый жонглеръ пересчитываетъ сначала всв пвсни своего репертуара, путаясь и коверкая имена: "Я знаю Ожье де-Монтобанъ, я знаю Рено ле-Дануа и т. д.". Но онъ, кром'в того, играетъ на цитръ, пускаетъ кровь кошкамъ, ставитъ банки быкамъ, дълаетъ перчатки для собакъ, шлемы для зайцевъ, уздечки для коровъ и т. д. Затемъ начинаетъ выхвалять свои таланты другой жонглеръ: онъ прежде всего музыкантъ и притомъ на струнныхъ и на духовыхъ инструментахъ; онъ магь и пъвецъ; "онъ знаетъ сказки и фабліо, сирвенты и пастурели, онъ знаетъ исторію про Парсеваля и умъетъ плясать на канать, играть ножами и, наконецъ, умъетъ пъть всъ шансонъ де-жестъ про Карла В. и Роланда и т. д. "Въ этомъ состявании много шутовского, но основа для карикатуры взята, несомненно, изъ действительности. По своему общественному положенію жонглеры были крайне разнообразны: между ними были свътскіе люди и духовные, были свободно блуждавшіе и менестрели, привязанные къ одному какому-нибудь сеньёру, дому или поэту, были пвицы, были музыканты, conteors и fableors (т. е. разсказчики легендъ и повъстей), были жонглеры, пъвшіе чужое, и жонглеры, изобрътавшіе свое. Жизнь всъхъ этихъ пъвцовъ проходила въ странствованіяхъ и была полна случайностей. Жонглеръ ночуеть въ гостиницъ и пъснями расплачивается за все. Онъ охотно попросиль бы ночлега у священника, но церковь находила опаснымъ для своихъ членовъ сближение съ жонглерами и запрещала давать имъ пріють. Зовуть жонглера чаще всего просто по имени, ну хоть Жанъ. Онъ всегда бритый, но не надъваетъ, какъ его шутливые товарищи, ни масокъ, ни пестрой одежды съ поддъльными разноцвътными камнями. Въ путь онъ запасается рекомендательными письмами. Идти пъшкомъ жонглеръ считаетъ унизительнымъ; у него часто бывають въ карманъ деньги, и вогь онъ запасается конемъ и слугой. Память у него превосходная, и онъ помнитъ пъсни въ тысячи стиховъ, умъя варьировать ихъ, но все-таки этотъ запасъ нужно освъжать отъ времени до времени, и вотъ у жонглера есть маленькіе списки шансонъ де-жесть. Вотъ онъ слівть съ лошади передъ гостиницей, отдохнулъ, подкрапился, его смычковый инструменть (vielle) при немъ, и онъ направляется на площадь, уже окруженный толпой. "Слушайте меня, рыцари и солдаты, горожанки и горожане, бароны и мудрые влерики, умъюще читать, дамы и дъвушки, и вы, маленькія дътки, слушайте меня всь мужчины и женщины, малые и большіе!"---такъ созываеть женглеръ свою публику. Жонглеръ не читаетъ былины, а поетъ, но поетъ всё строки поэмы всего на какія-нибудь двъ-три музыкальныя темы, которыя онь туть же береть на своемь музыкальномь инструменть. За деньги жонглеръ поетъ похвалу сеньёру, но иногда задъваетъ насмъшкой свътскихъ и духовныхъ вельможъ. Въ 1395 г. французскій король запретилъ менестрелямъ касаться въ песняхъ папы, короля и сеньёровъ Франціи подъ страхомъ двухмъсячнаго тюремнаго заключенія на хлъбъ и на воду. Иногда посрединъ пъсни жонглеръ останавливается и собираеть деньги со слушателей, прежде чемъ окончитъ былину. Рыдари, во двордахъ которыхъ часто поютъ жонглеры, кром'ь денегь, дарять имъ одежды, лошадей. Но жонглеры далеко не всегда сами отыскивають себъ сеньёра или созывають толпу: часто, напротивъ-ихъ зовуть на крестины, на свадьбу, на пиры, на турниры и посвященія рыдарей. Выбирають ли папу, собираются ли въ крестовый походъ, празднують ли церковный праздникъ, или съвзжаются на ярмарку, жонглеры должны посивть всюду: у нихъ свой собственный календарь. Какъ и все другіе средневековые ремесленники, жонглеры мъстами образують цехи для своей защиты. Въ 1321 г. были утверждены прево города Парижа статуты, поданные 37 жонглерами съ "королемъ менестрелей" Паризэ во главъ. Всв доходы ремесла сосредоточены были въ рукахъ этой корпораціи, и каждый новый члень должень быль присягать статутамъ. Во главъ корпораціи всегда стояль "король менестрелей": онъ подвергаль испытанію новыхъ певцовъ, домогавшихся вванія жонглера. Вмъсть съ цехами явились и школы для менестрелей.

## 2. Происхождение рыцарства.

Выглядь Рыцарство возникло изъ германскаго обряда, который быль церкви идеализованъ церковью. Рыцарство—это христіанская форма для на войну. военнаго сословія; рыцарь—это воинъ-христіанинъ.

Церковь считала войну для войны грѣхомъ. Бл. Августинъ не разъ высказывалъ подобные взгляды на войну: "Начинать войны съ сосъдями и затъмъ идти войной дальше и истреблять или по-корять безобидные народы только по страсти къ войнъ, какъ это иначе назвать, если не чудовищнымъ разбоемъ! Впрочемъ этотъ отецъ западной церкви не безусловно осуждалъ военное ремесло:

"Воля должна направлять къ миру, а къ войнъ развъ только необходимость". — "Не думай, однако, чтобы никто изъ несущихъ оружіе и военную службу не могь угодить Богу. Оружіе носиль св. Давидъ, оружіе носилъ и сотникъ Корнелій. Не мира ищутъ, чтобы возжечь войну, а напротивъ, война ведется, дабы снискать миръ. Итакъ, будь и въ самыхъ войнахъ миролюбивъ, чтобы всёхъ, съ къмъ ты сражаешься, своей побъдой привести къ благамъ мира". Отсюда и идеалъ христіанскаго воина: "Гораздо больше славы въ томъ, чтобы убивать войны словомъ, чемъ убивать воиновъ мечемъ". Въ глазахъ церкви война имъла смыслъ только въ трехъ отношеніяхъ: это могла быть справедливая кара, полезное искупленіе или вообіце воспитательное средство Провиденія; напр., тоть же Бл. Августинъ даеть совыть: "Всы тягости и страданія, которыя кто-либо перенесъ отъ враговъ, пусть онъ приписываетъ Божественному Провидънію: оно обыкновенно исправляеть, или искореняеть посредствомъ войнъ испорченные нравы людей и путемъ такихъ испытаній дізласть жизнь смертныхъ боліве справедливой и достойной похвалъ" Народы искупаютъ бъдствіями не только свои гръхи, но иногда страдають и за другія племена. Одно государство гибнеть за другимъ, и такимъ образомъ на ихъ развалинахъ утверждается церковь: это подготовленіе на вемлѣ Провидениемъ парства Божія. Церковь терпить войны, но законными считаеть только войны справедливыя. По Бл. Августину, "справедливыми называются обыкновенно ть войны, которыя мстять за несправедливости, если, напр., какое-либо племя или община пренебрегаетъ обязанностью возмъстить за нечестіе, совершенное его членами, или возвратить то, что отнято несправедливо. Но, безъ сомнънія, справедлива и всякая война, предписываемая Богомъ, у котораго нътъ неправды. Въ такой войнъ ведущее ее войско или даже весь народъ должны считаться не столько зачинщиками войны, сколько ея слугами". Въ эпоху гоненій со стороны римскихъ цезарей церковь теоретически подымала сомнънія относительно совмъстимости военной службы съ христіанской религіей, но на дълъ только меньшинство христіанъ увловилось отъ службы безусловно. Напр., Тертулліанъ восклицаеть съ жаромъ: "Неужели можно жить мечемъ, когда Господь возвъстилъ, что отъ меча погибнеть каждый, кто возьмется за мечъ"; но тоть же Тертулліань сознается перелъ язычниками: "мы, христіане, появились какъ бы только со вчерашняго дня, а воть мы уже наполняемъ ваши кръпости и лагери". Послъ прекращенія гоненій исчезли и сомивнія церкви; соборъ въ Арлъ отъ 314 г., гдъ присутствовали всъ епископы Запада, постановиль отлучать оть причастія техь, кто будеть уклоняться отъ военной службы. Въ сущности Бл. Августинъ только системативироваль все ученіе церкви о войнь, когда написаль: "Въ чемъ грахъ войны? Неужели въ томъ, что умираютъ люди, которые все равно-когда-нибудь умруть. Осуждать смертьэто трусость, а не набожность. Н'вть, страсть вредить, жестокость мщенія, неукротимость и непримиримость духа, дикость въ борьбъ, похоть господства, -- вотъ что по справедливости считается гръхомъ въ войнахъ". Мъстами Бл. Августинъ какъ бы предсказываеть рыцарство: "Кто считаеть ученіе Христа враждебнымъ государству, пусть создадуть только войско такихъ воиновъ, какими велить имъ быть ученіе Христа". Въ 865 г. болгары совътовались съ папой Николаемъ I, можно ли вести войну во время поста. Папа отвъчалъ имъ, что войны и битвы и состязанія несомнівнюе изобрівтеніе хитрости діавольской. Поэтому, если нізть настоятельной нужды, то не только Великимъ постомъ, но вообще всегда надо воздерживаться отъ битвъ. "Но если побуждають къ тому неизбъжныя обстоятельства, то приготовленія къ войнъ для защиты своей жизни, или родины, или законовъ отеческихъ можно, безъ сомненія, допустить даже Великимъ постомъ". Безъ всехъ войнь, которыя провозглашали или поддерживали перковь, европейское человъчество могло бы остаться варварскимъ, языческимъ, стать мусульманскимъ. Не имъя возможности обойтись безъ войнъ, церковь постаралась по крайней мере сделать солдата-христіанскимъ воиномъ.

Германскіе обычан.

Тацить описаль германскій обычай вооруженія юноши при достиженіи имъ совершеннольтія. "Всь общественныя и частныя дьла германцы ведуть вь вооруженіи; но надыть оружіе обычай позволяеть каждому только тогда, когда община признаеть его созрывшимъ. Тогда среди самаго собранія кто-либо изъ главь племени, или отець, или родственникъ укращаеть юношу щитомъ и копьемъ. У нихъ это все равно—что тога: это первая почесть для юности. До этого обряда юноши считаются какъ бы частью семьи, отнынь—государства". При Каролингахъ еще часто встрычается старый германскій обычай. Людовику, старшему сыну Карла В., въ 791 г. было тринадцать лыть, и онь уже три года несъ корону Аквитаніи; наконець, король франковъ нашель, что пора посвятить его въ воины: онъ вызваль сына въ Ингельгеймъ, оттуда въ Регенсбургь и торжественно опоясаль здысь мечемъ. Въ 838 г. въ

Кьерси повторилась таже сцена; на этотъ разъ старый Людовикъ опоясываеть сына Карла оружіемь мужа, а затёмь візнчаеть короной Невстріи; Карлу было тогда 15 лють. Этоть германскій обычай и легь въ основание средневъковаго посвящения въ рыцари. Camoe название рыпаря - meвалье (chevalier, caballarius) происходить отъ боевой лошади (caballus). Сдълать кого-либо рыцаремъ обозначалось въ средневъковыхъ латинскихъ текстахъ оборотомъ-"надъть воинскій поясъ" (cingulum militare). Терминъ этоть—чисто римскій: різчь идеть о томъ поясів, на которомъ держался мечь, равно какъ и о перевязи, на которой висълъ черезъ плечо мечъ простого римскаго солдата. Германцы рано стали носить въ подражаніе римлянамъ поясъ и перевязь (balteus); а хроникеры часто называли латинскимъ именемъ соотвътствующія явленія германской жизни. По-французски въ средніе въка "опоясать мечемъ" (ceindre l'épée) тоже значило сдълать рыцаремъ. Итакъ, подъ латинскимъ названіемъ удержался въ сущности обычай германскій. Не каждый вассаль быль рыцаремь; встречались вассалы, которые ради избежанія расходовъ на всю жизнь оставались "дамуазо". Съ другой стороны, рыцарство давалось иногда мелкимъ людямъ, которые ни въ какомъ отношеніи не входили въ систему леновъ. Въ шансонъ де-жесть часто встрвчаются примеры, что вилланы становятся рыцарями. Въ средневъковой литературъ Франціи очень популяренъ быль герой былины графъ Ами (Amis et Amiles). Ами пораженъ проказой; это наказаніе постигло его за ложную клятву, которую онъ даль для спасенія жизни Амиля. Несчастный прокаженный, всвии забытый, приходить однажды въ страну, гдв живеть его другь, и просить провести себя къ нему. Амиль издали слышить звуки трещетки, возвъщающей приближение прокаженнаго; тронутый участью прокаженныхъ, Амиль посылаеть бъдняку кубокъ превосходнаго вина. Но у Ами есть совершенно такой же кубокъ, подаренный ему, какъ и Амилю, папой въ Римъ. По этому знаку Амиль узнаеть своего освободителя, лучшую половину самого себя, и падаеть въ объятія Ами, покрываеть его поцълуями. Прокаженный тотчасъ же введенъ въ домъ Амиля, и его уговаривають остаться здёсь на всю жизнь. Такъ этотъ Ами, по былинъ, посвящаеть въ рыцари двухъ рабовъ, которые ухаживали за нимъ во время бользии. На древевищее рыцарство надо смотрыть не какъ на сословіе, а какъ на коллегію, на братство, всѣ члены котораго солидарны между собою.

Древнъйшія Chansons de geste, которыя черпають изъ тради-

Дивость нравовъ.



цій IX и X вв., рисують тіхь дикихь феодаловь, которыхь воспитать взялась церковь. Рауль де-Камбра, герой старой поэмы, самый страшный, самый необузданный представитель этого типа: онъ готовъ бросить вызовъ самому Господу. Вотъ онъ однажды врывается въ предълы Вермандуа вопреки всъмъ правамъ законныхъ наслъдниковъ. Онъ грабитъ, жжетъ, убиваетъ; всюду онъ жестокъ, безжалостенъ, ужасенъ; въ особенности въ мъстечкъ Ориньи является онъ во всемъ блескъ своей свиръпости: "Раскинуть мою палатку посреди церкви", приказываеть Рауль: "устроить мив ложе передъ престоломъ, посадить монхъ соколовъ на золотое распятіе!" Церковь эта принадлежить къ женскому монастырю. Что ему за дъло до этого? Онъ сожигаеть монастырь, сожигаеть церковь, сожигаеть монахинь. Среди монахинь находится мать Бернье, его върнаго вассала, его преданнъйшаго товарища, его друга, почти брата: онъ сожигаеть и ее. Пламя еще трещить, Рауль, несмотря на постный день, садится на самомъ мъстъ своихъ дикихъ подвиговъ за пиръ съ руками, замаранными кровью, съ надменнымъ челомъ, бросающимъ вызовъ небу. Средневъковому дикарю Раулю не уступаеть въ жестокости и Ожье (Ogier), другой герой эпопей. Сынъ Ожье былъ убитъ сыномъ Карла В., имя которому въ преданіи Шарло. Ожье только и думаеть о мести, и соглашается спасти христіанскій міръ отъ сарацинъ-завоевателей единственно подъ условіемъ, чтобы ему выдали Шарло: онъ хочетъ убить его и радуется этому заранъе. Напрасно Шарло унижается передъ этимъ дикаремъ и на колъняхъ пытается тронуть его силой своего раскаянія; напрасно самъ императоръ шлеть къ Господу горячія молитвы; напрасно старый Нэмъ вызывается служить Ожье въ теченіе всей своей жизни и умоляеть датчанина "вспомнить о томъ Богь, который родился въ Виелеемь отъ Дьвы". Всь жертвы, всь мольбы-безполезны. Неумолимый Ожье кладеть свою тяжелую руку на голову юноши и другой рукой держить надъ Шарло мечь, страшный мечъ Куртэнъ. Таковы же и другіе герои французскихъ эпопей. Раскройте наудачу "Лотарингцевъ" и читайте: "Бегъ (Begue) наноситъ Изорэ ударъ по черному шлему, перерубаетъ золотой ободъ, проламываетъ черепъ и расщепляетъ его надвое до самыхъ челюстей. Затымь онь воизаеть ему въ тыло свой мечь Фламбержь съ головкой изъ чистаго золота, вырываетъ объими руками сердце изъ груди и еще теплое бросаеть его въ голову Гильому: "Держите", кричить онъ: "вотъ сердце вашего кузена. Вы можете его посолить или зажарить!" Еще одинъ шагъ, и онъ, кажется, дойдеть

до людовдства. Таковъ былъ матеріалъ, изъ котораго церковь рвшилась образовать рыцарство. Эти герои действовали, какъ стихійная сила, какъ ураганъ, не знающій сожальнія. Рыцарь въ законченномъ, совершенномъ, лучезарномъ образъ является передъ нами уже въ древнъйшей редакціи пъсни о Роландъ (которая возникла, въроятно, между 1066 и 1095 гг.). Какой длинный путь, какая упорная школа отъ Рауля до Роланда, и кончая Жирардомъ де-Руссильонъ, который однажды падаетъ къ ногамъ стараго священника и искупаетъ затъмъ свою прежнюю гордость 22 годами покаянія. "Дайте смыслъ вашей удали", говорила церковь феодаламъ. И вотъ возникла первая рыцарская доблесть — "мужество" (prouesse); къ ней присоединились одна за другой "лояльность" (loyauté), "щепрость" (largesse), "разумность" (le sens въ смыслъ умвренности), наконецъ, та утонченная общительность рыцаря. которая называлась "courtoisie"; все увънчивалось "честью" (honneur). Но всв эти доблести вънкомъ располагались вокругь одной центральной: когда рыцари бывали у объдни, то передъ началомъ чтенія Евангелія они молча вынимали мечи изъ ноженъ и держали ихъ обнаженными до конца чтенія; это какъ бы значило: "если понадобится защищать Евангеліе, то мы тутъ". Въ этомъ весь духъ рыцарства.

### з. Заповъди рыцарства.

Въ 1330 г. Гильомъ, графъ д'Остреванъ, получилъ, какъ ры- Христіане царь, слъдующія наставленія оть епископа города Камбра: еже- и безбождневно слушать натощакъ объдню; если нужно, то умереть за въру; покровительствовать вдовамъ и сиротамъ; не начинать войны безъ причины; не поддерживать несправедливаго дъла, но защищать невиню угнетенныхъ; во всъхъ дълахъ соблюдать смиреніе; охранять имущество своихъ подданныхъ; не предпринимать ничего враждебнаго противъ своего сеньёра. Почти тъ же самыя заповъди рыцаря можно извлечь и изъ Chansons de geste, которыя въ сущности заключають въ себъ характеристику рыцарства XII в.; позднъе романы "Круглаго Стола" распространили идеалъ рыцарства болъе утонченнаго, но менъе мужественнаго - рыцарства театральнаго.

Нельзя было стать рыцаремъ, не будучи христіаниномъ, не получивши крещенія: это первая запов'єдь рыцарства. Впрочемъ,



во французскомъ средневъковомъ эпосъ изръдка выводятся безбожники. Такъ, напр., дикій Рауль Камбрейскій впадаетъ иногда на мгновенія въ безбожіе. Въ древней былинь, сохранившей, можеть быть, традицію Х в., разсказань его поединовь съ Эрно, графомъ де-Дуэ, у котораго Рауль убилъ племянника и погубилъ однажды двоихъ дътей. Въ этомъ поединкъ Эрно воплощаетъ собою право, Рауль-силу. Бъдному графу Дуэ не подъ силу долго бороться съ своимъ врагомъ: одинъ кулакъ у него отрубленъ, и онъ бъжитъ по полю, исходя кровью и близкій къ смерти. Оть его гордости не осталось и следа; онъ предчувствуеть свою гибель и трога-умирать (Juenes hom sui, ne vuel encor morir). Онъ готовъ сдълаться монахомъ и представить свою землю побъдителю; но Рауля нельзя умилостивить, и самое слово "Богъ" доводить его, какъ отверженнаго, до бъщенства: "Я отрекаюсь отъ Бога", кричить онъ: "я отрекаюсь". "Если это такъ" отвъчаетъ тогда Эрно: "то ты для меня только бъщеная собака; а ко мнъ сама земля и травы прійдуть на защиту, и Господь Славы, можеть быть, сжалится надо мной". И вотъ, дъйствительно, умираетъ не Эрно, а свиръцый Рауль. Въ последнюю минуту въ этомъ дикаре внезапно вспыхиваеть вся горячая въра его дътства. "Богъ-Отедъ, сіяющій славой, всемірный Судія, и ты, кроткая Дівва небесь, прійдите ко мнів на помощь!"-таковы его последнія слова. Закоснелымъ безбожникомъ былъ Гомадра (Gaumadras въ былинъ "Garin de Montglane"); это типъ отверженнаго: когда ими Господа произносится передъ нимъ, онъ падаеть вдругь въ судоргахъ. Въ борьбв съ Гарэномъ на его сторонъ демоны, съ которыми онъ заключилъ феодальный договоръ (hommage lige); онъ отдался имъ душой и теломъ и радуется этому. Когда приближается смертный часъ, онъ решается умереть отступникомъ, сатаной, какъ и жилъ; его не убьютъ, онъ самъ убъетъ себя. Его смерть-это пѣлое эрѣлище. Онъ садится со своими на корабль и направляеть его прямо на скалы; теченіе увлекаетъ роковой кораблькъ гибели: несчастные спутники видятъ грозящую имъ опасность и въ ужасъ обращаются съ мольбой къ Господу. "О нътъ, нътъ", кричить имъ Гомадра: "здъсь нужно призывать дьявола!" и убиваеть ихъ, словно одержимый дьяволомъ. Затъмъ, онъ осъняетъ себя крестнымъ знаменемъ "наоборотъ", слъва направо, снизу вверхъ, и, стоя на кораблъ, съ вызывающимъ челомъ, поднятымъ къ небу, непримиримый, наводящій ужась, безстрашно прислушивается къ удару корабля о

скалу; корабль разбивается и идетъ ко дну. "Сюда, демоны, сюдь", кричитъ Гомадра: "я вашъ вассалъ, я предаюсь вамъ, я...", но волна захлеснула ему кощунствующія уста и безбожникъ умираетъ. Такимъ же отступникомъ описываетъ эпосъ (былина "Doon de Maience") измѣнника Гершамбо: "Да, я отрекаюсь отъ тебя", кричитъ онъ: "отъ тебя и всѣхъ твоихъ милостей. Ни тебя, ни твоихъ, я васъ никогда не полюблю". Такое отреченіе отъ Господа создаетъ, наконецъ, цѣлую секту, догму которой излагаетъ Гардра (въ "Amis et Amiles"): "Не смѣй служитъ Господу", говоритъ онъ своему крестнику Алори: "и никогда не говори правды. Если встрѣтишь честнаго человѣка, обезчести его. Жги города, крѣности, дома. Низвергай алтари, ломай распятія!" Въ противоположность всѣмъ этимъ средневѣковымъ язычникамъ рыцаръ и долженъ быть прежде всего глубоко вѣрующимъ христіаниномъ.

Исповедь имела важное значение въ рыцарской жизни: рыцарь исповъдуется передъ судебнымъ поединкомъ, исповъдуется, отправлянсь въ далекое путешествіе, испов'адуется передъ священникомъ, или, если не найдеть свящевника, то передъ родственникомъ, передъ товарищемъ по оружію. Этого требуетъ, напр., Петръ Ломбардскій въ книгь, которая служила классическимъ руководствомъ для богослововъ среднихъ въковъ (Livre de sentences). Баярдъ передъ смертью за недостаткомъ священника исповъдуется своему слугь. Рука объ руку съ рыцарской исповедью идеть во французской поэзіи и символическое "рыцарское" принятіе таинствъ-"пріобщеніе тремя былинками и тремя листиками". Напр., въ "Лотарингдахъ" Бегь передъ смертью береть три листика травы, благославляеть ихъ во имя Неба и пріобщается ими, какъ твломъ Христовымъ. Въ силу первой рыцарской заповъди рыцарь обязанъ быль умереть въ христіанской въръ, -- умереть, если нужно, за въру. Въ одной мало извъстной поэмъ (Mort d'Aimeri de Narbonne) старый Эмери Нарбонскій, стольтній старикъ безъ страха и упрека, по чувству долга отказывается повиноваться нехристямъ, которые взяли его въ пленъ, и не хочетъ преклониться передъ именемъ Магомета. Старца бьють прутьями шиповника и лозой, рвуть заживо его мясо, воздвигають ему костеръ, и несчастный слышитъ уже трескъ пламени, которое сожжеть его. Но ничто не дъйствуеть: увидавъ на укрѣпленіяхъ города свою жену Эрменгартъ, которая въ слезахъ смотрить на его страшную казнь, онъ кричить ей: "Оставьте меня умирать, но ради любви къ Господу, сыну Дъвы Маріи, не сдавайте города".

Охрана церкви.

Вторая заповъдь рыцарства — охранять перковь — ясно выражена въ Римскомъ понтификалъ, гдъ описывается образъ посвященія въ рыцари. Церковь, вручая будущему рыцарю мечь во имя Отца и Сына и Св. Духа, говорила: "Пользуйся этимъ мечемъ для защиты себя и Св. Церкви Господа и для пораженія враговъ креста Христова и въры христіанской. Иди и помни, что святые завоевали царства не мечемъ, а върой". Итакъ, для церкви рыцарство было вооруженной силой къ услугамъ безоружной Истины. Для средневъковыхъ этиковъ христіанское человъчество состояло изъ безчисленной толпы, слабаго народа, за который нужно молиться, который следуеть защищать. Надъ этой толпой возвышаются двъ семьи, двъ аристократіи, два общества свътлыхъ и могущественныхъ-клерики, которые должны молиться, и рыцари, которые должны охранять трхъ, кто молится, и трхъ, за кого молятся. Въ началъ былины о "Лотарингцахъ" (Garin le Loherain) это ученіе излагаеть арх. Реймскій: "Мы-клерики, и нашъ долгъслужить Богу, которому мы молимся за вашихъ друзей. А вы, рыцари, не забывайте, что Богь создаль вась для защиты церкви".

Защита олабыхъ.

Въ силу третьей заповъди рыцарства — защищать слабыхъ—вдовы и сироты — подъ охраной церкви и рыцарей. Въ пъснъ "Сharroi de Nimes" сынъ Карла В. цинично предлагаетъ графу Гильому дать ему лены кое-кого изъ умершихъ бароновъ. Но Гильомъ не изъ тъхъ рыцарей, которые терпъливо выслушиваютъ подобныя предложенія. Онъ возмущается, онъ содрогается, онъ даже отпрянуль въ сторону: "А вдовы? А сироты?" Король блъднъетъ и трепещетъ подъ тягостью презрънія Гильома. "Если кто тронетъ малыхъ сихъ или ихъ земли", говоритъ истинный рыцарь: "то вотъ этотъ мечъ отрубитъ головы измънникамъ и разбойникамъ". Когда въ XIII в. въ Римъ посвящали рыпаря въ базиликъ Св. Петра, то архипастырь произносилъ торжественно: "Будь защитникомъ и мужественнымъ борцомъ за церкви, за вдовъ и сиротъ".

Любовь къ родинв. Любовь къ родинъ — четвертая заповъдь рыцарства. Рыцари считали обыкновенно свою родину лучшей страной. Это очень характерно выразилъ графъ Фландрскій (въ эпопеъ "Jerusalem") при видъ пустыни, окружающей Герусалимъ: "Я очень дивлюсь, что Господь, сынъ Св. Маріи, могъ обитать въ такой пустынъ. О, насколько предпочитаю я ей большой замокъ въ моей кръпости Аррасъ!" Онъ, очевидно, готовъ былъ сожалъть, что Христосъ родился не въ Аррасъ. Это даже не патріотизмъ, а привязанность къ колокольнъ своего села. Подъ вліяніемъ любви къ родинъ у

французскихъ рыцарей создалось преувеличенное понятіе о Франціи: "корона Франціи—первая изо всёхъ коронъ; первый король Франціи быль коронованъ поющими ангелами; ты будешь моимъ воиномъ на землё, —сказаль ему Господь, —и ты дашь побёду справедливости и закону". Авторъ пъсни о Роландъ перечисляеть отдёльныя полчища христіанской арміи; въ лагеръ Карла три полка изъ десяти состоять изъ французовъ: "Десятый рядъ состоить изъ бароновъ Франціи. Ихъ сто тысячъ, изъ среды лучшихъ главъ. У нихъ крѣпкія твла и гордая осанка, голова совершенно бълая и борода словно осыпана снъгомъ. Они садятся на лошадь и требуютъ битвы. Это тъ французы, которые завоевываютъ царство".

Мужество, которое налагается на рыцарей пятой запов'вдью, они въ силу шестой—должны были особенно проявлять въ борьб'в съ сарацинами: "Если бы мы были въ раю", говорять воины XIII в: "мы спустились бы, чтобы сражаться съ сарацинами". Спутники Годфрида Бульонскаго въ порыв'в энтузіазма восклицали: "Хотя бы он'в были изъ стали, стіны Іерусалима, хотя бы он'в были изъ стали, мы ихъ укусимъ".

налагаемая на рыцаря седьмой запов'ядью, это ярко рисуеть шан- в'яркооть. сонъ "Рауль де-Камбра". Когда Рауль собрался жечь монастырь Ориньи, его вассаль Бернье соглашается следовать за нимъ, хотя его мать-монахиня въ этомъ монастырв. "Мой сеньёръ Раульпредатель хуже Іуды", говорить онь: "но онь мой сеньёрь; низа что на свътъ я не ослушаюсь его". Когда Оринъи уже въ пламени, сто монахинь умирають въ этомъ страшномъ костръ; и мать Бернье не нашла пощады: воть, она лежить бездыханная, и у нея на груди догораетъ ен псалтырь. А Рауль ни въ чемъ не раскаивается; онъ называеть Бернье незаконнорожденнымъ и наносить ему страшный ударъ по голові, такъ что кровь струнтся по лицу сына, оплакивающаго мать. И что же? Вассаль кротко выносить эту высшую обиду и только разрываеть связь со своимъ прежнимъ сеньёромъ, хотя тоть униженно просить уже у Бернье прощенія. Впоследствии Бернье убиваеть на поединке Рауля, но чтобы искупить вину, тогда же предпринимаеть паломничество за море, въ Св. Землю. Узы вассальной зависимости сильнее связей родства, Въ шансонъ де-жестъ есть такой разсказъ (въ "Jourdains de Blaivies"). Измънникъ Фромонъ убиваетъ однажды своего сеньёра Жи-

рара де-Блэвъ и въ своемъ безуміи хочеть затвиъ истребить всю семью до последняго отпрыска. Остается только младенецъ не-

До чего доходила обязанность повиновенія вассала сеньёру, Вассальная агаемая на рыцаря седьмой запов'ядью, это ярко рисуеть шан- в'яркость.



сколькихъ мъсяцевъ, сынъ Жирара, порученный заботамъ преданнаго вассала Ренье и его жены. Измънникъ велитъ, наконецъ, привести сына Жирара, маленькаго Журдэна, и хочетъ убить его. Но върные вассалы отказываются выдать его и, въ концъ концовъ, жертвуютъ собственнымъ ребенкомъ, котораго выдаютъ за сына своего сеньёра.

Восьмая заповъдь предписывала рыцарю говорить правду и держать свое слово. Среди эпитетовъ, которые даются Богу върыцарской поэзіи, очень часто встръчается клятва Богомъ, который не лжетъ. Поэмы XIII въка о правилахъ рыцарства (Ordene de Chevalerie) требуютъ также, чтобы рыцарь вообще соблюдалъчистоту и непорочность нравовъ.

Щедрооть.

"Милостыня", вообще щедрость въ широкомъ смыслѣ слова -вотъ девятая, чисто христіанская заповідь рыцарства. "Віжливый, благоразумный, щедрый" (Cortois et saige et larges pour doner)-обычная похвала для рыцаря въ средневъковой поэзін. Одна легенда бичуеть рыцарство, которое забываеть заповъдь щедрости: эта легенда объ урокъ, который сарадинъ преподалъ будто бы христіанскому королю Карлу; она разсказана у аскета кардинала Петра Даміани и въ эпопеяхъ (Histoire des pauvres). Сарацинскій царь Марсилій попаль въ плівнъ къ великому императору. "Обратись въ христіанство или ты умрешь", восклицаеть тогда Карлъ. Языческій царь не колеблется и отказывается отъ обращенія. Лучше пусть смерть, нежели крещеніе; у него на то свои причины. "Что это за вельможи, разодетые въ меха, сидять у васъ за столомъ?" спращиваетъ онъ Карла. - "Это епископы и аббаты", отвъчаетъ императоръ. -- "А кто вотъ эти такіе тощіе люди, одътые въ черные и сърые цвъта?" - "Это нищенствующая братія, которая молится за насъ". - "А кто же, наконецъ, эти сидящіе на , земль, которымь отдають остатки оть вашего пиршества?"--,Этобъдные". - "А. такъ вотъ какъ обращаетесь вы съ бъдняками! " восклицаетъ въ свою очередь сарацинъ Марсилій: "у васъ нътъ ни чести, ни уваженія къ Тому, отъ Кого вы приняли в'вру. Такъ нътъ же, я не хочу креститься и выбираю смерть".

Десятая заповъдь бороться противь зла и защищать добро — часто встръчается въ эпопеяхъ въ видъ отрицательной формулы. Напр., въ поэмъ "Gaidon" излагается сатанинскій сводъ заповъдей, противоположный христіанскому своду рыцарства; здъсь въ уста отступника влагается и заповъдь "возвышать зло и принижать добро". Но церковь хорошо помнила эту десятую заповъдь ры-

царства и въ ея положительной формуль. Когда въ Римъ въ базиликъ Св. Петра посвящали новаго рыцаря, то торжественно вручали ему мечъ, "чтобы онъ проявлялъ силу права и громилъ твердыню несправедливости".—"Рыцарь, мсти за несправедливость и утверждай добрый порядовъ", говорила Римская церковь: "тогда и ты, живой образъ Христа, будещь въчно царитъ на небеси съ своимъ божественнымъ Первообразомъ!"

Таковъ сводъ заповъдей христіанскаго рыцаря. Но, какъ царству Божію противопоставлялось царство діавола, такъ и въ скрижаляхъ рыцарства средневъковая поэзія подобрала противоположныя заповъди сатаны: "Не соблюдайте закона никогда и ни передъ къмъ, не соблюдайте върности своему сеньёру. Предавайте и продавайте честныхъ людей. Возвыщайте эло и принижайте добро, издъвайтесь надъ бъдняками, у сироть отнимайте наслъдство, у вдовъ — ихъ вдовью долю, поддерживайте убійцъ и разбойниковъ и помогайте оскорблять Св. Церковь, избъгайте священниковъ, обижайте монаховъ, бросайте въ грязь дътей, бейте и травите стариковъ, смело лгите и давайте ложную присягу". Таковы заповъди цълаго рода измънниковъ (la race des Mayençais въ поэмъ "Gaydon"). Откуда взяла средневъковая поэзія эту ужасную проповъдь отверженныхъ? Очевидно, она отвлекла ихъ отъ дъйствительныхъ чувствъ и нравовъ техъ грубыхъ воиновъ, техъ германцевъ - варваровъ, которыхъ очистить нравственно и должна была школа рыцарства.

Заповёди сатаны.

## 4. Дътство барона.

Большая была всегда радость для средневъковаго барона, когда у него родится сынъ, наслъдникъ его леновъ; иначе со смертью феодала эти земли отойдуть назадъ въ родъ верховному сюзерену, императору, королю или какому-либу герцогу. Вотъ къ Фромону (герою былины "Garin le Loherain") прибъгаетъ въстникъ: "Да хранитъ васъ Господъ, сеньёръ, во имя вашего сына, который родился третьяго дня, такой маленькій мальчикъ! Ради Бога, скажите, какое имя хотите вы, чтобы ему нарекли?"— "Его имя будетъ Фромондинъ", отвъчаетъ Фромонъ, "потому что послъ меня онъ наслъдуетъ мои земли". Затъмъ Фромонъ созываетъ всъхъ своихъ вассаловъ и говоритъ; "Радуйтесь и будьте отнынъ спокойны. "Онъ" родился—сеньёръ, которому вы будете обязаны ва-

Младенчество барона. шими ленами, родился тотъ, кто будетъ одарять васъ богатыми мъхами. Черезъ пятнадцать лътъ мой сынъ будеть рыцаремъ!"

Матери не всегда сами выкармливали этихъ сыновей-рыцарей; иногда къ знатному ребенку приставляли по нъскольку кормилицъ 1). Но встръчались матери, которыя не подпускали къ своему ребенку чужой женщины. Такова была въ эпопев "Годфридъ Бульонскій" мать героя-графиня Ида: опа сама вскормила всъхъ своихъ дътей, по совъту ангела, данному еще ея матери Беатрисъ. Однажды маленькій Годфридъ проснулся съ крикомъ, и какая-то женщина, чтобъ унять его, дала было ему молока. Мать увидела это: сердце у нея забилось, она сама потемнъла, какъ зола, и должна была даже състь на мгновеніе. Но графиня Ида тотчась же подымается снова, какъ львица бросается къ своему ребенку, хватается за него, вырываеть у кормилицы, кладеть на столь и заставляеть отрыгнуть "чужое" молоко, можеть быть, всего какой-нибудь глотокъ. У дътей XII-XIII вв. были подъ руками тъ же игрушки какъ и теперь: мячи, ходули, воланы, кубари, качели, а для кого постарше - триктракъ (tables), кости и шахматы, но будущихъ рыцарей съ малольтства влекло болье къ доспъхамъ и вызолоченнымъ перчаткамъ, а главное-поскоръе на лошадь. Въдь уже тъ сказки и тъ дътскія былины, которыя давали воображенію ребенка первые образы, говорили не о поков и мирномъ трудъ, а о борьбв и опасностяхъ, о беззащитности и коварной измънъ. Такова, напр., былина XIII в. "Доонъ Майнцскій" (Doon de Maience).

Доонъ

Старый графъ Гвидо Майнцскій жилъ на берегахъ Рейна не Майнцовій. далеко отъ устья, у самаго "соленаго моря". Это быль неустрашимый охотникъ; за всю жизнь онъ зналъ только двъ страсти войну и охоту. Однажды графъ преследовалъ оленя въ глубину лъса и вдругъ съ изумленіемъ увидалъ, что животное укрылось въ маленькій дворикъ какой-то кельи; а воть и самъ отшельникъ палъ къ ногамъ графа и молитъ о пощадъ для оленя, близкаго къ издыханію. "Нътъ, нътъ", кричить неумолимый охотникъ: "нътъ пощады!" и бросаетъ въ оленя большой дротикъ; но дротикъ невърно направленъ, вмъсто животнаго остріе попадаетъ въ отшельника и вонзается ему въ сердце: ангелы спускаются съ неба, чтобы принять душу умирающаго. Невольный убійца-графъ

<sup>1)</sup> Назвлательный романъ "О семи мудрецахъ" осуждаетъ легкомысліе своего времени въ выборъ кормилицы: "Въ прежнее время были умнъе, и тогда было въ обычав, чтобы сына короля выкариливала жена герцога, ребенка герцога - графиня, дитя вавассера - горожанка и т. д. ".

самъ теперь въ отчаяніи. "Я даю объть", говорить онъ: "занять мъсто отпельника, котораго я убилъ, и остаться въ кельъ до конца дней моихъ". Между твиъ пропавшаго графа дома считаютъ уже погибшимъ, а его сенешалъ предательски думаетъ овладъть женой и землями своего сеньёра. Но графиня сопротивляется; измънникъ начинаетъ бить ее и, кажется, убилъ бы ее на смерть, если бы не семильтній мальчикъ Доолэнъ (Doolin), старшій изъ трехъ сыновей графа Гюи: Доолэнъ, какъ маленькій львенокъ, бросается на злодъя, поднявшаго руку на жену своего сеньёра. Чтобы отделаться отъ детей, сенешаль пытается утопить ихъ, но ему удается погубить только самаго младшаго. Двое старшихъ на утломъ челив пущены въ открытое море, и волны уносять ихъ все дальше и дальше. Доолэнъ не унываеть, но его братишка слишкомъ малъ и слабъ для такого испытанія: б'ёдняжк'ё едва минуло пять льть; онъ такъ хорошъ съ своими соколинами глазами; но голодъ дълаетъ свое дъло: ребенокъ бледнееть, глаза закрываются, воть онъ уже мертвъ, и Доолонъ одинъ, томимый голодомъ, среди безбрежнаго океана въ непроглядную ночь. Къ утру показывается вдали полоса земли, но Доолэнъ такъ слабъ, что едва подымаеть руки до головы. А туть начинается буря, громъ, дождь, градъ. Ребенокъ вручаетъ уже свою жизнь Господу и Небесной Дъвъ; жажда и голодъ становятся невыносимы. Доолонъ подбираеть градины и сосеть ихъ, ловить вътки, плавающія по волнамъ, и обгладываетъ листья. Но всему бываетъ конецъ, и вотъ вътеръ прибиваетъ ладью къ берегу. На берегу дремучій льсь; дикими яблоками и оръхами мальчикъ утоляетъ свой голодъ. Однако въ лъсу волки; "Ба, пусть они приходять, я имъ засажу мой ножъ въ самую пасть", думаетъ Доолонъ. Куда же укрыться на ночь? А воть старый, дуплистый дубъ: здъсь и постель и кровъ для Доолэна. Средневъковые поэты не стъснялись ни географіей, ни естествознаніемъ, и воть півецъ былины о Доолонів населяеть этоть лесь при устье Рейна тиграми, львами, леопардами. Мальчикъ изъ своего логова слышить и видить, какъ они грызуться, пока, наконецъ, не занялась зоря. Это быль, конечно, тоть самый льсь, гдь скрывается въ келью отепъ Доолона. Графъ Гюи встръчается съ сыномъ, и оба узнаютъ другъ друга. Забывая объ объть, данномъ Богу, отшельникъ думаеть теперь покинуть келью и снова стать рыцаремъ: онъ торопится освободить жену и наказать измънника, завладъвшаго его наследіемъ. Но Господь караеть графа за нарушеніе объта: ангель спускается **ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В.** П.

Digitized by Google

съ неба и поражаетъ его слепотой. И вотъ Дооленъ, словно ма-- ленькій Робинзонъ, остается теперь жить въ глухомъ лъсу, одинъ со слепымъ отцемъ, котораго нужно и кормить и водить. Каждый день ходить мальчикъ на охоту, приносить къ вечеру дичь для слеща, солить мясо въ прокъ морскою солью, плететь циновки изъ лыкъ, шьетъ одежды изъ звъриныхъ шкуръ. Но однажды въ лъсу застучали копыта рыцарскаго коня: это ъдетъ посланный злого сенешала, измънника, бросившаго въ тюрьму мать Доолэна. Ребенокъ бросается на врага и убиваетъ его ударомъ палицы: теперь впервые съ восхищениемъ видить онъ вызолоченный щить, блестящій шлемъ, кольчугу, сколоченную изъ мелкихъ жельзныхъ колець, а главное-мечь, стальной мечь! Рыцарская кровь закипаеть въ немъ, сердце воина бъется, и чутьемъ, со словъ природы и Бога, постигаеть онъ трудную науку рыцарскаго облаченія. Черезъ нъсколько мгновеній Доолэнъ уже на конъ, шлемъ на головъ, мечь въ рукъ. Слепецъ слышитъ лошадиный топотъ и ощупью выходить на встречу всаднику; по голосу онъ узнаеть сына: "О Господи!" восклицаеть онъ: "дай мнъ прозръть, дай увидать мнъ моего сына!" Въ средневъковой поэзіи чудеса-не ръдкость, и воть, у стараго графа вдругь открываются его прекрасные глаза. Доолону нечего больше делать въ лесу, ему еще нужно вернуть наслъдство, отметить за мать и покарать измънника! Вотъ какъ рисуется бурное детство рыцаря певцу XIII в. Домашній кровъ, наследство, семья - все непрочно; съ малолетства вси надежда рыцаря только на свой ножъ да на свою молитву. Къ такой только жизни и готовить юнаго барона домашнее воспитаніе, которое начинается съ 7 летъ.

Учевье.

Развитіе отвлеченнаго мышленія, накопленіе разнородных знаній въ области природы и исторіи тутъ не такъ важны. Не всякій рыцарь зналь даже грамоть, ръдкій умьль читать по-латыни. У кого и были домашніе учителя или школа, такъ не хватало времени идти дальше краткихъ начатковъ. И вся-то средневъковая наука XI—XII вв., сосредоточенная въ рукахъ духовенства, вращалась преимущественно около вопросовъ богословскихъ; свътскія знанія даже у ученыхъ были скудны, полны заблужденій и предразсудковъ. А между тъмъ до рыцарей на урокахъ въ дътствъ изъ разсказовъ бывалыхъ людей и былинъ жонглеровъ или изъ романовъ, прочитанныхъ между битвами, и наскоро перелистанныхъ энциклопедій (всякихъ Ітеде, Bibliothèque, Miroir du monde) доносились только отголоски этой жалкой науки. Въ географіи для

рыцаря выделяются три города-Римъ, Византія и Іерусалимъ, но этоть Іерусалимъ лежитъ будто бы въ центръ обитаемой земли, которая на раннихъ картахъ рисовалась правильнымъ плоскимъ кругомъ. Изъ древней исторіи онъ знаеть, можеть быть, Трою, Александра Великаго, Цезаря, да и то въ баснословной оправъ, созданной неразборчивыми поэтами среднихъ въковъ: ихъ Александръ Великій выбираеть себь 12 пэровь, подобно легендарному Карлу Великому, ускользаеть отъ сиренъ, подобно Улиссу, покоряеть амазонокъ, подобно Тезею или Геркулесу; ихъ Цезарь убитъ предками того Ганелона, который предаль Роланда въ Ронсевальскомъ ущельъ. Вся исторія Франціи до Крестовыхъ походовъ сливается для рыцарей въ одинъ мощный образъ Карла Великаго, словно мозаика, сложенный изъ всехъ Карловъ, а, можетъ быть, и вськъ императоровъ вообще. Этотъ Карлъ Великій въ эпопеякъпочти великанъ; онъ торжественно ведеть изгнаннаго папу въ Римъ. достигаетъ Византіи и даже Іерусалима, гдв орошаетъ слезами Гробъ Господній, борется съ арабами на югь Италіи и на поляжь Апремона видитъ первые подвиги своего племянника Роланда. Походъ Карла Великаго на Пиренейскій полуостровъ олицетворяется въ образв этого Роланда, умирающаго рядомъ съ одиннадцатью трупами пэровъ на вершинъ, съ которой онъ обозръваетъ всю Испанію. Даже съ уроковъ священной исторіи рыцари уносили только отрывки, какъ запасъ на всю жизнь, потому что редко кто изъ нихъ могь читать латинскую Библію или понимать церковную службу все на томъ же латинскомъ языкъ. Весь Ветхій Завъть сводился, можеть быть, къ образамъ земного рая и жизни прародителей да къ тремъ прообразованіямъ: Даніилъ во рву львиномъ, Іона во чревъ китовъ и три отрока въ пещи огненной; развъ что рыцарственный Іуда Маккавей привлекалъ еще къ себъ вниманіе барона. Зато жизнь Христа онъ долженъ быль помнить хорошо: снова и снова пересказывается она во всехъ крупныхъ эпопеяхъ. Таковъто скудный, мутный запасъ мірскихъ знаній у средняго рыцаря XI-XII вв. Но и эти убогія представленія о мір'в отравлены еще, какъ и вся наука того времени, зловъщей върой въ чудовища, въ страны безъ солнца и луны, въ людей съ львиными когтями на рукахъ и на ногахъ, людей рогатыхъ, людей лающихъ, подобно собакамъ, и т. п.

Но не объ умѣ заботилось средневѣковое воспитаніе, а о силѣ и вѣрѣ. И вотъ фехтованіе и охота возведены были на степень науки. Съ дѣтства сражались на мечахъ, сражались на копьяхъ,

бились на палкахъ; съ дътства одни охотились съ собаками, другіе-съ соколами. Были даже особые учителя для соколиной охоты: у нихъ перенимали дъти, какъ кормить птицу, какъ носить, какъ выпускать, какъ кликать. Мальчики почти что жили въ лъсу и учились выслъживать дичь; а, воротясь домой съ охоты, они шли къ своимъ борзымъ, къ своимъ конямъ или къ соколамъ своихъ отцовъ. Такой молодой баронъ, на радость ему равныхъ, становился уже неспособнымъ къ другой наукъ. Одна французская былина разсказываеть, какъ хотели было перевоспитать Вивьена, племянника того великаго Гильома д'Оранжъ, который дважды сражался съ невърными на поляхъ Аликана и побъдилъ ихъ во второй битвъ. Бъдный Вивьенъ еще ребенкомъ ради спасенія отца быль выданъ сарацинамъ; потомъ его захватилъ датскій пиратъ, король Гормондъ, и продаль за сто марокъ женъ купца Годефруа. Эта добрая женщина, воспользовавшись семильтнимъ отсутствіемъ мужа, стала впоследствін выдавать ему Вивьена за ихъ сына, родившагося будто бы после отъезда отца, и попыталась дать мальчику хорошее купеческое воспитаніе. Но въ ребенкі заговорила кровь, заговорило призваніе. "Я научу тебя, какъ покупать и продавать". говорить Вивьену купедъ. -- "О нътъ, нътъ", сопротивляется восьмильтній мальчикъ, "дайте мив только коня, двухъ борзыхъ да сокола!" Годефруа все-таки приставиль его къ торговяв, но Вивьенъ вымъняль себъ за сто кипъ товару сокола и свору собакъ. Купенъ бьеть за это своего пріемнаго сына, но мальчикъ только кротко повторяетъ: "отецъ, повърь мнъ, что это превосходныя борзыя! Воть онь сынь, внукь и племянникь героевъ-рыцарей.

Охота.

Уваженіе къ охоть изъ рыцарской среды проникло даже въ кругъ ученыхъ. Въ подраздъленіи наукъ XII в. (Didascalion и Eruditiones didascalicae Гугона отъ св. Виктора) среди отраслей практическаго знанія, обозначавшихся словомъ "механика", числились, между прочимъ, земледъліе, мореплаваніе, изготовленіе оружія и охота. Императоръ Фридрихъ II написалъ даже латинское разсужденіе "Объ искусствъ охоты" (De arte venandi), переведенное въ XIV в. на французскій языкъ. Вотъ, наприм., его краткія указанія объ уходъ за соколами. Различаютъ нъсколько породъ охотничьихъ птипъ. Между всъми птицами съ высокимъ и благороднымъ полетомъ кречетъ самый красивый по соразмърности сложенія; перо у него сърое или бълое, причемъ бълымъ отдаютъ предпочтеніе. Соколъ, пойманный дикимъ, называется "чиркунъ" (гатаде), соколъ, вынутый изъ гнъзда,—"глупышъ" (піаіз; въ древней

русской охоть это "челигь" или гивздарь). Птицамъ, вынутымъ изъ гивада и выкормленнымъ безъ матери, тяжело дается линяніе (мыть, la mue); лучшіе соколы о 4 мытахъ. Кормить сокола надо преимущественно мясомъ дикихъ животныхъ; мясо дается сырымъ, еще теплымъ или подогрътымъ, безъ нервовъ и сухожилій. Если мяса нътъ, то можно замънять его сыромъ или яйцомъ. Приручать хищную птицу называется "вынашивать" (adebonairir). Если имъють дело съ соколомъ, взятымъ изъ гнезда, то его лишають свободы, какъ только онъ въ состояніи уже летать, и дня черезъ четыре ночью приступають къ "зажмуриванью" (cilieiire) и "закупориванью" (rebouchage). Если соколь взять съ воли, то его пеленають, т. е. сажають въ маленькій полотняный мізшокъ, изъ котораго выходять только голова да кончикъ хвоста, и тогда совершають надъ нимъ "зажмуриванье" и "закупориванье". Первая ступень прирученія состоить въ томъ, что птицъ зашивають глаза, зажмуривають (ciller). Потомъ следуетъ "закупориванье" (rebouchage), т. е. птицъ подръзають когти. Такому соколу надъвають уже "обнасцы", т. е. ременную петлю вокругь лапы; на другомъ концв ремня два кольца, черезъ которыя пропускается поводъ для привязыванія птицы къ насъсти. Выше "обнасцовъ" укръпляють бубенчикъ на случай, если бы соколь заблудился. Для отдыха сокола сажають на жердь (perche), т. е. перекладину въ уровень съ глазомъ человъческимъ, и привязывають поводомъ, "вервью", или на стоячій жельзный шестъ (sedile) съ деревянной шишкой и кольцомъ для повода. Соколу раскрывають глаза постепенно и съ большими предосторожностями, чтобы пріучить къ свету. Сокольникъ уже раньше упражняется въ томъ, чтобы носить сокола, пешкомъ и верхомъ. Верхняя часть руки (чаще правой) спускается вдоль тела, не касаясь его; передняя часть руки сгибается подъ прямымъ угломъ. Не надо приближать сокола къ своему лицу, дабы онъ не пугался, а слъдуеть держать его грудью противъ вътра. Птицу выносять по утрамъ, въ мелкій дождь, и, чтобы раздразнить, дають клевать кусочки мяса или кости и мускулы съ перьями. Теперь пріучають птицу повиноваться голосу сокольника, его свисту и даже жесту. Чтобы пріучить сокола во-время бросаться на живую добычу, употребляють "вабило" (le leurre), т.-е. чучело птицы изъ краснаго сукна съ крыльями куропатки или въ заячьей шкуркъ; чучело привязано на привязи такъ, чтобы сокольникъ могъ вертъть его вокругъ еебя. Есть еще другой способъ прирученія съ "капюшономъ" (avec chapel), который Фридрихъ II, по его словамъ, вывезъ съ

Востока. Калюшонъ дъдается изъ мягкой кожи и охватываеть голову птицы до шен, оставляя на свободъ только клювъ да ноздри. Чтобы освежать голову птиць, Фридрихъ II придумаль пробивать въ капющонъ отдушины. Капющонъ надъвають соколу, когда глаза у него еще закрыты, чтобы снимать и надъвать, когда угодно, и не раскрывають ему глазь, пока птица не привыкнеть къ нему. Все остальное зависить отъ ловкости сокольника, отъ его уменья пріучить птицу взгонять дичь, ударять въ нее, даваться въ руки охотнику или даже ворочаться на кулакъ.

Духовное

На ряду съ физическими упражненіями шло изо дня въ день воспитанів. наставленів мальчика въ ученіи Христа и запов'єдяхъ добраго рыцаря; это лежало уже на обязанности матери, отца, духовника. Въ нравственной жизни молодого барона важнымъ шагомъ была всегда первая исповъдь и пріобщеніе св. Тайнъ. Средневъковый поэть трогательно описаль первое пріобщеніе Вивьена вечеромъ посль первой, несчастной битвы при Аликань. Французы, христіане, были разбиты, и побъда осталась за невърными. Безконечные ряды мертвыхъ рыдарей и лошадиныхъ труповъ указывають еще тв мъста, гдъ происходили тысячи единоборствъ, изъ которыхъ слагалось средневъковое сражение. Всъ французы полегли здъсь, кромъ четырнадцати, а между темъ язычниковъ еще 100 тысячъ. Надъ полемъ битвы носятся мучительные вопли, предсмертное хрипъніе умирающихъ, ржаніе лошадей, потерявшихъ всадниковъ, радостные крики побъдителей. А туть же рядомъ, на зеленой лужайкъ у родника, куда еще долетаетъ бряцанье последнихъ ударовъ, недвижимо лежить юноша, почти ребенокъ, съ бледнымъ челомъ, съ руками, сложенными крестомъ: это Вивьенъ, племянникъ героя Гильома д'Оранжъ. И дядя находить его; грусть овладъваеть суровымъ воиномъ при мысли, что юноша не дожилъ до перваго причастія. Но Вивьенъ еще живъ, рука его изрідка ударяєть еще въ грудь, глаза открываются и смотрять на небо, а губы шепчуть имя Господне. У Гильома всегда есть при себъ освященная облатка. "Не хочешь ли ты пріобщиться хлібомь, освященнымь священникомъ?" спрашиваетъ онъ юношу. — "Я никогда еще не вкушалъ этого хлюба", отвычаеть умирающій: "но воть вы здысь, и я чувствую, что Богъ постиль меня". Тогда Гильомъ становится для него священникомъ: "Исповъдуйся передо мной", говоритъ онъ племяннику: "потому что я твой ближайшій родственникъ, и нътъ злъсь священника". - "Я готовъ", шепчетъ Вивьенъ: "но прислоните мив голову къ вашей груди. Я алчу; да, я алчу этого хльба,

но торопитесь, я умру, я умираю". Онъ исповъдуется и можетъ припомнить только одинъ гръхъ: "Я далъ обътъ никогда не отступать ни на шагъ передъ невърными, и вотъ я боюсь, что сегодня нарушилъ свой зарокъ". Наступаетъ минута таннства, Гильомъ вынимаетъ изъ сумочки облатку, преклоняется передъ ней, какъ при возношеніи даровъ, и пріобщаетъ Вивьена. Лицо умирающаго озаряется послъднею радостью, а затъмъ смертъ спускается отъ головы къ сердцу; юноша склоняется и со вздохомъ предаетъ душу ангеламъ, спустившимся за ней отъ Господа.

#### 5. Юность барона.

Лътъ съ двънадцати молодого барона посылали ко двору его будущаго сеньёра, гдв онъ и проходилъ на дъль главную школу рыцарства. Это называлось "вскармливать" (nourrir). Вотъ мой "выкормокъ", говаривали сеньёры; впоследствіи они делали этихъ выкормковъ (nourri) своими оруженосцами (écuyer). Но до зачисленія въ экойе такого молодого барона звали просто "отрокомъ" (enfant), "барчукомъ" (damoiseau); дамуазо-это маленькій баринъ (domnicellus отъ dominus). Синонимомъ для дамуазо былъ "валэ" (valet), т. е. маленькій вассаль 1) (vassalet). Впоследствін слово "валэ" (слуга) стало унизительнымъ, но не ранъе XIV в.; напротивъ, слово "пажъ" (page, pagius) первоначально могло означать и прислугу низменнаго происхожденія, на кухив и на конюшив, но потомъ значеніе слова "пажъ" стало подыматься и при Валуа употреблялось уже въ нашемъ смысль. Словомъ "экойе" (écuyer, sentarius) назывался тоть же отрокь. Эта школа при дворѣ сюзерена продолжалась леть 5-7, но часто гораздо меньше. Дамуазо не смъли вооружаться ни мечемъ, ни копьемъ, ни шлемомъ, ни кольчугой; имъ оставалось только сражаться съ рогатиной или пикой; позднъе эти строгости были смягчены, и только шпоры навсегда остались отличіемъ "рыцаря" (miles). Въ битву оруженосецъ дъйствительно несъ щить своего рыцаря, становился сзади

чтобы принять дорого стоившее посвящение въ рыцари. Отсюда въ Арагония

ниже рыцарей быль особый классь "отроковъ" (enfançons).

пооды. оруже-

<sup>1)</sup> Напротивъ, слово "башелье" (bachelier, baccalarius) первоначальномелкопомъстный рыцарь, затъмъ—неженатые сыновья бароновъ при жизни отцовъ, затъмъ—молодежь вообще. Итакъ, башелье въ поэмахъ XI—XIII вв. уже рыцарь. Напротивъ, не у всъхъ дамуазо бывали достаточныя средства,

него и подаваль ему запасное оружіе, стерегь плівныхъ. Иногда удары противниковъ доставались и оруженосцу, иногда самъ оруженосецъ повиновался внутреннему призванію, вмішивался въ битву на защиту своихъ и туть же на полі сраженія поставлялся върыцари. Но и дома, въ замків своего рыцаря, у экойе бывало много діла.

Чуть свъть экойе съ скребницей и щеткой въ рукахъ торопится въ конюшню чистить лошадей рыцаря, а подъ конецъ и свою собственную; иногда ему же приходилось и объезжать молодыхъ лошадей. Потомъ онъ идетъ будить рыцаря и помогаетъ ему одъваться. Ожидали ли гостя въ замокъ, экойе шелъ ему навстръчу, бралъ у него оружіе и коня, велъ самого гостя въ приготовленную для него комнату, снималь съ него доспъхи и помогаль переодъваться. Протрубить ли рогь къ объду, экойе подаеть рыцарю и гостямъ воду для мытья рукъ передъ тдой, разноситъ хлтов, ръжеть мясо, наливаеть вино или внимательно стоить за кресломъ рыцаря. Отправляется ли рыцарь въ путь, за его вещами присматриваеть все тоть же оруженосець. Рыцарь и экойе неразлучны, экойе-твнь рыцаря. Иногда экойе посылается въстникомъ ко двору другого барона съ письмомъ. Конечно, не всъ дамуазо несли такую тяжелую службу, въ особенности, гдв ихъ было много; а сеньёры любили окружать себя цізлой свитой красивых и безупречныхъ дамуазо.

Испытанія.

Въ чемъ же заключалась красота этихъ отроковъ? Всв матери желали себъ сына рослаго, съ литымъ тъломъ, стройнымъ, гибкимъ, подвижнымъ; съ правильными чертами лица, съ золотыми кудрями и "зелеными" соколиными глазами, бълой, слегка розоватой кожей. Труверы всегда восторгались станомъ дамуазо, широкимъ въ плечажъ, тоненькимъ въ таліи. Но главнымъ считалась всетаки сила, а не красота. Какъ рисовался, наприм., Карлъ В. пъндамъ рыцарской эпохи? Великаномъ въ 7 — 8 футовъ роста, легко сгибающимъ по три - четыре подковы, подымающимъ двумя руками рыцаря въ полномъ вооруженіи. Каковы должны быть внутреннія, душевныя качества дамуазо? Самымъ важнымъ для дамуазо было внутреннее "призваніе"; поэтому старые бароны любили иногда подвергнуть испытанію отроковъ. Такому испытанію герцогъ Жираръ подвергаетъ, напр., своего племянника Эмери де-Нарбоннъ (въ былинъ "Girars de Viane"). Герцогъ Жираръ (Girard) сидитъ въ день своего рожденія въ своемъ замкі Вьеннъ и смотрить въ окно на окрестности. Вдругъ между двухъ холмовъ, въ глубокой долинъ,

онъ видитъ группу всадниковъ, молодыхъ, красивыхъ дамуазо, которые сидять на узорчатыхъ седдахъ и правять къ замку своихъ арагонскихъ лошадокъ. Вотъ они остановились у подъезда, и ихъ молодой, красивый вождь слъзаеть и весело подымается по лъстницъ въ залу, съ соколомъ, бълымъ, какъ листъ тополя, на рукъ. Жираръ почему - то начинаетъ волноваться и, наконецъ, восилицаеть, мъняясь въ лицъ: "Какъ онъ похожъ на нашу семью!" Герпогъ Вьенскій, мучимый догадками, хочеть во что бы то ни стало испытать новаго пришельца: "Не идите встречать его, не привътствуйте, не заговаривайте съ нимъ", приказываеть онъ своимъ воинамъ. Этотъ молчаливый, холодный пріемъ раздражаетъ Эмери, и гитвъ вспыхиваетъ въ немъ. "Если вы такъ-то принимаете вашихъ гостей", говорить онъ: "такъ знайте, что въ городкъ есть гостиницы, а у меня наберется еще ливровъ пятнадцать золота". Жираръ еле сдерживаетъ смъхъ и съ важностью обращается тогда къ племяннику: "Ты, въроятно, жонглеръ; ну, такъ покажи намъ свое искусство", и туть же кричить ключнику замка: "гляди, мальчикъ не умъетъ даже нести сокола; возьми у него птицу и посади на жердь". Гитви Эмери растетъ: "Право, я лучше вернусь къ отцу, потому что дяди моего, конечно, уже не можетъ быть здёсь!" - "Если ты жонглеръ", продолжаеть свою шутку герцогъ: "такъ теперь какъ разъ время спъть намъ пъсню. Смотри, вотъ горностаевая шубка: это будетъ твоя награда. Начинай же!" Долъе дамуазо уже не можетъ сдерживаться и своимъ соколомъ, какъ молоткомъ, ударяетъ Жирара прямо въ лицо. "На висълицу его", кричить герцогь, у котораго кровь струится по лицу: "на висълицу!". Шестъдесять экойе и воиновъ бросилось было на Эмери, но тоть, бледный, дрожащій, гордымь взглядомь заставляеть ихъ остановиться: "Я сынъ барона, дона Гэрно, я племянникъ Жирара. Назадъ!" Герцогъ слышить это, бъжить къ нему съ распростертыми объятіями. "О да, поистинъ ты нашего рода, и у тебя сердце барона". И вотъ испытаніе оканчивается поцелуями и слезами.

Но самое суровое испытаніе, которое только выпадаєть на долю дамуазо, это, когда родители скажуть имъ: мы вамъ не передадимъ леновъ, ищите сами, гдъ сумъете". Средневъковыя былины и хроники полны разсказовъ объ обездоленныхъ дамуазо, которые силою копья завоевываютъ себъ цълыя государства или сразу, благодаря удачной женитьбъ, получаютъ и славу и богатство. Таковъ разсказъ объ отъъздъ сыновей Эмери (былина "Departement des enfans Aimeri"). Эмери самъ не богатъ, у него только

Окитанія мододого рыцаря.



область Нарбонна, которую онъ хочеть оставить самому младшему изъ своихъ сыновей. "Возьми сто рыцарей", говоритъ онъ старшему сыну Бернару: "и отправляйся прямо въ Брюбанть (Brubant). Тамъ правитъ гордый герцогъ, а у него дочь — самая красивая дъвушка въ свътъ. Иди и проси ея руки у отца". Бернаръ отвъчаетъ только: "Такова ваша воля, батюшка, и я иду!" и кричить уже рыцарямъ: "На коней!" Гдъ лежалъ Брюбанть, этого, конечно, не зналъ и самъ поэтъ XII в., но Бернаръ и сто рыцарей Нарбонна видять его, наконець, передъ собой, этоть пышный городъ. Въ тени оливъ у подъезда дворца рыцари слезають съ коней и по каменной лестнице подымаются въ сводчатый залъ, где сидитъ герцогъ среди своихъ бароновъ. "Дорогой и прекрасный сиръ", говорить громко Бернаръ: "графъ Эмери просить васъ отдать мить вашу красавицу-дочь въ жены. Я буду служить тогда вамъ всю мою жизнь." Герцогъ тотчасъ же соглашается, и тутъ кстати выходить и дочь, которая уже узнала о прівздв Бернара. "Дочь моя, красавица моя, я нашель тебь мужа", говорить отець. "Да будеть благословень Господь", отвівчаеть дочь: "назовите мить его, дорогой сиръ". -- "Вотъ онъ, Бернаръ изъ богатаго Нарбонна". --"Я согласна, батюшка". Тотчасъ зовуть епископа благословить жениха и невъсту, а на слъдующій день уже пиръ подъ сводами замка. Тотъ же разсказъ повторяется и еще для двухъ сыновей Эмери (для Garin и Herrant). Счастье четвертаго сына Бёвъ (Beuves) устраивается еще проще. Умираетъ герцогъ Великой Гаскони и оставляеть только одну дочь — красавицу Элиссанъ (Helissent). По обычаю феодальныхъ временъ, сирота-дочь идетъ къ своему сеньёру королю Карлу въ Парижъ: "Мой отепъ умеръ; я пришла просить у васъ мужа". Король туть же береть ее за руку и обращается къ Бёвъ: "Возьми эту девушку себе въ жены." — "Благодарю, сеньёръ", отвъчаеть сынъ Эмери и зоветь епископа, который ихъ и благословляеть.

Но дамуазо рвется изъ лому, даже когда родители и не гонять его, потому что храбрость—его ремесло. Наприм., у рыцарственнаго Вивьена, о которомъ такъ часто разсказываютъ жонглеры, былъ еще маленькій 15-тильтній брать; его оставляють въ замкъ передъ ръшительной битвой съ невърными при Аликавъ. "Ты еще слишкомъ молодъ и малъ, чтобы идти на встръчу язычникамъ", говорить ласково Гильомъ д'Оранжъ отроку Гишардэ: "гдъ тебъ вынести зрълище битвы и поля, покрытаго мертвыми. Оставайся лучше съ своей теткой Гибуръ" (Guiboure). Но Гишардэ проби-

рается въ конюшню, съдлаетъ боевого коня и пускается одинъ безъ оружія въ путь. Гибуръ, "графиня со строгимъ ликомъ", посылаеть за нимъ въ погоню сто башелье. Но отрокъ самъ ворочается домой окольными путями и просить тетку "посвятить его въ рыцари"! Какая тутъ смъсь ребячества и героизма! Однако, самымъ законченнымъ типомъ рыдаря-ребенка въ средневъковой поэзіи быль всетаки Роландь, племянникь Карла В.: варварство, грубость, немного шаловливой хитрости и много отваги — все это смъщалось въ душъ такого дамуазо XI — XII вв. Вотъ воинство Карла В. идеть въ походъ на неверныхъ: это походъ въ Италію, который существоваль только въ фантазіи поэтовъ и заканчивался въ былинахъ знаменитой битвой при Аспремонть. Но отрока Роланда и его сверстниковъ заперли въ замкъ въ Ланъ: они еще слишкомъ молоды для войны. До отроковъ доносятся звуки роговъ, ржанье и топотъ коней; они видять сквозь узкія окна оруженосцевъ, отыскивающихъ помъщенія для своихъ рыпарей. Терпънію ихъ наступаеть конець; пять отроковь съ Роландомъ во главъ рвутся къ удаляющейся арміи, но въ замкъ Ланскомъ нарочно оставленъ для присмотра привратникъ. Роландъ думаетъ сначала обмануть привратника, подкупить его объщаньями, называеть его благороднымъ, зоветъ монсеньёромъ. "Дай намъ", говорить онъ: "поиграть немного за воротами. Знаешь, что? Когда мы выростемъ, мы сдълаемъ тебя рыцаремъ". Но привратника трудно провести: "Рыцаремъ?" переспрашиваетъ онъ: "жалкое ремесло! Зарабатываешь только жестокіе удары. Я предпочитаю спать", и тутъ же прибавляетъ строгимъ голосомъ: "Идите къ себъ и забавляйтесь вашими соколами."- "Намъ бы только взглянуть на рыцарей, добрый отецъ-привратникъ, пастится Роландъ: "выпусти насъ; ну, пожалуйста. "Привратникъ упорствуетъ, и отроки отбрасываютъ тогда всякое притворство: "А, ты не хочешь повиноваться намъ, такъ получи же, что заслужилъ!" Съ этими словами Родандъ съ товарищами набрасываются на несчастнаго, осыпають его ударами палокъ, замертво оставляютъ на мъсть, а сами скрываются за воротами. Между тъмъ армія Карла В. уже далеко, а пятеро дамуазо идутъ пъшкомъ. Какъ нарочно показываются пятеро бретонцевъ. "Намъ нужны лошади", говоритъ Роландъ: "такъ вотъ намъ и работа, скоръе на нихъ, на нихъ!" Дамуазо бросаются на испуганныхъ бретонцевъ, выбиваютъ ихъ изъ съдла и овладъваютъ конями. Ограбленные рыцари идуть между тъмъ жаловаться къ своему королю Саломону. Что это за отроки? Надо узнать, и тысяча людей отправляется въ погоню. Ихъ окружають, стъсняють, приглядываются къ нимъ. "Ахъ, да это Роландъ", вскрикиваетъ вдругъ со смъхомъ король Бретани, узнавши племянника Великаго Карла. "Это Роландъ", повторяютъ кругомъ со смъхомъ бароны: "это Роландъ!" Никто не хочетъ знатъ, что отроки избили привратника и ссадили съ коней пятерыхъ бретонцевъ; ихъ прощаютъ даже чествуютъ, позволяютъ имъ остаться въ лагеръ и принятъ участіе въ крестовомъ походъ. Роландъ торжествуетъ (См. эпопею "Азргетонт"). Но при всей своей грубости, страстности, эти дамуазо XII в. сохраняютъ чистоту нравовъ. У нихъ нътъ и той чувствительности, мечтательности, которой надъляетъ своихъ героевъ поэзія XIV в. Всъ они слишкомъ любятъ охоту и военныя упражненія, чтобы обращать большое вниманіе на женщинъ.

Когда же оканчивается отрочество? Традиція германская различна, смотря по племени. У Салійскихъ франковъ оружіе вручалось съ 12 лѣтъ, у Рипуарскихъ — съ 15. Во многихъ средневъковыхъ сборникахъ обычаевъ, "кутюмовъ", говорится о двадцати одномъ или двадцать первомъ годъ, какъ о совершеннольтіи; однако въ Бовэзи сохранилось совершеннольтіе въ 15 лѣтъ. Рыцарство давалось долгое время скорье по германской традиціи въ 12, 13, 14, 15, 17, 19 лѣтъ, т. с. средній возрастъ можно принять въ 15. Но замѣтно стремленіе отодвинуть его въ ХІІІ вѣкъ къ возрасту совершеннольтія, т. е. 21 году.

# 6. Посвящение въ рыцари.

Древиватее Въ сущности рыцаремъ долгое время 1) могъ быть сдъланъ капосвящение. ждый, но на дълъ обыкновенно посвящались только сыновья рыцарей (дамуазо). Посвящение чаще всего совершалось въ праздники Рождества, Пасхи, Вознесения, Пятидесятницы, въ Ивановъ день. Обычай "ночной стражи" (veillée des armes) наканунъ посвящения вытекъ изъ этой привычки, потому что подъ Пасху и подъ Троицынъ день шло обыкновенно всенощное бдъне до утра; какъ разъ въ эти дни крестились въ древнехрістіанскія времена вновь обращавшіеся. Однако, случались посвященія и на полъ битвы. Каждый рыцарь

могъ посвящать въ рыцари, но чаще всего это делали родствен-

<sup>1)</sup> Въ Германіи конституціи императора Фридриха I закрывали доступъ въ рыцари дътямъ духовныхъ и крестьянъ.

ники, сеньёры; короли и императоры стремились утвердить за собой монополію въ этомъ дѣлѣ. Иногда бывало по нѣскольку воспріемниковъ: одинъ привязываетъ правую шпору, другой-левую, третій опоясываетъ новаго рыцаря мечемъ. Обыкновенно обрядъ посвященія излагають по поэмть XIII в. "Ardene de Chevalerie" или по католическимъ обрядникамъ, но это болъе позднее рыцарство, а посвященіе XI-XII вв. гораздо проще. Къ германскому обычаю врученія оружія прибавились сначала только обрядъ подвязыванія шпоръ, облачение кольчуги, каски, ванна передъ облачениемъ безъ всякаго символическаго значенія; даже "colée", ударъ ладонью по шев, прибавился позднве и не составляль сначала такой необходимой части посвященія, какъ опоясываніе мечемъ. Но colée сопровождалось уже краткимъ наставленіемъ: будь храбръ. Къ концу обряда рыцарь вспрыгиваль на лошадь такъ, чтобы не касаться стремени, скакалъ немного галопомъ и ударомъ конья поражалъ манекены, утвержденные на столбахъ (quintaine) 1). Иногда сами рыцари обращались за освящениемъ оружія къ церкви; такимъ образомъ, стало проникать христіанское начало въ чисто варварскій, военный обычай.

Въ исторіи Годфрида Плантагенета (Johannis Turonensis, monachi Посвященіе Majoris Monasterii Historia Geoffredi Plantagenistae, Andegavensis comitis et ducis Normannorum) есть разсказь о посвящении молодого Годфрида въ рыцари и врученіи ему оружія англійскимъ королемъ Генрихомъ въ 1129 г. Годфриду было 15 лътъ, когда отецъ его Фулькъ Анжуйскій получиль приказь отъ англійскаго короля прислать сына къ Троицыну дню въ Руанъ: король хотелъ посвятить его заодно съ другими сверстниками въ рыцари и женить на своей дочери. Пять бароновъ должны были приводить Годфрида къ королю, а 25 дамуазо, однихъ лътъ съ женихомъ, составляли его свиту. Король посылаеть къ нему навстрвчу знатныхъ придворныхъ, а когда Годфридъ вступаетъ во дворецъ, то Генрихъ Анжуйскій, который обыкновенно ни передъ къмъ не подымался, встаетъ съ своего трона, идеть къ будущему зяту и обнимаеть его. Затъмъ начинается пиръ; за бесъдой король испытуетъ отрока различными вопросами и остается доволенъ и его умомъ и его ръчью. На другой день съ разсвъта Годфриду и его спутникамъ готовятъ ванны. Вымывшись, женихъ надъваеть льняную рубашку, полукафтанъ,

Готфрида Плантаreneta.



<sup>1)</sup> Quintaine чаще всего состоями изъ укращенныхъ на столбахъ доспажовъ-щитовъ, кольчугъ, которые молодой рыцарь долженъ былъ пробивать, разбивать или опрожидывать.

шитый золотомъ, пурпуровую мантію, обуваеть ноги въ шелкъ и башмаки, украшенные золотыми львами; да и всъ другіе дамуазо облачаются въ льняныя рубашки и пурпуровыя мантіи. И вотъ Годфридъ выходить со свитою, "словно бълоснъжный цвътокъ лиліи, осыпанный лепестками розъ". Приводять лошадей, приносять оружіе. Для жениха приготовили испанскаго коня, который на бъгу обгоняетъ летящихъ птицъ; отрока облачаютъ теперь въ кольчугу изъ двойныхъ колецъ, которую не пробить ни одному копью; на ноги надъвають поножи, то же сколоченныя изъ двойныхъ колецъ, и золотыя шпоры; на шею въшаютъ щитъ съ изображеньями золотыхъ львовъ; голову прикрываютъ шлемомъ, выложеннымъ драгоцънными камнями и притомъ такимъ кръпкимъ, что его не пробьетъ никакой мечъ; приносятъ копье съ ясеневымъ древкомъ и остріемъ изъ стали, закаленной въ Пуатье, приносять мечъ, работы знаменитаго мастера Галана, о которомъ говорять всъ былины. И вотъ молодой рыцарь вскакиваеть на лошадь безъ помощи стремянъ и пълый день предается воинскимъ забавамъ со своими сверстниками, одновременно посвященными въ рыдари. Таково посвященіе XI--XII вв.: нътъ ни colée, ни sermon, т. е. поученія при врученіи оружія, ни quintaine.

Совершенно также описывають обрядь и древнія былины, напр., "Garin le Hoherain". Суровый Фромонъ посвящаеть здісь въ рыцари сына Фромондина. Въ замкі готовять ванны, наполняють ихъ водой, и Фромондинъ съ товарищами омываются въ нихъ; между тымъ шамберлэны приносять одежды, а оруженосцы держать уже лошадей. Фромонъ посылаеть для сына своего боевого коня Босанъ (Beaucent) съ тулузскимъ съдломъ. Фромондинъ однимъ прыжкомъ вскакиваетъ на коня, пускаетъ лошадь галопомъ и ударяетъ мимо-тадомъ дядю Бернара де-Нэзиля въ шутку такъ, что тотъ чуть не падаетъ. "Старый сиръ", кричитъ онъ со сміхомъ: "будьте у меня гостемъ!" И Бернаръ отвічаетъ: "Благодарю васъ; но съ условіемъ: умійте пришпоривать коня, чтите благородныхъ рыцарей и не забывайте подливать біднымъ и молодого и стараго вина". Этимъ наставленіемъ новому рыцарю и общимъ пиромъ заканчивается посвященіе.

Colée.

Въ былинахъ и хроникахъ XII в. встръчаются часто и посвященія съ соlée, которое пришло, въроятно, съ Съвера не раньше XI в. Историкъ XII в. (Lambert d'Ardres) описываетъ посвященіе въ рыдари Арнульфа II, графа д'Ардръ и де-Гинь: отедъ молодого принца даетъ ему при всъхъ la colée, но такъ, что новый рыдарь

не можеть отвътить тымь же (et ei militarem, non repercutiendus, dedit alapam). Это происходило въ Гинь на Троицынъ день 1181 г. Такой же обрядъ знаеть былина "Эли де-С. Жиль". У отца Эли у Жюльена де-С. Жиль борода совершенно съдая: онъ съ честью уже сто лътъ носить оружіе рыцаря, не измъняя ни сеньёру, ни Христу, но, наконецъ, хочетъ и отдохнуть. Вотъ онъ начинаетъ укорять сына, болве чтобы раздражить и испытать силу его духа. "Въ твои годы", говоритъ Жульенъ: "я завоевывалъ замки, кръпости, города". Задътый за живое, Эли собирается навсегда покинуть отцовскій замокъ, но старикъ останавливаеть его: "Куда пойдешь ты безъ боевого коня и оружія; въ Парижв и въ Шартрв всь скажуть: воть сынь Жюльена Бородатаго, изгнанный своимъ отдомъ". Жюльенъ велитъ приготовить quintaine, принести оружіе и посвящаеть Эли въ рыцари. Старикъ опоясываеть его мечомъ и, замахнувшись ладонью, даеть сыну такой ударь, что тоть елееле удерживается на ногахъ. Новый рыцарь сдерживаетъ закипъвшій было въ немъ гнъвъ и только цъдить сквозь зубы: "Если бы это быль кто другой, такъ я отплатиль бы ему; но вы-мой отець, и я не долженъ негодовать". Эли вскакиваетъ затъмъ на лошаль и поражаеть всехъ разставленныхъ болвановъ. "Изъ него выйдеть богатырь", восклицаеть тогда съ восторгомъ старикъ.

Подъ вліяніемъ церкви этотъ военный обрядъ становится сна- Релегіовное чала религіознымъ, когда церковь только благословляетъ мечъ поовященіе. (bénir l'épée), а затымъ и прямо-таки литургическимъ, когда церковь сама опоясываеть рыдаря мечемъ (ceindre l'épée). Отсюда въ древнихъ "понтификалахъ" (епископскихъ обрядникахъ) и различають Benedictio ensis et armorum (благословеніе оружія) оть Benedictio novi militis (посвященіе рыцаря). Былины знають обычай бодрствовать въ молитвъ ночь передъ посвящениемъ, просить у церкви благословенія для новаго рыцаря, класть его оружіе для освященія на престоль, но богослужебный обрядь Benedictio novi militis совершается уже только на латинскомъ языкъ.

Наиболье распространенный разсказь о посвящении въ рыцари и притомъ съ толкованіемъ символическихъ обрядовъ заимствуется обыкновенно изъ поэмы XIII в. "Orden de Chevalerie". Но это литературное произведение даеть въ сущности свою собственную теорію, которая отразилась на позднемъ рыцарствъ, но не опирается на факты действительной жизни, изображаемой въ былинахъ. Поэма "Ordene de Chevalerie" излагаеть бесъду плъннаго христіанскаго рыцаря Гю Тиверіадскаго (Hue de Tabarie) съ великимъ государемъ

невърныхъ, завоевателемъ и побъдителемъ Саладиномъ. Саладинъ хочеть будто бы сдівлаться рыцаремь и разспрашиваеть рыцаря объ обрядахъ. "Святой орденъ рыцарства – не для васъ", отвъчаетъ тотъ: "Вы другого закона; у васъ нътъ ни въры, ни крещенія. Сделать вась рыцаремъ-такое же безуміе, какъ накрыть шелкомъ кучу навоза, чтобъ не воняло". Но Саладинъ настаиваетъ, приказываеть, и пленникъ повинуется. Вотъ туть и начинается символическое толкованіе встать обрядовъ. Омовеніе—первый символъ. "Какъ ребенокъ выходить безъ гръха изъ святой воды при крещеніи", говорить посвящающій рыцарь: "такъ и вы должны выйти изъ этой ванны, смывши съ себя всякія пятна чести и всякія скверны". Посвящаемый выходить изъ ванны уже преображеннымъ и сіяющимъ и сажается на торжественное ложе: "Завоевать себъ ложе въ раю - такова цъль рыцарства". Саладинъ послушно облачается вь былыя одежды: "если рыцари хотять достичь царства Небеснаго, они должны быть чисты душой и теломъ". Затемъ Гю де-Табари набрасываеть багровую мантію на плечи повелителя: "Помните, что вы должны проливать кровь вашу на защиту Святой Церкви". Саладинъ протягиваеть ноги, а рыцарь обуваетъ ихъ въ черное, "чтобы напомнить ему о земль, изъ которой онъ созданъ и въ которую обратится, и предохранить отъ гордости". Потомъ Саладина опоясывають бълой перевязью, опять-таки въ знакъ нравственной чистоты, какъ перваго долга рыцарей. Къ темной обуви прикръпляють золотыя шпоры: "Отнынъ рыцарь долженъ быть настолько же послушенъ шпорамъ Божественной воли, какъ его лошадь-ударамъ этихъ матеріальныхъ шпоръ". Теперь время вручить рыцарю и мечъ о двухъ лезвеяхъ: "однимъ лезвеемъ онъ будеть поражать богача, который угнетаеть бъднаго, другимъ карать сильнаго, который преследуеть слабаго". Голову новому рыцарю окутывають бізымь покрываломь, дабы онь помниль о важности душевной чистоты, соблюдая непорочность или очищаясь покаяніемъ; наконедъ, весь обрядъ оканчивается наставленіемъ Гю: "Четыре заповъди долженъ блюсти рыцарь, если онъ хочетъ сохранить честь свою незапятнанной: никогда не итти за одно съ измънниками; никогда не давать дурныхъ совътовъ дамъ или дъвушкъ, напротивъ, всегда относиться къ нимъ съ большимъ уваженіемъ и защищать ихъ противъ всъхъ; затьмъ, соблюдать благочестиво посты и воздержаніе и, наконецъ, слупать ежедневно объдню и щедро одарять монастыри". Послъ этого Саладинъ освобождаеть на волю своего плънника.

Средневъковая церковь постепенно накладывала свою руку на военный германскій обычай. Сначала епископъ благословляль только оружіе, но, въ конців концовъ, онъ самъ сталь опоясывать посвящаемаго мечемъ и, смягчая colée въ легкое прикосновеніе руки, дълаль его рыцаремъ, произнося: "Будь рыцаремъ" (Sois chevalier). Въ Римъ (въ библіотекъ Vallicellane) хранится манускриптъ, возникшій не позже первой половины XI в. 1). Это обрядникъ, гдъ цвлый подборъ военныхъ молитвъ: здвсь благословение военнаго знамени (Benedictio vexilli bellici), затъмъ благословение меча съ молитвами "Exaudi" и "Benedic" и тотчасъ же антифонъ со стикомъ "Accingere gladio tuo super femur" (Да будутъ препоясаны чресла твоимъ мечемъ), которые встрвчаются во всвхъ опископскихъ служебникахъ (понтификалахъ) и обозначають мгновеніе, когда посвященный опоясывается; наконецъ, молитва съ обращеніемъ къ Господу: "Ты, Господи, повельль рабу твоему преполсаться мечемъ". Кто же прецонсывалъ здесь будущаго рыцаря? Кажется, что епископъ. Но затъмъ до XIII въка нътъ слъдовъ "Веnedictio novi militis". Въроятно, что обрядъ этотъ возникъ въ Римъ и распространился именно отгуда. Въ позднихъ понтификалахъ встръчается нъсколько разныхъ редакцій "Benedictio novi militis"; воть, напр., ритуаль по епископскому обряднику Гильома Дюранъ. Послъ объдни епископъ приступалъ къ благосло венію меча и произносиль "Benedic": "Благослови, Господи, мечъ сей, дабы рабъ Твой быль отнынъ защитникомъ церквей. вдовъ, сиротъ и всъхъ служащихъ Тебъ противъ влобы еретиковъ и невърныхъ". Между тъмъ мечъ лежитъ обнаженнымъ на жертвенникъ; наконецъ, епископъ береть его и влагаетъ въ правую руку будущему рыцарю со словами: "Пріими мечъ сей во имя Отца и Сына и Св. Духа и т. д.". Потомъ, вложивши мечъ въ ножны, епископъ опоясываетъ посвященнаго мечомъ въ ножнахъ со словами: "Accingere gladio tuo super femur etc." (Да будуть препоясаны чресла твои мечемъ...). Опоясанный, въ свою очередь, вынимаеть теперь мечь изъ ножень и делаеть имъ три взмаха по воздуху, вытираетъ его о лѣвую руку, словно онъ уже въ крови враговъ Истины, и снова влагаетъ. Епископъ братски цълуеть затьмъ новаго рыдаря, произнося: "Будь рыдаремъ миролюбивымъ, бодрымъ, върнымъ и Богу преданнымъ". Затъмъ

<sup>1)</sup> Въроятно, онъ возникъ при Оттонъ III между 983-1002 г. Это "Ceremoniale antiquum sive Ordo romanus et Rituale".

Digitized by Google

слѣдуетъ alapa, но теперь это легкое прикосновеніе, которымъ священнослужитель какъ бы пробуждаетъ воина отъ сна бодрствовать во славѣ и вѣрѣ Христовой. Тутъ окружающіе старме рыцари привязывають новому шпоры, и поется антифонъ со стихомъ "Accingere gladio etc." Все оканчивается врученіемъ vexillum'a.

## 7. Бракъ рыцаря.

Феодализмъ и браки.

Въ бракахъ феодальной эпохи чаще всего бывало мало поэзін. Каждый баронъ старался главнымъ образомъ упрочить свое положеніе и заручиться большимъ числомъ леновъ; выгодная женитьба на богатой наследнице бывала при этомъ обыкновеннымъ средствомъ. Съ другой стороны, для верховныхъ сюзереновъ было важно, чтобы каждый ленъ находился въ рукахъ сильнаго ленника, способнаго нести военную службу; поэтому дочери-наслъдницы и вдовы ленниковъ должны были скорбе выходить замужъ, дабы сохранить лены по наследству. Хорошо еще, если онъ были свободны выбирать одного изъ трехъ бароновъ, предложенныхъ сюзереномъ въ мужья, а то иногда верховный собственникъ прямо навязываль имъ своихъ любимцевъ. Короли охотно раздавали свободные лены вибств съ ихъ наследницами баронамъ, которые върно служили имъ. Вотъ какой случай разсказываетъ, напр., былина "Charroi de Nîmes": "На этихъ дняхъ", говоритъ здъсь король графу Гильому въ отвътъ на его страшныя угрозы: "умреть одинъ изъ моихъ поровъ; если хотите, я подарю вамъ его земли и его жену". Затъмъ, подъ вліяніемъ страха, онъ начинаетъ последовательно предлагать ему всё свободныя наследства. "Возьмите землю маркиза Беранже, который только что умеръ, и возьмите его жену вивств съ его леномъ". Это предложение приводить Гильома въ бъщенство. "У васъ память коротка, сиръ", отвъчаеть онъ королю: "Помните ли вы еще тотъ день, когда въ битвъ съ сарацинами вы были сбиты съ коня, и уже смерть висъла надъ вами. Одинъ изъ вашихъ графовъ увидълъ васъ въ этой опасности: онъ подбъжаль и своимъ мечемъ прорубилъ среди враговъ просъку вокругь вась, словно кабанъ между собакъ; затъмъ онъ сошель съ коня и держалъ его, помогая вамъ състь въ съдло. Это былъ маркизъ Беранже, жену котораго вы мнъ теперь предлагаете. Однако послѣ него остался маленькій сынъ. Я убью перваго, кто обидить ребенка". Неудивительно, что этоть обычай навизывать наследни-

цамъ мужей часто служиль приченой продолжительныхъ войнъ. Въ поэмъ "Garins li Loherains" король Тьерри на смерть раненъ стрълой, пущенной изъ сарадинскаго арбалета. Онъ чувствуетъ, что умираеть, и хочеть выбрать своей дочери Бланшефлоръ мужа и могущественнаго защитника. Выборъ Тьерри падаеть на лотарингца Гарена: "Я вамъ даю Бланшефлоръ, мои земли и мою страну". Гарэнъ согласенъ, конечно, если императоръ Пипинъ утвердить за нимъ земли; женихъ и невъста дають другь другу объты надъ мощами, а Тьерри говорить: "ну, теперь выньте стрвлу изъ моего твла". Стрвлу вынимають, и король умираеть. Гарэнъ отправляется къ императору въ Лангръ просеть утвержденія для своего брака съ Бланшефлоръ. Но туть изъ среды придворныхъ раздается голосъ противъ брака: "Вы забываете, сиръ, что объщали уже мив первый свободный ленъ. Мив и только мев одному принадлежить Бланшефлоръ". Такъ говорить Фромонъ изъ Бордо, который и становится смертельнымъ врагомъ дотарингневъ. Гарэнъ сначала было сдерживаетъ себя, но потомъ разражается проклятіями, бросается на Фромона и готовъ уже нанести ударъ, но самъ императоръ удерживаетъ его за плащъ. Гарэнъ не женился на Бланшефлоръ, но съ техъ поръ возгарается страшная распря, какая-то война дикарей, о которой и поеть эпопея "Lorrains". Воть изъ-за чего умирали рыцари, горвли замки, города разрушались, а дети оставались безъ наследства. Только церковь проводила настойчиво требованіе, чтобы браки были добровольными. Въ одной поэмъ ("Beuves d'Hanstonne") аббатъ спрашиваетъ Гюндемера: "Хотите вы взять въ жены эту дввушку съ яснымъ челомъ?" - "Да", отвъчаеть онъ: "и я дарю ей, какъ вдовью часть, всю Бургонь". -- "А ты, дъвственница, -- я вижу, ты плачень? Хочень ты взять этого барона въ мужья?" - "Неть", отвъчаеть она: "мит не нужно этого предателя" — и бракъ не со-CTORICS.

Ранняя рыцарская поэзія, какъ и ея герон, мало обращаєть вниманія на женщинъ; однако, и она создала нъсколько идеальныхъ женскихъ типовъ: прекрасную Олъ (Aude), которая умираєть, узнавши о смерти своего нареченнаго Роланда; настойчивую Германгаръ (Hermengart) изъ Павін, дочь короля Бонифація, которая можеть выйти замужъ только за Эмери, избранника своего сердца; Берту, жену Жирара Руссильонскаго, образцовую хозяйку-швею и въ то же время примърную христіанку по добротъ и простотъ. Но типъ жены средневъковаго барона, владычицы замка въ отсут-

Mencrie Teum.

ствіе мужа, съ особенной силой воплотился въ Гибуръ (Guiboure), женъ Гильома д'Оранжъ (въ поэмъ "Aliscans"). Гильомъ д'Оранжъ разбить при Аликанъ и одинъ только остался въ живыхъ и на свободъ изъ всъхъ христіанскихъ рыцарей. Его жена Гибуръ далеко отъ поля битвы, въ замкъ Оранжъ, ждеть исхода борьбы съ сарацинами. Вдругъ привратникъ докладываетъ, что какой-то мужчина просить впустить его въ замокъ и выдаетъ себя за Гильома. Дрожь пробъгаеть у Гибуръ по жиламъ. Еще сомивваясь, не довъряя, но все-таки взволнованная, она бросается на маленькую башенку. На другомъ берегу рва недвижимо стоитъ рыцарь высокаго роста, въ арабскихъ доспъхахъ. "Это невърный", шепчетъ Гибуръ: "не надо отворять ему нашихъ дверей. Невърный! ты не войдешь сюда", кричить она рыцарю. Но тоть тихо и грустно отвъчаеть: "Я Гильомъ". Ему некогда разсказывать теперь, какъ ради спасенія над'яль онъ сарацинское оружіе. "Я Гильомъ", повторяеть онъ, и слезы крупными каплями падають ему на щеки. Его руки побагровъли отъ крови, отъ плача распухли его глаза: "Двадцать тысячь турокъ преследують меня по пятамъ, отворите, отворите миъ!" И правда, издали доносится сначала неопредъленный, но воть уже все сильнее и сильнее разростающійся гуль тысячи скачущихъ коней. Гибуръ все еще колеблется: "вашъ голосъ напоминаетъ немного Гильома, но въдь множество людей походить другь на друга речью и голосомъ". Тогда графъ отстегиваетъ забрало, откидываетъ шлемъ за плечи и обнажаетъ передъ Гибуръ свою прекрасную, окровавленную отъ ранъ голову. "Взгляните на меня", говорить онъ теперь: "я ли это". Она наклоняется и съ ужасомъ узнаетъ Гильома; а между тъмъ вблизи уже слышны крики христіанскихъ плівниковъ, которыхъ сарадины гонять, кажъ стадо, передъ собой, въ цвияхъ, подъ ударами. Кровь бросается Гибуръ въ голову. "Какъ", кричитъ она снова пришельцу: "ты выдаешь себя за барона Гильома, хочешь слыть за гордую десницу, покрытую славой, и можешь спокойно выносить это унизительное зрълище! Нътъ, нътъ, ты не Гильомъ. Гильомъ никогда не допустиль бы, чтобы при его жизни, у него на глазахъ обращались такъ съ христіанами! Нетъ, ты не Гильомъ". Тогда этотъ побъжденный, обезсиленный бъглепъ, быющійся уже шестьдесять часовъ и потерявшій не мало крови, молча накидываеть шлемъ, укрыпляеть забрало и съ копьемъ въ рукь снова бросается въ толиу невърныхъ. Онъ настигаетъ ихъ, наноситъ удары, убиваетъ, бьется одинъ противъ сотни и освобождаеть плънныхъ. "Что я-

Гильомъ?" спрашиваетъ онъ тогда снова Гибуръ. Двери Оранжскаго замка отворяются, наконецъ, передъ несчастнымъ. Однако, Гибуръ все еще какъ-то не верится: ей чуждо видеть Гильома побъяденнымъ; она такъ привыкла къ его торжеству и побъдамъ. Пятнадцать рань, изрубленное и окровавленное тело, крупныя слезы на щекахъ-вызывають въ ней жалость, но одна мысль о пораженіи снова дізлаеть ее нечувствительной. "Ніть, это все-таки невозможно, чтобы ты быль Гильомъ: иначе ты быль бы побъдителемъ". — "Гдъ же, наконецъ, всъ французы?" продолжаеть Гибуръ. — "Убиты". — "Гдъ твои бароны?" — "Убиты". — "Гдъ твои племянники?"—"Убиты".—"Гдв Вивьенъ, котораго я такъ дюбила?",— "Убитъ". Съ рыданьями и слезами Гильомъ, какъ ребенокъ, повторяеть только: "Убиты, убиты, они всв убиты при Аликанв". Къ Гибуръ первой возвращается мужество. "Ну, такъ теперь не до отдыха", торопить она, сдерживая слезы: "надо отмстить за Господа и за мужей Франціи. Въ путь, иди и проси помощи въ Парижь у императора, съ Богомъ!"---"Не отправить ли мнъ въстника вмъсто себя?" раздумываетъ Гильомъ. Но Гибуръ не помнитъ ни пятнадцати ранъ, ни 60 часовъ битвы. "Нътъ, отправляйся самъ!"-"Но я боюсь оставить тебя одну". — "Я одна сумъю выдержать осаду турокъ: я взойду на укръпленія и сверху буду убивать ихъ. Иди!" Но настала минута прощанья, и графиня чувствуеть, что мужество внезапно покидаетъ ее, и на мгновеніе она опять становится женщиной; мужъ и жена нъжно обнимаютъ другъ друга: "Ахъ, ты увидищь тамъ другихъ, болве молодыхъ и красивыхъ", говорить Гибуръ мужу: "ты забудешь меня". Тогда Гильомъ, чтобы утвшить ее, даетъ клятву отпустить себв бороду и волоса. не стричь ихъ, пока онъ не вернется къ ней, и никогда во время путеществія не касаться другихъ усть. И воть старый побъжденный герой опять на конъ и скачеть оть Оранжа къ Лану, гдъ самь король императоръ Людовикъ. Гильомъ освободилъ его нъкогда отъ враговъ, посадилъ на престолъ, даль ему свою сестру въ жены. Отъ кого же, какъ не отъ Людовика, ожидать побъжденному Гильому помощи! Но во дворцъ никто изъ пирующихъ не хочеть узнать Гильома, въ его лохмотьяхъ, на загнанномъ конъ, съ головой, покрытой ранами; никто не подымается, никто не идетъ навстръчу. "Я вамъ говорю, что христіане побъждены при Аликанъ, что Вивьенъ убитъ, что всъ французы пали!" Но даже сама королева, сестра Гильома, гордо остается на своемъ тронъ; у нея нътъ ни улыбки, ни ласковаго слова для побъжденнаго

брата, пришедшаго смущать торжество въ день ея коронованія. Гильомъ чувствуетъ, что кровь изъ всъхъ жилъ стала бить ему въ голову: онъ бросается на неблагодарную сестру, хватаетъ ее за бълокурыя косы, волочеть ее по полу, вынимаеть изъ ножень мечь и готовь уже нанести последній ударь: но вдругь въ дверяхъ показывается озаренная свътомъ молодая, красивая дъвушка, съ мягкимъ взглядомъ и улыбкой на устахъ. Это дочь королевы, племянница Гильома — Аэли (Aelis). На глазахъ у испуганныхъ зрителей среди гробового молчанія Аэли идеть прямо къ изступленному дядъ и, молча, опускается на кольни. Гильомъ какъ бы замираеть на мъсть, и дъвушка ръшается заговорить: "Я не подымусь, пока вы не простите мою мать! " Но Гильомъ чувствуеть уже, что слезы навертываются ему на глаза, роняеть мечь, обнимаеть племянницу и самъ бормочетъ какія-то извиненія. "Господи, какъ радуется прекрасная Аэли!" заканчиваеть поэть. Первообразомъ такихъ идеальныхъ женщинъ средневъковья и для нихъ самихъ, и для рыцарей, и для поэтовъ всегда оставалась-Лъва Марія.

## 8. Рыцарскій замокъ.

Samone IX bena.

Древнъйшія укръпленія Западной Европы возникли еще при римскихъ императорахъ; это тв постоянные лагери (castra stativa), которые строили римляне, отступая передъ германскими варварами. Где не было естественных высоть, тамъ делалась насыць, укрепленная валомъ и рвомъ. Въ V в. римскія провинціи были уже устяны такими "городищами"; даже послъ паденія З. Римской имперіи они продолжали служить въ Галліи убъжищами для мирнаго галлоримскаго населенія при вторженіяхъ варварскихъ дружинъ. Династія Карла В. только не надолго дала франкамъ единство и обезпеченность; разложеніе его имперіи на королевства Италію, Францію. Германію, на графства и герцогства, на мелкіе феоды, опять ведеть къ раздробленности, даеть мъстной жизни перевъсъ надъ центромъ, вызываетъ междоусобія и потребность въ убъжищахъ. И воть въ IX в. Европа снова начинаетъ покрываться крыпостями. Эти первые замки сооружались только изъ дерева и глины, безъ камия: прежде всего насыпается искусственный холмъ (motte), а на немъ ставять уже срубъ о четырехъ ствиахъ въ три-четыре этажа вышиной; подъ этой башней въ глубинъ насыпи дълается еще одинъ подземный этажъ съ колодцемъ, необходимымъ для про-

должительной осады. Таково жилище господина (domnio, donjon); вокругъ него, кромъ рва, устранваютъ валъ, или живую изгородь, или грубый палисадъ; отсюда и названія всёхъ этихъ замковъ-"la Haye", "le Plessis", "la Motte" и т. д. Но къ XII в. рыцарскіе замки стали гораздо сложиве. Дерево всюду замвияется камнемъ. Четыреугольная деревянная башня (donjon) превращается въ каменную самыхъ разнообразныхъ формъ. Палисадъ остался, но свади него выростають стройныя ствны съ ствиными зубцами, бойницами, окружной дорожкой, башнями.

Samore

Ворота въ замокъ XII в. защищались обыкновенно самостоятельной маленькой крыпостцей (barbacane), выдвинутой за ровь; XII выка. когда крыпостца взята, тогда спускають большой подъемный мость, и защитники ея отступають уже въ самый замокъ. Позади рва идеть сначала валь съ деревяннымъ палисадомъ, а затемъ дорога вокругъ замка; только за дорогой начинаются ствны. Часть ствны между двумя башнями называлась "куртиной"; обыкновенно низъ ствиъ и башенъ сильно скашивали, а верхъ украшали зубъями (créneaux; въ сущности créneau-это пустота, а зубецъ-merlon). Такъ какъ зубецъ между двумя амбразурами долженъ былъ скрывать человъка, то ему и давали вышину человъческаго роста, а для стрвлы арбалета пробивали въ немъ бойницу. Сзади зубъевъ шла дорожка кругомъ всехъ стенъ, но при входе въ башни она часто прерывалась пустымъ пространствомъ, черезъ которое можно было продолжать путь только по подъемному мосту; надъ дорожкой часто дълали покатую крышу, опиравшуюся на деревянные брусья, вделанные въ стены снаружи подъ зубцами. Башни въ ствнахъ бывали четырехстороннія, но чаще предпочитали какуюлибо другую форму; внутри онъ дълились на нъсколько этажей съ каменными сводами. Большое внимание обращали строители наворота замка, помъщавшіяся между двухъ башенъ, и подвижный подъемный мость, находившійся въ відівнім привратника. Кромів чугунныхъ или деревянныхъ воротъ, входъ въ замокъ въ крайнемъ случать задвигается еще жельзной рышеткой. Иногда самая дверь поворачивалась не вертикально, а горизонтально, втягивалась вверхъ на цвпяхъ и падала внизъ въ силу своей тяжести. Съ обязанностью привратника и тайной подъемнаго моста связано много воспоминаній для пъвца средневъковыхъ былинъ. Воть, напр., Рено де-Монтобанъ: оглянувшись мысленно на всю свою прошлую жизнь, онъ ръшается однажды ночью разстаться съ міромъ и посвятить себя Богу. Его преследуеть раскаяніе, что онъ убиль такъ много

людей; война сразу вдругь представилась ему грубой страстью и преступленіемъ. Рено спокойно можеть покинуть семью и замокъ: онъ самъ оставляетъ послъ себя большое богатство, а его дъти взяли верхъ надъ измѣнниками, которые было угрожали имъ, и вступили во владение своими ленами; его братья мирно наслаждаются славой прежнихъ подвиговъ. Въ то время, когда весь замокъ погруженъ въ глубокій сонъ, Рено подымается, надъваеть одежды нищаго и на босу ногу безшумно спускается къ двери. Привратникъ, однако, просыпается и съ изумленіемъ узнаетъ сеньёра: "Я пойду разбужу вашихъ сыновей и братьевъ", говорить онъ.— "Подожди, не буди пока, но передай имъ послъ, что я шлю мой привътъ, и пусть они молятся за меня".--"Ну, а что же сказать имъ еще?" — "Какъ последній советь, какъ последнюю волю, я завъщаю имъ: пусть они стараются дълать добро. "-, Но куда же уходите вы?"-"Я иду спасать мою душу и жить свято". Тогда привратникъ опускаеть передъ нимъ подъемный мостъ; и герой Рено, внушавшій, бывало, страхъ, Карлу В., пускается въ путь, не смъя оглянуться назадъ, не ръшаясь даже поднять глазъ. Онъ торопливо проходить поля и леса, питаясь дикими яблоками и ежевикой, и раздумываеть только о томъ, въ какомъ монастыръ лучше всего искупить ему свои гръхи. Въ Кельнъ, наконецъ, налагаетъ онъ на себя тяжелую службу среди каменщиковъ Св. Петра.

Пройдя подъемный мость и привратника, можно, наконець, проникнуть въ нижній дворъ замка. Здёсь цёлая деревушка: посрединъ церковь, передъ ней колодезь, а кругомъ избушки ремесленниковъ, кузнедовъ, плотниковъ и сельскихъ рабочихъ, мельница, пекарня и т. д. При первой опасности все это население спасается во внутренній (верхній) дворъ или даже въ самую замковую башню. Верхній дворъ опять-таки отгороженъ оть нижняго зубчатой ствной, и проникнуть въ него можно только черезъ укръпленныя ворота. Здёсь на внутреннемъ дворе конюшня барона, къ стенъ пристроены погреба и амбары, клътки съ медвъдями, шесты и жерди для соколовъ, господская часовня и кухня въ видъ какого-то колокола съ трубой; отсюда должны экойе съ жаренымъ въ рукахъ пробъгать дворъ и взбираться по ступенямъ подъвзда (perron). Въ королевскихъ замкахъ между часовней (капедлой) и замковой башней возвышается еще дворецъ (palais) съ парадной лъстнидей и сводчатыми окнами. Но въ обыкновенныхъ замкахъ среди верхняго двора помъщается только главная башня, однако

въ ней вся сила: это послъднее убъжище феодала, котораго враги преслъдують въ его собственномъ замкъ. Эта главная башня (donjon) всегда изъ камия, всегда на скалъ или искусственномъ холмъ, всегда господствуеть не только надъ укръпленіями замка, но и надъ всей округой; во Франціи бывали башни футовъ въ 100 слишкомъ въ вышину, 72-76 футовъ въ ширину. Донжонъ замка де-Куси, оконченный въ 1230 г., возвышается на 64 метра при діаметръ въ 31 метръ; это самое красивое сооруженіе средневъковаго рыцарства. Такія башни ръдко имъють правильную квадратную форму; чаще всего поперечникъ ихъ - удлиненный прямоугольникъ съ башенками по угламъ, иногда восьмиугольникъ, иногда-въ XIII в. чаще всего-кругъ. Центральная башня окружена опять-таки своей собственной ствной ("la chemise du donjon") и глубокимъ рвомъ. Входъ въ главную башню лежалъ обыкновенно футовъ на 20-40 надъ землей; взбираться можно было только по лестниць, которая убиралась вверхъ при первой опасности. Иногда отъ главной башни шелъ подъемный мостъ въ какое-нибудь другое строеніе рядомъ, и другого входа уже не было, какъ по подъемному мосту. Въ башив три этажа, не считая подземелья; въ каждомъ этажъ — одна - двъ комнаты со сводами. Окна тоже со сводами, но вследствіе толщины стень это скорев какія - то бойницы футовъ 8-10 глубиной. Въ первомъ этажъ помъщается парадная зала, гдв собираются вассалы, гдв поють жонглеры, гдв ъдятъ или играютъ въ шахматы. Во второмъ и третьемъ этажахъ спять баронь, его жена, дъти, гости. Въ подвальномъ полутемномъ этажъ-тоже еще жилье, но если спуститься ступеней 20-30 въ глубь, то тамъ уже полный мракъ; только при свъть восковой свъчи можно различить жельзную дверь, которая ведеть въ тюрьму. Рыцарскія былины не щадять красокъ, чтобы описать ужасы этихъ подземелій: сырость, духота, жабы, тарантулы. Но жестокость бароновъ не знаетъ предвловъ: узникамъ наглухо завязываютъ глаза, связывають руки за спину, надывають ошейникь, пыпи на руки, кольцо на ногу, ихъ пытають, выжимають кровь изъ-подъ ногтей, вонзають въ тело железныя спицы и т. д. Въ некоторыхъ замкахъ изъ подземелья идутъ еще тайные ходы куда-нибудь за предълы стънъ, чтобы поддерживать сношенія во время осады (напр., въ замкъ Курси). Въ ежедневной жизни барона большое значеніе имъеть и каменная льстница съ площадками (perron), которая ведеть къ парадной залъ дворца или башни, гдъ она замъняетъ въ такомъ случав деревянный подъемный мостъ (plancher)

IX-X вв. На площадкъ этой лъстницы баронъ творить судъ, посвящаеть въ рыдари и т. д. Замки бывали хороши болье снаружи, нежели внутри, гдв узкія окна, прорубленныя въ толстыхъ ствнахъ, пропускали мало воздуха и свъта. Поэтому бароны за предълами своихъ замковъ, у подножія наружныхъ ствиъ разбивали тенистый паркъ (verger) съ фруктовыми деревьями, цветами; въ этотъ паркъ выходилъ черезъ потайной ходъ баронъ съ семьей подышать воздухомъ полей и лъсовъ.

Рыцари-

Въ Германіи лучшіе замки воздвигались территоріальными князьграбители. Ями или даже императорами для защиты всего окружающаго населенія на случай вторженія враговъ (Reichsburgen). Прежде всего старались выбрать мъсто, которое укръплено самой природой-недоступныя скалы или островъ среди озера, какъ при Шильонскомъ замкв, или хотя бы среди болоть, только бы затруднить подвозь осадныхъ орудій. Рыцарскіе замки не всегда служили охраной для барона и окрестнаго населенія: иногда они превращались, наобороть, въ разбойничьи гивзда, въ опорный пункть для систематическаго грабежа соседей и проезжающихъ. Немецкій рыцарь-поэть Ульрихъ фонъ - Лихтенштейнъ разсказываетъ, напр., следующій эпизодъ. 26 августа 1248 г. его посътили въ замкъ Фрауенбургъ два друга — Пильгеринъ изъ Карса (Pilgerin v. Kars) и Вейнольтъ. Ульрихъ только что принялъ ванну и легъ было отдыхать, когда они явились. Онъ наскоро оделся, принялъ гостей и предложилъ имъ повсть. Посль вды они уговаривають Ульриха вивств отправиться на соколиную охоту; но, пока его люди были заняты сборомъ собакъ и соколовъ, гости мигнули своимъ оруженосцамъ, удуш видог у уме имекверения и колина, перевязали ему у горла шубу и потащили въ его же собственную башню. Слуги рыцарей-грабителей (Raubritter) изгоняють челядь Ульриха изъ замка; даже супруга Лихтенштейна лишается крова, а ея драгоцфиности подвергаются разграбленію; только одного сына грабители удерживають въ залогъ. Въ тотъ же день на выручку поэта поспъшили друзья. Но Пильгеринъ вывелъ тогда Ульриха на балконъ съ петлей на шев и пригрозилъ тотчасъ же сбросить его съ балкона, если онъ самъ не удалить друзей. На следующій день грабитель потребовалъ съ хозяина выкупъ, а до поры до времени наложилъ на пленника тяжелыя цепи. Годъ и три недели Ульрихъ оставался взаперти и только въ сентябръ 1249 г. былъ, наконецъ, освобожденъ по ходатайству графа Мейтарта фонъ-Гёрдъ. Но двухъ сыновей и двухъ знатныхъ мальчиковъ ему пришлось оставить въ залогъ,

пока онъ не выкупилъ сполна и ихъ и замокъ. Императору Рудольфу Габсбургскому принадлежить честь уничтоженія въ Германіи большого числа разбойничьих гивадь такихь рыцарей-грабителей.

#### 9. Домашняя жизнь рыцаря.

"Qui trop dort au matin maigre devient et las" (Кто долго спить Олежда. поутру, становится худъ и вялъ), говорила средневъковая пословица. И вотъ королей приходиль будить сенещаль, а простыхъ рыцарей — шамбелланъ; они дергали за изголовье, а экойе помогали уже одъваться. Сверхъ рубашки рыцарь надъваль короткіе штаны (bruoch, braie), доходящіе до кольнъ и поддерживаемые поисомъ; нижняя часть ноги прикрывалась чемъ-то въ роде очень длинныхъ чулокъ, прикръпленныхъ ремнями къ поясу штановъ (это и есть chauce); на ноги надъвались башмаки со шнурками или пуговидами. Сверхъ бълья рыдарь натягиваетъ льняной камзолъ, затьмъ bliand (côte), т. е. суконный или шелковый кафтанъ, который до пояса плотно прилегаеть къ твлу, а затвиъ спускался складками на ноги; верхняя часть кафтана шнуровалась и къ ней пристогивались на ремняхъ широкіе рукава, какъ и у женщинъ. Въ холодъ поверхъ него рыцари носили еще surkôt на мъху, а въ дорогь "карре", т. е. плащъ съ капюшономъ. Но офиціальная верхняя одежда, которую носиль и рыцарь и его жена, -- это мантія (mantel) безъ рукавовь изъ шелковыхъ тканей съ горностаевой выпушкой. Мантія на правомъ плечь скрыплялась пряжкой, а самъ рыцарь слегка придерживаль ее рукой на высотв груди. Голову рыцарь прикрываль шапочкой.

Умывшись или даже взявши ванну и одъвшись, рыцарь начинаетъ молиться. Рыдарская молитва долго сохраняла характеръ восточнаго поклоненія: феодаль распростирался крестомъ на землю, головой къ востоку; только постепенно перешли въ средніе в'вка къ простому кольнопреклоненію. Но не довольствуясь одиночной молитвой, рыдарь шелъ затьмъ слушать мессу въ сосъдній монастырь или въ капеллу, которая находилась туть же у башни замка.

Но чемъ наполнялъ рыцарь весь остальной день, когда не было войны? Въдь, уединенная жизнь въ мрачномъ замкъ должна была наводить мучительную скуку? Нисколько; феодалы умъли изобрътать забавы, и рыдарскія былины насчитывають ихъ болье десятка. Рыцарь посъщаеть всъ турниры въ округъ, хотя бы расходы на

Забавы.

вооружение и путь поглощали половину его дохода; охотится въ льсахъ или по болотамъ; ловитъ рыбу то въ прудахъ, то въ быстро бъгущихъ ручьяхъ, или просто предпринимаетъ безконечныя прогулки въ луга и по степи. Но даже оставаясь въ предълахъ замка, рыцарь можеть зимой по целымъ часамъ сидеть и греться у своего камина, переживая мысленно свои походы и турниры или прислушиваясь къ разсказу какого-нибудь паломника, а лътомъ-прохаживаться въ тени своего парка среди павлиновъ и лебедей. Онъ открываеть свои двери для всевозможныхъ жонглеровъ, принимаеть и угощаеть гостей, упражняется на рапирахъ или даеть другимъ уроки фехтовки; устраиваетъ травли дикихъ звърей, медвъдей и вепрей, играетъ на день по двадцати партій въ шахматы, перемежая ихъ триктракомъ и игрой въ кости, а главное, хорошо встъ, долго встъ и много пьетъ, или, наконедъ, просто сидитъ подъ окномъ и смотритъ вдоль дороги на проъзжихъ. Впрочемъ, и въ мирное время можеть набъжать какое-нибудь дъло барону -судъ надъ зависимыми вилланами, хлопоты по хозяйству, надзоръ за челядью. У каждаго сеньёра есть, въдь, свой "дворъ", хотя бы его башня и была изъ дерева. Первое мъсто среди этихъ придворныхъ принадлежитъ сенешалу (dapifer); бывало, у Меровинговъ онъ завъдывалъ столомъ и хозяйствомъ ихъ помъстій, но съ теченіемъ времени чуть было не превратился въ виде-короля, такъ что мнительные Капетинги уничтожили въ 1191 г. самый санъ. Но при простыхъ рыцаряхъ сенешалы не были такъ опасны и удержались; рыцарь вручалъ имъ иногда свое знамя, но и здесь они, главнымъ образомъ, оставались управляющими, экономами, стольниками. За сенешаломъ идетъ маршалъ, завъдующій конюшнями, передвиженіями и палатками; шамбрів, на отвітственности котораго лежить все внутреннее убранство комнатъ; бутельэ, распоряжающійся въ подвалахъ и погребахъ; ниже на цёлую ступень стоятъ депансьэ. покупающій провизію, maître-queux и sorqueux, хозяйничающіе на кухив, и, наконецъ, вся мелкан челядь: псари, курьеры, дозорщики, привратники и всякіе слуги безъ названій. Иногда среди всъхъ этихъ министеріаловъ (domestici) встръчался еще и менестрель, т. е. пъвецъ былинъ. Управление такой многочисленной челялью требовало часто непосредственнаго вывшательства барона и немного развлекало его въ свободное отъ войны время.

06 фдъ.

Время объда было особенно удобно для того, чтобы на дълъ наблюдать за усердіемъ и ловкостью всего этого двора. Съ VI в., т. е. съ окончательнаго торжества варваровъ, античные триклиніи

исчезають вивств съ обычаемъ возлежать во время вды. Для пира въ рыцарскомъ замкъ разставляють теперь обыкновенно вдоль и и поперекъ большой залы столы изъ досокъ, украпляемыхъ на складныхъ козлахъ, а вдоль столовъ ставились скамын. Одинъ изъ столовъ возвышался надъ всеми другими: это было место для сеньёра и его избранныхъ гостей; передъ главнымъ столомъ ставили и самую высокую, роскопіную скамью съ узорчатой спинкой. На другихъ скамьяхъ разсаживались вассалы. Кто же размъщалъ эти столы и лавки, кто прислуживаль во время объда? Челядь, отчасти знатная, отчасти вышедшая изъ крепостной среды. Знатную челядь составляли тв "башелье", рыцари безъ леновъ, которые жались къ могущественнымъ сеньёрамъ, затемъ экойе и варлэ, еще только добивавшіеся рыцарства. Къ незнатной челяди принадлежали депансью, бутелью и просто слуги. Прежде чемъ садиться за столь, всв направлялись мыть руки при входв въ заль, а затыть каждый гость шель уже къ своей скамы, гдв лежали для него ножъ, ложка и хлъбъ. Рыцарскіе объды, а тымъ болье пиры бывали продолжительны: подавалось по 6, 7, 10 и болъе блюдъ, больше все мясо и рыба, сильно приправленныя пряностями. Мясо домашнихъ животныхъ, убитыхъ на бойнъ, встръчалось за столомъ гораздо реже, чемъ дичь четвероногая и пернатая. Подается ли олень цъликомъ или плечо дикаго кабана, или четверть медвъдя, чиненая пряностями, всякое жареное мясо безъ различія обливается горячимъ соусомъ изъ перца, куда иногда прибавляютъ еще немного гвоздики. Туть же надъ этой поъдаемой дичью начинаются разсказы охотниковъ, при чемъ, конечно, много и преувеличеній ("Assès i mentent li plusor")—замівчаеть поэть). За лівсной дичью идуть любимыя, хотя и жесткія, блюда рыцарей-жареные павлины и лебеди, которыми гости, можеть быть, еще только наканунт любовались въ паркт хозяина, и всякая другая птица-домашняя и дикая. Потомъ идутъ какіе-нибудь пироги, но опять-таки съ начинкой все изъ техъ же фазановъ, пулярокъ и голубей. Иногда хозяинъ вэрвзаеть колоссальный паштеть, а изъ него вылетаетъ сотни мелкихъ пташекъ, на которыхъ охотники тутъ же притравляють соколовь. Неудивительно, если после всехъ этихъ мясныхъ блюдъ рыцари, можетъ быть, холодиве отнесутся къ поданнымъ теперь лещамъ, голавлямъ, форелямъ; развъ только что пирогъ съ угрями, какъ новинка, оживитъ на мгновеніе потухающій уже аппетить. Въ конці обіда, вслідь за вафлями и тортами, подають, конечно, и фрукты: яблоки, винныя ягоды, гранаты, но

гости барона охотнъе набрасываются опять на самыя ъдкія пряности, на мушкатный оръхъ, перецъ, гвоздику, инбирь, чтобы только заглушить вкусъ жира и мяса. Иногда подають какіе-нибудь напитки, приправленные этими произведеніями Востока. Разумъется, такой объдъ будитъ жажду, и громадные кубки наполняются послъ каждаго блюда. Но чистому вину рыцари предпочитають пряную, ароматичную смъсь вина, меду и духовъ, въ особенности кларетъ 1).

Отъ среднихъ въковъ дошло много поученій, какъ держать себя въ обществъ, въ особенности за столомъ (напр., Reineri Phagifacetus sive de facetia comedendi; Altdeutsche Tischzuchten; Contenance de la table и т. п.). Наставленія, которыя даются въ такихъ сборникахъ, свидътельствують о грубости общества, собиравшагося къ столу въ средніе віжа. Не слідуеть съідать хлібо, прежде чемъ успеють подать первое блюдо. Если соседъ сидить справа, то надо всть левой рукой. Пальцы надо держать въ чистоть и коротко стричь ногти, потому что мясо приходится брать съ общаго блюда руками. Во время вды не чесать уже себв руками ни шеи, ни ушей, не чистить носа. Не можать въ общую чашу кусковъ хлеба, которые обкусываешь, не бросать назадъ обглоданныхъ костей, не распускать за столомъ пояса и т. п. Roman de la Rose даеть совъты дамамъ: хозяйка должна заботиться по хозяйству такъ, чтобы это было всемъ заметно, опаздывать нарочно къ столу, садиться последней. Дамы не должны совать въ чашу пальцы до самыхъ суставовъ; онъ могутъ брать куски кончиками пальцевъ, пить маленькими глотками, не обливаться и передъ кубкомъ обтирать жиръ съ губъ. Каковы должны были быть гости, нуждавшеся въ подобныхъ совътахъ! Но въ заль, гдв идеть пиръ, уже темньеть, и появляются мальчики съ факелами въ рукахъ: употребление восковыхъ и сальныхъ свъчей началось только преимущественно со второй половины среднихъ въковъ.

#### 10. Военная жизнь рыцаря.

Турниры. Война, охота и турниры наполняли большую часть жизни рыцаря. Когда церковь нападала на турниры, то ихъ защитники отвъчали, что врядъ ли безъ этой предварительной школы молодые бащелье ръшились бы итти въ битву. Нътъ, съ увъренностью

<sup>1)</sup> Кларетъ готовится тоже изъ вина, меду и пряностей.

бросается въ схватку только тотъ, кто не разъ видалъ свою кровь брызжущей на землю; кто испыталъ, какъ хрустятъ зубы подъ кулакомъ противника; кто знаетъ тяжесть врага, когда тотъ навалится вдругъ со всёми своими доспехами; кто двадцать разъ былъ сбитъ и двадцать разъ подымался съ новой отвагою и бодростью.

Турниры нельзя вести ни отъ германскихъ игръ, описанныхъ Тацитомъ, гдъ обнаженные юноши прыгають среди мечей, ни отъ военныхъ маневровъ, описанныхъ Нитгардтомъ по поводу Страсбургской присяги. Средневъковыя хроники приписывають иногда ихъ изобрътеніе Жоффруа де-Прельи, умершему въ 1066 г., но Дюканжъ доказалъ, что турниры существовали уже раньше. Одно можно сказать съ достовърностью: турниры зародились во Франціи и оттуда проникли уже въ Германію и Англію; недаромъ назывались они "галльскими схватками" (conflictus gallici у Матвъя Парижскаго). Гильомъ де-Ньюбёри († 1208 г.) разскавываетъ, будто бы Ричардъ Львиное Сердде ввелъ турниры въ Англіи, уб'вдившись въ томъ, что французы именно имъ обязаны своимъ военнымъ превосходствомъ; то же передаетъ и Матвъй Парижскій подъ 1194 г. Первоначально турниръ былъ примърнымъ сраженіемъ, гдъ сталкивались два войска рыцарей. Отъ такого турнира средневъковыя былины всегда отличають joute, т. е. поединокъ двухъ рыцарей. Турниры навсегда остались опасною забавой; но въ XIII в. убитыхъ считали здёсь десятками, не говоря о разрубленныхъ лицахъ и целыхъ повозкахъ раненыхъ. Впоследстви стали, впрочемъ, притуплять мечи и копья, назначенные для турнира. Средневъковыя дамы не боялись крови и наполняли ложи и ступени на подмоствахъ для зрителей, убранныя коврами и знаменами. Но церковь никогда не могла примириться съ кровавой забавой. Уже Клермонскій соборъ, собравшійся въ Оверни въ 1130 г., при пап'ь Иннокентіи II, запретиль своимъ постановленіемъ турниры, потому что они не ръдко стоятъ жизни людямъ. Если кто раненъ на такихъ играхъ, то ему не следуеть отказывать въ исповеди и предсмертномъ причащении, но его надо лишить перковнаго погребения, прибавляли отцы собора. Александръ III и оба великіе Иннокентія (III и IV) следовали этому примеру борьбы противъ турнировъ. Николай III въ 1279 г. велълъ кардиналу Симону де-С.-Сесиль отлучить отъ церкви всехъ рыцарей, принявшихъ участіе въ турниръ, который французскій король Филиппъ III разръшиль исключительно по своей слабости. Впрочемъ у короля передъ глазами

быль теперь живой примъръ тому, какъ гибельны всѣ эти забавы. Его младшій брать Роберть де - Клермонъ сошелъ съ ума вслѣдствіе удара по головѣ на турнирѣ 1279 года и умеръ въ безуміи слишкомъ тридцать лѣтъ спустя. Подъ вліяніемъ уроковъ жизни и проповѣди церкви французскіе короли уже съ Филиппа Августа и Людовика Св. начали съ своей стороны безуспѣшную борьбу противъ любимой потѣхи французской знати.

Приглашенія на турниръ разсылались обыкновенно по всемъ сосъдямъ на 20-30 лье въ округъ. Кругомъ четырехугольнаго ристалища ставили два кръпкихъ деревянныхъ барьера; между ними оставалась широкая дорога для людей, которые, съ одной стороны, не допускали народъ проникать за высокій вившній барьеръ, съ другой — черезъ низенькій внутренній, помогали рыцарямъ, сбитымъ съ коней; сюда допускаются и избранные зрители изъ толпы, остающейся за барьеромъ. Для дамъ и для судей турнира воздвигались наскоро ложи на подмосткахъ изъ дерева. Вся мъстность кругомъ ристалища покрывается на время турнира множествомъ палатокъ, а въ самомъ городъ, который устраиваеть празднество, надъ всъми окнами, надъ всеми дверями укрепляются знамена гостящихъ рыцарей. На турниръ каждый рыцарь снаряжался точно такъ же, какъ и на битву. Подъ доспъхи онъ сначала надъвалъ senftenier, т. е., въроятно, туго набитый набрюшникъ въ родъ тъхъ нагрудниковъ, которые надъваются у насъ при фехтовкъ; онъ, должно быть, опускался и на верхнія части ногь. Затемъ рыцарь натягиваетъ кольчугу изъ желъзныхъ колецъ, доходившую въ XII в. до колънъ, съ рукавами до кулака и капюшономъ изъ мелкихъ колецъ на голову (hersenier), изъ-подъ котораго видны только носъ, глаза, роть; иногда при капюшонъ была еще особая полоса изъ колецъ, которую въ случав опасности можно было натянуть на нижнюю часть лица (ventaille). Ноги защищаются голенищами или върнъе, штанами изъ такихъ же колецъ, какъ и кольчуга (chauce de fer) и наколънниками. Голова прикрывается шлемомъ въ видъ конической каски, опоясанной внизу широкимъ металлическимъ кольцомъ, отъ котораго отдъляется длинная пластинка (nasal) для защиты носа. Рыцарское оружіе состояло изъ меча, копья, чтобы колоть, съ ясеневымъ древкомъ и желъзнымъ наконечникомъ, и щита съ гербомъ. Гербы на щитахъ первоначально дълались изъ мъху, а потому и двъта назывались именами животныхъ (черный двътъ-Zobel, былый-harmin и т. д.). Впослыдствии гербы расписывались золотомъ и серебромъ и красками бѣлой, черной, красной, голубой, зеленой. Изъ рисунковъ чаще всего встръчались въ гербахъ левъ, леопардъ, пантера, медвъжья лапа, волкъ, орелъ и т. д. До начала XIII ст. лошади не защищались броней. Но затъмъ стали на лошадь надъвать кольчужку, которая прикрывала голову, шею, грудь, часть живота, а подъ кольчужку натягивали попону изъ толстой матеріи; грудь, крестецъ и лобъ лошади защищались броней.

Руководять турниромъ и следять за порядкомъ герольды, которые заранье объезжають окрестности и оповещають день праздника, а передъ пачаломъ турнира выкрикивають имена рыцарей, выважающихъ на состязаніе. По мірть того, какъ турниры изъ простой кровопролитной битвы превращаются въ искусственное состязаніе и, съ цівлью уменьшить опасности и неудобства этихъ жестокихъ военныхъ упражненій, подчиняются опредвленнымъ правиламъ, герольды, "глашатаи", выростаютъ въ церемоніймейстеровъ. Самый обычай провозглащать имя рыцаря, выважающаго на ристалище, разростается въ хвалебныя ръчи въ честь бойца, за которыя рыцари щедро платять прославляющему ихъ герольду. Герольдъ вторгается туть уже въ область менестрелей или жонглеровъ. Общественное положение герольдовъ повышается витстт съ расширеніемъ круга ихъ обязанностей. Благодаря турнирамъ, они накопляють много спеціальныхъ свіздіній о различныхъ странахъ, войнахъ и рыцарскихъ родахъ. Литература XV в. обязана этому сословію нівсколькими изъ своихъ выдающихся произведеній. Передъ началомъ турнира герольды ъхали впереди всей процессіи рыцарей; во время битвы они постоянно ободряли сражающихся, напоминая имъ подвиги ихъ предковъ, или взывали къ дамамъ, чтобы тв имъли жалость къ своимъ рыцарямъ и не щадили знаковъ любви. · И воть дамы, которыя уже до начала состязаній раздавали знакомымъ рыцарямъ свои шелковые рукава на знамена, теперь, во время битвы, постоянно бросають на арену платки, перчатки, въера, мантильи.

Условія турнировъ бывали различны. Иногда побіда сводилась къ тому, что рыцарь ломаль три копья, нанося противнику міткіе удары то въ центрів щита между четырехъ гвоздей, то въ грудь, или, что считалось уже верхомъ искусства, въ шею подъ подбородокъ, туда, гдів оканчивался шлемъ и оставалось місто наименьшаго сопротивленія. Но въ другихъ случаяхъ старались вышибить противника изъ сіздла, свалить на землю, пролить немного крови. Турниръ распадался на 100—200 отдівльныхъ состязаній. Передъ каждой схваткой рыцарь садился на боевого коня, наклоняль копье

Digitized by Google

книзу, пригиналъ голову и, закрывшись щитомъ, пришпориваль коня на противника; первое столкновеніе двухъ рыцарей бывало обыкновенно ужасно. Важно было верно напелить копьемъ, чтобы оно не пошло вверхъ, не уклонилось слишкомъ внизъ, или не скользнуло бы въ сторону. Иногда состязание оканчивалось въ нъсколько мгновеній, и при первомъ же столкновеніи одинъ изъ рыцарей чувствоваль, что копье противника, обезвреженное шишкой на концъ, ударилось ему въ ротъ и выбило зубы; зато, можеть быть, онъ самъ сломаль другому рыцарю ключицу. Оба лежать безъ чувствъ на землъ, а испуганные кони шарахнулись въ сторону. Но все это еще не главный турниръ; это только поединки. Послъ нъсколькихъ дней такихъ схватокъ страсти разгораются, и рыцари требують настоящаго турнира. Тогда всв участники двлятся на двв шеренги, которыя выстраиваются другь противъ друга, чаще всего по національностямъ; нъмцы противъ французовъ, бургундцы противъ уроженцевъ Гэно. Бой идетъ уже не на арень, а въ открытомъ поль. Горе тому, кого сшибуть здъсь съ лошади: его растопчуть. Оть одной пыли можно здёсь задохнуться. Герольды молять дамъ сжалиться и прекратить кровопролитіе. Иногда только ночь останавливала разгоръвшихся бойцовъ. Побъдители не удовлетворяются одной только славой, которую разглашають герольды. Они беруть противниковь въ планъ и заставляють платить выкупь; у побъжденнаго отнимали лошадь, оружіе. Для ловкихъ, но бъдныхъ рыцарей турниръ превращался прямо въ наживу. Зато другіе, несмотря на всв свои победы, только разорялись на турнирахъ, бросая громадныя деньги на путевыя издержки, на костюмъ своей дамы, на свою роскошную жизнь во время празднества. Послъ турнира дамы раздавали иногда награды. побъдителямъ, но въ XIII в. такой наградой былъ развъ какойнибудь соколь, поясь или щить, украшенный драгоденными камнями.

Смерть рыцаря. Настоящія битвы первой половины среднихъ віжовъ мало чімъ отличаются отъ такихъ турнировъ. Правда, мечи тогда отточены, на остріяхъ копій нітъ предохранительныхъ шишекъ, и смерть гораздо чаще слівдуетъ за ловкимъ ударомъ, чімъ на состязаніяхъ. Но смерть на політ сраженія, въ особенности въ битвіт съ невізрными на защиту христіанства—лучшее завершеніе славной жизни рыцаря. Только мученичество стоитъ выше подобной смерти. Вотъ, какъ, напр., изображается смерть истиннаго рыцаря въ поэміт "Бургонецъ Обери" (Oberi le Bourgoind).

Идеть большая битва между сарадинами и бавардами, которыми предводительствуеть король Орри. Баварцы быются хорошо, но ничего не могутъ сделать, потому что противъ нихъ вышло 20 тысячъ неверныхъ. Все христіане побиты или попали въ пленъ, кром'в тридцати. Эти заставили бы сарацинъ дорого заплатить за себя, но врагъ слишкомъ многочисленъ, и вотъ они пускаются въ бъгство. Они спасаются въ городъ, но, о ужасъ, ворота заперли слишкомъ поспъшно, и король Орри остался на полъ битвы среди сарадинъ. Орри отбивается, но невърные убили уже подъ нимъ коня и туть же схватили и короля, упавшаго на землю. "Хочешь ли ты увъровать въ Магомета?" спрашиваеть его король невърныхъ Анкетенъ. Орри слышить, и вся кровь возмутилась въ немъ: если бы онъ былъ свободенъ, онъ охотно ударилъ бы невърнаго. "Не захочетъ Христосъ, чтобы ради тъла я потерялъ душу", говоритъ Орри. "Иди со мной на Францію", искушаетъ Анкетенъ: "мы. наведемъ такой ужасъ на короля Пипина, что я возьму у него Францію и отдамъ тебъ". - "Нътъ, нътъ", отвъчаетъ Орри: "я никогда не пойду противъ Франціи и никогда не отрекусь отъ Христа. Никогда я не совершу такого преступленія-сразу предать двухъ сеньёровъ". Тогда невърные начинають жечь городъ, убивать жителей и ведутъ за собой Орри съ ощейникомъ на шев. Защитники города укрываются въ башню замка. "Сдайте мив дворецъ и башню, и я верну вамъ Орри, вашего сеньёра", кричить громко король неверныхъ. Гибуръ (Guiboure) издаетъ громкій крикъ, который слышать многіе; крикъ этотъ долетаетъ и до ея горячо любимаго мужа: "Добрый сиръ и король", спрашиваетъ она: "во имя Создателя, слъдуетъ ли сдать замокъ и башню?" И нъжно, съ любовью король Орри отвъчаетъ: "нътъ, супруга, нътъ, это было бы безуміемъ. Если бы даже Анкетенъ владъль всей землей до великой Индіи, я всетаки лучше умеръ бы сегодня же". Когда Анкетенъ услыхалъ эти слова Орри, то кровь закипъла въ немъ отъ гнъва. Онъ велить снять платье съ баварскаго короля; на глазахъ у его жены, которая сильно страдаеть, невърные дълають кипящую смъсь изъ съры и смолы и, капля за каплей, льють ее по всему тълу Орри. Этотъ ужасный жаръ такъ мучителенъ, что король христіанскій не можеть произнести ни слова и падаеть почти безъ чувствъ. "Отрекаешься ли ты?" повторяеть неверный.—"Неть, неть, объ этомъ пусть не будеть и рачи", возражаеть снова Орри: "вст, кто въруетъ въ Магомета, обнаженными сойдуть прямо въ пекло". Услышавши это, Анкетенъ приходить въ бъщенство. Онъ велитъ

бросить короля Орри на землю и горячимъ желізомъ вырвать у него глаза изъ головы. Король Баваріи кричить отъ боли, вопить, но не отчаивается и начинаетъ молиться Христу. Его жена все видить и слышить и близка къ безумію... Невізрные продолжають мучить Орри. Они привязывають его къ калиновому кусту на распуть , окружають его всі и начинають бросать въ него каждый свое копье. Постепенно они покрывають его ранами со всіхъ сторонъ. Орри опускается на коліни и съ молитвой предаеть свою душу Господу. Ангелы спускаются, чтобы отнести ее къ Творцу. Такъ умирали, бывало, только мученики во время гоненій римскихъ цезарей.

## II. Культъ женщинъ. Утонченное рыцарство XIII в. и упадокъ стараго феодальнаго рыцарства.

Любовь.

Известно, что уже германцы эпохи Тацита, въ отличіе отъ другихъ варваровъ, съ уваженіемъ относились къ женщинамъ своего племени. На войнъ германцы часто щадили женщинъ даже непріятельскаго племени. Такую пощаду оказаль Тотила женщинамъ Неаполя и Рима, а когда знатный готь оскорбиль неаполитанскую дъвушку, то король велълъ казнить виновнаго, а имущество его отдать обиженной. Скандинавы узаконили этотъ "миръ для женщинъ" на случай всъхъ своихъ войнъ и семейныхъ раздоровъ. Германскіе поэты, конечно, высоко ставили женскую красоту. Какова же должна быть эта германская красавица? Золотые волосы падають у нея на лобъ, бълъе снъга; тонкія, прямыя брови тянутся надъ глазами, обаяніе которыхъ неотразимо; щеки и уста и бълы и румяны; зубы безупречные, словно точеные изъ слоновой кости. Глаза разставлены у красавицы широко другъ отъ друга, носъ прямой, не слишкомъ тупой, не слишкомъ острый, подбородокъ округлый, съ бълоснъжной ямочкой; шея и затылокъ, кажъ у лебедя; станъ длинный, стройный, но все же полный, а въ поясь тонкій, нъжный, гибкій, какъ у муравья и т. д. Любовь, о которой говорила древнъйшая германская поэзія, была чужда и страстности и вычурности. Это болье довыріе, дружба, преданность, теплота; она вспыхиваеть не сразу, по зато, вспыхивая, охватываетъ всю душу, разумъ и сердце и никогда уже не угасаеть. Самое слово для такой любви "Minne" производится отъ корня, означающаго умственную дѣятельность-помнить "о любимомъ человъкъ (по-мин-ать)". До половины XIII в. сохраняетъ это слово свой духовный, чистый смысль; только постепенно подъ вліяніемъ извращенной поэзіи примъшивается къ слову "Міппе" оттънокъ грубой чувственной страсти, и оно изчезаетъ изъ языка высшихъ сословій. Правда, и древняя поэзія знала міновенно вспыхивающую страсть, болье мучительную, нежели отрадную, но она представлялась поэту какой-то бользненной слабостью человъка, объяснялась чарами, волхвованіемъ надъ рунами <sup>1</sup>). Съверная поэзія знала особыя "руны любви".

Скальдъ Эгиль Скалагримссонъ приходитъ во время странствованій къ крестьянину Торфиниру и находить, что дочь его Гельга больна. Онъ чуетъ колдовство и, дъйствительно, находить на постели у дъвушки брусокъ съ рунами. Тотъ, кто выръзывалъ ихъ, не зналъ, какъ слъдуетъ, этого искусства и вмъсто "рунъ любви", которыми думалъ приворожить дъвушку, выръзалъ руны, отъ которыхъ чахнутъ. Народный проповъдникъ ХШ в. Бертольдъ Регенсбургскій смъется еще надъ этими предразсудками: "многія берутся за злыя чары, думая приворожить сына крестьянскаго или слугу. Ахъ ты, дурочка, отчего не приворожишь ты себъ лучше графа или короля; въдь тогда ты была бы королевой".

Но уважение къ женщинамъ у германцевъ носило болве религіозный оттрнокъ, не давая имъ никакого свътскаго вліянія. На женщину смотръли, какъ на существо, слабое силами твлесными, но сильное духовно и имъющее право на снисхожденіе, почтительность, защиту. Но женщина у германцевъ рѣдко выдвигалась въ первые ряды свътскаго общества и никогда не становилась средоточіемъ умственной или политической жизни. Веледа принадлежала болье къ существамъ сверхчеловъческимъ. Женщина всегда стояла въ зависимости отъ какого-либо мужчины, какъ ребенокъ въ дом'в отца, какъ жена въ замк'в рыцаря. Не въ законахъ, а въ чистотъ нравовъ коренилось почетное положение германской дъвушки. Съ ней часто обходились жестоко, грубо, но не распутно, ей могли наносить побои, но не безчестіе. Воть въ чемъ стояла она неизмъримо выше женщины греко - римской. Среди скандинавскихъ пъсенъ, вошедшихъ въ стихотворную эдду, выдаются по древности, простоть и поэтической силь двь пьсни о Гельги, сынь Сигмунда, сводномъ брать Сигфрида; онъ поють о любви въ древне-германскомъ духъ.

Гельги-истый отпрыскъ рода Вольсунговъ. На радость друзьямъ

<sup>1)</sup> Руны-древній германскій алеавитъ.

юноша выростаетъ, какъ вязъ; онъ не бережетъ золота для товарищей, не щадить меча для враговъ. Когда ему минуло 15 леть, онъ мститъ за своего отца Сигмунда королю Гундингу, который отняль у того и жизнь и имущество. Сыновья Гундинга испугались и предлагаютъ виру за Сигмунда, хотя имъ слъдовало бы кровью воздать за убійство ихъ отца. Но юноша не береть золота... Алчно воють волки бога битвъ, сфется богатая жатва труповъ, и молодой герой избиваетъ весь родъ враговъ. Вдругъ молніи засверкали надъ горами, и на небесныя поля выважають въ шлемахъ, окровавленныхъ кольчугахъ и съ сіяющими копьями дъвы битвъ (валькиріи). Гельги окликаеть ихъ и зоветь на ночной пиръ. Но съ лошади отвъчаетъ молодому герою Сигруна, дочь Гагена: "намъ не до пиршествъ. Съ нелюбимымъ человъкомъ, со свиръпымъ Гёдброддромъ обручилъ меня отецъ, и черезъ нъсколько ночей онъ возьметъ меня себъ въ жены, если ты не похитишь меня или не вызовешь короля на бой. Не тебъ бояться этого короля съ кошачьей храбростью". Гельги вызвалъ Гёдбродара на бой, и оба плывуть со своими отрядами на избранное мъсто. Корабли шумять по морю, но начинается буря, и волны грозно быють въ киль Гельги. Сами скалы готовы разбиться въ куски въ бушующей влагь, но Сигруна охраняеть любимаго человька и спасаеть корабли и войско. Безчисленное множество судовъ и народовъ собраль Гёдброддръ; на его сторонъ отецъ и братья Сигруны, негодующіе на отважнаго похитителя невъсты. Земля дрожить, когда сталкиваются копья и щиты, но Гельги не знаетъ страха и впереди всехъ въ схваткъ. Враги падають, ворону и волку достается роскошная трапеза, но самого героя охраняеть дъва битвъ. Сигруна, которая въ былые дни на гибель воинамъ направляла стрълы, шепчетъ теперь Гельги: "ты невредимымъ выйдещь со своими воинами изъ битвы, и добычей будеть тебъ невъста, дочь Гагена, и его земля". Когда умолкаеть шумъ битвы, Сигруна блуждаеть по полю сраженія; къ радости о побъдъ любимаго человъка примъщивается горькая скорбь о смерти отда и братьевъ, изъ которыхъ Гельги пощадиль только одного. Никто не смъеть теперь болъе разлучить влюбленныхъ, но ихъ счастье длится не долго, потому что оно замарано кровью. Дагь, брать Сигруны, поклялся, правда, зятю блюсти миръ, но чувство кровной мести сильнъе клятвы. Даже Одинъ зоветъ его къ дълу и даетъ ему свое собственное копье. Гельги падаеть отъ оружія, противъ котораго нътъ защиты. Дагъ самъ приходитъ къ сестръ, чтобы обвинить себя: да, онъ убилъ лучшаго изъ князей міра. Тщетно предлагаетъ онъ самую богатую виру, тщетно сваливаетъ вину на Одина. Сигруна проклинаетъ брата: да будетъ онъ волкомъ въ лѣсу, пусть бѣжитъ отъ него всякая радость; лошадь, корабль пусть не трогаются подъ нимъ съ мѣста, мечъ пусть становится тупымъ у него въ рукѣ, но острымъ, когда ударитъ его самого по черепу.

Надъ трупомъ Гельги насыпается могильный холмъ. Вечеромъ дъвушка, служащая Сыгрунъ, идетъ около гробницы, и вдругъ передъ ней вдеть къ могильному холму умершій повелитель съ большой дружиной. "Не видьніе видишь ты передъ собой", говорить онъ дъвушкъ: "и не послъдній день міра; мы гонимъ быстрыхъ коней шпорами, потому что герои отпущены домой на побывку". Дъвушка идетъ домой и говоритъ Сигрунъ: "Спъши. Могильный холмъ раскрыть. Явился Гельги и зоветь тебя испылить ему раны". Сигруна спускается въ холмъ къ супругу и обнимаетъ его, прежде чъмъ онъ успълъ сиять окровавленную кольчугу, цълуетъ и жалуется, что руки его холодны и весь онъ мокрый отъ могильной росы. А Гельги отвъчаетъ: "ты сама виновата въ этомъ, ибо каждая вечерняя слеза твоя горькой каплей крови падаеть на мою ледяную грудь и жжеть ее. Но давайте пить, и пусть никто не жалуется на рану у меня въ груди, потому что супруга со мной, съ мертвымъ". Сигруна хочеть дремать теперь въ могилъ на его груди, какъ она дълала это бывало при его жизни, а Гельги, тронутый любовью, которая не боится даже мертваго, восклидаетъ: "Сбылось, чего никто не ожидалъ; царственная дочь Гагена, живая, дремлетъ въ объятіяхъ мертвеца"; и такъ дремлють они до зари, но, пока не прокричалъ еще пътухъ, Гельги долженъ торопиться въ путь въ Валгаллу, а Сигруна ворочается въ свое одинокое жилище. Вечеромъ снова ждетъ она возвращенія возлюбленнаго, но ждетъ напрасно. Не долго, однако, сидить она одиноко съ тоской у могильнаго холма: сердце ея разрывается отъ разлуки съ мужемъ. Такова любовь въ древнъйшей поэзіи германцевъ. Мужчина завоевываеть ее подвигами, а женщина любить мужа за его доблесть, цвнить его привязанность, а не играеть ею, какъ придворныя дамы эпохи миннезингеровъ и трубадуровъ. Эта "Minne" и длится по гробъ, следуетъ даже въ могилу. Не даромъ выработался погребальный обрядъ, гдв женщина, пережившая любимаго человъка, слъдовала за нимъ на костеръ, пожиравшій покойника съ его конемъ оружіемъ и ладьей.

Но вся рыдарская жизнь и въ особенности отношеніе къ жен-

Вліявіе Юга и Востока.



щинъ перерождается въ XII-XIII вв. подъ вліяніемъ Крестовыхъ походовъ. Вивсто грубыхъ воиновъ, появляются утонченные придворные рыцари; женщины перестають скромно удаляться въ семейную среду и выдвигаются на первое мъсто въ обществъ, начинаютъ даже повелъвать мужчинами, изнывающими въ преклоненіи передъ ними. Походы на Востокъ, въ Византію и Іерусалимъ, впервые раскрыли феодальному рыцарству глаза на весь необъятный міръ, въ противоположность узкому міру римско-католическому. Въ бывшихъ византійскихъ провинціяхъ, Малой Азіи, Сиріи, остатки умственной и художественной жизни античнаго человъка ярко смъшивались съ пылкостью и роскошью восточной фантазіи, съ чувственностью и изнъженностью нравовъ магометанъ. Поэзія и наслажденіе переплетались здісь въ чарующую дымку, прикрывавшую всв грубыя стороны быта. Дикой и узкой должна была сразу представиться феодалу вся его прежняя уединенная жизнь въ мрачномъ замкъ. Подъ южнымъ небомъ, среди благословенной природы, гдв на ряду съ опасностями рыцарство находило и небывалую по богатству добычу, впервые запала въ его душу страсть къ наслажденіямъ, къ утонченному удовлетворенію и всёхъ своихъ пяти низшихъ чувствъ и самыхъ высокихъ потребностей ума и сердца. Но средневъковый человъкъ, пройдя школу германской семьи и христіанскаго рыцарства, не погрязь въ наслажденіи для наслажденія, подобно Востоку, и даже не увлекся одностороннимъ эстетическимъ идеаломъ античнаго міра. Впервые взглянувши на вселенную, какъ на кубокъ радости, рыцарство не удовлетворялось тымь, что давала ему дыйствительность. Выдь церковь призывала рыцарство трудиться надъ осуществленіемъ на землів идеала царства Небеснаго; такъ и въ своемъ стремленіи къ счастью рыдари стали искать неземныхъ, идеальныхъ радостей. Исканіе идеаловъ въ соединении съ потребностью наслаждаться уже дъйствительностью и составляеть особенность рыцарскаго духа XIII въка. Въ душт рыцаря уживались эти два противоположныхъ стремленія и порождали, между прочимъ, вычурный культъ женщины. Окружая рабол'впнымъ поклоненіемъ какую-нибудь даму сердца, рыцарь въ сущности служиль не ей, а тому идеалу женщины, котораго искала его душа и не находила; онъ обманывалъ себя самого и свои чаянія чего-то безконечно совершеннаго, чему стоило бы посвятить всю жизнь, наивно переносиль на живую женщину, обратившую на себя его вниманіе, можеть быть лишь одной красотою телесною. Какъ разъ въ это время распространяется въ Западной церкви

культь Дѣвы Маріи, вѣроятно, подъ вліяніемъ знакомства съ византійской церковью, гдѣ поклоненіе Богородицѣ развилось и раньше и въ болѣе строгихъ формахъ. Бросаясь изъ крайности въ крайность, неуравновѣшанное рыцарское общество все чаще и чаще стало отъ женщинъ дѣйствительнаго міра восходитъ съ своимъ поклоненіемъ къ Св. Дѣвѣ, какъ къ идеалу всего женственнаго. Только этотъ небесный идеалъ, парившій надъ всѣми увлеченьями его несовершенными подобіями, и удерживалъ рыцарскую поэзію отъ полнаго матеріализма.

Феодальное рыцарство, столкнувшись въ Крестовыхъ походахъ, перестаеть сидеть по своихъ замкамъ и жмется къ дворамъ техъ сюзереновъ, которые раньше другихъ были охвачены новымъ духомъ. Такъ возникали впервые общественные центры, гдв стали царить женщины. Рыцарь попрежнему обязанъ здёсь служить всьмъ женщинамъ, какъ существамъ слабымъ, но одной онъ посвящаеть себя по преимуществу, какъ воплощенію идеала. Не женщина преклоняется теперь передъ доблестью героя, а рыцарь передъ красотой своей дамы сердца. Провансальскіе трубадуры выработали цълую систему культа женщины и различали въ немъ нъсколько ступеней. На первой стоить робкій рыцарь, который носить уже въ сердцъ тайную любовь, но не смъеть еще открыться возлюбленной; если ободряемый своей дамой, онъ ръшается на признаніе, то онъ подымается уже на вторую ступень и становится "молящимъ". Если дама допускаеть его къ открытому служенію себъ, рыцарь превращается въ "услышаннаго" и т. д. Итакъ, допущенію къ культу предшествовало бол'ве или мен'ве продолжительное испытаніе въ доблести и вірности. Выдержавъ искусъ, рыцарь становился вассаломъ своей дамы. Какъ при заключении вассальной зависимости, такъ и здёсь онъ преклонялъ колёно, влагалъ свои руки въ руки "сюзерена" сердца, а сюзеренъ давалъ ему подълуй и кольдо, какъ символъ соединенія душъ. Отнынъ рыцарь начиналь носить цвъта дамы и горбъ, который она дала ему. Гербомъ бывало ея кольцо, поясъ, ея вуаль или рукавъ. Рыцарь укрыпляль дарь любви на щить или копы и, чымь больше рубили этотъ символъ въ битвъ, тъмъ сильнъе радовалась дама. Иногда дамы требовали отъ своихъ рыцарей какого-либо чрезвычайнаго доказательства любви и послушанія, чаще всего участія въ крестовомъ походъ. Избалованныя всеобщимъ культомъ, дамы не всегда соблюдали границы уваженія, которое должна была бы внушать имъ доблесть ихъ поклонниковъ. Онъ привыкали играть

Культь дамы.

чувствомъ, которое относилось даже не къ нимъ, а къ идеалу. Тангейзеръ, лирикъ XIII в., смъется надъ этимъ женскимъ высокомъріемъ: "То я долженъ принести красавицъ саламандру, то заставить Рону течь къ Нюренбергу, а Дунай перебросить черезъ Рейнъ. Едва скажу я "да", какъ она говорить уже "нътъ"... Одна надежда осталась еще у меня: если гора растаеть, какъ снъгъ. тогда отвътить она мнъ любовью. Дерево стоить гдъ-то далеко въ Индіи; если я принесу его ей, тогда исполнить она мое желаніе... Ей нуженъ и св. Граль, который охраняль Парсиваль, и яблоко, которое Парисъ далъ Венеръ... О горе мнъ, я буду ей отнынъ ненавистенъ, если не достану сейчасъ же ковчегъ, откуда Ной выпускаль голубей" и т. п. Въ "Frauenbuch und Frauendienst" нъмецкій рыцарь-поэть XIII в., Ульрихь фонъ-Лихтенштейнъ, самъ воспъль всъ причуды своей дамы и все свое собственное юродство во имя ея. Еще будучи экюйэ, избираетъ онъ себъ даму сердца и съ восторгомъ пьетъ воду, въ которой она мылась. Съ годами растеть и его безуміе: онъ отръзаеть себъ слишкомъ широкую верхнюю губу, потому что этого требуеть дама. Ульрихъ укололъ палецъ, но дама находитъ, что эта рана пустякъ; тогда Лихтенштейнъ отрубаетъ весь палецъ и посылаетъ его дамъ въ богатой коробочкъ: но дама видить теперь въ этомъ только верхъ безразсудства. А между тымъ у этого Ульриха фонъ-Лихтенштейна въ замкъ есть жена, къ которой онъ сердечно привязанъ, но для отвлеченнаго культа въ духъ времени онъ избралъ другую женщину.

Упалокъ

Неудивительно, если жалобы на упадокъ стараго феодальнаго рыцарства. рыцарства начались очень рано. Его расцетть въ сущности XII в., а въ XIII въкъ начинается уже переутонченность. Романы "Круглаго Стола" (о королъ Артуръ и его 12 паладинахъ, о волшебникъ Мерлинъ, о Тристанъ и Изольдъ и т. д.) не имъють ничего общаго со старымъ рыцарствомъ, какъ его рисуетъ французскій эпосъ. Школа Кретьена де-Труа (Chretien de Troyes), трувера конца XII в., стала черпать сюжеты изъ кельтическихъ преданій Бретани и Уэльса и внесла новый духъ эпохи Крестовыхъ походовъ въ рыдарскую поэзію, которая раньше была представлена германско-христіанскими Chansons de geste. "Les Romans de la Table Ronde", изображающіе рыдарство XIII в., кельтическаго происхожденія. Чувственные и легкомысленные, остроумные и тонкіе, чарующіе въ своихъ описаніяхъ, эти пріятные романы никогда не отличались мужественностью, а скоро становятся прямо изнъженными. Темы всегда почти однъ и тъ же. Среди красивыхъ пейзажей, оживляемых птицами и цвътами, гордо вдетъ молодой рыцарь въ поискахъ чего-то неизвъстнаго и переживаетъ много приключеній, слишкомъ похожихъ другъ на друга; тутъ наглые вызовы, прекрасныя дуэли, заколдованные замки, тонкія любовныя похожденія, таинственные талисманы; чудесное мѣшается со сверхъестественнымъ, волшебники со святыми, феи съ ангелами; все это разсказывается языкомъ чистымъ, отшлифованнымъ, обработаннымъ въ совершенствъ. Эта утонченная поэзія существовала уже и въ XII в. (въ особенности, напр., Парсиваль) наряду съ шансонъ дежестъ, но съ XIII в. она взяла верхъ въ литературъ, а въ XIV в. рыцари Круглаго Стола, въ лицъ Валуа, съли на тронъ Франціи.

Кромъ переутонченности, причиной упадка стараго рыцарства нужно считать и богатство, которое раньше всего пріобрели себе рыцари въ орденахъ. Уже Пьеръ де-Блуа, французскій богословъ конца XII в., бичуетъ алчность и жажду удовольствій въ средъ рыцарей: "Едва успъють они получить рыцарскую перевязь, какъ уже подымаются противъ помазанниковъ Господа, протягиваютъ руки къ наследію Распятаго и грабять бедныхъ. Нужно ли имъ отправляться на войну, такъ ихъ вьючные лошади нагружены виномъ, а не желъзомъ, бурдюками, а не мечами, вертелами, а не копьями. Право, можно подумать, что они идутъ на объдъ, а не въ битву. Конечно, ихъ щиты вызолочены въ совершенствъ, но они приносятъ ихъ назадъ новенькими и безъ зазубринъ. Что касается до рыцарскихъ сраженій, такъ битвы изображены на ихъ доспъхахъ и съдлахъ, но и только". Въ литературъ появляются сатиры на рыцарство, которыя, въ свою очередь, содъйствуютъ упадку рыцарскаго духа и торжеству-въ глазахъ общественнаго митнія—будничныхъ добродттелей горожанъ.

Уже въ XIII в. появился Одижье (Audigier), шуточная поэма, издъвающался надъ обрядами рыцарства. Вотъ какъ, напр., братья посвящають здъсь Одижье въ рыцари: воина возводять на кучу навоза, оружіе приносять ему въ корзинахъ, на голову надъваютъ стальной шлемъ, который года три пролежалъ въ закладъ изъ-за какого-то динарія; лошадь его съ толстой головой, шея воронкой, а спина остра, какъ рыбья кость; она дълаетъ три шага, а на четвертомъ уже останавливается. "Какой борзый конь", не безъ страха восклицаетъ Одижье: "о Господи! спасите мою голову, сохраните ее для смертнаго боя и т. д.". Такіе жалкіе рыцари стали, однако, встръчаться не только въ сатиръ, но и въ жизни; явилась необходимость лишать ихъ званія, которое они унижали, и вотъ

вырабатывается особый обрядь разжалованія (въ XIV—XVI вв.). Рыцаря возводили на эшафоть, гдв ломали и топтали ногами его оружіе, а щить, лишенный герба, бросали въ грязь; духовенство служило панихиду, какъ по мертвомъ, и читало надъ головой виновнаго псаломъ съ проклятіями измѣнникамъ. Герольдъ бралъ сосудъ съ теплой водой и выливалъ ее на голову опозорившагося рыцаря, дабы смыть съ него печать святости, дарованную ему при посвященіи. Затѣмъ разжалованнаго клали на носилки, покрытыя погребальными покровами, и несли въ церковь, гдѣ его уже отпѣвали, какъ "умершаго". Правда, въ XII в. этотъ обрядъ еще былъ гораздо проще: провинившемуся рыцарю только отрубали шпоры у самыхъ пятокъ.

## 12. Рыцарство въ эпоху Столътней войны и его конецъ.

Фруассаръ.

Развитіе европейскихъ національностей послѣ Крестовыхъ походовъ скоро ведеть къ борьбѣ между ними. Столѣтняя война между Франціей и Англіей въ XIV вѣкѣ вносить идею "національной чести" въ среду рыцарства обѣихъ враждебныхъ странъ, которое раньше составляло міровой, общечеловѣческій ордевъ. Эта новая идея національнаго соперничества въ рыцарской доблести оживляетъ въ своеобразныхъ формахъ лучшія стороны всего учрежденія—воинское мужество, вѣрность сюзерену, любовь къ родинѣ, сознаніе своихъ обязанностей по отношенію къ низшимъ классамъ, принадлежащимъ къ тому же племени. Напротивъ, внѣшность рыцарства напр., вычурный культъ женщинъ— входитъ въ разумныя рамки и удерживается ровно настолько, чтобы сообщить мягкость, гуманность и долю поэзіи общественнымъ отношеніямъ между людьми.

Хроникеръ XIV в. Фруассаръ, каноникъ Лестинскій и Шимейскій, въ хроникахъ, посвященныхъ преимущественно исторіи Стольтней войны, прославлялъ современное ему французское и англійское рыцарство, подобно тому, какъ Chansons de geste воспѣвали феодальное рыцарство XI—XII вв., а миннезингеры и всѣ труверы легендъ о королѣ Артурѣ и орденѣ Круглаго Стола—утонченное придворное рыцарство XIII вѣка. Фруассаръ радовался, что онъ родился въ эпоху полнаго расцвѣта военнаго рыцарства: "Я родился на свѣтъ заодно съ подвигами и приключеніями", пишетъ онъ и вспоминаетъ слова, сказанныя ему лично однимъ рыцаремъ эпохи—графомъ Гастономъ де-Фуа по поводу его хроникъ: "въ теченіе послѣднихъ 50 лѣтъ совершено болѣе военныхъ подвиговъ

и чудесь въ міръ, нежели въ предыдущія 300 лътъ". Графъ де-Фуа предсказываль поэтому, что хроника Фруассара о войнахъ Франціи и Англіи будеть со временемъ цівниться выше всякаго другого подобнаго труда. Подвиги рыцарей за первые годы Столътней войны были еще у всъхъ въ памяти, когда Фруассаръ задумывалъ свой трудъ, и хроникеръ, сталкиваясь съ англичанами и французами, участвовавшими въ битвахъ, прямо изъ устныхъ разсказовъ черпаль свою хронику. Во время своего путешествія на Югь въ Беарнъ къ графу Гастону де-Фуа Фруассаръ недалеко отъ Анжера встрвчается съ рыцаремъ Гильомомъ д'Ансени. Чтобы спокойнье разговаривать, они ъдуть вмысты шагомъ отъ Муліорнъ (Mouliherne) до Рильи (Rilly) и, наконецъ, останавливаются для отдыха передъ открытой луговиной. "Видите вы тамъ эту башню?" говорить рыцарь хроникеру: "это замокъ Рильи, который англичане и гасконцы укръпили однажды, чтобы отягощать поборами всю область Лоары. Видите вы также вонь эту маленькую ръчку и льсъ, который отъняетъ ее? Мы перешли ее въ бродъ, притаились подъ этими вътвистыми деревьями, чтобы перехватить ихъ въ одинъ прекрасный день, когда они должны были вхать къ Сомюру. На этой самой лужайкъ, гдъ пасутся наши лошади и гдъ мы съ такимъ удовольствіемъ спокойно бесёдуемъ теперь на свободъ, напали мы тогда на грабителей. Ихъ было 900 человъкъ, у насъ насчитывалось до 500 копій. Мессиръ Жанъ де-Бейль развернуль свое знамя, подъ которымь въ этоть день угодно было сражаться и Бертрану дю-Геклэну, на ряду съ Морисомъ де-Трезгиди (Trèseguidi), Жоффруа де-Кермель и другими доблестными рыцарями бретонскими, которые шли всюду за его шпорами. Схватка была кровавая и жестокая, но три сотни нашихъ враговъ остались распростертыми воть на этомъ самомъ месте, где мы разговариваемъ. Съ тъхъ поръ не было больше въ этой странъ ни англичанъ, ни гаскондевъ". Разсказъ продолжался, потому что Гильомъ д'Ансени перешелъ къ дътству и къ предкамъ Бертрана дю-Геклена. "Ахъ, дорогой сиръ", повторялъ только Фруассаръ: "вы мнъ доставляете большое удовольствіе вашими воспоминаніями, я запомню все это и никогда не позабуду". Отъ Памьэ до Ортеца (Orthez) Фруассаръ ъхалъ десять дней по пути съ рыцаремъ Эспеномъ де-Ліонъ (Espaing de Lyon), однимъ изъ самыхъ мудрыхъ сов'втниковъ графа де-Фуа. Рыцарь показывалъ хроникеру самые знаменитые замки по пути и все время, пока они ъхали лугами вдоль Гаронны, не переставаль разсказывать кровавыя приключенія, свидътелями которыхъ бывали эти мъста. "Святая Дъва", восклицалъ Фруассаръ: "какъ дорого для меня каждое ваше слово. Върьте, вы не бросаете на вътеръ ваши разсказы, потому что всъ они будутъ занесены на память и переданы въ исторіи, надъ которой я тружусь". Если разсказы у Эспена де Ліонъ, казалось, истощались, хроникеръ вопросами снова оживлялъ широкій потокъ ръчи. Каждый вечеръ Фруассаръ записывалъ все, что онъ узналъ за день, и время путешествія летъло незамътно.

Гастонъ де-Фуа идеалъ рыцаря XIV в.

Рыцарь разсказываль про графа Гастона де-Фуа, къ которому они оба вхали въ Ортецъ, что у него въ сокровищницъ хранится 3 милліона флориновъ и что каждый годъ онъ раздаеть 60 тысячь, такъ какъ на подарки онъ самый щедрый сеньёръ изъ всъхъ живущихъ. "Какимъ же людямъ раздаетъ онъ свои подарки", спросиль Фруассарь и, въроятно, не безъ удовольствія услыхаль отвъть: "Чужестранцамъ, рыцарямъ и экойэ, которые идутъ и ъдутъ черезъ его землю, герольдамъ и менестрелямъ и всъмъ, кто обращается къ нему. Никто не разстанется съ нимъ безъ подарка". Хроникеръ на себъ испыталъ, что для чужестранцевъ (Гэно и Блуа были для Беарна уже чужими странами!) это самый благосклонный сеньёръ въ міръ. Графъ де-Фуа задержалъ его у себя въ замкъ на 12 недъль слишкомъ, и среди пестрой толпы рыцарей и экойэ въ Ортецъ Фруассаръ могъ разспросами пополнить разсказы Эспена де-Люнъ. У хроникера было, впрочемъ, поручение къ графу отъ Гюи де-Блуаписьма и 4 борзыхъ: Brun, Tristan, Hector, Roland-въ подарокъ ("accointances d'amours"). У графа Гастона было и безъ того не менъе 1600 собакъ; онъ самъ написалъ разсуждение объ охотничьихъ потъхахъ (Déduits de la chasse), гдъ старался доказать, что если праздность дъйствительно развиваеть безпорядочныя страсти, то охота едва ли не путь къ спасенію. Самого Гастона де-Фуа охота не спасла отъ заблужденія страстей; своей подозрительностью и суровымъ заключеніемъ въ тюрьмѣ онъ довель собственнаго сына до ръшимости умереть голодной смертью. На глазахъ у Фруассара утро въ Ортецъ уходило на охоты въ равнинахъ и по горамъ, а вечера посвящались пирамъ, чтенію стиховъ и пъснямъ менестрелей. Гастону де-Фуа было теперь уже подъ 60 леть; смолоду поэты прославляли его за красоту подъ именемъ Феба, а графъ взялъ тогда себъ девизомъ солнце. Фруассаръ неумъренно воскваляетъ въ немъ всъ рыцарственныя добродътели: щедрость, высокое понятіе о чести, доступность, въжливость, гостепріимство; умъ и практическую мудрость, красноречие и проницательность къ тому,

что таилось въ душт собесъдника (sens, honneur, largesse), склонность къ разсказамъ о войнт и любви. Хроникеръ былъ отчасти и труверомъ; онъ привезъ съ собой книгу подъ названіемъ Меліадоръ (Méliador), въ которой самъ обработалъ птсни, баллады, рондо и вирелэ Венцеслава Чешскаго, герцога Люксембургскаго и и Брабантскаго. Каждый вечеръ послъ ужина Фруассаръ читалъ графу Гастону нтсколько страницъ этихъ стиховъ, а "Фебъ" иногда прерывалъ его, чтобы развить какое нибудъ правило изъ теоріи поэзіи, и говорилъ тогда уже "не на своемъ гасконскомъ наръчіи, а на чистомъ и хорошемъ французскомъ языкъ".

Итакъ, "loyauté, honneur, courtoisie" попрежнему остается лозунгомъ рыдарства; но военная доблесть выдвигается сильно впередъ. Примъры этихъ добродътелей подають сами короли. Эдуардъ III, рыцарственный король Англіи, идеть, наприм., за море подъ знаменемъ Готье де-Мони и избираетъ себъ противникомъ Эсташа де-Рибемонъ (Eustache de Ribemont), потому что тотъ слылъ рыцаремъ сильнымъ и смълымъ. Эсташъ дважды низверженъ на кольна и дважды подымается и возобновляеть бой. "Рыцарь, я сдаюсь вамъ плънникомъ", кричитъ, наконедъ, сиръ де-Рибемонъ своему противнику, котораго онъ еще не знаетъ. Онъ узнаетъ, что это быль самь король только тогда, когда ему приносять въ даръ отъ Эдуарда III новое платье и приглашають на ужинь въ замокъ Калэ. Король хочеть, чтобы его собственный сынъ принцъ Валлійскій служиль рыцарю за столомь и по окончаніи ужина говорить сиру де-Рибемонъ: "Сиръ Эсташъ, я дарю вамъ эту витку жемчуга, какъ лучшему бойцу сегодняшняго дня, и прошу носить ее изъ любви ко мнв. Я хорошо знаю, что вы веселый и влюбчивый рыцарь, охотно вращающійся въ обществів дамъ и дівицъ. Такъ говорите же всюду, куда пойдете, что я подарилъ вамъ этотъ жемчугъ $^{\alpha}$ .

Соединеніе рыцаря съ труверомъ представлялъ собой маршалъ Бусико (Bouciquault). Когда онъ только что окончилъ свое паломничество въ Іерусалимъ, предпринятое съ сиромъ де-Каружъ (Carouges), и готовился было уже отплыть обратно во Францію, Бусико узналъ, что графъ д'Э (Еп) захваченъ невърными въ Дамаскъ и отведенъ въ Каиръ. Бусико тотчасъ отказался отъ всякой мысли о возвращеніи на родину и отправился въ добровольный плънъ, гдъ въ теченіе 4 мъсяцевъ развлекалъ графа своими поэтическими произведеніями—балладами, рондо, вирелэ, и т. п. Эти "Cent ballades", начатыя въ Египтъ и оконченныя въ Парижъ, дошли до насъ.

Вообще послъ трудовъ битвы рыцари любили поговорить о войнъ и любви. Однажды во время осады города Реннъ (Rennes) англичанами рыцарь Оливье де-Мони (Manny) переплылъ въ полномъ вооруженіи крыпостной валь, чтобы только отнять у англійскаго рыцаря 6 куропатокъ, заръзанныхъ его ястребомъ, и поднести ихъ дамамъ города. И дъйствительно, куропатки вмъстъ съ англійскимъ рыцаремъ взяты въ плънъ, но самъ сиръ де Мони тяжело раненъ во время подвига. Тогда онъ позвалъ своего плъннвка, вернулъ ему свободу, но за это попросилъ пропуска въ лагерь осаждающихъ, чтобы излъчиться тамъ отъ своихъ ранъ. Въ лагеръ его радушно принялъ герцогъ Ланкастерскій и осыпаль на прощанье богатыми подарками: "Мони, передайте, пожалуйста, мой привътъ вашимъ дамамъ и дъвицамъ", сказалъ герцогъ: "и скажите, что мы часто отъ души желали имъ куропатокъ". Дамы города Реннъ много смъялись приключенію Оливье де-Мони, но всего болье смьялся его кузень, знаменитый коннетабль Бертрань дю-Гекленъ.

Трактатъ Жоффруа

Другой французскій рыцарь изъ эпохи Стольтней войны-шамбелланъ Карла V Жоффруа де Шарни (Charny) написалъ целый де-Шарии. трактать о рыцарствь, гдь нападаеть на привязанность ко всему вившнему и причудливую условность въ рыдарскихъ нравахъ, стараясь выдвинуть внутреннія нравственныя основы этого средневъковаго учрежденія. Не следуеть забывать Бога изъ-за дамы сердца. "Любить дюбовью уваженія - это истинный путь для техъ, кто хочеть пріобръсти почести. Не ръчами, а благородными подвигами служать лучше всего дамамъ, которыя будуть въ большей чести, если онъ сдълали рыцаря доблестнымъ". "Aime loyalment, si tu veula estre amés", "Qui plus fait, miex vault"-таковы начала, положенныя Шарни въ основу его разсужденія. "Право, это такъ хорошо-делать добро", пишеть онь: "что, кто делаеть его, тоть поистинъ не можетъ утомиться, потому что, чъмъ больше дълаешь добра, тъмъ меньше кажется, что сдълаль; такова сила удовольствія, въ которое втягиваешься, дівлая съ каждымъ днемъ все болье и болье добра. Первые короли, отъ которыхъ ведутъ свой родъ наши сюзерены (разсуждаетъ сиръ де-Шарни), были избраны Провидениемъ и призваны на тронъ только за то, что они были самыми мужественными и наиболье добродьтельными: "Думаете ли вы", спрашиваетъ онъ: "что первые избранники призваны въ сеньёры для удовольствій и наслажденій? Конечно, ніть. Призваны они, чтобы не любить и забыть Бога, его дела и Св. Церковь? Конечно, нетъ. Сделаны они сеньёрами, чтобы угнетать простой народъ? Конечно, нътъ. Сдъланы они сеньёрами, чтобы разорять подланныхъ, чтобы въ судъ и справедливости дълать различіе между вельможами и маленькими людьми, чтобы быть жестокими, безжалостными, немилосердными? Конечно, нътъ".

война.

Но Столетеля война, вдохнувшая было сначала новыя селы Отолетеля въ рицарство Франціи и Англіи, въ конц в концовъ, дала перевісъ началамъ, враждебнымъ ему. Война эта въ XV столетіи вызвала къ дъятельности коммуны и кръпостныхъ крестьянъ Франціи, повела къ усиленію королевской власти и основанію постояннаго войска, вооруженнаго огнестръльнымъ оружіемъ. Фруассаръ дожиль до вымиранія того покольнія рыцарей, которое онь изучаль и прославлять въ свои молодые годы. Ему было уже за 60 леть, когда онъ въ последній разъ посетиль Англію после смерти Эдуарда III. "Куда дъвались грандіозныя предпріятія и мощные рыцари, чудныя битвы и дивныя завоеванія", говорили теперь въ странь. "Гдь найти въ Англіи рыцарей, способныхъ на что-либо подобное? Въ тв дии англичанъ боялись, и молва говорила о нихъ по всему міру, а теперь приходится молчать о нихъ. Все измінилось для насъ къ худшему со смерти добраго короля Эдуарда. Справедливость соблюдалась и строго охранялась въ его дин. А теперь король Ричардъ думаеть только объ отдыхв, поков и потъхахъ для дамъ; скоро, кажется, не останется ни одного мощнаго рыцаря въ Англін, а будуть процвітать только раздоры и предательства".

Въ отдъльныхъ воинахъ первоначальный идеалъ рыцарства воскресаль иногда и въ XVI въкъ, наприм., въ Баярдъ, рыцаръ безъ страха и упрека, но, какъ учреждение, рыцарство умерло въ сущности вивсть со средними выками. Рыцарскій духъ, однако, не погибъ съ учрежденіемъ: изъ замкнутаго круга орденовъ и феодальной знати онъ перешель сначала ко всему знатному сословію Западной Европы. Путемъ пожалованія въ знать за выслугу или за деньги рыпарскій идеаль вмісті сь дворянским достоинствомь сталь распространяться подъ именемь дворянской чести, военной чести на цълыя группы горожань. Когда въ концъ прошлаго въка привилегін звати начали, наконецъ, терять свое значеніе и высшіе слои войска и общества вообще пополнялись уже выходцами изъ низшихъ классовъ, тогда останки рыцарскаго духа стали общимъ достояніемъ независимо отъ сословности и смішались съ понятіями свътскости, общественной порядочности, т. е. чести джентльмен-

51

ской. Рыцарскій кодексъ съ его требованіями візрности слову, віжливости, вниманія къ слабымъ, въ особенности уваженія къ женщинамъ, требованіями любви къ отечеству, храбрости, щедрости, покровительства правдів—до сихъ поръ исполняетъ свое исконное назначеніе и сдерживаетъ именемъ условной общественной "чести" грубыя или малодушныя натуры, мало развитыя или недостаточно еще установившіяся для того, чтобы безъ всякаго давленія со стороны общественнаго мизнія добровольно сліздовать въ своихъ поступкахъ внутреннему безусловно правственному закону.

## 13. Войско и тактика рыцарской эпохи.

COCTABS BOROKA.

Средневъковое войско состояло обыкновенно изъ свободныхъ тяжеловооруженныхъ рыцарей (miles) и несвободныхъ легковооруженныхъ министеріаловъ (cliens, serviens, Knecht). Но самое понятіе "рыцарь" и составъ тяжелой рыцарской конницы не разъ измънялись въ теченіе стольтій, всявдствіе того, что, подъ вліяніемъ нужды въ войскъ, ряды рыцарства пополнялись изъ низшихъ классовъ, т. е. изъ зависимыхъ министеріаловъ (наприм., въ Германіи) или изъ людей хотя бы и свободныхъ, но не находившихся въ ленной зависимости (фригольдеровъ, какъ въ Англіи). "Рыцарь" XI— XII вв. быль по преимуществу "вассаломъ" какого-либо сеньёра, а потому зависимые классы сравнительно редко попадали въ слой тяжеловооруженнаго рыдарства. Наприм., при Конрадъ II въ Германіи существовало два класса рыцарей въ смысль всадниковъ (Ritter): milites primi, т. е. свободные вассалы, которые несли конную службу въ тяжеломъ вооружении (собственно рыцари), и тіlites gregarii, т. е., въроятно, министеріалы; но этотъ второй разомаля въ битву безъ оборонительныхъ доспъховъ и только съ одной легкой лошадкой. Съ XII в. слово "рыцарь" начинаеть обозначать члена ордена, охватывающаго всю Западную Европу, но въ этотъ орденъ посредствомъ посвященія получають доступъ и несвободные классы. Такимъ путемъ министеріалы изъ легковооруженныхъ всадниковъ повышаются въ разрядъ тяжеловооруженныхъ рыцарей, а это усиленное пополненіе рыцарскаго сословія ведеть къ его расцевту въ XIII в. Въ Германіи въ тв годы, когда совершается этоть подъемь целаго слоя министеріаловь, т. е. во вторую половину XI в., временно различають три класса всадинковъ (Ritter); milites второго класса все еще несвободные люди,

какъ и при Конрадъ II, но они являются уже въ оборонительныхъ досприять и вирстр ср порвиме классоме составляють тажеловооруженную конницу (armati); итакъ, оба класса всадниковъ эпохи Конрада II начинають сливаться въ одинъ. Третій влассь всадниковъ конца XI в. называется теперь, въ свою очередь, milites дтедатії, но для его образованія или пополненія приходится призывать къ легкой конной службъ новые, низшіе слои зависимыхъ людей взамень техь, которые перешли уже въ armati. Къ концу XII в. оба первые класса всадниковъ-рынарей, т. е. какъ старые вассалы, такъ и министеріалы, получившіе рыцарство, окончательно сливаются въ Германіи въ одно сословіе. Точно также и во Францін въ началь XIII в. различають уже только milites, т.-е. рыцарей, которые стремятся превратиться въ замкнутое военное сословіе, и servientes, или зависимыхъ людей, обязанныхъ только къ легкой конной службь, хотя и тв и другіе надвляются теперь ленами. Въ теченіе XIII в. совершается второй важный переворотъ въ составв рыцарской конницы. Съ одной стороны, рыцарству удается къ XIV в. замкнуться въ наследственное сословіе: отныне только сыновья рыцарей, прослуживши нівкоторое время легковооруженными оруженосцами (scutifer, écuyer, esquire), удостоиваются посвященія въ рыцари (въ Англіи knight). Но, съ другой стороны, въ отношении вооруженія въ рядахъ войска происходить опять сближеніе между двумя разрядами milites и servientes (Ritter и Knecht): и тв и другіе появляются теперь въ битвахъ на тяжелыхъ лошадяхъ въ латахъ (armures de fer, à cheval) и въ XIV в. получають одинаковое жалованье. Но такъ какъ рыцарство въ сопіальномъ отношенін замкнулось въ высшій слой военной знати. то несвободные легковооруженные всадники (sergent à cheval), повышаясь и получая тяжелое рыцарское вооруженіе, не называются "рыцарями" (chevalier, Ritter, knight), а попадають въ среду знати, какъ низшій слой, подъ именемъ "оруженосцевъ" (écuyer, Knecht, Knappe, esquire, armiger). Всв они надвляются ленами, политически уравниваются съ рыдарями, но они на этотъ разъ не получають рыцарства, какъ это случилось съ министеріалами въ XII в. Среди тяжелой конницы навсегда остается различіе между рыцаремъ и внехтомъ (Ritter, Knecht, Knappe). Но въ знати причисляются и сыновья рыцарей, хотя бы они еще и не получили собственно рыцарства ("оруженосцы", armiger nobilis). Они служать или легковооруженными всадниками (Speerknappen), или дъйствительно пъшими оруженосцами въ битвъ (scutarius), или, если владъють ленами, то призываются даже къ конной службъ въ тяжеломъ вооруженіи; но, не будучи рыцарями, они до поры до времени зачисляются тогда только въ отдълъ "кнаппе" (Knappe), наравнъ съ тъми въчными экойе (armiger, militaris, Knecht), которые никогда не получатъ рыцарства. Таковы три соціальныхъ періода, черезъ которые прошло тактическое различіе между тяжеловооруженными и легковооруженными всадниками. Но и самое тяжелое вооруженіе рыцаря не осталось за это время безъ перемънъ.

Вооружение.

Было время (до конца XII в.), когда панцырь, шлемъ да кольчужки на рукахъ и на ногахъ считались уже тяжелыми доспъхами рыцаря. Первоначально кольчужка для защиты men (halsberge, haubert), прикрыплявшаяся сзади у шлема, капющонь изъ желыныхъ колецъ на голову (hersenier) и кольчужная рубаха составляли три отдельныя части доспеховъ. Надъ капющономъ (hersenier) помъщалась жельзная шапочка (Haube, cervellière), на которой сидълъ уже племъ. Перчатки изъ колецъ прикръплялись къ рукавамъ кольчужной рубахи; на ноги спереди накладывались кольчужныя голенища, или штанины (chauce), и зашнуровывались сзали; точно также кольчужная обувь клалась сверхъ ступней и стягивалась снизу подъ подошвами. Но въ дальнейшемъ развити кольчужка на шею срослась съ капющономъ на голову, и все тяжелое вооруженіе (lorica) состояло уже только изъ двухъ частей — halsberge, т. е. капюшона на голову, падающаго пелеринкой на шею и плечи, и Brünne, т. е. собственно панцыря, а въ XII в. и эти двъ части соединялись въ одно подъ именемъ все той же halsberge (haubergon). Въ XII в. шлемъ изъ коническаго становится дилиндрическимъ, а его полоса для защиты носа (nasal) разростается въ цълую жельзную маску на лицо; въ концъ этого стольтія появляется и "нагрудникъ" (plastron) изъ желваныхъ полосъ, стягиваемыхъ сзади поверхъ кольчуги: это зародышъ будущихъ латъ. Въ XIII в. нагрудникъ развивается въ целый корсеть, одинаково защищающій и грудь и спину. Въ XIV в. латы изъ жельзныхъ полосъ все болье и болье укореняются. Полосы покрывають теперь и руки и ноги поверхъ кольчуги и соединяются посредствомъ шпиньковъ; кираса XIV стольтія делалась даже не изъ отдельныхъ полосъ, а изъ двухъ железныхъ плитъ-нагрудника (рапsière) и спинки (dossière). Такъ выросло мало-по-малу поверхъ кольчугъ-сплошное одъяніе XV в. изъ металлическихъ листовъ. Это развитіе лать ускорилось подъ вліяніемъ тахъ усивховъ, которые сделали стрелки во время Столетней войны. Битвы при

Кресси и Пуатье составили поворотный пункть въ исторіи рыцарскихъ доспъховъ. Когда тяжеловооруженные рыцари защищали себя однеми только кольчугами, тогда въ XI-XII вв. легковооруженные всадники являлись въ битву совершенно еще безъ металлическихъ доспеховъ; но въ XIII в., по мере того, какъ тяжеловооруженная конница запасается нагрудниками и корсетами, у легковооруженныхъ всадниковъ появляется кольчуга. Наконенъ, въ XIV в. въ отличіе отъ двойныхъ доспъховъ тяжеловооруженныхъ рыцарей легкая конница защищаетъ себя или нагрудникомъ или кольчугой, и каждый всадникъ прівзжаеть не съ тремя, а только съ одной лошадью. Вотъ что называлось легкимъ вооруженіемъ въ средніе въка; всъ эти ступени развитія въ рыцарскомъ вооруженіи отражались обыкновенно и на пъхоть, которая, наприм., прикрывала себъ голову круглой, плотно прилегающей къ черепу каской (Haube), развившейся изъ жельзной шапочки подъ шлемомъ рыцаря.

Какъ же строились во время битвы легкіе всадники и тяжелые рыцари съ ихъ оруженосцами? Каждый тяжело вооруженный рыцарь браль съ собой въ битву трехъ лошадей и одного или даже двухъ-трехъ оруженосцевъ (scutarius - название должности, но не сословія и даже не временнаго состоянія рыцарскихъ сыновей), которые обывновенно набирались изъ зависимыхъ людей или рыцарскихъ сыновей, не получившихъ еще посвященія въ рыцари; эти оруженосцы первоначально шли въ битву пъщими и оставались во время схватокъ своихъ рыцарей сзади линіи съ запасными лошадьми и оружіемъ. Когда въ XIV в. укоренился среди рыцарей обычай спышиваться во время битвы, то оруженосцы стали набираться изъ легкихъ всадниковъ; вследствіе этого легкая кавалерія, какъ самостоятельная боевая сила, стала исчезать. Тогда счеть рыцарскому войску сталь идти по "копьямъ", считая три всадника на одно рыцарское копье. На Рейнъ для той же рыцарской единицы появилось название gleve, которое означало рыцаря "selb dritt mit dreien Pferden", т. е. состояло изъ трехъ лицъ и трехъ лошадей. Но отдъльные рыцари, были ли у нихъ пъшіе оруженосцы или конные, никогда не бились въ сраженіяхъ обособленно другь отъ друга и даже редко выстраивались развернутымъ фронтомъ въ линію (en haye). Обыкновеннымъ построеніемъ для отряда рыцарей въ средніе въка быль cuneus, т. е. "клинъ". На такой "клинъ" иногда клали нъсколько сотенъ рыцарей, а

иногда несколько тысячь. Но въ сущности въ самый "клинъ",

OTDOB.



т. е. остріе колонны, уходило немного рыцарей, напр., челов'єкъ 35-45 (иногда первый рядъ клина - въ 5 человекъ, затемъ два ряда по 7, затемъ ряды по 9, 11, 13 человекъ), а затемъ вся масса рыцарской конницы тянулась правильнымъ варра (по 13-14 человъкъ въ каждомъ изъ следующихъ рядовъ). Чаще всего все рыцарское войско выстраивалось передъ битвой въ три боевыя линіи одна за другой, а каждая боевая линія распадалась уже на "клинья" и имъла центръ и два крыла, правое и лъвое. Поэтому дробленіе войска на 9 клиньевъ было самымъ обычнымъ. Но многочисленная армія, напр., французы при Бувинь, дізлились на большее число клиньевь, и каждая изъ девяти частей боеваго построенія слагалась тогда уже изъ несколькихъ cunei. Это было темъ болье удобно, что каждый герцогь и графъ приходильсь цылымъ отрядомъ своихъ рыцарей (banneret). Впрочемъ, совокупная дъятельность всталь этихъ клиньевъ и боевыхъ линій и отрядовъ птахоты, присоединявшихся къ рыдарской конницъ, ясиъе всего обрисовывается при описаніи отдівльных в средневівковых битвъ, напр., битвы при Бувинъ и при Кресси.

Витва при Вувинъ.

Битва при Бувинъ произошла 27 іюля 1214 г. между франпузскимъ королемъ Филиппомъ Августомъ, съ одной стороны, и союзными войсками императора Оттона IV, графа Фердинанда фландрскаго и англичанъ подъ начальствомъ графа Сольсбери, по прозванію "Длинный Мечъ" (Longépée),—съ другой.

Французскій король Филиппъ Августъ, достигши Турнэ вечеромъ 26 іюля, узналь о близости союзныхъ враговъ; но мъстность была неудобна для французскихъ рыцарей, которые не привывли сражаться, спъшившись, подобно ихъ нъмецкому врагу. Не жедая давать битвы при обстоятельствахъ, неблагопріятныхъ для франдузовъ, король решился на следующій день, 27 іюля, отступить на юго-западъ къ Лиллю черезъ Бувинъ (Bouvines), гдв находился единственный въ огругъ мость на ръчкъ (Магса). Императоръ Оттонъ, находившійся въ мъстечкъ Мортинь (Mortegne), привяль, кажется, это отступленіе за б'вгство и, несмотря на воскресный день, решился тотчась же преследовать французовь, чтобы достичь ихъ по сю сторону моста. Авангардъ союзной арміи, состоявшій изъ рыцарей Фландріи, напираль съ юго-востока на последніе отряды французовъ, и герцогь бургундскій, командовавшій арьергардомъ Филиппа Августа, принужденъ быль пять разъ останавливаться и отбиваться отъ фламандцевъ при помощи своихъ арбалетчиковъ. Достигши высотъ (Wannehain), господствующихъ надъ дорогой въ Бувину, императоръ Оттонъ съ изумленіемъ увидаль передъ собой всю францувскую армію, и притомъ не въ безпорядочномъ бъгствъ, а въ стройномъ боевомъ порядкі фронтомъ на сіверо-востокъ. Чтобы выстронться параллельно врагамъ, императоръ принужденъ былъ, подъ охраной авамгарда изъ фламандцевъ, повернуть свои войска фронтомъ на югозападъ: такъ какъ было уже по крайней мъръ часа три пополудни, то солнце било прямо въ глаза его рыцарямъ. Оба войска были выстроены одинаково — каждое въ три боевыя линіи (acies) другь за другомъ, а у всехъ линій быль центръ и крылья, такъ что у каждаго изъ противниковъ насчитывалось 9 отрядовъ. Длина французскаго фронта достигала 1040 шаговъ, а фронтъ союзниковъ растянулся на 2000 шаговъ. Къ правому крылу французовъ Филишть Августъ послалъ своего канцлера и личнаго друга Іоннита Гарэна (Garin), который только что быль выбрань въ епископы города Сандиса. Чтобы сравняться съ линіей враговъ, Гарэнь отодвинулъ все правое крыло сильно въ сторону отъ центра и выстроиль первую линію (acies) этого крыла піпью съ развернутымъ фронтомъ (en haye). Объ остальныя линіи праваго крыла, равно какъ и центръ съ лъвымъ крыломъ, состояли изъ "cunei", т. е. клинообразно построенныхъ отрядовъ. Местность была здесь ровная и крайне удобная для конной битвы. Центромъ французовъ командовалъ самъ король, собравшій вокругь себя всю мелкую доманіальную знать. Французская пізхота, образовавшаяся няъ горожанъ коммунъ Корби, Амьенъ, Аррасъ, Бово и Компьенъ, выстронлась впереди конницы центра. Здёсь находилась и государственная хоругвь (oriflamma), между тымь какъ въ линін короля — знамя съ золотыми лиліями по лазоревому полю. Судя по длинъ фронта, число рыпарей врядъ ли превышало 61/, тысячь человыкь 1). Что касается до союзниковь, то тамъ въ центръ командоваль самъ выператоръ Оттонъ; первая линія центра состояла изъ ивмещкой прхоты, сосредоточившейся тремя группами вокругь Саггоссіо, запряженной 4 лошадыни; эта колосинца везла на высокомъ древив старое саксонское боевое знамя-дракона съ парящимъ надъ нимъ орломъ. Битва началась раньше всего на правонь крыль французскаго войска. Гарэнь отдаль адъсь приказъ 300 легковооруженнымъ рыцарямъ, ининстеріаламъ аббата

Вароятно. 2<sup>1</sup> у тысячи тяжеловооруженных з. 4 тысячя легковооруженных и 50 тысячь пахоты.

ле-С. Медардъ, -- броситься на фламандское рыдарство, дабы привести его въ безпорядокъ и темъ подготовить почву для аттаки со стороны рыцарства французскаго. Но фламандское рыцарство не захотью даже тронуться съ мъста ради какихъ-нибудь сателлитовъ. Рыцари закалывали незащищенныхъ доспъхами лошадей подъ своими легко вооруженными противниками, наносили имъ самимъ раны, топтали спешившихся и ждали себь более серьезнаго врага. Тогда пошла въ аттаку первая линія праваго крыла французовъ — рыцарство графовъ Шампаньи и Сансерръ; эти одержали побъду послъ упорной борьбы: два вождя фламандскаго рыцарства попали въ пленъ. Но потери французовъ были тоже значительны; Мишель де-Гармъ такъ сильно столкнулся съ однимъ фламандскимъ рыцаремъ, что копье фламандца пробило ему щить, кольчугу, поранило въ дядвію и вонзилось еще въ дошадь, которая свалилась вибств со всадникомь. Первая линія французовъ отступила, дабы привести свои ряды въ порядокъ. Къ тому же, приближалась уже вторая линія фламандскихь рыпарей съ графомъ фландрекимъ во главъ. Имъ наветръчу бросились графъ де-С. Поль и виконть де Мелёнъ. Натискъ французскихъ рыцарей второй линіи быль настолько силень, что они со своими тесно сомкнутыми клиньями прорвали два отряда фламандцевъ, убивая налъво и направо, повернули сзади линіи враговъ и съ тылу пробились еще черезь два отряда рыцарей Фландрін обратно на свои м'вста. После этого вторыя линіи отступили для отдыха за третьи. Сраженіе третьихъ линій на правомъ крыль французовъ было еще упориве. Подъ герцогомъ бургундскимъ была убита лошадь, но рыцари окружили его и помогли толстому герцогу състь на другую лошадь и снова принять участіе въ битвъ. Перевъсъ остался на сторонь французовъ только благодаря тому, что графъ С. Поль, отдохнувши, поспъшилъ на площадь третьей линіи и окончательно оттъснилъ фламандцевъ и валонцевъ. Однако и графъ Фердинандъ фландрскій не уступаль въ доблести врагамъ. Три часа шла уже битва на правомъ крыль. Гарэнъ, не принимая лично участія въ схваткахъ, систематически руководилъ французами издали; напротивъ, графъ Фердинандъ бился безъ отдыха. Покрытый ранами и совершенно истощенный, онъ быль сбить, наконець, на землю и долженъ быль сдаться въ пленъ. Это положило конецъ битве на правомъ крыль; кто не быжалъ, попадалъ теперь въ плыть. Тымъ временемъ бой завязался и между другими частями войскъ. Вожди союзниковъ сговорились сообща пробиться, во что бы то стало,

до самого короля Филиппа. Графа фландрскаго задержала французская аттака, но графъ де-Булонь бросился прямо къ королю; однако, когда онъ очутился передъ Филиппомъ Августомъ, тогда у него не хватило духу поднять руку на своего верховнаго сюзерена, и онъ повернулъ къ лѣвому крылу враговъ, гдѣ былъ отбитъ. Еще хуже досталось графу Сольсбери съ его второй линіей праваго крыла союзниковъ. Епископъ города Бовэ, вооруженный палицей, встрѣтилъ его со второй линіей лѣваго крыла французовъ и нанесъ графу такой ударъ своей палицей, что тотъ свалился на вемлю. Епископъ велѣлъ своему министеріалу связать графа, а самъ продолжалъ свою убійственную дѣятельность. Сопротивленіе англичанъ было сломлено, и они позорно вовсе удалились съ поля сраженія вмѣстѣ съ Гюго де-Бовъ.

Въ центръ король Филишъ Августъ тщетно ждаль нападенія ниператора. Наконецъ, онъ вельлъ коммунамъ аттаковать нъмецкую пехоту въ центре. Коммуны стали осыпать враговъ стрелами. Но нъмецкая пъхота неожиданно отвътила такимъ натискомъ на горожанъ коммунъ, что въ одно мгновеніе прорвала ихъ и привела въ смятеніе стоявшихъ сзади коммунъ рыцарей, такъ что самъ король очутился въ опасности. Нъмецкіе пъхотинцы были вооружены особаго рода съкирами съ крючкомъ позади и штыкомъ сверху, такъ что наносили удары тремя концами орудія, которое въ силу своей тяжести могло пробить любые доспъхи. Такимъ врючкомъ стащили короля Филиппа Августа съ лошади, и онъ погибъ бы, если бы Пьеръ Тристанъ не соскочилъ съ коня и не защитиль государя. Тогда знаменосець Вало де-Монтиньи сильными взмахами лавореваго знамени обратиль внимание на опасность, угрожавшую королю. Хорошіе досп'яхи короля и ловкость, съ которой онъ вскочилъ на лошадь Пьера Тристана, спасли его. Но отчаянная битва продолжалась. Стефанъ де-Лоншанъ (Longchamp) быль на смерть ранень на глазахь у короля; немецкій пехотинепъ воткнулъ ему штыкъ своей съкиры черезъ забрало въ мозгъ. Но, въ концъ концовъ, пъхота все-таки была обращена въ бъгство или перебита рыцарской конницей. Освободившись отъ натиска пъхоты, Филиппъ Августъ нерешелъ теперь самъ въ наступленіе. Ряды нъмецкой конницы были прорваны, и опасность угрожала теперь, въ свою очередь, самому императору. Впереди всехъ подскакали къ Оттону IV Гильомъ де-Барръ, Пьеръ де-Мовуазенъ и Жераръ Скрофа. Пьеръ схватиль подъ уздды лошадь императора и пытался увести ее вивств съ всадникомъ. Скрофа (Scropha)

кольнуль Оттона въ грудь, а другимъ ударомъ на смерть ранилъ его лошадь, такъ что она бъщеными прыжками рванулась въ сторону. "Вы его нынче больше не увидите", еказаль Филиппъ Августъ окружающимъ. Но лошадь Оттона пала въ нъкоторомъ отдаленів. Императоръ вскочилъ на другую и искалъ спасенія въ бізгстві. Дважды нагоняль его де-Баррь и схватывался съ нимъ, но свита каждый разъ оттесняла французскаго рыцаря. Наконецъ, де-Барръ быль сброшень съ лошади и вырвань изъ рукъ враговъ только подоспъвшими товарищами. Вестфальскіе графы пытались было продолжать битву и после бытства императора, но на помощь францувамъ явились заднія линіи центра и взяли графовъ въ плънъ. Колесница съ саксонскимъ знаменемъ была изрублена въ куски. На полъ сраженія остался изъ среды союзниковъ еще только графъ де-Булонь съ шесть юрыцарями. Они укрылись въ середину своихъ брабантцевъ - наемнивовъ и ръшились дорого продать жизнь. Надо было прорвать это жельзное кольцо прхоты, вооруженной аллебардами и мечами, чтобы добраться до рыцарей. Графъ де-Понтье повель на нихъ въ аттаку своихъ рыцарей, но брабантцы убивали лошадей и спъшивали всадниковъ. Только когда на помощь подоспаль еще Тома де-С.-Валери со своими, было пробито это кольцо пехоты. На графа де-Булонь напаль теперь пешій экюйэ Пьеръ де-Турель, лошадь котораго была убита, и, приподнявши жельзныя латы у графскаго коня, вонзвлъ ему въ брюхо свой мечь по рукоятку. Одинь изъ рыварей графа взяль было еще лошадь подъ уздцы и повель ее въ сторону, но противники стащили его съ собственной лошади. Какъ разъ въ это время конь подъ графомъ упалъ, всадникъ самъ очутился подъ конемъ, и его только съ трудомъ высвободили. Экойа, по имени Комо, въ числъ другихъ рыцарей подбъжаль къ графу де-Булонь, сорваль съ него шлемъ и нанесъ тяжелую рану въ голову. Экий убилъ бы графа, если бы не появился его господинъ-Гарэнъ, епископъ Санлиса, которому графъ и сдался въ пленъ. Въ общемъ французы взяли въ пленъ 5 графовъ, 25 другихъ высокопоставленныхъ бароновъ, много простыхъ рыцарей и экюйэ. Главная причина пораженія союзниковъ заключалась, несомивнно, въ томъ, что каждая часть ихъ войска сражалась отдельно, не поддерживая другь друга.

Aerziëczië crpoë.

Между битвами при Бувинъ и при Кресси прошло болье стольтія. За это время и въ англійскомъ и во французскомъ войскъ совершилось много перемънъ. Англійскіе рыцари до начала царствованія Эдуарда III стояли невысоко во мнъніи материка. Короли

Англіи вели свои войны XII ст. почти исключительно посредствомъ чужеземныхъ наемниковъ и добывали себъ на то средства, облагая вассаловъ scutage'емъ. Если въ Германіи рыцарство достигло наиболье блестящаго развитія при Гогенштауфенахъ, а во Франціи еще радыше, то въ Англіи оно расцевло въ сущности впервые при рыпарственномъ Эдуардъ III; во Франціи оно впадало въ эту пору уже въ крайности и, несмотря на доблесть отдельнымъ рыцарей, было обезсилено своей обособленностью оть другихъ сословій. Правда, рыцарская знать Англіи должна была подчиниться военной тактикъ Эдуарда III, въ которой пъхота являлась уже главной боевой силой. Знать должна была спршиваться и сражаться въ качествъ тяжелой пъхоты. Да и въ качествъ пъхоты все значеніе рыцарей сводилось болье къ тому, чтобы оборонять стрылковъ; на стрълкахъ покоился весь боевой расчеть Эдуарда III. Англійскіе стрълки изъ лука довели упражненіемъ свое искусство до особаго совершенства, которое дало имъ перевъсъ надъ арбалетами и луками другихъ націй. Но стредки нуждались въ защите и получали ее отъ той части рыцарства, которая спешивалась; къ ней они и жались, въ то время какъ другая часть рыцарей оставалась иногда на лошадяхъ. Обычай спешиваться не быль впервые введенъ Эдуардомъ III: уже норманны, побъдители при Гастингсъ, усвоили его отъ англо - саксонцевъ (впрочемъ, напр., въ битвъ при Льюисъ (Lewes) 1264 г. англійское рыцарство сражалось на коняхъ). Да и стрълки не исчезали уже изъ англійскаго войска послъ битвы при Гастингсъ, но на первый планъ они выдвимулись только съ половины XIII ст. Англійскій стреловъ XIV в. бросалъ стрълу на 600 метровъ, а на 200-билъ навърняка. Ихъ перевысь надъ генуэзскими арбалетчиками объясняется тымъ, что къ арбалетамъ не была еще приспособлена въ это время стальная дуга, да и натягивались они одной или объими ногами, а не особыми машинами. Спеціально для охраны стралковъ стояли въ англійскомъ войскі тотчась позали нихъ валлійскіе піхотинцы, вооруженные пиками. Глубина строя спешившихся рыцарей и стрелковъ бывала незначительна, человъкъ въ десять, а при Азенкуръ англичане стояли только въ четыре человъка. Боевой порядокъ въ три пъшія линіи съ двумя крылами всадниковъ по малочисленности войска не всегда могь примъняться. Поэтому при Кресси боевыя линіи стояли другь за другомъ, но отодвигаясь все болье и болье къ львому флангу, а при Азенкуръ въ одну линію, такъ что авангардъ составляль правое крыло и арьергардъ-лѣвое по

отношенію къ bataille du roi въ центрѣ; въ обоихъ случаяхъ у англичанъ не было крыльевъ изъ конницы. Существенную часть англійскаго боевого построенія составлялъ лагерь для обоза и ло-шадей въ тылу арміи. Генрихъ У пренебрегь въ битвѣ при Азенкурѣ сооруженіемъ подобнаго лагеря и былъ наказанъ тѣмъ, что лошади и его драгоцѣнности были похищены во время битвы отрядомъ непріятеля.

Такое дружное совокупное дъйствіе пъхоты и конницы, какъ оно проявлялось въ англійской армін XIV в., было возможно только въ странъ, гдъ между сословіями не было такой розни, какъ во Франціи и въ Германіи. Въ XIII в. въ Англіи выработался уже государственный строй, при которомъ въ общественныхъ дълахъ имвли голосъ не только духовенство и высшая знать, но также простое рыцарство и города; въ то же время крепостные стали освобождаться отъ своей зависимости по отношенію къ знати. Напротивъ, во Франціи между городами и феодальной знатью образовалась пропасть, всявдствіе того, что короли опирались на буржуа въ борьбъ съ феодалами, а суровыя формы крепостной зависимости вели къ враждъ между вилланами и ихъ сеньёрами. Отсюда арендаторы и мелкіе земельные собственники (фригольдеры и іомены), которые на ряду съ горожанами являлись въ англійскомъ войскі въ качестві легкой конницы (hobilárs) и стрълковъ, не получали никакого значе нія во Франціи, а войско коммунъ отодвигалось здівсь все еще на задній планъ. Въ сущности только вассалы обязаны были следовать за королемъ Англіи въ завоевательныя войны и служить ему сорокъ дней, по истечении которыхъ они распускались или вознаграждались уже жалованьемъ. Всеобщее ополчение англичанъ, не находящихся въ ленной зависимости, предназначено было только для защиты самой Англіи. Статуть Эдуарда III оть 1334 г., возобновляя статуты Генриха III и Эдуарда I относительно ополченія, внесъ только то дополненіе, что І-ый классь, имівшій 15 фунтовь и болье годового дохода и обязанный нести конную службу, раздылялся теперь на три разряда: первый (въ 40 фун. дохода) долженъ быль нести службу въ рыцарскомъ вооружении съ 2 лошадьми, второй разрядъ (съ 20 фун.) — являлся въ тяжеломъ вооруженіи съ одной лошадью, третій (съ 15 фун.)-въ легкомъ вооруженіи съ одной легкой лошадкой (hobby-horse, отсюда hebilars). Все остальное населеніе служило только въ пехоте; а именно разряды въ 10 фунтовъ годового дохода и въ 100 солидовъ-боле или мене тяжело вооруженными; разрядъ въ 40-100 солидовъ дохода-съ

лукомъ, мечемъ, ножемъ; разрядъ ниже 40 солидовъ—съ косами, ножами и другими "тепиез агтез"; наконецъ, самые бъдные, кто только вообще могъ еще пріобрътать оружіе,—просто съ однимъ лукомъ. Дважды въ годъ происходилъ смотръ такому ополченію; войско вассаловъ не входило уже сюда. Всъ землевладъльцы, владъвшіе не менье трехъ лътъ участками съ доходовъ въ 40 ф., должны были при Эдуардъ III зачисляться прямо въ рыцари. Въ исключительныхъ случаяхъ Эдуардъ III водилъ ополченіе и во Францію; такъ, напр., въ 1346 г. онъ потребовалъ личной службы отъ всъхъ, кто нивлъ 5 фунтовъ ежегоднаго дохода. Парламентъ сопротивлялся и добился въ 1354 г. постановленія, что только съ его согласія могутъ набираться "теп-ах-агтя, hobilars nec archers"; жалованье должно было выплачиваться ополченію съ перваго же дня послъ выступленія изъ графства.

Во Францін ополченіе не мграло такой важной роли въ битвахъ Стольтней войны. Филиппъ Красивый установилъ въ 1304 г. порядокъ совыва ополченія во Францін: когда отечество было въ опасности, то каждый французъ, способный владеть оружісмъ, должень быль нести службу. Этоть особый случай быль обобщень его преемниками, и Филиппъ Валуа прибътъ иъ нему въ 1387 г. Но въ сущности на дълв принципъ ополченія (arrière - ban) проводелся для знати; горожанамъ, ради увеличенія королевской казны, позволено было откупаться, а для сельскаго населенія требованіе всеобщаго ополченія вообще понижалось (въ 1338 г. было потребовано, чтобы 100 очаговъ выставили 20 сержантовъ - пехотинцевъ). На денъги, которыми французы откупались отъ ополченія, король собираль наемныя войска. Такое пренебреженіе п'яхотой коренилось въ соціальныхъ отношеніяхъ французовъ. При враждъ между знатью и горожанами тактическая комбинація пехоты съ рыцарской конницей дълалась невозможной. Въ 1351 году король Іоаннъ не вельлъ болье совывать коммунальныхъ войскъ; печальный опыть битвы при Кресси даль къ тому поводъ. Зато въ отдельныхъ коммунахъ основывались теперь братства (sermens) стрълковъ изъ лука и арбалета. Даже когда въ разгаръ Столътней войны король Карль VI сталь было покровительствовать стрълкамъ, то знать настояла на запрещении упражнений въ стръльбъ нэъ лука; она, очевидно, боялась, что народъ сознаетъ, наконецъ, свою силу. Когда передъ битвой при Азенкуръ горожане Парижа (1415 г.) вызвались было выставить 6 тысячь арбалетчиковь, то знать різжо отказалась: "На что намъ помощь этихъ лавочниковъ",

выразился Жанъ де-Бомонъ. Обычай спѣшивать рыцарей ведется во Франціи лишь съ битвы при Пуатье. Французы стали одерживать верхъ надъ англичанами только съ тѣхъ поръ, когда Карль V, а затѣмъ въ особенности Карлъ VII, положили начало постоянному войску. Различіе между англійскимъ и французскимъ войскомъ ясно сказалось въ битвъ при Кресси.

Витва при Кресси.

Битва при Кресси была дана въ субботу 26 августа 1346 г. французскимъ королемъ Филиппомъ VI Валуа, чтобы не допустить Эдуарда III идти на Парижъ. 26 августа утромъ англійскій король Эдуардъ III покинулъ съ войскомъ южную окрайну леса близъ Кресси, двинулся на свверо-востокъ къ самому мъстечку, перешель въ 6 часовъ угра по мостанъ рвчку Ма (la Maye) и сталъ на пъпи ходмовъ между Кресси (Crécy) и Вадикуромъ (Wadicourt). Такъ какъ линія эта въ своемъ протяженіи съ юго-запада на съверо-востокъ была слишкомъ длинна по числу англійскаго войска, то король отступиль оть обычнаго расположенія въ три боевыя линіи, одна за другой. Впереди, фронтомъ на юго-востокъ, откуда ожидали французовъ, наступавшихъ отъ Аббевилля, Эдуардъ III выстроилъ англійскихъ стрівдковъ изъ лука длинной півпью съ съверо-востока на юго-западъ, которая правымъ крыломъ примыкала къ Кресси, а свое левое прикрывала лесистыми окрестностями Вадикура. За стръдками шли уже обычныя три боевыя линіи англійскаго рыцарства, но такъ, что первая линія примыкала къ Кресси, вторая сзади нея отодвигалась дальше на стверо-востовъ, а третья, самая задняя, уходила еще дальше въ ту же сторону и касалась Вадикура. Лошади спішившихся рыдарей и всі выочныя животныя помъщались въ особомъ обозномъ укръпленіи свади войска. Въ первой боевой линіи находился 16 - летній принцъ валлійскій, графъ Варвикъ, баронъ Годефруа де-Гаркуръ и другіе съ 1200 hommes d'armes, 4 тысячами стрълковъ изъ лука и тысячью валлійцевъ. Во второй линіи находился епископъ дёргамскій, графы Герфордъ и Нортгамитонъ, баронъ Перси и другіе, въ целомъ 1200 hommes d'armes съ 4 тысячами стрълковъ изъ лука. Въ третьей линіи стояль самь Эдуардь III съ 1500 hommes d'armes и 6 тысячами пъхоты (въ томъ числъ и стрълки изъ лука). Все это были почти исключительно англичане (3900 hommes d'armes, 10 тысячь стрелковь, 5 тысячь валлійцевь).

Французскій король Филиппъ VI Валуа съ вечера собраль вокругъ себя въ Аббевилл'в войско, по крайней м'вр'в въ 12 тысячъ hommes d'armes, столько же наемной чужеземной п'вхоты (въ числ'в

ея 6 тысячь генуэзскихъ стрваковъ изъ лука) и около 50 тысячъ горожанъ коммунъ. Во французскомъ войскъ находился Іоаннъ, король богемскій, Донъ Хайма (Jaime), король майорыскій, графъ Людвигъ фландрскій, Жанъ Бомонть графъ де - Гэно (Геннегау), графъ де-Гаркуръ (брать англійскаго маршала) и французскіе графы. Король еще съ вечера сообщиль вождямъ войска свое намъреніе напасть на следующій день на англичанъ. Король Филиппъ выступиль рано утромъ 26 августа изъ Аббевилля на съверо-западъ въ мъстечку Ле-Титръ, гдъ онъ еще думалъ застать англійскую армію. Но войско двинулось не дружно, и было уже около полудня, когда последніе отряды повидали городъ. Англичанъ уже не было у Ле-Титръ; пришлось повернуть войско на востокъ къ большой дорогъ (изъ Аббевилля въ Hesdin) и отрядить четырехъ рыцарей впередъ на развъдки. Было уже далеко за полдень, когда Филиппъ Валуа и его блестящее окружение собрались выслушать разсказъ лазутчиковъ. Рыцарь Ле-Муань (le Moyne de Bazeille) разсказалъ, что около Кресси стоять англичане, выстроившись въ три боевыя линіи — очевидно, въ ожиданіи нападенія, и совітоваль въ виду поздняго времени отложить лучше битву до следующаго дня. Это мивніе поддержали въ свитв короля графы Гэно и Алансонъ, а потому Филиппъ Валуа отдалъ маршаламъ приказъ - остановить войско, все еще находившееся въ движеніи. На высотахъ около Эстрэ (Estrées) можно было удобно стать лагеремъ на ночь. Но войско уже знало, что англичане близко. Передовой отрядъ, повинуясь маршаламъ, остановился было, но отряды, следовавшіе за нимъ, хотъли непремънно быть въ той же близи отъ врага, какъ и авангардъ, и продолжали напирать. Тогда и авангардъ (téte), въ свою очередь, не захотель уступить первенства и тронулся снова дальше. Увлекаемые гордостью и завистью, безъ порядка, обгоняя одинъ другого, французы двигались все впередъ, пока не увидали, наконецъ, англичанъ, выстроенныхъ въ три линіи въ ожиданіи врага. Туть было бы уже величайшимъ позоромъ повернуть назадъ, когда они видели своихъ враговъ такъ близко передъ собой. Между темъ горожане коммунъ, разсвянные по всей дорогв отъ Аббевилля, обнажали шпаги и кричали: "смерть, смерть этимъ предателямъ, англичанамъ! "Когда король Филиппъ достигъ высотъ около Эстрэ и увидаль англичань, то и онь забыль свое первое благоразумное ръшение и, несмотря на позднее время, отдалъ приказъ къ нападенію. Впередъ должны были выдвинуться генуэзскіе стрълки, и ряды французовъ разступились, чтобы дать имъ мъсто. Сзади нихъ,

но впереди трехъ линій рыцарей, поставлена была півнь всадниковъ (gens d'armes). Было уже около 5 часовъ пополудни, и надъ полемъ битвы разразилась мимолетная гроза. Вітеръ гналъ дождь въ лицо стрівлеамъ, а когда снова показалось солице, то оно только ослівпляло французовъ.

Неохотно и вяло подвигались впередъ генуэзцы. Они устали отъ предыдущаго перехода въ 6 льё, да и щиты ихъ лежали на возахъ, такъ какъ битвы не ждали болъе на этотъ день. Вожди стрълковъ изъ арбалета роптали на новыя распоряженія. Тогда графъ д'Алансонъ сказалъ окружавшимъ его рыцарямъ: "Вотъ вамъ и воя польза отъ этой сволочи; она годится только на то, чтобы всть, а для насъ будеть больше помвхой, чвиъ подспорьемъ". Приблизившись къ англичанамъ, генузацы трижды издали свой страшный военный крикъ, надъясь навести на тъхъ ужасъ. Но англичане уже поднялись съ мъста и выстроились. Съ ихъ стороны сделано было несколько выстреловь изъ пущекъ, тоже болье для устрашенія врага. Англійскіе стрълки стали спускаться теперь съ вершинъ ходмовъ и открыли убійственную стръльбу изъ своихъ луковъ. Ихъ длинныя стреды съ перьями поражали ряды генурзцевъ раньше, нежели тв успели подойти на выстрель арбалета. Генуэзцы стали было натягивать свои отсыръвше арбалеты, но англійскія стрівлы пронизывали ихъ панцыри. Тогда многіе переръзали тетивы на своихъ арбалетахъ, побросали ихъ и обратились въ бъгство. Но линія французскихъ рыцарей преградила имъ дорогу. Король угадалъ намъреніе генуэзцевъ и вельлъ рубить ихъ, такъ какъ они теперь, дъйствительно, только заграждали путь для аттаки конницей. Всадники изъ передовой цепи (gens d'armes) бросились на нихъ, но такимъ образомъ сами попали подъ дождь англійскихъ стрѣлъ. Французы устремились было на непріятельскихъ стрелковъ, но теперь, какъ и во всехъ последующихъ битвахъ, гдъ конница сражалась со стрълками, обнаружилось, что съ лошадьми, которыя почувствовали у себя въ тълъ длинную стрълу, никоимъ образомъ нельзя было уже справиться. Одинъ конь не хотвль идти впередь, другой несся прыжками въ гору, какъ бъщеный, многіе поворачивались къ врагамъ крупомъ, несмотря на вст усилія всадниковъ. Вскорт передъ рядами англичанъ образовалась безформенная масса изъ упавшихъ лошадей, съ лежащими подъ ними всадниками, и изъ убитыхъ генуэзцевъ. Сюда устремились валлійцы съ ихъ длинными ножами и начали ръзать немилосердно.

Французы, разбитые въ битвъ при Креси, никогда не могли ясно разсказать хроникерамъ, что произошло дальше. Но по англійскимъ источникамъ, францувы сділали одно за другимъ еще три сильныхъ нападенія, а англичане отбили ихъ всь три раза. не сдвинувшись съ мъста. Первую аттаку повели Іоаннъ, король богемскій, графъ д'Алансонъ и графъ фландрскій съ первой боевой линій. Всё трое пали туть. Слепой король выбраль себе въ поводыри храбраго Муань де Базейль и сказаль ему: "Сеньёръ, Вы мой вассаль и мой другь и мой товарищь на нынашній день. Я прошу и требую, проведите меня какъ можно дальше впередъ, чтобы я могь нанести хоть одинь ударъ мечемъ". ---, Охотно, монсевьёръ", отвіналь рыдарь. И воть всі окружающіе сліпца перевязали другь съ другомъ свои поводья и теснымъ сомкнутымъ строемъ двинулись впередъ. Ле-Муань де - Базейль сумълъ такъ ловко вести короля, что, обойдя стрълковъ, всъ они очутились передъ первымъ рядомъ англійскихъ рыцарей. Король богемскій осуществиль здісь свое желаніе и нанесъ не одинъ ударъ, а три-четыре. Но и король и всв окружающіе его были туть перебиты; только два экюйэ упъльям и разсказали, какъ погибли другіе. О графахъ фландрскомъ и д'Алансонъ Фруассаръ говоритъ только: они проявили всю доблесть свою; ихъ нашли на другой день убитыми, но не во время бъгства, а съ мечемъ въ рукъ и лицомъ къ врагамъ. Въроятно, отъ ихъ свиты не осталось въ живыхъ ни одного рыцаря, чтобы разсказать подробности доблестной смерти. Но французы продолжали наступать. Теперь очередь была за второй линіей. Ее вели герцогь лотарингскій и его зять графь де-Блуа. Имъ удалось отбросить стрълковъ и проложить себъ путь до ряда gens d'armes. Въроятно, какъ разъ при этомъ натискъ былъ сбить наземь принцъ валлійскій, такъ что его знаменосецъ Ричардъ Фисъ де-Симонъ (Fils de-Symon) должень быль положить знамя къ ногамъ принца, и замахнувшись мечемъ, который онъ держалъ объими руками, броситься на враговъ. Храбрые рыцари поспъшили со всъхъ сторонъ въ нему на помощь, такъ что онъ снова могъ схватить знамя. Однаво, опасность, которой подвергалась первая линія англичань, показалась графу Варвику настолько значительной, что онъ отрядиль рыпаря Томаса Норвичского къ королю съ просьбой о помощи. "Скажите, сиръ Томасъ", спросилъ тогда король Эдуардъ рыцаря: "убить мой сынь или безь чувствъ, или раненъ, что онъ не можеть помочь?"--,0, неть, но онь выдерживаеть тяжкую борьбу и нуждается въ вашей помощи", отвівчаль Томасъ Норвичскій. "Ну, такъ вернитесь къ нему и къ тъмъ, кто послаль васъ, и передайте имъ, чтобы они избавили меня отъ подобныхъ посланій, пока сынъ мой живъ; ибо мой приказъ имъ—дать ребенку случай заслужить рыцарскія шпоры. Я хочу, чтобы нынѣшней побъдой мы были обязаны ему, а слава дня принадлежала тъмъ, кому я довърилъ сына". Этотъ отвътъ вдохнулъ англійскимъ рыцарямъ новую силу, и они побъдоносно отбросили враговъ. Потери французовъ были ужасны: герцогъ лотарингскій и графъ де-Блуа со многими другими легли на мъстъ.

У французовъ оставалась еще третья и самая сильная боевая динія самого Филиппа Валуа. Никто не сталь здівсь дожидаться приказа начать аттаку, никто не спрашиваль, можно ли еще понравить діло: всіз ждали только, чтобы поле битвы немного расчистилось передъ ними. Между тъмъ наступала уже ночь, а путь къ непріятелю быль преграждень мертвыми тілами рыцарей и лошадей. Англійскіе стрълки неослабно продолжали свое дъло. Подъ королемъ Филиппомъ была убита лошадь, по англійскимъ изв'єстіямъ, даже онъ самъ былъ раненъ въ шею. Жану де-Гэно удалось было убъдить короля отказаться отъ своего безсмысленнаго намеренія лично принять участіе въ битвъ. "Вы потеряете эту битву, но можете выиграть другую. Вы одни, въдь, не можете помочь горю". Но король все еще порывался впередъ. Тогда рыцари, приставленные къ поводьямъ королевскаго коня (Жанъ де-Гэно и маршалъ Шарль де-Монморанси), взяли лошадь подъ уздцы и вывели ее вивств съ всадникомъ изъ свчи. Но не вся свита последовала за ними. Сиръ де-Пти-Варньи далъ шпоры коню, бросился въ битву и погибъ, какъ и многіе другіе, какъ графы д'Оксерръ, де-С.-Поль и хоругвеносецъ де - Нойз (Novers). Ночь положила конецъ битвъ. Кто оставался еще въ живыхъ, считалъ свое дъло проиграннымъ и старался уйти по незнакомой мъстности. Кучками по три-по четыре блуждали по полямъ французы, ничего не ввшіе уже цілый день, и не знали, что стало съ ихъ сеньёрами, друзьями, братьями. Король благополучно достигъ Ла-Бруа (La Broye), на съверо-востокъ отъ Креси за ръчкой Оти (Authie). Комендантъ кръпости узналъ его по голосу и вельлъ спустить подъемный мость. Между темъ король Эдуардъ въ виду ночи отдаль приказъ не выходить изъ рядовъ и не преследовать врага. Съ своимъ отрядомъ онъ спустился теперь къ принцу валлійскому, обияль и поцъловаль его. "Богъ далъ тебъ твердость", сказалъ онъ: "ты воистину мой сынъ и доказалъ, что достоинъ стать моимъ преемникомъ". Принцъ опустился на одно колѣно и этимъ почтилъ отца. Велика была радость въ англійскомъ лагерѣ. Но король отдалъ приказъ всю ночь провести еще съ оружіемъ въ рукахъ.

Любопытно, что въ битвъ при Креси англичане стръляли уже изъ пушевъ. Правда, огнестръльное оружіе не сразу получило ръшающее значеніе въ европейскихъ войнахъ. Но въ сущности именно оно измънило въ XV в. всю тактику рыцарской эпохи.

Евг. Щепкинъ.

## XLV.

## Средневъковая лирика.

Югъ Франціи.

Область, куда входить не только Провансь въ собственномъ смыслъ слова, но и весь провансальскій округь, т. е. Аквитанія, Лимузенъ, Пуату, Керси и Овернь, другими словами сказать, вся область языка ос 1) составляеть собою ту южную Францію, которая положила начало такъ называемой провансальской поэзіи. Это было давно, въ началъ среднихъ въковъ. Тамъ, на югь Франціи, никогда не вымирала культура, водворенная греками и потомъ вздельянная римлянами, тамъ рано началось благосостояніе страны и ожили ремесла, промыслы и торговля, а южный французскій языкъ сдълался раньше съвернаго пригоднымъ для литературныхъ произведеній: въ немъ сохранились окончанія на гласныя буквы, характеризующія южные языки и облегчающія риему и сложныя поэтическія формы. Эти условія благопріятствовали развитію поэзіи въ южной Франціи; тамъ скоро зазвучали лирическія пъсни, къ которымъ сводится почти вся провансальская поэзія и которыя въ продолжение среднихъ въковъ давали образцы всей остальной Европъ, такъ какъ послъдовательно переходили въ съверную Францію, далже въ Германію, гдъ особенно пришлись по вкусу, потомъ въ Италію, а наконецъ и въ Испанію. Какъ бы то ни было, а южная Франція должна по справедливости считаться родиной средневъковой лирики.

Пособія: Каррьерь, Кирпичниковь, Исторія всеобщей литературы. 🖫

<sup>1)</sup> На югъ Франціи "ос" (hoc) значило "да", а на съверъ въ томъ же значеніи употребляли "oil" (теперешнее "oui"). Поэтому южную Францію называли иногда Languedoc, а съверную—Langued'oil.

Лирика Прованса, начавшись съ деревенской, народной пъсни, въ продолжение одного XI отольтия преобразовалась въ искусственную. Въ это время она получила название "искусство изобрътать (art de trobar)", почему и поэть провансальскій назывался "изобритамелеме" или "трубадуроме". Такихъ трубадуровъ въ южной Францін было очень много, --по крайней міртв, до насъ дошли имена почти пятисотъ изъ нихъ, -- но они издавали свои произведенія не всегда съ одинаковымъ успъхомъ, и временемъ процветанія провансальской поваіи слідуеть считать XII и XIII столітія. Стихотворенія трубадуровь были въ полномъ смыслів слова півснями, потому что они слагались не для чтенія, а для півнія: трубадуры, знавшіе музыку, сами бывали композиторами и исполнителями, другіе же польвовались услугами жоммерова, которые и расиввали ихъ произведенія передъ публикой; часто тіз же жонглеры распространяли пъсни трубадуровъ въ техъ мъстахъ, куда сами авторы не попадали. Въ числъ трубадуровъ встръчались люди всякихъ сословій, но рыцари и феодалы, даже владетельные князья составляли между ними весьма большой проценть, и, во всякомъ случав, положение трубадуровъ, изъ какого бы сословія они ни происходили, было очень хорошо: къ нимъ относились всегда съ уваженіемъ.

Благодаря обилю гласныхъ и мелодическихъ кадансовъ въ Виды дириязыкъ провансальской лирики, она отличается удивительнымъ разно-ческих стиобразіемъ и красотой своихъ формъ, но содержаніемъ эта лирика котвореній. гораздо бъднъе: въ качествъ рыцарей, трубадуры долго только и дълали, что воспъвали любовь и войну, но извъстныя политическія событія начала XIII въка порождають новые мотивы для ихъ стихотвореній: у нихъ появляется сатира. Перечислить всв виды провансальской лирики очень трудно: этихъ видовъ слишкомъ много, и слишкомъ неустойчива основа ихъ деленія, такъ какъ для нея служить столь же часто форма, какъ и содержаніе, и если, съ одной стороны, тутъ встръчаются сестины, стихотворенія, состоящія изъ 6 строфъ, изъ которыхъ каждая заключаетъ 6 стиховъ, то съ другой, -альбы, т. е. утреннія песни, и серены т. е. вечернія п'всни. Поневол'в приходится ограничиться самыми распространенными видами лирики трубадуровъ, а такими являются: кансона, выработанная весьма искусно и служившая чаще всего для любовныхъ стихотвореній; тенсона, представляющая собой поэтическій діалогь двухъ поэтовъ или поэта съ лицомъ, имъ вымышленнымъ, о темахъ, касающихся той же любви: баллада (отъ balar-

Digitized by Google

плясать), означающая плясовую песню, и сирвенть, песня, содержащая какъ похвалу, такъ и пориданіе, а потомъ только пориданіе и обличеніе, т. е. сатира.

Въ творчествъ трубадуровъ часто сквовить тонкое пониманіе красоты, чуткій инстинкть въ выбор'в выраженій и искреннее увлеченіе простой и ніжной мелодіей; если же вся эта поэзія, воспіввающая, какъ сказано выше, любовь и войну, по своему содержанію подчась до того однообразна, что ее можно счесть рядомъ произведеній одного и того же поэта, то не сліжуеть забывать о рыцарстве трубадуровъ. Трубадуры прежде всего рыцари, у которыхъ сердце всегда принадлежало дамв, а рука-мечу, и потому вполнъ естественно, что основными мотивами ихъ пъсенъ остаются любовь и война. Тъмъ не менъе, провансальская позвія не всегда отличалась субъективнымъ и личнымъ характеромъ: иногда, и главнымъ образомъ съ начала XIII въка, подъ вліяніемъ историческихъ событій, она имъла и общественное значеніе, и трубадурамъ выпадало на долю быть вождями и руководетелями общественнаго мивнія, когда они возбуждали къ крестовымъ походамъ или высказывали горячій гибвъ, нападая на напскій простоль и на испорченность духовенства. Такимъ образомъ, содержание провансальской лирики не исчерпываются любовью, и образцами ея могуть служить, кром'в любовныхъ, не только военныя п'всни, но и пъсни, бичующія пороки. Для примъра остановимся на нъсколькихъ песняхъ, сначала именощихъ предметомъ любовь, а потомъ и съ другимъ содержаніемъ.

Когда по въткамъ зелень выбъгаетъ,
То здёсь, то тамъ распустится цвётокъ,
Щебечетъ птичка, спрятавшись въ кустокъ,—
Тогда душа въ блаженстве утопаетъ;
Но вотъ убралъ деревья пышный цветъ
И соловьи запели хоромъ дружнымъ,
Тогда глядишь, и съ сердцемъ сладу нётъ,
Любви властительной подслужнымъ.

Такъ поетъ провансалъ о любви, но чаще онъ выражается о ней гораздо сильнъе, потому что видитъ въ ней источникъ всякой человъчности,—напримъръ:

Счастливъ, кому досталося блаженство! Любовь—источникъ всякаго добра: Не отъ нея ль душа становится бодра, Кротка, правдива, утонченна, Способный во сто врать въ совыть и войны? Да будеть же любовь благословенна!

Въ только что приведенной песие трубадуръ не даромъ упомянуль о войнь, потому что иногда его ничто такъ не веселить, какъ боевой кличъ, и онъ съ воодушевленіемъ рисуеть войну:

> Вотъ всадниковъ убитыхъ кони Блуждають по полю дрожа; За недругомъ несясь въ погоню И славой предковъ дорожа, Герой о томъ лишь помышляетъ, чаовы побольше свять головъ И рукъ отсвчь, безъ дальнихъ словъ, А самъ нигдъ не отступаетъ.

Что касается до нападеній на духовенство и его алчность, то относительно этого предмета въ провансальской поэзіи попадаются и такія мъста:

> Кто зло добру въ дълакъ предпочитаетъ, Безумецъ тотъ: не дологъ счастья срокъ, Его, глядишь, на сутки не хватаетъ. Да нътъ, не вразумить намъ скаредныхъ глупцовъ, Везъ пользы для себя въкъ алчущихъ скупцовъ!

До насъ дошло много біографій провансальских трубадуровъ, н по нимъ можно составить себъ совствить ясное понятіе о провансальской позвін, которая, представляя изъ себя несомивниое проявленіе личности, требуетъ, кром'в знакомства со своими произведеніями, знанія условій жизни авторовъ этихъ произведеній. Для подобной цван можно было бы разсмотреть цвами рядь біографій трубадуровъ; можно было бы ознакомиться съ жизнью замъчательнаго поэта и крайне эксцентричнаго Петра Видаля, нарядившагося однажды волкомъ въ честь своей дамы, имя которой было Loba (волчиха), и бродившаго нъкоторое время въ этомъ видъ; можно было бы извлечь много интереснаго изъ біографіи Понса де-Капдюэля, автора энергическихъ и сильныхъ стихотвореній по поводу крестовыхъ походовъ, или Вильгельма Фигвейраса, бичующаго Римъ и его нравственное паденіе; но достаточно остановиться на прославленномъ Бертранъ де-Борнъ, который можеть назваться выразительнымъ представителемъ трубадуровъ.

Родившись, какъ предполагають, въ 1145 году въ родовомъ де-Вориъ.

Вертранъ

замкъ своего отца, барона средней руки, Бертранъ де-Борнъ 9-ти лътъ былъ посланъ въ сосъдній монастырь для обученія грамоть, гдъ учился 5 лътъ, потомъ изучалъ военное дъло, 21-го года былъ посвященъ въ рыцари, а въ 1179 году женился; отъ этого брака у него было двое дътей.

Какъ истый трубадуръ, Бертранъ знаеть идеальную рыцарскую любовь и является авторомъ многихъ кансонъ, внушенныхъ ему самымъ утонченнымъ культомъ любви, но цъль и задача всей его жизни-война. Онъ то-и-дъло или самъ воюеть, или возбуждаеть къ войнъ, и честь для него дорога такъ же, какъ и обнажение меча за святое дело. Это сильный не только теломъ, но и духомъ человъкъ. Бертранъ не только постоянный союзникъ непокорныхъ сыновей Генриха II Плантагенета, короля Англіи и владетеля лучшей половины Франціи; онъ не пропускаеть ни одного случая, чтобы не обнаружить своей страсти къ войнъ, и въ своихъ сирвентахъ, распъваемыхъ жонглеромъ Папіолемъ, то упрекаетъ королей Ричарда и Филиппа за медленность, которая мышаеть имъ вооружиться ради святого дела, то старается "пришпорить", какъ онъ выражается, т. е. побудить къ войнъ тъхъ же Ричарда и Филиппа, льстя первому и унижая, сколько возможно, второго. Временами можеть показаться, что Бертранъ любить войну для войны, но зато иногда его сирвенты совсемъ другого направленія: по поводу, напримъръ, смерти Генриха Юнаго онъ пишетъ рядъ грустныхъ сирвентовъ, въ которыхъ видно искреннее чувство и сильная привязанность къ принцу со стороны Бертрана. Послъ смерти своей второй жены онъ передаль свои владенія сыновьямь и ушель въ монастырь, гдв въ 1215 году его поминали уже за-упокой.

Бертранъ — вполнъ типичный трубадуръ, если, кромъ любви, его такъ воодушевляетъ война, въ которой онъ видитъ самое живое дъло. Одно приготовленіе къ бою приводить его въ восторгъ, и онъ поетъ:

Какъ сладокъ мий разгулъ весны! Вновь листь и цвйть оживлены; Опять веселый птичекъ хоръ Лйсъ пйснью свйжей оглашаетъ, Куда ни обратится взоръ, Избушки, хутора встрйчаетъ; Но сладокъ мий и поли видъ, — Будь это осенью, весною, — Гдй строй людей, коней стоитъ, Вполий готовый къ бою!

Но воть война началась, и восхищение Бертрана становится безграничнымъ:

> Мив любо видеть: лишь мельнеутъ Въ дали бойцы передовые -И люди и стада бъгутъ Укрыться въ чащи въковыя; Ахъ, любо! тамъ навстръчу имъ Вонъ съ шумомъ выдвинулось войско, И бой теперь необходимъ; Иль гдв съ отвагою геройской Надежный замокъ силой взятъ, Когда ствна, вдругъ треснувъ, рухнетъ,-Не оторвался бы мой взглядъ!

Трубадуры всегда довольно охотно переходили границу и странствовали по чужимъ землямъ, а после ужасовъ альбигойской войны они массами стали покидать родину для переселенія къ сосёдямъ, и прежде всего въ съверную Францію, гдъ и поспъшили распространить провансальскую поэзію. Ранве была и у свверныхъ французовъ лирика, и не народная только, но и искусственная; однако, эта лирика и незначительна по воличеству стихотвореній и слишкомъ сбиваеть на эпось; истинная же искусственная лирика появилась въ свверной Франціи одновременно съ появленіемъ въ ней трубадуровъ. Провансальцы, такимъ образомъ, остаются всегда учителями, и ихъ пъсни и громче и мелодичнъе пъсенъ съверныхъ французовъ; однако все же этихъ последнихъ нельзя счетать только переводчиками: во всякомъ случав, въ свверной Франціи привились почти всь виды провансальской поэзіи.

Встръчаются и среди съверныхъ французовъ хорошіе поэты. Тябо Шам-Таковъ графъ Тибо Шампанскій, внукъ короля наварскаго и самъ панскій. впоследстви король наварскій. Онъ сыграль роль посредника между югомъ и съверомъ Франціи и своими произведеніями хорощо выражаеть свверо-французскую лирическую поэзію.

Этотъ богатый и вліятельный челов'якъ родился въ 1201 году, быль воспитань на югь, а большую часть жизни провель на свверв; труверамъ, т. е. эпическимъ поэтамъ съверной Франціи, онъ принадлежить по языку и своей способности играть словами и шутить. а у трубадуровъ заимствуеть тв или иныя формы своихъ стихотвореній. Вообще Тибо не пользовался популярностью; быть можеть. потому, что, въ качествъ владътеля общирныхъ земель, помогаль матери св. Людовика, Бланкъ Кастильской, поддерживать королевскую власть въ разъединенной странъ; но поэзія его всегда заслуживала интереса, такъ какъ многія изъ его песень отличаются не просто искренностью, но и задушевностью. Во всякомъ случав, онъ перебралъ въ этихъ пъсняхъ всь три главные мотива провансальской поэзін; только провансальскія описанія весны ему и не нравятся, на все же другое онъ отзывчивъ, хотя любовь въ его произведеніяхъ занимаетъ, конечно, первое мъсто. Такъ, Тибо воспъваеть прекрасные глазки своей дамы и раны, которыя они нанесли его сердцу; онъ спрашиваеть себя, когда онъ увидить этихъ вра-1063, ОТЪ КОТОРЫХЪ ТАКЪ ПОСТРАДАЛЪ, И ЗАМВЧАЕТЪ ПРИ ЭТОМЪ, ЧТО "НА свъть еще никогда не бывало человъка, который бы такъ по-христіански любилъ своихъ враговъ". Далье, онъ проповъдуетъ въ стихахъ крестовый походъ, послъ чего и отправляется въ этотъ походъ; наконецъ, онъ обличаетъ и всеобщую испорченность нра-закинулъ въ міръ четыре удочки: роскошь, жадность, гордость и въроломство, и мошенникъ, къ несчастію, ловитъ удачно". Умеръ Тибо въ 1253 году.

Миннезингеры. Приблизительно около того же времени, когда провандальская лирика оказала свое вліяніе на сіверную Францію, она проникла и въ Германію. Впервые пісенное искусство трубадуровъ занесено было сюда еще раніве 1190 года поэтомъ Генрихомъ фонъ-Фельдекэ, а затівмъ благодаря постояннымъ политическимъ сношеніямъ Германіи и Франціи, рыцарству и крестовымъ походамъ, искусство это и вовсе переселилось къ нівмдамъ, и искусственная нівмецкая лирика, которая начала было развиваться изъ народной, совершенно подчинилась провансальской. Тогда-то нівмцы вдохновились поэзіей трубадуровъ и стали употреблять всяческія старанія, чтобы сравняться съ провансальни въ ихъ искусствів. Появились такъ называемые миннезиниеры, такъ какъ любимой темой ихъ пісенъ была "Міппе"—любовь.

Миннезингеры быстро размножились, но существовали не долго: черезъ два, черезъ три покольнія ньмецкая лирика возвращается снова къ народному направленію. Что касается до сословія, изъкотораго появлялись миннезингеры, то это было почти исключительно дворянство, почему и поэзія ихъ находила себъ пріютъ върыцарскихъ замкахъ и княжескихъ дворцахъ, отъ которыхъ и получила названіе придворной. Правда, императоры слишкомъ ръдко сидъли на мъстъ, чтобы ихъ дворы играли роль центровъ поезів чиннезингеровъ, но были дворы мелкіе, какъ напримъръ, тюринэнскій, при которомъ миннезингеры собирались десятками.

Миннезингеры обращають большое внимание на форму, почему, между прочимь, они и ставили такъ высоко своего Генриха фонъ-Фельдекэ, обработывавшаго всегда весьма старательно стихъ; они больше трубадуровъ заботится о риемъ, и метры ихъ стихотвореній разнообразніве. Среди видовъ этихъ стихотвореній особенно часто встрічаются простые, попарно риемованные стихи безъ строфъ, или такъ называемые лейхи, сопровождаемые музыкой, и шпрюхи, соотвітствующіе сирвентамь въ Провансь.

По содержанію своихъ пъсенъ, миннезингеры еще бъднъе трубадуровъ: любовь почти единственная ихъ тема, и мы напрасно стали бы искать у нихъ мотивовъ свободы или оппозиціи, проявляющихся иногда въ провансальской поэзіи. Но и самая любовь въ нъмецкой рыцарской лирикъ — робкая, сентиментальная и мечтательная; большею частью миннезингеръ прославляеть возлюбленную, излагаеть обязанности любовнаго служенія и никогда не говорить объ измънъ или ревности. При этомъ, какъ съверный чедовъкъ, онъ поетъ отнюдь не весело о любви: онъ всегда вдумчивъ и наклоненъ къ рефлексіи, и его любовь въ большинствъ случаевъ выходить душевнымъ настроеніемъ, тогда какъ у трубадура она полна пыла и страсти. Отсюда въ немецкой рыцарской поэзіи постоянно звучить глубоко-грустная нота, отсюда же въ ней постоянно изследуются психологія и тайны любви. Миннезингеры хорошо сознавали суетность земныхъ наслажденій, а это приводило ихъ, съ одной стороны, къ религін, съ другой-къ созерданію природів, и они отводять иногда въ своихъ стихотвореніяхъ місто то религіи, то природъ. Такимъ образомъ, миннезингеры подражають трубадурамъ, но въ этомъ подражании основныя черты ихъ характера всегда остаются при нихъ; задумчивость съ мягкостью и расплывчатостью ввчно присущи намецкой рыцарской поэвін, и потому сладующая пъсня можетъ назваться характернымъ образцомъ ея:

Кому не знакома вражда,
Тотъ жесткаго слова иль слова презрвнія
Не скажеть о женщинв, ей въ осужденіе,
Но будеть ей ласки приввта дарить
И кротко о ней говорать.
Блаженство и радость въ жизнь нашу вносящая,
Скромна и безмольна любовь настоящая!
Какъ дымъ, улетаетъ страданье отъ насъ,
Испугано женской улыбкой единою;
Въ насъ сердце трепещетъ любовной кручиною
Отъ ввгляда планительныхъ глазъ.

Воздайте же должное образу чистому, Челу молодому лилейно-лучистому, Рубиновымъ, нъжнымъ устамъ И алымъ, какъ розы, щекамъ. Видъ милыхъ созданій съ ихъ чудными взорами Насъ все заставляетъ забыть, И нать тахъ восторженныхъ пасенъ, которыми Мы ихъ не готовы почтить; Но все же того, что я думаю, чувствую, И самой хвалой стоустою Не выразить людямъ вполив: Того, какъ прекрасны онъ.

Все на одни и тъ же мотивы пъли и Фридрихъ фонъ-Гузенъ, и Гартманъ фонъ-Ауэ, и Ульрихъ фонъ-Зингенбергъ, и Христіанъ фонъ-Гамле, и очень многіе еще другіе миннезингеры; но эта литература любовныхъ пъсенъ произвела одного художника съ болъе обширнымъ кругозоромъ, художника, который вполнъ заслуживаетъ уваженія среди своихъ современниковъ; имя этого художника-Вальтеръ фонъ-деръ-Фогельвейде, и на немъ следуетъ остановиться подробиве, такъ какъ ему принадлежить первое место среди миннезингеровъ.

Вальтеръ

Къ сожальнію, тогда какъ францувы хорошо знають жизнь фовъ-деръ- своихъ трубадуровъ, матеріалы для біографій нізмецкихъ средне-Фогельвейде, въковыхъ поэтовъ крайне скудны, и все, что извъстно о жизни Вальтера фонъ-деръ-Фогельвейде, почерпнуто большею частью ызъ его же собственныхъ сочиненій. Родился онъ, какъ предполагають, въ южномъ Тироль около 1168 года и юность свою провелъ при дворъ австрійскаго герцога Фридриха Католика; когда же этоть последній умерь въ Палестине въ 1198 году, Вальтеръ началъ скитальческую жизнь, во время которой исходиль не только Германію, но и многія чужія земли, при чемъ, становясь на сторону того или другого государя, принималъ участіе, благодаря своему уму и таланту, въ политическихъ событіяхъ. Между прочимъ, въ это время Вальтеру пришлось побывать и при дворъ извъстнаго покровителя поэтовъ, ландграфа Германа Тюрингенскаго и участвовать въ знаменитомъ Вартбургскомъ состязаніи поэтовъ. Вскоръ онъ принимаетъ сторону императора Оттона противъ папы Иннокентія II, и съ этихъ поръ въ своихъ произведеніяхъ очень часто возвращается къ вопросу о притязаніяхъ Рима и о поведеніи духовенства. "Хорошо пап'т смтяться въ Римти, восклицаетъ между прочимъ Вальтеръ, "въ то время какъ добродушные нъмпы опоражнивають кошельки на пользу его казны! Боюсь я только, что деньги эти никогда не увидять Святой Земли, и въ одномъ Римъ будуть внать, сколько еще есть въ Германіи дураковъ и дуръ! "Съ теченіемъ времени Вальтеръ покинулъ Оттона и перешелъ на сторону Фридриха II, и отъ этого последняго получилъ въ собственность ленное поместье, о которомъ давно умолялъ своихъ прежнихъ покровителей. Однако, не долго прожилъ онъ на одномъ месте и снова принялся за свои странствія; когда же Фридрихъ II двинулся въ Св. Землю, отправился вместе съ нимъ и Вальтеръ. Умеръ Вальтеръ въ Вюрцбурге после 1230 года.

Уже изъ сказаннаго можно заключить, что Вальтеръ фонъ-деръфогельвейде, не въ примъръ другимъ миннезингерамъ, затрогивалъ въ своихъ стихахъ предательство духовенства; но не въ одномъ только этомъ отношеніи онъ былъ единственнымъ въ своемъ родѣ. Вальтеръ вообще принадлежалъ къ болѣе мужественнымъ характерамъ и, не ограничиваясь обычной темой лирической поэзіи своей эпохи, т. е. любовью, онъ съ энтузіазмомъ воситьвалъ свое отечество, столь горячо любимое имъ, и не былъ чуждъ въ своихъ шпрюхахъ политики, при чемъ онъ пѣлъ всегда съ убѣжденіемъ, а не изъ того или другого расчета. О легкости и красотѣ стиховъ его, равно какъ и о силѣ его чувства и искренности, можетъ свидътельствовать слѣдующее стихотвореніе:

Въ чужихъ краяхъ нерѣдко я блуждалъ
Но, увлеченъ чарующею силой,
Я никогда нигдъ не забывалъ
Ни дъвъ, ни женъ своей отчизны милой.
Къ чему мнъ лгать? Въ сердечной глубинъ
Носилъ я образъ женщины нѣмецкой,
И былъ всегда онъ милъ и дорогъ мнъ
Своею непорочностію дътской.
Чей жаждетъ духъ любви и красоты,
Пускай спѣшитъ въ нашъ край благословенный.
О край родной! могилой будь мнъ ты:
Тебя прекраснъй нътъ во всей вселенной.

Послѣ Вальтера фонъ-деръ-Фогельвейде, нельзя не упомянуть вольфрамъ о Вольфрамѣ фонъ-Эшенбахѣ, который, хотя и знаменитъ своими фонъ-эпическими поэмами, но и по таланту и по характеру былъ чи- Эшенбахъ. стѣйшимъ лирикомъ. Не говоря уже о томъ, что Вольфрамъ— авторъ многихъ лирическихъ стихотвореній, и поэмы его—"Парциваль", "Виллегальмъ" и "Титурэль"—представляютъ изъ себя не что

иное, какъ сборники лирическихъ порывовъ, такъ какъ каждая отдъльная строфа въ нихъ дышетъ самымъ горячимъ лиризмомъ. Такимъ образомъ, Вольфрамъ—въ полномъ смыслъ слова миннезингеръ, и доказательствомъ этого можетъ послужить слъдующая пъсня Сигуны изъ поэмы "Титурэль":

Бывало, подъ вечеръ съ тоской въ окошко на степь я глядъла, Долина, теряясь вдали, одна предо мною бълъла. Онъ ръдко ко мнъ приходилъ, и горькой, обильной слезой Платить приходилося мнъ за счастье минуты одной.

Брожу отъ окошка въ ствив я взадъ и впередъ въ нетерпвнъв, Съ востока на западъ брожу, какъ будто въ меня убъжденье, О томъ, что случилось со мной, уже поселилось давно, И много ли, мало ль часовъ печалюсь я-все мив равно!

На бурныхъ я волнахъ подчасъ плыву по пучинъ глубокой И думаю: если бъ ко мнъ примчалась изъ дали широкой Внезапно счастливая въсть, въ утъху печали живой, Что горя сердечную боль утъщитъ мнъ другъ дорогой.

Куда удетвли навъвъ утъхи мои золотыя? Гдъ бодрость былан моя? гдъ радости сердца живыя? Одна намъ досталась судьба: онъ нуженъ одинъ миъ; но я — Въдь также ему дорога—что жъ онъ избъгаетъ меня?

Къ XIV въку проходить время процвътанія средневъковой лирики во Франціи, а нъмецкая рыцарская лирика, доведенная до смъшныхъ крайностей Ульрихомъ фонъ-Лихтенштейномъ въ его "служеніи дамамъ" и вызвавшая рядъ пародій со стороны Нитгарта и Тангейзера, сначала принимаетъ дидактическое направленіе, потомъ изгоняется изъ княжескихъ дворцовъ и дворянскихъ замковъ, ютится нъкоторое время въ городахъ и, наконецъ, замираетъ, уступая мъсто народной пъснъ. Можно было бы посмотръть, какъ привилась провансальская лирика въ другихъ странахъ Европы, но повсюду это были только отзвуки лирики трубадуровъ. Во всякомъ случаъ, эта лирика сдълала свое дъло: оставляя слъды по всей Европъ, она оказала большое вліяніе на образованіе всей средневъковой и новъйшей литературы.

И. Казанскій.



## XLVI.

## Театральныя представленія во Франціи въ концв XV BERA

Въ монотонной жизни средневъковаго города не было событія, Вопросъ глубже захватывавшаго общее вниманіе, сильнъе увлекавшаго все представнаселеніе, безъ различія сословія и состоянія, чівмъ представленіе мистерін, т. е. драмы съ сюжетомъ изъ Св. Писанія. Такое представленіе, вполив отвівчая общей набожности эпохи и вмістів съ твиъ удовлетворяя наивной страсти къ пышнымъ зрълищамъ, считалось религіознымъ и общественнымъ подвигомъ, за осуществленіе котораго брались съ благоговініемъ, молитвою и горячимъ усердіемъ. Всв классы общества, начиная съ блестящей знати и кончая сврымъ деревенскимъ людомъ, пылали истиннымъ энтузіазмомъ къ этому дълу и, забывъ на время сословные личные счеты и застарълыя взаимныя недоразумънія, сходились, — лишь только зарождалась гдъ-нибудь мысль о представленіи мистерін, - въ единодушномъ страстномъ желаніи содійствовать всіми силами успітху и блеску сложнаго и грандіознаго предпріятія.

Мистерін были предметомъ горячей симпатін всей Западной Европы съ XIV до начала XVI стольтія, но нигдь и никогда онъ не пользовались такою популярностью, какъ во Франціи во второй половинъ XV въка. Перенесемся мыслыю въ какой-нибудь изъ французскихъ городовъ этой эпохи; представимъ его себѣ со всъми особенностями средневъковой своеобразной обстановки, свидвтельствующей на каждомъ шагу о необезпеченной полу-военной жизни и тревожномъ, исполненномъ суевърія порываніи къ нетлънному и въчному существованію. Войдемъ въ одинъ изъ до-

RIBOL мистерін.

мовъ, похожихъ на неприступныя крѣпости, которые теснятся въ въ узкихъ и кривыхъ улицахъ, почтительно уступивъ обширную площадь громадному, величественному и таинственному готическому собору, съ возносящимися къ небу остроконечными башнями, краснорвчиво говорящему о томъ, что здвсь выше всего ставятся интересы въры и благочестія. Въ одной изъ комнатъ, по убранству которой легко догадаться о зажиточности и солидности владъльца дома, собралось нъсколько почтенныхъ, пожилыхъ людей, принадлежащихъ къ мъстной духовной и свътской аристократіи. Хозяинъ, серьезный и степенный старикъ, представитель уважаемой буржуазной фамиліи, члены которой нерѣдко занимали видныя судебныя и административныя должности въ городъ, пригласилъ ихъ къ себъ для совмъстнаго обсужденія очень важнаго вопроса. Дъло въ томъ, что прошло уже около пятнадцати леть съ того времени, какъ въ городъ была представлена въ теченіе трехъ дней "великольпная и поучительная" мистерія "Страстей Господнихь". Воспоминание объ этомъ торжественномъ и благочестивомъ зрълищъ начало уже бледнеть, воть почему было бы уместно и желательно позаботиться о новомъ представленіи мистеріи, назидательность которой для народа не подлежить сомньню. Кромь того, благополучное окончаніе разорительной войны, бремя которой тяготьло нъсколько лътъ надъ населеніемъ, и счастливое избавленіе отъ моровой язвы, свиръпствовавшей въ другихъ городахъ, обязывало всъхъ истинно - върующихъ возблагодарить Бога достойнымъ образомъ за всъ благодъянія. Но неужели возможно лучше почтить Создателя, какъ "представивъ въ лицахъ земную жизнь, страданія, крестную смерть и воскресеніе Господа нашего Інсуса Христа?" Правда, это дъло не легкое, поглощающее массу и труда и денегъ; но въ христіанскомъ усердіи горожанъ нельзя сомнъваться, въ средствахъ же, навърно, не будетъ недостатка: едва только въ городъ узнаютъ о задуманномъ благочестивомъ предпріятіи, какъ отовсюду польются щедрыя пожертвованія. Что касается до самаго текста мистерін (rollet), то сочинить его любезно согласился всьмъ извыстный почтенный каноникъ, краснорычивыйшій и ученъйшій докторъ теологіи, пользующійся литературною славою за свои духовныя стихотворенія, въ особенности въ честь Св. Діввы Маріи.

Собраніе одобрило всѣ приведенныя соображенія уважаемаго хозяина; всѣ были согласны въ томъ, что ничто не содъйствуетъ до такой степени преуспъянію въры, славъ Св. Церкви и спасенію

души, какъ именно представление мистерии. Чтобы не затягивать дъла, ръщено было завтра же обратиться къ городскимъ властямъ за разръщеніемъ и содъйствіемъ.

Городской мэръ и старшины (échevins) отнеслись къ проекту съ величайшимъ сочувствіемъ. "Принимая въ соображеніе, что, по милости Божіей, королевство французское обрътается въ добромъ миръ, хлъбъ и вино дешевы и всв припасы, слава Богу, въ изобили", они нашли вполнъ своевременнымъ разръшить представленіе св. мистеріи "для назиданія вірующих в и въ благодарность Господу за избавление отъ повальной бользни". Изъ городской кассы была ассигнована значительная сумма для постройки сцены и мъстъ для зрителей, подъ открытымъ небомъ, на самой общирной изъ городскихъ площадей. Для распоряженія хозяйственною стороною предпріятія и общаго завідыванія всімъ діломъ была избрана комиссія изъ 12 лицъ, честныхъ и набожныхъ гражданъ, въ составъ которой вошло большинство иниціаторовъ предпріятія съ титуломъ "главныхъ распорядителей" (superintendants). Режиссеромъ (meneur du jeu) назначенъ уже знакомый намъ, "краснорѣ4 чивъйшій и ученъйшій докторъ теологін", взявшійся написать мистерію, а декораторомъ и машинистомъ (maitre des secrets) искуснъйшій мастеръ плотничьяго цеха.

Такимъ образомъ, осуществленіе затьяннаго предпріятія было Осотавленіе обезпечено, и ученый докторъ могъ приняться за сочинение объщанной мистеріи. Понятія о литературной собственности въ средніе віжа не существовало, всякій браль свое добро, гдів его находилъ, пользуясь трудами предшественниковъ, какъ общественнымъ достояніемъ. Поэтому и нашъ авторъ, засъвъ за литературную работу, мало заботился о самостоятельности. Въ основу своей пьесы онъ положиль двъ мистеріи "Страстей Господнихъ" Арнуля Гребана и Жана Мишеля, уже прославленныя по всей Франціи. Приходилось лишь нъсколько передълать ихъ, сообразно съ мъстными условіями и личнымъ вкусомъ: кое - что сократить, исключивъ некоторые эпизоды, слишкомъ затягивавшіе ходъ действія, и кое-что прибавить, увлекшись нівкоторыми счастливыми находками собственной фантазіи и желаніемъ блеснуть обширною ученостью и начитанностію какъ въ отцахъ церкви, такъ и въ свътскихъ писателяхъ. Такимъ образомъ, на старой канвъ были выведены опытною рукою новые узоры, и мистерія вышла на славу, превосходнъйшая и поучительнъйшая, написанная притомъ весьма искусно риемованными стихами, общее число которыхъ

пьесъ.

доходило до 20,000. Но этимъ литературныя обязанности "красноръчивъйшаго и ученъйшаго доктора еще не кончились: ему предстояло выбрать или написать вновь два-три веселыхъ фарса, безъ которыхъ по принятому обычаю, требовавшему соединенія полезнаго съ пріятнымъ, не могло обойтись ни одно представленіе серьезной мистеріи. Въ виду этого онъ выписаль изъ Парижа нъсколько новыхъ фарсовъ, игравшихся тамъ съ большимъ успъхомъ "Базошскими клерками". Такъ называлось одно изъ обществъ актеровъ-любителей, игравшихъ исключительно веселые фарсы, шутки (sotties) и т. п., въ противоположность "Братству Страстей Господнихъ" (Confrérise de la passion), ставившему на своей сценъ мистерін. Одинъ изъ нихъ, называвшійся "Maitre Patelin", показался ему забавныйшимы и остроумныйшимы; читая его, почтенный каноникъ посмъялся отъ души, забывъ свою обычную серьезность и сдержанность. Итакъ одинъ превосходный фарсъ быль на лицо; второй сохранился въ архивъ городской ратупи послъ предыдущаго представленія мистерін; что касается до третьяго. то нашъ авторъ решился пустить въ ходъ, несколько исправивъ и передълавъ, фарсъ собственнаго сочиненія, написанный въ дни молодости, когда подобныя "свътскія" произведенія ему не казались еще гръховными.

Оглашеніе.

Когда вся литературная работа, занявшая нъсколько мъсяцевъ, была окончена, распорядители назначили традиціонное "оглашеніе" (сту) на первый день Пасхи. Такъ называлось объявленіе всему народу о задуманной постановкъ мистеріи, совершавшееся съ большою торжественностью.

Утромъ, послѣ обѣдни, когда праздничныя группы народа наполняли всѣ улицы, тяжелыя ворота растворились и выпустили
блестящую кавалькаду, сразу приковавшую всеобщее вниманіе.
Впереди ѣхали шесть трубачей, а за ними отрядъ городскихъ
стражниковъ въ кафтанахъ, обшитыхъ серебрянымъ галуномъ и
украшенныхъ гербами. Далѣе слѣдовали два герольда, на обязанности которыхъ собственно и лежало "оглашеніе"; ихъ легко было
узнать по одеждѣ, сшитой изъ чернаго бархата и атласа трехъ,
присвоенныхъ себѣ устроителями мистеріи, цвѣтовъ: голубого, желтаго и сѣраго. Затѣмъ ѣхали сами "распорядители" на коняхъ,
убранныхъ "сообразно ихъ положенію и состоянію" (bien montes
selon leur estat et сарасіте́); общее вниманіе привлекалъ "краснорѣчивъйшій и ученъйшій докторъ теологіи", державшій въ рукахъ
тяжелый свитокъ своей мистеріи. На каждомъ перекресткѣ всад-

ники останавливались; послѣ троекратнаго сигнала трубачей герольды выступали впередъ и громогласно читали стихотворное
объявленіе о томъ, что въ ближайшій праздникъ Св. Пятидесятницы и слѣдующіе за нимъ дни (въ большинствѣ случаевъ мистеріи разыгрывались въ Троицынъ и Духовъ дни, но нерѣдко представленія бывали и въ другое время, преимущественно лѣтомъ или
осенью послѣ уборки жатвъ) имѣетъ быть представлена "честно
и благочестиво" (honnestement et devostement) святая мистерія
"Страстей Господнихъ"; всѣ вѣрующіе, —богатые и бѣдные, знатные
и простые, —желавшіе принять личное участіе въ такомъ душеспасительномъ и богоугодномъ дѣлѣ, приглашались явиться въ назначенную церковь, гдѣ будутъ происходить репетиціи, подъ руководствомъ самого автора мистеріи (facteur du mystére). Объѣхавъ
главныя улицы города, блестящая кавалькада скрылась въ воротахъ ратуши.

Pozu.

Не прошло и часа, какъ въсть о необычайномъ и завлекательномъ предпріятіи достигла самыхъ отдаленныхъ городскихъ закоулковъ. Все оживилось, встрепенулось, зашумъло и заговорило. Почти въ каждой семьъ нашлись жаждавшіе завидной чести хотя разъ въ жизни фигурировать на сценъ въ роли какого-нибудь святого, мученика или просто знатнаго лица. Для мистеріи требовалось до двухсотъ исполнителей, но желающихъ было гораздо болье: въ назначенную церковь явилось такое количество претендентовъ, что громадному большинству пришлось уйти ни съ чѣмъ, въ полномъ разочарованіи. Тѣмъ сильнѣе была радость счастливцевъ, которыхъ режиссеръ счелъ годными для какой-нибудь роли, хотя бы и очень маленькой и незначительной.

Наиболье важныя и священныя роли, какъ Спасителя, апостоловъ, пророковъ, были уже ранье поручены лицамъ духовнаго званія; роль Божіей Матери была отдана красивому и моложавому священнику, такъ какъ обычай вплоть до XVI выка не дозволялъ женщинамъ участвовать въ представленіи мистеріи. Другія женскія роли были розданы юношамъ и мальчикамъ. Вст удостоившіся избранія должны были дать торжественную клятву на Св. Евангеліе въ томъ, что будутъ безпрекословно подчиняться режиссеру и исправно постіщать репетиціи; на нерадивыхъ налагался штрафъ.

Разучиваніе ролей, изъ которыхъ нѣкоторыя заключали въ себѣ не одну тысячу стиховъ, было дѣломъ не легкимъ. Поэтому прошло не мало времени, прежде чѣмъ явилась возможность приступить къ репетиціямъ. Последнія доставили почтенному режиссеру не мало труда и хлопотъ, такъ какъ неопытные любители, за исключеніемъ немногихъ, съ большимъ трудомъ постигали даже элементарныя тайны сценическаго искусства. Дъло не обощлось и безъ досадныхъ помъхъ. Когда все уже было слажено, вдругъ любитель, взявшій на себя отвітственную роль Іуды, обиженный чімъ то, закапризничаль и отказался играть. Это поставило режиссера въ большое затрудненіе. Трудно было найти другого любителя, который бы такъ удачно совмъщаль въ себъ требуемыя отъ этой роли качества: безобразную наружность и зычный голосъ. Къ тому же, роль предателя не принадлежала къ числу популярныхъ, и на нее немного находилось охотниковъ: кому же пріятно было провисъть добрый часъ на воздухъ, изображая самоубійцу, а потомъ въ аду получить изрядную потасовку отъ черезчуръ расходившихся чертей. Недавно быль случай въ состанемъ городъ, окончившійся очень печально: Іудъ, вынутому изъ петли полуживымъ, дьяволы такъ усердно намяли бока, что черезъ три дня онъ отдалъ Богу душу. Подобная неожиданность, не входившая въ программу мистерін, хоть кого могла смутить. Къ счастію, нашъ любитель вовремя одумался: получивъ отъ дьяволовъ объщаніе обойтись съ нимъ возможно деликатнъе, онъ взялъ свой отказъ назадъ.

ROCTIONIS.

Не мало также труда и времени было потрачено на сооруженіе сценическихъ костюмовъ, отличавшихся въ средніе вѣка такой роскошью и великольпіемъ, какія почти неизвѣстны современной сцень, довольствующейся нерѣдко поддѣлками всякаго рода. На средневѣковой сценѣ блестѣло настоящее золото и серебро и настоящіе драгоцѣные камни. По обычаю, каждый изъ играющихъ долженъ былъ самъ позаботиться о своемъ костюмѣ, но тѣ, которые не имѣли для этого средствъ, получали поддержку отъ богатыхъ сотоварищей и другихъ гражданъ. О соблюденіи исторической вѣрности въ костюмахъ никто и не думалъ, такъ какъ вообще въ средніе вѣка на всѣ предшествующія эпохи смотрѣли не иначе, какъ сквозь призму своего времени, и могли понять прошедшее только въ формахъ современной жизни.

Вслъдствіе этого, напримъръ, новозавътный Лазарь выъзжалъ на спену на богато убранномъ конъ, въ костюмъ средневъковаго рыцаря съ охотничьимъ соколомъ на одной рукъ; весело напъвая рыцарскую пъсенку, онъ ъхалъ на охоту въ сопровожденіи доъзжачаго со сворою гончихъ. Точно также Марія Магдалина изображалась средневъковой красавицей, прекрасной обладательницей фео-

дальнаго замка, одътой со всею роскошью средневъковой моды и окруженной толпою поклонниковъ-рыцарей, жаждующихъ преломить за нее копье на турниръ. "Виелеемскіе" пастухи были точною ко-пією съ французскихъ не только по костюму, но и по особенностямъ быта и т. д. Только костюмы наиболѣе священныхъ для христіанъ лицъ копировались не съ живой современности, а съ иконъ и скульптурныхъ изображеній, украшавшихъ средневъковые храмы. Соборная ризница, любезно предоставленная духовенствомъ въ распоряженіе режиссера, давала возможность, съ большимъ удобствомъ и безъ значительныхъ затратъ, одъть порядочное количество играющихъ въ приличные ролямъ костюмы. Бывали случаи, что для представленія мистеріи изъ церквей отпускались не только облаченія, но и священные сосуды и даже мощи.

Омотръ.

Когда пьеса была срепетована и костюмы готовы, наступило время для второго торжественнаго акта предпріятія, такъ называемаго "смотра" (monstre), который должень быль состояться ровно за недълю до Троицына дня. Утромъ городской герольдъ, сопровождаемый трубачемъ, объежаль весь городъ, приглашая участниковъ мистеріи явиться, въ своихъ сценическихъ костюмахъ, въ церковь, гдв происходили репетиціи, откуда они должны были направиться въ торжественной процессіи къ каеедральному собору. Въ ожиданіи этого великольпнаго зрымща, всь попутныя улицы были запружены народомъ. Имъя во главъ почтеннаго доктора, блестящая процессія въ строгомъ порядкі потянулась отъ церкви къ собору, при всеобщемъ ликованіи и звонъ всъхъ колоколовъ. Процессія была такъ длинна, что, когда апостолы, замыкавшіе шествіе, вышли изъ церкви, демоны, бывшіе впереди всъхъ, уже успъли достигнуть соборной паперти, хотя разстояніе между обоими храмами было довольно значительное. По общему признанію, костюмы были такъ великоленны, что лучшаго невозможно было и представить. Масса бархату, атласу и шелку прелестныйшихъ цвытовъ, богатое и блестящее оружіе, драгоцінные камни, золотыя и серебряныя украшенія — все это, при яркихъ лучахъ весенняго солнда, производило чарующее впечатление на восхищенныя толпы народа. На свътломъ фонъ процессіи темнымъ пятномъ выдълялась группа дьяволовъ. Они имъли рога, хвосты и раздвоенныя копыта и были одъты въ волчьи, бычачьи и бараньи шкуры, къ поясамъ были привъшены колокольчики и погремушки, производившіе странный шумъ; въ рукахъ у нихъ были длинныя горящія головни, на которыя они часто бросали воспламеняющіяся вещества, произво-

дившія огонь и дымъ. (Такъ описываетъ костюмъ "дьяволовъ" Раблэ въ своемъ знаменитомъ романъ "Гаргантюа и Пантагрюель"). Кромъ своихъ прямыхъ обязанностей, дьяволы въ мистеріяхъ исполняли роль шутовъ, потвшавшихъ публику; вотъ почему во время "смотра" ихъ встрвчали вэрывами смвха, хотя инстинктивно и сторонились отъ нихъ подальше, тъмъ болъе, что обитатели ада пользовались привилегіей выдълывать и налъ публикой не особенно пріятныя шутки: случалось, что невнимательнаго слушателя дьяволы увлекали на сцену и немилосердно тормошили. Когда вся процессія, не исключая и дьяволовъ, разм'естилась въ таинственномъ полумракъ готическаго собора, начался торжественный молебенъ, всв участвующіе въ представленіи молились съ большою набожностью (moult devostement) о томъ, чтобы погода оказалась благопріятной для приведенія въ исполненіе ихъ добраго и благочестиваго намівренія относительно мистеріи". Изъ собора процессія въ прежнемъ порядкъ прослъдовала обратно, вновь вызывая удивленіе и похвалы.

Полицейряженія.

Въ последнюю неделю передъ представлениемъ въ городе заокія распо- мізчалось необыкновенное оживленіе. Мізста для зрителей и сцена были уже выстроены; оставалось декорировать и украсить ихъ дорогими матеріями, коврами и флагами. Богатые граждане доставили всв необходимые для этого матеріалы, а также и разнаго рода вещи, требовавшіяся для обстановки сцены. Упомянутый "искуснъйшій мастеръ" плотничьяго цеха превзошель самого себя въ устройствъ такъ называемыхъ "секретовъ", т. е. механическихъ приспособленій для поднятія нівкоторых вактеровь на воздухь, для внезапнаго исчезновенія, чудесь и т. п., согласно съ ходомъ дъйствія. Къ концу недели стали уже съевжаться приглашенные изъ сосъднихъ городовъ, и толпами приходить крестьяне изъ окрестныхъ деревень. Въ виду ожидаемаго громаднаго стеченія народа, городскимъ мэромъ было издано распоряжение объ экстренныхъ мърахъ для поддержанія порядка и безопасности. Въ дни представленія всв городскія ворота должны быть заперты, исключая двухъ, охраняемыхъ усиленною стражею; для защиты имущества горожанъ "отъ воровъ и иныхъ недобрыхъ людей" наряжаются частые патрули, нъкоторыя улицы затягиваются цъпями. Всъ жители приглашались выставлять по вечерамъ фонари въ окнахъ своихъ домовъ для того, чтобы облегчить движение по улицамъ, а вмъстъ съ тъмъ и выразить свою радость по случаю такого торжественнаго событія. Занятіе торговлею и ремеслами въ эти дни; посвященные богоугодному дѣлу, строго запрещалось; исключеніе дѣлалось только для булочниковъ, пирожниковъ, трактирщиковъ и вообще торговцевъ съѣстными припасами и напитками, приглашавшихся, напротивъ того, расположиться съ своими продуктами поближе къ площади, чтобы зрители благочестивой мистеріи имѣли возможность въ антрактахъ подкрѣпляться пищею и напитками. Пріѣзжимъ гостямъ угощеніе предлагалось отъ города, для чего было заготовлено нѣсколько бочекъ вина и соотвѣтственное количество закусокъ. Позаботились также и о духовной пищѣ: по распоряженію епископа, обычные часы церковныхъ службъ были измѣнены съ тою цѣлью, чтобы дать зрителямъ мистеріи возможность посѣщать и богослуженіе.

Опена.

Наконецъ, наступилъ давно съ нетерпъніемъ ожидаемый день Св. Троицы. Съ ранняго утра на площадь, гдв возвышалась сцена, стали стекаться толпы народа, спешившаго занять места; каждый часъ приливали все новыя и новыя волны зрителей. Еще было далеко до начала представленія, когда не только уже самая площадь, но и всв прилегающія къ ней улицы и переулки были переполнены; овна и даже крыши прилегающихъ къ площади домовъ тоже были усвяны зрителями. Весь остальной городъ словно вымеръ, запертыя ворота и вооруженные отряды напоминали осадное положение. Вся жизнь сосредоточилась въ одномъ мъстъ. День выдался прекрасный. Подъ яркими лучами солнца обширная площадь представляла эрвлище поистинъ великольпное. На одномъ концъ ся возвышались построенныя полукругомъ, въ два яруса, мъста для зрителей, богато задрапированныя дорогими разноцветными матеріями и коврами. Здъсь собралось самое блестящее и избранное общество. Богатствомъ убранства выдълялась центральная ложа, украшенная городскими гербами; здесь находились почетныя лица: городскія власти, епископъ, аббатъ и другія. Все обширное пространство площади, отъ этихъ привилегированныхъ мъстъ вплоть до барьера (créneau), отдълявшаго сцену, кишъло безчисленными зрителями изъ простого народа, расположившимися, какъ попало: кто стоя. кто сидя. Какъ гигантскій пчелиный улей, гудъла и волновалась многотысячная толпа, нетерпъливо ожидая начала и устремляя любопытные взоры на таинственныя подмостки (échafauds), на которыхъ должно было происходить действіе. Бросимъ на нихъ взглядъ и мы.

Средневъковая сцена поражала своими грандіозными размърами и сложнымъ устройствомъ. Подобно самимъ мистеріямъ, она про-

изводила съ перваго раза впечатлъніе чего - то безпредъльнаго и жаотическаго; только присмотръвшись внимательно, зритель начиналъ оріентироваться въ массів мелкихъ деталей и понимать ея общій планъ и расположеніе. Все обширное пространство средневъковой сцены дълилось обыкновенно на три части, изъ которыхъ каждая имъла свое спеціальное назначеніе. Первая часть (champ или parloir), ближайшая къ зрителямъ, представляла свободную отъ всякихъ декорацій площадку, игравшую роль нашей авансцены. По сторонамъ ея располагались тв изъ актеровъ, которые въ данный моменть не были заняты въ пьесь; следовательно, здесь стояли ть, до которыхъ не дошла еще очередь, а также и ть, которые уже сыграли свою роль. Кулисъ на средневъковой сценъ не было, а всв актеры, участвовавшіе въ представленіи, оставались постоянно на глазахъ зрителей, исключая тъхъ случаевъ, когда, по ходу пьесы, нъкоторыхъ нужно было удалить непремънно, чтобы не уничтожить спенической иллюзіи. Здівсь же находился режиссеръ, заправлявшій всімъ представленіемъ и дававшій, въ случав надобности, необходимыя поясненія зрителямъ. На этой же передней части сцены сбоку быль устроень "адъ", имъвшій видь башни съ окнами, защищенными железными решетками. Входомъ въ адъ Служила огромная пасть дракона, которая раскрывалась и закрывалась сама собою и выпускала пламя и дымъ; по временамъ изъ этой пасти доносился до ушей зрителей оглушительный шумъ и ревъ: скрежетъ зубовный и стоны гръшниковъ смъшивались съ дикими завываніями дьяволовъ, дязгомъ желіва и грохотомъ бочки, наполненной камнями, которую катали подъ сценой, производя шумъ, поистинъ адскій.

Вторая часть сцены, лежавшая на одномъ уровнъ съ предыдущей и непосредственно примыкавшая къ ней, служила главнымъ мъстомъ дъйствія. Вся она почти сплошь была застроена особаго рода декораціями (mansions), изъ которыхъ каждая имъла вполнъ самостоятельное значеніе, изображая какой-нибудь городъ, храмъ, дворецъ, гору, садъ и т. п., вообще одинъ изъ пунктовъ дъйствія. Въ этомъ и заключалось главное отличіе средневъковой сцены отъ современной намъ: въ настоящее время, для обозначенія различныхъ мъстъ дъйствія, мъняются декораціи; въ средніе въка всъ послъдовательныя мъста дъйствія были сразу изображены на сценъ соотвътствующими декораціями, которыя были неподвижны и оставались неизмънными на все время представленія. Такимъ образомъ, не декораціи мънялись, а само дъйствіе перемъщалось послъдовательно, смотря по ходу пьесы, изъ одного пункта сцены въ другой, изъ одной "mansion" въ другую. Средневъковая сцена являлась, такъ сказать, сокращеннымъ изображеніемъ всей земли или, по крайней мъръ, значительной ея части; какъ на географической карть, зритель могь окинуть однимъ взглядомъ всь находящіяся на ней страны, города, моря и т. д. Какимъ же образомъ могло все это помъститься на однихъ подмосткахъ? Надо имъть въ виду, что устройство всехъ этихъ декорацій, изображавшихъ отдельные пункты действія, было крайне просто и даже наивно, и каждая изъ нихъ занимала очень небольшое пространство. Такъ, чтобы изобразить дворецъ Ирода, дълали маленькое возвышение, на которое ставили царскій тронъ, - вотъ и все. Для изображенія Іерусалимскаго храма считался достаточнымъ маленькій павильонъ, крыша котораго опиралась на легкія колонки. Труднъе было представить цълый городъ, но и это ничуть не смущало средневъковаго декоратора: онъ ставилъ стъну, изъ-за которой виднълись двъ-три крыши, продълывалъ въ ней дверь, а сверху помъщалъ надпись-"Назаретъ", "Виелеемъ", "Римъ" и т. д. При этомъ въ его глазахъ не имъло никакого значенія то обстоятельство, что Римъ помъстился бокъ - о - бокъ съ Назаретомъ, а отъ Іерусалима до Египта оказывалось не более пяти шаговъ. Такою же наивною простотою отличались всв другія декораціи: на фантазію зрителей тогда разсчитывали гораздо более, чемъ теперь. Если места на сценъ не хватало, то нъкоторыя изъ декорацій, изображавшія ту или другую мъстность, устраивались прямо на площади, рядомъ со спеною.

На третьемъ планъ отъ зрителей въ самой глубинъ сцены на возвышеніи пом'вщался рай, роскошно убранный шелковыми матеріями и уставленный красивыми растеніями и цвітами; за великольпнымъ золоченымъ трономъ здъсь быль поставленъ церковный органъ, величественные звуки котораго должны были раздаваться въ извъстные моменты дъйствія. Декораторъ, уже извъстный намъ "искуснъйшій мастеръ" плотничьяго цеха, много потрудился надъ устройствомъ и украшеніемъ рая, который, действительно, привель публику въ полнъйшій восторгъ.

Пока не началось представленіе, зрители, съ величайшимъ лю- Прологъ. бопытствомъ смотръли на сцену, разглядывая все ея сложное устройство и стараясь угадать смыслъ и назначение декорацій, въ особенности тъхъ, на которыхъ не было надписи. Оживленный гуль стояль на площади. Вдругь раздались звуки музыки, заста-

вившіе всіхъ затихнуть и обратить глаза въ одну сторону: по площади двигалась уже знакомая намъ процессія исполнителей мистеріи, казавшаяся теперь, при торжественной обстановкъ, еще великольниве, чымь во время "смотра". Подъ руководствомъ режиссера, всъ играющіе стали размінцаться на сцень. На золоченомъ тронъ рая возсълъ священникъ, изображавшій Бога Саваова; у его ногъ помъстились аллегорическія фигуры Истины, Правосудія, Милосердія и Мира, направо и наліво-ангелы съ арфами, флейтами и другими инструментами. Музыкальная часть мистеріи лежала на ихъ обязанности, вслъдствіе чего роли ангеловъ поручались обыкновенно хорошимъ музыкантамъ. У подножія рая стали Адамъ и Ева, которые должны были начинать действіе. Въ средней части сцены, гдъ были расположены такъ называемыя "mansions", всъ занили соотвътственныя ролямъ мъста: Иродъ помъстился въ своемъ "дворив", Іосифъ въ "Назаретв", первосвященники Анна и Кајафа въ "Герусалимъ" и т. д. Дьяволы, конечно, нашли себъ пристанище въ аду. Всв актеры, игравшіе второстепенныя роли, а также фигуранты (лица безъ ръчей) столпились пока по сторонамъ передней части сцены. Сюда же вышелъ "краснорвчивъйшій и ученъйшій" авторъ и режиссеръ мистеріи въ костюмъ Пролога (такъ называлось лицо, произносившее вступительную рѣчь). Онъ быль одъть въ бархатный камзоль фіолетоваго цвъта съ красными рукавами, на ногахъ были желтыя рейтузы и чулки и черные башмаки; въ одной рукъ онъ держалъ палочку, въ родъ дирижерской, а въ другой-свитокъ своей мистеріи. Когда, такимъ образомъ, сцена, наполненная дъйствующими лицами въ яркихъ и роскошныхъ костюмахъ, явилась во всемъ своемъ блескъ, восторгу и удивленію зрителей не было предвловъ. Напрасно почтенный авторъ обращался къ публикъ съ просьбою не шумъть:

> Silete! Silete! Silentium habeatis Et per Dei Filium pacem faciatis!

Прошло не мало времени, прежде чёмъ на площади водворилась тишина, и режиссеръ могъ начать, въ качествъ Пролога, свою вступительную рѣчь. Въ ней онъ объяснилъ публикъ всъ декораціи, назвалъ и указалъ всѣхъ дѣйствующихъ лицъ и очень обстоятельно разсказалъ содержаніе представляемой мистеріи; но особенно подробно остановился онъ на доказательствъ той мысли, что подобныя зрѣлища являются высокимъ христіанскимъ подвигомъ, богоугоднымъ и душеспасительнымъ.

Пока толпа внимательно выслушиваеть длинивншую проповъдь "красноръчивъйшаго и ученъйшаго доктора теологіи", воспользуемся временемъ, чтобы заглянуть въ прошлое мистеріи и объяснить, какъ онв возникли и развились въ средневъковой жизни.

Прежде чемъ занять выдающееся место въ обиходе средневе- Праздинуковой жизни, прежде чемъ стать общенароднымъ деломъ, волнующимъ и увлекающимъ всъ сословія, мистеріи пережили длинную одужевіе. и любопытную исторію. Впервые зародились онв въ ствнахъ католическаго храма и долгое время развивались подъ исключительнымъ вліяніемъ католическаго духовенства. Въ первоначальномъ своемъ видъ мистеріи входили въ составъ богослуженія; самое название ихъ происходить отъ латинскаго "ministerium", т. е. служба. Назначеніемъ ихъ было служить наглядной иллюстраціей къ евангельскому тексту, поясняющей народу то, что, благодаря употребленію латинскаго языка въ богослуженіи, не было ему вразумительно. Въ средніе въка была въ большомъ ходу такъ называемая "Библія б'ёдныхъ" (Biblia pauperum), состоявшая изъ одн'ёхъ картинъ безъ текста и назначавшаяся для "бъдныхъ духомъ", т. е. неграмотныхъ, необразованныхъ людей. Картины должны были, хотя отчасти, вознаградить ихъ за невозможность читать Св. Писаніе. Приблизительно такую же цель преследовала литургическая драма, вставлявшаяся въ богослужение и пояснявшая его для людей "бълныхъ духомъ", т. е. не понимавшихъ латинскаго изыка: Проследимъ первые зачатки подобной драмы.

Праздничное богослужение въ средние въка, въ особенности на Рождество и Пасху, отличалось необыкновенною торжественностью и великольпіемь. Обычный чинь службы казался недостаточнымь въ праздникъ; его старались продолжить и осложнить особенными пріуроченными къ празднику священными пѣснями, гимнами, чтеніями. Такія праздничныя вставки, называвшіяся "тропами", послужили главнымъ зерномъ, изъ котораго выросла богослужебная мистерія. Причиной этого было то, что тропы мало-по-малу стали пріобрътать характеръ драматическій. Праздничное чтеніе неръдко являлось въ формъ драматическаго діалога, въ которомъ участвовало нъсколько лицъ; отсюда былъ одинъ шагъ до мысли сопровождать такое чтеніе, для большей наглядности, соотвътствующимъ двиствіемъ. Во время пасхальнаго богослуженія, какъ только священникъ, читавшій Евангеліе, доходиль до того мъста, гдъ разсказывается, какъ жены муроносицы отправились ко гробу Спасителя, двое клериковъ, одътыхъ въ костюмъ муроносицъ, на-

Hoe Goro-



правлялись къ плащаницъ, около которой стоялъ священникъ, въ бъломъ хитонъ, изображавшій ангела. Между ними происходилъ діалогъ, заимствованный цъликомъ изъ Евангелія. Ангель. Кого ищете въ гробницъ, христолюбивыя жены? Жены - мгроносицы. Інсуса Назарея распятаго, о небожитель! Ангель. Его здесь неть, онъ воскресъ въ третій день, какъ предсказаль, идите и возвъстите о его воскресеніи. - Послів этого жены муроносицы уходили отъ плащаницы, распъвая вмъстъ со всъмъ хоромъ "Тебе Бога хвалимъ". Затъмъ богослужение продолжалось обычнымъ порядкомъ. Подобная же драматическая вставка употреблялась и во время перковной службы на Рождество. Ставились за алтаремъ ясли, въ которыя клалось восковое изображение младенца; мальчикъ, одътый ангеломъ, возвъщалъ пяти священникамъ, одътымъ пастухами, о рожденіи Спасителя словами Евангелія (Лук. Ц, 10-12); пастухи шли къ яслямъ, распъвая гимнъ; на вопросъ, кого они ищуть въ ясляхъ, они отвъчали: "мы ищемъ Спасителя, Христа и Господа"; тогда имъ показывали младенца, они поклонялись ему и уходили, распъвая "Аллилуія". Послъ этого начиналась объдня.

Два указанныхъ "тропа" могутъ считаться истинными зародышами пасхальной и рождественской мистеріи. Эти простъйшія формы литургической драмы стали постепенно осложняться посредствомъ прибавленія новыхъ лицъ и новыхъ событій. Такъ, на Рождествъ, на ряду съ поклоненіемъ пастуховъ, стали также изображать драматически и поклоненіе волхвовъ и избіеніе младенцевъ Иродомъ (officium pastorum, officium magorum, ordo Rachelis), а затъмъ и другія событія, сопровождавшія, согласно евангельскому разсказу, Рождество Христово. Съ теченіемъ времени всъ эти миніатюрныя драмы слились въ одну, такъ называемую "рождественскую мистерію". Подобнымъ же образомъ составилась и пасхальная мистерія, соединившая въ себъ всъ тъ драматическія вставки, которыя имъли мъсто въ пасхальномъ богослуженіи.

Итакъ, въ начальный періодъ своего существованія (X—XI вв.), мистерія была составною частью праздничнаго богослуженія на Рождество и на Пасху. Она исполнялась въ церкви священниками и причтомъ на латинскомъ языкъ и носила строго религіозный характеръ. Возникнувъ въ церкви, подъ крыломъ духовенства, преслъдовавшаго пъли назиданія и нагляднаго поученія, эта христіанская драма ревниво оберегалась отъ всякаго соприкосновенія съ мірскою, свътскою жизнью. Тъмъ не менъе, сохранить навсегда

свой строго-религіозный характеръ мистерія не могла: чъмъ популярные она становилась у падкаго до зрылищь народа, тымь болые ей приходилось невольно подчиняться народнымъ вкусамъ и требованіямъ. Въ теченіе XII и XIII стольтій мистерія все болье и болье отступаеть отъ прежняго строго-религіознаго типа и, порывая съ богослужениемъ, стремится сделаться светскимъ эрелищемъ. Вивсто латинскаго языка мистеріи стали мало-по-малу писаться на языкъ народномъ; вмъсто церкви стали разыгрываться сначала на паперти, а затъмъ около церкви въ предълахъ церковной ограды, причемъ исполнителями являлись уже не одни духовныя лица, какъ прежде, но и свътскіе любители изъ горожанъ и другихъ классовъ общества. Подъ вліяніемъ сближенія съ народною жизнью, мистерія стала допускать въ свою область свътскія пъсни и эпизоды комическаго содержанія, которые съ теченіемъ времени все болъе и болъе развивались. Свобода поэтическаго творчества, стъсненная въ литургической мистеріи узкими рамками разъ навсегда опредъленныхъ текстовъ, начала заявлять свои права. Уже въ XII в. въ мистеріи "Адамъ" мы видимъ попытку объяснить поступки действующихъ липъ психологическими мотивами, самостоятельно нарисовать и оттынить характеры; художественный инстинктъ начинаетъ вторгаться въ мистерію, и изъ сухихъ и бледныхъ перечней библейскихъ фактовъ оне стремятся сдълаться живыми и свободными произведеніями искусства. Къ сожальнію, далье робкихъ попытокъ въ этомъ направленіи мистеріи не пошли.

Въ третій періодъ своего существованія (XIV и XV вв.) мистеріи порываютъ окончательно всякую связь съ богослуженіемъ. Перешагнувъ черезъ перковную ограду, онъ разыгрываются на улицахъ и площадяхъ, въ самомъ центръ городской шумной жизни, и становятся любимъйшимъ общенароднымъ зрълищемъ.

Такова была исторія мистерій до того момента, къ которому относится нашъ разсказъ.

Между тъмъ "красноръчивъйшій и ученъйшій докторъ" окончилъ вступительную рѣчь, богатую назиданіемъ и поучительностью, и пригласилъ всѣхъ присутствующихъ помолиться передъ началомъ богоугоднаго дѣла. Всѣ зрители и актеры, обнаживъ головы, опустились на кольни и благоговъйно прослушали пропътую три раза хоромъ "ангеловъ", подъ аккомпаниментъ органа, флейтъ и арфы, молитву "Аче Магіа". Лишь только замерли въ воздухъ послъдніе звуки, величественной церковной музыки, режиссеръ, еще разъ

Ветховавѣтная драма.



убъдительнъйше попросивъ зрителей соблюдать тишину и спокойствіе, подаль знакъ актерамъ начинать дъйствіе.

Передъ глазами зрителей стали проходить лица и событія Ветхаго Завъта, представлявшія необходимый прологь къ грандіознъйшей христіанской драм'ть Искупленія рода челов'тческаго Сыномъ Божінмъ. Адамъ и Ева блаженствують въ раю, наслаждаясь первыми впечатленіями бытія. Но врагь человеческаго рода, сатана не дремлеть и придумываеть средства погубить первыхъ людей. Темныя адскія силы торжествують надъ беззащитною четою: грвхопаденіе совершилось. Н'ыть словь, чтобы выразить глубину раскаянія прародителей. Но божественное правосудіе должно торжествовать: прародители изгнаны изъ рая и устами Создателя имъ произнесенъ строгій и неумолимый приговоръ, но вмѣстѣ съ тѣмъ дана и надежда, что гръхопаденіе будеть искуплено Сыномъ Божіимъ. Далье быстро мелькають главные факты ветхозавътной исторін: Каннъ убиваеть Авеля, Ной спасается оть потопа, Авраамъ приносить въ жертву Исаака, Моисей выводить евреевь изъ Египта и получаетъ отъ Бога на горъ Синаъ заповъди и т. д. Въ теченіе 3 — 4-хъ часовъ были представлены событія нъсколькихъ тысячельтій. Въ заключеніе ветхозавьтной исторіи на сцень была изображена "Процессія пророковъ". Одинъ за другимъ: Валаамъ на ослицъ, Давидъ, Исаія, Іеремія, Аввакумъ, Даніилъ и др.; каждый изъ нихъ произносилъ пророчество о пришествіи Мессіи. Въ числъ "пророковъ" фигурировалъ римскій поэтъ Виргилій, пользовавшійся въ средніе въка репутаціей чародья и предсказателя, а также и древне-римская волшебница Сивилла.

Около 12 часовъ дня утреннее представленіе окончилось. Послѣ краткаго эпилога, режиссеръ предложилъ всѣмъ идти пообѣдать и затѣмъ вернуться на продолженіе мистеріи. Одни отправились домой, другіе, боясь потерять мѣсто, наскоро поѣли туть же на площади, пользуясь услугами безчисленныхъ продавцевъ, обступившихъ со всѣхъ сторонъ площадь со всевозможными припасами и напитками.

Рождеотво Храстово.

Во второмъ часу дня представленіе возобновилось. Прежде всего зрители присутствують при "райскомъ преніи" (Procès du paradis) между аллегорическими фигурами Истины, Правосудія, Милосердія и Мира. Первыя двѣ приходятъ къ престолу Бога и требуютъ примърнаго наказанія человѣческому роду за грѣхопаденіе прародителей, но Милосердіе и Миръ заступаются за человѣчество и молять о помилованіи людей. Обѣ стороны вступаютъ

въ споръ, который оканчивается объщаніемъ Бога послать въ міръ Искупителя, который принесеть себя въ жертву за гръхи людей и тъмъ удовлетворить божественное правосудіе. Въ знакъ примиренія Истина и Правосудіе лобызаются съ Милосердіемъ и Миромъ. Въ средніе въка существовали особенныя пьесы аллегорическаго характера, называвшіяся моралите (moralité); въ XV в. онв часто входили въ составъ мистерій, какъ въ данномъ случать. На средневъковой сценъ время летьло съ изумительною быстротою. Поэтому едва успъло прозвучать божественное слово объ искупленіи, какъ эрители уже присутствують при исполненіи объщанія. Драматизируется сначала Рождество Богородицы и Благовъщеніе, а затъмъ Рождество Христово; виелеемскіе пастухи идуть поклониться Новорожденному; волхвы приносять свои дары; Иродъ издаеть повельніе объ избіеніи младенцевь, которое немедленно и совершается, а Іосифъ съ Маріей успъвають спастись въ Египеть; вотъ уже Христу 12 лътъ, и онъ приводитъ всъхъ въ изумленіе толкованіемъ Св. Писанія въ Іерусалимскомъ храмъ. Адъ, между темъ, въ отчаяніи: дьяволы со злости терзають другь друга, къ великой радости благочестивыхъ слушателей. Въ заключение перваго дня представленія на особыхъ подмосткахъ, поставленныхъ на колеса и придвинутыхъ къ главной сценъ, былъ разыгранъ фарсъ, сочиненный "красноръчивъйшимъ и ученъйшимъ докторомъ теологіи", который оказался далеко не лишеннымъ комическаго дара и сатирической жилки. Въ фарсъ были выведены смъшныя сцены городской жизни, причемъ не было недостатка въ сатирическихъ вамекахъ на всемъ известныхъ личностей. Единодушный хохотъ публики свидътельствовалъ о томъ, что фарсъ пришелся по вкусу.

Шель уже седьмой чась вечера, и обращенный къ публикъ совътъ режиссера позаботиться объ ужинъ былъ какъ нельзя болъе умъстенъ. Народъ сталъ шумно расходиться съ площади, оживленно разговаривая о полученныхъ впечатленіяхъ. Вся ночь прошла въ лихорадочномъ возбуждевіи; музыка и пъніе не прекращались; почти никто не спалъ. Едва разсвело, какъ народъ уже потянулся на знакомую намъ площадь.

Въ Духовъ день, по примъру предыдущаго, были также назна- Миракли. чены два представленія: до и послъ объда. Утреннее представленіе началось по обычаю въ семь часовъ утра и было посвящено изображенію земной жизни Іисуса Христа отъ крещенія и до момента, когда Богочеловъкъ быль преданъ Іудою. Не довольствуясь раз-

сказомъ четырехъ Евангелистовъ, авторъ мистеріи обставиль главное дъйствіе массой подробностей, заимствованныхъ изъ богатаго средневъковаго запаса легендъ и апокрифовъ. Зрители питали истинную страсть ко всему необыкновенному. Съ XIII в. во Франціи пользовались популярностью пьесы, сюжетомъ которыхъ служило чудо, совершенное какимъ-нибудь святымъ или Божіей Матерью. Такія пьесы назывались мираклями (отъ лат. miraculum, т. е. чудо). Вотъ почему въ мистеріи съ особенною обстоятельностью изображались чудеса, совершенныя Іисусомъ Христомъ: исцъленіе слепорожденнаго, воскрешение Лазаря и др. Подобные эпизоды давали болъе простора личному творчеству автора какъ въ рисовкъ характеровъ, такъ и въ изображении дъйствительной жизни. Наиболье священныя лица, какъ Христосъ и апостолы, изображались двумя - тремя традиціонными чертами, недостаточными для индивидуальнаго различія. Характеристики были крайне слабы: это были не живыя лица, а бледные силуэты, напоминавшіе безжизненные и безцвътные барельефы въ средневъковыхъ храмахъ. Напротивъ того, въ изображеніи лицъ, не священныхъ или окруженныхъ меньшимъ ореоломъ святости, мы находимъ гораздо болъе жизни и красокъ. Характеристики Маріи Магдалины, Мареы, Іуды и Пилата принадлежали къ числу наиболъе удачныхъ. Понятно, что всв эти лица далекаго прошлаго являлись въ современной автору средневъковой оболочкъ, дававшей возможность рисовать современную жизнь и современные нравы. Питая страсть къ чудесному и сверхъестественному, средневъковая публика въ то же время желала видъть на сценъ воспроизведение собственнаго быта и обстановки во всъхъ ея мелкихъ реальныхъ подробностяхъ. Соединеніе чудесности съ грубымъ реализмомъ, безудержнаго полета фантазіи съ рабскимъ копированіемъ действительности составляетъ одну изъ типичнъйшихъ чертъ средневъковаго театра.

Отрасти.

Посвятивъ много мъста эпизодамъ объ обращении Маріи Магдалины и воскрешеніи Лазаря, подавшимъ поводъ къ нъсколькимъ сценамъ черезчуръ, можетъ быть, мірского характера, авторъ вернулся къ болъе строгому тону въ изображеніи Входа Господня въ Іерусалимъ. Приближается время Страстей, и настроеніе зрителей становится серьезнъе и вдумчивъе. Іуда ръшается предать Спасителя и входитъ въ заговоръ съ первосвященниками Анной и Каіафой. Отряжается нъсколько воиновъ, чтобы схватить Христа. Между тъмъ, происходитъ Тайная вечеря; Христосъ открываетъ тайну о предстоящихъ Ему страданіяхъ; Божія Матерь трогательно

умоляеть Божественнаго сына отклонить отъ себя "чашу сію". Идя по слёдамъ своего талантливаго предшественника, Арнуля Гребана, нашъ авторъ сумѣлъ въ этой сценв раскрыть всю глубину материнскаго любвеобильнаго сердца, всю нѣжность женской любящей души. Безутѣшно звучатъ отвѣты Спасителя, говорящіе о неизбѣжной необходимости пострадать за грѣхи людей. Богоматерь умоляетъ Сына отсрочить, по крайней мѣрѣ, крестную смерть и смягчить ужасы предстоящихъ страстей. Но все должно совершиться по волѣ Всевышняго. Эта сцена, исполненная трагическаго величія и задушевнаго лиризма, взволновала и потрясла зрителей до глубины души; у многихъ на глазахъ виднѣлись слезы.

Послв обычнаго перерыва для объда, всв вновь стали следить, затаивъ дыханіе, за дальнъйшимъ ходомъ божественной драмы. Богочеловъкъ въ рукахъ враговъ. Допросъ Христа и судъ изображается согласно Евангельскому разсказу; раскаяніе и самоубійство Іуды, напротивъ того, окружаются целымъ рядомъ легендарныхъ сказаній. Следуеть сцена бичеванія, представляемая съ мельчайшими, неръдко возмущающими душу подробностями, какъ и всъ другія мученія Христа, въ созерцаніи которыхъ средневъковая публика, привыкшая къ зрълищу физическихъ страданій и кровопролитія, находила какое-то бользненное наслажденіе. Печальное, удручающее впечатление отъ этихъ сценъ еще боле усиливается грубыми шутками палачей, бывшихъ одними изъ главныхъ представителей комическаго элемента въ мистеріяхъ. Смъщение высоко-трагическаго съ грубо-комическимъ составляетъ главную особенность средневъковой мистеріи, ръзко отличающую ее оть драмы античной и ложно-классической.

Изображеніемъ крестной смерти Спасителя закончился второй день представленія. Когда зрители стали расходиться, пошель дождь, не перестававшій всю ночь и почти весь слѣдующій день. По этому случаю представленіе, происходившее подъ открытымъ небомъ, не могло состояться. Только къ самому вечеру, когда небо очистилось отъ тучъ, былъ разыгранъ веселый фарсъ, которымъ "краснорѣчивѣйшій и ученѣйшій докторъ" разсчитывалъ поднять настроеніе народа, начавшаго приходить въ уныніе.

Затянувшееся благодаря дождю представление мистеріи было окончено утромъ въ четвертый день. Передъ глазами зрителей — Христосъ, висящій на крестѣ, а подлѣ Божія Матерь и Св. Іоаннъ, горько оплакивающіе кончину Сына Божія. Слѣпой сотникъ Лонгинъ прозрѣваетъ, коснувшись копьемъ ребра Іисуса. Послѣ этого

Digitized by Google

чуда дъйствіе вновь принимаєть аллегорическій характеръ: Св. Церковь и Синагога оспаривають другь у друга власть надъ міромть, побъда остается за Св. Церковью. Следуеть снятіе со креста, полюженіе во гробь и погребеніе Спасителя. Ко гробу поставлена стража. Но воть хоръ ангеловь возв'єщаєть о воскресеніи Христа. Сатама и Вельзевуль укр'єпляють свои влад'єнія; но Христось нисходитъ въ адъ и выводить оттуда души праведныхъ. Вознесеніемъ Христа на небо закончилась грандіозная мистерія.

Режиссеръ вновь вышелъ на сцену и обратился въ зрителямъ съ заключительною ръчью, которая, подобно прологу, представляла изъ себя длиннъйшую проповъдь, обильно уснащенную цитатами изъ Св. Писанія. Затъмъ всё присутствовавшіе пропъли "Тебе Бога хвалимъ".

Фароъ о Пателенъ. Но этимъ не все еще кончилось. Послѣ объда было назначено представленіе фарса. Попрежнему была придвинута къ сценѣ подвижная платформа, и на ней былъ сыгравъ фарсъ о Пателевъ, который ученъйшій докторъ теологія приберегъ для конца. Вотъ, что увидъли напослъдокъ жители.

Адвовать Пателенъ беструеть со своей женой Гильметой о печальномъ положении дель: кліентовь неть и жить нечемъ, неть даже приличнаго платья, чтобы показаться въ люди. Но нужда острить разумь: въ головъ пройдохи быстро составляется планъ ловкой мошенической продълки. Вотъ уже онъ стучится въ дверь къ купцу Гильому, торгующему сукнами. Первымъ долгомъ хитрецъ освъдомляется о эдоровьъ "почтеннъйшаго" ховянна, перебираеть всю его родню, расточая ей похвалы, и съ особеннымъ чувствомъ говорить объ его отцъ, на котораго Гильомъ похожъ, "какъ двъ капли воды". Со старикомъ они, въдь, были первые пріятели! То-то быль добрый человъкъ! (Пателенъ и въ глаза его не видълъ). Слово за слово, и почва для дальнейшихъ действій подготовлена. Между тымъ, Пателенъ успыль уже высмотрыть штуку отличныйшаго брюссельского сукна. Какъ будто невзначай протягиваеть онъ къ ней руку — начинаетъ разсыпаться въ похвалахъ ея изумительнымъ качествамъ, искусно перемъщивая ихъ съ восхваленіемъ покойнаго старика. Поторговавшись изъ приличія (за сукно онъ решилъ не платить ни су), Пателенъ просить отрезать отъ куска, сколько нужно на костюмъ ему и женв. Сукно отръзано и завернуто; настаетъ самый критическій моменть: надо платить деньги. Чтобы выйти изъ затрудненія, Пателенъ начинаеть распространяться о прелести истинной дружбы, въ родв той, какая была

у него съ отцомъ Гильома. Онъ хотълъ бы и съ сыномъ поддерживать тякія же дружественныя отношенія; отчего бы Гильому сегодня же не прійти къ нему на об'єдъ: жена жарить жирнаго гуся, да и винцо у него недурное; кетати они тамъ разсчитаются и за сукно. Перспектива пообъдать на чужой счеть побъждаеть нервшительность Гильона, такъ какъ онъ быль человекъ разсчетливий. Омь придеть, а вивств съ твиъ заяватить и купленное Пателеномъ сукно. Но Пателенъ не можетъ допустить, чтобы такой почтенный человать запрудняль себя тяжелой ношей; со сверткомъ сукна подъ мышкой онъ уходить изъ лавки, не переставая разсыпаться въ любезностяхъ. Гильомъ очень доводенъ выгодной сделкой: онъ порядочно надуль Пателена въ цене, да сверхъ того, нообъдаеть и выпьеть даромъ. Между твиъ, Пателенъ, вернувшись домой, составляеть планъ дальнейшихъ действій. Придуманная имъ уловка вполнъ удается. Предвкущая сытный объдъ и получение денегь. Гильомъ стучится въ домъ Пателена и, къ удивленію своему, узнаеть оть Гильметы, что мужь ея уже півлый мъсяцъ лежитъ въ горячкъ. "Да, въдь, онъ только что былъ у меня и купиль шесть аршинъ сукна", возражаеть недовърчиво купенъ. "Грежъ сменться надъ несчастными", прерываеть его, всклипывая, продувная Гильмета: "и бедняжка не нуждается въ сукие: скоро ему придется надъть бълый саванъ!" Гильомъ начинаетъ думать, что не Пателенъ, а кто-нибудь другой сыграль съ нимъ злую шутку, а, можеть быть, все это ему только приснилось. Онъ уходить домой, чтобы вновь смерить штуку сукна. Убедившись, что шести аршинъ дъйствительно не хватаеть, онъ, взбъшенный, возвращается въ домъ Пателена. Последній искусно притворяется, будто бредить въ горячкъ: онъ несеть невообразимую галиматью, заговариваеть на всехъ французскихъ наречіяхъ и т. д. Оглушенный всемъ этимъ, несчастный купецъ убегаетъ домой, убежденный, что самъ дьяволъ приходилъ къ нему въ лавку въ образъ Пателена. Дома его ждеть новое горе: пастухъ Аньеле, которому онъ поручиль свое стадо, докладываеть хозяину, что, по волъ Божіей, всв овды въ стадъ подохли. Подозръвая обманъ, Гильомъ тянеть пастуха въ судъ. И воть Аньеле направляется къ Пателену просить у него защиты. Продувной малый сознается адвокату, что овецъ извелъ онъ самъ: частью распродалъ, частью съблъ въ теченіе года. За приличную плату Пателенъ берется защищать пастуха на судъ и рекомендуеть ему слъдующій образь дъйствій: онъ долженъ притвориться идіотомъ и на всв вопросы отвъчать

однимъ овечьимъ блеяньемъ. Увидъвъ на судъ Пателена, котораго онъ только что оставилъ въ сильнъйшемъ бреду, Гильомъ совершенно теряетъ голову и перепутываетъ два своихъ иска: Пателена онъ обвиняетъ въ кражъ овецъ, а пастуха въ присвоеніи шести аршинъ сукна. Согласно инструкціи адвоката, Аньеле на всъ вопросы судьи отвъчаетъ овечьимъ блеяньемъ: бе! Ничего не понимая, разсерженный судья прогоняетъ отъ себя и истца и отвътчика. Выигравъ процессъ, Пателенъ напоминаетъ пастуху объ условленной платъ, но тотъ побиваетъ пройдоху его собственнымъ оружіемъ: на всъ вопросы о деньгахъ онъ отвъчаетъ все тъмъ же "бе". Одураченный Пателенъ грозитъ позвать полицію. "Попробуй-ка догнать меня сначала", говоритъ Аньеле и убъгаетъ.

Когда фарсъ, заставившій публику хохотать отъ души, былъ сыгранъ, наступилъ заключительный актъ колоссальнаго празднества, нъсколько мъсяцевъ волновавшаго все населеніе: всъ участвовавшіе въ представленіи мистеріи, одътые попрежнему въ сценическіе костюмы, а также и всъ зрители направились въ соборъ, чтобы возблагодарить Господа за благополучное окончаніе богоугоднаго и торжественнаго предпріятія.

Таково было значеніе мистеріи въ средніе въка. Самостоятельно возникнувъ на почвъ христіанской набожности и возросши подъвліяніемъ оригинальныхъ условій средневъковой жизни, онъ могуть быть разсматриваемы, какъ одно изъ наиболье яркихъ проявленій средневъковой культуры.

М. Розановъ.



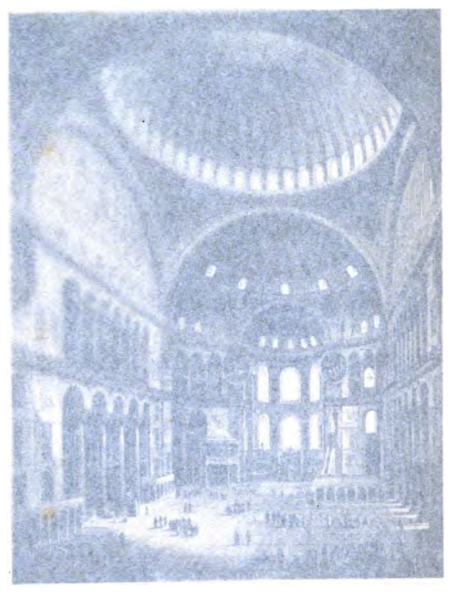


Фотот. К. Фишеръ, въ Москвъ.

СВ. СОФІЯ ВЪ КОНСТАНТИНОПОЛФ.



,во. поор при



 $46 < \sigma_{\rm S}/K_{\star}$  topologies, where  $M \approx 100$ 

5,700.11



Рис. 1. Наружный видъ св. Софія въ Константинополь.

## XLVII.

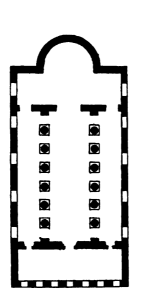
## Средневѣковое искусство.

## византійское искусство.

Эдиктомъ 312 года христіанству, дотол'в гонимому, Константинъ Уодовія, при даровалъ полную свободу в'вроиспов'вданія. 16 л'втъ спустя, въ которыхъ 328—9 году, тотъ же императоръ р'вшился основать новую хри- вародилось стіанскую столицу и остановилъ свой выборъ на Византіи. По по-византійское мокусотво.

Пособія: Strzygowski, J., Die Byzantinische Kunst въ Byzantinische Zeitschrift 1892, 1. Комдановъ, Н., Исторія византійского искусства и инонографіи по миніатюрамъ греческихъ рукописей. Байе, Византійское искусство (изъ Bibliothèque de l'enseignement des beaux arts). Schnaase, С., Geschichte der bildenden Künste, 2 Auflage, III Bd. Статьи Ө. Буслаева и Г. Филимонова въ Сборникъ Общества Древнерусскаго искусства за 1866 г. Чтеніе А. Поливанова—въ Педагогическомъ Сборникъ 1890, № 3.

велънію императора, римскіе художники украсили ее великольшными палатами, форумами, фонтанами, цирками, театрами, храмами, а богатые греческіе города для украшенія новой столицы отдали все, что только оставалось въ нихъ изъ античной скульптуры. Сюда были свезены лучшія статуи, изображавшія боговъ и героевъ классической древности. Эти два событія—дарованіе свободы исповъданія и перенесеніе столицы на почву древней Эллады, ближе къ Востоку—имъли большое значеніе для развитія христіанскаго искусства. Первое—дало ему возможность развиваться во всей полнотъ



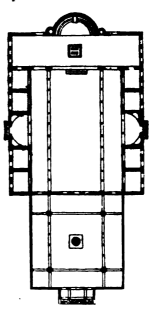


Рис. 2. Планъ гражданской базилики.

Ряс. З Планъ христіанской базилики.

и свободѣ, второе—обусловило характеръ его развитія. Въ Византіи, въ преддверіи Востока, въ новой столицѣ, гдѣ христіанскіе догматы получили законченное развитіе и сохранились непрерывно греко-римскія художественныя преданія и вкусъ, создались впервые для воплощенія христіанскихъ идей своеобразныя новыя христіанскія формы, наиболѣе совершенныя въ архитектурѣ и живописи и менѣе

Формы архи- удачныя въ скульптуръ.

тектуры: Не имъя готовыхъ формъ, въ самомъ началъ христіанская базилика и архитектура должна была обратиться, естественно, къ формамъ купольный языческимъ. Образдомъ для первыхъ своихъ храмовъ она взяла храмъ. базилику, зданіе, предназначенное для суда и торговыхъ сдълокъ,

Digitized by Google

по своей величить наиболье подходившее къ цъли христіанскаго храма, долженствующаго быть мъстомъ собранія върующихъ (рис. 2). Но заимствовавъ основную форму, она значительно измънила ее, приспособивъ ее къ потребностямъ христіанскаго богослуженія (рис. 3). Эта измъненная базилика представляла продолговатое четыреугольное вдаміе, раздъленное рядами колоннъ вдоль на 3 или 5 частей—кораблей (рис. 4). Средній корабль, возвышаясь нъсколько надъ боковыми, освъщаль внутренность рядомъ оконъ, помъщенныхъ въ верхней части стъны. Пристроенный къ поперечной стънъ для трибунала судьи, выступъ, абсида, послужилъ мъстомъ для христіанскаго ал-

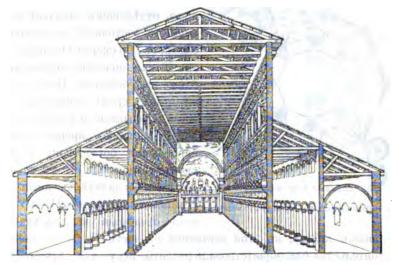


Рис. 4. Внутренній видь базидиня св. Потра въ Рим'я въ разріва.

таря. Воковые ворабли были назначены, одинъ—для мужчинъ, другой—для женщинъ. Къ собственно храму съ западной стороны примывалъ притворъ, нартексъ, для кающихся и оглашенныхъ, а къ нему обнесенный галлереею четыреугольный дворъ, атрій, съ водоемомъ по срединъ для священныхъ омовеній. Когда послъ явленія креста на небъ Константину и обрътенія Еленою креста, на которомъ пострадалъ Спаситель, крестъ повсемъстно сдълался предметомъ почитанія, базилика черезъ прибавленіе поперечнаго корабля получила новую, болье христіанскую форму, форму продолговатаго (латинскаго) креста. Длинныя залы базилики были покрыты первоначально плоскимъ потолкомъ, или двускатною крышею съ открытыми стропилами, а позднъе—идущимъ во всю длину сводомъ.

Рядомъ съ этими церквами базиличной формы была попытка создать, по образцу римской ротонды, согласно съ потребностями христіанскаго богослуженія, храмы, увѣнчанные куполомъ, гдѣ, въ противоположность длинной базиликѣ, всѣ главныя части группировались около центральнаго пункта (рис. 5). Круглые или восьми-угольные храмы, покрытые куполомъ, въ эпоху Константина и его ближайшихъ преемниковъ, появляются наряду съ базиликами одинаково какъ на востокѣ, такъ и на западѣ. Въ IV-омъ вѣкъ одинъ

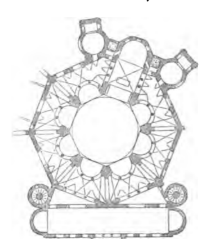


Рис. 5. Планъ церкви св. Виталія въ Равенив.

общій стиль господствоваль отъ одного конца имперіи до другого. Но съ теченіемъ времени, съ боль--окоп йондалає смеінецато половины отъ восточной, эта общность слабъеть. По смерти Өеодосія, византійская половина примыкаетъ ближе къ сосъднему Востоку, съ которымъ, кромъ общирной торговли, связывали ее азіатскія провинціи, далеко превосходившія европейскія богатствомъ и блескомъ цивилизаціи. И въ то время, какъ на западъ несчастія, постигавшія имперію въ IV и V ввкахъ, отвлекали умы отъ художе-

ственныхъ заботъ, въ этой восточной ея части болѣе спокойныя обстоятельства благопріятствовали развитію искусства. Вмѣсто того, чтобы воспроизводить однѣ и тѣ же формы, византійскіе архитекторы не перестаютъ видоизмѣнять и усовершенствовать ранѣе принятые планы базиликъ, пробуютъ разрѣшать разнообразными средствами задачу соединенія купола не только съ круглымъ или восьми-угольнымъ основаніемъ, но берутся за разрѣшеніе гораздо болѣе трудной задачи — соединенія купола съ четыреугольнымъ основаніемъ храма.

Ов. Оофія.

Эта задача была разръшена блестящимъ образомъ въ храмъ св. Софіи, воздвигнутомъ въ VI въкъ, въ царствованіе Юстиніана, въ Константинополъ (рис. 6).

Строителями этого храма были технически и эстетически образованные архитекторы, наслъдники античной цивилизаціи, Исидоръ изъ Милета и Анеимій изъ Траллеса — оба изъ тъхъ азіатскихъ провинцій, въ которыхъ архитектура въ IV и V вв. развивалась съ наибольшею оригинальностью. Эти два строителя гармонично сумъли сочетать элементы восточные, античные и христіанскіе, и создали настоящій христіанскій храмъ, который положилъ різкую грань между языческой и христіанской архитектурой и разъпочти навсегда со всею полнотою опреділилъ восточный типъ центрально-купольный, въ противоположность типу базиличному, съ этого времени окончательно утвердившемуся на Западів.

Вившность св. Софіи, даже куполь, при всей грандіозности и смълости своей конструкціи, не производить особеннаго впечатлів-

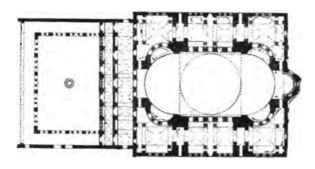


Рис. 6. Планъ св. Софія въ Константиноволъ.

нія (рис. 1). Нужно войти внутрь храма, чтобы понять всю его оригинальность и великольпіе.

Входя въ св. Софію съ западной стороны, мы проходимъ атрій, обнесенный съ трехъ сторонъ колоннадой, а четвертою стороной примыкающій къ самому зданію, и, минуя водоемъ по срединъ двора, чрезъ бронзовыя двери вступаемъ въ первый притворъ для кающихся, менее, чемъ другія части храма, украшенный. Пять роскошныхъ дверей ведуть отсюда во второй, также продолговатый, но болье просторный нартексъ, который покрыть сводомъ и украшенъ пестрымъ мраморомъ и мозаиками. Здесь разделяется путь женщинъ и мужчинъ: первыя по лъстницъ поднимаются въ назначенный для нихъ верхній ярусь, а мужчины могуть вступить черезъ 9 широкихъ и высокихъ дверей во внутренность храма (см. табл. І). Входящихъ встрвчаетъ громадное открытое квадратное пространство среди четырехъ крапкихъ столбовъ; эти столбы связаны наверху четырымя мощными дугами, а на нихъ покоится круглый карнизъ, надъ которымъ непосредственно и безъ подставки поднимается величественно, какъ бы вися въ воздухъ, необъятный куполъ, имъющій форму почти полушара, пронизанный 40 окнами при основаніи и весь залитый свътомъ. Съ востока и запада примыкають къ этому центральному квадрату полукруглыя большім абсиды, покрытыя полукуполомъ. Въ восточной большой абсидь, въ глубинъ противъ входа, выступають еще три малыхъ абсиды, покрытыя также полукуполами, такія же двъ полукупольныя малыя абсиды находятся въ западномъ большомъ полукружьъ, которое примыкаеть прямо къ нартексу и соединяется съ нимъ входными дверями. Справа и слъва отъ входа, по сторонамъ съверной и южной, тянутся два ряда громадныхъ колоннъ, связанныхъ арками, на нихъ встають попарно новыя колонны, подпирающія своды дру-

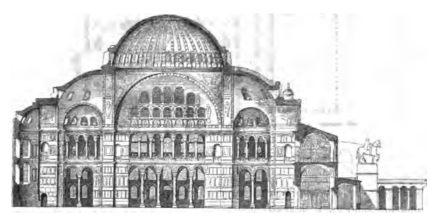


Рис. 7. Виутренній видъ св. Софін (въ разріжі съ востока на западъ).

гими рядами величественных арокъ (рис. 7). Эти ряды колоннъ отдъляють отъ главнаго средняго корабля, покрытаго куполомъ, два крытые сводами болъе назкіе корабля, раздъленные на два этажа, изъ которыхъ верхній назывался гинекеемъ, такъ какъ былъ предназначенъ для женщинъ.

Впечатлъніе разнообразно и художественно составленной постройки увеличивалось еще богатыми и блестящими укращеніями, безъ которыхъ не было оставлено ни одного мѣста. Темные стержни свезенныхъ отовсюду изъ античныхъ построекъ мраморныхъ колоннъ вѣнчаютъ напоминающія опрокинутую усѣченную пирамиду капители, окутанныя тончайшей филигранной рѣзьбой изъ бѣлаго мрамора (рис. 8). Эти бѣлыя капители и арки со сквозною вырѣзкой выдѣляются на темномъ фонѣ, словно серебряныя. Своды абсидъ, полукуполовъ и купола заняли огромныя величественныя фигуры Христа, Богоматери, апостоловъ, херувимовъ, на золотомъ или синемъ фонъ. Все, что могъ придумать пышный Востокъ,—все было употреблено въ изобиліи для украшенія храма. Но, несмотря на это излишество дорогихъ матеріаловъ, несмотря на все разнообравіе мраморовъ и кампей всякаго цвъта,—ивтъ непріятнаго впечатлівнія пестроты: надъ роскошью Востока царить здівсь гармоничный эллинскій вкусъ.



Рис. 8. Капитель колонны имъ св. Софія.

Но не блескъ матеріала, не исполненіе деталей давало то неотразимое впечатлѣніе, которое испытывали всѣ вступающіе вк храмъ. Общность зданія такъ могущественно поглощаєть все, что нужно сильно напрячь вниманіе, чтобы замѣтить всю прелесть отдѣльныхъ деталей. Это впечатлѣніе общности, единства, грандіозности, величія, даеть господствующій надъ всѣмъ куполъ (см. табл. І). При созданіи св. Софіи были приняты въ расчеть два теченія, которыя доселѣ руководили перковнымъ зодчествомъ. Съ одной стороны, желали базилики, удобной для вмѣщенія множества вѣрующихъ, съ длинными кораблями, идущими и устремляющими взоръ къ алтарю. Съ другой стороны, стремленіе художниковъ, овътскихъ и духовныхъ владыкъ направлялось къ тому, чтобы въ храмѣ было

достигнуто впечатлъніе поражающаго, мощнаго, всеобъемлющаго единства. Въ св. Софіи была дана впервые форма, которая, сколько возможно, слила преимущества базилики и центрально-купольнаго зданія. Громадный средній корабль ведеть и влечеть къ алтарю, а величественный куполъ, подчиняющій себъ всъ полукуполы, ниши и дуги, даетъ впечатлъніе величія и единства.

Съ окончаниемъ этого громаднаго сооружения архитектура христіанскаго Востока получила свой образецъ. Съ тъхъ поръ до конца XII в. на Востокъ нельзя указать ни одного храма въ видъ базилики. Концентрическия постройки съ куполами на столбахъ мно-

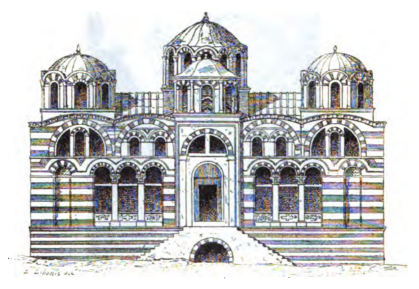


Рис. 9. Фасадъ цериви Теотовосъ въ Константинополъ.

жатся самыми разнообразными формами, какъ въ планахъ, такъ и въ фасадахъ. Но при всемъ разнообразіи онъ подчинены однимъ и тъмъ же выработавшимся условіямъ расположенія. Квадратъ съ вписаннымъ равноконечнымъ (греческимъ) крестомъ въ планъ, увъвчанный посрединъ куполомъ на четырехъ кръпкихъ столбахъ, ограниченный со стороны алтаря полукруглой абсилой, а съ противо-Дальныйте положной притворомъ, съ отдъльнымъ помъщеніемъ вверху для женраввитіе щинъ, остался на долгое время принадлежностью восточной церкви.

Дальнійшее развитіе формъ византійской архитектуры.

Дальнъйшее развитіе византійской архитектуры въ послъ-юстиніановское время ограничивается почти только тъмъ, что въ церквахъ число куполовъ увеличивается, что куполъ, высоко поднявшись надъ своимъ основаніемъ, получаетъ форму цилиндра, крытаго полусферой, и что на фасадахъ, представлявшихъ прежде одни горизонтальные карнизы, начали выказываться главные своды внутренности церкви (рис. 9). Эти черты характеризують памятники византійской архитектуры преимущественно X стольтія. Въ XIV в. мы замечаемъ возвращение къ главнымъ мотивамъ базилики, замещеніе византійской круглой арки аркою стральчатою, готическою и мавританской.

Подобно архитектуръ, живопись и скульптура первоначально для выраженія христіанскихъ идей должна была прибъгать къ формамъ античнымъ, языческимъ. И въ этихъ двухъ видахъ искус- живопись. ства, чемъ дальше въ древность, темъ больше античныхъ элеменментовъ, темъ меньше индивидуальности въ изображении священныхъ лидъ и событій. Въ искусствъ первыхъ четырехъ въковъ, въ живописи катакомбъ и скульптуръ саркофаговъ, мы не находимъ ни опредълившихся типовъ Христа и Богородицы, ни подробныхъ изображеній евангельскихъ событій. Христосъ изображается юнымъ, безбородымъ, въ видъ Орфея, играющаго на лиръ, дивная гармонія которой чаруеть птиць и звірей, или вь виді "добраго пастыря", несущаго на плечахъ агица. Когда Христосъ совершаеть чудеса, воскрешаеть Лазаря, претворяеть воду въ вино на бракъ въ Канъ. Онъ изображается одинъ, безъ исторической обстановки событій. Это не художественные типы, а символы.

Древне-христіанскій художникъ, хорошо владъя техникою античнаго искусства, но не умъя обнять во всей ясности полноту и глубину идей новой религіи, разными символическими намеками хочетъ только навести мысль на предметы, недоступные его изображенію. Съ IV в. восторжествовавшая надъ гоненіями церковь, освободившись отъ мрака катакомбъ, выступаетъ въ блестящихъ мозаичныхъ изображеніяхъ на ствнахъ громадныхъ храмовъ. Эти изображенія не намекають уже на событія и священныя лица, а напечатлъваютъ ихъ въ яркихъ образахъ, стремясь къ точнъйшему, какъ бы историческому воспроизведеню. И по мъръ того, какъ выясняется все подробнъе содержание христіанства, и христіанскія изображенія принимають все болье и болье точныя, соотвытственныя формы. Вместо заимствованія готоваго изъ античнаго искусства, появляются новыя формы, уже христіанскія. Таковы типы Христа, Богоматери, мучениковъ, апостоловъ, нъкоторыхъ отцовъ церкви съ ихъ индивидуальными характерами, съ отличительными чертами лица, въ опредъленномъ костюмъ; таковы изображенія

Визан-Tincess событій ветхаго и новаго завіта, создаваемыя византійским искусствомъ съ IV по VII вікъ.

Византійскіе художники этого времени охотно берутся за обширтальный ныя композиціи, въ моторыхъ ясно выступають всё подробности. характеръ Избъгая сюжетовъ, въ моторыхъ мвожество фигуръ мімпается мензображеній жду собой, они предпочитають тв, въ которыхъ почти и тъть движ христіан- женія, положеніе тъла спомойно и правильно, фигуры можно расокіе тяпы.



Рис. 10. Изображение Юстяніана на мозанка на церкви св. Аполикарія на Равенна.

положить, не нарушая однообразія и единства впечатлівнія, въ строгой симметріи. Благодаря этимъ свойствамъ, теряя много въ жизненности и свободів, эти композиціи монументальны и превосходно гармонирують съ монументальностью храмовъ. Въ этихъ композиціяхъ все строго, спокойно, величественно и производить сильное впечатлівніе (рис. 10).

Въ полукругъ надъ главными дверями въ нартексъ св. Софіи сохранилась очень хорошо до нашего времени такая монументальная мозаика (рис. 11). Она изображаетъ Спасителя во всемъ блескъ Его могущества, возсъдающимъ въ бъломъ одъяніи на великолъпномъ тронъ. Онъ благословляетъ одною рукою входящихъ въ храмъ и

держить въ другой рукъ раскрытую книгу съ начертанными на ея страницахъ словами: "Миръ вамъ! Азъ есмь свъть міру". Его лицо, окруженное нимбомъ, исполнено строгости, смягченной кротостью выраженія. Справа и слъва въ медальонахъ изображены Божія Матерь и Архангелъ Михаилъ. У ногъ Христа распростерся по-клоняющійся ему императоръ въ богатомъ одъяніи, съ діадемою на головъ и съ нимбомъ вокругъ нея. Въ этомъ блескъ и яркости приведеннаго къ общей гармоніи колорита, въ торжественно выступающихъ на золотомъ или синемъ фонъ ръзко очерченныхъ ликахъ, въ этомъ образъ Христа, въ торжествъ своей славы возсъдающемъ на престоль, мы ясно чувствуемъ высокое воодущевел-



Рис. 11. Христосъ на престояв. Мозанка въ св. Софія

ніе творчества торжествующей церкви. Эти лики вполн'є проникнуты новымъ христіанскимъ духомъ, но тамъ, гдіт не мізшаєть ему, античное искусство входить въ значительной степени. Оно проявляется въ вітрномъ рисункіт, въ правильныхъ благородныхъ пропорціяхъ, въ изяществіт тілесныхъ формъ, въ драпировкіт одежды. Христіанинъ-художникъ строго хранитъ преданіе античныхъ скульптурныхъ фризовъ, въ христіанскихъ храмахъ замізненныхъ мозанками.

Спокойныя, величавыя фигуры на одноцвътномъ фонъ, безъ грунта и заднихъ плановъ, это—перенесеніе на плоскость скульптурныхъ изображеній. Священныя изображенія со многими лицами

безъ наблюденія правиль перспективы, со многими отдълами на первомъ планъ, выражающими эпизоды одного и того же дъйствія, это—барельефы, въ которыхъ обыкновенно не наблюдалось единства времени и мъста. Даже самая потребность въ типическомъ обособленіи священныхъ личностей восходитъ къ эстетическимъ законамъ античной скульптуры, которая такъ отчетливо опредълила всъ типы классическаго Олимпа.

Но черпая изъ художественной сокровищницы античнаго міра, византійскій художникъ-христіанинъ проходить мимо всего чув-



Окульптура.

Рис. 12. Ангель ; різвьба на слоновой кости VI віжа).

ственнаго, случайнаго, заимствуя у антиковъ цвътущей эпохи достоинство, величіе, мощь. Создавая типъ, напримъръ, Спасителя, онъ отклоняется отъ того, что создано было греческой скульптурой для типа Зевса. Высокій лобъ, раздъленные посрединъ, спускающіеся на плечи гладкіе волосы, выраженіе кротости и величія, все это было совершенно ново въ искусствъ.

Заслуга созданія этихъ новыхъ, чуждыхъ языческому міру, чисто христіанскихъ типовъ принадлежитъ византійскому искусству, тому его періоду, продолжавшемуся по VII въкъ, когда, съ одной стороны, оно было одушевлено творчествомъ въ свободъ върованія торжествующей церкви, а съ другой стороны—владъло изяществомъ античной формы. Изящество это было прямымъ результатомъ того, что преданія классическаго искусства были еще

во всей свъжести, что изучене памятниковъ античной скульптуры, въ изобиліи распространенныхъ передъ глазами константинопольскихъ мастеровъ, было во всей силъ (рис. 12). Императоры не только покровительствовали художникамъ, но и саии упражнялись въ живописи и ваяніи. Скульптура, сближавшая искусство съ природою, жила въ Византіи съ IV в. по VII в. И хотя византійскіе ваятели еще любили античную скульптуру, и византійскіе живописцы часто вдохновлялись ею въ позахъ, которыя они придавали фигурамъ на композиціяхъ, однако въ то время, какъ архитектура и живопись развивались параллельно съ развитіемъ христіанскаго ученія, скульп-

тура приходила въ упадокъ. Юное христіанство наслѣдовало отъ іудейства боязнь скульптурныхъ произведеній. И по мѣрѣ того, какъ тѣлесная красота во всемъ ея совершенствѣ, изображеніе которой составляло цѣль и содержаніе античной пластики, теряла для христіанскаго художника цѣну, по мѣрѣ того, какъ все сильнѣе и сильнѣе противополагался духъ въ ущербъ тѣлу и требовалось умерщвленіе плоти, скульптура все менѣе и менѣе, конечно, могла дѣлать успѣховъ. Въ этихъ взглядахъ и отсутствіи покровительства церкви нужно искать причину того, что скульптурныя произведенія въ византійскомъ искусствѣ занимають второстепенное мѣсто и не

только не идуть много впередъ въ сравненіи съ позднъйшей римской скульптурой, но постепенно приближаются къ паленію.

Ръшительный ударъ развитію пластики, а виъстъ съ тъмъ и развитію другихъ изобразительныхъ искусствъ былъ нанесенъ иконоборствомъ, которое было начато Львомъ Исавріаниномъ въ 726 г. и въ которомъ, быть можетъ, не безъ вины восточное мусульманское вліяніе. Скульптура была лишена религіозныхъ сюжетовъ и осуждена была питаться пустою роскошью. Статуи и рельефы монументальнаго стиля были замънены красивымъ орнамен-



Рис. 13. Богоматерь съ Младенцемъ Христомъ (разьба на слоновой кости).

томъ и смѣлой рѣзьбой. И какъ ни велико было усердіе византійскихъ императоровъ послѣ иконоборства возстановить изящество стиля, они не могли сдѣлать болѣе того, сколько оказалось средствъ въ самихъ мастерскихъ и господствующемъ вкусѣ публики. Изящнос должно было замѣниться роскошнымъ и монументальный стиль перейти въ мелкія украшенія. Скульпторъ становится золотыхъ дѣлъ мастеромъ, литейщикомъ, чеканщикомъ и, если занимается скульптурой, то въ мелкихъ размѣрахъ на слоновой кости. Въ этомъ родѣ, въ барельефѣ, онъ еще производитъ работы высокаго достоинства, какъ показываетъ рельефъ, изображающій Богоматерь съ Мла-

Digitized by Google

денцемъ Христомъ, относящійся, въроятно, къ IX—X в. (рис. 13). Живописецъ укращаетъ рукопись миніатюрами и даетъ картины мозаистамъ. Въ теченіе IX и X стольтій художники исключительно занимаются искусствомъ промышленнымъ, напр., эмалью (рис. 14). Эти искусства, способствовавшія развитію восточнаго вкуса къ роскоши и сами имъ вызванные къ расцвъту, вполнъ соотвътствовали тому характеру роскоши и торжественности, который носилъ на себъ императорскій дворъ при Константинъ Порфирородномъ.

Вліяніе паденія окульптуры и аокетическобогословскаго направленія на живопись.



Рис. 14. Эмаль византійской работы,

Нанесеннымъ скульптуръ ударомъ теперь прерывалась непосредственная связь византійской живописи съ античнымъ преданіемъ. Вспыхнувшее временно, непосредственно за окончаніемъ иконоборства, возрожденіе живописи продолжалось недолго (рис. 15 и 16). Лишившись опоры въ скульптуръ, живопись начинаетъ терять свою силу, и следуя общему направленію, поражаеть въ миніатюрахъ превосходною техникою, тонкою законченностью и необычайнымъ богатствомъ орнаментаціи при начинающемся ослабленіи античнаго изящества. Рукописи эпохи иконоборства показывають, что въ это время совершился и другой переворотъ: подлѣ исчезающаго античнаго направленія усиливается направленіе богословское, иконописное.

Опасеніе возбудить соблазнъ поставило художниковъ подъ руководство и надзоръ духовенства. "Не изобр'втеніе живописцевъ производить иконы, а ненарушимый законъ

и преданіе православной церкви, не живописецъ, а св. отцы изобрѣтаютъ и предписываютъ; очевидно, имъ принадлежитъ сочиненіе, живописцу же только исполненіе",—гласило постановленіе Никейскаго 2-го собора 787 г. И чѣмъ дальше жило византійское искусство, тѣмъ болѣе оно теряло свободу художественнаго творчества и поэтическаго одушевленія, тѣмъ болѣе оно дѣлалось скованнымъ догматами ученія, подпадая все больше и больше подъ вліяніе богословія и аскетизма. Очищенные богословскою критикою, разработанные до мельчайшихъ подробностей иконописные сюжеты получаютъ окончательную форму, точное сохраненіе которой становится обязательнымъ для живописца, и его дъятельность сводится къ копированію. Наступленіе блестящаго политическаго состоянія имперіи вызываеть вновь вторичное пробужденіе византійскаго искусства, продолжающееся съ конца XI в. по конецъ XII-го. Но въ началь XIII в. крестоносцы наносять ему окончательный ударъ. Безцънныя статуи были переплавлены или увезены. Совершенно лишенное античныхъ образдовъ, ослабъвшее и изжившее свои силы византійское искусство, среди бъдствій и опустошеній имперіи, не могло уже возродиться вновь. Съ XI в. найдя себъ убъжище на



Рис. 15. Давидъ и Мелодія, Миніатюра изъ Псалтири IX или X въна.

Аеонъ, оно здъсь доживало послъдніе дни. Просматривая византійскія миніатюры XIII и XIV въковъ, мы присутствуетъ при самомъ ясномъ процессъ разложенія искусства, наблюдая, какъ техника ухудшается съ каждымъ покольніемъ мастеровъ, какъ краски мутньютъ, и гамма свътлыхъ тоновъ смыняется болье темной, какъ на смыну изящныхъ ликовъ выступаютъ длинныя худощавыя фигуры, лица съ впалыми щеками, съ глубоко ушедшими глазами (рис. 17). Симметричность усиливается, движенія дълаются жесткими и неповоротливыми, окостенъвшими, отдълка волосъ головы и бо-

роды, складокъ одежды получають оцепенелую правильность безъ малейшихъ следовъ античнаго вкуса.

Положеніе
византійскаго
нокусства
въ Европ'в
X—XI в'вка.

И это съ перерывами падающее послѣ иконоборства искусство стояло во главѣ художественной жизни тогдашней Европы Въконцѣ X вѣка греческихъ мастеровъ вызываютъ къ себѣ ко двору нѣмецкіе императоры. Въ началѣ второй половины XI столѣтія знаменитый аббатъ Монтекассинскаго монастыря Дезидерій, чтобы возстановить искусство въ Италіи, приглашаетъ изъ Константинополя греческихъ мастеровъ и подъ ихъ руководствомъ основываетъ въсвоемъ монастырѣ художественныя школы.



Рис. 16. Давидъ и Геремія. Миніатюра изъ св. Григорія Назіанскаго.

Такъ жило и развивалось византійское искусство. Оно получило свое начало отъ искусства античнаго: оно родилось среди его памятниковъ. Художники византійскіе глубоко понимали ихъ прелесть и прониклись тъми основными правилами искусства, которыя обусловливали его процвътаніе въ древности. Въ лучшую пору они, подобно представителямъ цвътущей эпохи античнаго искусства, искали величія и гармоніи въ расположеніи своихъ композицій, благородства въ позахъ, красоты типовъ, изящества драпировокъ, хотя и не всегда достигали этого въ должной степени.

Къ элементамъ греческаго происхожденія примъшались еще иныя вліянія, шедшія съ крайняго Востока. Въ архитектуръ эти вліянія очень замътны, то же нужно сказать и объ орнаментаціи, въ которой постоянно встръчаются заимствованные съ Востока мотивы, разработанные въ его духъ и стилъ. Отсюда особенно перешла къ

византійскимъ художникамъ любовь къ богатству и роскопи, которыми отличаются всё ихъ произведенія, отсюда явилось стремленіе передавать всё детали орнаментовъ условнымъ образомъ. Въ немъ тъ же сложныя сплетенія, тъ же небывалые цвёты, какіе часто встрёчаются на индійскихъ и персидскихъ памятникахъ.

Но византійское искусство не ограничнось соединеніемъ этихъ элементовъ различнаго происхожденія, а обнаружило при этомъ твор-

ческую способность, и именно въ религіозной области. Благодаря геніальному соединенію купола съ четыреугольнымъ основаніемъ, византійская архитектура решила задачу христіанскаго храма, придавъ внутренности зданія большую полноту, воздушность, богатство и впечатлъніе нераздъльнаго единства въ разнообразіи. Подобно тому, въ области живописи мы обязаны византійскому искусству первымъ и твердымъ созданіемъ христіанскихъ типовъ и строгаго церковнаго стиля. Красота античнаго искусства была освобождена отъ чувственности и внешности и сделалась въ немъ послушна выраженію христіанскихъ идей.

Среди міра, опустошеннаго нашествіями варваровъ и населеннаго одичавшими народами, одной Византіи было суждено хранить и развивать преданія греко-римской культуры. И она выполнила это призваніе. То, чему она научилась у древнихъ, то, что могло служить для христіанства, она сохранила, сообщила и передала приходившимъ въ



Рис. 17. Св. Іовинъ Предтеча, асонской живописи.

соприкосновеніе съ ней народамъ. Правда, византійское искусство не удержалось на той высоть, какой оно достигло въ VI и VII въкахъ, но самое его паденіе послужило на пользу другимъ; павшее искусство сдълалось болье удобнымъ для передачи, болье доступнымъ варварскимъ народамъ. Во всей исторіи мы не видимъ другого искусства, которое имъло бы такой широкій кругъ вліянія и распространенія. Византія являлась центромъ, отъ котораго въ раз-

Историческое вначеніе византійскаго нокусства. ныя стороны шелъ свътъ художественно-техническихъ знаній, и чъмъ ближе, тымъ больше, чъмъ дальше, тымъ меньше. Совершенно различные народы въ теченіе тысячи лытъ находили постоянно въ ней исходный пунктъ для своей художественной дыятельности. Италія и другія западныя государства, входившія съ Византіей въ общеніе, получали отъ нея художественныя знанія и технику. На съверо-востокъ Европы и въ азіатскія страны византійское искусство нашло себъ доступъ вмъсть съ христіанствомъ, которое было принято изъ Византіи. Такъ получило начало искусство русское, славянскія, искусство Грузіи и Арменіи. Но вліяніе Византіи не ограничивалось только христіанскими народами. Когда мусульмане покорили страны отъ Персіи до Испаніи, повсюду они нашли родственныя ихъ духу византійскія зданія и въ ихъ стиль они сдълали первые свои опыты.



Фотот. К. Фашеръ, въ Москвъ.

соворъ въ шпейеръ.



. ie



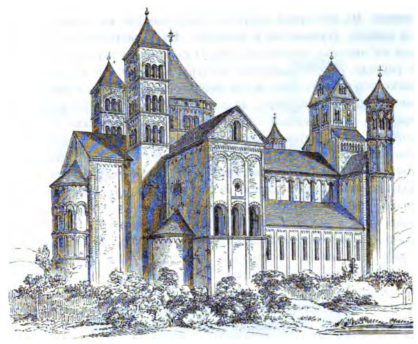


Рис. 18. Видъ храма въ Лавхъ.

## РОМАНСКІЙ СТИЛЬ.

Сильными, ръзкими чертами отмъчены X и XI въка. Это – время, Характеръ когда среди безпрерывныхъ войнъ, при всеобщемъ невъжествъ и дикихъ нравахъ у склоннаго часто къ насилію общества просыпалась вдругь совъсть, страхъ передъ наказаніемъ Божіимъ вызываль сознаніе собственнаго безсилія и исканіе высшей помощи; когда раскаяніе въ гръхахъ и благочестіе находило себъ проявленіе въ страстныхъ порывахъ; когда, опираясь на это, создалось господство духовенства, и дерковь положила на всъ явленія жизни свой отпе-

BHOXH. Значеніе церкви.

Hocobia: Schnaase, C., Geschichte der bildenden Künste, 2 Aufl., IV Bd. Reber, F., Kunstgeschichte des Mittelalters. Springer, A., Handbuch der Kunstgeschichte, II, Mittelalter. Corroyer, L'architecture Romaine (1832 Bibliothèque de l'enseignement des beaux arts). Статьи Ө. Буслаева въ "Монхъ досугахъ". Kуглеръ,  $\Phi$ ., Руководство къ исторіи живописи. Любке, B., Исторія пластики. Каррьерь, М., Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры и идеалы человъчества, III.

чатокъ. Въ это время искусство было всепъло или почти всепъло въ рукахъ духовенства и монаховъ. Въ монастырскихъ школахъ или въ школахъ епископовъ наряду съ науками изучали искусства и ремесла: отсюда выходили мастера, которые, въ эту эпоху религіознаго одушевленія, когда повсюду основывались и закладывались церкви и монастыри, являлись руководителями въ построеніи храмовъ. Они призывали себъ на помощь своихъ мірскихъ братьевъ, которые съ радостью принимали участіе въ этой благочестивой дъятельности, видя въ ней заслугу и самое върное средство къ тому, чтобы загладить свои гръхи. Эти мірскіе сотрудники не довольствуются только дарами и приношеніями, но несуть службу лично, считая ее тымь болые дыйствительной для дыла спасенія, чъмъ ниже и труднъе она. Поэтому къ строящемуся собору стекаются мужчины и женщины со всехъ сторонъ. Князья, рыцари и ихъ дамы вибстб съ народомъ доставляютъ камень и дерево для построенія храма, приготовляють пищу и раздають ее работникамь. Только тотъ допускался къ этому служенію, кто созналъ свои гръхи и принесъ горячее раскаяніе, свято объщаль христіанскую любовь ко встыть сотрудникамъ-братьямъ, смиренное повиновение начальствующимъ при построеніи храма священникамъ. Кто не прощаль охотно обиды, или выказываль неповиновеніе, тоть дылался недостойнымъ членомъ и изгонялся изъ этой общины. Дневная работа начиналась исповедью и молитвой, и ночью при свете факеловъ въ опредъленные часы раздавались торжественные гимны. Это имъло мъсто преимущественно въ Нормандіи и съверной Франціи, гдъ съ конца XI до половины XII въка особенно сильно было это благочестивое рвенье. Но и въ другихъ мъстахъ повторялось то же, только, въ менње крупныхъ размърахъ.

Руководство при возведеніи постройки исключительно принадлежало духовенству: міряне были только помощниками и расходились, если они всполняли обътную работу и заслужили отпущение гръховъ.

Характер-ADXHTOK-Typė.

Понятно, какіе это будуть храмы: они — грубоваты, какъ ные черты храмы, созданные недостаточно развитыми художниками грубаго романскаго времени; они-кръпки, массивны, какъ зданія опаснаго времени и отиля въ эпохи насилія; величественны и спокойны, какъ отраженіе спокойнаго величія церкви. Понятно, что эти художники въ такое малоблагопріятное для развитія искусства время не создадуть сразу совершенно новаго, а воспользуются въ значительной степени готовымъ старымъ. И они дъйствительно воспользовались римскими формами, которыя и даютъ новому стилю названіе романскаго.

Но взявъ для храма за основаніе римскую базилику, новое искусство подъ руководствомъ представителей церкви мало-по-малу

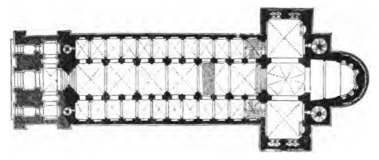


Рис. 19. Планъ собора въ Шпейеръ.

развиваеть новый типъ, сливая античное преданіе съ требованіями западнаго богослужебнаго обряда и настроеніемъ новыхъ народовъ.



Рис. 20. Крипта въ Сенъ-Дени.

Продолговатая четыреугольная зала базилики измѣняется и получаетъ форму продолюватаю латинскаю креста пересѣченіемъ корабля продольнаго кораблемъ поперечнымъ и удлиненіемъ восточной части, гдѣ помѣщается хоръ, обнесенный полукруглой крѣпкой

ствною абсиды (рис. 19). Хоръ предназначенъ для многочисленнаго причта и алтаря; онъ приподнятъ и отдъленъ нъсколькими ступенями отъ пола остальной части храма подобно тому, какъ духовные отдълются и стоятъ выше мірянъ въ церковной іерархіи среднихъ въковъ. Подъ этимъ болъе другихъ частей храма освъщеннымъ возвышеніемъ хора — мрачный склепъ, нижняя церковь, крипта, несмотря на греческое свое названіе, не имъющая ничего византійскаго въ своемъ происхожденіи (рис. 20). Если спустимся въ это подземелье храма съ немногими отверстіями для свъта, мы во мракъ

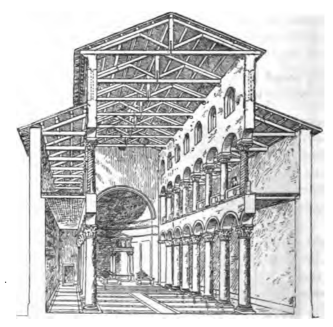


Рис. 21. Внутренній видъ романскаго храма.

увидимъ сотни свътящихся точекъ, будто звъздочекъ, которыя слабымъ мерцаніемъ освъщаютъ своды длинныхъ переходовъ подъ храмомъ, которые можно разсмотръть настолько, чтобы увидъть гробницы съ лежащими на нихъ каменными фигурами здъсь похороненныхъ епископовъ, аббатовъ и князей — строителей храма, алтарь, увъщанный множествомъ небольшихъ зажженныхъ лампадъ и положенныя здъсь мощи святыхъ.

Поднявшись въ верхній этажъ храма, мы войдемъ въ громадную залу съ двумя или четырьмя продольными рядами столбовъ или колоннъ, которые дълять залу на три или пять кораблей, изъ

которыхъ средній значительно возвышается надъ боковыми (рис. 21). Колонны массивны, толсты, на упругомъ базисѣ, укрѣпленномъ еще по четыремъ угламъ лапами льва или листами (рис. 23), съ коринеской или широкой кубической закругленной книзу капителью (рис. 22). Эти



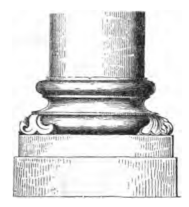


Рис. 22. Капитель романской колонны.

Рис. 23. Базисъ романской колонии.

солидныя колонны съ солидными базисами и капителями нужны для того, чтобы поддержать 'при помощи широкой круглой арки

массивныя продольныя стѣны главнаго средняго корабля, отдѣляющія его отъ боковыхъ (рис. 24). Какъ и главный средній корабль, такъ и боковые, болѣе низкіе, накрыты или деревяннымъ плоскимъ потолкомъ (рис. 21), или каменнымъ полукруглымъ (рис. 25), или крестовымъ сводомъ (рис. 26). А тамъ, гдѣ пересѣкается корабль продольный кораблемъ поперечнымъ, объединяя весь храмъ, высится массивный иногда многогранный куполъ, или башня, какъ бы отражая господствующее и давящее единство церкви (р. 27). Стѣны тоже массивны: въ нихъ немного оконъ, онѣ малы, и въ храмѣ царитъ полумракъ (рис. 28).

Въ этихъ спокойныхъ очертаніяхъ храма мы поражены церковною строгостью; мы слышимъ здъсь торжественные гимны, тихіе шаги молящихся, видимъ торжественныя шествія, въ



молящихся, видимъ торжественныя шествія, въ Рис. 24. Круглая арка. Длинной власяницъ монаха, идущаго медлительной походкой, или всего закованнаго въ тяжелую броню рыцаря.

По витой лъстницъ, очень удобной для всхода, съ широкими ступенями, можно взобраться наверхъ на одну изъ башенъ собора. Ихъ часто двъ у главнаго входа. Массивныя, твердыя, онъ поддерживаютъ зданіе собора подобно тому, какъ папа и императоръ поддерживаютъ единство средневъковья, не давая распасться хри-

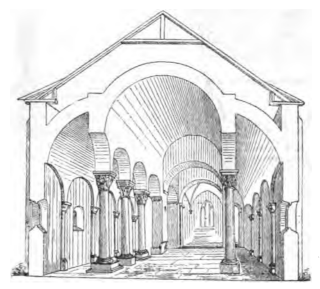


Рис. 25. Полукругаый сводъ.

стіанскому міру. И чізмъ выше вы поднимаетесь, тізмъ шире и шире открываются далекія окрестности, и вамъ становится вполнів понятно, почему средневізковые соборы были не только храмы для



Рис. 26 Крестовый сводъ.

молитвы, но и неприступныя крівпости со сторожевыми башнями. Когда въ войну 1870 года пруссаки заняли Шартръ, жителямъ этого города запрещено было всходить на соборныя башни изъ опасенія, чтобы они не могли сообщаться черезъ сигналы съ французскими отрядами (рис. 29).

Овульнтура. Снаружи простыя станы собора уврашены фризомъ изъ ряда небольшихъ полукруглыхъ аркадъ (рис. 30). Все богатство скульптурныхъ украшеній сосредоточивается на главномъ фасадъ зданія съ полукруглой романской аркою на невысокихъ столбахъ или колоннахъ широкаго портала (рис. 31). Надъ нимъ круглое окно—роза. А самъ порталь весь украшенъ орнаментомъ изъ листьевъ, фигурами чудовищъ, животныхъ, людей, которыя вставлены въ твердыя строгія рамки, данныя архитектурными линіями. Чтобы тронуть грубыя сердца, глухія часто къ словамъ учителя церкви, скульпторъмонахъ старается подъйствовать на входящихъ въ храмъ сильными ръзкими скульптурными изображеніями мученій, страданій, чудесь, вызвать ими ужасъ, изумленіе, страхъ, мысль о наказаніи (рис. 32). Онъ заботится здъсь не столько о красотъ, изяществъ, върности

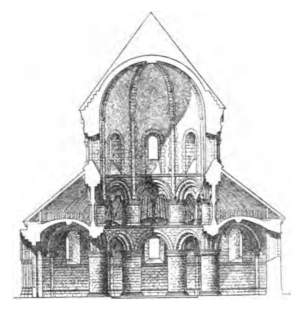


Рис. 27. Схема устройства купола въ романскомъ храмъ.

природъ, сколько о силъ впечатлънія, и онъ достигаетъ этого. Небольшія рельефныя изображенія гръхопаденія, изгнанія изъ рая, и другія сцены изъ св. исторіи на капителяхъ колонвъ, тяжелыя, короткія фигуры святыхъ и апостоловъ и наверху въ кругу надъдверью пришедшій міръ судить Христосъ, окруженный символами евангелистовъ (рис. 33), уродливыя фигуры демоновъ и гръшниковъ (рис. 32)—все это ярко раскрашено и сильно говоритъ въ камитъ о мысли художника. Скульптурой украшены алтарь, каеедра и капители колоннъ внутри храма. П здъсь, подъ полутемными сводами храма, вы увидите фантастичныхъ животныхъ съ рогами, когтями, страшныя маски, кривляющагося демона и людей, подвергнутыхъ ужаснымъ му-

ченьямъ (рис. 34). Это — ужасы, грезы, которыя видълъ средневъковый христіанскій міръ при наступленіи почти каждаго стольтія и особенно при приближеніи тысячнаго года, когда ожидали кончины міра и наступленія страшнаго суда. И этоть адъ, и эти чудовища, которыя грезились, весь ужасъ, который испытывали люди, окаменъль въ фантастической, часто грубой, мо всегда величавой скульптуръ.

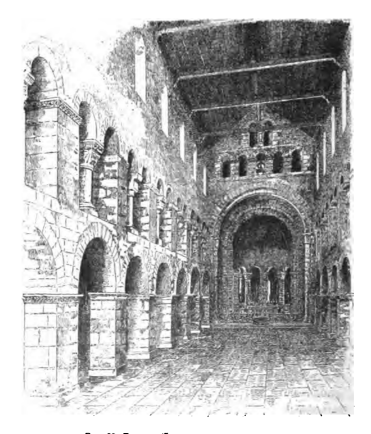


Рис. 28. Внутренній видъ романскаго храма.

Скульптурныя украшенія и здѣсь раскрашены яркими сильными красками, чтобы привести ихъ въ гармонію съ остальнымъ пестрымъ убранствомъ собора. Эту любовь къ пестрому украшенію храма романскій стиль унаслѣдовалъ отъ византійскаго и прибавиль еще росписныя окна. Изрѣдка на стѣнахъ романскаго храма можно встрѣтить другой остатокъ византійскаго вліянія—мозаику,

чаще шитые или тканые ковры покрывають алтарь, сидівнія на хорів и огромныя стіны храма, а оставшимися свободными частями стінь овладівла вполнів живопись.

На темносинемъ или золотомъ фонъ воясъдаетъ въ абсидъ Живопись: Христосъ на престолъ, по стънамъ стоятъ или движутся въ сія- античные

житичные витичные и итичные народиви житазія.



Рис. 29. Соборъ Богоматери въ Пуатье.

ніяхъ, мантіяхъ, иногда въ костюмахъ средневѣковаго покроя немного мѣстнаго типа, аскетически строгія, важныя фигуры святыхъ, апостоловъ съ неправильными, схематически-сильными контурами,

которыя сплошь, безъ твней, покрылъ краскою, иногда съ золотыми бликами художникъ - монахъ (рис. 35). Чтобы дать себъ болъе ясное представленіе о живописи романскаго стиля, намъ нужно обратиться въ библіотеку собора или монастыря и посмотръть рукописи древнихъ писателей, бестіаріи, молитвенники,

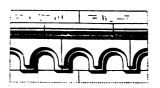


Рис. 30. Фризъ изъ аркадъ.

извлеченія изъ св. отцевъ и Евангелія (рис. 36). Въ миніатюрахъ, служащихъ къ поясненію текста, мы найдемъ животныхъ въ позахъ, живо схваченныхъ любящимъ охоту художникомъ, аллегорическія, житейскія сцены, прихотливый орнаментъ заглавныхъ буквъ, со-

ставленный изъ фантастическихъ драконовъ, дикихъ людей, кентавровъ, символическія иллюстраціи къ Св. Писанію. Въ этихъ миніатюрахъ иногда сквозь формы, показывающія вліянія античныя и византійскія, ясно отражается внутренняя работа, мысль и чувства художника. Въ великолъпномъ евангеліаріи, хранящемся въ Мюнхенской придворной библіотекъ, есть очень интересная въ этомъ отношеніи картина. Сюжетъ ея — побъда надъ смертью чрезъ крестную

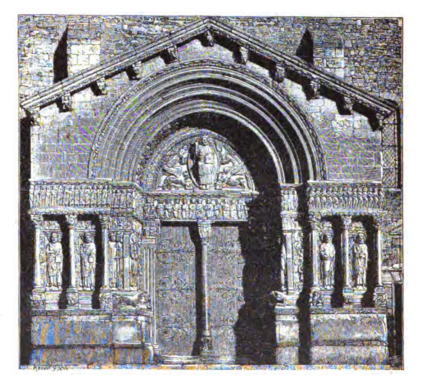


Рис 31. Портажь собора св. Трофима въ Арав.

жертву І. Христа. Въ срединъ картины І. Христосъ на крестъ. На немъ красное одъяніе, царская корона и священническая риза. Нъсколько ниже по объимъ сторонамъ крестоваго дерева стоятъ слъва vitа—жизнь—женская фигура въ коронъ, украшенной крестомъ, и въ богатой одеждъ, съ поднятыми вверхъ лицомъ и руками; справа mors—смерть—блъдная, съ растрепанными волосами, лицо наполовину закрыто, глубокая рана на шеъ, тъло полуобнаженное, она худо одъта и готова упасть, съ изломаннымъ копьемъ и косою въ ру-

кахъ. Драконъ, выходящій изъ дерева, какъ будто кусаетъ фигуру въ руку. По объимъ сторонамъ картины пом'вщены мелкія изобра-



Рис. 32. Скульптура на портала собора въ Отена (часть изображенія Стращивго суда).

женія: вверху—sol и luna—солнце и луна, закрывающія свое лицо. Потомъ справа—Новый Завъть—женская фигура въ коронъ съ по-



Рис. 33. І. Христосъ, окруженный символеми евангелистовъ (съ портала св. Трофима въ Арлъ). ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪК. В. П. 56

обднымъ знаменемъ и чашею Евхаристіи на коронъ; слъва — Ветхій Завътъ, скрывающій свое лицо за рамку картины, со свиткомъ закона и жертвеннымъ ножемъ въ рукахъ. Внизу справа — воскресшіе мертвецы, слъва — разодранная церковная завъса. Несмотря на плохой рисунокъ, угловатыя преувеличенныя движенія, мы понимаемъ





Рис. 34. Романскія капители.

въ этихъ изображеніяхъ идею замысла, глубину смиренія, строгость мысли, благоговѣніе передъ тѣмъ священнымъ ликомъ, которымъ былъ одушевленъ художникъ. Мы видимъ въ этихъ началь-



Рис. 35. Ствиная росинсь церкви въ Шварцрейндорфъ.

ныхъ шагахъ искусства стремленіе къ сверхчувственному, которое ищетъ болъе выраженія духа, чъмъ красоты тъла. Мы видимъ нарушеніе пропорцій, борьбу между строгою правильностью и грубостью, отраженіе сомнъній и аскетизма монаха, жизненность, дътскую наивность и твердую въру того времени; мы чувствуемъ

глубокую правдивость изображенія даже тамъ, гдѣ при первомъ взглядѣ оскорбляется чувство изящнаго.

Въ той же библіотекъ найдется и рецептурная кинга жившаго въ VIII — IX въкъ Ираклія, гдъ помъщены въ стихахъ и прозъ техническія наставленія, перемъшанныя съ нъкоторыми магическими и суевърными формулами, и сборникъ наставленій знаменитаго

Техняческія руководотва.

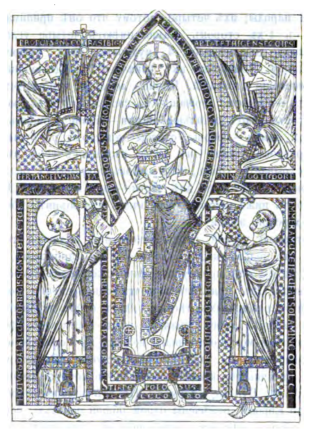


Рис. 36. Генрихъ II. Миніатюра изъ служебника XI въка.

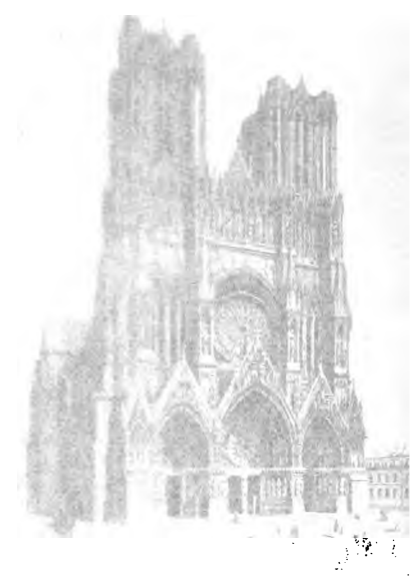
пресвитера Өеофила XI — XII въка по всъмъ почти отраслямъ ремеслъ и искусствъ. Эти рукописи служили источниками, изъ которыхъ черпали свои знанія, подкръпляя ихъ опытомъ, строители храмовъ. Здъсь же въ этой библіотекъ собора можно найти и указаніе на то, какъ понималъ средневъковый человъкъ тотъ храмъ, который онъ строилъ, и его отдъльныя части.

Онмволика xpama.

Въ рукописи XII въка, озаглавленной поздите "Manuale Magistri Petri Carnotensis de misteriis ecclesiae", жившій въ Шартръ названный магистръ Петръ излагаетъ, какъ онъ понимаетъ храмъ. При средневъковой склонности къ символикъ овъ въ храмъ видълъ образъ міра. Въ основаніе храма полагается, объясняеть онъ, камень съ изображениемъ храма и 12 другихъ камией въ знамение того, что церковь покоится на Христь и 12 апостолахъ. Стыны означають народы; ихъ четыре, потому что онв принимають сходящихся съ 4-хъ сторонъ. Камни имеють четыре угла, потому что главныхъ добродътелей 4: мудрость, сила, умъренность и справедливость. Полировка ихъ означаеть очищение святыхъ черезъ перенесеніе страданій. Камни, лежащіе непосредственно на фундаментъ-прелаты, держащіе на своихъ плечахъ всю церковь, которую составляють остальные камни-міряне. Цементь, который связываетъ камни - любовь; столбы -- апостолы и отцы церквы; дверь-Христосъ, какъ Онъ Самъ называетъ себя въ притчъ. Кровля покрываеть храмъ, какъ любовь покрываеть бездну гръха міра. Церковь ділится на двіз части-хоръ и корабль. Посліздній долженъ быть ниже перваго и назначенъ для мірянъ, ибо они еще въ моръ мірской жизни.

Особенности MAHCEATO RLHTO.

Характерною чертой романского стиля является то обстояи ходъ раз-тельство, что нельзя указать ни міста его зарожденія, ни такой витія ро- области, гдв бы онъ преимущественно развивался самостоятельно и постоянно. Онъ появляется почти одновременно повсюду въ Европъ, и въ различныхъ мъстахъ идетъ очень неравномърно его развитіе. Быстръе всего романскій стиль достигаетъ формальной законченности и могущественнаго величія въ Германіи и въ соборахъ Шпейерскомъ (см. табл. II), Майнцскомъ и Вормскомъ. Ближе всего къ античнымъ памятникамъ стоятъ соборы южно-французскіе-въ Арль, Пуатье, Клермонь. Но всь романскіе соборы. разсъянные по Европъ, отмъчены одной общей печатью, несмотря на все разнообразіе м'ястных особенностей. Впечатлівніе величія и мощи, прочности и тяжести, грубоватости и силы, которое навъвають они почти всегда, это впечатльніе есть отраженіе въ искусствъ романской эпохи величія и силы церкви и всего жизненнаго строя X, XI и XII въковъ.



Land Carley Comments

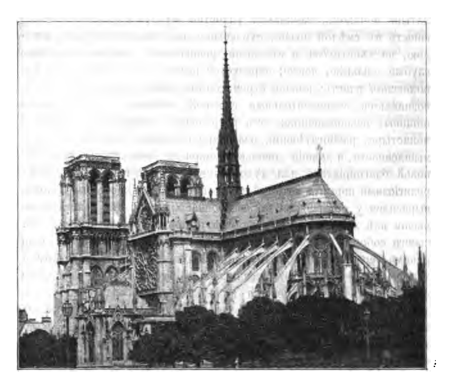


Рис. 37. Соборъ Парижской Богоматери.

## готическій стиль.

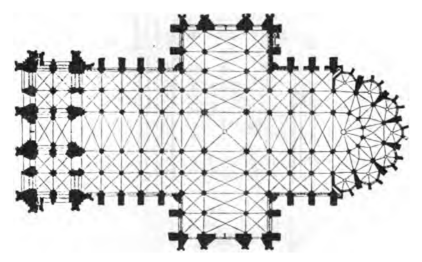
Эпоха романскаго стиля, несмотря на отдъльные ръзкіе порывы, Характеръ даеть общее впечатление спокойствия. Эпоха же XIII, XIV и XV в., когда господствовалъ готическій стиль, до самаго своего конца представляеть, напротивъ, непрерывное движеніе. Пробуждается на-городовихъ ціональное чувство; національные языки, вытёсняя варварскую

SHOXH. Значеніе общинъ. Hexm.

Hocodin: Schnaase, C., Geschichte der bildeuden Künste, 2 Auflage, V Bd. Springer, A., Handbuch der Kunstgeschichte, II, Mittelalter. Reber, F., Kunstgeschichte des Mittelalters. Corroyer, L'architecture gothique (изъ Bibliothèque de l'enseignement des beaux arts). Gonse, L'art gothique. Кумерь, Ф., Руководство къ исторіи живописи. Любке, В., Исторія пластики. Каррьерь М., Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры и идеалы человъчества, т. III. Чтеніе А. Поливанова въ Педагогическомъ Сборнивъ 1890, № 4.

латынь монаховъ, начинаютъ радостно звучать и празднуютъ свою юность въ смелой поэзіи; схоластика овладеваеть не только школою, но дъйствуетъ и въ жизни; религіозное чувство становится глубже, сильнье, яснье; образуется рыцарство; организуется королевская власть; князья стремятся къ украпленію своихъ правъ; возникають самостоятельныя городскія общины. Эти городскія общины, освободившіяся отъ преобладанія феодальнаго замка и монастыря, разбогатъвшія, благодаря возникшей торговлъ и промышленности, и давшія довольство мирнымъ гражданамъ, являются новой благопріятной для художественнаго развитія средой. Тотъ религіозный порывъ, который подняль тысячи въ крестовые походы, выразился у оставшихся въ построеніи храмовъ. Въ религіозномъ рвеніи всѣ жители города принимають горячее участіе въ созданіи своего собора, вменяють себе въ благочестивый подвигь своими руками переносить для сооруженія зданія кирпичи, камни и другіе матеріалы, а только что возникшіе въ городахъ университеты предлагають научныя пособія въ объясненіи легендъ, энциклопедическихъ и схоластическихъ сведений, которыми пользовались каменщики въ скульптурныхъ украшеніяхъ храма. Папы и богатые монашескіе ордена, которые такъ способствовали развитію искусства въ предшествовавшую эпоху, оставались теперь безучастны къ художественной дъятельности. Искусство изъ рукъ духовенства переходить совершенно въ руки мірянъ. Среди мірянъ образуются умітью каменщики, каменотесы и архитекторы, которые, какъ и другіе ремесленники, согласно съ духомъ времени объединяются въ отдельную корпорацію-цехъ. Здесь, въ цехъ, распредълялся трудъ, выдавалась условная плата, решались все споры между рабочими. Въ цехахъ же производились испытанія ученикамъ и подмастерьямъ, и тотъ, кто выдерживалъ искусъ, получаль право выставлять свое имя на исполненныхъ имъ строевыхъ частяхъ. Вступающій въ цехъ об'вщалъ вести себя чинно, честно, давалъ клятву соблюдать цеховой уставъ, получалъ условный пароль и рукопожатіе, которыми онъ могъ всегда доказать свою принадлежность къ цеху и въ другихъ городахъ. При щедрыхъ пожертвованіяхъ, благодаря цехамъ, преемственно передававшимъ другъ другу тайны и усовершенствованныя правида производства, благодаря цълымъ артелямъ работниковъ, трудолюбиво занимавшихся ремесломъ, и явилась возможность воздвигать эти сложные и многочисленные соборы. Въ каждомъ такомъ грандіозномъ соборъ рядомъ съ изступленнымъ порывомъ художника видънъ самый мелочной расчеть, строгая трезвая осмотрительность ремесленнаго производства. Такъ рыцарски-фантастическое увлеченіе поддерживалось солидной работой средняго городского сословія.

Проникнувшись всей силою и теплотою вновь пробужденной Ходъ жизни, искусство создало новый стиль. Этотъ новый стиль, безъ развитія достаточнаго основанія носящій названіе готическаго, зародился и готическаго сдівлаль первые шаги въ сіверо-восточной Франціи въ XII віжів, отиля. въ королевскихъ областяхъ, гдів къ этому времени города достигли значительной степени процвітанія и началась энергическая строи-



Рил. 38. Планъ Кельнскаго собора.

тельная дѣятельность. Въ теченіе XIII вѣка готическій стиль во Франціи по ччилъ полное развитіе, создалъ пышные и изящные соборы въ Амьенв и Реймсѣ (см. табл. III) и разлился по всей католической Европѣ. Въ XIV и XV вѣкахъ онъ достигъ величественнаго расцвѣта въ Германіи въ соборахъ Фрейбургскомъ, Страсбургскомъ и Кельнскомъ (см. табл. IV) и до половины XVI в. господствовалъ въ Англіи, медленно уступая стилю Возрожденія. Менѣе всего сочувствія готическій стиль нашелъ въ классической Италіи. Итальянцы XV в., противники этого стиля, называли его варварскимъ—готическимъ.

Яснъе всего готическій стиль выразился въ архитектуръ, глав- храма, нымъ образомъ въ храмахъ. Время теперь стало болье безопа- а) внутри.

Архитек - турныя особенности готическаго храма,

сно, менѣе нужны крѣпкія стѣны, и зданія стали не такъ массивны; въ нихъ вмѣсто небольшихъ отверстій прорѣзаны громадныя окна. Нѣтъ въ зданіяхъ мрачности романскаго стиля: страшный тысячный годъ минулъ, не принеся съ собой смерти и разрушенія міра; нѣтъ той грубости, такъ какъ архитекторъ сдѣлался опытнѣе, и развился значительно художественный вкусъ; нѣтъ давящаго единства строгой церковности, ибо теперь духовенство во

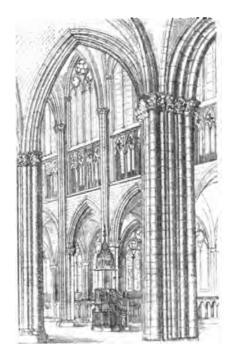


Рис. 39. Колонны изъ Страсбургского собора

многихъ случаяхъ начало уступать мѣсто мірянамъ и авторитетъ оно иногда дѣлить съ мірянами—рыцарями.

Основою плана грандіознаго храма новаго стиля служить, какъ и раньше, продолюватый латинскій кресть, образованный пересівченіемь двухъ наиболье высокихъ кораблей (рис. 38). Съверный и южный концы креста—поперечные корабли—болье короткіе, чыль продольный—заканчиваются каждый своимъ порталомъ. Восточный конецъ креста попрежнему занять хоромъ и алтаремъ. Но уже здысь мы замычаемъ, что на эту старую основу новый стиль наложиль свою печать. Стремленіе къ воздушнымъ свытлымъ формамъ ясно ска-

зывается въ устройствъ этой части собора. Мрачная крипта почти совершенно забыта, и если гдъ еще сохраняется, то только какъ отавукъ прошедшей романской эпохи. Съ криптой исчезло и зна-

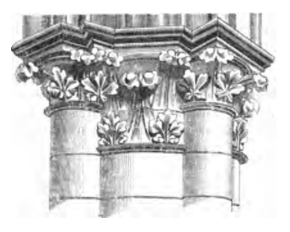


Рис 40. Готическая капитель.

чительное поднятіе хора; въ жизни духовные стали ближе къ мірянамъ; на двъ, на три ступени поднимается хоръ, отдъленный отъ



Риз. 41. Готическая капитель.

остальной части храма высокой решоткой. Массивную полукруглую абсиду романскаго стиля въ новомъ храме заменила более легкая полигонная. Вокругъ этой абсиды можно пройти, выйдя изъ одного

бокового корабля и вернувшись въ другой по опоясывающему абсиду корридору съ цёлымъ вёнкомъ тоже полигонныхъ часовень. Въ этой части храма стало свётле, просторне, духъ строгости, жившій среди мощныхъ стёнъ прежней абсиды исчезъ, все оживилось благодаря игрё свёта и отраженій, которую дали большія окна, благодаря глубокой, уносящей мысль въ даль перспективь, которую открыли просвёты въ часовнё.

Западный, болъе длинный конецъ креста—отъ хора до портала — занятъ главнымъ кораблемъ, къ которому примкнули съ боковъ болъе низкіе корабли, а къ нимъ—десятки еще болъе низкихъ часовенъ. Эти корабли отдълены другъ отъ друга длинными рядами колоннъ. Каждая изъ колоннъ представляетъ группу тон-

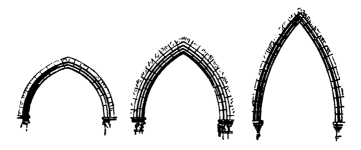


Рис. 42. Стрвльчатыя дуги

кихъ, выходящихъ изъ одного общаго основанія полуколоновъ, столившихся вокругъ главной центральной колонны (рис. 39). Верхъ этой сложной колонны украшенъ общею капителью изъ легкой туземной листвы и цевтовъ (рис. 40 и 41). Ни фантастическихъ фигуръ животныхъ, ни демоновъ, которыхъ мы видѣли на широкихъ капителяхъ колоннъ романскаго стиля, здѣсь мы не встрѣтимъ; тонкія полуколонны не даютъ для нихъ мѣста. Эти полуколонки сначала поддерживаютъ поддужины стрѣльчатыхъ арокъ ¹) (рис. 42), затѣмъ идутъ далѣе вверхъ. Тамъ, надъ капителью онѣ соединяются съ другими еще болѣе тонкими, и всѣ вмѣстѣ снова тянутся вверхъ, разбѣгаясь, точно вѣтви деревьевъ, по своду храма навстрѣчу такимъ же полуколоннамъ сосѣднихъ колоннъ и, соединившись съ ними, создаютъ паутину стрѣльчатыхъ арокъ, образую-

<sup>1)</sup> Стръльчатая арка составлена изъ двухъ описанныхъ одинаковыми радіусами дугъ, образующихъ при пересъченіи острый ириволинейный уголъ.

щихъ стрельчатый сводъ (рис. 43). Въ этомъ стройномъ расчленени, въ переплетенныхъ арками, точно паутиной, высокихъ сводахъ—видна та же смълость, какая поражаетъ насъ въ рыцар-



Рис. 43. Внутренность Амьенскаго собора.

скихъ подвигахъ, въ нъжныхъ ихъ очертаніяхъ — то же мягкое, теплое чувство, которымъ въетъ отъ любовныхъ рыцарскихъ пъсенъ.

И несущіяся какъ будто безпред'єльно вверхъ колонки, и см'єлые съ н'єжными очертаніями своды стали возможны потому, что

архитекторъ всюду даетъ мѣсто *стрпъвчатой аркв*. Насколько тяжелая полукруглая романская арка приковывала зданіе къ землѣ, удерживая его въ стремленіи вверхъ, настолько легкая остроконечная стрѣльчатая арка даетъ не только средство поднять храмъ въ высоту, почти не ставя предѣловъ, но какъ бы постоянно сама

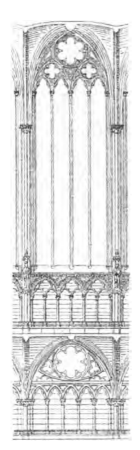


Рис. 44. Овно въ Св. Капеллъ въ Парижъ.

влечеть зданіе ввысь. Въ этой стрівльчатой аркъ со всей силою выразился тотъ порывъ отъ земли къ небу, который былъ главной характерной чертой жизни и, какъ ся отраженіе, сдълался главнымъ принципомъ готической архитектуры. Этотъ принципъ нашелъ выражение въ стремленіи встхъ частей храма подняться возможно выше, въ постоянномъ преобладанін линін вертикальной надъ горизонтальной. Больше легкости, свъта и стремленіе ввысь-воть что главнымъ образомъ отличаетъ новый готическій стиль. Чтобы дать болье свыта высокому храму, чтобы облегчить его громадныя ствны, архитекторъ выръзалъ въ нихъ громадныя окна. Длинными тонкими колонками расчленилъ онъ эти окна на узкія, какъ бы тянущіяся вверхъ полоски, а въ самомъ верху эти колонки сомкнулъ онъ въ острыя арки и заполнилъ сложнымъ, высфченнымъ изъ камня тонкимъ узоромъ, придавъ его частямъ видъ стеблей съ распустившимися листьями и цвътами (рис. 44). Узкія, заполненныя стеклами полосы этихъ оконъ заняла живопись необычайной силы и яркости красокъ. Въ темныхъ каменныхъ рамахъ на ковровомъ фонъ стоятъ длинныя одинокія фигуры Христа и святыхъ, среди

красиваго бордюра вырѣзываются сцены изъ Св. Писанія или легендъ (рис. 45). Неумѣніе приготовлять большія стекла создало самыя мелкія сочетанія изъ стеколъ различныхъ цвѣтовъ. Благодаря этому сочетанію разноцвѣтныхъ стеколъ, даже тогда, когда солнце льетъ сильный свѣтъ, въ храмѣ нѣтъ ни глубокихъ тѣней, ни ярко и рѣзко освѣщенныхъ точекъ: всюду разсѣянъ мягкій по-

лусвътъ, замънившій суровый полумракъ романскаго храма. Въ этихъ длинныхъ, узкихъ полосахъ съ длинными фигурами святыхъ, въ тянущихся тонкихъ колонкахъ чувствуется движеніе вверхъ, господствуеть вертикальная линія. Даже прежній романскій карнизъ, шедшій внутри храма между арками столбовъ и окнами въ видъ простой горизонтальной линіи, и тотъ потерпълъ теперь измъненіе. Вмъсто него, подъ окномъ идеть галлерея изъ остроконечной

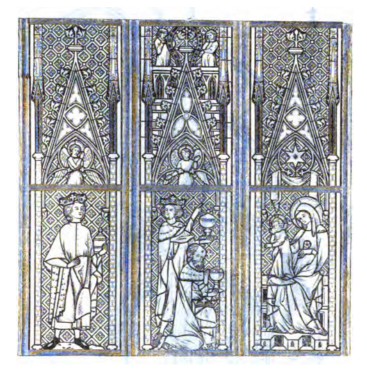


Рис. 45. Окно въ Кенигсфельденъ. Поклоненіе царей.

аркады съ длинными вертикальными колонками, подобными оконнымъ, только нъсколько болъе тяжелыми, чъмъ тъ (рис. 46, d). Эта галлерея (трифорій) часто фальшивая—по ней нельзя пройти, и служитъ она для того, чтобы облегчить высокую стъну и сдълать переходъ отъ болъе тяжелыхъ энергично тянущихся вверхъ высокихъ столбовъ съ стръльчатыми арками къ солъе мелкимъ воздушнымъ колонкамъ и аркадамъ оконъ, чтобы показать лишній разъ вертикальную линію и тъмъ поддержать и усилить общее впечатлъніе паренія вверхъ.

б) онаружи. То же стремленіе вверхъ мы видимъ и въ наружныхъ частяхъ собора.

Тяжесть громаднаго зданія слишкомъ велика: ея не въ силахъ



Рис. 48. Система готической постройки (Амьенск. соборъ). а. Опориме стодбы, b. Фіалъ, с. Провислыя арки, d. Трифорій, е. Крестовый сводъ.

выдержать цёлыя группы колоннъ и стёны, въ помощь имъ архитекторъ приставилъ снаружи стёны упорные столбы, принимающіе на себя часть тяжести внутреннихъ сводовъ (рис. 37 и 47). Но этого мало. Въ простёнкахъ оконъ боковыхъ, болёе низкихъ кораблей выдвинуты то же крёпкіе упорные столбы (рис. 46, а); они держатъ

фотот. К. Фишеръ, въ Москвъ.



не только тяжесть сводовь боковых в кораблей, но, поднимаясь налъ ними почти въ уровень съ крышей средняго высокаго корабля, черевъ переброшенныя отъ его стъны провислыя арки (рис 46, с. и рис. 37), беруть и несуть еще часть тяжести сводовъ главнаго корабля (р. 46, е). Всъ эти поднявшеся высоко надъ боковыми капеллами и кораблями упорные столбы, обступивше храмъ, своими острокомечными пирамидальными крышами (рис. 46, b) говорять о движени вверхъ. То же стремлене вверхъ чувствуется и въ остроугольныхъ фронтонахъ надъ окнами и дверями (вимбергахъ) (см. табл. III и IV) и

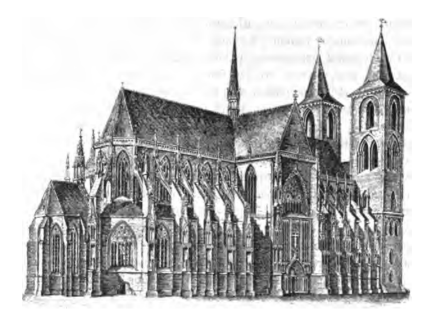


Рис. 47. Церковь въ Гальберштадъ.

въ остроконечныхъ крутыхъ крышахъ главныхъ частей храма, и въ высокихъ банияхъ собора. Нижняя часть башенъ съ упорными столбами по четыремъ угламъ во второмъ ярусъ переходитъ въ восьмигранную призму, а выше еще поднимается, круто суживаясь по мъръ поднятія, вся выръзанная изъ камня, сквозная восьмиугольная пирамида, острый шпицъ которой, украшенный пыпной розеткой, уходитъ далеко въ глубъ небесъ (см. табл. IV). Здъсь, въ этихъ башняхъ необычайной высоты и красоты, ръшительнъе всего выразилось идеальное, не связанное ни съ чъмъ практическимъ, стремленіе къ небу. Если бы нужно было возвести постройку для коло-

кола, чтобы далеко разносился его звукъ, было бы достаточно для того надстройки надъ храмомъ. Если, сверхъ того, требовалось еще, чтобы башня служила и для наблюденія за ближайшими окрестностями, сторожа въ нихъ врага, для этого могла служить одна простая башня, не украшенная ничъмъ, но высокая. Но ни на томъ, ни на другомъ не остановились: башни должны были выйти за предълы необходимаго, должны были доказать, что не житейская потребность, а слава Божія была главною цёлью для воздвигавшей соборъ городской общины.

Если съ этой высокой башни вы бросите взглядъ внизъ, весь соборъ представится вамъ цълымъ кварталомъ какъ будто отдъльныхъ каменныхъ зданій (см. табл. IV). Сначала трудно повърить, что эти террасы, окруженныя галлереями, остроконечныя крыши, идущія одна недъ другою, что это безчисленное множество верхушекъ, весь этотъ лесъ тянущихся вверхъ башенокъ со шпицами, точно сомкнутые ряды гигантскихъ копій, что это все принадлежить одному зданію. Но, всмотръвшись внимательнье, вы замычаете, что всь эти отдельныя самостоятельныя части суть члены одного цельнаго организма, связанные одной основной формой-продолговатымъ латинскимъ крестомъ, который образовали крыши главныхъ высокихъ кораблей храма (рис. 47). Такъ, среди воинственнаго рыцарства, среди различныхъ народовъ средневъковья, разбитыхъ феодализмомъ на группы, сословія и корпораціи, стремящіяся къ обособленію и идущія въ разръзъ съ объединяющимъ стремленіемъ папъ и императоровъ, было одно объединяющее всъхъ началоблагочестивый религіозный порывъ, стремленіе къ небу.

Нъкоторые соборы точно внезапно остановились въ своемъ смъломъ порывъ къ небеснымъ высотамъ. Начатые страстно и энергично, когда былъ силенъ энтузіазмъ, они остались недовершенными, когда прекратился притокъ приношеній, изсякнувшій вмъстъ съ ослабленіемъ религіозныхъ порывовъ.

Окульитура.

Весь готическій соборь точно обрось скульптурой. Во всей пышности и красѣ развернулась она снаружи храма, въ особенности на главномъ фасадѣ собора (см. табл. III). На срѣзанныхъ начискось стрѣльчатыхъ аркадахъ трехъ порталовъ фасада стоитъ длинный рядъ статуй святыхъ, какъ бы приглашающихъ войти въ храмъ. Онѣ стоятъ, какъ на базисѣ, на кронштейнахъ, а надъ каждой изъ нихъ балдахинъ, который покрываетъ статую и вмѣстѣ съ тѣмъ выполняетъ декоративную роль капители (рис. 48). По верхнимъ линіямъ аркадъ пріютилось безчисленное множество статуй меньшаго

размера. Съ трудомъ глазъ можетъ пересчитать безконечные ряды фигуръ отъ самаго низа зданія и до верхнихъ гребней фронтоновъ, цвлыя группы, которыя на недосягаемой высоть лыпятся по сторонамъ

или выступають изъ открытыхъ галлерей между колоннами подъ готическими башенками, которыми, какъ зубчатымъ кружевомъ, убранъ верхъ зданія. Каменной різьбой сквовять вимберги дверей и оконъ и громадная круглая роза --- окно надъ среднимъ порталомъ.

Въ этихъ сонмахъ статуй, которыя оживляють и одухотворяють массы ствиъ и порталовъ, нарушая линейныя очертанія архитектуры и придавая зданію жизнь, богатство и движеніе - отразились съ образцовою полнотою всь достоинства, всъ прелести и недостатки скульптуры этой эпохи.

Для исполненія огромныхъ скульптурныхъ работъ было необходимо подьзоваться всеми бывшими налицо художественными силами, какъ ни различны онъ были по своему достоинству. Вотъ почему часто исполненіе ихъ представляеть большія раздичія. Ніжоторыя статун неуклюжи и коротки; нъко--и в стольжароп онткірпен кырот тянутыми не совствъ складными пропорціями (рис. 48). Но боль- Рис. 48. Статув на съверномъ портагь Шартронаго шинство украшающихъ соборъ



собора (вторая треть XIII в.).

статуй передають человъческую натуру гораздо полнъе, чъмъ статуи романской эпохи. Движенія развязніве; корпусъ и оконечности свободные выступають своем жизненностью изъ каменных глыбъ, и самое одъяніе, послушное движеніямъ фигуры, облекаетъ ее ши-

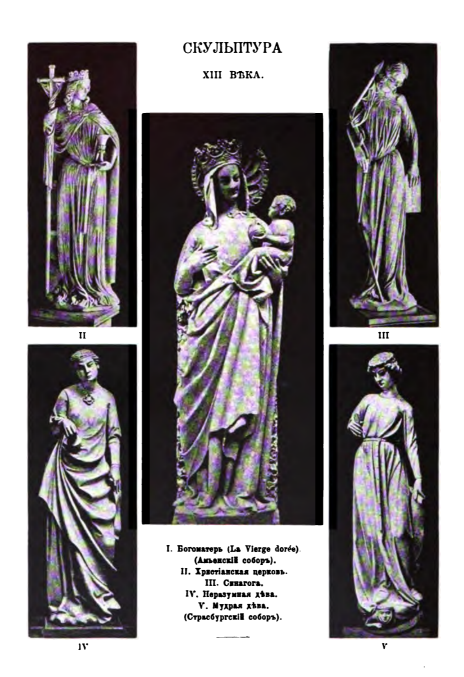
Digitized by Google

рокими волнами складокъ. Важныя, иногда осъненныя кроткой улыбкой лица красивъе, выражение ихъ глубже и задушевнъе. Самое размъщеніе статуй какъ нельзя болье граціозно: чтобы придать этому множеству статуй, занявшихъ галлерен фасада, болве жизни, художникъ очень удачно выбраль для нихъ такія позы, что почти ни одна статуя не стоить особнякомъ оть другихъ, безъ всякаго къ нимъ отношенія, а всё онё соединяются въ свободныя группы: онъ обращены другь къ другу, и, кажется, онъ дружески бесъдують между собой. Въ разстановкъ статуй, въ движеніи ихъ, въ драпировкъ, въ выраженіи лицъ сказалась эпоха, та среда, которая окружала художника. Жизнь сделалась более удобною и пріятной; нравы смягчились; красивая вившность и віжливость въ обращеніи стали считаться достоинствами. Кавалеры и дамы одівлись въ длинныя, падающія пышными складками одежды изъ мягкихъ матерій. Это окружало начинавшаго присматриваться и изучать натуру художника, и онъ отразиль въ скульптуръ свои впечатльнія. Мягкость чувствъ, рыцарскій культь женщины, царившій въ XII и XIII вв., весь вылился у него въ статув Богоматери. Она вся проникнута женственнымъ характеромъ: это прекрасная мать, безгранично любящая Сына, Котораго она ласкаетъ и прижимаетъ къ груди (см. табл. V).

Кроткая прелесть женщины, сердечность и чистота ангеловъ, тихое блаженство святыхъ, строгость апостоловъ, покорность и смиреніе мучениковъ, милосердіе Божественнаго Учителя и величіе • Всемірнаго Судін никогда не были изображены въ скульптуръ такъ возвышенно и съ такою чистотою, какъ въ XIII стольтіи.

Иден и храмовой

Горячее религіозное чувство, пробивающееся стремленіе къ настроенія, изученію природы и громадная практика способствовали освобожденію скульптуры отъ условности и косности предшествовавшаго шівся въ періода и создали особый пластическій стиль, техника котораго умъла находить средства для выраженія настроеній, какія воодугетической шевляли художника. Но на этомъ не остановился средневъковый окульптуръ скульпторъ. Главною своею задачею онъ ставилъ, при помощи этихъ отдъльныхъ статуй, выразить сложный кругъ идей. Все, что схоластика развила въ построенной ею догматической системъ, основанной на глубокомъ изучении Евангелія, все, что средневъковая мистерія представляла въ дъйствін, -- все это выразиль ръзецъ ваятеля на порталахъ и фасадахъ собора. Гръхопаденіе и искупленіе составляють главную тему изображеній. Съ новозавътными событіями сопоставляются событія ветхаго завъта; рядомъ съ изобра-



ГОТИЧЕСКАЯ СКУЛЬПТУРА.



женіями Христа, апостоловъ и святыхъ выступають характерныя фигуры патріарховъ и пророковъ, аллегорическія изображенія христіанской церкви и синагоги (см. табл. V). Къ этому присоединяются изображенія временъ года и соотвътствующихъ имъ работь и занятій науками и искусствами, даже забавъ и удовольствій. Такъ все приводится въ непосредственное отношеніе къ основной мысли и образно выражаеть дъйствіе Божественнаго промысла на земль. Въ этихъ сотняхъ статуй развертывается цълая энциклопедія знанія, вся сумма

религіозныхъ върованій эпохи, выраженныхъ символически. Эти символы служатъ для того, чтобы выразить глубочайшія мысли въ живомъ, ясномъ пластическомъ образъ, безъ тяжелыхъ схоластическихъ формъ, и сдълать тъмъ самымъ ихъ достояніемъ многихъ.

Рядомъ съ выраженіемъ этихъ идей, врывается въ скульптуру собора и остроуміе, и морализующій юморъ, и жгучіе интересы эпохи. Часто мы видимъ сцены изъ Рейнеке-Лиса, рыцарскихъ пъсенъ, романовъ, легендъ, мистерій и сказокъ. Мы видимъ ворону въ вътвяхъ дерева, подъ которымъ сидитъ лиса; аиста, который изъ пасти волка тащитъ кость; лисицу, проповъдующую курамъ; осла, читающаго, учащаго, играющаго на арфъ и въ шахматы, въ мона-



Рис. 49. Надгробный памятникъ архіспископа фонъ-Аспельта въ Майнцсконъ соборф.

шескомъ клобукъ или совсъмъ въ одеждъ духовныхъ. На надгробномъ памятникъ архіепископа Петра фонъ-Аспельта въ Майнцскомъ соборъ скульпторъ XIV въка изобразилъ покойнаго представителя папы возлагающимъ короны на германскихъ королей Генриха VII. Людовика Баварскаго и Іоанна Богемскаго и, чтобы еще нагляднъе сдълать превосходство духовной власти надъ свътскою, фигуры королей представилъ въ нъсколько меньшемъ размъръ (рис. 49). Другое теченіе отразилъ скульпторъ на паперти монастыря въ

Лаахъ: діаволъ держитъ передъ пеликаномъ, символизирующимъ церковь, свитокъ, на которомъ написано "Рессаta Romae"—гръхи Рима.

Любовь къ фантастическому, которая въ жизни высказывалась даже въ духовныхъ мистеріяхъ въ форм'в грубыхъ, часто непристойныхъ фарсовъ, вошла въ скульптуру собора, который служилъ отраженіемъ всей жизни эпохи. Эта любовь къ фантастическому нашла себ'в проявленіе и въ причудливыхъ фигурахъ (рис. 50), и



Рис. 50. Фантастическая фигура съ крыши собора Парижской Вогоматери.

въ забавныхъ формахъ, которыя давались рыльцамъ водосточныхъ трубъ, далеко выдвинувшихъ свои пасти, чтобы отбросить дальше отъ ствиъ стекающую съ крутыхъ крышъ собора воду.

Живопись На этомъ оставимъ соборъ, гдъ познакомились мы съ архиготическаго тектурой, скульптурой и отчасти въ окнахъ его съ живописью
отиля. этой эпохи. Чтобы дополнить представление о живописи, намъ нужно
взглянуть на миніатюры рукописей и иконы. Иаше внимание должны
остановить не рукописи, предназначенныя для церковнаго употребленія или набожныхъ знатныхъ особъ съ заботливо исполненными

сильными красками и золотомъ миніатюрами: эти миніатюры большею частью сдѣланы въ монастырской глуши, чуждой новыхъ теченій, и воспроизводять онѣ до конца XV в. древніе образцы въ
старомъ романскомъ стилѣ. Намъ нужно остановиться на рукописяхъ съ рыцарскими или духовными стихотвореніями, поэтическими легендами, даже на Апокалипсисѣ, вообще на всѣхъ тѣхъ
писаніяхъ, гдѣ художникъ не былъ связанъ благоговѣніемъ передъ
преданіемъ и имѣетъ дѣло съ предметами, которые возбуждаютъ
его чувство. Въ этихъ легкихъ очеркахъ перомъ, слегка покрытыхъ краской безъ тѣней, новая жизнь бьетъ сильной струей.

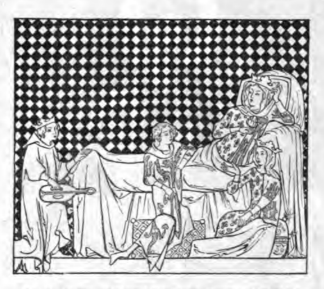


Рис. 51. Королена, слушающая менестрелей. Миніатюра XIII въка-

Пъснь миннезингера, въ которой онъ пълъ прелесть своей дамы и прелесть весны, вела къ тому, что пониманіе внутренняго міра постепенно усиливалось, природа открывалась глазамъ. И чъмъ болъе рыпарская поэзія дълается общимъ достояніемъ, тъмъ сильнъе развивается пониманіе красоты человъческаго лица, формы дълаются полиъе, выраженія яснъе, движенія живъе. Правда, иногда лица еще угловаты, глаза слишкомъ велики, одежды съ красивыми складками слишкомъ развъваются, ноги почти всегда очень малы, деревья и постройки долго сохраняютъ свой условный видъ. Воодушевленный текстомъ художникъ стоитъ совершенно на почвъ поэта и отражаетъ его достоинства и недостатки въ рисункъ—та

же неопредъленность выраженія лицъ, какъ у поэта, такъ же нѣтъ сильныхъ характеристикъ, нѣтъ глубокаго изученья натуры, и пониманіе ея обнаруживается болѣе въ лицахъ женскихъ, чѣмъ мужскихъ, болѣе въ миловидныхъ и пріятныхъ, чѣмъ въ выражающихъ спокойное достоинство (рис. 51). Но тамъ, гдѣ требуется изобразить фантастичное, неожиданное, страстное, тамъ рисунокъ живетъ. Существенное преимущество миніатюръ этихъ рукописей

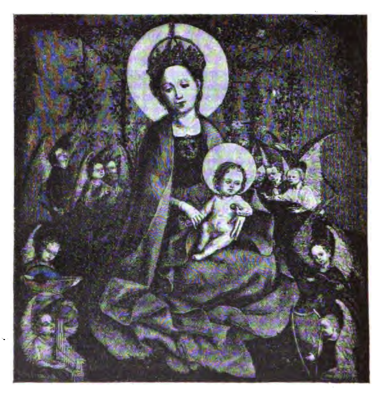


Рис. 52. Стефанъ Лохиеръ, Богоматерь съ Младенцемъ.

состоитъ въ ихъ драматической живости и выраженіи страсти, страданія. Мы часто поражены, какъ рисунокъ, при всемъ несовершенствъ пропорцій тъла, движеніемъ рукъ умъстъ выразить чувства, въ извъстный моментъ совершенно понятно и ясно.

Прежніе сюжеты изъ св. исторіи обрабатываются теперь глубже, полн'ве, къ нимъ присоединяются новые, до сихъ поръ не изображавшіеся, и зд'єсь внутренняя жизнь начинаетъ сильн'ве себя заявлять, начинаетъ сильн'ве отражаться д'в'йствительность.

And the second of the second o



A supplied to the control of the control

Consider the constant of the c



Фотот. К. Фишеръ, въ Москвъ

РАТУША ВЪ ВРЮССЕЛЪ.

Digitized by Google

Въ библіотекъ во Франкфурть на Майнь есть маленькая икона начала XV въка, которая наглядно представляеть переходъ, совершившійся къ этому времени отъ прежнихъ типичныхъ церковныхъ воззрвній къ новымъ, инымъ. На этой иконв представленъ райскій садъ. Богоматерь сидить возлів каменнаго стола и читаеть: на столь стоять стакань и плоды. Передь Нею сидить одытый младенецъ Інсусъ посреди цветовъ и играетъ на гусляхъ, которыя передъ нимъ держитъ святая. Другая святая черпаетъ воду изъ родника, третья собираетъ вишни въ большую корзину. Съ другой стороны сидять архангель Михаиль, покойно опершись на руку, и св. Георгій. Подл'в перваго-маленькая обезьяна, подл'в второго лежить опрокинутый навзничь пораженный драконь. Позади стоить, прислонившись къ дереву ухомъ, святой, весь отдавшійся слуху. Наполненный цвізтами и птицами этоть райскій садъ отдъленъ отъ вившияго міра стіною. То же изміненіе настроенія прекрасно показываеть съ менъе сложнымъ сюжетомъ икона Кёльнскаго Музея, приписываемая Стефану Лохнеру, выдающемуся кельнскому художнику первой половины ХУ в., -- Божія Матерь съ младенцемъ Христомъ (рис. 52).

Но не одни только грандіозные соборы съ стремящимися въ Оветская высь башнями характерны для эпохи готическаго стиля. Сознавшіе городская свою силу и значеніе горожане на площади рядомъ съ соборомъ аркитектура сооружають ратушу-думу, и скоро башня ратуши начинаеть со- готичеоваго перничать съ башней собора. Энергично и гордо она поднимается надъ городомъ, свидетельствуя о выросшемъ въ горожанахъ чувствъ собственнаго достоинства, благосостоянии и силъ. Роскошныя ратуши готического стиля сохранились до нашего времени въ Брюгге, Брюссель, Лёвень и многихъ другихъ городахъ (см. таблицу VI).

Такова архитектура, скульптура и живопись эпохи готическаго стиля. Нельзя, конечно, думать, чтобы созданное въ теченіе трехъ стольтій на всемъ пространствь Европы было совершенно похоже готическаго одно на другое: можно встретить массу отклоненій въ некоторыхъ частяхъ, то въ силу мъстныхъ привычекъ, то въ силу слагающихся національных в особенностей, исторических в преданій, то въ силу условій обработки матеріала, особеннаго назначенія зданія, стремленія къ необычайности или желанія сдълать архитектурную попытку. Особенно большимъ разнообразіемъ отличаются зданія той переходной эпохи, когда готическій стиль, образуясь постепенно, смънялъ прежній романскій. Но въ большей или меньшей степени

Твоная **dsre** CTHES OF живнью.

основныя характерныя черты стиля остаются повсюду—въ зданіяхъ гражданскихъ, религіозныхъ, частныхъ, общественныхъ; мы встръчаемъ ихъ даже въ оружін, одеждѣ, мебели и другихъ принадлежностяхъ обиходной жизни, однимъ словомъ, во всемъ томъ, чего хоть слегка коснулось искусство. Эта общность стиля, охватывающая всѣ стороны художественной жизни, ясно свидѣтельствуетъ, что этотъ стиль былъ какъ бы завершеніемъ и цвѣтомъ жизни, вышедшимъ непосредственно изъ нея самой и поэтому отразившимъ наиболѣе ясно, пластически ея главныя теченія.

Н. Тарасовъ.



Рис. 53. Орименть изъ Альганбры.

## мавританскій стиль.

(Боткинъ, В. П., Письма объ Испаніи).

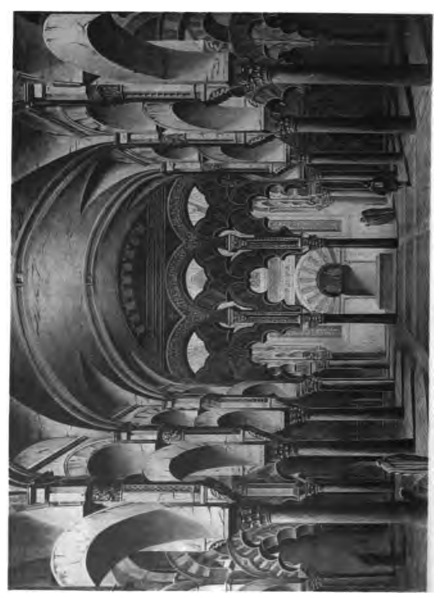
...Давно кочевали арабы въ Азіи бродячими племенами, зани- Восточные маясь скотоводствомъ, земледѣліемъ и разбоемъ или нанимаясь на и античные службу у азіатскихъ и африканскихъ владѣтелей. Въ 610 г. по влементы Р. Х. вдругъ просыпаются они на голосъ Магомета. Неслыханный мавритандоселѣ энтузіазмъ потрясъ дикія племена пустынь; до того времени скаго отния. неподвижныя, они встаютъ, какъ неотразимый вихрь, разносить по всей землѣ слово пророка. Въ нѣсколько лѣтъ исламизмъ владѣетъ уже отъ береговъ Атлантическаго океана до Гангеса.

Новая религія принесла съ собой особый родъ богопочитанія, а оно создало новую форму искусства. Но тогда арабы, какъ и германцы, нахлынувшіе на римскую имперію, не имъли никакой самостоятельной образованности и, слъдовательно, невольно должны были взять въ образецъ тъ формы искусства, которыя нашли въ завоеванныхъ ими странахъ. То были большею частію зданія временъ упадка римскаго зодчества; ихъ-то преимущественно исламизмъ и долженъ былъ взять себъ въ образецъ: — онъ, также какъ и христіанство, былъ врагомъ явыческаго богослуженія. Къ этому присоединился еще и собственно восточный художественный элементъ. Даже на римскихъ постройкахъ въ Азіи и Африкъ лежалъ всегда болъе или менъе ощутительный восточный колоритъ, и весьма естественно, что этотъ восточный элементъ еще болъе развился у арабовъ въ завоеваніяхъ при соприкосновеніи ихъ съ старыми образованными народами Азіи. А такъ какъ потомъ арабы

начали уже развиваться самостоятельно, то изъ всъхъ этихъ разнородныхъ элементовъ, наконецъ, образовалось то, что теперь обыкновенно зовется мавританским стилемъ.

По своему источнику, искусство магометанское находится въ мавритан- близкой связи съ древнехристіанскимъ. Но, вмъсть съ тьмъ, оно окаго отиля отличается въ одномъ, а это одно такъ важно, что черезъ него въ окульи- именно задушено было въ самомъ зернъ своемъ все дальнъйшее турь и ар- совершенствованіе мусульманскаго искусства. Магометъ до такой хитектуры, степени боялся, чтобы арабы не воротились къ своему прежнему идолопоклонству, что непремъннымъ догматомъ корана запретилъ правовърнымъ представлять въживописи и ваяніи людей и животныхъ. Воть причина, почему эти оба искусства были пренебрежены арабами. Ихъ искусство самое любимое, самое залушевное, была поэзія. Изъ пластическихъ искусствъ оставалась имъ одна архитектура; въ ней одной принуждена была во вившнихъ формахъ разыгрываться пламенная фантазія ихъ. Но архитектура неразрывно связана съ религіозными идеями. Религіозныя же иден арабовъ кружились около: "нътъ Бога, вромъ Бога, и Магометъ пророкъ Его; Богъ единъ, Богъ всемогущъ, накажетъ злыхъ, наградитъ добрыхъ". При такомъ одинокомъ догмать негдь было разыгрываться религіозному воображенію; при этомъ ни миоовъ, ни религіозныхъ преданій — одно голое сухое единство. Воть отчего архитектурные памятники арабовъ далеко не соотвътствують ихъ образованности. Архитектура имъетъ характеръ однообразный и совершенно чужда развитія.

Впрочемъ, навсегда оставшись при однъхъ формахъ древнехристіанскаго зодчества, арабская архитектура запечатльла ихъ своимъ особеннымъ характеромъ. Я имъю здъсь въ виду высшее выраженіе мусульманской архитектуры-- вя религіозные памятники-мечети. Въ нихъ особенно замътны два стиля: одинъ принадлежитъ древнехристіанской базиликъ, другой болье приближается къ стилю византійскому. Памятники перваго находятся въ Европъ; второй, сдълавшійся потомъ общимъ мусульманскимъ, принадлежить Востоку. Но этимъ первообразамъ своей архитектуры арабская фантазія слідовала не рабски, она преобразила ихъ по-своему, примъшавъ еще къ нимъ нъкоторыя формы архитектуры индъйской. Всего болъе оригинальность арабской фантазіи выразилась въ украшеніяхъ, въ подробностяхъ, гдв надобно было избывать всякихъ опредъленныхъ формъ и образовъ, находящихся въ природъ. То была задача, достойная арабской фантазіи, и она чудно разрышила



фотот. К. Фишеръ, въ Москав.

Digitized by Google

Digitized by Google

ее, создавъ свои безконечно клубящіяся и перевивающіяся вереницы линій и фигуръ, извъстныхъ теперь полъ названіемъ арабесковъ.

Мечеть во Кордовъ принадлежить къ самымъ древивишимъ Мечеть въ постройкамъ арабовъ: она начата была въ концъ VIII въка, вскоръ посль завоеванія Кордовы. Первымъ дьломъ арабовъ при завоеваніи всякаго города было тотчасъ же построить мечеть и завести школу.

Кордовъ.

Въ противоположность другимъ народамъ, арабы какъ въ своихъ колоссальныхъ памятникахъ, такъ и въ простыхъ домахъ не только пренебрегали наружностью, но словно съ намереніемъ делали ее какъ можно проще, какъ можно обыкновеннъе, сосредоточивая всю роскошь украшеній на одну внутренность зданія. Такъ, наружность мечети нисколько не приготовляеть къ тому поразительному впечатленію, которое испытываешь, войдя въ нее. Вдругь вступаешь въ льсь мраморныхъ колоннъ: глаза разбытаются въ безчисленныхъ рядахъ ихъ, теряющихся въ сумрачной дали; ръдкія маленькія окна едва пропускають свыть, такъ что полусумракъ, царствующій здъсь, еще болъе увеличиваетъ необыкновенность впечатлънія (см. табл. VII).

Верхъ этого огромнъйшаго храма состоить изъ полукруглыхъ, подковою, арокъ, опирающихся на колонны изъ бълаго, желтаго, зеленаго мрамора, яшмы, порфира. Самымъ любимымъ украшеніемъ испанскихъ мавровъ была эта арка подковою, они расточали ее всюду. Спокойная и мягкая форма полукруга, употребляемая антвчнымъ и древнехристіанскимъ искусствомъ, словно не удовлетворяла ихъ: тревожный духъ восточныхъ племенъ требовалъ формы, которая представляла бы глазамъ живую игру силы, и, действительно, въ арабской аркв есть что-то смелое, игривое. Не стану говорить о прежнихъ украшеніяхъ мечети. Довольно сказать, что и теперь еще, несмотря на христіанскую передалку средины ея, эдъсь осталось болъе 900 колониъ! При арабахъ храмъ днемъ и ночью освещался висячими лампадами; ихъ было несколько тысячъ. Ходишь словно по густому лъсу колониъ, разросшихся въ безчисленные, переплетающіеся своды. Онъ не очень высоки, но чрезвычайно легки, изящны и безъ пьедесталовъ, - кажется, словно растуть изъ земли. Колонны большею частью взяты изъ античныхъ зданій, частью сдівланы по ихъ образцу, но съ примівсью арабской фантазіи. Надъ ними и подъ навівсомъ главныхъ арокъ находятся еще небольшія четырехугольныя колонки, соединенныя между собою полукруглыми маленькими дугами, и сверхъ того плоская дубовая крыша, нъкогда украшенная роскошными ръзными и золочеными

арабесками.... И теперь видны изкоторые следы богослуженія мечети: три или четыре фонтана, служившіе для омовенія и mirhab, часовня созерцанія - довольно большая ниша, означавшая во встать мечетяхъ ту сторону, гдв находится Мекка; сюда должны были обращаться правовърные въ своихъ молитвахъ. Надобно видеть, съ какою изящною роскошью украсила ее арабская фантазія! Вся она изъ самаго чистаго бълаго мрамора, съ маленькими колонками, окруженными мозаикою изъ цвътныхъ кристалловъ; всюду разбросаны изреченія Корана; буквы-изъ золоченыхъ кристалловъ, и около всего этого выотся самые роскошные, самые капризные арабески.

Алькасаръ

Въ Севильт уцелель Алькасаръ, дворенъ местныхъ арабскихъ въ Севильв. владътелей: снаружи-высокая стъна съ узкими воротами, внутриизящныя, фантастически-легкія залы. Нельзя себ'в представить, до какой степени легкости арабы преобразовывали камень: въ шкъ постройкахъ онъ теряетъ всю свою массивную плотность. Это кружевная ткань, самая тонкая филигранная работа. Основной характеръ мавританской нередигіозной архитектуры есть изобиліе, расточительность медкихъ украшеній, или точнве, вся эта архитектура ихъ есть одно только укращеніе. Правда, что къ ней скоро присматриваешься, но первое впечатление мило, увлекательно: точно всь эти комнаты слъданы изъ кисеи. Комнаты обыкновенно выходять на внутренніе дворы, съ колоннами, галлереею и фонтаномъ. Въ некоторыхъ потолки сделаны куполами, на подобіе сталактитовъ, въ иныхъ дубовые съ ръзными арабесками и золоченые Надобно замьтить, что у арабовъ всь эти стыны, выдыланныя фантастическими узорами, были съ необыжновенною тщательностью расписаны разноцвътными красками съ позолотою. Къ Алькасару примыкаль садь въ восточномъ вкусв съ апельсинами, пальмами и кипарисами.

Третій замічательный памятникъ мавританскаго стиля--это дво-Альгамбра въ Гренадъ репъ Алмамбра въ Гренадъ. Нъсколько массивныхъ бевъ всякаго порядка стеснившихся башенъ, соединенныхъ высокою стеною съ узкими отверстіями вм'єсто оконъ: это мавританскій дворецъ. Маленькая, дрянная дверь ведеть внутрь этихъ ствиъ, потомъ темный корридоръ и вдругъ входить на открытый внутренній дворъ

мавританскаго дворца.

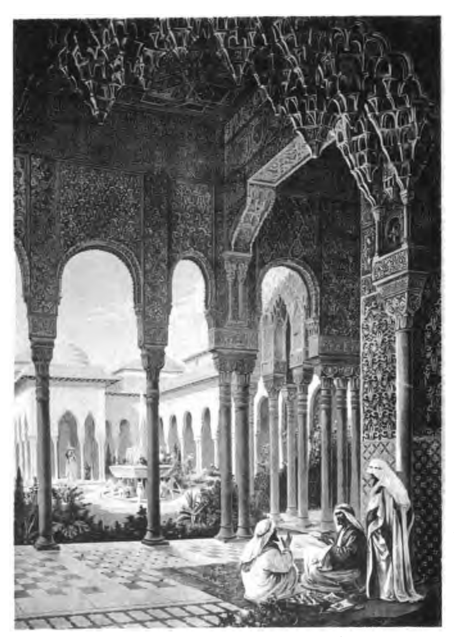
Этотъ первый дворъ мавританского дворца называется двоякодворомъ миртъ и дворомъ купанья. Полъ устланъ гладкимъ бълымъ мраморомъ; вокругъ -- галлерея съ легкими подковообразными арками, упирающимися на тонкія мраморныя колонки по двіз въ рядъ. Пьедесталы у нихъ низенькіе и гладкіе, а капители четырехугольныя и покрыты узорчатыми арабесками (рис. 54). Вдоль карниза галлереи идетъ арабская надпись. Въ надписи повторяются только слова Корана: "Единъ Богъ повелитель". Среди двора — бассейнъ съ чистъйшей водой, саженей въ 10 длины. Вьющіяся арки на тоненькихъ колонкахъ имъютъ необыкновенный характеръ легкости, а отраженіе ихъ въ водъ еще болье увеличиваетъ воздушность впечатльнія. По объимъ сторонамъ бассейна фонтаны; вокругъ онъ густо обсаженъ миртами. Предполагаютъ, что бассейнъ этотъ служилъ для омовенія гранадскимъ владътелямъ и присутствовавшимъ при молитвъ во внутренней мечети дворца (теперь уже не существующей). Отъ этого "двора миртъ" по объимъ сторонамъ идутъ комнаты; нялъво — башня, извъстная подъ именемъ "Комаресъ" отъ украшеній



Рис. 54. Канители колониъ изъ Альгамбры.

ея въ персидскомъ вкусъ, называвшихся у арабовъ комараки. Залы этой башни отдълывали нарочно выписанные персидскіе мастера. Самая большая и великольпная изъ нихъ называется "залою аудіенцій". На стынахъ выльплены уже не одни изреченія изъ Корана, а цылыя стихотворенія, въ которыхъ восхваляется строитель этого дворца. Арабскія буквы надписей, сами похожія на арабески, совсымъ слиты съ украшеніями, такъ что нужно особенное вниманіе, чтобы отличить ихъ (рис. 53). Одна изъ главныхъ особенностей мавританскаго стиля—нигдъ не поражать глаза рызкостью: только всмотрышись хорошенько въ эти украшенія, вы увидите всю отчетливую тонкость этой миніатюрной работы. Съ перваго взгляда кажется, будто потолокъ и стыны обтянуты персидскими коврами или вышитыми по канвь обоями съ мельчайшимъ рисункомъ. Изъ

полусумрака залы видъ въ окна на сверкающія всею яркостью южныхъ красокъ природу, городъ и окрестности удивительно эффектенъ. Справа отъ "двора миртъ" — изящивищій порталъ со множествомъ тоненькихъ, точно изъ бълъйшаго воска, колонокъ ведетъ въ знаменитый "дворъ львовъ", главный внутренній дворъ дворца (см. табл. VIII). Это общирный и продолговатый четырехугольникъ, окруженный галлереею съ частыми подковообразно согнутыми арками, опирающимися на тонкія мраморныя колонки (ихъ 168). По объимъ противоположнымъ сторонамъ въ длину сдъланы два портала, гдъ колонки сгруппированы и покрыты широкимъ фризомъ съ необыкновенною самою граціозною оригинальностью. Колонки, разсыпанныя въ какомъ-то симметрическомъ безпорядкъ то по 4, то по 3, то по 2 вмъсть, производять необыкновенный эффектъ игрою свъта и теней подъ арками Капители колонокъ и наружная сторона галлерен покрыты мельчайшими арабесками изъ гипса, на которыхъ еще сохранились следы красокъ. Мавры такъ искусно умели составлять этотъ гипсъ, что онъ теперь кринче мрамора и лоснится, какъ онъ. Едва ли востокъ произвелъ что-нибудь лучше этого "двора львовъ" по легкости, граціи и деликатности вкуса. Въ воздушности впечатленія целаго чувствуется характерь подвижныхь жилищъ пустыни, и тоненькія колонки эти по своей формъ намевають на шесты, на которыхь укрыпляють кочевые шатры. Между арабесками по фронтону галлереи идутъ арабскія надписи: "хвала Богу", "слава нашему Повелителю", "хвала Богу за ниспосланіе ислама". Посреди двора (онъ 17-ти саженъ въ длину и десяти въ -чидину) стоитъ "фонтанъ львовъ" - большая чаша бълаго, прозрачнаго мрамора, покрытая арабесками и поддерживаемая 12-ю мраморными львами; надъ ней другая, поменьше, изъ средины которой бьетъ фонтанъ, такъ что струя его падаетъ сначала въ меньшую чашу; наполнивъ ее, вода бъжитъ въ большую и потомъ черезъ пасти львовъ падаетъ въ нижній, обширный бассейнъ (см. табл. VIII). Львы сдівланы очень дурно и не похожи ни на какихъ звіврей, можеть быть, оть того, что исламизмъ запрещалъ арабамъ представленіе живыхъ существъ. Вокругъ большой чаши выръзаны арабскіе стихи (которые містами постерлись, отчего произошли пропуски и разногласія переводчиковъ). Воть ихъ смыслъ. "Да будетъ благословенъ давшій Магомету-повелителю жилище это, по красотъ своей — украшеніе всімъ жилищамъ человівческимъ. Если же ты сомнъваешься въ этомъ, то взгляни на все, тебя окружающее; ты увидищь такія чудеса, что Богъ не дозволиль, чтобы существо-



Фотот. К. Фишеръ, въ Москвъ.

львиный дворъ въ альгамвръ.

вали равныя имъ даже и въ самихъ храмахъ. Эта масса прозрачныхъ перловъ блеститъ и сіяетъ въ паденьи своемъ. Посмотри на воду и посмотри на чашу: невозможно отличить, вода ли стоитъ неподвижно, или то струится мраморъ...".

Внутри одной изъ галлерей сзади портика, на потолкъ есть картина, въ которой на позолоченномъ фонъ представлена битва 4-хъ мавританскихъ рыцарей съ 4-мя кастильскими. Въ смежной комнать есть еще 2 картины тоже на потолкъ: на одной нарисованы мавры, сидящіе кружкомъ, на другой-сцена охоты за кабанами. Въроятно, онъ писаны какимъ-нибудь христіанскимъ художникомъ, потому что Коранъ строго запрещалъ изображать людей, угрожая, что на томъ свъть написанные люди будуть себъ требовать душъ у писавшихъ ихъ. По рисунку картины, кажется, надобно отнести къ XIV въку, и замъчательны онъ только въ томъ отношеніи, что андалузскіе мавры, несмотря на запрещеніе Корана, имвли однакожъ у себя картины. По объимъ сторонамъ "двора львовъ" находятся двъ большія комнаты, называемыя: одна - "залою сестеръ", другая-залою Абенсерраховъ. Полъ въ "залъ сестеръ" состоитъ изъ двухъ огромныхъ мраморныхъ плитъ, которыя почему-то вадумалось назвать "сестрами". Нижняя часть ея четырехугольная; по ствнамъ-мозаики, между которыми въ медальонахъ сдвланы гербы гренадскихъ владетелей. Верхъ восьмиугольный, оканчивающійся изящныйшимы куполомы, покрытымы самою фантастическою лыпною работой въ родъ сталактитовъ и углубленій, какін бывають въ пчелиныхъ ульяхъ 1). Все это было тщательно раскращено синею и пунцовою красками съ позолотою... Свътъ проходитъ въ 8 маленькихъ оконъ, сдъланныхъ въ куполъ между углубленіями лъпныхъ украшеній и проходить такъ эффектно, придаеть такую необычайную воздушность куполу и ствинымъ арабескамъ, что вся комната кажется сотканною изъ разнодвътныхъ кружевъ. Отсюда крытая галлерея ведеть въ женскую половину дворца-во внутреннія комнаты гарема и спальни его, сдівланныя въ землів, съ мраморными ванными, альковами для постелей и неразлучными фонтанами. Свътъ сюда проникаетъ сквозь маленькія отверстія сверху, такъ что въ нихъ была постоянная прохлада и сумракъ, столь любимый восточною нізгой... Въ мраморномъ полу бельведера одной изъ башенъ продъланы маленькія скважинки, сквозь которыя проходиль дымъ сожигаемыхъ внизу ароматныхъ куреній: ясно, что обита-

<sup>1)</sup> Подобный потоловъ см. на табл. VIII.

тели такихъ комнатъ жили только для сладкихъ чувственныхъ ощущеній.

Характеръ

Мавританская архитектура совершенно чужда того характера мавритан- величія, какой отличаеть античное искусство; вся прелесть ея въ ской архи- капризной изящности формъ, въ эффектномъ освъщеніи, въ обиліи тектуры. и нъжности украшеній, всегда заключенныхъ въ самой грубой оболочкъ, какова обыкновенно наружность ихъ зданій. Мавританскую архитектуру обыкновенно называють подражаніемъ римской и византійской. Дъйствительно, внутреннее расположеніе мавританскихъ домовъ отчасти сходно съ римскими, где также внутренніе дворики играли главную роль. Свои арки съ колонками могли они заимствовать у византійцевъ. Но у арабовъ арка имъетъ совсъмъ другое назначеніе, и, кажется, въ этомъ-то всего больше является особенность мавританской архитектуры; а въ архитектуръ всего больше отражается народный характеръ. У византійцевъ арка несеть на себъ верхнюю часть зданія, у арабовъ она служить только однимъ украшеніемъ, потому что у нихъ верхъ зданія держится не на аркахъ, а на однъхъ колоннахъ (см. табл. VII и VIII). Арка у арабовъ только для красоты, для ласканья глазъ. По самой своей подковообразной формъ, эта арка безсильна что-нибудь держать на себъ. У архитекторовъ арабскихъ, кажется, была только одна цъль-придать всему карактеръ легкости и какъ бы безпрестанно напоминать о кочевомъ шатръ пустынь. Въ этомъ именно и состоить величайшая оригинальность мавританской архитектуры, ея коренное отличіе отъ всіжь другихь архитектурных стилей. Существенный характеръ ея-необыкновенная легкость и капризъ, пренебрегающій всеми законами и правилами зодчества. В вроятно, отсюда происходить и такая непрочность ихъ зданій. Въ самомъ дълъ, ни мальйшаго чувства долговъчности, даже прочности не пробуждають зданія арабовь: это легко, это воздушно, это удивительно изящно, но все это, кажется, тотчасъ разлетится, какъ миражъ.

## XLVIII.

## Волгарская письменность.

Въ 862 г. прибыло въ Царьградъ посольство князей Моравіи и Панноніи Ростислава, Святополка и Коцела съ просьбой къ славянской императору и патріарху о присылкъ въ эти земли учителя хри- письменстіанской віры, который на славянском ззыкі, понятном народу, пропов'вдывалъ бы христіанское ученіе. Императоръ и патріархъ избрали для этой цъли славнаго ученаго миссіонера Константина Философа съ братомъ его Мееодіемъ, какъ людей, знавшихъ славянскій языкъ, ибо они были родомъ изъ Солуни, гдѣ тогда всѣ умъли говорить по-славянски. Принимая на себя это порученіе, Константинъ Философъ заявилъ, что невозможно проповъдывать и утверждать христіанство только путемъ устной пропов'еди; для этого необходима письменность на томъ языкъ, на которомъ происходить проповедь. Съ этимъ согласилось и византійское правительство, но такъ какъ по справкамъ оказалось, что у славянъ письменности нътъ, то Константинъ Философъ получилъ новое порученіе-составить славянскую азбуку и примънить ее къ дълу. Константинъ Философъ тогда же взялся за осуществленіе этого порученія вмість со своими сотрудниками, удачно его выполниль и уже въ Царьградъ приступилъ къ переводу на славянскій языкъ Евангелія: "Искони бъ Слово и Слово бъ къ Богу"-вотъ первыя слова, написанныя на славянскомъ языкъ. Такъ положено было начало славянской письменности, по разсказу біографа Константина Философа, принадлежавшаго, въроятно, къ числу непосредственныхъ его учениковъ.

HOOTH.

Digitized by Google

Въ Моравіи и Панноніи Константинъ и Меєодій, вмѣстѣ со своими сотрудниками, какъ взятыми изъ Константинополя, такъ и набранными на мѣстѣ своей новой дѣятельности, успѣли многое перевести съ греческаго языка на славянскій. Переведены были необходимыя для богослуженія части Ветхаго и Новаго завѣта, суточное богослуженіе, молитвы при совершеніи таинствъ и важнѣйшихъ обрядовъ, "книги отечныя", или собраніе повѣстей о христіанскихъ подвижникахъ. Были переведены и нѣкоторыя другія книги, напр., Меєодій переводилъ обширное сочиненіе брата своего Константина Философа, содержавшее его полемическія бесѣды съ еретиками, магометанами и іудеями при его прежнихъ миссіонерскихъ хожденіяхъ.

Олавнновое Въ періодъ времени отъ 862 г. до 885 г. — года смерти Менодія, богоолуженіе возникла такимъ образомъ на славянскомъ языкъ весьма значивъ Волгарія тельная церковная литература, и образовался литературный сла-

вянскій языкъ, которые на много віжовъ сділались достояніемъ всъхъ славянъ, усвоившихъ христіанство отъ греческихъ миссіонеровъ и сохранившихъ его, т. е. у всъхъ православныхъ славянъ. Но это сдълалось возможнымъ только потому, что продолжатели авла Константина и Менодія нашли радушный пріемъ и благопріятную почву въ Болгаріи. По смерти Константина Философа, принявшаго въ монашествъ имя Кирилла, а особенно по смерти Менодія, вслідствіе измінившихся внутренних и внішних политическихъ обстоятельствъ, введенное славянскими просвътителями на обширномъ пространствъ земель, входившихъ тогда въ составъ Моравскаго государства, славянское богослужение подверглось гоне нію, его стало вытеснять богослуженіе на латинскомъ языке, за которое стояло нъмецкое духовенство, находившее сочувствіе у князя Святополка и поддерживаемое нъмецкими королями. Многіе ученики и сотрудники Меоодія должны были удалиться за предълы Моравскаго государства и разойтись по сосъднимъ славянскимъ землямъ. Важивище изъ учениковъ славянскихъ первоучителей ушли за Дунай въ Болгарію и были радушно приняты болгарскимъ княземъ Борисомъ.

Болгарія тогда была самымъ сильнымъ изъ всѣхъ принявшихъ христіанство славянскихъ государствъ. Русское и Польское племена были еще въ язычествъ, сербы не имъли государственнаго единства и самостоятельности и только-что приняли христіанство, Моравское государство подверглось сильному политическому и церковному влілнію нъмцевъ и вскоръ было разрушено вторженіемъ мадьяръ.

Болгаре приняли христіанство отъ грековъ во главт со своимъ княземъ Борисомъ въ 865 году. Богослужение сначало совершалось, по всей въроятности, на греческомъ языкъ, такъ какъ объ употребленіи славянскаго языка въ богослуженіи извістій ніть, да и духовенство въ началъ было изъ грековъ. Но болгаре, какъ и славяне Моравіи и Панноніи, конечно, должны были предпочесть богослуженіе на славянскомъ языкъ. Прибывшіе изъ Моравіи ученики Менодія: Климентъ, Гораздъ, Ангеларій, Савва и Наумъ нашли радушный пріемъ и стали въ Болгаріи делать то же самое, что и въ Моравіи, т. е. вводить славянское богослужение и обучать славянской грамоть болгарь. Въ Болгаріи легче, чымь въ какой-либо другой славянской странъ, могли найтись хорошіе сотрудники и преемники въ дълъ распространенія и утвержденія славянскаго богослуженія и письменности. Изъ греческаго пространнаго житія епископа Климента знаемъ, что онъ, а по другимъ извістіямъ, и его сотрудники развивали свою дъятельность въ теперешней Македоніи и южной Албаніи, въ мъстахъ, которыя находились неподалеку отъ родины Кирилла и Менодія, значить, въ такой области, гдв славянскій языкъ въ употребленіи быль тоть самый, которымъ говорили Кириллъ и Менодій и который составиль, конечно, основной элементь церковно-славянского литературного языка. Здёсь всего легче можно было распространять славянскую грамоту и письменность. Здысь же легче, чымь гды-либо вы другихы мыстахы Болгаріи, могли найтись ревностные последователи христіанства, такъ какъ эти области незадолго передъ тъмъ пріобрътены были болгарами, а ранье входили въ составъ Византійской имперіи, и, несомивню, христіанство существовало здысь и до формальнаго крещенія Болгаріи при Борисъ. Населеніе Болгаріи, особенно тъхъ областей, которыя находились въ непосредственномъ сосъдствъ съ византійскими владеніями, несомпенно было более развито, чемъ какое-либо другое славянское племя; среди этого населенія могло найтись не мало такихъ славянъ, которые знали по-гречески, а, можеть быть, и такихъ, которые могли получить и греческое образованіе. Этимъ объясняется то важное обстоятельство, что славянская письменность, литература, основанная образованнъйшимъ среди тогдашнихъ грековъ Константиномъ Философомъ, не только не заглохла въ Болгаріи, но получила быстрое и сильное развитіе. Нужно также имъть въ виду и то обстоятельство, что примъръ и поощреніе въ литературныхъ трудахъ подавали представители власти. Преемникъ Бориса, сыпъ его Симеонъ, былъ человъкъ образованный. Въ молодости онъ долго жилъ при византійскомъ дворъ въ качествъ заложника и получилъ тамъ и литературное образованіе. Впослъдствіи онъ переписывался съ византійскими министрами на греческомъ языкъ и состязался съ ними въ риторическомъ искусствъ. Славянскіе современники прославляютъ его, какъ великаго книголюбца, который собиралъ библіотеку, поощрялъ литературные труды и самъ принималъ въ нихъ участіе, какъ, напр., въ составленіи сборника "Златоструй", содержащаго выборку нравоучительныхъ словъ преимущественно изъ сочиненій Іоанна Златоуста.

Упадокъ Волгарін.

Въкъ болгарскаго царя Симеона (893 — 927) — золотой въкъ болгарской письменности. Но, къ сожальню, онъ быль непродолжителенъ. Развитіе болгарской литературы стояло въ тесной связи съ политической исторіей Болгаріи, которан испытала миого превратностей. Между Болгаріей и Византіей происходила ожесточенная борьба. Болгарское государство образовалось на территоріи, составлявшей часть Византійской имперіи. Хотя Византія и признавала независимость Болгаріи, но никогда не отказывалась отъ своихъ прежнихъ правъ на нее. Съ другой стороны, болгарскій князь Симеонъ, производя новыя завоеванія въ предълахъ Византійской имперіи, заявляль притязаніе на титуль царя, но не только болгаръ, но и грековъ; онъ стремился даже утвердиться въ Константинополь и занять престоль византійскихъ императоровъ. Такія притязанія, конечно, были не подъ силу болгарскому народу и только ожесточали грековъ, которые, превосходя болгаръ въ культурномъ отношеніи, имъли на нихъ сильное вліяніе, какъ это обнаружилось при преемникъ Симеона Петръ (927 — 968). Ослабленная войнами съ греками, внутренними несогласіями и походами русскаго князя Святослава Игоревича, Болгарія въ началь XI въка въ борьбъ съ греками лишилась своей политической независимости и династіи; окончательное пораженіе нанесено было императоромъ, Василіемъ, получившимъ прозваніе Болгаробойцы, въ 1019 году.

Потеря политической независимости повлекла за собой упадокъ славянской церкви и литературы. Хотя самостоятельность (автокефальность) болгарской церкви съ архіепископомъ въ Охридъ (въ Македоніи) сохранилась, но высшее духовенство назначалось изъ грековъ. Такимъ образомъ, славянская литература не могла найти поддержки ни у высшаго духовенства, ни у династіи, которая была уничтожена.

Нъкоторое возрождение болгарской литературы совершилось

только съ возстановленіемъ политической независимости, что произошло черезъ полтора слишкомъ столетія (1185 г.) вследствіе возстанія болгаръ подъ предводительствомъ братьевъ Петра и Асеня. Благодаря последовавшему вскоре (1204 г.) завоеванію Константинополя западными крестоносцами, династія Асеней не только украпила политическую независимость Болгаріи, но и снова добилась полной церковной самостоятельности, вступивши въ родственныя и договорныя отношенія съ никейскими греческими императорами; возстановленъ былъ болгарскій патріархать (въ Терновъ, въ 1234 г.). Но хотя и теперь болгарскіе государи титуловали себя парями "всъхъ болгаръ и грековъ", соперничать съ греками болгаре, конечно, не могли, второе болгарское царство просуществовало не болве двухсотъ льть. Недостатокъ внутренняго единства, набъги татаръ и усиленіе сербовъ подорвали могущество и прочность Болгаріи. Когда въ XIV въкъ появились на Балканскомъ полуостровъ турки, то Болгарія не могла оказать имъ сильнаго сопротивленія и была завоевана къ 1393 году, на полв'вка слишкомъ ранъе паденія Византіи отъ тьхъ же турокъ. Съ потерей политической независимости вновь прекращается въ ней и духовная дъятельность. Болгарія была страшно опустошена и разорена; въ ея предъдахъ расположились турки, чтобы отсюда нанести окончательный ударъ Константинополю. Съ утвержденіемъ турокъ на всемъ Балканскомъ полуостровъ, болгаре не могли оказаться важнымь и вліятельнымь элементомь въ составв Турецкой имперіи, ихъ превосходили сербы, а въ культурномъ отношеніи оказались выше тыхъ и другихъ, конечно, греки, которые въ духовномъ отношеніи снова забрали въ свои руки Болгарію.

Итакъ, географическія условія и историческія обстоятельства были причиною того, что болгарская литература не въ состояніи была стать долгов вчною и органически развиваться, но все-таки въ своемъ первоначальномъ періодъ она достигла замъчательнаго расцвъта, и нажитое ею духовное богатство сдълалось достояніемъ шедшихъ за нею вслъдъ литературъ сербской и русской, пользовавшихся до новъйшаго времени (до XVIII в.) однимъ и тъмъ же общимъ литературнымъ славянскимъ языкомъ съ нѣкоторыми отличіями въ подбор'в словъ (лексикон'в), выговор'в (фонетик'в) и правописаніи.

Хронологическое обозрвніе болгарской письменности встрвчаеть болгарокой болгарской письменности встрвчаеть большія затрудненія, потому что во многихъ случаяхъ нътъ данныхъ для опредъленія времени появленія какъ оригинальныхъ,

Положеніе HECPMOH-HOOTH.



такъ и переводныхъ памятниковъ; по большей части неизвъстны также и имена трудившихся надъ ними лицъ. При общности основного литературнаго языка для болгаръ, сербовъ и русскихъ иногда не легко опредълить, гдъ появился тотъ или другой памятникъ первоначально. Многія произведенія, появившіяся въ Болгаріи, сохранились только въ сербскихъ или русскихъ впискахъ. Возможны и такіе случаи, когда дошедшій до насъ памятникъ въ рукописи болгарской есть позднъйшая копія съ русскаго или сербскаго памятника. Поэтому затруднительнымъ является и точное распредъленіе памятпиковъ въ ихъ происхожденіи по народностямъ. Впрочемъ, это и не представляетъ иногда большой важности въ виду однородности и даже тожественности культурныхъ началъ у всъхъ православныхъ славянъ.

Вызванная потребностями христіанства славянская письменность. естественно вся носить христіанско-религіозный характерь и въ своемъ содержаніи не можеть поэтому представлять оригинальности. Христіанство пришло къ славянамъ изъ Византіи, гдф существовала уже огромнъйшая многовъковая христіанская литература. явившаяся теперь непосредственнымъ источникомъ и образдомъ литературы славянской. Нужно было для славянъ умівнье выбрать на этомъ общирномъ полъ, гдъ посреди пшеницы немало было и плевель, наиболье необходимое и наиболье цыное для новообращеннаго народа. Болгарская письменность въ этомъ смысліз представляетъ замъчательное явленіе: изъ обзора ея увидимъ, что среди болгаръ нашлись люди, которые довольно удачно выбирали матеріаль и предлагали его въ хорошо обработанномъ видъ. Конечно, не могло быть выдержанной системы и равномърности, но въ общемъ замътно стремление дать наиболъе пънное и необхолимое.

Кинти рели- Прежде всего нужно и важно было имъть на славянскомъ языкъ гіовнаго со- Священное Писаніе. Дъло это въ значительнъйшей мъръ исполнено держанія. было уже при Кириллъ и Мееодіи, но продолжалось и потомъ: дълались дополненія и исправленія перевода библейскихъ книгъ. Дълались переводы не только одного текста книгъ Священнаго Писанія, но и толкованій на нихъ отцовъ церкви. Продолжали пополняться переводы богослужебныхъ книгъ, содержащихъ молитвы, пъснопънія и чтенія. Переводилось очень много житій святыхъ, сказаній о мученикахъ христіанскихъ и духовныхъ легендъ какъ въ видъ отдъльныхъ памятниковъ, такъ и въ составъ спеціальныхъ сборниковъ, напр., миней-четьихъ, патериковъ. Эта литература,

проникнутая неръдко истинной поэзіей, доставляла обильный матеріаль не только для церковнаго, но и для домашняго чтенія.

Для церковной проповъди византійская литература представляла неисчерпаемый источникъ; мы встръчаемъ переводы произведеній этого рода въ большомъ изобиліи, рано появляются и самостоятельные опыты. Такъ еп. Клименть составляеть торжественныя и похвальныя слова на важивищіе христіанскіе праздники, пресвитеръ и потомъ епископъ Константинъ выбираетъ изъ сочиненій І. Златоуста и другихъ отцовъ церкви беседы на евангельскія чтенія въ церкви въ воскресные дни на цізый годъ, приспособляя этоть матеріаль къ потребностямъ новообращенныхъ. При участіи даря Симеона составляется замізчательный сборникъ "Златоструй", содержащій по преимуществу выборку нравоучительныхъ отдівловъ изъ беседъ І. Златоуста. Переводится не мало и другихъ словъ Златоуста, напр., сборникъ "Андріатисъ", содержащій собраніе словъ знаменитаго проповъдника къ антіохійскому народу по поводу низверженія статуй Өеодосія. Дошло немало поученій безыменныхъ, которыя несомивно переведены были въ Болгаріи въ очень раннее время.

Однимъ изъ замъчательнъйшихъ литературныхъ дъятелей въка царя Симеона быль пресвитерь Іоаннь, экзархь болгарскій (т. е. уполномоченный отъ болгарскаго патріарха-наблюдатель за духов- болгарскій. ными дълами). Онъ оставилъ нъсколько общирныхъ трудовъ, въ предисловіяхъ къ которымъ объясняеть ихъ задачи и характеръ. Зная, что трудами Кирилла и Менодія переведено на славянскій языкъ Священное Писаніе, Іоаннъ экзархъ рішился заняться переводомъ "учительскихъ сказаній", поощряемый въ этомъ деле однимъ знатнымъ черноризцемъ Дуксомъ, который указываль на то, что первая обязанность священника есть учительство. "Учительскими сказаніями" экзархъ называетъ руководства по наукамъ. Онъ прежде всего и перевелъ руководство по догматическому богословію, лучшее изъ существовавшихъ въ греческой литературъ, именно знаменитую книгу св. Іоанна Дамаскина "О правый выры" -- богословскую систему, послужившую образцомъ для всего позднъйшаго христіанскаго богословія. Іоаннъ экзархъ вполив сознаваль трудность перевода глубокаго и отвлеченнаго по содержанію своему сочиненія, - перевода на языкъ, не имъвшій еще никакой литературы. Но помимо содержанія книги, трудности перевода происходили и отъ свойствъ языка. Вотъ какъ Іоаннъ экзархъ въ предисловіи излагаетъ свой взглядъ на трудъ переводчика: "Молю и прошу

Icanny. 9KBadx5



васъ... извинять меня, гдъ, по вашему мивнію, окажется, что я различно переводиль одни и тв же слова, ибо не можеть греческій языкъ переводиться на другой всегда одинаково; то же бываетъ при переводъ и со всякаго другого языка. Слово, красивое въ одномъ языкъ, въ другомъ не красиво, страшное въ одномъ, въ другомъ не страшно, имъющее въ одномъ языкъ хорошій смыслъ, въ другомъ имъетъ дурной. Въ одномъ языкъ слово мужескаго рода, въ другомъ-женскаго, напр., греческія слова "ватрахосъ" и "потамосъ" мужескаго рода, а славянскія слова "жаба" и "ръка" женскаго и т. д. Нельзя вездъ обращать внимание только на греческое слово, но нужно наблюдать смысла; если случится иногда по гречески имя муж. рода, а по-славянски женскаго рода, и при этомъ перевести словомъ мужескаго же рода, какъ въ греческомъ, то переводъ обратится въ великое искаженіе. Вследствіе этого и мы, отказываясь иногда отъ тожества въ словахъ, наблюдами тожество смысла, ибо ради смысла переводимъ эти книги, а не ради тожества въ словахъ". Сознательное и разумное отношение Іоанна экзарха къ дълу перевода сказалось и въ томъ, что онъ не сполна перевель сочиненіе Дамаскина (изъ 100 главь только 48), выпустивь ть главы, въ которыхъ излагаются тонкости разногласій монофизитовъ и моноеелитовъ.

Кромѣ "Богословія", въ рукописяхъ приписывается Іоанну экзарху переводъ "Философскихъ главъ" или "Діалектики" Іоанна Дамаскина (составленной по Аристотелю) и книги "Объ осмихъ частѣхъ слова", или "Грамматики", приписываемой тому же Іоанну Дамаскину. Такимъ образомъ, Іоаннъ экзархъ въ этихъ своихъ переводахъ далъ руководства по тремъ важнѣйшимъ наукамъ—богословію, философіи и грамматикѣ.

Тому же Іоанну экзарху принадлежить обширное сочиненіе "Шестодневь", или объясненіе библейскаго разсказа о шести дняхъ творенія міра, при чемъ сообщаются разнообразныя свѣдѣнія и мнѣнія о Божествѣ, ангелахъ, мірѣ и человѣкѣ. Іоаннъ экзархъ воспользовался однородными трудами на греческомъ языкѣ Василія Великаго, Северіана Гевальскаго и другихъ христіанскихъ писателей, а также сочиненіями Аристотеля, преимущественно по естественной исторіи, при чемъ полемизируеть съ послѣднимъ по нѣкоторымъ вопросамъ. Это сочиненіе Іоанна экзарха, основанное на авторитетныхъ греческихъ писателяхъ и содержащее много интересныхъ свѣдѣній о Божествѣ, природѣ и человѣкѣ, проникнуто все одной мыслью—прославленія величія Божія, обнаруживающагося въ твореніи.

Въ рукописяхъ есть указанія, что Іоанну экзарху принадлежитъ переводъ обширныхъ и интересныхъ житій св. Антонія Великаго и св. мученика Панкратія. Съ именемъ Іоанна экзарха изв'єстно также церковное "Слово на Преображеніе Господне".

Трудамъ Іоанна экзарха принадлежить весьма важное значеніе: по своему содержанію, они доставили общирный образовательный матеріаль, а по изложенію много содъйствовали выработкъ славянскаго литературнаго языка; благодаря хорошему знанію греческаго языка и здравымъ воззрѣніямъ на задачи переводчика, многіе, употребленные экзархомъ научные термины и слова для выраженія отвлеченныхъ понятій, не только вошли въ церковно-славянскій литературный языкъ, но сохранились и до настоящаго времени въ литературномъ языкъ русскомъ.

Подобное же значеніе въ выработкть славянскаго литературнаго языка имъють и другіе переводы глубокихъ по содержанію сочиненій греческихъ отцовъ церкви, появившіеся въ то время; таковы, напр., переводы огласительныхъ поученій Кирилла Іерусалимскаго и четырехъ словъ Асанасія Александрійскаго противъ аріанъ, переводъ послъднихъ принадлежитъ упомянутому уже Константину Пресвитеру и отличается замъчательною ясностью языка, несмотря на отвлеченность содержанія, требовавшаго составленія и примъненія множества новыхъ словъ.

Тому же Константину Пресвитеру принадлежить опыть сочиненія стиховъ на славянскомъ языкі по образцу греческихъ, именно въ стихахъ написанъ имъ "Прологъ" къ его "Учительному Евангелію". Греки того времени въ теоріи стихотворства держались старой метрической системы, но на дъль должны были ее видоизмънять и искажать, такъ какъ греческій языкъ къ тому времени утратиль количество, т. е. долготу или краткость гласныхъ звуковъ, принимались въ расчетъ не звуки, а буквы; размъръ стиховъ сводился къ извъстному числу слоговъ въ стихъ, особенно употребителенъ былъ шестистопный ямбъ или двънадцатисложный стихъ. Такимъ стихомъ написанъ и "Прологъ" Константина Пресвитера. Начальные буквы стиховъ представляють акростихъ славянскій алфавить; въ счеть слоговь входять буквы ъ, ь и й, впоследствіи утратившія значеніе гласныхъ звуковъ. Свойства славянскаго языка въ расчетъ приняты не были, какъ не были они приняты и въ переводъ греческой грамматики Іоанна Дамаскина. Этимъ объясняется, что искусственное стихотворство въ славянской литературъ не привилось, хотя извъстны опыты и помимо

Отихотворные опыты.



"Пролога" Константина Пресвитера, напр., похвала болгарскому царю Симеону, принадлежащая неизвъстному автору и помъщенная въ видъ послъсловія къ переводному энциклопедическому сборнику, извъстному подъ названіемъ "Святославова сборника 1073 года". Эта русская рукопись XI въка представляеть, однако, лишь копію съ переводнаго труда, появившагося въ Болгаріи при паръ Симеонъ. Сборникъ этотъ принадлежитъ къ числу весьма замъчательныхъ памятниковъ древнъйшаго періода болгарской письменности, содержа большое число цъльныхъ статей и отрывковъ догматическаго, дидактическаго, философско - схоластическаго и историческаго содержанія, принадлежащихъ разнымъ византійскимъ писателямъ.

Истори-RIMOSF

Видное мъсто занимаютъ въ болгарской письменности переводныя историческія сочиненія. Переводились византійскія хроники, сочивенія. излагавшія исторію челов'вчества оть Адама до позднівшихъ временъ по четыремъ великимъ монархіямъ. Сюда относятся хроники Іоанна Малалы, Георгія Амартола (переведенная вторично въ Сербіи) и Симеона Метафраста, а также краткій перечень византійскихъ императоровъ патріарха Никифора. Въ періодъ второго болгарскаго царства въ XIV въкъ была переведена хроника Манассіи, снабженная интересными замътками болгарскаго переводчика. Извъстенъ еще переводъ "Паралипоменона Зонары", но онъ былъ сдъланъ въ Сербін. Изъ этихъ сочиненій славянскіе читателя могли почерпать довольно обильныя свъдънія по всеобщей исторіи, но въ Болгаріи историческая литература не развилась. Переводными трудами по исторіи обильно воспользовались составители русскихъ лътописей и разнообразныхъ компиляцій по всеобщей исторіи, извъстныхъ подъ именемъ "хронографовъ".

> На ряду съ сочиненіями историческими въ собственномъ смыслів переводились и историческія повъсти. Важнъйшія между ними повъсть о Троянской войнъ и Александрія, или повъсть объ Александръ Македонскомъ. Повъсть о Троянской войнъ основана не на поэмахъ Гомера, а на позднъйшихъ сухихъ компиляціяхъ, извъстныхъ съ именами Дактиса - грека съ острова Крита - и Дарета — троянца. Сказанія о Трот входять въ составъ содержанія хроникъ Малалы и Манассіи, но въ последней помещается, сверхъ того, особая, совершенно отличная повъсть, въ языкъ которой есть указанія на ея западное происхожденіе. Пов'єсть о Тро'в при перепискъ не вызвала значительныхъ переработокъ. — Древнъйшіе списки сказанія объ Александръ Македонскомъ встръчаются въ рукописяхъ хроники Малалы. Повъсть эта есть переводъ съ гре

ческаго сочиненія, ложно приписываемаго сподвижнику Александра Каллисеену и потому извъстна подъ именемъ Псевдокаллисеена. Первоначальный славянскій переводъ впоследствін, въ Россін, подвергался не разъ переработкамъ, что свидътельствуетъ о популярности этой повъсти. Она интересовала читателя не только личностью героя, обрисованной симпатичными чертами въ христіанскомъ духв, но и разсказами о диковинкахъ и чудесахъ Востока, встръчающихся на пути Александру, который все хочетъ узнать, все изследовать. У сербовь появился впоследствіи переводь сказанія объ Александр'в Македонскомъ въ другой редакціи, которая сдълалась еще болъе популярною среди русскихъ читателей и стала вытёснять первую.

Какъ въ византійской литературъ, такъ и въ старо-славянской Дидактибыль чрезвычайно богать отдъль дидактических сочиненій въ самыхъ разнообразныхъ формахъ. Переводились сочиненія, напи- сочиненія. санныя въ формъ "поученій" и "наставленій" отца къ сыну, какъ безымянныя, такъ и принадлежащія извістнымъ ілицамъ, систематическіе сборники наставленій и разсужденій о добродътеляхъ и порокахъ (напр., Пандектъ Антіоха, Ліствица Іоанна Синайскаго), сборники афоризмовъ и изреченій такого же характера (съ именами Соломона, Інсуса—сына Сирахова, Исихія, Геннадія), и не только библейскихъ и христіанскихъ лицъ, но и языческихъ, напр., Менандра Мудраго.

Въ большомъ ходу былъ сборникъ (извъстный въ различныхъ редакціяхъ) подъ названіемъ "Пчела, рівчи и мудрости отъ евангелія, апостола, святыхъ мужей и внішнихъ философовъ". Дидактическій характеръ имъли также нъкоторыя повъсти восточнаго происхожденія; таковы: Стефанить и Ихнилать, Варлаамь и Іоасафъ, Акиръ Премудрый. Первая изъ этихъ повъстей есть сборникъ восточныхъ басенъ, восходящій къ знаменитому индійскому сборнику Панчатантра или Пятикнижіе. Названіе свое сборникъ получиль отъ имени двухъ действующихъ лицъ-Стефанита, т. е. Увънчаннаго, и Ихнилата, т. е. слъдящаго, являющихся въ греческомъ тексть, съ котораго быль сдълань переводъ славянскій; въ арабскомъ оригиналѣ греческаго перевода они называются Калила и Димна, т. е. Прямодушный и Лукавый, въ Панчатантръ играютъ видную роль два шакала Karataka и Damanaka. Рамку повъсти составляетъ разсказъ объ интригахъ Ихнилата при дворъ царя Льва, который совътуется съ нъкіимъ философомъ по разнымъ вопросамъ нравственно-практической жизни. Философъ отвъ-

RIZOBP

чаеть въ формъ примъровъ и разсказовъ, въ которые вводятся новые разсказы и басни. Дъйствующими лицами являются различныя животныя, которыя и высказываютъ разныя нравственныя правила и мнънія, нисколько не соотвътствующія ихъ естественнымъ качествамъ.

Духовный романъ о Варлаамъ и Іоасафъ по сюжету также восточнаго происхожденія: онъ признается христіанскою переработкою одного эпизода изъ жизни Будды. Въ немъ разсказывается объ обращеніи индійскаго царевича Іоасафа пустынникомъ Варлаамомъ въ истинную въру. Въ формъ апологовъ Варлаамъ излагаетъ христіанское ученіе, заимствуя матеріалъ для нихъ какъ изъ евангельскихъ притчъ, такъ особенно изъ восточныхъ разсказовъ, сопровождая ихъ нравоучительными иносказательными толкованіями. Это одно изъ самыхъ поэтическихъ произведеній, развивающихъ аскетическій идеалъ. На славянскій языкъ оно переведено съ греческаго.

Повъсть объ Акиръ Премудромъ также переведена съ греческаго оригинала, который, однако, не отысканъ; по происхожденію же своему она принадлежить Востоку и находится въ ближайшемъ родствъ съ арабской сказкой (въ сборникъ "Тысяча и одна ночь") о Санхерибъ и его мудромъ совътникъ Гейкаръ. Въ славянской редакціи повъсть носитъ христіанско-поучительный характеръ. Наставленія Акира (Гейкара) племяннику его Анадану (Надану) напоминаютъ многочисленныя христіанскія поученія въ формъ нравственно-практическихъ поученій отца къ сыну.

Апокрифы.

Особенное богатство въ старо-славянской письменности представляетъ апокрифическая литература. Сюда относятся не только апокрифическія сказанія о ветхозавѣтныхъ и новозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ, но также статьи и книги суевѣрнаго характера, напр., книги астрологическія и гадательныя. Нѣкоторыя изъ апокрифическихъ сочиненій возникли среди еретиковъ и преслѣдовались церковью, другія же, притомъ огромное большинство, ничего еретическаго не представляють и свободно распространялись какъ въ Византіи, такъ и у славянъ. Къ числу апокрифовъ такія сочиненія относятся лишь потому, что сообщають о библейскихъ лицахъ такія подробности, которыхъ нѣтъ въ каноническихъ книгахъ, но предлагають ихъ иногда въ художественной, поэтической обработкѣ, что и дѣлало ихъ особенно популярными. Апокрифы давали поэтому нерѣдко матеріалъ для церковной проповѣди, поэзіи (пѣснопѣній) и живописи. Славянская апокрифическая литеразіи (пѣснопѣній) и живописи.

тура почти исключительно переводная. Но значение ен состоить не только въ томъ, что она была любимымъ чтеніемъ и вліяла на образованіе народныхъ воззрѣній на различные предметы природы и жизни человъческой, а также на содержание народной устной словесности, но и въ томъ, что въ славянскихъ текстахъ нередко сохранились древніе и важные памятники, оригиналы которыхъ утрачены или извъстны въ другихъ редакціяхъ. Изъ ветхозавътныхъ апокрифовъ особенно замъчательны сказанія объ Адамъ, Енохъ, Мелхиседекъ, Авраамъ, Моисеъ, Давидъ и Соломонъ. Такъ славянская "Книга святыхъ тайнъ Еноховыхъ" представляетъ собою особую редакцію древней (до христіанской) книги Еноха, отъ которой дошли на греческомъ языкв лишь отрывки, а болве полный тексть сохранился на эніопскомъ языкь. Въ славянской редакціи разсказывается о путешествін Еноха по семи сферамъ небеснымъ, при чемъ сообщается своеобразная космографія, ученіе объ ангелахъ стихій, о паденіи ангеловъ; на седьмомъ небѣ Еноху самъ Богъ разсказываеть о твореніи міра, и этоть разсказъ сильно отличается отъ библейскаго. Находясь на седьмомъ небъ, Енохъ подъ диктовку ангела въ 366 книгахъ описаль все, что было, есть и будетъ какъ относительно природы, такъ и каждаго человъка, и во всемъ нашелъ строго предустановленный порядокъ. Сошедши на землю, Енохъ поучаетъ своихъ дътей строгой нравственной жизни. Возвышенное нравственное ученіе книги Еноха очень близко къ ученію евангельскому. Продолженіе книги Еноха составляеть замізчательный разсказъ о рожденіи Мелхиседека оть мертвой жены Нира Софонимы, неизвъстный изъ другихъ источниковъ. Равнымъ образомъ неизвъстны греческіе оригиналы для такихъ апокрифовъ, какъ "Откровеніе Авраама", "Исходъ Моисеевъ", "О Соломонъ и Китоврасъ" и мн. др. Изъ новозавътныхъ апокрифовъ извъстно иъсколько апокрифическихъ евангелій: очень популярное протоевангеліе Іакова, Никодимово Евангеліе, Евангеліе Оомы (еретическаго происхожденія и потому довольно ръдко попадающееся въ рукописяхъ), апокрифическія сказанія о хожденіяхъ апостоловъ на проповъдь. Особенно много извъстно апокрифическихъ сочиненій, трактующихъ о кончинъ міра, страшномъ судъ и загробной участи праведныхъ и гръшныхъ; таковы: апокрифическій апокалипсисъ Іоанна Богослова, Видъніе апостола Павла, Хожденіе Богородицы по мукамъ и др. Разнаго рода бъдствія, особенно опустошенія христіанскихъ земель мусульманами, внутреннія смуты и физическія б'ядствія какъ въ Византін, такъ и у славянъ внушали мысль о наступленіи послівд-

нихъ временъ и давали поводъ въ современныхъ событіяхъ видіть ть бъдствія, которыя предсказывались въ сочиненіяхъ эсхатологическаго характера. Это вызвало переработку старыхъ сочиненій и составленіе новыхъ въ форм'в историческихъ пророчествъ post factum съ именами пророковъ, напр., Исаіи, Даніила; особенною популярностью пользовались "Слово Мееодія Патарскаго о царствів языкъ последнихъ временъ", а также хризмы или прореченія съ именемъ Льва Мудраго. Такія сочиненія, изображавшія преимущественно борьбу Византіи съ восточнымъ мусульманскимъ міромъ и западнымъ-латинскимъ, охотно переводились болгарами, у которыхъ историческая литература въ собственномъ смыслъ почти совствить не привилась, равно какъ и сербами, и подвергались вставкамъ и переработкамъ примънительно къ событіямъ своей исторіи. Въ одномъ изъ такого рода сочиненій, въ "Пандеховомъ пророческомъ сказаніи", между прочимъ, находится такая характеристика положенія Византіи и состіднихъ народовъ и государствъ: "Византія градъ есть; приде Костадинъ изъ Рима и развали и созда градъ и нарече имя ему по своему созданію Константинь градъ; и царствоваща въ немъ Ромви (т. е. греки) до киръ Мануила царя, и потомъ не царствуютъ, дондеже придетъ число гивва льтомъ". "Тарта ръка есть велія..., тъмъ же хадувисци языци наричются Тартаріе, два меча...; дважды бо имъ изыти на землю гиввомъ". "Кумани (т. е. половцы) нигдв же речени будутъ и погибнутъ". "Руси волчки (т. е. по-волчьи) повыютъ и розыдутся, люту казнь примуть, истають аки воскъ оть лица огна". "Угры маловременны будутъ". "Сербинъ маломъренъ и паки воззвенитъ; перво смирится съ великимъ царемъ (т. е. византійскимъ) и потомъ воздвигнетъ оружіе на него и поб'вдитъ его, яко Іисусъ Амалика и Гаваониты, и вознесется имя его въ живущихъ окрестъ его". "Болгаринъ младъ; и двумъ віющимся третій будеть первый; младость же есть премъненіе царства". Очевидно, что эта характеристика составлена около половины XIII въка, и довольно върно рисуетъ положение юго-востока Европы вскоръ послъ нашествія татаръ, но еще во время занятія Константинополя латинянами. Подобнаго рода памятники, вращавшіеся въ народной средь, представляють интересь, главнымь образомь, въ томъ отношени, что въ нихъ выражается настроеніе народныхъ массъ подъ гнетомъ тяжелыхъ событій. Такое же значеніе имъють и другія сочиненія апокрифическаго характера, особенно разнаго рода гадательныя и астрологическія книги, напр., громники, въ которыхъ по

явленію грома въ томъ или другомъ місяців и числів предсказываются разныя событія и, главнымъ образомъ-біздствія отъ враговъ христіанства-изманлитянъ, а также внутреннія смуты, насилія вельможъ, разбои на морв и сушв, землетрясенія, голодъ, моровое пов'тріе и т. д.; очень р'тдко предсказываются явленія благопріятныя; это показываеть, что тяжелое настоящее мало сулило утъшенія и въ будущемъ.

Распространенію апокрифическихъ сочиненій между болгарами Вогомильи сербами содъйствовало весьма раннее (около половины Х в.) появленіе и продолжительное существованіе ереси богомильской, получившей свое название отъ имени ея основателя, болгарскаго попа Богумила. Ученіе богомиловъ признавало себя христіанскимъ, но въ своемъ основаніи им'вло принципъ дуализма, или признаніс двухъ началъ, добраго (Бога) и злого (діавола), изъ которыхъ злому началу приписывалось твореніе видимаго міра и безраздівльное господство надъ людьми до пришествія Христа; богомилы однако, и воплощеніе Христа признавали не дійствительнымъ, а призрачнымъ, отрицательно относясь ко всему матеріальному міру, какъ произведенію діавола, отвергали учрежденія христіанской церкви: таинства, обряды, іерархію, и пропов'ядывали крайній аскетизмъ. Среди богомиловъ пользовались поэтому извъстностью такія сочиненія древнихъ еретиковъ, въ которыхъ развивалась та или другая черта ихъ ученія. Такъ очень популярно было апокрифическое "Видъніе Исаіи", въ которомъ разсказывается о сошествін Христа на землю съ плотію, не дъйствительною, а призрачною, и "Преніе діавола съ Господомъ", развивающее ученіе о силь и власти діавола. Собственно богомильскихъ сочиненій на славянскомъ языкъ въ подлинномъ видъ до насъ не дошло, но сохранились апокрифическіе памятники съ богомильскими вставками, или же богомильскія сочиненія, передъланныя православными, но удержавшія ніжоторыя черты богомильских представленій. Таковы "Сказаніе о созданіи твари Божіей на мор'в Тиверіадскомъ", извъстное во многихъ варіантахъ, "Видъніе Варуха", нъкоторыя редакціи апокрифической "Бес'єды трехъ святителей". Во всвхъ этихъ произведеніяхъ отразились преимущественно космогоническія богомильскія воззрѣнія, приписывающія твореніе матеріальнаго міра діаволу. Въ латинскомъ переводъ, сдвланномъ со славянскаго, въроятно, болгарскаго оригинала для западныхъ еретиковъ дуалистическаго толка - катаровъ или патаренъ, дошла

"Книга св. Іоанна" (Liber sancti Iohannis), по своему содержанію

ORIS KHEPE. оказывающаяся, несомитьно, богомильскимъ сочинениемъ. Въ формъ бестам Іоанна Богослова съ І. Христомъ на Тайной вечери разсказывается въ этой книгъ исторія творенія міра и человъка, явленія Христа для избавленія рода человъческаго отъ власти діавола, и дается откровеніе о кончинъ міра. Богомильскій авторъ воспользовался апокрифическимъ откровеніемъ Іоанна Богослова, извъстнымъ въ греческихъ и славянскихъ текстахъ, книгой Еноха въ славянской ея редакціи, крестными легендами, "Видъніемъ Исаіи", и при помощи этого матеріала изложилъ основные пункты богомильскаго ученія.

Попъ Іеремія.

Апокрифы распространялись въ Болгаріи и не только проповъдниками богомильскаго ученія. Такъ, извъстенъ болгарскій попъ Іеремія, какъ усердный распространитель апокрифическихъ сочиненій, но нізть прямых указаній на то, чтобы онъ принадлежаль къ богомильской секть; содержание распространявшихся имъ апокрифовъ не развиваетъ богомильскаго ученія и даже прямо противорвчить ему. Индексомъ апокрифическихъ книгъ, или "статьей о книгахъ истинныхъ и дожныхъ", Іеремія, болгарскій попъ, выдъляется спеціально, какъ распространитель ложныхъ книгь. Такъ, ему приписывается распространение лживыхъ молитвъ противъ бользней - трясавидъ и нежита, олидетворенныхъ въ образъ демоническихъ существъ, причиняющихъ разнородныя болъзни; такого рода молитвы до сихъ поръ находятся въ употребленіи среди болгаръ, сербовъ и русскихъ; подобныя же молитвы-заговоры извъстны на Западъ, да и приписываемыя Іереміи не представляють ничего оригинальнаго: это простые переводы съ греческаго. Гораздо важиве приписываемое индексомъ болгарскому попу Іереміи "Слово о древъ крестнемъ-извъщение св. Троицы". Это довольно обширное сочиненіе, въ которомъ по канвъ крестной легенды, т. е. исторіи происхожденія и сохраненія древа, изъ котораго сділанъ быль кресть для распятія Спасителя и двухъ разбойниковъ, пересказано нъсколько интересныхъ дегендъ, отчасти извъстныхъ по другимъ памятникамъ, а отчасти встръчаемыхъ только здъсь. Большая часть этихъ легендъ извъстны на греческомъ языкъ, но для нъкоторыхъ греческихъ оригиналовъ не отыскано. Исторія крестнаго древа въ этомъ сочинении начинается отъ того древа, которое выросло изъ посаженныхъ Моисеемъ для услажденія горькой воды въ Мерръ крестообразно сплетенныхъ трехъ вътвей (обозначавшихъ Св. Троицу): кедра, певги и кипариса. Моисей пророчески предсказалъ назначеніе этого древа, какъ древа спасенія, и оно съ техъ поръ

охранялось разбойниками, искавшими покаянія въ своихъ гръхахъ и проповъдывавшими другь другу о назначении древа: изъ этихъ разбойниковъ одинъ, Амвросій, былъ при Монсев, другой, Есромъ, при Давидъ. Въ "Словъ" Гереміи разсказаны интересныя легенлы о сообщеніи Давидомъ Соломону модели і русалимскаго храма, сдізланной изъ восковыхъ свъчей, и о построеніи храма Соломономъ, получившимъ черезъ ангела перстень съ таинственною надписью (для покоренія демоновь и привлеченія ихъ къ работь по постройкь храма, -- какъ разсказывается въ другихъ крестныхъ и иныхъ легендахъ). Собирая ръдкіе и дорогіе матеріалы для построенія храма, Соломонъ узналъ о древъ при Мерръ, осмотрълъ его, удивился какъ его красоть, такъ еще болье тому назначению, о которомъ пророчески предупреждаль его разбойникъ Есромъ; съ величайшими трудностями доставлено было древо въ Герусалимъ, гдъ возбуждало всеобщее удивление своею красотою и "извитиемъ"; всв попытки употребить его для постройки храма были напрасны, такъ какъ, несмотря на тщательныя изміренія, оно оказывалось то длинно, то коротко; древо было положено подлів храма для отдохновенія проходящихъ; разбойникъ Есромъ пришелъ вслёдъ за деревомъ и остался при немъ до смерти; послъ него жили при древъ другіе разбойники и продолжали пропов'вдывать о назначении древа; самое мъсто, гдъ находилось древо, стало называться "разбоищемъ", и всякій, остававшійся служить при древ'в, получаль имя разбойника, хотя таковымъ и не быль. Упомянувъ кратко о преемникахъ Соломона до Ирода, авторъ снова сообщаеть некоторыя легенды, относящіяся къжизни Христа. Такъ, онъ разсказываеть о нахожденіи Христомъ главы Адамовой на берегу Іордана, о спор'в двухъ царей изъ-за этой главы, отличавшейся огромными разміврами, такъ что одинъ изъ царей положилъ ее у воротъ своего дома, входилъ въ нее для отдыха и хотель сделать въ ней себе усыпальницу, но Христосъ приказаль похоронить ее за городомъ на месть, провванномъ съ техъ поръ Краніевымъ. Здесь же разсказывается особо отмъчаемая въ индексъ легенда о томъ, "какъ Христосъ плугомъ оралъ": при Августъ шли общирныя работы по постройкъ городовъ и дорогъ, никто не былъ безъ дъла; тогда и Христосъ, встрътивъ человъка, орущаго волами, взялъ плугъ и провелъ три борозды и темъ освятилъ ручной трудъ. Далее следуеть очень интересная легенда, какъ Провъ, сынъ царя Селевка, назвалъ Христа братомъ во время купанья, какъ Провъ желчью и утробой пойманной Христомъ рыбы исцелиль слепого отца и бесноватую

Digitized by Google

жену свою (разсказъ близко напоминаетъ библейскую исторію Товита и Товіи), какъ Христосъ помогалъ Прову въ сборъ дани. Далье въ "Словъ" излагаются извъстныя легенды о сношеніяхъ со Христомъ Авгаря и о поставленіи Інсуса въ і ерейство при і ерусалимскомъ храмъ. Въ концъ "Слова" передъ краткимъ разсказомъ о распятіи передается исторія послідняго разбойника, стерегшаго крестное древо, по имени Спутника, который, по завъщанію отца, и быль распять со Христомъ, какъ разбойникъ благоразумный. Всв эти легенды, ничего не имъющія общаго съ библейскими и евангельскими повъствованіями и потому отвергавшіяся дерковью, какъ видно изъ индекса, однако не проводять никакихъ еретическихъ мыслей и ничего не содержатъ такого, что свидътельствовало бы объ ихъ богомильскомъ происхожденіи. Извъстны другія крестныя легенды съ именами свв. Северіана и Григорія; въ нихъ встрвчаются отчасти тв же мотивы, но исторія древа ведется не отъ древа при Мерръ, а отъ райскихъ древъ, въ насажденіи которыхъ участвовалъ Сатанаилъ.

Крестныя легенды были извъстны богомиламъ, но онъ передълывали ихъ по - своему: такъ, въ "Книгъ св. Іоанна" (датинской) вручаеть Моисею три вътви для насажденія древа креста діаволь; онъ самъ изобрълъ крестъ, какъ орудіе своей мести.

Полемика ересей.

Распространеніе дожныхъ сочиненій и мивній не оставалось безъ противъ протеста, который выражался не только въ формъ запрета, изданія офиціальнаго индекса, но и въ формъ полемическихъ сочиненій. Изъ этихъ последнихъ особенно замечательны: одно-послание и русалимскаго монаха Аванасія къ нівкоему Панку, начитавшемуся басенъ попа Іереміи и распространявшему ихъ; другое, болве древнее и важное, именно "Слово Козьмы пресвитера на новоявившуюся ересь богомилю". Козьма пресвитеръ жилъ во 2-й половинъ X въка, какъ видно изъ его увъщанія къ духовенству, изъ котораго многіе знали знаменитаго Іоанна экзарха, современника Симеона. Слово Козьмы пресвитера принадлежить къ числу замъчательнъйшихъ самостоятельных сочиненій во всей старо-славянской литературів. Оно свидетельствуеть не только о хорошемъ знакомстве съ богомильскимъ ученіемъ и православной догматикой, но и съ лучшими пріемами полемики: опровергая ученіе еретиковъ, авторъ, обладая несомивнною начитанностью, ссылается только на тв книги, авторитеть которыхъ признавался и противниками. Вторая часть слова посвящена горячему обличенію пороковъ средн православныхъ, преимущественно духовенства и монашества, что особенно было важно

въ виду строгой жизни еретиковъ. Сочинение Козьмы пресвитера пріобрѣло большое значеніе: изъ него дѣлались выписки отдѣльныхъ мѣстъ въ сборникахъ и заимствованія какъ въ полемическихъ, такъ и обличительныхъ сочиненіяхъ; особое вниманіе обращали на него у насъ на Руси въ XV вѣкѣ, когда приходилось полемизировать съ такими положеніями ученія жидовствующихъ, которыя совпадали съ богомильскими, хотя выходили изъ другихъ началъ, напримѣръ, о церковной іерархіи, иконопочитаніи, почитаніи святыхъ, обрядахъ и пр. Вообще, на Руси обильно пользовались юго-славянскою письменностью, которая здѣсь принесла не меньшую, если не большую пользу, чѣмъ на своей родинѣ.

М. Соколовъ.

#### XLIX. ·

# Волонскій университеть и римское право въ средніе візка.

Рамское право отъ V по XI в.

Ко времени паденія Западной Римской имперіи населеніе ея провинцій было вполн'в романизовано. Туземцы Африки, Испаніи, Галліи, частью Британіи, вс'в равно усвоили торговопромышленную и земледъльческую технику римлянъ, переняли говоръ Италіи— народную, вульгарную латынь, и восприняли римскія юридическія воззрівнія, въ частности—римскія понятія о гражданскихъ сдівлькахъ, порядків ихъ совершенія и объ отношеніяхъ, изъ нихъ вытекающихъ. Таково отправное положеніе средневъковой исторіи Запада.

Римская рѣчь и римское право не вымерли и послѣ вторженія варваровъ. Германцы - побѣдители настолько отличались своимъ культурнымъ развитіемъ отъ населенія, среди котораго они осѣли, такъ ясно сознавали это отличіе, что не попытались даже навязать покореннымъ "романамъ" своихъ воззрѣній, своего права.

Пособія: Н. Сперанскій, Очерви по исторіи народной школы въ Западной Европъ. Москва 1896 (Роль школы, бытовыя условія, положеніе учащихъ и учениковъ). Р. Denifle, Die Geschichte der Universitäten. І. Berlin 1885 (Обстоятельная исторія университетовъ встять странъ до 1400 г.). А. Esmein, Cours élémentaire d'histoire du droit français. 2 éd. Paris 1895 (Значеніе римскаго права для Франціи, роль легистовъ). R. Schröder, Lehrbuch der deutschen Rechtsgeschichte, 2 Auf. Leipzig 1894 (Рецепція въ Германіи). F. Pollock and Maitland, The History of English Law before the time of Edward I. Т. І. Охбогд 1895 (Есть превосходная глава о положенія римскаго права въ средніє въка вообще и въ частности о его значеніи для Англіи).

Само собою 1), какъ естественный исходъ изъ конфликта двухъ цивилизацій, въ основанныхъ варварами на римской почвѣ государствахъ, установилось такъ называемое "личное начало": несмотря на объединеніе населенія одною государственною властью, общими для всъхъ административными и судебными учрежденіями, въ области гражданскихъ отношеній каждая національность продолжала жить и судиться согласно своему природному праву. Такимъ образомъ, знаніе римскаго права или его обломковъ, уцѣлѣвшихъ при общемъ пониженіи культуры, сохранялось среди провинціальнаго населенія. Оно, правда, слабо, поддерживалось также народной школой, которая, будучи преемницей древне-римской школы, включала въ свою программу, какъ часть риторики, ars dictaminis, искусство составлять дѣловыя бумаги, въ особенности примѣнять юридическія формулы. Мѣстами, въ Римѣ, напримѣръ, сохранились спеціальныя, какъ бы высшія, юридическія школы.

Со временемъ, однако, примънять "личное начало" становилось все трудиве. Разноплеменные подданные одного государства жили въ перемежку, въ невольномъ экономическомъ общеніи, сближались, смешивались. Многое перенимали у вирваровъ римляне (напримъръ, институтъ соприсяжниковъ, conjuratores), но гораздо значительнъе было вліяніе на германцевъ все еще болье культурныхъ римлянъ. Когда у германцевъ назръла потребность записать положенія ихъ обычнаго права и придать ему новую санкцію со стороны организованной государственной власти, они прибъгли къ готовымъ формуламъ, какими могь снабдить ихъ состдей римскій нотаріусь: рядъ варварскихъ Правдъ быль редактированъ на латинскомъ языкъ. Такой кодификаторскій пріемъ придаль зачаточнымъ, неуклюжимъ еще юридическимъ представленіямъ германцевъ, которыя были приравнены къ отчетливымъ римскимъ понятіямъ, болъе устойчивое, но видоизм'вненное значеніе. Не довольствуясь этимъ, варвары заимствовали рядъ отдъльныхъ институтовъ, искажая, правда, и приноравдивая ихъ къ своимъ потребностямъ. Первенствующее, громадное значение имъло, напримъръ, заимствование письменной формы для сдівлокъ между живыми (договоровъ, дареній, передачи имущества) и распоряженій на случай смерти (зав'ыщаній). Последнія раньше были совершенно чужды германскому праву и введены уже подъ вліяніемъ перкви.

<sup>1)</sup> Была сдълана только одна попытка—въ обратномъ направленіи: Теодорихъ подчиниль готовъ рамскому праву.



Первые въка послъ вторженія варваровъ были эпохой разложенія техь культурных дентровь, которые римская цивилизація создала въ провинціи: городовъ-муниципій-и пом'встій - виллъ. Когда въ X и XI въкахъ, благодаря ряду внъшнихъ толчковъ (походы норманновъ), этотъ процессъ быстро завершился, когда старый, римскій въ своей основь, строй окончательно рушился, пали уцвлевшія еще перегородки между различными группами населенія. Он'в слились и выработали для каждой отдівльной мівстности общій говоръ и рядъ общихъ, несложныхъ обычаевъ. Обравовалось новое, территоріальное, обычное право, особенности котораго, какъ и мъстнаго говора, обусловливались привычками численно преобладавшей въ округв національности. Во Франціи, напримъръ, преобладание германскихъ началъ на свверв и римскихъ на югв почти совпадаеть съ распространеніемъ нарізчій langue d'oil и langue d'oc-въ зависимости отъ племеннаго состава населенія по объ стороны пограничной ливіи этихъ областей.

Роль церкви.

Римское право, тъмъ не менъе, сохранило практическое значеніе. При наступившемъ смятеніи, пока еще только нарождавшійся феодальный строй медленно стягиваль новые узлы культурной жизни, пока вырабатывался новый укладъ народной жизни и хозяйственнаго быта, среди общаго хаоса окончательно сложилась могущественная и стройная общественная организація — католическая церковь. По ея ученю, церковь есть societas perfecta, т. е., по современной терминологіи, суверенное государство. Какъ таковое, она имъетъ свое особое право и только римскимъ и весьма близкимъ къ нему каноническимъ могло быть право этого римскаго по происхожденію, строю и духу учрежденія. "Secundum legem Romanam quam ecclesia vivit", говорить уже Рипуарская Правда. При господствъ такъ называемаго "личнаго начала" римское право стало какъ бы національнымъ правомъ церкви и ея служителей. Оно примънялось притомъ не только по отношенію къ этимъ последнимъ, но всегда, когда въ деле затрогивались ихъ интересы. Церковь даже расширила применение римского права, постепенно увеличивая, особенно въ XII в., кругъ въдомства своихъ судовъ и подчиняя имъ рядъ свътскихъ отношеній.

Юридическія познанія духовенства были, однако, ничтожны. Уровень образованія его глубоко паль, и научное возрожденіе и возвозрожденіе становленіе авторитета римскаго права въ світскихъ судахъ не рамоваго было вызвано имъ.

римскаго права.

Первые следы изученія римскаго права мы можемъ проследить

въ Италіи, въ XI стольтіи. Къ тому времени города съверной Италіи, ближайшіе преемники античной культуры, первые на Запаль, лостигли болье высокой степени общественнаго развитія. Политическій строй ихъ пріобраль накоторую устойчивость и, вмасть съ тъмъ, стало изумительно быстро увеличиваться народное благосостояніе. Отдёльныя отрасли торговли и промышленности, получая самостоятельное значеніе, обособлялись и распредёлялись между различными хозяйствами; последнія, чаще чемъ прежде, обмънивались своими произведеніями, и торговыя сношенія между ними росли и осложнялись. Возобновились также сношенія съ высококультурной еще Византіей и съ Востокомъ. Влагодаря всему этому поднялся общій уровень образованія, и сказалась потребность въ болъе совершенномъ и развитомъ правъ. Въ многочисленныхъ вновь возникавшихъ городскихъ школахъ преподаваніе его оживилось. Въ Павіи, напримівръ, въ Х столітіи рядъ юристовъ занялся истолкованіемъ мъстныхъ лангобардскихъ обычаевъ и законовъ.

Въ съверо-восточной Италіи, въ Равенской области, гдѣ населеніе, во время продолжительнаго господства Византіи, успъло нъсколько освоиться съ сборниками Юстиніана, введенными имъ въ 554 году,—вновь обратились къ изученію уцѣлѣвшихъ частей этихъ сборниковъ. Работы равенскихъ юристовъ возбудили, однако, и за предълами Равенны общій интересъ къ заброшеннымъ памятникамъ римскаго права, о высокихъ достоинствахъ котораго въ обществъ сохранилось смутное преданіе, среди образованнаго духовенства, быть можетъ, даже ясное представленіе. Этого было достаточно. Среда была подготовлена хозяйственнымъ строемъ и общимъ умственнымъ развитіемъ, и ознакомленіе съ древней юридической мыслью быстро вызвало широкое научное движеніе.

Уже въ концѣ XI вѣка въ сосѣдней съ Равенной Болоньѣ Глосоаторы. возникла школа "глоссаторовъ", которая произвела рѣшительный переворотъ въ пріемахъ изученія права. Основатель этой школы Ирнерій былъ сначала преподавателемъ риторики; но по почину маркграфини Матильды Тосканской, союзницы папы Григорія VII, онъ около 1088 года сталъ читать въ Болоньѣ римское право, какъ самостоятельный предметъ, отдѣльно отъ риторики, въ связи съ которой оно преподавалось раньше. Сохранилось преданіе, что Ирнерію первому удалось по частямъ вновь собрать полный текстъ Юстиніановыхъ сборниковъ. Но допуская даже, что это преданіе невѣрно, что у него были неизвѣстные намъ предшественники, всеже за Ирнеріемъ и его учениками мы должны признать великую

Digitized by Google

заслугу возрожденія послів візкового перерыва общирной и плодотворной отрасли знанія 1).

По словамъ одного изъ преемниковъ его. Ирнерій быль знатокъ логики (logicus fuit) и человъкъ тонкаго ума (vir subtilis). Онъ быстро занялъ вліятельное положеніе, какъ судья и какъ преподаватель. Число его слушателей было, въроятно, весьма значительно: уже въ 1159 году папа Александръ III, преподававшій въ молодости римское право въ Болоньъ, шлетъ извъщение о своемъ избраніи цівлому ряду болонских ученыхъ. Не зная, однако, какъ долго преподавалъ Ирнерій, -- повидимому до 1125 года, -- мы не можемъ решить, его ли учениками были те четыре глоссатора, которые, опираясь на римское ученіе о неограниченности государственной власти, отстаивали въ 1158 году на Ронкальскомъ сеймъ права императора Фридриха I, какъ законнаго преемника римскихъ кесарей. Ценя поддержку со стороны преподавателей римскаго права, императоры оказывали школъ особое покровительство, которое много содъйствовало быстрому ея росту. Съ этого времени извъстные изслъдователи и преподаватели непрерывно смъняли другъ друга въ теченіе полутора стольтій. Изъ нихъ наиболъе прославился Ацо, юристъ начала XIII въка. При немъ въ теченіе нъсколькихъ льть въ Болонью со всьхъ концовъ Европы собиралось до 10,000 слушателей ежегодно. Толкованія Адо пользовались общепризнаннымъ, рѣшающимъ значеніемъ въ судахъ, примънявшихъ римское право. Ученикомъ его Аккурсіемъ († 1260 году) заканчивается рядъ глоссаторовъ. Какъ бы подводя итогъ дъятельности своихъ предшественниковъ, Аккурсій составиль полный сводь ихъ толкованій, и этимъ сводомъ, "glossa ordinaria", почти исключительно пользовались всв позднвйшіе юристы.

Своимъ названіемъ глоссаторы обязаны внѣшнему пріему работы, привычкѣ заносить свои объясненія между строкъ или на поляхъ рукописи памятника въ формѣ "глоссъ" <sup>3</sup>). Но быстрый и прочный успѣхъ ихъ объясняется новыми, для той эпохи, пріе-

<sup>1)</sup> Въ 1894 году нъмецкій ученый Фиттингъ издаль нъсколько юридическихъ сборниковъ, составленныхъ около XI въка, замъчательныхъ по своему высокому совершенству, которые онъ приписываетъ Ирперію. Вопросъ этотъ споренъ, по сборники, во всякомъ случав, доказываютъ, что изученіе римскаго права стало сразу на значительную высоту.

<sup>2)</sup> Glossa — на средневъковой латыни — иностранное, непонятное слово, а также его истолкование.

мами изследованія права. Въ отличіе отъ своихъ предшественниковъ, они стали изучать римское право во всемъ его объемъ, какъ одно цълое. Они подыскивали съ изумительной и понынъ едва ли превзойденной тщательностью сродные по содержанію отрывки и обнаружили, при истолкованіи ихъ, много находчивости и остроумія. Значеніе ихъ работь умаляется, правда, тімь, что они, подобно всъмъ средневъковымъ ученымъ, какъ и художникамъ 1), были лишены всякаго представленія объ историческомъ развитіи и, ничемъ не смущаясь, отыскивали въ законахъ римскихъ императоровъ постановленія о ленномъ владінім мли находили въ нихъ оправданіе родовой мести. Но сознательно они не ръшались отступать отъ положеній римскаго права. Они съ набожною почтительностью усвоивали его, какъ воплощенный разумъ, какъ ratio scripta. Увъренные въ предстоящемъ возрожденіи Римской имперіи, глоссаторы думали и учили, что всв христіанскіе народы обязаны вновь подчиниться римскому праву. Поэтому они не ограничивались попытками найти въ немъ отвътъ на запросы мъстной жизни, разръшение отдъльныхъ, случайно возникавшихъ юредическихъ задачъ; съ самаго же начала они излагали римское право, какъ право единое и общее для всего латинскаго Запада. И въ ихъ аудиторіяхъ стали собираться ученики со всего Запада.

Не связанное бодъе узкими рамками мъстныхъ интересовъ, тщательное изучение римской юридической литературы, которая, къ тому же, сохранилась почти полностью въ отличе отъ литературы другихъ наукъ <sup>3</sup>),—изумительно быстро подняло уровень юридическаго мышленія. Въ короткое время юристы перешли отппримъненія отрывочныхъ, скудныхъ положеній средневъковаго права къ послъдовательному, подчасъ тонкому, разбору сложныхъ (юридическихъ) понятій. Глоссаторы, наряду съ парижскими схоластиками, ознаменовали возрожденіе научнаго мышленія, переходъ отъмеханическаго усвоенія безсвязныхъ отрывковъ къ сознательному,

Первое увлечение римскимъ правомъ.

<sup>1)</sup> Одинъ итальянскій художникъ, современникъ постъ-глоссаторовъ, о которыхъ будетъ рѣчь пиже, изобразилъ Сципіона Младшаго, въ доспѣхахъ, рядомъ съ пушкою, направленной противъ готическихъ башенъ Кареагена,—не смотря на то, что, какъ не могъ не знать и художникъ, пушки вощли въ употреблене за нѣсколько десятковъ лѣтъ всего. Подобно втой нартинѣ разсужденія глоссаторовъ рисуютъ памъ иногда бытъ средневѣковой Италіи, а не древняго Рима.

<sup>2)</sup> Чтобы оцвиять значение этого обстоятельства, стоять вспомиять о влинии, которое оказало на развитие (схоластической) философи, появление на Западв, хоти плохого, но полнаго перевода Аристотеля.

систематическому сопоставленію и согласованію унаслѣдованныхъ ученій <sup>1</sup>). То была первая, еще непосильная ихъ уму, но смѣлая попытка варваровъ самостоятельно разобраться въ богатомъ наслѣдіи древняго міра.

Подобную задачу первыми поставили себѣ юристы-глоссаторы. Благодаря ихъ трудамъ, изученіе права получило характеръ научной работы раньше, чѣмъ изученіе другихъ отраслей знанія. Въ средніе вѣка, пока философія считалась какъ бы введеніемъ къ богословію и изучалась только богословами, а естествознанія, какъ науки, не существовало, право было единственной свѣтской наукой, способной сообщить уму изслѣдователя научную выправку и широкое развитіе. Поразительные успѣхи юристовъ, столь же блестящіе и болѣе прочные, чѣмъ успѣхи парижскихъ схоластиковъ, не могли не придать особаго обаянія римскому праву и не вызвать увлеченія имъ въ обществѣ, среди котораго съ необычайной силой пробудилась жажда научнаго знанія 2).

Движеніе, возникшее въ Болоньъ, быстро охватило всю Западную Европу потому, конечно, что воззрѣнія глоссаторовъ были послѣдовательнымъ выраженіемъ настроенія средневѣковаго общества, которое смотрѣло на свой міръ, какъ на непосредственное продолженіе міра римскаго. Обязанные Риму почти всѣмъ своимъ культурнымъ багажомъ, своей литературной рѣчью, письменностью, естествознаніемъ и техникой, своими нравственными и религіозными идеалами, средніе вѣка, подчинянсь во всемъ вліянію Рима, не могли, очевидно, не подчиниться и его праву. Для нихъ римское

<sup>1)</sup> Мы привыкли обвинять глоссаторовъ и ихъ учениковъ въ слепомъ подчинения авторитетамъ. Этотъ упрекъ делали имъ уже въ эпоху Возрожденія (Рабле жестоко потешался надъ ними за это). Не то думели въ XII столетіи. Стефанъ, епископъ Турнейскій, въ письме къ папе, какъ водится, обличаетъ новое направлевіе въ науке и жалуется, что-де "ныне въ церковныхъ судахъ простыя, установленныя издревле правила презираются новыми учеными; стали они противополагать имъ, къ немалому смущенію верующихъ, непроходимый лесъ декретовъ, папскихъ посланій и тому подобныхъ документовъ, выбирая изъ нихъ, по своему усмотренію, то, что имъ кажется более подходящимъ".

<sup>3)</sup> Пусть читатель вспомнить туть значене и роль отвлеченых богословских споровь въ ту эпоху, готовность многотысячной толпы, напримъръ, учениковъ Абеляра, съ напряженнымъ вниманіемъ, при самыхъ неудобныхъ впъшнихъ условіяхъ, слъдить за сложными схоластическими разсужденіями. Ничего подобнаго никогда больше не наблюдалось. Въ 1228 г. доминиканцы включили въ свои орденскія правила объть воздержавія отъ изучепія права.

право имъло значеніе не одной изъ юридическихъ системъ, между которыми возможенъ выборъ; то было высшее, даже единственное культурное право, имъ доступное. Можно ли еще спрашивать, почему оно было реципировано?

Уже при первомъ ознакомленіи съ правомъ, изложеннымъ въ сборникахъ Юстиніана, глоссатора поражало превосходство его надъ средневъковыми обычаями; онъ угадывалъ тъ высокія достоинства его, которыя понынъ заставляють юристовъ обращаться къ этимъ сборникамъ, чтобы овладеть мастерствомъ римлянъ въ разработкъ юридическихъ задачъ. На рядъ вопросовъ и правовыхъ задачъ, которые ставилъ впервые общественный или частный бытъ въ своемъ поступательномъ развитіи, средневъковый юристъ находилъ тутъ готовые отвъты, находилъ ихъ по двумъ причинамъ. Въ основу средневъковой культуры легла та античная культура, которую некогда регулировало римское право, и привитая варварамъ античная гражданственность не могла не приводить къ аналогичнымъ отчасти результатамъ. Второю причиною былъ универсальный характеръ римскаго права. Въ эпоху Имперіи оно лишилось своихъ узко-національныхъ особенностей: развиваясь на почвъ тъснаго общенія ряда высоко-культурныхъ народностей, связанныхъ господствомъ Рима, воспринимая дучшія черты ихъ права, оно, по мъръ разработки смънявшимися покольніями юристовъ-философовъ, выростало въ право "общенародное", т. е. въ право, общее для всёхъ народовъ римской имперіи и темъ самымъ для всего цивилизованнаго міра. Въ лучшую его эпоху оно регулировало отношенія, основанныя на товарномъ производствъ и денежномъ хозяйствъ, сложности и многообразія которыхъ средніе въка стали достигать лишь весьма медленно и неравномърно въ разныхъ странахъ Европы.

По сборникамъ Юстиніана средневъковые юристы знакомились и съ основами римскаго государственнаго строя временъ Имперіи, такъ успъшно обезпечившаго ея мирное развитіе, ту Рах Romana, символъ имперіи, которой многочисленныя области ея были обязаны цвътущимъ состояніемъ въ теченіе первыхъ въковъ нашей эры. Преданіе объ этомъ сохранилось среди варваровъ, и долго государственные дъятели ихъ мечтали о возрожденіи искусно и кръпко слаженнаго правительственнаго механизма Рима. Германскій императоръ, французскій король, сотрудники ихъ по осуществленію нелегкой для того времени задачи— усиленія государственной власти и обезпеченія политическаго и нравственнаго объединенія народа,—

всъ они поэтому неуклонно стремились поднять значение римскаго права.

Итакъ, научный интересъ къ римскому праву, нравственное обаяніе его, практическая польза, подлержка свыше, —все это, дъйствуя одновременю, побуждало лучшія силы того времени, какъ нъкогда въ Римъ, посвящать себя изученію права. XII въкъ, въ особенности, когда интересы общества еще не сосредоточились на богословскихъ спорахъ, какъ въ XIII и слъдующихъ стольтіяхъ, сталъ въкомъ юриспруденціи; на немъ отозвалось первое, страстное увлеченіе римскимъ правомъ. Большинство папъ—наиболье даровитыхъ личностей своей эпохи—вышло тогда изъ рядовъ юристовъ 1).

Водоновая

Въ эту именно эпоху увлеченія римскимъ правомъ одни только болонскіе глоссаторы преподавали его какъ самостоятельную отрасль знанія, какъ науку, систематически и въ полномъ объемъ; только болонская юридическая школа могла получить обще-европейское значеніе — и получила его. Съ самаго же основанія школы, въ Болонью стали стекаться ученики не только изъ Италіи, но также изъ-за Альпъ, изъ романскихъ и славянскихъ земель, -- всъхъ тъхъ странъ, умственная жизнь которыхъ находилась подъ вліяніемъ римской культуры. Число иностранцевъ быстро превысило во много разъчисло мъстныхъ учениковъ. Иностранцы получили ръшительное преобладаніе. Подъ ихъ вліяніемъ болонская школа изъ вородской, какой она была первоначально, превратилась въ шкоду общую для всвхъ народовъ, въ "Studium generale". Эта первая перемъна въ характеръ и значени школы повлекла за собою рядъ другихъ. Постараемся проследить теперь важнейшія изъ нихъ, те, которыя оказали зам'ятное вліяніе на развитіе школы и, вм'ясть съ темъ, на судьбы римскаго права.

Ея покровители. Значеніе новой, высшей школы скоро было сознано св'ютской и духовной властью. Нуждаясь въ поддержкв людей съ научнымъ образованіемъ, императоръ и папа даровали школь рядъ "привилегій", т. е. преимуществъ въ правовомъ ея положеніи.

Чтобы обезпечить, по возможности, безопасность учениковъиностранцевъ, почти безправныхъ, императоръ Фридрихъ I издалъ въ 1158 году законъ, извъстный подъ названіемъ "Authentcia Ilabita", въ силу котораго ученики и преподаватели школы ставились подъ особое покровительство императора на пути въ школу

<sup>1)</sup> Напримъръ: Александръ III, Иннокентій III, Григорій IX, Иннокентій IV.

и обратно и за все время ученія. Слушатели получили также право требовать, чтобы возбуждавшіеся противъ нихъ иски и обвиненія разбирались передъ містнымъ епископомъ или тімъ преподавателемъ, у котораго каждый изъ нихъ занимался.

Еще серьезиве было значеніе поддержки, оказанной высшей школю папскою властью. У папы, могущественнаго покровителя научных занятій, университеть искаль защиты отъ притесненій со стороны города. Не разъ папы прибытали къ суровымъ (духовнымъ) карамъ, чтобы заставить городскую общину отказаться отъ враждебныхъ университету мъръ, и спасали его отъ грозившей ему гибели. Къ папю обращались за рышеніемъ споровъ, возникавшихъ между преподавателями и слушателями, среди которыхъ долго преобладали клирики. Рядомъ мъръ папы облегчали послыднимъ доступъ въ высшую школу 1). Университету оказывалась, наконецъ, широкая помощь изъ перковныхъ средствъ. Для бъдныхъ студентовъ былъ основанъ рядъ общежитій (collegia или bursae), а преподавателямъ, плохо обезпеченнымъ взносами слушателей, часто предоставлялись бенефиціи, т. е. извъстные доходы съ церковнаго имущества.

Заботливое попеченіе о выстей школы дало возможность напамъ упорядочить многое въ ея быту—въ особенности же значеніе такъ называемыхъ "ученыхъ степеней".

Болонскій университеть развился на почві городской, світской школы, и во главі его не стояль особый духовный сановникь, какимь быль, напримірь, въ Парижів канцлерь университета. Но съ 1215 года аналогичное положеніе заняль архидіаконь (затімь епископь) болонскій. Папа предоставиль ему исключительное право сообщать "licentiam docendi", т. е. разрішать чтеніе лекцій лицу, признанному преподавателями достойнымь соотвітствующаго ученаго званія. Міра эта не вызвала возраженій, и подобныя полномочія стали передаваться затімь містному епископу всюду, гді возникали высшія школы по образцу болонской, — въ Падуі по просьбі самихь слушателей. Тімь самымь представители духовной власти получили во всіхь университетахь извістное вліяніе на

Происхожденіе ученыхъ отепеней.

<sup>1)</sup> Папы двлали исключение въ пользу Болоньи. Вообще же они предупреждели богослововъ не увлекаться римскимъ правомъ, нвогда воспрещели слушать его. Въ буллъ Dolentur (1254 г.) папа съ укоризною говоритъ: tota clericorum multitudo ad audiendas seculares leges concurrit, но признаетъ, что—пипс in plerisque mundi climatibus ad ecclesiasticas dignitates nullus assumitur, nisi qui secularis scientiae professor vel advocatus existat.

присужденіе ученыхъ степеней. Обычай этотъ установился рано. По примѣру цеховыхъ мастеровъ — ремесленниковъ, преподаватели отдѣльныхъ наукъ стали принимать въ свою среду новыхъ лицъ только послѣ предварительнаго испытанія ихъ познаній. Ученикамъ, успѣшно выдержавшимъ искусъ, они торжественно присуждали затѣмъ "ученое званіе". Ихъ было нѣсколько и онѣ пріобрѣтались въ извѣстной послѣдовательности, по степенямъ. Высшей степенью было званіе "доктора" т. е. "ученаго". Оно соотвѣтствовало званію "мастера" и сообщало право преподавать вполнѣ самостоятельно, въ свою очередь брать въ ученіе другихъ.

Необходимость, сверхъ одобренія товарищей, получить особое разр'вшеніе отъ духовенства ограничивала права преподавателей,— но это стісненіе окупалось тімъ, что, благодаря участію въ ихъ присужденіи духовной власти, ученыя степени получили обще-европейское значеніе.

Прежде всего было признано право преподавать всюду за богословомъ, получившимъ разръшеніе отъ канцлера въ Парижъ: докторъ парижскаго университета былъ doctor universalis ecclesiae, докторомъ всей церкви. Съ начала XIII стольтія, папы 1), подтвердивъ аналогичный обычай, установившійся въ пользу болонскихъ юристовъ, даровали всъмъ вновь возникавшимъ университетамъ привилегіи, въ силу которыхъ присужденная ими степень сообщала право преподавать и въ другихъ высшихъ школахъ (jus ubique docendi).

Впослъдствіи, когда возникъ рядъ новыхъ университетовъ, указанное право очень много содъйствовало установленію тъсной связи между ними. Лучшіе университеты Запада стали привлекать еще большее число слушателей—безъ различія подданства. Установился даже обычай посъщать, въ теченіе многольтнихъ иногда занятій, по нъсколько университетовъ, въ разныхъ странахъ. Часто, впрочемъ, безпечная и разгульная молодежь среднихъ въковъ увлекалась не ученіемъ, а веселой бродячей жизнью во время этихъ кочевокъ. Сохранились свъдънія о "странствующихъ студентахъ", перебывавшихъ въ 15 и болье университетахъ.

Одновременно и преподаватели, по особому приглашенію или по своему почину, стали нерѣдко переходить изъ университета въ университеть. Какъ и слушатели, они понимали, что работа ка-

<sup>1)</sup> Подобныя привидегія давались иногда и світскою властью; но онів получили обще-европейское значеніе только тогда, когда ихъ подтверждали папы.

бинетная, надъ рукописью, не могла тогда дать уединенному изследователю того богатства познаній, какъ перевзды изъ одного центра научной д'аятельности въ другой.

Послъдствіемъ всего этого было постоянное, живое общеніе между университетами, установление общеевропейской respublica litterarum. Средневъковая наука, тесно связанная еще со школой, не знала національнаго обособленія, и мы увидимъ на примірт римскаго права, что новыя познанія и пріемы изслідованія, несмотря на отсутствіе печати, поразительно быстро распространялись по всей Западной Европъ.

Папы оказали также замътное вліяніе на общее развитіе строя болонской школы. Они первые приняли подъ свое покровительство возникшія при ней товарищества, общества преподавателей и слу- органивація шателей. Въ XII стольтін въ Западной Европь, на развалинахъ прежняго строя, среди общаго хаоса, зародилось настойчивое стремленіе къ сплоченію, къ объединенію вновь нарождавшихся корпорацій. политическихъ и общественныхъ группъ. Возникали одни за другими городскія коммуны (общины), купеческія ганзы (союзы), торгово-промышленные цехи и гильдіи. Это движеніе сказалось также среди преподавателей и слушателей высшихъ школъ. Почти одновременно, притомъ независимо другъ отъ друга, на исходъ ХІІ стольтія, какъ въ Парижь, такъ и въ Болонью, они стали соединяться въ рядъ "обществъ" или "товариществъ". Подобно упомянутымъ выше политическимъ и торгово-промышленнымъ союзамъ, эти товарищества разсматривались какъ самостоятельные носители гражданскихъ и публичныхъ правъ, отличныхъ отъ правъ отдельных участниковъ. Они были, следовательно, "корпораціями" или "universitates", по терминологіи римскихъ юристовъ.

Въ Болонь в особое значение получили союзы слушателей. Въ составъ этихъ союзовъ долго входили одни лишь студенты-юристы, которые пользовались рядомъ привилегій на томъ основаніи, что болонская школа первоначально была исключительно юридическою школой 1). Такой составъ долженъ былъ возвысить значеніе болонскихъ корпорацій сравнительно съ парижскими націями, гдв преобладали студенты-артисты, - уже потому, что къ изученію права переходили, пройдя предварительно курсъ свободныхъ искусствъ (artes). Юристы были людьми сравнительно пожилыми, и болонское студенчество отличалось гораздо менте безпокойнымъ нравомъ,

Проискожденіе н VHEBODOE-TOTOREES

<sup>1)</sup> Преподаваніе богословія было введено только съ 1360 года.

чёмъ парижское. Оно, наконецъ, могло свободите развиваться въ вольномъ итальянскомъ городъ, чёмъ подъ суровою властью парижскаго канцлера, занимавшаго по отношеню къ корпораціямъ положеніе сюзерена 1).

Такимъ образомъ, рядъ причинъ содъйствовалъ тому, что въ Болоньъ, въ отличіе отъ Парижа, вся власть со временемъ перешла въ руки корпорапіи слушателей. Въ предълахъ университета повторился процессъ, который можно прослъдить въ исторіи городской общины: къ концу среднихъ въковъ власть переходитъ къ одной изъ группъ союзовъ, изъ которыхъ слагалась община, — къ цехамъ.

Первое товарищество было образовано, въроятно, слушателяминъмцами, по образцу "ганзъ" (союзовъ, гильдій) нъмецкихъ купцовъ, торговавшихъ за предвлами отечества. Ихъ примъру вскоръ последовали представители другихъ северныхъ націй, а затемъ уроженцы Ломбардін и средней Италін (Toschi), такъ что всего возникло не менъе четырехъ товариществъ. Но около 1250 года, по неизвъстнымъ намъ побужденіямъ, онъ слились въ двъ большія "корпораціи". Въ составъ одной, корпораціи "ультрамонтановъ", вошли студенты, родомъ изъ-за Альпійской цепи. Они делились на 14 націй, группъ, сохранявшихъ, повидимому, нѣкоторую самостоятельность. То были: Gallici, Picardi, Burgundiones, Pictavenses ct Vascones, Turonenses et Cenomanenses, Normanni, Catelani, Ungari, Poloni, Theotonici, Ispani, Provinciales, Anglici — словомъ, представители всъхъ областей средневъковой Европы. Другая, корпорація "цитрамонтановъ", объединяла всъхъ уроженцевъ Италіи, за исключеніемъ слушателей изъ самой Болоньи. Какъ граждане родного города, они не нуждались въ защить и помощи, которую оказывала корпорація, и поэтому совствить не входили въ составъ обществъ.

Наиболье древній уставъ болонской корпораціи (націи), дошедшій до насъ полностью, относится къ 1497 году. Но постановленія его носять явный отпечатокъ эпохи происхожденія корпорацій. Общество студентовъ именуеть себя братствомъ (fraternitas). Оно избираетъ изъ своей среды двухъ прокураторовъ, для представительства во внъ и для управленія ея дълами. Этимъ прокураторамъ поручается также судебная власть надъ товарищами и,



<sup>1)</sup> По терминологіи нѣмецкаго права, парижскія корпораців были hofrechtliche Genossenschaften, а болонскія—stadtrechtliche.

подъ страхомъ высокаго денежнаго штрафа, воспрещается привлекать товарища къ общему суду, помимо своего корпоративнаго суда. Уставъ обязываетъ товарищей питать другъ ко другу братскую любовь (fraterna caritas), ухаживать за больными, оказывать поддержку нуждающимся товарищамъ, сопровождать ихъ къ докторскому испытанію и затъмъ домой, складываться, чтобы справлять достойно похороны умершихъ товарищей, наконепъ, сообща праздновать торжественные въ жизни общества дни. Каждый вновь поступающій членъ общества долженъ привести присягу строго соблюдать уставъ. Эта черта, въ связи со всъмъ вышеизложеннымъ, доказываетъ, что корпораціи были не чъмъ инымъ, какъ древнегерманскими Schwurbrüderschaften (присяжными братствами), обычной формой соединенія сръдневъковыхъ купцовъ и ремесленниковъ.

Не такъ рано и легко, какъ внутренній распорядокъ корпораціи, слушателямъ удалось упрочить внішнее положеніе ихъ и вліяніе на общеуниверситетскія дізла. Этого вліянія они добились только послі продолжительной и упорной борьбы съ городскою общиной и съ обществомъ (цехомъ) преподавателей.

Воръба ихъ оъ городомъ.

Городскія власти считали себя въ прав'в вмішиваться въ управленіе университетомъ на томъ основаніи, что онъ первоначально быль городскою школой. Къ студенческимъ же обществамъ онъ относились враждебно преимущественно изъ опасенія, что, сплотившись, слушатели легче могутъ исполнить обычную во время нередкихъ столкновеній съ гражданами города угрозу-выселиться и перенести всю школу въ другое мъсто, къ немалому ущербу доходовъ Болоньи и ея домовладъльцевъ въ особенности. Эти опасенія не были лишены основанія. Студенты на самомъ дѣлѣ нѣсколько разъ уходили и торжественно клялись, что уже не вернутся болье. Въ такихъ случаяхъ въ дело вмешивался постоянный покровитель студентовъ-папа. Онъ заставляль городъ уступать, а студентовъ разрешаль отъ данной клятвы. Не все, однако, соглашались на компромиссъ, и нъкоторые оставались въ сосъднихъ городахъ, образуя тамъ ядро новаго университета. Такъ возникли первые послѣ Болоны итальянскіе университеты—въ Виченцъ (1204 г.) и въ Падув (1222 г.). Послъ того какъ было улажено особенно ръзвое столкновеніе въ 1321 г., долго угрожавшее окончательнымъ закрытіемъ болонскаго университета, студенты-юристы построили въ цамять этого событія церковь S. Maria della Pace (Маріи Миротворицы). Въ этой церкви былъ поставленъ сохранившийся понынъ памятникъ, на которомъ рельефомъ изображено поклоненіе студентовъ

60

Богоматери. По правую сторону стоять ректорь ультрамонтановь, nobilis vir dominus Bartholomaeus Lambertus, каноникъ изъ Фамагусты, на островъ Кипръ '), и помощники ero—Jaroslaus de Polonia et Petrus Revorii de Burgundia По лъвую сторону изображены ректоръ цитрамонтановъ, dominus Bernardus Catenacius, каноникъ церкви св. Антонія въ Плаценціи, и два помощника его. Этоть памятникъ свидътельствуетъ, между прочимъ, о томъ значеніи, которое клирики и въ XIV столътіи сохранили среди студентовъюристовъ.

Опоры между M HMREST олушате-HERE.

Преподаватели, которыхъ слушателямъ къ концу среднихъ въковъ удалось даже подчинить власти избраннаго изъ своей среды преподава- ректора, имъли, конечно, еще больше поводовъ бороться противъ возраставшаго вліянія обществъ слушателей. Они опирались при этомъ, главнымъ образомъ, на постановленія римскихъ императоровъ. Императоры, говорили глоссаторы, даровали право суда и власть надъ своими членами только обществамъ, состоящимъ изъ лицъ, занятыхъ какой-либо профессіей. Такими являются однако не ученики, а только преподаватели, "доктора", и только ихъ корпорація можеть пользоваться всеми правами цеха. Въ начале XIII стольтія глоссаторъ Ацо напоминаеть слушателямъ, что "ни у скорняковъ, ни у другихъ ремесленниковъ ученики (подмастерья) не составляють товариществь, а цехи состоять изъ ихъ мастеровъ". На какомъ же основаніи, спрашиваеть онъ, наши ученики считають себя въ правъ основывать особыя общества? Но къ концу XIV въка начинаютъ признавать законность общества студентовъ. Постъ-глоссаторъ Бальдо, считая ихъ вполнъ законными, лишь убъждаеть слушателей, что не следовало бы избирать ректора всего университета (rector studii) исключительно изъ своей среды. Выборъ общаго главы, думаетъ Бальдо, долженъ быть предоставленъ слушателямъ совивстно съ преподавателями, ибо они всв части одного тъла—ad universitatem studentium, id est doctorum et scolarium, id est ad caput cum membris.

Обравованіе **OZEHELO** унвверов-TOTA E SHAченіе корпо-**PATEBHARO** orpos.

Только что приведенная питата указываеть, между прочимъ, на знаменательный перевороть, завершившійся въ болонской школ'в къ концу XIV въка. Корпорадіи слушателей еще тъснъе сплотились и образовали изъ всехъ "studentes", какъ средніе века называли не только слушателей, но также самостоятельных уже

<sup>1)</sup> Кипръ былъ въ это времи самостоительнымъ государствомъ, основаннымъ споверными крестоносцами.

изслъдователей-преподавателей, одно общество съ однимъ ректоромъ во главъ. Это охватывающее весь составъ школы общеуниверситетское общество-universitas totius studii-и привыкли тогда короче называть "universitas" (studentium), пока, къ концу среднихъ въковъ, это название не вытъснило прежняго "studium generale". Не случайно, конечно, произошла эта смена названій. Въ ней отразилась и мътко указана наиболъе характерная и цънная особенность средневъковой школы. Корпоративныя права учащихъ и учениковъ были основной причиной и единственнымъ залогомъ ея процевтанія и культурнаго вліянія. И раньше, до возникновенія университетовъ, въ школахъ нер'вдко вокругъ даровитаго преподавателя или извъстнаго ученаго собирались многочисленные ученики. Но когда такой преподаватель сменялся или когда наступали неблагопріятныя вившнія условія, большинство ихъ уходило, а школа, послъ непродолжительнаго расцвъта, приходила въ упадокъ и въ забвеніе. Подобная же участь грозила школь, основанной глоссаторами, пока она не превратилась въ самостоятельный и независимый общественный союзъ, съ своей особой жизнью, особыми обычаями и преданіемъ, связывавшими последовательныя поколенія преподавателей и слушателей. Тогда только было обезпечено, на многіе въка, преемство научной работы и непрерывное существование школы среди смутъ и борьбы среднихъ въковъ. Университетские города въ Италии много разъ переходили отъ одного завоевателя къ другому и неръдко при этомъ опустошались; но университеты въ нихъ развивались почти безостановочно.

Эта организація высшей школы, одновременно и независимо другь ото друга возникшая въ Болоньв и въ Парижв, настолько соответствовала потребностямь эпохи, что немедленно вызвала подражаніе. До конца XIV віжа въ разных странах Западной Ев- овтетовъ. ропы возникло около 50 университетовъ-и всв они были основаны по образцу первыхъ двухъ. Благодаря этому самая организація болонской школы оказала значительное вліяніе на распространеніе римскаго права.

Распро. страненіе VHHBeD-

На югь, въ Италіи и въ Испаніи, повсюду быль заимствовань строй болонскаго университета целикомъ. Вместе съ нимъ получало преобладающее значеніе, какъ въ Болоньъ, преподаваніе римскаго права. Особенно наглядно это вліяніе сказалось при основаніи въ 1300 г. университета въ Леридъ Яковомъ ІІ, королемъ Арагонскимъ, который пожелалъ избавить отъ далекаго и опаснаго

путешествія многочисленныхъ подданныхъ своихъ, стремившихся получить высшее образованіе. Въ Арагоніи въ то время воспрещалось ссылаться въ судахъ на римское право; дѣла рѣшались на основаніи мѣстныхъ обычаевъ, fueros. Тѣмъ не менѣе въ Леридѣ основнымъ предметомъ преподаванія было римское право и членами университетскихъ корпорацій могли быть только студентыюристы—была, словомъ, создана точная копія знаменитой болонской школы. И вотъ, со временемъ увлеченіе римскимъ правомъ привело въ Арагоніи къ полной его рецепціи.

Менње значительно было вліяніе Болоньи на сѣверѣ 1), гдѣ образцомъ служилъ строй парижской школы. Но и тамъ юридическіе факультеты всѣхъ университетовъ еще долго находились подъсильнымъ вліяніемъ Болоньи, которой они слѣдовали въ пріемахъ какъ научной работы, такъ и преподаванія.

Комментаторы и рецепція. Болонскій университеть, такимъ образомъ, ознакомилъ среднев'вковое общество съ римскимъ правомъ; онъ подготовилъ почву къ воспріятію его; онъ же воспиталъ лицъ, которыя должны были провести его въ жизнь.

Эти лица, по крайней мъръ главная масса ихъ, вышли уже не изъ школы глоссаторовъ. Последнихъ сменили къ концу XIII века постъ-глоссаторы или "комментаторы" з); ихъ учениками были французскіе "легисты" и нівмецкіе "юристы", дівятельные поборники господства римскаго права на своей родинь. Этою активною, практическою ролью ея опредъляется историческое значеніе школы комментаторовъ. Они неръдко, безспорно гораздо чаще даже глоссаторовъ, искажали и перетолковывали постановленія римскаго права. Но они дълали это, удовлетворяя навръвшей потребности применить его къ жизни. Эту трудную задачу комментаторы въ общемъ разръшили успъшно, благодаря общирнымъ знаніямъ и, несомивню, блестящимъ способностямъ отдельныхъ представителей школы. Поэтому лучшіе изъ нихъ-назовемъ Бартола († 1357 г.) и Бальдо (1400 г.)-пользовались небывалымъ почетомъ и какъ юристы практики. Къ нимъ обращались за ръшеніемъ не только споровъ въ области частнаго права, но нередко также международныхъ, даже церковныхъ вопросовъ, и такъ велико было ихъ вліяніе на общественное митиіе, что ихъ рашеніямъ приходилось

<sup>1)</sup> Только въ Оксфордъ и Кембриджъ университеты развились до извъстной степени самостоятельно.

ч) Это названіе объясняется обычнымъ пріемомъ дитературнаго изложенія ихъ ученій—въ безчисленныхъ "комментаріяхъ".

подчиняться, хотя никто не облекаль ихъ судебною властью. Теперь только наступила эпоха, когда римское право получило внъшній авторитеть дъйствующаго права, когда его старались "реципировать", принять и, по возможности, цъликомъ примънить къ жизни. Суды стали слъпо преклоняться передъ нимъ—даже тамъ, гдъ государственная власть не предписывала этого. Въ эту эпоху поэтъ, чтобы какъ можно ярче изобразить полную безпомощность гръшника на Страшномъ судъ, могь воскликнуть: ему не помогутъ даже ссылки на Кодексъ и Дигесты—

> ibi nihil proderit allegare, ubi nullus Codici locus aut Digestis!

Но всюду равномърное, теоретическое увлечение римскимъ правомъ не привело къ столь же равномърному практическому примънению его. Время и ходъ рецепци были весьма различны възависимости, прежде всего, отъ степени развития хозяйственнаго быта отдъльныхъ странъ.

Остановимся нъсколько на судьбахъ римскаго права во Франціи. На югь Галліи посль вторженія варваровь старое провинціальное, римское населеніе сохранило преобладающее значеніе. Сложившіеся здёсь къ XI вёку обычаи воспроизводили основныя черты привычнаго населенію римскаго права. Когда возродилось научное изученіе его, то подъ вліяніемъ всеобщаго увлеченія сборники Юстиніана, силою того же обычнаю права и вопреки воль королей 1), получили значеніе дъйствующаго закона—и южную Францію стали называть "pays de droit écrit". Тамъ, напротивъ, гдъ сплошными массами остли франки, образовалось обычное право германскаго типа, и за областью къ съверу отъ Луары (приблизительно) сохранилось названіе "pays de droit coutumier", такъ какъ эти обычаи примънялись до самаго паденія "стараго порядка". Впоследствін, однако, римское право оказало и на нихъ сильное вліяніе, а въ XIX стольтіи удалось уже объединить обычаи съвера и юга въ одно общефранцузское право.

Французскіе короли признавали за римскимъ правомъ въ судъ только силу мъстнаго обычая южныхъ областей; но они желали, чтобы оно преподавалось во всемъ королевствъ: и имъ оно казалось "raison écrite", идеальнымъ правомъ. Въ указъ 1312 года

Римское право во Франціи.



<sup>1)</sup> Они опасались, какъ бы это обстоятельство не было истолковано въ

Филиппъ Красивый говоритъ: "Подобно тому какъ свободныя исскуства служать необходимой подготовкой къ занятіямъ богословіемъ, такъ ученія римскаго права подготовляють къ познанію того, что разумно, развивають добрые нравы, указують путь къ достиженію справедливости и подгототовляють къ пониманію обычнаго права (ad consuetudinem intellectum propriant)".

Несмотря на ограниченное практическое примънение его, интересъ къ римскому праву быстро возрасталъ во Франціи. Какъ только первые ученики болонскихъ глоссаторовъ стали читать его въ Парижъ, въ XII столътіи, послышались жалобы на то, что имъ увлекаются всъ студенты - богословы. Въ 1219 году папа буллою "Super speculam" должень быль закрыть юридическій факультеть парижскаго университета, чтобы устранить соблазнъ и заставить слушателей возвратиться къ изученію богословія. Немедленно, однако, преподавание римскаго права оживилось въ Орлеанъ, расположенномъ, подобно Парижу, въ области кутюмнаго права. Одновременно на югъ продвътало нъсколько университетовъ (въ Монпелье, Тулузъ, Кагоръ и др.), которые сохраняли тъсное общение съ итальянскими юридическими школами.

Легисты яніе на passetie граждан-CKaro права.

Многочисленные воспитанные на римскомъ правъ "легисты", и ихъвлі- какъ назывались во Франціи и въ Англіи ученые юристы, въ своемъ увлечени были склонны придавать ему еще большее значене, чъмъ сами короли. Многіе изъ нихъ думали, что всякій вообще пробълъ въ обычномъ правъ долженъ быть дополненъ изъ римскаго права. Часть легистовъ признавала, однако, за римскимъ правомъ лишь значение ratio scripta, наиболъе разумнаго права, постановленія котораго нуждались для практическаго примъненія въ особой санкціи. Но какъ тв, такъ и другіе на дъль широко черпали изъ богатыхъ сокровищницъ Юстиніановыхъ сборниковъ. Особенно много и успъшно они заимствовали при составленіи сборниковъ обычнаго права, которые въ разное время, съ XIII по XVI въкъ, были составлены почти для всъхъ судебныхъ округовъ съверной Франціи. Первые составители ограничивались простою вставкой, наряду съ обычаями и королевскими указами, отдъльныхъ постановленій римскаго и близкаго ему каноническаго права. Такъ поступили авторы древнъйшихъ сборниковъ, напримъръ, такъ называемыхъ Etablissements de St. Louis (сборника, составленнаго частнымъ лицомъ около 1272 года). Обходя трудный вопросъ объ основаніи дъйствія римскаго права, авторъ другого сборника-Livre de Jostice et de Plet (Книги о правдъ и судъ) — прямо приписываетъ Людовику Святому рескриптъ императора Адріана. Но уровень научныхъ знаній французскихъ легистовъ быстро возрасталъ подъ вліяніемъ университетскаго преподаванія. Бомануаръ, славный юристъ и поэтъ, уже въ концѣ XIII вѣка пользовался римскимъ правомъ при разработкѣ обычаевъ округа города Бовэ, гдѣ онъ былъ намѣстникомъ (бальи), съ замѣчательнымъ искусствомъ заимствуя не отрывки, а основныя идеи римскихъ юристовъ и духъ ихъ твореній.

Особенно много римскихъ понятій заимствоваль сборникъ "Coutumes de Beauvoisis" (1283 года) въ области обязательственнаго права, въ частности по вопросу о порядкъ заключенія и исполненія договоровъ. Воть примітрь. Въ теченіе тысячельтней исторіи своей римское право выработало весьма простыя, целесообразныя формы заключенія сділокь, которыя теперь, но только теперь, когда онъ усвоены всъми цивилизованными народами, кажутся намъ какъ бы естественными, почти неизбъжными. Виъстъ съ тъмъ, римское право давало возможность въ извъстныхъ случаяхъ оспаривать сделку, когда исполнение ея оскорбляло чувство справедливости, -- но не жертвовало также, какъ древне-греческое право, прочностью гражданскаго оборота: оно разръшало, напримъръ, просить объ уничтоженіи договора, заключеннаго подъ вліяніемъ страха, возбужденнаго угрозами, если последнія были противозаконны и серьезны. Древне-французскіе кутюмы, какъ всякое неразвитое право, были менъе гибки и не содержали соотвътствующихъ постановленій. Договоры, которые они знали, требовали торжественной формы заключенія, т. е. произнесенія опредёленныхъ формуль при извъстной обстановкъ, и подлежали исполненію во всякомъ случав. Но Бомануаръ уже держится римскихъ началь и говорить въ своемъ сборникъ: "Сдълки, заключенной подъ вліяніемъ принужденія или страха, можно не исполнять. Но принужденіе и страхъ бывають различны. Говоря: "я сдівлаль это по принужденію", следуеть указать принужденіе и, въ чемъ оно состояло, и доказать, если противная сторона будеть отрицать его. Тогда надлежить разсмотреть, таково ли было принуждение, чтобы можно было уничтожить сделку. То же-если кто заключить договоръ подъ вліяніемъ страха" 1).

Позже стали видоизменяться, подъ вліяніемъ римскихъ взгля-

<sup>1)</sup> Beaum. 34, 26: Convenence, qui est fete par force ou par peur n'est pas à tenir. Mais force et peur si sont de manieres car en dire "je le sis par force", il convient dire le force et quele et prover.



довъ, и другія постановленія обычнаго права, напримъръ, порядокъ наследованія. Кутюмы, какъ все средневековые обычаи, при раздъль наслъдства, въ особенности недвижимаго имущества, отдавали предпочтеніе сыновьямъ передъ дочерьми (ср. такъ называемый Салическій законъ), а иногда еще старшему сыну въ ущербъ младшимъ. Въ сборникахъ Юстиніана указывалось другое болье справедливое начало равнаго надъленія всъхъ дътей безъ различія пола. По мъръ культурнаго роста страны эти постановленія пріобрътали все большія симпатіи населенія. Примъненіе ихъ вмъстъ съ другими, тесно съ ними связанными постановленіями, постоянно расширялось, пока онв, съ конца прошлаго стольтія, не легли въ основу общефранцузскаго права.

HOMETERSdaoq rano

Во Франціи легистовъ вывель на почву практической дъятельности Людовикъ Святой. Онъ искалъ ихъ содъйствія, думая, что дегнотовъ, они болье способны водворить правду и справедливость на судь, чъмъ невъжественные феодалы; но онъ не предвидълъ еще той политической роли, которую имъ суждено было сыграть. При преемникахъ Людовика почти всв отрасли государственнаго управленія перешли въ ихъ руки. Они засъдали въ королевскомъ совътъ (conseil) и въ верховномъ судъ (parlement). Они же занимали обыкновенно должности бальи и прево, которымъ поручалось мъстное управленіе, сборъ податей и отправленіе суда. Постепенно легисты составили какъ бы особый классъ-многочисленное и сомкнутое чиновничество, сильное своимъ знаніемъ права и дівловымъ навывомъ. Опираясь на авторитетъ римскаго права, легисты упорно проводили почерпнутые въ немъ идеалы, враждебные средневъковымъ идеямъ и формамъ, но отвъчавшіе потребностямъ новаго времени, стремленіямъ того класса (tiers état), который шелъ на сміну феодальному барону.

Такъ, вопреки средневъковому представленію, что и въ области частныхъ, гражданскихъ отношеній лица разныхъ состояній должны имъть различныя права, дворянинъ-одни, мужикъ-другія, легисты стремились создать, по образцу римскаго, равное для всъхъ, общее право Франціи. Они посл'вдовательно старались освободить личность и собственность отъ стеснительныхъ оковъ феодальной или общинной зависимости. Въ области государственнаго управленія легисты ставили себъ задачей возвышение королевской власти, которая одна могла побороть феодальную смуту и обезпечить Франціи внутренній миръ и общую безопасность, необходимыя для роста народнаго благосостоянія. Строй Римской имперіи, такъ

удачно и крыпко сочлененный, казался имъ идеаломъ и служилъ образцомъ, по которому они созидали строй французской монархіи. Король не только верховный сюзеренъ – онъ императоръ своихъ владеній, источникъ и блюститель всего права, - таково основное положеніе легистовъ. Бомануаръ говорить: "ce qui li plest à fere doit estre tenu por a loi" (Beaum. 30, 29). Отсюда стремленіе послъдовательно ограничивать всеми средствами кругъ ведомства феодальныхъ судовъ и подрывать самостоятельность какъ феодальныхъ бароновъ, такъ и городскихъ общинъ (коммунъ). На смъну средневъковому разновластію создавалось "централизованное" управленіе. Исподоволь подготовляя монархію Людовика XIV, они хотъли, чтобы король, при помощи своихъ органовъ, изъ одного центра могь направлять и согласовать жизнь отдельных частей государства. Легисты отважились даже на столь опасную тогда открытую войну съ церковною властью. Они оспаривали и последовательно суживали свътскія полномочія духовенства; они ръшились даже засудить своимъ свътскимъ судомъ духовный орденъ тампліеровъ и папу Бонифапія VIII. Правда, къ насильственнымъ пріемамъ, какъ въ этихъ случаяхъ, они прибъгали только въ царствованіе Филиппа Красиваго. Но всегда они были неразборчивы на средства въ борьбъ съ церковью и феодализмомъ и вызывали въ своихъ противникахъ сильное озлобленіе. Ненависти ихъ могущественныхъ враговъ каждый почти король долженъ былъ жертвовать помощниками своего предшественника. Ликовалъ и народъ при видъ казни легистовъ, такъ какъ онъ винилъ ихъ въ возрастаніи налоговъ. Но легисты упорно продолжали свою работу. "Сынъ казненнаго смело садился на место отца и действоваль въ томъ же духъ и направленіи, не заботясь, повидимому, о предстоящей ему участи". Увлеченіе идеалами римской древности внушало этимъ жесткимъ представителямъ закона непоколебимую увъренность въ правотъ своего дъла. И они дъйствительно способствовали прогрессу своего отечества.

Въ Германіи римское право стало оказывать зам'втное вліяніе "Теоретина общественный и частный быть страны позже, чемь во Франціи.

Правда, убъжденіе, что Германская имперія есть продолженіе рецепція въ имперіи Римской, уже рано, еще до возникновенія болонской школы, Германів. заставляло императоровъ пользоваться римскимъ правомъ для обоснованія и расширенія своихъ правъ. Эти стремленія ясно сказались въ дъятельности, напримъръ, Фридриха II въ его сицилійскихъ владеніяхъ и въ попытк'в Карла IV дать Богеміи граждан-

TOORAG"

ское уложеніе по римскимъ образцамъ. Вполнѣ опредъленно они изложены Фридрихомъ III въ указѣ 1484 года: "Наша воля и самыя энергичныя усилія наши направлены къ тому, чтобы безконечно мудрые законы и указы нашихъ предковъ, священной памяти римскихъ императоровъ, все болѣе усвоивались нашими подданными, такъ какъ мы убѣждены, что только при послѣдовательномъ примѣненіи ихъ наше государство будетъ крѣпнуть и расти. Только могущественная королевская власть, опирающаяся на это право, можетъ укротить необузданныя страсти подданныхъ и обезпечить будущность государства". Но долго условія экономическаго развитія не создавали въ Германіи почвы для примѣненія римскаго права—и когда они наступили, ими воспользовалась не имперская власть.

Въ Болонь в студенты изъ Германіи стали заниматься, какъ мы видъли, съ самаго основанія школы. Тогда итальянцы называли нъмцевъ еще gens agrestis et indomita, народомъ деревенскимъ и дикимъ, который на родинъ всюду еще довольствовался своими стародавними обычаями. Эти обычаи тогда еще не вполнъ даже сложились. Они только въ XIII стольтіи были собраны, причемъ, напримъръ, авторъ наиболъе цъннаго изъ сборниковъ, "Саксонскаго Зерцала" (Spigel der Saxen), зналъ о римскомъ правъ только по наслышкъ. Въ позднъйшемъ "Швабскомъ Зерцалъ" 1275 г. еле замътны слъды знакомства съ нимъ. Какимъ значительнымъ не казалось бы число студентовъ, ежегодно отправлявшихся въ болонскую школу, посл'едняя не могла заменить своихъ местныхъ школь, не могла воспитать, какъ многочисленные французскіе университеты, цълаго сословія юристовъ. Тъ сравнительно немногіе юристы, которые кончали курсъ въ Болоньъ, всъ поглощались ди пломатической и канцелярской службой при императорскомъ дворъ. Да и такъ мало настоятельна была еще потребность въ нихъ, что первые нъмецкіе университеты, въ XIV стольтіи, были основаны по образцу парижскаго, и римское право, исключенное изъ программы последняго буллою 1219 года, не преподавалось въ нихъ до половины XV въка.

Практическое усвоеніе римскаго права въ Германіи.

Лишь около этого времени произошель ръшительный перевороть въ хозяйственномъ быту Германіи 1). На югь ея, въ особенности, горное дъло и обрабатывающая промышленность достигли высокаго

<sup>1)</sup> См. внигу Янсена: Экономическое... состояніе германскаго народа наканунт реформаціи (Спб. 1898). Авторъ—ревпостный католикъ и сгущаетъ краски, чтобы доказать гибельныя послъдствін реформаціи.

развитія. Выдълка домашней утвари того времени, напримъръ, и понынъ не превзойдена въ Германіи по роскоши и художественности исполненія. Города въ Баваріи, по Дунаю, на Рейнъ приняли широкое участіе въ международной торговлъ, служа посредниками между Венепіей на югъ и Брюгге и Антверпеномъ на съверъ и сосредоточивая въ своихъ рукахъ значительную часть торговли съ Востокомъ и Новымъ Свътомъ. По свидътельству француза Фруассара и итальянца Макіавелли, западная Германія временно превзошла уровень культуры Франціи и Италіи.

Этотъ переходъ совершился поразительно быстро. Старое, обычное право сразу оказалось совершенно непригоднымъ для новыхъ отношеній, возникавшихъ на почвъ торгово-промышленнаго оборота, техника котораго (формы кредита и т. д.) была заимствована у итальянцевъ. Почти не пытались даже пополнить его пробълы или развить его, а пренебрежительно отбрасывали его совствить. Горожане неръдко добровольно, минуя суды, прибъгали къ посредничеству юристовъ, чтобы регулировать взаимныя права и обязанности согласно римскому праву. Теперь наступила дъйствительная потребность въ немъ и въ его истолкователяхъ. Послъдніе могли опереться теперь на могущественный, сочувствовавшій имъ классъ горожанъ, которые нуждались не только въ болве совершенномъ гражданскомъ правъ, но также въ объединенной, сильной государственной власти, которая обезпечила бы имъ миръ и безопасность. Аналогичное движеніе, какъ мы виділи, усилило во Франціи власть центральнаго правительства; но въ Германіи имперія уже не могла или не сумъла воспользоваться имъ. Напротивъ того, оно выдвинуло и укрвпило въ XV и XVI стольтіяхъ власть областныхъ владътелей (Territorialfürsten). Послъдніе взяли на себя задачу образовать на германской почвъ государство новаго времени, они создали новое управленіе, новые суды и воспитали ум'влое чиновничество. При помощи и участіи "юристовъ" областные владътельные князья побороли какъ феодально-общинный міръ, такъ и самостоятельность пуховенства <sup>2</sup>). По условіямъ развитія Германіи эта борьба была особенно жестока. Не было сильной единой верховной власти, и никъмъ не уравновъшиваемое развитіе Германіи

<sup>2)</sup> Въ Германіи дужовенство въ ту впоху пустило въ оборотъ поговорку: "Juristen—böse Christen" (юристы—плохіе христіане). Этого убъщенія держится понына только что цитированный авторъ. Но, какъ мы видали раньше, о какой-либо принципіальной, постоянной вражда католической церкви къ рвискому праву въ средніе вака не можетъ быть рачи.



шло чрезвычайно неравномърно. Деревня, иногда цълыя области продолжали жить прежнею жизнью, вести хозяйство постарому. Дворянство и крестьянство съ трудомъ примънялись къ новому строю. Вотъ основаніе техъ резкихъ протестовъ противъ введенія римскаго права, которые раздавались со всёхъ сторонъ въ Германіи въ теченіе XVI стольтія. Непрерывной цівнью тянутся онии до нашихъ дней находять себъ отзвукъ въ литературъ-со времени учрежденія имперскаго суда (Reichskammergericht) въ 1495 г. и окончательнаго при этомъ признанія римскаго права дівствующимъ ndes Reichs gemaines Recht". Продолжительность процесса рецепціи объясняется тімь, что, послі кратковременнаго ея процвътанія, культурный уровень Германіи опять понизился, и она возвратилась къ простъйшему натуральному хозяйству, объднъла. Рецепція частью пріостановилась, частью приняла характеръ простого подражанія. Окончательное, полное усвоеніе Германіей римскаго права было дъломъ лишь новаго времени.

А. Вормсъ.

## оглавленіе.

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                 |      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                                                                                                                                                       | Cmp. |
| 19. Подготовка феодализма. Павель Виноградовь                                                                                                                                                         | 1    |
| 20. Альфредъ Великій. Павель Виноградовъ                                                                                                                                                              | 16   |
| 21. Наб'йги викинговъ. <i>Б. Гольденеейзеръ.</i>                                                                                                                                                      | 31   |
| 22. Фоодъ и сеньёрія. Ест. Щепкинг                                                                                                                                                                    | 42   |
| 23. Сельское населеніе Германіи въ XI и XII вв. Алексьй<br>Кедровъ                                                                                                                                    | 85   |
| Свободные земледъльцы въ древней Германіи. 85. Крупное землевладъніе въ древней Германіи. 86. Зависимое крестьянство. 87. Организація помъстья. 88. Крестьянское хозяйство. 89. Оброкъ и баршина. 90. |      |

| Cmp . |  |
|-------|--|
| 92    |  |

24. Французскіе города въ средніе въка. С. Моравскій.

Упадовъ городовъ въ варварскихъ государствахъ. 92. Положение виллановъ. 94. Визшній видъ города. 95. Возрожденіе промышленности и торговли. 96. Городскія корпораців. 99. Возстанія городского населенія. 101. Ланская коммуна. 102. Уничтоженіе коммуны. 103. Бунтъ въ Ланъ. 105. Разграбленіе Лана. 106. Последующая исторія Лана. 108. Значеніе коммунальнаго движенія. 111. Коммуна. 113. Сеньёръ города. 116. Городской советъ. 117. Маръ. 118. Участіе народа въ управленіи. 119. Финансы. 120. Финансовый упадовъ коммунъ. 123. Политическое вырожденіе коммунъ. 124. Ville de bourgeoisie. 126. Орлеанъ. 128. Грамота Лорри. 129. Villes neuves. 131.

25. Свв. Кириллъ и Менодій, первоучители славянскіе. II.

сія. 145. Обрътеніе мощей св. Климента. 146. Бесъды съ жаза-

рами. 147. Пренія съ іудеями. 149. Пропов'ядь у народа фулльскаго. 156. Призывъ въ Моравію и изобратеніе славянскихъ письменъ. 158. Установление богослужения на славянскомъ языкъ. 161. Писпутъ въ Венеціи. 162. Встрвча въ Римв съ папой Адріаномъ II. Пребываніе въ Римъ. 165. Бользнь и кончина св. Кирилла. 166. П. Паннонское житіе св. Менодія. Вступленіе. 168. Происхожденіе Месодія. 170. Месодій у хазаръ и въ Моравіи. 171. Месодій поставляется епископомъ въ Панновін. 173. Намецкое духовенство пресладуетъ Менодія. 175. Менодій архіспископъ въ Моравін. 175. Путешествіе Менодія въ Царьградъ. 177. Труды по переводу Свищеннаго Писанія. 178. Последніе дни и кончина Менодія. 179. III. Житіе Климента, епископа болгарскаго (болгарская дегенда). Вступленіе. 180. Изобратеніе письменъ и переводъ Свищеннаго Писанія. 182. Путешествіе въ Рямъ. 183. Кончина Кирилла. 184. Месодій спископъ въ Моравін. 185. Обращеніе въ христіанство Бориса, князя бозгарскаго. 186. Борьба съ нъмециить духовенствомъ противъ filioque. 187. Кончина Менодія. Гораздъ, его преемнить въ Моравія. 189. Борьба учениковъ Месодія противъ filioque. 191. Пресатдованіе учениковъ Менодія въ Моравіи. 196. Удаленіе ихъ въ Болгарію. 198. Ученики Менодія у Бориса и его сановниковъ. 200. Климентъ въ Кутинчевицъ. 202. Пастырская и учительская двительность Климента. 202. Смерть Бориса. 204. Климентъ поставляется епископомъ Велицы. 204. Пастырскіе труды Климента. 205. Литературные труды Климента. Поученія на праздничные дни. 205. Переводъ Цвътной Тріоди. 209. Кончина Климента. 210. Заключеніе.

211. IV. Житіе и перенесеніе мощей св. Климента. Константинъ

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Omp. |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|     | и хазары. 213. Константинъ въ Херсонесв. 214. Обрвтеніе мо-<br>щей. 214. Проповъдь въ Хазарів. 216. Посольство Ростислава.<br>216. Путешествіе въ Римъ. 217. Кончина Константина. 218.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| 26. | Симеонъ, царь болгарскій. М. Покровскій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 221  |
|     | Славяне и Византія. 221. Первыя поселенія славянъ на Бал-<br>канскомъ полуостровъ. 223. Болгаре. 224. Бытъ болгаръ. 225.<br>Война съ Никифоромъ. 227. Романское и греческое вліяніе. 228.<br>Проповъдь христіанства. 229. Крещеніе и Бориса. 230. Моло-<br>дость Симеона. 232. Война съ Львомъ VI и мадьярами. 233. Пер-<br>вая война съ Константиномъ VII. 235. Значеніе Анатоліи. 239.<br>Значеніе Константинополя. 240. Нападеніе хоркатовъ. 242.<br>Смерть Симеона. 243.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| 27. | Никифоръ Фока. Дм. Каринскій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 247  |
|     | Задачи Византіи. 247. Реакція противъ Ислама. 248. Разгра-<br>бленіе Фессалоники. 249. Фамилія Фока. 251. Характеристика<br>Никифора. 251. Состояніе мусульманскаго міра. 252. Составъ ви-<br>зантійскаго войска. 253. Флотъ. 254. Высадка въ Критъ. 255.<br>Осада Хапдакса. 257. Паденіе Хандакса. 259. Малоазіатскій по-<br>ходъ. 260. Походы въ Киликію и Сирію. 263. Отношенія къ за-<br>падной имперія. 264. Путешествіе Ліутпранда. 265. Пріємъ у<br>императора. 266. Пиръ. 267. Переговоры грековъ съ Ліутпран-<br>домъ. 269. Обратное путешествіе Ліутпранда. 271. Убійство Ни-<br>кифора. 273.                                                                                                                                                                                                           |      |
| 28. | Папа Николай І. Н. Шамонинъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 275  |
|     | Духовная и свътская власть въ половинъ IX въка. 275. Иси-<br>доровы декреталіи. 276. Папа Николай І. 277. Столкновеніе съ<br>Равенной. 277. Столкновеніе съ Реймсомъ. 278. Споръ съ Кель-<br>номъ и Триромъ. 278. Столкновеніе съ Фотіємъ. 280. Заклю-<br>ченіе. 281.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| 29. | Оттонъ Великій. Виталій Эйнюрнъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 283  |
|     | Харавтеристика Оттона. 284. Избраніе Оттона въ короли. 284. Коронація Оттона. 285. Борьба Оттона съ герцогами. 286. Ограниченіе власти герцоговъ. 288. Королевская власть и феодализмъ. 289. Возстаніе Ліудольфа и Конрада. Усиленіе королевской власти и упроченіе германскаго единства. 290. Правленіе Оттона. 292. Отношеніе Оттона къ церкви. 292. Война Оттона съ славянами. 296. Начало онфмеченія балтійскихъ славянъ. 297. Заботы Оттона о распространеніи христіанства среди славянъ. 297. Возстаніе Стоннъва. 298. Подчиненіе Польши и сношенія съ Русью. 299. Датская марка. 299. Борьба Оттона съ венграми. 299. Битва при Лехъ и ея значеніе. 300. Отношенія Оттона къ Бургундія, Франціи и Италія. 302. Оттонъ и Адельгейда. 302. Первые переговоры о принятіи императорскаго титула. 304. Избраніе |      |

314

360

Оттона II въ короли. 304. Оттонъ, Беренгарій и Іоаннъ XII. 304. Положеніе Италіи въ половинъ X в. 305. Второй походъ Оттона въ Италію и принятіе императорскаго титула. 307. Отношеніе Оттона къ папъ. 308. Имперія Оттона. 309. Отношенія къ арабамъ. 310. Третій походъ въ Италію. 311. Отношенія къ Византіи. 311. Кончина Оттона. 312.

#### 30. Редигіозно-общественный идеаль папы Григорія VII-го.

### 

Григорій-преемникъ Августина. 316. Августинъ-родоначальникъ теопратического идеала среднихъ въковъ. 318. Бракъ духовенства. 320. Симонія. 321. Расхищеніе церковныхъ имуществъ женатыми духовными и симонистами. 322. Светская инвеститура. 323. Мірообъемлющій планъ Григорія. 325. Настроеніе Григорія. 326. Отвътственность папы за гръжи міра, 328. Разнообразіе двятельности папы. 329. Двоякого рода задачи теократіи. 330. Планъ престоваго похода. 330. Политика Григорія. 331. Заботы о скандинавскихъ государствахъ. 332. Иден международнаго царства церкви. 332. Папа, какъ всемірный законодатель, учитель и воспитатель народовъ. 333. Борьба противъ неурядицы феодальнаго быта. 335. Папа, какъ всемірный сюзеренъ. 336. Теоретическое оправданіе ленныхъ притязаній папы. 337. Оригиналенъ ли Григорій, какъ дъятель церковной реформы? 338. Идея безбрачія у предшественниковъ Григорія. Петръ Даміани. 339. Идея безбрачія у Григорія. 340. Григорій о симоніи. 341. Насильственныя мъры противъ брака духовенства и симонія. 342. Борьба противъ свътской инвеституры. 344. Значеніе инвеституры въ германскомъ королевствъ и имперіи. 346. Доводы защитниковъ свътской власти въ пользу инвеституры. 347. Цъли Григорія въ борьбъ противъ инвеституры. 348. Значеніе св. Петра въ теократической системъ Григорія. 350. "Благодать св. Петра". 350. Непограшимость и святость папы. 351. Замана Христа св. Петромъ у Григорія. 352. Значеніе св. Петра въ живни мірского общества. 352. Вопросъ о правъ папы отлучать дарей. 354. Аргументь a fortiori. 355. Причины партійнаго ослепленія Григорія и его сторонниковъ. 355. Сліяніе церкви и государства въ теократической системъ Григорія. 357. Борьба Григорія противъ владычества надъ церковью светской власти. 357. Противоречін въ отношенія Григорія къ світской власти. 358.

#### 31. Ломбардскіе города въ XII въкъ. С. Рашковъ .

Города и епископы въ Ломбардіи. 361. Устройство городовъ. 362. Фридрихъ Барбарусса. 364. Первый походъ Фридриха. 367. Второй походъ и взятіе Милана. 368. Опредвленіе правъ императора. 369. Новая борьба съ Миланомъ. 372. Александръ III. 375. Союзъ ломбардскихъ городовъ съ папой. 376. Пораженіе при Леньяно. 378. Миръ въ Венеціи. 380.

| •   | W W W W C I D W W                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Cmp. |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 32. | Папа Иннокентій III. Составлено по стать В. И. Герьс,<br>"В'єстникъ Европы", 1892 г., № 1—2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 383  |
|     | Трактатъ о презръніи къ міру. 383. Регистръ Иннокентія III. 387. Каноническое право. 389. Курія, какъ высшая судебная инстанція. 392. "Викарій Христа". 393. Положеніе папства при вступленіи Иннокентія на престоль. 395. Римъ и папская область. 397. Императорская корона. 398. Борьба между Оттономъ IV и Филиппомъ Швабскимъ. 402. Священство и царство. 405. Личность Иннокентія. 408.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| 33. | Фридрихъ II Гогенштауфенъ. $C$ . $P$ ашковъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 410  |
|     | Положеніе Фридрика II въ исторіи. 410. Дівтетво Фридрика. 411. Образованіе Фридрика. 413. Отношеніе къ церкви. 415. Пріобрівтеніе императорской короны. 417. Крестовый походъ. 419. Политика императора въ Сициліи. 423. Политика въ Германіи. 426. Ломбардія. 429. Участіє пацы въ борьбів. 432. Инножентій IV. 433. Кончина Фридрика. 437. Паденіе Гогенштау феновъ. 437.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| 34. | Подготовка перваго крестоваго похода. $H$ . $III$ амонинъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 440  |
|     | Анархія во Франців. 440. Естественныя бъдствія. 441. Ожи-<br>даніе конца міра. 442. Усиленіе религіознаго настроенія. 444.<br>Вліяніе аскетизма. 445. Паломинчество. 447. Положеніе Востока.<br>448. Главенство папъ. 451. Роль норманновъ. 453. Первыя по-<br>пытки похода. 455. Клермонскій соборъ. 455.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| 35. | Вожди перваго крестоваго похода. Н. Шамонинъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 457  |
|     | Народное движеніе, 457. Петръ Амьенскій. 459. Рыцарское ополченіе. 461. Его вожди. 461. Организація. 463. Планы Комнена. 464. Споръ изъ-за Антіохін. 467. Осада и взятіе Іерусалима. 472. Правленіе Готфрида Бульонскаго. 475.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| 36. | Іерусалимское королевство. Есп. Щепкинъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 480  |
|     | І. Страна, населеніе, земледівліе, торговля, колоній, образован-<br>ность: населеніе Іерусалимскаго королевства. 480. Земледівліе.<br>483. Сельское населеніе. 485. Городское населеніе. 487. Тор-<br>говля. 488. Монета. 491. Итальянскія колоній. 493. Сившанная<br>культура. 494. ІІ. Учрежденія и право. Іерусалимскія ассизы.—<br>Составъ Іерусалимскаго королевства. 497. Престолонаслідіе. 498.<br>Преданіе о "Письмахъ Гроба Господня". 501. Ассизы, какъ<br>поздявійнія записи обычаевъ. 502. Дійствительныя "Письма<br>Гроба Господня". 505. Общій карактеръ ассизъ. 506. Принуди-<br>тельныя средства противъ сеньёра. 508. Ассизы короля Амаль-<br>рика. 509. ІІІ. Духовно-рыцарскіе ордена. Процессъ тамплье-<br>ровъ.—Іоанниты. 512. Владінія іоаннитовъ. 516. Німецкій ор-<br>денъ. 518. Возникновеніе ордена тампльеровъ. 520. Возвышеніе |      |
|     | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | /_R1 |

дена. 642.

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | omp. |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 41  | 1. Средневъковыя ереси и инквизиція. М. Покровскій Аскетическіе вдеалы. 644. Жизненная практика. 646. Отрицательное отношеніе къ церкви. 648. Катары. 650. Ученіе Мани. 650. Богомилы. 651. Сотвореніе міра и человъка. 654. Судьба богомильства. 656. Переходъ ереси на Западъ. 658. Благопріятныя условія для распространенія ереси. 660. Совершенные и върующіе. 661. Послъдствія "утьшенія". 663. Альбигойство. Борьба католиковъ противъ ереси. 668. Крестовый походъ противъ альбигойцевъ. 670. Пораженіе еретиковъ. 672. Конецъ крестоваго похода. 674. Происхожденіе инквизиціи. 676. Инквизиція и аскетизмъ. 678. Организація "инквизиціоннаго трибу нала". 682. Инквизиціонный допросъ. 684. | 644  |
| 42. | Мистика и схоластика XI—XII въковъ. (Ансельмъ Кэнтерберійскій, Абеляръ и Бернардъ Клервальскій). В. Ивановскій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 688  |
| 43. | Народное образованіе и университеты въ средніе въка. В. Ивановскій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 706  |
| 44. | Рыцарство. Евт. Щепкинъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 734  |

|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | · ···· |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|             | цари: Феодализмъ и браки. 770. Женскіе типы. 771. VIII. Ры-<br>царскій замокъ: Замокъ IX въка. 774. Замокъ XII въка. 775.<br>Рыцари - грабители. 778. IX. Домашняя мизнь рыцаря: Одежда. 779. Забавы. 779. Объдъ. 780. X. Военная жизнь рыцаря: Тур-<br>ниры. 782. Смерть рыцаря. 786. XI. Культъ женщинъ. Утончен-<br>ное рыцарство XIII в. и упадокъ стараго феодальнаго рыцарства: Любовь. 788. Влінніе Юга и Востока. 791. Культъ дамы. 793.<br>Упадокъ рыцарства. 794. XII. Рыцарство въ эпоху Столътней<br>войны и его конецъ: Фруассаръ. 796. Гастонъ де-Фуа — идеалъ-<br>рыцаря XIV в. 798. Трактатъ Жоффруа де-Шарни. 800. Столътняя<br>война. 801. XIII. Войско и тактика рыцарской эпохи: Составъ-<br>войска. 802. Вооруженіе. 804. Строй. 805. Битва при Бувинъ.<br>806. Англійскій строй. 810. Битва при Креси. 814. |        |
| <b>4</b> 5. | Средневъковая лирика. И. Казанскій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 820    |
|             | Югъ Франціи 820. Виды лирических стихотвореній. 821. Бертранъ де-Бориъ. 823. Тибо Шампанскій. 825. Миннезингеры. 826. Вальтеръ фонъ-деръ-Фогельвейде. 828. Вольфрамъ фонъ-Эшенбахъ. 829.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |
| <b>46</b> . | Театральныя представленія во Франціи въ концъ XV в.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
|             | М. Розановъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 831    |
|             | Вопросъ о представленіи мистеріи. 831. Составленіе пьесъ. 833. Оглашеніе. 834. Роли, 835. Костюмы, 836. Смотръ. 837. Полицейскія распоряженія. 838. Сцена. 839. Прологъ. 841. Правдничное богослуженіе. 843. Ветховавътная драма. 845. Рождество Христово. 846. Миракли. 847. Страсти. 848. Фарсъ о Пателевъ. 850.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| <b>47</b> . | Средневъковое искусство. Н. Тарасовъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 853    |
|             | Византійское искусство                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 853    |
|             | Условія, при которыхъ зародилось византійское искусство. 853.<br>Формы архитектуры: базнянка и центрально - купольный храмъ. 854. Св. Софія. 856. Дальнайшее развитіе формъ византійской архитектуры. 860. Византійская живопись. 861. Монументальный характеръ изображеній и христіанскіе типы. 862. Скульптура. 864. Влінніе паденія скульптуры и аскетическо-богословскиго направленія на живопись. 866. Положеніе византійскаго искусства въ Европа X—XI вака. 868. Историческое значеніе византійскаго искусства. 869.                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
|             | Романскій стиль                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 871    |
|             | Характеръ эпохи. Значеніе церкви. 871. Характерныя черты романскаго стиля въ архитектуръ. 872. Скульптура. 876. Живо- пись: античные элементы и народная фантазія. 879. Техническія а. 883. Символика храма. 884. Особенности и ходъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |

|     | Готическій стиль                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 885 8 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|     | Характеръ виохи. Значеніе городскихъ общинъ. Цехи. 885.<br>Ходъ развитія готическаго стиля. 887. Архитектурныя особенности готическаго храма, а) внутри. 887. б) снаружи. 894. Скульптура. 896. Идеи и настроенія, отразившінся въ храмовой готической скульптуръ. 898. Живопись готическаго стиля. 900. Свътская городская архитектура готическаго стиля. 903. Тъсная связь готическаго стиля съ жизнью. 903.                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
|     | Мавританскій стиль. (Боткинъ $B$ . $II$ ., Письма объ Испаніи)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 905   |
|     | Восточные и автичные влементы мавританского стиля. 905. Особенности мавританского стиля въ скульптуръ и архитектуръ. 906. Мечеть въ Кордовъ. 907. Алькасаръ въ Севилъъ. 908. Альгамбра въ Гренадъ. 908. Характеръ мавританской архитектуры. 912.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 48. | Болгарская письменность. М. Соколова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 913   |
| 49. | Болонскій университеть и римское право въ средніе въка. А. Вормсь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 932   |
| .*  | Римское право отъ V по XI в. 932. Роль цервви. 934. Возрожденіе римскаго права. 934. Глоссаторы, 935, Первое увлеченіе римскимъ правомъ. 937. Болонская школа. 940. Ея покровители. 940. Происхожденіе ученыхъ степеней 941. Происхожденіе и организація университетскихъ корпорацій. 943. Борьба мхъ съ городомъ. 945. Споры между преподавателями и слушателями. 946. Образованіе единаго университета и значеніе корпоративнаго строя. 946. Распространеніе университетовъ. 947. Комментаторы и рецепція. 948. Римское право во Франціи. 949. Легисты и мхъ вліяніе на развитіе гражданскаго права. 950. Политическая роль легистовъ. 952. "Теоретическая" рецепція въ Германіи. 953. Прак- |       |
|     | тическое усвоение римского права въ Германіи. 954.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |

# важнъйшия опечатки.

|              | Строка         |       | Напечатано:                       | Сандуеть читать:            |  |
|--------------|----------------|-------|-----------------------------------|-----------------------------|--|
| Cmp.         | свер <b>ху</b> | снизу |                                   |                             |  |
| 49           | _              | 6     | СЪ                                | Въ                          |  |
| <b>54</b>    | 45             | -     | ни вредить                        | вредить                     |  |
| 63           |                | 3     | въ руки                           | въ рукахъ                   |  |
| 80           | _              | 13    | освобожгать                       | освобождать                 |  |
| 91           |                | 3     | понять                            | понятіе                     |  |
| 117          | 14             | -     | seabini                           | scabini                     |  |
| 152          |                | 14    | всеприедсваваное                  | все предсказанное           |  |
| 166          | 3              |       | объясненія.                       | объясненія <sup>37</sup> ). |  |
| 167          | _              | 3     | Анастасій                         | 87) Анастасій               |  |
| 177          | _              | 4     | ' Үсор, нжи ' Үсоб                | Ylov, nam Ylov              |  |
| 204          | _              | 8     | Борисъ, Михаилъ                   | Борисъ-Миханлъ              |  |
| <b>22</b> 6  | -              | 5     | βοιλϊάδες                         | βοϊλάδες                    |  |
| 230          | _              | 18    | переданной                        | отъ переданной              |  |
| 237          | 8              |       | δρουγγιάριος                      | δρουγγάριος                 |  |
| 257          | 7.             |       | прочно                            | эонгоди                     |  |
| <b>26</b> 0  | _              | 3     | венеціанамъ. Венеціане            | венеціанцамъ. Венеціанцы    |  |
| 284          | _              | 10    | отзывчивости,                     | отзывчивости,               |  |
| 294          | 17             |       | каноновъ церковныхъ,              | канонамъ церковнымъ,        |  |
| 299          | 4—8            |       | съ Россіей въ Россію              | съ Русью на Русь            |  |
| 314          | _              | 4     | библіографич.                     | біографическая              |  |
| 322          |                | 3     | разсчитываетъ продава             | разсчитываетъ продавца      |  |
| <b>32</b> 3  | 5              | _     | пастыры                           | пастыри                     |  |
| <b>3</b> 55  |                | 19    | нисшей, .                         | низшей,                     |  |
| 366          | 11             |       | полагалъ                          | H <b>aja</b> raju           |  |
| 371          | _              | 4     | CEOLLEO ME                        | сколько                     |  |
| 374          | 4              |       | долна.                            | должна                      |  |
| 379          | _              | 14—13 | Леньяло                           | Леньяно                     |  |
| <b>41</b> 0  | 11             | _     | отсюда                            | и отсюда                    |  |
| <b>422</b> . | 18             |       | которыхъ                          | которыя                     |  |
| 425          | 16—17          | _     | компетенціальнаго жа-<br>рактера, | о компетенцім учрежденій,   |  |
| 432          | 11             |       | Богенскій,                        | Бегансвій,                  |  |
| 443          | _              | 5     | доджна была имать своею           | должно было имъть свою      |  |

|            | Строка  |       | Haneчатано:             | Сльдуеть читать:          |
|------------|---------|-------|-------------------------|---------------------------|
| Cmp.       | ceepxy  | снизу |                         | -                         |
| 491        | 19      | _     | рабына-го-              | рабы маго-                |
| 501        | 20      | _     | Court                   | Cour                      |
| 508        | 19      | _     | servise                 | service                   |
| 529        | 1       | _     | свою власть             | о своей власти            |
| _          | 2       | _     | вінкатоговы вов         | о всвять благодвяніямъ    |
| <b>544</b> | 11 - 12 |       | совершавшіяся перемвны. | , совершавшихся переивнъ, |
| 556        | 13      | -     | внутрен-                | внутреннимъ               |
| 591        |         | 6     | школъ                   | сколъ                     |
| 612        | 17      | •     | Букеліонъ               | Буколеонъ                 |
| 613        | _       | 4     | Букеліонскій            | Буколеонскій              |
| 631        | _       | 2     | льбигойцы,              | альбигойцы,               |
| 747        | 18      | _     | свящевника,             | священника.               |
| 751        | 6       |       | царитъ                  | царить                    |
| 806        |         | 10    | въ огругъ               | въ округъ                 |
| 807        | 14      | _     | Іоннита                 | іоаннита                  |
| 814        | 6-21    | _     | Кресси                  | Креси                     |
| 864        | _       | 7     | саии                    | CAME                      |
| 915        | 2       |       | снач <b>ал</b> о        | вкарано                   |
| 919        | 22      | _     | отъ болгарскаго         | константинопольскаго      |
| 922        |         | 8     | Дактиса                 | Диктиса                   |
| 942        | 6       | _     | онъ                     | ОНЖ                       |



