

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

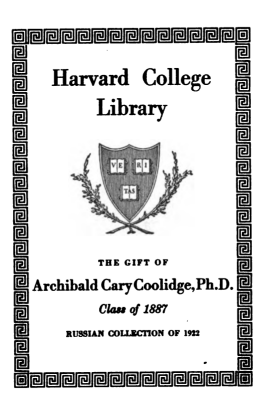
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/







У ПРАВОСЛАВНОЕ

# OBO3PBHIE.

1888.

томъ III.

МОСКВА. Университетская типографія, на Страстномъ бульв. 1888. CP 378.5

HARVARD COLLEGE LIBRARY
GIFT OF
ARCHIBALD CARY COOLIDGE
JULY 1 1922

Оть Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозволяется. Москоа. Сентября 1-го 1888 года.

Цензоръ сели. Іоанна Петропавловскій.

Digitized by Google

# ХАРАКТЕРЪ И ЗНАЧЕНІЕ ТОЛКОВАНІЙ

НА КАНОНИЧЕСКІЙ КОДЕКСЪ ГРЕЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ—АРИСТИНА, ЗОНАРЫ И ВАЛЬСАМОНА \*.

### III.

Приступаемъ въ характеристикъ толкованій знаменитыхъ канонистовъ и во-первыхъ, Аристина, какъ самаго старшаго и занимающаго среди нихъ особое мъсто: онъ истолковалъ, какъ мы видъли, каноническій Синопсисъ, сокращенный кодексъ греческой церкви, тогда какъ Зонара и Вальсамонъ писали свои толкованія на полный кодексъ. Характеристику каждаго толкователя сдълаемъ съ трехъ сторонъ: а) исторической, b) догматической и с) практической.

## 1. Аристинъ.

а) Исторических толкованій у Аристина очень мало; изъясняя Синопсисъ, содержащій въ себів каноны въ формів догматических положеній, онъ писаль толкованія преимущественно догматическія. Болве или меніве подробныя историческія свіздівмія мы встрівчаемъ у него только въ немногихъ мівстахъ. Такъ, толкованіе Аристина на 80 правило карфагенскаго собора передаетъ, какъ и Синопсисъ, только факть изъ исторіи втого собора, фактъ относящійся въ его діяніямъ: "Отцы собора признали за должное не только принимать донатистовъ,

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» іюньскую и август. кн. текущаго года.

обращающихся къ православной церкви, но и послать къ нимъпословъ съ тъмъ, чтобы возвъстить миръ церквей и единеніе, если они обратятся къ православію".

Къ соборнымъ же дъяніямъ относятся свъдънія, приводимыя Аристиномъ въ толкованіи на 5 правило ІІІ вселенскаго собора: "Нъкоторые митрополиты, говорить онъ здъсь, отдълились отъ собравшихся на соборъ въ Ефесъ и приняли ученіе Несторія, епископа константинопольскаго, этого человъкопоклонника и нечестиваго, и единомышленника съ іудеями, и Целестія, епископа римскаго; а другіе и соборъ оставили, и не хотъли подать голоса противъ этихъ несвященныхъ и нечестивыхъ епископовъ, но скоръе держались ихъ и защищали".

Толкуя 30 правило IV вселенскаго собора, Аристинъ присоединяеть къ Синопсису историческія сведенія, почерпнутыя частью изъ полнаго текста, частью изъ другаго источника, въроятно изъ соборныхъ дъяній, откуда, какъ мы видъли въ историческомъ очеркъ, заимствовано самое правило. Повторивъ слова сокращеннаго: "Въ египетскомъ округъ существовалъ обычай, чтобы епископы не подписывали ничего безъ дозволенія своего архіепископа", Аристинъ прододжаетъ: "Поэтому, когда сей святый соборъ собрался въ Халкидонъ во дни благочестивъйшаго императора Маркіана противъ бывшаго въ то время архіепископомъ Александріи нечестиваго и еретика Діоскора... и низложилъ его съ престола и еще не былъ избранъ другой патріархъ на мъсто этого нечестиваго, согласно съ увазаннымъ обычаемъ египетскіе епископы не были принуждены подписать православнъйшее посланіе святаго папы Льва; но имъ дана была отсрочка, доколь будеть рукоположень въ Александрію епископъ и такимъ образомъ они будуть иметь возможность по его приказанію подписаться. Впрочемъ потребовали, чтобы они дали поручителей, или поклялись головою императора, что они останутся туть, доколь городь Александрія не получить своего епископа".

Довольно существенныя добавленія, относящіяся въ исторім кареагенскаго собора, дълаеть Аристинъ къ одному изъ принадлежащихъ этому собору масть сокращеннаго текста 1). Здась



<sup>1)</sup> Русскій переводь толкованій на правила помістных соборовь стр. 367.

онъ разсказываеть объ извъстномъ непоразумении. бывшемъ между римскимъ папою и соборомъ по поводу правила, которое папа ошибочно приписываль нивейскому собору, тогда канъ оно было изгано сардинскимъ. Аристинъ замъчаетъ, что требованіе мъстоблюстителей папы утвердить названное правило, отцы кароагенского собора отвътили, что не знають такого некейского правила и не имъють подписанныхъ и утвержденныхъ двяній этого вселенскаго собора. Містоблюстители просили папу обратиться въ константинопольскому и александрійскому епископамъ съ просьбою прислать утвержденныя правила никейского собора для разръщенія непоразуменій. Аристинъ передаеть затымь и то, что было посль полученія просиныхъ списковъ: "Посяв того какъ эти списки были присланы къ нимъ святымъ Кирилломъ, архіепископомъ адексанарійскимъ, и Аттижомъ, архіепископомъ константинопольскимъ, и они не нашли въ нихъ правила, что римскій епископъ можеть посылать своихъ наприковъ и чрезъ нихъ изследовать по отзыву изверженія еписвоповъ, они написали въ бывшему тогда въ городъ римлянъ папою Келестину, что съ этого времени они не хотять такъ дълать и дозволять, чтобы посылаемы были его клирики для переизследованія приговоровъ и изверженій епископовъ, дабы не ввести въ церковь смрадную мірскую надменность".

Но Аристинъ передаетъ не только отдъльныя событія, связанныя съ исторіей того или другаго собора: иногда онъ излагаеть вкратив самую исторію, какъ напр. въ толкованіи на 1 правило VII вселенского собора: "Настоящій соборъ быль во второй разъ въ Никев при Константинв, внукв треклятаго и богоненавистнаго Копронема, и матери его Иринъ, происходившей изъ Анинъ, когда по совъту и убъжденію Тарасія, архіепископа константинопольскаго, собрадись триста шестьдесять семь богоносныхъ отцовъ. А собраніе ихъ было противъ иконоборцевъ, или влеветниковъ на христіанство: п они предали ихъ проклятію, а церкви возвратили древнее ен украшеніе, и прекрасно опредълнии, чтобы она имъла пконныя изображенія и благоговъйно лобызала ихъ, а точно также, чтобы поклонялись и образу честнаго креста". Въ этихъ немногихъ словахъ сжато изложено все существенное, относящееся къ исторіи послъдняго вселенскаго собора.

Аристинъ сообщаеть также псторическія данныя о тъхъ пли другихъ еретическихъ сектахъ, лжеучителяхъ, вызвавшихъ данный соборъ пли данное опредъленіе. Такъ къ 19 правилу никейскаго собора, содержащему въ себъ постановленіе о павліонистахъ, онъ присоединяетъ замѣчаніе, что эти еретики "ведутъ происхожденіе отъ Павла Самосатскаго, который уничижительно мыслилъ о Христъ и училъ, что онъ обыкновенный человъвъ и получилъ начало отъ Марін"; къ 1 правилу трулльскаго собора сообщаетъ свъдънія о различныхъ еретическихъ ученіяхъ, осужденныхъ вселенскими соборами; къ 57 правилу кареагенскаго собора—свъдънія о Донатъ и его лжеученіи; къ 4 правилу II вселенскаго собора— свъдънія о дъйствіяхъ Максима циника, вызвавшихъ его осужденіе.

Ръдво излагаются въ толнованіяхъ Аристина событія, послужившія поводомъ къ тому или другому постановленію; къ числу такихъ немногихъ случаєвъ относится толкованіе къ правилу константинопольскаго помъстнаго собора, опредълившаго, что признаваемый виновнымъ впредь не долженъ быть извергаемъ ни двумя, ни тремя епископами, но ръшеніемъ большаго собора епископовъ области". Изъ присоединенныхъ сюда замъчаній Аристина мы узнаемъ, что вострійскій епископъ Вагадій былъ изверженъ двумя епископами и вмъсто него поставленъ Агапій; этотъ случай нарушенія древнихъ каноновъ заставиль отцевъ собора опасаться повторенія подобныхъ же нарушеній въ будущемъ и послужилъ поводомъ къ изданію указаннаго правила.

Въ двухъ другихъ случаяхъ излагая поводъ вызвавшій правило, Аристинъ заимствуеть его изъ полнаго текста: таково толкованіе на 66-е правило каровгенскаго собора; здъсь Синопсисъ передаеть только сжато о привиллегіп кароагенскаго епископа производить въ предстоятели церквей кого бы то онъ ни пожелаль, хотя бы кто имъль только одного пресвитера, достойнаго предстоятельства. Въ этомъ сокращенномъ правиль опущена ръчь епископа Аврилія, давшая собственно поводъ къ его установленію. Аристинъ воспроизводить ее вкратив. Точно также опущенъ поводъ въ 33 правилъ трульскаго собора, обобщенномъ въ Синопсисъ; предписаніе рукополагать достойнаго какогобы онъ ни быль рода и запрещеніе читать съ амвона не получившему постриженія и благословенія,—оба эти постановленія

33 правила направлены были противъ практиви армянской церкви, что и замъчаетъ въ толкованіи Аристинъ.

Наконецъ въ толкованіяхъ на нівкоторыя правила Аристинъ передаетъ различныя свъдънія, относящіяся въ исторіи церковнаго устройства той или другой области или другія данныя, поясняющія толкуемыя правила. Такъ нісколько неясное предписаніе Синопсиса 2) , не предпочитай себя тому, вто прежде тебя, но слыхий за нимъ: а пренебрегающій прежле бывшихъ самъ долженъ подвергнуться пренебреженію", Аристинъ поясняеть указаніемь на то, какъ опредвлялось старшинство епископовъ въ африканской церкви: "въ тогдашней Африкъ и въ дочгихъ мфстахъ, говоритъ онъ, епископіи не имфли никакого различія въ чести престола, но всё были равночестны: епископъ же, поставленный прежде, быль предпочитаемъ тому, кто быль поставленъ послъ, какъ въ престолъ, такъ и въ прочихъ каноническихъ отношеніяхъ; и такимъ образомъ епископы следовали одинъ за другимъ, смотря по времени своихъ поставленій". Тутъ же Аристинъ сообщаеть факть, о которомъ ничего не сказано ни въ полномъ текств, ни въ сокращенномъ, въроятно заимствуя его изъ соборныхъ дъяній: "епископу, говорить онъ, который въ странъ Африкъ не соблюдаль этого порядка, но превовносился и пренебрегаль поставленныхъ прежде него, соборъ опредълиль быть въ пренебрежени отъ всего собора". На предписаніе 28 правила IV вселенся, собора, чтобы епископы Понта, Өракіи и Асіи, и иноплеменные принимали рукоположеніе отъ епископа константинопольскаго, Аристинъ замвчаетъ, что "въ то время округъ Македоніи, Иллиріи, Өессаліи, Аттики, Пелопоннеса, всего Эпира и иноплеменныхъ народовъ, жившихъ въ немъ, быль подъ властію римскаго епископа". Въ 43 правилъ наровгенского собора утверждаются и дополняются опредвленія собора иппонскаго. Это даеть Аристину поводъ заметить, что "разные соборы были во всей африканской странв въ предшествовавшія времена, и дъянія ихъ были прочитаны на этомъ (т.-е. кареагенскомъ) соборъ".

Небольшія пояснительныя историческія зам'ятки сділаны Аристиномъ также къ 74 и 75 правиламъ кареагенскаго собора.

<sup>2)</sup> Кареаг. соб. 97 прав. Смтр. русскій перев. толкованій.

Таковы всв историческія замітки въ Аристиновыхъ толкованіяхъ; онв, какъ мы виділи, относятся къ исторіи соборовъ, ихъ дівніямъ, къ исторіи еретическихъ секть, или же представляють большею частью краткія свіддінія о древнихъ церквахъ, устройство и положеніе которыхъ успівло къ XII віку уже значительно изміниться. Въ общей сложности всв эти замітки представляются весьма немногочисленными; въ задачи Аристина, очевидно, не входило собственно историческое толкованіе правиль; если же по містамъ онъ дівлаєть замітки историческаго содержанія, то оні являются у него какъ бы случайно, и недегко объяснить, почему оні поміщены въ однихъ правилахъ и отсутствують въ другихъ, гді были бы не меніве умістны; такъ совершенно непонятно, почему толкованіямъ только VII вселенскаго собора предпосланы историческія данныя о времени, мість и ціли его созыва.

- в) Главною задачею Аристина было изъяснение правиль со стороны догматической—выяснение ихъ точнаго смысла. Съ этою цвлью онъ долженъ быль прежде всего исправить недостатки Синопсиса, происшедшие вслъдствие редакционныхъ ошибокъ при совращении правилъ. Каковы были эти недостатки, мы уже видъли; исправляя ихъ, Аристинъ:
- 1) изъяснять меточности сокращеннаго текста. Приведемъ нъсколько примъровъ. 24 правило трулльскаго собора въ сокращеніи передано неточно; здъсь говорится, что "клиривъ, или монахъ, если является на конскихъ ристалищахъ, или если на бракъ не уходитъ прежде, чъмъ начнутся позорищныя игры, да будетъ изверженъ". Замътивъ неточность, Аристинъ исправляетъ ее, говоря: "не тотисс извергается клирикъ (οὐκ εὐθὺς καθαιρεῖται ὁ κληρικός), если онъ, будучи приглашенъ на бракъ, не встанетъ и не удалится прежде начатія игръ, служащихъ къ обольщенію; но тогда, когда дълая это, не соглашается оставить, и если не оставляетъ, извергается. Точно также и тотъ, кто является на монскихъ ристалищахъ". Таже неточность въ санкціп исправлена Аристиномъ въ толкованіяхъ къ 101 правилу трулльскаго собора, 7 никейскаго ІІ и др.

Неточно передана мысль 14-го правила сардикскаго собора: "осужденный склоннымъ къ гитву, говорится въ Синопсисъ, если проситъ защиты, долженъ быть выслушанъ; но до защиты, оче-

видно, долженъ быть внъ общенія". Аристинъ излагаеть ту же мысль несравненно точнъе: "клиривъ, говорить онъ, отлученный епископомъ легко раздражающимся, если обратится къ митрополиту, которому подчиненъ этотъ винскопъ, для изслъдованія причины отлученія, — законна она, или нътъ, долженъ бытъ принять; но до изслъдованія и ръшенія, справедливо ли быль отлученъ, или нътъ, онъ не долженъ быть допускаемъ до общенія, но долженъ быть подъ епитимією".

2) Аристинь исправляеть Синопсисъ и въ тъхъ мъстахъ, гдъ сокращение поднаго текста приведо къ неясности, т.-е. гдъ мысль правила затемнена. Такихъ мъстъ въ Синопсисъ очень много. Таковы 46 и 47 правила даодикійскаго собора, въ особенности послъднее; въ сокращеніи они соединены въ одно цълое: "крещаемый долженъ сказать въру епископу, или пресвитеру въ пятый день седьмицы. И бывшій въ бользин долженъ сказать спустя немною времени".). У Аристина эти правила выражены несравненно иснъе: "кто приходить въ церковь съ тъмъ, чтобы креститься, тотъ долженъ изучать въру (тір пісти єкрачечети), и въ пятый день седьмицы долженъ давать отвъть епископу, или пресвитеру; ию не должно крестить ихъ тотчасъ и прежде, чъмъ открыта имъ судеть въра. Кто боленъ и ищеть креститься, долженъ быть краценъ, потомъ, возставъ съ одра бользии, онъ долженъ изучаъ въру и познавать, что сподобился благодати".

Еще менъе исно 40 правило кареагенскаго собора 4), которое читается въ согращения тыкъ: "отвергающій высшую честь потерветь и ту, закую имъетъ" 5). Аристинъ не только передаеть исно закиючающуюся въ этихъ словахъ мысль, но кромъ того иллюстрируеть ее примъромъ: "кто отъ своего епископа почитается достойнить большей чести и призывается къ возведению на таковую честь по необходимой церковной причинъ, но не повинуется не изъ благоговънія, а изъ пренебреженія, тотъ долженъ быть даленъ и изъ той степени, въ которой служитъ и долженъ лицяться оной; напримъръ, если былъ иподіакономъ

<sup>&#</sup>x27;) Είποι την πίπιν τῷ ἐπισκόπῳ, ἡ πρεσβυτέρῳ τῆ πέμπτη τῆς έβδομάδος, δ βαπτιζόμενος. Εποι καὶ ὁ ἐν νόσῳ μετα βραχύ.

<sup>4)</sup> Σύνταγμα III,386.

<sup>1)</sup> Ό μείζω τιμίν ἀπωθούμενος και ήν έχει προσαπολύσει.

и признаваемъ былъ достойнымъ производства во діакона" и такъ далбе.

Въ особенности существенны разъясненія, сабавныя Аристиномъ къ 4 правилу неокесарійскаго собора, которое не вполнъ ясно лаже въ полной релакціи: "вожледвицій, но не совершившій избавленъ Богомъ" 6). Аристинъ передаетъ по возможности ясно это правидо, но несколько ограничиваеть его мысль (въ полномъ текств оно выражено безъ ограниченій): "кто имъль вождвленіе, простершееся только до одного намеренія преспать съ женою, но не сублалъ ничего такого, что показывало бы его стараніе о томъ, и вожделеніе его не перешло вь дело, явно, что тоть избавлень благолатію свыше, ибо есля и вождельніе иміть и старался, и воспольвовался какими-нибудь средствами для достиженія своей цвли, но его старьніе не имвло усивка по какимъ-мибудь встретившимся препятутвіямъ извив, въ такомъ случав подлежить епитиміямъ". - Кромв вышеукаванныхъ разъяснены еще следующія неясно изложенныя въ Синопсисъ правила: 64 и 136 кареагенскаго собора и др.

3) Въ техъ случаяхъ, где сокращенный тексть не вполны исчернывает содержание правиль. Аристинь дылеть болье или менъе существенныя добавленія. Таково 4 привило антіохійскаго собора, не заключающее въ себв въ сокращенномъ видь и трети того, что содержится въ полной редавціи. Въ Синопсисъ правило гласитъ: "Если епископъ, каверженный соборомъ, по упорству будеть совершать богомужение; то онъ не можеть имъть возстановленія въ чинъ (щі єхєти апокатаотασιν)". Аристинъ значительно дополняеть это гравило, излагая его такъ: "епископъ, изверженный соборомъ, ножеть представить аппелияцію и требовать, чтобы постановленюе противъ него ръшеніе, если оно было несправедливо, получло исправленіе отъ другаго большаго собора, если изверженный епископъ прежде исправленія постановленнаго противъ него приговора, по собственному упорству не имълъ дерзновенія совфшать богослуженіе. Ибо тогда, хотя бы онъ и говориль, чт несправедливо изверженъ, не будеть имъть возстановленія въчинъ, или мъста для вторичной защиты". Не исчериано въ Синокисъ содержание



<sup>9</sup> Ο ἐπιθυμήσας μέν, μή δράσας δέ, Θεφ ἐρρώσθη.

4) Нервако Синопсисъ передаеть неполно или совершенно опускаеть санкцио. Неполно, т.-е. съ пропускомъ она передана напр. въ 8 правила анкирскаго собора. Здесь сказано, что поставленный въ епископа, если дълаеть возмущения противъ пругихъ епископовъ, "лишается и чести пресвитеровъ" (άπωθείσθω καί της πρεσβυτέρου τιμής). Αρμετμής согласно съ полнымъ текстомъ добавляеть, что таковой подвергается, кромъ указаннаго въ Синопсист навазанія, и отлученію (καὶ ἀφορισθήσεται). Совершенно опущена саніція въ 3є правиль лаодинійскаго собора. По Синопсису оно гласить: давшій объть священства не должень быть волшебникомъ или обаятелемъ, или числогадателемъ, или астрологомъ, или двлателемъ хранилищъ". О наказаніи здёсь не сказано ни поислова, но оно добавлено въ толкованіи: "если окажется, говорить Аристинъ, что кто-либо изъ посвященныхъ лицъ занимается камить-нибудь подобнымъ злохудожествомъ (тіча какотсууіач) таканы извергается изг церквии. Въ 10 правиль каревгенского собора (по сокращенному тексту), хотя и сказано, что осужденный епископомъ, потомъ отделившійся отъ него и водрузившій алгарь, или совершившій приношеніе, подлежить наказанію, но каково должно быть наказаніе не сказано; Аристинъ восполняеть эють пробъль, дополнивь; таковый... должень быть πρεθακο ακαθελιο (ούκ άτιμώρητος ξόται άλλ' άναθεματισθήσεται)". Въ третьемъ гравилъ VII вселенского собора сказано только, что "всякое пібраніе, совершаемое мірскими начальниками, да будеть недвиствительно (йхирос ёсти), тогда какъ по полному тексту (что А)истинъ и добавляеть въ своемъ толкованіи) "употребленіе къму-либо свътскихъ начальниковъ и полученіе чрезъ нихъ епископской въ какой-либо церкви власти не только дъ-

η Σύνταγμα ΙΙ, 415.

λαεπь эπο πολυченіє недъйствительным, но и подвергаеть изверженію и отлученію того, вто получиль священство такинь образомь (οὐ μόνον ἐστὶν ἀνίσχυρον, ἀλλὰ καὶ καθαίρεσιν, καὶ ἀφορισμὸν ἐπάγει τῷ τοιουτρόπως τῆς ἱερωσύνης τυχόντι)".

5) Кромъ перечисленныхъ Аристинъ дъдаеть и нъкоторыя другія, менве важныя поправки сокрашеннаго текста. правило VII вселенского собора имъ истолковано нъсколько иначе, чвиъ составителемъ Синопсиса. У последниго оно редактировано такимъ образомъ: "монаху или монахинъ да не будеть дозволено оставлять свой монастырь и уходить въ другой: а если придеть, то гостепріимство должно быть оказано; впрочемъ ни принимать ни оказывать гостепримства не должно *δεσε εολυ υτημεκα* (μή μέν τοι προσδεχέσθω, καὶ ζενοδοχείσθω, παρά γνώμην τοῦ ἡγουμένου)". Аристинь же редактируеть правило такъ: принимать и оказывать гостепримство монаху или монахинъ. если она придетъ въ другой монастырь, настоящее правило дозволяеть, дабы по необходимости не удалилась въ мірскимъ дюдямъ, иди не остадась тамъ: а допустить и поинять ее къ себъ и причислить къ сестрамъ безъ воли игуменъе не дозволяетъ (τὸ δὲ προσλαβεῖν καὶ προσδέξασθαι αὐτὴν, καὶ συνιάξαι τῆ ἀδελφότητι, παρά γνώμην της ήγουμένης, ούκ έπιτρέπει)4. Ρεдаκція Αρμстина повидимому ближе къ подлиннику 8).

Иной оттъновъ дается въ Синопсисъ 16 правну антіохійскаго собора: "Безъ совершеннаго собора и его митрополита захватывающій праздную церковь отверженъ, хотя бы и самь быль праздный (κὰν ἢ σχολάζων)". Въ полномъ тексті сказано иначе: "хотя-бы его избраль весь народъ, который онъ зебъ восхитиль (κὰν εἰ πᾶς ὁ λαὸς, ὅν ὑφήρπασεν, ελοιτο αὐτόν)", на словахъ же "праздный епископъ" (ἐπίσκοπος σχολάζων) особаго ударенія не лежить; точно также и у Аристина, излагающаго это правило, если не полнъе, то по крайней мъръ яснъе, чъвъ въ полномъ тексть.



<sup>\*)</sup> Полный текстъ правила читается такъ: «не долженствуеть монахъ или монахиня оставляти свой монастырь и отходити во иный. Аще же случится сіе, то страннопріниство явити ему необходимо, а пріниати его безі воли игумена его не подобаетъ. (Еі δε συμβή τοῦτο, ξενοδοχείσθαι αὐτον ἀναγκιῖον προσλαμβάνεσθαι δὲ ἄνευ γνώμης τοῦ ἡγουμένου αὐτοῦ οὐ προσήκει).

Таковы поправки, следанныя Аристиновъ нъ сокращенному тексту. Впрочемъ недьзя сказать, чтобы овъ были скълены всюду, гдв это требовалось его недостатками. Такъ, нъсколько правиль въ Синопсисъ, не исчернывающихъ всего солержанія полнаго текста, оставлены Аристиномъ безъ дополненій. Таково напр. 17 антіохійскаго собора. Въ Синопсисв оно изложено не вполнъ ясно и полно (пропущена послъдняя часть): "кто приняль рукоположение и уклоняется оть него; тоть лишвется общенія, докод'в не раскается и не приметь " "). У Аристина издожение ясиже: "несоглащающийся илти во вверенную ему перковь и быть предстоятелемъ народа долженъ быть отлученъ. локоль не раскается и не приметь предстоятельства наль ввъренными ему кушеми". Но ни въ Синопсисв, ни у Аристина не исчерпань полный тексть правила; какь здёсь, такь и тамъ пропущены последнія слова: или докомь не постановить о немь какою-либо опредъленія совершенный соборг епископовь той об**λασπ**υ (ή όρίσοι τι περὶ αὐτοῦ ἡ τελεία σύνοδος τῶν κατὰ τὴν ἐπαρχίαν ἐπισκόπων).

Въ приведенномъ примъръ Аристинъ, подобно Синопсису, неисчерналь всего содержанія правила: а воть и другой прим'връ. тав мысль правила передана ими неверно. 52 правило каровгенскаго собора въ сокращении гласитъ: "камищемся епископъ долженъ опредълить покаяніе смотря по грахамъ; а пресвитеръ безъ воли его даже по требованию нужды не долженъ разръ-**ΜΑΤЬ ΚΑΙΟΜΑΓΟΟ**Я (οὐδ'ἀνάγκης συνωθούσης καταλλάξει μετανοοῦντα)". У Аристина: принявшіе отъ Бога власть вязать и рашить должны опредвлять епитими смотря по качеству граховъ и обращенію согръшившаго. А пресвитеръ безъ воли епископа не можеть ни увеличивать, ни уменьшать ихъ, ни разржиять кающихся и удостоивать ихъ Божественныхъ тайнъ, хотя бы епиσκουν μαχοθυμές μ σε οπεμπεπείν (κάν αποδημή δ επίσκοπος" 10). Подчервнутыя слова передають следующее место полнаго. текοτα: εὶ μηδ'ἂν ἀνάγκης συνωθούσης έν τῆ ἀπουσία τοῦ Ἐπισκόπου". Смыслъ его совершенно иной (єї ипо = промів, исплючая, развів



<sup>\*) &#</sup>x27;Ακοινώνητος, ὁ δεξάμενος χειροτονίαν, καὶ ταύτης ἀποσκιρτῶν, ἔως ἄν μετά τνοὺς καταδέξοιτο.

<sup>1)</sup> Σύνταγμα ΙΙΙ, 409-410.

только), въ книгъ Правиль оно переведено: "развъ во время наддежащія нужды, въ отсутствім епископа"; также его понимають Зонара и Вальсамонь.

Замъчательно сокращение и въ особенности толкование 50 правила кареагенскаго собора; оно не только уръвано, причемъ пропушена прави половина его. но и самая мысль изложена какъ разъ наоборотъ полному тексту; тамъ сказано: "святое таинство алтаря да совершается людьми неядшими. Исключается изъ сего единый въ годи день, въ который вечеря Господня совер*μιαεποκ* (έξηρημένης μιας έτησίας ήμέρας, έν ή τὸ Κυριακὸν δείπνον єпітєλєїтаї)" и т. д. Въ Синопсисв повторено только первое пред**ποπ**εμίε (εί μη ἀπὸ νηστικών, ἅγια οὐ προσάγεται); οδъ исключеніи совершенно умодчано: правило следовательно изложено безъ всякихъ ограниченій, такъ-сказать расширенно. Аристинъ же не только не исправляеть Синопсиса по полному тексту, но считаеть даже нужнымъ оправдать его редакцію и приданный имъ правилу смыслъ; толкованіе составляеть какъ бы продолженіе сокращеннаго правила и какъ бы его мотивировку: "ибо, говорить Аристинь, хотя Госполь тайнольйствоваль Пасху съ учениками своими послъ вечери, но мы не должны, по бого-**CLOBCKQMY ΓLBCY** (κατά την Θεολόγον φωνήν), *CARDOBAMS πρυμι* рама, которые выше нась, в соблюдять обычай церкви, и священники, не вкушая пищи и питія, должны приносить въ одгаръ святые дары, точно также и причащающиеся ихъ не должны передъ симъ вкушать пищи и питія". Такое отношеніе къ полному тексту со стороны Аристина объясияется твиъ, что данное правило представляло норму съ мъстнымъ харантеромъ; оно дъйствовало только въ Африкв, но расходилось съ обычаями другихъ церквей. Повтому-то Аристинъ какъ бы критикуеть его и косвенно противъ него полемизируетъ. Такого критическаго отношенія нъ правиламъ онъ себв болве нигдв не позволяеть. Напротивъ, если и высказываеть свое личное мивніе о томъ или пругомъ предписаніи правила, то обыкновенно въ смыслъ одобрительномъ, вполив соглашаясь съ его цвлесообразностью (напр. 145 пр. Каре. соб.).

Мы указали нізсволько случаєвъ, гді Аристинъ не исправиль сокращеннаго текста по полному; но есть и такой случай, гдів сділанное имъ исправленіе не удалось; стараясь устранить не-

точность Синопсиса, онъ невърно передаль самую мысль пра-RWIA MIN. BEIDAMARCH TOURBE. MEICHE HOHNTOBAHRAFO BE HDABMIE текста изъ апостольскихъ посланій. Я имъю въ вилу 72 правило трудьского собора. Въ Синопсисъ оно редактировано такъ: "Бракъ съ еретиками не имветь силы, но заключивше оный прежде присоединенія въ въръ могуть оставаться въ бракъ, если пожелаюто". Аристинъ, желая очевидно передать мысль правила точные, выразнить его сивдующимъ образомъ: "Не должно быть позволено православному сочетаться съ женою еретическою. или обратно. Если же нъкоторые, будучи невърными, соединились законнымъ бракомъ, а потомъ одинъ присоединися къ въръ, а другая остается еще въ ваблужденін, и вприви благовомить жить съ невърною, или обратно (καὶ εὐδοκεῖ ὁ πιστὸς συνοικεῖν жественному апостолу Павлу". Но апостоль Павель говорить совершенно противоположное: "Если какой брать имветь жену HESTADURIUMO, U OHA COLACHA MUMB CE HUMB, TO OHB HE HOLENERS оставлять ее. И жена, которан имветь мужа невърующаю, и она согласена жить са нею, не должна оставлять его" (I посл. Кор. VII, 12-13). Эта мысль изложена въ полномъ текств пра-RWILHO.

Большинство правиль выражено въ Синопсисв бевъ существенныхъ недостатновъ. Толкуя ихъ, Аристинъ передаетъ содержаніе въ перифразв, нервдко заимствуя при томъ дополненія изъ полнаго текста. Таковы его толкованія на 5 и 31 апостольскаго правила, 4 халкидонскаго, 7 трукльскаго, 10 и 13 Никейскаго I собора, 6, 7, 8 ефесскаго и многія другія. Передавая правила въ периоразв. Аристинъ особенно часто дополняетъ ихъ заметками объ основаніяхъ, мотивахъ того или другаго опредъленія. Такъ, къ запрещенію 53 правила трулльскаго собора "воспріемлющимъ дътей отъ врещенія сочетаваться бракомъ съ матерями сихъ дътей" у Аристина присоединено основаніе: "сродство по духу важиве плотскаго родства (ή кατά πνεύμα οἰκειότης, μείζων τής σιοματικής συγγενείας έστι)"; 90 πραβμεο τοτο же собора (посль вечерняго входа субботы не преклоняй кодънъ до вечерняго входа въ воскресенье") Аристинъ объясияеть по полному тексту такъ: "дабы въ продолжение цвлыхъ

сутокъ торжествовать намъ воскресенье " 11). Еще чаще основанія, приводимыя Аристиномъ, имъ не заимствованы изъ полнаго текста, но прибавлены отъ себя: напр. 70 кареагенскаго собора 12) опредъляеть: "клирикъ, сулившій льдо, если ръщеніемъ его будутъ недовольны, да не призывается въ судилище для свильтельства по дрлу и вообще церковное лице да не привлекается обязательно въ свикетельствование ". Аристинъ на это замъчаеть, что такого клирика нельзя призывать къ свидетельству "частію како изратаго закономо и не обазаннясо лавать свильтельство противъ води: (ибо занятые священнымъ служеніемъ противъ воли не свидътельствують), а частію потому, что ему запрещено давать свидетельство въ томъ дель, въ которомъ онъ быль принять сторонами въ начествъ судьи". 11 правило Лаодивійскаго собора ("такъ называемыя председательствующія не должны быть поставляемы въ церквахъ () Аристинъ, не перефразируя, только мотивируетъ: "ебо, говоритъ онъ, если запрещается имъ исполнять гражданскія должности, то накимъ образомъ они въ церкви будутъ когда-нибудь первенствовать надъ илиромъ и какъ будутъ имать ихъ какими-то главными"? 17 правило того же собора: "въ собраніяхъ псалмы должны быть прерываемы чтеніями"-Аристинъ передаеть по полному тевсту и затемъ присоединяетъ основаніе: "дабы собирающіеся не утомились и не сділались разсіянными 13).

Стремясь въ выяснение точнаго смысла правиль, Аристинъ излагаетъ ихъ во взаимной связи, а иногда также въ связи съ законами. Всего чаще онъ дълаетъ сноски на аналогичныя, тождественныя или несогласныя правиль, дополняетъ исъ сходныхъ правилъ и т. д. Ръже встръчаются указанія на законы, но и они кое-гдъ сдъланы. Такъ, въ толкованіи на 7 правило Никейскаго I собора Аристинъ ссылается на 23 новеллу, находящуюся по его словамъ, "въ первомъ титулъ первой книги (Базиликъ?)"; въ толкованіи на 3 правило халкидонскаго собора приводитъ 8 новеллу Льва Философа; на 11 правило анкирскаго



<sup>11)</sup> Также: 15 и 20 пр. VII всел. соб., 12 Анкирск. и др.

<sup>18)</sup> Συντ. III, 468.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Также толкованія на 21 халк. соб., 5 и 9 анкир., 11 антіох. 12, 25, 43, 36 Каре. и т. д.

собора—11 титулъ 60 книги Базиликъ <sup>14</sup>). Толкуя 108 правило Кареагенскаго собора, онъ излагаетъ постановление гражданскаго закона, не указывая однако, гдв онъ накодится, не называя его.

Изложеніе содержанія правиль иллюстрируется у Аристина пногда примърами. Такъ, изъясняя 34 апостольское прав., онъ на примърахъ старается показать, что должно разумъть подъ "превышающимъ власть епископовъ"; изъясняя 80 правило, говорить кого напр. оно разумъеть подъ "ведшими недавно порочную жизнь" и т. д.

Довольно редко Аристинъ объясняеть слова и выраженія; но упоминаніе въ 5-мъ правиле неокесарійскаго собора "оглашенныхъ, преклоняющихъ колена (γόνυ κλίνων)" послужило ему поводомъ къ разъясненію, какіе были виды оглашенныхъ, кого должно разуметь подъ "оглашенными, преклоняющими колена", и проч. Подобныя же объясненія онъ даетъ и въ некоторыхъ другихъ местахъ.

Издагая правила въ перифразъ, Аристинъ даетъ имъ иногда рестриктивное толкование. Такъ, 27 апостольское правило запрещаетъ вообще, безъ всякихъ ограниченій 15), духовному лицу бить согращающихь; Аристинъ же допускаеть отступленія отъ этого правила, ограничиван его только тъми случаями, когда согръщеніе, обида направлена противъ самого священника, при этомъ старается обосновать свое мнвніе между прочимъ ссылкой на евангельскій примъръ. "Священникъ, который бьетъ върнаго или невърнаго, сограшившаго протива него (ед айтох фиартибачта) и чрезъ страхъ внущаемый такимъ образомъ хочеть достигнуть, чтобы другіе не совершали по отношенію къ нему подобныхъ проступковъ, поелику двлаетъ противное закону который повельваеть подставлять и другую щеку, если кто ударить въ одну, - подлежить изверженію, потому что наносить ударъ по причинъ надменности и необузданнаго гнъва. Но не подлежить изверженію тоть, кто благоразумно наказываеть бичемь погрышающиго противь священных предметовь, какъ и Господь бичемъ, сдвааннымъ изъ вервія, изгиалъ торгующихъ изъ

<sup>14)</sup> Смтр. также толкованія на 13 пр. Каре. 50 Вас. Вел. и др.

<sup>16)</sup> Ίερευς πιστόν ή απιστον τυπτήσας, καθαιρείται.

храма подзаконнаго. Для этого избираются церковные номофилаксы и экики, какъ дина изпревле отнами назначенныя карать полобныя преступленія". 20 апостольское правило Аристинъ толкуеть также рестриктивно, но уже на совершенно иномъ, даже можно сказать, противоположномъ основаніи. Въ выше указанномъ примъръ такимъ основаніемъ служать соображенія строгости, необходимость покарать виновныхъ, завсь имъ служить напротивъ гуманное желаніе обазать помощь нуждающемуся (Аристинъ ссыдается на "человънолюбіе" — фідаубрштіа). Правило выражено строго и не допусваеть повидимому изъятій: "кто изъ клира дасть себя порукою за кого-либо, да будеть изверженъ 16). Напротивъ, все толкование направлено на то, чтобы ограничить запрещеніе правила только твми случаями, которые несовивстимы съ достоинствомъ духовнаго званія: "не должно, говорить Аристинъ, клирику брать на себя дела и хлопоты въ судахъ изъ-за какой-либо постыдной корысти. Ибо если, напримъръ. Павелъ заключаеть договоръ съ казною или съ частнымъ лицемъ, и если ему не върятъ, а требуютъ отъ него поручительство, и поручится за него влиривъ: таковый окажется виновнымъ и долженъ подлежать изверженію, потому что сделался презрителемъ сего запрещенія изъ-за какой-либо корысти. Если же клирикъ встрътить человъка въ бъдъ, содержимаго подъ стражею, который оттуда можеть выдти не иначе, какъ если дасть какого-либо поручителя въ томъ, что онъ не убъжить, и если клирикъ изъ состраданія и человъколюбія возметь таковаго и поручится, что онъ явится въ судъ, когда его потребують, въ такомъ случав не только не будсть подлежать извержению, но и будеть признань достойнымь похвалы, какь положившій душу свою за ближняю". Толкун далве ограничительно это правило, Аристинъ приводить въ доказательство случай изъ церковной практики, изъ исторін IV вселенскаго собора.

Наряду съ рестриктивнымъ, ограничительнымъ у Аристина встръчается и екстенсивное, распространительное толкованіе-Такъ изложено у него напр. 32 правило кареагенскаго собора, которое по Синопсису гласитъ: "епископъ не долженъ отлучаться за море, если не получитъ отпускнаго одобренія отъ пер-



<sup>16)</sup> Κληρικός έγγύας οὐ δίδωσι δούς δέ, καθαιρείται.

венствующаго въ странъ 17). Здъсь собственно запрещается епископамъ Африки отлучаться самовольно въ Римъ. Аристинъ же передаетъ это запрещеніе, значительно расширивъ его смыслъ: "ни епископъ, ни клирикъ не долженъ отлучаться далеко (цакра̀у атодпреїу офеі́деї) безъ въдома и граматы первенствующаго въ странъ ".

За весьма лишь редкими исключеніями, въ согласованіе правиль Аристинъ не входить. Къ такимъ исключеніямъ принадлежить толкование на 137 правило кароагенскаго собора 18), направленное всецьло къ согласованію его съ 135 правиломъ того же собора. Въ другомъ мъсть, указывая несогласіе правиль. Аристинь дветь одному изъ нихъ предпочтение, какъ болве гуманному: на постановление 15 правила антіохійскаго собора (лесли во время суда надъ епископомъ всъ епископы области будуть согласны, то новаго суда не бываеть ") онъ дъдаеть такое замъчаніе: "это правило не дозводяеть изверженному встми епископами области быть судиму другими по аппелляціп, но хочеть, чтобы оставался твердымъ приговоръ, постановленный противъ него согласно всеми епископами области. Однако, какъ мы сказали въ 4 правиль настоящаго собора, болье имъеть силы мивніе твую, которые опредвици, чтобы считающій себя несправедливо осужденнымъ представляль аппелляціонную жалобу и получаль помощь отъ аппелинціи, какъ мивніе болве справедливое и болье человъколюбивое (ώς δικαιοτέρα και φιλανθρωποτέρα)". Замъчательно, что здъсь Аристинъ даетъ предпочтеніе правиламъ, благопріятнымъ римской церкви (т.-е. 4 и 5 сардикск. соб.) во имя соображеній гуманности. Вообще можно сказать, что у этого толкователя не проявляется еще той непріязни, почти ненависти въ датинянамъ, которую можно отмътить у 30нары и въ особенности у Вальсамона. Онъ почти не полемизируетъ противъ Запада и болъе объективенъ въ своихъ толвованіяхъ. Это, конечно, объясняется твиъ, что онъ повсюду до крайности кратокъ, ограничивается изложеніемъ только самаго существеннаго, да въ тому же почти не высказываеть

<sup>12)</sup> Επίσκοπος οὐκ ἀποδημήσει πέραν θαλάσσης, εί μή τοῦ προσεύοντος τής χώρας ἀπολυτικήν λάβη παράθεσιν. Συντ. III, 368.

<sup>19)</sup> EUVT. III, 587.

своихъ собственныхъ мивній, заимствуя дополненія взъ поднаго текста и широко пользуясь древними глоссами. Поэтому же онъне вдается въ разсужденія, почти не дълаетъ общихъ выводовъ, извлекая догматическія положенія изъ толкуемыхъ правилъ. Если онъ по мѣстамъ и высказываетъ подобныя положенія, то они являются у него какъ бы не результатомъ толкованія, но предварительными общими замѣчаніями, которыя предпосылаются толкованіямъ: напр. "неповинующіеся слову и каноническимъ предписаніямъ должны быть исправляемы начальственною властію (ἀρχοντικής χειρὸς)" 19), или "каждый патріврхъ долженъ довольствоваться своими пренмуществами, и никто изъ нихъ не долженъ восхищать иной области, которая прежде и отъ начала (ἀνωθεν καὶ ἐξ ἀρχῆς) не была подъ его властью  $^{20}$ ), или "не дозволено одному и тому же лицу стоять подъ властію двухъ епископовъ и быть клирикомъ того и другаго"  $^{21}$ ) и т. д.

с) Что касается толкованій Аристина со стороны практической, то въ его задачу не входило разръшение затруднений, представляемых приложением правиль на практикъ. Только въ толкованій на 40 прав. апост. онъ указываеть такъ-сказать способъ его исполненія, говорить, какъ оно можеть быть осушествлено: епископъ при рукоположении на епископио долженъ составить опись собственному имуществу и объявить ее; точно также-и имуществу церкви, дабы собственнымъ имуществомъ и при жизни и по смерти могъ располагать, какъ ему угодно. а перковь сохранила свое". Встрвчаются также у Аристина указанія на церковную практику, напр. въ толкованія на 49 правило лаодикійскаго собора онъ замічаеть: "это правило не оставлено совершенно въ пренебрежении, но соблюдается"; въ толкованій на правила кароагенскаго собора 22), напротивъ укавываеть, что оно "представляеть поводь въ сиятеніямь и соδααβημών (ο κανών ούτος συγχύσεώς εστι καὶ σκανδάλων παραίτιος) п практической силы не имъеть.

Нъкоторыя правила Синопсиса оставлены Аристиномъ безъ



<sup>19) 78</sup> пр. каро. соб. Συντ. III, 447.

<sup>10) 6</sup> пр. І всел. соб.

<sup>21) 10</sup> np. IV Ecc. co7.

<sup>22)</sup> Русскій переводъ толкованій стр. 366; Συνταγμα III, 292.

толкованій. Сюда прежде всего относятся ясныя правила, не нуждавшіяся въ особыхъ разъясненіяхъ; въ подобныхъ случаяхъ Аристинъ писалъ только: (правило) "ясно", канъ напр. въ 41 апост., 5 констант. І, 10 труллься. и проч. Въ другихъ мъстахъ правила оставлены неразъясненными безъ всякаго замъчанія, напр. 17 никейск. ІІ соб. Безъ толкованія оставлены также 16 и 17 правила Василія Великаго, но по иной причинъ: "эти два пункта, говоритъ Аристинъ, не могутъ быть предметомъ каноническаго толкованія, такъ какъ они содержатъ въ себъ толкованіе мъстъ Писанія, указанныхъ Василію Великому св. Амъплохіемъ.

Изъ всего сказаннаго достаточно выясняется харавтеръ Аристиновыхъ толкованій. Толкованія эти преимущественно догматическія—по содержанію своему мало оригинальны въ томъ смысль, что представляють собою обыкновенно перифравъ правиль. Главыая ціль Аристина—восполнить недостатки Спиопсиса: неполноту, неточность, неясность и по мізстамь, ошибки его редакцій— имъ достигнута успішно. Только весьма немногія правила, какъ мы виділи, остались неразъясненными или же невърно истолкованы.

## 2. Зонара.

Разсматривая выше спорный въ литературъ вопросъ о томъ, кто писалъ свои толкованія раньше — Аристинъ или Зонара, мы пришли къ заключенію, что старшимъ канонистомъ долженъ быть признанъ Аристинъ. Еще болье убъдимся мы въ этомъ изъ разсмотрънія толкованій Зонары, которыя въ сравненіи съ Аристиновыми являются гораздо болье совершенными, какъ посвоей оригинальности, остроумію въ разръшеніи юридическихъ вопросовъ, такъ и по своей полнотъ; слъдовательно, они представляютъ какъ бы шагъ впередъ въ разъясненіи церковныхъ правилъ. Зонара, истолковавшій Синтагму Фотіева номоканона, воспользовался большимъ воличествомъ источниковъ; онъ не только дълаетъ, при изъясненіи правилъ многочисленныя ссылки на другія однопредметныя правила, не только пользуется гражданскими законами по дъламъ церкви, указывая ихъ и цитируя, но весьма часто пользуется и книгами Свящ. Писанія, Евангеліемъ, по-

сланіями апостоловъ, ветховавётными вингами, а также святоотеческими сочиненіями.

а) Въ противоположность Аристину, у котораго историческое толкованіе встрівчается сравнительно різько и представляєть лишь краткія указанія, относящіяся преимущественно къ исторіи соборовъ и еретическихъ ученій. Зонара сообщаеть доводьно полныя, хотя и сжато изложенныя историческія свідінія почти о важномъ соборъ и особенно существенныя въ каноническомъ отношенія указанія на существовавшій въ древней первви порядокъ, на условія церковной жизни, современныя древнямъ правиламъ, но уже успъвшія измъниться къ XII въку. Въ толкованіи на 85 впостольское правило Зонара даеть обстоятельныя свъденія, относящіяся въ исторіи источниковъ каноническаго права: о постановленіяхъ апостольскихъ, "обнародованныхъ Климентомъ" и поврежденныхъ впоследствін "зломысляшими людьми", о запрещеніи читать ихъ VI вселенскимъ (т.е. трулльскимъ) соборомъ, объ утвержденіи этимъ соборомъ изданныхъ до него каноновъ и, въ заключение, о необходимости принимать только 85 апостольскихъ правиль. Къ исторіи же источниковъ должна быть отнесена краткая замътка Зонары о времени составленія 1 правила Григорія Нисскаго. Но самыми важными тодкованіями по исторіи источниковъ служать историческія замътки, предпосланныя правиламъ всёхъ вселенскихъ и почти всёхъ поместныхъ соборовъ. Такъ, правидамъ І вседенскаго собора предпослано какъ бы краткое историческое введеніе, въ которомъ сказано, что этотъ соборъ быль въ царствованіе Константина Великаго, въ Никев Виеинской, состояль изъ 518 отцовъ, былъ созванъ противъ Арія (ученіе котораго тутъ-же кратко излагается) и утвердиль православный догмать. "Первынъ, замъчаетъ Зонара, называется сей никейскій соборъ въ числь вселенскихъ. Хотя и прежде его были различные соборы помъстные, но поедику онъ есть первый изъ вседенскихъ, то и поставленъ прежде прочихъ, бывшихъ ранве его, т.-е. антіохійскаго противъ Павла Самосатскаго, собиравшагося при императоръ Авреліанъ, анкирскаго, на которомъ было изследованіе объ отвергшихся въры во времена гоненій и послъ покаявшихся-какъ должно принимать ихъ, и неокесарійскаго, на которомъ постановлены правила о церковномъ благочинін". Здъсь Зонара объясняеть принятую имъ систему издоженія правиль по началу авторитетности, сравнительной важности изпавшей ихъ первовной власти, повторяя въ сущности слова древняго составителя канонического сборника IV в. Короче историческое ввеление ко II вселенскому собору, изложенное въ и всколькихъ словахъ: "святый и вселенскій вторый соборъ быль при императоръ Осолосіи Великомъ, въ Константинополь, когда противъ тухоборневъ собрадись 150 святыхъ отцевъ, которые изложили и нижеследующія правила". Столь же кратко введеніе къ III вселенскому собору о времени, мъсть и цъли его созванія. Напротивъ. ІУ вседенскому, халкидонскому — предпосывается довольно обстоятельное изложение ереси, на немъ осужденной, V и VI соборы, какъ извъстно, не издали правилъ, тъмъ не менъе Зонара излагаетъ ихъ исторію, перечисляетъ всъхъ преланныхъ ими анаоемъ лжеччителей, а въ последнемъ дасть сжатый очеркъ ученія, формулированный отцами собора. О трудьскомъ соборъ, имъвшемъ такое важное значение для восточной перкви. Зонара замъчаеть только, что онъ состоялся въ парствование Юстиніана втораго, т.-е. Ринотмита, который быль сынь Константина Погоната", что собравшиеся 227 епископовъ издали правила, относящіяся къ церковному устроенію п утвержденныя названнымъ императоромъ. "И этотъ соборъ, продолжаеть Зонара, называется шестымъ потому, что на немъ не было изследованія о вере и догматахъ, такъ чтобы отъ сего онъ могъ считаться отявльнымъ соборомъ, и потому что онъ восполниль неполноту шестаго собора, т.-е. изложение правиль. также и потому причисленъ къ шестому, что быль ближайшимъ къ нему". Наконецъ, о VII вселенскомъ соборъ сообщаются враткія свідінія о времени, місті и ціли его созыва, а также объ утвержденін имъ иконопочитанія.

Поставивъ правила помъстныхъ соборовъ на второе мъсто, Зонара считаетъ нужнымъ въ историческомъ введеніи къ каждому изъ нихъ указать ихъ древность, слъдуя и въ этомъ отношеніи примъру составителя кодекса IV въка. Замъчательно при этомъ, что подобныя указанія сдъланы Зонарой именно на тъ соборы, на которые ихъ сдълалъ древній компиляторъ, т.-е. кромъ никейскаго (о которомъ уже была ръчь выше), также на анкирскій, неокесарійскій и гангрскій. Объ анкпрскомъ Зо-

нара замвчаеть: "И сей соборъ, состоявшійся въ Анкиръ, митрополін галатійской, быль прежде никейскаго, перваго вселенскаго собора". Ладве называются имена предсъдателя и некоторыхъ членовъ анкирскаго собора. а въ заключение указана цваь, мля который онъ состоялся, причемъ повторяется съ нъкоторыми попробностями уже сказанное объ этомъ въ I вседенскомъ соборв. О неокесарійскомъ соборв Зонара также замъчаетъ: "Соборъ, состоявшійся въ Неокесаріи, что въ Понтійской области, есть вторый после анкирскаго, но древиве прочихъ и самаго перваго вседенскаго собора, бывшаго въ Никев". О гангрскомъ Зонара говоритъ, что "соборъ бывшій въ Гангръ, Пафлагонской митроподін, быль посль перваго никейскаго собора противъ нъкоего Евстаеія и единомысленныхъ съ нимъ, которые, взводя клевету на законный бракъ, утверждали, что нивому изъ состоящихъ въ бракъ нътъ надежды на спасеніе у Бога". Затвиъ, замвтивъ объ успвив этого джеученія и его печальныхъ последствіяхъ, Зонара излагаеть и прочія заблужденія Евставія. Болье точно время указанныхъ трехъ помъстныхъ соборовъ не опредъляется.

Обшириње историческое введеніе, предпосланное правиламъ антіохійскаго собора. Здісь довольно подробно разсказывается о двухъ соборахъ, бывшихъ въ разное время въ Антіохіи. "Въ Антіохін, говорить Зонара, были два собора: первый-при Авреліанъ императоръ римскомъ, противъ Павла самосатскаго, который быдъ ересеначальникомъ и называлъ Господа нашего и Бога Інсуса Христа простымъ человъкомъ, а Сына Божія называль словомъ, которое произносится (профоріков). Были на этомъ соборъ многіе и другіе епископы и святый Григорій Чудотворецъ. Они собрадись въ Антіохіи, епископомъ которой быль Павель самосатскій. Не убъдивъ этого Павла увъщаніями п доказательствами изъ писаній отказаться отъ его хульныхъ противъ Господа мивній, общимъ голосомъ извергли его и предали ананемъ. Но онъ не оставиль канедры церкви антіохійской, почему отцы собора донесли объ этомъ императору Авреліану, и онъ повелъль епископу римской церкви и находящимся подъ его властію архіереямъ разсмотръть донесенное на Павла, и если онъ изверженъ справедливо, изгнать его изъ церкви христіанской. Такъ и сдълано, какъ повъствуеть Евсевій Паменть. Другой соборъ быль въ Антіохіи посль, при Констанціи, сынь Константина Великаго, спустя пять льть посль смерти отца его, и изложиль правила"... Далье следуеть посланіе собора "единомысленнымь и святымь сослужителямь, находящимся въ сей области".

Лаодинійскій соборъ историческаго введенія не имветь; сарпинскій, напротивъ, снабженъ довольно общирнымъ введеніемъ. въ которомъ издагаются всв обстоятельства, вызвавшія его. Полобныя историческія свідінія и о томъ же соборів, но только сокращенно изложены въ толкованіи на 5 правило ІІ вселенскаго собора по поводу упомянутаго въ этомъ правидъ "свитка запанныхъ", подъ которымъ разумъется опредъление сардикскаго собора. Довольно подробныя историческія свъдънія сообщены танже о кареагенскомъ соборъ: во введении къ нему сказано что онъ состоялся въ Кархидонъ въ царствование Гонорія и Өеодосія Малаго, что на немъ присутствовали 217 отцевъ изъ Африки и подчиненныхъ ей странъ, также мъстоблюстители папы и другихъ епископовъ не бывшихъ лично на соборъ. Къ исторін же этого собора, или его двяніямъ относятся толкованія Зонары на 57-58 правило, 65, 67, 104, 113, и также на соборныя посланія въ Вонифатію и Келестину.

Правило константинопольскаго помъстнаго собора не имъетъ историческаго введенія; впрочемъ въ толкованіи къ нему довольно пространно обозначена цъль его установленія. Не вмъетъ введенія и соборъ бывшій въ храмъ св. Софіи, а введеніе въ правиламъ двукратнаго собора всецъло посвящено объясненію его названія.

Въ твеной связи съ исторіей соборовъ стоять толкованія Зонары, касающіяся религіозныхъ севть лжеучителей. Помимо болье или менве подробныхъ свёдвній, сообщенныхъ объ этихъ предметахъ въ историческихъ введеніяхъ къ соборамъ, такія толкованія сдёланы повсюду, гдё это требовалось содержаніемъ отдёльныхъ правилъ. Такъ въ 8 правилъ никейскаго І собора содержится постановленіе о такъ называемыхъ "чистыхъ" (ка-вароб). Зонара по этому поводу сообщаетъ о нихъ въ толкованіи довольно подробныя историческія свёдёнія. "Чистыми, говерить онъ, называются наватіане; а Навать былъ пресвитеръ римской церкви, который не принималь кающихся изъ падшихъ

во время гоненія и не вступаль въ общеніе съ двубрачными Посему, хотя погрышаль не въ отношени из выры, но за немилосерие и братоненавильнее соборомъ, бывшимъ въ Римъ при Корнилін, пап'в римскомъ, въ парствованіе Лекія, онъ быль отлученъ и преданъ ананемъ, какъ повъствуеть Евсевій Памфилъ ". Подобныя историческія данныя сообщены также въ 1 правиль II вселенского собора о Макелоніи, подуаріанахъ, о Евномін, Евдовсін, Савеллін ливійскомъ, Маркеллинъ анкирскомъ, Фотинъ сирмійскомъ и Аполлинаріи дводикійскомъ. Сведенія сообщаемыя Зонарой въ 4 правиль II вселенскаго собора о Максимъ Циникъ много подробнъе сообщенныхъ Аристиномъ. Въ 7 правиль этого же собора не менье обстоятельно разсказывается о Монтанъ и его последователяхъ. Сюда же относятся толкованія на многія правила III вселенскаго собора. 5, 6, 12 и 17 гангрскаго, 35 даодикійскаго, 78 карезгенскаго и ивк. 10.

Мы обозрвли толкованія Зонары по исторіи источниковъ каноническаго права; но гораздо интереснъе въ каноническомъ отношеніц тв толкованія его, которыя сообщають свъдьнія о существовавшемъ въ древности порядкъ, церковныхъ институтахъ, подъ вліяніемъ времени упраздненныхъ или видонзмънившихся. Такъ, объясняя правила, касающіяся брака, Зонара дъдаетъ указанія на исторію этого института, причемъ восходить до самой глубокой древности, до той формы его, какую онъ имълъ до христіанства. "Въ древности, говоритъ Зонара въ толкованіи на 5 апостольское правило, позволялось разводиться сожительствующимъ (супругамъ) и безъ вины, когда бы ни захотвли, но Господь, какъ написано въ Евангеліяхъ, отвергнуль сіе". Въ 87 правиль трульского собора Зонара повторяеть то же самое, дополнивъ болъе подробными свъдъніями о бракъ у евреевъ и объ ученіп Христа о разводь. Въ названномъ 5 апостольскомъ правиль упоминаются жены епископовъ; разъясняя его, Зонара указываетъ на памънившійся въ церкви порядокъ и на самое время, когда это пзывнение произощио. "Правило, говорить онь, упоминаеть объ епископахь, имвющихь жень, потому что тогда епископы безпрепятственно жили въ законномъ супружествъ съ женами. Соборъ трудльскій, называемый шестой, запретиль это въ 12 своемъ правиль".

Болье или менье подробныя свыднія сообщаеть Зонара и относительно вругихъ предметовъ и институтовъ, кромъ брака. • Въ 74 правиль трудьскаго собора онъ говорить объ агапіяхъ. ная трапевахъ любви: "былъ древній обычай по пріобщеніи божественныхъ тайнъ учреждать общія трапезы, на которыхъ предлагалась пища и питіе, причемъ нужное для сего доставляли богатые и приглашали бъднейшихъ. Объ этомъ упоминаеть и великій Павель въ посланін къ кориноянамъ" и т. д. О томъ же предметь и почти тыми же словами сказано въ толковании на 11 правило гангрскаго собора. О принявшихъ христіанство, но еще не крестившихся, Зонара говорить въ пояснение 12 правила анкирскаго собора, которое подобно многимъ другимъ стало непонятнымъ при измёнившихся условіяхъ церковной жизни. "Въ древности, читаемъ мы здесь, многіе принимали проповъдь и въровали во Христа, но врещение отлагали, Почему п Григорій Богословъ и Василій Великій написали слова, побуждающія ко святому крещенію. Такимъ образомъ во времена гоненій было много такихъ, которые были христіанами, но еще не были врешены". Толвованіе на 5 правило неокесарійскаго собора объ оглашенныхъ и ихъ видахъ совершенно сходно съ Аристиновымъ и, если не заимствовано у последняго, то несомнанно почерпнуто изъ общаго съ нимъ источника. По поводу 11 правила лаодикійскаго собора постановившаго, чтобы не ставились въ церкви предстдательницы или пресвитериды. Зонара дълаеть общее замъчаніе, что "у древнихъ были нъкоторые обычан, исполняемые въ церквахъ, изъ которыхъ один съ теченіемъ времени измънились, а другіе и совершенно прекратились, а нъкоторые запрещены и правилами. Изъ сихъ обычаевъ, продолжаетъ онъ, одинъ былъ такой, что некоторыхъ старыхъ женщинъ поставляли въ церковь пресвитеридами и называли председательницами, которыя начальствовали надъ входишими въ церковь женщинами, какъ бы учительницы, и наставляли ихъ въ благочиніи и научали, какъ и где имъ должно стоять". Подобныя же, хотя и менье обстоятельныя историческія свъдънія Зонара даеть о привратникахъ въ 22 правиль лаодивійскаго собора, объ набраніи въ древности епископовъ въ 12 правиль того же собора и 6 никейскаго, о временно управдяющихъ незанятыми епископіями въ 74 кароагенск., о порядкъ старшинства африканскихъ епископовъ въ 97 того же собора. о двойныхъ монастыряхъ въ 20 VII вседенскаго собора, о произноснияхъ объть въвства въ 6. 53 и 140 кареагенскаго. Не вполив увъренно, но въ формв предположения дълаетъ Зонара псторическія указанія на 16 правило лаодикійскаго собора, которое гласить: въ субботу читать и Евангеліе съ другими писаніями". Въ толкованін на это правило сказано: "кажется, тогла еще не было того состава чтеній въ церквахъ, какой установился послъ того, но когда собпрались върные, совершались только молитвы, и священники приносили безкровную жертву; и по этой причинъ соборъ опредвлилъ, что для утвержденія върныхъ въ субботу должно читать Евангеліе съ другими писаніями ". Богослуженія также касается толкованіе на 19 правило того же лаодикійскаго собора; здёсь Зонара, изложивъ прежній порядокъ церковной службы, замечаеть: "но ныне не бываеть того, что относится къ кающимся (т -е. модитвы о нихъ), и я не знаю, канить образомъ это прекратилось. Потомъ, продолжаеть Зонара свое изложение, священники подавали епископамъ миръ, т.-е. цвлованіе; ибо цвлованіе есть знакъ любви, а за любовію следуеть мирствованіе. И священники опять подавали миръ мірянамъ, чего нынъ не бываетъ, пбо упраздиплось, какъ п многое другое, совершавшееся въ древности". Далве, къ историческимъ толкованіямъ, имъющимъ своею целью выяснить правила указаніями на древній вызвавшій ихъ порядокъ, относятся также замвчанія о такъ называемыхъ "позорищныхъ" въ 74 правиль кареагенскаго собора и объ освобожденій рабовъ въ 93 его правилъ.

Разсматривая историческія толкованія Арпстина, мы замівтили, что у него встрівчаются изрідка объясненія повода, вызвавшаго то или другое правило. У Зонары подобныя указанія несравненно многочисленніве и обстоятельніве. Такъ, въ правилів константинопольскаго помівстнаго собора, изъясненнаго исторически и Аристиномъ, Зонара не довольствуется однимъ замівчаніемъ, что отцы собора опасались за повтореніе нарушеній въ будущемъ и потому установили это правило, но подробно передаетъ мнівнія отцевъ—епископа анкирскаго Аравіана, предсівдателя Нектарія и Феофила александрійскаго; річь перваго изложена даже подлинными словами. Въ 89 правиль карфаген-

скаго собора Зонара также сообщаеть вызвавшій его поводь. Здісь мы узнаемь, что въ нумидійскомь городь Иппонь "быль епископомь Экитій, противь котораго возстали нікоторые изъ клириковь; къ нимъ присоединились и многіе изъ народа, отрекшись оть общенія съ нямь, которое соборь назваль незаконнымь, такъ какъ оно не было опреділено и постановлено соборомь. Итакъ по причинь этого возмущенія, поясняеть Зонара, было рішено послать туда нікоторыхь изъ епископовъ", о чемь говорится въ правиль. Поводъ указанъ Зонарой также въ слідующихъ соборныхъ правилахъ: 12 халкидонскаго, 25, 131—132 кареагенскаго, 51, 63 трудльскаго. Также: въ 10 Василія Великаго, 10 Григорія Неокесарійскаго, въ посланій св. Аеанасія къ Руфиніану и въ другихъ містахъ.

Наконецъ, Зонара сообщаетъ и нъкоторыя другія свъдънія, не подходящія ни подъ одинъ изъ выше перечисленныхъ рубрикъ, но также служащія къ поясненію правилъ съ исторической стороны. Такова замѣтка въ 8 прав. Ш вселенскаго собора, ръшившемъ дъло архіспископа кипрскаго Ригина, его споръ о независимости Кипра отъ антіохійскайо архіспископа. "Архісрей антіохійской церкви, замвчаетъ Зонара, привлекалъ къ себъ рукоположенія кипрскихъ спископовъ, можетъ-быть потому что островъ Кипръ въ давнее время былъ подъ властію правителя Антіохіи ибо отъ правителя Антіохіи туда посылался военачальникъ". Такія же свъдънія Зонара сообщаетъ въ 133 правиль кароагенскаго собора, 18 сардикскаго, въ посланіи Ш вселенскаго собора и друг.

Историческія толкованія Зонары представляють весьма существенную часть его труда. Въ нихъ падагается какъ бы краткая исторія каноническаго права, исторія его источниковъ, нъкоторыхъ институтовъ, выясняется различіе условій церковной жизни въ древности и современной толкователю. При этомъ онъ пользуется разнообразными источниками, между прочимъ ссылается на Евсевія П.

в) Характеръ догматических толкованій Зонары точно также объясняется особенностями полнаго каноническаго кодекса, какъ характеръ Аристиновыхъ толкованій— недостатками сокращеннаго. Одна изъ выдающихся особенностей Фотіева номоканона состоить въ томъ, что въ него вошли безъ измъненія правила,

вознившія въ самыя отдаленныя другь оть друга времена и въ самыхъ разнообразныхъ мъстностяхъ. Цъдый рягь тодкованій Зонары направденъ на устранение именно отсюда проистекавшихъ затруненій. Таковы прежде всего толкованія, направленныя на разръщение кажущихся противоръчій. Подобное противоржије Зонара указываетъ, объясняя 20 правило трудъскаго собора, въ которомъ епископъ, всенародно учащій въ непринадлежащемъ ему городъ, подвергается слъдующему наказанію: да престанеть оть епископства и да совершаеть дела пресвитепства". "Иной можеть прилти къ недочивнию, замвчаеть на ато Зонара, какимъ образомъ 29 правило IV собора говорить. что низводить изъ епископа въ достоинство пресвитера есть святотатство: а настоящее правило утверждаеть: "аще кто усмотрънъ будетъ творящій сіе: да престанетъ отъ епископства и да совершаеть дъла пресвитерства"? На это можно отвъчать, что тамъ (въ правиль IV собора) говорится объ изверженіи законномъ или незаконномъ; ибо изверженъ изъ епископства по накому-нибудь обвинению и за грахъ и въ такомъ сдучав не полженъ быть и пресвитеромъ, или изверженъ изъ епископства безвинно, и въ такомъ случав не долженъ быть низведенъ на степень пресвитера, но опять долженъ быть епископомъ. А апъсь епископъ не допустилъ гръха, возбраняющаго ему свяпенство, а погръщилъ славолюбіемъ и желаніемъ похвалы, и потому чтобы онъ получиль наказаніе, соотвітствующее его паденію и научился смиренномудрію, онъ престаеть отъ епископства и низводится на мъсто пресвитера". Зонара разръшаетъ полобныя же кажущіяся противорьчія между 14 апостольск. прав. и 16 антіох. собора, 79 апостольск. и 3 Тимовея Ал., 4 никейскаго собора и 13 кареагенскаго, 19 VII вселенскаго и 2 IV, 4 антіохійскаго и 15 кареагенскаго и др. Всв эти повидимому взаимно противоръчащія правила возникли въ болье или менье отдаленное другь отъ друга время.

Но Зонара согласуетъ также постановленія, возникшія почти одновременно, т.-е. писанныя однимъ и темъ же лицомъ, каковы правила Василія Великаго 59 и 83 съ его же 22 и 65 правилами.

Согласуя кажущіяся противоръчія, Зонара выходить, очевидно, изъ того предположенія, что правила, содержащіяся въ одномъ кодексь, основанныя на однихъ и тъхъ же религіознонравственныхъ принципахъ не могутъ стоять въ противорвчіи другь другу. Эта презумния, необходимая при тодкованін всякаго колекса юринческихъ нормъ, темъ более необходима иля каноническаго колекса. о чемъ было уже говорено выше въ жарактеристикъ Фотіева номованона. Зонара ясно высказываеть эту мысль въ 14 апост. правилъ говоря: "не поляно пумать. что каноны дають противорвчивыя опредвленія". Впрочемъ, въ **НВКОТОРЫХЪ.** Немногихъ правда, случаяхъ, несогласіе правиль настолько очевилно, что Зонара отказывается отъ ихъ соглашенія. Здісь особенно ясно выступаеть указанная особенность номоканона. Приведемъ два примъра. 20 правило кареагенскаго собора гласить: "чтецовъ приходящихъ въ совершенный возрасть должно побуждать, или ко вступленію въ супружество, нин въ объту приомудрія". Зонара по поводу этого постановленія замічаеть: "чтобы чтецы, достигающіе совершеннаго возраста, то-есть до 14 года, были побуждаемы или вступить въ бракъ, или дать объть безбрачія, я не знаю, соблюдалосьии въ Африкъ: а въ прочихъ перквахъ не собириается: на ичмаю. что никогда не соблюдалось, потому что противоръчить 26-му апостольскому правилу, которое опредвилеть, что чтецы и пвицы могуть вступать въ бракъ и послъ вступленія въ влиръ и не опредъляеть имъ времени для брака и не требуеть, чтобы они лавали обътъ воздержанія". Толкуя 89 прав. Василія Великаго въ которомъ святый "обвиняетъ подчиненныхъ ему хорепископовъ въ томъ, что они сами по себъ поставляють служителей и нарушають обычай", Зонара замечаеть: "действоваль-ли такой обычай въ то время, не знаю, правила же такого въ соборахъ, бывшихъ ранве его, не находится; а скорве 10 правило антіохійскаго собора, который быль ранве сего святаго, предоставляеть хорепископамъ право поставлять иподіаконовъ, которые также называются служителями, и чтецовъ, и заклинателей; а пресвитеровъ и діаконовъ опредвляеть хорепископамъ не рукополагать, развё только съ разрёшенія епископа, которому они подчинены". Далве Зонара отмвчаеть правила, видоизмвнившія прежде изданныя, или видоизмененныя позднейшими. Такъ, въ толкованін на 37 апост. правило сказано, что оно также какъ и 20 антіохійского собора, опредвляеть два срока для ежегодныхъ соборовъ: четвертую седмицу по пасхъ п осеннюю пору, т.-е. октябрь; 5 правило I никейскаго собора опредъляеть также два срока, но иные: одинъ—предъ четыредесятницею, другой—около осенняго времени; VI же вселенскій соборъ и никейскій II по причинъ затрудинтельности и издержевъ путешествія предписывають однажды въ годъ собираться епископамъ.

Нъисторыя правила трудъсваго собора прямо отмъняютъ раньше изданныя постановленія: таково 16 правило, отмъняющее 15 неокесарійскаго собора о томъ, чтобы число діаконовъ равняюсь семи даже въ весьма большихъ городахъ, или 29 трудъскаго, отмъняющее 48 кареагенскаго. Въ подобныхъ случаяхъ и Зонара указываетъ отмъну прежнихъ правилъ. Но не всегда отмъна прямо выражена въ правилахъ: иногда она слъдуетъ косвенно изъ содержанія ихъ, а потому указать ее въ такихъ случаяхъ было особенно важно; и Зонара дъствительно дъдаетъ подобныя указанія.

Когда опредъленія правиль сталкиваются, онъ даеть одному изъ нихъ предпочтение, причемъ большею частю высказываетъ и основанія. Такъ, изложивъ 10 правило анкирскаго собора. дозвеляющее при известныхъ условіяхъ діаконамъ вступать въ бракъ после рукоположенія, Зонара продолжаєть: "а 26 правило св. апостоловъ только чтецамъ и пъвцамъ даетъ позволение вступать въ бракъ послъ введенія въ влиръ. И 6 правило VI собора, следун сему апостольскому правилу, воспрещаетъ всикому пресвитеру и діакону и мподіакону вступать въ бракъ послв рукоположенія, а не соблюдающихъ этого правила повелъваетъ извергать; но предписываетъ указаннымъ лицамъ занлючать браки, если пожелають, прежде рукоположенія. Итакъ, поелику сін правила очевидно противны одно другому, то должно имьть силу правило VI собора, какъ позднъйшее и согласное съ апостольскимь". Въ 47 правиде Василія Веливаго Зонара говорить: эдось святый определяеть, что наватіань, приходящихъ къ церкви, должно крестить, наряду съ прочими, потому, конечно, что они мыслять одинаково съ Маркіономъ. А 7 правило 2 собора, исчисляя техъ, которыхъ должно принимать только помазаніемъ, присоединяеть въ нимъ и наватіанъ. И это правило. безъ сомнынія, должно имьть болье силы, какт повдныйшее и соборное". Въ 1 правилъ Василія Великаго: "вопросъ былъ о томъ, должно ли крестить наватіанъ, которые именовали себя

насеарами (чистыми). Объ этомъ святый говорить томе, что было сказано преще; а это вреще сказаное открывается источновъ: "ты благоразсудительно упомянуль, яко подобаеть последовати обычаю каждыя страны, потому что о иль крещени различно думали", т.-е. разным лица различно говорили о томь, канъ должно принемать ихъ, когда они обращенотся. Таковъ отзывъ Василія Великаго о касарахъ. А последнее правило втораго собора говорить, что не должно снова престить ихъ, а только помазывать святымъ муромъ. Безъ соминня должно дойствовать это последнее правило, такъ какъ оно сеть поздивйшее и соборное, и при томъ вселенскаю собора". Итакъ основанія, которыми руководствовался Зонара, отдавая одному правилу премиущество предъ другимъ въ случав ихъ столкновенія, могуть быть выражены въ следующихъ положеніяхъ:

- 1) Поздныйшее правило отмыняеть изданное раньше.
- 2) Апостольское импеть првимущество предь воборнымь.
- 3) Соборное-предъ несоборнымъ.
- 4) Правило вселенскаго собора—предз правиломъ собора невсе-

Часто въ толкованіяхъ своихъ Зонара равъясняеть откільные слова и термины, а также цвлын выраженія. Такъ въ 8 правиль IV вселенского собора упоминается о богадыльняхь. Зонара объясняеть, что должно подъ этимъ разуметь: "богадельни суть домы, назначенные для призрвиія бъдныхъ и попеченія о нихъ, то есть домы для призрвнія престарвлыхъ, сиропитательные и подобные, въ которыхъ находять пріють и содержаніе страждущіе". Въ 17 правиль того же собора Зонара объясняеть, что такое деревенские и сельские приходы, причемъ излагаеть повидимому не свое, но общепринятое мивніе: "говорять, что деревенскими приходами называются приходы, лежащіе на ожраинахъ епархіи и имъющіе небольщое число обитателей, которые называются танже однодворными (мого(кіс), а сельскими тъ, которые придегають къ полямъ и селамъ и вижють больше жителей". Выраженія, употребленныя правилами, пояснены Зонарой, напр. въ 5 правилъ III вселенскаго собора. Выражение "признать праведнымъ (то дікційосі) — принимается вийсто "наказать" (кодаосі). Почему мы и говоримъ: "тамошнія оправданія" (τα ἐκείθεν δικαιωτήρια), т.-е. "будущія навазанія". Въ 6 правиль

кареагенскаго собора: "примирить открыто на лятургін"--значить воть что: твиъ, которые подвергансь епитими и не допускаются въ церновь, не дозволяется стоять вместе съ верными въ церковныхъ собраніяхъ, но наедивъ славить Бога и Ему молиться не возбраняется; а когда они будуть разрышены оть епитимій, тогда стоять вивств съ верными и открыто, тоесть вийств съ народомъ (бінос) вірныхъ, то-есть со всіми **ΒΈρμωμα** (πλήθος) **CAYMAT** (λειτουργούσιν), **ΒΜΈς**το: ЯВНО ΠΈСНОсловять Бога и служать Богу; ибо слово "служить" (λειτουργείν) принимается и въ значении служения и пъснопъния". Другие случаи подобныхъ же толкованій представляють правила: 66 апостольское, 6 никейского собора, 2 ефессиого, 11 халиндонского, 97 трудъскаго, 7 константинопольскаго II, 19 анкирскаго и масса другихъ. Въ 47 правиль кареагенскаго собора Зонара приводить два не своихъ объясненія встрівчающагося въ немъ выраженія; одно изъ нихъ онъ отвергаеть, къ другому повидимому присоединяется: "выраженіе, говорить онь, "какъ таннственное знаменіе младенцевъ", по словамъ нъкоторыхъ означаетъ преподаніе ихъ младенцамъ вмёсто таинствъ; но и такъ не думаю; а по словамъ другихъ то, что молоко приносимо было какъ начатокъ за младенцевъ, потому что они питаются однимъ молокомъ ".

Въ каноническомъ колексъ, какъ уже было замъчено, встръчаются правила, представлявшія затрудненія неопредвленностью, отсутствіемъ или же различіемъ санкцін; въ подобныхъ случаяхъ Зонара старается дать надлежащія объясненія. Такъ 3 правило IV вселенскаго собора, запрещая епископамъ, клирикамъ и монашествующимъ брать на откупъ имънія и вступать въ распоряжение мірскими далами, опредаляєть: "если вто впредь дервнеть преступить это опредъленіе, таковой да будеть подвергнутъ церковному наказанію". Зонара замічаеть на это, что соборъ хотя и упомянуль о наказаніяхъ, но видовъ ихъ не присоединиль потому что говорять объ этомъ правила досточтимыхъ апостоловъ, именно 6 и 83, которыя пріемлющихъ на себя мірскія попеченія, или техъ, которые покусились бы удержать за собою и римское начальство и священническую должность, повельвають извергать; а 81 изъ тыхъ же правиль опредыляеть не вдаваться посвященнымъ въ народное управление и прибавляеть: "или убо да будуть убъждены сего не творити, или дабулуть извержены". Такимъ образомъ соборъ умодчаль объ этихъ эпитиміяхъ, потому что они уже опредыены святымиапостолами". Различіе санкцій въ однопредметныхъ правилахъ-Зонара объясняеть въ толкованіи на 73 правило Василія Веня ливаго, опредъляющее наказаніе падшимъ; но о палшихъ же лають постановленія и другія правила, притомъ съ назначеніемъ различныхъ наказаній. "Святый, говорить поэтому поводу Зонара, повельваеть, чтобы безъ ограниченія всв отрекшіеся оть христіжиства были вив общенія во всю жизнь и находились въ числе плачущихъ. А священномученивъ Петръ, архіепископъ влександрійскій, дъласть въ своихъ правилахъ много разграниченій между отрекшимися отъ въры и опредъляеть для нихъ различные сроки епитимій: на всю же жизнь не отлучаеть отъ общенія никого. Точно также и анкирскій соборъ, будучи древиве и свищенномученика св. Петра, дълаетъ много различеній межлу принесшими жертву идоламъ, и опредъляеть разные для разныхъ миць сроки епитимій, но до смерти не опредвлиль отлучать отв общенія никого. Но кто-нибудь скажеть, что отны положнам епитими соотвътственно своему времени, ибо одни были во времена сильныхъ гоненій, когда еще и въра не была утверждена, и поэтому относились умъренные къ тымь, которые падали, снислодя по причинь нужды гоненій; а Василій Великій, такь какь онъ жиль въ такое время, когда въра распространялась и дълалась тверже, а язычество пришло въ крайне стъсненное положение, строже относился къ тъмъ, кои отрекались отъ въры, накъ какъ они падали добровольно и безъ насилія, и поэтому опредълиль, чтобы они оставались внъ общенія на всю жизнь".

Многія толкованія Зонары направлены на подробное развитіе мотивовъ, указанныхъ въ правилахъ или же на присоединеніе мотива, если его нътъ въ самомъ текстъ правилъ. Такъ кратко мотивировано 30 правило лаодикійскаго собора: "не подобаетъ освященному клиру, или причетнику, или монаху мытисн въ банъ съ женами, ниже всякому христіанину или мірянину; ибо сіе есть первое обвиненіе отто язычниковъ". Зонара дълаетъ къ этому мотиву значительныя добавленія: "мыться, говорить онъ, мужчинамъ вмъстъ съ женщинами есть и дъло вредное для души, и причина всякаго другаго безобразія. Ибо созерцаніе мужчинами

нагихъ женщинъ и равнымъ образомъ обратно женщинами мужченъ разжигаеть плотскую любовь и воспламеняеть огонь плоти и выходить изъ предвловъ всякаго безстыдства, такъ что и явычники осуждають аваающихъ это, какъ невоздержныхъ". Совершенно оставлено безъ мотивировки 54 правило апостольское: "Аще кто изъ влира въ ворчемницъ ядущій усмотрънъ будеть: де отдучится, кром'в случая, когда на пути по нужле въ гоотинницъ отдыхаетъ". Зонара присоединяетъ въ втому правилу довольно подробную мотивировку: "призванные быть жребіемъ Божіниъ должны быть и для мірянъ образцемъ скромной жизни и во всемъ безукоризненными, дабы изъ-за нихъ не худидось имя Божіе. А посъщеніе корчемниць повазываеть, что явлающіе это велуть жизнь нескромную, и что новвы ихъ испорчены не только въ отношени въ пищв и питію, но и въ отношени во всему прочему поведенію. Ибо въ корчеминцахъ собираются нескроиные мужчины и женщины, и потому находящійся въ обществъ съ ними не останется непричастнымъ ихъ порочности. Ибо \_тлять обычаи благи беседы влы" (І Кор. 15, 33). Посему правило повельваеть отлучать таковыхъ клириковъ и т. д. Мы привели указанныя два правила для примера, но у Зонары подобныхъ толкований очень много: впостольское 47. І вседенскаго собора 2, IV вселенскаго 9, трудльскаго 21, анкирскаго 7, каревгенскаго 32 и т. л.

Ограничительныя толкованія встръчаются у Зонары чаще чъмъ у Аристина и тамъ, гдъ они толкують одно и тоже правило, Зонара полнъе развиваеть свою мысль. Такъ 20 правило апостольское истолковано ограничительно и Зонарой, причемъ основаніе—общее съ Аристиновымъ — высказано съ добавленіями. "Поручительство, говорить Зонара, дають или за себя или за другаго; кто даеть поручительство за другаго, тоть дълаеть это или изъ-за прибыли или изъ любви, по которой намъ заповъдано и души наши полагать за братій нашихъ. Итакъ запрещено вмъсто другаго поставить себя, или сдълать себя повиннымъ, напр. за имтаря. Быть мытаремъ—древнее эло; а мытарями навываются тъ, которые беруть на откупъ собираніе народныхъ податей. Если они не имъють наличнаго имущества; то отъ нихъ требують поручительства и они приводять когонибудь, кто закладываеть за нихъ свое имущество. Итакъ, это

и подобное этому запрешено вдирикамъ, дабы они не вдавались въ безпокойныя пълв. избъгали примирокъ и сулобныхъ влячаъ: нбо въ такомъ случав они дають полозрвніе, будто примимають это на себя изъ-за корысти, а корыстолюбивыми клирикамъ быть не полино. Посему таковые и полвергаются извержению. Но если влиривъ, къмъ-либо привлеваемый въ суду, булетъ просить за себи поручительства въ томъ, что онъ явится въ судъ въ судебному засъданію, въ такомъ сдучав давшій поручетельство не будеть самъ поллежать епетимів: поелику и божественные отды, собравшіеся на четвертомъ вселенскомъ соборв, и бывшіе съ ними царскіе сов'ятники требовали отъ египетскихъ епископовъ поручительства въ томъ, что они явятся на судъ HAM. CCAN TAKOBATO KTO NOTO HINTO HE MANDETTO H ILDOCATE ANTIотсрочку, приназывали дать клятву; и если нлирикъ встратитъ человъка, котораго влекуть въ суду и который просить поручительства въ томъ, что овъ явится, или о чемъ либо другомъ, нии человъка, котораго сажають въ тюрьму за то, что не можеть представить поручительства, и умилосердившись вадъ страждущимъ, себя самого предложить порукою за него, бывъ превлоненъ несчастіемъ страждущаго; въ такомъ случав, не думаю, что онъ будеть извергнуть, но будеть принять отъ Бога и благомыслящихъ дюдей, какъ исполнившій евангельскую заповъдь. И свътскій законъ повельваеть, чтобы клирики, подлежащіе суду, давали ва себя поручительство". Къ ограничительному толкованию приходить Зонара и въ техъ случахъ, когла находитъ между правидами разногласіе; такъ, изъясняя 59 правило трудль. скаго собора въ связи съ 12 двукратнаго и 31 трудавскаго, онъ примирнеть ихъ темъ, что дветь первому ограничительное толвованіе: "это правило, говорить Зонара, кажется решительно запрещаеть быть прещенію въ молитвенниць, находящейся внутри дома, а дерэнувшаго это сдълать посвященнаго извергаеть, а мірянина отлучаеть. А 12 правило двукратного собора, бывшаго въ крамъ святыхъ апостоловъ, требуетъ, чтобы литургисающіе въ молитвенниць, находящейся внутри дома, были избраны, т.-е. опредълены, особо назначены мъстнымъ епископомъ. Итанъ изъ обоихъ сихъ правиль выводится то заключение, что и не совершенно запрещено совершать священнодъйствіе въ такой момитвенниць и крестить, и не всякому дозволено. Но отцы хотваи, чтобы имвющіе священноаваствовать въ модитвенницахъ были опредъденные и извъстные, и чтобы это не было предоставлено произволи каждаго священника, чтобы дозволение на это поличаемо было от епископа страны. Тв. воторые соверприоть сіе по собственному дерзновенію, подлежать изверженію. а имъющіе съ ними общеніе отлучаются. И 31 правило сего IV собора повежьваеть священнольйствовать и врестить въ таковомъ модитвенномъ домъ по изволенію епископа". Наконепъ. къ ограничительнымъ толкованіямъ могуть быть отнесены тв мъста, гав Зонарой указываются исключенія изъ общихъ правиль. Такъ, въ 25 апостольскомъ правиль установлено общее положение о наказанияхъ: "не отмстиши дважды за едино". Зонара указываеть въ тодкованіи, что изъ этого общаго дачала допускаются исключенія: "но есть, говорить онъ, другія преступленія, изобличенные въ которыхъ и извергаются и отлучаются, напримъръ тъ, которые удостоены архіерейства за деньги, или по холатайству властей "...

Одной изъ особенностей и въ тоже время достоинствомъ Зонары сравнительно оъ Аристиномъ является то, что основываясь на своихъ тодкованіяхъ, онъ дъдаеть общіе выводы, устанавливаеть юридическія положенія, строить такъ-сказать догму каноническаго права. Выводы на основаній толкованій сділаны наприм. въ 19 правилъ VII вселенскаго собора. "Изъ настоящаго правила, замъчаеть здъсь Зонара, можно вывести то заключеніе, что не должно требовать денегь отъ принимаемаго въ клиръ, или въ монастырь; а если онъ добровольно сдълаетъ какое-либо приношеніе, какъ бы посвящая это Богу, то будеть виновенъ тоть, ито это приметъ". Въ 5 правилъ антіохійскаго собора: "изъ этого 5 правила должно заключить, что епискоиамъ совершенно запрещено подвергать кого-либо твлесному наказанію, а дозволено вразумлять однёми епитиміями; а если не покоряются, передавать свътской власти". Въ 98 кареагенсваго: "отсюда открывается, что хотя бы вто подпаль подъ обвинение или отлучение, но пока не будеть оконченъ судъ противъ него, онъ остается епископомъ и не лишается епископін". Въ 15 Петра александрійскаго: "должно, говорить (св. отецъ), поститься въ среды и интки наждой седмины, и никто пусть не укоряеть насъ за этоть пость. Присовокупляеть и причины

(этого обычая) и загъмъ говорить: "а въ воскресный день не должно поститься, такъ какъ это день радости о возстани Госпола: и колена преклонять въ сей день мы не пріяли". Нужно замътить выраженія: "мы не пріяди", и "заповъдано намъ по предвнію"; нбо отсюда открывается, что съ давних поръ утвердившийся обычай считается вмъсто закона" и т. п. Въ 61 правиль трултеского собора сказавъ, что местильтней епитиміи по правни полвергаются обращающеся въ языческимъ гальніямъ. Зонара замъчаетъ: "но отлучение должно разумъть о мирянахъ, ибо посвященные должны быть извержены, такъ какъ, за какія паденія міряне отмичаются, за ть посвященные извергаются". Говоря въ 6 прав. VII вседенск, собора объ областныхъ періодических соборахъ. Зонара устанавливаеть деленіе предметовъ. подлежащихъ ихъ разсмотрънію, на "каноническіе" и "евангельchie": "a kofaa, fobodete one, будеть соборь о предметахъ каноническихъ и евангельскихъ, епископы должны пенись о томъ, соблюдаются ли божественныя заповъди. Канонические предметы, поясняется далье, суть: отлученія, относительно которыхъ должно разсматривать, справедливо ли они дълаются; чрезъ экономовъ ли, избираемыхъ изъ своего клира, епископы управляють церковнымъ имуществомъ, и другое таковое, чему правило предписываеть быть. А евапислоские-тв, которые предписываются намъ Евангеліемъ, какъ напримъръ крестить во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и-никому не изгонять своей жены, развъ словесе прелюбодъйна, и другіе таковые". Наконецъ, Зонара извлекаеть изъ правиль юрилическія положенія, дылая заключенія оть меньшаго къ большему или основываясь на противоположенияхъ. Такъ, въ 143 правилъ нареагенскаго собора вапрещается принимать доносы отъ отлученныхъ влириковъ и мірянъ. "А если не могуть обвинять лишенные общенія, завлючаеть отсюда Зонара, то том бомъе тв, которые совершенно извержены изъ церкви, --еретики и раскольники". 20 правило трудльскаго собора гласить: "да не будеть позволено епископу во иномъ градъ, не принадлежащемъ ему, всенародно учити. Аще же кто усмотрънъ будеть творящій сіє: да престанеть отъ епископства и да совершаеть двиа пресвитерства". Зонара на это замвчаеть: "запрещено всенародно; а отсюда по противоположению можно заключить, что если кто частнымъ образомъ придетъ съ вопросомъ, то епископъ, наединъ давъ отвътъ на вопросъ и наученіе, не погръщаетъ". Сюда же можетъ быть отнесено 87 правило трудлъскаго собора, постановляющее, что жена, удалившаяся безъ причины отъ своего мужа, достойна епитимій. "По противоположенію, говоритъ Зонара, отсюда можно завлючать, что если она не безъ основанія удалилась отъ мужа, который можетъбыть не въ мъру раздражителенъ быль противъ нея, или худо обращался съ нею, или имъла какія-либо другія причины вътому со стороны мужа, въ такомъ случать она будетъ невиновна, если сдълалась женою другаго, а мужъ долженъ быть подвергнутъ епитиміи, потому что самъ былъ виновникомъ гръха своей жены".

При толковани правиль Зонара нередко отступаеть отъ своей прямой задачи, какъ канониста, и береть на себя такъ сказать правственную проповёдь, обличаеть неповиновение канонамъ, испорченность современныхъ ему нравовъ и противорвчіе народныхъ обычаевъ ученію и духу христіанства. Въ 96 правиль трудьскаго собора напр. онъ, развивая мысль правила, запрещающаго суствое украшение волосъ, осуждаеть и обличаеть техь, ето "ныне подкращиваеть и убираеть волосы, придагая все стараніе къ тому, чтобы волосы были длинные и чтобы полобно женщинамъ имъть кудон, спускающіяся до пояса"... "А это дълается, продолжаеть Зонара, не у простыхъ только людей, но и у людей высшаго состоянія. Почему это зло распространившись сделалось всенароднымъ и, какъ какая-нибудь эпидемическая бользнь, заразившая носящихъ Христово имя, пожираеть почти всекъ". Далее обличается слабость духовныхъ лицъ, допускающихъ нарушить настоящее правило: "отцы сего собора, заключаеть свое толкование Зонара, отечески наказывають двающихь то, о чемъ они выше свазали, и подвергають отлученію. А нынвшніе отцы не только оставляють безъ наказанія тахъ, которые далають съ волосами на голова и бородъ исчисленное выше и допускають еще большее безстыдство и въ такомъ видъ входять въ церкви, но и преподають имъ благословеніе и (верхъ неумъстности!) даже преподають святыя тайны, если вто изъ нехъ желаетъ причаститься. И этого не возбраняетъ инвто, на патріархъ, ни другіе архіерей, ни монахи, которымъ имеють духовными отщами люди такъ безстыщно поступающіе".

Чаще Аристина вдается Зонара въ полемиву, опровергаетъ невърныя мизнія и въ особенности полемизируетъ противъ датинянъ. Такъ, 55 правило трудьскаго собора, направленное противъ обычая римской церкви поститься въ субботы четыредесятницы, даетъ Зонаръ поводъ замътитъ: "эту погръщность латинянъ соборъ пытался исправитъ; но сіи горделивые и опять остались и остаются неисправимыми, не повинуясь ни древиъйшимъ правиламъ, повелъвающимъ не поститься въ субботу кромъ единой, т.-е. великой субботы, и не обращаясь вслъдствіе и настоящаго правила; ни посвященныя лица не стращатся изверженія, ни міряне—отлученія". Подобныя же враждебныя датинянамъ замъчанія сдъланы: въ 5 правилъ сардикскаго собора, 4 и 37 кареагенскаго.

Критиви правиль Зонара, какъ и Аристинъ, себъ почти не позволяеть. Только въ 13 правиль Василія Великаго, въ которомъ воинамъ, убившимъ на полъ брани, совътуется три года удерживаться отъ пріобщенія, онъ ділаеть довольно різвія вритическія вамічанія находя, что "этоть совыть представляєтся тяжкимъ"; "онъ можеть, по словамъ Зонары, вести къ тому, что вонны нивогда не будуть причащаться божественныхъ даровъ, и въ особенности дучшіе тъ, которые отдичаются отвагою: ибо они никогда не будуть иметь возможность въ теченіе трекъ лътъ прожить въ миръ... Зачъмъ считать имъющими нечистыя руки техь, которые подвизаются за государство и за братьевъ, чтобы они не были захвачены непріятелями, или чтобы освободить твхъ, которые находятся въ плену? Ибо если они будуть бояться убивать варваровъ, чтобы чрезъ это не осявернять своихъ рукъ, то все погибнеть и варвары всвиъ овладъють". Болье кратия критическія замычанія сдыланы также Зонарой въ толкованіяхъ: на 55 и 91 правило того же святаго, 8 правило Григорія Нисскаго и 10 сардинскаго собора (поправка неправильно понятаго соборомъ мъста изъ апостольскихъ посланій).

с) Толкуя правила съ точки врвнія практической, Зонара указываеть, какія изъ нихъ утратили практическую силу, какія не соблюдаются и какъ они должны быть приложены къ практикъ. Такъ, въ толкования на 39 правило трульскаго собора Зонара замвчаетъ: "было ли когла-нибуль приведено въ исполненіе постановленіе о Кизик'в не знаю: а теперь это ръшені. сколько оно касается Кизика, не импьеть силы, дв и нагь пругими странами и городами геллеспонтскими натъ никакого права у епископа кипрскаго" 23). Въ 75 апостольскомъ правилъ, установившемъ, чтобы свидетельство противъ епископа принималось по крайней мара отъ двоихъ или троихъ варныхъ. Зокара допускаеть изменене согласно требованіямь современной ему цервовной правтиви: "а я думаю, говорить онъ, что ныню при обвиненіяхъ, вследствіе которыхъ священнослужители подлежать лишенію ихъ степени, и двухъ свидетелей недостаточно, котя бы они были върные и безукоризненные". Въ толкованіяхъ Зонары встрачаются указанія и на современную ему практику. Напримъръ въ 89 правилъ трулльскаго собора по поводу постановленія его, чтобы вітрые прекращали пость въ средніе часы ночи, Зонара указываеть, что и нынъ живущіе въ Іерусалимъ не вкущають пиши ни въ пятницу, ни въ субботу".

Въ противоположность Аристину Зонара не ставить своей главной задачей исправленіе недостатковъ толкуемаго кодекса. Имъя дъло съ инымъ, полнымъ коденсомъ, онъ очевидно долженъ быль преследовать и иныя цели, более широкія, чемь те, къ которымъ стременся его старшій современникъ. Въ своихъ толкованіяхъ онъ даеть, какъ мы видели, довольно обстоятельныя разъясненія правиль съ исторической стороны, даеть исторію техъ органовъ, которыми они издавались, равно накъ и другія указанія историческаго характера. Указанія эти не случайно брошенныя замътки (какъ у Аристина), но сдъланы по опредъленной системъ: такъ, каждый соборъ имъетъ историческое введеніе; исключеніе составляють только: последній Фотіевъ, бывшій въ храмъ св. Софін (но соборъ этотъ составился въ концъ IX въка и память о немъ была еще свъжа во времена Зонары), не имъють введенія, какъ мы видьли, еще константинопольскій пом'ястный и леодикійскій соборы; первый в'яроятно по своей незначительности (издалъ всего одно правило); такимъ образомъ трудно объяснить отсутствіе историческаго введенія только въ лаодикійскому собору.



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Также 3 пр. трул. с., 37 апост., 5 никейск. и др.

Догматическія толкованія Зонары много польте Аристиновыхъ; онъ не ограничивается выясненіемъ точнаго смысла правиль, но плетъ далье; вездь, гдв нужно, мотивируеть правила, согласуеть ихъ; при столкновеніи нъсколькихъ однопредметныхъ даетъ однимъ преимущество предъ другими, устанавливаеть юридическія положенія, юридическіе принципы, словомъ—строитъ догму каноническаго права. Что касается гражданскихъ (т.-е. государственныхъ) завоновъ, то ихъ толкованіе не входило собственно въ задачи Зонары; только изръдна онъ цитируеть ихъ или объясняеть въ связи съ канонами, какъ 85 правило трудъскаго собора или, наконецъ, заимствуеть изъ нихъ юридическіе принципы (9 неокесарійскаго собора).

## 3. Вальсамонъ.

Вальсамовъ -- совершенний законоискусникъ (арх. Іоаннъ).

Разсматривая тодкованія третьяго знаменитаго канониста XII въка—Вальсамона, мы должны различать два самостоятельныхъ, хотя и тъсно связанныхъ между собою труда: во-первыхъ толкованія его на номоканонъ, т.-е. ту часть Фотіева сборника, которая содержить въ себъ ссылки на правила и текстъ соотвътствующихъ законовъ (кеі́мечоч, νόμος) и во-вторыхъ толкованія на историческую Синтагму, обнимающую въ извъстномъ уже намъ изъ историческаго очерка порядкъ церковныя правила, или каноны. Тотъ и другой трудъ Вальсамона разсмотримъ также съ трехъ сторонъ—исторической, догматической и практической.

І. Толкованія на номованонъ сделаны однимъ только Вальсамономъ и потому въ этомъ своемъ трудв онъ является безусловно оригинальнымъ. По самому характеру нормъ, заключавшихся въ этой части Фотіева сборника (законы), Вальсамону
не было особенной надобности прибъгать къ историческимъ толжованіямъ: нормы эти подверглись въ сравнительно недавнее
до него время пересмотру и были частію вновь редактированы.
Поэтому если мы и встръчаемся въ этомъ трудъ Вальсамона
съ толкованіями историческаго содержанія, то лишь весьма ръдко,

навъ напр. въ толкованіи его на 2 главу 13 титула <sup>24</sup>), гдв имъ изложена довольно подробная исторія регламентаціи повторительныхъ браковъ.

в) Напротивъ, догматическія (также какъ и практическія) толкованія составляють эдъсь общее правило. Въ догматическихъ толкованіяхъ своихъ Вальсамонъ точно выполняеть начертанную имъ самимъ въ предисловіи программу, и прежде всего тщательно отмъчаеть: приняты ли въ Базилики законодательныя постановленія, приведенныя въ номоканонъ и, если приняты, то гдъ находятся? О законахъ непринятыхъ онъ или просто замъчаеть, что они "ойк стебопоси сід та расідіка" 25), безъ дальнъйшихъ добавленій, предоставляя читателю самому догадываться о потеръ ими практической силы, или же считаеть нужнымъ отмътить это говоря, что данный ваконъ пересталь дъйствовать: "просходо, кай ипросходо, кай просходо, тойтото силь, или же добавляють приняты, какъ напр. въ 10 главъ I титула 27).

Увазывая принятые въ Базилики законы, Вальсамонъ отмъчаетъ при этомъ и то, какъ они приняты, остались ли безъ измѣненія, или же измѣнены. Въ первомъ случаѣ онъ обыкновенно замѣчаетъ, что соотвѣтствующее мѣсто Базиликъ ойтως  $\xi$ χον ώς  $\epsilon$ ίς τὸ κείμενον δηλοῦνται  $\epsilon$ 8), οйτω λέγον καθὼς  $\epsilon$ ίς τὸ κείμενον δηλώθη  $\epsilon$ 9), ώς  $\epsilon$ ίς τὸ κείμενον συνοχίσθη  $\epsilon$ 0),  $\epsilon$ κεῖνα διδάσκον, όσα  $\epsilon$ ίς τὸ κείμενον  $\epsilon$ γράφησαν  $\epsilon$ 1) и т. д. Если законъ, принятый въ Базилики, не остался неизмѣннымъ, то Вальсамонъ поступаетъ различно: при болѣе значительныхъ измѣненіяхъ обыкно-

<sup>24)</sup> Συνταγμα Ι 279-290.

<sup>23)</sup> Συνταγμα Ι, 35.

<sup>26)</sup> Ibidem I, 133; I, 84, 183, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Αἱ μἐν διατάξεις οὐ παρελήφθησαν εἰς τὰ βασιλικὰ διὰ τὴν τοῦ ἀγίου ἀποστόλου Παύλου παραγγελίαν τὴν διοριζομένην μὴ λύεσθαι τὸ τῶν ἀπίστων συνοικέσιον, ἐὰν ὁ εῖς ἐΕ αὐτῶν πισθὸς γένεται (χαπένε πρημοσπτοπ слова αποστοπα λο-словно).

<sup>20)</sup> Σύντ. Ι, 113.

<sup>29)</sup> Ibid. I, 123.

<sup>30)</sup> Συντ. I, 143.

<sup>31)</sup> Ibid. I, 249.

ś

венно выписываеть соотвътствующее мъсто изъ Бавилив, при менъе значительныхъ—чаще указываеть только кратко, въ чемъ пропзошла перемъна: такъ, въ толнованіи на первую главу 8 титула 32) сказавъ, что первый отрывокъ изъ коденса принятъ въ Базиливи, ойтыς έχον ώς κατεστρώθη, онъ добавляеть: Τὸ ὸ ἐχειν τὸν Κωνσταντινουπόλεως τὰ προνόμια τῆς παλαιᾶς 'Ρώμης οὐ προσετέθη εἰς τὰ βασιλικά. Ηѣсколькими строками ниже отмѣченъ тотъ же пропускъ почти въ тѣхъ же выраженіяхъ 32). Въ толкованіи на 29 главу ІХ титула 24) Вальсамонъ, указавъ различіе между закономъ, какъ онъ изложенъ въ Кодексѣ и Базиликахъ, прибавляетъ о необходимости слѣдовать болѣе второму законодательному сборнику: "σѝ ὸὲ μᾶλλον τῷ βασιλικῷ πρόσχες".

Не ограничиваясь указаніямъ въ Базиликахъ мѣстъ соотвѣтствующихъ приведеннымъ въ номованонѣ законамъ (кє́цєчоч), Вальсамонъ приводитъ также иногда и другія мѣста этого сборника, равно накъ и постановленія византійскихъ императоровъ, не вошедшія въ Базилики. Не указываетъ напр. кє́цєчоч (въ 32 главѣ ІХ титула) закона, соотвѣтствующаго 4 книгѣ І титула 11 главы Базиликъ, а также соотвѣтствующихъ нѣноторымъ другимъ постановленіямъ, приведеннымъ въ схоліи Вальсамономъ. Изъ опредѣденій грекоримскихъ императоровъ имъ указаны или выписаны: новеллы и хризовуллы Константина и Ираклія, Никифора, Льва Философа, Исаака, Алексѣя и Мануила Коминновъ 35).

Номованонъ (первая часть Фотіева сборника) содержить въ себъ, какъ мы видъли, полный тексть однихъ только законовъ; правила здъсь только цитируются. Повтому естественно и Вальсамонъ въ этой части своего труда обращаетъ свое вниманіе главнымъ образомъ на законы, гражданскія постановленія и лишь ръдко разсматриваетъ въ связи съ ними правила. Всъ тъ главы номованона, которыя не имъютъ кеі́шечоч, т.-е. въ которыхъ не приведены законы, а состоять изъ однъхъ ссылокъ на ваноны, оставлены имъ безъ толкованій зв.). Исключенія пред-

<sup>32)</sup> Ibid, I, 144.

 $<sup>^{23}</sup>$ ) Также  $\Sigma$ иνт. I, 101, 141 (ойтшς  $\tilde{\epsilon}$ χον σχεδόν  $\hat{\omega}$ ς  $\hat{\epsilon}$ ντός  $\hat{\sigma}$ ιελή $\phi$ θη) и др.

<sup>34)</sup> Συντ. I, 213.

<sup>35)</sup> Συντ. Ι, 171, 331, 78, 253, 256, 75, 171, 67, 166, 130—140 π друг.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Напр. Ш тит. гл. 2—13, IV тит. гл. 1—3, 14—17 тит. гл. 11—24 и мн. др.

ставляють лишь два мівста <sup>27</sup>), имбющихь сходій несмотоя на отоутствіе кеінечоу: но и эти сколін-самыя краткія, солержащія въ себъ однъ ссылки. Напротивъ, во всехъ техъ главахъ, гдъ кејнеуоу есть, отсутствие толкования составляеть врайне редкое исключеніе, какова 5 глава IX титула 28); кеіцечоч не содержить завсь впрочемъ ничего новаго, отсылая читателя въ одной изъ предшествующихъ главъ. Но совершенно игнорировать правида въ толкованіяхъ своихъ на комоканонъ Вальсамонъ конечно не могъ. Связь между ними - самая тъсная. И дъйствительно, онъ не только цитируеть правила, причемъ двласть иногае указаніе на раздичіе межку постановленіемъ церкви и закономъ 39), не только заимствуетъ изъ нихъ дополненія 40), но иногда даеть имъ даже преимущество предъ гражданскими постановленіями, увъщевая слъдовать имъ, а не законамъ. Такъ, въ толкования на 2 главу VIII титула онъ даетъ предпочтение канонамъ предъ поцитованнымъ мъстомъ Базиликъ: "ой де побоγες μάλλον τῶ ιστ' κανόνι τῆς ἐν τῶ ναῶ τῶν ἁτίων ᾿Αποστόλων ἀ΄ καὶ β΄ συνόδου, εἰς ἐξάμενον στενοχωρήσαντι τὸν τῆς ἀποδημίας χρόvov". Въ другомъ мъств (2 гл. I тит.) Вальсамонъ разръщаеть чрезвычайно важный общій вопрось о сравнительной силь каноновъ и законовъ и высказываеть положение, что первые должны имьть преимущество, такъ какъ имьють двоякую санкціюотъ церкви и императоровъ, тогда какъ вторые только отъ императоровъ 41).

Что касается несогласія, коллизіи гражданскихъ постановленій, то въ подобныхъ случаяхъ Вальсамонъ отдаетъ предпочтеніе позднъйшему закону, иногда присоединяя и основаніе: "я думаю, говорить онъ напр. въ толкованіи на 2 главу VIII ти-



<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Συντ. Ι, 58, 335.

<sup>38)</sup> **Σ**υντ. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Συντ. 65, 73, 201 и мн. др.

<sup>40)</sup> Συντ. 37.

<sup>&#</sup>x27;') Επισημείωσαι τὴν παρούσαν έρμηνείαν, καὶ ἔχων αὐτὴν ἐπὶ μνήμης, λέγε τοὺς κανόνας ἰσχύειν πλέον τῶν νόμων οἱ μὲν γὰρ, ἤγουν οἱ κανονες παρὰ βασιλέων, καὶ ἀγίων πατέρων ἐκτεθέντες καὶ σχηριχθέντες ὡς αἱ θεῖαι γραφαὶ δέχονται οἱ δὲ νόμοι παρὰ βασιλέων μόνον ἐδέχθησαν, ἡ συνετέθησαν, καὶ διά τοῦτο οὐ κατισχύσουσι τῶν θείων γραφῶν οὐδὲ τῶν κανόνων.

тула, что 86 новелла отминена 123 Юстиніановой новеллой, какъ изденной поэже: усарає μεταγενεστέρας ούσης \*\*).

Въ толбованіяхъ своихъ Вальсамону часто приходилось вотовчаться съ иными мивніями, которыя опъ обыкновенно туть же излагаеть, присоединяя свое собственное, нередко подврешленное теми или дочими доводами. Подобнаго рода подемическія замътки встръчеются напр. въ 28 главъ І титула 42), глъ онъ замечаеть, что неосновательно говорять (какфс λέτουσιν) тв. которые утвержають, что постановление закона относительно возраста чтеповъ не дожено быть примъняемо потому, что въ канонахъ о нихъ ничего не упоминается: "ибо въ тъх сличаяхъ. присововущиеть онь, относительно которых ничего не предусмотръно правилами, мы должны слыдовать законамь " 44). Въ 1 главъ II титула онъ опровергаетъ мевнія "схоліаста" и древняго толкователя (б сусоластис кай б Падаюс) и замвиветь, что нехорошо они поняли поставление новеллы (οὐ καλῶς αὐτοῖς έξελήφθησαν τὰ τῆς νεαρᾶς). Βτ 4 главъ XIII титула привеля скелію нівоего Гумна (Хойнуос), Вальсамонъ совітуєть не слів. довать ей (σύ δὲ τῶ τοιούτω σγολίω μὴ προσγής) и дълаеть свой выволь изъ постановленій этой главы.

Критически относится Вальсамонъ не только къ толкователямъ номованона, но и къ самому составителю его, высказывая то недоумъніе по поводу того или другаго мъста кеіμενον'α, то одобряя его автора. Такъ, въ 1 главъ ІХ титула (Συντ. І, 167) кеіμενον между прочимъ дълаетъ общую ссылку на законы и правила, не цитируя ихъ, а просто замъчая, что оі νόμοι καὶ οὶ κανόνες κωλύουσι и т. д. Вальсамонъ въ схоліи своей высказываетъ на это недоумъніе, говорить, что не нашелъ ни закона ни правила, постановляющаго то, о чемъ сказано въ кеіμενον'ъ, "ούχ εύρίσκω νόμον ἡ κανόνα κωλύοντα, ἡ επιτρέποντα τοὺς κληρικοὺς ὀμνύειν и т. д. Въ толкованіи на 27 главу ІХ титула (Συντ. 205) Вальсамонъ одобряетъ сказанное Фотіемъ: Ευχαρίστησαν οὖν τῷ πατριάρχη Φωτίψ καλῶς ἐρμενεύσαντι (ἀπαιτεῖν ὡς διαφέρον



<sup>42)</sup> Τακже Συντ. I, 171.

<sup>49)</sup> Συντ. I, 68.

<sup>4&#</sup>x27;) Ένθα μέν τὰρ οὐδέν τι οἱ κανόνες διορίζονται, ὀφείλομεν τοῖς νόμοις ἀκολουθεῖν, καὶ ἐκ τῶν ὁμοίων τέμνειν τὰ ὅμοια. Συτ. Ι 68.

Въ догматических толкованіяхъ своихъ на номонанонъ Вальсамонъ иногда прибъгаеть къ ограничительному толкованію, присоединяя при этомъ съ своей стороны основанія, мотивы къ ограниченію 45).

Наконецъ, встръчаемся мы у него съ объясненіями юридическихъ терминовъ, чаще всего латинскихъ, принятыхъ въ грекоримскомъ правъ: "Νατάλια δὲ εἰσι τὰ τῶν βασιλέων γενέθλια, καὶ ἡ τούτων ἀναγόρευσις": "Διέσιον ἐστι φθόγγος μουσικὸς... ἐξ οῦ καὶ διέχεια εἴρηται".

с) Практическія толкованія въ первой части труда Вальсамона занимають, какъ мы уже имъли случай замътнъ, не менъе видное мъсто. Въ подобныхъ толкованіяхъ онъ дълаеть указанія на существующую церковную практику, черпаеть изъ нея примъры <sup>16</sup>), разсказываеть случаи изъ своей собственной практики, замъчаеть о практической силъ законовъ <sup>17</sup>) и наконецъ, предлагаеть посильное разръшеніе различныхъ недоумъній и спорныхъ вопросовъ. Послъднія мъста толкованій въ особенности важны. Такъ, въ толкованіи на 27 главу ІХ титула <sup>18</sup>), указавъ мъсто изъ кодекса и соотвътствующее мъсто Базиликъ и замътивъ, что оно "ойдеу ті пері бркои діадарайсі", онъ ръшаеть вопросъ—єї дфейдоції од спібхопої кай од капрікої бркои дідойся ощистікойс—отрицательно; въ концъ же дълаеть замътву и относительно чтецовъ: какфс дуаска́сочтаї бркои ощистікойс



<sup>45)</sup> Σύντ. 326: οἰομαι δὲ τὰ τῆς τοιαύτης νεαρᾶς μὴ ἔχειν χώραν εἰς τοὺς τομβωρύχους ἄλλο τὰρ ἐστι τὸ μεταθείναι λείψανα τεθνεώτων, καὶ ἔτερον τὸ κλεπτική διαθέσει ὑφελέσθαίτι ἐκ τῶν ἐν αὺτοῖς ὄντιυν, κὰν καταχρηστικῶς καὶ τοῦτο τυμβωρυχία λέγεται.

<sup>46)</sup> Συντ. Ι, 272, 209.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Συντ. 118, 156, 68.

<sup>49)</sup> Τὰ μέν ἄλλα τῶν καταστριθέντων ἐνταθθα νόσιου χάριν τῶν ἐπισκόπων, τῶν ἱερέων, τῶν διακόνων, καὶ τῶν ὑποδιακόνων περουδια χρόνων τῆς ἡλικίας αὐτῶν, κρατοθσι καὶ ἐνεργοθσιν, ὅτι καὶ τοῖς κανώσι ταθουδοξαν τὸ δὲ περὶ τῆς ἡλικίας τοῦ χρόνου τῶν ἀναγνωστῶν ὅπως οὐκ ἐνεργεῖ ձροῶ.

διδόναι, κληρικοί γὰρ εἰσιν. Βъ другомъ мѣстѣ (5 главы XIII тит.) Вальсамонъ разрѣшаетъ часто возбуждавшійся въ церковной правтивѣ (πολλάκις ἐζητήθη) вопросъ изъ области брачнаго права.

II. Мы разсмотрели первую часть толкованій Вальсамона. обнимающую собою номоканонъ. Но гораздо интересите въ каноническомъ отношеніи вторая часть его труда — толкованія на историческую Синтагму, уже раньше истолкованную Зонарой. Завсь съ особенной силой выступаеть все богатство матеріала, которымъ владель Вальсамонъ, превзощедшій полнотой и основательностью толкованій обоихъ своихъ старшихъ современниковъ. Онъ имъетъ преимущество предъ Зонарою потому уже, что воспользовался большимъ разнообразіемъ источниковъ. Кромъ постоянныхъ ссылокъ на мивнія "ибкоторыхъ", на "древняго толкователя" и другіе источники, упоминающіеся у Зонары, Вальсамонъ дълаеть также указанія на неписанный обычай (двукр. 17 пр.), "раздичныя книги" (19 пр. І всел. соб.), исторію Свидитцы, Іосифа Флавія, Юдія Подилевита (тр. 62, 69. Вас. Вел. 70), номонанонъ Постника (апост. 24), составленную имъ самимъ монографію (86 каре.), мивнія различныхъ ісрархическихъ дицъ (38 Вас. Вел., тр. 30) и др. Но въ особенности важно то, что Вальсамонъ въ толкованіяхъ на Синтагму въ широкихъ размърахъ восподьзовался законными книгами византійскихъ императоровъ, ихъ новеллами, а также опредъденіями константинопольскаго синода (тр. 48, Вас. В. 68 и мн. др.). Въ начествъ хартофиланса хорошо знакомый съ дъятельностью этого высшаго церковно-правительственнаго учрежденія, онъ постоянно имъеть въ виду и руководствуется его практикой. Для изследованія неясных или спорных вопросовъ онъ, какъ видно изъ его толкованій, обращался и къ византійскимъ архивамъ, въ которыхъ искалъ разръшенія своихъ недоумъній: такъ въ 53 пр. трул. соб. онъ упоминаетъ запись, хранящуюся въ архивъ священнаго хартофилакса.

а) Впрочемъ историческія толкованія Вальсамона играють у него въ противоположность Зонарѣ второстепенную роль. Его историческія введенія къ соборамъ большею частью не оригинальны, но заимствованы у Зонары. Буквально повторенъ Зонара почти во всѣхъ вселенскихъ соборахъ и во многихъ помъстныхъ. Тамъ, гдѣ нѣтъ буквально повторенія, можно отмѣ-

Digitized by Google

тить болве или менве значительныя заимствованія, какъ напр. въ Анкирскомъ и другихъ. Вальсамонъ очевилно руковолствовался примеромъ Зонары, предпославъ полобно ему всемъ соборамъ историческія введенія за исключеніемъ только даодикійскаго, константинопольскаго помъстнаго и бывшаго въ храмъ св. Софін. Эти введенія у Вальсамона сравнительно съ введеніями Зонары ничего новаго, говоря вообще, не представляють: иногда они короче и бъднъе историческими данными. Только въ лвухъ соборахъ I и VII вселенскихъ Вальсамонъ точнъе опредъляетъ ихъ время говоря, что I быль въ десятый годъ царствованія Константина Великаго, а VII въ 6296 году индикта 11. Въ гангрскомъ же соборъ вивсто предварительныхъ историческихъ свъдъній о Евстаени и его джеучени онъ помъстилъ опредъление халкилонскаго собора о предании анасемъ и длинную выписку о томъ же предметь изъ сочиненій Іоанна Златоуста, который заповёдаль "не предавать анасеме вернаго ueiorhka".

Къ исторіи соборовъ и ихъ дѣннінмъ относятся лишь немногія мѣста Вальсамоновыхъ толкованій, каково толкованіе на 30 прав. IV вселенск. собора, заимствованное изъ его актовъ, а также на 67 кареагенскаго, гдъ изложенъ обмѣнъ мыслей на соборѣ нѣкоторыхъ изъ его членовъ—епископовъ Онората, Урвана, Епигонія и Аврилія.

Исторіи секть и еретическихъ ученій касается Вальсамонь также довольно ръдко: въ 1 пр. И всел. собора, сообщая свъдвнія о Македоніи и другихъ еретикахъ, онъ повторяеть Зонару. Незаимствованы толкованія на 19 пр. І вселенск. собора о павдивіянахъ, ихъ ересеначальникъ-Павлъ Самосатскомъ и его лжеученій, 95 пр. трулльск. собора о манихеяхъ, валентиніанахъ и маркіонитахъ, 81 пр. того же собора о прибавленіи къ трисвятой пъснъ словъ "распныйся за ны" Петромъ Кнафеемъ и осужденіи этой прибавки церковью; въ 8 пр. І вселенск. собора, говоря о Новатв и новатіанахъ, Вальсамонъ невърно объясняетъ, какъ произошло название ихъ "чистыми"; оно, утверждаеть онъ, дано имъ было въ насмъшку, тогда какъ наоборотъ, онп сами называли себя этимъ именемъ, считая себя только чистыми. Свъдънія о новатіанахъ почерпнуты у Евсевія Памонла, а можеть быть у Зонары, который также ссылается на этого писателя.

Чаще Вальсамонъ дълаетъ указанія на поволь, вызвавшій то мии другое правило. Такъ, въ толковании на 29 прав. халкилонскаго собора, запрещающее "низводить епископа на пресвитерскій степень", онъ заимствуеть изъ соборныхъ актовъ сведвнія о событіяхъ, вызвавшихъ данное правило, послужившихъ поводомъ къ его установленію: "Въ концв двяній IV собора, говорить онъ, написано, что Фотіемъ, епископомъ тирской митрополін, донесено было императору Маркіану, что епископъ города Берита, воспользовавшись случаемъ, отторгъ отъ тирсвой церкви различныя епископін именно Вивлъ. Вотрій, Три. поль, Ореосіаду, Арки и Антирадъ и низложивши епископовъ поставленных имъ. Фотіемъ, низвелъ ихъ на стецень пресвитера", этоть сдучай и даль поводь кь постановленію, чтобы епископъ не низволился во пресвитера. 101 пр. трудльск. собора запрещаеть "устраивать для принятія Божественнаго дара вивстилища изъ здата или инаго вещества" и употреблять ихъ вивсто руки, Вальсамонъ въ толковании своемъ поясняеть, что послужило мотивомъ къ такому запрещению: "Въ тъ времена говорить онь, некоторые богатые люди изъ презренія, какъ кажется, къ бъднъйшимъ, приготовляя изъ золота или изъ какого-нибудь другаго вещества вмастилища подъ видомъ благо. говънія и страха Божія, пользовались ими какъ бы руками и принимали въ нихъ во время святаго пріобщенія пречистое твло Господа и Бога и Спаса нашего Інсуса Христа. Въ началь можеть - быть это и было придумано некоторыми изъ благоговънія, такъ какъ могли думать, что рука, касающаяся нъвоторыхъ неприличныхъ и недостойныхъ предметовъ, недостойна для принятія Господняго твла. Но съ теченіемъ времени это благоговъніе обратилось въ душевную пагубу, поедику дъдавшіе это искали предпочтенія предъ бъднъйшими и иначе кавъ-нибудь тіцеславились". Подобные же примъры представляють толкованія на 16 пр. антіохійсь, соб., 8, 26, 47 лаодикійсь, 57-58, 65, 82 кареаг., 86 Василія В. и нък. друг.-Иногда, не довольствунсь указаніемъ повода, мотива, вызвавшаго правило. Вальсамонъ указываеть и его последствия. Такъ, въ 79 пр. трулльск. собора, запретившемъ приготовлять въ день, следующій за праздникомъ Рождества Христова, хлюбное печеніе и передавать его другь другу какъ бы въ честь бользней рожденія Пресвятой Дѣвы Матери, Вальсамонъ замѣчаетъ: "Вслѣдствіе сего (запрещенія) благодатію Христовою съ того времени въ семъ царствующемъ градѣ никто не дерзалъ дѣлать ничего такого; но послѣ неизреченнаго рождества Христа и Бога нашего всѣ вѣрные божественными псалмопѣніями и церковнымъпѣснопѣніемъ празднуютъ рожденіе пресвятою Дѣвою".

Указанія на древній порядокъ, при которомъ возникли толкуємыя правила, сдъланы Вальсамономъ во многихъ мъстахъ. Таково его объясненіе 16 пр. лаодикійск. собора: "Прежде завершенія состава церковныхъ пъснопъній, говоритъ онъ, въ церквахъ не читалось въ день субботы Евангеліе, или какое-либо другое Писаніе; но на основаніи правилъ, предписывавшихъ не поститься и не преклонять колънъ въ субботу, люди въ это время по большей части праздновали, потому что не было и церковныхъ собраній". Объясненіе это совершенно расходится съ толкованіемъ Зонары, но Вальсамонъ не объясняетъ, почему онъ счелъ необходимымъ отступить отъ него въ данномъ случаъ.

Таковы историческія толкованія Вальсамона. Они, какъ мы видёли, нерёдко заимствованы у Зонары и носять, вообще говоря, одинаковый съ нимъ характеръ. Оригинальнаго они въ себъ почти ничего не представляють.

в) Гораздо болве важны и оригинальны догматическія толкованія Вальсамона на Синтагму. Правда, и здёсь встрёчаются заимствованія у Зонары, иногда дословное повтореніе его толкованій, но при всемъ томъ трудъ Вальсамона въ догматическомъ отношеніи заключаеть въ себё много новаго. Въ немъ мы находимъ еще боле, полное и совершенное разъясненіе каноновъ, чрезвычайно остроумное разрёшеніе различныхъ юридическихъ вопросовъ, боле тонкую юридическую логику. Во многихъ мёстахъ онъ даетъ или дальнейшее развитіе толкованій своего предшественника (Зонары), дополняя его, или исправляеть его ошибки и пробёлы. Соверщенно оригиналенъ Вальсамонъ во всёхъ тёхъ мёстахъ, гдё касается законовъ, согласованія ихъ съ правилами и т. д. Здёсь поэтому толкованія его получають особенную важность.

Подобно Зонаръ Вальсамонъ старается по возможности согласовать несходныя между собою правила, дать имъ такое тол-

кованіе, чтобы признать ихъ непротиворвчащими другь другу. Но, стремясь въ этой цван, онъ проводить ее последовательнъе Зонары. Высказавъ въ одномъ мъстъ взглядъ о невозможности допустить, чтобы правила "гдт бы и когда бы они ни были изречены" противоръчили другъ другу, онъ всюду имъетъ его въ виду и старается примирить несходныя правида даже тамъ, гав отъ примиренія ихъ отказался Зонара. Такъ, Зонара допускаеть противорную между 34 пр. каро. соб. и 21 даодикійскаго соб., напротивъ Вальсамонъ противоръчія между ними не видить: "не скажи, замъчаеть онъ, что настоящее правило противоръчить 21 правилу лаодикійскаго собора, которымъ опредъляется, что иподіаконы не имфють мюста въ діаконико и не прикасаются къ священнымъ сосудамъ, но скажи, что одно значеніе импеть греческое слово: ψηλαφάν, а другое слово: ἄπτεσθαι; ибо ψηλαφάν, то-есть переставлять съ мъста на мъсто. означаеть служеніе, и ділать это не воспрещается служителю (бійкоуод); а йттєбваі (принасаться) предоставлено однимъ священникамъ и служащимъ при жертвъ, то-есть діаконамъ. А по настоящему правилу не только прикасающіеся (аптонечої) къ священнымъ сосудамъ, но и переносящіе ихъ (ψηλοφωντες) должны воздерживаться во время своей чреды". Случан согласоваванія правиль встрічаются у Вальсамона вообще чаще, чімь у Зонары: ихъ мы находимъ въ 79 апост, 15 І вселенск. соб.. 6 II вселенск., 14 IV, 90 трудльск., 25 анкирск. и многихъ другихъ. Даже въ тъхъ случаяхь, гдъ примиреніе несогласныхъ правиль казалось было бы невозможно, Вальсамонъ твиъ не менте пытается придти къ ихъ соглашенію, вопреки точному смыслу текста; такую натижку онъ дълаетъ въ 15 прав. антіохійскаго собора: "настоящее правило, говорить онъ, отмънено 4 сардинскаго собора"; но туть же прибавляеть: "а если не гочешь этого сказать, истолкуй это правило, какъ выше сказано; и скажи, что осуждение здъсь послъдовало со стороны собора не подлежащаю аппелляціи, каковы соборы папы или константинопольского патріарха".

Правда, и Вальсамонъ допускаеть, что одни правила въ кодексъ отмънены другими, но противоръчія въ этомъ онъ не признаеть, противоръчить они не могутъ, потому что "во всъхъ ихъ глаголалъ всесвятый Духъ". Оригинально разръшено Вальсамономъ несогласіе 12 правила кареагенск. собора съ 4 антіохійскаго: "Когда 4 прав. антіохійск. собора постановляеть ясно, что изверженія пресвитеровъ и діаконовъ совершаются однимъ епископомъ, а изверженія епископовъ—соборомъ, то кажется противоръчить ему настоящее правило, опредъляющее, что поменьшей мъръ двънадцать епископовъ судять епископа по дълу о преступленіи, пресвитера—шесть и діакона три. Но эти правила не противоръчать одно другому, но первое, то-есть антіохійскаго собора, опредълило производить такіе суды иначе; а настоящее правило, много позднъйшее, предписало, чтобы такіе суды совершались осторожнье, а законоположеніе болье осторожное не есть противоръчіе". Такимъ образомъ согласованіе правиль у Вальсамона проведено вполнъ строго.

Но какъ въ толкованіяхъ на первую часть Фотіева сборника. содержащую въ себъ текстъ однихъ законовъ. Вальсамонъ не могъ совершенно игнорировать правила, такъ наоборотъ, въ толкованіяхъ на синтагму, обнимающую текстъ однихъ только правиль, онъ не могь не имъть въ виду законовъ, опредъленія воторыхъ могли также расходиться какъ съ канонами, такъ и между собой. Въ подобныхъ случаяхъ Вальсамонъ не всегда береть на себя примиреніе несогласій, но часто довольствуется только указаніемъ ихъ безъ дальнъйшихъ объясненій. Согласованы правила съ законами въ толкованіяхъ на 48 и 93 пр. трулльскаго собора, 9 VII вселенскаго соб., 5 сардикскаго, 8, 26 и 43 Вас. Вел. Первое изъ этихъ перечисленныхъ правилъ предписываеть: "жена производимаго въ епископское достоянство, предварительно разлучась съ мужемъ своимъ, по общему согласію, по рукоположеніи его во епископа да вступить въ монастырь и т. д. "Когда это опредъляетъ правило, замъчаетъ Вальсамонъ, иной можеть спросить: между темъ какъ 127 Юстиніанова новелла запрещаеть расторгать браки по согласію супруговъ, какимъ образомъ настоящее правило опредъляетъ женъ по согласію разлучаться съ мужемъ, избираемымъ во епископа? Ръшеніе. По согласію сожитіє не расторгается, а по благословной причинь прекращается. И какъ въ случав постриженія одного изъ супруговъ, мы говоримъ, что разводъ бываеть по доброй воль (άγαθή χάριτι); такъ и въ случав избранія мужа во епископа сожитіе должно прекратиться по рукоположеніи; и это не имъетъ вила развода по взаимному соглашению, не допускаемаго законами. До рукоположенія бракъ не расторгается, потому что можеть быть рукоположение не состоится по какимънибуль могушимъ открыться уважительнымъ причинамъ". Согласун ваконъ съ 5 правиломъ сардикского собора, Вальсамонъ разсматриваеть его какъ исключение: "при такомъ опредълении правила (объ аппедляціи въ римскому престолу) не подумай, что тебъ противоръчить та глава 1 титула 9 книги Василикъ. въ которой говорится, что судья, къ которому поступаетъ отзывъ, не можетъ передавать разсмотранія отзыва пругому, но самъ должень слушать оный: но скажи, что настоящее правило есть исключение и въ этомъ смысль изречено по причинъ дальности цути, и чтобы епископы не подвергались страданіямъ, отправдяясь въ такую дадьнюю и чуждую страну". Въ 9 пр. VII всел. соб. Вальсамонъ примиряетъ несогласія правила и закона указаніемъ на то, что оба ведутъ къ одному и тому же результату и следовательно могуть одновременно иметь правтическую силу: "нной можеть сказать, замечаеть Вальсамонь: по какой причине правило опредвляеть книги клеветниковъ на христіанство складывать въ епископіи, а завоны поведфвають сожигать оныя? Ръшеніе. Одно и тоже сожигать нечестивыя сочиненія еретиковь и складывать оныя вь епископін константинопольской: ибо ни сожженныя не могутъ попадаться для чтенія, ни сложенныя въ этомъ недоступномъ мъсть никъмъ не будуть видимы. Итакъ, кто сжегь оныя, а не сложиль въ епископіи, тоть не подвергается въйствію правида, такъ какъ поступиль не противъ него".

Наконецъ, у Вальсамона въ толкованіяхъ на Синтагму мы находимъ случай согласованія повидимому противоръчащихъ законовъ. Въ 92 правилъ трульскаго собора, сославшись на 131 новеллу, "которая учитъ, что епископамъ и влирикамъ, умирающимъ безъ завъщанія, наслъдуетъ церковь", онъ продолжаетъ: "не думай, что тебъ противоръчитъ новелла императора господина Константина Багрянороднаго, въ которой говорится, что бездътнымъ, если они умираютъ безъ завъщанія, не должны наслъдовать сродники ихъ по боковымъ линіямъ, но третъя часть имущества умирающихъ такимъ образомъ должна поступить въ раздаяніе по душъ, причисляя сюда и цънность рабовъ умершаго, такъ какъ они немедленно отпускаются на свободу. Ибо

эта новелла издана для мірянь и должна имъть силу для нихъ; точно также какъ по отнощенію къ епископамъ и влирикамъ, умирающимъ безъ завъщанія, должна дъйствовать указанная Юстиніанова новелла". Несогласовано, но лишь указано разногласіе или различіе правилъ и законовъ въ толкованіяхъ на слъдующія правила: 1 лаодпкійскаго, 6 І вселенскаго собора, 6 Василія Великаго и др.

Не допуская въ правидахъ несогласія въ смысль противорьчія. Вальсамонъ не отвергаеть однако, какъ мы видели, отмены однихъ правилъ другими, а также видоизмъненія ихъ. Имъя дъло съ нъсколькими однопредметными, но несходными правилами, онъ подобно Зонаръ даетъ преимущество поздивишему предъ изданнымъ раньше. Такъ, на 48 правило кареагенскаго собора, запрещающее первенствующему епископу именоваться экзархомъ, онъ замъчаетъ: "9 правило халкидонскаго собора и 6 и 7 сардинійскаго экзархами областей называють епископовъ митрополій; и держись правила халкидонскаго собора какь поздныйшаго". Тоже въ 60 правидъ Василія Великаго. Что касается другихъ основаній, руководствуясь которыми Вальсамонъ даеть одному правилу предпочтение предъ другимъ, то наиболъе ясно указываетъ онъ, какъ на такое основаніе, на соображенія человъколюбія, какъ напр. въ 6 и 20 апостольскихъ правилахъ; въ первомъ онъ замъчаеть: "какъ это апостольское правило говорить, что клирикъ поступающій такимъ образомъ извергается, а 81 апостольское правило и другія правила говорять: или да престанеть, или да извержется, то иной можеть спросить: чему мы должны слыдовать? И я думаю тому, что болье человыколюбиво; потому что св. синодъ и пречестнаго онагс великаго иконома Аристина въ теченіе тридцати дней чрезъ троекратное напоминаніе приглашаль удержаться оть свътской, судейской должности". Отдаетъ-ли Вальсамонъ преимущество апостольскому правилу предъ соборнымъ или соборному предъ святоотеческимъ мивніемъ, - ясно въ толкованіяхъ не выражено. Правда, въ 135 правилъ кареагенскаго собора преимущество отдается апостольскому правилу, но не на томъ основаніи, что оно какъ таковое, т.-е. какъ имъющее за собою высшій авторитеть должно имъть и перевъсъ надъ прочими, а скоръе по соображеніямь справедливости: "мнв кажется, что скорье должно

дъйствовать апостольское правило; ибо несправедливо, чтобы всяндствіе нерадинія епископа, епископія лишилась принадлежашей ей мостности". Съ совершеннымъ сомивніемъ Вальсамовъ говорить о сравнительномъ значени соборныхъ правидъ и отеческихъ постановленій: такъ въ предварительныхъ замъчаніяхъ къ гангрскому собору, сказавъ о различныхъ взглявахъ на анаоематствованіе съ одной стороны — этого и халкидонскаго собора, а съ другой Іоанна Златоуста, Вальсамонъ въ зандючение замвчаеть: "но должно ли написанное великимъ отпемъ и учителемъ нашимъ Златочстомъ имъть болье силы, чемъ опрелъленное халивонскимъ и гангрскимъ, объ этомъ скажуть, конечно, ть, которые имьють власть разрышать подобные вопросыи. Такимъ образомъ Вальсамонъ считаетъ себя въ разръщени даннаго вопроса некомпетентнымъ и оставляетъ его безъ отвъта. Безъ всявихъ объясненій дается предпочтеніе 56 правилу Василія Великаго предъ 22 анкирскаго собора. Изминеніе правила поздивищими указано Вальсамономъ въ 5 правиле I нивейскаго собора и нъкоторымъ другихъ.

При сопоставлении однопредметныхъ, но несогласныхъ правиль и законовъ Вальсамонь также указываеть отмену ихъ или же даеть предпочтение одному предъ другимъ. Такъ, въ толкованіи на 58 правило лаодивійского собора, запрещающее епископамъ и пресвитерамъ "совершать приношение въ домахъ", Вальсамонъ замъчаетъ вратко: "это дозволено новсллою императора господина Льва Мудраго". Точно также въ 90 правилъ трудльскаго собора, по поводу котораго онъ говорить: "настоящее правило опредвляеть, что клирики, оговоренные въ какихъ-либо преступленіяхъ, или заподозрвиные въ нихъ свидвтельскими показаніями, должны заботиться объ окончаніи возбужденныхъ противъ нихъ дълъ въ теченіе года; если же нътъ, то должны быть исплючаемы. Но ныни это не дийствуеть, потому что на основаніи различных новель всякое обвинительное дъло распространяется на неопредъленное время". Отдавая предпочтеніе закону передъ правиломъ въ 46 правиль кареагенскаго собора, Вальсамонъ высказываеть и основаніе: "сопоставлян настоящее правило, которое говорить, что вижющіе менже 14 лъть не должны свидътельствовать, а только старшіе, съ 20 главою, 1 титула, 21 книги, говорящею буквально такъ: "обвинитель не можеть призывать къ свидътельству того, кто публично обвиняется, ни того, кому меньше 20 лють", кто-нибуль спросить: на что же ны должны обращать внимание? И мив кажется. что скорње на законь: ибо тоть, кому менње 20 лать, хотя и болье 14, не долженъ быть допускаемъ къ свидътельству въ уголовномъ пъгь, какт не обладающій еще твердым мышленіемь. При томь законь и много поздные правила, потому что онь быль принять вы пересмотрынный кодексь Василикь спистя много льть посль настоящаго собора". Итакъ позинайшій законь можеть отмънить правило, которое старше его. Впрочемъ, положение это нельзя понимать безусловно: категорически его Вальсамонъ нигат не высказываеть: напротивъ въ другомъ мъстъ выражается даже по этому поводу съ сомнениемъ и повидимому допускаеть, что въ сферъ церковной преимущество должно быть признано за правилами: указавъ въ толкованіи на 16 правило двукратнаго собора разногласіе съ нимъ закона, онъ замвчаеть: "предложенный вопросъ решенъ быль такъ, что скорее должно оставаться въ силъ то, что содержится въ правилъ; но я все еще сомнъваюсь. Ибо насколько это вопрось церковный, я присоединянсь къ тъмъ, которые говорять, что скоръе правило должно имъть силу; а поколику Василики были изданы посль составленія номоканона и изданія настоящаю правила, я присоедиияюсь к противоположному миънію". Еще опредъленные таже мысль высказана, какъ мы видели, въ толкованіи на 2 главу, 1 титула номоканона.

Ограничительно истолнованы Вальсамономъ многія правила, какъ-то: 20, 34 апостольск., 43, 44, 46, 48 трудльскаго, 18 VII вселенскаго собора, 13 гангрскаго, 15 даодивійскаго и др. 20 апостольскому правиду онъ даетъ такое же толкованіе какъ Аристинъ и Зонара, подобно имъ ссыдается на человѣколюбіе, говоритъ, что было бы жестоко подвергать изверженію того клирика, "который не допускается до суда или до веденія дѣла по бъдности и по какой другой благословной причинѣ и посему употребляетъ поручителей, чтобы освободить себя отъ хлопотъ"; подобно Аристину и Зонарѣ Вальсамонъ ссылается здѣсь на фактъ изъ исторіи IV вселенскаго собора, на которомъ не потерпѣли вреда епископы и клирики, потребовавшіе или давшіе поручительство. Но къ этимъ аргументамъ своихъ предшествен-

никовъ Вальсамонъ присоединяеть еще третій, котораго они не могли имъть въ виду, т.-е. указываетъ на 123 новеллу Юстиніана и усматриваеть въ ней подтвержденіе всего изложеннаго (по извъстному юридическому афоризму -- exceptio firmat regulam in consibus non exceptis). Въ 24 правиль трудьскаго собора Вальсамонъ, въ противоположность приведеннымъ примърамъ, отстанваетъ полную силу правила и вооружается противъ ограничительнаго его толкованія: этимъ правиломъ запрещается между прочимъ чисдящимся въ священномъ чинъ и монахамъ ходить на конскія ристадища. Не смотря на такое опредвленіе правила и полобное же 57 лаодикійскаго собора изкоторые, по словамъ Вальсамона, говорили, что не вступать монаху или клирику на конское ристалище, не смотреть зредишъ, которыя ласкають зраніе, не слушать словь, которыя услажівють служь. дело похвальное и достойное великой благодарности, какъ и девство, и все прочее освящающее человъка. Но если не поллежить наказанію, тоть, кто женится, не имбя силь хранить дввство; то долженъ получить снисхождение и тоть, кто не вывн силь воздерживаться оть всякаго удовольствія, отправится на вонское ристалище, - и тъмъ болъе если дозволить это себъ однажды, а не будеть злоупотреблять этимъ. Ибо, говорять, это правило запрещаеть конскія ристалища, ніжогда бывшія, а не тъ, какія бывають нынъ съ дозволенія и въ присутствіи императора". Съ этимъ и другими весьма въскими доводами, подкръпленными также правиломъ, мнвніемъ Іоанна Златоуста и закономъ, Вальсамонъ не считаетъ нужнымъ согласиться: "большей части, замівчаеть онь, и особенно дюдямь болье благоговівнымъ, съ которыми соглашаюсь и я, не нравилось это, и потому они говорили, что правила должны быть изъясияемы вг смысль душеполезныйшемь, а не въ томъ, который ведеть къ распущенности и безразличію".

Противъ ограничительнаго толкованія высказывается Вальсамонъ и въ 6 правиль IV вселенскаго собора, запрещающаго рукополагать иначе, какъ съ назначеніемъ рукополагаемаго къ опредъленному храму. "А какъ, замѣчаетъ онъ, нъкоторые говорятъ, что настоящее правило относится только къ пресвитерамъ, діаконамъ и иподіаконамъ, а не къ чтецамъ, потому что они не имѣютъ рукоположенія, а слъдовательно и могутъ пере-

ходить изъ города въ городъ и безъ епископской представительной граматы, то мы отвъчаемъ, что и чтены супь клирики, и имъють руковозложение архиерея, то-есть печать черезъ посредство руки архіерея; — следовательно правило непременно должно имъть силу и по отношенію къ нимъ". Въ противоположность "нёкоторымъ", пытавшимся ограничить настоящее правило, Вальсамонъ даеть ему, напротивъ, распространительное толкованів: "замъть, что и пукоположенные монати называются клириками, и подчинены мыстному епископу и безъ представительной и увольнительной грамоты епископа не должны священнодъйствовать въ другой области". Такого распространительнаго толкованія Вальсамонъ держится въ 62, 76 апост., 18, 56 VI вселенскаго собора, 64, 63 трудльскаго и мн. другихъ; послъднее напр. изъ перечисленныхъ правилъ запрещаетъ входить внутрь священнаго алтаря мірянамъ: "но, по нъкоему древнъйшему преданію, отнюдь не возбраняется сіе власти и достоинству царскому, когда восхощеть принести дары Творцу". "Относительно царей, замвчаеть въ толкованіи Вальсамонъ, нъкоторые держась буквы сего правила говорили, что имъ не должно возбранять входить внутрь алтаря тогда, когда хотять принести дарь Богу, но не тогда, когда захотный бы войти въ него для одного поклоненія. А мит представляется это не такъ. Ибо православные императоры, съ призываніемъ Святыя Троицы назначая патріарховъ, будучи помазанниками Господа, невозбранно, когда захотять, входять во святый алтарь, и ходять, и делають знаменіе креста съ трикиріемъ, какъ и архіерен. Они предлагаютъ народу и катихизическое ученіе, что предоставлено однимъ мъстнымъ архіереямъ" и т. д.

На основаніи закона дано Вальсамономъ распространительное толкованіе 66 правилу кареагенскаго собора, предоставляющему собственно предстоятелю Кареагена производить кого бы онъ не пожелаль въ предстоятели церквей. На основаніи 132 новеллы Вальсамонъ распространяеть это правило и на другихъ первопрестольниковъ. Противъ распространительнаго толкованія высказывается онъ въ 20 правиль І вселенскаго собора и 11 антіохійскаго.

Къ аналогіи Вальсамонъ въ толкованіяхъ своихъ не прибъгаетъ: въ 54 правилъ кареагенскаго собора онъ допустить ее не соглашается. Подобно Зонарѣ Вальсамонъ старается въ толкованіяхъ своихъ мотивировать правила, причемъ нерѣдко развиваетъ полнѣе уже высказанное ими основаніе или же присоединяеть его самъ. Полнѣе развить мотивъ напр. въ 72 правилѣ трулльскаго собора, 78 апостольскомъ и др. Присоединеніе же основанія сдѣлано въ 58 апостольскомъ правилѣ, предписывающемъ подъ угрозой строгой кары епископу учить свой народъ; эту обязанность Вальсамонъ выводить изъ самаго названія "епископъ", говоря: "епископское" достоинство есть учительное, и всякій епископъ долженъ учить народъ догматамъ благочестія и правиламъ жизни православной, ибо онъ поставляется надвирателемъ для надзиранія (ἐπισκοπεῖν) за народомъ своимъ, отчего и названъ епископомъ".

Многочисленны въ толкованіяхъ Вальсамона разъясненія санкців правиль. Разъясненія эти направлены на согласованіе различій, на болъе опредъленное выраженіе ея, наконепъ на ея сиягченіе: тамъ, гдв правилами наказаніе не указано, его указываеть Вальсамонъ. Такъ, съ 10 правидомъ кареагенскаго собора согласовано 31 апостольское, иначе карающее устрояющихъ незаконныя собранія; болье опредъленно выражена санкція въ толкованіи на 24 правило IV вселенскаго собора; смягчено навазание въ 83 апостольскомъ правиль: "можеть быть кто спросить, замечаеть здесь Вальсамонь: не будеть ли иметь место и здъсь условіе: "или да престанеть", "или да извержется", какъ мы видъли это въ 81 правилъ? Или и прежде вразумленій упражняющійся въ воинскомъ дъль посвященный за это должень быть извергнуть? Ръшеніе: думаю, что и здъсь занимающійся воинскимь дъломь должень подлежать извержению, если посмь вразумленія не престанеть, ибо всв мужскія двяв имвють одну и туже причину". Также "челогъколюбиво" истолкованы: 73 правило Василія Великаго и 7 IV вселенскаго собора. Не указана санвція въ 21 правиль VII вселенскаго собора: "Не удивляйся, говорить по этому поводу Вальсамонь, почему правиломъ не наказывается нарушитель его: прочти 88 правило кареагенскаго собора и увнаешь, какъ наказываются монахи чужаго постриженія и вто принимаеть ихъ".

На основаніи толкованій Вальсамонъ подобно Зонаръ устанавливаеть юридическія принципы и положенія, строить догму

каноническаго права. Особенно часто устанавливаетъ онъ такія общія положенія о церковныхъ наказаніяхъ. Такъ по поводу одного правида, не имъющаго санкціи, Вальсамонъ говорить: "А какъ кажется, это спасительное постановление пренебрегается и въроятно не по чему другому, какъ только потому, что не положено наказанія его презрителямъ. А мив кажется, что всю преступающіе правила должны быть наказываемы по усмотрынію мыстнаго епископа, хотя бы въ правилахъ и не быль высказань видь наказанія за нъкоторыя преступленія" (45 правило трудльскаго собора). Въ тодкованін на 2 правило анкирскаго собора указывается, кому вообще принадлежить власть налагать епитимін: "Всякое душевное врачеваніе предоставлено епископскому разсижденію". Объ оставленіи гръха, какъ условіи наложенія епитиміи, устанавливаются Вальсамономъ общія положенія въ 76, 79 правилъ Василія Великаго и 2 неокесарійскаго собора: "замъть изъ настоящихъ правилъ, говорить онъ, что не только въ такихъ гръхахъ, но и въ прочихъ даетъ мъсто епитиміямъ только оставление (приховь); ибо кто пребываеть во зав, хотя бы несчетное число разъ подвергался епитиміи и столько же разъ совершалъ добрыя дъда, имъетъ изву неисцъльною, не закрывающеюся отъ цвлительныхъ повязокъ". О продолжительности епитимій Вальсамонъ дъласть общіє выводы изъ 84 правила Василія Великаго: "итакъ, заключаетъ онъ сьое толкованіе, замъть двъ прекрасныя вещи изъ настоящаго правида: что епитиміи какъ сокращаются для тыхъ, которые усердно работають въ исповъди, такъ продолжаются для нерачительныхъ; и что тъ подвергаются епитиміямъ, которые отступають отъ зла; а пребывающіе въ своихъ похотяхъ осуждаются на совершенное отлученіе отъ общенія". Нъсколько иначе выражена та же мысль въ толкованіи на 87 правило трудльскаго собора: "обрати вниманіе и на то, замъчаеть здъсь Вальсамонъ, что отны везды требують чистаго раскаянія въ душевных в согрышеніяхь; ибо по этой причинь они и дали дозволение мыстнымь епископамь усиливать и ослаблять епитиміи, смотря по сердечному сокрушенію подлежащаю епитиміи". О значеніи обычая при наложеніи епитимій Вальсамонъ устанавливаеть общія положенія въ 102 правиль трулльскаго собора: "итакъ, собравъ сіе, скажи, что мы должны знать и точныя правила канонических вепитимій, и положенія болье снисходительнаго обычая: и иногда врачевать недин по привиламь, когда болящие съ готовностию принимають епитимии, а иногда поспедствому объечныху и болье снисходи*тельных апкарствъ.* когда врачуемые окажутся болъе строптивыми къ принятію епитимій: ибо этимъ обычанмъ елва ди кто будеть противиться". Наконецъ, изучая церковныя правила совивстно съ законами, Вальсамонъ не могъ не натолкнуться на сравненіе техъ и другихъ: сравненіе показало ему ихъ различія и особенности. Въ 43 и 79 правилахъ Василя Великаго онъ проводить параллель и выясняеть различе между церковными епитиміями и навазаніями закона, между государственными судьяни и духовными епископами. "Церковная епинимія не есть наказание, говорить онъ въ первомъ изъ названныхъ правиль, но очищение и врачевание... А гражданский законь наказываеть, и не врачуеть". Есть различіе между судьями, назначающими твлесныя наказанія темъ, кто сделался виновень въ преступленіи, и епископами, которые опредъляють церковныя епитиміи исповъдующимъ душевные гръхи. Ибо тъ безъ царскаго повельнія не могуть ни уведичивать, ни уменьщать опредъленныя закономъ наказанія; а эти, принимая на себя тягость нашихъ гръховъ, какъ имъющіе притомъ отдать за насъ отчеть Богу, по своему разсужденію и увеличивають и уменьшають епитиміи; поэтому то они имъють власть не только сокращать сроки епитимій, но и замвнять одну епятимію другою". Подобныя общія положенія, касающіяся кром'в наказаній и другихъ предметовъ, можно найти во многихъ мъстахъ Вальсамоновскихъ толкованій: 71 Василія Великаго, 9 кареагенскаго собора, 10 сардинскаго и мн. др.

Подобно Зонарѣ Вальсамонъ дѣлаетъ также выводы изъ правилъ, основанные на заключеніи отъ большаго къ меньшему, отъ меньшаго къ большему или на противоположеніи; таковы толкованія на 17 правило IV вселенскаго собора, 37 кареагенскаго, 98 трудьскаго и 1 гангрскаго. Толкованіе этого послѣдняго правила есть буквальное повтореніе Зонары, но къ словамъ его присоединено слѣдующее замѣчаніе: "Прочти еще 51 правило св. апостоловъ и скажи, что по противоположенію не наказываются ть, которые инушаются и изгоняють прелюботьйць и невърныхь жень своихъ".

Пля большей полноты и лучшаго уясненія спорныхъ вопросовъ Вальсамонъ приводить нередко различныя мизнія, обыкновенно не называя дипъ, кому они принадежать, но ссыдаясь неопределенно на "некоторыхъ". Къ этимъ мевніямъ онъ относится весьма различно: указывая ихъ, или воздерживается отъ всявихъ замъчаній (53 пр. труд. соб. и др.), или присоединяется къ какому-нибудь одному (трул. 34. І всел. 3 и др.), или сомнъвается кому следовать (38 нароаг. и др.), или соглащается отчасти (каре. 19-23), или наконецъ совершенно не соглашается (84 апост.), въ последнемъ случав, держась особаго мизнія, онъ въ свою очередь то довольствуется темъ, что только отмъчаетъ различіе (какъ въ указанномъ примъръ), то считаеть нужнымъ обосновать свой взглядь и потому прибъгаеть къ полемикъ. Случаевъ такой полемики у него очень много, какъ-то: въ 1, 11, 14 апост.; 2, 19, I всел. соб.; въ послания III соб.; 17, 28 IV, 2, 37 трудьскаго, 12 апост. и друг. И здесь, отстанван свое мивніе, Вальсамонъ пользуется опредвленінми гражданскихъ законовъ и ищеть въ нихъ доводы для своей аргументацін. Такъ, доказывая въ 1 прав. І всед. собора, что оно "разсуждаеть о тахъ, которые оскоплены не посла полученія священства, но о которыхъ возникло сомнъніе уже послъ полученія ими священства", онъ замівчаеть: "а если кто будеть и еще противоръчить и хочеть, чтобы оказываемо было снисхожденіе по бользии оскопленному посль полученія священства, тоть пусть выслушаеть, какъ заграждаеть ему уста 142 Юстиніанова новедла".

Особенно резной становится полемика Вальсамона тогда, когда онъ вооружается противъ западной церкви, противъ папства, а также противъ неправославныхъ церковныхъ обществъ. Всюду, гдъ правтика, обычаи западной церкви оказываются противоръчащими толкуемымъ правиламъ, онъ обличаетъ это противоръчіе и иногда въ резкихъ, жесткихъ выраженіяхъ. "И по многому другому", говоритъ онъ напримъръ въ толкованіи на 55 правило трулівскаго собора, всецело направленномъ противъ латинянъ, "и по многому другому, а также по настоящему правилу принадлежащіе къ церкви древняго Рима говорятъ, что сей святый соборъ не есть вселенскій… Ибо оно, какъ мечъ, пронзило сердце ихъ и прямо обличаетъ ихъ, что они посту-

## О ПИСЬМАХЪ МИТРОПОЛИТА ФИЛАРЕТА

ВЪ НАМЪСТНИКУ ЛАВРЫ АНТОНІЮ.

I.

Немногимъ историческимъ дъятелямъ выпадаетъ на долю оставить после себя такую глубокую цамять въ потомстве, какую оставиль великій святитель московскій Филареть. Прошло болье 20 лъть со времени его кончины, а еще до сихъ поръ онъ продолжаеть приковывать къ себъ вниманіе русскаго общества. до сихъ поръ усердные чтители его памяти отыскивають и издають матеріалы, долженствующіе освітить великую личность и необъятную двятельность знаменитаго ісрарха. Драгоцвинвишій матеріаль для біографіи митрополита Филарета доставляєть общириващая переписка его съ разными лицами. Въ ряду изданныхъ писемъ митрополита, после писемъ его къ роднымъ 1), особеннаго вниманія заслуживають письма въ наместнику давры Антонію, которыхъ издано уже четыре тома. Наместникъ Антоній быль однимь изь самыхь близнихь къ митрополиту лиць, пользовался его особеннымъ расположениемъ и довъриемъ. Его митрополить избраль своимъ духовнымъ отцомъ. "Тя рекохъ друга давно въ расположение сердца моего, писалъ митрополитъ въ 1834 году, когда же Провидение Божие устроило, что тя ре-

<sup>1)</sup> О письмахъ Филарета къ роднымъ. См. «Прав. Обозр.» за 1883 г., март. ки.

кохъ и отца въ таинствъ, то уже твоей души остается реши. до какого степени хочеть она не чуждаться уничиженной души моей 2) (пис. 86). Съ своимъ другомъ и отномъ въ течение пъдыхъ 36 летъ митроподить делился мыслями и чувствами по самымъ разнообразнымъ вопросамъ монашеской, ауховной, перковной, общественной и государственной жизни. Крайне сдержанный, особенно въ письменныхъ сношеніяхъ, Филареть быль болье откровенень въ своихъ письмахъ къ Антонію, и чемъ болве время укрвиляло ихъ дружескія отношенія, чвиъ болве митрополить узнавать дичныя достоинства своего друга, темъ откровенные становидся въ письмахъ къ нему. Поэтому письма. вощедшія въ III и IV томы (съ 1850 — 1867 г.) болье разнообразны по содержанію, чъмъ писанныя въ ранніе годы, и болье знакомять съ разнообразными чертами великой личности святителя. Желая въ настоящей стать в кратко познакомить читателей съ содержаніемъ замвчательныхъ писемъ Филарета къ



<sup>2)</sup> Характеристика отношеній митрополита къ Антонію сділана была покойнимъ П. С. Казанскимъ въ его статьф: Очервъ жизни архимандрита Антонія. «Прав. Обозр.» 1878 г. Дружба митрополята въ Антонію отдечалась ивжностію, воторая свидетельствовала о глубоко любящей душе покойнаго святителя. Эта нажность особенно высказывалась въ случаяхъ нездоровья намастника. Въ январа 1850 г. метрополеть песаль: «Озабочиваеть меня болезнь ваша, отецъ наместникъ. Обстоятельство, что при усиленіи мысли усиливается боль, кажется, повазываеть, что діло въ первахъ. Посему пужень покой и оть внішилго движенія н отъ мысли, воздухъ тихій и ровный, въ глубинь комнаты, вдали отъ оконь н дверей, и тецлота ногъ, пріобратаемая не только обувью, но особенно спокойнымъ ихъ горизонтальнымъ положениемъ. Голове надобно дать положение, котораго она лучше желаеть. Лежать больною стороною вверхъ иногда хуже, потому что на нее действуеть воздухъ, и увеличиваеть раздражение. Более не пишу теперь: потому что и читать теперь вамъ не время, если не примло облегчение»-Въ другомъ письме: «Забота о васъ должна оставить меня тогда, когда прекратется причина ся. Игуменія скламваеть, что докторь Иноземцевь говорить почти тоже, что я вамъ писалъ, именно, что вамъ надобно быть въ тепломъ спокойномъ воздухф, доколф болфзиь совсфиъ пройдетъ, и что сіе нужно для выздоровленія вполив благонадежнаго и безопаснаго отъ возврата бользни. Мит думается, что по сему совъту надобно вамъ перейти въ мои келлін, вельть топить домовую церковь, и устроить въ ней отдельное служение, какъ при мив. Тогда вы, не перемвия воздуха, можете слушать церковное богослужение изъ келлін, удобно пріобщаться святых таннъ, когда пожелаете, и совершать литургію, если въ церкви будеть довольно тепло. Только надобно, думаю, будеть загораживать въ antaph orno, co сторони больнаго уха».

намъстнику, мы будемъ имъть въ виду преимущественно письма вошедшін въ III и IV томы, какъ доставляющіе болье обильный матеріаль для характеристики писавшаго и его времени.

Письма митрополита къ намъстнику главнымъ образомъ касаются жизни подчиненнаго ему монашества. Въ отношени къ монашеству намъстникъ былъ такимъ человъкомъ, на духовную и житейскую опытность котораго митрополитъ вполиъ полагался и дъятельности котораго сочувствовалъ. При полномъ довъріи къ намъстнику митрополитъ, занятый ръшеніемъ важныхъ вопросовъ церкви и государства, едва успъвавшій отвъчать на различные запросы и требованія, казалось бы не имълъ побужденій и времени особенно входить въ жизнь подчиненнаго ему монашества. А между тъмъ съ какою общирною дъятельностію митрополита, какъ настоятеля давры, знакомятъ насъ письма его къ Антонію. И здъсь предъ нами Филаретъ со всею разносторонностію его дарованій и познаній.

Митрополить всегда съ особеннымъ вниманіемъ следиль за твиъ, что происходило въ подчиненныхъ ему монастыряхъ. Насъ изумляеть это вниманіе, обращенное на всв мальйшія нужды и даже медочи монастырской жизни. Онъ задумывается надъ тъмъ, кого сдълать ризничимъ. "Надъ дъломъ о ризничемъ я зидумывался. Надобно готовить въ помощникъ будущаго ризничаго. Венедиктъ молодъ. Примъчаемая въ немъ склонность къ изысканному и изящному представляеть не совершившуюся степенность. Брать іеродіакона изъ скита для даврской ризницы также нажется мив движениемъ не довольно важнымъ" (746). Заботится о томъ, чтобы келлія у новаго больничнаго строителя "имъла чистоту и свъжесть воздуха" (753). Представленіе о монахъ Мартинъ возбуждаеть у митрополита вопросы: "почему пересталь быть будильникомъ? Какое имъетъ послушаніе теперь? Просто ди идеть въ Кіевъ; или не имъеть сіе особаго вначенія?<sup>4</sup> (783). Болъзненное состояніе ісродіакона Ананіи вызываеть заботливое распоряжение митрополита: "Если онъ покоренъ, то не надобно ли предложить ему, чтобы не держалъ находящихъ помысловъ, а отврывалъ вскоръ, кому должно, при чемъ надобно больше успоконвать его, и, какъ можно, меньше превословить ему" (896). Митрополить и входить въ разсужденіе о духовномъ состояніи кого-либо изъ братіи, предлагаеть наставленія, свидътельствующія о его глубовой духовной опытности, и предлагаеть совъты о житейских предметахь. По поводу какого то необывновеннаго привлюченія съ монахомъ Матесемъ онъ пишеть: "Привлюченіе съ Матесемъ, думаю, болье нежели дъйствіе воображенія. И въроятно, что еслибы онъ остался при свой молитвъ, и обращеніемъ ръчи не коснулся темной атмосферы, которая въ нему приступала, то не получилъ бы улушья и кашля. При нападеніи темныхъ силь, человъкъ внутренно молящійся подобенъ заключившемуся въ твердой кръпости; и обращающій ръчь въ сопротивнымъ подобенъ дълающему вылазку, что можно кръпкому, а слабому опасно" (796).

Пожаръ въ сняту даетъ митрополиту поводъ дать такого рода наставленіе. "Дъла печныя и огненныя никогда не должно дълать подъ вечеръ. Золу печную можно вынести утромъ; и печь топить должно по крайней мъръ равъе вечерни. Это нужно и противъ пожара и противъ угара" (950).

Поведеніе монашествующихъ особенно озабочивало митрополита. Жизнь монастырская представляла не столько примъровъ истинно подвижнической жизни, сколько разныхъ недостатковъ. О такихъ недостаткахъ среди братіи митрополиту нер'ядко приходилось узнавать не отъ самого нам'ястника, а отъ лицъ стороннихъ.

То въ Москвъ приходится митрополиту слышать, "что Троицкихъ монаховъ видятъ внъ монастыря въ 11 часу вечера" (764); то нънто пришедшій изъ Петербурга сказываетъ ему "какъ тамъ, въ кругу близномъ къ высокому средоточію, судять о нашихъ недостаткахъ. Между прочимъ говорять, что въ скиту ночуютъ женщины" (894). Отъ людей, заслуживающихъ довъріе, узнаеть, "что одна знакомая виванскому назначею женщина въ слухъ людей укоряла его, что онъ оставилъ ее и познакомился съ другою" (943). Строгій монахъ, строгій блюститель закона, порядка митрополить неохотно мирился съ замъчаемыми среди монаховъ недостатками и требовалъ строгихъ мъръ противъ нихъ. "Даръ прощать онъ признавалъ выше дара исправлять наказаніемъ", но строгія взысканія съ сограшившихъ считалъ необходимыми для прекращенія соблазна и потому, что порицательное время пользовалось всякимъ случаемъ, чтобы уронить

монашество въ глазакъ общества 3). Наместнивъ доводьно сниоходительно смотръдъ на недостатки братіи и не особенно върыть наи не любиль вършть дурнымъ слухамъ объ нихъ. Не разъ митрополить внушаеть ему, чтобы онъ внимательно и строго свымать за поведениемъ братін. "Писали вы, что на людей, которые сулнть о монашества, не доводьно умая сулить о нема. не надобно сметрать, чтобы подчиняться ихъ мыслямь, но думаю, надобно смотреть, чтобы брать осторожность противъ соблазна н вреда для званія. Отчего, напримірть, не охотно утверждають поемоставление монастырямъ недвижимыхъ имъній, если не отъ мавнія, что мопахи не порядочно живуть и не порядочно употребляють свое постояніе? Итакъ, чтобы не произошло вреда званію, не надобно позволять себъ неблаговидностей, въ которыкъ нать нравственнаго зла, но въ которыхъ недостаеть поряжа, и которыя дають случай неблагопріятнымь мивніямь (899). Въ другомъ письма нисаль: "Вамъ невароятнымъ кажется, отепъ намъстникъ, что есть дже-братія. Такъ и должно казаться. И надобно кажъ можно больше върить доброму, какъ можно менъе худому. Однако опыты показывають, что и взорь осторожности нуженъ. Есть добрые искренно, которые не поступять противно нскренности, и есть желающіе казаться добрыми, которые не всегда суть то, чемъ важутся. Покойный князь Дмитрій Владиміровичь представиль своего адъютанта нь знаку отличія; Государь Императоръ не соизволилъ. Князь представилъ вторично: н тогда Государь, объясняя свой отказъ, вельль послать въ биязю доносъ, поданный на него симъ адъютантомъ. Хорощо, что Государь близко зналъ князи: иначе могла быть бъда отъ аже-брата. Говорите о людяхъ по необходимости терпимыхъ. Надобно, чтобы они не были вредны: а терпъть вредныхъ не должно быть необходимости" (848). По поводу дурных в слуховъ



з) Намъстинкъ писалъ, что въ далъ исправленія сограшившихъ должно слъдовать примъру древнихъ подвижниковъ. Митрополитъ находилъ, что въ настоящее время нельзя руководиться этими примърами. «Дъяніе аввы епископа Аммона помню. Но что вы думаете? Легко-ли подражать такимъ примърамъ? Не хуже нашихъ махринскихъ быле тамъ люди, но некто не догададся поступить, какъ Аммонъ. По крайней мъръ тамъ поняли дъло, когда оно сдълано: въ другомъ мъстъ и сего не найдешь. Подумайте и то, не надобно ли имъть даръ, чтобы прощать, наче буделъ поблажать» (21).

о троициихъ монахахъ митрополить писаль: "Теперь посторонніе въ намъ строги, а мы хотимъ быть въ себв онисходительны. По порядку, посторонніе должны быть къ намъ снисходительны, а мы къ себъ строги" (764). Въ одномъ письмъ митрополить высказываеть раскаяніе, что приняль монаха М. который оставиль давру. Вы одобряете милосердіе въ М., а я, скудный въ милосердіи, чуть не расканваюсь, что приняль его послъ того, какъ онъ самъ не возлюбилъ и оставилъ лавру. Имъю причину сказать вамъ, чтобы вы имъди надъ нимъ внимательное наблюдение въ предосторожность отъ бъдъ во лжебратіи". Въ другомъ письмъ онъ высказываеть недовольство. что намъстникъ отпустиль путешествовать монаха В., "который въ двухъ городахъ осрамиль собою лавру" 4). Поведение извъстнаго Филипа-Филаретушки сильно смущало митрополита. Не скоро онъ могь помириться съ странными дъйствіями этого новаго. "Филиппа опредълить указомъ будеть ли надежно? Перестанеть и онъ желать странствія? После путешествія въ Москву, слышу, онъ ходиль еще нуда то въ инуво сторону. Въ теперешнемъ положени если и возьмуть его съ мъдною или жельзною птичкою, и поседять въ клету, онъ симъ доводенъ, и намъ бъды нътъ. Если можемъ, извлечемъ изъ клътки: а за то, что посаженъ, не отвъчаемъ, не имъя его своимъ оффиціально" (747). Въ другомъ письмъ пишетъ: "Не помию. отвъчаль, ли я вамъ о намъреніи Филарета идти въ Кіевъ. Можно на сіе согласиться: но просить его, чтобы не очень юродствоваль. Онъ не побоится и въ тюрьму попасть, но полумаль бы, что симъ можетъ причинить непріятности и затружненіе начальству, которому себя не для того подчинилъ (863).

"Дай Богъ, чтобы на пользу было то, что творить Филареть. А я надъ симъ задумываюсь. На что же было заводить то, что послъ бросаеть; и на что бросать то, что завель. Если хотълъ начать и кончить юродствомъ: на что же было вводить въ средину другое? Безъ него пещеръ, можеть быть, и не было бы:



<sup>4)</sup> Этотъ Венеднить, о которомъ митроподить давно уже составиль невыгодное мизніе, впослідствін замічень быль въ важномъ проступий и удалень иль лавры. Въ письмахъ мы встрічаемъ не мало приміровь глубокой проницательности митрополита и знанія имъ людей.

но это не было бы лучше, нежели то, что они запуствють" (859). Нъвоторые монахи своими похожденіями доставляли не мало хлопоть митрополиту. Въ 1861 г. въ свиту быль невто М. который бъжаль оттуда въ Петербургъ и здъсь не мало начудиль. Онъ написаль два письма къ Государю Императору и Высочайшей фамиліи, и посылаль при кажломъ фунть чаю. и при одномъ 17, а при другомъ 25 рублей. Полписался: патојархъ Інсусъ. Этого сумасшедшаго, котораго отецъ намъстникъ считаль въ здравомъ умъ, митрополиту пришлось отыскивать и сноситься объ немъ съ разными начальственными лицами. Митрополить жаловался нам'встнику, что его заставили принять на себя обязанности сыщива. "Позвольте мнв пожаловаться что за судьба моя, что и свои и чужіе надагають на меня свои дъла, и заставляють меня лъдать ихъ! Вы лъдаете меня сыпикомъ бъглаго М.; но сыщикъ, не какъ вздумается, начинаетъ двло, а когда предпишутъ. Я буду сыщикомъ по вашей воль; и предпишу консисторіи. Но въ другомъ подобномъ случав обратите вниманіе и на порядокъ и на мое безсиліе" (1414).

Заботясь о томъ, чтобы давра не пополнядась дюдьми недостойными, митрополить предписываль строгую разборчивость при принятіи въ монастырь. Всегда онъ не охотою соглашался на принятіе въ монастырь такихъ лицъ, въ прошломъ которыхъ находиль какія-либо темныя черты. "Имя Е. приносить мив темное напоминаніе, которое не располагаеть въ пользу именуемаго, если это не другое лице. Не быль ли онъ накоторое время въ Донскомъ монастыръ? И служба при преосвященномъ Насанаци не показываеть ин искателя? Спросите также его, не найдется ди въ его послужномъ спискъ чего-нибудь такого. что могло бы затруднить принимающихъ его" (896). Внимательно митрополить следиль и за хознёствомь лавры. Наместникь Антоній ознаменоваль себя обширною хозяйственною діятельностію. Онъ постоянно входиль въ митрополиту съ различными хозяйственными проектами, предположеніями. Вполив сочувствуя заботамъ намъстника о благоустройствъ лавры и довъряя его опытности, митрополить всегда неохотно соглашался на его хозяйственныя предположенія и проекты. Проницательность его находила въ нихъ недостатви, а его любовь въ сохраненію порядка заставляла съ недовфріемъ относиться къ различнымъ нововведеніямъ. По поводу одного проекта наместника митрополить писаль: "Роскошь отъ стола и пищи пришла и туда куль утроба извергаетъ негодное. Въ злъшней семинаріи есть устройство такихъ месть съ волою: и кажлый голь платять англичанину около полутороста рублей серебромъ за присмотръ и починки, и притомъ всегда одному: другіе не вызываются взяться ва сіе явло. Повредится что-нибуль существенное въ семъ устройствъ: что вы будете дълать? Повредится волопроводная труба: не знающій дъла не скоро примътитъ, и вода булеть размывать ствну, или потолокъ, или подъ. И при надзорв сіе устройство дветь сырость той части зданія, въ которой находится. Въ Воспитательномъ домъ случилось, что увидели размокающимъ потолокъ. Долго не могли понять, что это значить. Наконецъ оказалось, что свинцовую водопроводную трубу мыши провые. Вы разсчитываете, что строение двухъ башенъ будеть стоить 1000 р. а модныхъ отхожихъ мъстъ 1200. Да развъ сін сивлаются на воздухв? Онв займуть въ зданін місто, которое стоить не дешевие двухь башень. Примите еще въ разсуждение. скольно простора нужно для смрадной воды, которан будеть цвдый день выходить изъ отхожаго мъста, чтобы она не произвела близъ зданія смраднаго болота" (912). О. Антоній задумаль произвести осущение Успенского собора. Митрополить писаль по этому случаю: "Не знаю, что сказать вамъ, отецъ намъстанкъ, объ осущении Успенсваго собора. Мив все непонятно, почему онъ не быль сырь въ началь ныньшняго стольтія, когда входъ въ него воздуха быль тоть же, какой нынъ. Нъть ли разницы въ томъ, что его тогда начинали отворять ранве праздника Благовъщенія, а съ 1 мая начиналось непремънно въ немъ священнослужение. Нанести сему зданію восемь ранъ, подъ названіемъ душниковъ, мив кажется суровымъ средствомъ. Ствиы толстыя; строенье старое, внутри ствиъ, можетъ быть, не правильная владва вирпича, а намень всявихъ формъ залитый известною. Можеть случиться, что при деланіи душниковъ, разломаешь болве, нежели думаешь. Мив думается, что надлежало бы поднять поль и посмотреть суха ли подъ нимъ земля. Если суха: то можно думать, что сырость образуется внутря собора, и въ семъ случав способъ предложенный г. Быковскимъ, можетъ имъть мъсто. А если земля подъ поломъ окажется сырою: то

ніе, что въ 1825 будеть туга ведія на дюдехъ. Между чистыми пророками и между ложно выдающими себя за пророковъ. или мечтающихъ быть таковыми, нать ди средняго рода дюлей, которые стремясь къ добру, хотя еще находятся въ смъщенномъ состоянія, имфють нфкоторыя созерцанія, подобно какъ имфють нъкоторыя добродътели, и провидъние Божие, допуская ихъ откоывать свои предчувствія, имфеть цель темъ, что въ нихъ есть доброе, возбудить накоторых в ка добру, а тамъ, что въ нихъ есть смъщенное. облегчить судъ надъ тъми, которые не повърять" (911). Въ другомъ письмъ опнть возвращаясь къ этому презмету митрополить пишеть: "Состояніе людей, о которыхъ я говориль, не почиталь я ни правильнымь, ни безопаснымь: а говориль только, что провильніе Божіе попускаеть некоторымъ дъйствовать изъ смъщенныхъ состояній, и обращаеть въ подьзу случающіеся проблески истины. Валаамъ быль въ правильномъ состоянін, когда отказаль посламь Валака; вошель въ смещенное состояніе, когда предстидся важностію втораго посодьства. и пожелаль итти, зная ужъ волю Божію, возбранявшую идти. уже ослива обличила его неправильное состояніе, потомъ онъ совствить сбился съ пути и погибъ. Но сквозь сихъ замъщательствъ прошло великое дъйствіе провидънія и произнесено важное предсказаніе (914). Въ 1858 г. по поводу предсказаній одного есауда 7) митрополить пишеть: "Благодарю за разсуждение о видъніяхъ, которому двль сдучай есауль. То очевидно, что въ его рукописаній есть примъсь его дичныхъ понятій: а иное могдо быть возбуждено въ немъ слухомъ, какъ напримъръ, требованіе освобожденія крестьянъ. Но есть у него мысли, которыя трудно представить родившимися въ казацкой головъ. Какъ пришло ему въ голову оригинальное соображение, что умножение дворянъ, безконечно продолженное, наконецъ должно произвести тысячи нишихъ; съ притязаніями на благородство, и что въ предосторожность отъ сего, надобно ограничить благородство четвертымъ родомъ, чрезъ что сохраняется преимущество и устраняется чрезмърность? Мнв кажется, что въ семъ явленіи есть

<sup>7)</sup> Кажется Золотарева, о которомъ Филаретъ въ 1853 г. просилъ Антонія, чтобы онь способствоваль ему п въ духовномъ деле, п удовлетвореніи благочестивому и патріотическому любознанію (903).

начто отъ провиданія Божія, которое все посыдаеть намъ совершенныхъ пророковъ, чтобы мы невниманіемъ въ нимъ не савдали себя болве виновными, а допускаеть некоторыхъ людей смъщеннаго духовнаго состоянія обличать насъ именемъ Божіимъ, чрезъ что дается намъ сдучай пробудиться и не подпасть наказанію: между тъмъ какъ и невниманіе къ нимъ не слишкомъ тажкій грвую извиняемый отчасти смешеннымъ пуъ стояніемъ (1198). Въ объясненіе такого рода смѣщанныхъ состояній, митрополить приводить мысль одного малоизвъстнаго писателя, къ которой очевино и самъ склонается, "У олного малоизвъстнаго писателя встретилъ я мысль, которая способна изъяснить сего рода смъщанныя явленія. Онъ говорить, что не рътко встръчающіяся въ наши времена вильнія и откровенія. полуистинныя и полуложныя, происходять отъ дъйствія на нъкоторыхъ неправильно возбужденныхъ и склонныхъ къ мечтательству людей -- оть душъ накоторыхъ умершихъ людей, которые, имъвъ также въ жизни неправильное возбуждение духа и страсть испытывать и внушать другимъ сокровенное, и по смерти ишуть сообщенія съ подобными живущими, и сообщають имъ что имфють, истину и мечту вифств. Какъ вамъ сіе кажется " (435). Внимательно относясь въ различнымъ предсказаніямъ и видя въ нихъ нъкотораго рода откровенія, митрополить всегда старадся уяснить для себя съ своей точки арвнія тв событія, которыя поражали его загадочностію, таинственностію. Весьма любопытны его объясненія нікоторых таинственных явленій, о которыхъ сообщаль ему Антоній. Въ 1851 году намістникъ сообщиль ему объ одной молодой крестьянъ вдовъ, въ домъ къ которой въ глухую ночь слетала какая-то огненная полоса. Вдова сказала, что къ ней ходитъ каждую ночь ея умершій мужъ, съ которымъ она жила счастливо. На это извъстіе Фидареть отвъчаеть: "Странно приключение крестьянской вдовы. Но можеть быть вопросъ: чуждый ли нечистый духъ представ. дяль ей мечтаніе, или отшедшая душа привдекаема была земною страстію? Читаль я случай, или слышаль, что умершая мать каждую ночь приходила къ оставшемуся младенцу и, повидимому. кормила его грудью. Днемъ младенецъ не бралъ молоко, и чрезъ нъсколько дней, питаясь только мечтательною пищею, умеръ. Подлинно между сътями ходить человъкъ, поставляемыми отъ

врага, и самъ себъ вяжеть съти, или вражескія укръцияеть свонии страстями. Сокруши, Госполи съти, и избави всякое созданіе Твое" (804). Въ январъ 1857 года намъстникъ извъщалъ митрополита о таинственныхъ явленіяхъ въ училищной даврской башив. Догадка ваша, писаль въ ответь Филареть, что происходящее въ училищной башит происходить отъ какойнябуль отшелшей неумиротворенной души, по моему метнію. улобопріемлема. Кажется, это и не одна душа. Та темиве, которая стучала по ночамъ железными сапогами; и, потому после присутствія святыни, ей сабдалось недоступно посфщенное святынею мізсто. Для другой оно остадось поступнымъ, и притомъ днемъ, какъ менъе чуждой свъта. Доброе дъло совершить еще водоосвящение и панихиду. Въ бытность нынашняго владыки новогородскаго ректоромъ петербургской академіи, вскоръ послъ смерти служившаго при академін инвалида Нестора, секретарю академін стадо представляться ночью, что Несторъ знакомыми ему шагами ходить по его комнать. Посль нъскольких безсонныхъ ночей, секретарь открылся о семъ ректору. Ректоръ навъдался, не заботился ли о чемъ Несторъ передъ смертію, и узналь, что онъ быль должень небольшую сумму денегь, и умеръ, неуплативъ долга. Ректоръ велвлъ заплатить долгь и совершить панихиду по Несторь: и секретарь почиваль посль того спокойно" (1139) 8).

IT.

Письма митрополита къ намъстнику, особенно съ пятидесятыхъ годовъ, знакомять насъ съ воззрѣніями великаго іерарха на современные вопросы и событія и заключають не мало замътокъ, извъстій, драгоцѣнныхъ какъ показанія о личности писавшаго и его времени.

Изъ церковныхъ двлъ—двла раскола служатъ предметомъ довольно частой бесвды митрополита съ намъстникомъ. Изъ писемъ видно, что Филаретъ былъ весьма недоволенъ тайнымъ

<sup>\*)</sup> Объ отношеніи Филарета къ тапиственнымъ явленіямъ подробно говорится въ статью: Митрои. Филареть въ его отношеніяхъ къ міру таинственныхъ явленій. Душ. Чт. 1883 г. Май.

покровительствомъ, которое власть оказывала раскольникамъ. Въ 1852 году онъ пишетъ: О джејерархіи раскольнической отъ незаконнаго источника, вопреки церковнымъ правиламъ происшелшій, есть свъдънія, и были указанія, но не умъють или не хотять найти здоупотребленія тв. которымь сіе довъряется (854). Вы говорите о раскольнической лжејерархіи. Еще бывшему генераль-губернатору я сказаль однажды, что изъ Буковины присланъ раскольническій архиманірить и живеть въ дом'в вдовы имя рекъ. Онъ сказалъ, что справится, и потомъ сказалъ, что это домъ пустой, и что въ немъ кто-то быль недели за две назалъ. Нынъшнему сказалъ я, что раскольническій архіерей будеть служить въ такомъ-то домё, въ такой день и часъ. Ничего не оказалось: по всей въроятности потому, что довъренное лице начальника было гораздо болъе довъреннымъ лицемъ раскольниковъ. Что туть дваать? Господу помодимся о заблуждающихъ и о покровительствующихъ заблуждающимъ" (889). Въ письмъ 1860 г. митрополить говорить, что онъ не получиль помощи въ дълъ преследованія раскольническихъ лжеіерарховъ. "Объ отпадшихъ въ расколъ въ Волоколамскомъ увадв я еще беру свъдънія, и не получаю. Поймали лжесвященника въ ривахъ, и у него нашли подлинную грамоту ставленную съ подписью п печатью лжеархіспископа. Гражданское начальство ничего посему не сделало. Я представиль грамоту св. Синоду и указаль на законы, которые осуждають ложно присвояющихъ себъ чужое званіе или чинъ. Св. Синодъ возвратиль мив грамоту и сказаль въ указъ, что за лжесвященникомъ вельль министръ внутреннихъ дъдъ имъть надзоръ, а о джеархіепископъ и о законахъ указанныхъ ни слова" (1340). Въ другомъ письмъ того же года митрополить жалуется, что произволу и проискамъ раскольниковъ нетъ преградъ. "Что раскольники достали бумагу изъ Синода, этому нечего дивиться. Все что делается относящееся до нихъ въ высшихъ начальствахъ самое сепретное, они обыкновенно знають прежде всёхъ. Но чтобы изъ моей канцелярін когда-либо что-нибудь выведали, этого я не замечалъ. Можетъ быть, они это прибавили, чтобы приписать себъ болье силы и пространства дъйствія. А что бумага была прежде у меня, то они узнади изъ синодскихъ бумагъ. И въ самомъ дълъ теперь произволу и проискалъ раскольниковъ нътъ пре-

градъ. Намъ остается мало дълать, меньше успевать и много теривть" (1357). Въ письмв отъ 8 декабря 1857 г., надъ которымъ надпись: весьма секретно, встръчаемъ интересное свъдъніе о проекта Филарета относительно единоварческого епископа. Вы пишите, что хорошо было бы послать проекть о единовърческомъ епископъ и оберъ-прокурору. Слъдственно вы сометваетесь, довольно ди обратить на него внимание вдадыка новогородскій. И не ошиблись вы. Владыка пишеть ко мнв. что единовърческаго епископа сдъдать можно, и единовърцы будуть довольны; но что онъ будеть вредень для церкви, и что раскольники его не примутъ. Вивств съ симъ онъ возвратилъ мит и мое оффиціальное отношеніе, не показанное никому другому, хотя мит казалось, что могла обратить на себя внимание по крайней мъръ первая часть онаго, въ которой излагается врегъ гражданскихъ священниковъ для единовърія, и приводится на то доказательства изъ новыхъ событій " (1245).

Въ разсматриваемыхъ нами письмахъ есть указанія на важнъйшее дъло времени Филарета, въ которомъ онъ принималь самое живое участіе-переводъ Священнаго Писанія на русскій язывъ. Здесь мы знакомимся съ теми препятствіями, которыя это великое дело встретили у насъ. "По делу о переводе Священнаго Писанія, пишеть митрополить въ 1857 г., графъ А. П. писаль къ владыкъ кіевскому, и сей написаль общирное миъніе противъ общаго мивнія Синода. Высочайше повелвно сообщить оное мив и потомъ предложить св. Синоду. Итакъ въ іерархіи разногласіе, которое если не приведется къ единству, то представить печальный видь и причинить затруднение Государю императору въ ръшеніи сего дъла. Помолитесь, чтобы я вразумленъ и управленъ былъ на путь правды и мира" (1148). Въ другомъ письмъ владыка съ грустію пишеть: "О переводъ Новаго Завъта но владынъ кіевскому писать я не успълъ; и вижу, что это было бы безполезно. Проекть синодальнаго опредъленія, обстоятельный, быль ему сообщень. Это почти тоже, какъ еслибы я написалъ. Но онъ написалъ свое мивніе, очень общирно издоженное, и на меня пала необходимость отвъчать на оное, также не коротко, чтобы покезать силу или не силу сказаннаго имъ. Печально это. Спорить не хотвлось бы: но если не спорить противъ возраженій, какъ защищать истину?

А мит кажется, пстина на сторонт синодальнаго опредъленія. Помолитесь о единомысліи служителей слова Божія (1164). Въписьмт 1859 года митрополить сообщаеть служь, "что свттскіе хотять проволочь дтло перевода: сій не признаются въ томъ: Господь втдаеть истину Еслибы поручить московской академій переводъ всего Евангелія, пишеть онъ далте, и можно было бы ожидать твердости сего дтла: то конечно хорошо было бы составить для сего совть не только изъ людей знанія, но изълюдей благочестиваго чувства: но теперь, когда дтлается опыть, который можеть быть поставлень вверхь дномъ, неудобно было сдтлать болье того, что сдтлано (1256).

Въ концъ пятидесятыхъ годовъ былъ поднять вопросъ о преобразования духовныхъ училищъ. Филаретъ, хорошо зная неудовлетворительное состояніе нашихъ учебныхъ заведеній, побуждаль писать объ училищной жизни. "Написать что-нибудь о училищной жизни въ истинномъ видъ, можеть быть не безполезно. Но лучше, чтобы это сдълалось не по приказанію начальства, а какъ бы само собой. Передайте мысль о семъ о. ректору академін, чтобы она дошла до техъ, которые могли бы ее порядочно исполнить, и скажите ему, что и нахожу сіе заслуживающимъ вниманія". При этомъ онъ разсказываетъ нъкоторыя обстоятельства изъ своей жизни, характеризующія дореформенное положение нашихъ духовныхъ училищъ. "Къ числу учениковъ, у которыхъ въ последнемъ десятилети прощедшаго стольтія, въ классь, въ рукахъ мерэли въ чернильниць чернилы, принадлежаль и я въ Коломиъ. Въ давръ, уже въ нынъшнемъ стольтіи, въ аудиторію, которая составляеть нынь часть библіотеки, владыка Платонъ пришелъ къ намъ на богословскую лекцію въ шубъ и въ шапкъ крымскихъ овчинъ, и посидъвъ немного, натопиль намь залу, сказавь: и въ поучени моемь разгорится отнь. Вы говорите, что по десяти леть лежеть сметы для учебныхъ ваведеній. Можно прибавить. Въ 1825 году, осматривая владимірскую семинарію, доносиль я, что недостатокъ зданій нестерпимый даже для влассовъ по числу учащихся, а общаго жительства нътъ. Семинарія до сихъ поръ еще неудовлетворена—43 года" (1252). Но митрополить не очень сочувствоваль перемвив устава. Въ 1859 году онъ писалъ: "Владыка новгородскій написаль записку о томъ, что нужно переменить въ училищахъ. Я написаль на нее свою записку, частію представлян неудобства и предлагая свои мысли. Напримеръ онъ хотель, чтобы ученики высшихъ классовъ холили въ полукафтаньяхъ, полуряскахъ и камидавкахъ. Я писадъ, что камидавку дать неудобно: потому что она при первой степени монашества мается въ перкви съ благословеніемъ. При томъ хорошо дать церковную одежду ученикамъ, если есть надежда сдёлать ее постоянною, а если будуть лицемърить, и внъ училищъ переодъваться въ свътскую одежду, то пользы не будеть. Главною переменою полагалось устраненіе медицины и агрономін; но, говорять, правительство на сіе не соглашается. А при семъ недовольно остается простора для другихъ учебныхъ исправленій. Мив кажется, недостатовъ не столько въ уставъ училищъ, сколько въ исполнителяхъ. Ректоры слабо смотрять за ученіемъ и поведеніемъ, и архіерен недовольно ревностны, отъ которыхъ первый есмь азъ. Нъкоторыя даже почитають училища чуждыми для себя, какъ напримъръ преосвященный нижегородскій, оправдываясь въ томъ, что не позаботился о приготовленіи семинаріи къ прибытію Государя Императора, написаль: у нихъ есть свое начальство. Мив кажется, нуживе поощрять и наставлять людей, нежели переписывать уставы (1267) 8).

Не сочувственно отнесся митрополить къ нѣкоторымъ новымъ явленіямъ въ нашей духовной школѣ. Такъ онъ высказывается противъ юбилея академік. "Вы слышали конечно, что меня звали на юбилей петербургской академік. Мысль о юбилеѣ для меня не привлекательна. У евреевъ юбилей былъ важный законъ и въ отношеніи церкви и въ отношеніи къ гражданскому порядку. Онъ освобождалъ впадшихъ въ рабство, и возвращалъ заложенныя земли. Папы въ средніе вѣка ввели его въ римскую церковь, чтобы получать доходы отъ посъщающихъ Римъ, и отъ индульгенцій. Почему и зачѣмъ юбилей пришелъ въ духовную академію? А примѣръ одной академіи, вѣроятно поведеть тѣмъ же путемъ и другую" (1264).

Изъ церковныхъ вопросовъ возбужденныхъ въ реформенное



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Здысь митрополить высказываеть глубокую, оправдываемую опытомъ мысль, что перемымы уставовь, болые, чымъ несовершенные уставы вредно отзываются на учебныхъ заведеніяхъ».

время вызваль сильное недовольство въ митрополить и доставиль ему не мало хлопоть вопрось о снятии сана. "Поднять вопрось о снятии священнослужительскаго сана, съ цълю облегчить сіе: и для противодъйствія сему представлено такое мивніе, что сего вовсе не должно быть; и въ подкръпленіе сего мивнія составлена выписка изъ законовъ, начатая сильнымъ укореніемъ Св. Синода. По сему случаю написано прилагаемое при семъ письмо и записка. Въ подкръпленіе того же мивнія въ Св. Синоду назначено изреченіе, что въ римской церкви священство не нарушимо. О семъ также составлена записка при семъ прилагаемая. Нъкоторые привнаки подають причину думать, что это принято не съ миромъ. Прочитайте письма и записки; и скажите мив вашу мысль, могу ли я оставаться въ миръ, или долженъ осудить сдъланное" (1312).

"О извъстной запискъ, пишетъ митрополитъ чрезъ нъсколько дней, озабочивало меня то, не слишкомъ ли сильно я выразился, и такимъ образомъ подалъ причину къ немирному на нее взгляду. Но я думаль, что если выражусь слегка, не почувствують важности и вреда сдеданной неправильности; и что письмо, которое теперь у васъ, умягчить дъйствіе записки. Но есть признаки, что письмо не помогло сему. Дело о снятіи сана много озабочиваетъ потому, что противъ мижнія первенствующаго члена всъ прочіе, а его мизніе неудобно защищать; а противное мивніе вредно. Въ такомъ видъ дъло должно придти къ Государю. Съ нъкотораго времени онъ имъетъ обычай преддагать сомнительныя дела вомитету министровъ. Въ семъ комитеть ньтъ нынь человъка, подобнаго князю Александру Никодаевичу Голицыну, который бы отдълиль въ дъль собственно церковное не подлежащее свътскому сужденію. Итакъ можетъ случиться, что комитеть пересудить все дело по своему; и такимъ образомъ станетъ надъ головою Св. Синола. Отъ несчастнаго примъра можетъ родиться несчастный обычай. Я сообщиль мои мысли владыкъ новогородскому, п благодарение его правдивости и самоотверженію, онъ мирно приняль мои мысли, далъ иное направление двлу и объщалъ въ домашнемъ совъщаній стараться достигнуть дучшаго решенія дела. Впрочемъ я въ отношении къ графу дъйствую, какъ прежде. Третьяго дня послаль въ нему (также и во владывъ окончательное мое мивніе по дълу о снятіи сана" (1314).



Не наши только, но и церковныя дела отпаленнаго Востока служать предметомъ дружеской бесёды митрополита съ наместникомъ. Въ 1858 году по поводу статьи Неклюдова митрополитъ высказываеть свои мысли о положени дълъ на Востокъ. "Г. Невлюдовъ пишеть благонамфренно. Правда, что греческое духовенство по нуждъ собираетъ деньги, какъ оборонительное оружіе противъ турокъ, но правда и то, что многое собранное для перви идеть по рукамъ родственниковъ владыкъ. Примъры очевизны и многочисленны. Не надобно порицать, но нужно иногда скромно посовътовать, и съ осторожностію давать деньги. Что г. Неклюдовъ говорить, будто образование арабскаго и словенскаго духовенства полъ начальствомъ греческихъ патріарховъ было бы государство въ государствъ — сего нельзя признать справедливымъ. Можно было имъть арабскихъ священниковъ п словенскихъ епископовъ образованныхъ способныхъ наставлять единоплеменныхъ, но также послушныхъ патріарху. Что учреждать намъ въ Палестинъ мъста и учрежденія церковныя самостоятельныя можетъ быть вредно для согласія съ греческою іерархією, это правда. И что послать въ Іерусалимъ епископа, а не архимандрита, сомнительно, лучше ли первое последняго. Архинандрить меньше бы кололь глаза тамошнимъ и непріятность, сдъланная архимандриту, менъе была тяжела для насъ. нежели савланная епископу. А полезное вліяніе иметь могь. бы хорошій архимандрить не менве, какъ и епископъ. Посыцка архимандрита меньше бы давала случая иностраннымъ кричать п разстроивать турокъ крикомъ, что это наша пропаганда, и что мы ищемъ усилиться въ Турціи религіозно, чтобы усилиться политически, и разрушить магометанство и государство турецкое вывств" (1239). Въ церковныхъ двиахъ Востока митрополиту приходилось принимать дъятельное участіе. Въ 1858 году отъ него потребовали мижнія о преобразованіяхъ въ константинопольскомъ патріархать. "Въ началь сего мъсяца мнъ присланы были двъ записки о преобразованіяхъ въ константинопольскомъ патріархать. Теперь часть сихъ преобразованій видна въ въдомостяхъ, — избраніе патріарха, сверхъ церковнаго, народное. Требовано отъ меня мивніе скоро. Не прошло ивсколько дней, напримъръ 6 и 7, въ которые я не могъ совсъмъ приняться за сіе дъло. И потому съ поспъшностію окончиль 11 и послаль

12 дня. Положеніе восточной церкви трудное, и, по всему видимому, безъисходное, если не простретъ Свою руку кръпкую Объщавый неодольніе и вратами адовыми церкви своей (1252).

Печальнымъ рисуется положение церковныхъ дълъ на Востокъ по письмамъ Филарета. "Печальны въсти о православныхъ въ Турцін; пишеть онь въ 1858 году; и есть горе оть своихъ. Греческое духовенство въ Болгаріи изгнало болгарскій языкъ изъ городовъ и священнослужение на славянскомъ. Нъкоторые городскіе болгары всладствіе сего накоторымъ обра-зомъ огречились, и черезъ то нарушено единомысліе съ сельскими. Но датинская пропаганда старается воспользоваться симъ несогласіемъ. У насъ возбуждается о семъ забота: но действовать теперь труднае, нежели было прежде" (1208). Въ 1859 г. митрополитъ сообщаетъ, что "патріарха іерусалимскаго долго звали, и не могли дозваться изъ Константинополя въ Іерусалимъ. Вдругъ онъ поднялся, и объявилъ: иду умърить русскаго епископа. Въ донесеніи преосвященнаго мелитопольскаго есть выраженія: злоба патріарха. Съ консуломъ у преосвященнаго мелитопольскаго война. Арабы очень хорошо приняли преосвященнаго Кприлла, и прислади жалобу на патріарха. Но кто можетъ исправлять патріарховъ?" (1276). Въ 1860 году Филаретъ пишеть: "Въ греческой јерархіи есть бользиь не легче ересей. Недавно при выборъ въ патріарха, въ собранія патріаршаго мъстоблюстителя, членовъ синода и національнаго собранія, по точнымъ словамъ извъстія, архіерей архіерея взяль за вороть, архіерен архіеренмъ наносили удары, крикъ привлекъ постороннихъ. Донесли туренкому правительству; и на другой день присланъ былъ военный отрядъ на случай нужды — прекратить войну избирателей патріарха. Простите меня, что я высказаль сіе горькое изв'ястіе, и не передавайте его другимъ" (1349). Въ 1867 году горькія в'ясти шлеть митрополить нам'ястнику о двяахъ въ Константинополв. "Раздвяите со мною печаль о домв Божіемъ. Прочитайте въ прилагаемыхъ листахъ статью: Удаленіе патріарха Софронія отъ константинопольскаго престола. Сперва нъсколько членовъ синода востали противъ патріарха за то, что онъ не хотелъ рукоположить въ епископа человека, носящаго на себъ черты не сообразныя съ симъ саномъ; потомъ весь синодъ и смъщанный совъть обвинили его предъ турецкимъ правительствомъ, и не нашлось защищающаго. Но прощальная ръчь его въ перковномъ духъ, и показываетъ человъка, котораго надлежало бы беречъ для церкви, хотя бы онъ и допустилъ нъкоторыя погръшности въ своемъ управленіи. И въ какомъ безнадежномъ видъ показана вообще іерархія патріархата! По другимъ, не печатнымъ извъстіямъ, слышу, что есть митрополитъ благонадежный для патріаршаго престола: но очень мало надежды, чтобы его выбрали. А западная пропаганда усиливаетъ дъйство льсти. У меня вырвалось было слово къ патріарху Софронію, но не ръшился послать: частію потому, что чрезъ это я вышелъ бы иъсколько изъ своихъ предъловъ, частію потому, что оно можетъ огласиться и возбудитъ негодованіе въ людяхъ страстныхъ, вмъсто того, чтобы безпристрастно разсудить о безпристрастномъ словъ" (1646).

Не церковныя только дела служать предметомъ живаго обмена мыслей между митрополитомъ и намъстникомъ, но и событія жизни общественной и политической. Мы здёсь познакомимъ читателей съ отношениемъ Филарета къ болъе крупнымъ явленіямъ нашей гражданской жизни, которыя возбуждали въ немъ особенно живой интересъ. Въ концъ пятидесятыхъ годовъ въ нашемъ обществъ мы видъли значительное распространение спиритическихъ мифиій. Этимъ спиритизмомъ увлекались и высшія духовныя дица. Въ одномъ письмѣ митрополить высказываеть сожальніе, что есть преосвященный, который смотрыль на стологадание съ надеждою, а не опасениемъ. Отношение митрополита къ этому явленію общественной жизни представляеть намъ много любопытнаго. Въ началъ онъ посмотрълъ на это явленіе, вакъ на суевъріе обычное. "Помнится, говорилъ я вамъ, что нынъ путемъ изследованія природы заходять въ область волшебства. Прочитайте еще примъръ сего въ фельетонъ нынъшняго дня полицейской газеты, подъ заглавіемъ о гадательныхъ машинахъ. Мит приходить на мысль, не снестись ли съ начальствомъ, чтобы не учили народъ суевърію, но и то думаю, что гадательныя книги много лють печатаются и продаются, и Св. Синодъ не обращаль на сіе вниманія" (939). Но познакомившись ближе съ спиритизмомъ, митрополитъ отнесся къ нему иначе. Значительное распространение ворожбы столами побудило его написать объ этомъ записку и послать въ Петербургъ. Записку эту

слушала Госуларыня Песаревна, изъявила удовольствіе, вельда благодарить митрополита и представить ей два списка, одинъ для нея, а другой, чтобы послать къ Государынъ Императрицъ (949). Записка Филарета была напечатана, многіе вразумились и оставили стологаланіе. Но и послъ того онъ постоянно съ особеннымъ вниманіемъ сдедидь за этимъ новымъ явленіемъ въ общественной жизни. Онъ уже смотритъ на него не какъ на суевъріе, а какъ на такое явленіе, которое требовало наученія и побуждало быть на стражъ. Онъ собираетъ свъдънія о спиритическихъ явленіяхъ и спращиваеть мятнія у намъстника. Онъ читветъ французскіе журналы, въ которыхъ писалось о спиритизмъ. "К. С. М. 10) присладъ мнъ на сихъ дняхъ книжку французскаго журнада подъ заглавіемъ: Мода, въ которомъ по странному смішенію діль и понятій пишуть и одблахь редигін и церкви. Въ сей книжкъ напечатано письмо о вызывании духовъ посредствомъ столовъ. Писатель говорить, что онъ повъриль возможности сего только по строгому личному изследованію. Разсказываеть примітрь, что посредствомъ стола одинъ. за 12 лътъ умершій, просиль отслужить за него семь литургій. Въ заключение сей писатель говоритъ, что открывается для изсявдовація новый океань, который имбеть свои бури и бездны; и что кто пустится безъ компаса и управленія, и будеть водиться дюбопытствомъ и страстями, тотъ попадетъ въ руки духовъ обмана и зда и погибнеть. Въ следующемъ письме онъ объщаеть указать средство противъ обмана" (960). "Что папа осудиль стологаданіе, нишеть митрополить въ другомъ письмь, я слышаль. Но недавно читаль противь стологаданія окружное посланіе французскаго епископа, въ которомъ онъ о судв папы не упоминаеть. Онъ говорить, что мертвыхъ вопрошать не позволено; и приводить извъстныя слова Моисеевы; и что съ злыми духами говорить опасно: но потомъ говоритъ, чтобы не думали, что онъ признаеть ръшительно сін сношенія; это, говорить, дело воображенія: а наконець опять говорить, что это хитрость сатаны. Будущее, говорить, есть внига запечатанная семью печатями, которой никто не можетъ прочитать ни на



<sup>10)</sup> Кн. Сергьй Мих. Голицынъ.

вемлів, ни на небів. Это, по моему мнівнію, неправильное толкованіе апокалипсическаго видінія; и о будущемъ вообще напрасно епископъ приписываетъ небу столько же невіздінія, сколько землів. По сему смішенію мыслей, я не приняль мысль Андрея Николаевича, чтобы сіе посланіе перевесть и напечатать (969).

Одинъ прівзжій изъ Петероурга разсказываеть митрополиту: "Одинъ рускій находящійся въ Америкъ при консульствъ, невърующій увидъль на ломъ надпись: здъсь можно говорить съ умершими, и пошедъ въ домъ нашелъ старика съ гадательнымъ столомъ, который не писалъ, а отвъчаль стукомъ. Испытующій. устраняя обманъ, отставилъ столъ въ сторону и спрашивая получиль отвъты, что съ нимъ говорить умершій его дяди, что онъ находится не въ лучшемъ состояніи, въ шестой степени воздуха, и что за него надобно молиться. На вопросъ: Кто долженъ молиться? вопрошающій произнесъ нъсколько именъ и получилъ неясные отвъты, а когда наименовалъ свою мать. столь трижды удариль ногою и вспрыгнуль. Съ сего времени испытатель сделался верующимъ. Какъ вы о семъ разсуждаете?" (964). Любопытная переписка объ этомъ предметь продолжается целый годь. Въ последнемъ письме митрополить раз, сказываеть наместнику объ одномъ помещике стологадатель, который по рецептамъ стола успашно лачилъ больныхъ, но потомъ повредился въ умъ" (1007).

Въ письмахъ есть нъкоторыя данныя для характеристики отношенія Филарета къ важнъйшему дълу прошлаго царствованія—освобожденію крестьянъ. Митрополить принадлежаль къ числу лиць, въ которыхъ это великое дъло возбуждало болье опасеній, чъмъ надеждь. Въ 1857 сообщая слухъ о предполагаемой реформъ митрополить пишеть: "прівзжающіе изъ Петербурга сказывають, что тамъ сильный говоръ объ измъненіи положенія крестьянъ. И дважды мнъ сказывали, но не знаю, изъ какого источника почерпнули свъдъніе, что преподобный Сергій явился Государю императору, и далъ наставленіе не дълать сего. Господь да сохранить сердпе царево въ руцъ Своей, и да устрочть благое и полезное" (1187). Въ началъ слъдующаго года онъ пишеть: "въ Австріи новое устроеніе крестьянъ, которому наше хочеть быть подобнымъ, не оказалось удачнымъ. Нъко-

торыя земли, которыя по власти помъщиковъ обработывались. по свободъ врестьянъ остаются необработанными. Усвоенныя крестьянамъ усальбы продаются съ акціона, за неуплату податей: следственно умножается нищенство. Но у насъ, кажется, могло бы лучше быть, еслибы добрые помъщики хорошо растолковали дело крестьянамъ, и постановили съ ними обдуманныя соглашенія. Одинъ помъщикъ призваль старшинъ своихъ крестьянь, даль имъ прочитать, что предложено отъ правительства, и хотя первое слово ихъ было: лучше по старому, но видя необходимость они стали разсуждать о соглашении. Помъщикъ предложилъ имъ усадьбы не съ выкупомъ, а въ даръ: потомъ назначилъ сколько имъ даетъ земли для обработыванья, съ какою платою за десятину, а находящуюся у него помъшичью запашку вызвался обработывать наймомъ: и они соглашаясь на прочемъ, о послътней статью сказади: нъть, баринъ, разоришься: наемъ вольныхъ людей будеть дорогь: и сважи. чтобы мы сію долю обработывали тебъ какъ прежде; это намъ не тяжело. Такъ продолжая соглашение, они составили правила, въ которыхъ взяли предосторожности и противъ разстройства отъ своеводія. Еслибы такъ вошли въ дело лучшіе: и у худшихъ оно могло бы устроиться съ меньшимъ опасеніемъ вреда. Но многіе ли поймуть и постараются?" (1193).

Въ слъдующемъ письмъ говоря, что онъ не думалъ васаться дъла врестьянъ, митрополитъ пишетъ: "и не мое дъло, и трудно представить, что можно было бы благонадежно сдълать; когда дъло получило ходъ, возвратиться неудобно, призванные дъйствователи не видятъ, что дълать, и между ними нътъ единства. Надобно молиться, чтобы Господь наставилъ ихъ из истинное и полезное" (1194). Въ годъ уничтоженія кръпостнаго права митрополитъ сообщая извъстіе о томъ, что въ государственномъ совътъ большинство было въ пользу малаго надъла земли крестьянамъ, но утверждено митніе меньшинства въ пользу большаго надъла, прибавляетъ: готовятся къ объявленію. Оскудъніе надолго, или не надолго, кажется неизбъжно. Да спасетъ Господь отъ большаго нестроенія" (1873).

Изъ важныхъ событій въ политической жизни нашего отечества предметомъ оживленной беседы митрополита съ намъстникомъ служатъ военныя событія 50 годовъ. Въ письмахъ, относящихся къ

этимъ событіямъ, особенно ярко рисуются нъкоторыя черты великой личности святителя. Туть выступаеть прель нами горячій патріоть, съ самымъ живымъ и сердечнымъ участіемъ следившій за ходомъ брани, "брани народа Божія съ язычниками", сидьно бодъвшій душею при нашихъ неудачахъ, и вмъсть тонкій подитикъ. проницательный взоръ котораго ясно разбиралъ сложныя политическія отношенія. "Правда, что непріятна первая въсть войны, писаль митрополить въ ноябръ 1853 г. Говорять, генераль Ермоловъ давно представляль, что этой криностив, которую теперь разрушили турки, не следовало существовать. Не нравится мив и то, что въ первомъ донесеніи о начатіи войны князь Воронцовъ сравниваетъ ее съ войною 1812 года (949). Митрополить съ неудовольствіемъ говорить о самонадівнности военачальниковъ. "Жаль конечно, что военачальники въ самонадъя, нін думають найти силу, а не въ надеждв на Бога. Думають, что дерзость слова принадлежить храбрости. Не такъ думають добрые воины. Замъчено, что Веллингтонъ въ донесеніяхъ о побъдахъ никогда не говорилъ о славъ, но о исполнении долга (959). Въ одномъ письмъ онъ изъявляеть скорбь, что встратилось отъ лица Государя въ похвалу воинамъ изречение: горжусь вами. "Нътъ ли средства редактору царскихъ мыслей подать мысльчтобы онъ, составляя выраженія, испытываль ихъ вопросомъ, будуть ли онв въ гармоніи съ благочестивымъ царскимъ духомъ" (1073).

"После истребленія турецкой эскадры все англійскія газеты возопіяли противъ Россіи. Говорять, королева требовала отъ министровъ дознанія, отъ чего это, когда Россія въ союзе съ Англіею, и ничемъ не оскорбляеть Англіи. По дознаніи оказалось, что это по возбужденію отъ лорда Палмерстона. Королева, говорять, поблагодарила его за службу, и сказала, что не иметь въ ней боле нужды. Теперь пишуть, что онъ выходить изъ министерства, якобы по несогласію съ прочими министрами относительно парламентской реформы. Если это правда: да спасеть Богь королеву. Но можно опасаться, что Палмерстонъ составить сильную оппозицію, и низвергнеть нынешнее министерство, и тогда могуть быть последняя горша первыхъ" (960). Марта 4 1855 г. митрополить писаль: "гласомъ силы возгремь Господь надъ Россіею. Но мы, какъ сопутники Павла къ Да-

маску, поражены слышаніемъ гласа, и не разумвемъ, что онъ глаголеть. Не соединить ли Госполь съ поражениемъ и нъкоторое исивление? Много раздражали Европу, взводя вину разторовъ дично на покойнаго Государя: нынашній приходить невинною тушею, и противъ него нечего сказать. Не опомнятся ли народы, и не подумають ли, что напрасно разоряють сами себя? Но сомнительно. Лавно видны примъты, что готовится общій заговоръ Европы противъ Россіи: онъ усивваеть мелленно, но не останавливается. Новая примъта въ томъ, что Англія и Франція не хотять ясно сказать, какъ разумъють предварительные пункты мира. Не признакъ ли это, что готовятся дать имъ, какъ можно, здое тодкованіе. Обрати ны Господи, и обратимся, и помодимся, и спасемся" (1026). "Надежды о миръ поколебались, чего и прежде опасаться надлежало, писаль святитель въ следующемъ месяце. Австрія все говорить о мире: и собрада армію, какой никогда не имъда, и заключила договоръ съ нашими врагами. Теперь она трактуеть о миръ: въ то же время вновь учреждаеть у себя военное министерство. Это ди миролюбіе? Никогда столько не говорили о миръ, какъ въ последніе два года. Не это ли время, о которомъ сказано: егда рекуть миръ и утверждение и проч. Борьба около Севастополн усиливается, и можеть сделаться решительною. Господи, спаси царя, воинство и царство" (1034). Получивъ въсть о паденіи Севастополя митрополить писаль: "а моя душа прискорбна есть. Праздники наши Господь обращаеть въ плачъ. Вчера священнослужение совершалъ я съ миромъ, не зная въсти, уже распространявшейся. Но вошедъ къ генералъ-губернатору къ объду, встръчаю слова: какан печальная въсть! Спрашиваю, что это значить, и узнаю о паденіи Севастополя. Хотя это не совствив неожиданное, и и думаль и прежде, что не надежно устоять ему, по чрезвычайно сильнымъ разрушительнымъ средствамъ враговъ, дъйствующимъ на одно средоточіе: но тъмъ не менъе сильно поразила меня сія въсть, съ возникающими отъ нея мыслями о последствіяхъ" (1052).

Письма знакомя насъ съ воззрѣніями ведикаго іерарха на современные вопросы и событія заключають не мало замѣтокъ, медвихъ извѣстій, важныхъ преимущественно для характеристики отношенія Филарета вообще къ своему времени. Митрополиту

при его строгомъ направленіи, при его критическомъ взглядф на вещи многое не нравилось въ современной жизни, но особенно возбуживло въ немъ неловольство время съ конца 50 годовъ, когда въ жизни сказались новыя въянія, новое направленіе. Въ письмахъ, писанныхъ съ конца этихъ годовъ мы встовчаемъ такіе отвывы его о времени. "Страшно темное время. Претыкаются и тв. которые кажутся хорошо визящими" (1207). При многихъ нынъ случаяхъ представляется мнъ, что туманъ и и облака сгущаются надъ нами; и надобно опасаться грома (1211). . Что говорить комета, писаль митрополить въ 1858 г., въдаеть премудрость Божія. Непріятное говорить не одна номета" (1226). Въ 1863 г. онъ писалъ: "братія, да внимаемъ и времени сему, чтобы возбуждать себя отъ небреженія и дреманія. Шатаются языцы. Людіе поучаются тщетнымъ. Изъ христіанскихъ обществъ исходять мужіе, глаголюще развращенная. Безразсудныя хуленія превозглашаются, какъ мудрость. Соблазнъ и беззаконіе открывають себв широкіе пути" (1493). Еслибы позволительно было предаваться уныню, то въ какое глубокое уныніе надлежало бы придти при возарвніп не на одинь какой-нибудь случай; но на все, или по крайней мъръ на многое, что около насъ! " (1576). "Дивлюсь и нередко нынешнему времени, въ которое люди, при возрастающіе повидимому образованности, оказываются не такъ осмотрительными въ поступкахъ, какъ въ прежнее время; и даже тв люди, при возрастающей опытности, являются менве основательными, нежели за нъсколько лъть. Это примъчается и въ маломъ и въ великомъ" (1535).

Что же въ современной жизни возбуждало особенно недовольство въ святитель? Изъ писемъ видно, что онъ крайне недоволенъ былъ современной литературой, въ которой отразился духъ и направление времени. "Если хотя за одинъ годъ взять все худое изъ свътскихъ журналовъ и соединить, то будетъ такой смрадъ, противъ котораго трудно найти довольно ладана, чтобы заглушить оный, писалъ митрополитъ въ 1862 г. (1421). По поводу одной газетной статьи онъ пишетъ: "статья изъ газеты дурна, кощунственна: но одна ли? Печатаютъ и худшее. И трудно, нътъ средствъ противодъйствоватъ" (1428). "Вы говорите: неужели не уймутъ цензуру? Хотятъ дать ей еще больше свободы. Да и теперь, даже духовную цензуру петербургскую не

**умъють** поставить въ порядокъ" (1431). Митрополить высказываеть не разъ недовольство направлениемь и духовной литературы. "Непонятно равсуждение преосвященнаго Инкокентія, что не постигній 50 леть можеть священнодействовать, но не можеть учить. По страннаго времени ведва Госполь дожить моему недостоинству. Странныя сужденія учащаются въ міръ: но къ удивденію и скорби, также и въ нашей братіи. Владыка кіевскій въ словъ къ священнослужителямъ (епарх. въд. № 3) совершенно савачеть правиламь нынышней обличительной литературы. рвако порицая неисправности въ Богосдужении, и не обращая вниманія на то, что есть и доброе, и выставляеть преимущество раскольниковъ и молоканъ. Архимандрить Антонинъ предлагалъ вселенскому патріарху устропть боргарскую церковь, какъ греческая у англичанъ въ Мальтъ, гдъ четыре архіерея погодно начальствують надъ іерархію, чему ніть примівра, какъ только Кајава, архіерей лъту тому" (1381). И миз не понравилось іерусалимское письмо въ Духовной беседе. Страшно темное время Меня спросиди, что я думаю о статьяхъ въ Духовной беседе противъ ісвунта Гагарина. Я отвичать, что первая, какъ вступленіе, была хороша: а во второй нельзя одобрить укоризнъ: ибо онъ только раздражають, а ничего не доказывають. На сіе мив отвъчали, что одно слово прибавилъ самъ владына. Какое? Было написано къ језунтамъ: вашь ордень: поправлено: вашь встми презираемый ордень. Остаюсь при своемъ мивніи, что дучше бы не поправлять такъ (1207). Прочитайте въ априльской книжкъ Христіанскаго чтенія страницы 293 и 294. Что вы думаете о выры, которая не постыдила языческій мірь и сдвдала его обладателемъ вселенной? Тамъ сказано также, что приношеніе моавитскимъ царемъ въ жертву своего сына было двломъ въры и оно спасло моавитянъ" (1211). Посылая намвстнику для прочтенія Письма о христіанской жизни митрополить не одобряеть изложение мыслей въ нихъ. "Мив кажется, двва, истина христіанская можеть получить и благольпиню одежду размышленія и слова возвышеннаго, и скромную одежду слова простаго; но достоянству ея не соотвътствуетъ одежда лоскутная и съ грязными пятнами слова низкаго и небрежнаго, кавово мъстами въ сей книжкъ. Разсудите мой помыслъ, который приходить мив и о другихъ внигахъ духовнаго содержанія, изпешренныхъ неблагороднымъ языкомъ новъйшей простанородной словесности" (1254).

Митрополить неодобрительно отзывается о новой системв воспитанія. Что нынашнее воспитаніе располагаеть къ своеволю, это правла. Я нередко дивлюсь, съ какою важностію и самостоятельностію велуть себя малольтнія діти при родителяхь. и сін какъ булто не смъють прикоснуться въ нимъ" (854). Не сочувственно отнеся митроподить и къ новымъ методамъ обученія, которыми такъ гордилась современная педагогія. "Удивительныя дела бывають на свете. Жили, жили на свете люги прежде насъ; жили, жили на свъть мы гръщные: наконецъ въ 1857 году узнаемъ, что мы не умъемъ учиться грамотъ! Нашель и указанный вами листь Петербургскихъ въдомостей, и прочиталь сказаніе объ азбучной премудрости Золотова. Въроятис, въ сворости обученія много участвуеть искусство учителя возбуждать внимание и охоту учениковъ. Можеть быть, успъхъ и окажется удовлетворительно. Но отъ разныхъ выдумовъ скороспълаго ученія граммативи замічается то послідствіе, что скоро выучившіеся не внають грамматики и худо владыють языкомъ. Систематически учащіеся грамматикъ имъють болье труда: за то узнають правильный языкь во всехь оттенкахъ его, и привыкаютъ свободно владеть обилемъ языва" (1185). Многое и въ дъйствіяхъ власти гражданской и духовной не нравилось митрополиту. Въ письмахъ онъ не разъ высказываеть недовольство темь, что гражданскія власти, делая уступку времени, не оказывали никакого противодъйствія и относились съ равнодушіемъ къ тому, въ чемъ внимательный взоръ охранителей усматриваль великую опасность. "Вы говорите, что на церковное достояніе жадно посмотрять разв'я красные глаза. Сихъ-то глазъ и надобно опасаться. Они проглядывають. Слышали о самоуправленіи студентовъ московскаго университета? Они сказали: хотимъ устроитъ восересныя школы: начальство безусловно повиновалось сему. Но потомъ усмотрено, что иные изъ нихъ учатъ не доброму, и положено учредить надзоръ. Студенты сказали: не хотимъ надзора; а если хотять надзоръ, мы оставляемъ дело. Начальство и противъ сего не оказало неповиновенія" (1373). О ділів университетскихъ студентовъ довольно рано говорено было начальству, что на 10\*

оное надобно смотръть глубже, и искать основание его въ землъ. Не знаю, не върили ль сему мивнію, или не пронивли въ дело. Сегодня слышаль я, что между ими есть изъ нихъ же комитеть. который угрозами и насильственными мёрами держить ихъ въ повиновеній изъ страха. Кажется, должностныя лица не знають, что знаетъ молва. Печально то, что видимъ; и пани печально то, что видяще не видятъ (1410). Варшавскій въсти печальны, писалъ митрополить въ 1861 г., но и домашнія не лучше. Неблагонамъренные хитры, смълы, взаимно соединены: защитники порядка недогадливы, робки, раздълены" (1413). Сообщая извъстіе, что петербургскіе гимназисты пили шампанское изъ священныхъ сусудовъ, митрополить замвчаеть: "что было во Франціи по низверженіи законнаго правительства: то у насъ при законномъ правительствъ (1437). "Требуется отъ меня многое: но недостаеть и силы и времени. И за великое, и за малое нужно бороться. Раскольники преувеличивають свои требованія: а отъ насъ требують все уступокъ. Въ Петербурга на Пасхъ открыть театръ; требують того же въ Москвъ: надобно спорить. Въ въдомостяхъ публиковано въ самый день Пасхи представленіе въ циркъ: вчера писалъ споръ, и еще не имъю отвъта. Быль публиковань концерть, и полагалось: достойно есть, и: первый поцелуй и проч. въ промежуткахъ пенія показывать плащаницы, хоругви и проч. Я писаль къ генераль-губернатору благовременно и не получилъ отвъта" (1539). Филаретъ считалъ своимъ долгомъ бороться со зломъ времени, хотя и не надъялся на успъхъ. "Что дешевое вино губительно дъйствуетъ на народъ, это сими именно словами написалъ я въ отчетв епархіальномъ Святвишему Синоду, и присовокупиль доказательства. То же писаль я о безиравственных вредищахъ и о безвърной и безиравственной литературъ; и въ заключение сказалъ: объ охранительномъ дъйствованіи законодательными и административными мірами, уповательно, Святвішій Синодъ простреть предстательствующій и умоляющій гласъ къ державному защитнику церкви. Но писать сіе побудила меня обязанность, а не надежда успъха" прибавляеть митрополить (1535). И въ дъйствіяхъ власти духовной многое не нравилось митрополиту. "Возвращающіеся изъ Петербурга говорять, что многое тамъ дълается не съ такою стройностію, какъ прежде, писалъ митро-

полить въ 1866 г. Выраженіе: священный обрядь, вивсто написнованія такиства, не могли не замітить многіє внимательные въ православному ученію, и конечно со скорбію: но слово пролегьло и не возвратить его. Думаю написать о семъ въ Петербургъ: но примуть съ неудовольствиемъ: и едва ли со винивніемъ для будущихъ случаевъ. Предъ муропомазаніемъ ведикой вняжны въ указъ Св. Синода написано было, чтобы молебенъ въ Москвъ быль въ одинъ день съ совершениемъ таниства, и что о времени совершенія поручено оберъ - прокурору послать мив телеграмму. Но такой телеграммы не было. Хорошо случилось, что я предварительно не надъядся на телесрамму, и назначиль часъ молебствія догалочно. Госполь да даруеть Государю императору благоразсудительныхъ ји тщательныхъ исполнителей его воли" (1638). Высказывая неловольство на то, что Св. Синодъ почему-то вздумаль отъ всёхъ архіереевъ требовать послужныхъ списковъ, митрополить прибавляеть: донынъ Св. Синовъ самъ озаботился о нашихъ послужныхъ спискахъ и, кажется. это было въ порядкъ. Нынешній векъ не думаеть, что не только о дёлахъ и словахъ предшественниковъ, но и о модчанін, неизлишне размышлять, почему это было такъ" (1010). Изъ писемъ видно, что митрополить былъ недоволенъ отношеніями къ нему Петербурга. Не разъ онъ жадуется на то, что изъ Петербурга дають много дъль, изъ которыхъ "нъкоторыя для него походять на загадки", не разсуждая "что спасеніе во мнозъ совъть и что за шесть соть версть менве удобно понимать другь друга, нежели лицемъ къ лицу"; и потомъ "иногда, какъ примътно, недовольны не только моимъ двломъ, но и мною ". Потому что нъкоторые люди своими пристрастными глазами смотрёть заставляють и другихъ". Въ современной жизни митрополить усматриваль и такія явленія, которыя действительно способны были возбуждать самыя мрачныя мысли. "Мрачные виды продолжаются и обновляются", писаль онь въ 1862 году. Изъ Петербурга предостерегають меня, чтобы случившееся тамъ не повторилось въ Москвъ. Подземные люди въ Исакіевскомъ соборъ служили панихиду по болярахъ Иванъ, Петръ и Өедоръ: и послали письмо къ митрополиту, увъдомияя, кто служиль, и объясняя, что бояра суть разстрълянные, и изъявляя намъреніе продолжать такія панихиды и въ другихъ городахъ: я сказать свромно здёшнимъ священникамъ и говорю вамъ: если придутъ неизвёстные люди служить панихиду по неизвёстнымъ, то сказать: мы не знаемъ христіански ли сіи люди жили и скончались, потому сомнёваемся поминать ихъ; поминайте тамъ, гдё о нихъ есть извёстность. Два раза уже разсказывали мнё, что въ домё пормскаго архіерея найдена типографія провламацій и напечатанныя прокламаціи, разложенныя въ одной комнате для-просушенія. Подобный случай въ Кіевѣ вамъ извёстенъ. Скажите о семъ ректору академін. Подземные люди вьють себѣ гнёздо у духовенства, вёроятно и потому, что здёсь менёе могутъ подозрёвать, и частію потому, чтобы въ случав открытія, очернить духовенство, разрушеніе котораго есть одна изъ цёлей ихъ дёмствованія (1449).

Въ настоящей стать в мы причели только часть изъ той массы матеріала, которая находится въ письмахъ митрополита къ намъстнику. Но думаемъ, приведенныя нами извлеченія изъ писемъмогутъ показать, какой заключается въ нихъ богатый источникъдля характеристики митрополита Филарета и его времени.

A. 5.

## ИЗЪ ПОСЛАНІЯ

## преосвященнаго Никанора, архіенискона Херсонскаго и Одесскаго,

къ Херсонской паствъ, по поводу празднованія 900-льтія со времени крещенія русскаго народа при святомъ равноапостольномъ великомъ князъ Владиміръ.

Возлюбленнымъ о Христв чадамъ святыя Херсоно-Одесскія церкви о Господв радоватися.

Въ текущемъ 1888 году, именно нынв, исполняется 900-лютіе со времени врещенія русскаго народа при святомъ и благовърномъ князъ Владиміръ. Въ память особой милости Божіей, оварившей русскую землю свътомъ истинной въры, какъ и подвитовъ святаго равноапостольнаго князя Владиміра, ваботами котораго было впервые положено твердое основаніе христіанскому просвъщенію русскаго народа по ученію православной восточной церкви, Святьйшій Синодъ призываетъ всъхъ върныхъ чадъроссійской церкви къ торжественному принесенію Господу Богу благодарственной молитвы и къ прославленію святаго равновпостольнаго внязя Владиміра, нареченнаго во святомъ крещеніи Василіемъ. Се нынъ время благопріятно всему россійскому народу воспомянуть и благодарнъ предъ Господомъ Богомъ исповъдать тъ ведикія блага, каковыя святая православная въра принесла нашему христолюбиному отечеству.

"Азъ есмь доза" (виноградная), въщаетъ Господь нашъ Іиссусъ Христосъ (Іоан. 15, 5), "вы же рождіе" (вътви). "Иже будеть во Мнъ и Азъ въ немъ; той сотворить плодъ многъ: яко безъ Мене не можете творити ничесоже". А святый апостолъ Павелъ изображаетъ присоединеніе язычниковъ въ церкви Христовой подъ видомъ привитія дикихъ вътвей въ живоносному корню маслины, причемъ привившіяся вътви становятся общниками корня и сока маслины (Рим. 11, 17).

Припомнимъ что было до крещенія Руси при святомъ князъ Владиміръ въ вынъшней русской земль? По великому ея пространству, на узкой полосъ отъ устья Дуная по Дивпру и Волхову до истоковъ Волги жили въ язычествъ разрозненныя племена славянскія, а во встать прочихъ странахъ обитали племена дитовскія, финскія, тюркскія, монгодо-татарскія, китайско-манчжурскія и другія, то совершенно несродныя, то враждебныя славянству и христівнству. Крещеніемъ же Руси при святомъ Владимірт не только самъ русско-славянскій родъ привился къ животворному древу Христовой церкви, но послужилъ посредникомъ привитія къ тому же древу и многихъ другихъ народовъ. Причемъ чрезъ крещеніе не только самъ русскій народъ, но и другіе чрезъ него стади причастниками корня и сока сей животворной маслины. Чрезъ крещение русский народъ сталь вътвью Божественной виноградной дозы, Христа Господа нашего, а пребывая во Христв и имвя Христа въ себъ, сталъ приносить много и плодовъ духовныхъ. Разростаясь самъ въ великое древо, онъ проникъ своими вътвями до береговъ Дуная, до сердцевины Польши, до граней Финляндіи, оттуда до Камчатки, до глубинъ Китая, до подножія Гималая, до сердцевины древней Арменіи, пуская свои поросли до западнаго брега и новаго свъта. При этомъ проникающая и воодушевляющая его святая православная въра созидала, укръпляла и хранила не только духовно-цердовную, но и народно-государственную жизнь нашего отечества.

Купель святаго врещенія при равноапостольномъ внязв Владиміръ была двиствительно "банею павибытія" дли нашего народа, была дли него иного житія началомъ, преобразуя не только внутренній, но и внъшній бытъ его въ духъ Христовомъ. Начиная съ болъе внъшнихъ способовъ вліянія на русскій народъ, Святая Христова въра содълала его наслъдникомъ великихъ ду-

хованих богатствъ, завъщанных Христомъ и впостолеми, чевоенныхъ и сохраненныхъ православными христолюбивыми гренами. приспособленныхъ къ нашему усвоенію и употребленію трудами первоучителей словенскихъ, святыхъ равновностольныхъ Менодія и Кирилла. Съ върою Христовою приняли мы отъ грековъ книги Священнаго Писанія и богослужебныя, первовные и монастырскіе уставы, номованонь и кормчую, азбуку и церковныя првческія знамена, накъ и самые напрвы, иконопись и архитектуру, древнія літописи и исторію, какъ и всю литературу древняго образованнаго міра, какъ и весь склать міросозернанія, выработанный мудростію древняго міра, очищенный Христовою верою. Съ верою Христовою мы получили въ лице іерарховъ образованнъйшаго въ то время единскаго народа не только врестителей, всенародныхъ нашихъ врестныхъ отцовъ, воспрієвниковъ оть вупели крещенія, но и нашихъ огласителей, наставниковъ и руководителей въ Христовой въръ, духовныхъ пъстуновъ нашей всенародной юности. Со дня врещенія Руси св. церковь стала и въ продолжение многихъ въковъ была единственнымъ учителемъ и училищемъ нашего народа, единственнымъ для него источникомъ просвъщенія, руководителемъ нравовъ, образователемъ сердца и высшихъ вкусовъ.

Подъ руководствомъ настырей и учителей церковныхъ, русскій народъ рось и мужаль, воспитываясь почти исключительно въ наказанія и ученіи Господнемъ, такъ какъ свётскаго обученія, до императора Петра великаго, у насъ и не было. Церковное обучение народа было, по слову св. апостола, не тълесное, было обучениемъ только благочестію, но благочестіе на все полезно. Въ самой церкви учение благочестию совершалось не столько проповъдими или катихизическими бесъдами, сколько строемъ богослуженія, чтеніемъ слова Божія, святоотеческихъ писаній и житій святыхъ. При такомъ способъ ученія спрашивалось не столько то, много-ль кто выразумель изъ неисчерпаемой глубины церковно-христіанской мудрости, сколько то, чтобы каждый въ дътской простоть сердца въроваль Евангельской проповеди и располагаль, по вере церкви, весь распорядовъ своей жизни. И влінніе такого ученія было огромно, было и глубоко, и всесторонне. Церковь имъла самое неотразимое вліяніе на весь укладъ народной русской жизни, выработавъ въ русскомъ народъ тотъ складъ основныхъ понятій и міровозэрѣнія, нравовъ и обычаєвъ, общенародныхъ привязанностей и стремленій, который лежитъ въ глубочайшей основъ православнаго отечества нашего даже донынъ.

Какъ напр. распредвляется среди нашего народа обывновенный день? Не стольно по часамъ, которыкъ русскій народъ в не въдалъ, сколько по церковному звону къ утренъ, къ объднъ, вечерив и всеношной, соотвътственно полуночному пънію пътуховъ, восходу солнца, полудню и солнечному закату. Какъ распредъляется русскій годъ? Не столько по мъсяцамъ, которые и до сихъ поръ народъ нашъ знаеть не твердо, сколько по великимъ церковнымъ празиникамъ весны, дъта, осени и зимы. по жнямъ нарочитыхъ святыхъ и святымъ постамъ. Какъ опредъляется домащній обиходъ, строй единичной, семейной и общенародной жизни? Не только все важнейшія событія жизни каждаго человъка запечатавны характеронъ и названы именами церковными, каковы: крестины, браковънчанія, похороны, но и всъ подробности семейной домашней жизни носять на себъ ту же церковную печать, напр. заговёнье и розговёнье, постъ и мясоястіе. будничные и праздничные дии, освященіе воды въ рѣкахъ и владязяхъ, вропленіе св. водою домовъ, скота и полей, освященіе аревесныхъ вітвей и плоловъ, пасхальныхъ янцъ и прочихъ яствъ, молитвы утрения и вечерия, предъ трапезою и послъ оной, украшение домовъ св. иконами и поклонение имъ при входъ и выходъ, русское прощайте, и съ Богомъ: да и трудно все перечислить. Святая въра воспитала връпкую любовь русскаго народа къ святымъ храмамъ и богослужению, къ церковной уставности. Для истинно-русского человъка церковь драгоцвинвишее совровище; церковь-лучшее училище; церковьлучшее, часто единственно хорошее зданіе въ селеніи. Здесь для русскаго человъка сокровищница живописи, архитектуры, музыки, къ воспріятію, къ созданію которыхъ онъ больше способенъ, утва его очей, услада его слуха, восторгъ его сердца. Отсюда русское усердіе къ благольнію храмовъ Божінхъ. Самый звонъ колокольный заставляеть необычно биться русское сердде, и блестицій кресть на высокой колокольню, въ какомълибо особо чтимомъ мъсть видивющійся издали, сколько руссвихъ дюдей повергалъ и повергаетъ на землю - добызать въ

благоговъніи, въ умиленіи, въ восторгв прахъ священвый для вкъ въры, указыван путнику міра сего пристанище на землъ и прибъжеще на небъ? Кула русскій людь устремлядся и устремляется во дни особыхъ радостей, напр. побъдъ надъ врагами. ивбытін оть супостатовъ, оть глада, мора и другихъ невзгодъ? Во храмъ Божій прежае всего. Куда, не оглядывась по сторонамъ, несли русскіе люди свои поникшія головы во время всенародныхъ быть: нашествія иноплеменныхъ, губительныхъ язвъ. угрожающихъ голодомъ ненастья или засухи и другихъ волъ? Во храмы Господии возносить по Господу стоны угнетеннаго духа, воши истерванныхъ сердецъ. Что двлають русскіе люди въ смертныхъ бояхъ, предъ лицомъ всякой гровной опасности? Ограждають себя врестнымъ знаменіемъ, въщають вресты на шею, кладуть на грудь святую иксну или другую святыню, и вадыхая въ Богу правды и милосердія, набывають оть напасти. или умирають, глядя на небо, чая преста на своей могиль, надвясь на заупокойную молитву церкви, на поминовение родными н ближними. Оттого-то и несокрушимъ русскій человъкъ во дни напасти, предъ лицомъ бранной невагоды, и выносливъ подъ гнетомъ общенародныхъ бъдъ. Въ церкви, въ ен пъсняхъ, въ ен духв, во всей пвльности Христовой въры, какъ и въ частностяхъ, отражающихъ духъ Христовъ, подобно чистымъ каплямъ, отражающимъ въ себъ цълое солице, въ христанскихъ сказаніяхъ, молитвахъ, преданіяхъ, былинахъ, искони царила завётнъйшая повзія русскаго духа, поввія, одівавшая умелительно радостнымъ согръвающимъ свътомъ и хладъ молитвы и тлънъ смерти, превращавшая въ гармонію ангельскихъ голосовъ и вой бури надъ засыпаннымъ мятелью владбишемъ, съ его полураврушенными, вросшими въ землю надмогильными крестами. И съ глубокою отрадою или грустнымъ умиленіемъ прислушивался искони русскій челокъка къ этой поэзіи христіанства отъ колыбели по могилы.

Но понималь ли русскій народь, понимали-ль стародавніе, понимають ли и нынёшніе простые русскіе люди что-либо въ этой повзін христіанства, что-либо въ своей церковности, въ своей въръ, при своемъ огульномъ невъжествъ? Понимали и понимають. Разумъють въру Христову не стольво умомъ, сколько вообще духомъ. Молились и молятся,—по различеню, какое дълаеть св.

апостоль, -- не столько умомъ, сколько духомъ, по примъру благоразумнаго разбойника, который на преста, конечно, не сознаваль ясно, какъ выдилась изъ его усть, какъ исторглась изъ глубивы его измученной души его глубокомысленная модитва повання и сокрушенія о грахахъ, вары и надежды на прощеніе и спасеніе: помяни мя Господи, егда пріндеши во парствін Твоемъ". Какое русское серине не прожадо отъ радости. - прожало невсегла ясно понимая. -- когла пълось: -- Христосъ пожвается славите: Дъва днесь пресущественнаго рождаеть ": или: "Христось воскресе изъ мертвыхъ; Воскресенія день, просвитимся людіе, паска Господня паска"! Какая русская душа не проливала слезъ, слыша въ веляко-страстные дни "Егда славніи ученицы на умовеніи вечери просвъщахуся; Благообразный Іоснов съ древа снемъ пречистое твло Твое "? Ла, горвли и горять хрислолюбивыя русскія сердца, далеко не всегда ясно понимая содержаніе своей вёры, своихъ молитвъ, своихъ священныхъ пъсней, богословски, экзегетически, исторически. Многіе ли изъ народа знають преданіе, почему въ св. пасху даются красныя яйца? Но не понимающіе-то больше и радуются имъ, какъ символу врасной паски Господней, перехода отъ смерти къ жизни. Сивситель сказаль: "иже аще не прівметь царствія Божія, яко отроча, не вмать вните въ не". Во время оно радовался духомъ Інсусь и взываль по отцу Своему небесному: "исповъдаютися, Отче, Господи небесе и земли, яко утанлъ еси сія отъ премудрыхъ и разумныхъ, и открыдъ еси та младенцамъ". Да, нашъ народъ и пріемдеть царствіе Божіе, яко младенець, какъ заповъдаль всемъ наиъ Христосъ, "Сердцемъ въруется въ правду. Любовь, совидаеть; разумъ же вичитъ" и разрушаеть. Но что въ въръ понимаетъ нашъ народъ? То единое на потребу понимаеть, чемъ созидаль онъ свое вечное спасеніе на пространствъ всъхъ въковъ, со дня крещенія всей Руси. Всегда народъ нашъ въровалъ и зналъ, что есть Богъ на небъ, что Христосъ Спасъ нашъ приходилъ на землю спасти насъ, что есть на небъ Пречистая Богородица, наша всесильная предъ Богомъ Заступница; тамъ же пребывають Іоаннъ Креститель, святые апостолы Петръ и Павелъ, Святитель Николай, угодникъ Божій, и прочіе святые, наши предъ Богомъ ходатам; что страхъ Божій-начало премудрости и исходище живота, временнаго и ввч-

наго. То несчастие, то худа на Луха Святаго, то явное возстаніе на очевиную истину въ современных вольнодумцахъ, что они первають изображать власть тымы совершенно педавившую нашъ народъ, такъ что въ немъ булто бы не оказывается никакого проблеска, ни истинной веры, ни нравственныхъ плодовъ ея. Конечно, вст прекъ Богомъ гръшны. Но гдъ и искать патріархальной простоты и тверлости нравовъ, гле и почиваетъ кръпкій несокрушимый народный духъ русскаго благочестія, какъ не въ простомъ христолюбивомъ нашемъ наролъ? Лавно ди, не далъе какъ въ недавно прошедшую восточную войну наши образованные люди призывали всёхъ становиться на колени предъ простымъ христолюбивымъ руссвимъ воинемъ, предъего христіансвимъ смиреніемъ, терпвніемъ, выносливостью, незлопамятвостію. жалолостію даже въ врагамъ, предъ его самоотверженіемъ даже до смерти, его беззавътнымъ и простымъ до самозабвенія безстрашіемъ, этого мало-превъ его святымъ умиленіемъ въ сворбную минуту безвременной смерти, его даже грустно-радостнымъ чувствомъ предъ лицомъ безвременной смерти, что онъ приносить себя въ жертву на алтарь отечества, что онъ проливаеть вровь свою за свою братію и православные христіаны, за Христа, за въру и царя. "Готово сердце мое, Боже, готово. Прінми духъ мой въ руцъ Твои. Господи". Вотъ последній вопль всякой подобной русской души, отходящей изъ сего міра. А мало-ль у насъ было и есть такихъ ведичайшихъ, такихъ истинныхъ героевъ! Между тъмъ всъ они чада своего народа, плоть отъ плоти его и кость отъ костей. Въ нихъ дышеть въянье народнаго духа, христолюбиваго, Христова духа. Они живое свидътельство живоносности этого духа въ нашемъ народъ. Какъ злато ярче светится въ горниле, такъ чистота народнаго дужа ярко горить во дни всенародныхъ бъдъ и напастей, особенно же военныхъ погромовъ. И намъ русскимъ не приходится стыдиться предъ накими бы то ни было героями міра, хотя бы то предъ древними спартанцами, или же римлянами.

Высовъ же русскій духъ и во внутреннъйшемъ духовномъ подвижничествъ. Истинная внутреннъйшая христіановая добродътель—та содъвается въ тайнъ, не предъ человъческими очами, а предъ очами только Божіими. На самомъ основаніи зданія Божія церкви самимъ Богомъ положена печать таковая: толькоГосподь внасть сущихъ Своихъ. Темъ не менее о всякомъ, именующемъ имя Господне съ върою и отступающимъ отъ неправды, должно сказать, что онъ рабъ Божій. И таковыхъ въ средв нашего христолюбиваго народа, безъ сомивнія, весьма не мало. Но преимущественно, но особенно явно отврывается плолотворность совровенно действующаго духа Христова въ христолюбивомъ духъ нашего народа тъмъ, что на всемъ пространствъ въковъ, отъ крещенія Руси даже до нашихъ дней, благодать Святаго Духа воздвигала въ нашей врещеной землв велинихъ угодниковъ Божінхъ, отъ основателей святыя кіевопечерскія давры, преподобныхъ Антонія и Өеодосія Печерскихъ. чрезъ преподобнаго Сергія Радонежскаго, Савватія и Зосиму Соловцевихъ, и до святыхъ святителей Димитрія Ростовскаго. Инновентія Иркутскаго, Митрофана Воронежскаго и Тихона Задонскаго, которые прославлены отъ Бога и проявленіемъ высоты подвижнического ихъ духа, и нетлъніемъ мощей ихъ. и премножествомъ засвидетельствованныхъ чудесъ отъ нихъ и отъ гробовъ ихъ. Если домостроительство спасенія человъческаго ведется спасительнымъ Промысломъ до уреченнаго предъла, дондеже предопредвления полнота язычниковъ внидетъ въ царствіе Божіе, дондеже входящими въ царствіе Божіе спасенными душами восполнится въ небъ третія часть звъздъ небесныхъ, отторгнутыхъ первымъ возставщимъ на Бога падшимъ духомъ, то благодатію Божіею свитая русская церковь введа и вводить въ царствіе Божіе тьмы темъ спасаемыхъ душъ, входящихъ въ церковь Божію до сего дне даже прямо отъ язычества, на ведикомъ пространствъ одной седьмой части всего земнаго шара; ввела впервые въ то время, когда западно-латинская церковь навлонилась въ отпаденію и наконець отпала отъ единства истинно-канолической церкви; ввела и вводить, вфруемъ и надъемся и дерзаемъ исповъдать, восполняя предувъдънную и предуставленную полноту церкви не только земной, но и небесной.

Велика заслуга святой православной вёры и для устроенія общественно-государственной жизни нашего отечества. Святая православная вёра Христова утвердила самую основу, освятила самое средоточіе и возвысила самую вершину предержащей власти въ нашемъ народії. Съ утвержденіемъ вёры Христовой въ нашей славянской землів, православная церковь принесла

на Русь изъ православной Византіи понятіе великаго князя, какъ Богомъ поставленнаго владыки. Устранивъ прежнее славяно-варажское понятіе князя, какъ старайшаго въ родъ вождя воинской, ничемъ съ народомъ не связанной дружины, покоряющаго народъ единственно только страхомъ. Вивств съ православною втрою церковь же перенесла на Русь изъ Византіи тверло выками установившееся тамъ понятіе государства, калъ елинаго приясо, съ устранениемъ варяжскаго понятия земли съ народомъ, которую княжескій родъ можеть дробить безъ конца, какъ удварную свою собственность. Съ утверждениемъ православной въры, цервовь утвердила и единство народнаго самосознанія, свизавъ разрозненныя славянскія племена въ единый славяно-русскій народъ единствомъ віры, какъ единокровныхъ чалъ единаго Отпа небеснаго, призывающихъ Его пренебесное имя на единомъ церковно-славанскомъ языкъ, который съ тахъ поръ сталъ для всвуъ сихъ племенъ единымъ, роднымъ и свяшеннымъ языкомъ. По насаждении святой православной въры, нерковь создала сперва одно, потомъ другое дорогое для народа святилнще, въ Кіевъ и Москвъ, закръпивъ тамъ своимъ благословеніемъ, своими молитвами, сосредоточеніемъ тамъ высшихъ церковныхъ учрежденій, містопребываніе всесвязующей государственной власти. Съ свитою върою, съ церковно-славянскою трамотою, съ церковными уставами и канонами, церковь перенесла на Русь и государственные законы и чины византійскаго царства. Единственно только церковь, единствомъ ввры, богосдуженія и управленія своего какъ и прямыми своими настоянінии, была собирательницею разрозненныхъ русскихъ княжествъ, раздъленныхъ еще больше, чъмъ старинныя племена славянства. удъльными усобицами. Единственно только цервовь спервоначала была собирательницею русскихъ людей, кинзей, городовъ и земель, раздавленныхъ татарскимъ погромомъ, сослуживъ великую службу и западной христіанской Европъ тъмъ, что воодушевляемая святою своею върою Русь на раменахъ своихъ вынесла всю тяготу татарскаго нашествія и своею грудью удержала напоръ на весь христіанскій міръ этой грозной злов'ящей силы; равно вакъ мы же, возбуждаемые и руководимые святою върою нашею, полученною нами изъ православной Гредіи, соврушили силу Ислама въ Царъ градъ, нъвогда страшную и не-

одолимую также для всей западной Европы. Православная церковь у насъ выпествовала, выпостила слабаго московскаго князя сперва до велкокняжеского, а потомъ и до парского величія. Посадивъ и выростивъ на русской земль понятіе византійскаго единовластительства, церковь возложила и святое муропомазаніе древнихъ православныхъ греческихъ царей на царя московскаго и всея Руси. Церковь же оберегла народъ и отъ порабощенія игу дяшскому въ годину смуть самозванцевъ и общаго шатанія умовъ. Святая въра сберегла русскую народность и въ Малороссіи отъ порабощенія враждебною намъ народностію датино-польскою. Единствомъ же православной веры у насъ, какъ и у братьевъ нашихъ, отторгнутыхъ отъ насъ польскою государственностію, подготовлено почти даровое присоединение и Подыши къ нашему отечеству. Тъмъ же кореннымъ единствомъ въры и обряда, возгръвающимъ христіанскую любовь и единеніе между разными членами церкви Христовой, подготовлено мирное любовію присоединеніе въ намъ и братій нашихъ уніатовъ, насиліемъ отторгнутыхъ въ общеніе враждебной православію цервви датинской. Исплючительно единствомъ въры привлечена въ государственное единеніе съ нами и старъйшая сестра наша по въръ, искони православная Грузія. Тъмъ же кореннымъ единствомъ въры, хотя и при нъкоторыхъ исконныхъ народноцерковныхъ особенностяхъ, сама собою привлекается къ сближенію съ нами въ духв, при единеніи государственномъ, и древняя Арменія. Единеніе въ въръ дъласть намъ не только единокровныхъ, но и единодушныхъ братій нашихъ и въ зарубежныхъ славянахъ, тогда какъ наоборотъ разность въ въръ, особенно же духъ латинства двлаетъ намъ непримиримыхъ враговъ и изъ единовровныхъ братій нашихъ славянъ, особенно же изъ поляковъ. Самая же важная, хотя и мало сознаваемая, привровенная заслуга святой православной веры и церкви предъ государствомъ завлючается въ томъ, что святая вёра, собирая своихъ исповёдниковъ въ единую святую церковь, образуеть изъ нихъ единую общественную семью, указуя всемь въ державной Главе народа избранника и помазанника Божія, отца отечества, а ему самому указывая въ върноподданныхъ данныхъ ему Богомъ чадъ, которыхъ рува Божія ввърила его любви, для устроенія временнаго и въчнаго ихъ счастія; что святая въра, ея исповъданіе, исполняемая во имя въры присяга, съ пълованіемъ креста и Евангелія Христова, прикрапляеть всякию варнополланечю душу въ предержащей власти, какъ и обратно предержащую власть Россіи ко всемъ верноподданнымъ въ безмерно несравнимой степени кръпче, чъмъ всякія договорныя хартін, которыми въ иныхъ странахъ силятся скрвиить расшатанный общественно-государственный строй, нынъ уже не опирающійся на незыблемой основъ Христовой вёры; что принадлежность къ православной вёре и церкви дълаетъ членовъ Россійскаго государства болъе преданными ему, чемъ всякія иныя общественныя условія, такъ какъ всякій православный русскій видить въ православной Россіи свое отечество, свою собственную родную семью, а въ русскомъ царъ естественную ся главу, своего природнаго Бълаго Русскаго царя, православнаго Государя; что православная въра не только втонте и сильнте встать другихъ общественныхъ вліяній, но и исключительно голько она одна ділаєть изъ присоединяемыхъ въ Россіи инородцевъ истинно и естественно прирожденныхъ русскихъ людей, если эти инородцы присоединяются и къ православной церкви: такъ какъ безчисленные опыты показывають, что присоединяющіеся къ цравославію инородцы во второмъ и третьемъ поколеніи совершенно перерождаются въ настоящихъ русскихъ людей, каковы переродившиеся финскія племена въ старыхъ коренныхъ велико-русскихъ губерніяхъ; перерождаются не только душевно, но и телесно, по виду, по сложенію, по вившимъ пріемамъ, тогда какъ наобороть даже природные русскіе, подпадая вліянію сектанства, перерождаются же не только душевно, но и телесно, каковы переродившиеся русскіе, поседенные нікогда около Пекина или Берлина. Можно положительно утверждать, что тотъ истинно и действительно присоединяется въ Россіи, кто присоединяется въ русскому народу, вто присоединяется въ правосдавной россійской церкви.тотъ пропитывается русскимъ духомъ, русскими привязанностими и стремленіями. Присоединяя инородцевъ къ православной русской церкви, мы присоединяемъ ихъ къ русскому православному народу, тогда какъ присоединение чужеродныхъ къ инымъ върамъ, наприивръ нъ датинству, присоединяетъ ихъ развъ нъ папъ, но пикакъ не къ Италіи, Испаніи, или же католической Франціи. Тъ инородческія окраины дъствительно присоединяются къ Россіи, не по имени только, не насиліемъ, не принужденіемъ и страхомъ, при затаенной ненависти и презорствъ ко всему русскому, а самымъ духомъ, которыя въ значительной части своего населенія, присоединяются и къ православной россійской церкви. Тотъ-родная вътвь русскаго древа, кто прививается къ корию Христовой церкви и становится причастникомъ ея сока; кто дъдается вътвію живоносной Божественной дозы самого Христа. Напитываясь духомъ Христовымъ, всасывая соки вырощеннаго Имъ изъ Него самого древа, мы русскіе правосдавные исполняемъ апостольскую миссію присоединенія другихъ къ себт и къ православію и ко Христу, хотя полу-безсознательно, почти невольно, но успъшнъе всъхъ другихъ народовъ, потому что совершаемъ ее въ духъ Христовомъ. "Аще кто хощеть быти въ васъ болій, да будеть вамь слуга", завъщаль Христосъ Спаситель своимъ ученикамъ на тайной вечери. Замъчательно, что во всвхъ покоренныхъ нами окраинахъ, да часто и въ самой средъ русскаго государства, коренные русскіе люди состоять нервако, если только не постоянно, въ приниженіи предъ инородцами, чуть даже не въ порабощении; и однакоже. смиряясь предъ покоренными нашему владычеству инородцами, по завъту и духу Христову, мы привлекаемъ ихъ къ себв и присоединяемъ во Христу и въ Россіи. Такъ мы и покорили седьмую часть свъта, самымъ нашимъ смиреніемъ, самою податливостію нашею и приспособительностію къ другимъ народностямъ. Въ концъ концевъ русскій духъ побъждаеть, если только онъ православный, христолюбивый. Сія есть побъда, побъждающая міръ, -- въра наша: какъ върою же нашею мы повергли въ прахъ и въ недавнее время исполина земли, Наполеона I, несшаго въ нашу землю разрушительный антихристіанскій духъ, чъмъ мы поддержали падающую въру Христову, со всъмъ христіанскимъ строемъ, и во всемъ міръ. Такъ, неся на раменахъ и въ рукахъ нашихъ крестъ Христовъ, а въ сердцахъ Христову въру, такъ русскій народъ и разросся въ богатыря-исполина отъ новой земли до Гималаевъ и отъ Сахалина до Торнео, исполняя промыслительное предъизбраніе и предназначеніе ввести предопредъленную полноту язычниковъ въ церковь Божію и предопредъленною полнотою спасаемыхъ душъ христіанскихъ восполнить оскудение въ горнемъ царстве Божиемъ, причиненное ниспаденіемъ горнихъ духовъ.

Береги же, православная Россія, твою православную въру. Твоя вара есть то жизненное начало, которое далаеть тебя живою и плодотворною вътвью на живоносной виногралной лозъ. аже есть самъ Христосъ; въра — тоть живоносный масличный сокъ, которымъ ты, дикая вътвь язычества, привилась къ животворному корию богонасажденной маслины, единой, святой, соборной и апостольской церкви; посредствомъ котораго ты, развостаясь въ великое многовътвистое дерево, прививаещься сама въ вругимъ старъйшимъ тебя православнымъ христіанскимъ наролностямъ, и прививаещь къ себв чуждыя тебв по крови и по духу племена; который животвориль, скрвиляль, возращаль, возвышаль и освящаль въ тебъ всь твои жизненныя какъ духовно-церковныя, такъ и народно-государственныя отправленія; которымъ питаясь и возбуждаясь, ты исполняещь предначертанныя тебъ Промысдомъ ведикія судьбы, достигаещь предуказаннаго тебъ Промысломъ жребія, многаго ведикаго уже достигла, многаго еще достигнешь. Только буди върна своей въръ во смерти, и Подвигоподожникъ въры дасть тебъ вънецъ додгой и долгой, благоденственной и славной жизни на земль, а на небъ върнымъ сынамъ твоимъ вънецъ жизни въчно блаженной. Прививая къ своей въръ иныя народности и сливая ихъ съ собою. кръпче прививай сама себя къ твоей животворной въръ. Любви. даже горячности къ нашей въръ въ большинствъ русскихъ искони было довольно, даже постиженія духа въры достаточно, довольно привязанности къ нашей церковности, къ уставности богослуженія. Но мало простаго пониманія въры, мало знанія церкви, мало сознательной оценки техъ великихъ заслугь, которыя церковь оказывала и оказываеть благоустроенію благоденствія Россіи, твердостоянію всего ея народно-государственнаго порядка. Если мы до сихъ поръ, въ большинствъ нашего народа, были пока только младенцами, которые, по слову св. апостола Павла, "питались млекомъ, а не брашномъ", едва-едва разумъя "начатки слова Божія"; то судя по времени, послъ 1000-лътія со дня основанія Россін, какъ государства, спустя 900 льть по ея крещеніп при св. Владиміръ, нынъ, среди бурныхъ вътровъ суемудрія, которые колеблють устои церкви, а съ нею и общества, пора всвиъ намъ, кръпко "усвоивъ начатки слова Божія, поспъшить и въ совершенству (Евр. 3, 12 - 14; 6, 1),

да всв" всецьдо прійдемъ въ единство въры и познанія Сына Божія, въ мужа совершеннаго, въ ивру полнаго возраста Христова; да не будемъ болве младенцами, которые колеблются в **УВДЕНАЮТСЯ ВСЯВИМЪ ВЪТРОМЪ УЧЕНІЯ, ПО ЛУКАВСТВУ ХИТРЫХЪ** дюлей, по хитрому искусству обольщенія, но истинною дюбовію на возращаемъ въ себъ все во Христа, который есть глава твля перкви, изъ котораго все твло, составляемое и совокупляемое посредствомъ всянихъ, взаимно скрепляющихъ связей, при солъйствіи въ свою мъру каждаго члена, получаеть приращеніе для созиданія самаго себя въ любви". Посему вийств съ великимъ учителемъ языковъ, святымъ апостоломъ Павломъ, "заклинаемъ всёхъ васъ Господомъ, чтобы вы не поступали, какъ поступають прочіе", чуждающіеся православной церкви братіе наши по плоти, "по суетности ума своего, взимающагося на разумъ Вожій, руководясь своимъ помраченнымъ разумомъ, отчужденные отъ жизни Божіей, по причинъ ихъ невъжества въ въръ и ожесточенія сердецъ ихъ. Вы познади Христа, вы научены о Немъ и" научайтесь кръпче, чтобы кръпче, чтобы непоколебимо познать, "что истина въ Інсусъ, что Христосъ есть путь, истина и жизнь α (Еφ. 4, 13-24). Аминь.

Архіепископъ Никаноръ.

# ДВА АДРЕСА,

ПОЛУЧЕННЫЕ ЧЛЕНОМЪ СВЯТЪЙШАГО ПРАВИТЕЛЬСТВУЮЩАГО СИ-НОДА, ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ ПАВЛОМЪ, АРХІЕПИСКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ И СВІЯЖСКИМЪ.

Помъщаемъ два адреса, полученные казанскимъ высокопреосвященнымъ архіепископомъ Павломъ, съ мъста прежняго его служенія, изъ Закавказья, отъ тамошнихъ почитателей и бывшихъ сподвижняковъ его. Въ адресахъ этихъ выражаются чувства представителей прежней паствы его высокопреосвященства по поводу ея разлуки съ нимъ, и вмъстъ съ тъмъ изображаются труды и заслуги бывшаго экзарха Грузіи на пользу грузинской церкви и всего вообще Закавказскаго края. Читателямъ нашимъ безъ сомнънія будетъ не безъинтересно ознакомиться съ прежнею служебною дъятельностію уважаемаго архипастыря, который ознаменовалъ многими благотворными трудами и прежнее служеніе свое въ Кишиневской паствъ.

I. Высокопреосвященнъйшему Павлу, архіепископу Казанскому и Свіяжскому.

Высокопреосвященнъйшій Владыко!—Получивъ архипастырское благословеніе ваше въ Тифлисъ 8 декабря 1886 года, сподвижники и искренніе почитатели ваши, представители разныхъ званій и состояній—не думали, что это благословеніе будеть послъднимъ. Но—промыслъ Божій судилъ иначе: премудро управляя намъреніями отца отечества, Самодержавнъйшаго Го-

сударя нашего. Онъ призваль вась управлять одною изъ старъйшихъ въ Россіи епархій-Казанскою. Въруя въ пути промысла Божія и преклоняясь предъ истиною совершившагося событія, мы сившимъ теперь убванться, что святительское благословение ваше, преподанное намъ въ указанный день и часъ. исходило отъ чистаго сердца вашего и въ глубинъ души вашей было освинемо молитвою о процевтании и благоденствии прежней паствы вашей. Пространство, раздъляющее насъ съ вами, владыко святый, не уничтожаеть того христіанскаго общенія, которое совершается въ целой вселенской перкви, не ограниченной ни временемъ, ни мъстомъ, ни народомъ. Во имя такого убъжденія, мы знаемъ, что не лишимся святительской модитвы вашей о насъ, равно какъ и сами не забудемъ до гроба имени святителя Павла, пять леть тому назадь прибывшаго въ Грузію съ теми благими намереніями, которыя располагаются по духу св. Евангедія. Благія начинанія ваши и подвиги во благо забшней церкви и здешняго края-оценить некогда безпристрастная исторія. Намъ же, нижеподписавшимся, позвольте испросивъ вашего святительскаго благословенія, выразить вамъ глубочайшую благодарность за ваше учительное слово и многоплодную архипастырскую деятельность вашу въ крае, созидавшую п укръплявшую въ немъ древнее православіе, насажденное въ 4-мъ въкъ по Рождествъ Христовъ равновностольною просвътительницею Грузіи-святою Ниною.

Вашего высокопреосвященства нижайшіе слуги, почитатели и доброжелатели. (Далъе слъдуютъ подписи 33 дуновныхъ и свътскихъ лицъ).

II. Его высокопреосвященству, высокопреосвященный шему Павлу архіепископу Казанскому и Свіяжскому. Отъ совъта Общества возстановленія православнаго христіанства на Каввазъ.

Ваше высокопреосвященство, милостивый архипастырь! Пятильтнее управление вашего высокопреосвященства Грузинскимъ экзархатомъ, ознаменованное благотворною дъятельностию на пользу отечественной перкви и православнаго населения, пріобрыю вамъ особое право на глубочайшую благодарность и признательность со стороны не только православнаго духовенства, но всего здъшняго края. Какъ добрый и справедливый

архипастырь, какъ высокообразованный администраторъ, какъ талантливый ораторъ-проповъдникъ, ваше высокопреосвященство вполнъ оправлали и осуществили тъ чаянія и належлы, которыми привътствовали ваше назначение и прибытие на канедру Грузін мъстная печать, представители административныхъ учрежленій и обществъ. Ваше пребываніе въ Грузіи внесло во всв сферы духовной жизни экзархата оживденную, энергическую дъятельность, душою которой являлись вы сами, ваше высокопреосвященство! Обладая характеромъ твердымъ и энергичнымъ, умомъ мощнымъ и развитымъ, ваше высокопреосвященство не останавливались ни предъ какою работой, ни предъ какимъ даже санымъ сложнымъ трудомъ; напротивъ, чемъ сложнее былъ трудъ, тъмъ болъе вы проявляли усилій и энергій. Будучи поставлены во главъ духовнаго управленія общирною мъстностію, ваше высокопреосвященство успъвали все дълать, за всъмъ следить, во все вникать, все обдумывать и всемъ распоряжаться. Этого мало: имъя дъдо съ краемъ, населеннымъ различными племенами и народностями, чуждыми по происхожденію, языку, нравамъ и обычаямъ, по особенностямъ своего національнаго характера, по своимъ понятіямъ и убъжденіямъ, -- вы съ тактомъ и проницательностію многоопытнаго, образованнаго администратора всегда умъли угадывать его нужды и потребности, умъли примъняться къ этимъ нуждамъ и потребностямъ и сообразуясь съ ними, вносили въ темную, невъжественную жизнь народаблаготворныя начала христіанскаго просвъщенія, дъйствуя въ то же время въ духъ и интересахъ православной церкви и государства. Вниманіе и заботливость вашего высокопреосвященства, какъ первосвятителя Грузіи, одинаково распространялись п на духовно-учебныя заведенія, и на возвышеніе редигіознонравствевнаго состоянія всего православнаго населенія, и на благоустройство церквей, и на распространение православной въры среди горцевъ-магометанъ. Пятилътняя дъятельность ваша выразилась: въ пріобретеніи прекраснаго новаго зданія для тифлисского женского епархіального училища, стоющого 40 тыс. рублей: въ пріобрътеніи зданія съ землею для Озургетскаго духовнаго училища, стоющаго 30 тыс руб.; въ пріобретеніи земли для Горійскаго духовнаго училища и изысканіи суммъ, простирающихся до 47 тыс. руб. на постройку для училища новаго зданія; въ возобновленій зданія Телавскаго духовнаго училища, на сумму до 20 т. руб.; въ переустройствъ зданія Тифлисскаго духовнаго училища и возведени при ономъ новыхъ построекъ, на сумму до 50 тыс. руб.: въ возобновлении древней грузинской святыни Сіонскаго собора, на сумму до 20 тыс. рублей, въ учреждении братства Пресвятыя Богородицы, имвющаго цълью утверждение православной въры въ народъ, —и церковно-археологического музея при Сіонскомъ соборъ; во введенім при церквахъ вив-богослужебныхъ собесвдованій, въ выработев устава для церковно-приходскихъ школъ грузинскаго экзархата, въ открытін въ Осетін, въ сель Ардонь, Александровскаго духовнаго училища для воспитанія и образованія свящемно-перковно-служителей въ осетинскіе приходы и учителей въ церковно-приходскія школы; въ болье правильномъ и приссообразномъ раздълени грузинскаго экзархата на самостоятельныя епархіи; наконецъ, въ преобразованіи "Общества возстановленія православнаго христіанства на Кавказв", двятельности котораго ваше высокопреосвященство дали надлежащее направленіе. Этотъ простой перечень главныхъ дълъ, ознаменовавшихъ время вашего управленія, показываеть, съ какою любовью ваше высокопреосвященство относились ко ввъренной вамъ паствъ какія попеченія прилагали къ ея благоустроенію и какіе понесли тяжелые труды, управляя экзархатомъ. Следы вашей двятельности въ Грузіи, безъ сомивнія, составляють и составять свътдую страницу въ исторіи грузинской церкви и духовнаго просвъщения грузинскаго народа. Нужно-ли говорить о вашей проповъднической дъятельности, которая извъстна всей образованной и читающей Россіи? Ваше высокопреосвященство почти при каждомъ богослужении неустанно поучали народъ, объясняя ему истины евангельского ученія и призывая его къ миру, любви и порядку...

Примите, ваше высокопреосвященство, выраженія искренняго сожальнія по поводу оставленія вами Кавказа и перемъщенія въ Казанскую епархію и глубочяйшей благодарности и признательности за все сдъланное вами для православной грузинской церкви и православнаго грузинскаго народа. Да хранить васъ Провидъніе на благо православной перкви и отечества!

Вице-предсъдатель совъта Общества М. Поляковъ. (Далъе слъдуетъ подписи членовъ совъта Общества).

# поученіе

въ день преображенія господня, въ кладбищенской нагорной церкви преображенія господня.

Преосвящ. Никанора, архіепископа жерсонскаго и одесскаго.

Преображеніемъ Вожественнымъ, зракъ нашъ иже древле тлвніемъ растлвний во адовыхъ сокровищахъ, праотца Адама, днесь Зиждитель изъ тли возведе, обожая нашъ разумъ; пребываеть же Богъ вкупт и человъкъ, естества каяждо соедниена нося, непреложна же и нераздъльна. Тъмже нынъ на Фаворъ несказанно сіяетъ и изъ всея плоти издаетъ лучи Божества своего, просвъщая вопіющыя: преобразуется Христосъ, спасляй всъхъ.

Воть истинная гора Преображенія. Она не Өаворъ, но стоить въ тъснъйшей родственной связи съ Өаворомъ, на которомъ преобразился Христосъ Спасъ нашъ. И прекрасна мысль посвятить эту церковь стоящую на вершинъ горы, у ногъ которой раскинулся градъ нашъ, стоящій также на горахъ, на вершинъ горы, застланной гробами, упитанной костями мертвыхъ—посвятить эту церковь свътлой и свътозарной памяти Преображенія Господня.

Вотъ связь этой горы съ Өаворомъ. Вотъ сокровенный смыслъ Преображенія Господня и связь его съ первою и всеобщею смертію, съ воскресеніемъ Господнимъ и всеобщимъ воскресеніемъ и преображеніемъ человъчества въ послъдній день міра.

Сперва отъ созданія міра человінь быль світлый образъ

Божества и сіяніе славы Его. Въ невинномъ человъкъ, сквозь тонкое духовное тело, светился чистый духъ, чистый лучъ божественнаго свъта. Восходя по степенямъ богоуподобленія отъ свъта въ свъту, отъ свъта чистаго въ свъту чиствищему, съ высотъ земнаго ран до высотъ небесныхъ, человъкъ призванъ быль воспарить къ небу небесь и тамъ въчно приближаться по свътозарности къ самому Солнцу правды. На этомъ пути восхожденія, по всему видно, не предполагалось ни тени той грани, которая нынв называется смертію. Но какъ праведный Енохъ, невинный человъкъ преложился бы тихо и постепенно изъ земнаго въ небеснаго человъка; или, какъ Илія вознесся бы на огненной колесниць на небо, только не въ вихръ огня, который исхитидъ небошественника Илію изъ устъ смерти, а во гласв хлада тонка, просто, естественно, безъ порывовъ, безъ мальйшей тыни смертной агоніи. Теперь смерть есть неестественно-мучительный разрывъ души съ тъломъ; а тогда, въ состояніи первобытной невинности, вмысто смерти предполагалось постепенное преложение человъка земнаго въ человъка небеснаго, преображение тъла вещественно-духовнаго въ тъло чиствишее духовное, сотканное изъ горнаго премірнаго свъта.

Но первый человъкъ Адамъ вкусилъ яда гръховнаго. И этотъ ядъ внесъ въ человъческое естество разрывъ между духомъ и тъломъ, разрывъ однакоже на столько, что до минуты смерти привязанный къ тълу духъ теперь уже сталъ безсиленъ увлекать за собою тело къ небу, а наобороть тело стало одолевать духъ и увлекать его къ оземленънію. Духъ померкъ и пересталъ свътиться изъ тела светомъ Божества. А тело закрыло дебелою завъсою плотяности проблески Божества въ человъческомъ естествъ и потеряло способность прозръвать тълесными очами мерцаніе божественнаго свъта всюду: въ небъ, въ видимой природъ п въ самомъ человъкъ. Омрачение человъка пошло глубже и глубже. Грвхъ повель человвка по степенямъ омраченія, отъ мрака одебельнія, оземленьнія, къ мраку растлынія немощами и бользнями, огустьвающими страстями и пороками, къ мраку смерти телесной и духовной, къ мраку могильного тленія и низведенія гръшныхъ темныхъ душъ до мрака глубинъ адскихъ...

Чтобы возвести человъка изъ мрачныхъ бездиъ ада до горнихъ свътоносныхъ высотъ обители духовныхъ свътовъ, чистъй-

шій світь Божества, самь Сынь Божій сощель до мрака земли. до мрака дъвической материей утробы, до мрака воплощенія и вочеловаченія Поймите. Вачный Свать Божества заключился въ заражнающемся отъ духа Свята, въ безсознательномъ по человъческому естеству младенцъ, младенцъ спеленанномъ, положенномъ въ свотскія ясли, въ ночномъ мракъ скотскаго вертепа: возрасталь въ смиренномъ Назаретскомъ отрокъ, миимомъ Сынъ плотника, древодъля: возмужалъ въ обыкновенномъ видь человька Інсуса. Конечно на великомъ этомъ пути воплошенія и вочеловъченія Сына Божія, возростанія Богочеловъка Іпсуса до 30-летняго возраста, разновременно и разнообразно обнаруживались проблески Божества и въ самомъ Богочеловъкъ и около Него; но видълись эти проблески немногими, а проразумъвались еще меньшимъ числомъ избранныхъ душъ. Сами пзоранные дванадесять Апостоловъ, уже ходя за проповъдаюшимъ евангеліе Христомъ около трехъ лъть, проразумъвали въ Немъ сперва не болъе только, какъ пророка, Мессію, даже Сына Божія, но Сына Божія въ смысле только высокаго праведнива, посланнаговъ міръ Богомъ, такъ какъ мы вев-чада Божіл и вопіемъ къ Богу: Отче нашъ.

Незадолго до Преображенія, однажды Господь вопрошаль учениковь: кого Мя глаголють человіны быти? Кімь называють Меня люди? Отвівчають Ему Апостолы: одни называють Іоанномъ Крестителемь, другіе Илією, третьи Іеремією, вообще однимь изъ пророковь. А вы кімь Меня называете? вопрошаеть Господь самихь Апостоловь. Выступиль первоверховный Петръ и вдохновенный Духомъ Отца небеснаго, вітаеть отъ лицавства апостоловь: "Ты еси Христось, Сынъ Бога живаго",—исповідуя Христа теперь уже единороднымь и единосущнымь Отцу Сыномъ Божінмь. И отвітчаеть ему Господь: "блажень, ты, Симонь сынь Іонинь, такъ какъ не плоть и кровь явили тебь эту тайну, но Отець Мой, иже на небесівхь".

И вотъ по днехъ шести послъ сего событія, взяль Інсусъ трехъ избранныхъ учениковъ, Петра, Іакова и Іоанна Заведеевыхъ и пошелъ съ ними на ночь на гору Оаворъ помолитися. Іпсусъ провелъ ночь въ молитвъ; а три избраннъйшіе апостоль бяху отягчени сномъ, по человъческой немощи. Когда человъческая немощь почивала, въ эти таинственные часы ночи мо-

дитва Богочедовъка проникда въ небо небесъ и подвигда оттуда самого Бога Отца явить свое присутствие надъ Фаворомъ. Модитва Богочеловъка проникла въ жилише горнихъ неосужденныхъ духовъ и вызвало оттуда Илію, который, не видъвъ смерти вознесенъ былъ на огненной колесницъ, яко на небо. - въроятно въ низшую небесную сферу неотверженныхъ духовъ. Модитва Богочеловъка проникла въ высшую сферу и узилища умершихъ душъ и вызвала оттуда величайшаго ветхо-завътнаго праведника Боговинца Моисея. Молитва просветила не только пречистое тъло Богочеловъка, но и самыя Его одежды, такъ что чрезъ дебелость плоти и одеждъ пробился свътъ Божества. Молитва Богочеловъка просвътила плотяныя очи пробудившихся отъ сна апостоловъ, спълавъ ихъ способными узръть божественную славу. Изъ свътлаго облака раздался надъ Оаворомъ гласъ Бога Отца: "Ты еси Сынъ Мой воздюбленный". Въ сіяніи божественной славы, истекавшемъ изъ Богочеловъка Інсуса, плавали свътовыя очертанія премірныхъ жителей Моисея и Иліи. Лице Іисуса горъло, яко солнце: ризы блествли, яко снъгъ. Восторгъ потрясъ души Апостоловъ до того, что они ощутили райсное жилище на Өаворъ.

Но не присивых еще часъ раю низойти на землю, а твлу Інсусову прославиться и преложиться въ пренебесное. Моисей и Илія на Өаворъ бесъдовали съ Преобразившимся Господомъ объ исходъ Его, о страданіи, о смерти, о воскресеніи. На горъ Өаворстьй ученики видъли славу Божества въ тълъ Інсусовъ только нъсколько мгновеній,—и видъли только для того, чтобы когда увидять они и распятіе Его, чтобъ уразумъли, что страданіе Іисусово—вольное и чтобы проповъдали міру, яко Іисусъ есть Отчее сіяніе.

Чтобы извлечь падшаго человъка изъ тьмы гръха, немощей и бользней, страстей и пороковъ, смерти временной и въчной, изъ тьмы могилы и глубинъ адовыхъ, Іисусъ Христосъ самъ долженъ былъ спуститься до мрака позорной крестной смерти, до мрака гроба и могилы, до мрака адской преисподней... Оттуда же произникъ Онъ въ воскресеніи уже въ тълъ преложенномъ, преображенномъ уже навсегда, въ тълъ уже прославленномъ, въ тълъ духовномъ, неземномъ, небесномъ, — въ тълъ, которое по воскресеніи не поражало свътлостію, какъ на Өзворъ, но

надавало изъ себя столько божественнаго свъта, сколько вывщали оземленълыя очи учениковъ Его...

Поймите же связь между преображеніемъ и воспресеніемъ Христа. Въ преображеніи свътъ Божества сверкнулъ сквозь прирожденную дебелость человъческой плоти Іисуса, какъ молнія изъ тучи на нъсколько мгновеній. Но чтобы свътъ сей засвътилъ постоянно, равномърно, возрастая постепенно, мрачной тучъ ночи слъдовало сдвинуться и дать засіять въчному солнцу. Воскресеніе Христово и было, послъ очистительной тучи страстей смерти и сошествія во адъ, —было зарею загоръвшагося невечерняго дня; было восходомъ солнца, которое не закатится во въки; было не только преображеніемъ, но претвореніемъчеловъческаго естества изъ плотянаго въ духовное, изъ земнаго въ небесное.

Поймите далве, какъ и мы относимси къ преображенію, страданію и воскресенію Господнимъ. Поймите, что въ крещеніи мыг спогребаемся Христу; вывств со Христомъ нисходимъ во мракъ Его смерти, а изъ купели крещенія выходимъ воскресшими для жизни во Христь. Съ этой минуты ветхій Адамъ въ насъ умираеть, а новый Адамъ возраждается. Въ таинствъ Причащенія мы пріискренив причащаемся твлу и крови Христа и божественному естеству Его, которое въ насъ затъмъ возрастаетъ и крвинеть, если только мы живемъ жизнію по Христв. Это возрастаніе въ насъ Адама новаго и умираніе Адама ветхаго идетъ возрастая до минуты естественной нашей смерти. Въ грозный смертный часъ совершается въ насъ не только разлука души съ твломъ, но и болве таинственный разрывъ новаго человъка съ ветхимъ. Новый освобождается изъ оковъ ветхаго и восходить къ небу: а ветхій, нисходя во гробъ и могилу, умираеть окончательно.

Вы видите, на сей-то горъ и совершается преображение человъчеснаго естества. Сюда въ могилы положены трупы... Только ли трупы, а души гдъ? Не ошибемся если скажемъ, что души отшедшихъ, если къ чему на землъ привязаны, то безъ сомнънія, всего больше привязаны къ своимъ могиламъ, костямъ и праху. Въ послъдній день міра отсюда изыдутъ, по послъдней трубъ Архангела, воскресшіе люди,—тъ люди, которые здъсьпогребены. Конечно, не прахъ воскреснеть, не тоть прахъ, ко-

торый заражаеть здешній воздухь здовоніемь мертвечины. Что воскреснеть, навърное не знаемъ. Но подагаемъ, что въ тыль каждаго человыка, при безпрерывной мынь вещественных частицъ, есть основной индивидуальный дичный типъ, внутренняя основа лица, личная идея. Сія-то идея, исчезающая для нашихъ очей вивств съ смертію и тавніемъ человака. -- она-то и встанеть изъ сихъ могилъ, изъ сихъ разсыпавшихся гробовъ. Она то по всеобщемъ воскресеніи и будеть твло преображенное. претворенное, духовное, неземное, неплотяное, небесное, прославленное..., будеть прославленное твло, если прославится и душа. Тогда изъ сей горы истекутъ сотканные изъ свъта солнечнаго, изъ бълизны снъга, человъческие образы однородные съ свътовыми очертаніями Монсея и Иліи на Өаворъ, однородные съ преобразившимся, обоженнымъ человъчествомъ Іпсуса Христа, - и свътедъ облакъ осънить ихъ и гласъ Отца небеснаго раздается изъ облака: "сін чада Мон возлюбленныя, въ которыхъ Мое благоволеніе"... А Господь Інсусъ, явясь во сдавъ пренебесной, срътить ихъ восхождение любезнымъ гласомъ: "пріндите, благословенній Отца моего, последуйте уготованное вамъ царствіе отъ сложенія міра... Тогда праведницы просвътятся, яко солице, во царствін Отца небеснаго. Имъяй уши слышати да слышитъ"...

Поймите же объясняемую связь. Невинный человъвъ былъ свътелъ и призванъ былъ къ восхожденію отъ свъта земнаго до небеснаго выше и выше безъ конца. Но омрачившись гръкомъ, человъкъ сталъ ниспадать отъ мрака въ мраку, ко тмъ немощей и бользней, страстей и пороковъ, смерти временной и муки адской. Чтобъ избавить человъка отъ адской тмы, въчный свътъ-Сынъ Божій нисшель до мрака вочеловъченія, до мрака человъческихъ немощей, кромъ гръха. Въ Преображения Онъ благоволилъ промельнуть предъ смертными очами трехъ избраннъйшихъ апостоловъ свътомъ Божества сквозь человъческое тело на столько, на сколько сильны были очи ихъ къ воспріятію этого свъта, но промедькнужь для того только, чтобы приготовить ихъ къ встрвчъ грозно-мрачныхъ дней Его страстей и смерти, о которой, какъ очистительной жертвъ, бесъдовали съ нимъ на Өаворъ жители неземнаго міра, Монсей п Илія. Затымъ Господу Інсусу предлежало спуститься во пракъ позорной крестной смерти и могилы, наконець даже до мрака адской преисподней. Изникнувъ же оттуда въ воскресеніи, Онъ уже на въки преобразиль плоть Свою, воскресивъ съ Собою и все омраченное гръхомъ человъческое естество. Въ крещеніи мы умираемъ и воскресаемъ со Христомъ. Въ Евхаристіи причащаемся прінскреннъ тълу и крови Христовымъ, становясь едино съ Нимъ. Въ грозный часъ смерти ветхимъ нашимъ человъкомъ умираемъ окончательно, для того чтобы духъ обновленнаго Христомъ человъка, соединившись въ послъдній день всеобщато воскресенія съ существенною основою человъческаго тъла, произникъ изъ могилы человъкомъ на въки преображеннымъ, просратеннымъ, духовнымъ, небеснымъ, чтобы свътиться лучемъ свъта Божественнаго въ небесной обители горнихъ свътовъ во въки въковъ.

"Да возсінеть же, Господи, тогда, какъ и теперь, и намъ гръшнымъ свътъ Твой присносущный, модитвами Богородицы. Свътодавче! Слава Тебъ".

Еще разъ скажу. Превосходна мысль освътить вершину сей горы, омраченную видомъ смерти и гробоваго тлънія, освътить церковію во славу Преображенія Господня. Подумайте, это тлъніе есть не иное что, какъ преображеніе. Преображеніе, правда двоякое: одни переходять отъ мрака къ свъту; другіе же отъ мрака тлънія къ мраку въчно-мучительнаго адскаго существованія... Подумайте, многимъ изъ насъ придется лечь костьми эдъсь же и утучнить сію гору своимъ преображеніемъ. А всъмъ придется лечь гдъ бы то ни было такъ же, какъ легли и лежать эдъсь наши сродники. Поглядите мысленными очами на сію гору, какова она будеть въ послёдній день воскресенія. Одни поднимутся изъ этихъ могилъ къ небу, какъ лучезарная дуга радуги. Другіе же потекуть въ глубину ада, разстилаясь надъ его дномъ, какъ непроглядный туманъ, какъ мрачное дымное облако, въ которомъ на ввки зажжется мрачное адское пламя...

На утрени Преображенія поется одинъ изъ ирмосовъ: "Вскую мя отринуль еси"... Разсказывали мнѣ въ моемъ дѣтствѣ, что въ одной изъ уединенныхъ церквей на кладбищѣ стали слышать по ночамъ пѣніе. Слышатъ, кто-то поразительнымъ голосомъ поетъ по ночамъ половину этого ирмоса: "Вскую мя отринулъ еси отъ лица Твоего, Свѣте незаходимый, и покрыда мя есть чуживя тма окаяннаго".... а дальше не прододжаеть, не можеть. Смъдый живой человъкъ остался разъ въ церкви на ночь. Вотъ въ полночь раздается прніе. Вглядывается въ уголь церкви. откула разлается голосъ: вилить во можкъ другой мракъ, мрачнъе ночи. Оттуда идетъ пъніе окаянной души раздирающее. Воть она стонеть: "Вскую мя отринуль еси оть лица Твоего. Свъте незаходимый, и покрыла мя есть чуждая тма окаяннаго"... Простонала разъ, простонала два, простонала три и останавливается все на техъ же словахъ... Смедый живой человекъ отважился и кончиль ирмосъ: "но обрати мя, и къ свъту заповълей Твонхъ пути моя направи, молюся". Живой допълъ молитву за мертваго, которую, связанный узами смерти безъ покаянія, безсилень быль пропеть за себя мертвый. И какъ только живой докончиль эту молитву за мертваго, мрачная твнь изъ мрачнаго угла церкви двинулась къ алтарю и исчезла въ высоть иконостаса... Это, конечно, легенда, но легенда поэтически-прекрасная, а главное поразительно-назидательная. Смотрите же, будемъ пъть, каждый за себя и каждый за всъхъ: "Вскую мя отринуль еси отъ лица Твоего, Свъте незаходимый, и поврыда мя есть чуждая тма окаяннаго". Но, пока она не покрыда насъ окончательно и не связала нашихъ усть и сердецъ для молитвы узами смерти, побрати мя къ себъ, Свъте незаходимый, и къ свъту заповъдей Твоихъ пути моя направи, молюся".

"Боже Господи! Да возсінеть и намъ грешнымъ светь Твой присносущный, молитвами Богородицы". Аминь.

# ПРИВЪТСТВЕННЫЯ РЪЧИ

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕМУ ГОСУ-ДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ ВО ВРЕМЯ ПУТЕШЕСТВІЯ ПО РОССІИ.

#### I. Преосвященнаго Никанора, архіепископа Херсонскаго и Одесскаго \*.

Имвемъ счастіе привътствовать Тебя, Благочестивъйшій Великій Государь, вторично въ нашихъ краяхъ. Два года назадъ срътали Тебя на берегу морскомъ, теперь срътаемъ на поляхъ дубравныхъ. Тамъ и здъсь уготовлялъ и уготовляешь Ты оружіе бранное, тамъ морское, здъсь полевое, на защиту отечества.

Цъль жизни есть миръ; но, по роковому закону жизни, неизбъжное для достижения мира орудие есть война, орудие, благословляемое Богомъ, когда подъемлется за правду. И постоянное приготовление къ войнъ — тяжкій, но неизбъжный долгь царей, налагаемый на рамена ихъ самимъ Царемъ царей. Самъ Богъ научаетъ руки царей благочестивыхъ на ополчение и персты ихъ на брань. Въ свою очередь, научая руки върноподданныхъ на брань — дъло Господне изволишь дълать, Благочестивый Государь, исполняешь царственное служение Царю Небесному.

Да будеть же миръ царства Твоего въ силъ Твоей, Царь Православный, и обиліе всякихъ благъ въ столиоствнахъ, въ укръпленныхъ твердыняхъ, въ бранномъ всеоружіи земли Твоей. Силою своею да возвеселить Тебя Господь силъ, и заступникъ

<sup>\*</sup> Сказана при встрече Его Величества въ Елисаветградскомъ соборе.

нашъ, Богъ Іаковлевъ, да оградитъ Тебя, съ Супругой и Чадами и всъмъ Царствующимъ Домомъ, на всякомъ пути, аможе аще пойдеши, устрояя миръ и благоденствіе, и торжество надъврагами върноподданной Тебъ великой державы Твоей.

Господь силъ буди съ Вами всегда и вездъ, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

## II. Преосвященнаго Леонтія, архіепископа Холискаго и Варшавскаго \*.

#### Благочестивъйшій Государь!

Благословенъ грядый во имя Господне.

Прибытіе Вашего Императорскаго Величества въ градъ нашъ и въ храмъ сей есть событіе великой важности для всего здёшняго края. Мъсто это,—древнъйшее наслъдіе св. равноапостольнаго Владиміра, было нъкогда резиденцією знаменитаго въ исторіи князя Даніила Романовича Галицкаго, котораго и останки покоятся здёсь. И сколько историческихъ воспоминаній пробуждаеть въ душъ русскаго человъка Холмъ, въ давнее время замъчательный центръ политической и религіозной дъятельности!

По неисповъдимымъ судьбамъ Божіимъ Холмская Русь впослъдствіи подпала иноземному владычеству и инославному вліянію. Болъе двухъ въковъ злосчастная унія наносила здъсь великій вредъ русской народности, русскому языку и особенно православной въръ, подвергавшейся уничиженію, преслъдованію. искорененію.

Съ превращениемъ уни въ недавнее время (1875 г.) Холмская Русь возродилась къ новой жизни. Она получила течение правильное, давно желательное. Теперь всюду въ врав слышится русская рвчь, вветъ русскимъ духомъ; православие растетъ и врвинетъ въ народъ; патріотизмъ русский усиливается.

Благочестивъйшій Государь! Ты первый изъ Русскихъ Царей доставиль малому между городами Холму счастіе лицеэръть Тебя съ Августъйшею Царицею и Великими Князьями. Ваше посъщеніе храма сего, несомивню, будеть сопровождаться благотворными послёдствіями, — оно послужить къ большему расширенію и укръпленію православной въры въ возсоединенныхъ чадахъ св. церкви. Народъ воочію убъдится, что она есть въра



<sup>\*</sup> Сказана въ Холискомъ соборъ.

Царская, которой держаться нужно крыпко. Примите же, Ваше Императорское Величество, оть всей нашей холмской паствы нашу вырноподданническую, глубочайшую благодарность за дарованную намъ ныны радость и утышение.

Храмъ сей имъетъ древнъйшую чудотворную икону Пресвятой Богоматери, именуемою Холмскою. Тысячи богомольцевъ съ разныхъ мъстъ стекаются сюда для поклоненія ей, особенно 8 сентября. Примъръ Вашъ окажетъ назидательное вліяніе и усугубитъ благоговъйное чествованіе святыни.

Усердно молимъ и будемъ молить Царицу Небесную, да блюдетъ Она Ваше Величество, Государыню Императрицу, Наслъдника Цесаревича, нынъ Царствующій Домъ въ здравіи, благоденствіи и долгольтіи на славу и счастіе Государства. Аминь.

# БИБЛІОГРАФИЧЕСКАЯ ЗАМЪТКА.

Руководство по исторіи русской церкви. Курсъ V класса дуковныхъ семинарій (988—1589) П. Малицкаго въ связи съ нашей учебной литературой по исторіи русской церкви.

Наши духовныя семинаріи до сихъ поръ не имфють удовлетворительнаго учебника по исторіи русской церкви, хотя она издавна входить въ кругь обязательныхъ предметовъ семинарскаго курса. Это зависить отъ многихъ причинъ, главнъйшія изъ нихъ сабдующія: 1) сама церковно историческая наука идеть въ своемъ развити сравнительно быстрыми шагами, такъ что то, что было удовлетворительнымъ лътъ 15-20 назадъ, теперь оказывается устаръвшимъ и слабымъ. Соотвътственно этому болъе или менъе измънялась и учебная программа русской цервовной исторіи. 2) Полнаго научнаго курса, который обнимальбы все теченіе церковной жизни въ Россіи отъ начала до самыхъ последнихъ временъ, мы еще не имвемъ 1). Такимъ обравомъ, кто хочетъ составить учебникъ примънительно къ семинарской программъ, тотъ, если хочетъ быть добросовъстнымъ, долженъ имъть дъло съ очень большимъ количествомъ разнообразныхъ изследованій (въ форме отдельныхъ монографій или журнальных статей, кром курсовъ) иногда съ различными, до противоръчивости несогласными, взглядами на одинъ и тотъ же предметь, а подъ часъ, за отсутствіемъ такихъ изследованій или



<sup>1)</sup> Исторія русской церкви Е. Голубинскаго обнимаєть собою только до-монгольскій періодь, исторія митрополита Макарія заканчиваєтся 1667 г., исторія архієпископа Филарета черниговскаго 1826 годомь; притомь же послідняя недостаточно полна и во многомъ теперь устаріза.

въ случат разногласія ихъ показаній, обращаться непосредственно въ источникамъ и раскапывать ихъ матеріаль (напр. миссіонерскіе отчеты. отчеты г. оберъ-прокурора и т. п.). Все это особенно нужно при изложеніи патріаршаго и синодальнаго періодовъ русской перковной исторіи. Само собою разумвется, что далеко не всякому это возможно и удобно. а кому удобно. V того работа все-таки подвигается впередъ въ высшей степени медленно, иногла даже неувъренно. Къ сожалънію профессора духовных вкадемій, которымь при богатствів академическихъ библютекъ была бы всего удобиве такая работа, почему то чуждаются ея. Только профессоръ казанской академін П. Знаменскій среди своихъ ученыхъ работь не забыль и нашей школьной нужды, давъ намъ очень полезное – и по отношенію къ синодальному періоду пока незамвнимое — "Руководство къ русской церковной исторіи".

Не только мы, преподаватели семинарій, сознаемъ настоятельную нужду въ новомъ учебникъ по исторіи русской церкви. но и учебный комитеть при Св. Синодъ признаеть ее 2). Въ ружоводство преподавателямъ и воспитанникамъ семинарій онъ даеть "Совращенную исторію русской церкви" архісписвопа Филарета черниговскаго и "Руководство" Знаменскаго, только что нами упомянутое 3). Въ качествъ учебнаго пособія онъ одобрилъ и мое "Руководство по исторіи русской церкви" вып. І (988—1237 г.) и ІІ (1237—1589 г.) 4). Ни одно изъ втихъ руководствъ не можетъ служить учебникомъ. "Исторія" Филарета, обнимая собою только время до синодальнаго періода, не отвъчасть на многіе вопросы, поставленные въ программъ учебнаго вомитета, не соотвътствуетъ ей въ дъленіи періодовъ 5), въ нъвоторыхъ параграфахъ очень скудна содержаниемъ и наконецъ завлючаеть въ себв не мало историческихъ ошибовъ. "Руководство" Знаменскаго, обильное своимъ содержаниемъ (кромъ развъ перваго періода), вдается часто въ совершенно излишнія и мелочныя подробности (особенно при изложеніи синодальнаго періода), допускаеть иногда хронологическія и др. ошибки, синодальный періодъ доводить только до времени императора Николая I, при изложеніи не вездъ строго-умъренно и приличнослержанно въ тонъ и языкъ, недостаточно объединяетъ матеріалъ и въ порядкъ изложенія его неръдко отступаєть отъ программы



<sup>2)</sup> См. его отзывь о моемъ «Рукогодствв по исторіи русской церкви» въ «Церк. Въстникъ 1887 г. № 10; ср. объяснит. зап. къ новъйшей программъ уч. комит. по исторіи р. церкви для дух. семинарій, стр. 3.

3) См. объяси. зап., стр. 3.

Опредъл. 3 сент. 1886.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Второй періодъ 1237—1410 г. (выбото 1237—1461 г.), четвертый 1589— 1721 г. (вивсто 1589-1700 г.).

учебнаго комитета; отсюда неудобство пользованія имъ: какъ ведико это неудобство, можно судить потому, что часто одинъ небольшой урокъ приходится составлять изъ множества отрывковъ, раскиданныхъ на 8 — 10 различныхъ страничкахъ Руководства (напр. урокъ о положени Свят. Синода въ синодальный періодъ, объ епархіальномъ управленіи тогда же и т. п.); особенно неудачно составленъ въ Руководствъ Знаменскаго синодальный періодъ, гдв матеріалъ расположенъ по "степенямъ" царствованія Государей и Государынь и разбитый по частямъ, не объединенъ выводами въ бодъе или менъе пълостный очеркъ. Мое "Руководство" обнимветь пока только время до учрежденія патріаршества въ Россіи (1589 г.) 4), причемъ раздъляеть исторію церкви не такъ, какъ семинарская программа учебнаго комитета (второй и третій періоды соединяеть въ одинъ и исторію юго-западной митрополіи разсматриваеть совмъстно съ исторіей свверной митрополіи) и вообще въ расположеніи матеріала расходится съ ней, матеріала завлючаеть въ себъ гораздо больше. чемъ сколько следуеть для учебника; такимъ образомъ оно требуеть и разметокъ и перестановокъ, соответственныхъ программъ; навонецъ, по винъ редавціи "Чтеній въ Общ. любит. дух. просвъщенія", гдъ оно періодически печаталось, оно издано неисправно и завлючаеть въ себъ множество грубыхъ опечатокъ и др. типографскихъ погръщностей. При составлении его я имъль въ виду дать не учебникъ, а только руководство (и развъ только впоследствии передълать его въ качествъ учебника), старался путемъ добросовъстнаго изученія существующихъ курсовъ и отдъльныхъ изследованій изложить, насколько возможно, приостно, точно и объективно ходъ церковной жизни въ Россіи; поэтому-то я не осмъливался говорить въ увъренномъ тонв о томъ, что вызываеть еще сомнвніе или насчеть чего нътъ установившихся взглядовъ въ наукъ (отсюда частыяособенно въ исторіи перваго періода — такія слова, какъ "кажется", "въроятно" и т. п.), въ подобныхъ случаяхъ я дълалъ въ "приложеніяхъ" неръдко указанія на существующія различія въ научныхъ взглядахъ на какой-нибудь предметь, а съ целю помочь желающимъ изучить обстоятельно церковно-историческій матеріаль, ввель въ "Руководство" особое "приложеніе" съ указаніемъ пособій и питать...

Оставаясь при этихъ, разсмотрѣнныхъ сейчасъ, руководствахъ, преподаватель семипаріи вынуждался, какъ умѣлъ, восполнять недостаточное въ одномъ заимствовованіемъ изъ другаго руководства, закрывать пробѣлы, сглаживать недостатки и недоста-



<sup>•)</sup> Въ очень скоромъ времени начнетъ печататься патріаршій періодъ (III выпускъ моего «Руководства».

юшее вое-гав топотных своими изреквнічим изм разлечних др. пособій. Работа вропотливая и въ дъль обученія мало удобная. Въ вилахъ устраненія этого-то неулобства преподаватель тульской семинарів П. Малипвій издаль въ нынфшнемъ году "Руководство по исторіи русской церкви, курсъ V власса дух. семинарій (988—1589 г.), составленное примънительно къ семинарской программъ (за очень немногими отступленіями отъ нея). Надежда автора: авось оно следается учебникомъ въ семинаріяхъ. Въ предисловім онъ говорить такъ: "изученіе русской церковной исторіи безъ руководства, отвъчающаго требованіямъ программы учебнаго комитета, ведеть за собою серьёзныя неудобства... Ученики съ средними способностями или съ недостаточнымъ общимъ развитиемъ не всегла умъдо могутъ оріентироваться въ денномъ урокъ, если свъдънія по этому уроку приходится извлекать изъ различныхъ пособій или даже изъ различныхъ страницъ одного руководства. Устраненіе этихъ неудобствъ, въ интересахъ болве обстоятельного изученія науки, было побуждениемъ для составителя этого курса (Руководства) къ предлагаемому имъ посильному труду. Не задаваясь шировими цвиями, составитель руководства постарался воспользоваться свёдёніями, сдёлавшимися достояніемъ русской церковноисторической науки, и расположить ихъ въ системъ, указанной программою учебнаго комитета".

Дваствительно авторъ удачно (за немногими исключеніями) скомпоноваль свъдънія изъ существующихъ руководствъ привынительно къ программъ, такъ что пользоваться его "руководствомъ" будеть сравнительно удобно для учениковъ семинарій и по этому, можеть быть, оно будеть успъщно расходиться въ продажъ, тъмъ болъе, что цъна ему назначена не очень высокая. Но и оно страдаеть недостатками. Одни изъ нихъ обусловливаются недостатками существующей семинарской программы, другіе явились по винъ самого автора. Мною замъчены слъдующіе недостатки:

1) Расположеніе рубрикъ (или §§) не всегда удачно и принятое двленіе не всегда выдерживается. Приведу примъры. На стр. 36—39 трактуется по взаимныхъ отношеніяхъ между властями церковною и гражданскою, значеніе ігрархіи въ дълахъ гражданскихъ и вліяній государства на церковь", при чемъ указываются примъры воздъйствія на государственную жизнь со стороны и митрополитовъ и епископовъ; дальше на стр. 39—41 идетъ ръчь объ епархіяхъ, епископахъ и опять особо побъ отношеніи епископовъ къ мъстивымъ киязъямъ"; § по развитіи обрядности въ религіозной жизни" до-монгольскаго періода поставленъ особо и прежде параграфа о религіозно-нравственномъ состояніи общества, будучи присоединенъ въ главъ (IV) о бо-

гослужени (стр. 67), между тъмъ какъ ниже (въ третьемъ періоді) этоть вопрось разсматривается в связи съ редигіознонравственнымъ состояніемъ общества (стр. 211 — 214), что по моему мивнію, всего логичные и естественные. Параграфъ объ ереси стригольниковъ поставленъ въ отдъль о богослижении и храмах (стр. 146-148), между темъ какъ ему приличнъе было бы стоять въ отдълв или о духовномъ просвъщении и хр. учении. или о религіозно-нравственномъ состояніи русскаго общества, или объ управлени въ јерархји (такъ какъ ересь стригольниковъ имъла отношение въ недостаткамъ тогдашняго духовенства). Правда, во всехъ этихъ случаяхъ авторъ следуетъ программе учебнаго комитета. Но въдь, если онъ сознавалъ непоследовательность такого расположенія рубрикъ (или параграфовъ), то такъ же могъ бы отступить отъ программы завсь, какъ отступаль въ другихъ случанхъ, нарушая указываемый ею порядокъ расположения (напр. на стр. 41-44 о правиль Іоанна II посль церковныхъ уставовъ, на стр. 53 объ Иларіонъ послъ Луки Жидяты, на стр. 71 объ "остаткахъ язычества" раньше "вліянія христіанства на перемъну нравовъ" и др.). Укажу еще примъры непоследовательности, где повиненъ самъ авторъ, а не программа учебнаго комитета. Трактун о Максимъ Грекъ, онъ раскрываеть его значение и труды на литературномъ попришв (въ рубрикъ "Максимъ Грекъ и его дъятельность на пользу духовнаго просвъщенія"), дальше говорить о причинахъ недовольства има (въ рубрикв "недовольство Максимомъ") и наконецъ объ участін его въ спорв Іоснолянъ съ былозерскими старцами (въ особой рубрикъ), при чемъ опять указываеть, въ чемъ Максимъ расходился съ другими и чемъ еще вызывалъ въ нихъ недовольство (стр. 242 — 245). Говоря о самостоятельной русской литературъ до-монгольского періода, авторъ раздвляеть ее только на полемическій, учительный, догматическій и историческій отдвлы (стр. 49), между твиъ какъ чрезъ нвсколько страницъ ниже говорить еще о произведени описательнаго рода (57); при томъ, причисливъ къ полемическому отдълу м. Нивифора, онъ рядомъ съ полемическими указываеть и правоучительныя его произведенія (50), равно какъ въ отдъль объ исторической литературъ отмъчаеть и праводчительное посланіе Іакова Мниха къ Изяславу (55), а въ отделе о правоччительной литературе говоритъ и о полемическом посланіи Феодосія (52); кромв этого. какъ мив кажется, нътъ даже возможности строго раздълять полемическій и догматическій отдалы, какъ они раздалены у Малицкаго.

2) Авторъ слишкомъ увъренно говорить тамъ и о томъ, гдъ и о чемъ нъть установившихся взглядовъ въ наукъ и относительно чего высказываются сомнънія со стороны научныхъ авторитетовъ, напр. о Бравадинъ, какъ о новгородскомъ князъ

- (стр. 3 ср. Голубинского 1 пол. І тома, стр. 42-54), о крещеній Аскольца и Лира (стр. 4 ср. Голубинскаго, стр. 16-33), и Владинірт въ состоянім языческомъ (стр. 7-8, ср. Годубинскаго 91-137), объ Аврааміи ростовскомъ, какъ двятель XI в. (стр. 17 ср. Голубинского I т. 2 пол., стр. 645-652), о словахъ Ростислава митр. Іоанну IV (но Татищеву, вообще сомнительному въ своихъ показаніяхъ, стр. 34-35 ср. Годубинскаго І. 1 пол. 272—273), о школахъ въ домонгольскій періодъ (опять по Татишеву—стр. 46. ср. Годубинского 709—715), о количествъ сочиненій преп. Феодосія віевопечерскаго и о принадлежности ему посланія въ Изяславу (стр. 51-52-ср. Макарія (10 поvченіе) и Голубинскаго (7 поученій) стр. 673—676, 699—700), о ноличествъ всъхъ митрополитовъ домонгольского періола (25 челов.) и грековъ между ними (22 чел., стр. 31, ср. Голубинскаго 246-253; въ каталогь Л. Кревзы ихъ всвуъ 21, у Макарія 23, у Голубинскаго 24).
- 3) Встрачаются взаимно-несогласныя и противорачивыя маста. Напр. на стр. 34 преемникомъ митр. Өеодора († 1163 г.) названъ Іоаннъ III, между тъмъ какъ на стр. 31 онъ отнесенъ къ XI въку (1089). На стр. 13 сказано, что первый періодъ быль временемь полной зависимости русской церкви оть константинопольского патріарха; на стр. 35 эта зависимость названа въ высшей степени легкой и замвчено, что "на внутреннія дъла русской церкви патріархъ не мого импть ецавнаго вліянія..."; подобнымъ же образомъ на стр. 129, гдв говорятся объ отношеній р. митрополита къ константинопольскому патріарху во второй періодъ, читаемъ: "его зависимость отъ патріарха по прежнему носила номинальный характерь". На стр. 43, указавъ источники доходовъ для епископскихъ канедръ, авторъ замъчаеть: "но всв эти доходныя статьи были источникомъ содержанія высшаго духовенства; нившее духовенство не импьло ко нимо н нкакого отношенія, а между тамъ на сладующей страница среди источниковъ содержанія низшаго духовенства указаны и нъкоторые такіе, какіе показаны выше для епископовъ, напр. въсчія пошлины.
- 4) Встръчаются историческія и хронологическія ошибки или неточности. Напр. на стр. 68 митрополитомъ, оправдавшимъ ростовскаго епископа Нестора (это было въ 1157 г. см. Голубинскаго 558), названъ Өеодоръ, а долженъ быть названъ Константинъ I (1156—1159); о хронографъ Іоанна Малалы замъчено, что онъ похожъ по содержанію на Палею (стр. 49), годъ смерти царевича Петра Ордынскаго поставленъ 1390 вмъсто 1288 (ошибка на цълое столътіе); Борисъ Васильковичъ ростовскій названъ племянникомъ Михаила Всеволодовича Черниговскаго (92), между тъмъ какъ онъ быль его внукомъ, отъ дочери

его Маріи (см. Толстаго разсказы изъ ист. р. церкви 1873 г., стр. 113, 102 и 108; историч словарь о святыхъ, прославл. въ р. перкви Спб. 1862 г., стр. 166 и др.): днемъ мученической кончины Евстафія литовскаго помічено 15 декабря вийсто 13 (стр. 100 ср. Толстаго 160; Историч. словарь 30 и др.); на стр. 198 ошибочно сказано: "сукъ по дъдамъ духовнымъ находился (только) при наоедръ епархіальнаго архіерея" (ср. моего руков. II вып. прилож. прим. 157, стр. VII, Перова Епарх. учрежд. въ Россіи Ряз. 1882 г., стр. 169, 172—173); на стр. 129 неточно названа номинальною зависимость русской митрополичьей каеелры отъ константиноп, патріарха во второй періодъ р. церкви (1237—1461 г.); это справедиво только въ отношения въ концу даннаго періода (XV в.); въ XIII же и XIV конс. патріархъ приглашаль иногла на соборы въ себъ р. митрополитовъ или ихъ уполномоченныхъ, принималъ жалобы на митрополитовъ, наряжаль судь надъ некоторыми изъ нихъ (Романомъ, Алексіемъ. Пименомъ), иногда вызываль ихъ къ себв на судъ (Кипрівна) и низдагаль (Пимена), награживль русских епископовъ архіепископскимъ саномъ (Діонисія сувдальскаго и Өеодора ростовскаго) разсыдаль въ предълы Россіи граматы по разнымъ вопросамъ; русскіе сами неръдко обращались къ нему ва разръщеніемъ недоумъній, митроподиты иногда являлись на патріаршихъ соборахъ (Максимъ, Кипріанъ) ср. моего руков. II вып., стр. 33).

- 5) Правильный и чистый вообще языкъ Малицкаго допускаетъ иногда неудачныя выраженія, напр. "любочестіе и честолюбіе" (56), "огрубляло" (72) и т. п.
- 6) Наконецъ важнъйшимъ недостаткомъ, который проходитъ чрезъ все "Руководство" г. Малицкаго и плохо рекомендуетъ его самого, недостаткомъ, предъ которымъ сглаживаются всъ остальные, служить пристрастное пользование пособіями. Хотя онъ въ примъчаніи къ предисловію и говорить, ечто "главнъйшими пособіями въ составленію руководства" служили: исторія Голубинскаго, Макарія, Филарета Черниг., руководства Знаменскаго, Добронравина и Добровлонскаго, труды Коядовича, Чистовича, Аскоченского, Порфирьева и многія журнальныя статьи, но на самомъ деле онъ обывновенно довольствуется лишь руководствами Знаменскаго, моимъ и сокращенной исторіей Филарета Черниговскаго; если когда онъ отрывается отъ нихъ и заглядываетъ въ другія пособія, то это является вообще очень ръдкимъ исключениемъ (напр. стр. 95, 119, 144-5, 187--292 и др.); развъ только послъдняя главао южно-русской митрополіи — представляеть собою въ этомъ отношеніи особенность: авторъ здесь сравнительно чаще за-

глядываеть въ Макарія, Чистовича и Коядовича, и это въроятно потому, что о южно-русской митрополім въ исторіи Филарета сказано очень нелостаточно, въ моемъ руковолствъ еще меньше (такъ какъ разсматривается ея состояніе: 1) въ связи съ исторіей съверной митрополін и 2) за времи до 1589 г., а не до 1654 г., какъ требуется программой учебнаго комитета для У власса семинарій), такимъ образомъ изъ руководствъ оставалось у автора подъ руками одно руководство Знаменскаго. а этого казалось мало. Притомъ же имън обыкновенно льдо только съ указанными тремя руководствами, авторъ обращается съ ними въ высшей степени безперемонно. Онъ или своими словами по плану какого-нибудь изъ нихъ излагаеть тоть или другой вопросъ, не сообщая новыхъ свъденій, или же-что еще чаше-пълветь буквальныя выписки изъ нихъ и группируетъ. приправляя своими сокращеніями или разсужденіями, недающими ничего фактически новаго. Буквальныя выписки встрачаются изъ всвиъ означенныхъ (тремъ) руководствъ, но наиболве часто наъ Знаменскаго и моего 7).

Даже въ наиболъе самостоятельно составленной главъ — о юго-западной митрополіи—и тамъ неръдко встръчаются буквальныя заимствованія изъ Руководства Знаменскаго. Отъ такого отношенія къ руководствамъ и произошли нъкоторыя изъ отмъченныхъ много раньше ошибокъ г. Малицкаго. Напр. митр. Осодора вмъсто Константина I онъ ошибочно поставилъ, послъдовавъ моему руководству, куда вкралась эта ошибка (см. стр. 96 моего руков.) и откуда Малицкій заимствовалъ исторію споровъ о постъ. Ошибочное названіе Бориса Васильевича племянникомъ Михаила Всеволодовича объясняется тъмъ, что въ "сокращ. исторіи Филарета, которою въ данномъ случав пользовался авторъ, находится эта ошибка (стр. 57). Этимъ же



<sup>7)</sup> Укажу невкоторыя изъ техъ буквальных заимствованій гли очень близких компиляців, какія я успёль заметить при бёгломъ чтеніи руководства Малицкаго Стр. 7—8 (ср. Знаменскаго по изд. 1886 г., стр. 5—6), стр. 9 (Знаменскаго 6, Филарета 9), стр. 10 (моего I вип. 9, Знаменск. 7), 11 (Знам. тамъ же Филарета 11), 16 (Знам. 8), 20—21 (тамъ же 14—15), 41 (моего рук. I вып. стр. 46), 62 (тамъ же 23—24), 65—66 (тамъ же 100—103), 68—69 (тамъ же 97—99), 92—93 (Филар. 57, моего II вып., стр. 3), 94 (моего тамъ же 6), 96—97 (тамъ же 14—16), 100 (тамъ же 11), 103 (тамъ же 174), 104 (тамъ же 168—169), 115—116 (тамъ же 25—26), 122 (тамъ же 169—170), 132—137 (Знаменскаго 68—70), 139 (моего II, 198), 141—142 (тамъ же 205—206), 149—153 (Знам. 91—93, моего II, 233), 156 (моего 264), 165—166 (Знаменск. 77, 93—94, особенно стр. 110 изд. 1880 г., моего 281), 178 (Знам. 101—102), 180 (моего 18—19, (Знаменск. 101—102), 181—185 (Знам. 103—106 и моего 9 и слёл.), 197 (Знам. 115), 211—214 (моего 238—239), 220—221 (Знам. 121—122) 223—224 (моего 251—254), 229—237 (Знам. 137—143), 248 (тамъ же 154—155 и моего 165—167), 251—252 (моего 172—173), 264 (Знам. 162), 267—268 (тамъ же 163) и др.

объясняется иногда тотъ увъренный тонъ, которымъ авторъ говоритъ о темныхъ и спорныхъ предметахъ. Напр. когда онъ сообщаетъ, что "изъ 25 митрополитовъ домонгольскаго періода 22 были изъ грековъ", то онъ заимствуетъ это у Знаменскаго (стр. 20—21). Подъ вліяніемъ того же Знаменскаго онъ говорить очень увъренно о Бравалинъ, какъ новгородскомъ князъ (Знаменскаго изд. 1880 г., стр. 2), о Владиміръ, какъ язычникъ (стр. 4), о словахъ Ростислава митр. Іоанну (стр. 24) о школахъ домонгольскаго періода (53) и т. п., хотя подобныя свъдънія вовсе не успъли еще стать "достояніемъ церковно-исторической науки" (ср. выше). При такомъ пользованіи пособіями руководство автора, какъ нибудь сшито хорошо, все-таки сшито изъ разныхъ клочковъ, собранныхъ со стороны, и въ этомъ видъ такъ же странно, какъ странна была бы одежда, сшитая изъ разноцвътныхъ мелкихъ кусковъ, вырванныхъ изъ другихъ олежаъ.

Преподаватель семинаріи А. Доброклонскій.

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

\_\_\_\_\_\_

#### ВЪРОТЕРПИМОСТЬ ВЪ АВСТРІИ.

Австро-Венгрія, гордясь своими конституціонными "вольностями", считается въ числів державъ, допускающихъ безграничную віротерпимость. Къ чему сводится на ділів эта "віротерпимость", можно видіть изъ слідующаго письма вінскаго корреспондента "Новостей".

Славянинъ, задумавшій такое дело, (т.-е. переходь въ православіе) пойдеть въ Вънъ къ православному священнику-греку при церкви Св. Троицы, но здъсь его ждеть отказъ. Послъ пріема въ 1885 году несколькихъ интеллигентныхъ чеховъ въ православіе, этому священнику теперь запрещено австрійскимъ правительствомъ принимать неофитовъ. Священникъ второй вънской греческой церкви, будучи подчиненъ константинопольскому патріарху, пока храбрится и принимаєть въ лоно православія заблудшихъ овецъ, такъ что дело перехода въ православіе въ Вънъ еще кое-какъ возможно. Но, посмотримъ, легко ли это осуществляется въ провинціи. Не следуеть забывать, что на такой шагь рышается не знать и богачи, а по большей части сельчане, ремесленники, мелкіе торговцы, журналисты и адвокаты, т.-е. люди, зарабатывающіе себъ жльбъ трудами своихъ рукъ. И вотъ, такому человъку, дъйствующему, какъ будто, свободно, является необходимость совершать изъ Чехіи и Моравін нан изъ Въны дорого стоющую повздку въ Далмацію или Буковину и тамъ обращаться къ содъйствію православнаго духовенства!... Если же примемъ въ разсчеть, что переходящій въ православіе славянинъ увлекаеть за собой свою семью. то расходы надо удвоить, утроить. Переходъ австрійскаго славинина въ православіе составляеть для него не только духовный, но и матеріальный подвигь!

Не нужно забывать, что обращение въ православие, съ австровенгерской точки эрвния, составляеть, кромв того, чуть ли не государственную измвну или, по крайней мврв, весьма и весьма подозрительный поступокъ.

Газета "Свътъ", по поводу только что приведеннаго нами

отрывка изъ "Новостей", замъчаетъ:

Русскихъ укоряють въ Западной Европъ въ отсутстви въротерпимости. Между тъмъ, нътъ страны, которая доводила въротерпимость до той степени, до которой она доведена въ современной Россіи. Лучшая улица въ столицъ Россіи, въ Петербургъ,

Невокій проспекть въ дучшей своей части. отъ Полицейскаго моста по Аничковскаго дворца-есть ничто иное, какъ выставка первые всевозможных в вроисповывній. Одному правосдавному храму Казанской Божіей Матери противопоставлены иновърческія перкви: годдандская, реформатская, дютеранская, финская, римско-католическая, армянская и все это сгруппировано въ самомъ средоточіи столицы. Какая же можеть быть большая терпимость? Между твиъ, когда русские хотвли построить православную церковь въ Париже и хотели пріобрести место на одномъ изъ центральныхъ царижскихъ бульваровъ (С. Мартенъ). парижское городское управленіе, римско-католическая ісрархія и Наполеонъ III не допустили православной церкви на видномъ мъсть и постарались запрятать ее въ улицу Дарю, находящуюся далеко отъ центра города и въ сторонъ отъ прямыхъ сообщеній. Въ Вънъ же до сихъ поръ нътъ надлежащей православной церкви, хотя въ этомъ городъ не менъе 50,000 православныхъ славянъ, преимущественно сербовъ! Власть всегда находитъ преиятствіе къ постройко въ Воно православной церкви!...

Мы же въ Россіи не только даемъ свободу пропаганды христіанскимъ сектамъ и нъкоторыя изъ нихъ, наприм. лютеранскую, ставимъ даже на большую высоту, но и возвышаемъ на окраинахъ, на Кавказъ, въ Киргизской степи, въ Туркестанъ, всъ мъстныя исповъданія, не исключая магометанскаго.

### ОТЪ АБИССИНСКОЙ МИССІИ.

Съ благословенія Святвишаго Синода на дняхъ я отправляюсь на восточный берегъ Африки, въ Абиссинію. Тамъ въ юго-западу отъ французскаго порта Обовъ и въ свверо-западу отъ англійскаго поселенія Зейла, на Индійскомъ Океанъ, наши православные вазави заложили станицу подъ дорогимъ намъ именемъ Москва и подняли тамъ русскій флагъ.

Во вновь возникшей Москвъ, на приличномъ для святыни мъстъ, съ соблюдениемъ всъхъ правилъ принятыхъ православною церковью, мы получили благословение Святъйшаго Синода приступить въ устройству храма во имя Св. Пророка Предтечи и Крестителя Іоанна.

Помогите, православные этому святому двлу!

Всякому понятно, что значить жить русскому человъку безъ православнаго храма и вдали отъ отечества. Храмъ вообще для русскаго человъка—тихое пристанище и въ горъ и счастьи; но вдали отъ отечества храмъ для русскаго человъка и твердыня и оплотъ.

Католиви и протестанты, преслъдуя свои политические интересы и задачи, шлютъ въ Абиссинію въ свои порты и поселе-

нія своихъ епископовъ, строятъ храмы, основываютъ семинарів и различныя школы, съ тъмъ, чтобы завлечь въ последнія абиссинцевъ и, склонивъ ихъ въ свое лжеученіе, сделать ихъ орудіями своей политиви.

Мы же вдемъ туда бево всякой задней мысли, съ единственною цвлью выполнять тамъ святую задачу—построить въ Абиссиніи благолюнный православный храмъ, при помощи русскихъ людей, украсить его такъ, чтобъ онъ въ той Москво напоминалъ намъ златоглавую нашу Москву и показать абиссинцамъ наше православное богослуженіе, наши въ немъ порядки и нерушимость сохранившагося въ немъ древняго многовъковаго преданія. Самъ абиссинскій народъ со своимъ царемъ прислалъ къ намъ своихъ пословъ и чрезъ нихъ просилъ насъ стать къ абиссинцамъ въ близкія религіозныя отношенія, пожалють ихъ какъ родственныхъ намъ по въръ братьевъ, въ теченіе многихъ въковъ разобщенныхъ съ истиннымъ православіемъ.

Правосдавная Россія, а въ особенности Москва, какъ сердце Руси великой, всегда откликалась на нужды религіозныя. Она и теперь можеть пособить своей младшей сестръ, находящейся отъ нея на нъсколько тысячъ версть, но обращающей къ ней свои взоры, полные ожиданія той благодати, которая осънить ее изъ св. православной русской церкви.

При храмъ, конечно, должна быть и колокольня и колокола, священныя одежды и облаченія, иконы и вся церковная утварь. А потому все, какъ и чъмъ кто ни пожертвуетъ, будетъ принято съ глубокою благодарностью. Дъло уже близко къ осуществленію. Сдъланы уже необходимые заказы для того, чтобы воздвигнуть достойнымъ и благолъпнымъ образомъ новый русскій православный храмъ на берегахъ Африки. Планъ храма уже готовъ, а на заводъ г. Финляндскаго уже отливаются колокола какъ для нашего русскаго храма въ Абиссиніи, такъ и для абиссинскаго храма въ Герусалимъ, который приметъ московскіе колокола какъ первый драгоцънный даръ изъ рукъ православной Россіи.

А потому время не терпить и вст истиню - православные русскіе люди несомитьно поторопятся принести свою посильную лепту на это святое дтло.

Пожертвованія съ разръшенія Св. Синода и съ благословенія высокопреосвященнъйшаго Исидора, митрополита с.-петербургскаго и новгородскаго, могуть быть присыдаемы мнъ (Полянка, Авонское подворье), а по отбытіи моемъ изъ Москвы въ редакцію "Московскихъ Въдомостей".

**Архимандрить Паисій.** Начальнекъ ново-открытой миссін въ Абиссинін. Москва, 11 сентября 1888 года.

### объявленіе.

#### ВЫШЛА ИЗЪ ПЕЧАТИ КНИГА:

# ИВАНЪ СЕРГѢЕВИЧЪ АКСАКОВЪ

#### ВЪ ЕГО ПИСЬМАХЪ

### Училищные и служебные годы

съ 1839 по 1851 годъ.

Цѣна обоимъ томамъ 4 руб. безъ пересылки; на пересылку 60 коп. Складъ изданія въ типографіи М. Г. Волчанинова, Москва, Большой Чернышевскій пер., домъ Пустошкина. Книгопродавцамъ 25% уступки.

#### ТАМЪ ЖЕ ПРОДАЮТСЯ СОЧИНЕНІЯ И. С. АКСАКОВА:

"Сборникъ стихотвореній". (Съ портретомъ автора). На вел. бум. 2 руб. на обыкн. 1 руб. 50 коп., на пер. 25 коп.

"Біографія Ө. И. Тютчева". (съ портретомъ Ө. И. Тютчева). На вел. бум. 1 руб. 50 коп., на обыки. 1 руб., на пер. 25 коп.

#### Статьи изъ "Дня", "Москвы" и "Руси".

Томъ І. "Славянскій вопросъ."

Томъ П. "Славянофильство и западничество".

Томъ Ш. "Польскій вопросъ и Западно-Русское дёло. Еврейскій вопросъ.

Томъ IV. "Общественные вопросы по церковнымъ дъламъ. Свобода слова.—Судебный вопросъ.—Общественное восинтание".

Томъ V. "Государственный и Земскій вопросъ.—Статьи о некоторых событіяхь".

Томъ VI. "Прибалтійскій вопросъ. — Ввутреннія дёла Россіи. — Введеніе къ укранискимъ ярмаркамъ".

Томъ. VIII. "Общеевронейская политика. — Статьи разнаго содер. жанія".

Цѣна каждому тому на обыкновенной бумагѣ — 1 руб. 50 коп., на веленев. 2 руб. 50 коп., на пересылку — 50 коп.

Продаются въ кинжн. маг. "Новое Времи" въ С.-Петербургъ, Москвъ, Харьковъ, Одессъ и настанціяхъ жельзныхъ дорогь.

Тамъ же можно получать книгу "Сборникъ статей по случаю кончины И. С. Аксакова". Цъна 1 руб., на пересылку 20 коп.

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Сентября 23-го дня 1888 года.

3/2

# ПРЕОБРАЖЕНІЕ ГОСПОДА \*.

Разборъ гипотезъ, стремящихся объяснить фактъ Преображенія естественнымъ путемъ.

Положительное объяснение события на горъ приводить насъ къ убъжденію, что достовърность его не подлежить никакому сомивнію, если мы допускаемь бытіе дичнаго Бога и признаемь Інсуса Христа воплотившимся Сыномъ Божінмъ. Чтобы понять факть, мы должны встать на ту точку эрвнія, съ которой его савдуеть разсматривать, перейти въ ту область, къ какой онъ принадлежить по своимъ свойствамъ. Когда мы будемъ подводить всв жизненные процессы подъ законы механики или физики вообще, получится не научное объяснение дела, а лишь иснажение предмета. Чтобы быть твердымъ въ своихъ возаръніяхъ, нужно еще напередъ доказать незаконность причисленія вакого-нибудь феномена къ данной группъ явленій и принадлежность его совсвые не другому классу. Посему, если свептическая критика не признаетъ событія Преображенія въ томъ видъ н въ той обстановив, какъ объ немъ передаютъ Евангелія, то она дълаетъ совершенно неосновательную попытку пріурочить его въ иной сферв чисто человвческихъ отношеній, не разрушивъ прежде истинности тъхъ основныхъ положеній, на которыхъ виждется философская достоверность свангельскаго чуда. Атепамъ или пантеизмъ должны быть уже аксіомою, чтобы отрицаніе не было пустою финціей, вымысломъ несдерживаемой разумными началами фантазіи. Но именно критикамъ и не-

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» август. кн. текущаго года.

удается до сихъ поръ опровергнуть справедливость библейской точки зрвнія; а пока остаются несомивнными бытіе Бога личнаго и возможность воплощенія Сына Его, всякое пониманіе евангельскихъ событій въ смыслв естественныхъ происшествій не будеть имвть научнаго характера. Въ силу втого разборъ отрицательныхъ гипотезъ по вопросу о Преображеніи Господа позволителенъ только какъ отрицательное доказательство въ пользу его объективной реальности; единственно этою цвлію оправдывается и появленіе его въ настоящемъ изследованій, гдв критика взглядовъ скептической экзегетики мыслима только въ видъ апологетики.

Исторія представляєть намъ нѣсколько попытокъ естественнаго объясненія факта Преображенія, одинаково несостоятельныхъ, котя и принадлежавшихъ людямъ противоположныхъ направленій. Къ одной категоріи относится гипотеза видѣнія, признающая отчасти какой-то сверхъ-естественный актъ въ формѣ божественнаго дѣйствія на духъ апостоловъ; за нею слѣдуетъ грубо-натуралистическая гипотеза Павлюса, усиливающаяся вывести чудесное событіе изъ обыкновенныхъ явленій природы; Штраусъ съ Кеймомъ и Вейсе отрицаютъ всякое историческое зерно въ синоптическомъ разсказѣ о происшествіи на горѣ, причисляя его къ области мина или аллегоріи. Въ своемъ разборѣ и мы будемъ держаться этой послѣдовательности.

#### а) Гипотеза видпнія.

Сущность гипотезы видвнія сводится въ тому, что Преображеніе Господа со всёми сопровождавшими его обстоятельствами признается не объективнымъ феноменомъ, а лишь субъективнымъ состояніемъ апостоловъ. Въ этой гипотезё можно различать два оттёнка: одни ученые не придають синоптическому повъствованію характера чудеснаго (Неандеръ), другіе же (Вейсъ) полагають причину видёнія учениковъ въ особенномъ воздействіи Бога на души участниковъ событія. Въ своихъ воззрёніяхъ Неандеръ основывается главнымъ образомъ на замечаніи ев. Луки о томъ, что Петръ и бывшіе съ нимъ отягчены были сномъ (9, 3). По нему дёло было такъ. Когда Іисусъ Христосъ взошель на гору, Онъ сталь молиться вмёстё съ своими спут-

никами. Здесь речь шла о техъ же предметахъ, которые и ранве служили темою бесвав Господа съ учениками: дальнъйшій ходъ развитія царства Божія, предстоящія страданія и т. п.—вотъ что произвело сильное впечатление на умъ трехъ впостоловъ. Въ такомъ настроеніи Петръ, Іаковъ п Іоаннъ заснули, и имъ нвился тогда Христосъ во славъ Своей, въ сопровождении Моисея и Илін. Иллюзія была такъ велика, что и по пробужденіи они оставались на мгновеніе въ нъкоторомъ самообольшеніи, объективировали свои сонныя грезы и сочли ихъ за дъйствительное происшествіе 90).—Где данныя для этой теоріи? Ихъ неть и быть не можеть, потому что Неандеръ предподагаеть чуло больше настоящаго, евангельскаго. Опыть не представляеть никакихъ анадогій, гдв было бы хотя что нибудь подобное такому странному феномену. Такая необывновенная объективація мыслима только у человъка, страдающаго психическимъ разстройствомъ: физически и душевно здоровый индивидуумъ нивогла этого не испытываеть. Не говоримъ уже о томъ, что предполагаемые Неандеромъ прецеденты не достаточны для пониманія происхожденія исторіи Преображенія, а замітимъ только. что они выдуманы самимъ ученымъ, который вопреки всякому научному методу хочеть объяснять данное неизвъстнымъ, тогда вавъ должно быть наобороть. Если скажуть, что эти иксы выведены изъ самаго факта, то въ разсужденіяхъ получится кругь, ибо явление будеть объясняться изъ него же самого. Положимъ, завонно отъ дъйствій завлючать въ причинамъ, но для этого нужно имъть аналогіи опыта и умъть сдълать догически состоятельный обратный выводъ. Ни того, ни другаго у Неандера явть: прецеденты не достаточны для пониманія событія и заставляють признать нечто невозможное, по прайней мере, нигдъ небывалое. Затъмъ съ точки эрвнія Невидера совстиъ непостижимо, почему Інсусъ Христосъ не выставиль дъла въ истинномъ свътъ, когда онъ зналъ о заблуждении апостоловъ. Этого недоуменія не разрешить намъ никакая теорія, не дерзающая посягать на Божественное достоинство личности Спасителя. Наконецъ, непостижимую загадку въ ученім защитниковъ визіонерства составляеть то обстоятельство, что всв три уче-

<sup>\*\*)</sup> Neander. Das L. I. Chr. S. 515 ~516.

ника имъли одно видъніе, въ одинаковой формъ и съ одинаковыми полробностями, что психологически немыслимо. Неяниеръдумаетъ устранить эту трудность, приписавши разсказъ о Преображенін Господа только ап. Петру 91), но эта догадка противоръчить Евангелію, гль ясно говорится о трехъ лицахъ, и влечеть за собою еще большія неудобства, поскольку попускаеть. что и Івковъ и Іоаннъ впоследствін разделяли веру въ событіе. какъ фактъ реальный. Правла, синоптики особенно выявигають ап. Петра, но онъ является у нихъ выразителемъ чувствъ всёхъ своихъ сотоварищей (хорощо намь: Мо., Мр. и Лука; сдплаемь: Мр. и Лука), что бывало и при накоторыхъ другихъ случаяхъ (Ме. 16, 16—17 и парал. Ср. 16, 20). Этоть факть вызываеть нъкоторое видоизмънение гипотезы визионерства и именно въ такомъ смысль.: Видъніе обязано своимъ происхожденіемъ не одному только чисто субъективному настроенію учениковъ: последнее только предуготовило ихъ къ воспріятію особеннагодъйствія Бога, каковое и отпечативлось въ совнанін апостоловъ. какъ необычайное Преображение Господа 12). Здъсь имвется въвиду объяснить два обстоятельства: во 1-хъ, непонятное при Неандеровскомъ возарвнін поведеніе Спасителя и, во 2-хъ, сходство виденій у трехъ лицъ. Спрашивается теперь: требуется ли такое предположение двумя указанными фантами? Почему бы неостаться при томъ взгляде на дело, какой дается священными повъствователями? Допуская реальность событія Преображенія. ны точно также объяснимъ себъ эти недоумънія съ тъмъ дишь раздичіемъ, что будемъ въ полномъ согласіи съ сужденіями евангелистовъ. Да и вообще странно думать, булто Спаситель нашель нужнымь уварить апостоловь ва реальности небывалаго явленія. Если это было необходимо для пелей наученія, то нхъвсегав можно было достигнуть и безъ такой ріа fraus, немы-

<sup>•••)</sup> Ср. Gabler. Neuest. theolog. journal. 1798. 1 Bnd. 5 St. S. 511. 517 sqq.
•••) Weiss. Das Leben Iesu. S. S. 311—312. Bleeck (Op. cit. S. S. 66--67) в Меуст (Сот. über Matth. S. 335) раздаляють вызонерную гипотезу только на половину, по отношеню къ явленю Монсея и Илін. Само собою понятно, что эти учение подпадають тому же суду, какому подлежать и выдержанние посладователя теоріи виданія. Крома того, къ Блеку и Мейеру вполна приманими та замачанія, какія были сдаланы нами выше о Кеймы (стр. 29) и Ольстаузень (стр. 64—65) по другому случаю.

слимой въ Богочеловъкъ. Положимъ даже, что нужно было дать ученикамъ фактъ реальный; зачемъ же туть обманъ и почему не настоящая объективность? Интя власть и силу произвести чидесное возавиствіе. Інсусь Христось могь конечно вызвать и чидесное явленіе. Последній путь более прямой, более верный и сообразный съ святостію и правдою Богочелована и сладовательно болъе естественный. Такимъ образомъ гипотеза Вейса не только не уничтожаетъ прежнихъ затруднений, но создаетъ новыя, не менве значительныя. Но она не ограничивается этимъ; виды ея простираются гораздо дальше и основанія гораздо глубже. Вейса поражаеть, какъ апостолы поняли явленіе, когда въ своей объективной формъ оно ничего не говорило бы имъ о божественной славъ Христа. Очевидцы, по мивнію ученаго. "знали бы тогда, что съ Учителемъ совершилось чудо, но смыслъ его долженъ быль остаться для нихъ совершенно неизвъстнымъ. потому что естественный блескъ ни въ какомъ случав не есть небесное Преображеніе, въ какомъ Інсусъ объщаль придти " 93). Этоть существенныйшій въ нашемъ вопрось факть можеть найти свое объяснение только въ признании произведеннаго Богомъ визвия: тамъ вивств съ самымъ явленіемъ дано и его понимание, ибо "просвъщенное Богомъ духовное око само собою постигаеть истинный смысль того, что тылесный глазь, закрытый на время для вившияго міра, принимаеть за чудесный, объективно созерцаемый образъ" 14). Кажется это же соображение побудило и Тертулліана склоняться къ визіонерному возарвнію на Преображение. "Какъ, -- спрашиваетъ онъ, -- Петръ узналъ Монсея и Илію, если только не духовно (Quomodo enim Movsen et Helian cognovisset, nisi in spiritu) 95)? Все дъло здъсь въ неправильномъ взглядъ на вившнее, какъ на несущественное; свътъ, пусть онъ и чудесный, есть все же свыть физическій и... смысла въ себв не заключаеть. Тоть ли это? Мы говорили раньше о символина народовъ, представляющихъ себа Божество сватлымъ, овруженнымъ ореоломъ блесва. Уже одно это повазываеть, что форма неразрывна здёсь съ самою сущностію: последняя безъ

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Weiss. Das L. I. S. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Weiss. Ibid. S. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Contra Marcionem. I. IV, cap. 22.

первой даже немыслима, поскольку рачь идеть о Верховномъ-Началь, неполежащемъ конечнымъ опредвленіямъ. Поэтому-то и Іисусъ Христосъ при изображении Своего Божественнаго величія пользуется языкомъ образовъ, чтобы приблизить слушателей из постиженію этого высокаго предмета. Когла же потребовалось фактическое завъреніе въ льйствительности Его божественнаго происхожденія. Спаситель является просіявшимъ; это лоджно было быть такъ же понятно ученикамъ, какъ и его метафорическое слово; только здёсь присоединилось самое дёло, реальное преображение, и доказательство становилось тамъ несомнъннъе. Теорія Вейса оказывается теперь совствъ ненужною; синоптическій разсказъ легко объясняется и безъ рівfraus въ томъ вигь, какъ издагають евангедисты, а они считають его за дъйствительное сверхъ-естественное событіе. Последнее обстоятельство заставляеть Вейса предположить, что апостолы объективировали свои виденія, ибо для нихъ они были дъйствительными вившними происшествіями ""). Это возможно лишь въ томъ случав, когда мы признаемъ принудительность божественнаго воздыйствія въ смысль насилія наль человыческою природой, когда человъкъ лишается способности различенія внутренняго отъ объективнаго. Здась личность уже совершенно исчезаеть и становится орудіемь посторонней силы. Помимо того, что это несогласно съ промысломъ Бога, неподавляющого свободы дюдей, для насъ непонятно, почему Інсусъ Христосъ взялъ не всехъ апостоловъ, а только трехъ. Ведь пиливизувльныя свойства и особенности отходить теперь на залній планъ и не имвють никакого значенія. Вейсь думаєть пабъжать этихъ затрудненій признаніемъ, совершенно разрушающимъ всв его построенія. Онъ полагаеть, что ученики были предуготовлены предшествующими рачами Господа къ созерцанію славы Божіей и что личная предрасположенность (субъективный элементъ) сдълала ихъ болъе воспріимчивыми 97). Въ этомъ видъ центръ тяжести при объяснении события переносится уже на Петра, Іакова и Іоанна, а вивств съ твиъ фактъ объективаціи опять становится загадочнымъ, не поддающимся на-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Weiss. Das L. I. S. S. 309-310.

<sup>11)</sup> Weiss. Ibid. S. 312.

твенности, которое уже самимъ Вейсомъ признано несобразнымъ съ представленіемъ объ отношеніи Бога къ людямъ. Значитъ, мы должны вмѣсто знанія удовольствоваться невѣдѣніемъ, почему апостолы субъективному усвоили значеніе дѣйствительнаго происшествія. Наконецъ, если евангелисты передають дѣло въ качествѣ объективнаго событія, то откуда намъ извѣстно, что оно таковымъ не было? Правда, Матоей обозначаетъ происшедшее словомъ браµа (Мо. 17, 9) %), но оно вовсе не указываетъ на чисто субъективное состояніе и употреблено евангелистомъ для краткости вмѣсто а єїдом, какъ у Марка (9, 9); что оно можетъ относиться къ объективно созерцаемымъ предметамъ, это видно уже изъ названія "явленія ангела Господня въ пламени горящаго терноваго куста" видѣніемъ (Дѣян. 7, 30—31), хотя оно описывается, какъ фактъ реальный.

## b) Грубо-натуралистическая гипотеза Павлюса.

Мы видъли, къ какимъ трудностямъ приводитъ теорія визіонерства въ смыслѣ соннаго видънія. Не рѣшаясь согласиться на принятіе чуда, защитники этого взгляда должны были призвать на помощь нѣсколько другихъ вспомогательныхъ средствъ: одни эч допускали особенное освѣщеніе горы при пробужденіи апостоловъ и громъ, возбуждавшій въ спутникахъ Господа представленіе небеснаго голоса; другіе же 100 утверждали, что во времи сна учениковъ къ Іпсусу Хрпсту пришли два какихъ-то незнакомца, которыхъ Петръ, Іаковъ и Іоаннъ и приняли за грезившихся имъ Моисея и Илію и т. п. Такъ мало по малу накоплялся матеріалъ для чисто естественнаго объясненія событія Преображенія въ смыслѣ необычайнаго стеченія обстоятельствъ. Незавидная честь систематическаго изложенія подобной гипотезы



<sup>10)</sup> На это ссылаются: Herder (Vom Erloser nach drei ersten Evangelien. Riga. 1796. § 15), Wurm (Programma ad festum Paschale. Tübingen. 1821.) и многіе другіе экзегеты, особенно начала пастоящаго столѣтія.

<sup>&</sup>quot;) Gablera Be choeme Neuest, theolog. Journal, 1798. I Bnd. 5 st. S. 511. 160) August. Theolog. Blätter. Jahrg. II, S. 191. Rufswurm. Die neuen theol. Blätter, 1 Bnd. 3 st. S. 75; Bibelcommentar für Prediger. Bnd. V. S. 137.

принадлежитъ Павлюсу 101). Самоувъренно полагая, что своимъ анализомъ онъ сумветь выделить фактическую основу отъ прикрасъ повъствователей. Павлюсъ думаетъ все явление свести въ естественнымъ явленіямъ природы, невыходящимъ за предвлы ея неизбъжныхъ законовъ. Вотъ какъ происходило дъдо по изображенію Павлюса. Інсусъ Христосъ пошель съ учениками на высокую гору помодиться, что Онъ дълалъ и прежде. Здъсь апостолы заснули, ибо быда ночь. Пробудившись при восходъ солнца, невполнъ очнувшиеся спутники Господа увидъли Его въ небываломъ освъщении, въ бесъдъ съ двумя неизвъстными имъ лицами. Это были въроятно тайные приверженцы Спасителя въ родъ Іосифа Ариманейскаго и Николима. Суля по описанію, они принадлежали можетъ быть къ Ессеямъ 102). которые, какъ сообщаеть Флавій 103), носили бълыя одежды согласно предписаніямъ своей секты. Между Інсусомъ Христомъ и незнакомцами шла оживленнаи беседа о предметахъ мессіанскихъ, причемъ много говорилось о смысле ветхозаветныхъ пророчествъ. Результатъ этого совъщанія одинъ изъ собестаниковъ, върпвшій въ мессіанское достоинство Спасителя. формулироваль теми словами писанія, которыя слышали ученики; при своемъ удаленіи онъ произнесъ ихъ болъе громкимъ голосомъ съ явнымъ намъреніемъ довести ихъ до слуха проснувшихся апостоловъ. Изумдение последнихъ было темъ спльнее, что въ это время незнакомцы были охвачены прозрачнымъ утреннимъ туманомъ и въ немъ какъ бы скрылись. Видя такое необычайное состояніе Петра, Іакова и Іоанна, Хрпстосъ въ предотвращеніе всякихъ толбовъ запретиль разсказывать о бывшемъ на горъ кому бы то ни было.

Такъ, по мивнію Павлюса, просто объясняется событіе на горв и чудо разлагается на свои составные естественные эле-



<sup>101)</sup> Paulus. Handbuch. S. 436—465. Cp. ero Das Leben. Iesu Heidelberg. 1828 II. Bnd. II. Abth. S. III. Къ такому объяснению склоненъ и Шлейермажеръ (Ueber den Lukas. S. 148).

<sup>102)</sup> Павамсъ (Exeg. Handbuch. S. 460) и Газе (Op. cit. S. 494) высказывають это предположительно; Venturini же (Natürliche Geschichte des grossen Propheten von Nazareth. Bethlehem (Copenhagen). S. Bnd. 1800—1802. I, S. 370)—вполив рашительно.

<sup>103)</sup> Gosephus Ilavias. De bello indaico, II, 7.

менты. Къ несчастію для вкзегета, ему пришлось допустить столько странныхъ и неожиданныхъ совпаденій, что его теорія становится рішительно невіроятною съ разсудочной точки зрінія, объ угожденій коей онъ больше всего хлопочеть. Попытка втого скептика достигнуть раціональнаго понимьнія событія приводить къ результатамъ, какъ разъ противоположнымъ его наміреніямъ: въ положительныхъ наукахъ все необходимо, какъ и ті явленія, надъ которыми они оперирують, совершаются по неизбіжнымъ законамъ природы. Если такъ, то уже одного этого достаточно, чтобы теорія Павлюса потеряла всякій кредить даже въ глазахъ людей, заботящихся объ устраненіи изъ евангелій всего сверхъестественнаго 104). Съ своей стороны мы сділаємъ лишь нісколько краткихъ замівчаній о воззрівнія Павлюса.

- 1) Апостолы считали Інсуса Христа дъйствительно преображеннымъ; къ этому подало поводъ освъщение Господа блескомъ восходящаго солнца, ибо Онъ стоялъ выше своихъ учениковъ, находившихся въ какой-нибудь разсълинъ скалы. Непонятно, какимъ образомъ Петръ, Іаковъ и Іоаннъ могли принять обычный феноменъ за чудесный, потому что имъ конечно была хорошо знакома свътовая игра на родныхъ горахъ. Это тъмъ болъе непостижимо, что и по признанію Павлюса особенности утренняго освъщенія на возвышенныхъ мъстностяхъ были въ Палестинъ самымъ обыкновеннымъ повседневнымъ явленіемъ.
- 2) Моисей и Илія—два неизвъстныхъ апостоламъ лица.—Мы напрасно будемъ пытаться выяснить себъ факть отожествленія незнакомцевъ, хотя бы и Ессеевъ, съ ветхозавътными праведнивами. Сонъ учениковъ былъ безъ грезъ, а Христосъ ранве не говорилъ о прибытіи законодателя еврейскаго и пророка, сбличителя Ахава. Что же навело ап. Петра на мысль приписать обыкновеннымъ смертнымъ такія славныя имена? Пусть втотъ апостолъ не очнулся вполнъ; онъ все же долженъ былъ имъть какой-нибудь поводъ, чтобы такъ аподиктически выражать свое мнъніе. Затъмъ: крайне странно, почему Іаковъ и Іоаннъ согласи-



<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) См. критику этой гипотезы у Штрауса: Das L. I. S. 246—248 и у Кейма: Gesch, Iesu von Nazara. S. 588.

лись съ своимъ заспавшимся (schlatrumken) сотоварищемъ и не изобличили его въ грубомъ заблужденіи.

- 3) Павлюсъ дерзновенно посягаетъ на нравственную личность Господа Спасителя. Положимъ, Іисусъ Христосъ не слышалъ восторженнаго восклицанія ап. Петра, но Онъ зналъ, что ученики представляютъ двло въ какомъ-то чудесномъ видв, почему будто бы и наложилъ veto на уста апостоловъ. Отсюда одинъ шагъ до предположенія, что все событіе заранве было предусмотрвно Спасителемъ, который и взялъ съ собою только трехъ довъреннъйшихъ къ нему лицъ, надъясь, что они не выдадутъ Его въ случав неудачи. Такъ склонны думать и Павлюсъ, и Куиноль, и Вентурини, но они забываютъ, что говорятъ о какомъ-то измышленномъ ими мистификаторъ; Евангельская исторія не имъетъ никакой точки соприкосновенія съ этимъ бреднями.
- 4) Произнесшій приглашеніе повиноваться Інсусу Христу, какъ Сыну Божію, съ явнымъ разсчетомъ ввести апостоловъ въ обманъ становится впновнымъ въ тяжкомъ преступленіи, которое падаеть и на самого Спасителя, поскольку Онъ не раскрываеть ученикамъ происшедшаго въ настоящемъ мъстъ.
- 5) Наконецъ, чтеніе Павлюса приводить къ несомивнному убъжденію, что при своихъ разсужденіяхъ онъ воображаль какое-то неудачное театральное представленіе съ явленіями Deus ex machina; дъйствительное событіе Преображенія было чуждо его сознанія.

#### с. Гипотеза мина.

Критика грубо-натуралистической гипотезы ясно убъждаетъ насъ въ томъ, что "естественное объяснение теряетъ идеальную истину, жертвуетъ содержаниемъ въ пользу формы". Въ противоположность Павлюсу, Штраусъ отправляется на поиски "духа и души" Евангельскаго разсказа о "Преображении Господа хотя бы для этого пришлось отказаться отъ историческаго тъла" сипоптическихъ повъствований 103). Стоитъ только открыть тен-



<sup>104)</sup> Къ теорів мина примывають De-Wette Kritik der mosaischen Geschichte s. 250. Exeg. Handbuch. I, 1 §. 146; Bertholdt. Ghristologia Iud. § 17; Credner Einl. in. das N. F. s. 241; Schulz. Ueber das Abendmahl. s. 319, п др.

денцію писателей, и мы будемъ влагьть ключемъ къ пониманію того процесса, канимъ создался Евангельскій мисъ. Въ набросанной намъ перомъ позднайшихъ сказателей картина Преображенія выдвигается на первый планъ сіяющій Інсусь 106) ряломъ съ Монсеемъ и Иліею и голосъ съ неба, указывающій въ немъ исполнение закона и пророковъ. Отсюда видно, что религіозное творчество первохристіанъ работало съ тою целію, чтобы сравнять великаго учителя съ столцами ветхозавътной праведности и даже возвысить перваго надъ последними. Толчекъ къ этому быль дань возраженіями со стороны Іудеевъ противъ мессіанскаго достоинства Христа, поскольку ему не предшествоваль предтеча (Кеймъ) и поскольку лице Его не было блестящимъ (Штраусъ). Впрочемъ и помимо такихъ вившнихъ поводовъ, сами христіане должны были чувствовать этоть пробъль въ своихъ возаръніяхъ на Спасителя, какъ Мессію. И воть въ душъ послъдователей Христа начинается таниственный мисологическій процессь восполненія допущеннаго недосмотра въ первичныхъ изображеніяхъ жизни и дъятельности Господа. Інсусъ подобно просвитивнію дица Монсен или блеску Бога изранлева (Исх. 24, 10; 34, 29-30) является просіявшимъ и даже одежды Его становятся необыкновенно бълыми. Скопировавъ одну черту. миоъ продолжаеть въ томъ же духв. Мъстомъ Преображенія избирается гора, какъ и Синай въ исторіи древняго законодателя: Моисей при первомъ своемъ восхождении, которое легко могло слиться со вторымъ, береть вромв семидесяти старвишинъ Аврона, Надава и Авіуда (Исх. 24, 1, 9—11): такъ и Інсусъ восходить только съ Петромъ, Іаковомъ и Іоанномъ. Спаситель. по Лукъ (9, 28), имълъ своимъ намъреніемъ помолиться; Ісгова призываеть въ Себъ Монсея и его спутниковъ для поклоненія (Господу) издали (Исх. 24, 1). Когда вождь народа израильскаго поднялся на гору, ее поврыло облако, и чрезъ шесть дней Богъ воззвалъ изъ среды его (Исх. 24, 16). Все это было и при Преображенін; самый небесный голось составлень изъ различныхъ



<sup>106)</sup> Штраусь (частію также и Кеймь) наміренно избілаєть всякаго другаго названія Спасителя, кромів имени «Інсусь», говорящаго о его человіческом в происхожденіи. Само собою понятно, что намів ність никакой необходимости держаться такой тенденціозной терминологіи.

библейскихъ изреченій. Евреи боядись облака и не смели смотръть на лице Монсея (Исх. 19; 33, 10 = Луки 9, 34; Исх. 24. 30-31-Мр. 9. 15): завсь прототипъ для изображенія состоянія учениковъ по окончаніи явленія. На обратномъ пути Монсей слышаль шумь, а по прибыти въ стань нашель дъла въ полномъ разстройствъ (поклонение золотому тельцу) и во гнъвъ разбиль скрижали завъта (Исх. 22, 17; Втор. 33, 5). Сцена при полошев горы Преображенія вполив аналогична этимъ обстоятельствамъ: споръ книжниковъ съ учениками, неспособность последнихъ исцелить больнаго и восилицание Господа: о. подъ невърный! докомь буду съ вами? доколь буду терпъть васъ?" (Мр. 9, 14: 18-19)-все это только нъсколько смягченная копія ветхозавътнаго оригинала. Такое близкое сходство двухъ сказаній, конечно, не могло быть случайнымъ: оно объяснимо только при предположении взаимной зависимости ихъ между собою. Не выяснено пока лишь присутствіе Монсея и Иліи при Преображенін. Но последній уже у пророка Малахін (3, 23) представляется предтечею Мессіи и потому появленіе его въ такомъ тенденціозномъ пов'яствованій, какъ настоящій разсказъ синоптиковъ, нисколько не удивительно; а тогда понятно будеть и привлечение еврейского законолателя къ событию на горъ. Онъ считался спутникомъ Иліи (Мал. 4, 4), взятымъ на небо (Josephi Flavii Antiqu. IV. 8, 48; Assumptio Moyseos) и грядущимъ предъ Мессіею или вивств съ Нимъ (4 Ездр. 6, 26; 7, 28; 13, 52; Апокал. 11, 3). Такимъ образомъ ожиданіе Монсея было весьма распространено между іудеями; поэтому вполив естественно было въ интересахъ въры последователей Спасителя заставить его явиться вивств съ Иліею 107).

Характеристическою чертою изложеннаго минологического воззрвнія на Преображеніе Господа служить признаніе этой зависимости новозав'ятных разскавовь оть библейских, компилятивность ихъ, проскальзывающая въ каждой чертв. Но, напротивъ того, мы видимъ, что евангельское пов'яствованіе носить въ себ'я неотрицаемые признаки своей оригинальности и исторической достов'ярности. Мы имфемъ три вполнъ согласныхъ



<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>) Strauss. Das L. I. s. 254 - 260. Keim. Geschichte Iesu von Nazara Zw. Bnd. s. 588-591.

редакцін разсказа съ точными указаніями деть ante и post. съ опредълениемъ количества инвастныхъ поименованныхъ липъ. въ одинаковой связи съ последующимъ и предыдущимъ. Зачемъ же эти попробности, если вачь илеть о какомъ-то фантома? Лля миев онв совершенно безразличны и лаже ненужны. Но этого мало. Какъ представить себъ разумно происхождение такого поразительнаго согласія въ легендарномъ сказанія? Въдь мисологическій процессь, по Штрачсу, двйствуєть бевсовнательно и слвдовательно въ результать его необходимо должны получиться разногласія и противоръчія, еслябы даже въ различныхъ мъстностихъ и у отдъльныхъ индивидуумовъ онъ преследоваль одну цвль-возвышение личности Інсуса Христа. Предположимъ наконець, что туть много работала рука позлавищаго писателя. закръпившаго въ письмени устную легенду: во всякомъ сдучав необъяснимо существующее сходство между евангелястами при пелной независимости ихъ сообщеній. Если же признать противное, если допустить, что одинъ синоптинъ составленъ по другому, тогда ивноторое несходство всихъ редакцій пов'яствованія о Преображении Господа будеть сильнъйшимъ доказательствомъ ихъ достовърности, ибо оакть будеть подтверждаться тремя свидътелями, убъжденными въ реальности событія на горъ; почему и заносившій на бумагу ихъ разоказы не посмыть ни исправлять, ни изменять даже въ подробностяхъ. Иначе намъ опять нужно будеть обратиться въ тому опасному для минослоговъ подоженію, что евангелисты не справлялись другь съ другомъ. Съ какой бы стороны мы ни взглянули на этотъ фантъ, юнъ всегда оказывается не поддающимся минологическому разумению.

Второе соображение въ пользу действительной истиности разсказа о Преображении мы находимъ въ происхождении нашихъ Евангелій. Минологическій процессъ, создающій общирный циклъ сказаній, никакъ не вмінцается въ рамки ніскольжихъ десятильтій; для него нужны віжа, а не годы, что видно хотя бы на примірть Греціи, гді неогонія и минологія идуть конечно не отъ Исіода или Гомера, накъ творцевъ. Судя по этому, наши евангелія могли появиться по меньшей мітрів въ віжі ІV — V. но такая мысль встрітить пріємъ разві у накого-нябудь безумца или изувіра-фанатика, стоящаго въ рабствів у школьныхъ доктринъ. Историческая критика еще не пыталась и доказывать

такую сумазбродную гипотезу, а новъйшая германская наука, которую едва ли вто заподозрить въ пристрастіи въ традиція, все болье и болье склоняется нь церковному возврънию касательно принадлежности енангелій перу апостоловъ. Эта несомнънная истина и фантазерство минологовъ-вещи, совершенно другъ друга исключающія. Провести подъ авторитетомъ и на глазахъ учениковъ Спасителя въ христіанское общество прямую ложь: такое предпріятіе въ самой цвли уже заключаеть ручательство своего пораженія. Лаже больше того. Пусть письменные памятники возникли во 2 въкъ, все же сага о Преображеніи Господа должна была существовать въ раннтишее время христівнской эры, ибо она, по мивнію Кейма, была особенно полезна тогда, когда новая религія вступила къ борьбу съ язычествомъ и ічлействомъ и стремилась затмить ихъ своимъ ведичіемъ. Въ такомъ случав очевидцы и служители Слова не преминули бы опровергнуть фантастическую выдушку немногихъ мечтателей: следовательно она погибла бы въ самомъ зародышъ. Однаво же разсказъ о чудесномъ прославления Інсуса Христа есть и передаеть событіе, какъ факть дъйствительный: значить онъ несомевние достовврень. Мисологи дають намъ оружіе противъ нихъ самихъ.

Отъ общихъ разсужденій перейдемъ теперь въ нѣвоторымъ частнымъ замѣчаніямъ: тогда для насъ будетъ очевиднѣе несостоятельность минослогическаго воззрѣнія. Минослоги указывають побужденіе въ составленію сказанія въ возраженіяхъ со стороны іудеевъ противъ мессіанства Спасителя. Откуда это извъстно? Равныхъ съ евангеліями по древности свидѣтельствъ у насъ не имѣется. Единственное сколько-нибудь заслуживающее вниманія основаніе Кеймъ 108) старается извлечь изъ бесъды Господа съ впостолами послѣ самаго событія на горѣ. Ученый останавливается на томъ, что спутники Спасителя въ своемъ вопросѣ ссылаются на книжниковъ; изъ этого будто бы несомнѣнно по крайней мѣрѣ то, что подъ давленіемъ мнѣній враговъ Христа и сами послѣдователи Его пожелали выяснить себъ и устранить противорѣчіе между признаніемъ Спасителя Мессіею и непрабытіемъ предтечи—Иліи предъ выступленіемъ



<sup>100)</sup> Keim. Op. cit. s. 582-583.

ихъ Учителя на дъло служенія человъчеству. Насколько шатко указанное соображение, вилно уже изъ того, что Кейму прихолится утвержать много невароятностей. Такъ онъ долженъ быль сказать, что у апостоловъ "не было даже и предчувствія, что обътованный Илія уже пришель въ высокомъ образъ, въ личности Іоанна Крестителя " 100). Мы не понимаемъ, зачъмъ завсь ръчь о несуществовавшихъ погалкахъ и предположеніяхъ, когда сейчась же после приведенных словь намь заявляють, что приготовительную миссію Предтечи ученики пережили. а о тамиственномъ отношени его къ Імсусу, о продагающей путь роди его они слышали уже изъ усть Учителя, хотя, въроятно Онъ и не примънять имени Илік въ Крестителю 110). Трудно кобраться по настоящаго смысла въ этомъ противорвчивомъ пансужнении, сбивчивость котораго объясняется конечно темъ, что скептикъ никакъ не справится съ историческими фактами. несогласными съ его тенденціями. Потому-то у него и выховить, что апостолы даже не предчувствовали того, о ченъ Спаситель имъ чже 1060риль, указывая Оесвитянина въ лицв суповаго проповънника покаянія. Ясно, что догматика ічлеевъ не была страшна иля послъювателей Інсуса Христа и не могла тревожить ихъ: у нихъ быль ясный и опредъденный отвъть на всв возраженія. Побивая самого себя, Кеймъ показываеть въ тоже время, что въ настроеніи эпохи не было никаких внастонтельных побужденій къ составленію мина: Илію ждали (Іоан. 1. 21), и онъ явился (Мо. 11, 14). Это съ одной стороны, гдъ вритика имветь за себя котя видь ввроятія. Не то по отношеню въ Монсею: о предтечества его исторія ничего не знасть. между темъ и по Штраусу и по Кейму первообразомъ событія Преображенія скорве всего было синайское законодательство. Что одинъ изъ двухъ свидетелей, о которыхъ упоминасть Апокалипсисъ (11, 3) есть Монсей 111), это мивніе ничвиъ не подтверждается, а въ приведенныхъ Кейномъ 112) мъстахъ изъ 4 кн.



<sup>102)</sup> Keim. Op. cit. s. 583.

<sup>110)</sup> Кеіт. Loc. cit.; ср. также на стр. 589.

<sup>111</sup> н 112) Keim. Op. cit. s. 591. Not. 2; ср. на сгр. 589. Въ толкованіи Апок. 11, 3; съ Кеймомъ согласны: Ольстаузенъ (Op. cit. s. 532 Anm. со стр. 531) и Блекъ (Op. cit. s. 58).

Ездры (6, 26; 7, 28; 13, 5) 113) нътъ ни мальйшаго указанія на личность великаго вождя народа изранльскаго: у Малахіи же (LXX, 4, 4) говорится о немъ безотносительно въ грядущему Избавителю. Точно также и Іосифъ Флавій не только не сообщаеть намь объ ожиданіяхъ Моисея въ качествъ предтечи Мессін, но опредъленно описываеть его кончину (Antiquit. LIV, сар. VIII, 47, 48 и 49) и самый факть взятія его на небо дълаетъ несколько сомнительнымъ, ибо въ разсказе священныхъ книгъ о смерти ветхозавътнаго законодателя імпейскій историкъ видить желаніе устранить всякую мысль о восхищеніи его Богомъ 114). Объ Assumptio Moyseos (или Moysis),—памятникъ, относимомъ Кеймомъ ко временамъ Адріана, а Гильгенфельдомъ къ 44 г. по Р. X. 113)-мы не можемъ составить правидьнаго понятія по немногимъ сохранившимся фрагментамъ. Только позднъйшія раввинскія сочиненія (Tanch. f. 42; Debarim rabba, sect. 4) толкують о явленіи Монсея въ качествъ предшественника Мессін.

Изъ всъхъ нашихъ замъчаній вытекаеть то важное слъдствіе, что для начала предполагаемаго минологами творческаго процесса не было ни достаточнаго повода, ни нужныхъ влементовъвъ перво-христіанскомъ обществъ. Если сущность и цъль разсказа о Преображеніи Господа въ сопоставленіи Іжсуса Христа съ Моисеемъ и Иліею для отраженія возраженій іудеевъ, то остается непонятнымъ привлеченіе къ событію несвитянина. Для апологетики христіанства совсьмъ не требовалось это произвольное измышленіе: оно скоръе могло ронять защищаемоє дъло въ глазахъ противниковъ. Однимъ словомъ, эта черта Евангельскаго повъствованія совершенно разрушаеть минологическую гипотезу и лищаеть со всякаго историческаго осно-



<sup>113)</sup> Такь по Вульгать, гдь только эта и третья книги сохранились. По нашей русской Библін это 3 книга Ездры.

<sup>111)</sup> Βοτε πομπειμκα αποβα Ιοσήφα Φλαβία (Antiquit. L. IV, cap. VIII, 48): νέφους αλνίκιον ὑπέρ αὐτοῦ στάντος ἀφανίζετε κατά τινος φάραγγος γέγραφε δὲ αὐτὸν ἐν τοῖς ἱεροῖς βίβλοις τεθνεῶτα, δείσας μὴ δὶ ὑπερβολὴν τῆς περὶ αὐτὸν ἀρετῆς πρὸς τὸ Θεῖον αὐτὸν ἀνὰχωρήσαι τολμήσωσιν εἰπεῖν. Βι ματιμακονε περεθομέ στο πέστο читается τακε: repentina nube circumdatus, in vallam quandam est ablatus. In sacris enim voluminibus scripsit se mortuum, veritus, ne propter excellentem ejus virtutem a Deo raptum praedicaret.

<sup>115)</sup> Keim. Op. cit. s. 591.

ванія. Выходить, что богатая, обдуманная и разумно построенmas cara (so reiche, so überlegte und so sinnig gebaute Sage) 116) всего менье соотвытствуеть этимъ качествамъ: разсказъ бездвлень даже какъ чистый вымысель, ибо трудно допустить, чтобы въ полемия было умъстно такое преувеличение. Ссылаясь на позинайшія развинскія произведенія для доказательства сушествовавшихъ будто бы ожиданій Иліи въ началт христіанской эры, скептики должны были бы указать въ нихъ по крайней мъръ подозрънія іудейскихъ ученыхъ въ исторической достовърности означенной подробности событія на горъ. Тогла было бы начто похожее на мотивъ для вознивновенія Евангельскаго миоа, но критика и такихъ данныхъ при себъ не имъетъ. Это обстоятельство открываеть намъ причину, почему неизвъстно откуда, такъ-сказать ех abrupto явившееся повъствованіе о Преображения Господа можеть быть объяснено мисологическимъ путемъ только съ большими натяжками и при крайне произвольномъ обращении съ историческимъ матеріаломъ. Стоитъ перевести напыщенный, фразистый язывъ мисологовъ на обыкновенную естественную рачь, и нельпость ихъ воззраній обнаружится во всей наготв. Монсей получаеть прославление отъ Бога, Спаситель Самъ преображается. Монсей береть съ собою кромь Аврона, Надава и Авіуда семьдесять старвишинь, а потомъ еще Інсуса Навина (Исх. 24, 13); Господу сопутствуютъ единственно три впостола. Монсей остается на горь шесть дней и Ісгова взываеть къ нему въ седьмый; событе Преображенія было на восьмой день посль беседы при Кесаріи Филипповой. Монсей поставиль себъ шатеръ и назваль его скиніею (Исх. 33, 7); Петръ восклицаети: сдвлаемъ три кущи. Монсей находить вародъ уклонившимся въ идолослужение; ученики не въ состоянін исцильть больнаго. Занонодатель въ гими разбиваеть сирижали завъта, Христосъ негодуетъ на родъ невърный и т. п. Зафсь не только неть никакой аналогіи между копією и оригиналомъ, а прямое различіе даже во вившнихъ чертакъ; не говоримъ уже о смысле всехъ этихъ подробностей въ книгахъ Монсеевыхъ и въ нашихъ Евангеліяхъ. Между тъмъ сходство си-

<sup>116)</sup> Keim. Loc. cit.

ноптических разсказовъ съ библейскими повъствованіями станетъ вполнъ понятно, когда мы признаемъ, что первые говорятъ о дъйствительномъ осуществленіи ветхозавътныхъ прообразовъ. Стало быть, минологи принимаютъ осоофіонечої ниногда и нивмъсто разумности, а такой способъ экзегезиса никогда и нигдъ не считался научнымъ.

## d) Аллегорическая гипотеза.

Евангельскій разсказъ о Преображенів Спасителя представдяеть тенденціозный миоъ, лишенный какого то ни было бы историческаго зерна. Но зачемъ въ такомъ случав все тонкія подробности и точныя указанія? Событіе пріурочивается нъ апостоламъ очевидцамъ, и, какъ мы видели, трудно допустить, чтобы составление синоптическихъ повъствований произошло безъ всянаго ихъ участія, по крайней мірь въ первой стадіи развитія. Почему же и съ какою пъдію ученики Господа не подарили сказанія въ самомъ началь, а дозволили распространеніе легендарной исторіи? Эти недоумънія не быди устранены книгою Штрауса и трудами его сторонниковъ. Являлся естественный вопросъ: нельзя ли удержать апостольское происхождение Евангельскаго разсказа, отнять у него всякую достовърность и оставить неприкосновеннымъ авторитетъ великихъ творцевъ саги? Нътъ ли туть какого-нибудь другаго смысла, который придаеть значеніе и встив частнымъ чертамъ поэтической картины? Разрышеніе этихъ задачь береть на себя Вейсе, юристь по профессіи, занявшійся изученіемъ Евангелій всявдствіе появленія Das Leben Iesu Штрауса. Правда, аллегорическая гипотеза его можетъ быть дюбопытна для насъ, какъ экзегетическій курьезъ; но въ ней, по нашему мивнію, все-таки больше, если не правды, то "добраго намъренія", чэмъ въ Штраусовской миоологіи. Съ другой стороны, здёсь вполнё рельефно откроется для насъ, до какихъ врайностей доводить ничемъ неслерживаемый производъ въ пониманіи Евангельской исторіи.

Разсказъ идеть отъ самихъ апостоловъ; но какая цёль его? это можеть объяснить намъ только аллегорическое воззрёніе. Восточный человёкъ не иначе представляеть себё постиженіе

вакой-нибудь высокой идеи, какъ въ формъ созерцанія блистаюпыхъ образовъ и воспріятія небесныхъ звуковъ. Повтому сіяніе
липа Спасителя и бълизна Его одеждъ означають свъть духовный, познаніе учениковъ касательно назначенія Іисуса Христа
и въ особенности Его отношеній къ ветхозавѣтной теократіи
съ ен пророческими предсказаніями о Мессіи. "Гору высокую"
нужно искать не въ Палестинъ, а въ глубинъ духа апостоловъ,
какъ символическое изображеніе степени ихъ разумѣнія мессіанской идеи. Облака, окутывающія всю сцену, рисують намъ
туманность, неопредъленность, въ какую опять разрѣшилось новое познаніе, ибо апостолы не могли удержать его въ первоначальномъ видѣ. Предложеніе Петра указываеть лишь на индивидуально-специфическую особенность говорившаго—недовольствоваться общими положеніями, разчленять ихъ на частнъйшіе
элементы и закрѣплять въ опредъленныхъ формулахъ 117).

Мудрено спорить съ человъкомъ, который выдаетъ свои оантазіи за научныя соображенія. Достаточно сказать, что взглядъ Вейсе не имъетъ ръшительно никакой точки опоры въ синоптическомъ разсказъ. Евангелія ясно различаютъ притчу или образную ръчь отъ описанія историческихъ событій. Но въ данномъ случав и Матеей и Маркъ и Лука говорять о Преображеніи, какъ дъйствительномъ происшествіи, имъвшемъ мъсто на высокой горъ, въ опредъленное время, при извъстныхъ липахъ. Слъдовательно аллегорическое толкованіе противоръчитъ самому повъствованію, которое оно хочетъ объяснить, и потому не можеть дать цълостнаго и стройнаго возэрънія на разсматриваемое событіе. По Вейсе, три апостола достигли высо-

<sup>117)</sup> Die Evangelische Geschichte, kritisch und philosophisch bearbeitet von Hermann Weisse. Leipzig 1838. Zwei Bände. Сходно съ Вейсе разсуждаеть Брупо-Бауеръ (Kritik der Evangelischen Geschichte der Synoptiker und des Iohannes. Braunschweig. 1842), который считаеть синоптическій разсказь созданіемь самосознанія всего христіанскаго общества, домедшаго до мисли—указать въ лиць своего Основателя высшій пункть единенія всьхь силь прошлаго. Такимь образомъ Брупо-Бауеръ примъняеть точку зрѣнія Вейсе къ болье обширному кругу людей, ко всей массь первохристіанъ, гдѣ невозможенъ никакой серіезный анализъ и гдѣ произволь имьеть обширное поприще для своихъ фантастическихъ построеній. Поэтому критика возарѣній Брупо-Бауера немыслема бель разбора его философскихъ основоположеній, но до нихъ намъ здѣсь мало дѣла.

каго познанія мессіанской идеи; значить, для этого были достаточныя данныя, котя онв и не указываются въ Евангеліяхъ. Возможно ли теперь, чтобы блестящая мысль снова погрузилась во мракъ, туманную неопредвленность, когда ап. Петръуже въ то время хотвль формулировать ее въ точныхъ выраженіяхъ? Одно изъ двухъ: или никакого момента духовнаго просвътлвнія у учениковъ не было или оно должно было остаться постояннымъ достояніемъ ума и сердца апостоловъ. Въ обыкновенномъ ходъ развитія душевной жизни процессъ познанія идетъвъ совершенно обратномъ порядкъ: отъ низшаго къ высшему. Противное встръчается только у людей, потерявшихъ прежнюю интеллектуальную свъжесть, а къ такимъ лицамъ не причисляеть спутниковъ Господа и самъ Вейсе. Экзегетъ былъ нелогиченъ, непослъдователенъ, впадалъ въ самопротиворъчія и тъмъ лишалъ свои построенія всякаго довърія.

Мы покончили съ разборомъ взглядовъ отрицательной критикина фактъ Преображенія и теперь можемъ саравть общій выводъ-Евангедьскій разсказь обизань своимь происхожденіемь никакь. не субъективному виденію: въ основе его дежить истинное происшествіе, которое однакоже не совпадаеть съ естественными явленіями природы, а есть особое чудесное событіе, каковое мы и находимъ въ дъйствительномъ прославлении Господа, объективно воспроизведенномъ тремя евангелистами. Это одна сторона дела, которая уже была выяснена раньше. Въ тоже время Евангельское повъствованіе нельзя считать совершенно безъидейнымъ разсказомъ: въ немъ лежитъ глубокій смыслъ; но ни миюъ, ни аллегорія, вследствіе своей неприложимости нъ наследуемому явленію, не раскрывають намъ содержанія евангельской исторіи Преображенія въ этомъ отношеніи и вызывають насъ на болъе спеціальное разсмотръніе ея съ такой новой. точки зрвнія.

# Значеніе и цъль Преображенія.

Когда сходили они (Спаситель съ учениками) съ горы, Іисусъ запретиль имъ, говоря: никому не сказывайте о семъ видпніи (Мв. 17, 9). Здысь инбехі прямо противополагается тымъ, къкому обращена настоящая рычь, и заключаеть не только одинъ

народъ, но и прочихъ апостоловъ, вромъ трехъ свидътелей событія. Петръ, Іаковъ и Іоаннъ дъйствительно удержали это слово (скратисов тото достоловъ, пр. 9, 10) 118); они приняли его безъ всявихъ ограниченій во всей силь и потому умолчали, и никому не госорили въ тъ дни о томъ, что видъли (Дука 9, 36) 118). Все провсшедшее осталось между очевидцами и сохранялось ими въ глубинъ души, какъ нъвогда Матерь Его (Христа) соблюдала вся глаголы въ сердцъ своемъ (Дуки 2, 51; ср. ст. 19). Понятно, что тот достолована, относясь ближе всего въ повелънію Спасителя не сообщать никому о событіи на горъ, указываеть и на только-что бывшее явленіе; ограничивать его значеніе исключительно примъненіемъ въ ст. 9 Мр. 120) было бы несогласно съ ходомъ ръчи.

Запременіе Господа, не единственное въ своемъ родь (Мо. 8, 4; 9, 30; 12, 16; 16, 20; 17, 9. Мр. 3, 12; 5, 43; 7, 36; 8, 26, 30; 9, 9. Луки 8, 56; 9, 21), не представляетъ чего-либо слишнюмъ страннаго для людей, не связанныхъ ложными теоріями и чикольными предубъжденіями. Но отрицательные критики думанотъ найти здъсь опору для своихъ возаръній и потому приданотъ этому факту особенное значеніе. Они разсуждають такъ:



<sup>114)</sup> Въ различнихъ изданіяхъ греческаго Новаго Завета слова 9, 10 Мр. раздыяются неодинаково. Въ московском в изданіи 1871 г., печатанном по благословенію Св. Синода, πρός έαυτούς отнесено въ следующему συζητούντες (καί τὸν λόγον ἐκράτησαν, πρὸς ἐαυτοὺς συζητούντες), οταρχα κ βι ργακοκι περεволь: «они удержали это слово, спрашивая друга друга». Такъ же читають Medens (Ueber Markus und Lukas. s. 103) # Redat (Ueber Markus und Lukas. s. 92). Но во многихъ критическихъ изданіяхъ (напр. въ Подиглотть Тейле w Штыра) прос саитой связивается съ предшествующимъ скратисач, какъ и въ Byzьгать: verbum continuerunt apud se и у Ево. Зигабена (Comment. 1, 2, р. 115). Симсть отъ этой разницы въ сущности конечно не изменяется, но точность неизлешня и въ медочахъ. Такъ какъ сочетаніе прос єситойс съ глаголомъ жратеїм и притомъ послів дополненія том хочом совершенно необычно, то кажется первое чтеніе будеть болье справедливо. Напротивь, глаголь опруждей часто встричается въ такой связи для обозначенія взаимности бесиды, которой разговаривающіе не думають сообщать другимь, какь было и въ данномъ случав. Ср. Мр. 1, 27. Луки 22, 23 Мр. 9, 16. Дънв. 9, 29.

<sup>113)</sup> Глаголь кратеш содержить въ себв понятіе исполненія того, что нужно держать. Ср. Вар. 4, 1. Півснь Півсней 3, 4.

<sup>100)</sup> Meyer. Comment. über das Evang des Markus und Lukas. S. 102.

Еслибы Преображеніе Господа было двйствительнымъ, предусмотрвинымъ Спасителемъ событіемъ, тогда "оно должно было бы имвть мвсто предъ толпою или предъ болве широкимъ кругомъ учениковъ; по крайней мврв, не нужно было запрещать немногимъ очевидцамъ сообщать объ втомъ другимъ и именновъ самое критическое время вплоть до воскресенія (121). По мивнію скептиковъ отсюда неизбъжно заключеніе о недостовърности синоптическаго разсказа, ибо онъ говоритъ о какомъ-то безцъльномъ происшествіи. Во всемъ втомъ разсужденіи върнотолько то, что выводъ о смыслъ запрещенія долженъ опредвляться пониманіемъ значенія самаго Преображенія, что мы теперь и разсмотримъ.

Въ случившемся на горъ были заинтересованы три группы лицъ: вопервыхъ, самъ Інсусъ Христосъ, вовторыхъ, -- Монсей и Илія, и въ третьихъ апостолы: Петръ, Іаковъ и Іоаннъ, Происшествіе полжно касаться всяхъ участниковъ событія: инвче мы унизимъ его значение и допустимъ, что нъкоторыя лица присутствовали здесь только для вида, для законченности сцены. Начнемъ съ Господа Спасителя. Мы уже видъли, что слово "преображенія", указывая преимущественно на обнаруженіе божественнаго величія во Христв, не исключаеть также и участія тыла Его въ этомъ чудномъ процессъ. Послъ воплощенія Сынъ Божій сталь Богочеловакомы и какы таковой должень быль возсасть одесную Отца. Само собою понятно, что плоть Господа была безгръшна, но она еще не имъла той славы, которая принадлежала Інсусу Христу по Божеству; нуженъ быль добровольный подвигь спасительного служения и крестноя смерть, чтобы и она сдвлалась способною занять мвсто, подобающее Сыну, чтобы "человъчество Бога Слова отъ обитающаго въ Немъ естества содъявлось чистымъ, свътозарнымъ, славнымъ, безсмертнымъ, нетаћинымъ 4 122). Въ виду этого необходимо признать тамиственный процессъ очищенія и одухотворенія тыв Христовы вий сложенія акциденцій граховной природы для перехода ея въ иде-



<sup>121)</sup> Strauss. Das L. I. S. 240.

<sup>122)</sup> Слова блаж. Өеодорима: Comment. in Ezechielis, I, 27—28 (Migne, gr. ser. t. 81, p. 693 fin. Творенія VI, стр. 378).

ально-безграшную 123) въ продолжение всей жизни Спасителя на земла; а въ такомъ случав Преображение будеть однимъ изъвыдающихся моментовъ названнаго процесса наравив съ страданиемъ и воскресениемъ, какъ завершительными его звеньями.

Нъкоторые экзегеты находять значение для самаго Госпола и въ явленіи Моисея и Иліи, полагая, что последніе были вестниками Отца и сообщили Христу о наступленіи часа, фос 124) и подробностяхъ предстоящей Ему смерти 125), но ветхозавътные праведники не могли знать объ этихъ обстоятельствахъ больше Спасителя. Который не нужлался въ ихъ известіяхъ или укръпленін 126). Какъ Сыну человъческому, Господу данъ быль задогъ Его будущей сдавы у Бога въ самомъ Преображения съ небеснымъ удостовъреніемъ Отца. Ясно, что явленіе Моисен и Илія имело пругой смысль. По библейскому воззренію души всвиъ умершихъ и даже праведниковъ до совершенія двла искупленія находились въ неволь и ждали своего освобожденія. Этотъ часъ уже близился, ибо Христосъ началь открыто говорить о своихъ страданіяхъ въ Іерусалимь; такимъ образомъ чаяніе умершихъ скоро должно было найти дъйствительное удовлетвореніе. Кажется, всего естественнъе ставить въ связь явленіе Моисея и Иліи именно съ этимъ фактомъ. Эбрардъ справедиво думаеть, что Інсусь Христось "сообщиль отцамь Ветхаго Завъта благую въсть о своей готовности искупить ихъ



<sup>182)</sup> Такъ именно понимаетъ «прославленіе» тѣда Христова блаж. Өеодоримъ. Многовратно касаясь вопроса о плоти Господа по отношенію къ процессу ен «обоженія» (см. напр. еріят. ар. Мідпе, дг. вег. т. 83: 145, соl. 1885. 1888; 146, соl. 1405, 1408, р. 1273; 151, 1433, 1436, р. 1308), киррскій енископъ особенно подробно разсматриваетъ его въ извъстномъ анти-монофизитскомъ сочиненіи «Эранистъ» (dialog. II: Migne, gr. ser. t. 83, соl. 157, 160, 161, 164, 165, 168); здъсь онъ проводить ту мысль, что прославленное состояніе тѣда Христа Спасителя указываетъ не на преложеніе сушности, но на измѣненія въ акциденціяхъ, нбо тѝу фворау, каі то̀у ва́хатоу опиревінко, ойк ойоїає оуораюте́оу спираїмопої та̀р, каі апосирваїмопої подобно здоровью или болѣзни; посему каі то̀у Δεσποτικὸу σῶμα, ἄφθαρτον μὲν ἀνέστη, καὶ απαθές, καὶ ἀθάνατον, καὶ τῆ θεία δόξη δεδοξάμενον, καὶ παρὰ τῶν ἐπουρανίων προσκυνεῖται δυνάμεων σῶμα δὲ δμως ἔστι, τὴν πρότεραν ἔχον περιγραφήν (соl. 161, 164).

<sup>124)</sup> Ebrard. Op. cit. S. 527.

<sup>125)</sup> Olshausen. Op. cit. S. 534.

<sup>125)</sup> Keil. Ueber das Ev. d. Matth. S. 364.

смертію « 127), только следуеть точнее и определеннее выяснять этоть пункть. По замъчанію ев. Луки (9. 31). Моисей и Илія бесвдовали съ Господомъ объ исходъ Его, т.-е. крестномъ подвигь. При этомъ конецъ двятельности Спасителя обсуждался, какъ уже необходимо долженствующій быть (плиробу), потому что слово Христа непреложно. Значить, Моисей и Илія заранъе предвиущали тотъ блаженный моменть, когда власть виновника смерти падеть, и они будуть удостоены созерцанія Бога; въ устахъ Господа это увъреніе становилось почти фактомъ. Мыслимое ли двло, что возвратившись въ невъдомый намъ міръ. ветхозавътные праведники затаили въ себъ радостную въсть. погрузились въ самодовольное наслаждение имъющимъ наступить искупленіемъ? Не въроятиве ли предположить, что они явились здёсь глашатании и предтечами, приготовляющими путь Господу? Мы знаемъ, что Христосъ, чтобы привести насъ къ Богу, однажды пострадаль за гръхи наши, праведникь за неприведныхъ, бывъ умершваень по плоти, но оживь духомъ, которымъ Онь и находящимся въ темниць духамь сошедши проповъдаль (екфрибеу: 1 Петр. 3, 18-19; ср. Еф. 4, 8-10). По словамъ ап. Петра, спасительная смерть Господа была возвъщена мертвымь (уекроїс: 1 Петр. 4, 6), т.-е. бывшимъ въ шеодъ. Христосъ прибыль сюда, какъ побъдитель гръха и діавола, и избавиль души всвхъ людей, съ върою ожидавшихъ Его пришествія 128). Таково ученіе церкви. Пропов'ядь самого Інсуса Христа была удовлетвореніемъ надеждъ праведниковъ и потому была принята съ готовностію. Въ другомъ мість тоть же апостоль Петръ говорить, что и мертвымь было благовъствуемо (кай чеκροίς ἐυηγγελίσθη: 1 Петр. 4, 6), а это предполагаетъ нъкоторое предвозвъщение исцъления до сошествия Спасителя во адъ, ибо слово ευηγγελίσθη содержить въ себв понятіе продолжаемости



<sup>127)</sup> Ebrard. Op. cit. S. 527. Cm. Tarme Lange. Das Evang. nach. Markus. S. 83. Lange. Das Leben Iesu. Heidelberg. 1844—1847. 5 Bande. II, 2. S. 909.
118) Bram. Asymmus (De Genes. ad litter., l. 12, cap. 33) H cs. Ivanus Language. (De 6de cathod. A. 8) He Victorian A. (Strom. V. 6) Tropportus

наскина (De fide orthod., 4, 9). По Клименту Ал., (Strom., V, 6) пропов'я Спасителя во адъ простиралась на всёхъ умершихъ до Христа, которые были приготовлены къ ней закономъ и философіей; Оригенз (Contra Celsum, II, 43) ограничиваетъ ее тъми, которые желали избавления отъ гръха и смерти чрезъ Сына Божія или которыхъ Онъ считаль достойными того.

обовначаемого имъ дъйствія или состоянія. Посему это благовъстіе нельзя вполнъ отожествлять съ екприбеч (3, 19), воторое. совпакая съ нимъ по прик, представляеть завершительный моментъ перваго. Кто могъ быть въстникомъ наступающаго избавленія въ мір'я вуховъ до пришествія туда Інсуса Христа съ проповълю? Есть основанія утвержлать, что именю Монсей и Илія были завсь предтечами Господа и своимъ благовъстіемъ положили начало той спасающей въры, которая при сошествіи Спасителя въ темници открыла праведникамъ путь къ царству славы, въ высовому наслажденію созерцанія Бога. Отпа свътовъ (Iak. 1, 17). Это мивніе, высказанное Оригеномъ 129), позволительно расширить въ томъ смысла, что проповаль Монсея и Илін распространялась на всё луши, а следовательно и на твхъ умершихъ, которые жили на землв въ невъльніи Бога нстивнаго 120). Такое предположение, не невъроятное само по себъ, въ тоже время утвшительно иля нашего христіанскаго сознанія, поскольку оно показываеть всеобщность действія благольти Божіей, что требуется понятіемъ любви Божественной. Если Сынъ Божій приняль плоть для спасенія всего человичества и если Евангеліе, по Его завіту (Мр. 16, 19), должно быть пропов'ядано всей твари, то мыслимо по крайней мъръ, что оно было сообщено и твив, которые умерли ранве наступленія этихъ великихъ дней. Мы не знаемъ всехъ путей промысла Божія. можемъ гакать объ нахъ по указаніямъ Писанія. Такимъ образомъ значение Преображения для Монсея и Или состояло въ томъ, что они здесь определенно узнали объ имеющемъ скоро совершиться искупленіи людей и были посланы Інсусомъ Христомъ въ начествъ Его предшественниковъ для возвъщенія этого душамъ умершихъ, къ числу которыхъ должно относить и язычниковъ. Сходно съ этимъ св. Іустинъ мученикъ (Apolog. 2), Клименть Александрійскій (Strom., VI) и св. Епифаній (Haer. 46) подагали при соществія Спасителя во аль въ благовъстіи невъровавшимъ или незнавшимъ Его.



<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) Origenis in Fvengelium Matthaei Commentariorum tomus XII. Origenis in Lucam homilia IV. Origenis in primi libri Regum cap. XXVIII homilia secunda.

<sup>130)</sup> Сколько поментся, такъ думалъ повойний А. С. Хомявовъ.

. По свиготельству ев. Луки (9, 31), Монсей и Илія бесодоваль съ Інсусомъ Христомъ объ исходе Его въ Герусалиме, какъ лья неизбъяномъ и непремънно долженствующемъ быть. По этому елва ди гласъ съ неба имълъ для нихъ какое-либо значеніе-тамъ болве, что въ это время они уже скрывались. Точно также было бы слишкомъ гипотетично относить его преимущественно къ самому Госполу и вилъть въ немъ родъ "торжественнаго поставленія (Istallation) Інсуса въ Его священномъ вванія " 131). Заключеніе словъ прямо говорить, что они особенно разсчитаны были на апостоловъ и указывали имъ обязанность безусловного повиновенія своему Учителю. Это добавленіе къ бывшему при Крещенін голосу открываеть намъ значеніе Преображенія для трехъ очевищевъ событія, которое должно было утвердить въ нихъ чувство полной преданности и послушанія Господу. Для чего нужно было это? Развъ ученики не оставили все и не последовали за Христомъ (Мр. 10, 28; ср. Ме. 19, 27)? Все это справедливо, но грядущія страшныя обстоятельства требовали болъе сильной поддержки. Приближалось время страданія Господа, а вивств съ этимъ предстояло тяжелое непытаніе для въры Его последователей. Они еще не могли вполне усвоить себв такой мысли, потому что она разрушала всв ихъ ожиданія сдавнаго царства въ скоромъ будущемъ. Понятно, что въ виду неприготовленности апостоловъ въ факту уничивентя Спасителя, умъстно было и особенное укръпленіе. Мы виасиъ, что предъ Своими страданіями Господь молился, чтобы не оскудела въра Петра (Лук. 22, 32). Но преданность апостоловъ должна сознательно возникнуть въ душв ихъ и стать прочнымъ ихъ достояніемъ. Что же и какъ могло вызывать и возвышать ее во время событія на горь? Всв три момента служили такой цвли: Прежде всего Петръ, Іаковъ и Іоаннъ видъли Господа преобравившимся, созерцали Его не только какъ Сына человвческого. но и какъ Бога, имвющаго получить въчную славу. Это для учениковъ было знаменіемъ и залогомъ того, что смерть Інсуса Христа не приравниваеть Его къ обыкновеннымъ людямъ; будучи истиннымъ Богомъ, Онъ, какъ Владыка жизни, воскреситъ Себя, взойдеть къ Отцу и привлечеть къ Нему всехъ верую-

<sup>131)</sup> Olshausen. Op. cit. S. 580. Cp. crp. 536-537.

нихъ. При томъ же Спасителю должно было (Ме. 16, 21 и парад.) постракать: Онъ насть, какъ написано о Немъ (Ме. 26. 24) и следовательно исполняеть законь, на который опирался и нарогъ, не допускавшій вознесенія Христа отъ земли (Іоан. 12. 34). Поэтому являются Монсей и Илія и бесваують съ Господомъ объ исходъ Его, какъ дъдъ неизбъжномъ. Видно было. что смерть Спасителя есть завершение и исполнение ветхозавътнаго домостронтельства; объ этомъ говорили установитель закона и шаменный ревнитель его святости. Свижтельство тавикъ липъ новлючело всякое сомивние 132). Но мело того; увъдавъ объ искупленіе. Мовсей и Илія исчезають. Они служили только сфии грягущихъ бдагъ: когла последнія наступили, ихъ авторитеть кончается. Новый пророкъ устраняеть прежнихъ: Ему нужно повиноваться. Правда, Христосъ долженъ пострадать, но этого требуеть законъ; въ этомъ заключается условіе прославленія Его и вськъ последователей. Какъ бы по сужденію человъческому ни быль унизителень этоть крестный путь: апостолы не должны смущаться: Самъ Отепъ небесный завъряеть. что Інсусъ Христосъ есть въчный воздюбленный Его Сынъ. Все это вело бывшихъ на горъ къ мысли, что страдание Учителя необходимо согласно закону и совывстимо съ достоинствомъ Мессін. Прекрасно выражаеть это дело чудеснаго событія церковная пъснь словами: да егда узрямь (ученики) Его (Господа) распинаема, страдание убо уразумъють вольное, мірови же проповыдають, яко Онь есть Отчее сіяніе.

Увазанныя нами черты позволяють опредвлить значение факта Преображения въ двлв искупления вообще. Это быль высший, коти и не конечный, моменть всей земной двятельности Спасителя, приблизивший Его къ совершению крестнаго подвига, поскольку здвсь Его твлесная, человъческая природа получила прославление и стада достойною возсъсть одесную Бога, что должно было послъдовать вскоръ по воскресении. Какъ въ крещения Іисусъ Христосъ быль духовно помазанъ на великое двло служения и явленъ міру, такъ въ Преображении Онъ получилъ



<sup>132)</sup> Такія цели ягленія Монсея и Илін указывали многіе отцы и учители цериви; см. напр. св. Кирилла Ал. homiliam IX in transfigurationem Domini (Migne, gr. ser. t. 77, col. 1012. C. D. 1013. A. B).

честь отъ Бога Отца за Свое пророческое служение въ качествъ Учителя небесной истины. Въ виду приближения спасительнаго часа Моисей и Илія должны были слышать объ этомъ изъ устъ Інсуса Христа и явиться въстнивами искупленія душамъ умершихъ. Апостолы имъли пронести слово Евангелія по всему міру: но для этого нужно было дать имъ силу для сохраненія въры въ Спасителя какъ страждущаго Мессію, чтобы проповъдывать потомъ Xписта распятаю, бывшаго соблазномъ для ivлеевъ и безуміемъ для язычниковъ. Такимъ образомъ Преображеніе Господа было поворотнымъ пунктомъ искупительной въятельности Спасителя; отсюда должно было начаться первосвященническое служение Христа, послужившее основаниемъ ноблагодатнаго царства, въ которое умершіе вступають по въръ въ Господа чрезъ посредство Моисея и Иліи, живущіе же — чрезъ принятіе слова апостольскаго. Но для этого Моисею и Илів необходимо было узнать оть Господа объ исходю, который Ему надлежить совершить въ Герусалимь (Лув. 9, 31), а Петръ, Гаковъ и Гоаннъ должны были видъть славу Спасителя, чтобы съ возможною твердостію перенесть предстоящее испытаніе и не соблазниться. Вопросъ только въ томъ, почему три, а не всъ ученики удостоены были присутствія на горъ? Въроятно, причина этого въ дичныхъ свойствахъ избранныхъ. Двло шло о такомъ предметь, который требоваль слишкомъ большой силы ввры, какую не всв могли имвть. Вврно конечно. что и очевидцы событія не удержались на высотв чистой мессіанской идеи: Іаковъ и Іоаннъ просиди Господа посадить одного по правую, другаго по лівную сторону Себя (Мр. 10, 37 и парал.), а Петръ трижды отрекся отъ Христа (Ме. 26, 34; 69 — 75 и парал.), но это значить только, что божественное действіе и наставленіе не насиловали природы и не лишали апостоловъ свободы. Самъ Спаситель предвидъль неизбъжность соблазна учениковъ (Мо. 26, 31), но Онъ далъ имъ указанія, которыя бы самостоятельно привели ихъ къ въръ въ Распятаго. Поэтому, удостоивши Петра, Іакова и Іоанна быть свидътелями Своей власти надъ смертію (Мр. 5, 37; Луви 8, 51) и небеснаго прославленія въ Преображеніи, Христось только ихъ береть съ Собою въ садъ Геосиманскій и дъласть очевидцами Своего уничиженія. Послі, когда между вірующими могло возянкнуть вре-

менное сомнаніе, кайствительно ин Інсусь есть тоть, который долженъ избавить Израндя (Луки 24, 21), они имъли открыто сказать всёмь. что Христи тако надлеждло пострадать, и войти въ славу Свою (Луки 24, 26). Ихъ слово получало всю силу несомивнеости лаже по закону Монсееву, поелику фактъ улостовърялся лостаточнымъ воличествомъ поручителей. На Петра, Іакова и Іоанна воздагадась миссія: быть руководителями другихъ впостоловъ въ признаніи, что случившееся было предсказано Спасителемъ на основанін закона и пророковъ и что следовательно Онъ есть истинный Мессія. Самъ Христосъ даль потомъ Петру такое вавънение: и мы нькозда, обратившись, утверди братьевь твоих (Дуки 22, 32), т.-е. другихъ учениковъ. Лля выполненія такого порученія первоверховному апостолу необходимо было имъть твердыя основанія и притомъ особенныя, каковыя онъ и могь находить въ Преображении и Геосиманской исторіи. Отсюда же становится нъсколько понятною и причина запрещенія разсказываеть о событів. Все дело искупленія лостигло полной ясности въ сознаніи апостоловъ лишь послв его совершения и собственно во времи Пятидесятницы, когла ученики Господа озарены были силою свыше. Это была тайна, сокрытая отъ въковъ и родовъ (Колос. 1, 26), и потому преждевременное ея сообщение могло повести къ результатамъ совствить нежелательнымъ. Христосъ есть прославленный Сынъ Божій, исполненіе закона и пророковъ: эти данныя легко возбужили бы плотскія, чувственныя ожиданія учениковъ и отвратили бы ихъ внимание отъ духовнаго понимания царствия Божия, которое созидается не человъческими и не обыкновенными средствами. Еще большее возбуждение произошло бы въ толпъ при такихъ извъстіяхъ. Всъ должны были знать, что Іисусъ Христосъ обътованный Мессія; апостолы уже пришли отчасти къ этому убъжденію, а народъ высказаль это въ своихъ возгласахъ при входъ Господа въ Герусалимъ. Но какъ евреи при своей плотяности самымъ ходомъ событій предуготовлялись въ чистому постижению личности Богочеловъка, такъ и апостолы поднимались на высоту идеального разумения домостроительства при свидътельствъ трехъ. Поэтому-то Спаситель не позволилъ разглашать исповъдание при Кесаріи вив круга Своихъ ближайшихъ последователей (Мо. 16, 20 и парал.), а въ настоящій

разъ запрещаетъ очевидцамъ разсказывать о случившемся на горъ даже и прочимъ апостоламъ. Нужны были время и фактъ, которые бы безъ насильственнаго давленія на свободу учейнновъ при руководствъ авторитетныхъ собратовъ выяснили имъ дъло въ истинномъ значеніи. Самъ Христосъ-Господъ выразилъ такой принципъ постепенности, когда при другомъ случать сказалъ ученикамъ: "вы теперъ не можете вмъститъ" (Гоан. 16, 12).

# Бесъда Господа съ учениками при спускъ съ горы Преображенія.

Запрещеніе Інсуса Христа Петръ, Іаковъ и Іоаннъ приняли во всей его силъ и, какъ сообщаетъ ев. Лука, послъвыполнили въ точности заповъдь Господа, но нъкоторое недоумъніе возбудило въ нихъ теперь замвчание Спасителя о воскресении: они не поняли, что значить воскреснуть изь мертвыхь (Мр. 9, 10) 133)? Недоумъніе касалось, конечно, не общаго вопроса о воскресенін дюдей предъ вторымъ пришествіемъ Христа: это было ученикамъ извъстно и никакихъ сомивній вызвать не могло. Не такъ легко было апостоламъ применить эту истину къ личности учителя-Мессіи. Уже ранве Спаситель выставляль необходимымъ предшествующимъ моментомъ Своего воскресенія страданіе и смерть и въ настоящемъ случав указываль на то ек уекршу фусστήναι (Мр. 9, 11). Ученики никакъ не могли помириться съ мыслію о смерти Господа, который быль признань ими Сыномъ Бога живаго (Ме. 16, 16 и парал.) и за нъсколько моментовъ предъ симъ показалъ Себя въ такой славъ. По ихъ возарънію, основанному на своеобразномъ истолкованіи ветхозавътныхъ пророчествъ (Напр. Ис. 9, 6. Дан. 7, 13-14. Пс. 109, 4), Мессія долженъ быть въчнымъ владыкою новаго царства. Въроятно, апостолы имвли въ душв тоже, что некогда высказалъ Спасителю народъ при словахъ Его о Своихъ страданіяхъ: мы слышали изъ закона, что Христось пребываеть во въкъ; какъже



<sup>133) &#</sup>x27;Ек ускройу (безъ члена) означаеть эдёсь возвращение Інсуса Христа къ земной жизни изъ царства мертвыхъ, какъ у Мр. 6, 14. Въ другихъ местахъ ев. Матоей употребляють въ томъ же значения ото тому ускройу. ср. 14, 2; 27, 64; 28, 7.

Ты говоришь, что должно вознесену быть Сыну человъческому (Іоан. 12, 34)? Недоумъніе осталось неразъясненнымъ: ученин не смым прямо спросить Господа, помня исторію съ Петромъ, желавинить удержать Его отъ хожденія во Іерусалинъ (Ме. 16, 22 - 23). Однако же водновавшія апостодовъ думы обларужились ивсколько съ другой стороны. Спутники Спасителя обрашають вниманіе на тоть факть. что Мессіи должень предшествовать Илія, какъ возстановитель и устроитель нормальныхъ отношеній между людьми, что по ихъ сужденію рышительно исвлючало возможность страданій Господа. Последнюю мысль апостолы выражають не ясно, но своимъ ответомъ Інсусъ Христосъ далъ имъ знать, что Онъ понимаетъ цвль ихъ вопроса Такинъ образомъ въ последующей беседе нужно видеть отгодосокъ твхъ недоумвній, которыя возникам въ умв свидвтелей Преображенія при словъ о воскресеніи. Въ то же время ученики хотьии примирить только-что бывшее явленіе Иліи съ мивнісмъ жнижниковъ. Они върили ученію этихъ представителей своего народа, но встричали затруднение согласиться съ ними въ виду свораго исчезновенія объщаннаго Предтечи, прибытіе котораго они считали ручательствомъ того, что основание новаго царства обойдется безъ тяжелой катастрооы въ Герусалимъ.

Бестда начинается обращеніемъ со стороны ученивовъ: какъ же книжники говорять, что Иліи надлежить прійти прежде? (Ме. 17, 10 Мр. 9, 11). Съ перваго взгляда видно, что положеніе законниковъ еврейскихъ почему-то становится подозрительнымъ для апостоловъ: они какъ бы теряютъ въру въ его значимость. Подобное чувство естественно возбуждалось бывшимъ сейчасъ явленіемъ Иліи, которое было мимолетно, между тъмъ этому пророку, въ качествъ предтечи, книжники приписывали шировую нравственно-реформаторскую двятельность. Такимъ образомъ совопросники полагаютъ особенную силу на словъпрежде, протом 184); но что оно означаетъ? это пока не совствъ ясно. Кого бы апостолы ни разумъли подъ Иліею, дъйствительнаго ли вет-козавътнаго праведника или Іоанна Крестителя, во всякомъ случать одно прежде въ значеніи временнаго предваренія Пред-



<sup>134)</sup> Здесь прштоς употребляется въ смысле перваго не по месту или достоинству, а по времени, и потому по значению равияется слову протером.

течею Мессін 135) не имветь завсь нивакого смысла. Суровый проповъдникъ покаянія уже сошель со сцены, Оссвитянина они сейчась выпами: вначить, и тоть и мочгой выступами ранве открытія царства благодати. Посему необходимо допустить, что AUOCTOJIM TOJEKO HAMBTUJE CBOM MMCJE, KOTODVO E DACEDMBACTE въ настоящемъ ея видь Інсусъ Христосъ. Они превичинественно унавывали на возстановление всего, что въ свою очередь вывывало недоумание касательно смысла предсказания Спасителя о своей смерти. Изкогда Господь положительнымъ образомъ заявляль всвив, что Іоаннъ Креститель есть предсказанный пр. Малахією ангель Господень (Ме. 11, 10 и пар.); на этомъапостолы и успоконлись. Но явленіе дъйствительнаго Идін при Преображении воскресило въ ихъ памяти учение книжниковъ о прибытін его на землю телесно, только не въ этоть разъ, ибо завсь не было выполнено то, что привнавалось его спеціальною миссіей. Какъ же теперь относиться къ названиому положенію менныхъ вождей народа Израндьскаго? Справедливо им оно? Въдь Илія долженъ придти прежде, т.-е. быть предтечею Мессін въ смыслъ нравственно-религіознаго реформатора. Такимъ образомъ простоу Ме. 17, 10. Мр. 9, 11, по нашему мевнію, равняется πρίν έλθειν την ημέραν κυρίον LXX-ти у пр. Малахін (4, 5), что заставляло ожидать προφήτην, ός αποκαταστήσει καρδίαν πατρός πρός υίδν κτλ. (4, 6). Отсюда же видно, что ой ев. Матеея, о которомъ такъ много толкують намецкіе экзегеты 136), всего ближе указываеть на бывшее явленіе Иліп на горв, но ужъ никакъ не можетъ относиться къ предшествовавшему запрещенію, "Воть мы видьли, что Илія пришель; это намъ понятно: τακъ γчатъ и книжники; но они говорятъ, что онъ  $\delta \epsilon \hat{\imath}$  έλθε $\hat{\imath}$ ν простоу. Не значить ли, что откровение царства славы здесь, на земять, будеть имъть предтечею Илію - реформатора?" Таковъ,



Meyer. (Com. über. Matth. s. 333), Weiss. Das Matthäus Evangelium und seine Lukas—parallelen. Halle. 1876. 401. Köstlin. Der Ursprung und die Composition der synoptischen Evangelien. Stuttgardt 1853. s. 75. Meyer. Ueber das. Ev. des Markus und Lukas. S. 103.

важется, хогъ мыслей вопрошавшихъ. Но згъсь еще не все. Выражая свое некоумвніе, возникшее всаваствіе сравненія положенія книжническаго съ абиствительными фактами, апостолы главнымъ образомъ желали разъяснить, какъ возможна смерть Христа - Мессін при возстановленім всего Иліею. На вту-то сторону вопроса Спаситель и направляеть преимущественное вниманіе. Въ своемъ отвътв Господь подтвержаветь сначала истинность ученія книжниковъ: правда, говорить Онъ. Илія должень прійти прежде, и устроить все (Мв. и Мр.). Въ этомъ представители іудейской мудрости не ошибались, ибо они опирадись на предскавание пр. Малахии (3, 23-24. У LXX-ти 4. 5-6). Правы они были и въ томъ, что считали предтечею Господа именно Илію Фесвитянина, потому что евр. hannavi (съ опредъленнымъ членомъ) требуеть отнесенія разумвенаго пророва въ извъстной личности (LXX-4, 5: 'Нхіау тоу  $\Theta \in \sigma \beta (\tau n y)^{-137}$ ) Повтому-то Інсусъ Христосъ, въроятно, съ буквальною точностію привель слова книжнического ученія: апокатаотноєї паута употребляя настоящее сруста (Мо.) въ смысль будущаго, какъ praesens indefinitum (cp. Me. 2, 4). У пр. Малахіи, откуда заныствовано это выражение, изображается собственно возвышение чисто нравственныхъ отношеній и украпленіе чувства взаимной любви, но книжники видели здесь также указаніе на возстановленіе вившнихъ святынь народа и вообще на учрежденіе всего ветхозаватнаго теократическаго строя; отсюда у нихъ просто паута вывсто яснаго обозначенія двятельности Иліи, какъ у пр. Малахіи.

Въ ученіи книжниковъ заключалась истина, но буквализмъ и схоластика закрыли для нихъ внутренній смыслъ божественнаго предсказанія, почему они и не признають Іисуса Христа обътованнымъ Мессіею, находятъ даже явное несходство между первымъ и послъднимъ. Апостолы не были изолированы отъ вліянія подобныхъ митній; имъ могло казаться, что преобразовательная миссія Иліи не должна оставлять мъста для той враждебности, съ какою относились къ Спасителю нъкоторые Его современники; тъмъ невъроятнъе была Его смерть. Нужно ду-



<sup>127)</sup> Фаррара (Ж. І. Х. Стр. 607, пр. 829) несправедливо полагаетъ, что LXX не имъли миканилъ основаній для такого перевода въ Еврейскомъ поддинникъ.

мать, что это было затаенною мыслію учениковъ, когда они предлагали вопросъ, и потому Господь выставляеть оба положенія во всей ихъ вившней, а для книжниковъ деже непримирямой, противоположности: правда, Илія должень прійти прежде, и истроить все: и Сынн человъческоми, какъ написано о Немъ. надлежить много пострадать и быть иничижени (Мр. 11, 12) 188). Первое справелливо, какъ слово пророческое, но и второе имъеть основание въ ветховавътныхъ Писанияхъ. - На нашъ взглялъ. въ этомъ своемъ отвътъ Інсусъ Христосъ прежле всего точно формудируетъ значение вопроса апостоловъ. Предполагать такъ необходимо потому, что иначе мы не выяснивь себъ. что хотвли знать ученики своимъ прежде, которое само по себъ завсь совершенно неумъстно. Это во 1-хъ. Во 2-хъ: Спаситель, конечно, вподив ясно понималь намврение совопросниковъ и даваль имъ то, чего они желали. Въ противномъ случав придется признавать, что бестдующіе не понимали другь друга, что и само по себъ невъроятно и не подтверждается -Евангельскимъ разсказомъ. Въ концъ концевъ вышло все-таки, что ученики удовлетворились разъясненіями Господа (Ме. 17, 13). Наконецъ, въ 3-хъ, на это наводить очевидное различіе въ характеръ и смысль частей рычи Спасителя, почему первая половина (Мо. 17, 11. Мр. 9, 12) составляеть какъ бы тезисъ, разъяснение котораго намодится уже во второй (Мв. 17, 12. Мр. 9, 13).

<sup>138)</sup> Смысль словъ ев. Марка ни мало не измёнится, если мы булемъ считать вторую половину ст. 12 вопросомъ, какъ это принято некоторыми экзегстами (Keil. Ueber das Evangelium des Markus und Lukas. s. 93. Olshausen. Op. .cit. s. 539). Тогда только ясибе будеть выставлена та трудность. какая заключалась въ положения книжниковъ и приводила апостоловъ въ смущение. «Илія должень прійти прежде и следовательно устроить все. Но какъ же въ такомъ случав написано, что Сыну человеческому надлежить много пострадать и быть уничижену»? Meyer (Ueber Markus und Lukas. r. 103. Cp. Lange. Das Evangelium nach. Markus. s. 82), совершенно произвольно ставить вопросъ послъ ανθρώπον и дальнейшую мысль считаеть уже ответомь. Кодексовь съ такимь чтеніемъ немного, между тімь оно дізласть рівчь слишкомь отрывочною, какъ будто Спаситель говорить начто неожиданное, новое для учениковь. Въ словахъ Господа по Мо. Fritzsche. Lachmann и Tischendorff опускають пршточ; его нътъ и у св. Златоуста. Признавая отвътъ Христа въ первой его половинъ точнымъ формулированіемъ смысла вопроса учениковъ, мы должны удержать настодщее чтеніе, какъ болье сообразное съ редакціею ев. Марка.

Ев. Матеей не выставляеть обозначенной нами противоположности такъ опредвленно, какъ Маркъ, ибо положение о страданіп Інсуса Христа является у него въ выводъ, что Маркъ. упомянувшій объ этомъ ранве, тамъ опускаеть. Первые два синоптика восполняють здёсь одинъ другаго и помогають возстановить весь ходъ мыслей. Смыслъ вопроса учениковъ, какъ мы видели, ясно выраженъ у Марка. Этотъ евангелистъ противополагаеть дело Иліи-Предтечи судьбе Христа-Мессін, И Сыни человическому, какъ написано о Немъ, надлежить много пострадать и быть уничижену (Мр. 9, 12). Спаситель приводить ученикамъ на память все те многочисленныя места Ветхаго Завъта, гдъ изображается страждущій Мессія: такова напр. 53 гл. кн. пр. Исаін (см. ст. 3). Что же написано? "Іуа подда πάθη каї ₹ζουδενώθη. Ръчь идеть постепенно возвышаясь; послъднее понятіе усиливаеть первое, ибо уничиженіе, богохульное презпъніе Господа есть высшая степень страданія, которое Інсусъ Христосъ имвлъ потерпать отъ старвйшинъ и первосвящениивовъ и книжниковъ (Ме. 16, 21 и парал.).

Въ началъ своего отвъта Спаситель показаль, какъ и чъмъ условливается недоумение учениковъ; нужно было выставить дъло въ настоящемъ свътъ и успоноить волнующихся. Въдальнъйшей Своей ръчи Христосъ и раскрываеть значение и согласіе обоихъ положеній Мр. 9, 11, повидимому взаимно исключающихъ одно другое. Прежде всего слово объ Иліи. Книжники утверждають: онъ долженъ прійти прежде; но, отвачаетъ Спаситель, Илія пришель. Гдв же результаты его возстановительной двятельности? Ихъ, конечно, не видно; по крайней мъръ, они не такъ значительны, какъ ожидають того законники еврейскіе; но нужно помнить, что не узнали его, а поступили съ нимъ, какъ хотили (Мо.). Агитація противъ Іоанна началась непризнаніемъ его въ настоящемъ достоинствъ и закончилась его смертію. Въ этомъ виновенъ былъ не одинъ Иродъ: онъ сделалъ только то, чего хотыли всв недоброжелатели суроваго проповыдника покаянія. Въ трагической судьбъ Крестителя нравственно участвовали всъ, которые не послушались его призывнаго голоса н дали совершиться злодъйскому поступку тирана. Поэтому Спаситель выражается неопределенно и не указываеть точно, кого следуеть разуметь подъ αὐτοί <sup>138</sup>). Впрочемъ, враги Предтечи исполнили лишь написанное о немъ, ибо дело искупленія идеть независимо отъ самоволія людей. Туть действуеть выстій промысль спасающаго Бога. Возможно, что Господь разсматриваеть судьбу Илін (3 Цар. 19, 2. 10), какъ прототипъдействовавшаго въ его духе и силе Іоанна, но такъ какъ Өесвитянинъ все-таки избежаль руки убійць и быль взять на небо живымъ, то вероятнее думать, что Спаситель говоритъздесь о пророкахъ вообще. Креститель не только быль профетис, но и περιссотероς профитоυ (Ме. 11, 9), потому исторія всехъветхозаветныхъ праведниковъ служила прообразомъ его смерти.

Если стокатастисти паста внижниковъ исключаеть возможность страданій Мессіи, то судьба Ісанна Крестителя должна была повазывать, что изъ пророчества Малахіи это совсёмъ не следуеть 140). Debere нередко не совпадаеть съ esse; въ данномъ

<sup>133)</sup> Ни откуда не видно, чтобы ойк спетушбах и сперштубах (Мв. 17, 12), какъ думаеть Meyer (Ueber Matth. S. 334), указывали исключительно на уроцьцатејс ст. 10. ибо тогда пришлось бы признать, что и виновниками своей смерти Інсусь Христось считаеть только книжниковь, а это несправедливо (Ме. 16, 21). 1:10) Нікоторые древніе (Иларій, Златоусть, Августинь, Іеронимя: Comment. in Matthaei cap. XVII, G.a. Geodopums: Comment, in Epist, S. Pauli ad Rom. XI. 25: Migne, gr. ser. t. 82, col. 180. Творенія, VII, стр. 127) и новѣйшіе экзегеты пытаются найти въ беседе Господа съ учениками при спуске съ горы указаніе на явленіе действительного Иліи предъ вторымь пришествіемь Інсуса. Христа на землю. Впрочемъ, въ боль инстев случаевъ основаниемъ такого предположенія служать общія догматическія соображенія, а не изъясненіе самаготекста. Формы будущаго бей едбей и апокатаотноси, какъ завиствованное изъ положеній книжническихь или изъ пророка Малахіи (по смыслу), въ пользу означеннаго мифнія ничего не говорять. Ольстаизень (Op. cit. S. 538—539) подагаеть, что имъющее быть явление Или указываеть именно редакция Ев. Матоея. Здась будто бы ясно, что посланіе Крестителя не изчерпиваеть пророческагопредсказанія и выставляется, какъ прообразь будущаго Предтечи. Ебрардь (Wissenschaftliche Kritik der evang. Gesch. S. 534. Cp. стр. 527) утверждаеть даже, что Інсусь Христось признаеть положение книжниковь несправедливымь, конечно. въ примънени къ бывшему явлению Илии и потому указываетъ на второе его пришествіе. Совершенно справедливо, что апокатастасись Іоанна не быль полнымь устроеніемь всего, но следуеть на отсюда, что его продолжить пророкь-Өесвитянинъ предъ «парусіей» Господа? Можно выводить и это, но не нужновабывать, что Спаситель туть же вполив ясно излагаеть причины видимаго неуспъха деятельности Крестителя. По словамъ Інсуса Христа это было даже неиз-

случав благодаря произволу слепцовъ свытильнике горяшій и свытящій (Іоан. 5, 35) быль погашень раньше времени. Но было бы неестественно думать, что преступники остановятся на полдорогь; они должны были питать ко Христу еще большую ненависть, чемъ въ Его предвозвестнику, и дополнить миру отновь своих (Мв. 23, 32). Тако и Сыно человыческій постра-

бъжно по жестоковыйности народа еврейского и занимаеть иное опредъленное жасто въ общемъ кодъ домостронтельства нашего спасенія. Искупленіе было бы, пожалуй, и не совствив необходимо, еслибы Іоннев доджень быль следаться нолнымъ реформаторомъ нравственной жизни людей, еслибн ему уладось возстановить истинныя отношенія ихъ другь къ другу. Поэтому то ангель Госполень, говоря Захаріи о булущей миссін иміющиго родиться младенца и объявляя его пророкомъ въ духв и силь Иліи, предреченнымъ Малахіею (Луки 1, 17), ограначиваеть результать его двятельности такимь образомы: «и многия изъ сыновь Израндевихь обратить въ Господу Богу ихъ» (Луки 1, 16). Точно также апостоль Петрь свидетельствуеть, что что небо должно было принять Інсиса Χημετια άγοι γρόνων αποκαταστάσεως πάντων (Дѣян. 3, 21), τ.-е. 10 τέχε πορές пока не наступить тоть блаженный моменть, когда будеть Богь всяческая во вськъ, а иля этого нуженъ длинный путь исторического развитія. Лехлеръ (Das alte Testament in Reden Iesu. Studien und Kritiken. 1854. S. 831) n Illmunz (Andeutunge für gläubiges Schriftverständniss, H. S. 204) видять въ άποκατασтії ост пр. Малахін указаніе на успышную діятельность Илін и потому не допускаеть, чтобы Ήλίας δει έλθειν вполив безь остатка входила въ Ήλίας ήδη йλθε. Зайсь экзегеты впадають въ ту погращность, что В. Завитомъ тодкують Новый, не довольствуются даннымъ у Спасителя изъяснениемъ и заменяють его своимъ. Отсюда, категорическое изречение Господа имъ приходится переводить въ уступительной формъ: «хотя Идія пришель (въ Іоанив Креститель), но и еще придеть, чтобы действовать съ успехомъ» (Lechler, loc. cit.). Но такое произвольное обращение съ евангельскимъ текстомъ, съ какою бы целию оно ни допускалось, не можеть быть признано законнымъ. Совершенно ясное положение Спасителя рашительно исключаеть всякія попытки внести въ него понятія, совсамь чуждыя ему; слушатели Госнода также поняли Его слова въ прямомъ смислъ.-Мы не говоримъ, что мивніе о явленім двиствительнаго Иліи предъ славнымъ пришествіемъ Інсуса Христа-несправеднию, но утверждаемъ тодько, что въ ражматриваемомъ нами мёстё нёть точныхъ указаній на это. Въ бесёдё при спускъ съ горы вопросъ объ осуществлении пророчества Малахии обсуждался единственно по отношенію къ основанію царства Божія на землі страданіемъ и смертію Господа; какъ онъ долженъ быть рішенъ примінительно ко второму явленію Інсуса Христа? этого изъ даннаго отрывка не видно. Посему: и положительный отв'ять въ роде разобраннаго выше и отрицательный который находимъ у Мейера (Ueber Matth. S. 334), Heandepa (Das L. I. Chr. s. 618-519), Keuas (Ueber Matth. s. 366) и др. будуть произвольны.

даеть от нихъ (Мв. 17, 13): это неизбежно, поскольку апокатастасисъ Крестителя не былъ полнымъ устроеніемъ.

Нелоумвніе апостоловъ было разъяснено: на основаніи прежнихъ указаній (Мо. 11, 10. 14) они поняли, что Онь (Інсусъ) говориль имь объ Іоаннь Креститель (Мв. 17, 13). Явившійся на горъ Илія не есть объщанный Малахіею пророкъ; его замъниль равный ему по духу и силь двиствованія Предтеча. Что же? Устроиль ли онъ все? Факты вели къ отрицательному отвъту и вивств съ этимъ предначертывали будущій исходь Госпола. Коварно поступившіе съ Крестителемъ пойдуть дальше въ своемъ беззаконіи и совершать погибельное дело убіенія Спасителя. Апостоламъ не оставалось утешенія, какое они думали найти въ предсказаніи объ Иліи. Это естественно обращало ихъ взоръ къ грядущему, заставляло готовиться къ страшному моменту и побуждало къ углубленію въ смыслъ случившагося на горь. Преображение Господа было не безправно, но ученики не должны были говорить объ немъ до воскресенія. Какое же отношеніе между первымъ и последнимъ? Что въ Преображени указывало на страданіе и находило въ немъ свое объясненіе? Почему удостоились присутствовать здёсь только они, а не всё ученики? Какую задачу налагало на нихъ это предпочтение въ связи съ твиъ фактомъ, что распространение о событии Преображения дозволялось лишь после воскресенія Спасителя, какъ будто это обстоятельство должно было раскрыть совершившееся на горъ и следать спутниковъ Госпола верными истолкователями его предъ лицемъ всвять дюдей и въ частности своихъ братьевъ-апостоловъ? Вотъ вопросы, которые было необходимо рашить Петру, Іакову п Іоанну въ виду и во время предстоявшихъ тяжелыхъ событій, чтобы после быть достойными и ввторитетными свидетелями того, что Інсусу Христу именно такъ надлежало пострадать, и войти вт славу Свою (Луки 24, 26). Значить, особенное божественное откровение требовало личной самодъятельности очевидцевъ Преображенія, предназначан ихъ для великой миссін въ скоромъ будущемъ.

Н. Глубоковскій.



# ХАРАКТЕРЪ НЕРВЫХЪ ДВУХЪ ГОНЕНІЙ

#### противъ христіанъ.

Еслибы всв акты, относящіеся къ исторіи христіанскихъ мучениковъ первыхъ трехъ въковъ, дошли до насъ въ полномъ составъ и въ совершенно неповрежденномъ видъ, тогда какую драгоцинную литературу мы имили бы въ своемъ распоряжени! Тогда эти драгоценные документы имели бы высокую для насъ цвиу не только въ смыслв первыхъ и ближайшихъ источниковъ для разительнаго и нагляднаго доказательства въ пользу божественности христіанства, — въ смысле живой, рельефной картины христіанскаго духа, который въ вёнцё мучениковъ умёль такъ преврасно соединить двойную пальму необычайной силы и полнъйшаго смиренія. Въ этихъ судебныхъ протоколахъ, даже разсматриваемыхъ съ чисто человъческой точки зрвнія, мы владели бы преврасными монументами въ честь первыхъ христіанскихъ покольній, а въ укоръ матеріализму и пессимизму мы имьли бы опроверженіе, какого они требують, -- опроверженіе посредствомъ осязательных фактова. Правда, въ существенныхъ чертахъ все это доставляють намъ также и тв памятники христіанской древности, которыя еще сохранились до нашихъ дней. И все-таки незамънимую потерю составляеть для насъ то, что изъ подлинныхъ актовъ мучениковъ столь немногое устояло противъ встхъ невзгодъ времени. Уже съ той поры, когда гоненіе Діоклетіана

стало предавать огню также и вниги христіанъ, мпожество первоначальныхъ записей конечно оказалось уничтоженнымъ. Послъдовавшія затвиъ волненія народныхъ переселеній, опустошенія Нормановъ еще разъ производили казни надъ тыми остатками, которые собрало было и восполнило поздивйшее время.

Еще болье роковое двиствіе оказывала на историческую цвиность мученическихъ актовъ та критическая беззаботность, съ какой относились собиратели остатковъ преданія о мученикахъ уже въ четвертомъ и пятомъ, а еще болве-въ девятомъ и десятомъ столътіяхъ. Собирателянъ этихъ остатковъ, занимавшимся ихъ обработкой, казалось важнымъ и полезнымъ-лишь доставлять побольше матеріаловъ для назидательнаго чтенія, въ стиль и во вкусь ихъ времени, а вкусь тъхъ временъ находилъ слишкомъ мало удовольствія въ простомъ, сильномъ, но лишенномъ всякихъ прикрасъ, языкъ истинныхъ, подлинныхъ актовъ. При такой постановкъ и характеръ собиранія и обработки мученическихъ актовъ, дъло не обходилось, -- какъ само собой понятно, - безъ реторическихъ окрасокъ первоначальныхъ разскавовъ, безъ влаганія въ уста мучениковъ длинныхъ, реторическиотдъланныхъ ръчей, безъ вплетенія въ простой разсказъ возвышенныхъ религіозныхъ преній между христіанскими исповъднивами и ихъ языческими судьями. При этомъ, разумъется, мало придавали важности и мало обращали вниманія на точность хронологическихъ и историческихъ данныхъ, на сохраненіе отличительнаго характера и такъ-сказать, колорита даннаго времени, вратно сказать, на все, что можеть имъть силу при опредълении исторической подлинности письменнаго памятника. Безъ сомивнія, и эти поздивйшія переработки не были совершенно лишены всяваго значенія и важности, потому что и они, при всъхъ признакахъ поздивишаго происхожденія, все-таки всегда сохраняли основное зерно исторической дъйствительности. Но при этомъ обывновенно бываеть весьма трудно, особенно при отсутстви или недостатив другихъ свидетельствъ, точно отделить действительную исторію отъ позднайшихъ добавленій, и такимъ образомъ явтописецъ гоненій противъ христіанъ часто лишается главнаго источника нужныхъ свъдъній. Въ качествъ источниковъ для него остаются, съ одной стороны, языческіе писатели, которые однако по возможности стараются хранить мертвое молчаніе касательно христіанства, или въ врайнемъ случав давать лишь недостаточныя указанія, и съ другой стороны — писанія отцевъ церкви, изъ которыхъ впрочемъ лишь немногіе поставляли себв цвлію изложеніе страшныхъ угнетеній, предпринимавшихся противъ первыхъ последователей христіанства.

Изъ подлинныхъ актовъ мученическихъ мы имвемъ, насколько намъ извъстно, почти только то немногое, что собралъ въ 17 въкъ ученый бенедиктинскій монахъ Руинарть. Именно эта скудость первоисточнивовъ и объясняеть то обстоятельство, что многіе пункты въ исторіи гоненій на христіанъ оказываются темными и сомнительными и саблялись предметомъ жестокихъ нападеній со стороны отрицательной критики. Рядъ яростныхъ аттакъ открылъ въ 1684 г. англичанинъ Doduell, въ своей диссертаціи De paucitate martyrum 1). Преслъдованія христівнъ, по его взгляду, были не очень значительны; мучениковъ было весьма немного, а то, что съ такимъ торжествомъ прославляеть католическая церковь какъ рядъ мученичествъ, большею частію не имъеть за себя никакого другаго авторитета, кромъ выдумокъ досужей фантазів и монашеских басней. Пять леть спустя, правда, Dodwell, за эти свои удары, подучиль достойное возмездіе и короткую расправу отъ упомянутаго Рушнарта, въ преписловін въ его Acta martyrum sincera (Подлинные акты мучениково). Съ твхъ поръ положенія и выводы: Dodwell'я можно было считать научно отвергнутыми, пока они не всплыли снова въ моръ научно-церковной литературы нашихъ дней. Въ нашъ прогрессивный въкъ, какъ извъстно, сильно подвинуты были впередъ, между прочимъ, также и историко-археологическія изследованія, и воть гоненія на христіань снова сделались предметомъ самыхъ тщательныхъ розысковъ, только въ совершенно противоположныхъ направленіяхъ. Целый рядъ ученыхъ представляль часто вниманію читающей публики весьма цінныя изсявдованія разныхъ подробностей васательно занимающаго насъ предмета, но къ сожалвнію въ общемъ эти розыски благопріятствовали разрушительной работь Dodicell'я. Съ противоположнаго лагеря, особенно со стороны католическихъ ученыхъ, усилія



¹) Т.-е. «О маломъ количествъ мучениковъ».

были направлены главнымъ образомъ на то, чтобы недостаточность указаній первоисточниковъ восполнить преимущественно новъйшими отврытіями археологіи, и нужно правду свазать— нъвоторымъ удалось достигнуть этимъ путемъ совершенно даже неожиданныхъ, хотя и весьма желательныхъ результатовъ, обыкновенно весьма благопріятствующихъ церковному преданію.

Въ числъ трудовъ, посвященныхъ достиженію этой цъли, на первомъ планъ слъдуетъ поставить труды де-Росси, раскопки котораго и остроумныя комбинаціи продиди на ніжоторые пункты совершенно новый свъть. Равнымъ образомъ, касательно многихъ мученическихъ актовъ, подминность которыхъ раньше его не осмедивалась защищать критика, оне доказаль, что они составляють лишь переработку болье древнихъ, совершенно върныхъ дъйствительности извъстій и следовательно, въ основныхъ чертахъ заслуживають полнаго довърія. Такъ, напримъръ, акты мучениковъ Ахиллія и Нерея даже для такихъ ученыхъ, какъ Бароній, казались незаслуживающими полной исторической достовърности. Но вотъ де-Росси произвелъ раскопки на томъ мъстъ, гдъ по указанію актовъ, долженъ быль находиться гробъ этихъ мучениковъ; здёсь онъ действительно нашель одинъ столбикъ, на которомъ написано было имя Acilleus (очевидно, неправильное письмо сдова: Achilleus = Ахиллій), а также изображеніе его мученической смерти; что же касается имени мученика Нерея, то отъ столба, на которомъ, въроятно, было написано это имя, были найдены только обломки. Эти открытія съ несомитиностію подтвердили не только дъйствительное существованіе обопхъ названныхъ лицъ, но также и дъйствительность ихъ мученичества, и даже образъ ихъ мученичества, и такимъ образомъ мученические акты въ названныхъ главныхъ трехъ пунктахъ были завърены какъ нельзя болье, а равно и нъкоторыя другія ихъ указанія получили теперь гораздо болье силы и авторитета.

Французскій ученый Эдмондъ де-Бланть (Edmond le Blant) старается отдълять дъйствительность отъ творчества въ позднайшихъ сказаніяхъ о святыхъ насколько инымъ способомъ, чамъ де-Росси. При разсмотраніи содержанія этихъ позднайшихъ произведеній, онъ точно изсладуетъ, натъ ли въ нихъ болае или менае прямыхъ и ясныхъ упоминаній о законахъ, нравахъ и учрежденіяхъ, со-

временныхъ дипамъ и событіямъ, упоминаемымъ въ сказанія, но давно исчезнувшихъ и забытыхъ во времени написанія сказанія. Разъ обратаются въ сказаніи подобныя упоминанія, они указывають намь, безь сомнения, на следы более древнихь документовъ, лежащихъ въ основъ позднъйшаго сказанія, потому что въдь авторы позднъйшихъ сказаній, люди бодьшею частію неученые, могли почерпать подобныя свъдънія о древнихъ законахъ и т. пол. только изъ болъе древнихъ записей. Пругіе признаки болъе превнихъ составныхъ частей, входящихъ въ позднъйшее сказаніе, названный ученый находить также въ согласів поздивищаго сказанія, въ формв разсказа, съ несомивнию двйствительными актами, также — въ появленіи, уже впоследствіи, техническихъ выраженій, вышедшихъ потомъ изъ употребленія, равно въ согласіи цитать изъ актовъ у позинайщихъ писателей. Примънение этого метода естественно встръчаетъ своего рода большія затрудненія, но все-таки, посредствомъ этого методаle Blant достигь нъсколькихъ блестишихъ результатовъ. Частныя. но пънныя работы касательно мученическихъ актовъ представили въ недавнее время также ученый Обэ (Aubé) и нъмецкіе филологи: Узенеръ и Бюдингеръ. Систематическое изложение гонений противъ христіанъ, съ критикой отрицательныхъ мивній, предпринято было, съ католической стороны, во Франціи, гдъ появленіе такого труда почти съ необходимостію обусловливалось трактатами о томъ же предметь изследователей, въ роде Обэ, Ренана, Гавета и др. Мы разумвемъ "Histoire des persécutions pendant les deux premiers siècles" Paul Allard'a, который своей обработкой сочиненія де-Росси "Roma sotteranea" и другими трудами касательно первыхъ въковъ христіанства составиль себъ почетное имя въ подлежащей области науки. Въ настоящей своей стать вы пользуемся по преимуществу данными, собранными и критически оцененными въ упомянутомъ сочиненіи Аллярда, насколько намъ удалось познакомиться съ нимъ изъ постороннихъ источниковъ.

Въ занимающей насъ области церковной исторіи, первымъ предметомъ спора между учеными противоположныхъ дагерей является уже самый вопросъ о времени, въ какое начались гоненія на христіанъ. Вопросъ спора состоить именно въ томъз кого должно признать первымо гонителемъ христіанъ, Нерона

мли Траяна? Другими словами: какое значеніе слъдуеть приписывать притъсненіямъ христіанъ въ царствованія Нерона и Домиціана? Слъдуеть ли считать ихъ за дъйствительныя, въ истинномъ смыслъ, преслъдованія, или нътъ?

Два взгляда, прямо противоположныхъ, видимъ мы предъ собой при рашеніи этихъ вопросовъ. Правла, оба эти воззранія одинаково согласны въ томъ, что первоначально внимание Нерона обращено было на христіанъ именно только по чистой случайности. Послъ ужаснаго пожара въ Римъ, Неронъ искалъ жертвы, на плеча которой онъ могъ бы вавалить съ себя тяготввшее на немъ самомъ подозрвніе въ поджогв. Болве подходящей жертвы, чэмъ община христіанъ, онъ не находиль нигде и ни въ комъ, и вотъ онъ остановияся именно на христіанахъ, которыхъ языческое общество Рима уже и безъ того ненавидъло. вать секту, о которой ходин самые ужасные, хотя и соверлиенно нелъпые слухи, и по этой-то причинъ прежде всего и сталь свиръпствовать противъ нихъ тираннъ. Далве оба противоположные дагеря вполнъ согласны между собой въ томъ, что въ промежутвъ между нероновскимъ и домиціановскимъ гоненіями церковь христіанская въ теченіи тридцати леть наслаждалась миромъ. Безъ сомивнія, уже съ перваго своего появленія юное христіанское общество не было совершенно избавлено отъ небольшихъ безпокойствъ и отягощеній, о которыхъ повъствують намъ Дъянія апостольскія, и конечно, не одинъ проповъдникъ Евангелія могь бы представить намъ перечень своихъ бъдъ и огорченій, въ родъ того, какой далъ намъ св. апостоль Павель. Но собственно государство римское не притесняло съ своей стороны христіанской церкви. Причина этой терпимости завлючалась въ томъ, что въ глазахъ правительства римскаго новая религія имъла значеніе еще простой только секты аудейской, а іудеямъ императоры, какъ извъстно, дозводяли свободное отправление своихъ религиозныхъ обрядовъ.

Но за предвлами указанныхъ точекъ соприкосновенія, оба вагляда расходятся уже слишкомъ далеко. Какъ основательно утверждаетъ болве древній взглядъ, Неронъ и Домиціанъ уже скоро перешли отъ терпимости къ преследованію христіанъ; оба эти императора распространяли свое преследованіе и далеко за отвнами Рима, оба запрещали исповеданіе христіанства формальными законами. После смерти этихъ тиранновъ, ихъ законы противъ христіанъ, правда, уже не приводплись въ действіе; однако по всему вероятію они сохраняли свою юридическую силу и вскоре после начала царствованія Траяна, они давали многимъ правителямъ полномочіє къ возобновленію жестокихъ гоненій.

Все это совершенно отвергаеть новый взглядь на характеръ гоненій противъ христіанъ. По этому взгляду, такъ-называемыя гоненія Нерона и Домиціана прежде всего не были гоненіями противъ христіанъ, потому что они направлялись не противъ христіанства, какъ такого. Да они, далье, совсымъ и не заслуживають названія гоненій, такъ какъ они ограничивались лишь нъсколькими суровыми мърами, которыя одинаково испытывали на себъ также іудеи и язычники, и которыя не простирались далье области города Рима.

Точно также расходятся взглямы противоположныхъ дагерей и касательно извъстнаго отвъта Траяна Плинію млалшему. Поводомъ въ этому распоряжению императора послужило слъдующее обстоятельство. Въ провинціи Виенній христіанство савлало большіе успахи въ дала распространенія своей проповали. Не только города, но даже и деревни большею частію сділались христіанскими; храмы были оставлены и опустым, богослуженія и редигіозныя празанества почти уже не отправлялись: труанобыло найти даже покупателя для жертвенныхъ животныхъ. Когда-Плиній младшій, въ 111 году, прибыль въ Виеннію въ начествъ дегата, многіе христівне были предъ нимъ обжалованы, и новый намъстникъ быдъ поставленъ въ немалое затруднение, какъ отнестись въ подобнымъ жалобамъ. Раньше, -- какъ бы такъ объяснять свое недоразумение Плиній, — онъ никогда не задумывался въ подобнаго рода процессахъ. Пока онъ, не смотря на свое сомниніе, нисколько христівнь приговориль къ смертной казни,-- да относительно такихъ, опасныхъ для государства людей конечно нечего было и думать долго. Но такъ какъ теперь жадобы на христівнъ все болве и болве увеличиваются, то онъ, Плиній, находить благоразумнымъ-извъстить объ этомъ императора. И въ другихъ случаяхъ онъ имъетъ обыкновеніе — о всякомъ театръ, который нужно устроить, о всякомъ болотъ, которое нужно засыпать, -- безъ всякаго замедленія отправлять сообщение въ Римъ. Танимъ образомъ и теперь съ обычною словоохотливостію онъ издагаеть предъ императоромъ свое затрудненіе, и императоръ отвъчаеть ему такимъ рескриптомъ: разыскивать христіанъ не следуеть, точно также не нужно принимать и анонимыхъ жалобъ противъ нихъ; напротивъ. если они будуть привлечены къ суду, какъ христіане, то должно присуждать ихъ къ смертной казни. Сообразно съ болъе древнимъ пониманіемъ, въ этомъ весьма важномъ письменномъ отрывкъ следуетъ усматривать ближайшее разъясненіе и точнъйшее опредъленіе уже существовавшаго, общаго эдикта касательно гоненія христіанъ, а равно и нъкоторое ограниченіе онаго. По новъйшему же взгляду, напротивъ, этотъ рескрпптъ впервые создаетъ неблагопріятное положеніе для христіанъ въ имперіи, хотя де "мы и не знаемъ точно, когда и какъ онъ былъ возведенъ до степени законодательнаго постановленія".

Превивищій взглять еще и понына защищають многіе изъ весьма авторитетныхъ ученыхъ, какъ напримъръ, де-Росси. Въ числь его защитниковь можно также указать заграницей: Allarda. Doulcet'a, Kellner'a, Döllinger'a, Ewald'a, Guizot, Aubé, Boissier'a. Первымъ ученымъ, который Нероново гоненіе противъ хопстіанъ сталь ограничивать предълами города Рима, быль послв Мосгейма базельскій профессорь Baudouin (1557 г.). Съ техъ поръ какъ Dodwell снова выступиль съ защитой этого взгляда, касательно этого вопроса весьма много спорили; однако еще и теперь нъть недостатка въ весьма почтенныхъ представителяхъ древныйшаго взгляда. Далые, что Домиціанъ издаваль всеобщіе девреты противъ христіанъ, это едва ли оспаривалось въ древнъйшее время. Новъйшій же взглядъ касательно этого пункта сдвивися почти всеобщимъ между протестантскими учеными, котя и между католиками онъ имветь своего представителя. Кратко, въ видъ общаго очерка, излагаетъ этотъ взглядъ Franz Görres въ отатъв "Преследованія христіанъ" ("Christenverfolgungen"), помъщенной въ Real-Encyklopädie der christlichen Alterthümer профессора Kraus'a.

Какъ открыто сознаются сами представители новъйшаго взгляда, древнъйшее возгръніе касательно преслъдованія христіанъ имъетъ за себя уже самыхъ древнъйшихъ апологетовъ христіанскихъ, именно Мелитона сардійскаго (около 172 г. по Р. Хр.) и Тертулліана. Такъ, Тертулліанъ еще не знаетъ никакой, такъ-

сказать, принципальной противоположности между преследованіями перваго стольтія и преслыдованіями втораго выка. Неронъ служить для него первымъ виновникомъ гоненій вообще, тахъ гоненій, какія свиръпствовали въ его время. Онъ называеть dedicator damnationis nostrae (Apol. 5), т.-е. добъявителемъ осужиенія насъ", и преследованія его времени клеймить именемь institutum Neronianum, r.-e. "Нероново заведеніе" (Ad. nat. I. 7). Палье. Тертулліанъ говорить, что Неронъ неистовствоваль противъ христівнской религи (in hanc sectam. Apol. 5); что при Неронъ осуждение имени христианскаю вошло въ силу и стало обыкновеніемь 2), — вообще употребляеть выраженія, которыя дають понять, что побужденіемь къ преследованію христіань была ненависть въ христівнству, како такому. Напротивъ, апологеть никогда не выставляеть, въ смыслъ мотива гоненій, того явусмысленнаго, затруднительнаго положенія, въ какое поставило римскаго тиранна предъ обществомъ полозръніе въ полжогъ столицы. Даже тамъ, гдъ Тертулліанъ ссылается на источники, взятые имъ изъ языческихъ писателей, причину нероновсвихь насилій надь христіанами онь указываеть въ той ненависти, какую долженъ быль питать въ своей душе этотъ извергъ ко всему велиному и святому. Съ такимъ изображениемъ пресленованій вполна согласуется то, что жертвы первыхъ гоненій называются у древивишихъ христіанскихъ писателей мучениками за въру. Даже названный выше ученый Гёрресъ говорить о "борьбв за ввру", по крайней мврв, въ отношени къ первоапостоламъ Петру и Павлу; но только невполнъ понятно, на какомъ основани это онъ дълаеть. Если у всъхъ другихъ жертвъ Нероновой свиръпости Гёрресь отнимаеть честь мученической смерти, то по нашему мивнію, ивть никакого основанія двявть исключение въ пользу обоихъ апостоловъ, темъ меньше представляется въ тому основаній, потому что смерть обоихъ апостоловъ онъ относить также въ гоненю 64 гола.

Конечно, ко времени Нерона христіанство не было еще хорошо узнано и правильно оцинено со стороны язычниковъ; но столкновеніе съ нимъ языческато государства въ столь раннее



<sup>2)</sup> Воть подлинныя слова Тертулліана: «Principe Augusto nomen hoc ortum est, sub Tiberio disciplina ejus illuxit, sub Nerone damnatio invaluit» (Ad. nat. I, 7).

время дегко можно объяснить чрезъ посредничество іудеевъ. Конечно, подозрвніе въ поджога Рима, вароятно, падало на ічдеевъ, какъ это явствуетъ изъ многихъ выраженій отцевъ церкви и какъ можно понять это изъ внутреннихъ причинъ. Лъйствительно, пожаръ разразился съ такъ-называемаго Circus Maximus. гав въ то время многіе ічдейскіе торговцы имвли свои лавки, а та часть города, гав жили іуден, по какой-то случайности уцвивиа отъ пожара и останась невредимой. Между темъ въ средь, окружавшей тогда Нерона, іудейскій эдементь имыль сильное вліяніе: его супруга Поппея Сабина была даже іудейской прозедиткой; а при такихъ обстоятельствахъ, іудеямъ, какъ заклятымъ врагамъ христівнъ, было конечно весьма легко и естественно - вавалить съ себя подозржніе на христіанъ. А этимъ удобно объясняется то, какимъ образомъ уже въ столь раннее время могла произойти несчастная попытка совершеннаго уничтоженія едва зародившейся віры; съ другой стороны, вміств съ твиъ становится вполив понятнымъ то, почему после смерти Нерона на долю христіанства выпала древняя терпимость и церковь могла наслаждаться прежнимъ миромъ. Столь ранняя вражда противъ церкви вовсе не была прямымъ результатомъ естественнаго историческаго развитія и хода вещей, но была преждевременнымъ, искусственно вырощеннымъ плодомъ интриги. Высшіе классы общества, а следовательно, и правительственные вруги еще слишкомъ мало обращали вниманія на новую іудейскую секту, а ученіе христівнъ, которое впоследствіи такъ сильно воспламеняло всв страсти противъ христіанъ, было для нихъ еще неизвъстно. Но вогда, вслъдствіе гоненій, правительства вощим въ ближайщее соприкосновение съ новой религей, они должны были понять, что обвиненія, взваливаемыя противъ нея іудеями и Нерономъ, были несправедливы. Причина, которая побуждала приступить въ истребленію христіанства, была такимъ образомъ устранена, и нътъ ръшительно ничего удивительнаго, если послъ смерти Нерона преслъдование стихло и за христианами, по крайней мъръ, фактически были снова признаны тъже привилегін, какими пользовались іуден.

О какомъ-либо декретъ касательно гоненія христіанъ у христіанскихъ апологетовъ не обрътается еполню яснаю упоминанія, тъмъ не менъе они, какъ говоритъ Тиллемонтъ, достаточно

указываеть на такой декретъ. Именно. Мелитонъ и согласно съ нимъ Тертудианъ изъ всъхъ императоровъ вплоть по Марка Аврелія и Септимія Севера только за Нерономъ и Ломиціаномъ повидимому вполна признають право на титло "гонителя христіанъ" и къ нимъ только прилагають оное. Напротивъ. Траяна, Адріана и т. д., при которыхъ однако столько пролито было христіанской крови, христіанскіе апологеты причисляють въ государямъ, въ правленіе которыхъ преследованія христіанъ смягчались. Но такой взгляль обоихъ апологетовъ легко и естественно объясняется предположениемъ, что Тертулліанъ и Мелитонъ къ числу собственно гонителей относили лишь твхъ императоровъ, которые веди, такъ сказать, наступательную войну противъ христіанства посредствомъ изданія депретовъ, имъвшихъ общеобязательную силу, а не тахъ, которые предоставляли разъ изданныя и существовавшія узаконенія такъ - сказать самимъ себъ, естественному теченію вещей. Такъ понямають относящіяся сюда міста у наших впологетов не только, напримірь, Тиллемонть и Бароній: но даже Гёрресь, явный противникъ взгляда касательно всеобщности первыхъ гоненій на христіанъ, высказывается насательно названныхъ мъстъ, что они доказывають лишь то, "что Траянъ никогда не издавалъ всеобщихъ (generelle) эдиктовъ о гоненіи; что онъ не быль такимъ жестонимъ врагомъ церкви, какимъ изображаетъ его темная (деtrübte) традиція" (Real-Encyklop. I, s. 225, col. 2). Если посему, Траянъ не есть гонитель, потому что онъ не издаль ни одного всеобщаго эдикта касательно гоненія, то следовательно наобороть, Неронь и Домиціань называются гонителями именно по той причинь, что они издавали таковые эдикты.

Дальнъйшее доказательство въ пользу существованія, уже на первыхъ порахъ, эдикта о преслъдованіи христіанъ представляють, кажется, и отдъльныя выраженія Тертулліана. Такъ, по его словамъ, Неронъ неистовствовалъ противъ христіанъ "посредствомъ меча цезарей" (Caesariano gladio, Apol. 5),—выраженіе, которое указываетъ скоръе на преслъдованія посредствомъ законовъ, чъмъ на ръзню христіанъ въ Римъ, потому что было бы слишкомъ грубо понимать подъ мечемъ цезарскимъ какуюнибуль съкиру палача. Къ такому же пониманію располагаютъ м выраженія Тертулліана, что Неронъ есть "объявитель осу-

жденія машего" (dedicator damnationes nostrae, Apol. 5), "нашъ обвинитель" damnator noster, Ad nat. I, 7), что "за прекращеніемъ всего, осталось только одно это опредвленіе Нероново" (permansit erasis omnibus hoc solum institum Neronianum, ibid). Кажется, что Тертулліанъ даже поздивишія узаконенія противъ христіанъ, которыя онъ опровергаеть въ 4 главъ своей апологін, въ следующихъ главахъ относить ко времени Нерона и Домиціана (сн. Ad nat. I, 7), и именно въ этомъ обстоятельствъ находить достаточное основание отвергать справедливость этихъ узаконеній. "Что это за законы, которые приводили въ дъйствіе противъ насъ только безбожные, несправедливые, безнравственные люди, но у которыхъ Траянь отчасти отняль ихъ силу дъйственности, запретивъ разыскивать христіанъ" и проч. Слъдовательно, до Траяна, при Неронъ и Домиціанъ, примъняемы были въ дъйствительности законы противъ христіанъ. Но при этомъ нельзя разуметь какихъ-либо законовъ напримеръ, касательно преступленій противъ величества и т. под., которые уже давно существовали и обоими названными императорами были обращаемы также и противъ христіанъ. Здесь могуть быть подразумъваемы только эдикты собственно только о гоненіи христіанъ, какъ это совершенно ясно вытекаеть изъглавъ 4 и 6. Въ этихъ главахъ называются несправедливыми сами эти законы, а не примъненіе икъ, чего апологеть не сказаль бы о законахъ по оскорбленію величества; изъ выше приведеннаго мъста слъдуетъ, что до Транна закономъ было позволено преследовать христіанъ судебнымъ порядкомъ, и воть — этотъ-то законъ порицаеть христіанскій апологеть.

Впрочемъ, тотъ взглядъ, что уже апологеты признавали всеобщиость гоненія противъ христіанъ въ первомъ стольтім, принимаютъ и приверженцы противоположнаго воззрвнія, они только утверждаютъ, что апологеты въ этомъ случав ошибались. Одинъ изъ главныхъ представителей новъйшаго взгляда на этотъ предметь, F. Overbeck 3) сознается, что этотъ новъйшій взглядъ "имветъ противъ себя не только какую-либо отдвльную вътвь церковной традиціи, но главный стволь ея". Не разъ нами на-

<sup>)</sup> Studien zur Geschichte der alten Kirche. s. 95.

званый Görres, въ этомъ вопросъ, примыкаеть въ нему. "Густинъ, говорить онь (Real Encyklop. II. 887), Мелитонъ сардійскій, Тертулліанъ совершенно отрицають принципіальное различіе государственно-правоваго положенія до-траяновской и посмь траяновской церкви"... Въ дъйствительности притъсненія христіанъ при Неронъ и Ломиціанъ, продолжаеть тоть же ученый, "не нивли значенія систематическаго гоненія, но были частичны, мъстнаго и незавершеннаго характера, просто только -- результатъ какого-либо деспотического каприза обоихъ тираническихъ властелиновъ; напротивъ, легальная нетерпимость христіанства началась съ Траяна... Иначе (думають) апологеты: дъйствительныя отношенія они представляють въ совершенно обратномъ порядка. считая до-траяновское гоненіе систематическимъ, другими словами-придавая принципіальное значеніе притесненію какойнибудь части христіанства при Неронъ и Домиціанъ, и думая наобороть, что императоръ Траянъ или отмънилъ, или по врайней мірь, значительно смягчиль дотоль имвиніе законную силу декреты о преслъдованіи (христіанъ).

Противъ этого можно возразить, что обманъ апологетовъ въ дълъ, которое такъ близко затрогивало существенные интересы каждаго христіанина, просто невъроятенъ. Христіанскія церкви внъ Рима и Италіи должны были хорошо знать, имъли ди они мученивовъ уже до Траяна, или не имъли; подобнаго рода фанты. по своей важности, не стушевываются изъ общественной памяти и не затериваются безследно въ какія-нибудь сто леть. Точно также каждому христіанину должно быть хорошо изв'ястно, оть кого исходили тв законы, вследствіе которыхъ онъ страдаль; и во время гоненія христіане часто имъли достаточно поводовъ въ тому, чтобы вспоминать объ этомъ. Къ тому же самъ собой возникаеть вопросъ, сколько времени прошло оъ твхъ поръ вакъ рескриптъ Траяна сдъдадся государственнымъ закономъ? много ли протекло лътъ со времени этого рескрипта до времени апологетовъ? До времени Мелитона прошло по большей мюрю 60 лътъ, т.-е. въ его время должны были находиться еще въ живыхъ многія лица въ христіанскихъ семействахъ, которые сами переживали нъкогда времена до изданія рескрипта. Й однакоже, соглашаясь съ приведеннымъ взглядомъ новъйшаго времени, необходимо допустить, что уже за такое сравнительно короткое

время въ памяти христіанъ не осталось даже сліда того сильнаго ухудшенія ихъ положенія, какое они испытали отъ рескрипта Траяна! Притомъ, нужно припомнить, что Тертулліанъбыль во всякомъ случай хорошимъ правовідомъ, быть можеть—даже ученымъ юристомъ по профессіи, и быть можеть, онъодно и то же лицо съ тімъ, одноименнымъ ему юристомъ, какому обязаны своимъ происхожденіемъ ніжоторыя міста въ Пандектахъ. Мыслимо ли при этомъ, чтобы онъ столь грубымъ образомъ обманулся касательно того закона, который его касался ближе, чімъ всякій другой законъ?!

Для доказательства возможности ошибки въ разсматриваемомъ нами случав, нельзя ссылаться на ложный или, по крайней мврв, крайне загадочный эдикть Марка Аврелія, который Тертулліанъ въ названномъ мъсть (Apol. 5) считаетъ за подлинный; ибо этотъ мнимый эдикть въ глазахъ Тертулліана, во всякомъ случав, не имълъ уже никакого правоваго значенія, и составляль для него не больше какъ простое историческое воспоминание. Слъдовательно, и ошибка относительно такого письменнаго отрывка сама собой понятна. Но было бы совершенно необъяснимо, еслибы апологеть неправильно понималь законь, действіе котораго христіане должны были еще ежедневно испытывать на себъ. Возьмите для сравненія примъръ хотя бы изъ нашего. столь критически по всему относящагося времени. Относительно какого-нибудь устартляго постановленія изъ пятидесятыхъ годовъ теперь легко можетъ ошибиться даже парламентскій ораторъ, но нельзя допустить въ немъ такой ошибки тогда, когда рвчь идеть, напримъръ, о введении майскихъ законовъ въ Пруссіи. Во всякомъ случав, нельзя допустить у апологетовъ ошибки касательно разсматриваемаго вопроса, прежде чемъ не будеть она фактически довазана, т.-е. прежде чёмъ не будеть опровергнуто митие о всеобщности первыхъ гоненій на христіанъ; съ такого рода доказательствами мы еще будемъ имъть случай встрътиться, и тогда изслъдуемъ ихъ. Это изслъдованіе вивсть съ твиъ должно рашить, справедливо ли или несправедливо Тертулліанъ усматриваеть въ рескриптв Траяна смягченіе болве ранняго закона? Ибо свое доказательство того, что такой древивитій законъ не существоваль, а следовательно не могъ

быть и смягчаемъ, Овербекъ и Гёрресъ одинаково основывають на утвержденіи незначительности первыхъ гоненій.

Одно только сомивніе, затрудняющее несомивниую увівренность въ впологетахъ, намъ остается еще разращить. Каждому должно бросаться въ глаза то, что изъ всехъ императоровъ только Нерона и Домиціана Тертулліанъ и Мелитонъ клейнять прозвищемъ гонителей. Какъ же теперь следуеть объяснять себе такой обороть ръчи? Быть можеть здъсь необходимо согласиться съ Овербекомъ, который въ этомъ пониманіи и способъ выраженій апологетовъ желаеть усматривать воспроизведеніе ошибки Лактанція, который во время оть Ломиціана вплоть по Леція охарактеризоваль какь эпоху мира для христіанской церкви? Между прочимъ, при этомъ нужно обратить вниманіе на то, что апологеты только самих императоров освобождають оть обвиненія въ пресавдованіяхъ христіанъ, а отнюдь не отвергають существованія самихъ преследованій во царствованіе этихъ имнераторовъ. Напротивъ Мелитонъ напримъръ, говорить прямо противоположное. Ибо иначе что могуть означать императорскіе покровительственные рескрипты, на которые онъ ссылается? Только существование гонений и можеть объяснить намъ эту ссылку апологета. Точно также онъ вовсе не хочеть называть Марка Аврелія врагомъ христіанъ, и однако онъ говорить въ то же время, что въ его правленіе гонители христіанъ позволяли себв многое такое, чего прежде никогда не было слышно. Именно въ такомъ же смыслъ можно и должно понимать и Тертулліана. И онъ также знасть еще и другихъ гонителей, промъ императоровъ. Закончивъ свою рачь о Неронв и Домиціанъ, онъ дълаеть замвчаніе: "такіе люди всегда наши гонители". Государей онъ не могь имъть адъсь въ виду, потому что всв императоры, которыхъ можно было бы считать гонителями, и безъ того перечисляются и оправдываются. Къ тому же онъ зналъ, что эдиктъ Траяна имълъ силу также и при послъдующихъ императорахъ, и что "истина была возненавидена уже при своемъ вступленіи въ міръ" (Apol. 7). Для разсудительнаго читателя всъхъ подобныхъ мъсть такія и подобныя выраженія апологетовъ не покажутся чемъ-либо страннымъ и поразительнымъ. Онъ пойметь, что они должны были и имъли основание такъ выражаться. Въ самомъ двив, сколько бы враждебно ни были настроены государи втораго стольтія въ отношеніи къ христіанству и сколько бы ни поощряли они намъстниковъ къ преслъдованію христіанъ, все-таки оставался на лице тотъ фактъ, что они не издавали никакихъ общихъ эдиктовъ о гоненіи, все-таки далье оставался и тотъ фактъ, что ихъ рескрипты касательно христіанъ могли только улучшать ихъ положеніе. Если апологеты въ своихъ просительныхъ писаніяхъ и въ защитительныхъ ръчахъ польвовались такимъ положеніемъ вещей, то за это никакъ нельзя ихъ обвинять и нельзя ставить имъ это въ укоръ. Само собой понятно, что въ прошеніи невозможно жаловаться и никогда не жалуются на государя, къ которому оно обращено, напротивъ, всегда показывають къ нему полное довъріе и съ особенной силой выражають увъренность, что это довъріе можеть быть оправдано и не будеть обмануто.

Такимъ образомъ, оба названные апологеты съ несомивнностію завъряють насъ въ томъ, что первыя гоненія были направдены противъ самаю христівнства, како такою, и были вызваны всявдствіе императорских вдиктовъ. У Тертулліана мы можемъ найти ивкоторыя указанія даже касательно буквальныхъ выраженій, покрайней мірт, одного изъ этихъ эдиктовъ. Въ своей книгъ, написанной въ защиту христіанства (Apol. с. 4), онъ обращается следующими словами въ судьянъ или вернее-въ предсъдателямъ суда: "Сперва и долженъ предпринять войну съ вами, какъ установленными стражами законовъ, касательно законовъ. Какъ жестоко уже это ваше выражение: "людей, подобныхъ вамъ, не должно быть ". Что Тертулліанъ приводить здівсь буквальное выражение какого-то закона, это кажется въроятнымъ уже само по себъ, и это же еще болъе подтверждается также совершенно подобными мъстами у другихъ церковныхъ писателей. Такъ, Оригенъ въ одной изъ своихъ "гомилій" (9 на Іисуса Навина) выражается: "поръшили (правители вемли) въ своихъ законахъ, чтобы христіань не было ("decreverunt (reges terrae) legibus suis, ut nonsint Christiani"). То же самое высказываеть ясно и Сульпицій Северъ, въ одномъ мъсть своей хроники: а также послъ (т.-е. послъ перваго избіенія христіанъ Нерономъ въ Римв), въ силу изданныхъ законовъ, воспрещалась религія (т.-е. христіанская), и въ силу объявленныхъ предъ встин эдиктовъ непозволялось существовать христіанамъ" ("Post

etiam datis legibus religio vetabatur, palamque edictis propositis Christianos esse non licebat a-Chron. II. 29). Итакъ, никакого не можеть быть сомивнія въ томъ, что подразуміваемый въ приведенныхъ мъстахъ законъ, вообще и обязательно для всъхъ, воспрещаль христіанскую религію, даже безь всякаго указанія причинъ такого запрешенія. И на эту-то именно неопредъленность и такъ - сказать безпричинность закона нашъ апологетъ и указываеть, какъ на явленіе возмутительное. "Если тв законы подвергають наказанію (самое) имя христіанина, то они безразсудны. Если же они касаются преступленій, то почему они наказывають въ насъ эти преступленія просто только въ имени нашемъ" и т. д. По всему въроятію, происхожденіе этихъ законовъ нужно относить еще къ первому столътію нашей эры, потому что иногаз Тертулліанъ и Сульпицій Северъ (І с.) относять ихъ въ Нерону, и въ тому же пресловутое письмо Плинія къ Траяну, предполагаеть существованіе такого, вполнъ общеобязательнаго, закона. Эту последнюю мысль мы постараемся теперь развить и доказать обстоятельные.

Поводъ въ написанію упомянутаго письма намъ уже извъстенъ. Сильные успъхи, сдъланные за короткое время христіанствомъ въ Впеннін, многочисленныя жалобы противъ христіанъ поставили Плинія въ большое затрудненіе, и воть, для разръшенія своего сомнінія онъ обращается теперь къ императору. "При судебномъ разбирательствъ дълъ касательно христіанъ, такъ начинаетъ онъ свое письмо, я никогда не присутствовалъ лично, посему я и не знаю ни того, что у нихъ заслуживаеть наказанія, ни того, какимъ способомъ ихъ наказывають, ни того. на какін стороны ихъ діль слідуеть направлять разслівдованіе" 4). Уже это начало дальнъйшаго изложенія, служащее, своего рода оговоркой со стороны Плинія, достаточно показываеть, что эдикты противъ христіанъ существовали ко времени написанія письма. Въ самомъ деле, Плиній спращиваеть только о томъ, за что обыкновенно наказываютъ христіанъ, а что ихъ обыкновенно наказывають, это онъ предполагаеть какъ фактъ, не подлежащій для него сомнанію, и потому онъ и не спраши-



<sup>\*)</sup> Подлинныя слова письма: Cognilionibus de Christianis interfui nunquam, ideo nescio, quidaut quateuns puniri soleat aut quaeri.

ваетъ, нужно ли ихъ вообще наказывать, или не нужно. Но кромъ втого указанія, дальнъйшее изложеніе недоумъній Плинія и его собственный образъ дъйствій въ отношеніи къ обжалованнымъ христіанамъ даетъ намъ довольно опредъленное извъстіе касательно внутренняго характера эдикта. Изъ этого изложенія мы увидимъ, что въ концъ разсматриваемаго нами посланія императорскій легатъ втораго стольтія характеризуетъ этотъ вдиктъ вполнъ согласно съ Тертулліаномъ, и такимъ образомъ приводитъ къ тому несомнънному заключенію, что дъйствительно, ко времени Тертулліана законъ перваго въка, конечно нъсколько видоизмъненный рескриптомъ Траяна, еще служилъ основаніемъ для производства суда надъ христіанами.

"Точно такъ же сильно колеблюсь я, продолжаеть тотъ же Плиній, въ ръшеніи вопроса, слъдуеть ли вести дъло различно съ различными классами возраста, или и самая нъжная юность не должна имъть никакого предпочтенія предъ зрълымъ возрастомъ; оказывать ли прощеніе тъмъ, которые выразять расканніе. или для всякаго, кто разъ былъ христіаниномъ, отреченіе отъ христіанства уже должно быть безполезно, собственно виновность заключается ли въ одномъ только имени (т.-е. христіанина), хотя бы онъ и не былъ запятнанъ преступленіями, или она заключается въ преступныхъ дъйствіяхъ, неразрывныхъ съ названіемъ".

Изъ этого отрывка ясно, что лица, обжалованныя въ принадлежности въ христіанству, были привлекаемы въ суду, и именно за свою принадлежность въ христіанству. Въ самомъ дълъ, еслибы жалоба касалась какого-нибудь опредъленнаго преступленія, напримъръ—участія въ запрещенныхъ обществахъ, или въ преступленіяхъ противъ величества, или въ отверженіи государственныхъ боговъ и т. под., тогда конечно, для Плинія не было бы нивакого основанія еще колебаться и сомивваться касательно того, что нужно придпринять противъ такихъ преступниковъ; тогда онъ не долженъ былъ бы спрашивать, что собственно подлежить наказанію: имя ли христіанинъ, или тъ преступныя дъянія, которыя поставляются въ вину этому названію. Тогда ему точно также нечего было бы долго разсуждать и о томъ, слъдуеть ли оказывать помилованіе виновнымъ, въ случав ихъ раскаянія. Всё указанные вопросы и колебанія Плинія имъютъ

смыслъ лишь при томъ условіи, если преступленіемъ, противъ котораго направлено была жалоба, признавалось именно самое христіанство, т.-е. исповъданіе этой религіи. Но существованіе обвиненій въ принадлежности къ христіанству само собой предполагаетъ уже существованіе закона противъ христіанства.

Къ такому же заключенію съ необходимостію приводить насъ и обращение Плинія съ обвиняемыми христіанами, его, такъ сказать, судебное изследование обвинения. Онъ не долго разследываеть отдъльныя преступленія обвиняемаго. Приведеннаго къ нему обвиняемаго онъ просто-на-просто спрашиваеть только. христіанинъ ли онъ, или нътъ: если онъ самъ признаеть себя таковымъ, то онъ Плиній, повторяеть разъ и два свой вопросъ, полъ угрозой смертной казни, и если обвиняемый по прежнему признаеть себя христіаниномъ, то его ведуть на казнь 5). Теперь спращивается: какъ могь Плиній грозить смертію за исповъльявание христіанства, какъ могь онъ даже напазывать смертію исповънниковъ этой религіи, какъ осмълился бы онъ доклалывать о такомъ образъ дъйствій, какъ неподлежащемъ сомнънію и пререканію, Траяну, этому строгому и точному блюстителю и исполнителю государственныхъ законовъ, какъ посмълъ бы онъ сдваать это, еслибы законъ дъйствительно не воспрещаль исповъданія христіанства?

Существованіе эдикта о преслідованіи христіань раньше царствованія Траяна, эдикта, по отношенію къ которому рескрипть этого императора быль только точнійшимь разъясненіемь, мы должны допустить еще и по той причинь, что никакой промежутокъ времени посль Траяна не представляеть возможности для возведенія этого рескрипта на степень государственнаго завона. А что Траянь самь не возводиль этого рескрипта до значенія закона, это признаеть и такой противникъ нашего взгляда, какъ Герресь. Такъ онъ самъ говорить, что выраженіе Тертулліана (въ Ароі. 5) показываеть, "что Траянь никогда не издаваль всеобщаго эдикта о преслідованіи" (Real-Encykl. I, 225, соі. 2). Но, въдь совершенно такимъ же образомъ, какъ о Траянь, выражается Тертулліанъ и объ Адріань, Антонинь Пів,



<sup>)</sup> Подменыя слова Плинія: «Interrogavi ipsos an essent Christiani, confitentes iterum ac tertio interrogavi supplicium minatus, perseverantes duci jussi».

Маркъ Аврелів. "Итакъ, вотъ каковы тв законы, которые... приводять въ дъйствіе одни только безиравственные люди, говорить апологеть; которые отчасти призналь тщетными Траянъ, запретивъ разыскивать христіанъ; которыхъ не издаваль ни Адріанъ,... ни Веспасіанъ, .. ни Пій, ни Веръ"). Если же, такимъ образомъ, ни одинъ изъ названныхъ государей не издаваль всеобщихъ эдиктовъ о преслъдованіи христіанъ, то ръшительно невозможно понять, кто же тогда рескриптъ Траяна могъ возвысить до степени общегосударственнаго закона?

Касательно гоненій христіанъ въ первомъ стольтіи мы находимъ извъстія еще въ двухъ внигахъ Св. Писанія: въ посланіи святаго апостода Петра и въ Апокадинсисъ Іоанна. Въ своемъ первомъ посланіи апостоль Петръ преподаеть нівоторыя наставленія христіанскимъ обществамъ въ Малой Азін, гдв къ тому времени или уже разразилось гоненіе противъ христіанъ. или по крайней мъръ, несомнънно должно было вскоръ разразиться. Это гоненіе, на которое ясно указывается въ 1 посл. Петра (4 гл. 17 ст.), было всеобщимъ и обнимало весь тогдашній христіанскій міръ, какъ видно изъ того же посланія, гл. 5 ст. 9. Можно далве заключать, что оно доходило даже до пролитія христіанской врови, потому что апостоль увъщеваеть христіанъ, чтобы "не пострадаль кто изъ нихъ, какъ убійна, или воръ, или злодъй, или какъ посягающій на чужое", но "какъ христіанинъ ч, изъ чего следуеть, что христіане имели и претерпъть тоже, что претерпъвають убійцы, или воры (4, 17). Наконецъ, кажется гоненіе это не было какимъ-либо частнымъ и моментальнымъ взрывомъ ярости языческой черни, но было учинено и руководимо правительствами. Ибо апостолъ выше увъщеваетъ христіанъ, чтобы они всегда были готовы дать отчетъ о своей въръ (гл. 3 ст. 15); но разъяренная народная толиа обывновенно не требуеть никакого отчета оть людей, возбудившихъ противъ себя ея ярость, и предъ нею невозможно давать какой бы то ни было отчеть, хотя бы и хотвлось дать оный. На



<sup>6)</sup> Quales ergo leges istae, quas... soli exequuntur impii, quas Trajanus ex parte frustratus est vetando inquiri Christianos, quos nullus Adrianus,... nullus Vespasianu nullus Pins, nullus Verus impressit (Apol. 5). Марка Аврелія апологеть въсколько вазваль protector—покровителемь—христіань.

это же указываеть повидимому и увъщание апостола: только бы не пострадаль ито изъ васъ, какъ убійца, или воръ и проч., но какъ христіанинъ. Наказаніе воровъ и убійнь есть пело правительства: следовательно и въ данномъ случав. т.-е. въ деле наказанія христіанъ за ихъ въру, мы также, естественные всего. должны предположить необходимость правительственнаго вмешательства. Если же, наконець это преследование христіанъ продолжалось, или по крайней мъръ имъло продолжиться на столько долго, что извъстіе объ немъ успъло дойти до Рима, глъ былъ тогда апостоль, и возвратиться опять въ Малую Азію, то просто невозможно допустить, чтобы оно было не больше какъ вспышкой народной ярости, обыкновенно быстро воспламеняющейся и столь же быстро потухающей. Итакъ, въ этомъ посланій мы имфемъ новое драгоцівное свидітельство въ пользу белье древняго пониманія первыхъ гоненій противъ христіянъ, т.-е. въ пользу ихъ всеобщности и законодательнаго характера. По врайней мере весьма трудно понять, какимъ образомъ возможно отнимать у первыхъ гоненій характеръ гоненій собственно противь христіанства, не относя, заодно съ отринательной критикой, происхожденія перваго посланія апостола Петра ко второму христіанскому въку.

Къ подобнымъ же умозавлючениямъ вынуждаеть и Аповалипсисъ св. Іоанна Богослова. И здёсь, въ этой св. книге, также идеть рачь о гоненіи и мученичества ради имени Христова. Самъ апостолъ пишеть свое откровение съ острова Патмоса, куда онъ быль сослань "за слово Божіе и за свидътельство Інсуса Христа". Онъ говорить о душахъ техъ, которые были убиты за слово Божіе и за свидетельство, которое ови имели (гл. 6, ст. 9), о душахъ тъхъ, которые были обезглавлены за слово Божіе и за свидътельство Інсуса Христа (гл. 20, ст. 4). Посланія къ семи церквамъ Малой Азін (1, 11) постоянно говорять о страданіяхъ, которыя уже постигли христіанскія общества въ Малой Азін, ради имени Христа, (2, 3), или вскоръ имъли постигнуть (2, 10), и рядомъ съ увъщаніемъ къ сохранію вітры въ совершенной чистоть все снова и снова возвращается апостоль въ увъщанію остаться неповолебимому во всёхъ страданіяхъ, постоянно указываеть на ту великую награду, которая достанется претерпъвшему гоненія и вышедшему побъдителемъ. Передано здъсь намъ даже имя одного мученика, именно имя Антипы изъ Пергама. "Знаю твои дъла, пишетъ апостолъ къ ангелу Пергамской церкви, и что ты живешь тамъ, гдъ престолъ сатаны, и что содержишь имя Мое, и не отрекся отъ въры Моей, даже въ тъ дни, въ которые у васъ, гдъ живетъ сатана, умерщвленъ върный свидътель Мой, Антипа" (гл. 2, ст. 13). Правда, нъкоторые новъйшіе критики исторіи первоначальнаго христіанства даже и это доказательство въ пользу всеобщности гоненій христіанъ въ первомъ въкъ умъютъ обойти, для чего факть мученичества Антипы они просто-на-просто зачеркиваютъ въ Апокалипсисъ; но можно ли такой методъ изслъдованія признать научно-состоятельнымъ, это уже предоставляемъ ръшить каждому мыслящему читателю.

Изъ этихъ свидьтельствъ Свящ. Писанія уже можно съ достаточною ясностію усмотріть, что можно и должно удержать изъ другаго доказательства, которое будучи принято полностію, должно само собой исключить всякую возможность преследованія въ первомъ стольтіи собственно аристіанъ. Христіанство, говорять намъ, вплоть до царствованія Траяна считалось не больше, какъ сектой іудейской. Іудейство же, какъ извъстно, признавалось за дозволенную закономъ религію: следовательно и христівне, въ которыхъ тогда видели лишь одну изъ іудейсвихъ севтъ, находились подъ защитой государственныхъ законовъ и совершенно были застрахованы противъ всякаго преслъдованія. Даже противъ возможныхъ вспышекъ народной ярости. увъряють защитники отрицательнаго взгляда, всв последователи такъ называемой religio licita, (каковою была религія іудейская, а следовательно и христіанство) могло найти убежище и защиту подъ рукой правительства, а о какихъ-либо гоненіяхъ со стороны самихъ наместниковъ не можеть быть и рвчи. Однако мы заметимъ, что такія умозаключенія заходять ужъ слишкомъ далеко. Безъ сомивнія, первоначально язычники ничего другаго не могли видеть въ христіанстве, какъ только особый видъ іудейства. Само христіанство признавало себя завершеніемъ и исполненіемъ іудейства; его апостолы и пропов'ядники всегда прежде всего появлялись въ синагогахъ и для докавательства истинности своего ученія ссылались на священныя вниги евреевъ. Но, въдь были же и такіе люди, которые сильно

протестовали противъ ученія о какомъ бы то ни было сполствъ между христіанствомъ и іудействомъ и предъ судомъ постоянно старались выставить христіанство въ виде и въ смысле новой и недозволенной религи. Таковы были особенно сами ічлен. а иногла и язычники. "Сін люди, жаловались на христіанъ язычники, проповъдують обычан, которыхъ намъ римлянамъ не слъдуеть ни принимать, ни исполнять " (Дъян. апост. 16, 21). Въ виду такихъ жалобъ уже самимъ правителямъ провинцій оставалось рашать, принадлежали ли христіане въ ічлейству, или составляли особую религію. Иногда подобное ръшеніе, правлаоказывалось благопріятнымъ для христіанъ, но часто оно было и неблагопріятно. Такъ, напримъръ въ Оессалоникахъ, на глазахъ римскаго управителя, въ теченіе прияхъ масяпевъ, христіане жестоко были преследуемы, какъ это можно усматривать изъ нъкоторыхъ мъстъ посл. къ оессалонивійцамъ (1 посл. гл. 2, ст. 14; 2 посл. гл. 1, ст. 4) 7).

Что же касается последующаго времени, то предполагаемое сродство христіанства съ іудействомъ еще менъе могло застраховывать за христіанами покровительство и защиту со стороны римскаго правительства, когда самъ императоръ подалъ примъръ гоненія христіанъ и когда враги христіанъ могли кричать предъ намъстниками; если ты ихъ освободишь, ты не другь кесарю. Многими христіане признавались за іудейскую секту и гораздопоздиве перваго стольтія, когда преследованія давно уже возгорълись. Еще Адріанъ, послъ іудейской войны, почелъ необходимымъ осквернить не только мъсто храма іудейскаго, но также и Виолеемъ и Голгону (Sulp. Sever. Histor. s. II. 30). И Тертулліанъ обращаеть вниманіе своихъ современниковъ на то, что Веспасіанъ, хотя побъдитель іудеевъ, однако щадилъ христіанъ (Apol. 5). И еще ко времени этого апологета оказывадось нужнымъ отклонять отъ христіанъ тоть упрекъ, будто они пользуются ветхозавътными пророчествами лишь только для того, чтобы казаться іудеями и такимъ способомъ посредствомъ пронырства и хитрости добывать себъ законную терпимость (Apol. 21).

(Продолжение будетг.)

Digitized by Google

Z.

<sup>7)</sup> Cp. Cornely, Introductio in S. Script. III § 122.

## **АПОЛОГЕТИЧЕСКІЯ ИЗСЛЪДОВАНІЯ\*.**

О данныхъ палеонтологіи и біологіи, требующихъ признанія временнаго начала органической жизни на землъ.

Результаты палеонтологических изследованій указывають на временное начало высших организмовь. — Митніс Кцольбе и его опроверженіе. — Лаврентійскіе пласты. — Есогоп canadense. — Логическая несообразность, заключающаяся въ предположеніи о втином существованіи органическаго міра. — Необъяснимость происхожденія органической жизни на земліт съ естественно-научной точки эртнія. — Гипотеза самопроизвольнаго зарожденія. — Гипотеза Дарвина. — Въ какомъ смысліт допустимо ученіе о прогрессь органической жизни на земліт? — Естествознательныя попытки по настоящему состоянію природы судить о ея прошлой исторіи. — Свидітельство ученых въ пользу заключенія о временномъ началіт земли и ея обитателей. — Обшій выволь из воего изслідованія.

Если признать достовърнымъ или, по крайней мъръ, въ высшей степени въроятнымъ, что земной шаръ имъетъ свою исторію развитія съ временнымъ началомъ, то необходимо тоже самое признать достовърнымъ или въ высшей степени въроятнымъ и въ отношеніи органической жизни на землъ. Но нопросъ о временномъ возникновеніи органической жизни можетъ . быть предметомъ и особаго изслъдованія. Важность его требуетъ, чтобы мы ближе разсмотръли его съ различныхъ точекъ зрънія. Прежде всего мы обратимъ вниманіе на то, что представляють въ этомъ отношеніи палеонтологическія изслъдованія.

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» август. вп. текущаго года.

Говоря объ осадочныхъ формаціяхъ, мы упоминали и о содержащихся въ нихъ органическихъ остаткахъ 152). Въ отношеніи этихъ остатковъ замічена ніжоторая законосообразность, касающаяся именно слідующихъ обстоятельствъ. Чімъ глубже расположены формаціи, тімъ меніе находится въ нихъ остатковъ высшихъ организмовъ какъ животнаго, такъ и растительнаго царства, и тімъ боліе отступаютъ находимыя въ нихъ органическія формы отъ существующихъ теперь. Къ этому присоединяется еще то обстоятельство, что съ возрастаніемъ глубины боліе и боліе исчезають сліды климатическаго различія поясовъ, такъ какъ въ странахъ, расположенныхъ близко къ полюсамъ, находять ископаемые организмы, которые указывають на то, что въ этихъ странахъ прежде быль тропическій климать.

Такимъ образомъ, направление снизу вверхъ въ нъдрахъ земли представляется постепенное приближение органическихъ формъ къ существующимъ теперь и вмёстё съ тёмъ прогрессъ отъ низшихъ къ высшимъ, такъ какъ растительный и животный міръ теперешняго времени оказывается достигшимъ наиболье высокой степени организаціи сравнительно съ прежними періодами. Въ самыхъ низшихъ осадочныхъ пластахъ встрвчаются только безсвиенодольныя клетчатыя растенія (водоросли, грибы, коросты или лишаи, мхи). Двустменодольныя растенія, способныя въ цвътенію, находятся лишь начиная съ мъловой формаціи и достигають въ третичныхъ формаціяхъ своего полнаго развитія. Но сначала встръчаются только голосъменодольныя (гимноспермныя) или несростнолепестныя (хвойныя и цикадныя). Сростнодепестныя, стоящія на самой высшей ступени растительнаго міра, появляются дишь поздиве въ своемъ полномъ развитіи. Равнымъ образомъ и животное царство обнаруживаетъ переходъ отъ проствишихъ по строенію формъ въ болве сложнымъ и выше организованнымъ формамъ, такъ что, напр. позвоночныя животныя савдують один за другими въ такомъ порядкв: рыбы, пресмыкающіеся, птицы и наконецъ, млекопитающія. Конечно, четыре большіе главные откълы животнаго царства. именно: лучистыя, мягкотвлыя, суставчатыя и позвоночныя животныя, находятся уже въ такъ-называемыхъ переходныхъ гор-



<sup>152) «</sup>Прав. Обозр.», августъ 1888 г., стр. 575.

ныхъ породахъ. Но позвоночныя здесь являются также изъ самаго низшаго класса, именно рыбы, которыя вромъ того предэтавляють туть своеобразныя формы, свидътельствующія еще о низшей степени организаціи. Максимумъ глубины, на которой были находимы очень редкіе остатки пресмыкающихся, отмечается девонскими отложеніями. Въ совершенной формъ они являются также въ тріасовый и юровый періоды. Остатки млекопитающихся встречаются въ большемъ количестве также до древнъйшихъ третичныхъ формацій. Отсюда съ возрастаніемъ глубины они попадаются все ръже и ръже вплоть до верхнихъ пластовъ тріасовой и юровой формаціи, которые еще солержать въ себъ нъкоторые виды, стоящіе на самой низкой ступени организаціи (напр. сумчатыя). Согласно съ этими фактами О. Неег обозначаеть первичный періодь, какъ время безцветовыхъ растеній и рыбъ, вторичный-какъ время голостменодольныхъ и пресмыкающихся, третичный наконецъ-какъ время двустменолодьныхъ и млекопитающихъ.

Указанная последовательность организмовъ вообще считается вернымъ результатомъ палеонтологическихъ изследованій. Но ея нельзя такъ понимать, будто въ прогрессивномъ ряду одинъчленъ следоваль за другимъ. Высшія растенія отнюдь не примыкають къ самымъ низшимъ животнымъ; напротивъ, простейшія формы животныхъ встречаются такъ близко къ простейшимъформамъ растеній, что едва ли можно провести между ними точную пограничную линію. Оба царства природы встречаются вмёсте въ простейшихъ своихъ формахъ и отсюда развиваются по различнымъ направленіямъ. При этомъ восходящую последовательность можно заметить только внутри области некоторыхъ главныхъ отделовъ животнаго и растительнаго царствъ, хотя всё организмы теперешняго и первобытнаго времени нельзя привести въ одинъ непрерывающійся рядъ.

Если указанный результать палеонтологических изследованій вполне достоверень, то изъ него несомненно следуеть, что высшія органическія формы теперешняго времени существують не отъ вечности, но возникли во времени; поэтому и временное начало органической жизни вообще нужно считать весьма вероятнымъ. Противъ этого заключенія, конечно, указывали на сравнительно столь незначительную глубину, до которой до-

сель проникли въ земную кору, равно какъ и на огромныя территорів, еще совершенно не изсланованныя въ ботаническомъ и воологическомъ отношеніяхъ. Несомивнио лишь то, что въ болъе глубокихъ осадочныхъ пластахъ, которые изслъдованы досель, ныть многихь теперешнихь организмовь; но отсюда еще нельзя заключать, что ихъ вообще тамъ нъть. Поэтому. Czolbe считаетъ возможнымъ предположить существование встать теперешнихъ органическихъ формъ въ еще неизследованныхъ частяхъ земной коры. Но противъ этого нужно возразить, что палеонтологическія изследованія до сихъ поръ еще повсюду, где они могли быть предприняты въ болве общирныхъ размврахъ. приводили въ указанному результату. По новъйшимъ открытіямъ. конечно, существование человъка, кажется, простирается нальше въ прошедшемъ, чтиъ какъ прежде думали. Но этими открытіями заключение касательно означенной последовательности организмовъ нисколько не было опровергнуто: напротивъ, въ новъйшее время найдено еще начто такое, что во всякомъ случав свильтельствуеть въ пользу его. Прежде обыкновенно считали силурійскую формацію древивишими осадочными отложеніями, которыя уже содержать въ себъ много остатковъ растеній и животныхъ, между последними и позвоночныхъ, но только самаго низшаго класса, именно рыбъ. Древнъе втихъ силурійскихъ пластовъ камбрійскіе, въ которыхъ нашля различныя морскія раковины и черепахотныхъ, но ни одной рыбы. Древивишими пластами съ органическими остатками считаются даврентійскіе 153). Они содержать въ себъ остатки губокъ, следовательно существъ, которыя стоять на очень низкой ступени организаціи. Эти пласты, которые отчасти суть уже вристаллическіе, были открыты Loдап'омъ въ Канадъ и должны лежать на 18000 футовъ ниже самыхъ нижнихъ силурійскихъ осадковъ названной страны. Различаютъ верхне-лаврентійскіе пласты, толщиной въ 1000 футовъ съ извъстковыми залежами, и нижне-лаврентійскіе слои, толіциною около 20000 футовъ, состоящіе изъ гнейса, яварца, конгломерита и зернистаго известняка. Губки находятся въ кристаллическихъ известковыхъ залежахъ и получили название Еоzoon Canadense. Конечно, животная природа этого Eozoon Ca-

<sup>· 161)</sup> Названные такъ по ръкъ св. Лаврентія, вблизи которой они находятся.

паdense очень сомнительна, такъ что многими оно принимается за неорганическое образованіе. Дъйствительно ли тъ пласты содержать въ себъ остатки губокъ, или они свободны отъ всякихъ органическихъ остатковъ, тотъ и другой случай свидътельствують противъ предположенія о въчномъ существованіи органической жизни на землъ.

Еслибы высшія органическія формы действительно существовади отъ въчности, то остатки ихъ должны были бы встръчаться въ болье глубовихъ осадочныхъ пластахъ. Что таковыхъ не найдено, это должно быть, при предположеніи въчности органической жизни, по меньшей мере крайне страннымъ. Такъ, уже Бернгардомъ Коттой, безъ всяваго отношенія въ утверждаемой въчности органической жизни, было замъчено, что постепенное, соотвътствующее древности отложеній, уменьшеніе числя и затемъ совершенное исчезновение более высоко развитыхъ организмовъ, безспорно, не можетъ быть приписываемо простой случайности, что "было бы очень страннымъ, еслибы кто-нибудь вахотвль утверждать, что въ болве древнихъ пластахъ такіе организмы только случайно еще не были найдены, потому что и эти пласты часто необыкновенно богаты остатками формъ низшей организаціи, и ніть никакого основанія, почему остатки высшихъ формъ не могли бы также хорощо сохраниться въ нихъ, какъ и остатки низшихъ формъ, и какъ въ позднайшихъ отложеніяхъ, которыя по мъстамъ очень много содержатъ ихъ, хотя они вообще вовсе не богаче другихъ отложеній окаменъдостями <sup>154</sup>).

Независимо отъ всего этого можно спросить, какъ понимать разсматриваемую въчность органической жизни. Безъ сомнънія, нельзя эту въчность относить къ рожденію или распложенію индивидуумовъ. Конечно, теперь живущіе индивидуумы произошли, какъ мы знаемъ, отъ прежнихъ подобныхъ имъ, эти въ свою очередь отъ прежнихъ и т. д. Но нельзя было бы согласиться съ этимъ, еслибы кто-нибудь сказалъ: и такъ далъе до безконечности. Тогда мы опять имъли бы нелъпый regressus in infinitum, слъдовательно рядъ, который не имъетъ дъйствительнаго начала и состоитъ только изъ однихъ обусловленныхъ членовъ.



<sup>154)</sup> Цит. y Cornelius'a, Ueber die Entstehung der Welt. s. 135-136.

Каждый членъ ряда обусловленъ предшествующимъ, но нивогда не можетъ достигнуть существованія, такъ какъ рядъ именно безъ начала, другими словами—число предшествующихъ обусловливающихъ членовъ—безконечно велико. Эта нельпость относится ко всякаго рода распложенію, какъ самыхъ низшихъ, такъ и самыхъ высшихъ организмовъ, и даже къ возникновенію проствішихъ органическихъ кльточекъ изъ существующихъ уже кльточекъ, если такой процессъ долженъ идти назадъ въ безконечность 155).

Какъ появилась органическая жизнь на земль, это необъяснямо при настоящемъ состояніи біологической науки. Гипотеза самопроизвольнаго зарожденія (generatio aequivoca seu spontaпеа) овазалась несостоятельною. Опыты Спаланцани, Эренберга. Шванна, Шультца, Унгера, Пастера и др. привели въ заключенію, что самозарожденіе даже въ отношенія самыхъ низшихъ. инкроскопическихъ организмовъ очень невъроятно. Если даже признать, что такого рода организмы могуть возникать безъ органическихъ зародышей, и въ такомъ случав generatio spontanea въ собственномъ смыслъ еще отнюдь не было бы локазано, пока развитіе этихъ организмовъ связано съ уже существующими органическими веществами. Вирховъ называеть упомянутую гипотезу фантастическою, а Либихъ считаетъ ее слъдствіемъ недостаточнаго изследованія природы 136). Такой же взглядъ высказали на нее Бурмейстеръ, Миллеръ, Кювье, Вагнеръ, Квенштедтъ, Шлейденъ, Рейшъ, Реушъ и др. Даже Дарвинъ первоначальное возникновение органической жизни на землъ признаетъ необъяснимымъ съ естественно-научной точки эрвнія и приходить по этому вопросу къ допущенію идеи творенія. Изъ немногихъ созданныхъ формъ простайшаго характера развился, по его взгляду, чрезъ многочисленныя промежуточныя ступени, въ теченіе неизміримо долгаго временя, весь органическій міръ, какъ онъ теперь существуєть. Эта гипотеза была бы, конечно, самымъ лучшимъ доказательствомъ прогрессивнаго развитія въ природъ, еслибы она была состоятельна. Но постепенное измънение или превращение видовъ органической

<sup>155)</sup> Ibid. s. 132-136.

<sup>116)</sup> Chemische Briefe, s. 20.

жизни далеко не можеть быть доказано въ томъ универсальномъ смысле, въ какомъ принимають его самъ Дарвинъ и его многочисленные последователи. Въ самыхъ древнихъ слояхъ земли, гав встрвувются первые следы животной жизни, найдено уже не менъе пяти главныхъ, совершенно отличныхъ одинъ отъ другаго, влассовъ животныхъ съ опредвленными ихъ видовыми разницами. Въ отдаленнъйшіе отъ насъ періоды времени сущеществовали, какъ говорить Буккландъ, тв же самые виды животныхъ, какіе существують и въ настоящее время, и притомъ съ теми же отличительными особенностями организаціи, какими характеризуются они теперь. Растенія и животныя нашего времени-тъ же самыя, какими знадъ и описадъ ихъ еще Аристотель. "Пчела, говоритъ Виземанъ, нисколько не перемвнилась со времени Аристотеля. Она все такъ же трудолюбива и все съ такимъ же искусствомъ приготоваяетъ медъ. Тоже нужно сказать и о муравьт; и онъ также нисколько не изминися съ твхъ поръ, какъ Соломонъ указываеть на его трудодюбіе, какъ на образецъ для подражанія. И нъть ни мальйшаго сомнънія въ томъ, что со времени описанія ихъ философомъ и Премудрымъ у нихъ не прибавилось ни одного новаго органа, ни какого бы то ни было новаго знанія. Египеть, по справедливому замъчанію ученой коммиссіи французскихъ естествоиспытателей, накъ въ своихъ изваяніяхъ, такъ особенно въ муміяхъ своихъ животныхъ, оставилъ намъ послъ себя цълый музей естественной исторіи, въ которомъ мы находимъ неопровержимыя доказательства того, что ни одна порода животныхъ нисколько не измънилась въ сравнени съ темъ, чемъ она была еще за три тысячи леть до нашего времени 4 157). Катрфажъ, на основани палеонтологическихъ изследованій, также представляеть много доказательствъ въ пользу последняго вывода.

Исторія органической жизни на землѣ неизгладимыми чертами начертана на различныхъ пластахъ или слояхъ земной коры, которую въ этомъ отношеніи можно сравнить съ книгой. Чѣмъ болѣе мы разбираемъ буквъ, начертанныхъ на исполинскихъ



<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Wiseman. Zusammenhang der Ergebnisse wissenschaftlicher Forschung mit der geoffenbarten Religion.

страницахъ этой вниги. Тамъ бодве иснымъ для насъ становится слово: прогрессь 158). Но въ собственномъ смысле прогрессъ начадся на земль лишь съ появленіемъ на ней человъка. Человъвъ. этотъ "малый міръ" (микрокосмъ), какъ во многомъ другомъ. такъ и въ отношении развития служить отображениемъ палаго космоса. Развитие какъ человъческаго рода, такъ и всей природы совершается не только въ количественномъ, но и въ вачественномъ отношеніи, т.-е. предметовъ природы не только становится больше по числу, но они обнаруживають промъ того необыкновенное разнообразіе свойствъ. Съ каждымъ новымъ инамвидуумомъ жизнь дифференцируется все болве и болве, потому что нътъ ни одного индивидуума, который быль бы совершеннымъ дубликатомъ другаго. Индивидуальная жизнь всегда является только въ одномъ экземпляръ. Впрочемъ при всемъ разнообразін формъ органической жизни каждый особый видъ организмовъ всегда сохраняетъ въ неизменномъ виде свою видовую разницу, или, какъ говорять, удерживаеть свою пластическую идею, свой морфологическій принципъ. Общій типъ, основная форма каждаго вида органическихъ существъ не подлежить закону дифференцированія. Одинъ видъ существъ не можетъ превратиться въ другой или развиться до степени другаго. Растеніе, напримъръ, не можеть сдваяться животнымъ, какимъ бы превращеніямъ оно ни подвергадось въ своемъ развитіи; животное не можеть саблаться человъкомъ или развиться до степени человъческой организаціи.

На основаніи изслідованій относительно настоящаго состоянія природы естествознаніе пытается судить о прошедшей ея исторіи и даже, въ извістной мірів, о будущемь ходів ея явленій. Для насть здібсь важно въ особенности первое, т.-е. возможность по настоящему заключать о прошедшемъ. Эта возможность простирается до нівкоторой степени между прочимъ и на вопрось о продолжительности существованія природы. По настоящему состоянію природы ученые пытаются приблизительно судить о томъ, много ли времени прошло отъ начала ея существованія до нашихъ дней. Такъ, астрономы на основаніи наблюденій ка-



<sup>154)</sup> Ф. Люка. Выводы естествознанія по отношенію къ основнымъ началамъ религіи. Спб., 1870 г., стр. 4.

сательно формы планеть, ихъ состава, плотности и проч., стараются приблизительно опредвлить время, протекшее отъ образованія нашей солнечной системы. Въ особенности въ этомъ отношеній важень тоть факть. что нікоторыя планеты не ус. пъди еще выйти изъ разжиженнаго состоянія. Геологи на основаніи изследованій пластовъ земли пытаются определить время. протекшее отъ той эпохи, когда въ такомъ же состояніи находилась и наша планета. Филологи, путемъ анализа различныхъ языковъ, приходять къ догадкамъ о томъ, сколько времени сушествують эти языки, а по этому времени строять заключенія и о возрастъ всего человъчества, говорищаго разными языками. Историки занимаются вопросомъ о продолжительности времени. какое необходимо было, чтобы человъческая культура отъ первых ея зачатковъ въ каменномъ и бронзовомъ періодахъ могла развиться до настоящаго своего состоянія. Всв эти науки, если теперь не могуть еще вполнъ, то съ теченіемъ времени безъ сомнънія въ состояніи будуть представить достаточно данныхъ для подтвержденія той истины, что міръ, говоря относительно, существуеть недавно, вовсякомъ случав - не отъ ввиности. Здёсь мы приведемъ только некоторыя мнёнія ученыхъ относительно молодости нашей планеты и ея обитателей. "Мы полагаемъ вместе съ Делюкомъ", говоритъ Соссюръ-"что настоящее состояніе земнаго шара не такъ древне, какъ воображають некоторые философы 15 »). Туже мысль высказывають Даланье 160), Кювье 161), Бурмейстеръ 162), Квенштедтъ 162) и др. 164). Лаже древніе атенсты признавали, что міръ не можеть быть безначальнымъ. Въ этомъ отношении особенно замвчательны слова Лукреція. "Если небо и земля"-говорить этоть матеріалистическій поэть--- "не имъли для себя начала, а отъ въчности существовали такъ же, какъ существують теперь, то почему же не дошло до насъ ни пъсенъ, ни кавихъ бы то ни было извъ-

<sup>169)</sup> Voyage dans les Alpes, § 625.

<sup>160)</sup> Journal de physique I, p. 42. Paris. 1792.

<sup>161)</sup> Discours sur les revolutions du globe, p. 352.

<sup>162)</sup> Geschichte der Schopfung. s. 270 und folg.

<sup>163)</sup> Epochen der Natur. s. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>) Геттингеръ. Апологія христіанства. Пер. Чельцова. Часть І, отд. 1. Спб. 1873. Стр. 80.

стій изъ времень давно минувшихъ, полобно тому, какъ после воспъты были Опванскія войны и разрушеніе Трои? Неужели полвиги героевъ прежняго времени такъ и пропали для насъ безследно? Поэтому-то я и держусь того мнении, что возрасть земли еще не слишкомъ великъ и что не слишкомъ давно міръ получиль свое начало. Воть почему такъ недавне происхождение наукъ и искусствъ; воть почему только теперь многое нолучило свое развитіе « 165). Новъйшее естествознаніе, въ диць дучшихъ своихъ представителей, ясно полтвержнаеть справелливость этого мивнія древняго поэта-мыслителя. Воть какъ, наприміръ, говорить о мододости земли и ен обитателей знаменитый химикъ Либихъ: "многіе философы утверждали, что жизнь существовала отъ въчности и не имъда для себя никакого начада: но точное изследованіе природы доказало, что земля некогда имела такую въ себъ температуру, при которой невозможна никакан органическая жизнь, такъ какъ уже при 780 тепла кровь свертывается и запекается. Естествовъдъніе тъмъ самымъ доказало, что органическая жизнь на землъ имъла свое начало « 166).

Исторія также возвышаєть свой голось противъ мивнія о безначальности міра. Она заявляєть, что историческая достовърность ни у одного народа 167) не заходить далве десятаго стольтія предъ Р. Х., и что вся человъческая культура, столь блестящая и разносторонняя въ наше время, развилась изъ очень грубыхъ зачатковъ гражданственности, проявляющихся у пастушескихъ и охотничьихъ народовъ. Такимъ образомъ естественныя науки и исторія свидътельствують въ пользу признанія временнаго начала земли и ея обитателей.

Резюмируя изложенные доводы противъ ученія о безначальности міра, приходимъ къ слъдующимъ заключеніямъ. Въ міръ замъчается повсюдное и постоянное развитіе; но все развивающееся имветъ свое начало. Слъдовательно и міръ долженъ былъ нъкогда какимъ-либо образомъ получить свое начало, т.-е. существуетъ во времени, а не отъ въчности. Но если было время, когла міра не было, то спрашивается, что привело его изъ небы-

<sup>165)</sup> Lucretius. De rerum natura, v. 325 et. sq.

<sup>( 166)</sup> Цет. у Геттингера, l. c., стр. 81.

<sup>157)</sup> Кром'в еврейскаго.

тія въ бытіе? Самъ собою онъ не могь произойти, потому что изъ ничего само собою (безъ внашней причины) не можеть явиться что-нибудь. Ясно, что міръ своимъ происхожденіемъ обязанъ чему-либо другому, какой-либо внашней причина или двятелю, котораго необходимо мыслить, какъ существо самобытное, вачное и неизманное. Такого Абсолютнаго Даятеля мы называемъ Богомъ. Такимъ образомъ, вопросъ о происхожденіи міра можеть получить раціональное рашеніе только съ тейстической точки зранія.

Архимандритъ Борисъ.

## СВ. ГРИГОРІЙ ПРОСВЪТИТЕЛЬ

И ТИРИДАТЪ ВЕЛИКІЙ.

(Очеркъ изъ исторіи армянской церкви).

Святый Григорій, получившій въ исторіи названіе Просвътителя, и царь Тиридать принадлежать къ числу видныхъ личностей не только въ армянской исторіи, но и въ общей исторіи гражданской и въ особенности церковной. Деятельность обоихъ этихъ лицъ составила великую эпоху въ исторіи армянскаго народа, давши начало новому направленію его жизни, начало коренному преобразованію духовнаго міра, его върованій, его нравственныхъ и политическихъ идеаловъ, и вмъсть съ этимъ сообщивши иной характеръ самой его практической дъятельности. Богу угодно было избрать ихъ въ орудіе Своихъ двиствій для просвъщенія язычниковъ Армянъ ученіемъ Христовымъ. Ученіе это, согласно древнимъ и общецерковнымъ преданіямъ, было проповъдано въ предълахъ Арменіи еще свв. Апостодами 1), но стия евангельское упало въ то время на малоприготовленную почву и принесло мало плодовъ, по крайней мъръ плодовъ видимыхъ. Съ техъ поръ до самаго IV в. христіанство встрвчало себв здесь сильное противодействие какъ въ невежественной и неподвижной народной масст такъ и въ развитой

<sup>1)</sup> Өзддей (изъ 70), другой Өзддей или Іуда Левій, Вареоломей и Өома.

средъ и правительствъ. Св. Григорію и царю Тиридату суждено было окончательно распространить христіанство въ Арменіи, возвесть его на степень религіи господствующей, государственной, словомъ вполнъ довершить дъло Апостоловъ.

Исторія жизни этихъ лицъ замічательна и полна назидательности. Въ ней ясно виденъ перстъ Божій, направляющій событія повидимому случайныя и безсвязныя въ опреділеннымъ цівлямъ, видно особое промышленіе Божіе объ этихъ лицахъ, чтобы создать изъ нихъ мудрыхъ, опытныхъ и вліятельныхъ дівятелей христіанства.

l.

Св. Григорій происходиль отъ знаменитаго царскаго рода Аршакидовъ. Этотъ пареянскій родъ въ продолженіи нівсколькихъ столітій (съ 250 г. до Р. Х.) держаль въ своихъ рукахъ политическія судьбы всей средней Азіи отъ Китая до малоазійскихъ грекоримскихъ владіній, отъ аравійскихъ пустынь до сівернаго побережья Каспійскаго и Чернаго морей и далье. Но ближайшіе предки Григорія принадлежали не къ той группів втого рода, которая потрясала тогдашній міръ, а къ одной изъ младшихъ линій Аршакидовъ персидскихъ, тіхъ линій, члены которыхъ создавали въ Персіи внутреннія политическія затрудненія и безпорядки, замышляли крамолы противъ линій старшихъ и навыкли въ хитрыхъ интригахъ и коварныхъ убійствахъ і).



<sup>\*)</sup> Извастно что родь персидскихь Аршакидовь со времени Р. Х. далился на четыре ватви. Царь Аршавирь или Фраать IV (Моис. Хорен. ки. II гл. 28) оставиль трехь сыновей: Арташеса, Карена, Сурена и дочь Кошмь, выданную замужь за Аспаганета, главнаго предводителя пранскихь войскь. Арташесь или Артабань III взошель на престоль, но его братья и сестра не признали его и возмутились. Прибыте въ Персію Авгаря эдесскаго, изъ рода Аршакидовь армянскихь, прекратило на время раздорь въ парскомь домь. Было рышено, чтобы Арташесь царствоваль по праву прямаго наслыдства, чтобы братья и потомство сестры приняли имя Пахлавь, — родовое имя персидскихъ Аршакидовь и занимали первое масто между всеми персидскими князьями, и чтобы въ случав прекращения фамили Арташеса, они парствовали въ сладующемъ порядка: сначала фамили Каренъ-Пахлава, и если она прекратится, то фамили Суренъ-Пахлава, и Аспаганетъ—Пахлава, Такой порядокъ изсолько успоковать раздоры; однако

Григорій быль изъ дома Суренъ — Пахлава. Отецъ Григорія Анакъ стяжаль себъ печальную извъстность цареубійцы.

Такъ какъ преступленіе Анака имѣло рѣшительное вліяніе на судьбу Григорія, составляя какъ бы исходный пунктъ многихъ дальнѣйшихъ событій, то нельзя умолчать о немъ, а равно объ обстоятельствахъ, при которыхъ оно совершено.

Въ 227 г. по Р. Хр. въ Персіи произошель важный политическій перевороть, имъвшій значительныя последствія для всего востока. Арташиръ, сынъ Сассана, сатрапъ провинців Сдаръ (иначе Иштахаръ) убилъ персидскаго царя Артабана, истребилъ прямыхъ наследниковъ его правъ Каренъ-Пахлавовъ мужескаго пола и привлекъ на свою сторону персидскія войска, которыя и избрали его своимъ повелителемъ. Хозровъ, царь армянскій. занимавшій второе місто послі персидских Аршанидовъ. услыхавши о низверженіи последнихъ, счель долгомъ отомстить за честь своего рода, въ особенности, какъ союзникъ и другь Артабана и Каренъ-Пахдавовъ. На следующій же годъ онъ воглавъ сильнаго войска выступиль противъ похитителя престола и страшно опустошиль Персію. Съ тахъ поръ онъ въ теченіи многихъ лёть дёлаль постоянныя опустопительныя вторженія во владенія Арташира 3). При виде безпрерывныхъ бедствій, причиняемыхъ безнавазанно странъ царемъ армянскимъ, Арташиръ былъ въ затруднения, не зная что предпринять. "Онъ собрадъ къ себъ, какъ говорить Агаевнгелъ, всъхъ царей и правителей, сатрановъ и полководцевъ, начальниковъ и князей своего царства, чтобы держать съ ними совътъ, какъ избавиться оть Хозрова. Онъ заклиналь ихъ найти какое-нибудь средство защиты и дълалъ великія объщанія своимъ сатрапамъ, если кто освободить его оть Хозрова ядомъ-ли или съ помощію винжала. Особенно вамъ, пареяне, говорилъ онъ, могло бы быть легко подъ предлогомъ дружбы схватить Хозрова" 4). Тогда одинъ изъ



споры не прекращались до самаго паденія этой династій. Члены вітви Карент-Пахлава покорно переносили господство какъ самые близкіе наслідники, но двіз другія вітви, мало имізвшія надежды достигнуть престола, по тоянно сседавали затрудненія старшей вітви, присоединялись къ ея врагамъ и тізмъ ускорили падевіе династій Аршакидовь.

<sup>3)</sup> Agath c. I, §§ 10-12. Acta Sanctorum, 30 sept t. VIII.

<sup>4)</sup> Монс. Хорен. кн. II, гл. 74.

присутствовавшихъ на совътъ всталъ и ставши среди собранія объщаль своему повелителю отмстить за него. Это быль Анакъ Аршакидъ изъ дома Суренъ-Пахлава. Низкій и жадный Анакъ, воспитанный въ постоянныхъ крамолахъ и интригахъ противъ своихъ старшихъ родственниковъ—персидскихъ царей, теперь, по прекращеніи старшихъ линій этого дома, сдълался покорнымъ слугою Арташира. Не смъвшій самъ даже помышлять о своихъ правахъ на персидскій престоль, онъ хотълъ составить себъ хорошее положеніе у сильнаго узурпатора, царь съ своей стороны объщаль дать ему снова страну Пахлавъ, какъ наслъдственную вотчину его фамиліи: "я украшу тебя короной, говориль онъ, буду осыпать почестями и славой во все царствованіе и ты будешь вторымъ послё меня."

Сделавши нужныя приготовленія, Анакъ со всемъ своимъ семействомъ, въ сопровождения слугъ, отправился въ Арменію подъ предлогомъ, что онъ выселяется изъ Персіи вследствіе притесненіи Арташира и ищеть убъжища во владеніяхь Хозрова. Персы притворно преследовали бъглецовъ до границы Арменіи. Хозровъ съ радостію приняль переселенца, особенно когда Анакъ коварно сталь объяснять тайныя цели своего прибытія. "Я пришель, сказаль онь, чтобы сообща отистить намь за себя нашему общему врагу". Здёсь въ Арменіи родился (въ 257 или 258 год.) у Анака сынъ, впоследствии просветитель всего армянскаго народа, по имени Григорій 5). Замъчательна случайность, благодаря которой новорожденный Григорій сделался молочнымъ, а потомъ пріемнымъ сыномъ христіанки. Нъкто Пуктаръ родомъ Персъ, изъ знатной фамили, находившійся въ свите Анака во время переселенія последняго изъ Персін въ Арменію, съ дороги ушель въ Каппадокію и поселился въ Косаріи. Здівсь онъ женился на христіанив Софіи, сестрв богатаго гражданина Евталія. Чревъ годъ Пуртаръ решился переселиться въ Персію; взяль жену съ дитятей и отправился въ путь. Когда они были



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нужно думать что ими Григорій дано сыну Анака его греческими воспитателями при крещеніи, такъ какъ ни у Персовъ, ни Аршакидовъ не было въ обычать давать своимъ дітямь греческія имена. Первоначальное же имя неизвістно.

въ г. Вагаршапатв, въ это время здёсь родился Григорій и Софія была взята кормилицей новорожденному в).

Прошло два года со времени прибытія Анака въ Арменію. Хозровъ готовидся савдать новый походъ въ Персію. Тогда Анакъ ръшился исполнить данное персидскому дарю объщаніе. Однажны на охоте Анакъ съ своимъ братомъ отвелъ Холрова въ сторону полъ виломъ сообщить ему какія-то важныя тайны. Ничего не подозрававшій Хозровъ доварился своимъ друзьямъ. но коварные друзьи, выхвативши мечи, вонзили ихъ въ царя ;). Тотчасъ въсть объ убійствъ распространилась повсюлу: но убійцы обратились въ бъгство. Арминскіе сатрапы, перехвативши бъглецовъ на мосту, бросили ихъ въ Араксъ, въ это время разлившійся отъ таявшихъ снеговъ и льдовъ. Между темъ Хозровъ, испуская послъднее дыханіе, приказаль истребить все се мейство своего убійцы. "Тогда началась великая разня, не попадили ни людей эрвлыхъ, ни возрасть, неумввшій еще отличать правой руки отъ яввой!" в). Два только мальчика, укрытые своими кормилицами, избъжали смерти: это были Григорій, которому было въ то время два года, и братъ его Суренъ. Суренъ былъ взятъ въ Персію и воспитанъ при дворъ царя Геоталитовъ у своей тетки Хозровухи; Григорій же быль унесень въ Каппадокію, куда просиль Пуртура возвратиться брать его жены Евталій. "Все это было действіемъ Божественнаго Провиденія, говорить древній историкь Арменіи, -- относительно пути нашего спасенія, иначе зачёмъ было воспитывать млаленца Пахлавуни въ Римскомъ государствъ и посвятить его въръ Христовой" "). Это было провидение великаго Бога, говорить другой историкъ, - подобно первопророку Моисею, который въ тростияковомъ кіотв въ водахъ спасался изъ рукъ нечестиваго Фараона, чтобы спасти народъ Божій изъ мучительнаго рабства Египтянъ. Такъ и всесвятый Григорій, спасшійся отъ меча ар-



<sup>\*)</sup> Monc. Xopen. II. 80; Zenob de Slag, dans Coilect. des historiens... par V. zanglois. t. I p. 343.

Agath. II, § 13—15; М. Хор. II. 74 Zenob de Glag. dans Collect p. han-glois I p. 343. По Чамичу Хогровъ Великій царствоваль съ 214—259.

<sup>•)</sup> Agath. § 15.

<sup>&#</sup>x27;) Monc. Xop. II. 80.

минскихъ вельможъ, хранился для спасенія Арменіи и всъхъ восточныхъ странъ, какъ избранная страла, скрытая въ колчанъ Греціи <sup>и 10</sup>).

Лишившись одновременно отца и матери Григорій не остался однако круглымъ сиротой. Онъ нашелъ себв нѣжную и заботливую мать въ своей кормилицѣ Софіи. Христіанка Софія и честный язычникъ Пуртаръ воспитали сироту, сына цареубійцы, въ духѣ христіанской нравственности, и дали ему образованіе, какое могла предложить тогда Кесарія. Григорій изучилъ языки сирійскій и греческій съ ихъ богатой литературой, прекрасно ознакомился съ св. писаніемъ и утвердился въ христіанской вѣръ. Когда онъ возмужалъ, одинъ благочестивый человъкъ по имени Давидъ выдалъ за него свою дочь Марію, отъ которой родились два сына. Старшій изъ нихъ назывался Верталесъ, а младшій Рестакесъ (Аристакесъ). Однако Григорій не остался въ Кесаріи навсегда. Промыслъ готовилъ его для служенія въ предѣлахъ Арменіи.

II.

Между тъмъ Арташиръ персидскій, воспользовавшись междуцарствіемъ въ Арменіи, занялъ ее своими войсками, захватилъ множество плънныхъ и истребилъ родъ царя Хозрова. Армянскіе вельможи, не желавшіе подчиниться персидскому царю, массами бъжали во владънія римлянъ 11). Напрасно армяне просили помощи у римскихъ императоровъ и призывали греческія войска. Валеріанъ (253—260) и его быстро смънявшіе одинъ другаго преемники — Клавдій, Авреліанъ, Квинтъ, Тацитъ, Флоріанъ, не могли оказать никакой помощи Арменіи и сами не мало страдали отъ могущественнаго Арташира. Наконецъ Пробъ (276—



<sup>10)</sup> Монс. Каганкатваци, Ист. Агв. Перев. Патканова стр. 24.

<sup>11)</sup> Agath. III, § 16. Всѣ армянскіе историки, трактовавшіе о св. Григорів и ц. Тиридать, согласны въ томъ, что смерть Хозрова Великаго посльдовала при ц. персидскомъ Арташиръ, но академикъ Броссе не допускаеть, чтобы она была при Арташиръ, ибо этотъ посльдній умерь въ 240 или 241 г. Brosset, Collect d'h. Arm. t. I p. 49 not. 3.

282) заключилъ миръ съ царемъ церсидскимъ и раздълилъ съ нимъ Арменію 12).

Среди истребленія персидскимъ царемъ армянскаго царскаго рода уцільть однако малолітній сынъ Хозрова I Тиридать (Трдать) Онъ быль скрыть своими воспитателями и отведенъ ко двору римскаго императора. Римское правительство озаботилось воспитаніемъ малолітняго наслідника армянскаго престола. Лициній Лициніанъ, впослідствій соправитель Галерія, а потомъ принявшій титуль Августа, воспиталь Тиридата при своемъ дворі и даль ему надлежащее образованіе. Пришедши въ возрасть, Тиридать обнаружиль значительные таланты въ военномъ ділі и во многихъ случаяхъ заявиль свою преданность римлянамъ. Такимъ образомъ, въ то время какъ Григорій быль вскормленъ и воспитанъ христіанкой и получиль христіанское образованіе, Тиридать воспитывался при дворъ жестокаго гонителя христіанъ и получиль образованіе языческое.

Воспитатели Григорія сообщили ему о его происхожденіи и о томъ, что сталось съ его родителями. Преступленіе отца безъ сомнѣнія смущало благочестивую совѣсть Григорія и онъ рвшился загладить это преступленіе своей жизнію и дѣлами. Давши первоначальное воспитаніе своимъ сыновьямъ, Григорій и его супруга по взаимному согласію разошлись. Марія съ младшимъ сыномъ удалилась въ "монастырь", между тѣмъ, какъ старшій остался на рукахъ воспитателя и учителей. Что касается самого Григорія, то онъ отправился къ Тиридату, чтобы своей вѣрной службой сыну загладить грѣхъ, совершенный надъ его отцемъ. Ії дѣйствительно, онъ служилъ Тиридату вѣрно и оказалъ много услугъ, какъ послѣ неоднократно свидѣтельствовалъ самъ Тиридатъ" 13).

Онъ скрылъ отъ Тиридата свое происхождение и не сказалъ, отвуда пришелъ и по какой причинъ 16).

Въ 286—287 году Тиридать съ помощію римскихъ дегіоновъ быль возведенъ на армянскій престоль; съ нимъ вмість отправился въ Арменію и Григорій. Конечно пропов'ядь Евангелія



<sup>12)</sup> Mouc. Xop. II, 76, 77.

<sup>13)</sup> Agath. V, § 22; X, § 58.

<sup>14)</sup> Oukhtan. d'Ourha, dans Deux hist. Arm. par Brosset, p. 260.

не входила въ прямыя намеренія Григорія, но Промыслъ велъ его къ определенной цели, обстоятельства сдёлали изъ него проповеднива христіанской вёры и заставили переменить задуманный имъ путь заглажденія грёха Анака на путь боле возвышенный и боле трудный. Онъ быль христіанинь, а царь, къ которому онъ стояль такъ близко, быль язычникъ. Разница въ религіи не могла долго оставаться незаметной для Тиридата. Пока онъ не быль царемъ, для него мало было дела до того, къ какой религіи принадлежать тё или другіе изъ его окружающихъ.

Онъ быль римлянинъ по своему образованію, а потому зналь. что должно относиться съ уважениемъ ко всемъ существующимъ религіямъ народовъ, ибо у каждаго народа свои боги, покровители и защитники страны. Съ вступленіемъ на армянскій престоль онь продолжаль смотреть на религію сь такой же политической или философско-политической точки зрвніе, т.-е. какъ на могущественное объединяющее политическое начало. Но теперь уже армянскіе боги стали для него его богами, ихъ нужно было чествовать, чтобы царство его счастливо было и благоподучно. Теперь ему стало не безразлично, какъ почитаются боги, ибо отъ степени и качества богопочитанія зависить благоподучіе его царства, а чрезъ оскорбленіе боговъ накликаются бъдствія на его народъ и неудачи на его предпріятія. Теперь всякій покушающійся оскорбить армянскихъ боговъ или неуважающій обычаевъ армянскаго народа, для него былъ посягателемъ на цвлость армянскаго царства, оскорбителемъ народнаго чувства, а потому долженъ быть судимъ не только, какъ оскорбитель боговъ, но и какъ политическій преступникъ. Кромъ того Тиридать имъль особыя побужденія быть ревностнымъ охранителемъ народной армянской религіи, ибо необходимо было превзойти царя Арташира въ заботахъ о процвътаніи армянскаго редигіознаго культа и тъмъ еще больше привлечь на свою сторону симпатіи армянъ. Тотчасъ по своемъ вступленіи на царство Тиридать горячо принядся чествовать армянскихъ боговъ и содъйствовать процевтанію армянской національной религіи. Онъ обнародоваль эдикть, въ которомъ требоваль отъ всёхъ своихъ подчиненныхъ преданности и уваженія къ своей въръ. Этоть эдикть быль следующаго содержанія:

"Тиридать, царь Великой Арменіи, вельможамь, князьямь, сатрапамъ, префектамъ и всемъ, находящимся подъ моимъ владычествомъ, въ мъстечкахъ, въ городахъ, въ селеніяхъ, деревняхъ, знатнымъ и народу-всемъ приветь одинаковъ. Да пребудеть всвиъ ванъ армянамъ нашей страны здравіе и благоленствіе съ помощью боговъ, изобилующее илодородіе отъ могущественваго Арамазда, покровительство великой богини Анашть и великое мужество отъ храбраго Вахакна 15), грекамъ страны императорской мудрость, а грекамъ страны божественныхъ пареовъ, намъ единомысленныхъ, покровительство. Знайте каждый въ частности чрезъ этотъ приказъ все, что мы сделали для вашего благоденствія. Когда мы были въ странъ греческой, мы видъли заботу царей о доставленіи счастія своей странъ путемъ чествованія культа боговъ пожертвованіями, ведиколюпными жертвами, разными дарами, всеми видами плодовъ и путемъ предложенія имъ всякаго рода приношеній, путемъ соблюденія своего • культа преблагочестиво и съ любовію, поклоненія и почитанія всвии способами боговъ славныхъ, великолепныхъ и безсмертныхъ. Мы видели равнымъ образомъ, какъ эти боги давали тишину, благополучіе, богатство и изобиліе странв и цвътущее населеніе въ награду за ихъ ревность къ почитанію боговъ.

"По этому цари страны для внушенія къ нимъ страха избрали людей наблюдать за почитаніемъ боговъ, вслёдствіе чего, еслибы простой народъ по невёжеству, или если кто-нибудь по забвенію или по безумію, захотёлъ презирать служеніе имъ, то префекты, въ порядкё установленномъ царями, истребляли бы ихъ въ свонхъ провинціяхъ для того, чтобы боги увеличивали счастіе царства. Ибо, еслибы кто-нибудь сталъ презирать ихъ, то возбудилъ бы ихъ гнёвъ противъ насъ, и самъ бы погибъ, причиняя великіе убытки и незагладимыя бёдствія. По этой-то причинѣ греческіе цари и дали въ своемъ царстве приказъ, угрожающій осудить на смерть виновныхъ.

"Мы же точно также ревнуя о вашемъ счастій и желая, чтобы боги увеличивали съ изобиліемъ свои дары къ вамъ, повелваемъ, чтобы вы оставались върными служенію имъ и ихъ про-

<sup>16)</sup> Ваханиъ принадлежаль нь числу полубоговь. Онь быль сынь Тиграна. I, царя ариянскаго, современника Кира и Креза.

славленію, чтобы получить чрезъ ихъ посредство благополучіе, изобиліе и миръ. Подобно тому какъ каждый отецъ семейства заботится о своемъ домв и домашнихъ, точно такъ же и мы бодрствуемъ съ попеченіемъ о благоденствін Арменіи. Итакъ всв вы, наши вельможи прелюбезные, сатрапы, знатные префекты, поселяне и горожане и вы наши подданные Аршакиды, воспитанные и вскормленные для блага вашего царя, почитайте боговъ. Если найдется кто-нибудь, который оскорбитъ ихъ, то если попадетъ онъ въ ваши руки, берите его и привязавши ему руки и ноги къ шев, приведите его къ царскому двору; и его имущества, его жатвы, земли, владвнія и сокровища—все достанется тъмъ, которые донесутъ о немъ. Будьте благодушны съ помощію боговъ и своего царя и благополучны, ибо мы благополучны " 1°).

Издавши такой эдикть, Тиридать самъ хотвль быть примъромъ для всёхъ своихъ подданныхъ въ вёрномъ служеніи богамъ.

Въ первый годъ своего царствованія онъ отправился въ об- васть Акиликену (Егегіацъ) въ селеніе Эрецъ для того, чтобы принести жертву богинѣ Анаштъ 17).

По окончанія жертвоприношенія онъ вошель въ свой шатеръ, гдъ быль устроенъ пиръ. Въ то время какъ присутствовавшіе приготовились пить, царь приказаль Григорію возложить на алтарь Анаштъ жертву изъ вънковъ и древесныхъ вътвей. Григорій отказался воздать какое-либо почтеніе божествамъ: я принесу жертвы и всесожженія моему Господу и поклонюся Ему, говориль онъ Тиридату, ибо Онъ есть Богъ единый и нътъ другаго. Онъ творецъ всего существующаго на небесахъ и на землъ, ангеловъ и людей, существъ видимыхъ и невидимыхъ 18).



<sup>16)</sup> Agath. ch. XII, § 57.

<sup>11)</sup> Богиня Анаштъ происхожденія ассиро-вавилонскаго, подревне-персидски она называлась Аношта, что значить «безпорочная». Анаштъ тоже, что Белтись ассиріянь, Милитта вавилонянь. По мивнію г. Эмина на западв неправильно приравнивали ее въ Діань или Артемидь. Анаштъ армянь есть мать всякаго мъломудрія, что показываетъ громадную разницу между ею и Артемидой, а равно между ею и ея прототипомъ Белтисъ, Милиттой и Митрой. Главний храмъ Анаштъ быль въ Акиливень въ немь находилась статуя ея изъ чистаго золота. Объ Анаштъ см. Очервъ языческихъ армянъ г. Эмина. Москва 1864 г. стр. 15—21. cf Zend-Avesta. trad Anquetil Duperron t. III, p. 172 et suiv.

<sup>16)</sup> Oukhtan. p. 260.

Понятно, что должно было последовать за такимъ объясненіемъ. Неуважение къ народной въръ было заявлено слишкомъ публично, непокорность парской власти была слишкомъ очевидна, чтобы можно было оставить это ледо безъ строгаго сула. твиъ болве, что христівнская ввра по взгляду, усвоенному въ римскомъ государствъ, сама по себъ была государственнымъ зломъ. Поступовъ Григорія кавъ приближеннаго царя, прищелшаго съ нимъ изъ чужой страны въ Арменію, бросавъ тань потолозовнія на постанняго ва стазаха вримнених ветриожа и народа. Тиридату нужно было отречься отъ своего приближеннаго и показать себя непричастнымъ къ его мыслямъ. "Ты иностранецъ, сказаль онъ Григорію, и неизвъстный между нами какъ смъещь ты почитать Бога, котораго не почитаю я?" Григорія бросили въ тюрьму, чтобы не прерывать церемоніи. На следующій день парь позваль его на лопрось, налеясь уговорить своего върняго слугу оказать уважение народной въръ-"Столько уже лътъ я знаю тебя, говориль царь, ты всегда служиль мив вврио; я быль доволень твоими услугами, и мое намъреніе было даровать тебъ жизнь, подную милостей. Почему же ты отказываещься исполнить мою волю?" На это Григорій ответиль: "Богь заповедаль, чтобы рабы повиновались своимъ господамъ на земль, и ты соглашаещься, что я служиль тебъ по мъръ моей возможности. Но почтеніе и служеніе долженствующіе Богу нельзя воздавать кому-нибудь другому, потому что Онъ одинъ есть Творецъ неба и земли, ангеловъ, прославляющихъ Его величіе людей, которые суть Его твореніе и которые должны поклоняться Ему и исполнять Его волю, и всего, что есть въ моръ и на землъ". Тиридать думаль подъйствовать на Григорія угрозой: "знай, что ты сділаль напрасной награду за твои трумы, о которыхъ я свидътельствую. Вивсто же милостей которыя ты заслужиль, я умножу твом скорби, вмысто почестей я покрою тебя стыдомъ, ты не будещь болве иметь ни должностей, ни чиновъ, но я дамъ тебъ темницу, цъпи и ужасную смерть, если ты откажещься воздать повлонение божествамъ и въ особенности великой госпоже Анаште, славе и жизни нашего народа, которая почиталась всёми царями и въ частности царемъ греческимъ, ибо она есть мать всякаго знанія, благодътельница рода человъческого и дочь великаго и сильнаго Ара-

мазда". Но св. Григорій сказаль: "я повиновался тебъ, сколько отъ меня завистло и не лишился награлы за свою службу. потому что Господь предписаль повиноваться владыкамъ земнымъ. Но Богъ самъ вознаграждаетъ за труды. Отъ тебя я не ожиналъ никакой награды, но отъ моего Твориа, отъ котораго зависять всв существа видимыя и невидимыя. Что же касается того, что ты геворишь, что умножишь мои скорби вивсто того, чтобы удвоить милости ко мив, то отнимая у меня жизнь ты увеличиваешь радость, уготованную мив Христомъ, блаженство котораго въчно, парство котораго не имветъ конца и котораго радости не умаляются. Если вивсто почестей ты повроешь меня своимъ презрвніемъ, то ты дашь мив чрезъ то блескъ ангеловъ, блаженныхъ чтителей своего Творца. А то, что ты угрожаешь мив темницей и цвиями, вместо того, чтобы возвести меня на высокую степень, то ты делаешь меня счастливымъ, ибо такимъ путемъ я уподоблюсь моему Господу по Его узамъ и возрадуюсь съ нимъ въ день Его пришествія. Прогоняя меня изъ-за твоего стола. Ты приготовляещь мий мисто на пиру Авраама, отца върующихъ, и всъхъ праведниковъ, имъющихъ наследовать царство Божіе. Ты угрожаешь мне смертію? но она-то и дасть мив войти въ хоръ Христа, гдв пребывають всь ть, которые назывались патріархами, праведниками, пророками, апостолами, мучениками и всв избранные. Ты гровишь мит отнять у меня чрезъ смерть надежду жизни, потому что по истинъ не имъешь надежды. Ужели ты не знаешь, что надежда повлоняющихся Богу укрвиляется? Всв тв, которые какъ ты поклониются богамъ немымъ и твореніямъ бездушнымъ, сделаннымъ человъческою рукою, поистинъ не имъють надежды на истинную жизнь о Богъ... Эти изображенія не имъють жизни, они не могутъ сдвавть ни добра, ни зла, не могутъ ни почтить своихъ служителей, ни наказать тъхъ, которые ихъ оскорбляють. Только умъ слепой можеть поклоняться богамъ, которыхъ почитаете вы 1 1).

Тиридать возмутился такою смедою речью Григоріи и приказаль предать его мученіямь. Ему связали за спиной руки, заложили роть, и привязавши къ рукамъ и ногамъ веревку,



<sup>19)</sup> Agath. Y, § 23-24.

полняли его на самое высокое мъсто лворновой ствны. Когла Григорій оставался непреклоненъ, приказано было повъсить его за одну ногу годовой внизъ, жечь подъ нимъ навозъ, и бить его обнаженное тыло искрыми розгами. Ему выжимали кровь деревянными колодками, вбивали въ полошвы ногъ желъзные твозди и затъмъ, взявши подъ руки, заставляли бъжать туда и сюла. Все было безуспъшно. Испробованы были иногія другія пытви. употреблявшіяся въ то время, вливали ему въ ноздри смесь изъ соли, селитоы и уксуса, заставляли влыхать горячій пепель и повъсивши внизъ головою, вволили внутоь воду изъ бурдюковъ: разрывали твло его для того приспособленными орудіями съ крючками, лили на него расплавленное олово. Среди мученій делали перерывы для того, чтобы дать отдохнуть измученному Григорію и дать ему время одуматься. Но все было напрасно. Все тыло его было разбито, истерзано и покрыто ожогами, ранами и кровоподтеками; однако не смотря на всъ пытки. св. Григорій остался непоколебимъ. Тиридать готовился было уже подвергнуть Григорія новымъ истязаніямъ, наліясь сломить наконець его упорство, но въ то время донесли царю. что Григорій есть сынъ Анака, убійцы царя Хозрова. Тогда Тиридать приказаль отвести Григорія въ область Арарать и бросить его въ подвемелье замка въ г. Арташадъ (287 или 288 г.) Подземелье это было наподобіе колодезя, оно было сыро, смрадно и полно пресмыкающихся. Всв, кого бросали туда, считались за живо погребенными 20).

Между твиъ, чтобы окончательно очистить себя въ глазахъ народа отъ всякаго подовржнія въ неуваженіи къ армянскимъ богамъ, и съ другой стороны, чтобы поддержать народную въру, эту существенную основу народной цълости, :Тиридатъ ръшился воздвигнуть гоненіе на христіанъ въ своемъ царствъ. Къ гоненію побуждали его, помимо всякихъ другихъ причинъ, и внушительные примъры, стоявшіе предъ нимъ. Злополучный отецъ его Хозровъ при своей жизни гналъ върующихъ въ Христа 21); въ Римскомъ государствъ, гдъ самъ онъ былъ воспитанъ, шли



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Agath. V—X, §§ 25—54. Zenob de Glag. p. 343. dans Collect. p. Langlois, t. I.

<sup>31)</sup> Monc. Xop. II, 75.

постоянныя и иногда ожесточенныя гоненія на христіанъ, какъ опасныхъ враговъ государства. Чтобы предупредить грозящую опасность, разослаль во вст подчиненныя ему области второй эдиктъ, содержаніе котораго было слъдующее:

"Тиридатъ, царь Великой Арменіи, странамъ платящимъ дань, и провинціямъ, сатрапамъ, воинамъ, поселянамъ и всёмъ привътъ. Вы знаете, какъ отъ времени нашихъ предковъ мы получили побъду и миръ съ помощію боговъ, какъ покорили мы всё народы и сохранили ихъ подъ нашей властію. Но когда наше чествованіе переставало быть пріятнымъ богамъ и мы не умѣли умилостивить ихъ въ ихъ гнѣвъ, то они силою низвергали насъ съ высоты нашего могущества.

"И это по причинъ секты христівнъ.

\_Но мы повельваемъ вамъ, если найнется вто (такъ какъ безъ сомнанія они именно противятся почитанію боговъ), то чтобы доносили тотчасъ о нихъ, и темъ, которые сделають это, будуть розданы подарки и пісяроты изъ нашей парской казны. Но тотъ, вто сталъ бы ихъ скрывать, или вто не сталъ бы о нихъ доносить, если будеть открыто потомъ, то пусть будеть осужденъ на смерть и отосланъ въ царскому суду; онъ умреть, а домъ его будетъ конфискованъ. Такъ же точно я не пошалилъ своего върнаго Григорія, котораго я любиль всегда безпредъльно. пбо именно за это заставилъ подвергнуть его жестокимъ мученіямъ и потомъ бросить въ глубокую яму, чтобы онъ тотчасъ послужиль въ пищу змѣямъ, не смотря на его великія заслуги, лишь только дело коснулось любви и страха къ богамъ. Пусть это послужить примъромъ и вы устращитесь подобной смерти. Такъ поживете вы подъ покровительствомъ боговъ въ надеждв отъ насъ благодъяній. Будьте благодушны, ибо мы благодушны <sup>и 22</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Agath. ch. XII § 57—58. Въ книгъ Агафангела не означается хронологическихъ датъ. По срязи же разсказа 1 эдиктъ долженъ быть изданъ вскоръ послъмученія св. Григорія; а 2 эдиктъ лѣтъ черезъ 15 послъ перваго, т.-е. или въ самомъ концъ III вѣка или въ самомъ началѣ IV. Но контекстъ рѣчи ненадежный руководитель по отношенію къ книгѣ Агафангела, потому что многочисленныя вставки въ первоначальный ея текстъ разобщили повидимому событія одповремення или близкія. Судя же по содержанію 1 эдикта, который имѣетъ видъманифеста, какіе издають цари при вступленіи на престоль, и въ которомъ не-

Этотъ здиктъ почти исключительно направленъ быль противъ христіанъ. Воздвигнуто было на нихъ гоненіе въ предълахъ армянскаго царства, хотя и нельзя сказать, насколько сильно и кровопролитно оно было 23). Можно думать однако, что это гоненіе не было постоянное и систематическое, вопервыхъ потому, что самъ Тиридатъ, занятый приведеніемъ въ порядокъ своего государства и въ особенности частыми войнами съ Персіей, не могъ удёлить много заботъ для дёлъ внутреннихъ и въ частности религіозныхъ, а во вторыхъ и потому, что и въ самомъ эдиктъ, несмотря на его строгость по отношенію къ христіанамъ, не было прямаго предписанія разыскивать ихъ.

## III.

Прошло пятнадцать леть, съ техъ поръ какъ Григорій быль быль брошень въ глубокій колодезь въ Арташатскомъ замкв. Не одинь быть можеть человъческій скелеть, обглоданный пресмыкающимися, валялся на днв этого колодезя. Надо полагать, это было мъсто заключенія для важныхъ преступниковъ. Всъ, кого бросали туда, обрекались на върную смерть отъ голода и множества гадовъ. Св. Григорія ожидала участь его предшественниковъ по заключенію. Но Провидьніе пощадило его. Онъ остался живъ въ этомъ колодезъ, не види человъческаго лица и дневнаго свъта. Какая-то бъдная вдова, пріютившаяся въ томъ замкъ, бросала узнику каждый день по маленькому хлъбцу, и

упоминается ни о Григоріи, ни даже о христіанахъ, нужно полагать, что онъ изданъ быль раньше мученія св. Григорія. Что касается втораго эдикта, въ которомъ ясно говорится о христіанахъ и въ которомъ Тиридатъ приводитъ въ примъръ Григорія, то неестественно, чтобы онъ быль изданъ долгое время спустя послів заключенія Григорія; ибо странно было бы для царя напоминать народу о Григорій літь черезъ 10—15, какъ выходить по книгъ Агафангела, тімъ боліве что Григорій, по краткости своего пребыванія въ Арменіи, не могъ еще слівлаться настолько популярнымъ среди армянъ. Надо полагать, что этотъ вдикть писанъ подъ свіжних впечатлівніемъ событія, т.-е. вскорт послів того, какъ Григорій быль брошень въ тюрьму.

тафрастъ. Apud Surium сар. 17. loc. cit. Clem. Galani, Hist. Armena ecclesiast. et polit. p. 13.

спускала ему немного воды и темъ поддерживала его существование въ продолжение целыхъ пятнадцати летъ.

Скоро проходять 15 леть для техъ, кто не чувствуеть бремени жизни, для кого время измвряется интересными перемвнами интересныхъ явленій. Совство не такъ они плуть для техъ. кому не по чемъ опредвлить смёны дня и ночи, у кого нёть ни песочныхъ часовъ, ни смъны вившнихъ событій: для кого однообразіе тишины нарушается только шорохомъ и пискомъ пресмыкающихся, да эвонкимъ паденіемъ капли, скатившейся съ неровностей ваменной стрны. Для того единственное средство раздълить одив сутки отъ другихъ-это время свуднаго обеда, который бросають ему сверху, если не забудуть, или если бользнь не привяжеть къ постели, а вся смъна событій сводится къ смънъ внутреннихъ психологическихъ явленій. Но все имъющее начало, имветь и конець какой бы то ни было. Имвло конець и заключение св. Григорія. Для освобожденія его сложились событія особенныя. Кара Божія постигла Тиридата по случаю казни святыхъ женщинъ христіановъ: св. Рипсиміи и ея спутницъ. Св. Рипсимія и ея спутницы были христіанки, бъжавшія изъ римскихъ владеній въ Арменію вслёдствіе преслёдованій отъ императора Ліоклетіана и нашедшія себъ здъсь другаго гонителя, отъ котораго и приняли мученичество <sup>24</sup>). "Случилось,



<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Интересная исторія этихь дівы несомивнно разукрашена панегиристами и агіографами; но въ своей сущности она не можеть подлежать сомивнію. Не считая умівстнымь входить здібсь вь критическій разборь сказанія о свв. Рипсиміанахъ,—какъ называють ихъ вообще по имени первой изъ нихъ,—въ разборь того, что составляеть несомивную историческую основу его, а что принадлежить благочестивому вымыслу, передаю разсказь Агафангела, современника тіхъ событій, въ томь видів, какъ этоть разсказь существуєть теперь въ переводів съ арминскаго и настолько, насколько это относится къ настоящему предмету и необходимо для связи или точнівнаго представленія дальнівшихъ событій нашего разсказь. Впрочемь не лишне замітнь здівсь, что на разсказь о свв. Рипсиміанахъ иміло вліяніе повіствованіе о другомъ несомивнно историческомъ событін, почти современномъ гоненію на св. дівъ, именно повіствованіе о Валерін, вдові Галерія и дочери Діоклетіана оть Приски.

Галерій умирая поручиль Лицинію свою жену и сына Кандидіана, котораго нивль оть наложници. Лициній счель за лучшее жениться на молодой вдовв, но она отвергла его предложеніе и бъжала къ Максиміану, который вь свою очередь хотвль сдвлать ее своей женой. Валерія отвергла и это предложеніе и съ

говорить Агасангель, что императорь (Діоклетіань) пожелаль взять супругу; и живописцы пошли во всё стороны его имперіи. чтобы точно изобразить на картинахъ красоту субъекта, прелести лица, большіе и черные глаза, цвёть кожи, чтобы потомъ представить царю эти пріятныя его зрвнію изображенія. Въ то время быль въ римскомъ городе 25) "монастырь дёвъ отшельниць", умерщвляющихъ свою плоть, которыя питались овощами. Это были христіанки целомудренныя, чистыя, святыя и верующія, которыя день и ночь во всякій часъ были достойны возносить къ небу святую молитву хвалы и благодаренія. Старейшая называлась Гайданія, а одна изъ учениць ея имёла имя Рипсимія. Эта последняя была изъ рода царсваго и благочестиваго.

этихъ поръ сделалась предметомъ несправедливыхъ преследованій. Ел имущества были конфискованы и приближенные погибли въ жестокихъ мученіяхъ, а саму ее влачили изъ одного места ссылки въ другое. Одна старая женщина, другъ Валерін, весталка и жена одного сенатора, обвиненныя несправедливо въ томъ, ьто будто бы онъ принуждали Валерію отвергнуть Максиміана, были преданы эмерти.

Валерія, сосланная въ пустыни Сиріи, нашла средство изв'ястить своего отца Ліоклетіана о своихъ несчастіяхъ. Діоклетіанъ потребоваль у Максиміана возвратить ему его дочь, но не могь склонить гивва императора и умерь отъ печали. Валерія старалась укрыться отъ безпрерывныхъ преследованій со стороны Максиміана. Впродолженіе 15 місяцевь она блуждала переодітая, но кончила тыть, что была арестована въ 315 году вибсть съ своею матерью въ Оссалоникъ. Лициній осудиль ихъ объихъ на смерть и онъ были вазнены (Lactan. De mort. persec. cap. 15, 39, 40, 41, 50 et 51). Накоторые писатели полагали, что Валерія и мать ея христіанки и что Діоклетіанъ принуждаль ихъ воскурить онміамъ идоламъ. Жизнь этихъ двухъ женщинъ, полная столькихъ случайностей, нхъ страданія, нхъ смерть представняють такія аналогів съ разсказомъ Агасантела, - который говорить, что Рипсимія была царская дочь, что въ виду искаженія первоначального текста Аганангела и ненадежности ноздибишихъ панегиристовъ и агіографовъ этихъ св. д'явъ, есть полная возможность подозр'явать, что въ разсказъ о св. Рипсиміанахъ смітаны два сходныхъ событія. Быль ле дійствительно какой либо посторонній религіи мотивъ къ преследованію св. Рипсиміанъ и въ частности мотивъ романическаго свойства, какъ разсказыватъ Агаоангелъ, нельзя сказать, но несомивние одно, что св. женщины бъжали въ Арменію изъ римскихъ владівній, чтобы избавиться оть насилія и сохранить чистоту віры.

В'вроятно это былс въ 303 году, когда Діоклетіанъ д'явствительно воздвигь гоненіе на христіанъ, хотя на основаніи армянскихъ писателей мученіе св. д'явъ должно приходиться на осень 302 г.

<sup>25)</sup> Вфроятно въ одномъ изъ греческихъ малоазійскихъ городовъ.

"Живописцы силою вошли въ жилища этихъ святыхъ женщинъ, и видя стыдливую красоту Рипсиміи, были поражены ею; изобразили ее виъстъ съ другими разными портретами и отослали къ царю. Когда царь увидълъ ръдкую красоту Рипсиміи, изображенную на картинъ, то былъ охваченъ безумною любовію и назначивши немедленно день своей свадьбы, съ нетерпъніемъ сталъ ожидать наступленія празднества. Потомъ послали со всею поспъщностію въстниковъ и пословъ по всей имперіи, чтобы всъ приносили дары и подарки къ царской свадьбъ и чтобы общая радость сдълала церемоніи болъе торжественными, какъ предписываеть то царскій обычай.

"Когда благочестивыя женщины увидъла стрълы врага (діавола), направленныя по обыкновенію противъ святыхъ почитателей Христа, онъ поняли, что врагъ избралъ царя орудіемъ своей злобы, какъ въ раю еще онъ пользовался змъемъ, чтобы внушить забвеніе заповъди въ неопытное ухо женщины" 26). "Чтобы сохранить свои души въ святости", онъ бъжали изъ владыній императора въ далекую страну и пришли въ Арменію, въ провинцію Араратъ, и здъсь поселились близъ Вагаршапата, столицы Арменіи 27). За несчастными бъглянками были разосланы повсюду сыщики и гонцы. Тогда былъ посланъ посолъ къ Тиридату, царю великой Арменіи, въ Вагаршапатъ, съ вдиктомъ слъдующаго содержанія:

"Императоръ Діоклетіанъ, цезарь, нашему любезнъйшему брату Тиридату, сотоварищу привътъ.

"Нужно знать твоему братству о бъдствіяхъ, всегда причиняемыхъ намъ въроломной сектой христіанъ, ибо во всемъ наше величество и наше правительство презираются ими и ихъ религіей. Они не знають никакой сдержанности, покланяются Распятому и почитають дерево, чествують равнымъ образомъ кости убитыхъ, считають за славу и честь умереть за своего Бога. Они осуждены правотой нашихъ законовъ, потому что оскорбили и огорчили нашихъ предковъ и нашихъ предшественниковъ въ этомъ царствъ. Остріе мечей нашихъ притупилось, а они не устрашились смерти. Прельщенные Распятымъ іудеяниномъ



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Agath. XIII, § 59--61.

<sup>21)</sup> Agath. XIII, § 62-66.

они учать презирать царей и ставить въ ничто статуи боговъ. Они не придають никакого значенія вліянію світиль — солица. луны и звізять, на которыя смотрять, какъ на твореніе этого Распятаго. Они учать также презирать изображенія боговъ, устранили ихъ совсімь изъ своего культа; обязывають даже женъ оставлять своихъ мужей, а мужей своихъ женъ.

"И между тъмъ, хотя мы наложили на нихъ наказанія и казни, они воспламеняются еще болъе и ихъ секта распространяется повсюду.

"Я видель молодую красивую девицу изъ ихъ секты, хотель сделать ее своей супругой, а они осмелились отнять ее у меня. Не только она не радовалась быть подругой мив, ея царю, но и все оне нисколько не боялись моихъ угрозъ, и такъ какъ и не принадлежу къ ихъ секте, то оне стали смотреть на меня, какъ существо нечистое, оскверненное и гнусное, и бъжали въ страны, подчиненныя твоей власти. Теперь, мой братъ, постарайся выследить ихъ повсюду, где оне будутъ, отмсти темъ, которыя съ ней и ея начальнице, и предай ихъ смерти. А что до прекрасной и дивной быглянки, то пришли ее ко мив. Но если красота ея тебя прельстить, то сбереги ее, ибо никогда не встречали у грековъ красоты, которая могла бы сравняться съ ней. Будь въ мире въ почитаніи боговъ и со всякимъ счастіемъ " 28).

Прочитавши этотъ эдиктъ, Тиридать тотчасъ далъ приказъ сдълать немедленно розыски во всъхъ странахъ, подчиненныхъ его власти, и привести къ нему бъглянокъ, объщая въ награду богатые подарки. Поднялась повсюду суматоха, устроили заставы на всъхъ дорогахъ и проходахъ, и принялись искать. Вскоръ розыски увънчались успъхомъ. Несчастныхъ женщинъ нашли въ самой царской столицъ за городомъ, въ томъ мъстъ, гдъ ставили на сохранение виноградные чаны, и чтобы предохранить этихъ женщинъ отъ возможныхъ насилий и оскорбленій со сто-



<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Agath. XIV, §§ 67, 67, Кажется, можно неудивляться странной фанталіи Діоклетіана, потому что, какь изэфстно (Вс. Ист. Шлоссера т. IV, стр. 415, изд. 1862 г.), вы самомь началь воздвигнутаго имь вы 303 году гоненія на христіань онь забольдь, а потомь сталь обнаруживать признаки умономышательства, что и побудило его отречься оть престола вь май 305 года.

роны толпы, приказано было легіону пъхотинцевъ окружить все то мъсто. Слава о скромной и удивительной красотъ Рипсиміи быстро распространилась повсюду и общему удивленію и по-хваламъ не было границъ. "Безчисленная толпа стекалась со всъхъ сторонъ, чтобы отдать дань ея красотъ. Сатрапы и вельможи спъшили наперерывъ видъть ее. Знатные смъшавшись съ народомъ, тъснили одни другихъ по причинъ развращенности нравовъ и необузданнаго распутства язычниковъ". "Когда св. женщины увидъли безстыдство этихъ безразсудныхъ и развращенныхъ людей, то начали плакать и громко рыдать; поднимали руки къ небу, прося спасенія у всемогущаго Господа, который уже спасалъ ихъ отъ нечистой злобы язычниковъ, чтобы Онъ даровалъ имъ побъду въ честь въры, и закрывши лице, онъ распростирались на землъ отъ стыда этихъ людей, собравшихся смотръть на нихъ" г»).

Приближенные царя, видъвшіе необычайную красоту Рипсиміи, донесли ему. Тиридать приказаль привести святую въ царскій дворець. Тотчась отправили изъ дворца раззолоченныя носилки и слугь, а также и богатыя украшенія, чтобы она нарядилась и пышно вошла въ городъ предстать предъ царя. А царь между тъмъ заранъе, на основаніи одной молвы, уже ръшилъ взять найденную красавицу въ жены 30). Посланные силой привели несчастную красавицу въ царскій дворець и Тиридать лично могь увъриться въ ея необыкновенной красотъ. Онъ ръшилъ, что христіанка должна принадлежать ему. Онъ былъ увъренъ, что бъдная скиталица будеть рада сдълаться супругой царя. Но св. Рипсимія съ презръніемъ отвергла его предложенія.

Напрасно царь велълъ позвать св. Гайанію и заставляль ее убъдить свою ученицу исполнить его волю и желаніе. Гайанія на непонятномъ для большинства окружающихъ латинскомъ языкъ ободряла Рипсимію, и убъждала ее до конца противиться царю. Воодушевляемая совътомъ благочестивой наставницы, юная хри-



<sup>29)</sup> Agath. XV, §§ 69, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Agath. XV. § 71; Во время гоненія на свв. Рипсиміанъ Тиридать быль уже женать на Амхенъ дочери Ашхатара (Agath. CV, §§ 124, 125, М. Хорен. II, 83); но не слъдуеть забывать, что среди языческихъ армянъ быль распроненъ обычай многоженства.

стіанка предпочла мученическій візнець царской короніз и вышла наз дворца зі). Тогда судьба ея была різшена. Быть-можеть віз пылу равдраженія самъ Тиридать даль прикавь предать ее казни, а можеть-быль по недоразумізнію со стороны царских приближенных и министровъ, только въ слідующую же ночь палачи казняли, посліз долгих пытокъ, св. Рипсимію и съ ней 32 подруги за городомъ на песчаномъ холміз бливъ большой дороги, ведущей въ Арташать з²).

Впечатавніе, произведенное св. Рипсиміей на Тиридата, было глубоко и потрясающе. Необыкновенная красота и ангельская сиромность, авиственная юность вмисти съ замичательной зрилостію духа, непобъдимое мужество при женской немощи — все это, представляя редкое и чудное сочетание въ одномъ существе, было действительно поразительно. Тиридать чувствоваль себя побъжденнымъ. — онъ, который славился изумительной физической силой, который выходиль съ честію изъ единоборства съ замъчательными богатырями, который одержаль столько побъдъ и подчинить своей власти столько странь, одному мановенію котораго повиновались безпрекословно столько милліоновъ людей, онъ былъ теперь побъщенъ женщиной и савлался рабомъ той, которая его презирала 33). Онъ видълъ, что Рипсимія отвергла его блестиція предложенія потому, что была христіанка, а онъ язычникъ. Слова императорскаго письма: "онъ стали смотръть на меня, какъ на существо нечистое, оскверненное и гнусное" теперь оправдались и на Тиридатъ. "Она, думалъ онъ, совращена хитрыми людьми, она принадлежить въ числу техъ, которые прельщены какемъ-то іудеяннюмъ, которые предаются удивительнымъ суевъріямъ, отвергають государственныя власти и считають ниже себя могущественныхъ царей и повелителей народа. "Смотрите, говорилъ Тиридатъ въ печали, смотрите на эту гнусную секту христіанскую, какъ она сбиваеть съ пути дюдей, удалия ихъ отъ почитанія боговъ. Она лишаеть ихъ радостей этой жизни и мъщаеть имъ бояться смерти. Такъ по-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Въ кингъ Агасангела подробно говорится о продолжительной борьбъ между Тиридатомъ и юной дъвицей Рипсиміей, укръпленной свыше. XVI, §§ 74—80.

<sup>32)</sup> Agath. XVI, §§ 81-83,

<sup>33)</sup> Agath. YVI, § 77; Monc. Xopen. II, 79, 82, 85.

ступила она съ удивительной Рипсиміей, которая не имъетъ себъ подобной между всъми женщинами на землъ. Мое сердне воснылало къ ней, и пока я, царь Тиридатъ, буду жить, она неизгладится изъ моей памяти. Я зналъ хорошо страну грековъ и римлянъ, страны пареянскія, намъ принадлежащія, и Ассирію и страну Таджиковъ (арабовъ) и Адербейджанъ. Но къ чему перечислять однъ за другими? Страны, которыя я посътилъ во время мира и много другихъ, которыя я прошелъ во время войны, опустошая ихъ, многочисленны, но ни въ какой изъ нихъ я не видалъ подобной красоты, и она потеряна по милости обольщенія ен подругъ. Ихъ чародъйства такъ были могущественны, что я самъ быль побъжденъ замъ).

На другой день послъ смерти св. Рипсиміи, 27 мъс. Гори 35), начальникъ стредковъ предсталъ царю, чтобы получить распоряженіе насательно св. Гайанін. Царь, забывши, подъ вліяніемъ безумной любви, о смерти Рипсиміи, объщаль великія награды и почести тому, кто бы сумъль убъдить преврасную христіанку придти къ нему, Тиридату. Но тотъ, къ кому онъ обращался, сказаль: "такъ да погибнуть, царь, всв враги твои и тв. кто презираетъ боговъ и волю царей. Но та, которая погубила удивительную Рипсимію еще жива, равно и двв изъ ея подругь". Услыхавши о смерти Рипсимін, царь снова впаль въ печаль. въ бъщенствъ катался по землъ и проливалъ слезы Онъ приваваль предать св. Гайану ужаснымъ пыткамъ, какъ главную виновницу, и она была замучена въ тотъ же день вивств съ двумя другими спутницами 36). Целую неделю Тиридать быль погруженъ въ глубокую печаль, наконецъ, чтобы развлечься, онъ рвшился отправиться на охоту. Приказавши забрать тенета, арканы и все нужное для охоты, онъ сваъ въ полесницу и готовъ уже быль вывхать изъ города, какъ наказание Божие постигло его. "Злой духъ, говоритъ Агаоангелъ, овладълъ царемъ и повергъ его съ колесницы на землю 4 37). Несчастный царь, подобно На-

<sup>14)</sup> Agath. XIV, § 85.

второй масяць по армянскому счисленію, соотватствующій сентябрю-октябрю.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Память св. Рипсимін и ел спутинцъ празднуется у латинянъ и прабовъ 30 сентября, у коптовъ 26 того же місяца, у грековъ 29.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Agath. XX, § 89.

вуходоносору, сошель сума и въ бъщенствъ рвадъ свое тъло. Онъ вообразилъ себя вепремъ, на котораго быть-можетъ только что собирался охотиться, обнажилъ свое тъло, придалъ ему соотвътственную форму и положеніе, и сталъ издавать хрюканье свиньи вмъсто членораздъльныхъ человъческихъ звуковъ. Обладая непомърной силой, онъ вырывался на свободу, когда хотъли удержать его въ городъ; бъжаль въ мъста, поросшія камышемъ. щипалъ траву, какъ скотъ, и совершенно голый валялся по полямъ за.).

Такъ завершился длинный психическій процессъ быть-можеть давней внутренней борьбы между укоренившимися языческими основами и новыми христіанскими представленіями. Какъ человъкъ образованный и умный Тиридать едва ли нечувствоваль очень рано, хотя смутно, внутренняго противорачія, какъ въ отношеніяхъ большинства современниковъ къ христіанству, такъ и въ своихъ собственныхъ чувствахъ по отношенію къ этому новому върочченію. Воспитанный въ греко-римскомъ язычествъ и конечно не последними языческими учителями, онъ долженъ былъ съ уваженіемъ относиться ко всёмъ редигіознымъ вёрованіямъ. Вступивши на отеческій престоль и ставши во главъ народа, роднаго, но съ инымъ, чуждымъ его греко-римскому воспитанію религіознымъ міросозерцаніемъ, онъ долженъ быль на практикъ показать это уважение и забывши чужое не національное, пронивнуться духомъ того народа, воторымъ призванъ былъ управлять. Но по какому-то странному противоръчію теоретическому сужденію въ самой римской имперіи на практикъ допускались и узаконялись жестокія гоненія на людей, преступность которыхъ никто не могъ доказать и вся вина которыхъ заваючалась въ ихъ твердой въръ въ новаго Бога, и въ честной жизни. Сдълавшись паремъ армянскаго народа, Тиридатъ долженъ быль самь стать въ это противоръчіе. Гуманный и въротерпи-



<sup>38)</sup> Ibidem. Бользань, которой, очевидно, Тиридать быль одерживь, называется ликантропіей. Это особый родь умственнаго помівшательства, вы которомы больные воображають себя превратившимися вы волковы или какое-либо другое дикосживотное, воюты и издають оругіе соотвітствующіе звуки, днемы избінскоть человіческаго общества, а ночью бінскоть по полямы. Древніе писатели часто вы своимы твореніямы говорять о дикантропін.

мый по воспитанію, онъ однаво считаль своимь новественнымь долгомъ быть внимательнымъ и ревностнымъ стражемъ народныхъ интересовъ и считая національную религію знаменемъ національнаго единства, долженъ быль принимать міры строгости противъ осворбителей народныхъ боговъ. Быть-можеть при томъ же въ глубинъ души онъ самъ чувствовалъ внутреннее превосходство христіанства надъ язычествомъ и питалъ нъкоторое невольное уважение, если не къ самому христіанскому въроvченію, котораго могь и не знать, то по крайней мірів къ тому религіозному совнательному воодушевленію которое такъ отличало христіанъ отъ язычниковъ, къ прямотъ ихъ характера и честности во вившияхъ сношеніяхъ и въ семейной жизни. Такое внутреннее раздвоеніе, сначала смутное сознаваемое и неопредъленное, становилось замътнъе и опредълениве по мъръ того, накъ приводились въ исполнение его строгие указы касательно христіанъ. Наконецъ, когда св. Рипсимія предстала предъ Тиридатомъ во всей своей дъвственной красотъ и въ своемъ простомъ одъяніи, христіанство нанесло въ сердце царя ръшительный ударъ. Подная жизни и молодыхъ силъ и непоколебимой твердости духа, преврасная Рипсимія была какъ бы олицетвореніемъ молодаго и мощнаго христіанства, ставшаго лицемъ къ лицу съ язычествомъ. Совмъстное жительство язычества и христіанства оказалось невозможнымъ. Во дворцъ царя между цъломудріемъ и распущенностію нрава, духомъ и плотію, вавязалась борьба; "а народъ стояль предъ дворцемъ", въ ожиданіи исхода борьбы; ато нибудь должень быль уступить, и язычество было побъщено въ липъ Тиридата. Смутное раскаяние въ жестокости довело царя до сумасшествія и онъ призналь себя кабаномъ.

## IV.

Несчастіе, постигшее царя Тиридата, поразило его подданныхъ, въ особенности же его семейство. Но бъдствіе увеличивалось еще отъ того, что подобная же бользнь постигла и многихъ другихъ. Агаеангелъ и Зенобъ Гланскій говорять, что демоны овладъли, кромъ царя, многими изъ армянъ; даже въ царскомъ

семействъ страдали подобною же бользнію 39). Въ семействъ Тиризата была межау прочимъ сестра его Хозровилухта. Она какъ и ен брать быда воспитана въ чужихъ дюдихъ у нъкоего вельможи Олы изъ фамили Аматуни, который быль человъкъ справедливый, мужъ великой твердости и примърной мудрости. Хотя онъ и не позналь истины относительно Бога, однако быль убъжденъ въ дожности идоловъ 40). Естественно, что такой воспитатель не могь вложить въ серпие своей воспитанницы особенной привязанности къ богамъ, но могъ развить въ немъ любовь и сострадание къ ближнему, отвращение ко всякаго рода жестокости и насилію, чуткость ко всему справедливому и преврасному. Имъя нъжное и сострадательное сердце, она отвращалась конечно отъ тъхъ строгихъ мъръ, какія принимались ея братомъ по отношенію къ христіанамъ, и теперь при видъ его бользии, поняла, что эта последняя послана небомъ въ наказаніе за жестокость къ людимъ невиннымъ. Вероятно она думала о томъ, какъ бы загладить гръхъ брата, и вознаградити несправедливо обиженныхъ, а при такомъ душевномъ настроения неудивительно, что она видъла по внушенію Божію сонъ. въ воторомъ поведъвалось отыскать и освободить узника Григорія, когда-то брошеннаго въ глубокое подземелье въ Арташатв. Она вышла къ народу и сказала: "я видъла сонъ въ эту ночь". Человъкъ съ лицемъ лучезарнымъ пришелъ и сказалъ мив: "нать другаго средства остановить кары, которыя надъ вами тяготъють, какъ послать въ г. Арташать отыскать тамъ узника Григорія. Когда онъ прійдеть, онъ укажеть вамъ лівнарство противъ вашихъ страданій". Слова царевны были выслушаны со смъхомъ и удивленіемъ. "Ужели и ты лишилась разума?

<sup>. 33)</sup> Адать. XX § 89, Lanob de Glag. p. 343, dans Collect t. I. Не лишне со ставить здъсь извъстіе Моис. Каганкатваци о бользии бывшей въ Агваніи въ началь VII въка посль голода: «захваченные этою бользию двяались нечуствительными въ продолженіе одного или двухъ мъсяцевъ, скрежетали зубами, пучили глаза и нечувствовали никакого признака бользии; не знали просить води. Нъвоторые какъ помъщание лунатики, выскакивали нагіе и страшные изъ постелей, говорили со стынами и плакали съ вътрами, иные били ухаживающихъ за неми. Хотя бользнь была заразительна, но смертельныхъ случаевъ не было. Назвали ее бользню умалишенія». М. Каг. II, гл. 15, перев. Патканова.

<sup>40)</sup> Monc. Xop. II, 82.

ужели и ты также одержима?" говорили ей въ отвътъ: "какъ это возможно: вотъ уже пятнадцать леть, какъ его бросили въ глубокую яму, а ты говоришь, что онъ еще живъ? Кто знаетъ, остались-ли его кости въ этомъ мъсть, ибо онъ навърное умеръ туть же въ тоть самый день, какъ его бросили въ виду пресмыкающихся". Но Хозровидухта видъда тотъ же сонъ еще нъсколько разъ потомъ съ угрозой еще большихъ бълствій. если она не разскажетъ объ немъ. Она со страхомъ исполнила повельніе, и на этоть разъ ен послушались. Великій сатрапъ Ода быль отправлень въ Арташать, чтобы извлечь изъ подземелья Григорія. Когла Ода прибыль въ Арташать, то никто изъ завшнихъ жителей не могъ сказать, живъ ли еще тотъ узникъ, освободить котораго онъ пришель. Принесли длинныя веревки и спустили ихъ въ подземелье. Григорій оказался живъ. Онъ взяль спущенную веревку, обвязаль себя ею и находившіеся вверху выташили святаго наружу. Онъ быль совершенно нагь; все тъло его было черно какъ уголь. Тотчасъ принесли ему одежду, одъли его и съ радостію отвели въ г. Вагаршапать 41).

Народъ и вельможи вышли навстрвчу св. страдальцу въ надежив получить отъ него избавление отъ постигшаго страну несчастія. Изнуренный прододжительнымъ заключеніемъ смрадной подземной тюрьмъ и постояннымъ гододомъ, пережившій и перечувствовавшій свое прошлое и созръвшій нравственно среди своихъ уединенныхъ религіозныхъ созерцаній, Григорій долженъ быль производить своимъ видомъ и словами сильное впечатавніе. "Всв одержимые, по двйствію промысла Божія. пришли и собрадись въ св. Григорію. Самъ царь подобно животному изъ породы свиней вышель изъ тростниковъ, гдъ бродило множество дивихъ звърей, и издавая хрюканье, роя землю своимъ лицемъ, съ пъной у рта приблизился къ блаженному Григорію" 42). Всё модили святаго простить имъ то эло, которое они ему причинили, и даровать испъленіе больнымъ. Но Григорій отвітняв: "я такой же человікь, какь и вы, и имію тіво подобное вашему. Но вы познайте своего Творца, который сотвориль небо, землю, солнце, луну, звъзды, море и пустыню.



<sup>44)</sup> Agath. XX § 90, 91.

<sup>42)</sup> Agath. el. § 110.

ибо Онъ одинъ только можетъ васъ исцвлить 43).- Тав положены тыл мучениць Божінхь? спросиль онь о св. Рипсимін и ея спутницахъ. Ему показали мъсто, гдъ лежали непогребенные трупы свв. дъвъ. Онъ собрадъ эти трупы, завернулъ кажный въ его разорванное платье и перенесъ ихъ въ тотъ самый загородный сарай, служившій для храненія виноградныхъ чановъ. въ которомъ прежде жили св. мученицы. Онъ самъ поседидся въ этомъ сарав: сюда же приходиди къ нему царь, получившій облегчение и вельможи слушать его проповъдь о Христв 44). Излыхъ пять лией съ утра до ночи св. Григорій услаждаль ихъ своею проповедью, заставляя поститься и каяться въ несправеддивыхъ жестокостяхъ, причиненныхъ върующимъ во Христа. 45). а затымъ въ прододжение 2-хъ мъсяцевъ поучалъ въ томъ же мъсть собиравшійся народъ. Наконецъ по прошествік 66 дней. когда царь и вельможи пришли по обычаю къ Григорію и просили о дарованія полнаго исціленія, Григорій приглашаль ихъ въ молитвъ и покалнію и расказаль имъ видъніе, бывшее ему въ последнюю ночь. "Около половины ночи, говорилъ св. Григорій, между тімь, какь вы утомились бодрствовать, заснули, я еще не спалъ и размышлялъ о безконечномъ милосердіи Божіемъ, такъ скоро посътившемъ васъ и поставившемъ васъ въ горнилъ усвоенія его премудраго и божественнаго ученія. И я вспоминаль любовь св. мучениць въ своему дивному Творцу и несказанныя награды, имъ уготованныя. Тогда раздался сильный раскать грома; это быль ревь страшный, какь яростныхь воднь бушующаго моря. Сводъ тверди небесной раскрылся какъ шатеръ, и сошелъ человъкъ дучезарный; онъ назвалъ меня по имени и сказаль мив: "Григорій!" и я, взглянувъ, увидъль Его лицо; но устрашенный и трепещущій, я упаль на землю. И онъ сказаль мив: "взгляни вверхъ и смотри чудеса, которыя я тебъ покажу. И я, взглянувъ, видълъ сводъ небесный отверстый, раздъленныя воды и какъ бы долины и вершины горъ. нагромажденныя тамъ и сямъ и настолько высокія, что глазъ не

<sup>42)</sup> Agath. XX. § 92.

<sup>&</sup>quot;) Agath. XX. § 93.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Въ память сего армянами соблюдается интидневный постъ, называемый по армянски Арачаворкъ.

могъ достигнуть до нихъ. И свять, разлившись по нимъ, нисходилъ до земли, а вмяств съ святомъ и безчисленные сонмы людей блистающихъ и крылатыхъ; крылья же ихъ были огненныя. Свять быль подобенъ легкимъ атомамъ пыли, которые при весенней теплотв играютъ въ солнечномъ лучъ, проникающемъ чрезъ окно или другое какое отверстіе. Сонмы одновременно съ святомъ наполнили всю землю и по мяря того, какъ распространялся свять, они распространялись съ нимъ. И человъкъ съ видомъ грознымъ, великій и страшный сощелъ послъ всъхъ. Онъ держалъ въ рукъ огромный золотой молотъ и всъ слъдовали за нимъ. Онъ несся быстрымъ полетомъ подобно орлу на мощныхъ крыльяхъ. Онъ спустился до земли въ срединъ города и ударилъ въ толстую кору непзмъримой земли. Ударъ отдался даже въ пропастяхъ преисподней и вся земля, доколъ могъ хватить взоръ, сдълалась гладкой какъ равнина.

"И я заметиль въ средине города возле царскаго дворца зодотой круглый пьедесталь, широкій какь великая площадь, изъкоторыго возвышался неизмъримый огненный столбъ съ облакомъ вивсто капители, увънчанный свътящимся крестомъ. И я смотрълъ и видълъ три другіе пьедестала, одинъ на мъстъ, гдъ была замучена св. Гайанія съ двумя своими спутницами, другой тамъ, гдф была замучена Рипсимія съ тридцатью тремя 46) своими подругами, третій на мъсть выжиманія винограда. И пьедесталы эти были цвъта красной крови, столбы же были облачные, а капители огненныя. И на трехъ столбахъ кресты свътящіеся подобные вресту Господню. И вресты этихъ столбовъ былв похожи на капитель колонны свъта, которая была выше, чъмъ всъ другія. И надъ крестами этихъ четырехъ колоннъ соединялись удивительныя ърки, и на этихъ аркахъ я видълъ зданіе съ обдвинымъ куполомъ въ видъ шатра. Это было произведение чудное. А подъ этимъ шатромъ на аркахъ я видъдъ 37 святыхъ мученицъ 47) блистающихъ въ своихъ бълыхъ одеждахъ, съ формами невыразимой красоты. На верху зданія я видель престоль божественный и удивительный, весь изъ огня, гдв возвышался



<sup>46)</sup> Acta sanctorum § 114; съ 30 Agath.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Acta Sanct. § 114: triginta sanctos Christi martyres; τριάκοντα άγίους μάρτυρας του Χρίστου.

вресть Госполень. Свъть раздившійся со всэхъ сторонь, обнималь его и сливаясь съ лучами преста, образоваль столбъ лучистаго свъта, нисходящій до основанія кодониъ. И обидьный источникъ билъ ключемъ, текъ и разливался по всей равнинъ. покрыть ее всю, насколько могь видеть глазъ, и она превратилась въ море ровное и голубое и всъ поля приняли цвътъ неба. И вилълъ я несмътное число огненныхъ алтарей и воздъ каждаго алтаря столбъ, увънчаный крестомъ, и явилось мнъ безчисленное множество блистающее, какъ звъзлы. И вилълъ я неисчисленныя стала черныхъ козъ, которыя, перешелши чрезъ волы. преврагились въ агицевъ и ихъ цвътъ сдълался бълымъ и шерсть ихъ сверкада и бросада искры. И между темъ, какъ я смотрыть, виругь стана принесли плоль и умножились и народившіеся агицы наподници поде и вст быди цвтта ослитительно бълаго. Затъмъ народились еще и умножились. И половина, перешедши воды, превратилась въ волковъ черныхъ, они напади на стада и начали производить неимовърную ръзню и кровь текла волнами. И между темъ, какъ я смотрелъ, я видель, выросли крылья у стадъ и они сделались крылатыми и полетевши соединились съ лучезарными воинствами. И потекла огненная ръка, которая поглотила волковъ, и я созерцалъ все это удивленіемъ ".

Затъмъ Григорій разсказаль. какъ ангель, явившійся ему, объясниль это видъніе. "Образъ человъческій, сказаль ангель, есть Господь, зданіе увънчанное крестомъ означаеть вселенскую церковь, пребывающую подъ охраною креста, ибо на крестъ умеръ Сынъ Божій. Мъсто это должно сдълаться мъстомъ молитвы. Огненный столбъ и источникъ знаменуютъ божественное крещеніе, которое истекаеть изъ вселенской церкви для возрожденія человъчества"... "Повергнись предъ благодатію, которую явилъ тебъ Богъ, и воздвигни здъсь церковь". "Затъмъ, продолжалъ Григорій, послышалось великое землетрясеніе и могда показался день, видъніе исчезло" 48).

Кончивши разсказъ о чудномъ видъніи ночью и о повельніи воздвигнуть храмъ на указанномъ мъстъ, св. Григорій пригласиль присутствовавшихъ воздвигнуть прежде всего часовни—

<sup>48)</sup> Agath. ch. II. §§ 112-121.

усыпадьницы для св. мученицъ. Призывъ быдъ встрвченъ сочувственно. По распоряженію Григорія приготовлены были всв нужные для постройки матеріалы и свезены на указанныя мъста. Народъ, всегда готовый по первому впечатльнію единодушно отдаться делу по призыву сильнаго и авторитетнаго голоса, съ жаромъ принядся за работу, и не только трудились мущины, но и женщины. Леже самъ царь, получившій по молитвъ св. Григорія полное псцвленіе, съ своимъ семействомъ принималь двятельное участіе въ общей работь. Скоро воздвигнуты были три часовни: одна на свверо-востокъ отъ города, тамъ гдъ потерпъли мучение св. Рипсимия п ея спутницы, другая въ югу отъ него въ томъ мъсть, гдъ пострадала св. Гайанія съ двумя подругами, третья въ виноградникв, глв было пристанище этихъ св. дъвъ. Часовни эти были богато украшены и снабжены золотыми и серебряными лампадами, люстрами и канделябрами. Въ нихъ были вырыты могилы, въ которыя и схоронили св. мощи. Царское семейство, вельможи и народъ всически хотвли почтить священные останки; принесля св. Григорію богатыя ткани, златотканныя одежды и душистыя смоды. Но Григорій отвергнулъ всв приношенія, говоря, что приношенія эти нечисты, такъ какъ сами они еще не очистились крещеніемъ. Въ каждой изъ трехъ часовень на могилахъ мученицъ Григорій поставиль "знаменіе креста Господня и вельль народу поклоняться истинному Богу, ихъ Творцу, предъ этимъ священнымъ знаменіемъ".

Посль того на томъ мъсть, гдв въ видьній стояль огненный столбъ на золотомъ основаніи, Григорій рышиль устроить церковь. Онь окружиль все то мысто высокою стыною, поставиль въ серединь кресть и заперъ на замокъ сдыланныя въ стынь двери <sup>49</sup>).

Такимъ образомъ въ самой столицъ армянскаго царства христіанство утвердило свое знамя въ знакъ своей побъды, одержанной здъсь надъ язычествомъ и върный залогъ скораго и окончательнаго торжества.



<sup>4&</sup>quot;) Agath. CIII, CIV, CV, § 122-126.

٧.

Построеніемъ часовень и торжественнымъ чествованіемъ казненныхъ за въру христіанъ была решительно и всенародно осуждена прежняя редигіозная подитика армянскаго правительства. Государственная власть не только не оказала препятствія такому публичному чествованію гонимой візры и вазненныхъ ва нее, но и сама своимъ пъятельнымъ участіемъ въ этомъ чествованіи одобрида образъ действія св. Григорія и своимъ поступкомъ объявила поворотъ на иной путь въ своихъ отношеніяхъ къ христіанству. Царь Тиридать, самъ на себф испытавшій благодатное действіе этой религіи, сознавщій по опыту ея внутренную мощь и непоколебимую внешнюю крепость, слелался последователемъ Христа и решился сделать христіанство государственной религіей Арменіи. Но чтобы утвердить новую въру, нужно было сначала разрушить старый религіозный строй и разрушить до основанія. Повтому царь поручиль Григорію уничтожить всв древнія армянскія божества и самъ ревностно принялся ему содъйствовать въ этомъ. Въ сопровождении сильнаго отряда войска онъ отправился съ Григоріемъ въ Арташать, уничтожиль на пути храмь бога Дира, гдв объясняли сны, внушаемые этимъ богомъ и при немъ главное жреческое училище, въ которомъ обучались "всемъ искусствамъ", пришедши же въ Арташать, разрушиль алтари богини Анашть <sup>50</sup>). Затвиъ царь и Григорій перешли въ область Таранаги, разрушили въ Торданъ храмъ знаменитаго бога Баршимній и разбили въ куски его статую 31); сокрушили въ Ани статую бога Арамазда и направившись въ провинцію Ексгеацъ, разрушили здёсь въ мёстечке Ерецъ многочисленные храмы въ честь богини Анаштъ. Въ Тилъ они уничтожили статую Нанеи, дочери Арамазда, а въ Пакайридже разрушили до основанія храмъ Михро, сына Арамазда 32). Имущества разрушенныхъ храмовъ, ихъ многочисленныя богатства раздавались бъднымъ и нищимъ или отбирались въ казну

<sup>50)</sup> Agath. CVIII, § 129-130.

<sup>51)</sup> Ag. § 132.

<sup>52)</sup> Agath. CX, § 133-134.

на двло утвержденія новой вторы 33). Вездт гля только ни быль. св. Григорій обличаль языческую въру армянь, пропов'ядываль имъ ученіе Христа и наставляль пхъ въ заповъдяхъ Божінхъ. ставиль вресты на переврествахъ, по дорогамъ, на плопаляхъ и въ началь удицъ: во всвуъ городахъ, мъстечкахъ и селахъ онъ назначалъ мъсто для первви, но не подагалъ самаго основанія. и не воздвигалъ алтаря во имя Божіе, потому что еще не былъ облеченъ саномъ священства, но только окружалъ выбранныя мъста стънами и ставидъ кресты 54). Народъ при видъ проповедника, на стороне котораго стояла государственная власть. большею частію не противился низверженію кумировъ и разрушенію храмовъ, а иногда даже самъ помогалъ правительству въ деле разрушенія, какъ это было въ Эразамойне при разрушенін храма Анашть 55). Но иногда, возбуждаемый жрецами, онъ смъто выступаль на защиту своихъ боговъ и оказываль Григорію сильное противодъйствіе. Такъ, когда начали разрушать храмъ бога Дира, то собрадась цедая громадная толпа "демоновъ въ образъ человъческомъ, какъ говорить Агаоангелъ пвшихъ и конныхъ, вооруженныхъ копьями, дротиками, пращами". Эти демоны въ человъческомъ образъ испускали неистовые врики, но не надъясь на свою силу, устремились въ храмъ Анаштъ и съ вершины его начали бросать стрълы и камни на разрушителей. Побъда однако оказалась на сторонъ разрушителей. "Тогда вст демоны обратились въ бъгство предъ народомъ, разрывая свои одежды и ударяя себя въ лобъ, рыдая и испуская раздирающіе крики": "горе намъ, потому что Інсусъ, сынъ Маріи, гонить насъ со всей земли, мы должны оставить эти ивста по причинв могущества мертвыхъ и узниковъ; что дълать намъ безпріютнымъ, такъ какъ слава Его наполнила вселенную? Развъ намъ идти въ обитателямъ Кавказа на съверъ? Тамъ можетъ-быть намъ удастся укрыться и жить, и вивсто того, чтобы сражаться безпрестанно съ вътрами, отдъленные отъ людей мы можемъ исполнить свою волю противъ



<sup>5) §§ 131, 132, 133, 134.</sup> 

<sup>54) § 131.</sup> 

<sup>55) § 131, 132, 133.</sup> 

нихъ 4 56). Въ Эрецъ, гдъ были многочисленные храмы, демоны, собравшись арміей со щитами, дали правильное сраженіе конвою Григорія и Тиридата 57). Неть сомненія, что въ этомъ глухомъ извъстіи о противодъйствіи демоновъ и бъгствъ ихъ послъ пораженія на съверъ нужно видъть противодъйствіе армянскихъ язычниковъ, преданныхъ въръ отцевъ и хотъвшихъ отстоять старый редигіозный порядокъ. Противодъйствіе это могло бы быть серьезное, еслибы опасность не пришла такъ неожиданно для ревнителей отечественныхъ религіозныхъ преданій. Послъ оно въ нъкоторыхъ мъстностяхъ организовалось въ пълое возстаніе противъ царя, съ кровопродитными стычками и затімъ неоднократно сказывалось во время политических безпорядковъ въ Арменіи, не только усложняя обычные раздоры и бунты князей, но часто причиню обусловливая эти бунты, коварныя предательства и измёны. Чтобы законнымъ порядкомъ отменить прежнюю языческую редигію и санкціонировать уже принятый правительствомъ образъ дъйствій по отношенію къ христіанству, Тиридать созваль въ Вагаршапать начальниковъ и предводителей армянскаго народа. Тогда собрадись въ царю въ г. Вагаршапать всв войска, "вельможи и префекты, правители областей, знаменитые полководцы, коменданты, князья, сатрапы, судьи, магистраты". Съ общаго согласія решено было обратить армянскій народъ въ христіанство, избрать св. Григорія духовнымъ руководителемъ и учителемъ въры и поставить его епископомъ. Григорій отвазывался принять такой высовій санъ. Но настоятедьная просьба и болзнь оказаться противникомъ опредъленію Божію заставили его согласиться. Тогда, по распоряженію царя, составлена была пышная депутація изъ главныхъ сатраповъ и князей страны и отправлены вмаста съ Григоріемъ въ Кесарію Каппадокійскую къ архіепископу Леонтію для посвященія избраннаго кандидата въ епископа. Тиридатъ снабдилъ депутацію богатыми подарками для сосъдникъ кристіанскихъ церквей и особымъ письмомъ къ архіепископу Леонтію. Сопровождаемый многочисленной и блестящей свитой, съ тълохранителями и многочисленнымъ конвоемъ, на царской колесницъ Григорій пере-

<sup>56)</sup> Agath. CVIII, § 130.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Agath. CIX, § 133.

правидся лътомъ 303 года чрезъ армянскія границы во владънія римлянъ. Здъщнія христіанскія общины, узнавши о мученичествъ Григорія и обращеніи имъ въ христіанство цълаго царства, вездъ встръчали его съ радушнымъ гостепріимствомъ и великими почестями, какъ исповъдника Божія и чудотворца 58).

Посольство св. Григорія за посвященіемъ въ Кесарію ясно показываетъ, что въ Арменіи еще не было своихъ епископовъ не смотря на то, что въ предъдахъ армянскаго царства должно было быть болве или менве значительное число христівнъ. Почему именно была избрана Кесарія, а не другой какой-либо епископскій городъ, это объясняеть авторъ жизни св. архіепископа армянскаго Нерзеса (У в.), который по поводу путешествія его въ Кесарію для посвященія въ епископа говорить: "когда страна армянская досталась въ удваъ апостолу Оаддею, то этотъ последній пришель сначала къ царю Авгарю въ Эдессу и просвитиль страну, но такъ какъ Кесарія находилась подъ властію армянъ, то апостоль Оаддей отправился также и въ эту страну и обративши (жителей), посвятилъ пресвитеромъ и епископомъ одного изъ своихъ учениковъ, по имени Өеофила, котораго и оставилъ въ качествъ духовнаго главы; потомъ отправился въ Арменію. Воть основаніе, почему армяне ходили за посвященіемъ въ Кесарію до собора Халкидонскаго 50). При всемъ этомъ Кесарія была издавна знакома Григорію, она была вторымъ его отечествомъ: тамъ онъ воспитался и тамъ проведъ лучшее время своей молодости.

Когда депутація прибыла въ Кесарію и представила архіспископу письмо Тиридата, то архіспископъ съ радостію согласился исполнить общее желаніе. Онъ созваль соборъ мъстныхъ спископовъ и витств съ ними "возложилъ на Григорія руки съ св. Евангелісмъ, дабы онъ получилъ власть на землё и на небъ и ключи царствія небеснаго" сп). Чтобы обогатить невообращенную страну святынями, Григорій выпросилъ у Леонтія половину мощей св. Іоанна Предтечи. Но жители города воспротивились выдачъ мощей. Послъ долгихъ споровъ межлу армянскими са-



<sup>54)</sup> Agath. CXIII, § 139.

<sup>59)</sup> Vie de Saint Nersès. Cm. Collect. par Langl. t. II, p. 25, IV.

<sup>40)</sup> Agath. CXIII, § 140.

трапами и кесарійскими христіанами, сатрапы заплатили архіепископу 12 т. тагекановъ и, взявши открытою силой мощи, вышли изъ города. Одинъ изъ армянскихъ князей предлагалъ даже поджечь Кесарію ночью. Архіепископъ Леонтій своимъ красноръчіемъ успълъ возстановить миръ и въ-заміны 12 т. тагекановъ, далъ Григорію мощи священномученика Афиногена<sup>61</sup>).

Лля просвътительного дъда въ Арменіи Григорію нужны были пособники, поэтому онъ искадъ подходящихъ дюдей среди каппадовійскихъ христівнъ. Онъ встрітиль въ Кесаріи сирійца Зеноба Глана и пригласиль его сопутствовать ему и трудиться на новой христіанской нивъ. Кромъ того и Леонтій далъ ему двухъ благочестивыхъ людей Антонія и Кронидесса 62). На возвратномъ пути изъ Кесаріи Григорій съ своими спутниками пробыдь изъ техъ же видовъ несколько дней въ Севастіи. Заесь онъ нашелъ много монаховъ, которыхъ и убъдилъ идти съ нимъ въ Арменію, чтобы тамъ посвятить ихъ во священники 63). "Онъ вызваль также многихъ учителей изъ Александріи съ прекрасными священниками", изъ которыхъ одного, Тегларіоса, посвитиль во епископа Левинской равнины, а равно пригласиль изъ Спріи 64). Собравши, насколько было возможно, способныхъ дюдей Григорій возвратился въ Арменію и оставивши въ области Таранаги нъкоего Сурдиноса, изъ Ефеса, въ качествъ учителя всвую округовъ, снова предался миссіонерской двятель-

<sup>41)</sup> Zenob de Gl. р. 344, Coll t. I, cf. Agath. CXIV, § 142. Аонногенъ еп. Севастійскій быль замучень при Діоклетіанѣ. Сl. Galani hist Armena eccles. et polit. р. 10. Что касается Іоанна Предтечи, то Зенобъ Глакъ говорить слѣдующее: «евангелистъ Іоаннъ, возвратившись съ острова Патмоса, принелъ въ Ефесъ и потомъ пошелъ въ Іерусалимъ, гдѣ по внушенію Божія Провидѣнія открыль его (Предтечи) морилу. Іоаннъ взяль ночью святое тѣло Предтечи и даль его еп. Поликарпу, своему ученику, чтобы тоть перенесъ его въ Ефесъ и положилъ въ построенной имъ церкви во имя Божіей Матери. Послѣ смерти евангелиста св. мощи Предтечи оставались въ Ефесѣ до временъ императора (Трояны) Деція. Въ царствованіе этого послѣдняго сидѣлъ въ Ефесѣ ученикъ Агтена (т.-е. Оригена) Фирмиліанъ, которыв, будучи изгнанъ изъ этого города, взяль съ собою мощи св. Предтечи, за исключеніемъ головы, и пришелъ въ Кесарію. См. Coll. t. I, р. 344.

<sup>62)</sup> Zen. p. 337, Coll.

<sup>43)</sup> Agath. CXIII, § 140.

<sup>44)</sup> Zen. p. 344, Coll.

ности. Вооруженный теперь законными полномочіями, Григорій думаль уже приступить въ крещенію армянь, но получивши извъстіе, что въ округъ Таронъ остаются еще два храма, въ воторыхъ приносять жертвы идоламъ, отправился туда, чтобы ихъ разрушить. Разрушить эти храны обазалось нелегко. Жрецы и мъстное население оказали Григорію сильное сопротивление. Дъло въ томъ, что здъсь была цълан жреческая колонія, происшедшая отъ переселившихся 450 лать предъ тамъ изъ Индін индійскихъ князей братьевъ Кизане и Темедра. Эти два брата. какъ разсказываетъ Зенобъ Глакъ, замыслили заговоръ противъ своего царя (Тинасхе). Заговоръ быль отврыть. Избъгая гитва царя, они бъжали въ царю армянскому Вагаршаку (за 150 лъть до Р. Х.), и получили отъ него въ удваъ провинцію Таронъ. Здесь они воздвигли городъ Вишапъ (драконъ), а въ г. Аштишать поставили двъ статуи во имя своихъ индійскихъ боговъ-Чрезъ 15 л. по неизвъстному побуждению царь приказаль ихъ убить, а ихъ владенія разделить между тремя сыновьями. Спустя нъкоторое время эти последніе удалились на гору Карке, устроили здъсь селенія и воздвигли два идола, одинъ подъ именемъ Кизане, другой подъ именемъ Темедра, и членовъ своей фамиліи посьятили на служенія этимъ идоламъ 65). Составляя такимъ образомъ пришлый элементь среди армянь, эта жреческая колонія обладала особенной силой сплоченности и единодущія. Храмы Кигане и Темедра владели громадными сокровищами, многими значительными селеніями и обширными пастбищами. Сословіе жрецовъ, находившихся при этихъ храмахъ, составляло изъ себя какъ бы государство въ государствъ и находилось по отношенію въ царю въ такихъ же вассальныхъ отношеніяхъ, какъ и прочіе армянскіе виязья и нахарары (дворяне). Насколько значительны были средства этихъ индійскихъ жрецовъ, можно видеть изъ того, что они владъли въ Таронской провинців между прочимъ 6 огромными деревнями, въ которыхъ было 12.298 домовъ, весь хаштіанкскій округь (въ Четвертой Арменіи) служиль пастбищемь, по воторому паслись ихъ стада, у нихъ было въ распоряжения до 8 т. человъвъ войска. Вліяніе этого сословія въ Таронъ было весьма значительно, а потому язычество держалось здесь



<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Zenob p. 349, 350 cm. Coll.

месравненно упориве. Не даромъ св. Григорій въ письмю къ архіепископу Леонтію говоритъ, что въ томъ мюстю, гдю были храмы Кизане и Темедра, смерть обитала какъ бы въ пещерю-

Когла Григорій съ своими спутниками прибыль въ селеніе. по состаству съ храмами Кизане и Темелра, то находившіеся тамъ жрецы, узнавши о цъли его путешествія, ночью проникли въ храмъ и сврыли въ полземелья ихъ богатыя сокровища. Затъмъ они обратились къ жрецамъ сосъдняго города Аштишата съ возваніемъ: "собирайте войска и поспъщите соединиться съ нами завтра, ибо великій Кизане должень дать сраженіе князьямъ отступникамъ 4 46). Они заставили жителей селенія Гувара устроить засаду въ виноградникахъ. Самъ главный жрецъ Артзанъ и его сынъ Темедов приняли начальство налъ гуварскимъ отрядомъ, простиравшимся по 400 человъкъ и занявши сосъинюю гору, стали ждать подкрапленій. Когда, на сладующій день, отрявь Григорія въ 300 человъкъ, ничего неподозръвавшій, подошель къ горъ, то находившиеся тамъ язычники при эвукъ трубъ, съ распушенными знаменами, въ боевомъ порядкъ бросились на него. При видъ неожиданной опасности князья поспъшили отправить Григорія съ св. мощами и съ его спутниками назадъ, чтобы укрыть его въ одной небольшой кръпости (Огнанъ); но на дорогъ находившіеся въ засадъ напали на небольшой конвой св. Григорія. Сознавая величину опасности. Григорій скрыль св. мощи въ приметномъ месте и бежаль вмъсть съ своими спутниками и конвоемъ въ Огнанъ. Ночью жители Гувара осадили кръпость, но вызванное подкръпленіе въ 4000 человътъ обезопасило положение христіанъ. Гуваръ быль взять и разрушень, а жители его отведены въ другое мъсто. Между тъмъ князья вели серьёзную битву съ жрецами и наконецъ одержали верхъ. "Послушайте насъ, князья армянскіе, воскликнуль сынь верховнаго жреца Темедръ: сорокъ явть иы служимъ великимъ богамъ, мы поняли ихъ силу и знаемъ, что они лично сражаются противъ враговъ жрецовъ своихъ. Мы не можемъ конечно сопротивляться вамъ, ибо здъсь страна царя армянскаго, а вы князья. Но знайте, хотя мы не можемъ побъдить васъ, но лучше умереть намъ сегодня за сво-



<sup>46)</sup> Zen. p. 345.

ихъ боговъ, чъмъ видъть ихъ оскорбленными вами, вотъ почему мы отказались отъ жизни и желаемъ смерти" <sup>67</sup>). Верховный жрепъ Артзанъ вышелъ самъ на единоборство съ однимъ изъ армянскихъ князей и палъ. На помощь жрецамъ прибыли жреческія войска изъ города Вишапа и окрестныхъ селеній въчисль 5400 человъкъ, а черезъ день ихъ уже почти 7 тысячъ; разбитые было князья получили также подкръпленіе, но число ихъ едва превышало 5 тысячъ сражающихся, при томъ же, когда началось новое сраженіе, одинъ изъ князей перешель на сторону Темедра съ 700 своихъ. Однако мужество князей одержало верхъ. Измънникъ князь Темедръ и главный жрецъ Аштишата Медагесъ были убиты, а съ ними 1038 человъкъ. На могильномъ камнъ, положенномъ надъ убитыми, написано было: "мы сражались за бога Кизане и за Христа" <sup>68</sup>).

Когда такимъ образомъ миновала на этотъ разъ серьёзная опасность для христіанскаго дъла въ Арменіи, Григорій снова вышелъ изъ крфпости, нашелъ скрытыя имъ мощи, и взошедши на поле сраженія, по свибдітельству Зеноба, благословилъ страну правой рукой Предтечи, говоря: "да прострется десница Господня на эту страну и сохранитъ ее отъ врага; теперь она потерпъла отъ Господа наказаніе за свои гръхи, пусть же враги ея перестанутъ возмущать ее, и да погибнутъ они съ своими беззаконіями. Да не обитаютъ еретики въ сей странв; да будетъ десница св. Предтечи ея печатью и хранителемъ и пусть настоящій строй продолжится изъ рода въ родъ " 63).

"Едва мы отвътили "Аминь." говорить тоть же Зенобъ, очевидецъ тъхъ событій, какъ послышался ужасный шумъ. Когда мы спустились къ "Девяти источникамъ", армянскіе князьн вышли къ намъ навстръчу и возвъстили намъ добрую въсть о пораженіи Темедра. Прибывши на мъсто мы увидъли, что храмъ разрушенъ и идолъ, который имълъ 15 локтей вышины, былъ разрубленъ на четыре куска. Жрецы испускали крики и про-



<sup>67)</sup> Zenob de Gl. p. 346.

<sup>44)</sup> Ibid. p. 347.

<sup>69)</sup> Ibid. р. 348. Кажется, слова: «да не обитаютъ еретики» и т. д. происхожденія посліз халкидонскаго и можетъ быть принадлежатъ продолжателю Зеноба Іоанну Мамиконьяну (VII в.), редактированиему трудъ Зеноба.

дивали горькія слезы; сами демоны утомляли уши своими жалобными криками: "горе намъ, говорили они, кости мертвыхъ гонять насъ изъ этой страны". Потомъ полъ человъческимъ викомъ пустились, какъ будто они имъли крылья, укрываться при храмъ идоловъ Аштишитскихъ. Другіе, подобно тучъ осъ наи проливному дождю бросилисъ на толиу и избили жестоко жреновъ, которыхъ оставили почти замертво. Между тъмъ св. Григорій приблизился къ нимъ и исцелиль ихъ: потомъ даль приказъ разбить идолъ Кизане, который былъ медный и высотой 12 доктей. Когда дюди, которымъ поручено было это дело. вошли во храмъ, то служители святилища, при видъ ихъ, устремились къ нимъ и напали на нихъ, говоря: "умремъ, прежде чъмъ великій Кизане будеть низвергнуть". Воины окружили жрецовъ и убили изъ нихъ шесть; послъ чего они сокрушили врата смерти. Тогда демоны, возвышая голосъ, закричали: "хотя вы насъ и выгоняете отсюда, но не будеть никогда покоя тъмъ, вто пожелаеть туть жить". Трудно повърить: подобно городскимъ воротамъ, чрезъ которыя проникають массы соддать, это мёсто саблалось аверью демоновъ, число которыхъ было такъ же велико въ Кизане, какъ въ глубинахъ преисподней.

Когда воины разбили идоловъ, Св. Григорій положиль основаніе церкви. Такъ какъ не было подъ рукой нужныхъ матеріаловъ, то онъ взяль необдѣланные камни, потомъ, нашедши въ храмахъ идоловъ известь, началь построеніе церкви на мѣстѣ храма Темедра и въ тѣхъ же самыхъ размѣрахъ 70). Онъ жилъ въ этомъ мѣстѣ 12 дней и хотѣлъ даже положить здѣсь всѣ мощи св. Предтечи; между тѣмъ не получалъ повелѣнія отъ Господа. Онъ положилъ ихъ въ глиняную гробницу, — ибо не изъ золота, а изъ земли образовано тѣло, потомъ положилъ въ мѣдный ящикъ и присоединилъ туда одинъ изъ камней самоцвѣтныхъ, называемый аметисть, который онъ принесъ изъ Кесаріи 71). Все это дѣлалъ онъ одинъ, не позволяя никому



<sup>10)</sup> Скорве всего этотъ храмъ былъ просто обращенъ въ церковъ. Во всякомъ случав эта церковъ была первою церковъю въ Арменіи, Фаветъ Византійскій называетъ ее матерью церквей арминскихъ. Taust. Вуг. 1. III, ch. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) У Зевоба находится извъстіе очевидно позднъйшаго происхожденія, что архіепископъ Леонтій виъстъ съ св. мощами даль Григорію два драгоцънныхъ , камия, полученныхъ имъ отъ римскаго архіепископа.

видеть что-нибудь. Потомъ когда избрано было тайно удобное мъсто, епископъ Альбинъ и я (Зенобъ) принесли ночью заступы. выкопали могилу въ размере двухъ человекъ, набросали въ нее булыжнику и положили тамъ мощи св. Предтечи: верхнюю часть правой руки и до локтя, левую руку выесте съ верхнею ея частію, кость праваго бедра вмёсть съ другими малыми костями твла. Что же касается мошей Аонногена, то мы разлълили ихъ пополамъ до пояса и положили въ глиняную гробницу. Если вы хотите знать точныя подробности веего этого, спросите Бизитона сиріянина, тодкователя, онъ сообщить ихъ вамъ словесно 12). Предтеча въ углу, гав аршакидская дверь на пядень разстоянія: гвозди служать указаніемь входа и находятся на полиять выше грунта въ правой сторонъ перкви. Затъмъ св. Григорій заставиль начертить на мідной пластинкі при вході (слъдующія слова): "пусть никакая женщина не осмъдится переступить порога сей церкви изъ страха наступить на мощи, и пусть немилосердный гиввъ Божій падеть на техъ изъ нихъ, которыя войдуть и будуть ихъ смотреть ( 73). Бизитонъ самъ читаль надпись. Мощи Авиногена находятся у той же самой двери въ левомъ углу. Место, где положены мощи, такъ закрыто, что не возможно найти его даже съ помощію гвозлей, которые служать приметой, котя выкопали иму въ сорокъ локтей. Воть почему, когда мы погребли мощи святаго, то св. Григорій. приклонивши вмъсть съ нами трижды кольна, всталь, потомъ простирая руки къ востоку, сказаль: "Боже боговъ и Госполь господей, исполняющій волю боящихся Тебя и не отвергающій молитвы просящихъ у Тебя; Ты, Господи, который сохранилъ сіи мощи и принесъ ихъ въ місто сіе, простри десницу свою на могилы сін и запечатай силою Своею безконечной кости, въ нихъ заключающіяся, чтобы никто не могъ взять ихъ отсюда, ниже обръсти ихъ до конца міра, до времени ихъ обновленія и обновленія встать святыхъ. Если вто-либо пать святыхъ попытается извлечь ихъ отсюда, молю Тебя: не услышь его молитвъ; но тъ, кто и надеждою и върою будетъ просить себъ



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Зенобъ писаль свою исторію Тарона по просьбі віжоторыхъ сирійцевъ, о которыхъ річь будеть пиже.

<sup>13)</sup> Cf. Jean Mamiconien ch. I.

исцъленія у двери св. Предтечи, исцъли ихъ, по крайней мъръ утиши ихъ страданія и пусть они, получивши облегченіе тълесно, живуть духовно до послъдняго суда. Соблюди священниковъ, которые будуть служить Тебъ съ ревностію и върою во святой сей церкви, пбо Ты одинъ пиъешь всемогущество и Тебъ принадлежить слава во въкп".

"Когда мы сказали: Аминь! послышался съ неба голосъ, который говориль: "будетъ слъдано по твоему желанію, никто не откроетъ (мошей) святыхъ съ намъреніемъ взять ихъ, и тъ, кто посвятитъ мив въ семъ мъств жизнь чистую и искреннее сердце, получитъ участіе въ ихъ благахъ". Тотчасъ земля задрожала и снова закрыла то мъсто, гдв положены были мощи.

"На слъдующій день привели къ князю Сіонійскому язычесскаго жреца, стали заставлять его показать мъсто, гдъ скрыты
сокровища и указать гдъ находилась дверь въ подземелье. Онъ
отказался и умеръ на висъльницъ въ мученіяхъ. Не было возможности съ того времени открыть эти сокровища, хотя извъстно
было хорошо, что онъ должны были быть скрыты подъ основаніями церкви, которая была предъ этимъ святилищемъ Темедра, ибо она была построена на томъ же самомъ мъстъ и
точно съ тъми же самыми пропорціями ширины и длины, съ
тъмъ различіемъ однако, что (Индійцы) обращались къ западу.
Они разрыли равнымъ образомъ храмъ Кизане, расположенный близъ обильнаго источника къ востоку въ разстояніи около
двухъ человъческихъ шаговъ, въ надеждъ открыть (сокровища),
но успъли не больше.

"Проживши въ этомъ мъстъ девять дней, князь Сіонійскій оставилъ селеніе Гуваръ и при этомъ посовътоваль взрослымъ мущинамъ этого селенія принять крещеніе; они согласились и послъдовали за нимъ. Св. Григорій отвель ихъ въ глубь долины Айдзанской, расположенной противъ Гайджгонка къ востоку отъ кръпости Астгонкъ. Онъ крестилъ ихъ, даровалъ имъ помазаніе Христово, и посвятилъ ихъ въ въру во Св. Троицу. По дъсствію Господню явился великій свътъ въ видъ огненнаго столба надъ новообращенными; онъ держался въ продолженіе трехъ часовъ надъ мъстомъ свидътелемъ этого чудеснаго крещенія, послъ чего исчезъ. Число крещеныхъ мущинъ и дътей было пять тысячъ пятьдесятъ". По свидътельству Агафангела, эдъсь

прежде всего были врещены князья и сатрапы, сопутствовавшіе Св. Григорію въ Кесарію. Агаоангелъ говорить, что здісь въ теченіе трехъ неділь было врещено боліве 190 тысячь человіннь <sup>74</sup>). "Оттуда, продолжаєть Зенобъ, онъ привель ихъ въ храмъ Господа и веліль праздновать въ честь св. Предтечи: это быль первый день Навасарта (303 г.) <sup>75</sup>).

"Потомъ св. Григорій поручиль (этихъ новообращенныхъ) зеботамъ священниковъ, которые по его приказанію отвели ихъ въ ихъ деревии, и повелвлъ имъ поставить деревянный кресть на мъсть, гав онъ скрывалъ мощи, а въ центръ селенія поставить другой и крестить женщинъ въ этомъ мъсть. Когда все это было окончено, св. Григорій собраль датей языческихъ жрецовъ вмъсть съ служителями идоловъ и убъждалъ ихъ служить Господу Богу. Эти последніе отказались и сказали князьямъ: "помните: если мы останемся въ живыхъ, мы потребуемъ отъ васъ того же самаго; а если мы умремъ, то боги отомститъ за насъ". Князь изъ дома Анкехъ, услыхавши эту угрозу, велълъ отправить ихъ въ Пайдакаранъ 76) и заключить въ тюрьму въ числъ 438 человъкъ, послъ чего имъ обръзвли волосы, которые они отпускали по примъру Кизане. Принявшіе же христіанство не были большею частію искренними христіанами, и язычество еще долго жило въ этихъ христівнахъ, въ ихъ обычаяхъ и понятіяхъ. Когда эти инородцы обратились ко Христу, то въра ихъ была сомнительная, ибо не имъя возможности отврыто следовать обычаямъ своихъ отцевъ, они измыслили следующую увертку, -- оставлять пучекъ волосъ на голове своихъ дътей, чтобы видъ этихъ дътей напоминалъ имъ ихъ гнусное служеніе <sup>и 77</sup>).

Устроивши церковь въ "Девяти Источникахъ", Григорій оставилъ здёсь Антонія и Кронида и другихъ священниковъ, а для содержанія церкви, съ согласія князей уступлены были на 32 года 12 большихъ селъ, прежде принадлежавшихъ



<sup>&</sup>quot;) Agath. CXV, § 143.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Первый місяць армянь, начинающійся съ 11 августа. По Агафангелу (§ 143) празднованіе памяти св. Іоанна Крест. и муч. Афиогена была совершена въ 7-й день м. Сахми—16 октября. Посліднее кажется лучше.

<sup>16)</sup> Городъ и провинція В. Арменіи.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>i Zenob, p. 147-350. Dans Coll par V. Langloist. t. I. ср. Варданъ Већ. Всеобщ. Ист., стр. 51. Москва. 1861 года.

таронсвимъ жрецамъ. Послъ этого Григорій продолжалъ свой путь по Арменіи, проповъдуя христіанство въ другихъ мъстахъ, устрояя храмы и поставляя священниконъ. Такъ въ разстояніи двухъ перевэдовъ отъ "Девяти Источниковъ" онъ устроняъ церковь, гдъ точно такимъ же образомъ, какъ и тамъ, положилъ остальныя частицы мощей <sup>78</sup>). Послъ болъе или менъе продолжительнаго путешествія Григорій прибылъ наконецъ къ подошвъ горы Небатъ, въ Багреванъ, въ Араратской провинціи Здъсь встрътилъ его Тиридатъ съ своимъ семействомъ и множествомъ народа. Въ назначенный день самъ царь и масса народа собрались на ръчку Евфратъ и крестились <sup>79</sup>). По словамъ Агаовитела здъсь въ продолженіе недъли крестилось болъе 4 милліоновъ человъкъ <sup>80</sup>). Царь издалъ эдиктъ, которымъ повелъвалось принять христіанство всъмъ желавшимъ слъдовать примъру царя и креститься <sup>81</sup>).

Во всъхъ удобныхъ мъстахъ Григорій строилъ для обращенныхъ церкви. Между прочимъ вскоръ по своемъ возвращеніи изъ Кесарія онъ воздвигъ церковь въ Вагаршапать на указанномъ въ видъніи мъсть и назвалъ ее Эчміадзинъ, что значитъ "Сошествіе Единороднаго". Зная по опыту, какъ упорно язычество въ тъхъ мъстахъ, гдъ существуютъ языческіе храмы, Григорій строилъ церкви преимущественно въ такихъ мъстахъ".

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Agath. CXV, § 143, 144; Zenob, p. 350, 351.

<sup>&</sup>quot;) Agath. CXV, § 144—CXVII, § 149. Армянскій мартирологій подъ 18 ноября утверждаеть, что Григорій даль Тиридату имя loanus. V. Langlois, Coll. 4. I, р. 177, not. 2. Варданъ Велик. Всеоби. Ист., стр. 54.

многочисленныя вставки и искаженія въ тексть Агафангела заставляють быть подобрительнымь вообще къ свидьтельствамь этого писателя. Такъ вапримърь въ данномъ случав соминтельнымь представляется, чтобы въ такой короткій срокъ (7 дней) могло быть обращено боле 4 милл. Принимая въ соображеніе замічаніе Агафангела (§ 150), что после крещенія такого числа армянь Григорій повельть устроить празднованіе памяти святыхъ (І. Кр. и Афие.) въ тотъ день, когда праздновали въ честь бога Аманора (т.-е. въ честь новаго года 11 августа) и не упуская изъ виду, что выше было сказано имъ, что въ «Девяти Источнинкахъ» память этихъ святыхъ была отпразднована въ 7-й день м. Сахсии— 16 ноября, мы не безъ основанія можемъ предположить, что Агафангелъ говорить о двухъ праздникахъ въ октябре 303 года въ Тароне и въ августе 304 г. въ Багреване. Въ такомъ случае для обращенія 4 милл. армянъ будетъ времени почти годъ.

<sup>°&#</sup>x27;) Agath. CXX, § 153; Созомень, II, 8; cl. Galan. Hist. Arm. p. 16.

<sup>\*</sup>i) Agath. § 153.

VΙ

Въ вилу быстраго распространенія христіанства среди армянъ потребовалось иля обращенныхъ множество руководителей, свяшенниковъ, толкователей, учителей, епископовъ. Взятыхъ изъ Кесаріи и Севастін и приведенныхъ въ Арменію Григоріемъ оказалось далеко недостаточно, тъмъ болье, что не зная большею частію наподнаго языка, миссіонеры эти мало могли приносить пользы для начальнаго миссіонернаго дела. Поэтому Григорій, не щадя своихъ силъ, старался самъ быть повсюду и употребдять всё мёры, чтобы увеличить число своихъ сотрудниковъ дюдьми способными и полезными. Онъ предложилъ цорю собрать детей, научить ихъ новой вере, чтобы приготовить изъ нихъ способныхъ учителей и пастырей народа. Тиридатъ сдъдаль распоряженіе, чтобы со встхъ частей Арменіи сводили дътей въ опредъленные пункты и давали имъ ежегодное содержание. Собранных в детей велено было разделить на две групцы и одну учить языку греческому, другую сирійскому. Особенное вниманіе было обращено на дътей бывшихъ жрецовъ, съ одной стороны, какъ на болъе развитыхъ и подготовленныхъ, а съ другой въроятно съ цълью разобщить ихъ съ отцами, болъе упорными въ язычествъ, и вывести изъ-подъ ихъ вреднаго гліянія. Нъкоторыхъ изъ дътей Григорій даже воспитываль при себъ подъ своимъ личнымъ наблюдениемъ 82). Такъ какъ бывшие жрецы безъ сомнънія составляли самый образованный классъ среди армянъ, то Григорій не пренебрегъ ихъ прежнимъ званіемъ и бодъе испреннихъ изъ нихъ и преданныхъ христіанской въръ рукоположиль во священныя степени и даже поставиль епископами. Такихъ епископовъ было не мало: Агаеангелъ перечисляетъ изъ нихъ, кого знаетъ, и насчитываетъ двенадцать человекъ 83). Онъ обращался въ архіепископу Леонтію, своему законному руководителю въ дълахъ церковныхъ, и просилъ его прислать въ Арменію нужныхъ людей. Такъ какъ письмо св. Григорія нъ архіепископу Леонтію не можеть быть лишено интереса, то приведемъ его здёсь целикомъ.

e2) Agath. CXIX, § 151—CXX, § 154.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Смотр. имена ихъ Agath. СХХ, § 154.

"Господину трижды благословенному, прославленному свыше и почитаемому людьми, дивному и святому первосвященнику, архіепископу великаго, славнаго и великольпнаго города Кесаріи это первое письмо слабости нашего разумінія въ благодарность за святое посвященіе, которое вы даровали намъ, посылается съ нашимъ привітомъ и любовію, вашей славів и всей вселенной.

"Воздаемъ громкія благодаренія Богу, который въ Своемъ отеческомъ попеченім явиль милосердіе Свое роду человівческому посылкя ему Своего Единороднаго Сына, призвавшаго всв народы въ небесный градъ проповъдью апостольской. Это благодъяніе было для сей страны причиной неизреченной сдавы, ибо два апостода пришли сюда въ эту страну, которая была имъ предназначена, приведенные благодатію и повинуясь вельнію Св. Духа. Хотя со времени ихъ страна отвергла истину, между твиъ божественное милосердіе сжалилось надъ нашей окудостію. посему Духъ святый совершиль въ наши дни чудеса, о которыхъ вы узнали изъ нашего разсказа. Кроив того мы воздаемъ чрезъ ваше посредство въ Богу другія благодаренія и вамъ въ частности выражение нашей признательности за дарование землъ Армянской сокровища жизни, посредника между Богомъ и людьми мощи св. Іоанна Крестителя. Арменія возрадовалась о ихъ прибытін тою же самою радостію, вакъ нъкогда Іорданъ о пришествін Христа. Сообщаемъ вамъ завърное, что какъ чрезъ сошествіе Христа въ воду была уничтожена смерть, точно такъ же когда прибыли сюда мощи святаго, двери ада были сокрушены. Въ самомъ дълв есть въ Арменіи, въ провинци называемой "Четвертая Арменія", тамъ, гдв она граничитъ съ третьей, въ цвии Таврскихъ горъ, мвсто, откуда вътвь отдъдяясь, прододжается до Пахаскихъ вороть въ Персін. Вокругь простираются владенія Мамиконскія, богатыя пріятными местоположеніями и въ изобиліи покрытыя деревьями на всв нужды. Въ этой-то именно странъ смерть обитала какъ въ пещеръ, въ двухъ различныхъ мъстахъ.

"Въ одномъ изъ этихъ мъстъ смерть утвердилась столь прочно, что следуя откровению Св. Духа, это место было действительно входомъ въ адъ. Индійцы и Персы называють его "Девятью Источниками" (Иннакніанъ). Жители относились съ ве-

ликимъ уваженіемъ къ илоду Кизане и его брату Темелру и Сатана прочно утвержиль завсь свое мъстопребывание. Мы низвергли илоловъ Сатаны, и въ часовиъ, воздвигнутой на этомъ мъсть, положили мощи (в. Предтечи Іоанна и мощи мученика Аенногена. И такъ смерть повержена была съ своей силой и нынъ Богъ прославляется тамъ и почитается. Въ этомъ мъств "Девяти Источниковъ" я оставиль двухъ человъкъ, живущихъ (въ Богв) Антонія и Кронидеса, которыми Твоя любовь одарила страну армянскую, людей предавшихъ свои живыя тыла, лабы распяться со Христомъ для искупленія души тахъ которые въ жизни, и я смотрю на нихъ, какъ на данную мив жемчужину невыразимой цены 84). Веря въ любовь и благорасположение. которое ты питаешь къ намъ, умолню тебя дать намъ другаго человъка въ даръ, ибо если жатва обильна, то дълатели въ мадомъ числь. Заклинаю тебя прислать приследей следвть сію жатву. Одинъ изъ жнецовъ, котораго мы желаемъ Елеазаръ. другой брать Іакова Сирійца, котораго я привель съ собой и посвятиль во епископа дома Мамиконскаго, Призиля его вывств съ другими двавтелнии и въ частности съ Тимонеемъ епископомъ Актенскимъ, литературныя знанія котораго ты самъ восхваляль, окъ послужиль бы къ величайшей пользъ для нашей страны, вспомоществуемый твоими молитвами и совътами. Ты примъръ по своему постоянному показнію, ты учитель множества людей, по милости Божіей поживещь ты въ Господ'я кашими модитвами, ради многихъ. Аминь 65).

Въ отвътъ на это письмо архіепископъ Леонтій писалъ: "Блаженному и дивному Господину (моему) брату. Мы получили твое святое и милостивое письмо, которое исполнило насъ радостію совершеннъйшаго среди нашихъ скорбей. Вслъдствіе бользни, постигшей насъ, мы были въ печали, но твое благодарственное письмо отряхнуло нашу лъность. Прочитавши его, я воздалъ

<sup>\*4)</sup> Не эти ли носледнія слова навели исказителей армянскихъ намитниковъна мисль о двухъ драгоценныхъ камияхъ.

<sup>••)</sup> Zenob. de Gl. р. 337—338. Это письмо, по сопоставлении изкоторых в обстоятельствь, писано св. Григоріємь изъ «Девяти Источниковь», и судя по содержанію слідовавшаго затіми письма къ еп. Елеазару, гола 4 или 5 спустя послів воявращенія Григорія изъ Кесаріи т.-е. около 806 года.

благодареніе Богу за то, что какъ ты пишешь, онъ не отвергнуль народы съверные, которые будучи въ течение долгихъ лать лишены истины, считали богами виновниковъ своихъ забдужденій сообразно тому, какъ они узнади это огъ Сатаны, врыга истины; ибо ходя въ темнотв, они были лишены познанія Бога. Но въ нимъ придагаются следующія слова пророка: "народъ, который сидыть во мракь, увидыть великій свыть познанія Бога". Хотя содице правды (Інсусъ Христосъ) блистадо надъ тварями уже долгое время. Твои народы ходили ошупью при свете дня накъ въ глубокую ночь. Посему Богъ бросилъ не давно на нихъ вворъ и сощелъ освободить ихъ отъ Фараона безтвлеснаго. Въ самомъ двай чрезъ мученія, которыя ты претерпвать ты сдёдался выше Моисея, потому, что ты не пощадиль своего твла до твуъ поръ, пока не освободидъ ихъ и не поведъ въ пустыню Синайскую, гав неть доступа животнымъ и откула изгнаны печали и скорби. И такъ поелику чрезъ тебя возсінло надъ нами Солнце Правды, Христосъ, и ты избранъ былъ заивстить св апостоловъ Вареоломея и Фадея, которые избраны были (раньше), то вспомии объ ихъ трудахъ и слъдуй всегда по ихъ стопамъ. Впрочемъ для этого нътъ основанія, пбо Господь, который даль ихъ для созиданія, а не для разоренія, пожелаль, чтобы ты, новый предтеча, снова только что вступаль въ свою армянскую страну. Напиши мое имя въ свою книгу, поминай его, чтобы и мив получить участіе въ благословеніи посль тебя.

"Вотъ добрый совътъ, который и тебъ даю: на мъстъ "Девять Источниковъ", которое, говорятъ, обильно превосходными плодами, построй обитель для монаховъ, ты устроишь ихъ на манеръ монаховъ сей страны, какъ ты видълъ въ нашей епархіи, а правила монашеской жизни ты узнаешь отъ блаженнаго Антонія, ибо онъ нисколько не ниже перваго (Антонія). Думаю, что это для тебя будетъ полезно, ибо и совътовалъ Епифанію, ученику блаженнаго Антоніи идти въ Девять Источниковъ. Онъ ведетъ съ собою сорокъ человъкъ добродътельныхъ, исполненныхъ покаянія, покрытыхъ власяницами, людей нравовъ безукоризненныхъ и умершихъ для міра. Когда примешь ихъ, поставь Епифанія начальникомъ надъ ними, а равно и надъ другими братьями. Потомъ напиши постоянный уставъ, чтобы никто въ мъстечкахъ или селеніяхъ по примъру монаховъ александрій-

свихъ не строилъ каждый для себя храма Господу и не ставилъ себъ дома отдъльно. Собери въ томъ же мъстъ сто человъкъ, назначь имъ большіе пригороды и селенія для вспомоществованія нуждамъ монастыря, дабы монахи придежали единственно молитвъ и покаянію.

"Посовътуй и князьямъ страны украшать церкви, любить бъдныхъ и монаховъ и жить въ страхъ Божіемъ. Не возводи монастырскихъ построекъ для жилища своимъ монахамъ, но поставь имъ священниковъ и хорепископа, назначь ему селенія и устрой въ томъ мъстъ гостинницы, чтобы тъ, кто придетъ искать себъ исцъленія, не роптали, какъ нъкогда тъ, которые приносили жертвы и которыхъ оставляли спать у воротъ скиніи во Псполни все это, какъ я только что тебъ сказалъ.

"Что же касается епископовъ Тимовея и Елеазара, которыхъ ты настоятельно просишь у меня, то они уже ушли прежде, чвиъ ты низвергнуль алтарп идоловъ и отвътиль намъ. Елеазаръ оставиль, какъ бъглецъ, свою канедру, по причинъ происковъ еретиковъ, которые возстали противъ него и выгнали на территорію грековъ (римлянъ). Касательно же Тимовея я узналъ, что онъ пошель въ Іерусалимъ по поподу греческаго перевода Евангелія. А я, претерпіввая мучительныя испытанія смерти, не знаю, сколько еще продолжится мое существованіе; поэтому откладываю писать имъ. Но ты пошли имъ письмо, чтобы сообщить имъ о людяхъ, какихъ ты имфешь съ собой и прелестяхъ вашихъ странъ. Особенно сообщи имъ точную исторію той войны, которую вы выдержали противъ жреновъ (изыческихъ), когда разстались съ нами. Ты укажешь также пиъ секретнымъ письмомъ мъста, гдв ты положилъ мощи, чтобы они, зная это не отказались вфрить, полагая, что они еще не открыты.

"Если после этого они пожелають знать о состояніи нашего здоровья (сважи имъ, что) мы находимся въ ожиданіи смерти и конца нашего существованія. Внешній человекъ, поистине, разлагается въ насъ, но человекъ внутренній начинаеть жить новою жизнію. Пусть Господь Богъ пошлеть вамъ то, чего не достаеть намъ, чтобы вы могли вести доверенное вамъ стадо въ овчій дворъ духовный небеснаго Сіона, и пусть чрезъ то и чрезъ



<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) 1 Цар. 2, ст. 22.

твои молитвы Христосъ простретъ свое милосердіе и на нашу собственную паству, и чтобы наконецъ, когда явится пастырь, и мы получили награду первыхъ дълателей. Привътъ въ Господъ <sup>67</sup>).

Узнавши содержаніе письма Леонтія , всё, говорить Зенобъ, не исключая и царя (Тиридата), были объяты глубокой печалью главнымъ образомъ по причинъ гоненій, перенесенныхъ Елеаваромъ, и его удаленіемъ изъ страны". Насколько эта печаль оправдывалась обстоятельствами, видно изъ письма Григорія и Тиридата къ упомянутымъ Елеазару и Тимофею, гдё ярко изображается истинное положеніе христіанскаго дёла въ Арменіи, а равно и насущныя нужды армянской церкви въ то время. Вотъ содержаніе этого письма, пмъющаго важный историческій интересъ.

"Господину (Смагару), любезнайшимъ братьямъ, работникамъ, удаленнымъ по причина Слова жизни, посылаемъ приватствіе въ Господа съ Тиридатомъ и всами внязьями.

"Кто предпринимаетъ трудиться на дъдъ Госполнемъ, долженъ быть гонимъ, потому что проповедь его не всеми принимается. По этой причина, какъ мы узнали сегодня касательно васъ, вы оставили свое мъстопребываніе, и приняли ръщеніе оставить своихъ друзей и свою епархію, не помышляя о ссылкъ. Слъдуя своему ръшенію, вы ушли, не зная, куда идти. По сему мы поздравляемъ васъ по причинъ вашего переселенія; но думаемъ что мудрость ваша находится въ ошибкъ. Въ самомъ дълъ; поелику вы знали, что царь (армянскій) исполненъ христіанской въры, и что поклонение Богу находится здъсь въ почетъ, то почему вы бъжали въ мъста чужія и отдаленныя, зная особливо, что во всъхъ областяхъ нужда въ епископъ и священникахъ? Много, правда, собралось сюда съ разныхъ сторонъ, но что значить ихъ малое число сравнительно съ шестью стами двадесятью областями Арменіи? Это съ трудомъ, если въ наждомъ находится одинъ священникъ или два. Здвшніе молодые люди еще школьники и никто изъ нихъ не можетъ быть посвященъ во священные саны ев). А вы со столькими священниками, ко-

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Zen. p. 338-339.

<sup>••)</sup> Последняя фраза показываеть, что письмо инсано не болье пяти льть

торыхъ вы ведете, рашились искать приключеній въ долгомъ и дадекомъ путешестви и не думаете прійти въ эту страну, которая есть ваша. Итакъ, закленаемъ васъ не оставлять насъ взять мужество и поспъшить къ намъ вмъстъ съ послами, которыхъ мы къ вамъ послади. Если придете, мы предложимъ вамъ страну Экегіацъ и Гаркъ. Какое бы мъсто вы ни избрали для жительства, оно будеть принадлежать вамъ и вашимъ преемникамъ послъ васъ, пока будемъ мы живы, вы и мы. Если территорія Мамиконская вамъ угодна и нравится вамъ, какъ ты заявляль это некогда, прося у меня "Девять Источниковь", то такъ какъ въ этой странв и посвятиль твоего брата (Зеноба) въ епископа и благодаря настоятельнымъ его просьбамъ ививниль имя этой мъстности на его собственное прозвание (Глакъ) а онъ имъетъ столько ревности къ службъ святаго Прелтечи. что поставиль всв постройки монастыря изъ камня и извести и кажется нерасположенъ уступать его кому бы то на было раньше своей смерти, -- то не прилично намъ его отнимать у него, и онъ трудился одинъ и окончилъ самъ церковь которой я положиль только основание. Между темъ, если онъ уступить самъ собой, то я прибаваю новыя селенія. Въ противномъ случав избирай все, что тебв будеть угодно. Место, которое понравится тебъ больше всего, есть твое и вы не найдете съ нашей стороны ничего, чего бы мы не исполнили. Привътствіе въ Госполв!"

Такимъ образомъ, не смотря на довольно значительное число священняковъ и епископовъ, потребности церкви въ духовныхъ лицахъ были такъ велики, что приглашаемымъ изъ другихъ странъ сулились всякія выгоды, лишь бы согласились прійти. Однако настоятельныя просьбы Григорія удовлетворялись медленно. Посланные никакъ не могли найти ни Елеазара, ни Тимофея, пока наконецъ Григорій самъ не встрѣтилъ перваго изъ нихъ и не привелъ въ Арменію.

Важнымъ пособіемъ св. Григорію въ дълъ просвъщенія ока-



спустя посла возвращенія Григорія изъ Кесарін; между тёмъ число священниковъ, гораздо боле 600,—показываеть, что со времени обращенія армянъ прошло по крайней мюрю 10да 4. Въ виду этого кажется, что какъ это, такъ и два предмущія письма нужно отвести приблизительно къ 308 году.

вали устроенные имъ монастыри. Добрый совъть архіепископа Леонтія касатедьно устроенія монастыря въ томъ масть, гда прежде повланялись Темедру и Кизане, и утвержденія монашества въ странъ былъ принять св. Григоріемъ, потому что посаваній не могь не викъть всей цваесообразности и неизмъримой польвы монашества въ Арменіи. Онъ устроиль монастырь въ епархін Зеноба Глака въ "Девити Источникахъ". Года черезъ два или три послъ построенія Глакскаго монастыря построенъ былъ монастырь во имя св. апостоловъ и порученъ быль епископу Елеазару, почему и сталь называться Елеазаровымъ су). Кромф того донъ посыдаль пратим толивми кеновитовъ въ мъста населенныя и дикія, въ поля и на горы, упрывающихся и собирающихся въ пещерахъ 4 чо), и въроятно основаль несколько другихъ монастырей "1). Онь самь быль примеромъ монаховъ и старался подъ своимъ руководствомъ восиитать строгихъ подвижниковъ. "Онъ оставляль Альбина, говорить Агаевигель, человъка искренняго и преисполненняго любви въ Богу, бодретвовать при войскъ царскаго двора, а самъ отъ времени до времени уходиль на горы и показываль собою примъръ другимъ. Онъ бралъ нъкоторыхъ изъ своихъ учениковъ изъ разныхъ монастырей и уходилъ вмъстъ жить на уединенныхъ горахъ, скрываясь въ угротахъ и пещерахъ и вполит довольствуясь употребленіемъ въ пищу травъ" из). Нать сомивнія, что аскетическая жизнь и строгое подвижничество монаховъ, производили должное благодътельное дъйствіе на армянское населеніе. обращенных укрыпляя въ новой выры и нравственной жизни. а оставшихся въ язычествъ располагая къ отреченію отъ него и принятію христіанства. Благодаря неусыпнымъ трудамъ и заботливости св. Григорія, при могущественномъ содъйствіи царя Тиридата, дъло христіанской проповъди шло такъ быстро и такъ широко, что не только вся Арменія приняла христіанство, но и сосъднія страны Иверія и Агванія "3).

<sup>\*\*)</sup> Этотъ монастырь находится по соседству съ Мушомъ въ восточномъ Курдистанть.

<sup>\*\*)</sup> Agath. CXX, § 154.

<sup>94)</sup> Agath, CXX, § 156.

M) CXX, § 155.

<sup>93)</sup> Agath. CXX, § 153; Cozom. II, 7; Cedren. ad. ann. XIX Constant. Magni.

## VII.

Григорій учредиль епископскія канедры во встяхь болье важныхъ вриянскихъ провинціяхъ, поставилъ епископовъ и хорепископовъ и организоваль церковное управление. Число епископій невозможно опредвлить, хотя приблизительно, а равно нельзя указать постепенности открытія изв'ястныхъ изъ нахъ. Вотъ перечень епископскихъ канедоъ, упоминаемыхъ древними армянскими историками, какъ несомнънно открытыхъ св. Григоріемъ. Это: "гариская, останская, тайкская, мардагійская, артамуникская, ардэрунійская, сіонійская, ристуникская, мовеская, ашатуникская, бозенская, мамиконьянская, багратунійская, хорхоруникская, вананіская, апагулявская, аршарунявская, гнунійская, гохинская, гардманская, епископская канедра въ Ака, бажуникская, ерутакская, азорикская, анцевадзійская, палуникская, мехнунивская, епископія Эли, загревапская и мивсъ-азоривская 34). Сюда же нужно присоединить епископскую канедру въ Авганін и въ области Арарать (Эчміадзинъ). Кром'в того упоминается также епископъ Девинской равнины 95), епископъ по ту сторону Евфрата (?) 46), говорится, что Григорій предлагаль епископу Тимофею Экегіацкую епархію. Но нужно думать, что епископскихъ канедръ во время Григорія Просветителя было гораздо больше, потому что при замъчательной раздробленностя армянскаго царства на медкія и крупныя княжества и при большей или меньшей ихъ политической обособленности, каждому значительному князю хотвлось иметь своего епископа. По этому вполнъ возможно, что Григорій во время своего правленія дъйствительно поставиль болве 400 епископовъ 37). Собственная канедра св. Григорія была въ Эчміадзинъ. Здъсь быль центръ церковнаго управленія Арменін вк.).

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Oukht. d'Our. p. 269. Deux hist. Arm. par. Brosset livr. I.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Zen. p. 344.

<sup>36)</sup> Agath. § 154.

<sup>&#</sup>x27;') Agath. CXXIII, § 158 cf. CXIX, § 151; Ou kht. p. 269; Stéphan Orbél, Hist. de la Siounie par Brosset, p. 15, livr. I.

<sup>90)</sup> Эчміадзинъ быль главной архіси. каосдрой до половины V въка, а потомь

Впрочемъ Григорій мало жиль въ Эчміадзинъ, но то обходиль Арменію, то удалялся въ удиненіе или проживаль въ другихъ монастыряхъ. Обходя страну, онъ сладиль за состояніемъ въ ней христіанской въры и содвйствоваль украпленію началь христіанской нравственности среди своихъ грубыхъ соотечественниковъ. Онъ спасъ жизнь многимъ узникамъ, избавивъ ихъ отъ пытокъ, уничтожилъ много жестокихъ и несправедливыхъ распоряженій властей, а обиженныхъ и притасненныхъ убъждаль въ справедливомъ воздалніи за гробомъ и направляль ихъ къ порядку и благочестію зу).

Въ 325 г. Григорій и Тирилатъ послади на нивейскій соборъ епископа Аристакеса, сына Григорія. Аристакесъ подписаль акты собора и никейскій символь, и принесь Григорію копін съ соборныхъ постановленій. Григорій приняль все, что было постановлено и утверждено соборомъ, "и отъ себя прибавилъ нъсколько враткихъ главъ въ правиламъ собора для большаго охраненія своей паствы " 100). Спустя насколько лать посла никейскаго собора Григорій совершенно отказадся отъ управленія церковью и прелоставилъ полное завълывание церковными лъдами своему сыну епископу Аристакесу. Престарблый и изможденный трудами и страданіями, онъ давно уже жаждаль отдохновенія отъ своихъ тяжелыхъ трудовъ и потому, устроввши окончательно церковь, удалился въ 332 году на гору Себукъ и поселился тамъ въ пещеръ Мане, въ округъ Таранаги. По преданію онъ умеръ здесь въ томъ же году, будучи 75 деть оть роду, въ стоячемъ положении, опершись на свой посохъ. Пастухи нашли его бездыханное тело и не зная кому оне принадлежить, предали земль 101). "Такъ угодно было Божественному Провиденію, говорить Монсей Хоренскій, чтобы невежественные народы, недавно обращенные въ христіанство, не сділали



почти черезъ тысячу літть сь 1441 года и до настоящаго времени продолжаеть быть резиденціей армянскаго католикоса.

<sup>\*\*)</sup> Agath. § 154, cf. Zen. de Gl. p. 355.

<sup>140)</sup> Monc. Xop. II, 90; Agath. CXXVII, § 169.

<sup>(6)</sup> По другому преданію настухи нашли его въ дуплъ кипариснаго дерева: по однямъ въ сидичемъ, по другимъ въ стоичемъ положеніи съ посохомъ въ рукъ, 146 примъч. г. Эмина къ его переводу Вардана.

изъ него предмета поклоненія " 102). Спустя 50 лътъ нослъ овоей смерти, во время императора Зенона, Григорій явился во смъ одному пустыннику и приказаль ему взять его тъло и похоронить въ Торданъ, что и было исполнено. Зенонъ повелълъ перенести его потомъ въ Константинополь, оставивши въ Торданъ только часть. Оставшееся изъ мощей св. Григорія въ Арменіи было раздълено на части и помъщено въ драгоцънныхъ гробницахъ. Одна часть, именно правая рука св. Григорія была положена въ патріаршей церкви въ Вагаршацать (Эчміадзинъ); а другая часть другой руки послъ разныхъ перипетій была положена въ церкви патріаршаго монастыря въ Сизъ (въ Киливіи). Части же мощей, перенесенныя въ Константинополь, были потомъ, къ періодъ крестовыхъ походовъ перенесены въ Италію 103).

Св. Григорію приписывають 1) внигу подъ заглавіємъ Гачахапатумъ (Hatchakhapatoum — рвчи и разсужденія) 104), 2) Молитву Просвътителя и 3) Договорный автъ веливаго императора Константина съ Тиридатомъ царемъ армянскимъ 105).

После окончательнаго удаленія св. Григорія отъ участія въ далахъ церковныхъ могущественный его сподвижникъ царь Тиридать оставался на страже армянской церкви въ продоженіи еще 10 леть. Но утомившись после продолжительныхъ трудовъ на благо армянскому государству и церкви, онъ также какъ его ревностный сподвижникъ Григорій, подъ конецъ жизни сталъ жаждать отдыха. Онъ удалялся по временамъ отъ людскихъ обществъ и проводилъ въ уединеніи дней по сорока въ посте и молитев. "Онъ убъждаль великихъ нахаровъ и все множество народа соделаться действительно Христовыми дабы дела всехъ



<sup>102)</sup> М. Хор. II, 91 cf. Jean Mamie ch. 1; Вардань, сгр. 52, перев. Эмина; Kiracos p. 7.

<sup>102.</sup> Galeni Hist. Arm. p. 34—35; Landlois, Collect. des hist. t. I, p. 191, not. 2. 104) Напечатано въ Римъ въ 1783 году, въ Венеціи 1838 г. Рукопись въ Парижъ.

<sup>105)</sup> Bullet. d'Acad. imper. des Scien. de S.-P. 1860 г. II, р. 53. Что касается первыхъ двухъ произведеній, то быть можеть въ той или иной степени они принадлежать св. Григорію, но Договорный актъ, по признанію лучшихъ авторитетовъ въ армянской исторіи и языкѣ, есть плодъ тенденціознаго измышленія временъ крестовыхъ походовъ, когда наводнившіе Арменію братья проповѣдники въ интересахъ Рима исказили многія произведеніи армянскихъ авторовъ вставками и поправками.

свигательствовали о ихъ въръ". Но вельможи и наролы не спаву могли бросить всв свои дурныя привычки, нажитыя въ язычествв. и вполна пронивнуться христівнскими понятіями, поетому они не внимали голосу благочестиваго паря и слътовали больше вичшеніямь своихь жень и наложниць" и сообразолись съ ихъ желаніями. Наконецъ Тиридать не могь выносить такого разлада между нравственными требованіями своей христіанской души и окружавшей его дъйствительной жизни общества. Онъ оставиль свой царскій вънець и удалился въ ту же самую пещеру Мане, въ воторой подвизался и провель посладніе дни св. Григорій. Вельможи просили его воротиться и снова управлять царствомъ, объщая во всемъ исполнять его волю 106). После долгихъ просьбъ и горячихъ объщаній Тиридатъ уступиль ихъ желаніямь и снова заняль престоль. Но некоторые вельможи, которымъ наскучила его набожность рашились отладаться оть него изменой. По внушеню персидскаго паря Сапора они устроили заговоръ на жизнь престарълаго Тиридата, чтобы послъ его смерти возстановить въ Арменіи язычество.

Тирилать подозръваль существование во дворцъ коварнаго замысла противъ него, но не хотель много заботиться о продолжени своей земной жизни, и предоставиль себя воль Божіей. Позвавши разъ своего камергера, который быль изъчисла заговорщиковъ, онъ спросилъ, дъйствительно ли существуетъ во дворцв подобный заговоръ. Камергеръ смутился, но сказаль, что не знаеть ничего подобнаго. Не подавая своихъ подозрвній, Тиридать удалился на западъ въ округъ Экегіацъ и здъсь во время охоты, нъкоторые сіонійскіе вельможи ранили его стрълой, но такъ какъ оставался еще живъ, то его камергеръ дадъ ему яду, отъ котораго онъ и умеръ после 56 летняго царствованія около 342 года 107). Такимъ образомъ Богъ привель Тиридату христіанину претеривть насильственную смерть въ томъ самомъ мъстъ, гдъ онъ, будучи язычникомъ, приносиль свою первую торжественную жертву и подвергь мученію св. Григорія. Такъ заглажена была неправда по отношенію къ Григорію.

<sup>106)</sup> Agath. CXXIII; § 158; Монс. Хор. кн. II, гл. 92.

<sup>107)</sup> Fragment du IV-e livr. de l'histoire de Mois. de Khor. Collect. par V. Langlois t. I, pp. 193-194; Kirac p. 8.

"Повъствуя, -- говорять Монсей Хоренсвій, -- о святомъ, великомъ и второмъ ратоборцъ, о просвъщенномъ виновиикъ нашего просвъщения, о истинномъ царъ (т.-е. Тиридатъ), бывшемъ со временъ Христа, надлежало бы говорить языкомъ дивнымъ и говорить, какъ о сподвижникъ, о мужъ, въ строгой жизни равномъ нашему первопутеводителю и первоначальнику нашего просвъщенія. Святому Духу угодно было облечь просвътителя моего саномъ іерея и исповъдника, прибавлю также и апостода, но затемъ царь является равнымъ святому Григорію и въ словъ и въ дълъ. Скажу даже, что преимущество было на сторонъ царя: нбо въ созерцании Бога и въ строгой жизни оба они были равны; но касательно покоренія кого-нибудь убъдительнымъ и могущественнымъ словомъ, преимущество дара было на сторонъ царя: ибо у него въра рука объ руку шла съ его двиствіями. По этому и называю его первымъ путемъ и вторымъ отцомъ нашего просвъщенія « 108).

Въ самомъ дълъ, облеченный полнотой государственной власти и вибшией принудительной силы, располагая матеріальными средствами, доступными только вънценоснымъ особамъ, при умъ тонкомъ и покоряющемъ, съ характеромъ решительнымъ и неустрашимымъ, Тиридать быль важнымъ помощникомъ Григорія и его заслуга предъ христіанствомъ и Арменіей дъйствительно ни чъмъ не меньше заслуги его сподвижника. Содъйствуя всъмп мърами внутреннему процвътанію армянской церкви, Тиридатъ быль могущественнымъ защитникомъ ея отъ многочисленныхъ враговъ. Но потеря Тиридата была незамънима для армянской церкви въ особенности въ виду того вліннія, какое онъ имълъ на своихъ полланныхъ. Замъчательная сила воли Тиридата, его очевидныя военныя и гражданскія способности, несомивнныя заслуги предъ Арменіей, какъ его дично, такъ и его рода, окружили его такимъ авторитетомъ, что для него было возможно то. что для другихъ было бы немыслимо. Разрушивши почти безпревословно древнюю народную религію и сделавши христіанство религіей государственной, Тиридатъ единственно благодаря



<sup>108)</sup> Моис. Хор. гл. 92, стр. 160, по перев. г. Эмина.

этому же своему авторитету могь держать въ должномъ повиновеніи и страхѣ враговъ армянскаго христіанства, внѣшнихъ и внутреннихъ. Даже подъ конецъ своей жизни, не смотря на старость и слабость, онъ былъ еще страшенъ для своихъ враговъ, такъ что потребовалось вѣроломное убійство для того, чтобы дать языческой партіи въ Арменіи возможность снова приподнять голову. Во вниманіе къ великимъ заслугамъ царя Тиридата предъ Арменіей и армянской церковью послѣдняя причислила его къ лику своихъ святыхъ.

А. Анимискій.

## ЗАКОНЪ СЕРДЦА\*.

Возлюбити (Мат. ХХП. 37)

Изъ безсмертной формуды закона, изъ которой І. Христосъ сдълать высшее правило нравственной жизни, я, братіе, взяль, для собесъдованія съ вами только это одно слово: "возлюби!" Если я отдъляю его такимъ образомъ отъ послъдующихъ, то для того чтобы сосредоточить ваше вниманіе на заключающейся въ немъ идет; а идея эта такова: любовь можетъ быть предметомъ закона. Прежде чти напоминать намъ, кого должны мы любить, формула закона утверждаетъ, что мы должны мы любить, что любовь можетъ быть предшисана, показать, что сердце человъческое какъ и все прочее, имъетъ свой законъ, которому должно слъдовать,—вотъ цъль, которой я, съ помощію Божією, надъюсь сегодня достигнуть.

Одна изъ важивйшихъ законныхъ причинъ торжества современной науки — это то, что она утвердила и доказала съ постоянно возрастающею строгостію метода всеобщность закона. Въ обшврной области, гдв неввжество помвивло нъкогда царство случая и вапризы природы и боговъ, наука открываетъ, какъ и повсюду, скрытый порядокъ, прямую связь двйствій и причинъ; она показываеть двйствіе закона въ области того, что мы называемъ безконечно малымъ, также какъ и въ области безконечно великаго; она не допускаетъ того, чтобы какая-нибуть былинка,

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

MAN UMINHER MOLIS VEDMILCE OLD HOLO. THERE REED IN ORIGINAL HER этихъ блестящихъ точекъ, которыя мы называеть неполнижными эвъзгами, изъ коихъ одна, еслибы ее измёрить, заключала бы въ себв насколько сотъ мелліоновъ разъ массу нашего шара. Она стремится найти законъ того, что кажется намъ самымъ непредвиденнымъ и случайнымъ, и какъ она можеть за несколько въювъ впередъ предсказать одно изъ этихъ зативній содина, въ которыхъ древніе видъли предвістіе смерти для какого-нибудь маленькаго земнаго царя, такъ она разочитываеть когда-нибудь опредвлить движение вытра, порядокъ никлоновъ и бурь, и предсказать некоторымъ образомъ, въ какой точке неба молнія колжна разорвать облако, ослиняя наши испуганные взоры. Я не знаю, много им у человъка болье возвышевныхъ и чистыхъ радостей, чемъ та, которую онъ испытываеть, открывая новый законъ или виля подтверждение уже извъстнаго закона такимъ феноменомъ или такимъ фактомъ, который прежде казался ему противоръчащимъ. Когда разумъ въ нъдрахъ кажущагося безпоряжа вещей различаеть правильную деятельность ясно определенных естественных силь, когда онь признаеть разумную причину и связь фактовъ, казавшихъ случайными или неожиланными, или когда совъсть по несомнъннымъ признавамъ усматриваеть въ роковыхъ событіяхъ дъйствіе закона въчной правды:то все наше существо трепещеть оть возвышеннаго энтузіазма: мы чувствуемъ, что тамъ есть истина, потому, что есть порядовъ, и какъ ученый по линіямъ, открытымъ имъ на отдельномъ камив, угадываеть въ немъ обломокъ великолепнаго зданія, такъ мы въ этихъ ясно сознанныхъ частныхъ законахъ находимъ следы безпредельной гармоніи, которая должна быть послъднею основою дъда Божія.

Должны ли мы, какъ христіане, страшиться этого подтвержденія всеобщаго выдычества закона? Да, конечно, если за этимъ закономъ и выше его нъть ничего, если эта гармонія есть выраженіе величественной, но безжалостной необходимости, если въ ней должно видъть только силу вещей, игру необъятнаго механизма, который отъ въчности находится въ колебаніи, но къмъ составленъ изящный планъ его и отъ кого онъ получилъ первый толчекъ—неизвъстно. Но нъть—если выше закона есть законодатель, выше порядка умъ, который распоряжается, выше

Digitized by Google

святаго закона-Святый Богъ, выше закона симпатін-Богь, который есть любовь. Но это и есть картина, которую представвяеть намъ Библія: это и есть-то двойное утвержденіе, которое мы встръчаемъ на каждой ея страниць. Съ одной стороны, она **утверждаетъ** Бога живаго, вездъсущаго, сіяющаго во всъхъ своихъ вълахъ, принимающаго участіе во всёхъ нашихъ сульбахъ. нитающаго птицъ небесныхъ и одъвающаго полевыя дилін: съ другой, —и вто недовольно замвчено, —послв слова Бога завете ли. какое чаще всего повторяется въ св. Писанія? Это слово: законь. Законъ повсюду встрачается въ Библін, начиная съ чувнаго повъствованія о творенія, гдъ Богь поставляеть каждую вешь въ ея порядкъ, времени и видъ, начиная съ этихъ столь удивительныхъ страницъ книги, гдв Ввчный является намъ дающимъ законы свъту, вътрамъ, самой буръ, до образованія народа Израильскаго, который по преимуществу есть народь закона, причина существованія котораго состояла можно сказать только въ томъ, чтобы онъ былъ среди людей народомъ-представителемъ и исповъдникомъ закона Божія. Какая центральная и яркая страница во всей исторіи Израндя? Какан главная сцена. п великое воспоминание господствующее во всвую его летописяхъ? Это обнародованіе закона. Оно совершается на высотахъ Синая, какъ-бы для утвержденія его высоваго происхожденія, в въ мрачномъ уединеніи пустыни, для того чтобы никакой людской шумъ не ослаблялъ его силы; ему предшествовали сверкающія молній и глухія рокотанія грома, какъ бы для того, чтобы показать, что всв силы природы собираются воздать честь его величію и служить ему свитой. Пусть покажуть мев во всемъ міръ и во всъхъ лътописяхъ народовъ подобную этой сцену, гдв бы всв силы, всв величія, все то, чему человъкъ поклоняется и удивляется, преклоняло колъна предъ этимъ святымъ, въчнымъ предметомъ, который называется закономъ. Пусть поважуть мив какого-нибудь бога, который бы такимъ образомъ свизывалъ и ограничивалъ себя, утверждан, что откровенный законъ есть истинное въчное выражение Его характера и воли! Что такое въ исторіи Израиля пророкъ, какъ не свидътель закона, напоминающій его, когда его забывають, снова возстановляющій сглаженныя или потуснъвшія буквы его, освъщающій исторію блескомъ этого закона. Справедливо замічали»

что другіе народы им'єють гадателей и авгуровъ, одинъ Израиль им'єсть пророковъ, т.-е. людей, указывающихъ въ исторіи исполненіе плана Провидінія и торжество візчныхъ законовъ.

Посмотрите также, что воспъваеть Израиль? Какое слово безпрестанно возвращается на уста псалмопъвца? Это слово-зажонъ. Уставы, предписанія, запов'яди Ісговы, т.-е. подъ различными именами божественный законъ, -- это то, что Лавилъ прославляеть съ святою монотонностію, и когла онъ удивляю врасотамъ природы, когда изъ усть его вырывалось эта изящное восклицаніе: "Небеса повъдають славу Божію", то это для того. чтобы сабаять изъ самой природы пьедествать для закона своего Бога: "Законъ Господень совершенъ, - укръпляеть душу; отвровеніе Господа върно. - умудряєть простыхъ; повельнія Господни праведны, -- вессиять сердце; заповёдь Господия свётла, -- просвёливеть очи. (Пс. XVIII. 8. 9.) Есть напримерть такой изъ псалмовъ (CXVIII), котораго все содержание составляеть прославденіе вакона, и котораго каждая изъ многочисленныхъ строфъ возвращается въ этому предмету. Знаете ли вы другой народъ, который бы делаль изъ закона предметъ своихъ песней? Я вспоминаю здёсь, съ какимъ энтузіазмомъ всегда приводили то преврасное мъсто, въ которомъ великій греческій трагикъ Софокать прославляеть "неписанные законы неподвижное дело боговъ, которые ни сегодня, ни вчера, но всегда живы и которыхъ происхожденія нивто не знаеть". Антип. Но чтоже! эта мысль которая встрвчается тамъ только отрывочно, проникаетъ весь Ветхій Завить.

Я говориль о Ветхомъ Завътв особенно потому, что онъ мало извъстенъ и дурно понимается у насъ, потому что ходячая идея объ Ісговъ есть идея о всемогущемъ деспотъ, и ищуть Его образъ въ трепещущихъ и часто мутныхъ волнахъ исторіи Его народа, а не въ законъ, гдъ онъ является въ спонойномъ сіяніи. Нужно ли мив настаивать на томъ, что Евангеліе представляеть намъ нравственный законъ осуществленнымъ и подчиняетъ ему все прочее? Кто далъ блескъ формуль закона? Кто сдълалъ изъ него хартію въчной религіи? І. Христосъ. До него эта формула существовала, но была заключена въ книгъ второзаконія, какъ изсохшая мумія, заботливо сохраненная народомъ-законникомъ и формалистомъ. Христосъ оживиль его; Онъ сдълалъ изъ любви

въ Богу и ближнему двойной полюсъ нравственнаго міра. Онъ не только провозгласиль его, но и сділаль его возможнымъ. Законъ любви имъеть свою хронологію въ исторіи: онъ родился у подножія креста.

Я хорошо знаю, что возразять намъ. Намъ скажуть, что сверхъ-естественное наполняющее Библію и особенно Евангеліе есть отрицаніе царства закона, потому что сверхъестественное есть произволь, капризъ, постоянная непредвиденность, безпорядокъ. брошенный во всеобщею гармонію. Да, я сознаюсь, что такую идею составили о сверхъестественномъ въ настоящее время, и вообразили, что это-слабый пункть христіанства, гдъ легко сдълать въ немъ брешь, -и на этомъ пунктв неввріе сосредоточило свой огонь. Но оказывается, что атака ведется противъ воображаемаго врага. Христіанское сверхъестественное не только не отрицаеть и не уничтожаеть закона, но еще напротивъ, энергически утвержаветъ высшіе и божественные законы, пронивающіе въ нашу разстроенную и поврежденную гръхомъ природу. Мы всъ допускаемъ, что разумъ человъческій можеть остановить или изменить въ известной мере законы, которые мы называемъ естественными: хрястіанство утверждаеть, что святость, нравственное совершенство будеть обладать этимъ могуществомъ во всей полнотв, и даеть намъ живой примвръ этого могущества въ Інсусь, побъдитель матеріи, страданія, граха, смерти. Есть ли въ этомъ какое-нибудь нарушеніе естественныхъ законовъ? Нарушаеть ли законы природы изобрътатель или врачъ, - первый - порабощая дикія силы, которыя она заключаеть, последній-победоносно борясь противъ бользия? И если Сынъ Божій, совершенный человыкь, торжествуеть надъ бользнію или смертію, отрицаеть ли Онъ законы естественные? Напротивъ, Онъ утверждаетъ высшій. Если проникая въ какой-нибудь островъ, который я считалъ необитаемымъ, вижу тамъ ръку, которой теченіе мостовая плотина отвлонила въ сторону, вижу привитыя фруктовыя деревья, приносящія новые виды плодовъ, скажу ли я, что законы природы тамъ не существують? Нътъ-я заключу только, что эти факты свидътельствують о присутствіи на этомъ островъ человъка съ его разумомъ и силами, ему свойственными.-силами, превышающими тв, которыми обладала бы природа, предоставленная

самой себъ, и которыя, поэтому, и имъю право назвать въ смысль сверхъестественными: и если въ атомъ особенномъ наполь четовраества и вижа совойлиность новественних •автовъ, дъйствій и событій, очевилно превышающихъ что человачество можеть совершить собственными силами, то я заключаю изъ этого не то, что изть болье законовъ, но что это суть законы, превышающіе тв, которые я знаю, сверкъестественные относительно меня, которые я называю божественными. И такъ неправна, что идея христіанскаго сверхъестественнаго въ какой-нибудь стецени уничтожаеть идею закона. Напротивъ, самая идея о Богв, абсолютномъ владыяв всего супествующего, о Богв духв, о Богв премудромъ, подтверждаеть мое убъядение въ томъ, что повсюду въ Его дълахъ долженъ оказаться законъ, даже тамъ, гдв мив еще невозможно его раздичить. Онъ есть въ мірв физическомъ, и тамъ онъ является мит роковымъ: кто нарушаеть его, тотъ подвергается смерти; онъ есть въ интеллектуальномъ мірт въ формъ аксіомъ: кто нарушаеть его, тоть впадаеть въ безсмысліе, въ абсурдъ, въ безуміе; онъ есть въ мірв нравственномъ, гдв онъ долженъ быть принять по свободному сочувствію: кто нарушаеть его, тоть виалаеть въ зло; онъ есть повсюду, повсюду я нахожу его, и виля, какъ онъ царствуеть въ своемъ ясномъ, мирномъ и стращномъ величіи, я хочу обратиться въ нему съ великоленными словами псалма. "Куда пойду отъ Духа твоего и отъ лица твоего куда убъгу? Взойду ли на небо, -- ты тамъ, сойду ли въ преисподнюю, -- и тамъ ты; возьму ли крылья зари и переселюсь на край моря, и тамъ рука твоя поведеть меня и десница твоя удержить меня. (Пс. СХХХVIII, 7-11). Такимъ образомъ, нигдъ нътъ безпорядка, фатальности, произвола, -- повсюду законъ: вотъ возвышенная идея, которую даетъ намъ Библія о міръ и человжчествъ.

Но въ томъ изреченія, которое составляєть предметь нашей бесёды, законъ представляєтся намъ, какъ имъющій также власть надъ чувствованіями (аффектами) человіческими. Сердце должно быть поворно ему точно также, какъ и разумъ. Возлюби. Недостаточно понимають, что это — идея смілая, оригинальная, которая находится только въ откровенной религіи, — идея, до которой природа сама по себі никогда не возвышалась. Воть что я хочу разъяснить вамъ сегодня.

Любовь есть законъ. Этотъ законъ долженъ связывать всъ существа въ необъятной гармоніи. Внѣ этого закона для тварей, которыя не хотять ему повиноваться, не остается ничего, кромъ заблужденія, страданія и смерти.

Мы всв знаемъ физическій феноменъ, называемый притяженіемъ, т.-е. еще необъясненную причину, по которой молекулы матерія стремятся одна къ другой. Наука говорить намъ, что ато есть общее свойство матеріи, что оно существуеть во всехъ тълахъ, будуть ли они въ поков или въ движении и какова ни была бы ихъ природа; что оно дъйствуетъ на всякомъ разстояніи, также накъ и чрезъ всякія субстанціи: когда оно дъйствуеть между звездами, его называють всемірнымь тяготеніемь; ногда оно обнаруживается на поверхности нашего шара, его называють тяжестію. Всв изучавшіе природу съ древнайшихъ временъ признавади его. Ньютонъ далъ первый законъ его въ ФОРМУЛЬ, КОТОРУЮ МЫ ВСВ ВЫУЧИЛИ НЯИЗУСТЬ ВЪ ЮНОСТИ, И ВСВ дальнъйшія наблюденія постоянно его оправлывали. Но этотъ законъ Ньютока самъ есть не что иное, какъ возвышениая аналогія закона любви, который въ нравственномъ поряжт лодженъ связывать все мыслящія существа: какъ нёть ни одного атома матеріи, который могь бы укрыться оть физическаго притяженія, такъ нётъ ни одного нравственнаго существа, которое должно бы было укрываться отъ закона любви. "Возлюби!" Тысячу разъ съ восторженнымъ энтузіазмомъ выражалось впечативніе всеобщаго порядка и гармоніи, которое производить на разумъ теорія Ньютона, подчиняющая всё міры единственной формуль и не оставляющая ни одного угла въ физической вселенной случаю. Что насается до меня, то я дрожу отъ гораздо болъе живаго и глубоваго чувства когда, на одной страницъ нашихъ Священныхъ книгъ, написанной болъе 40 въковъ. я нахожу формулу закона, навсегда устанавливающаго въ одномъ неизгладимомъ начертаніи отношеніе Бога нъ людямъ и всёхъ людей между собою.

Но притяжение въ физическомъ мірѣ, еслибы не было регулируемо, вскорѣ ничего не произвело бы кромѣ смерти: точно также и любовь, эта величественная и неодолимая сила, не менѣе имѣетъ нужду въ управленіи Богомъ. Эта идея кажется намъ сначала странною. Мы не допускаемъ, чтобы любовью можно было управлять въ какомъ-нибудь отношеніи. Кажется, что это—роковая сила по своей природь. Дъйствительно, на первыхъ порахъ она есть дъйствіе плоти и крови. 
Только-что родившееся дитя бевъ колебанія склоняется на грудь 
матери; удивительный инстиктъ указываеть ему, что тамъ его 
жизнь; всё первыя наши стремленія въ этомъ родь, и когда 
позднѣе пробуждаются страсти, онъ бывають слѣпы: онъ не допускають ни сопротивленія, ни сдержки; все, что останавливаеть 
ихъ, тяготить и раздражаеть ихъ, и во имя самой роковой 
силы, увлекающей ихъ, онъ требують полной свободы.

Своболная любовь! Это одна изъ любимыхъ теорій нашего въка, и не одинъ романистъ изобразилъ ее въ пламенныхъ странипахъ. Одна знаменитая школа (Сенъ-Симона) считала возможнымъ саблать изъ нея систему; она видбла въ ней врачевство отъ некоторыхъ изъ худшихъ страданій человечества; она хотвла сокрушить жестокіе барьеры, которымъ христіанство подчинило общество. Свободная любовь! Сколько разъ люди мечтали объ ней въ часы заблужденія: сколько разъ върили, что въ ней счастіе, сколько разъ въ припадкъ безумія презирали священныя границы законныхъ страстей, проткую власть семьи, порядокъ, ноторому Богь хочеть подчинить наши сердца! Ахъ! Не силоняться болве подъ эти тяжелыя обязательства, освободиться оть этихъ устарванихъ узъ, не дышать болве этою атмосферою окуки, убъдиться, что существують только соціальныя условія, которымъ умные люди не должны подчиняться;предоставить своему сердцу увлекаться всемь темь, что его тревожить, пить полною чашей все, что предлагаеть міръ, упиваться страстями, которыхъ очарованіе возрождается вивств съ твиъ, что есть въ нихъ непредвиденнаго,-какая мечта для пламенныхъ воображеній и какое обольщеніе! Посмотрите на мододаго человъка, которымъ овладъла преступная страсть: въ его осанкъ, въ его языкъ, въ его взоръ даже -- все протестуетъ противъ ига чистыхъ привязанностей: онъ тяготять, онъ раздражають его, онв надовдають ему; нежность, которою окружають его сестра или мать, безсильна противъ этого глухаго раздраженія, которымъ часто дышеть его страсть. Ему хотвлось бы принудить себя не върить ихъ нъжности; онъ, сынъ чистой

и святой матери, собираеть въ языкъ виверовъ оразы противъ женской добродътели; онъ чтобы заглушить протесты совъсти позволяеть себъ оскорбительныя слова; онъ дълается скептикомъ, онъ придумываеть теорію для оправданія своего поведенія; онъ упивается жалкими софизмами, которые не выдержать и одного часа размышленія; и когда онъ разбилъ то, что онъ называеть соціальными сдълками, когда у него ничего не осталось, кромъ влеченій одного дня и капризовъ одного часа, — онъ считаеть себя свободнымъ и бросаеть взглядъ презрънія на тъхъ, кого религіозная въра еще влечеть въ берегу и жертвеннику законныхъ привязанностей.

Что же? Мы не оставимъ ему этой гордой радости. Эта мечта будеть иметь свое завтра, это очарование будеть иметь свое пробужденіе, пробужденіе печальное, полное горечи и часто стыда. Знаете ли, братіе, какое неминуемое наказавіе свободной любви? Это — не меньше, какъ смерть любви. Проязнося это слово, я не повторяю декламаторской фразы, -- я утверждаю факть, тысячу разъ наблюденный. Ахъ! Вы не хотвли бодрствовать надъ вашимъ сердцемъ, вы не котъли покорить его божественнымъ законамъ, вы не хотбли запереть его для запрещенныхъ привязанностей и укръпить его питаніемъ святыхъ привизанностей:--что же! оказывается, что это сердце двивлось болье и болье неспособнымъ любить. Его сила истощилась въ измънчивыхъ капризахъ: его энтузіазмъ и восторги двлались все нороче и ръже: его глубокіе источники изсохли: восторги любви. о которыхъ вы мечтали, сменились влечениями плоти, можеть быть и пламенными, но поверхностными и притомъ оставляющими вамъ одни угрызенія и презраніе къ самимъ себа. Это всегда было такъ. Когда св. Павелъ изображалъ нравственное состояніе язычниковъ своего времени, онъ говориль покольнію, которое предавалось всяческимъ излишествамъ. И теперь, осмотритесь кругомъ себя: множество позорныхъ и мрачныхъ опытовъ подтвердятъ вамъ ту истину, что безпорядочная страсть есть завйшій врагь истинной любви! Итакъ, вотъ что дълается съ сердцемъ, когда оно превираетъ законъ Божій. Теперь посмотримъ, вакую силу и величіе можеть дать ему этотъ законъ, когда ему повинуются. И прежде всего мы обстоятельно разсмотримъ дълаемое намъ возраженіе. Говорятъ, что для сердца не можетъ быть закона, что отличительный характеръ аффекта это свобода отъ всякой заповъди. Правда ли это?

Есть во всякомъ человъкъ область, въ которой природа царствуетъ неограниченно. Мы въ очень значительной степени составляемъ продуктъ необходимости (озтальности): надъ нами господствуетъ темпераментъ, привычки, унаслъдованныя отъ предковъ, вліянія плоти и крови. Матеріалисты кромъ этого ничего не видять въ человъчествъ; нравственная свобода, по ихъ мнънію, не что иное, какъ иллюзія и пустое слово.

Очевидно однако, что человъкъ можетъ быть воспитываемъ; но какая цъль воспитанія? Уменьшить въ человъкъ всемогущую силу инстинкта и первой необходимости, чтобы развить силу разума и воли.

Это очевидно въ умственной области. Наши чувства представляютъ намъ солнце опускающимся къ западу; но вмъшивается наука и говоритъ намъ, что наши чувства обманываютъ насъ, что солнце неподвижно, а это мы сами движемся къ востоку.

Инстинкть говорить намъ, когда мы подвергаемся обидъ: "отвъчай и мсти за себя". Но вмъшивается соціальное воспитаніе, обезоруживаеть нашу руку, останавливаеть на нашихъ губахъ слово ненависти и угрозы и научаеть насъ прибъгать къ покровительству закона.

Инстинкть побуждаеть нась удовлетворить всемь нашимъ естественнымъ наклонностямъ. Но видшивается размышленіе (рефлексія) и доказываеть намъ, что въ такомъ случав общество было бы не что иное, какъ арена, открытая для всёхъ противоположныхъ похотей, т.-е. для дикой и звъриной жизни, тъмъ болве опасной, что животное здъсь самъ человъкъ, т.-е. существо мыслящее по преимуществу. Мы такимъ образомъ, подчиняемся правилу или принужденію вслёдствіе хорошо понятаго интереса.

Итакъ върно, что сердце можетъ возвыситься надъ инстинктомъ. Върно, что оно можетъ подчиняться не однимъ импульсамъ фатальности (естественной необходимости). Сердце можетъ въ извъстной мъръ направляться и видоизмъняться волею. Тъ, кто говорятъ: "любишь кого можешь", не знаютъ по этому нашей природы съ ея безконечными рессурсами, судятъ ее поверхностно и презираютъ ее.

Христіанство даеть намъ о ней совствиь другую идею. Съ возвышенною смелостію оно повелеваеть человтку любить.

Какъ это возможно? Спрашиваете вы меня. Сейчасъ я ворочусь къ этому вопросу, а теперь я просто констатирую фактъ. Христіанство предписало такія привязанности, какихъ природа никогда не внушала; оно захотъло ихъ, и получило: это фактъ.

Воть у вороть Іерусалима іудей, сынъ неукротимой расы, которую Тацить охарактеризоваль одною чертою: ненависть къ роду человъческому. Этоть человъкъ подвергается жестокой казни. Его палачи окружають п терзають его, какъ свора голодныхъ псовъ; онъ обливается кровью; но онъ поднимаеть къ небу взоръ, полный ангельской кротости и молится за тъхъ, которые побивають его камнями: Богъ повелъль ему любить, и онъ любить.

Воть фарисей, сынъ фарисея, Савлъ изъ Тарса. По закону естественнаго подбора, всв предразсудки, всв вражды, вся узость привязанностей, всв ненависти его расы и его школы должны были концентрироваться въ немъ и дойти до высшей степени. И этотъ человъкъ написалъ тринадцатую главу перваго послания къ Кориноянамъ, т.-е. возвышеннъйшій гимнъ любви, какого земля никогда не слыхала. Богъ повелълъ ему любить, и онъ любитъ.

Когда христіанская дъвушка, воспитанная въ нътъ и роскоши, заключается въ школу или госпиталь и встръчаетъ тамъ вульгарность, безобразія, досады, безпрестанно повторяющіяся огорченія отнынъ принесенной въ жертву жизни,—почему большею частію вы встръчаете на ея лицъ ореоль мира, котораго уже не имъють свътскіе люди? Богъ повелъль ей любить, и она любить.

Когда миссіонеръ удаляется въ ледяныя страны Лабрадора, подъ это небо, которое есть не что иное, какъ необъятный саванъ, когда онъ заключается въ эти отвратительныя землянки, гдв атмосфера постоянно наполнена міазмами, когда онъ осуждаеть себя на отвратительную пищу, когда после несколькихъ леть геройскаго труда, онъ успеваеть тамъ создать целый верующій народь, который на своемъ необработанномъ и грубомъ языке поеть песнопенія, которыхъ мы не могли слышать безъ глубокаго волненія, — откуда у него это вдохновеніе,

котораго жара ничто не могло ослабить? Богъ повелъль ему любить, и онъ любить.

И когда у насъ супруга и мать христіанка, осужленная, какъ это мы слишкомъ часто видимъ, терпъть у собственнаго очага полности, насившки, жестокости, постоянныя измёны, противопоставляеть всему этому кротость и несокрушимое величе духа. когла она умветь оставаться полною достоинства безъ горечи и спокойною безъ слабости, когда она умъеть отъ всъхъ скрывать свое тайное уныніе и отчанніе, когда она учить своихъ сыновей уважать имя, которое недостойный отець можетъ-быть безчестить въ вертепахъ, когла, перенесии столько оскорбления. она находить въ себъ еще довольно силы, чтобы ухаживать въ предсмертной бользии за своимъ мужемъ, который возвращается къ ней тогда, когда ему уже ничего не остается какъ страдать и умереть: - думаете ли вы, что въ такой драмъ, болъе обыкновенной, чемъ вы думаете, внушеній природы достаточно? Неть. вы это корошо знаете: здёсь есть нечто другое. Богъ повелеть этой женщина любить, и она любить.

Итакъ справедливо, что мы можемъ научиться любить, итакъ справедливо, что сердце можетъ побъдить природу. Любовь не заключена въ роковомъ кругъ: ей открыта безконечность, не та безконечность въ безпорядкъ, гдъ она находила одно рабство плоти, но та высшая безконечность, гдъ божественная любовь разливается въ своей въчной полнотъ и гдъ можно обнимать всъ существа, даже тъ, къ которымъ по естеству она испытываеть отвращение и омерзение.

Я, братіе, показаль вамь идеаль, не ложный и приводящій въ отчанніе: его можно достигнуть, его достигали и достигають люди, которыхь природа создала такими же, какъ и мы. Но этоть идеаль можеть-быть ужасаеть вась; вы обезкуражены: откуда, говорите вы, родится эта любовь въ томъ сердцъ, которое хотьло бы любить, но не любить, которое хотьло бы чувствовать, и не чувствуеть, а которое, поднявшись на одно мгновеніе въ порывъ энтузіазма, падаеть опять, подавленное тяжестію своего равнодушія, лъности и инерціи? Кто можеть исцълить эту бользнь? Кто въ состояніи возвратить жизнь этому мертвецу?

На это я не колеблясь отвъчаю: одинъ Богъ можеть это, братіе. Здъсь нужно вдохновеніе, превышающее природу. Чтобы

наше сердце любило, нужно, чтобы это сердце сперва пронивлось божественною любовію.

Итакъ овладъйте этою любовію Божіею въ ея полноть такъ. какъ она открыта вамъ въ І. Христь. Христосъ приносить вамъ не доктрину только и теорію дюбви, но и осуществленіе. Богь вовлюбиль васъ въ І. Христь, возлюбиль такими, какъ вы есть, такими какими Онъ васъ видить, со всёми вашими недостатками и сквернами, которыя по естеству наисегла полжны ракдучать васъ съ Нимъ. Онъ воздюбиль васъ до жертвы, до креста. Безпрестанно возвращайтесь къ этому центральному таниству Евангелія: въ немъ глубина, воторой вы никогда не исченивете: смотрите на кресть, каковъ онъ есть, смотрите на него въ центов всвять божественныхъ даровъ: смотрите на него. какъ на пъль, къ которой все стремилось въ пророчествъ, какъ на источникъ, изъ котораго истекто все въ новомъ міръ, ведущемъ свое начало отъ него; наите къ нему чрезъ Геосиманію. чрезъ преторію и скорбный путь; не пытайтесь заключить въ неполной формуль этоть неизмвримый факть искупленія, котораго безконечную силу не можетъ объять само сердце; размышляя предъ Голгоескою жертвой о примиреніи виновнаго человъчества съ Богомъ, находите въ этомъ ежедневно собственную вашу исторію, ибо діло идеть объ вась. "Я думаль о тебів въ въ моей агоніи, я такую-то каплю крови продиль за тебя": эти слова, которыя Паскаль влагаеть въ уста І. Христа, -- нътъ ни одного върующаго, который не понядь бы ихъ. Это несравненное милосерліе. Эта святая и неизреченная любовь да наполнять все ваше существо. Перечислите всв ея черты, скажите себъ, что всв человвческія привязанности, вакъ бы ни были онв горячи, суть только бледный образъ ея, попытайтесь съ апостоломъ измерить высоту, широту и глубину любви, которую Богъ показаль вамъ въ І. Христь; попытайтесь понять эту любовь, превосходящую всякій умъ. Въ ней только вы найдете вдохновеніе, котораго вамъ недостаетъ: любовь производить любовь; чвиъ болве вы будете върить тому, что Богь отврыль вамъ въ І. Христь, твиъ болве вы будете чувствовать въ себв тотъ источникъ живой воды, котораго не изсушить самая въчность; онъ орошаль, онъ оплодотворяль тысячи сердець, болье изсохинхъ, болье безплодныхъ, чвиъ ваше, онъ производилъ самоотречение и самопожертвованіе тамъ, гдв царствоваль одинь эгоизмъ. Все, что

совершалось лучшаго и наиболъе великаго на землъ, исходило отсюда.

Когда такимъ образомъ эта происходящая отъ въры дюбовь возникнеть въ вашихъ сердцахъ, вамъ возможно булеть полюбить человичество, не только въ неопредиденномъ порыви обней облантропів, но и въ частной привязанности, которая въ кажномъ изъ его членовъ видить существо, созданное по образу Божію, искупленное вровію І. Христа и предназначенное въ въчной жизни. Братіе, чтобы любить человичество, нало върить въ него. Если ми васъ человакъ — не болае, какъ животное случайно возвысившееся наль своей природой не будете. то любить его долго; если вы вилите въ немъ только сушество, которое его роковой темпераменть обрежаеть на вудьгарную и можетъ-быть презранную судьбу, то вашъ энтузіазмъ своро уступить мъсто пессимистической мизантропіи. Будьте христіаниномъ, и подъ самымъ жалениъ, самымъ пошнымь, самымъ оттанкивающимъ существомъ вы за пошно-CTIED H FDRSSEO. ROTODЫЯ ВАСЬ ОТТАЛКИВАЮТЬ. DASJEGUTE CVщество идеальное, которое когда-нибудь, можетъ-быть скоро, возромится покъ дыханіемъ Божінмъ. Научитесь видёть въ немъ не то, что вамъ антипатично въ немъ, но все то, что можеть существовать въ немъ добраго, благороднаго и истиннаго. Въ самыхъ омраченныхъ кушахъ остается какая-то божественная искра; въ самыхъ печальныхъ нравственныхъ развалинахъ есть нъкоторыя черты первоначальнаго плана Божія.

Особенно остерегайтесь втих несправедливых предразсудновь, этихь дикихь антипатій, которыя затемняють взоръ и мышають намъ видыть въ настоящемъ свыть тыхь, кто встрычають насъ на нашемъ пути. Они мыслять не такъ, какъ мы, они върують не такъ, какъ мы, есть у нихъ извыстное минніе, расположеніе, наклонность, даже менве, — какая-нибудь можетьбыть незначительная странность, и вотъ этого довольно, чтобы мы безъ угрызеній отказывали имъ во всякомъ участіи. Мы оправдываемся, ссыдаясь на то, что они антипатичны намъ и этого слова довольно, чтобы успокоить насъ. Холодность, сухость, надмінный взглядъ, рызкое оскорбительное слово, все кажется намъ дозволеннымъ въ отношеніи къ нимъ, и они не будуть даже знать того, что въ нихъ намъ не понравилось и такъ странно оттолкнуло отъ нихъ намъ не понравилось и

Когла же ны научимся смотреть на людей очами Бога? Когла мы научимся раздичать все то, что остается въ михъвеликаго, божественнаго, а также и все страланія, какія скомваются въ нихъ подъ обманчивою внищеостію безпечности в ясности? Я скажу вамъ наконенъ, и это булеть мое послънее слово: "любите, чтобы научиться любить". Не кричите, что этопаралоксъ: этотъ парадоксъ есть сама истина. Затов особенно применяется слово Христово: "имеющему дано будеть". Заесь върный въ малыхъ вешахъ видитъ разширение круга, въ которомъ вращается вънтельность его серица. Побъжвайте въность. удерживающую вась у вашего очага, колодность, удерживающую на вашихъ губахъ слово доброжелательства, или искущающее васъ первое явижение антипатии, и вы увидите, что все сдълается для васъ легкимъ и въ этой первой побъдь вы найдете сладость. какой вы и не полозоввали. Не было ли наблюдаемо тысячу равъ, что начто такъ не укръпляетъ любовь, какъ жертвы, которыя она сама надагаеть на себя, и ничто не возбуждаеть въ насъ такого пристрастія къ предмету, какъ страданія, которыхъ онь намъ стоиль. Если безпорядочныя страсти доволять до головокруженія и увлекають въ бездну, изъ которой уже не поднимаются поддающіяся имъ души, думаете ди вы, что благородивиная, святвиная, лучшая изъ страстей-любовь не имветь такой силы? Не будеть ли она имъть своихъ энтувіавмовъ, своижъ неодолимыхъ порывовъ, которые дотого овладъють душею, что она не захочеть уже другой жизни, потому что не найдеть. въ ней ничего кромъ холодности и скупи. Эти святыя души, повторяющія на земль черты изъ жизни Христа и проводящія въ міръ потокъ пламенной любви, были сначала столь же апатичны и холодны, какъ и ваша, онв испытывали тоже уныніе, тоже отвращение и омерзение, на какія жалуетесь вы. Но онъ предались сначала Богу, а потомъ человъку; они любили, и любовь сдвививсь ихъ господствующею страстью; ивчто небесное началось для нихъ вдесь на земле; отныне всякая низшая цель казалась имъ безплодною и непривлекательною; онв нашли уже и скоро будуть имъть во всей безконечной полнотъ въчную жизнь, которой законъ есть любовь.

## ПРИВЪТСТВЕННЫЯ РЪЧИ

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕМУ ГОСУ-ДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ ВО ВРЕМЯ ПУТЕЩЕСТВІЯ ПО РОССІИ.

произнесенныя Высокопреосвященнъйшимъ Палладіемъ Экзархомъ Грузіи.

1 \*.

## Благочестивъйшій Великій Государь Императоръ!

Въ глубокомъ благодареніи Господу Богу, предъ симъ святилищемъ древняго знаменитаго храма Сіонскаго, сретаемъ Тебя, Всемилостивъйшій нашъ Отецъ Отечества, и съ чувствами несказанной радости имвемъ счастіе привътствовать Тебя отъ лица всей Иверіи. Подъ Твоею, Богомъ благословенною державою благоденствуя со всеми Твоими верноподданными, какъ дъти одного необъятного великаго семейства, покоясь, якоже древній Израндь во дни Соломона, подъ виноградомъ своимъ и смоковницей (3 Цар. 4. 25), пользуясь миромъ, спокойствіемъ и довольствомъ-чего мы еще могли просить у Господа? Единаго-да возвеселимся радостью передъ лицомъ Твоимъ. И Господь услышаль пламенныя желанія сердець нашихь, и на насъ, сущихъ далече, знаменася свътъ лица Твоего. Да, не ясно ли являють эти трудныя и далекія Твои путешествія по обширнымъ областямъ исполинской Твоей державы, простертыя даже до горъ, морей и ущелій Кавказа, что Ты, Великій Государь, царственными Твоими заботами и отеческимъ попеченіемъ объемлешь

Digitized by Google

<sup>\*</sup> Произнесена въ Тифлисскомъ соборъ.

олинавово всв народы. Богомъ Тебв врученные, что Ты желаешь знать Свое парство не только по свълвніямъ, восходящимъ въ престолу Твоему, но и Твоимъ личнымъ усмотраніемъ, желаешь собственнымъ взоромъ видеть людей и дело, чтобы непосредственными мановеніями все исправлять къ правдъ, пользъ, порнику, ко благу и совершенству. Поистина труды и подвиги Твои неустанные-нашъ покой, наша безопасность, наше благоденствіе и счастіе. Кавказъ, нъкогда грозный и тревожный, а нынъ мирный, славный доблестями и побъдами, дорогая жемчужина въ Царскомъ вънцъ Твоемъ и одна изъ дучшихъ областей Твоего необъятнаго Царства. Просвети же лице Твое благоволительно на народы Иверіи, царелюбивые, радостно торжествуюшіе Твое путешествіе, что зрится воочію въ этихъ воднахъ стремящагося въ Тебв народа, въ этихъ восторженныхъ взорахъ. въ этихъ торжественныхъ восклицаніяхъ. Многострадавшая страна сія видить въ Тебъ Великаго Благодътеля своего, видить въ Тебъ свой миръ и свое благоденствіе, горить къТебъ върноподданническою преданностью и любовію и готова за Тебя на всв жертвы. Милостивое Твое посъщение нашего края неизгладимо запечативется въ радостныхъ и благодарныхъ сердцахъ нашихъ и будеть передаваться изъ рода въ родь съ благословеніями. Преиспренняя наша радость возвышается еще тамъ, что мы удостоились и лицезранія Августайшей Супруги Твоей Благочествайшей Государыни Императрицы, Матери Отечества. Это великое, необыкновенное счастіе даруется отдаленному нашему краю еще въ первый разъ. А воть юные, но уже мужающіе Сынове Ваши Первенцы, яко насажденія масличныя, цвътущія отрасли благословеннаго корене, довершають нашу радость. Подъ высокимь и мудрымъ руководствомъ обходя землю, они поучаются и пріобрътаютъ мудрость. Сердца наши и очи всецьло обращены въ Вамъ, да насладимея зрвніемъ Царственныхъ доброть Вашихъ и да будеть радость наша о Васъ радостна и Вамъ. Преисполненная же радость наша да сольется теперь съ теплою, сердечною молитвою. Престоль Твой, Благочестивыйшій Монархъ, да будеть выну осъненъ повровомъ Божественнаго Провиденія и Держава Твоя кръпка и могущественна. Царь Царствующихъ да исполняеть во благихъ всв желанія Твоего любвеобильнаго сердца и невредимо всегда и вездъ, во всъхъ путяхъ Вашихъ, хранитъ

Тебя, Завдителя нашего благоденствія, нашу силу и славу, Твою Августвійшую Супругу—наше счастіе, Наслідника Цесаревича— нашу надежду, и весь Царствующій домъ. Внидите свойственнымъ Вамъ Царскимъ путемъ въ сіе древнее святилище, и Всевышній благословить Васъ благословеніемъ пренебеснымъ отъ Сіона святаго Своего.

2 \*

Благочестивъйшій, Великій Государь Императоръ! Благословенъ грядый во имя Господне. Благословенно вшествіе Твое, всемилостивъйшій и возлюбленный нашъ Отепъ Отечества, во градъ сей, прежде темный и невъдающій Бога истиннаго, нынв же свытлый и богопросвышенный. Ибо глы свыть истиннаго христіанства, тамъ свёть истинный гражданственности, тамъ царствуеть правда и милость. Твоимъ милостивъйшимъ посъщеніемъ втой отдаленной окраины необъятнаго Твоего Царства даруется жителямъ града сего необыкновенное счастіе. Градъ сей въ первый еще разъ имъетъ несказанное счастіе встрътить Самодержца своего, Цари Православнаго, съ Благочестивъйшею Царицею и Наследникомъ-Цесаревичемъ. Восторженно и съ чувотвами неописуемой радости опъ привътствуетъ Ваши Величества. Сердца и очи всвуъ насъ всецвло обращены въ Вамъ, да насладимся врвніемъ царственныхъ доброть Вашихъ и да будеть преискреннъйшая радость наша о Васъ радостна и Вамъ. Благословенна и препрославлена буди, Великій Государь, Держава Твон силою и помощію Всевышняго. Да управляется она всегда мудростію и правдою внутри, крвико ограждается отвив и изобилуеть встми средствами благоденствія, да подъ стнію Твоего Престода поживемъ тихое и безмодвное житіе, Божія всемогущая десница да освинеть и, како звинцу ока, хранить Тебя, Августвиній Монархъ нашъ, Благочестивъйшую Государыню Императрицу и весь Царствующій Домъ на славу и счастіе дорогаго Отечества. Господь Заступнивъ и Спаситель да будеть и пребудеть съ Вами во всехъ путехъ Вашихъ, ныне и всегла.

<sup>\*</sup> Произнесена въ соборв въ Баку.

# торжество 900-лътія крещенія

СВ. КНЯЗЯ ВЛАДИМІРА И ВСЕЙ РУСИ ВЪ ХЕРСОНИСЪ ТАВРИЧЕСКОМЪ.

Юбилейное торжество 900-лътія со времени врещенія св. Равновпостольнаго князя Владиміра и народа русскаго, продолжалось три дня—13, 14 и 15 іюля.

14 іюля совершено было освященіе нижняго храма, построеннаго на мъсть того храма, въ которомъ крестился св. Князь Владиміръ. Храмъ этотъ построенъ по мысли Благочестивъйшаго Государя Александра Павловича. Впрочемъ привести въ исполнение эту мысль суждено было только благочестивъйшему Государю Александру Николаевичу. Ко времени Его царствованія нашимъ извистнымъ археологомъ, графомъ Уваровымъ, въ развалинахъ древняго Херсониса найдены были остатки древняго храма Рождества Пресвятыя Богородицы, въ которомъ крестился князь Владиміръ, и это отврытіе указало, где быть храму въ память этого событія. Государемъ Александромъ Николаевичемъ Высочайше быль утвержденъ проэктъ храма по рисунку профессора архитектуры Грима и въ 1860 году имъ собственноручно положено было первое основаніе храма. Храмъ построенъ изъ Инкерманского бълого вамия съ желтыми крестами изъ Инкерманскаго мрамора. Нижній храмъ заключаеть въ себъ остатки ствиъ Херсониского храма Пресв. Богородицы; направо отъ царскихъ вратъ находится купель, въ которой св. Князь Владиміръ воспріяль св. крещеніе. Купель эта имветь форму четыре-угольника, шириною 3 арш. 6 верш., длиною 2 арш, 14 верш., глубиною 1 арш. 10 верш.; купель разделена поподамъ каменною перегородкою, водою она наполняется изъ резервуара, помъщающагося внъ храма, посредствомъ трубъ, проведенныхъ подъ поломъ. Въ нижнемъ храмъ сдъланы временныя приспособленія для освященія и открытія въ немъ служенія, ко дню 900-лътняго юбилея. Въ верхнемъ храмъ, который внутри еще не отдъланъ, предположено 3 престола; средній во имя Св. Равноапостольнаго Князя Владиміра, правый во имя Св. Благовърнаго Князя Александра Невскаго и лъвый во имя Апостола Андрея Первозваннаго \*).

12 іюля въ 51. ч. вечера братією монастыря перенесены были моши Равновпостольного Князя Владиміра изъ монастырскаго храма седьми священномучениковъ Херсонскихъ въ вый храмъ. Въ 6 ч. вечера всеношное бавние и 13-го освященіе нижняго храма въ честь Рождества Пресвятыя Богородицы и дитургія въ новоосвященномъ храмф совершены быди двумя ' святителями: Архіепископомъ Херсонскимъ и Одесскимъ, Никаноромъ, и Епископомъ Таврическимъ и Симферопольскимъ, Мартиніаномъ, въ сослуженіи канедральнаго протої рея Алексія Назаревскаго, настоятеля Севастопольскаго Адмиралтейскаго собора, протојерея Александра Миловидова, ключаря протојерея Михаила Маркова, настоятеля Севастопольской Петрово-Павловской церкви, протојерен Владиміра Баженова, намъстника Херсонисского монастыря, игумена Андрея и настоятеля Инкермансваго монастыря, іеромонаха Іоасафа. На литургін ревторомъ Таврической Семпнаріи, протојеремъ Іоанномъ Знаменскимъ, произнесено было следующее поучение.

## Ръчь на освящение храма.

"И ста Соломонъ предъ дицемъ одтаря Господня предъ всемъ соборомъ Ізраидевымъ, и воздвиже руце свои на небо и рече: Господи Боже Ісраидевъ, несть якоже ты Богъ на небеси горе и на земли низу... Аще небо и небо небесе не довлеютъ ти, кольми паче храмъ сей, егоже создалъ имени твоему;... Да будуть очи твои отверсты на храмъ сей день и нощь. И услышиши молитву раба твоего и людей твоихъ Исраидя, о ниже помодятся на месте семъ... и милостивъ будеши о согрешеніяхъ людей своихъ Ісраиля... И милостивъ будеши неправдамъ ихъ (3 Цар. VIII, 22, 27, 29, 30, 34 и 50).

Такъ молитвенно взывалъ Царь Соломонъ ко Господу, когда имъ устроенъ былъ храмъ Іерусалимскій и когда въ этотъ



<sup>\*)</sup> Подробную исторію и описаніе сего храма см. въ № 29, «Церк. В'яд.» за 1888 годъ.

храмъ священниками поставленъ былъ ковчегъ завъта. Храмъ Іерусалимскій имълъ великое значеніе для народа Божія—Иврамля. Онъ служиль містомъ селенія Самого Іеговы, містомъ проявленія Его славы, містомъ служенія Израмля Іеговів, наконецъ містомъ очищенія народа отъ грізховъ его. Посему Соломонъ, чувствуя себя во вновь устроенномъ имъ храмів предъ лицемъ Самого Бога, поручаеть Ему въ молитвів себя самого и народъ свой и просить у Бога благоволенія и милости Израмлю.

И мы, благочестивые слушатели, присутствовали нынъ при освящени вновь устроеннаго храма. Посему и мамъ прилично въ настоящій моменть размыслять, какое значеніе имъеть христіанскій храмъ для нашей жизни, какъ относились наши предкихристіане, въ теченіи протекшаго 900 лътняго періода христіанской жизни, къ храмамъ Божіимъ и какое значеніе долженъ имъть для насъ нынъ освященный храмъ въ честь и славу Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы. Прилично также намъ въ настоящій день и вознести ко Господу Богу вызываемыя обстоятельствами времени молитвы.

Храмъ Божій для христівнина имветь несравненно большее значеніе, чъмъ какое имъль для ветхозавътнаго Іудея храмъ Іерусалимскій. Вся духовная жизнь и діятельность христіанина оть момента рожденія и до переселенія христіанина въ жизнь въчную, находится въ тъснъйшей свяви съ храмомъ Божінмъ. Въ храмъ Божіемъ новорожденный получаеть духовное возрожденіе чрезъ таинство Крещенія; въ храмъ Божіемъ врещенный получаеть благодать Св. Духа для своего укращения и развития въ духовной жизни чрезъ таинство Муропомазанія; въ храмъ Божіемъ христіанинъ очищаеть свою совъсть, удрученную гръхами, чрезъ таинство Пованнія; въ храмъ Божіемъ раскаявшійся въ своихъ беззаконіяхъ грешникъ теснейшимъ образомъ соединяется съ своимъ Искупителемъ отъ власти граха, Господомъ Інсусомъ Христомъ, черезъ пріятіе Его Пречистаго Тъла и Крови въ таинствъ Причащенія; въ храмъ Божіемъ таинствомъ и молитвою церкви христівнинъ освящаеть свою семейную жизнь; въ храмъ Божіемъ христіанинъ возносить къ Господу Богу свои молитвы и прошенія; въ храмъ Божіемъ христіанинъ заканчиваеть свое земное существованіе, получая напутствіе церкви въ будущую загробную жизнь; наконецъ въ храмъ же Божіемъ и по смерти христіанина приносится безкровная жертва и возносятся предъ престоломъ Божінмъ молитвы церкви о его спасеніи и оставленіи гръховъ. Словомъ--- нътъ такого момента въ жизни христіанина, когда онъ не имълъ бы нужды прибъгнуть къ храму Божію. Случилась у христіанина радость, онъ спешить въ храмъ Божій излить предъ Господомъ свои благодарныя чувства: постигло христіанина горе или несчастіе, онъ въ храмъ же повергаеть предъ Господомъ свою молитву объ избавления его отъ несчастій: одержать христівнина бользни-онь въ храмъ же просить помощи Божіей и заступленія Его Пречистой Матери и святыхъ угодниковъ Божінхъ и часто завсь же получаеть чупесное исцвление оть своихъ недуговъ. Въ храмъ Божіемъ христівнинъ получаеть нравственные уроки относительно своихъ семейныхъ, общественныхъ и гражданскихъ отношеній и обязанностей, о почитании власти духовной, гражданской и родительской, о уваженім въ старшимъ, о любви въ ближнимъ вообще, объ обязанности христівнина быть въ своей ивятельности честнымъ, миролюбивымъ, ко всемъ доброжелательнымъ. о неумъстности въ человъкъ самомивнія и излишняго довърія къ своимъ собственнымъ силамъ и необходимости при всякихъ обстоятельствахъ своей жизни обращаться въ Богу и Его помоши. словомъ-всв тв высокіе нравственные уроки и наставленія. которыми христівнство поб'ядило міръ. Отсюда, благочестивые слушатели, легко усмотрать, сколь великое значение имъетъ храмъ Божій не только для земной жизни и нравственной авительности христівнина, но и для его спасенія и прославленія въ будушей загробной жизни.

Храмъ Божій всегда имъль такое важное значеніе для жизни христіанина. Но всегда ди въ теченіе 900 летняго существованія православнаго русскаго государства русскимъ православнымъ народомъ понималось надлежащимъ образомъ такое значеніе храма для религіозно-нравственной жизни христіанина и выражалось ди въ чемъ-дибо это пониманіе? Обратимся въ указаніямъ исторіи и будемъ отъ нея ожидать отвёта на этоть вопросъ. Христіанство на Руси сдедалось религіею народною и господствующею 900 леть тому назадь при Князе Владиміре. Святой Князь Владиміръ самъ крестился въ сей святой купели и врестиль свой народь въ Кіевъ въ 988 г. по Рождествъ Христовомъ. Въ чемъ же прежде всего выразилось христіанское настроеніе и христіанская ревность Равноапостольнаго Князя? Тотчасъ по врещени народа св. Князь Владиміръ приступилъ къ ниспроверженію идоловъ и построенію храмовъ Божінхъ. Ревность его въ этомъ двле была столь велика, что древніе писатели говорять о немъ: "всю землю русскую и грады вся украси святыми церквами" (Мак. Ист. 1 прил. № 1, стр. 266). Исторія называеть намъ и по именамъ много храмовъ, устроенныхъ св. Княземъ Владиміромъ, таковы: въ Кіевъ храмы во имя св. Василія, во имя Пресвятой Богородицы—десятинный, въ Вышгородв, въ Бългородв, въ Берестовъ, въ Василевъ и т. д. Преемники св. кн. Владиміра Великіе князья Кіевскіе и удъльные выязья русскіе-Черниговскіе, Владимірскіе, Галицкіе, Ростов-

скіе и др. отличались тэмъ же усердіемъ въ устройствъ храмовъ, слъдствие чего было чрезвычайно быстрое ихъ умножение. Такъ, по истечени не болъе ста лътъ со времени врещения Руси въ Кіевъ считалось уже до 700 храмовъ, въ другихъ городахъ: Новгородъ, Черниговъ, Владиміръ и др. число храмовъ также опредълялось десятками (II. С. Р. Л. I ст. 165, 175, 184 и рд.). Благодареніе Господу! Это усердіе русскихъ христіанъ: князей, царей, правителей и народа въ построеніи храмовъ Божіихъ проходить свытою нитью чрезъ всю исторію русскаго государства до настоящаго времени, вследствие чего земля русская на всемъ своемъ необъятномъ пространствъ является усъянною храмами Божінми. Усердію въ построеніи св. храмовъ соотвътствовала у нашихъ предковъ ревность и объ пхъ украшенін. Льтописець, изображая Успенскій Соборь г. Владиміра, говорить, что на устройство и укращеніе его внутри и снаружи было употреблено множество драгоциннаго матеріала. . Крыша его была позлащенная и на ней въ разныхъ мъстахъ стояли золотыя птицы, вазы и флюгера; позолота была и на наружныхъ ствнахъ очень красиво сочетаясь съ разноцвътнымъ мраморомъ и полированными камнями; внутри-двери обитыя золотомъ, алтарная преграда съ цвлыми рядами иконъ, блещуіцихъ золотомъ, крупнымъ жемчугомъ и другими драгоцвиными камнями, предъ ней серебряный съ позолотою амвонъ, по ствнамъ живописныя изображенія съ золотыми полями, испещренными также дорогами камня" п т. д. (П. С. Р. Л. II, 88 112). Пониманіе нашими предвами-русскими православными христіанами-высокаго значенія храмовъ Божінхъ, кром'в ихъ устроенія и украшенія выражалось еще въ усердномъ ихъ посъщеніи въ часы общественной молитвы и въ томъ, что они никогда не проходили мимо храмовъ Божінхъ, не изобразивши на себъ врестнаго знаменія. Такъ высоко почитали наши предки святость храмовъ Божінхъ и такъ много заботились они о ихъ украшеній. Своимъ высокимъ примъромъ они завъщали и намъ, какъ ихъ потомкамъ, относиться съ такимъ же уважениемъ къ св. храмамъ. Къ чести русскаго народа относится то, что эта исконная преданность его св. Православной въръ и ревность о благольній храмовъ Божінхъ сохранилась и донынъ.

И теперь не видимъ ли мы, что города и веси нашего отечества украшаются величественными храмами Божінми? И теперь не видимъ-ли мы что на устройство и украшеніе св. храмовъ затрачиваются цёлые милліоны, что всё слои русскаго народа начиная отъ благочестивъйшихъ нашихъ государей, отпускающихъ изъ своихъ средствъ и разръшающихъ къ отнуску изъ государственной казны цёлыя сотни тысячъ, и до послъдняго бъдняка, опускающаго въ кружку сборщика свою скудную лепту

всв одинаково охотно жертвують своими достатками на устроеніе и укращеніе храмовъ Божівхъ? И не полтвержлаеть ли тоже самое самымъ неопровержимымъ образомъ исторія сего нынъ освященнаго храма? Этоть нынъ освященный св. храмъ воздвигнуть на мъств существовавшаго 900 лъть тому назадъ въ г. Херсонисв храма въ честь и славу Пресвятыя Богородицы. въ которомъ пріядъ св. крещеніе св. Кн. Владиміръ. Мысль объ устройствъ на мъсть крещенія св. Кн. Владиміра и въ память этого событія храма возникла у Благочестивъйшаго Государя Александра I. но положить начало осуществленію этой мысли суждено было только его Августвищему племяннику. Благочестивъйшему Государю Александру II, который въ 1861 году собственноручно положиль основание сего храма. Не свидьтельствуетым это величественное зданіе, что въ русскомъ народь не охладыла любовь въ устроенію храмовъ Божінхъ, что русскіе благочестивъйшіе цари и досель служать для своего народа добрымъ примъромъ усердія въ этомъ дель? Не свидьтельствуеть ли этоть храмъ о томъ, что и въ настоящее время никавія матеріальныя жертвы не считаются слишкомъ великими когда дело касается до проявленія религіознаго чувства? Но въ данномъ случав построение сего храма, кромв проявления религіознаго усердія, имветь еще значеніе свидвтельства объ уваженій русскаго народа къ дъяніямъ почтенной старины, свидътельства о благодарной памяти потомковъ къ великому дёлу. совершенному на семъ мъстъ равноапостольнымъ просвътителемъ земли Россійской, св. кн. Владиміромъ. Къ этому св. храму вромъ уваженія, какое мы питаемъ къ св. храмамъ вообще, мы должны еще питать особое чувство почтенія, какъ къ памятнику, имъющему цълію приволить въ наше сознаніе воспоминаніе о томъ, что на этомъ освященномъ мъстъ Святымъ Равноапостольнымъ княземъ Владиміромъ воспринята была въ св. крещеній святая православная въра канолическая и что мы должны твердо и неизмънно сохранять ее въ томъ видъ, въ какомъ она была принята. По сему въ этому св. храму мы должны питать особенное чувство благоговънія и на немъ сосредоточить всв свои благожеланія. Обратимся же къ Господу Богу съ молитвою о семъ св. храмъ и воскликнемъ къ Нему, подобно Соломону: "Господи Боже Ісраилевъ! Да будуть очи Твои отверсты на храмъ сей день и нощь... яко да разумъють вси людіе земнін имя Твое и убоятся тебъ, и разумъють, яко имя Твое наречеся на храмъ семъ" (3 цар. VIII, 29 и 43).

13-го іюдя всенощное бдініе и 14-го зауповойная литургія совершены были въ новоосвященномъ храмів Преосвященнымъ

Епископомъ Таврическимъ Мартиніаномъ, въ сослуженім ректора семинаріи, протоіерея Іоанна Знаменскаго, настоятеля Мелитопольскаго соборь, протоіерея Стефана Чепиговскаго, настоятеля Бахчисарайскаго скита, іеромонаха Германа, и настоятеля Космадаміановскаго монастыря, іеромонаха Павла. На литургім канедральнымъ протоіереемъ, Алексіемъ Назаревскимъ, произнесено было слъдующее поученіе о значеніи христіанской върывъ загробной жизни человъка:

### Слово на заупокойной литургіи.

«Блажени мертвіи умирающіе о Господ'я отничн; ей, гавголеть Духь, да почіють оть трудовь своихъ, діла бо ихъ ходять всябдь съ ними» (Anor. XIV, 13).

"Хорошо втимъ—по правую сторону и горе твмъ—по лввую сторону", вздохнувши сказалъ Владиміръ, при видъ картины Страшнаго Суда. Если хочешь стать съ праведниками по правую сторону, отвъчаетъ ему христіанскій проповъдникъ, то крестись", или что тоже: "блаженни мертвіи умирающіе о Господъ". Отсюда мы видимъ, что самая ръшимость князя принять христіанство окончательно созръла, при размышленіи о блаженномъ состояніи умершихъ о Господъ и горестномъ состояніи умершихъ не о Господъ. Посему мы думаемъ, что размышленіемъ о загробномъ состояніи умершихъ о Господъ мы не умалимъ и не омрачимъ настоящаго торжества.

Князь Владиміръ, еще будучи язычникомъ, понялъ своимъ свътлымъ умомъ и добрымъ сердцемъ, что хорошо праведникамъ-по правую сторону престода Божія, и горе гръшникамъпо левую сторону. Тайновиденъ же новозаветный, св. апостоль Іоаннъ Богословъ, ясно даетъ намъ разумъть эту истину, говоря уже не отъ себя, а что было ему отврыто Духомъ Божіниъ: "блажени мертвін умирающіе о Господъ, ей глаголеть Духъ, почіють отъ трудовъ своихъ, дъла бо ихъ ходять вслъдъ съ ними". Кто же эти умирающіе о Господъ? Конечно тъ, которые и живуть о Господь, обленшись во Христа върою и крещеніемъ, таинственно питаясь Его животворящимъ твломъ и кровью, уготовляя для Него обитель въ себъ-любовь къ Нему. Какія же то діла, которыя ходять вслідь за умирающими? Конечно не двла плоти и крови тлъющія и растлъвающія, не двла земной корысти и чувственнаго самолюбія сами по себъ мертвыя и мертвящія, но живыя дела духа, дела покаянія, веры и любви въ Богу и ближнимъ. Почему же сказано: блажени умирающіе о Господъ "отнынъ"? Что значить: "отнынъ"? Если это выраженіе отнести въ нашимъ предкамъ, то получится такая мысль: только отнынъ, т.-е. со времени вступленія въ лоно Христовой цервви и съ того момента, какъ предки наши, по внушенію свыше и по вліянію равноапостольнаго внязя Владиміра, крестились и во Христа облеклись, когда они умерли для жизни плотской и гръховной и ожили для жизни духовной и святой, когда они получили для втой новой жизни всъ потребные дары Св. Духа, тогда только они стали жить и умирать о Господъ.

По принятія христіанства худо жиди предки наши и въ матерівльномъ, и въ общественномъ, и въ нравственномъ отношеніи. . Живяху, говорить о нихъ древній лівтописець, звівринскимъ образомъ, въ лъсахъ; брана у нихъ не бывало". Они допуснали многоженство, вровосмещене, сожигали жень вместе съ умерщими мужьями, смотря на жену, какъ на вещь и собственность мужа: торговали рабами, переносили месть за оскорбление изъ рода въ родъ. Вообще же говоря, предки наши въ язычествъ вакъ и всв язычники жили плотскою, животною жизнію; "двлаже плоти извъстны; они суть: прелюбодъяніе, блудъ, нечистота, непотребство, идолослужение, волшебство, вражды, ссоры, зависть, гиввъ, распри, разногласія, соблазны, ереси, ненависть, убійство и тому подобное" (Гал, V, 16-20) Если и върили они въ загробную жизнь души, то не имъли истиннаго и яснаго понятія объ этой жизни и о самой душь. Поэтому они ужасно боядись смерти и представляли ее въ образъ грознаго и темнаго божества-Морены. Впрочемъ, въ этомъ представлении о смерти предки наши были отчасти правы: плоть и кровь не могуть не бояться смерти потому, что "плоть и кровь, по ученю св. апостола, не могуть наследовать царствія Божія (Гал. V, 20; 1 Кор. XV, 50).

Совствить иначе предки наши стали жить и умирать после принятія христіанства. Возродившись въ таинствъ св. крещенія для жизни духовной и святой и укрыпившись для этой жизни таинствами св. церкви Христовой, безчисленное множество изъ нихъ "расияли плоть свою со страстьми и похотьми" и жили духовною, ангелоподобною жизнію. Плоды же духовной жизни тоже извъстны; они суть: "любовь, радость, миръ, долготерпъніе, благость, милосердіе, въра, протость, воздержаніе" (Гал. V, 22-23). Смерть для христівнъ стала уже не страшнымъ привидъніемъ, а давно желаннымъ гостемъ и благодъяніемъ великимъ. Каждый изъ нихъ можеть сназать съ апостоломъ Христовымъ: "мить бо еже жити Христосъ, в еже умрети пріобрътеніе" (Фил. 1, 21). "Ибо мы знаемъ, что когда земный нашъ домъ, эта хижина, разрушится, мы имвемъ отъ Бога жилище на небесахъ. домъ нерукотворенный, въчный. Отъ того мы и вадыхаемъ, желая облечься въ небесное наше жилище" (2 Кор. V, 2). Отъ того истинные христівне и бывають готовы перенести благотупно всевозможныя страданія этой временной земной жизни: "ибо кратковременное легкое страдание наше производить въ безмърномъ преизбыткъ въчную славу, когда мы смотримъ не на видимое, но на невидимое: пбо видимое временно, а невилимое въчно" (2 Кор. IV гл., 8 — 18). И если мы раскроемъ страницы бытописанія св. земли русской и православной церкви нашего отечества, то найдемъ тамъ безчисленные примъры правелной, святой и богоугодной жизни безчисленнаго множества нашихъ предковъ. Со времени блаженной княгини Ольги и св. равновностольного князя Владиміра св. церковь Россійская считаеть тысячами умершихъ о Господъ, имена которыхъ видимо прославлены Богомъ или даромъ чудесъ и испъленій еще во время ихъ земной жизни, или же чудеснымъ нетлъніемъ св. мощей ихъ послъ смерти. Тысячами укращають св. церковь нашу лики преподобныхъ, проповъдниковъ, воздержниковъ, прозордивцевъ и св. мучениковъ за въру и отечество. Нъть такого сословія. возраста и состоянія, которое не указало бы въ средъ своей песятки и сотни мужей и женъ, прославившихъ Господа своимъ житіемъ и прославленныхъ отъ Господа при жизни или же по смерти.

Поистинъ намъ не достанетъ времени даже по именамъ только назвать открыто прославляемыхъ св. церковію угодниковъ Божіихъ изъ предковъ напихъ. А сколько же еще избранниковъ Божіихъ, которые по причинамъ, довъдомымъ Единому Богу, досель почиваютъ въ неизвъстности людямъ, хотя при жизни своей служили Богу и въ душахъ и въ тълесахъ своихъ. И мы въруемъ, что такихъ-то неизвъстныхъ міру избранниковъ Божіихъ гораздо болье почиваетъ въ горнихъ обителяхъ Отца Небеснаго, чъмъ такихъ, которые стали намъ извъстны по воль и по милости Божіей въ намъ грышнымъ; ибо святые Божіи познаются по своимъ дъламъ, а не по чудесамъ только, какъ учитъ вселенскій учитель св. Іоаннъ Златоустъ.

Но вст святые подвижники земли нашей не достигли бы втинаго блаженнаго состоянія и не почили бы отъ трудовъ своихъ, еслибы они не крестились во имя Христово, еслибы они подвизались не во имя Христово и еслибы они умирали не со Христомъ и не во имя Христово. Не мало несли подвиговъ и жертвъ и предви наши — язычники во имя своихъ боговъ; они приносили въ жертву богамъ даже дътей своихъ, имъя надежду жить съ богами, но надежда ихъ была суетна; ибо ихъ боги дъло рукъ человъческихъ и подвиги ихъ погибали вмъстъ съ подвижниками, доставляя подвижникамъ не утъшеніе и успокоеніе отъ трудовъ, а суету и томленіе духа. Ибо "блажени мертвіи" только "умирающіи о Господъ, дъла бо ихъ ходятъ вслъдъ съ ними". Изъ этого размышленія о смерти и загробномъ состоянія умирающихъ о Господъ вытекають, братіе, нъкоторыя обязанности для насъ въ отношеніи къ Богу Просвътителю и Спасителю нашему и святымъ Его, въ отношеніи къ нашимъ ближнимъ умершимъ и живущимъ и въ отношеніи къ намъ самимъ.

Первве всего, братіе, прінанте, поклонимся и припадемъ Христу **Пареви и нашему** Богу и Спасителю и исповыдуемъ свою выру передъ Нимъ, исповъдуемъ, что мы знаемъ Его тодько Единаго истиннаго Бога, не служимъ Богу иному и не кланяемся Богу чуждому, и возблагодеримъ Его. Милосердаго Промыслителя, что Онъ не до конца прогиввался на гръхи невъдънія и заблужденія отцовъ нашихъ и не попустиль имъ лосель блужлать во тьмв язычества и погибать внв стада Христова, какъ блуждають и погибають еще многіе языческіе народы и въ наше время. Будемъ, братіе, всегла помнить съ благодарнымъ сердцемъ къ-Богу, что воть уже 900 льть предки наши живуть и умирають не "якоже не имущій упованія", но съ върою въ Бога и надеждою воскресенія и въчной жизни. — что многіе изъ нихъ имъють дерановение по благости Божией стоять у престола Царя Славы и ходатайствовать въ своихъ молитвахъ за насъ грашныхъ; будемъ помнить, что и мы съ вами и дети наши съ момента появленія въ міръ сей освящаемся молитвами и таинствами св. церкви Христовой для новой духовной и святой жизни, что и во всю жизнь нашу она не перестаеть заботиться о насъи подаеть всв благодатные дары Св. Духа, "да совершенъ будеть Божій человъкъ, на всякое благое дъло уготованъ", -даже и при смерти она-чалодюбивая мать наша не оставляеть насъбезъ надежды и утешенія, но каждаго изъ насъ напутствуеть своими молитвами и благословеніемъ и сопровождая до могилы, внушаеть пророческимъ голосомъ: "блаженъ путь, въ онь же идеши днесь душе, яко уготовася тебъ мъсто упокоенія". Вотъ ва это, братіе, первъе всего и прославимъ Господа.

Прославимъ, братіе, и святыхъ угодниковъ Божіихъ, предковъ нашихъ по духу и по плоти, послужившихъ промыслу Божію орудіемъ и посредниками для просвъщенія върою Христовою всей земли нашей, утвердившихъ въ ней въру и благочестіе и оградившихъ оныя правилами и уставами, основанными на богооткровенномъ ученіи и преданіи церкви вселенской, а наипаче своимъ добрымъ житіемъ и примъромъ, и теперь предстательствующихъ за насъ гръшныхъ у престола Божія. И прежде всъхъ ублажимъ св. равноапостольнаго просвътителя страны нашей, благовърнаго князя Владиміра и блаженную внягиню Ольгу и всъхъ святыхъ земли русской и помолимся, да утвердить Господь предстательствомъ ихъ святую православную въру въ землъ нашей во въкъ въка. Помолимся, братіе, и о всъхъ

прочихъ, прежде почившихъ отцахъ и братіяхъ нашихъ, ядѣ лежащихъ и повоюду православныхъ христіанахъ, съ вѣрою и благочестіемъ подвизавшихся въ сей жизни и усопшихъ въ надеждѣ восиресенія и жизни вѣчной, да простить имъ Праведный Судія согрѣшенія ихъ вольныя и невольныя, да вселить ихъ къгорныхъ обителяхъ своихъ со святыми и здѣсь — на землѣ да сотворитъ имъ вѣчную память.

Помодимся, братіе, въ сей нарочитый и благознаменитый цень праздника нашего за самихъ себя и другъ за друга, да сохранять нась Госполь модитвами святых в наших въ върв. единомыслін и взаимной любви: и надимъ объщаніе за себя и за чалъ нашихъ здёсь, у св. купели просветителя отечества нашегосв. Владиміра, крипко держаться святой виры Христовой и хранить ее въ чистоть и неповрежденности, какъ она была принята и хранима предвами нашими въ теченіе тысячельтій. Наппаче же будемъ знать и помнить, что св. въра Христова и св. креmeнie необходимы, но еще недостаточны для нашего въчнаго опасенія; "ибо въра безъ дълъ мертва"; а о тъхъ, кои согръ**мают**ь после врещенія св. апостоль Христовъ говорить, что "лучше бы имъ не повнать пути правды, нежели познавши возвратиться назадъ отъ преданной имъ заповеди" (2 Петр. II, 20-21). А потому, если мы, принявши св. крещеніе, будемъ провождать жизнь нечистую, плотскую и граховную, если мы, называясь христіанами, будемъ жить по язычески, тогда и самыя таинства св. церкви намъ не помогутъ, а напротивъ послужатъ намъ въ судъ и осуждение. Слово Божие, молитвы и таинства предлагаются намъ св. церковію только какъ вспомогательныя средства для нашего спасенія, самое же спасеніе достигается при помощи Божіей нами самими, нашею жизнію, добрыми двлами, нашею доброю волею; если же мы будемъ жить о Господв. то сподобимся и умереть о Господв съ надеждою на упокоеніе отъ трудовъ своихъ.

Наконецъ, братіе, любовь въ Богу и ревность о славъ Божіей и любовь въ ближнимъ налагають на насъ обязанность позаботиться и о тъхъ братіяхъ нашихъ по плоти, "иже не суть отъ двора сего" и блуждають внъ стада Христова; мы должны позаботиться, чтобы они и пожили о Господъ, и умерли о Господъ, какъ позаботились о насъ отцы и дъды наши. Намъ извъстно, братіе, какое множество людей и не только за предълами нашего отечества, но и въ самыхъ нъдрахъ онаго, даже ридомъ съ нами, ходить еще во тьмъ язычества, іудейства и магометанства. Мы знаемъ, какое множество братьевъ нашихъ по плоти и по въръ отторгнуто отъ матернихъ нъдръ св. церкви Христовой, отторгается еще и доселъ на глазахъ нашихъ разными лжеучителями и расколоучителями: молоканами, скопцами,

бантистами, штундистами, пашковцами и до., имже имя дегіонъ. Божественный Пастыреначальникъ нашъ ввщаеть намъ: "и тыя полобаеть ми привести и глась Мой услышать и булеть едино стало и единъ пастырь". Непредожно Божественное слово Сына Божін и рано ли, поздно ли св. Евангеліе будеть пропов'ядано во всемъ міръ. "Гласъ мой услышать", сказалъ Спаситель. Но какъ услышать, "если не будеть проповъдающаго"? Посему. братіе, на всёхъ насъ дежить священный подгь по мёрё силь и возможности содъйствовать распространеню евангельской проповъи между язычниками, іудеями, магометанами и разными сектантами и особливо межиу иновърцами, населяющими отечество наше. Какъ это можемъ двлать, если мы къ тому не призваны, спросить вто либо. Иля этого прежде всего мы сами. должны жить такъ, чтобы "свъть нашъ свътился предъ человъки, яко да видять наши добрыя дъла и прославять Отца нашего, иже на небесъхъ"; а затъмъ примъръ св. князя Владиміра, его сподвижниковъ и преемниковъ научаеть насъ, какъ мы должны и можемъ служить двлу обращенія ко Христу блуждающихъ братій нашихъ. По сказанію льтописцевъ св. Влалиміръ самъ лично путешествоваль по всей русской земль съ епископами", разрушалъ капища, сокрушалъ идоловъ, "созидалъ цервви Божія и учреждаль школы" для детей. Тоже делали и сполвижники его-первый митрополить віевскій Михаиль и первый архіепископъ новгородскій Іоакимъ: имъ ревностно помогали князья и бояре и посадники удъльныхъ городовъ. Извъстно, какую ревность оказали въ Новгородъ дядя св. князя Вдадиміра Побрыня съ тысяцкимъ Путятой. — какъ они усмирили возмутившихся язычниковъ; извъстно, какъ усердно старались утвердить христіанство ки. Борисъ въ Ростовъ, а Глъбъ въ Муромъ и др. По замвчанію древняго летописца, одни крестились по своему убъжденію, другіе - по примъру князей и бояръ, а многіе "изъ страха къ повельвшему". - потому что не смъли противиться воль княвя: "понеже бо благоверіе его со властію сопряжено". Нынъ же, слава Богу, ни Государю, ни митрополиту, ни князьямъ и боярамъ не нужно предпринимать путешествія съ миссіонерскою цвлію или прибъгать къ крутымъ мърамъ противъ непокорныхъ; достаточно теперь одного благоводенія и соизволенія Высочайшей власти, благословенія св. церкви, и найдутся десятки и сотни людей, готовыхъ съ крестомъ и Евангеліемъ идтя въ непроходимые люса и тундры для просвъщенія динарей и людовдовъ. Мы же съ вами, братіе, хорошо сдвлаемъ, если позаботимся о необходимой пишть и одеждь для этихъ тружениковъ, и навърное, какъ бы ни была ничтожна жертва наша на это святое двло, мы не потеряемъ своей награды. Ибо Спаситель, отправляя учениковъ своихъ на проповъдь, сказаль: если "кто напоить одного изъ малыхъ сихъ только чашею холодной воды, во имя ученика, истинно говорю вамъ, не потеряеть награды своей". Это значить, что вмёстё со всёми пожившими и потрудившимися о Господъ, и мы принявшіе участіе въ ихъжизни и трудахъ, будемъ имёть утёшеніе слышать сладчайшій гласъ Духа Божія: "блажени мертвіи умирающій о Господъ; ей почіють оть трудовъ своихъ; дёла бо ихъ ходять въ слёдъ съ ними".

По окончаніи дитургіи четырьмя святителями: архіспископомъ херсонскимъ и одесскимъ Никаноромъ, епископомъ аксайскимъ Августиномъ, епископомъ сумскимъ Петромъ и епископомъ сухумскимъ Геннадіемъ отслужена была вселенская паннихида о упокосній всёхъ праотцевъ, отцевъ и братій нашихъ: великихъ князей и княгинь, благовёрныхъ царей и царицъ, императоровъ и императрицъ, православныхъ россійскихъ патріарховъ, преосвященныхъ митрополитовъ, архіспископовъ и епископовъ, православныхъ воиновъ, на брани убіснныхъ, и всёхъ православныхъ христіанъ. Послё паннихиды его преосвященствомъ, Мартиніаномъ, епископомъ таврическимъ и симферопольскимъ, въ г. Севастополё освященъ былъ ночлежный пріютъ, устроенный городомъ на 100 кроватей въ память 900-летія крещенія св. князя Владиміра.

Въ 5 часовъ вечера учителемъ симферопольской гимназів, Шебедевымъ, прочитана была слъдующая ръчь:

#### Рвчь г. Шебелева.

На мъсть этого храма, въ которомъ мы съ вами находимся, назадъ тому 900 лътъ совершилось величайшее событіе русской исторіи. Здъсь въ Херсонисъ принялъ крещеніе русскій великій князь Владиміръ, а съ нимъ вмъсть принялъ христіанство и весь русскій народъ. О томъ, какъ принялъ крещеніе Владиміръ и какъ крестился русскій народъ, нашъ первый русскій лътописецъ передалъ слъдующее.

Предки русскихъ назывались славянами; эти славяне при первыхъ русскихъ князьяхъ были язычни квидолопоклоненки, т.-е. върили въ существованіе многихъ боговъ. Наши предки думали, что и солице богъ, и луна богъ, и вътеръ богъ. Солице, посылающее на землю тепло и свътъ, извъстно было подъ именемъ Хорса и Дажъ-бога. Дождь посылался добрымъ божествомъ Стрибогомъ, т.-е. вътромъ, другомъ Солица и благодътелемъ людей. Волосъ или Велесъ былъ покровителемъ стадъ. Но самымъ страшнымъ и грознымъ богомъ былъ Перунъ — богъ грома и молніи. Славяне изображали боговъ въ видъ людей, и не щадили расходовъ, чтобы этихъ идоловъ украшать подрагоцъннъе; чаще

всвиъ изображался Перинъ; почти во всвиъ горонакъ славанскихъ были изображенія этого стращнаго бога. Напр. въ Кіевъ. на высокомъ ходив. близь княжеского дворца стоядъ Перунъ. сдъленный изъ дерева, съ серебряной головой и волотыми усами. Приносили богамъ въ даръ плоды, домашнихъ животныхъ. в иногия двже людей. Но славине очень часто имъли сношенія съ греками христіанами, которыхъ государство быдо на Балканскомъ подусстровъ и главнымъ городомъ былъ Константинополь-теперь турецкій городь. Въ этомъ городь жиль императоръ, греческій царь, почему русскіе назвали этотъ городъ Царь-Градъ. Прівзжая въ Грецію, русскіе видели богослужение и жизнь христівнь, и многіе изъ нихъ крестились. Такъ при третьемъ русскомъ князъ Игоръ, когда ему приходилось заключать миръ съ греками, часть дружины его оказалась христіанами и присягали въ соборной цервви св. Илів. Жена Игоря. Одьга, цамять которой православная церковь празднуеть 11 іюля, также приняла крещеніе. Такимъ образомъ и до Владиміра на Руси было много христіанъ, но только князю Владиміру принадлежить слава врещенія всего русскаго народа. Посль Ольги княжиль сынь ея Святослевь, который еще при жизни разделиль русскую замлю между трамя своими сыновыми: старшему своему сыну Ярополку онъ даль Кіевъ, въ то время славный городъ русской земли, второму сыну Олегу даль Древлянскую землю, Владиміру же, третьему сыну, достался Новгородь. После смерти отца между братьями начались междуусобія: Ярополкъ убиль Олега и завладель его уледомъ, противъ Ярополка вооружился Владиміръ, который побъдняъ войско Ярополка и пригласивъ брата на свидение, убидъ его; такимъ образомъ Вдадиміръ савладся единодержавнымъ властителемъ всей русской земли. Въ первое время своего княженія онъ оказался ревностнымъ язычникомъ, вельль дълать идоловъ и ставить ихъ на высокихъ мъстахъ, такъ вышеупомянутый идолъ Перунъ быдъ поставденъ по поведънію князя Вдадиміра. Сдвдавшись единодержавнымъ, Владиміръ предпринималъ походы на разные соседніе народы; после одного удачнаго похода онъ вздумаль возблагодарить Перуна человической жертвой. Когда онъ посовътовался объ этомъ съ старцами и боярами, то сказали ему старцы и бояре: "кинемъ жребій на отрока и на дъвицу: на кого жребій падеть, того заръжемь богамь". Быль одинь варягь, пришедшій изъ Греціи, христівнинь, и быль у него сынь прекрасный душею и твломъ, на него-то и палъ жребій. Пришли къ варягу посланные отъ бояръ и сказали: "На твоего сына паль жребій; онъ угодень богамъ; сотворимь ихъ волю". Варягъ отвъчалъ имъ на то: "то не боги, а дерево; сегодня есть, а завтра сгність; они не тдять, не пьють, не говорять, потому

что сделаны руками. Богь единъ, которому поклоняются греки: Онъ создаль небо и землю, солнце и луну. Онъ создаль человева и поселиль его на земле; а эти боги что сделали? — они сами оделаны. Не дамъ своего сына бесамъ". Посланные разсказали вто людямъ; они взяли оружіе, пошли и разломали дверь его; онъ же стояль въ сеняхъ. Сназали ему: "Отдай сына; мы двяммъ его богамъ". Онъ отвечалъ: "если они боги, то пустъ пришлють одного изъ своихъ и возмутъ моего сына, а вы чего требуете"? Тогда закричала толпа и подсекла сени. Такъ погибли эти два первые мученика Өеодоръ и Іоаннъ. На томъ мъстъ, где былъ домъ, князь Владиміръ, когда крестился, поставилъ церковь Божіей Матери. Память ихъ православная церковь чтитъ 12 іюля.

После похода на Камскихъ болгаръ (где теперь Казань) и но заключеній съ ними мира, пришли во Владиміру послы этихъ болгаръ, которые были въры магометанской, и сказали ему: ты князь мудръ и смышленъ, но живешь беззаконно, прими законъ нашъ и поклонися Магомету«. Спросилъ ихъ Владиміръ: \_какая въра ваша?" Они отвъчали: \_върчемъ Богу, а Магометъ учить насъ образаться, свинины не всть, вина не пить, позволнеть имъть много женъ и на томъ свъть дастъ каждому по 70 женъ преврасныхъ". Владиміру пріятно было слушать о томъ, ски стеми стинисть имать много жень (онь вакь язычникь ималь ихъ много); не нравилось ему образаніе и запрещеніе асть свинину, а особенно пить вино: "пить веселіе Руси; безъ того не можемъ быть", сназаль онъ. Приходили католики и сназали ему: "папа велыть тебъ сказать: земля твоя такая же, какъ и наша, ио въра твои не такаи, какъ наша; въра наша свъть есть, кланяемся Богу, который сотворить небо и земию, звъзды, мъсяпъ н всякое дыханіе, а боги ваши дерево". "Какая запов'я ваша?" спросиль Владимірь. Они отвъчали: "пость по силь, если же вто пьеть или всть, то все во славу Божію, какъ сказаль учитель нашъ Павелъ". Владиміръ отвичаль имъ: "ступайте прочь; отны наши не приняли этого". Пришли Казарскіе евреи и скавали: слышали мы, что приходили болгары и христівне, уча каждый своей въръ; христівне върують Христу, котораго мы распяли, а мы въруемъ единому Богу Авраамову, Исаакову п Iаковаю". Владиміръ спросилъ: "въ чемъ же законъ вашъ?" Они отвъчали: "обръзаться, не всть свинины, сохранять субботу". Владиміръ опять спросиль ихъ: "гдв земля ваша?" Они отвъчали: "въ Герусалимъ". "Тамъ ли вы теперь?" спросилъ Владиміръ. "Нынъ, отвъчали они, Богъ разгитвался на отдовъ нашихъ, расточилъ насъ по всемъ странамъ за грехи наши, а вемию отдаль кристіанамъ". На это сказаль имъ Владиміръ: "Какъ же вы сами, отверженные Богомъ, другихъ учите. Еслибы вы и законъ вашъ были уголны Богу, то не расточить бы Овъ васъ по чужинъ земнямъ. Хотите ли вы, чтобы и оъ нами тоже было?" Пришель наконець философъ отъ грековъ и сказаль: "слышаль, что приходили нъ вамъ болгары и учили своей въръ: но въра ихъ ведетъ въ погибели. Приходили и католиви: ихъ явра малымъ отъ нашей различается, только служать они на опресновахъ или облатнахъ, а Інсусъ Христосъ повельть служить на клюбю". Вледиміръ сназаль ему: "приходили еще евреи. товорили, что вы върите тому, кого они распяли. Правла ли вто? " "Правда " свазалъ философъ и вкратцъ разсказалъ ему всю священную исторію; потомъ, когав кончиль, показаль вартину. на которой изображенъ быль страшный судъ: праведники направо съ веселіемъ идуть въ рай, а грашники налаво идуть въ муку. Владиміръ, водохнувши, свазалъ: "хорошо темъ, кто направо: горе твиъ, кто налвво; на что философъ ответилъ: "врестись, если хочешь быть направо". Владиміръ, положа руку на сердце, сказаль: "подожду немного". Онъ хотъль еще разсмотрыть разныя выры. Потомъ, одаривъ философа, отпустиль его съ честью.

Созвалъ Владиміръ бояръ и городскихъ старвйшихъ и сказалъ имъ: "приходили во мив болгары и говорили: "прими нашъ законъ": потомъ приходили евреи, после же пришли греки, худили всв законы, свой хвали и много сказывали о бытіи всего міра отъ начала его; красно говорили и чудно ихъ слушать и пріятно каждому; говорили, что есть другой світь, что кто вступить въ ихъ ввру, тоть, если умреть, оживеть и во ввки не умреть, а вто другой завонъ приметь, тому горъть въ огнъ на томъ свъть. Что посовътуете?" Бояре и старцы отвътили ему на то: "ты внаешь князь, что всякій свое не хулить, а хвалить; а если хочешь узнать правду, то есть у тебя мужи, пошли ихъ, пусть посмотрять, какъ каждый народъ служить Богу". Понравился этоть совыть Владиміру и всымь людямь, выбрали десять человътъ хорошихъ и смышленныхъ, и послели ихъ сначала въ болгарамъ-и не понравилось посланнымъ магометанское богослуженіе. Потомъ послаль ихъ Владиміръ въ німцамъ, а оттуда въ грекамъ. Пошли они къ нъмцамъ, посмотръди ихъ службу: потомъ пошли въ Царь-градъ, а тогда тамъ было два царя: Василій и Константинъ. Когда пришли они, цари спросили: "зачемъ. пришли?" и, узнавъ причину, обрадовались и приняли ихъ съ честью. Поутру послали цари сказать патріарху: "пришли русскіе разузнать о нашей въръ; убери церковь, а самъ одънься въ святительскія ризы, пусть видить славу Бога нашего". Услышавъ это, патріархъ велель убрать церковь по праздничному. освътить ее всю и приготовить пъвчихъ. Когда пришли послы въ церковь, имъ объяснили всю службу; потомъ отпустили съ

честью. Когла послы возвратились въ Кіевъ. Владиніръ опять совваль боярь и старцевь и вельль посламь разсказать все по порядку. "Были мы у болгаръ-сказали послы-видали, какъ они модятся въ мечетяхъ, стоятъ безъ пояса, поклонятся и потомъ сядуть и глядять по сторонамъ, какъ бъщеные; не весело у нихъ, но печально; не хорошъ ихъ законъ. Были у нъмцевъ и видыи въ храмахъ ихъ многія службы, но нать у нихъ никакой красоты. Потомъ пришли къ грекамъ и повели они насътуда, гдв служать своему Богу, и не знаемъ, на землв ли мы были или на небъ? Такой красоты на земль изтъ; мы знаемъ только то, что тамъ Богъ пребываеть съ людьми. Мы не можемъ забыть той врасоты. Каждый человавъ, вогда попробоваль сладкаго, не можеть вкусить горькаго: такъ и мы "не имамы вдв быти"-т.-е., не хотимъ оставаться въ языческой вврв. Бояре сказали на это: "если бы дуренъ былъ греческій законъ. то не приняда бы его бабка твоя Ольга: а она быда мудрайшая изъ людей". Спросиль Владиміръ: "глъ же мы врестимся?" Отвъчали бояре и старцы: гдъ тебъ угодно"...

На следующій 988 годь Владимірь пошель войной на греческій городъ Корсунь или Херсонисъ городъ, на развалинакъкотораго мы съ вами находимся. Этотъ городъ 900 леть тому назадъ былъ большимъ и богатымъ городомъ. Собственно городъ былъ расположенъ амфитеатромъ (полукругомъ), между Стръдецкой бухтой на Востокъ и Карантинной бухтой на Западъ и былъ обнесенъ стъною. Но этимъ владънія города неограничивались. На востокъ Херсонису принадлежала гавань Символонъ, теперь Балаклава, Созійская гавань, теперь Кругдая бухта и гавань Ктенусъ, или большая Севастопольскан бухта. Чтобы безопасно владать окрестностями этихъ бухть проведена была другая ствна отъ вонца Севастопольской бухты у Инкермана до Балаклавы, на протяжения 13 версть со многими сторожевыми башнями. Все это пространство между ствною собственно города и большею стрною было великолршно обработано и поврыто загородными дачами жителей Херсониса. Этими двумя ствнами Херсонисъ быль такъ сильно укращенъ, что не разъ выдерживаль продолжительныя осады различныхъ-

Вотъ этотъ-то городъ въ 988 году и осадилъ русскій великій князь Владиміръ. Этимъ походомъ Владиміръ какъ бы хотълъ-показать грекамъ, что онъ хоть и приметъ крещеніе, но всетаки не хочетъ подчиняться имъ.

Владиміръ присталь съ флотомъ къ ствнамъ города и окружиль его, ставъ отъ него на разстояніи выстрвла изъ лука. Начали горожане изнемогать. Владиміръ послаль сказать имъ: "Если не сдадитесь, то готовъ три года простоять у вашего-

торода". Они однако не сдались. Вельдъ Владиніов сыпать насынь въ городскимъ ствнамъ, а корсунцы савлали полнопъ полъ СТВНОЮ ГОРОДСКОЮ. И ВЫХОЕЯ ПО НОЧАМЪ. УНОСИЛИ ТУ ЗЕМЛЮ И сыпали ее внутри города. Тогда одинъ корсунянинъ, по имени Анастасъ, бросилъ стръду въ станъ русскій, а на стръдъ было написано: "перекопай кололевь, который отъ тебя къ востоку: жеть него по трубъ идеть вода въ городъ". Владиміръ, услыхавъ это, подняль руку къ небу и сказаль: "Если это сбудется, то прешусь". Тотчасъ вельть перекопать трубу-и вода перестала едти въ городъ; люди изнемогали отъ жажды и сдались. Владиміръ вошель съ дружиной въ городь и послаль сказать парямъ Васалію и Константину: "я взяль вашь славный гороль: слышалъ я. что у васъ сестра гава: если не отланите ее за меня. то такъ же сдълаю съ Царь-градомъ". Узнавъ это, цари запечалились и отвъчали: не следуеть христіанка выходить за язычника: если крестишься, то получищь, к царство небесное наследуещь, и будещь съ нами одной въры: з если этого не слъдаещь. то не можемъ отдать сестры за тебя". Когда передали это Владиміру, онъ отвічаль: "скажите царямъ, что я крещусь. Еще прежде испыталь я вашь законь и нравится ваша ввра и служеніе, о чемъ разсказали мив мон посланные". Услыхавъ это. цари обрадовались, уговорили сестру свою Анну, и послали сказать Владиміру: "крестишься, тогда пошлемъ сестру свою". Владиміръ отвъчаль: "пусть крестять меня пришедшіе съ сестрою вашею". Тогав пари стали посылать сестру, изкоторыхъ сановниковъ и священниковъ. Аниа же не хотъла идти: "иду жакъ будто въ плънъ-говорила она-лучше бы мнъ умереть адась. И сказали ей братья: "чрезъ тебя Богь обращаеть русскую вемлю въ покаяніе, а греческую избавляеть оть лютой рати, Развъ не видишь сколько Русь сдълала зла грекамъ? Если не пойдешь, то они будуть продолжать по старому". Едва ее уговорили. Съвши на судно, она со слезами стала прощаться съ родными и съ плачемъ вкала черевъ море. Когда приплыли въ Херсовисъ, корсунцы или херсонисцы встратили ее съ почетомъ. Въ то время забольли у Владиміра глаза, и послада царевна сказать ему: "хочешь выздоровать-престись". Владиміръ сказаль: "если это сбудется, то поистинъ великъ Богъ христіанскій". Епископъ корсунскій съ священниками, прибывщими съ царевной, крестили Владиміра и въ ту минуту какъ епископъ возложилъ на крещаемаго руку, Владиміръ прозрадъ и воскликнудъ, выходя изъ купели: "теперь-то я узналъ Бога. истиннаго". Многіе изъ дружины, видя совершившееся чудо, туть же последовали примеру своего князя. Въ крещении дали Владиміру имя Василія. Послъ крещенія совершень быль бракъ Владиміра съ царевной.

Крестившій Владиміра архипастырь преподаль ему подробнийшій символь виры, котораго бы постоянно держался князь, чтобы не быть увлеченнымь ложными мивніями еретиковь.

Владиміръ, возвращаясь назадь въ Кіевъ, взяль съ собою царицу, Анастаса и священниковъ корсунскихъ съ мощами св. Климента и Фива, ученика его, съ иконами и церковными сосудами. На томъ мъстъ въ городъ, гдъ жители свладывали землю, унося ее съ насыци, насыцаемой войскомъ русскимъ, Владиміръноставилъ церковь во имя св. Василія, а самый городъ отдалъ въ "въно" за царицу (такъ назывался подарокъ, который новобрачный давалъ женъ и родственнивамъ ея).

Возвратись въ Кіевъ, вельлъ Владиміръ повалить идоловъ, рубить ихъ или жечь огнемъ; Перуна же вельль привязать къ конскому хвосту и спустить съ горы въ рвку, и потомъ, преследуя до пороговъ, отталенвать палкою: если приставаль въ берегу, кричали: выдубай (выплывай) нашъ боже! Оттого это мъсто прозвано Выдубаны, и построенъ здъсь впоследствии Выдубецкій монастырь. Потомъ посладь Вланміръ кличь кликать по городу: "кто не придеть къ ръкъ, богатый или убогій, нищій или рабъ, тотъ будеть мив противенъ". Всв шли креститься, говоря: "еслибы это не добро было, то не приняль бы этого внязь съ боярами". Утромъ вышель Владиміръ съ священниками царициными и ворсунскими въ Ливпру, гла сошлось множество людей. Всв пошли въ воду: кто стояль по шею, кто до груди, дъти стояли у берега, другіе держали грудныхъ; взрослые уходили далве, и священники стояли и творили молитву. Когда торжественный обрядъ таинства крещенія совершился, тогда Владиміръ, устремивъ взоръ на небо, произнесъ сафаующую молитву: "Боже, сотворивый небо и землю: призри на новыя люди сія и даждь имъ Господи уведети тебе, истиннаго Бога, якоже увъдъща страны христіанскія, утверди и въру въ нихъ праву несовратиму и мив помоги на сопротивнаго врага, да надъяся на ти на твою Державу побъжду козни его!"

Такъ совершилось величайшее событіе русской исторіи, крещеніе великаго, равноапостольнаго князя Владиміра и всей русской земли.

Всенощное бдение 14 июля и литургия 15 июля совершены были въ трехъ храмахъ: въ новоосвященномъ Рождество-Богородичномъ, въ монастырскомъ храмъ седьми священномучениковъ Херсонскихъ и въ домовомъ Покровскомъ. Въ новомъ Рождество-Богородичномъ храмъ всенощное бдение совершено было высокопреосвященнымъ архиепископомъ херсонскимъ и одесскимъ Никаноромъ, преосвященнымъ епископомъ таврическимъ и симферопольскимъ Мартиніаномъ и преосвященнымъ

епископомъ сухумскимъ Геннадіемъ въ сеслуженім настоятеля керсонискаго монастыря, архимандрита Инновентія, канедральнаго протоіерея, Алексія Назаревскаго, настоятеля севастопольскаго адмиралтейскаго собора протоіерея Александра Миловидова, настоятеля кизильташскаго монастыря, игумена Николая, члена консисторіи, священника Іоанна Тяжелова и законоучителя бердянской гимназіи, священника Анемподиста Голубева.

Въ храмъ священномучениковъ херсонскихъ всенощное бавніе совершено было преосвященнымъ Августиномъ, епископомъ Аксайскимъ въ сослуженіи ректора семинаріи, протоіерея Іоанна Знаменскаго, настоятеля бердянскаго собора, протоіерея Аноллона Щербакова, настоятеля балаклавскаго монастыря, игумена Іоанна и инспектора классовъ женскаго епархіальнаго училища, священника Евставія Новива.

К. Въ домовомъ храмв Покрова Пресвятыя Богородины всеношное бавніе совершено было преосвященнымъ Петромъ, епископомъ сумскимъ, въ сослужении помощника настоятеля берлянскаго собора, протојерен Владиміра Вуколова, члена консисторіи священика Петра Паревскаго, благочиннаго священника Владиміра Экземплярскаго и помощника настоятеля ялинской церкви священника Александра Терновскаго. На всенощномъ бавни читанъ былъ акаенстъ св. равноапостольному князю Владиміру и розданы были во время елеопомазанія въ храмъ священномучениковъ херсонскихъ и покровскомъ бронзовыя высеребренныя его изображенія. Въ новомъ же Рождество-Богородичномъ храмв изображенія эти не могли быть розданы по причинв многолюдства молящихся и тесноты, а розданы они были 15 іюля. Всего ивображеній св. Владиміра роздано до 4000. Богомольцевъ въ этоть день было такъ много, что 3 храма, изъ которыхъ одинъ новоосвященный можеть вивстить очень большое число молящихся, не могли вывстить въ себв всвуъ ихъ.

Въ самый день праздника 15 іюля въ 6 часовъ утра, намъстникомъ херсонисскаго монастыря, игуменомъ Андреемъ, съ ассистентомъ іеромонахомъ Павломъ доставлены были на пароходъ въ севастопольской адмиралтейскій Николаевскій соборъ св. мощи равноапостольнаго князя Владиміра. Въ 7 часовъ въ соборъ изволилъ прибыть Мартиніанъ, епископъ таврическій и симферопольскій; здъсь онъ облачился, слушалъ часы и во время молебнаго пънія св равноапостольному князю Владиміру въ сослуженіи настоятеля адмиралтейскаго собора, протоіерея Івкова Чепурина, настоятеля мелитопольскаго собора, протоіерея Стефана Чепиговскаго, настоятеля алешковской церкви, протоіерея Стефана Чепиговскаго, настоятеля оръховскаго собора, протоіерея Іоанна Щекина, настоятеля оръховскаго собора, протоіеріе Михаила Попова, настоятеля особора, собора, протоіеріе Михаила Попова, настоятеля особора, собора, протоіеріе Михаила Попова, настоятеля особора, собора,

протојерея Анарен Свътлова, севастопольскаго военнаго протојерея Кудрявцева, благочиннаго алтинскаго округа, священника Михаила Сорокина, священника с. Верхняго Рогачика Константина Пивоварова, настоятеля бахчисарайского монастыря, іеромонаха Германа настоятеля инкерманскаго монастыря. іепомонаха Іоасафа, благочиннаго каховскаго округа, священника Миханда Рыльского. благочинного моло знаменского руга, священника Іоанна Легкова, благочиннаго 2-го ногайскаго округа, священника Стефана Новицкаго, свверно-севастопольской церкви священника Іоанна Явецкаго и священника с. Малой-Лепатихи Андрея Завадовскаго, предъ началомъ канона съ возгласомъ: "съ миромъ изылемъ" вышелъ со св. мощами св. князя Владиміра крестнымъ ходомъ изъ адмиралтейскаго собора въ херсонисскій монастырь. Въ крестномъ хода приняли участіе мастныя войска, поставленныя шпалерами по всему пути крестнаго хода отъ адмиралтейского собора по екатерининской улиць, нахимовскому проспекту и большой морской удинь, воспитанники мъстныхъ учебныхъ заведеній, цеховыя корпораціи съ своими значками и проч Во время шествія военные оркестры играли гимиъ: "Коль славенъ", а духовенство пъло, поперемънно съ оркестромъ, канонъ св. равноапостольному князю Владиміру.

Въ тоже время въ севастопольской петропавловской церкви облачился и слушаль часы преосвященный Петръ, епископъ сумской, который въ сопровождени настоятеля севастопольской петропавловской церкви, протојерея Владиміра Баженова, протојерен Матеен Сидоренко, свищенника севастопольской петропавловской первви Петра Тихомирова и священника с. Каменки Пуда Адейникова, крестнымъ ходомъ вышелъ навстрвчу главному крестному ходу, когда онъ приближался къ петропавловской церкви: здъсь произнесена была сугубая эктенія съ присоединеніемъ моденія объ избавденій отъ глада, губительства и проч., затвиъ следовало осънение народа св. мощами на четыре страны съ четыревратнымъ произнесениемъ отъ протодіанона: "св. благовърному внязю Владиміру помолимся", при пънін: "св. благовърный княже Владиміре моли Бога о насъ". Затемъ преосвященный Петръ сталь во главе врестнаго хода вивсто преосвященнаго Мартиніана и крестный ходъ направидся далье по пути из херсонисскому монастырю по большой морской и херсонисской улицамъ. Въ концъ херсонисской улицы крестный ходъ остановился противъ больничной часовни, причемъ произнесена была малая эктенія, обычное предъ Евангеліемъ, Евангеліе Іоанна зач. 35; слава; молитвами св. благовърнаго князя Владиміра, я нына: молитвами Богородицы, помилуй мя Боже, стихира, эктенія: спаси Боже люди Твоя, и освненіе народа св. врестомъ на четыре страны съ четыревратнымъ произнесеніемъ отъ протодіавона: "Господу помодимся, рцемъ вси", и пъніемъ: "Господи помидуй". Затъмъ крестный ходъ прододжалъ свое шествіе отъ Севастополя къ херсонисскому монастырю.

Въ то время въ кладбищенской всвхъ святыхъ церкви, находящейся въ срединъ разстоянія между Севастополемъ и монастыремъ, облачился и слушалъ часы преосвященный Геннадій, епископъ сухумскій, который въ сопровожденіи настоятеля керченской церкви, протоіерея Іоанна Паксимаде, благочиннаго керченскаго округа, протоіерея Іоанна Сербинова, протоіерея с. Черниговки, Григорія Чулановскаго, и благочиннаго 1-го алешковскаго округа, протоіерея Леонтія Ромоданова, крестнымъ ходомъ вышелъ навстрічу главному крестному ходу, когла онъ приближался къ кладбищенской перкви; здісь была произнесена заупокойная литія, во блаженномъ уопеніи и візчная память и осіненіе народа св. мощами на четыре страны, какъ у петропавловской церкви. Затімъ преосвященный Геннадій сталь во главъ крестнаго хода вмісто преосвященнаго Петра, и крестный ходъ направился далье по пути къ херсонисскому монастырю.

Въ то время, какъ совершался крестный ходъ указаннымъ выше порядкомъ изъ севастопольского адмиралтейского собора въ херсонисскій монастырь, въ самомъ монастырв преосвященнымъ Августиномъ, епископомъ аксайскимъ, въ сослужении такъ же священнослужителей, съ которыми наканунъ онъ совершаль всенощное бавніе, на площади предъ новымъ храмомъ совершено было молебное пъніе св. равновностольному внязю Владиміру съ водоосвященіемъ и крестный ходъ вокругь новаго храма и всего херсонисского монастыря. Когда врестный ховъ. шедшій изъ Севастополя, приближался въ херсонисскому монастырю, то высокопреосвященный Никаноръ, преосвященные: Мартиніанъ, Августинъ и Петръ съ духовенствомъ, назначеннымъ для служенія литургіи во всёхъ храмахъ, крестнымъ ходомъ вышли ему навстрвчу ко вратамъ херсонисскаго монастыря. Здвсь произнесена была дитійная энтенія съ освненіемъ народа св. мощами на четыре страны, какъ у петропавловской церкви, и крестный ходъ направидся въ новый храмъ, причемъ преосвященные Августинъ и Петръ съ своими сослужащими отделенись отъ врестнаго хода и последовали въ те церкви, въ которыхъ имъ назначено было совершать литургію.

Литургія совершена была преосвященными въ твхъ же храмахъ и съ твии же сослужащими, какъ и наканунъ всенощное бявніе. На литургіи въ новомъ Рождество-Богородичномъ храмъ произнесено было высокопреосвященнымъ архіспископомъ Никаноромъ слъдующее поученіе: Поучение высовопреосвященнаго Ниванора.

«Не самъ ли Господь, отецъ твой, стяжа тя, и сотвори тя, и созда тя. Помяните дни въчные, разумъйте лъта рода родовъ. Вопроси отца твоего, и возвъститъ тебъ, старцы твоя, и рекутъ тебъ. Егда раздъляще Вышній языки, яко разсъя сыны Адамови, постави вредъци языковъ по чисяу ангелъ Божінхъ. И бистъ часть Господця дюдіе Его Іаковъ, уже наслъдія Его Исраиль». (Втор. 32, 6—9).

Это говоритъ пророкъ Божій Моисей. Говоритъ въ прощальной ръчи своей народу израильскому. Прислушайтесь. Ръчь эта обращена и къ народу россійскому. Смыслъ ея глубокъ и многознаменателенъ Касаясь судьбы израильскаго народа, эта ръчь предначертываетъ ее въ поразительныхъ подробностяхъ. Въсудьбъ израильскаго народа она и сбылась съ поразительною точностію. А это удостовъряетъ насъ и въ томъ, что съ такою же непреложною върностію она осуществится и въ судьбъ россійскаго народа, конечно, осуществится только та часть ея, которая явио касается насъ. Касается же она насъ русскихъмменно въ тъхъ изреченіяхъ, которыя мною только что приведены.

Помяните ини превніе, размыслите о літахъ предковъ, говорить Монсей Боговидецъ, обращаясь къ Израилю. Вопроси отца твоего, и возвъстить тебъ. Вопроси старцевъ твоихъ, и скажуть тебв. Скажуть вопервыхь воть что: не самь ли Господь Богъ-отецъ твой? Не онъ ди усвоиль тебя себъ, и сотвориль тебя, и устроиль тебя? Должно быть, переходила въ сознания патріархальныхъ родовъ изъ рода въ родъ следующая великан тайна: когда раздъляль Всевышній народы, именно когда послъ вавилонскаго смъщенія Всевышній разсъеваль сыновъ Адамовыхъ по лицу всея земли, то поставилъ предълы народовъ по числу ангеловъ Божінхъ, народныхъ ангеловъ хранителей. Тогда на свою собственную часть Ісгова Господь взяль людей своихъ, сыновъ Іакова; въ свое собственное насавдіе, ужемъ или вервіемъ, отбивающимъ предвлы народовъ, Господь отделилъ сыновъ Израиля. Вникните. Боговидецъ Моисей разъясняеть намъ одинь изъ коренныхъ догматовъ относительно промыслительнаго міроправленія; разъясняеть, что когда Богъ разсвеваль народы по лицу всея земли, то самъ же, своимъ промыслительнымъ ужемъ или вервіемъ, отбиль и означилъ, какъ въ пространствъ, такъ и во времени, предълы каждаго народа, раздъливъ народы по числу ангеловъ Божіихъ и надъ каждымъ народомъ поставивъ особаго ангела хранителя; а на свою собственную часть, въ свое особое наследіе Господь взяль сыновъ Израиля. Отдъливъ же Израиля въ свое избранное наследіе, Богъ самъ защищать его, наставляль, храниль его, какъ звинцу ока; покрывать его, какъ орель покрываеть гивздо свое, берегь любовно, какъ орель бережеть птенцовъ своихъ; самъ, распростерши свои крылья, поднималь ихъ и носиль на своихъ раменахъ. Ісгова единъ водить ихъ, и не было съ ними Богъ чуждаго. Самъ Богъ Ісгова быль ангеломъ хранителемъ Изранля. Почему Богъ, водившій Изранля, и навывается въ ветхомъ завътъ неръдко ангеломъ, ангеломъ завътъ неръдко ангеломъ, ангеломъ завътъ обыль промыслителемъ спасенія, ангеломъ хранителемъ, отцемъ избраннаго народа, возлюбленнаго своего Изранля. Почему Изранль и называется сыномъ Божіимъ, какъ особое избранное, любимое, первое между народами чадо Божіе. "Сынъ мой первенецъ Изранль, и Азъ возлюбихъ его", глаголетъ Господь.

Къ намъ православнымъ русскимъ это относится потому, что въ этомъ высокомъ правъ быть любимымъ избраннымъ между народами Сыномъ Божіимъ, быть особымъ ужемъ наслъдія Божія, имъть самого Бога своимъ ангеломъ хранителемъ ветхому Израилю наслъдовалъ въ новомъ завътъ именно русскій православно-христіанскій народъ. Русскій народъ въ новомъ завътъ есть новый Израиль. Это мы и желаемъ разъяснить.

За насъ разъясияеть это св. апостоль Павель, на основани св. пророва Исаін. Оба они, св. Павель и св. Исаія, представляють богоизбранный родь Авраама. Исаака и Іакова подъ видомъ великаго дерева. Святой начатокъ этого дерева — это сами патріархи, Авраамъ, Исаакъ и Іаковъ. Они корень, они стволъ великаго древа. Отъ Іакова 12 вътвей, 12 колънъ Израния. Отъ колена Іудина-богоотецъ Давидъ, съ целымъ поколиніемъ царей еврейскихъ. Этотъ господствующій родъ и сталь главнымъ стволомъ Израильского родоваго дерева. Родъ Давида царя, во времени пришествія на землю Господа Інсуса Христа, не пресъкся, но умалился, потерявъ царское достоинство, такъ что прямой отростовъ царственнаго Давидова рода, нареченный отецъ Господа Інсуса, Іосноъ обручникъ Пречистыя Дъвы Бородицы быль уже простой древодвль, простой плотникъ. Это значило, что царственное древо Давидова рода усъчено и представляло только усъченный пень. Но отъ этого пня произрасла прекрасная вътвь, преблагословенная Дъва Марін.  $\hat{A}$  на Ней и изъ Нея возникъ преврасный цвъть Господь нашъ Інсусъ Христосъ, новое свия новаго Израиля, новый живой стволъ богонасажденнаго великаго древа. Къ этому-то новому стволу прививаются вътви двухъ родовъ, отъ рода Израилева вътви естественныя, родныя сему древу, а другія вітви отъ язычества. не родныя дереву, вътви дикія. Прочія же вътви отъ рода. Пзраилева, плотскія чада Израиля плотскаго, тв не привились въ древу Израиля новаго, тв засохли и отломились. А новопрививающіяся вътви, отъ плотскаго ли Израиля, отъ языческикъ ли народовъ, тв, прилъпляясь къ животворному корию и стволу, тв напитываются соками отъ кория, проникаются его жизненною силою, и становятся едино съ богонасажденнымъ древомъ новаго Израиля. Сей-то новый Израиль и есть наслъдникъ всъхъ правъ и обътованій, данныхъ нъвогда Израилю ветхому; наслъдникъ правъ и обътованій даже большихъ, потому что Аврааму и роду его дано и повторялось обътованіе: "о съмени твоемъ благословятся всё народы". Въ ветхомъ завътъ это было только обътованіемъ. А въ новомъ завъть обътованіе осуществилось, обътованное Стыя Авраамово народилось и принесло благословеніе небесъ на землю на чадъ новаго Израиля.

Кто же нынъ сей новый Израиль? Между многими иновърными народами это православно-христіанскій русскій народъ. Мы новый Израиль. Мы народъ избранный. Мы съмя Божіе на землъ. Мы возлюбленныя чада Божіи. И высокимъ даромъ усыновленія Богу мы обязаны просвътителю русскія земли, святому благовърному равноапостольному князю Владиміру.

ь Съ этой точки зрвнія получаеть особый смысль учиненное святымъ Владиміромъ избраніе въръ. Избраннивами Божівми явижеть промыслительный персть Божій. Какъ люди, какъ существа ограниченныя, самые великіе мудрецы міра сего всегда смотрять близоруко, въ самыхъ дучшихъ своихъ намереніяхъ и предпріятіяхъ явижутся ближайшими своими видами, разумъя смысль только ближайшихъ окружающихъ обстоятельствъ, но никогла исно и полно не сознавая плановъ божественнаго томостроительства, которое направляеть ихъ помыслы, намеренія и двиствія въ своимъ глубовимъ и двловимъ премудрымъ цвлямъ. Да и глядя свади впередъ уже на осуществившіеся планы Божественнаго Промысла, люди не постигають ихъ во всей широтв и глубинв, хотя потомкамъ и виднве, чвиъ современнивамъ, причинная и цълесообразная связь историческихъ событій. Не сознавая ясно, великіе избранники Промысла. Божія опредъляють положение вещей внутреннимъ чутьемъ, чутьемъ же намвчають и последующее развитие событий, иногда весьма велинихъ. Въ этомъ смыслъ св. Владиміръ есть одинъ изъ величайшихъ избранниковъ Промысла, наметившій на века и тысячельтія развитіе судебъ русскаго народа, а съ нимъ развитіе судебъ и многихъ другихъ народовъ міра какъ въ Европъ, такъ и въ Азіи.

Движимый перстомъ Божінмъ, Владиміръ чувствоваль, что язычество, омрачавшее людей въ продолженіе многихъ въковъ и тысячельтій, язычество, произведеніе, забава и руководительное

начало мламенческого человъчества, что явычество теперь уже отжело; что человъчество уже вышло изъ дътства, возмужало УЖЕ ПО КОВИНЕЙ МЪОВ На столько, что уже постигало, что канойлибо Перувъ даже въ облавахъ не богъ: еще страннъе Перуна облачнаго одицетворять въ вревесномъ иступана, стоявшемъ на берегу Ливнов: этоть иступань даже не Перунь, тамъ болье не богь, а простое дерево, которое сегодня стоить, завтра сгнило, которое сгорить въ огив, не выплыветь само собой изъ Ливпра. не станеть на свое прежнее место въ капише на берегу Ливпра. И мудоый Владиміръ осудиль язычество въ своемъ духъ на смерть. Икуть во Владиміру послы изъ разныхъ странъ, отъ разныхъ народовъ, предлагая каждый свою въру. Идуть послы отъ евреевъ. "А гдъ ваща земля?" — "Въ Герусалимъ", -- отвъчають они, по Богь разсвяль насъ по разнымъ странамъ за грвин нашихъ отцевъа. — "Какъ же вы, отверженные Богомъхотите учить другихъ своей въръ? Не хотите ли. чтобы и насъ постигла та же участь?"-Почуялось ему, что эта въра когла-то жила, а теперь уже отжила, и иля новонаражлающихся народовъ. какъ отжившая, не годитси. Идутъ послы магометанскіе. Детопись передветь повидимому только поверхность переговоровъ съ магометанами, поверхность впечатленій оть этой вёры и ея богослуженія. Запрещая винопитіе, эта вара разращаеть всякую другую разнузданность страстей; богослужение печальное, угрюмое, ничего не говорящее внутреннему чувству, не возвышающее сердце, не влекущее его къ небу... Не надо такой въры. И этимъ глубоко-мудрымъ решеніемъ мудраго Владиміра намеченъ цвлый ходъ нашей исторія, въковой тысячельтній ходъ развитія тяжкой смертельной борьбы крещеной православной Руси съ магометанскою дуною.. Идутъ ко Владиміру послы въры римской. Не зналъ, не видълъ Владиміръ того, что латино-римская вёра въ его время уже совсемъ отклонилась отъ единства церкви вселенской, отъ чистоты православія свято-отеческаго, отъ неповрежденной въры апостольской и Христовой. Конечно, слабо постигаль онь и то, хотя и могь знать по сообщеніямъ отъ недаленихъ зарубежныхъ славянъ, что тріязычная ересь убиваеть развитіе народнаго языка и сознанія, подчиняя его датинской мертвячинъ и давящему римско-папскому всевдастію. Духомъ постигь онъ несрояность папизма съ славяно-русскимъ духомъ. "Нътъ, наши отцы не приняли въры латинской, не принимаемъ и мы", простой отвътъ мудраго Владиміра. А между твиъ въ этомъ простомъ отвътъ предръщена судьба русскаго народа и царства также на въка, на цълое тысичельтие. Предуказана въковъчная борьба русскаго православія съ польскодитовскимъ католичествомъ, съ западно-европейскимъ разновъріємъ и невъріємъ. Лвижимый перстомъ Божінмъ, духомъ почуяль Владимірь, что Промыслу нужно возжечь новый свёточь истинной врры Христовой въ нововъ мошномъ народъ: что этогь свыть привлекательнымъ блескомъ горить въ Цареграль. только уже догорая: что дин самостоятельного житія Византіи уже сочтены: что сила ея, то вспыхивая, то потухая, изнемогаетъ подъ ударами разнородныхъ варваровъ: что на Византію надвигается новая грозная давящая туча магометанства; что истинная церковь Христова не должна погибнуть въ мірв; что врата адова не одолжоть ея: что въ православной въръдышеть Духъ Божій, влекушій душу въ небу; что въ православныхъ храмахъ человъкъ способенъ забыть, на землъ ли онъ или на небъ: что въ православной церкви живетъ Богъ съ человъвами: что отны наши всегая тяготым къ греческой въръ, къ греческой земяв, къ греческому народу; что греческую въру облюбила и мудрая бабка Владиміра Ольга. Такъ подсказываемый Промысломъ выборъ Владиміра и быль рашенъ, принять вару оть грековъ, неповрежденную въру Христову.

Такъ чрезъ въру во Христа, избранную святымъ Владиміромъ, мы русскіе и стали новымъ Израилемъ. Старый Израиль—это начатокъ святый, это святый корень. А мы примъшеніе къ начатку святому; мы привившіяся вътви. Мы дикія вътви отъ язычества, прицъпившіяся къ корню и сдълавшіяся причастниками его жизненныхъ соковъ, на мъсто естественныхъ вътвей этого дерева, отломившихся отъ него. Тъ, по слову святаго апостола Павла, отломились невъріемъ, а мы привились къ дереву върою.

И если вся система нашей въры имъеть незыблемыя основанія, то несомивино, что мы усвоены Богомъ, какъ возлюбленныя Его чада; что мы Его собственная часть, уже Его наследія вивсто Израиля ветхаго, плотскаго, который отвергся оть своего Бога; что самъ Богь наставиль и наставляеть насъ своею върою: самъ хранить насъ, яко зъницу ока; самъ покрываеть насъ, яко орель гивадо свое, самъ носить насъ и жребій нашъ на раменахъ своихъ; что народъ руссвій - сынъ первенецъ Божій между другими народами, и Богъ нашъ любить насъ. Это однако же предметь только віры, предметь внутречняго нашего чувства, внутренняго самосознанія. Но воть что доступно и простому усмотренію, что вера наша выдвигаеть насъ въ положение одного изъ первыхъ народовъ міра, въ положение даже въ накоторомъ смысль перваго народа въ міръ, несомивнио народа избраннаго по несокрушимой мощи; что именно внутренняя сила въры возводила насъ со степени на степень народной мощи, отъ силы въ силу; что выборъ православной греческой въры святымъ равноапостольнымъ Владиміромъ наметилъ направление всей нашей народной жизни; что въра была тымъ оружіемъ, которымъ русскій народь побъждаеть всв народы и народности около себя; въра тотъ живительный совъ, посредствомъ котораго мы прививаемъ всъ другія народности въ себъ, претворяя ихъ въ себя, въ единый народъ русскій, народъ Божій.

Посмотрите. Отверть мудрый Владимірь отживающее язычество вакъ начало мертвищее, разрознивающее, а не сплотияющее народъ. Живительная-же въра Христова какъ прежде сплотияла всв племена Славянства въ единый Русскій народъ, такъ и до сихъ поръ таже вера претворяеть всехъ окружающихъ насъ инородцевъ въ единство народа Русскаго. Такъ претворила. и претворяеть племена Финискія въ Россіи Европейской, разныя племена въ Сибири, на Кавказъ, въ Средней Авіи. Отверть Владиміръ въру Магометову, какъ несродную Русскому духу. И посмотрите, подивитесь, -- этимъ намъчена цълая многовъковая исторія Русской борьбы съ исламомъ, борьбы и побылы налъ нимъ въ дице татаръ и монгодовъ, сперва на Русской земль. в потомъ и въ самомъ корив его въ глубинахъ Средней Азіи, въ Самаркандъ, Хивъ, Ташкентъ. Отвергъ св. Владиміръ въру запално-Европейскую въ липъ Римскаго католичества, и тъмъ намътилъ многовъковую борьбу нашу съ датинствомъ въ дицъ Летвы и Польши, противъ которыхъ Русскій народъ много въковъ ратоваль въ силу своей въры, въ силу же своей въры и побъждаль ввру латинскую, какъ и все вападно-Европейское разновъріе, проистекшее изъ нъдръ датинства, какъ и зачатки антихристіанства, выродившіеся отгуда же, изъ латинскаго ствененія, изъ протестантской разнузданности, изъ раціоналистической необузданности. Во ими вреста же Христова врестною силою повалили мы и нечестиваго губителя земли Наполеона. Во имя вреста же крестною силою отразили мы и здъсь въ Севастополь антихристіанское нечестіє Европы, подавшее руку исконнъйшему врагу креста Христова исламу. Во имя креста же Христова силою въры мы и въ самые послъдніе дни снова повалили идоль измаилитизма, хищнически утвердившійся въ священномъ и дорогомъ для насъ по священно-историческимъ воспоминаніямъ Царьградъ. Принявъ въру Греческую православную, Владиміръ направиль историческія стремленія Русскаго духа къ православнымъ восточнымъ братіямъ нашимъ, а ихъ привязанность, ихъ надежды и чаянія направиль къ намъ. И напрасны наши отрицанія отъ историческаго нашего призванія, что мы Царяграда не хотимъ, что онъ намъ не нуженъ. Нътъ. историческій, намізченный св. Владиміромъ жребій нашъ влечеть и повлечеть насъ туда противъ нашей воли. И напрасны усилія всего свъта остановить насъ на этомъ историческомъ нашемъ пути. Остановить они не остановять, а только задержать до уреченнаго предвла.

Представимъ вотъ иля примъра, что цикакія человъческія усилія не остановили лаже безсильнаго Израдія въ историческомъ его шествін къ наміченной Промысломъ ціли. Судьба толкнула его въ Египеть, оттуда въ продолжени въковъ перетоленула на съверъ Африки до Гибралтара, оттуда перекинула чрезъ Гибралтаръ въ Европу, въ Испанію. Оттуда невыносимое гоненіе перетолкнуло Евреевъ въ Галлію, изъ Галліи въ Германію. изъ Германіи въ Польшу, оттуда изъ соединенной съ нами нынъ Польши Еврейство разселяется по Русской земль. О глубокомъ вредъ Еврейскаго разселенія по Русской земль пусть скажуть другіе: мы скажень о пользь. Мы укажень промыслительное предначертание жребія, ожидающаго еврейство. Апостоль Павель изъясняетъ, что ослепление части Израиля произощло и держится до времени, пока поднота язычниковъ войдеть въ церковь Божію; что они противники и враги Богу только на предопредвленное время, но современемъ они обратятся; что вакъ отпеденіе ихъ отъ Бога было нужно для примиренія язычниковъ съ Богомъ, такъ тъмъ обращение ихъ къ Богу будеть великимъ благомъ для міра, булеть воспресеніемъ изъ мертвыхъ. (Рим. гл. 11). Конечно недаромъ Промыслъ Божій судилъ большинству плотскаго Израиля жить среди Израиля новаго, среди христолюбиваго Русскаго народа. Предвидится, предсказано обращение всего Израиля въ истинной въръ, и это обращение его будетъ воскресеніемъ духа въры, быть можеть, и во всемъ христіанскомъ мірт, но во первыхъ во всемъ боголюбивомъ Русскомъ

Такъ если человъческія препятствія не остановили историческое шествіе десятимидліоннаго племени Евреевъ, то какъ они остановять историческое шествіе стомидліоннаго народа Русскаго, иоднаго въры въ свое призваніе? Воть во дни Севастопольскіе вся антихристіанская сила европейскаго невфрія возстала противъ нашего христолюбія и метнула въ насъ всеми новейшими ужасающими способами разрушенія. Какъ Владиміръ древле крестился въ Херсонисской купели крещенія, такъ и въ наши дни христолюбиван Русь пріяда адесь же на Севастопольскихъ высотахъ второе крещеніе. крещеніе огнемъ и кровью. И что же? Чего Европа достигла здесь, что оставила, какой памятникъ себъ поставила! Пользы дли себя не получила никакой. Завоевала только безславіе. Оставила Севастопольскія развалины, изъ которыхъ возраждается фениксъ Севастополя новаго. Цамятникомъ же себъ оставила на Севастопольскихъ высотахъ только свое кладбище, подъ благостнымъ покровомъ Русскаго христолюбія и Русской несокрушимой мощи; кладбище на которомъ конечно самымъ костямъ европейскихъ воиновъ стыдно тавть отъ гнетущаго ихъ безславія жалкой безвременной ихъ

кончины. За кого, за что они погибли? За Наполеона III. безславно жившаго, сгинувшаго еще безславнъе? Или за Аглицкіе торговые интересы? За поличю пель коварнаго Альбіона убить насъ посредствомъ Французовъ, вакъ нъкогда тотъ же Адьбіонъ убиваль Французовъ руками русскихъ?! Боже! Міромъ править идея... Какая же гиусная идея направляда въ Севастополь умнъйшія націн Европы! И столько жизней сгибло за гнусную илею борьбы не за существование, которому мы не угрожали, а за преобладание влась, у насъ. Мы же. восприявъ здась новое вровавое врещеніе, мы не умерли, а возродились. И наша кровь, продитая здась, какь и въ другихъ мастахъ, за кресть Христовъ, была и будеть съменемъ святымъ, которое разростется широко и принесетъ плодъ сторичный, на въка и тысячельтія. Такъ пролитан диними Азіатами провь наша на Куликовскомъ полв пустила отпрыски, которые разрослись до Хивы, Ташкента, Бухары и Самарканда, до Китая и Сахалина. Пролитая поляками наша кровь на поляхъ Малороссіи. Бъло-Руссіи и полъ Москвою пустила отпрыски, которые заполонили самую Варшаву. Продитая кровь наша на высотахъ Севастопольскихъ пустила живые свои отпрыски до Батума и Карса и Эрверума, до Балканъ и самаго Цариграда. Не соврвиъ еще плодъ отъ врови нашей у врать Эраерума или Паряграда. Созрветь...

Въ храмъ седьми священномучениковъ Херсонскихъ произнесъ поучение настоятель Севастопольской Петропавловской

первви, протојерей Владиміръ Баженовъ.

Поучение протойерея В. Баженова.

«Уподобился еси купцу, ищущему добраго бисера, славнодержавный Владиміре,... и обрвать еси безцинный бисеръ Христа (тропарь святому).

Сегодня православная Россія совершаеть особое, такъ называемое юбилейное торжество во славу Пресвятыя Троицы и въчесть Равноапостольнаго Князя Владиміра, крестителя Руси. Назадъ тому 900 лёть на этомъ святомъ мёств мудрый князь Владиміръ принялъ святое крещеніе, здёсь впервые увидёль онъ свёть Христовъ, который потомъ онъ распространялъ и вовсемъ своемъ Русскомъ царствъ.

Кто быль князь Владимірь до крещенія? Онь быль язычникь по воспитанію и по жизни, какъ и всё племена, населявшія въ то время землю Русскую. И Владимірь не чуждь быль самыхъ грубыхъ пороковъ и наклонностей, которыя допускались и считались законными въ языческой религіи. Но крепкій умъ и добрая душа святаго князя не были расположены къ языческой

въпъ. Онъ сознаваль ложь и неправоту язычества. Луша его не уповлетворялась чувственно-грубымъ ученіемъ язычества, она искала чего-то высшаго, неземнаго, сверхъестественнаго. что блеже подходило бы въ идев о величіи и святости Божества. И воть князь Владиніръ начинаеть развёдывать, распрашивать, какія существують религіи на свёть и какая изъ нихъ правильная, истинная. Какъ купецъ желающій имъть добрый бисеръ. или драгоценный камень, услышавши о его местонахождении, не жалветь никакихъ средствъ, проважаеть для того иногла сотни. тысячи версть, чтобы непременно пріобрести его: такъ и св. князь употребляеть различныя меры ко тому, чтобы убелиться, гдъ истинная, правая въра:--то онъ выслушиваетъ проповъдниковъ, повъствующихъ ему каждый о своей въръ, то онъ совътуется съ боярами о въръ, то посыдаеть ихъ въ разныя страны узнать на мъстъ, какая въра правильнъе. И, наконецъ, св. Владиміръ находить безцінный бисеръ-Христа; при помощи озаряющей благодати Божіей онъ убъждается, что истинная, спасительная въра-есть въра христіанская, православно-канолическая, та самая которую принесъ дюлямъ самъ Госполь Единородный Сынъ Божій и Спаситель нашъ Інсусъ Христосъ и которую Св. Апостолы и преемники ихъ сохранили во всей чисстотв и святости, и въ 988 году вдесь въ бывшемъ г. Херсонись въ храмь Пресвятыя Богородицы онъ принимаеть Св. крещеніе. Возвратившись въ свою столицу-Кіевъ, св. Владиміръ крестиль Кіевлянь и послаль христіанскихь пропов'ядниковь въ другіе города Руси. Съ того времени въра православная безпрепятственно распространялась по Русскому парству и прежняя языческая Русь стала страною христіанскою, православною. "Уподобился еси купцу, ищущему добраго бисера, славнодержавный Владиміре, и обраль еси безцанный бисерь-Христа, поеть сегодня святому князю православная церковь.

Братіе христіане! Отъ воспоминаній о св. Владиміръ перенесемся мыслію въ настоящему времени, къ самимъ себъ. Св. князь Владиміръ усиленно искалъ истинной въры и, нашедши ее, берегъ ее какъ дорогое сокровище стараясь, развить такое же уваженіе къ ней и въ другихъ. Много ли между нами подражателей ему? Мы со дня рожденія получили дорогое наслъдіе отъ св. князя—святую православную въру. Но такъ ли мы дорожимъ ею, какъ дорожилъ св. равноапост. князь Владиміръ? Много ли между нами такихъ, которые бы, подобно св. Владиміру, стремились, желали усовершенствовать себя въ знаніи религіозныхъ догматовъ и нравственныхъ правилъ, твоторые бы высшею цълію своей жизни ставили исполненіе заповъдей православной религіи, которые бы имъли возможно полное понятіе о самомъ главномъ предметъ нашихъ знаній—о христіанскомъ

въроучений? Обо всемъ мы много заботимся, заботимся объ усовершенствовании разныхъ научныхъ свъдъний, объ усовершенствовании исвусствъ, ремеслъ еще, болъе заботимся объ увеличении матеріальнаго благосостоянія, словомъ—о многомъ заботимся, но мало или совсъмъ не заботимся о самомъ дорогомъ совровищъ въ этой жизни—о святой православной въръ. А между тъмъ какой предметъ можетъ быть важнъе предмета религіи Христовой, что можетъ быть драгоцъннъе для насъ православныхъ божественнаго ученія о въчномъ спасеніи человъва? Справедливо Святая церковь сравниваетъ православную въру съ драгоцъннымъ бисеромъ или драгоцънными камнями, изъ которыхъ иногда одинъ маленькій камень цънится въ нъсколько тысячъ рублей.

Въ христіанской православной въръ заключается великое и цънное для насъ благо, залогъ благоденствія и счастія не только отдъльнаго лица, отдъльной семьи, но—счастія и благоденствія цълаго царства. Подвержденіемъ этой мысли служить вся прошлая 900-лътняя исторія православной религіи въ Русскомъ царствъ.

Что такое было Русское царство до принятія св. княземъ Владеміромъ православной візры? Небольшое княжество, которое едва составляло третью или четвертую часть нынвшняго могущественнаго Россійскаго государства, и которое было населено разными враждебными другь другу славянскими племенами, мало чемъ отличавшимися по своей жизни отъ дикихъ народовъ. Не то сталось съ Русскимъ княжествомъ по приняти и распространеніи въ немъ христіанской православной віры. Христіанство скоро облагородило и смягчило нравы Руссовъ. Взамънъ превратныхъ понятій о Богъ и грубыхъ взаимныхъ отношеній, православная редигія сообщила истинныя понятія о Богв и Его совершенствахъ, установила и освятила семейное начало-основу твердости общественнаго строя, уяснида правильныя понятія о правъ собственности и, основываясь на евангельскомъ ученіи Спасителя о любви ко всемъ, внушала братскія отношенія другь въ другу. Все это необходимо содъйствовало возвышенію благосостоянія и могущества Руси. Русское княжество, отличавшееся прежде только храбростію и мужествомъ, скоро стало крыпнуть и религіозно-правственными силами.

Но вотъ древнюю Русь постигло несчастіє: она подпала тяжелому игу татаръ-монголовъ, которые употребляли все, чтобы уничтожить, обезсилить и, такъ сказать, стереть съ лица земли самое имя Руссовъ, навсегда покоривши ихъ своей власти. Что спасло Россію отъ неизбъжной гибели и избавило отъ тяжелаго монгольскаго ига? Православная въра. Какъ ни велики были притъсненія татаръ, какъ ни тяжело было монголь-

Digitized by Google

сное иго, христіанская религія внушила Русскому народу неизмінную преданность волів Божіей, всегда благой и совершенной, внушила увіренность, что "многими скороми подобаєть
внити въ Царствіе Божіе" (Діян. XIV, 22). Вмістії съ тімь,
ученіемь православной віры Русскій народь укріплялся въ
надеждів на милосердіе Божіе и помилованіе отъ рабства татарскато, какъ древле Израиль быль избавлень рукою Божіею
чрезъ Моисея отъ рабства Египетскаго. Только православная
віра могла воспитать такихъ мудрыхъ правителей князей и благодітелей Русскаго народа, какъ святый благовітрный князь
Александръ Невскій, Св Андрей Боголюбскій, князь Димитрій
Донской, Іоаннъ III и проч., которые при помощи Божіей освободили Русскій народь отъ тяжедаго татарскаго ига.

Православная же въра Христова избавила Русское царство отъ паленія и униженія и въ последующее время-во дни междупарствія въ тяжедую годину 1812 года и въ ведавнюю Севастопольскую войну 1853—1856 годовъ. Православное ученіе Христово научило Русскій народъ во всяхъ своихъ скорбяхъ и несчастіяхъ искать помощи у Всевышняго Создателя и просить заступничества и ходатайства предъ Нимъ Его Пречистой Матери и Уголниковъ Божихъ. Самъ Спаситель сказалъ: "Просите и дастся вамъ, ищите и обрящете, толцыте и отверзется вамъ: всякъ бо просяй пріемлеть (Ме. VII, 7, 8). И аще, что просите отъ Отца во имя Мое, то сотворю" (Ioan. XIV, 18). Православные люди утвшали себя во время напасти словами Божінми, сказанными чрезъ пророка Давида: "Живый въ помощи Вышняго, въ кровъ Бога небеснаго водворится. Речетъ Господеви: заступникъ мой еси Ты. Богъ мой и уповаю на него. Воззоветь ко мнв, и услышу его, съ нимъ есмь въ скорби. изму его и прославлю его и явлю ему спасеніе Мое" (Псал. 90, ст. 1, 2, 15, 16). И сколько разъ Россія избавлялась отъ враговъ внашнихъ и внутреннихъ помощію Божією и заступленіемь Пречистой Его Матери! Что воодушевляло русскаго человъка переносить всъ тягости войны съ ея послъдствіями и разныя общественныя бъдствія побъждать терпъніемъ? Любовь къ православной въръ и беззавътная преданность царю, внушаемая религіею. Если вспомнимъ только одну безпримърную Севастопольскую оборону въ 1853-1856 гг., то мы вполив убъдимся въ томъ. Непріятелямъ нашимъ казалось возможнымъ взять беззащитный городъ Севастополь въ несколько дней, и однако храбрость и мужество Севастопольскихъ героевъ, укращинемыхъ твердою надеждою на помощь Божію и преданностію св. въръ и Русскому Государю, были въ состоянія защищать 11 місяцевъ г. Севастополь при разныхъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ и должны были уступить только несоразмърно большей противъ насъ силъ непріятелей.

Православная религія Христова служить источникомъ счастія и благоденствія и каждаго человъка въ частностя. Доказанная истина, что счастія не даеть человъку ни богатство, ни слава, ни высокое положеніе въ обществъ. Истинное счастіе способна дать только Божественная религія Христова. Православная въра не оставляеть человъка безъ своего руководства отъ самаго его дътства и во всъхъ обстоятельствахъ жизни его. Начинаеть ли человъкъ какое-либо дъло, отправляется ли въ путь, совершается ли какая перемъна въ жизни, святая въра Христова не оставляеть человъкъ безъ своего благословенія, укръпляя его въ надеждъ на помощь Божію и сообщая всъмъ его добрымъ дъйотвіямъ и намъреніямъ правильное теченіе и успъшный конепъ.

Тяготить ли человъка бъдность, бользнь или друган какаялибо напасть, святая вара и здась украпляеть духъ его словами Спасителя "пріндите ко мив вси труждающінся и обремененній, и Азъ упокою вы" (Мо. XI, 28). И человавъ, украпляемый благодатію Божіею, постигшее его несчастіе переносить съ терпъніемъ и преданностію воль Божіей. Въра православная разъясняеть человъку, что эта жизнь со всеми ея невагодами временная, скоропреходящая, что настанеть для насъ другая. новая жизнь, жизнь за гробомъ. Для людей добродьтельныхъ. терпъливыкъ и върующихъ въ Бога Спасителя жизнь эта будеть столь блаженная и счастливая, что п "око не виль, и ухо не слыша и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Богъ любящимъ Его" (1 Кор. 2 гл. ст. 7). И человъкъ, въ чаяния иной жизни и по въръ въ правосуднаго Бога, довольствуется твми дарами Божіими, которые даль ему Господь, стараясь данный ему таданть упогребить въ дело, дабы не дишиться награды отъ Бога. Словомъ, только православная религія Христова можеть водворить въ душе человека миръ-спокойствіе, довольство своимъ состояніемъ и правильный взглядъ на жизнь-усдовія, необходимыя для земнаго счастія и для приготовденія въ другой жизни. "Азъ есмь путь, истина и животъ" (Ioan. XIV, б), говорить Спаситель нашь Іпсусь Христось. "Соблюдани ваповеди моя, той есмь любяй мя, а любяй Мя, будеть возлюбленъ Отцемъ Монмъ" (Іоан. XIV, 21).

Итакъ, братіе, поревнуемъ усердію Святаго Равноапостольнаго внязя Владиміра и его ревности о православной въръ Христовой. Не будемъ равнодушны въ своей религіи: она есть источнивъ и земнаго нашего счастія и залогъ въчнаго блаженства по смерти. Будемъ усердно стремиться, подобно св. Владиміру, въ усвоенію религіозныхъ истинъ нашей св. православной въры

и своею жизнію засвидётельствуємъ, что мы называемся христіанами не по имени только, а и на дёлё, дабы единымъ сердцемъ и едиными усты прославить Господа, показавшаго намъсвётъ Христовой вёры...«

Въ домовой Покровской церкви настоятелемъ Евпаторійскаго собора, протоіереемъ Іаковомъ Чепуринымъ, произнесена была слъдующая ръчь:

#### Ръчь протојерея Іакова Чепурина.

Нын'в мы празднуемъ два величайшія событія въ исторической жизни русскаго народа: крещеніе св. кн. Владиміра въ Херсонисъ и крещеніе Руси въ столичномъ градъ Кіевъ!

Съ сими двумя многознаменательными событіями тъсно и неразрывно связаны судьба древняго, нъвогда славнаго Херсониса и отрадное воспоминаніе о томъ, чъмъ онъ быль для насъ въ эпоху первоначальнаго развитія и образованія Русскаго государства, какое онъ имъль вліяніе на развитіе просвъщенія въ нашемъ отечествъ вообще —христіанства же въ особенности?

Свъть — съ Востока! Херсонисъ, стоя на перепутьи, быль для насъ окномъ, посредствомъ коего проникали въ намъ лучи свъта, разгонявшие тъму Кимерійскихъ мраковъ, густой педеной облегавшихъ обширныя равнины нашей родины. Свъть въры Христовой проникъ къ намъ тъмъ же путемъ. Такимъ образомъ Херсонисъ становится для насъ исходнымъ пунктомъ въры в просвъщенія. Онъ былъ посредствующимъ и связующимъ звеномъ между просвъщеннымъ востокомъ и младенчествующимъ обверомъ; — передовымъ миссіонерскимъ постомъ и средней инстанціей между отдаленнымъ востокомъ и славяно-русью; — пунктомъ не пассивно передаточнымъ, но самостоятельно вырабатывающимъ начала христіанской жизни и практики, положенныя здъсь въ основу Апостоломъ и Апостольскими мужами.

Первое свия слова Божія пало здвсь на благодатную почву Тавриды и разраслось въ веліе древо, подъ свнію коего привитають многіе милліоны Русскаго народа: отъ Херсониса до Камчатки, отъ Капы и полунощныхъ хладныхъ странъ до полуденныхъ знойныхъ степей, — до подножія Гиндукуша и Парапомиза! Такимъ образомъ, освненная съ высотъ Кіевскихъ Первозваннымъ Апостоломъ Христовымъ, Св. Русь знаменаласътвмъ самымъ крестомъ, на которомъ онъ воспріялъ свою мученическую кончину!

Въра Христова, насажденная Св. Апостоломъ въ Херсонисъ, прочно утвердилась въ Тавридъ и сохранилась здъсь во всей

своей первоначальной чистоть. Въ первые въка христіанства, Херсонисъ служилъ мъстомъ ссылки и заточенія для многихъ поборниковъ чистоты въры противъ ересей, обуревавшихъ въ началъ Церковь Христову. Такъ сюда сосланы были: Св. Климентъ, Папа Римскій; преемникъ его по каседръ, Св. Мартинъ; Георгій, Архіепископъ Митиленскій; Св. Іосисъ пъснописецъ и творецъ каноновъ и много другихъ... Первые христіанскіе Святители посылаемы были отъ Іерусалимской Апостольской каседры—такъ сказать, изъ самаго непосредственнаго источника въры... Епархіи Тавриды на всъхъ вселенскихъ соборахъ имъли представителей въ лицъ своихъ Архипастырей, которые являлись ревностными защитниками и поборниками чистоты православія; такъ что ни одна ересь не проникла въ Крымъ.

Здёсь на окраинахъ зачиналась и формировалась Русь. Славинскія племена, прилегая къ границамъ земли Корсунскія, присъдяху въ Днёпру", и, простираясь "оле до моря", естественно входили въ самыя близкія торговыя сношенія съ Херсонитами, заимствуя отъ нихъ не только предметы роскоши и житейскаго обихода, но и вёру Христову. Пути торговые и транзитные были всегда проводниками вёры и просвёщенія!

Съ половины девятаго въка уже весьма примътными становится слъды бливкихъ и частыхъ сношеній Руси съ Херсонисомъ. Такъ, еще за 150 лъть до крещенія св. Владиміра, Новгородскій внязь Бравалинъ "прінде со многою ратію и плъни отъ Корсуня до Корчева"; но, пораженный тяжкимъ недугомъ и испъленный у раки мощей Св. Стефана, крестился въ Сурожъ со всей своей дружиной. По пути къ Хазарамъ, первоучители славянскіе Кириллъ и Мефодій, посьтили Херсонисъ, изучая здъсь языкъ Хазарскій. Здъсь они обръли Евангеліе и Псалтирь, "русскими письмены писаный", а равно и мощи Св. Климента, Папы Римскаго.

Въ-началѣ Руси, русскіе князья безпрепятственно совершають свои смълые походы въ Царьграду; между тъмъ какъ Херсонисъ, имъя въ тылу сильный олотъ, нисколько не препятствуетъ имъ опустошать Пропонтиду и наводить ужасъ на жителей Царьграда. Это указываетъ на то, что Херсонисъ быль въ добрыхъ отношеніяхъ съ русскими: или на то, что они были въ полной зависимости отъ князей. Пр. Несторъ, дълая этнографическій очеркъ разселенія славянскихъ племенъ, въ началъ своей лътописи говоритъ: "а Днъпръ втечетъ въ понетьское море жереломъ, еже море словетъ Русскимъ". Изъ договоровъ Олега, Игоря и Святослава видно, что русскіе простирали свои виды на Корсунскія земли, и обязывались покровительствовать торговлъ херсонитовъ и защищать ихъ отъ сосъднихъ народовъ. Торговые пути къ гречникамъ: водяной, соляной и залозный, были заповъдными и хорошо знакомыми путями нашимъ предкамъ.

Говно 900 леть тому назадъ великій князь Владиміръ предприняль походь въ Херсонись, оседиль его съ моря и сущи. и городъ быль взять. Завсь воспріядь онь св. врешеніе, и по выходь изъ св. купели, прозравъ телесно и духовно, воскликнулъ: "теперь я позналъ Бога истиннаго"! Здъсь онъ ръщилъ просватить сватомъ истинной вары и свой народъ: а потому по праву завоевателя, онъ береть въ Херсонист все, что было необходимо для врешенія кіевдянъ. Князь взяль съ собой: моши св. Климента, папы римскаго, и ученика Оива: - много иконъ. на благословеніе себъ и своему народу; — церковную утварь и сосуды; въ томъ числъ: двъ часовни и двое царскихъ врать изъ коринеской меди. Съ нимъ прибыла въ Кіевъ вся церковная іерархія: митрополить, четыре епископа, много священниковъ и діаконовъ и хоръ сдавянскихъ пъвчихъ. Великій князь взяль съ собой изъ Херсониса искусныхъ зодчихъ, строителей храмовъ; мастеровъ мозаичнаго и цвниннаго дъла и живописцевъ: словомъ-все, что потребно было для водворенія въры Христовой въ нашемъ отечествъ. Следовательно не все шло въ намъ прямо и непосредственно изъ Византіи: а весьма существенная доля церковнаго благоустройства заимствована нами изъ Херсониса. Однимъ изъ доказательствъ тому можетъ служить долгое время господствовавшій у насъ корсунскій стиль живописи, который пользовался особымъ почетомъ и любовію у нашихъ предковъ предъ всеми другими пошибами живописи. Онъ отличается тонкостью и разкостью въ чертахъ, отсутствіемъ перспективы и свътотъни, мрачностью въ колорить, фигуры длинны, лица темны и тощи, глаза велики и выразительны. Вообще въ корсунскомъ письмъ преобладаеть символизмъ и возвышение надъ плотяностью, которая досель сохраняеть надъ душами глубокую и неисповедимую тайну. Это чувство испытываль каждый. кто только пристально всматривался въ лики древнихъ иконъ корсунскаго письма. Всв древнія фамильныя и чтимыя народомъ, а равно и всв чудотворныя иконы-корсунского письма, но отнюдь не фряжскаго и не въ новомъ стилъ возрожденія.

Всв первыя церкви Кіева, Новгорода, Пскова, Старой Ладоги, Ростова и Владиміра строились "гречниками" и расписывались ствнной живописью и мозаивой корсунскими мастерами. Все, что ни создано было за это время монументальнаго, все носило на себв печать и названіе корсунскаго, которое служило намлучшей гарантіей его достоинства и древле-православія. Важное значеніе Херсониса въ исторіи развитія христіанскаго искусства и зодчества русскій народь давно призналь и увъковъчиль память его твмъ, что даль наименованіе многимъ городамъ, селамъ, мъстечкамъ и монастырямъ въ Россіи.

Пещерный образъ жизни и подвижничества заимствованъ изъ Крыма. Отсюда онъ проникъ въ Кіевъ, Черниговъ, Бългородъ, въ Святогорскій монастырь на Донцѣ, и распространился на съверѣ: въ Псковъ, Ростовъ и другихъ городахъ. Херсонисская нещерная церковь, недавно открытая въ центръ города, равно и другія—служатъ прототипами такихъ церквей въ Кіевъ и другихъ мъстахъ: та же структура и расположеніе, тъ же примкнутые къ стънъ престолы, въ нишѣ подъ аркою, какъ это было прежде и въ Кіевъ. Всъ орагменты, отрытые при раскопкахъ Десятинной церкви—херсонисскаго происхожденія. Гробница князя Ярослава, по своей формъ, матерьялу и наружной орнаментаціи — несомнънно вывезена изъ Корсуня, въроятно еще во времена святаго Владиміра.

Мы наметили один штрихи, или существенныя и очевидныя черты того вліянія, какое Херсонись овазываль на подготовку, ходь и развитіе просвещенія въ нашемъ отечестве — на развитіе христіанскаго искусства и распространеніе вёры среди славянскихъ племенъ. Но въ летописяхъ и греческихъ хронографахъ есть много указаній на сношенія херсонитовъ съ нашими предбами и ихъ вліяніе на нравы и обычаи первобытныхъ славянъ.

Христіанство пронивло къ намъ не вдругъ, а исподоволь и постепенно. Крещеніе св. Владиміра и Руси въ Кіевъ - это такъ сказать посявиняя завершительная глава того священнаго событія, начало коего надо искать нъсколькими въками раньше. и не за моремъ гдв либо или въ Византіи; а естественные и ближе на оконечности роднаго материка, -- въ предъдахъ нашего отечества. -- въ херсонисской автокефальной церкви. По этому византизмъ отьюдь не есть достояние всецвло унаследованное нами отъ грековъ и цъликомъ переложенное на почву нашей родины, со всемъ ритуализмомъ и омертвелостью созденныхъ формъ и обрядностей; а христіанская жизнь и церковная практика быди нъсколько видоизмънены и приспособлены къ обычаямъ и нравамъ нашихъ предковъ въ Херсонисв. Потому что церковь русская и ввра православная есть чисто національная въра, вошедшая въ плоть и кровь русскаго народа и следавшаяся такимъ существеннымъ и неотъемленымъ достояніемъ его, что безъ нея немыслимъ русскій народъ и русское государство. Православіе, самодержавіе и народность легли въ основу строенія земли русской; съ ними она росла, развивалась, кръпла, боролась, побъждала и создала того волосса, — имя коему св. Русь! Для однихъ она становилась предметомъ удивленія и страха; для другихъ - зависти и недоброжелательства; а для насъ самихъ-это благодать Божія, ниспосланная по молитвъ св. князя на русскій народъ!

Выподнивъ историческую свою миссію п передавъ свое достояніе нарождающемуся юному государству, Херсонисъ постепенно начинаетъ приходить въ упадокъ. Онъ разрушается, ноне исчезаетъ окончательно: руины его послужили матеріаломъдля возникновенія новаго города — Севастополя, подъ стънами коего на нашей памяти разыгралась кровавая драма, стоившая объимъ сторонамъ до полумилліона отборнаго народа!

Знаменательна судьба Херсониса въ исторіи нашего отечества! Здёсь нёвогда цариль кровавый культь язычества во всемъ своемъ безобразіи, но благодётельный свёть вёры Христовой отодвинуль его далёе на сёверь, въ предёлы нашего отечества; но съ появленіемъ христіанства онъ исчезаеть и у насъ. Здёсь въ лицё князя и его рати мы русскіе приняли св. крещеніе водою и духомъ; и повёяль на насъ духъ новой и благотворной жизни. Здёсь еще такъ недавно русскія ратныя силы крестились огнемъ и кровію за святое дёло—за обладаніе ключами къ гробу Господню, къ источнику и подателю свёта; и вновь повёяль на насъ духъ новой болёе сознательной и разумной жизни, которая составляеть эпоху и поворотную точку въ исторіи развитія государственной жизни.

На встахъ полобныхъ мъстахъ, пріобръвшихъ себт громкую историческую извъстность, или игравшихъ весьма видную роль въ исторіи культурнаго развитія народовъ, лежить какъ бы нъкая печать гивва Божія:- тамъ каждая пядь земли обагрена человъческою кровію и каждый камень служить надгробнымъ памятникомъ пришельцу. Взгляните вокругъ, что сталось съ симъ нъкогда славнымъ Херсонисомъ!? Здесь, на стогнахъ и торжищахъ его, кипъла жизнь и торговая дъятельность; подъ портиками орестіона и другихъ общественныхъ зданій расхаживали важно въ своихъ тогахъ ученые риторы. гордившіеся тамъ, что къ нимъ посыдають на обучение своихъ детей не только именитые граждане, но цари и вдадетельные князья. Тамъ, въ задивъ дъниво покачивались на якоряхъ своихъ корабли, приносившіе на себъ богатства и произведенія своихъ странъ; теперь же одив развалины, почва вокругь камениста и безплоднасловно Богомъ сожжена: вмъсто кораблей снують рыбачьи додин, и рыбаки беззаботно сущать и чинять мрежи свои. Теперь на этихъ пустынныхъ берегахъ стоитъ сиромная и тихая обитель, и надъ развалинами Херсониса возвышается этотъ величественный храмъ, какъ памятникъ исчезнувшаго величія Херсониса и въ воспоминание того великаго события, которое мы празднуемъ въ настоящій день! Но это священное мъсто никогда не утратить своего значенія въ глазахъ русскаго народа. По мъръ развитія его роста и самосознанія взоры его всегда будуть обращаться туда, откуда пришла къ нему въра христіанская и православная, гдъ зачалась заря новой и лучшей

жизни, гдъ положено начало и основаніе къ его возрожденію въ жизнь духовную и гражданскую!

Мы твердо въримъ и надъемся, что отсюда, съ этого священнаго мъста, нъвогда будеть нанесенъ окончательный ударъ той стоглавой гидръ, которая уже столько въковъ заслоняеть и помрачаеть лучи свъта, возсіявшіе намъ съ Востока! Въ этомъ завлючается историческая миссія и призваніе русскаго народа, чтобы сохранить и соблюсти то святое достояніе, которое принесено ему нъкогда съ высотъ Сіона и повергнуть во всей чистотъ и неповрежденности къ подножію Голговы"!

По окончания литургия вст служившие въ 3 монастырскихъ храмахъ соединились въ новомъ храмъ, гдъ отслужено было молебное пъніе св. князю Владиміру съ водоосвященіемъ въ купеди св. Владиміра, причемъ въ одной половинъ купеди въ освящаемую воду св. вресть погружаль архіепископь херсонскій Никаноръ, а въ другой епископъ таврическій Мартиніанъ. Во время погруженія въ воду св. вреста містной артиллеріей слыданъ былъ 101 пушечный выстрадъ. Молебное паніе закончено было провозглашениемъ многольтия Царствующему Дому, Святвишему Правительствующему Синоду, присутствующимъ архипастырямъ, благовърному правительствующему синклиту, военачальникамъ, градоначальникамъ, христолюбивому воинству и всемъ православнымъ христіанамъ. После молебнаго пенія и водоосвященія высокопреосвященнымъ Никаноромъ св. водою окроплены были воинскія знамена и войска и благословлена трапеза, приготовленная для богомольцевъ и войскъ.

После литургін все участники торжества приглашены были къ чаю; преосвященнайшимъ же Мартиніаномъ, епископомъ таврическимъ и симферопольскимъ, какъ хозянномъ херсонисскаго торжества, отправлены были телеграммами приветствія.

Въ 2 часа пополудни состоялось торжественное юбилейное собраніе. Для сего всв архипастыри, представители разныхъ учрежденій и въдомствъ и всв гости приглашены были въ верхнюю еще неосвященную часть новаго храма, гдв на амвонъ поставленъ быль столъ и вокругъ него кресла и стулья для преосвященныхъ, духовенства и почетныхъ гостей херсонисскаго торжества и каеедра для произнесенія ръчей; въ алтарной части храма помъстились симферопольскій архіерейскій и севастопольскій адмиралтейскій хоры, а въ самомъ храмъ богомольцы, наполнившіе почти все помъщеніе очень обширнаго храма. При входъ въ храмъ архипастырей хоръ пропъль тропарь: "днесь благодать Святаго Духа насъ собра". По окончаніи тропаря и благословенія народа архипастырями, преосвященнъйшій Мартиніанъ обратился къ собранію съ слъдующимъ привътствіемъ:

"Сколь ни богата исторія русскаго народа внаменитыми событіями, послужившими къ утвержденію на незыблемомъ основаніи любезнаго нашего отечества и возвеличившими Богомъ благословенную Россію, но ни одно изъ нихъ не имъло столь сильнаго вліянія на благоденствіе и утвержденіе, и славу ея, какъ введеніе въ Россіи христіанской религіи св. равновпостольнымъ великимъ княземъ Владиміромъ и посему ни одно изъ нихъ не должно быть столь любезно всякому истинному сыну отечества и доброму христіанину, какъ именно это событіе.

Нынъ исполнилось ровно 900 лъть съ того времени, какъ сей равновностольный великій князь во св. купели воспріяль спасительную силу св. крещенія; это высокознаменательное для Россіи событіе совершилось на томъ самомъ мъстъ, гдъ мы въ настоящія минуты совершаемъ торжественно-благоговъйное воспоминаніе о немъ, гдъ мы только что видъли и осязали не малые остатки стънъ того древняго крещальнаго Херсонисскаго храма, въ купели котораго, въ которой нами нынъ совершено освященіе воды, св. князь Владиміръ омылся отъ тьмы гръжовной.

Какъ высокознаменателенъ для Россіи этотъ день и какъ священны для нея эти съдые остатки храма и древняго града Херсониса по совершившемуся въ нихъ великому событію! Въ этотъ день и на этомъ мъстъ началось обращеніе Руси-язычницы въ Русь-христіанскую православную, въ этотъ знаменательный день и съ этого священнаго мъста христолюбивый князь вынесъ на Русь крестъ Христовъ и подъ сънію сего благодатнаго знамени она стала рости и кръинуть!

Привътствуя васъ, Богомудрые архипастыри и достоуважаемые представители власти, учебныхъ корпорацій, городскихъ обществъ и разныхъ учрежденій, въ этотъ священный для насъ день и на этомъ священномъ мъстъ съ настоящимъ праздникомъ праздниковъ, отъ лица всей херсонисо-таврической церкви приношу вамъ и всъмъ, принявшимъ участіе въ этомъ духовномъ торжествъ, сердечную благодарность за ваши труды и великіе подвиги, предпринятые вами по истинно-христіанской любви къ сему священному мъсту, и молю св. Просвътителя Руси, да пребудетъ, по его предстательству за насъ предъ Богомъ, любы сія и духовное общеніе между нами до скончанія въка".

Когда симъ привътственнымъ словомъ хозяина собраніе было открыто, архіерейскимъ хоромъ исполнена была юбилейная кантата Малашкина: "свътло пріндите и достольно возгласите, сынове россійстін, ко отцу нашему равноапостольному великому князю Владиміру и память его върно вси да празднуемъ, алиплуіа"; и стихира по 50 псалмъ: "апостоломъ ревнителя Владиміра, преблаженнаго отца и учителя, сошедшеся восхвалимъ.

Имже Хонета Бога познахомъ и отъ тымы въ свату приближающеся, очи и сердца просвещаемъ: въ память его ликовствующе кутю веседимся, обратше его вожда правоварна въ царствіе небесное". Затвиъ адмирадтейскимъ хоромъ пропета была стихира: "прінците степемся вси къ честиви памяти отпа русснаго, наставника нашего Владиміра: сей бо отъ языкъ полися и возлюби возлюбльшаго и Христа, къ нему же взыде радуяся, съ праматерію своею Ольгою. Вся бо люди своя научи вфровати. и покланятися въ Тройцъ единому Богу, идолы же раврушивъ попра и израсти намъ свои честиви леторасли. Бориса и Гляба. Твиже и мы святло нына пасными память ихъ варно чтуще, любовію празднуемъ: да молятся о насъ во Госполу. Императору нашему подати побъды на поганыя враги и умирити весь міръ, и спасти души наша". Затвиъ обоими хорами вивств повторено было: "светло пріндите". По окончаніи пенія быль прочитань адресь духовенства его преосвященству, Мартиніану, епископу таврическому и симферопольскому, и принесены были привътствія отъ представителей г. Севастополя, Ялты и Перекопа.

Когда постители заняли свои мъста, на канедру взощель его высокопреосвященство Никаноръ, архіепископъ херсонскій и одесскій, и собраніе съ живъйшимъ интересомъ выслушало чтеніе его высокопреосвященства \*.

По окончаніи рачи высокопреосвященнаго Никанора мужскими голосами обонкъ коровъ исполненъ былъ 2 тропарь 8 пъсни канона св. Владиміру: "мати всехъ градовъ воистину парства твоего градъ явися Кіевъ, въ немже Христосъ прежде со Отцемъ и Духомъ прославися твоею Праматерію и тобою, блаженне: идъже мужественное твое тъло лежить свътло въ церкви Владычицы: мы же людіе твон, хваляще поемъ Христа во въки". Затвиъ собранію принесено было поздравленіе председателемъ одессваго общества исторіи и древностей, профессоромъ новороссійскаго университета, А. А. Кочубинскимъ, директоромъ симферопольской гимназіи Гр. Ив. Тимошевскимъ и г. Балабухою который произнесъ следующую приветственную речь отъ представителей печати: "Ваще преосвященство! На мою долю выпала честь привътствовать васъ въ столь знаменательный день и на семъ памятномъ мъсть отъ имени русской повременной прессы, какъ по уполномочію завсь присутствующихъ стодичныхъ и провинціальныхъ корреспондентовъ, такъ и по порученію некоторыхъ редавцій, въ органахъ коихъ я имею честь участвовать... — Со временъ Владиміра святаго, когда, по словамъ летописца, прибылъ изъ Царьграда митрополитъ со мно-

<sup>\*</sup> Оно напечатано въ сент. кн. «Правосл. Обозрвнія».

гими епископами. Херсонисъ не видълъ въ своихъ ствиахъ или върнъе на своей почвъ такого сониа архипастырей, какъ имиъ. Ужь одно это обстоятельство невольно переносить насъ мыслями къ 988 году, влвойнъ памятному намъ, служителямъ печатнаго слова, какъ эпохъ просвъщенія Россік христіанствомъ и какъ году введенія среди русскаго народа грамотности. Наша повременная пресса. какъ законное дитя русской дитературы. нивогда не должна забывать, что родная грамотность и словесность возросли у насъ не на почва сватскихъ произведеній. какъ въ міръ языческомъ, но исключительно на почвъ религіозной. Первыя строки, написанныя на древне-славянскомъ языкв, этомъ родоначальникъ русскаго, — были строки Священнаго Писанія: первыя пъсни, заключившіяся въ начертанныя строфы — были прсии священныя псадмы. Участіе русскаго православнаго духовенства въ распространени грамотности въ народъ яркою. блестящею чертою прошло черевъ всю нашу исторію и не мив вспоминать эти заслуги. Даже и теперь есть окраины, глъ служители церкви являются единственными просвителями темной инородческой толпы. Мив вдвойна пріятно напомнить это, такъ какъ здесь присутствуетъ епископъ, более 20 летъ своимъ благотворнымъ примъромъ повазывавшій, что можеть двиать ревнестный архипастырь и учитель-миссіонеръ. Ведики заслуги русскаго духовенства и въ деле собственно печатнаго слова. Когла быль изобратень печатный становь — этоть могущественный рычагь и союзникъ современной прессы, то онъ заработалъ въ Россіи подъ рукой человъка, принадлежавшаго въ влиру--первопечатника діакопа Өеодора. И въ дальнъйшія времена, во времена народнаго неудовольствія и негодованія печатное слово нашло себъ защитника въ лицъ православнаго духовенства. Русская повременная пресса должна это отметить и твердо помнить. И я, ея скромный служитель, привътствуя здёсь оть ея великаго имени ваше преосвященство и весь сониъ епископовъ, исполняю лишь долгь и приношу дань истинно русскаго uelobbra".

За симъ директоромъ симферопольской гимназіи прочитаны были привътственныя телеграммы отъ разныхъ общественныхъ учрежденій, сословій и частныхъ лицъ.

По окончаніи чтенія телеграммъ, полученныхъ до настоящаго собранія, на васедру взошель дъйствительный статскій совътникъ, бывшій профессоръ новороссійскаго университета Ив. Іуст. Палимпсестовъ и прочиталь слъдующую ръчь \*:



<sup>\*</sup> Отправляясь изъ Москвы въ Севастополь, я не думалъ говорить рачи на торжества 15 івля въ память крещенія князя Владиміра въ Херсониса Таврическомъ, и если эта рачь была приготовлена (за насколько дней до торжества) и сказана, то единствено въ сладствіе желанія глубокочтимаго архипастыря та-

## Рачь И. І. Палимисестова.

Поль сволами этого храма — купель духовнаго рожденія. купель жизни и временной, и въчной; но я начну мою посильную рачь предъ вами гробомъ, смертію: и вы услышите, что этимъ началомъ я не омрачу настоящаго свътлаго торжества.торжества не только иля всего православнаго русскаго народа и царства, -- не только для всего многомиллюннаго славянскаго міра, но и для всего міра. Да, для всего міра! Здівсь нівть преувеличенія: изъ священной купели, въ которой крестился русскій князь Владиміръ, разлидся и разливается животворно-спасительный свыть Христовъ на цвачю шестую часть свыта, занимаемую нашимъ дорогимъ отечествомъ, и мы не знаемъ: гив предълы этого разлитія. Эта купель есть купель жизни для народа, который имветь всв права на міровое значеніе въ исторіи человъчества: но она должна быть святынею и для всего христіанскаго міра, состоящаго изъ братьевъ и сестеръ во Христв. Объ этой купели жизни для русского народа и царства я и буду товорить; но прежде скажу нъсколько словъ объ одномъ гробъ и смерти, -- скажу словами современнаго намъ глубокаго мыслителя, доктора богословскихъ наукъ Ф. В. Фаррара. Въ своемъ влассическомъ твореніи: "Жизнь І. Христа", онъ говорить: "Не было въ исторіи зралища, которое возбуждало бы въ людяхъ одновременно благоговъніе и ужасъ, какъ зрълище Голгоеское. Ни одинъ свътскій бытописатель, хотя бы онъ быль отчаяннымъ скептикомъ, не можетъ не видеть въ этомъ событіи центральной точки міровой исторіи. Въруеть ли онъ во Христа, или нътъ, -- онъ не можетъ умодчать, что новая религія возрасла изъ самомальйшаго зерна въ могучее дерево, на вътвяхъ котораго птицы небесныя открыли себъ убъжище, что это быль небольшой, изсъченный руками камень, разгромившій въ щебень колоссальныя изображенія языческаго величія, а затымъ выросшій въ гору и наподнившій собою всю землю. Для върующихъ и невърующихъ вознесеніе на Крестъ есть граница между древнимъ и новымъ временемъ. Нравственно и физически. не менъе какъ духовно, Христова въра была возрожденіемъ міра. Къ народамъ, безсильнымъ отъ опьяненія преступленіемъ, она явилась какъ свътъ новой весны... Съ того часа, какъ Христосъ умеръ на кресть, начался похоронный звонъ цар-



врическаго преосвященнаго Мартиніана. По краткости времени и по неимънію подъ руками потребныхъ для этой цьли источниковъ, я отчасти воспользовался составленною мною книгою: «За истину и правду»; а потому прошу благосклоннаго читателя памятовать: quod potui—feci, т.-е. что могъ—сдълалъ. Ив. П.

ству діавола и всей языческой мерзости... Последствія Христова ученія даже для невирующих суть событія неоспоримо историческія. Оно смягчило жестокость; укротило страсти; заклеймило позоромъ самоубійство; подъ строгимъ наказаніемъ запретило отвратительное детоубійство; низвергло языческую нечистоту въ мракъ, который ей сроденъ. Не найдется ничего отринающаго полобное дъйствие Христова учения. Оно изгнало гладіатора, освободило узника, защитило планника, возстановило слабаго, взяло на себя попеченіе о сироть, возвысило женщин у. свътлымъ ореоломъ осънило священию невинность нъжныхъ дъть детства, возвело бъдность изъ провлятія въ блаженство, облагородило трудъ, обративши его изъ черной работы въ достоинство и обязанность, освятило бракъ, въ первый разъ открыло ангельскую красоту чистоты, въ которой люди отчаядись, и добросердечія, нать которымъ они издъвались. Оно дало върное понятіе о мидосердіи, распространивши границы его съ твенаго круга сосвиства на весь родь человъческій. Оно идею о человичестви обратило въ идею объ общемъ братстви".

Пусть, кто хочеть и смветь, видить во всемь этомъ не двло Божественнаго провидвнія; пусть считаеть себя просвещеннымъ философомъ, считая христіанство и христіанъ за мечты благороднаго самообольщенія. Не будемъ никого преследовать, не будемъ никого обличать; не будемъ ни о комъ судить; но скажемъ имъ, что ни одна религія въ свете не внесла въ жизнь совершеннаго равновесія между философіей и народностію, между религіей и нравственностію, между полнымъ подчиненіемъ и гордостью свободы, между идеальнымъ и реальнымъ, между внутреннимъ и внёшнимъ, между скромнымъ спокойствіемъ и геройскою энергіею, между мягкимъ консерватизмомъ и самыми смвлыми планами міровой реформаціи. Свидетельство Христовой исторіи есть свидетельство несокрушимой силы убежденія,—свидетельство, которому подобнаго не существуетъ".

Но если, продолжаеть именитый ученый, такого вліянія жизни и смерти Інсуса на міровыя событія и жизнь не можеть не замітить невірующій; то для каждаго вірующаго віз нихъ заключается, поистині, глубокій смысль: для него оніз вначать "воскресеніе изъ мертвыхъ". Въ кресті Христа-Спасителя онъ видить не одно историческое, но гораздо большее значеніе. Онъ видить здісь изъясненіе тайны рожденія, побіду надъ тайной могилы. Въ жизни Іисуса онъ находить превосходный примірь; въ его смерти безпредільное искупленіе. Взирая на воплощеніе и распятіе, онь уже не чувствуєть, что Богь далеко отъ него и что земля есть только незамітное пятно на безпредільной лазури, а саміть онь—незначительный атоміть, случайно попавшій между тысячью милліоновъ живыхъ душь несчетнаго поколівнія; но онъ

восиливнеть съ върою, надеждою и любовію: "вы храмъ Бога живаго, какъ сказалъ Богъ: вселюсь въ нихъ и буду ходить въ нихъ" (2 Кор. VI, 16).

Такъ говорить во всеоружим самой разносторонней учености глубокій мыслитель нашего времени. Такова, по его непреложнымъ словамъ, смерть Богочеловъка! Таковъ свъть, возсіявній изъ гроба Христа-жизнодавца. Но, имъя въ виду, съ одной стороны. Открыто проповъдуемое разнаго рода и вида суемудріе, а съ другой-уяснение торжественности или значения настоящаго событія, приведемъ слова другаго глубокаго, ролнаго намъ мыслителя епископа Іоанна, бывшаго въ свое время профессоромъ и ректоромъ с.-петербургской духовной академіи. "Свобода, говорить онъ, есть источникъ всвур доблестей и всвур паленій человъка, встать его благь и встать его несчастій ничто столько, какъ свобода, не развиваеть жизни и всвуъ силъ человъка, и ничто столько, какъ свобода, не требуеть узъ. Но гав же она, эта драгоценная свобода? Что дедаеть человека лъйствительно свободнымъ? Истина. Но гдъ та истина, которая дветь человъку свободу? Это открыль божественный Освободитель человъчества": "Если Сынъвасъ освободитъ ", говоритъ Онъ, "то вы двиствительно будете свободны, и уразумвете истину и истина сдълаетъ васъ свободными (Ioan. VIII, 36). Итакъ-вотъ гдь, во Христь, въ христіанствь двиствительное освобожленіе человъка; потому что туть, и только туть, чистая, въчная истина. Благодатнымъ искупленіемъ и возрожденіемъ человъка положивъ начало внутренняго, нравственнаго освобожденія его оть зла. христіанство поставило его на прямой путь своболы жизни, во свъть истины, которую Евангеліе открыло разуму и сердцу его. И какъ живо, быстро воспарилъ человъческій разумъ, освобожденный отъ ига ствснявшихъ его заблужденій до христівнства, воспариль во всю широту и высоту высшаго въльнія и созерцанія! Какъ легко и свободно онъ почувствоваль себя въ области-и собственных естественных познаній, когла свать христіанской истины открыль ему въ мірозданів бытіе и действіе безпредъльнаго разума, систему движенія, не одну грубо-вещественную и механическую, но разумную и нравственную, открыль жизнь, полную высокихь идей и целей, необъятную, непобъдимую въ самой смерти и чрезъ самую смерть развивающуюся въ безконечность! А если разумъ теперь началь уже забывать, откуда данъ ему этотъ высокій полеть, кто указаль ему путь въ эту безграничную область знаній; то это такъ же, какъ оперившійся птенецъ, на окрапшихъ крыльную полетавшій въ поднебесную ширь, скоро забываеть родное гивадо, гдв оперился. Какъ широко и свободно раскрылось человъческое сердце, какія глубокія и живыя чувства возбудились въ немъ,

когла христіанская истина, сложивъ съ него узы навящаго всякое чувство эгоизма, высвободивъ его изъ тесныхъ предваовъ ограниченной любви: ближней, родственной, дружественной, національной, указада ему безграничный предметь любви — все человичество! Какъ пространно и свободно развилась вся сила и жизнь человъческого духа, когда свътъ Евангелія возвысиль его къ ясному сознанію своего нравственнаго достоинства, открыль ему широкое поприще высшей духовной дъятельности. уже не стрсяемой нивакими земными видами, не скованной приями временной жизни, а свободно устремленной за предвлы самаго гроба, въ жизнь въчную! Дъйствительно, какъ объяснить тв великіе подвиги ума, сердца и воли человъчества, какіе только въ христіанствъ показади, до какой высоты умственнаго и нравственнаго развитія человакъ можеть достигать? Это объясняется только тъмъ, что въ основани жизни человъка положено христіанствомъ начало истинной свободы; отнимите эту свободу, свободу христіанскую, и человъчество не въ состояніи будетъ подниматься на такую высоту: оно будеть такъ же, какъ до времени христіанства, только пресмыкаться на земль, только биться о землю, какъ птица безъ крыльевъ"\*.

И посль этихъ словъ нашего просвъщеннаго архипастыря, увы! такъ рано взятаго отъ насъ могилой, мы еще разъ должны повторить: таковъ свъть жизни для человъчества, возсіявшій изъ гроба Христа-жизнодавца. Таковъ и тотъ свъть отъ этого свъта, который возсіяль изъ священной купели князя Владиміра!

Вся наша девятивъковая исторія подтверждаеть, что православная церковь, какъ выразительница въры во Христа, была для русскаго народа и царства зиждительною силою, щитомъ и огражденіемъ; что ей и самодержавію, охраняемому церковію, ученіемъ Евангелія, обязанъ русскій народъ твиъ, что онъ возросъ и возмужалъ въ міровую семью, въ одно изъ могущественныхъ царствъ въ міръ. Я укажу на некоторыя эпохи и событія въ нашей исторіи и буду говорить словами техъ, которые изучали судьбы русскаго народа и царства.

Воть безсмертныя слова нашего безсмертнаго бытописателя. Н. М. Карамзина: "Если мы, говорить онъ, въ два стольтія, ознаменованныя духомъ рабства, еще не лишились всей нравственности, любви къ добродетели, къ отечеству: то прославимъ дъйствіе въры; она удержала насъ на степени людей и гражданъ; не дала скаменъть сердцамъ, ни умолкнуть совъсти; въ униженіи имени русскаго мы возвышали себя именемъ христіанъ, и любили отечество, какъ страну православія " \*\*.



<sup>\*</sup> Бесва. Іоанна, еп. смоленскаго 1876 г. \*\* Т. V, гл. IV, стр. 213; изд. Эйнерлинга 1842 г.

Именитый историкъ указываеть здёсь на то тяжелое время (длившееся 237 лътъ), въ которое надвинувшанся на русскій нароль разрушительная стихія ликихь ордь могла смести самое имя его съ липа вемли. Но тяжесть монгольского ига увеличичилась другою, болве продолжительною и едва ли не болве тяжелою: твии раздорами, смутами, кровавыми междоусобіями. которыя прошли чрезъ весь удвльный періодъ нашей исторіи. И эдесь, какъ свигетельствуеть исторія, православная вера, въ лиць ся служителей, являлась какъ миротворецъ, какъ свъточъ, который если не разгонять, то въ значительной мъръ ослаблять мглу страстей, замедлявшихъ рость русскаго народа, выходъ его изъ рабства и доводившихъ до братоубійственныхъ кровопролитій и развореній. Дітописныя сказанія, говорить маститый профессоръ нашей маститой духовной академіи. Н. И. Субботинъ о временахъ междоусобій и безпорядковъ въ Россіи, представляеть действительно многочисленные примеры благотворнаго посредничества пастырей церкви во взаимныхъ княжескихъ неудовольствіяхъ, представляють несомивнимя доказательства того, что въ сіи времена они старались всеми средствами, какія были въ предълахъ ихъ духовной власти, содъйствовать прекращенію безпоряжовъ и возворенію прочнаго мира. необходинаго для благоденствія государства" \*.

Междоусобица четырехвъковаго удъльнаго періода смънилась самодержавіемъ, "откуда, можно сказать, и пошла та русская земля", которая сложилась въ одно изъ обширнъйшихъ и могущественныхъ царствъ въ міръ. И эта власть, если позволительно такъ выразиться, вошла въ плоть и кровь русскаго народа, который въруетъ и глубоко сознаетъ, что только при верховномъ, самодержавномъ вождъ онъ можетъ быть и сильнымъ, и безопаснымъ, и счастливымъ. Эту истину онъ дозналъ своими многовъковыми страданіями и опытомъ всей прожитой имъ жизни. Но исторія записала на своихъ страницахъ, что въ созиданіи, развитіи, укръпленіи и освященіи самодержавной власти принимала самое дъятельное участіе православная въра, — церковь. Она назвала православнаго царя помазанникомъ Божіимъ, и народъ русскій върить всёмъ сердцемъ, что власть его отъ Бога.

Перехожу въ самому тяжелому времени для русскаго народа и царства, въ такъ-называемому смутному. "Православные христіане, говорилось въ грамотахъ, которыя разсылалъ Троицкій Сергіевъ монастырь во времена самозванцевъ, вспомните истинную православную христіанскую въру, что мы родились отъ христіанскихъ родителей, знаменались печатію, святымъ креще-

У \* Приб. къ Твор. св. От. 1858. 328—329.

ніемъ. объщались въровать во св. Троицу, возложите упованіена силу вреста Госполня и покажите полнить свой, молите служилыхъ людей. чтобы быть всемъ православнымъ христіанамъ. въ соединении и стать сообща противъ предателей христіанскихъ и противъ въчныхъ враговъ христіанства, польскихъ и литовскихъ людей. Сами видите конечную отъ нихъ погибель. всъмъ христіанамъ, видите, какое разореніе учинили они въ-Московскомъ государствъ: гдъ святыя Божін церкви и Божін обрявы? Гав инови, сваинами цватуще, иновини добродателями украшенныя? не все ли до конца разорено и обругано злымъ поруганіемъ? Не пощажены ни старики, ни млаленцы грудные. Помяните и смилуйтесь надъ видимою общею смутною погибелью. чтобъ васъ самихъ также лютая не постигла смерть. Пусть служилые люди безъ всяваго мёшканія спёшать къ Москве. въ сходъ къ боярамъ, воеводамъ и ко всемъ православнымъ христіанамъ". Приведши въ своей исторіи эту безсмертную грамоту, нашъ незабвенный историвъ С. М. Соловьевъ говорить: .. Тронцкін грамоты не могли остаться безъ действія, народъ быль готовъ встать (и всталь) какъ одинъ человъкъ; непрерывный рядъ смуть и бъдствій не сокрушиль могучихъ силь юнагонарода, но очистиль общество, привель его въ сознанію необходимости пожертвовать всемъ для спасенія вёры, угрожаємой врагами вившими".

Но вотъ слова другаго бытописателя судебъ русскаго народа и царства. Н. И. Костомарова, относящіяся до того же смутнаго времени нашей исторіи. "Государство Московское, говоритъонъ, какъ ни долго составлялось, но въ эти печальные годы стало показывать признаки разложенія. Но въ Руси крапче государства была другая соединяющая связь — въра. Псковичъ, новогородецъ, русскій казанецъ, сибирякъ, казакъ, всв чувствовали одинаково, что они православные, всв люди одной въры, принадлежать одной церкви. Въ житейскихъ бъдахъ, не находя ни средствъ, ни способовъ избавиться, русскій человъкъ видълъ единственную отраду въ упованіи жизни будущей, а къ ея достиженію вела церковь; понятно, что народъ сохраняль въ ней. то, что было дороже всего, что оставалось въ утвшение тогда, когда все отнималось; понятно поэтому, что чемъ угнетенные его положение, твиъ онъ живве ощущаеть важность церкви; туть все одинавово чувствовали, одинавово мыслили и все одинаково поднимались противъ поляковъ, когда убъдились, что поляки, овладавъ Москвою, посягнутъ на эту святыню. Нельзя сказать, что больше поднимало русскій народъ-страхъ ли польсвихъ насили надъ своими тълами и "животами" или страхъ за въру:-п то и другое соединялось вмъстъ". "Вообще, продолжаеть историкъ, надо сказать, что духовенство главнымъ образомъ боролось съ врагами въры и отечества, что ему главнымъ образомъ и принадежить та заслуга, что съ одной стороны TIDAROCIABIE DVCCEHXE BE STO BREMS OCTAIOCE HEISIME. & CE IDVтой и государство русское навсегда невависимымъ, самостоятельнымъ" \*.

Я могь бы привести еще нъсколько свидътельствъ липъ, изучающихъ нашу исторію, свидетельствъ, подтверждающихъ, что въ смутное время, время самозванцевъ, русское государство стонио на краю погибели и его спасла православная въра.

. А въ достопамятную Отечественную войну? спрашиваеть оъ первовной квоедры одинъ изъ достойнъйшихъ проповъдниковъ нашего времени: не силой ли въры спасена \*\* Россія? Съ первымъ непріятельскимъ выстреломъ вспыхнула тлевщая подъ мусоромъ французскаго дегномыслія исира въры въ Бога и загоръдась яркимъ светомъ. Изъ конца въ конецъ общирной Россіи, всв отъ мала до велика, и царь и бояре, и крестьяне елиногласно возопили ко Господу: "Боже отепъ нашихъ, помяни шедроты Твоя и милости яже оть въка; не отвергни насъ отъ жина Твоего, ниже возгнущайся недостоинствомъ нашимъ, но по ведицъй милости Твоей и по множеству щедроть Твоихъ. презри беззаконія и гръхи наши \*\*\*. Эта въра подняла весь русскій народъ на защиту отечества; она научила собирать войска безъ военачальниковъ, она мирныя селенія обратила въ укръпленные станы; она ополчила на брань не только мужей, но и женъ. Она неграмотныхъ поселянъ сдълала ораторами, котопые своими пламенными рачами воодушевляли своихъ односельпевъ: она лицъ, никогда не бравшихъ оружія, сдълала и тактивами, и стратегами... А канунъ Бородина? Смотрите, какъ полки за полками падають ниць. То православные воины покланяются иконъ Божіей Матери... "Спаси отъ бъдъ рабы Твоя Богоролице!... и на загоръдыя щеки катятся слезы умиленія".

Этими выписями изъ трудовъ людей светлаго разума и науки я хотыль припомнить при священной купеди вн. Владиміра, какою зиждительною и спасительною силою для нашего отечества была православная въра, которую онъ приняль въ этой купели. Подобныхъ непререкаемыхъ свидътельствъ нашей исторіи можно бы привести многое множество; но я закончу этотъ отдель моей рвчи словами того, дивный образъ котораго такъ рисуетъ нашъ именитый историкъ - богословъ митрополить Макарій: "это быль человъкъ, въ соботвенномъ смысль, геніальный: высокій, свътлый, проницательный умъ, всегда богатое неистощимое сообра-

Digitized by Google

<sup>\*</sup> Смутн. вр. Т. III. 338-339. \*\* Прот. М. Некрасовъ. Слово въ день Р. Х. «Душеп. Чт.» 1883, янв. кн. 103. \*\*\* Изъ молитвы, которая читалась ръ церквахъ въ 1812 г.

женіе, живая и обширивашая цамять, дегкан и быстрая сообразительность, тонкій и правильный вкусь, даръ творчества, изобрътательности и оригинальности, совершенивний даръ слова. все это, въ чудной гармоніи, совивщено было въ покойномъ іерархв. При такихъ необыкновенныхъ талантахъ, онъ имвлъ и необыкновенное образование: не одив духовныя науки, которыя извъстны были ему въ совершенствъ, онъ зналъ болъе или менъе весьма многія свътскія науки, такъ что могъ разсуживть объ нихъ съ спеціалистами, и не релко своими меткими. оригинальными вопросами или отвътами поражалъ знатоковъ дъла. Это былъ образцовый профессоръ: своими вдохновенными импровизвијями онъ пробуждалъ, увлекалъ, восторгалъ умы слушателей"... Едвали мив нужно называть по имени эту свътлую дичность въ исторіи нашей церкви и духовнаго просв'ященія, и особливо предъ тъми птенцами, которые здъсь присутствують и вышли изъ того гивада, надъ которымъ носился такъ высокопарившій этоть орель нашей православной церкви... То незабвенный херсопо-таврическій архіепископъ Инновентій, по выраженію историка Погодина, веливій руссвій гражданинъ. возстановитель крымскихъ святынь и основатель этой обители, назначая ее быть върнымъ стражемъ при священной и драгоцвиной для русскаго народа и царства купели ки. Владиміра. Вотъ глубокосозерцательныя слова его, относящіяся къ судьбамъ нашего дорогаго отечества: "еслибы наша православная Русь не пъла веліимъ гласомъ, т.-е. отъ всей глубины души своей: "Кресту твоему покланяемся, Владыко, и святое воскресеніе Твое славимъ"; то нъть и мальйшаго сомнънія, что она еще нъсколько въковъ кланялась бы "басмъ", или на нее иной кто наложиль бы ярмо, но тяжелье монгольского, и она, изнемогши подъ нимъ, не воскресла бы для міровой жизни. Вообразимъ, что бы было съ русскимъ народомъ, еслибы онъ целоваль туфли папы, или висвлъ бы надъ нимъ мечъ германскихъ императоровъ: сохранила ли бы наша святая Русь свою самобытность, тв начала жизни, которыя только ей одной присущи, и которыя, Богъ дасть, будуть имыть міровое значеніе" \*.

Мы не можемъ не припомнить, при настоящемъ случав, еще одной воистину неоцвинмой заслуги нашей православной ввры, заслуги, которую и исторія, и многочисленные опыты настоящаго времени подтверждаютъ самыми неопровержимыми фактами. Заслуги эти—слитіе при посредствв православной ввры, въ одну родственную русскую семью разныхъ племенъ и инородцевъ, вошедшихъ въ составъ русскаго государства, слитіе до того



<sup>\*</sup> Эти слова я лично слишвять, записать и поместить въ своихъ воспоминапіяхъ объ арх. Иннокентіи Изданіе «Странинкъ» 1888 г.

поиственное, что Россія по отношенію къ этимъ инокровнымъ детямъ своимъ можетъ сказать: то плоть отъ плоти моей и кость отъ костей моихъ. Я приведу нъсколько строкъ изъ ръчи, сказанной почтеннымъ о. протојереемъ Виноградовымъ въ торжественномъ собраніи, по случаю нразднованія 300-летняго юбидея присоединенія Сибири къ Россіи, въ Иркутскв. "Сибирь въ настоящее время, говорить о, протојерей, составляеть одну изъ неразрывныхъ частей нашего общирнаго отечества, не только по праву завоеванія, но и по большинству ея насельниковъ. Природные русскіе, прітажая въ Сибирь, встрачають здась всюду, и въ городахъ, и въ селахъ, своихъ братьевъ по языку, по въръ, народному быту и патріотическимъ убъжденіямъ. Чему мы обязаны этимъ отраднымъ явленіемъ въ странв, глв за 300 лътъ назадъ не было ни одного русскаго человъка, даже не знали объ имени Бълаго русскаго царя? Не обинуясь скажу: христіанству. Христіанство есть наиболье пъйствительное средство къ обрусвнію инородцевъ и къ пріобщенію ихъ къ европейской гражданственности. Вмъств съ русскою върою, инородець принимаеть рано или поздно русскій языкъ, русскій образъ жизни-образываеть свою косу, маняеть свою юрту на русскую избу, изъ кочеваго быта переходить къ осталому, изъ пастушеского къ земледельческому. Крещеный инородецъ перестаеть чуждаться просвъщенія. Взгляните на здъщнія учебныя заведенія! Крещеныхъ бурять вы встрытите и въ институть, и въ гимназін, и въ духовномъ училищь, и въ учительской семинаріи. Возьмите здішних природных сибирнковъ. Во всіхъ ихъ есть значительная примъсь инородческой крови; это или прямые потомки инородцевъ, принявшихъ православную въру, или потомки русскихъ гулящихъ людей, вступившихъ въ бракъ съ инородческими женщинами; но по своему языку, своимъ убъжденіямъ-это русскіе люди, проникнутые русскимъ духомъ. Я самъ лично ношу на себъ явные признаки инородческаго происхожденія моихъ предковъ, но я русскій человъкъ, можно сказать, до мозга костей; ни кому изъ природныхъ русскихъ я не уступлю ни въ любви къ отечеству, ни въ преданности царской власти. Честь, слава и благосостояние России для меня такъ-же дороги, какъ для вединоросса или малоросса; ен униженіе, ен страданія и бъдствія такъ-же больно отзываются въ моей душъ, какъ и въ душт всякаго русскаго. Нътъ жертвы, которой я не принесъ бы, наряду со всеми истинно русскими людьми, въ годину опасности на алтарь отечества. Кто осмелится сказать, что подобныя чувства не присущи всемъ здешнимъ карымамъ? Что же сдълало ихъ такими? Христіанство! Христіанство, да, оно, а не другое что создало изъ Сибири и Россіи тотъ нешвенный хитонъ, котораго нельзя разорвать руками человъческими". Это говорить живой свидетель обрусенія Сибири, ея инородцевь, язычниковь, номадовь.

Такъ пересоздаеть язычника-дикаря въра во Христа, такъ она прививаеть инородцевъ или номадовъ къ тому дереву, которое составляеть древо жизни для нашего отечества. И мы знаемъ, что тамъ, въ тъхъ областяхъ или среди тъхъ племенъ, входящихъ въ составъ русскаго государства, гдъ иной религіозный культъ, тамъ, выражаясь языкомъ нашихъ народныхъ сказаній, не совсъмъ пахнетъ русскимъ духомъ, по крайней мъръ по временамъ.

Я не буду здёсь говорить о томъ, что всёмъ извёстно, именнокакъ неизмъримо важно для прчости и крепости государства единение всехъ членовъ его въ одну родственную семью, единеніе, разумъю по въръ, языку, взглядамъ на историческіе завъты и отправленія государственнаго организма: не буду приводить для этой цвли въ примвръ опередившую насъ по своему образованію и идеямъ государственнаго уклада Германію, которая такъ ревниво охраняеть единство своего племени, такъ настойчиво онъмечиваеть другія племена и "выживаеть" все, что не пахнеть нъмецкимъ духомъ, даже самыя названія (славянскія) городовъ и урочицъ: подобныя указанія или примъры завлекли бы насъ слишкомъ далеко; но при настоящемъ случав я не могу не припомнить одного изъ важнъйшихъ событій въ нашемъ отечествъ - присоединенія къ русскому государству Украйны, самой лучшей части Европейской Россіи, приблизившей этоть обширный континенть къ міровому пути-къ морю. Изъ почтенныхъ труговъ нашихъ историковъ, и частиве-изъ извъстнаго труда Н. И. Костомарова, мы видимъ, что доблестное назачество этого края вело продолжительныя и ожесточенныя войны съ иновърцами, насъдавшими на него и съ запада, и съ юга, а частію и востока, преимущественно за православную въру; ради ея она, т.-е. Малороссія, слилась съ Великороссію, и теперь составляеть съ нею одну душу, одно сердце. одну плоть и кровь. Воистину здась заслуга православной вары неоцвнима!

Но мы припомнимъ еще одну, истинно неоцвнимую услугу родной землв со стороны нашей православной церкви. Она, св. церковь, была въ теченіи нъсколькихъ въковъ свъточемъ, свътившимся среди темныхъ народныхъ массъ, на которыхъ такъ долго оставались слъды идолопоклонства. Со временъ Ярослава Великаго, заведшаго первыя школы грамотности въ Россіи, до самаго въка Петра, на русской землв не было другихъ школъ, кромъ школъ при церквахъ и монастыряхъ. Глубокій мыслитель, въ такой полнотъ изучившій духъ, серцце, и протекшія

судьбы русскаго народа именитый до безсмертія митрополить Филареть воть что высказаль относительно просвіщенія въ нашемь отечествів: "какія трудности перенесь русскій народь! Онь перенесь трудныя времена княжескихь междоусобій, татарскаго ига, самозванцевь и борьбы съ поляками, а потомь французами; онь великодушно подчинился преобразовательному перелому начала XVIII віка и заслужиль удивленіе сдержанностію своею послів объявленія ему Положенія 19 феврала 1861 года. Во всіхь втихь случаяхь, въ теченіе 900 літь, онь имізьь для всей своей массы одно училище — церковь, быль руководимь однимь учителемь—духовенствомь ".

Такъ говоритъ мужъ самаго свътлаго и глубокаго ума, говорить, основываясь на непреложныхъ свидетельствахъ исторіи. Возражать ему можеть только детское легкомысліе и оно безъ зазрвнія соввсти возражаеть, возражаеть открыто, въ слухъ всвхъ. Можеть быть, говорять наши ни во что невърующіе и все поридающіе современные глащатам, церковь и учила, но ничему не выучила: наши народныя массы скорве находятся во мракъ изычества, чъмъ въ свъть христіанства, скоръе иланиются рукотворенному богу, чемъ Тому, Которому, по словамъ Христа, следуеть поклоняться въ духе и истине. Не место, не время, да и не стоить входить въ препирательство съ полобнымъ легкомысліемъ, и удовольствуемся одною неопровержимою истиною: свъть Христовъ ярко свътится въ темныхъ нашихъ народныхъ массахъ, духъ Христовъ живетъ въ русскомъ народъ, проявляя себя въ немъ самыми высовими доблестями. Это признается всвиъ истинно - образованнымъ міромъ. Вотъ что говорить одинь изъ нашихъ писателей, котораго за высоту, глубину и чистоту мыслей чтимъ не только мы, русскіе, но и на западъ Европы, О. М. Достоевскій: "знаетъ народъ Христа-Бога своего, можеть быть, лучше нашего, хоть и не учился въ школь. Знаеть, потому что во много въковъ перенесъ много страданій, и въ горъ своемъ всегда, съ начала и до нашихъ дней. слыхиваль объ этомъ Бога - Христа своемъ отъ святыхъ своихъ, работавшихъ на народъ и стоявшихъ за землю русскую до положенія жизни, отъ техъ самыхъ святыхъ, которыхъ чтитъ народъ досель, помнить имена ихъ и у гробовъ ихъ молится. Повърьте, что въ этомъ смыслъ даже самые темные слои народа образованы гораздо больше, чемъ вы въ культурномъ вашемъ невъдъніи объ нихъ предполагаете, а можеть быть даже образованиве и васъ самихъ, хоть вы и учились катихизису". По слову Св. Писанія, духъ животворитъ", но не "письмя",

<sup>\*</sup> Отчетъ митрополита Филарета за 1863 г.

которое даже убиваеть духъ, и этимъ животворнымъ духомърусскій народъ обязанъ своему всенародному училищу— церкви, Истина неоспоримая!

О. еслибы можно было спросить твои безмольные, упитанные кровію ходмы и доды, нашъ многострадальный Севастоподь, въ настоящее время на радость всей русской земли такъ дивно возраждающійся и болье четверти выка служившій предметомъ какого то страннаго равнодушія, которое какъ будто забывало и твое самою природою созданное назначение служить, въ свою очередь, къ развитію производительныхъ силь дорогаго отечества, и твои испепеленныя развалины, ихъ славу и ихъ горькую долю, славу во время безпримерного боя и безпримерногорькую долю во время мира; о еслибы, повторяю, спросить твои окровавленные стогны, или твои надменныя твердыни, грозный Карсъ, или тъ полоблачныя снъжныя вершины Балканъ. чрезъ которыя, на удивление всему свъту, такъ молодецки, среди громовъ и модній, перешагнуль русскій чудо-богатырь, спросить: что за душа была у тъхъ, которые и здъсь, и тамъ переносили безпримърную въ исторіи войнъ тяготу, дышали мужествомъ и отвагою въ бояхъ, продивали потоки крови и такъ геройски умирали за въру, царя и отечество, во имя евангельской любви къ братьямъ, увы! въ настоящее время, въ лицъ своихъ вожаковъ, удивляющихъ свъть самою черною неблагодарностію... Спрашиваю... но вмъсто отвъта одно великое безмолвіе.

Но здѣсь, въ этомъ собраніи, есть кому отвѣтить на этотъвопросъ: отвѣтите вы, доблестные воины, посѣдѣвшіе въ кровавыхъ сѣчахъ и вы, въ цвѣтѣ лѣтъ, готовые какъ львы ринуться въ смертельный бой съ первымъ врагомъ русскаго царства. И мы знаемъ вашъ отвѣтъ; вы скажете: русское воинстводостойно и праведно носитъ имя христолюбиваго. А мы прибавимъ къ вашему правдивому отвѣту: духъ этого воинства есть отраженіе, сида духа народнаго, въ которомъ, мы неизбѣжно должны заключить, живетъ духъ Христовъ, тотъ духъ, который впервые излился на русскій народъ изъ священной купели князя Влалиміра.

Именитый по своей глубокой учености и классическимъ трудамъ историкъ позднъйшаго премени Карлейдь, всматриваясь въ духъ русскаго народа и въ его прошедшее, говоритъ, что втому народу суждено совершить много великаго для блага человъчества". Конечно, глубокомысленный историкъ высказалътакое пророчество, имъя въ виду первооснову жизни всъхъ народовъ во всъ времена, религіозное настроеніе народной души, то, что кладется въ основу жизни человъка, семьи, общества и государства; это пророчество для насъ, русскихъ, не можетъ не быть въ высшей степени отраднымъ, и тъмъ болье, что оно

псходить оть члена англо-германского племени, которое, по богатству своихъ духовныхъ дарованій (которыми, замвчу, и мы не бълнъе его), и по высокому образованію, имъеть право объщать счастливую судьбу и вліяніе на судьбы другихъ народовъ по преимуществу себв одному. Но такова наука: для нея истина—неприкосновенная святыня. Науки какъ святыни безсмертнаго духа, не признають только современные извъстнаго направленія глашатан, и чужіе и наши, съ своими всеразрушительными замыслами и похотями самыхъ дикихъ страстей. ТВ глашатан, которые проповъдують полное невъріе въ Высшее существо и въ чистые идеалы человъчества, проповъдують безвластіе или замъну исторически сложившейся власти какимъ-то правовымъ порядкомъ, проповъдуютъ космополитизмъ, съ которымъ уничтожаются священные и самые естественные узы семьи, неприкосновенность собственности и личности, всякій общественный и государственный строй, которыми одними и обусловливается совершенствование человачества на всахъ путяхъ его жизни. Но оставимъ этихъ глашатаевъ, которыхъ по сравненію съ авторитетами глубокаго ума и науки не позволительно даже назвать школьниками, ничего неизучавшими, ни во что не вдумывавшимися, но къ сожальнію владьющими страшною силою-печатнымъ словомъ и демонически здыми. Если въ кому, то къ нимъ, этимъ недоучкамъ, должно быть отнесено двустищіе даровитьйшаго нашего поэта, гр. Толстаго:

«Все, чего имъ не взвъсить, не смеряти, «Все, кричать они, надо похерити».

Но тв, которые все взвышивають и маряють своимъ свытдымъ умомъ, посвящая этой работъ всъ силы своей души, всю свою жизнь, пначе смотрять на общее мірозданіе, на назначеніе человъка въ цъпи твореній, и слагають, по отношенію въ нему или данному народу, истины, вытекающія изъ непреложныхъ законовъ мышленія и неподкупныхъ свидътельствъ исторін. Какъ выводъ подобнаго мышленія я повторю самую близкую къ намъ истину, которой незыблемымъ основаниемъ служить вся тысячельтняя жизнь нашего дорогаго отечества и которая должна быть для него священнымъ завътомъ на всъ грядущія времена. Вотъ смыслъ этой непререкаемой истины: самодержавная власть, безграничная народная любовь къ ней и родной земль: это - силы, которыя созидали и создали общирное и могущественное русское царство; но эти силы единила, роднила, укръплила и одухотворила третьи сила, истекавшая изъ подножія православнаго креста, остинявшаго св. Русь-свътъ Христовъ. – Воистину – то сплы, то – устои нашей народной и государственной жизни, устои исторически сложившеся, и нътъ даже малъйшаго основанія замънять ихъ другими; ибо при нихъ, какъ опыть столькихъ въковъ показываеть, можеть свободно развиваться народная жизнь по встить ея путямъ и достигать желаемой полноты или совершенства.

Но вромъ этихъ силъ, которыхъ главное назначение освъшать и провладывать пути для народной жизни, направлять и охранять эту жизнь, для развитія силь даннаго народа необхолима сила, кроющаяся въ глубинъ нарозной луши и прихоляшая въ возрасть, въ силу чрезъ образование. Благодарение Богу, наше народное образование ширится; и намъ остается только одного желать, чтобы это образование шло рука объ руку съ нашею православною церковію, про которую никто не посмъетъ сказать, чтобы она не приготовляла истинныхъ христіанъ, взаимно любящей и почитающей семьи честныхъ гражданъ, върныхъ слугъ царю и отечеству. Припоминаемъ мысль, высказанную приснопамятнымъ митрополитомъ Филаретомъ, про котораго безпристрастное потомство уже начинаеть говорить, что подобные мудрецы родятся въками, -- мысль, высказанную имъ при видь начавшагося движенія въ пользу народнаго образованія: "досель подъ руководствомъ церкви наши безграмотныя матери воспитывали върныхъ дътей церкви, царю и отечеству: не знаемъ, дадутъ ли таковыхъ грамотныя: ибо неизвъстно, что онъ будутъ читать". Занеимъніемъ подъ руками печатнаго источника мы не могли съ буквальною точностію привести сдовъ, въ которыя была облечена эта мысль нашимъ глубокимъ мыслителемъ; но содержание мысли дъйствительно таково.

Кромъ всенароднаго образованія, намъ русскимъ людямъ еще одного можно бы пожелать, чего у насъ часто недоставало, — пожелать побольше гражданскаго мужества, самоуваженія, благородной народной гордости, большей самостоятельности и увъренности въ своихъ силахъ, — поменьше боязни прослыть отсталыми, или что скажутъ о насъ другіе, ради чего мы неръдко поступались самыми кровными, самыми дорогими питересами родной земли: и нашимъ государственнымъ авторитетомъ и нашими богатствами, и народнымъ трудомъ, даже народною кровію и именемъ русскаго.

Однажды великаго учителя языковъ апостола Павла приготовились бичевать; но онъ воскликнуль: я Римскій гражданинъ, — и руки палачей опустились. Въруемъ, что послъ столькихъ бичеваній и собственными руками, и чужими настало то время, когда каждый русскій человъкъ, видя кръпкую руку своего верховнаго вождя, сознавая мощь своего государства и народную честь, предъ лицемъ всего свъта скажеть: я русскій гражданинъ, сынъ той земли, которая ширится отъ Карпать до Восточнаго океана, отъ Ледовитыхъ морей Европы и Азіи до Арарата и

стънъ недвижнаго Китая (уповаемъ, что гораздо-гораздо юживе), и, подобно Тевтонцу, боюсь только одного Бога.

Князя Владиміра, котораго день духовнаго рожденія мы правднуемъ, русскій народь называль краснымъ солнышкомъ и считаль себя счастливымъ, согръвансь теплотою его княжескаго народолюбиваго сердца. Въ высшей степени счастливыми должны считать себя и мы: надъ русскою землею во всю ведичавую ширь и даль ея свътитъ истинно-русское Красное Солнышко, окруженное ореоломъ царственнаго ведичія, силы, блеска и теплоты,— свътитъ и освъщаеть русскому народу именно тотъ путь, который пробить стопами безсмертныхъ собирателей и строителей земли русской. Но въ сонмъ этихъ собирателей и строителей первенствующее мъсто принадлежитъ святому и равновностольному князю Владиміру, который во главу угла великаго русскаго царства положилъ камень нерукотворенный— Евангеліе Господа нашего Іисуса Христа, "о немже" по Апостолу, "живемъ, движемся и есмы".

Г. Палимпсестова смънилъ на канедръ профессоръ Новороссійскаго Университета, А. И. Кирпичниковъ, произнесшій слъдующую ръчь.

## Ръчь А. И. Кирпичникова.

Преосвященнъйшіе архипастыри, милостивые государи!

Представитель одного изъ юнъйшихъ русскихъ университетовъ, житель младшаго изъ большихъ городовъ русскихъ, я имъю честь привътствовать въ этомъ свищенномъ мъстъ глубокую, съдую древность одной изъ важнъйшихъ окраинъ общирнаго царства русскаго, праматерь нашей христіанской цивилизаціи. Одесса еще не дожила до своего стольтняго юбилея, а Херсонисъ Таврическій могъ бы праздновать свой тысячельтній юбилей чуть не за пятьсотъ лътъ до крещенія Руси. Херсонисъ больше чъмъ на 2000 лътъ древнъе Петербурга, приблизительно на 1200 лътъ старше Москвы. Его общирныя бухты пестръли своими и иностранными судами, онъ жилъ полной культурной жизнію, былъ богатъ и славенъ уже въ то время когда на мъстъ старъйшихъ городовъ русскихъ рыскали стада дикихъ звърей. Земля, на которой мы стоимъ теперь, —единственный уголокъ Россіи, хорошо знакомый историкамъ древности.

Позволю себъ напомнить вамъ въ главныхъ чертахъ славное прошлое Херсониса, чтобы потомъ съ нъсколько большею подробностію остановиться на томъ важномъ моментъ въ исторіи нашей, священную память котораго мы нынъ празднуемъ.

Во времена императора Августа всъ берега Чернаго и Азовскаго морей были усъяны греческими колоніями, принадлежавшими конечно римлянамъ, которые тогда владъли всъмъ извъстнымъ міромъ.

Изъ европейскихъ колоній важнюе всюхъ въ политическомъ отношеніи были города, лежавшіе на южновъ берегу Крыма, тогдашней Тавриды: Пантикапея (нынюшняя Керчь) и Херсонисъ.

Когда именно быль основань Херсонись, съ точностію неизвъстно; надо думать, что стольтій за пять до техъ поръ. во время славной войны Грековъ съ Персами и особожденія греческихъ кодоній отъ персидскаго ига. Его построили выходцы изъ Геракцен Понтійской, которая въ свою очередь была колоніей извъстной Мегары. Херсонисъ погречески значить полуостровъ и этимъ словомъ, съ присоединениемъ прилагательнаго Таврическій, сперва назывался весь Крымъ; одинъ изъ самыхъ важныхъ городовъ его, называвшійся кажется прежде того Мегарикой, присвоидъ себъ это имя, какъ собственное. Первоначально Херсонисъ, какъ думали до последняго времени, былъ основанъ въ очень укръпленномъ природою, но неудобномъ мъстъ, на томъ полуостровъ, гдъ нынъ находится маякъ. Когда городъ расширился и окрестныя страны и море сталидля него безопаснъе постепенно основался новый городъ на несколько версть севернъе. Я сказалъ: "какъ думали до послъдняго времени", потому, что производимыя въ настоящее время раскопки дегко могуть изманить общепринятое мнаніе. Долго посла паденія независимости Греціи Херсонисъ оставался болье или менье свободнымъ: какъ мелкая политическая единица, онъ иногда долженъ быль спасать себя оть однихъ варваровъ, подчиняясь другимъ сильнъйшимъ и менъе грубымъ.

Лѣтъ за 80 до Рождества Христова Херсонисцевъ твенияъ свиоскій царь Скилуръ; они обратились за помощію къ Митридату, царю Понтійскому; тоть началь войну съ Скилуромъ и побъдиль его; Херсонисъ послѣ этого быль укръпленъ и благоустроенъ, но подчинился Митридату, который впрочемъ поступаль съ нимъ очень милостиво. Скоро эта мъстность стала театромъ войны между Митридатомъ и Римлянами. Митридатъ, кавъ извъстно, быль убитъ въ Пантикапеъ и Херсонисъ достался Римлянамъ, которые, сознавая политическую и торговую важность этого пункта, тоже явились по отношенію къ нему господами снисходительными. Они и "должны" были относиться къ нему съ большимъ вниманіемъ, нежели къ Пантикапеъ, такъ вакъ послъдняя во времена Августа уже сильно поддалась варваризму, тогда какъ Херсонисъ былъ на всемъ полуостровъ главнымъ представителемъ эллинскаго цивилизованнаго элемента.

Въ мирныя для этого угодка имперіи времена первыхъ императоровъ Херсонисъ богатъдъ, обстраивался, расширяль свою торговлю и пивилизоваль съ ея помощію обрестныхъ варваповъ. Онъ пользовался значительною долею самостоятельности и солержимый въ немъ Римскій гарнизонъ скорве быль пріятенъ гражданамъ, нежели отягошалъ ихъ. Вследствие своей отладенности отъ государственнаго центра. Херсонисъ часто служиль мыстомы ссылки иля людей неогодных правительству: сюла при Траянъ былъ сосланъ Св. Клименть и работалъ въ каменоломияхъ нынъшияго Инкермана; здёсь же въ 94 году по Рождествъ Христовомъ онъ былъ сброшенъ въ море. Императоръ Адріанъ вывель изъ Херсониса, какъ и изъ всехъ другихъ мъстъ Тавриды, свои гарнизоны, и Херсонисны съ втихъ поръ полжны были сами заботиться о своей безопасности отъ варваровъ и оварварившихся босфорцевъ. Они веди свои дъда съ большимъ успъхомъ.

Одинъ современный путещественникъ оставилъ намъ любопытную вартину жизни этихъ греческихъ городовъ, стоявшихъ на граница варварскихъ странъ и исполнявшихъ великую миссію ихъ просвещенія посредствомъ торгован: эти купцы-воины въ костюмв на половину варварскомъ, на половину греческомъ, всегла готовые вскочить на коня, но въ тоже время готовые бросить всв двла, чтобы послушать пввца, поэта, или оратора, ходили въ битву съ пъснями Гомера и съ саблей въ рукъ зашищали честь Ахиллеса. Такъ жили послв Адріана и Херсонисцы; только вследствіе богатства и силы своей они мене боядись сосъдей и ихъ городъ не подвергался періодическимъ разрушеніямъ, а стояль крвико и твердо, какъ прочный оплоть образованнаго міра. Херсонисцы умъли ладить съ босфорскимъ царствомъ и богатъли, и усиливались по мъръ его ослабленія. Они были въ очень хорошихъ отношеніяхъ съ своими номинальными владыками-Римлянами и не только не пользовались военною помощію со стороны имперіи, но напротивъ помогали ей: такъ при Діоклитіанъ Херсонись за римскіе интересы вель войну съ Сарматомъ Криспономъ и побъдилъ его: за то онъ кромъ полной муниципальной свободы (элевтеріи) быль награжденъ еще ателіей, т.-е., свободой оть податей (до тыхъ поръ онь добровольно платиль подати, разумъется, ради торговыхъ выгодъ). При Константина Великомъ Херсонисцы помогають имперій въ войнъ противъ Скиновъ и за это получають статую жиператора, а ихъ корабли освобождаются въ римскихъ гаваняхъ отъ пошлины.

Христіанство распространяется въ Херсонисъ постепенно, постъ довольно продолжительной борьбы. Его исторія начинается здъсь еще со времемъ Апостольскихъ: по преданію Андрей

Первозванный перевхаль сюда изъ Синопа и отсюда отправился на съверъ. Здъсь бывали гоненія на христіанъ и при одномъизъ нихъ бы замученъ народомъ епископъ Василій. Съ Константина новая въра пользуется полной свободой, а потомъ и господствомъ, и епископы Херсониса играютъ довольно важную роль на соборахъ. Позднъе въ Херсонисъ была даже архіепископія.

Наступаетъ мрачная эпоха переселенія народовъ, отъ которой больше всего пострадала южная часть нынішней Россіи; богатый Крымъ волей-неволей принималь къ себъ орды разно-племенныхъ варваровъ. Его опустошали Готы, часть которыхъ и осталась здёсь, потомъ страшные Гунны, окончательно разрушившіе когда-то могучее царство босфорское, потомъ явились Авары, за ними Турки, Болгары, Узы, Хозары, наконецъ Печенти. Вст когда-то богатыя греческія поселенія были об-

ращены въ развалины; устоялъ только Херсонисъ.

"Можеть быть, ни одинь городь не имвль болье славной исторіи" \*. Среди полнаго варварства окружающихь странь Херсонись со своими кръпкими стънами, защищавшими не только городь, но и его богатын окрестности (укръпленія шли непрерывно оть Черной ръчки до Балаклавы), съ мраморными храмами и портиками, съ красивыми іоническими колоннами, выдерживаеть ударъ за ударомъ и стоить, какъ несокрушимый оплоть цивилизаціи почти на краю извъстнаго тогда міра. "Онъ показаль, говорить тоть же Рамбо, что можеть сдълать благородная греческая раса тамъ, гдъ духъ ея не быль подавленъ римскимъ деспотизмомъ".

Въ началъ христіанскаго періода Херсонисцы даже являются завоевателями: они ведуть счастливыя войны съ Сарматами и Босфоромъ и распространяють свои владънія до Өеодосін и лаже далье.

Подвиги Херсонисцевъ во время борьбы съ Босфоромъ были предметомъ народныхъ сказаній; эти сказанія доходили и до Константинополя, а нѣкоторая часть дошла и до насъ чрезъ Константина Багрянороднаго. Таково сказаніе о протевонѣ Фарнакѣ, сынѣ Фарнака, который побѣдилъ въ единоборствѣ начальника непріятелей, Савромата, заставивъ его хитростію обернуться назадъ, и исторія Гикіи, дочери Ламаха, которая, пожертвовавъ мужемъ и домомъ, спасла родной городъ.

Византійскіе императоры со свойственною имъ политическою дальновидностію оцінили важное значеніе Херсониса. Хотя они были гораздо боліве расположены брать деньги съ отдаленныхъ



<sup>\*</sup> Рамбо, стр. 487.

провинцій, чемъ тратиться на нихъ, для Херсониса они не жаледи расходовъ и заботъ. Они не одинъ разъ на свой счетъ подновляли его укрепленія, долго давали ему постоянную субсидію, охраняли его безопасность договорами съ варварскими народами и ежегодными подарками имъ и зорко следили за его внутреннею и внешнею жизнію.

внутреннею и внёшнею жизнію.

Херсонисъ служиль для Византіи не только однимъ изъ главныхъ торговыхъ пунктовъ, но имёлъ и важное политическое значеніе. На его площадяхъ толпились представители самыхъ разнообразныхъ національностей. Здёсь была станція и базисъ для всёхъ сношеній съ Печенёгами и вообще со всёми народами древней Скиеіи; отсюда выходили самые искусные дипломаты для веденія дёлъ съ народами сёвера и востока; здёсь какъ эти дипломаты, такъ и проповёдники христіанства изучали языки тёхъ странъ, куда имъ приходились отправляться (здёсь напр. св. Кириллъ, впослёдствіи Апостолъ славянства, собирансь отправиться къ Хозарамъ, учился похозарски). Короче сказать, Херсонисъ былъ однимъ наъ лучшихъ перловъ въ коронё наслёдниковъ Константина Великаго.

Выголное, даже исключительное положение Херсониса относительно центральнаго правительства, а также его торговое значеніе чрезвычайно рельефно характеризуются тами марами, которыя императоръ Константинъ Багрянородный рекомендуетъ своимъ наследникамъ въ томъ, очевидно возможномъ и не небываломъ случав, если Херсонисцы откажутся повиноваться императорскому указу. Тогда во первыхъ следуетъ немедленно захватить всв корабли херсонисскіе, которые окажутся въ портахъ имперіи и отвести ихъ въ Константинополь со всемъ ихъ грузомъ; грузъ конфисковать, а матросовъ и пассажировъ изъ Херсониса арестовать. Затьмъ надо запретить кораблямъ оемы армянской, берега Пафлагонского и Букелларійского возить въ Херсонисъ хавбъ, вино и т. п. При этомъ Константинъ объясняеть, что Херсонись не можеть существовать, если онъ будеть лишень возможности транспортировать въ Азію грузы съ сввера и получать изъ гаваней имперіи съвстные припасы. Наконецъ онъ рекомендуетъ еще третье наказание для непокорныхъ Херсонисцевъ: царскій стратегъ коноискуєть 12 лиръ серебра, которыя городъ получаеть изъ казны, и покинеть Херсонисъ.

Изъ этого видно, что Херсонисцы были скоръе на положеніи подчиненныхъ союзниковъ или вассаловъ, нежели на положеніи подданныхъ, и что пребываніе въ ихъ городъ стратега было скоръе для нихъ выгодно. Не такъ распорядилось бы ревнивое иъ своей власти византійское правительство, еслибы какой-нибудь изъ значительныхъ и ближайшихъ къ столицъ городовъ

отвазался исполнять его распоряженія. Неизвъстно подчинились ди бы Херсонисцы безъ ръзко выраженнаго неудовольствія даже такимъ мърамъ: если византійское правительство могло имъ грозить коофискаціей судовъ и ослабленіемъ ихъ торговли, они могли сму угрожать передаться какому-нибудь изъ съверныхъ сосъдей.

Уже въ IX въкъ изъ этихъ сосъдей начинають выдвигаться Руссы, народъ смълый, энергичный и способный. Хозары отступають на задній планъ въ глубь восточныхъ степей; начинается борьба о первенствъ между Печенъгами и Русскими, но Печенъги—дивари, кочевники и не индо-европейскаго племени; не имъ принадлежало будущее.

При Константинъ Багрянородномъ Русскіе входять въ ближайшія сношенія съ Византіей и ихъ княгиня Ольга посъщаеть столицу имперіи, можеть быть даже не одинъ разъ. Съ Херсонисомъ, или Корсунемъ, какъ они его называютъ, Русскіе уже давно знакомы и давно смотрять на него какъ на весьма жедательную добычу, такъ что въ договоръ съ Игоремъ Византійское правительство считаетъ нужнымъ обязать Игоря не присваивать власти надъ Херсонисомъ и его городами (ст. 7-я), въ 9 статьт сказано, что Руссы не должны обижать Херсонисцевъ которые ловять рыбу въ устьяхъ Дивира. Святослава, съ которымъ наши предви выступають на арену всемірной исторіи, отъ Корсуня отвлекають другія болве важныя задачи; но онъ не миноваль рукъ его ближайшаго наследника, который вступиль на него грубымъ завоевателемъ, а вышелъ изъ него христіаниномъ и равноапостольнымъ просветителемъ земли Pvcckoff.

Я не буду приводить прекрасной легенды объ испытаніи въры и о крещеніи Владиміра, занесенной въ нашу начальную льтопись: она слишкомъ извъстна, а въ эти дни священнаго воспоминанія она читается во всякой избъ крестьянской, гдъ только есть грамотный человъкъ. Уже довърчивый Карамзинъ считалъ отдъльныя части легенды только "въроятными" и говорилъ, что льтописець "угадываль" рвчи пословь. Болье строгая ученая критика нашихъ временъ разбила, какъ извъстно, эту легенду почти во всъхъ главныхъ и второстепенныхъ пунктахъ. Профессоръ Московской Духовной Академіи, Е. Голубинскій (Ист. рус. цер. т. І. Москва 1880 г.) довазываеть, что Апостоль Андрей на Русь не приходиль, что "дело невозможное, чтобы Владиміръ выбираль въру и для этого посылаль пословъ въ народамъ" (стр. 102); возможно, что къ нему приходили послы, но и этого на самомъ дъдъ не было (стр. 103); что Владиміръ крестился въ 987 году отъ священниковъ Варяговъ, въроятно тайно отъ марода въ Василевъ (стр. 113, 114, 115), а Корсунь взяль только чрезъ 2 года въ 989 году и т. д. Насъ не можеть это ни удиввлять, ни огорчать: принятіе христіанства—такой важный моменть въ исторіи народа, что уже ближайшія покольнія "должны "были облечь его въ поэтическіе и величественные образы. Строгая фактичность нашего преданія доказала бы недостатокъ религіознаго одушевленія юнаго русскаго общества, въ чемъ конечно никто не имъеть права обвинять его.

Я не буду подвергать обстоятельному разбору всю легенду, но остановлюсь только на той ея части, которая касается Херсониса-Корсуня. Здёсь, по моему убъжденію, основа ея можеть выдержать самую строгую критику.

"Память и похвала внязю Русскому Владиміру", на которую ссылаются тъ, кто отвергаетъ крещеніе Владиміра въ Корсунъ, документъ несомнънно древній и подлинный; но это не повъствованіе, а риторически-украшенное "слово", цъль котораго не изложеніе событія въ исторической послъдовательности его частей, а прославленіе его. "Память" нъсколько разъ переходить отъ Владиміра къ Ольгъ и обратно и ничего не говорить о мъстъ крещенія Владиміра. Можетъ ли она составить достаточный противовъсъ обстоятельному разсказу лътописи, которая даже сличаетъ разныя сказанія о мъстъ крещенія, ея источнику—житію Владиміра и проложному сказанію?

Нельзя считать въроятной войну Владиміра съ имперіей немедленно послъ того, какъ онъ приняль въру этой имперіи отъ рукъ духовенства, бывшаго въ зависимости отъ клира Константинопольскаго, между тъмъ какъ его походъ на Корсунь до крещенія можеть быть легко объясненъ. Весьма важное арабское извъстіе тоже ставить въ связь крещеніе Владиміра съ его женитьбой на царевиъ Аннъ.

Наконецъ за Корсунь-внутреннія основанія и многія парал-

Новую въру удобите было принять въ новомъ мъстъ и преимущественно въ такомъ, гдт все окружающее ей соотвътствовало. Въ Кіевъ, гдъ стояли капища, въ Василевъ, гдъ таковыя могутъ предполагаться съ полнымъ основаніемъ, крещеніе князя и дружины его не могло въ должной торжественности быть обставлено, а напротивъ могло встрътить противодъйствіе со стороны горячихъ приверженцевъ старой въры, которое во всякомъ случат нарушило бы мирный характеръ великаго акта. Въ Корсунт же съ его великолъпными храмами и святынями, среди сплошь христіанскаго населенія крещеніе Владиміра могло совершиться въ такой формъ, которая была вполить достойна государя великаго народа. А когда новообращенный князь Владиміръ вернулся въ Кіевъ съ побъдоносною дружиною, тоже окрещенною, съ мно-

Digitized by Google

жествомъ священниковъ, хоругвей и иконъ, сопротивление волъего могло проявиться развъ въ частныхъ и незначительныхъслучаяхъ.

Нътъ никокого сомнънія, что Владиміръ явился подъ стънами Корсуня съ твердымъ наивреніемъ принять завсь крещеніе, къ которому онь быль уже внутренно препрасположень заранже. чего конечно не скрываль отъ близкихълюдей. Вотъ источникъ техъ несведущихъ, которые говорили, что онъ крестился въ Кіевъ, или въ Василевъ, или еще гдъ-то ("друзіи же инако скажють "). Отчего ему понадобилось предварительно взять городъ, мы навърное не знаемъ: можетъ быть, въ самомъ дъдъ гордый князь русскій не желаль быть на чужой земль, въ положенім гостя, можеть быть недовърчивые греви не хотыли виустить его. Какъ бы то ни было, онъ осадилъ городъ и взялъ его, и разсказъ детописи объ этой сдавной победе во всехъ подробностяхъ, кромъ стрвлы Настаса представляется вполнъ въромънымъ. Его грозное посольство въ Константинополь также соотвътствуетъ его характеру; императоры Византійскіе въ принципъ были конечно противъ брака сестры съ княземъ варварскаго народа, но "нужда законы перемъняеть", а они хогя п не очень опасались нападенія русскихъ на столицу, но за то сильно нуждались въ помощи Владиміра противъ бунтовщика Варды Фоки съ товарищами.

Анна прівхада, а Владиміръ сталь готовиться къ крещенію. Въ Корсунъ на одной изъ главныхъ плошадей стояла церковь Богородицы между двумя дворцами; въ одномъ изъ никъ жила Анна, а въ другомъ Владиміръ. Легко себъ представить душевное настроеніе русскаго князя и его дружинниковъ, какъ бы волшебствомъ перенесенныхъ изъ военныхъ становищъ своихъ деревянныхъ крытыхъ соломой строеній Кіева въ великольшные рворцы съ мъдными и мраморными статуями и храмы, украшенные іоническими и кориноскими колоннами и изящными портиками. Здёсь въ первый разъ князь русскій вошель въ культурную жизнь, увидаль на деле выгоды цивилизаціи, познакомился съ гражданскими порядками въ то время, какъ умъ и сердце его были размягчены подготовлениемъ къ принятию христіанства, какъ его воображение представляло ему заманчивыя последствия его вступленія въ семью императорскую. Нельзя отказаться отъ мысли, что все, виденное имъ въ Корсуне, глубово врезалось въ его память, и что, возвратясь въ Кіевъ, онъ желаль его сдвлать, въ чемъ можно, похожимъ на Корсунь. Такимъ образомъ Херсонисъ былъ тоже для Владиміра, что западно-европейсвіе города для Петра Великаго; онъ быль образцомъ русской цивпливаціи. Не даромъ слово "Корсунскій" въ домонгольскуюэпоху получило почти нарицательное значене въ смыслъ "затраничный, изящный". Нельзя не удивляться тому, что Владиміръ возвратиль Корсунь имперіи. Трудно думать, чтобы онъ въ самомъ леле власть Корсунь грекамъ за вено парине леля". жавъ объ этомъ говорить летопись, по всей вероятности, князь имъть какія-либо другія основанія, можеть быть, возвращеніе Копсуня было включено въ условіе временной слачи города: можеть быть онъ, наученный примъромъ отца своего, не хотвиъ минть вдельнія вдели отъ ядов земли своей, предположеніямъ отврыто шировое поле. Если здёсь, вакъ это часто бываеть въ жизни, соединилось нъсколько мотивовъ, между ними долженъ быль играть роль и мотивъ нравственный: Владиміръ послъ принятія врещенія пересталь стремиться въ завоеванію: онъ въйствительно совлекъ съ себя ветхаго человъка и возродился жъ новой жизни. Если разсказъ летописи о крутомъ повороте ъъ его характеръ и нравахъ и не свободенъ отъ повтическаго преувеличенія, онъ все же долженъ имъть реальное основаніе. тригорій Турскій имвив такіе же мотивы благоговыть предв памятью Хлодвига, однако онъ не приписываеть ему и твин повобныхъ добродътелей.

Какъ бы то ни было, Херсонисъ остался Византійскимъ, или върнъе свободнымъ городомъ. Любопытно, что и во времи войны съ греками въ 1043 году Русскіе, отъ языческихъ предковъ которыхъ имперіи приходилось такъ тщательно оберегать Херсонисъ, его не трогали, можетъ быть хоть отчасти подъвліяніемъ того благоговънія, которое питали они къ мъсту крешенія Владиміра Равновностольнаго.

Поскажу въдвухъ словахъ дальнъйшую судьбу Херсониса. Въ XI и XII въкахъ онъ попрежнему оставался въ вассальныхъ отношеніяхъ къ Византіи, служиль иногда мізстомъ ссылки и жиль въ миръ съ русскими, которые стали почти его сосъяями по Тмутаракани. Въ XIII въкъ Херсонисъ былъ во власти трапевунтскихъ императоровъ. Вскоръ Крымъ быль занять татарами, но Херсонисъ оставался свободнымъ, хотя районъ его коммерческихъ операцій, очевилно, съузился. Окончательно потубили его генувацы, которые въ томъ же XIII въкв основались на южномъ берегу Крыма и сильно подняли торговлю Судака, а потомъ Кафы-древней Осодосіи. Въ среднив XIV стольтія гемурацы, имвешіе тогда огромное вліяніе въ ослабвешей Византін, запретили ей торговать съ Херсонисомъ, и городъ, лишенный своего единственнаго нерва жизни, умеръ, такъ сказать, своею смертію. Когда въ 1475 году турки завладъвають Кафою. Менкубомъ и пр., о Херсонисъ нътъ уже и ръчи: онъ быль трупомъ безъ признаковъ жизня, но развалины его ствиъ, дворповъ, башенъ и храмовъ поражали своимъ великольпіемъ немногочисленныхъ путешественниковъ еще въ концъ XVI въка, время и люди медленно, но върно истребляли и ихъ.

Этотъ трупъ вызванъ въ новой и славной жизни тъми же руссвими, которые изъ него получили за 8 въковъ до тъхъ поръ и въру, и культуру. Въ 1773 году Крымъ присоединенъ въ России, чрезъ годъ послъ этого \* отчасти изъ камней Херсониса стали отстраивать Севастополь. Отчего же онъ не получилъстараго и славнаго имени?

Самая знаменитость Херсониса или Херсона, какъ его сокращенно называли въ христіанской періодъ его существованія, помішала ему возродиться съ прежнимъ названіемъ: за 9 літъ предъ этимъ Екатерина, не разсчитывавшая такъ скоро и легко овладіть Крымомъ, задумавъ основать на Черномъ моріз большой портовой городъ, назвала его ради счастливаго предзнаменованія именемъ Херсона, которов онъ сохраняеть и досихъ поръ.

Севастополь, наследнике Херсониса, не прожиль еще полной человеческой жизни, какъ пріобрель уже всемірную известность и даль имя свое одной изъ самыхъ знаменательныхъ страницънсторіи; въ немъ дружина русская получила новое крещеніе "огнемъ и кровію". Многострадальный городъ обратился въгруду развалинъ; но прошло 30 леть, и онъ, какъ фениксъ, возродился изъ пепла.

Милостивые государи! Исторія—наша общая наставница, изученіе прошлаго есть единственное средство догадываться о будущемъ и направлять его ко благу родины и человъчества. Выгодное географическое положеніе Херсониса и то значеніе, которое имъль онъ 900 лъть назадъ, предоставленный самому себъ, оторванный оть государства, частью котораго считался онъ, окруженный со всъхъ сторонъ злыми и завистливыми врагами, указываеть на то, чъмъ можеть и долженъ быть для России неразрывно съ нею сплоченный его преемнивъ. Слава погребеннаго здъсь Херсониса осъняеть молодой, но уже испытанный судьбою Севастополь. Да будеть его грядущее достойно той священной своею древностію земли, на которой стоять онъ".

По окончаніи рѣчи г. Кирпичникова, архієрейскимъ хоромъ исполненъ быль гимнъ св. Владиміру (слова К. П. Случевскаго, музыка Главача):

> Върою русской свободна, незмолема наша держава, Древлеврестольнаго Кіева князю Владиміру слава! Девять въковъ миновало!



<sup>\*</sup> См. Скальковскій-хронологическое обозрѣніе исторіи Новороссійскаго края, Одесса 1836 г. У Кеппена ошибочно поставлено 1786 г. Крымскій Сборникъ, С.-Петербургъ 1837 г. стр. 234.

Въ прир тевитой волни. Шитъ вашей въры надеженъ. Криокъ завить старины. Въеть хоругвь православья. Всюду далеко свътясь! Разуйся, княже Владиміръ. Равноапостольный князь! Серицу народа дюбезный. . Ставленникъ вѣры святой. Лнесь славословемь мы, княже, Лень твой всей русской землей! Если ее не измърить. Если въ ней весей не счесть. Госполу силы молитва. Княвю Владиміру честь! Вврою русской свободна, незыблема наша держава, Древлепрестольнаго Кіева князю Владиміру Слава!

Потомъ обоими хорами вмѣстѣ исполненъ былъ народный гимиъ: "Боже Царя храни", которымъ и закончилось настоящее собраніе. Послѣ сего торжественнаго собранія присутствовавшимъ на немъ розданы были "житія св. равноапостольнаго князя", изд. общества "Нар. Польза"—1000 экз., "Херсонисъ Таврическій, крещеніе въ немъ св. равноапостольнаго великаго князя Владиміра и Херсонисскій монастырь", изд. Херсонисскаго св. Владиміра монастыря—2000 экз. и "Херсонисскій монастырь", книг. Горчаковой—2000 экз.

Посль торжественного собранія преосвященные архипастыри, представители власти, разныхъ учрежденій и ведомствъ, духовенство и частныя лица, принявщія участіє въ торжеств'я, приглашены были къ объду въ общирныя залы монастырскаго дома. На объдъ его высовопреосвященствомъ, Никаноромъ, архіепископомъ херсонскимъ и одесскимъ провозглашенъ былъ тостъ за Государя Императора Александра Александровича, на который присутствующе отвъчали дружнымъ и долго несмолкавшимъ "ура". За этимъ тостомъ следовалъ тостъ за Государыню Императрицу Марію Өеодоровну, Наследника Цесаревича Николан Александровича, Великаго Княвя Владиміра Александровича, какъ ктитора новаго Херсонисскаго храма, за Святьйшій правительствующій Синодъ и за преосвященнаго таврическаго Мартиніана. Преосвященнымъ Мартиніаномъ провозглащенъ быль тость за высокопреосвященнаго архіепископа херсонскаго Никанора. Затемъ высокопреосвященнымъ Никаноромъ провозглашались тосты за процептаніе науки, за севастопольского градоначальника, севастопольского городского голову, таврическое духовенство и другихъ почетныхъ представителей на херсонисскомъ торжествъ. По окончаніи объда, поблагодаривши преосвященнъйшаго Мартиніана, какъ ракушнаго хозяина, участники торжества оставили херсонисскій монастырь.

## ОТВЪТЪ

НА БИБЛІОГРАФИЧЕСКУЮ ЗАМЪТКУ О РУКОВОДСТВЪ ПО ИСТОРІИ РУССКОЙ ЦЕРКВИ.

## Audiatur et altera pars.

Въ сентябрской книжкъ "Православнаго Обозрвнія" помъщена библіографическая заметна г. Добровлонскаго на мою внигу "Руководство по исторіи Русской перкви". Въ ней указаны разныя погращности - историческія и хронологическія, - вкравшіся въ нашу книгу, но вся тяжесть обвиненія заключается въ пристрастномъ пользованім нами пособіями. По словамъ рецензента, мы или своими словами по плану накого-нибудь изъ пособій налагаемъ тоть или другой вопросъ, не сообщая новыхъ свыдвий, или же-что еще чаще, двлаемъ изъ нихъ буввальныя выписки и группируемъ, приправляя своими сокращеніями или разсужденіями, не дающими ничего фактически новаго" (стр. 187). По поводу этого пункта, какъ важивйшаго, мы и намерены сдвлать объяснение. Признаемся, рецензія г. Добровлонскаго привела насъ въ недоумвние твыъ принципіальнымъ недоразумъніемъ, которое положено въ ся основу и дало возможность ввтору ея винить меня въ широкомъ и безцеремонномъ польво ванім пособіями. Всякому, (въ данномъ случав исплючаемъ г. Деброклонскаго) кто только потрудится прочитать предислевіе из нашей инить, ясно будеть, что мы ставиля себъ чрезвычайно свромную вадачу. "Не задаваясь широкими цълями, говоримъ мы въ предисловін, составитель руководства постарался вос-

пользоваться свыдыніями, сдылавшимися достояніемъ русской перковно-исторической начки. и затсь же вывемъ полстрочное указаніе пособій, на основаніи которыхъ мы составили свой курсъ. Кажется ясно, что всякія ученыя претензіи мы отклонили отъ себя и пошли по дорогъ, продоженной уже другими, говоря короче, отводили себъ роль организаторскую, а не творческую. Думается, что нашему рецензенту хорошо извъстна разница межау понятіями составлять и сочинять, а эта разница вызываеть, естественно, и иныя требованія къ сочинителю и составителю. Полная самостоятельность и оригинальность-обязательныя качества ученыхъ сочиненій. По отношенію же къ учебному рувоводству, какъ показывають многіе опыты, требованія ставятся иныя. По нашему мивнію эти требованія сволятся из слыдующимъ пунктамъ: 1) Учебный матеріалъ долженъ быть подобранъ приссообразно т.-е. долженъ прямо, ясно и точно отвъчать на требуемые вопросы и по объему находиться въ соотвътствии съ количествомъ учебнаго времени; 2) онъ долженъ быть расположенъ по опредъленному плану и въ общемъ представлять изъ себя стройное цълое; 3) наконецъ по обработив и подборку матеріала учебное руководство историческаго характера должно отличаться живымъ изложеніемъ фактовъ и событій. Этимъ качествамъ учебнаго руководства мы, насколько могли, и старались удовлетворить, не особенно заботясь о самостоятельности и оригинальности. Да не подумаеть нашь строгій рецензентъ, что мы совершенно отрицаемъ необходимость самостоятельности въ учебныхъ вурсахъ. Мы говоримъ только, что въ такихъ произведеніяхъ самостоятельность далеко не главное качество и учебное руководство, удовлетворительное съ точки арвнія самостоятельности, будеть неудовлетворительнымъ для школы, если оно не отвъчаетъ другимъ указанымъ нами педагогическимъ требованіямъ. Разумвется, книга самостоятельная и удовлетворяющая всемъ другимъ педагогическимъ требованіямъ, будеть неизивримо стоять выше всвхъ несамостоятельныхъ руководствъ и пособій. Но если предъявлять такія требованія, вакъ обязательныя, къ учебной литературъ, тогда пришлось бы произвести въ этой области страшное опустошение и долго дожидаться выполненія этого пробъла. Если бы г. Доброклонскій взяль на себя трудь приложить свой строгій анализь въ нашей учебной литературъ, то много ли бы онъ нашелъ учебниковъ отличающихся самостоятельностью? А мы, признаемся, въ достаточной мара овнакомились съ этимъ, для уясненія себа вопроса, въ правъ ли мы были давать такую непритязательную на оригинальность постановку своему даху. И результать знакомства таковъ: составители учебныхъ руководствъ ещощь и

рягомъ самостоятельность и оригинальность ставять на второмъплань, а иногла ихъ руководства и совершенно чужды самостоятельности. Приведу нъсколько примъровъ Всъмъ хорощо извъстенъ курсъ гражданской исторін Шульгина. А какъ онъ составленъ? Сколько тамъ самостоятельнаго элемента? "Въ этомъ курсь, говорить его составитель, помъщены почти безъ измънены тв статьи изъ иностранныхъ и отечественныхъ монографій и ичебникова, которыя по убъжденію составителя, вполнъ удовлетворяють назначенію руководства" (Пред. стр. VII). Прекрасная внига Гуревича "исторія Греціи и Рима", удостоєнная Петровсвой премін. не свободна отъ буквальных ваимствованій. Срави. статью: главныя черты государственнаго и общественнаго устройства быта древней Греція по Гомеру (стр. 21) и Сборникъ Историческихъ очерковъ Пютца (стр. 223-231). Половина вниги проф. Лучицкаго "Исторія новаго времени" составлена по Зеварту съ псваюченіями и совращеніями. (Предиса ІІ стр). Обратимся въ курсамъ богословскаго и церковно-историческаго характера. Учебное руководство по литургикъ Лебедева можно разложить по составнымъ влементамъ, съ указаніемъ отделовъ взятыхъ изъ обработанныхъ источниковъ; существующій учебникъ по основному богословію подчиняется тому же анализу. Въроятно нашему рецензенту извъстны гимназические курсы по церковной исторіи Лаврова и Лебедева. Первый въ предисловіи говорить слемующее: "источниками при составленіи означеннаго очерка служили преимущественно тв руководства, какія означены въ самой программъ, именно исторія Русской церкви Филарета и краткая исторія Рудакова" и кром'в того, указываеть на Исторію Макарія и Очеркъ исторін Добронравина. А последній въ своемъ Очерке Исторіи Христ, церкви при составленіи отдала по исторіи русской церкви, пользовался преимущественно руководствомъ профессора Знаменскаго, о чемъ п ваявиль въ выноскъ къ этому отделу (стр. 75). Пусть посмотрить г. Добровлонскій, въ какой мірь составители этихъ руководствъ выходять за предвды указанныхъ ими пособій и въ какой степени пользуются ими. Можно бы и еще указать много примъровъ, но полагаемъ и этого достаточно для убъжденія въ томъ, что цользуясь указанными нами пособіями, мы могли оригинальность и самостоятельность своей работы ставить на второмъ планъ. Равнымъ образомъ изъ указанныхъ примъровъ следуеть тоть поучительный выводь, что люди, заинтересованные въ лучшей постановив учебнаго двла, понимающие и оцвнивающие его потребности, по мъръ возможности стараются удовлетворить этимъ потребностямъ, не принимая близко сердцу, если ихъ будуть упрекать въ заимствованияхъ и комииляціи. Этотъ упрекъ впрочемъ примънимъ и къ такимъ сочиненіямъ, которыя видимо бьютъ на самостоятельность. Говоря это мы имъемъ въ виду Руководство по исторіи Р. Ц. нашего рецензента. Если приложить къ его труду такую же анатомическую операцію, какою онъ удостоилъ нашть, то пришлось бы указать и буквальныя заимствованія въ его курст изъ руководства г. Знаменскаго \*, а еще болте изъ исторіи Макарія. Между ттить г. Доброклонскій ни однимъ намекомъ не проговорился, что онъ не будеть пользоваться готовымъ матеріаломъ. По моему мнтію гораздо лучше высказаться предварительно на счеть характера своей работы витесто того, чтобы прикрываясь самостоятельностію, давать все-таки мтото и компиляціямъ и заимствованіямъ.

Но наше предупреждение, что не объщаемъ быть самостоятельными, не помогло. Г. Доброклонскій, выписавъ изъ нашего предисловія цитату, изъ которой ясень характерь нашего труда, двиаеть диверсію въ сторону и предъявияеть такія требованія въ нашей книга, какимъ могутъ удовлетворять ученыя сочиненія: онъ винить насъ въ заимствованіяхъ и компиляціи и въ доказательство представляеть множество цитать усмотранных имъ буквальных ваимствованій или очень близких компиляцій изъ руководства профессора Знаменскаго и его Доброклонскаго. Съ **УПрекомъ въ компилаціяхъ и заимствованіяхъ мы миримся, по**тому что составляли учебное руководство. Но кромъ улики въ этомъ, г. Добровлонскій посредствомъ цитать пытается ограничить кругь пособій, которыми мы польвовались и чуть все дело не сводить къ своему руководству и къ руководству Знаменеваго. Последній упрекъ вынудиль насъ произвести анализъ цитать отмеченнаго г. рецензентомъ сходства моего курса съ его и отврылось следующее: а) врайняя придирчивость нашего реценвента, всявдствіе которой двявлись для насъ непонятныя сопоставленія ніжоторых страниць нашего руководства съ его и б) слишкомъ высокое представление г. Лоброклонскаго о самостоятельности своего курса, отчего вышло крупное недоразумъніе. Г. Добровлонскій забыль, что онъ свободно пользовался исторією Манарія и позволяль себъ буквальныя оттуда заимствованія, а потому и упустиль изъ виду, что буквальное совпаденіе выраженій и цілыхъ строкъ въ нашемъ курст съ



<sup>\*</sup> Добр. внп. 1 стр. 18 ср. Знам. стр. 16—17; 52—58 ср. Знам. стр. 29; 89 ср. Знам. 31; 93—94 Знам. стр. 29—80; внп. И стр. 16 Знам. стр. 80—81; 17 Знам. стр. 101; 201 Знам. стр. 148; 224—225 Знам. стр. 134; 226 Знам. 135; 249—250 Знам стр. 78; 254 тоже. Привели эти примъры, чтобы не быть голословными; делать дальнейшия сличения находимъ безправнымъ.

его объясняется тою же причиною. Вышло это отъ того, что мы такъ же часто заглядывали въ исторію Макарія, какъ и г. Доброклонскій. Тамъ, гдъ г. Доброклонскій ссылается на свое руководство, будеть правдивъе во многихъ случаяхъ поставить соотвътствующія цитаты изъ исторіи Макарія. Если потребуется доказательства, мы представимъ. Изъ руководства же г. Доброклонскаго въ мое вошло очень мало элементовъ, лично принадлежащихъ ему. Но такъ какъ кое-что вошло, то мы и поставили его въ числъ пособій. Отсюда попытку г. Доброклонскаго ограничить кругъ пособій, которыми мы пользовались, мы считаемъ недоразумъніемъ и пусть она останется упрекомъ на совъсти нашего рецензента.

Что касается руководства профессора Знаменскаго, то было бы странно не пользоваться, при составланіи учебнаго курса, книгою почтеннаго ученаго. Накоторыя статьи составлены нами преимущественно по этому руководству (Общ. знач. храмовъ. просвътительное и колонизаціонное значенін р. монаст., житія св.; какъ велики эти статьи, г. Доброклонскому хорошо извъстно), но статей, представляющихъ исключительную переработку матеріала руководства Знаменскаго, безъ привнесения чего-либо изъ другихъ источниковъ, въ нашей книге не много. Въ некоторыхъ случаяхъ мы позволили себъ занести на страницы своей книги буквальныя выраженія изъ руков. Знаменскаго въ силу ихъ типичности и многосодержательности, находя ихъ вполив соотвътствующими цели и руководись въ данномъ случев и своимъ и не своимъ взглядомъ на составление учебнаго курса. О послъднемъ впрочемъ жалвемъ, потому что рецензентъ нашелъ въ этомъ главное основание обрушиться всею тяжестию своей вритиви на нашу внигу. Г. Добровлонскій построиль такъ цитаты, что будто бы цвлые отдвлы и страницы буквально списаны съ книги г. Знаменскаго (напр. 181—185 Знам. 103—105: 229—237 Знам. 137-143). Пусть онъ укажеть эти отделы или страницы, или даже одну страницу въ книга въ 318 страницъ, переписанную цаликомъ съ руководства Знаменскаго. А цитовать такъ, какъ дълаетъ онъ, - значитъ стараться представить дело въ иномъ виде.

Чтобы усилить компилятивный характеръ нашего руководства, г. Добровлонскій говорить, что мы по нлану какого-нибудь руководства излагаемъ тоть или другой вопросъ. Мы нёсколько не понимаемъ г. Доброклонскаго. Что значить излагать историческій факть по плану какого-нибудь руководства? Историческіе факты имѣють свой собственный планъ, который опредъллется ихъ хронологическимъ развитіемъ и важнёйшими моментами этого развитія. А потому планъ передачи факта разными лицами, если только факть будеть вёрно излагаться въ процессё своего

развитія, будеть естественно совпадать. Если на основаніи плана изложенія историческихъ фактовъ предъявлять обвиненіе, то можно обвинить многихъ составителей и сочинителей учебныхъ руководствъ и пособій историческаго харантера, не исключая и г. Доброклонскаго. Беремъ вопросъ о распоряженияхъ правительства о церковныхъ вотчинахъ. Въ руков. Знаменскаго отмъчаются важнъйшіе моменты въ развитіи этого вопроса, у г. Лобровлонского тоже, и планъ получается общій, а еще ближе его планъ совпадаеть съ исторіею Макарін. И такихъ примъровъ можно указать много. Предъявлять же обвинение въ такомъ родъ къ составителю руководства по программъ учебнаго комитета легче всего, потому что программа во многихъ случаяхъ составлена по руководству проф. Знаменскаго. Принять это въ разсчеть было не въ интересахъ нашего рецензента. Поставивъ въ парадлель 229-237 стр. нашего руководства съ 137-143 рук. Знам., г. Доброкдонскій, вероятно, имель въ вилу указать. что разсказъ идеть по плану Знаменскаго, между тымь издоженіе идеть пунктуально по программа учебнаго комитета.

Теперь нъсколько замъчаній по поводу увъреннаго тона о спорныхъ и темныхъ предметахъ. Мы знаемъ хорошо, что собственное имя Бравалина можно превратить въ нарицательное "бранства" и видъть въ немъ не предводителя новгородской дружины, хорошо знаемъ, что характеристику Владиміра-язычника можно смягчить, равно можно усумниться въ нападеніи Аскольда на Византію, въ годъ крещенія св. Владиміра и т. п., но по нъкоторымъ соображеніямъ не нашли нужнымъ и удобнымъ дълать этого въ учебномъ курсъ.

Въ заключение скажемъ г. Доброклонскому, что его библіограонческая замътка тенденціозна и разсчитана на то, чтобы дискредитировать нашу книгу. Онъ намъренно сталъ на такую точку арвнія въ оценке ся, которую мы отклонили, опредвливе характеръ своей работы и указавъ ея источники. Мы не выдаемъ и не выдавали свой трудъ за самостоятельный, ибо въ основу его подожено тоже начало, которое лежить въ основъ многихъ учебныхъ руководствъ (см. выше). Наша задача была цълесообразно подобрать матеріаль, расположить его по плану, выработанному не нами, и облегчить этимъ изучение воспитанниками семинарій русской церковной исторіи. Удачно ли это сатлано — это вопросъ для насъ существенный. Рецензенть библ. листка Рук. для сельскихъ пастырей посмотръвъ на дъло съ этой стороны, сказалъ много хорошаго о нашей книгь (№№ 8-9). Въ этой удачъ не совсъмъ отказываетъ намъ и г. Добровлонскій, хотя видимо ему не хотелось сделать и этой уступки - Мы первые превлонимся предъ руководствомъ, составленнымъ по всемъ идеальнымъ представленіямъ о наукѣ, а наше пусть останется опытомъ неудавшагося усердія восполнить существующій пробъль и удовлетворить "настоятельной нуждѣ", которая совнается всѣми, но для удовлетворенія которой до сихъ поръ не предпринималось ничего даже въ такомъ скромномъ видѣ, въ какомъ явился нашъ опытъ. А между тѣмъ дѣло оттого сильно страдаетъ.

За указанія исторических и хронологических погрышностей приносимь благодарность рецензенту. Отвычая г. Доброклонскому, мы отвычаемь и всымь тымь, кто будеть предъявлять ученыя претензій кы нашей книгы. Мы не сочиняли ученой книги, а составлями учебное руководство.

П. Малицкій.

# НЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

\_\_\_\_

#### ЛЮТЕРАНСКАЯ ВЪРОТЕРПИМОСТЬ.

Корреспондентъ "Варшавскаго Дневника" сообщаетъ изъ Будапешта отъ 29 сентября.

"Не усивлъ еще затихнуть газетный шумъ и гамъ по поводу "бъловарскаго столкновенія", какъ раздаются новыя "изъявленія негодованія" участникамъ кіевскаго торжества, притомъ не со стороны ватолицизма, а со "стороны представителей лютеранско-евангелическаго въроисповъданія".

"Здвсь собирался генеральный конвентъ евангелическихъ лютеранъ для обсужденія своихъ текущихъ двлъ. Въ числв присутствующихъ было несколько quasi-епископовъ, "министръ юстиціи Фабини", большое количество членовъ конвента и масса публики, преимущественно учащейся молодежи. Заседаніе происходило подъ председательствомъ генеральнаго инспектора барона Проняя.

"Послв рвшенія вопросовъ, непосредственно относящихся къ церковнымъ двламъ, поднялся делегатъ Чонтагъ съ предложеніемъ, чтобы "конвентъ выразилъ свое негодованіе старшему инспектору, словаку Павлу Мудроню, за его участіе въ кіевскомъ торжествв" и осудивъ этотъ поступокъ, уполномочилъ окружнаго суперъ-интендента произвести слъдствіе, и согласно канонамъ церкви (!), "подвергнутъ г. Мудроня взысканію". По его мнънію, г. Мудронь, какъ инспекторъ и делегатъ втораго округа, не имълъ права принимать участія въ русской "церковнополитической" (sic!) демонстраціи, а потому евангелическая церковь (?) должна его осудить.

"Эти слова вызвали въ публикъ "бурное одобреніе" и заставили г. Мудроня, присутствовавшаго тутъ же, защищаться. Онъ ръшительно потребовалъ отдъленія своей личности отъ своихъ обязанностей по отношенію къ конвенту и доказалъ, что конвентъ не имъетъ никакого права вмъщиваться въ его личныя дъла. Затъмъ онъ разъяснилъ, что побудило его ъхать въ Кіевъ. Для него все равно, имъло ди кіевское торжество характеръ политическій, національный или церковный. Онъ ъхалъ въ Кіевъ на праздникъ 900-лътняго юбилея принятія христіанства цълымъ русскимъ народомъ, и думаетъ, что это торжество столь знаме-

нательно, что въ нему должны сочувственно отнестись всв исповъдующіе христіанскую въру... (Въ публикъ раздаются громкія возраженія, точно эта публика состоить изъ жидовъ, а не изъ кристіанъ). Онъ быль не одинъ на этомъ торжествъ (изъ публики: и Штроссмайръ быль тамъ же!); да, онъ присутствоваль тамъ духомъ, благодаря своей телеграммъ. И епископъ кентерберійскій отъ имени англиканской церкви прислаль поздравленіе. Что вто торжество было чуждо всякаго политическаго характера, въ томъ не можетъ быть сомнънія. Еслибы Кіевъ находился не въ Россіи, а во Франціи или Англіи, тогда на участниковъ торжества не посыпалось бы столько обвиненій (голосъ: вто правда, вто върно!). Если онъ, какъ славянинъ, симпатизируетъ де съ родственнымъ ему племенемъ, то это не можетъ считаться измъной; съ этимъ чувствомъ онъ родился, и его ничто искоренить не можетъ...

"Интерпеллянтъ въ другой рфии сказадъ: ссылка г. Мудроня на епископа кентерберійскаго свидътельствуетъ, что этотъ епископъ принадлежитъ къ руссофильской гладстоновской партіи. Лютеране не могутъ сочувствовать кіевскому торжеству, имъвшему двойной характеръ, "такъ какъ нътъ надежды, что русскіе станутъ когда-нибудь лютеранями" (еще бы!)

"Послъ столь сильныхъ доводовъ интерпелляція "была принята". Не удивительно ли, что при такихъ спорахъ присутствовалъ и министръ юстиція? Или онъ былъ здъсь не какъ министръ, а какъ инспекторъ? Гезупты примътны и въ лютеранской кожъ..."

Какъ, однако, хорошъ этотъ откровенно-циничный мотивъ преслъдованія: "русскіе никогда не станутъ дютеранами"... Вотъ какова въротерпимость лютеранъ, имъющихъ наглость взывать о ней къ нашему правительству! (Моск. Выд.).

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозводяется. Москва. Октября 19-го двя 1888 года.

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

въ 1889 году, (30-мъ отъ своего основанія)

БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Православное Обозрвніе, учено-литературный органъ богословской науки и философіи, особенно въ борьбъ ихъ съ современнымъ невъріемъ, церковной исторіи, критики и библіографіи, современной проповъди, церковно-общественныхъ вопросовъ и извъстій о текущихъ церковныхъ событіяхъ внутреннихъ и заграничныхъ, выходитъ ежемъсячно инижками въ 12 и болье печатныхъ листовъ.

Цѣна съ пересылкою въ Россіи 7 рублей, за границею 8 руб. Подписка принимается въ Москвѣ, у редактора журнала протоіерея при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаю и у всѣхъ извѣстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію Православна го Обозрѣнія въ Москвѣ.

### въ редакціи можно получать:

Оставшіяся въ небольшомъ количествѣ эвземпляровъ Писанія мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводѣ со введеніями и примѣчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преобра кенскимъ. Цѣна съ пересылкою 2 р.—Кромѣ того:

- 1) Уназатель къ "Православному Обозрѣнію" за одинналцать лѣтъ 1860 1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цѣна Указателя 75 к., съ пересылкою 1 руб.
- 2) Уназатель къ "Православному Обозрѣнію" за 1871—1886 гг. Цѣна 75 коп., съ пересылкою.
- 3) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводѣ Амвросія архіепископа Московскаго (Зертисъ - Каменскаго). Москва 1878 г. Пѣна 50 коп.
- 4) Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авинагора, Өсофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданіе прот. П. Преображенскаго Піна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.
- 5) Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. ІІ. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданіе его же. Цівна 3 руб. съ пересылкою.
- 6) Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва. 1881 г. Ціна 75 к. съ пересылкою.
- 7) Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя примъчанія къ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архіеп. Тренча, переведен. А. З. Зиновъевымъ. Москва 1883. Цъна 1 руб. 30 коп. съ перес.
- 8) Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на основаніи автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва. 1880. Цѣна 2 р. съ перес.

#### Редакторъ прот. П. ПРЕОБРАЖЕНСКІЙ.

Только что отпечатана и поступила въ продажу

#### НОВАЯ КНИГА:

# ИСТОРІЯ ХРИСТІАНСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ, ВЪ ОБЩЕДОСТУПНЫХЪ РАЗСКАЗАХЪ,Д

СОСТАВЛЕННАЯ ПРИМЪНИТЕЛЬНО КЪ ПРОГРАММАМЪ ГОРОДСКИХЪ УЧИ**ЛИЩЪ** И ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШК**ОЛ**Ъ

#### Священника ӨЕОДОРА МИТКЕВИЧА.

Цѣна 40 коп. На пересыяку отъ 1 до 2 экз. прилагается 20 коп. При выпискъ большаго количества экземпляровъ пересылка по разстоянію.

Адресъ: въ Минскъ губ. Священнику Өеодору Миткевичу.

#### У НЕГО ЖЕ ПРОДАЮТСЯ КНИГИ:

1. "Объясненіе праздниковъ и постовъ православной церкви для дътей младшаго возраста". Его же. Цъна 12 коп. На пересылку 8 экз.

прилагается 20 коп. Выписывающие не менфе 25 экз. за пересылку ничего не платять.

- 2. "Священная Исторія Ветхаго Завѣта, въ простыхъ разсказахъ для дѣтей младшаго возраста". Его же. Изд. 6-е 1888 г. Цѣна 20 коп., съ пересылкою 25 коп.
- 3. "Священная Исторія Новаго Завѣта, въ простыхъ разсказахъ, для дѣтей младшаго возраста". Его же. Изд. 5-е. 1888 г. Цѣна 15 коп., съ пересылкою 20 коп.

Выписывающимъ Священныя Исторіи Ветхаго и Новаго Завѣта свыше 50-ти экз. уст.  $15^{0}/_{0}$ ; при выпискѣ болѣе 100 экз.  $-20^{0}/_{0}$ .

4. "Сборнивъ духовныхъ стихотвореній, выбранныхъ изъ лучшихъ авторовъ, въ V отдълахъ". Отдълъ I—Ветхій Завѣтъ; отдълъ II—Новый Завѣтъ; отдѣлъ III—Молитвы и размышленія; отдѣлъ IV—Переложеніе церковныхъ пѣсней; отдѣлъ V—Переложеніе Псалмовъ. Его же. Цѣва 85 коп., съ перес. 1 руб. Та же книга въ красивомъ переплетѣ для подарковъ—дѣна 1 руб. 25 коп., съ пересылкою 1 руб. 45 коп.

Склады книгъ имъются: въ С.-Петербургъ у А. Я. Панафидина, въ Москвъ: у наслъдниковъ братьевъ Салаевыхъ и книжномъ магазинъ А. А. Карцева, въ Кіевъ у Оглоблина.

Съ дозволенія духовной цензуры вышла изъ печати и поступила въ продажу книга:

# ЗАЩИТИТЕЛЬНОЕ СЛОВО

СТАРООБРЯДСТВУ

Онисима Швецова и замичанія на оное Павла Полуэктова. Ціна 1 р. съ пересызкою.

# ПЧЕЛОВОДСТВО.

Сводъ сведений о жизни и природе пчелъ въ применени къ потребностямъ пчеловодовъ или руководство къ толковому ведению пасеки въ рамочныхъ ульяхъ варшавскихъ, съ 40 рис. въ текстъ. Соч. Казимира Леоцикаю. Перев. съ 2-го дополи. изд. И. В. Любарскаю. Варшава 1888 года.

Главный складъ у автора, продается въ книжномъ магазинъ Истомина. Пъна 1 руб. 50 коп., съ пересылкою 1 руб. 70 коп.

Въ Москвъ продаются въ книжныхъ магазинахъ: Васильева, Суворина, Карбасникова и друг.

# О ПРАЗДНОВАНІИ ВОСКРЕСНАГО ДНЯ.

Собестдованія въ простому народу. Сеящ, К. Каванцева. Цтна 20 к. Москва. 1888 года. Продается въ книжныхъ магазинахъ: Суворина, Васильева, Карбасникова и друг.

Только-что поступили въ продажу новыя книги:

- 1) Лучъ. Первая послѣ азбуки книга для чтенія въ школахъ грамоты, одноклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ и въ младшихъ классахъ низшихъ учебныхъ заведеній. Цѣна 35 коп. стр. 210 + I—VIII. Составилъ Г. М. Дьяченко, бывшій преподаватель руссь. языка въ Полив. учит. сем., 3-мъ Воен. Александровскомъ Училищѣ и Моск. 2-й гимназіи, нынѣ священникъ, магистръ богословія, законоуч. Реальнаго Михайл. Училища въ Москвѣ. Его же.
- 2) Доброе Слово. Годъ 1. Книга для класснаго и внакласснаго чтенія приманенная къ потребностямь народныхъ школь: сельскихъ городскихъ (земсвихъ, Министерства Народнаго Просващенія съ трехлатнинъ курсомъ и церковно-приходскихъ) и духовныхъ училищъ. Цана 60 коп. стр. 372 + I—XV.
  - 3) Доброе Слово, Годъ II. Цена 60 коп. стр. 338+1-XVIII.
  - 4) Доброе Слово. Годъ III. Цена 1 р. 60 коп. стр. 1033.
  - 5) Объяснительная замътка нъ Доброму Слову. Цена 15 кои. стр. 27.

Содержаніе книгъ: Предварительныя упражненія въ чтеніи. Отдѣлы: І. Семья. П. Школа. ІІІ. Дѣти. ІV. Природа и ея явленія. V. Животныя. ІV. Наши ближніе. VII. Богь. VIII. Церковь. ІХ. Изъ исторіи христіанской церкви. Х. Примѣры благочестивой жизни людей. XI. Примѣры наказанія Божія, которое постигаеть людей грѣшныхъ. XII. Загробная жизнь человѣка. XIII. Святыя иѣста. XIV. Родина и Царь. XV. Изъ крестьянскаго быта. XVII. Изъ военнаго быта. XVII. Изъ живни великих людей. XVIII. Человѣкъ. XIX. Душеполезныя размышленія и наставленія. XX. Матеріаль для первоначальнаго упражненія въ славянскомъ чтеніи. XXI. Статья для письменныхъ работъ по русскому языку и XXII. Подготовительныя письменных упражненія и темы для письменныхъ работъ въ связи съ книгою для чтенія.

- 6) Методика обученія правописанію. Для учительскихъ семинарій и институтовъ. Цівна 80 кои. стр. 216.
- 7) О приготовленіи рода человіческаге къ принятію Христіанства, Богословское и историко-философское изслідованіе. Ціна 2 руб., съ перес. 2 р. 25 коп.

Означенное сочиненіе Учебнымъ Комитетомъ при Св. Сунодѣ одобрено къ употребленію въ духовныхъ семинаріяхъ въ качествѣ учебнаго пособія при преподаваніп "Введенія" въ православное Богословіе и для внѣкласснаго чтенія учащихся.

8) О современномъ религіозно-нравст. состоянім рус. общества. Ціва 60 коп.

Главный свладъ означенныхъ внигь находится въ Москвѣ, ва Мясницкой, въ книжномъ магазинѣ В. В. Думнова подъ фирмою: "Наслѣдники братьевъ Салаевыхъ," куда и благоволять обращаться за квигами.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Октября 19-го 1888 года.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

Москва. Университетская типографія, на Страсти. бульв. 1888.

3/5

# ПРИВЪТСТВЕННАЯ РЪЧЬ

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕМУ ГОСУ-ДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ ПРОИЗНЕСЕН-НАЯ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШИМЪ ПОАННИКІЕМЪ МИТРОПОЛИ-ТОМЪ МОСКОВСКИМЪ ПРИ ВСТРЪЧЪ ВЪ УСПЕНСКОМЪ СОБОРЪ

#### Благочестивъйшій Государь!

Въ отеческой заботливости о благъ и счастіи милліоновъ Твоихъ върноподданныхъ Ты пріемлешь продолжительныя, дадекія и небезопасныя путешествія по обширивищей въ мірв Имперін Твоей, чтобы Самому, какъ Верховному Хозяину земли Русской, видъть все своими глазами, возбуждая гдъ нужно энергію въ дъятельности въ поставленныхъ Тобою мъстныхъ правителяхъ, направлять на прямой путь всякія уклоненія отъ прелначертаннаго Тобою плана, утвшать и ободрять двятелей, понимающихъ Твои благія предначинанія и въ предвлахъ предоставленной каждому власти способствующихъ исполненію муддрыхъ Твоихъ предначертаній ко благу народа Твоего, а всёхъ Твоихъ върноподданныхъ радовать лицезръніемъ Тебя, Августыйшей Супруги Твоей, Государя Наслыдника престола Твоего и всей Царственной Семьи Твоей. Съ восторжественною любовію следили Твои верноподданные за каждымъ шагомъ Твоего благодътельнаго для нихъ, далекаго путешествія. Но этоть восторгь, эта любовь живъе и сильнъе чувствовались въ сердцъ Россіи-Твоей первопрестольной столиць, и выразились съ поражающей силою по полученіи перваго извъстія о чудесномъ

27

избавленія Твоемъ отъ угрожавшей Тебъ и Царственной Семьъ Твоей опасности. Лишь только получено было извъстіе сіе, жители первопрестольной столицы Твоей, всв. какъ одинъ человъкъ, безъ различія пода и возраста, поспъщили въ храмы Божіи. чтобы вознести въ Парю Парствующихъ горячія, кольнопревлоненныя благоларенія за чулесное избавленіе Тебя отъ страшной опасности и молитвы ко Всевышнему, да хранить Тебя на всехъ путяхъ Твоей жизни. Господь видимо для всёхъ явилъ милость Свою къ намъ, чудесно спасши Тебя и Августъйшую Семью Твою отъ страшной опасности. Въ чувствъ безпредъльной преданности и любви въ Тебъ, умоляемъ милосердіе Отца Небеснаго, да продолжить милость Свою на насъ, да сохранить Тебя. Августвишую Супругу Твою и Царственную Семью Твою отъ всякаго зла; да ограждаеть Тебя во всехъ путехъ Твоихъ святыми ангелами Своими, да преблагословенная Матерь Господа всесильною молитвою Своею въ Сыну Своему и Богу сохранитъ въ миръ и безопасности вхожден е Твое и исхождение Твое.

# поученте

НА ХРАМОВОЙ ДЕНЬ СВЯТАГО АПОСТОЛА АНДРЕЯ ПЕРВОЗВАННАГО, ВЪ ЦЕРКВИ ОДЕССКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.

Преосвящ. Никанора, архіепископа херсонскаго и одесскаго.

#### О долгъ духовнаго пастырства.

"Апостоль Андрей наречеся первозванный, яко первые всыхъ апостоловъ последователь и ученивъ Інсусъ Христовъ бысть. По вольной же страсти Господа и воспресении и вознесени Его. пріемшу Андрею святому, якоже и прочимъ апостоломъ, Духа Святаго, въ огненномъ языцв на него сшедшаго, и раздвляемымъ бывшимъ странамъ, падоша ему жребіемъ Вионнійскія и Пропонтійскія страны съ Халкидономъ и Византією, Оракією и Манедонією, даже до Чернаго моря и Дуная, Оессаліа же и Еллада, и страны Ахайскія, и Ираклія, и Трапевунть, и Синопъ. Отгуду же воставъ, св. Андрей иныя прохождаще страны. Таже отилы во Оракійскій градъ Византію, идъже онъ первый Христа. проповъда и, многи научивъ, постави пресвитеры церковныя. Стахія же, его же Павель святый въ посланіи въ римляномъ поминаеть, во енископа имъ рукоположи. Самъ же, апостольскія подъемля бользни и труды во Христовь благовьстін, обхождаще Понтъ, Черное море, Скиейо и Херсонисъ. Смотрениемъ же Божіниъ дойде и до ръки Днъпра въ россійстви странь и къ горамъ кіевскимъ приста. Возшедъ же на горы, благослови 27\*

я, и крестъ водрузи. Прошедъ же и вышнія грады россійская, идъже нынъ Новгородъ великій, въ Епиръ, страну греческую, возвратися и паки во Оракію пріиде, утверждая христіаны в поставляя имъ епископы и учители. И многи страны прошедъ, достиже Пелопенниса, и вниде во градъ Ахайскій, нарицаемый Патры, пдъже аненпатъ Егеатъ, емши святаго апостола, ко кресту пригвозди".

Вы знаете, почему святый апостоль Андрей наименовань первозваннымъ. Вмъстъ съ апостоломъ Іоанномъ они сперва были учениками святаго Іоанна Крестителя. Скоро послъ врешенія Господия, однажды по утру стояль Іоаннъ Предтеча и двое изъ учениковъ его, это и были одинъ Андрей, а другой по предвнію Іоаннъ, и узръвъ Іисуса, проходящаго около нихъ, Іоаннъ Креститель произнесъ: "се агнецъ Божій". Услышавъ эту ръчь. оба ученика пошли за Інсусомъ. А Інсусъ, обратившись и увидъвъ ихъ идущихъ за Собою, говорить имъ: чего ищете? Что вамъ нужно? Они же свазали ему: равви, учитель, где Ты живешь? И сказаль имъ Інсусъ: придите и посмотрите. Пришли в увидели, где Онъ жилъ, и у Него пробыли день тотъ. Затемъ Андрей отыскаль брата своего Симона и говорить ему: мы нашли Мессію Христа. И привель его въ Інсусу. Такимъ образомъ положено первое начало апостольской общинъ. И первый Андрей, какъ старвищий вивств съ Іоанномъ юнвишимъ. **услышаль** изъ усть Господа: прили по Мив. А самъ уже позваль въ Інсусу брата своего Симона Петра.

Думали вы конечно и о томъ, почему храмъ училища, въ которомъ вы воспитывиетесь, посвященъ именно памяти святаго Андрея первозваннаго. Въ прошедшемъ конечно потому, что стопы именно святаго апостола Андрея первозваннаго обходили сіи берега нашего Понта Евксинскаго; а въ настоящемъ и будущемъ конечно для того, дабы напомнить вамъ, питомцамъ сего духовнаго училища, что и вы не только ученики и послъдователи св. "первозваннаго" апостола, но и въ особомъ смыслъ первозванные" же.

Вы знаете, что въ ветхомъ завътъ Господь, изъ всего богоизбраннаго израильскаго народа, освятилъ себъ первенцовъ еврейскихъ; вмъсто первенцевъ избралъ и освятилъ Себъ колъно-Левіино; въ колънъ Левіиномъ отдълилъ и освятилъ Себъ родъ

Авроновъ, родъ священия ческій. Весь родъ нарамльскій Госполь избраль изъ всего рода человъческаго на ближайшее служение Себъ: но и въ родъ израндьскомъ особо призвадъ колъно Левівно, а въ кольнъ Левівномъ родъ Авроновъ, такъ что потомки Аврона были, въ особомъ родь, первозванные на служение Богу. Въ новомъ завъть Богу угодно было отвергнуть наслыдственное ветхозавътное призвание къ священству, за невърность ему священства Ааронова и Левіина, и замінить его свободнымъ призваніемъ. Такъ на сердечный порывъ Андрея первозваннаго последовать за Христомъ. Госполь ответствуеть ему призваніемъ: прійди, посмотри, послушай, научись и будешь ловцомъ человъковъ. Андрей зоветь Петра. Далъе Господь срътаеть Филиппа и призываеть его: гряди по Мив. Такъ призываеть и особо приближаеть къ Себъ, изъ всего богоизбраннаго народа, и всвять дванадесять апостоловъ, которые и явились первозванными и первоизбранными, изъ всего рода не только іудейскаго, но и человъческого. Они же призвали ко Господу и освятили на особое ближайшее преемственное служение Ему цълые сонмы своихъ преемниковъ, пастырей и учителей церковныхъ, которые въ своихъ преемственныхъ рядахъ были первозванными же учениками Господа, каждый рядъ первозваннымъ для своего въка и покольнія. Другь-другопріимательно сіе исключительное призваніе перешло и на насъ, а отъ насъ переходить и на васъ. Управляющій судьбами народовъ промыслъ Божій устроилъ судьбу православнаго народа русскаго и вашу личную такъ, что въ нашемъ народъ священство стало преемственнымъ же въ навъстныхъ родахъ, которые искони служили Богу въ своихъ предвахъ, какъ готовы же служить и въ потомкахъ, хотя привваніе Господне на особое священнослуженіе Богу обращается и но всемъ прочимъ родамъ. Обращается ко всемъ, но жаль, что пріемлется немногими. Отъ лица Господня мы къ вамъ обращаемъ Господне призваніе: "пріндите и видите, гдъ и какъ живяще Господь нашъ Інсусъ Христосъ". И по сему гласу вы нришли сюда и пребываете здёсь дни многи въ наказаніи и ученіи Господнемъ. А затвиъ мы же въ вамъ обратимъ и ръвпительное призвание на особое служение Господу: грядите по Немъ, и Онъ сотворить васъ чрезъ насъ ловцами человъковъ. И будете вы преемники апостоловъ, послъдователи и продолжатели въ семъ крат труда и дъла св. апостола Андрея первозваннаго, сами въ особомъ смыслт первозванные.

Здёсь васъ учатъ подробно и тщательно, какъ следуетъ выполнять пастырское призваніе. Но и я, какъ Богопоставленный
руководитель пастырства, теперь какъ человёкъ давно уже жизни,
а не школы, скажу вамъ нёсколько практическихъ словъ о современныхъ требованіяхъ и условіяхъ выполненія вашего будущаго призванія. Конечно, я коснусь только самыхъ выдающихся требованій, при настоящихъ условіяхъ, касательно учительства церковнаго, священнодёйствія и пастырскаго приходскаго управленія.

Пастырское учительство стоить въ особыхъ условіяхъ по городамъ и въ особыхъ по селамъ.

"Проповъдуй слово", можно повторить это апостольское слово пастырю церкви и теперь; но—"настой благовременнъ и безвременнъ"— это можно сказать, кръпко подумавши, прибавивъ къ тому и Христово слово: "будите мудри, яко зміи, н цъли, яко голуби". Городское пастырское учительство распадается на три вида: законоучитетьство въ училищахъ, проповъданіе въ церквахъ, вообще при богослуженіи, и частныя наставленія върнымъ на духу и по домамъ.

Законоучительство въ училищахъ, особенно же свътскихъ, заключено въ тесныя рамки времени и программъ. Пастырь законоучитель преподай именно то-то, въ такіе-то именно часы и во столько-то именно времени. Тутъ пастырю первви и разсуждать приходится мало; остается только выполнять обдуманныя многими начальственными инстанціями, утвержденныя законоположенія и тщательно оберегаемыя начальственнымъ надворомъ требованія учебныхъ заведеній. Но благоразумію пастыря предлагается и здёсь имёть въ виду одно крёпко назрёвающее, хотя еще и не принявшее форму законоположенія требованіе. Мыслящіе люди, горячо радъющіе о сохраненіи в поддержаніи религіозности въ учащемся юношествъ, не довольствуются уже употребительнымъ нынъ методомъ законоучительства. Туть дело идеть не более ни менее, какъ о перевороте въ двав законоучительства. И этотъ переворотъ резко намечается религіознымъ переворотомъ совершившимся и совершающимся въ нашемъ обществъ. Въ православной Христовой цер-

жви, отъ самаго основанія ся и до конца XVIII стольтія, а въ нашемъ русскомъ обществъ и до половины XIX въка, кръпко стоядъ духъ вёры, такъ что не было нужды особенно настойчиво зашищать въру именно противъ невърія. Оть върующихъ отновъ этотъ духъ насленовали и лети. Локазывать имъ божественность христіанства вовсе не требовалось, и усиліе доказать было бы излишествомъ, часто даже вреднымъ. Въ то время требовалось только наставить детей въ вере: требовалось огласить ихъ Христовымъ ученіемъ. Отсюда вознивло, утвердилось. изъ въка въ въкъ передавалось и дошло даже до нашего въка преподавание такъ-называемое катихизическое. Прежде катихизическимъ ученіемъ всв. въ свътскихъ училищахъ, и довольствовались, чтобы свътскіе юноши знали, во что они върять: знали въру, которую приняли въ дукъ отъ отцовъ. Теперь же не то. Теперь многіе отпы во многихъ семействахъ въруютъ во многое, а живуть вив духа христіанскаго и всякой церковной дисциплины. Мало же въруя сами, отцы и дътей своихъ воспитывають въ томъ же духв маловерія, если только не невърія. Тъмъ не менъе у насъ въ Россіи отцы пока еще не потерями желанія, чтобы дети ихъ быми воспитаны не только въ знаніи, но и въ дукъ въры. Сами отцы, говоримъ конечно не о встав, ни того ни другаго, ни знанія ни духа втоы уже не сильны преподать своимъ делямъ: скорее способны некоторые передать ивкоторое знаніе, чвить духъ ввры. Потому они и ждуть, что эту обязанность родительскую исполнить для двтей ихъ законоучитель, и требують, чтобы законоучительство удовлетворяло именно этимъ двумъ задачамъ: чтобы давало юношеству не только знаніе въры, но и духъ ея. Воть для этогото въ городскихъ училищахъ катихизическій методъ законоучительства и оказывается совершенно недостаточнымъ, такъ какъ онъ предполагаеть въ питомцахъ незыблемость духа въры; преднолагаетъ, что питомцы сердцемъ своимъ върують въ правду Христову, имъетъ же въ виду только научить, какъ юному чедовъку исповъдать точно и ясно эту правду, въ которую въруетъ онъ сердцемъ непоколебимо. Для этого требуется если не отмъна собственно катихизическаго метода, то восполнение его методомъ апологетическимъ. Для чего требуется совершенная перестановка и времени и программъ для законоучительства,

вакъ перестановка и развитія многихъ законоучителей. Соверпить эту перестановку никакой частный законоучитель не силенъ, не имъя на это никакого права. Но благоразумию и предусмотрительности будущихъ законоучителей нужно имъть это въ виду. Требуется переводить ныившиее катихизическое преполяваніе, которое по незнанію многіе честять якобы непочетнымъ именемъ сходастического преполаванія, требуется переводить мало-по-малу въ впологетическое. При семъ долгое разсуждение предлежить еще и о томъ, можно ли апологетическимъ преподаваніемъ совъмъ замънить катихизическое; конечно нельзя что же толковать дётямъ или даже юношамъ въ защиту вёры которой они не въдають? И что поставить впереди, катихизисъ или апологію? Конечно, катихизисъ. Но то ясно, что нынвшніе ваконоучители должны знать, а будущіе пастыри должны крвико изучить апологію вёры, апологію, и какъ философію вёры вообще, и вакъ связную научно самозащищенную систему собственно христіанства. Безъ этого нынъ въ дъл ваконоучительства недьзя сделать и шага къ благонадежному успеху.

Совершавшійся перевороть въ редигіозномъ состояніи обравованнаго общества требуеть другой постановки въ городскихъ церквахъ и христіанской проповъди. Что сказать объ огромномъ большинслвъ проповъдей, раздающихся пока еще съ нашихъ церковныхъ канедръ? Не сказать ли, что онъ имъють сворве отрицательное, не скажу-вредное вліяніе? Господствующаго содержанія пропов'яди, касающіяся общихъ положеній христіанской нравственности, прежде всего спросимъ, слушаются ли такія проповъди въ нерквахъ? Конечно, слушаются богобоязненными людьми. Плохія пропов'яди не докучають-ли? Хорошія живо произнесенныя не развлекають ли только, какъ хорошо исполненный концертъ? Можно сказать положительно и ръшительно, что концерты въ церквахъ служатъ единственной цели развлеченія предстоящихъ въ тъ незанятыя минуты, когда священнослужащие причащаются въ алтаръ. Такое же значение часто имъетъ и проповъдь. Немодищіеся дюди, подувърующіе, мнящіе себя многосв'я ущими даже въ въръ, не говоря о другихъ знаніяхъ, послушають пропов'єдника, покритикують въ душ'ь, мысль ихъ на несколько минуть будеть занята, пролетить несволько минуть богослуженія вив пустоты, томящей особенно

соловы, привыкшія къ постоянной умственной работь, къ умственному развлеченю. Много много, что вынесется иной разъ одна другая добрая мысдь, которая вайметь сердце и воображеніе. поко счета житейская опять не вытъснить ее отгула. Замътьте. что самое требованіе несмолкающей проповёди указываеть на совершающийся перевороть въ христіанскомъ обществъ. Это требованіе, которое раздается со всёхъ сторонъ въ наше время. указываеть, что христіанство нужно не только насаждать, но п охранять и защищать. Когда христіанство въ убъжденіяхъ дюдей стояло твердо, тогда ораторская проповёдь не была особенно нужна. Замъчательно, что наша православная россійская перковь не мало въковъ, можно сказать, чуждалась проповъди, живой ораторской проповъди. Чуждалась не по одному только мадоразвитію какъ пастырей, такъ и пасомыхъ, но и по духу глубокой въры. Придуть върные во храмъ. Здесь слушають уставныя слова молитвъ церковныхъ, благоговъйно внимаютъ наждому слову протяжно раздающихся священныхъ чтеній слова Божія, умиленно по мірів разумінія проникнуть въ словенскія печенія святоотеческих поученій, и помодившись, соутвшившись обще-церковною върою, укръпившись духомъ, исходятъ изъ церкви, безъ сомнаній и колебаній, съ духовнымъ утащеніемъ и умиленіемъ, часто съ веселіемъ и миромъ о Лухо Свять въ душъ. Быль свой глубокій смысль въ нашемь древле-церковномъ стров и быть. А теперь духъ строя этого отдетвль, древній быть исчезь, настроеніе душь стало иное. Мало ли теперь глаголемыхъ христівнъ, которые дома не молятся никогда и въ церковь не ходять почти никогда? Между твиъ и такихъ пастыри обязаны же удерживать въ оградъ церковной. А чъмъ? Конечно, словомъ ученія. А какъ заставить ихъ послушать это слово? Твить же словомъ, его привлекательностію. Неть ли и такихъ, которые ходять нынв въ церковь по нуждв, -- сказать бы такъ, что по стороннему побужденію или же по приказу? Лучшіе во всвую отношеніяхъ, самые развитые и серьёзные моди идуть въ церковь съ запросами въ душь, вытекающими наъ повсемвстно распространяющагося невврія и возникающихъ изъ него обычаевъ, несогласныхъ съ духомъ христіанства, идутъ однакоже безъ мальйшей надежды, что эти запросы ихъ будуть въ церкви сколько-либо разъяснены... Что же наша проповъдь?

Она или вовсе молчить, или же обходить именно эти запросы современнаго маловърія, а если и толкуеть, то объ извъстныхъ всъмъ общихъ положеніяхъ въры и морали, не касаясь ихъ отрицательной стороны.

Межау темъ нажется, еслибы самъ Златоусть воскресъ и выступиль нынв межку нами на перковную канелру съ своимъ подожительнымъ разъясненіемъ положительнаго солержанія Христовой въры, то и его заши современники послушали бы немного, кажется, только изъ любопытства, а затвиъ и оставили бы. Кто, многіе ди стали бы слушать нынъ полутора-часовыя проповъди, состоящія изъ гомплетического толкованія Свящ. Писанія? Что это не одно только гаданіе, доказательство тому на лицо. Всв многочисленныя писанія св. Златоуста переведены на вст изыки, между прочимъ и нашъ россійскій, а кто ихъ читаеть? Нужно въ современной проповъди затрогивать вопросы того же современнаго неварія, и затрогивать искусно и цалесообразно. Тогда только наша проповъдь могла бы стать и привлекательною и плодотворною. Къ сожальнію, это требованіе пона только подсказывается духомъ нашего въка. Опыта же широкаго удовлетворенія этому требованію пока еще не явиль никто. У немногихъ избранныхъ нашихъ проповъдниковъ мы видимъ только робкія попытки. Робкія потому, что всякій, даже сознающій и чувствующій лежащую на раменахъ своихъ эту задачу современной проповёди, боится не только внешнихъ страховъ, но страшится и того, какъ бы по неизвъданности новой тропы не переступить за предълы, начертанные и древними правидами, ограждающими правоту церковной проповеди, и неизмъннымъ строгимъ духомъ православія. До сихъ поръ въ духъ нашей школы не выяснилось ръшение вопроса даже о томъ, позволительно ли внести въ церковную проповъдь современную апологію христіанства, съ ея научнымъ, вытекающимъ изъ существа дела характеромъ. И не выяснилось не даромъ, а потому, что самое внесеніе апологіи христіанства въ проповъдь могло бы для однихъ приносить и пользу, но для очень многихъ приносить и вредь. Ясно однакоже, что въ недалекомъ будущемъ наша проповъдь неизбъжно приметъ господствующій апологетическій характеръ. А что теперь мы видимъ только колеблюпціяся попытки приступить къ такой процоведи, то естественно. Всякая зелень после зимы выползаеть изъ подъ снега робко; часто бываеть, что и морозъ придавить. А все же чему быть, того не миновать. Совершающися ныне перевороть переродить людей, неизбежно,—перерождая въ отрицательную, переродить и въ положительную сторону. Мы, промежуточное поколеніе, умремъ. А вамъ придется выступить деятелями, бойцами за падающее въ убежденіяхъ людей христіанство. Перевороть несется и несется быстро. Готовьтесь, слуги и воины Христовы.

О прочихъ поставленныхъ вопросахъ иля краткости скажу кратко. Сперва о сельскомъ пастырскомъ учительствъ. Будущіе сельскіе пастыри, въ учительство своемъ исходите изътого печальнаго сознанія, что народъ въ большинствів не знаеть віры. Онъ хранить ее въ своемъ духв. Но членораздъльнаго пониманія истинъ въры, особенно же догматическихъ, историческихъ, за исключеніемъ только нравственныхъ. -- такого членораздівльнаго пониманія въ сознанім народа не обрътается. Здъсь въ этомъ краъ, быть-можетъ, и не найдете человъка, который не зналь бы ни одной молитвы, ни даже "Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь. Однако же поищите и не отчаявайтесь, въ прискорбію, найти. Учите модитвамъ и въ шкодъ и на исповъди (назначайте изученіе одной модитвы отъ исповъди до исповъи), учите и въ церкви, вив богослуженія, подъ такъ-называемый диктанть. Но знайте, что невъжество народное простирается до нераздиченія св. иконъ, до незнанія и неузнаванія даже образа Христа Спасителя. То напрасное самообольщение, будто наши святые иконостасы-это раскрытая предъ очами народа книга. Нътъ, это раскрытая предъ очами народа еврейская Библія, въ которой часто ни одной буквы, тамъ болве ни одного слова народъ не разбираетъ. Отсюда и начинайте обучение народа въръ. Раскройте предъ очами народа эту всегда раскрытую передъ нимъ, и въ тоже время всегда закрытую для него книгу. Въ сельскихъ училищахъ историко-катихизическое обучение въръ пока удовлетворяеть первой насущной потребности. Тамъ въ средв народа пока еще, къ истинному счастію церкви, духъ въры не исчезъ. Но въдайте, что и тамъ уже со всъхъ сторонъ начинають дуть преразнообразные вътры, разсъявающіе этоть цвльный духъ ввры. Тамъ по мъстамъ около нъкоторыхъ, болве или менфе интеллигентныхъ и легкомысленныхъ центровъ, начи-

наеть уже продувать вътеръ и маловърія и невърія и кошунства. Но вромъ маловърія тамъ ходять еще свирниме вътры разновиднаго сентантства. Не спите, бодрствуйте, наблюдайте, прислушивайтесь, и неотложно беритесь за привный лухъ вром. Скажу по архіерейской совъсти. Знайте, что я болье 25 льть тому назадъ сталъ толковать своимъ ученикамъ, предсказывая появление въ народъ ереси въ родъ штунды; то визите-теперь осуществляется. А что вы еще увидите черезъ тридцать-пятьпесять леть, то Богь святый ведаеть. Я предсказываль и повторяю, что священники, если не проснутся, могуть очутиться безъ словесныхъ овецъ, и, -- если ихъ это не пугаетъ, пусть испугаеть другое, -- и безъ куска хавба... Двла идуть быстро. Не спите, проснитесь. Учите и уча учитесь. Вы знаете, многому ли учать, а главное-многому ли учатся ваши отцы. Знайте, чего не знаете по опыту, что знанія, выпосимыя изъ школы, но не подновляемыя въжизни, удетучиваются почти безъ слъда. Коли не върите, повърьте, что я человъкъ, многому учившійся и много учившій, перезабыль многое не только то, чему учился, но и то, что самъ преподавалъ, и даже то, что самъ писалъ. Такъ возгръвайте же въ жизни даръ Божій, даръ въдънія, который теперь живеть и возгнещается въ васъ постояннымъ ученьемъ. Это бъдственное заблуждение нашей братии, что по выходъ изъ школы она видаетъ изъ рукъ всякую книгу. Увы! Книга тенерь не роскошь, а книга знаніе, а знаніе сила, невнаніе же безсиліе и безхивбица...

Что касается совершенія богослуженія, то по выяснившимся запросамъ современности его нужно улучшить, къ нему нужно привлечь. Говорю о здішнемъ країв. Здітсь оно доведено было до сокращеній, дальше которыхъ идти значило бы исказить богослуженіе православной церкви. А чтобъ оно у насъ не перестало быть таковымъ, всёмъ намъ приходится крізпко вспомнить церковный уставъ и крізпко по возможности держаться его. Повірьте, нашъ уставъ богослуженія не только въ своихъ частяхъ, но и въ распорядкі частей и въ весьма многихъ подробностяхъ упирается въ первую христіанскую древность и даже въ древность ветхо-завітную, которая и нерешла перушимо чрезъ два тысячельтія и нерушимо же достигла до насъ. Намъ ли отнестись къ ней легкомысленно? Тв, которымъ не дорога

христіанская древность нашего богослужебнаго устава, тв. не безпокойтесь, съумнють отлично облегчить себя отъ усталости въ нашихъ храмахъ; тв и выйдутъ пораньше и прилуть попозже, а то и вовсе не придуть. Нужно позаботиться о народь. о техъ миллонахъ православныхъ, которымъ еще дорого наше православіе, и дорого не только въ духв, но и въ старозавътныхъ его формахъ, дающихъ бытіе вещи. Второе удучшевіе.нужно устранять изъ нашего богослужения то неблагообразіе. которое внесено въ него небрежениемъ, невъжествомъ и дожнымъ вкусомъ. Нужно совершенно устранить чтеніе поспъшное. неразборчивое, совставь же несомысленное. Нужно по возможности стеснить въ перквахъ чтеніе разговорное, противное извъчнымъ обычаямъ всъхъ древнихъ церявей какъ православныхъ такъ даже и неправославныхъ, даже церкви ветховавътной. Во всвиъ древнихъ церквахъ, впродолжени тысячелетий, богослуженіе совершалось не иначе, какъ распъвнымъ произношеніемъ; разговорное же впервые введено и поддерживается только общинами протестантскими, а въ православной церкви, къ прискорбію, адвиннить духовенствомъ. Этотъ предметь гораздо важнъе, чъмъ можетъ казаться съ перваго взгляда. Такого же рода улучшение требуется здесь и относительно церковнаго панія. Утверждаю, что простое древле-церковное паніе на гласы въ здешнемъ крат забыто. За показательствами, какъ вамъ въстно, ходить далеко не нужно. Если же продолжать идти тому же пути, по которому шло здесь изменение церковнаго пвнія, то чрезъ какое-дибо стольтіе древле-церковные напывы здёсь переродятся, если только не выродятся совсёмъ. Затемъ въ сельскихъ церквахъ весьма нужно привлечение всего народа нъ участію въ церковномъ пініи; нужно уже потому одному, что этимъ путемъ, путемъ непосредственнаго участія въ вершеніи богослуженія, простой, до сихъ поръ мало сведущій въ въръ нашъ народъ усвоить ее весьма быстро устами, а тамъ и ухомъ, а наконецъ и сердцемъ. Участіе въ пъніи пріучаеть особенно дітей любить церковное богослуженіе, любить церковь и въру и Бога. Нужно только, чтобы древлецерновный характеръ пънія, въдомый народу, не измънялся; нужно, чтобы весь составъ пвнія проникнуть быль провівреннымъ церковію духомъ молитвеннаго умиленія, покаянія, смиренія, услажденія, утвшенія, духомъ христіанскаго веселія, торжества, всегда же духомъ мира о Дусь Свять...

О пастырскомъ приходскомъ управления сказать нужно, что на Руси оно и зачиналось только въ духв обще-перковнаго управленія, но не въ ясномъ сознаніи отдільныхъ липъ. Это пастырско-приходское управление состоить въ томъ, что пастырь обязанъ всякаго своего пасомаго двятельно руководить ко спасенію, слыя за его христіанскою жизнію оть колыбели до могиды, да и по смерти поминая его въ своихъ модитвахъ, какъ свое духовное чало. Но не выяснившись въ практической пъятельности нашего пастырства, это пастырское руковолительство или управление въ нашему времени начинаетъ, повилимому, чуть ли не замирать. Посмотрите на городскіе приходы теперь. Пастыри не знають даже, гдв предвлы этихъ приходовъ и кто ихъ прихожанинъ. Въ этомъ словъ — прихожанинъ, да, выражается сущность нынъшнихъ отношеній пасомыхъ къ пастырямъ. Прихожаниномъ считается только тоть, кто приходить въ церковь ва какою-либо требою, и только тогда, когда приходить. А ушель онъ, вмъсть съ тъмъ перестаеть быть и прихожаниномъ. Ушелъ въ другую церковь, къ другому священнику, сталъ прихожаниномъ другихъ и церкви и священника. Не пошелъ, не ходитъ ни въ вакую церковь, --- вмъсть съ тьмъ пересталь быть и чьимъ либо прихожаниномъ, а иногда перестаетъ быть даже и вовсе христівниномъ. Что можетъ-быть печальные и гибельные такого пути, по которому мы идемъ, или точиве-роковымъ образомъ низпадаемъ въ бездну? Въ большихъ городахъ это и поправить трудно. Въ селахъ же это пока еще возможно. Но знайте, я внаю факты, что и по селамъ этотъ пагубный порядовъ отношеній къ церкви и приходу уже начинается. Я самъ сдышаль отъ священниковъ такія выраженія о своихъ прихожанахъ: "да я его, быть можеть, въ первый разъ въ жизни вижу"...."Какъ въ первый разъ видите, святый отепъ!? Да вы обязаны постоянно смотръть за немъ, идетъ им онъ по тому пути, по которому должны идти ваши прихожане во спасеню". Однимъ ли стимуломъ должны мы руководиться, следя, чтобы приходы наши не умалялись, - стимуломъ грубаго интереса?! Нътъ, поставьте предъ собою высшій, истиню христівнскій, Христовъ стимуль, чтобы ввъренное вамъ Пастыреначальникомъ Христомъ стадо

не умалялось, чтобы наемникъ не разгонялъ, чтобы волкъ не расхищалъ, чтобы каждый изъ васъ велъ свое стадо въ целости до единаго двора овчаго, до обителей небесныхъ, и тамъ сдалъ своихъ духовныхъ чадъ целыми спасенными Пастыреначальнику Христу: "Се Азъ и дети, яже Ми далъ еси..." Увы, этотъ предметь, когда на него поглядишь съ разныхъ сторонъ, представляетъ только мрачные виды. Даже идею духовнаго пастырства мы потеряли, выпустивъ ее изъ виду. Въ городахъ эту идею уже и не уловишь, по независящимъ отъ насъ обстоятельствамъ. Въ селахъ же ловить ее еще можно, но ловятъ ли, это вопросъ...

Последнее мое слово вамъ, будущіе пастыри, первозванные ученики Христовы. Ваше пастырское положеніе, безъ сомнанія, будеть тревожнае нашего. Вамъ же придется и болье работать, чамъ работало или работаеть отживающее покольніе пастырей, вашихъ отцевъ. Если же вы не поймете этого неотложнаго запроса времени, то чего добраго, кто либо изъ васъ перестанеть быть и пастыремъ по той простой, но роковой причина, что некого будеть пасти, по слову пророка: "еда пастыри пасуть себе самихъ? Не овецъ ли пасуть пастыри"? Переставьте вопросъ: овецъ ли пасуть пастыри? Не себя ли только пасуть пастыри? Ла и размыслите о семъ. Аминь.

# ХАРАКТЕРЪ ПЕРВЫХЪ ДВУХЪ ГОНЕНІЙ

ПРОТИВЪ ХРИСТІАНЪ\*

Въ техъ отрывкахъ дитературныхъ памятниковъ, которыми досель мы пользовались при изложении первыхи враждебныхи столкновеній между христіанскою церковію и римскимъ государствомъ, или говорилось о Нероновомъ и Домиціановомъ гоненіяхъ вивств, или же, какъ напримвръ въ Апокалипсисъ, не опредълнось съ точностію и оставалось нервшеннымъ то, къ вакому изъ этихъ двухъ великихъ гоненій относится свидетельство разсматриваемаго отрывка. Поэтому, и свидетельствами этихъ отрывковъ можно было воспользоваться прежде всего и главнымъ образомъ лишь только въ примънени ихъ къ преслъдованіямъ противъ христіанъ перваго стольтія, и то въ общихъ чертахъ. Мы нашли тогда, что эти свидътельства вполив благопріятствують болье древнему болье распространенному въ наукъ возарънію на положеніе первыхъ христіанъ въ римскомъ государствъ. Мы именно пришли къ тому несомнънному общему завлюченію, что уже первыя два преследованія, при Нероне и при Домиціанъ, направлены были противъ христіанъ, какъ такихъ; что они были авторизованы императорскими декретами и простирались далеко за предълы города Рима. Этотъ, добы-

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» октябр. кн. текущаго года.

тый уже нами, общій результать еще болье подтвердится и уяснится для насъ, если мы разсмотримъ оба первыя гоненія въ частности.

Мы уже выше имъли случай упомянуть, что взглядь о всеобщности Непонова гоненія на христівнъ подтверждается свильтельствами такихъ перковныхъ писателей, какъ Медитонъ и Тертулдіанъ. Именно, этотъ последній писатель гораздо более веса приписываеть насильственнымъ двяніямъ Нерона противъ христіанъ, чъмъ покушеніямъ Домиціана. Къ этому же гоненію при Непонъ естественнъе всего, по нашему мнънію, относить также увазанія перваго соборнаго посланія ап. Петра: ибо если относить описываемое завсь тревожное время къ какому-либо другому гоненію, кром'в Неронова, то въ такомъ сдучав мы должны будемъ предположить всеобщее гонение противъ христіанъ еще до времени царствованія Нерона. Но о такомъ раннемъ всеобщемъ гоненіи ничего неизвъстно; даже слова Тертулліана совствъ исключають существованіе такого гоненія. Если же указанія перваго посланія Петра необходимо принять въ смыслъ свидътельства о гоненіи противъ христіанъ, бывшемъ при Неронъ, тогда вопросъ о всеобщности этого гоненія можно признать решеннымъ, потому что гонение это, согласно свидетельству посланія, простиралось, по меньшей мірів, также и на христіанъ въ Малой Азіи. Еще съ большею несомивиностію завъряется тогда для насъ характеръ этого гоненія, какъ гоненія собственно противь христіань. .. Только бы не пострадаль нто изъ васъ, какъ убійца, или воръ... Если же какъ христіанина, то не стыдись, но прославляй Бога за такую участь " (4, 15, 16). Кажется невозможно уже болье точно обозначить альтернативу между древнимъ и новъйшимъ взглядомъ на жарактеръ первыхъ гоненій противъ христіанъ, равно какъ нельзя оживать болье яснаго и опредъленнаго рышенія нашего вопроса въ смысле древняго взгляда. Впрочемъ, свидетельство св. апостола Петра сохраняеть свою полную ценность для нашего вопроса даже и тогда, когда въ его посланіи стали бы усматривать указаніе на иное гоненіе противъ христіанъ, кромъ гоненія при Неронъ, потому что и тогда все-таки оставалось бы несомивинымъ, что гоненіе, описываемое св. апостоломъ, было всеобщимъ, повсюднымъ и направлялось именно противъ христіань, какъ таковыхъ.

Зашишаемое нами древнъйшее воззрвніе на характеръ первыхъ гоненій на христіанъ находить для себя поддержку и основаніе даже въ извъстіяхъ языческихъ писателей. Для болье вроняго пониманія этихь известій мы напомнимь о техь воязраніяхъ, какія уже въ первомъ столатіи нашей эры были общераспространенными въ языческомъ обществъ касательно христіанъ вообще. Такъ, по свидътельству св. Іустина мученика. по смерти Госпола I. Христа, ічлен, злъйшіе враги Христа, повсюду разсвевали самыя ужасныя клеветы и злословія противъ новой религіи 1), и именно вследствіе распускаемых в ими тижвихъ обвиненій, зарождавшееся христіанское общество въ представленім римлянъ приравнивалось почти къ тому, что нынъ у насъ въ Европъ назвали бы нигилизмомъ. На юное христіанство смотръли вообще какъ на секту, которая отрицала и готовилась потрясти всв уже сложившиеся устои человаческого общества, а въ своихъ тайныхъ собраніяхъ систематически предавалась всякаго рода порокамъ и мерзостямъ. Уже самое принятіе, посвященіе въ эту секты, по взгляду тогдашняго языческаго общества, будто бы обставлено было такими церемоніями, которыя могли иметь смысль только дерзкаго глумленія надъ всемъ темъ, что было святаго среди людей. Римскій историкъ Тацитъ, какъ сынъ свосго времени и общества, вполнъ раздъляеть эти возарвнія касательно христіанства, и увъряеть насъ, что христіане уже во времена Нерона "были ненавидимы по причинъ ихъ мерзкихъ дъяній": это значить, что уже тогда на христіанъ влеветали вышеупомянутымъ образомъ. Изъ этого можно заключать, что если на христіанъ взводили обвиненіе въ поджоге Рима, то безъ сомивнія-потому, что они были именно христіане, а при такомъ положеніи вещей римскія правительственныя власти уже по необходимости должны были перейти къ осужденію христіанской религіи, именно какъ такой. Такъ



<sup>1)</sup> См. Разг. съ Трифон.—сим Тгурћ.—17.—Съ этимъ вполиъ согласуется и то обстоятельство, что въ Оессалоникахъ, при появлени туда св. ап. Павла, уже знади о христіанствъ: «иже развратиша вселенную, такъ возмущали іуден народъ противъ ап. Павла и его спутниковъ, сіп и здѣ пріндоша» (Дъян. 17, 6).

авиствительно и было на самомъ двав; ибо тотъ же Тацитъ ясно и выразительно говорить, что посаженныхъ въ тюрьму христіанъ повобличали не столько собственно въ поджогъ. сколько скорве-въ ненависти къ человъческому роду". Слъдовательно, уже тогла ихъ сумии и осужнали именно како комстань. Такъ, напримъръ, Тигеллинъ, намъстникъ Непона, при производствъ суда надъ христіанами, считалъ ненужнымъ приведеніе особыхъ доказательствъ въ пользу преступленія полжогя. находя вполив достаточнымъ основаниемъ для осуждения ихъ принадлежность ихъ къ секти, которая, по тогдашнему возарънію, не ладила со всемъ общественнымъ строемъ. А такъ какъ, следовательно, "влеветы іудеевъ противъ церкви, скажемъ словами de-Rossi, такимъ образомъ подтверждаемы были образомъ повеленія сулей, то отсюда следовало съ избежною необходимостію, что и самое исповъданіе христіанства должно быть запрешено во всей Имперіи". Въ самомъ двяв, этого требовала самая простая последовательность. Нельзя же было объявлять христіанъ чемъ-то въ роде шайки нигилистовъ и утверждать, что ихъ сектантская ненависть построила было планъ сожженія п уничтоженія города Рима, не предпринимая вийсти съ тимъ внергическихъ мъръ къ искоренію вредной секты. Иной образъ дъйствія со стороны римскаго правительства быль бы просто фактическимъ объявленіемъ невинности христіанъ. Приведемъ для оравненія примъръ изъ нашего времени. Кто могъ бы понять, положимъ, такой образъ дъйствій, еслибы напримъръ наше правительство, послъ указаннаго факта цареубійства въ 1881 году, обвиняя въ этомъ злодействе шайку нашихъ нигилистовъ, несмотря на это однако не приняло бы нивакихъ дальнъйшихъ мъръ противъ этой преступной шайки?

Съ приведеннымъ выше свидътельствомъ Тацита вполить согласуется показаніе Светонія. Такъ, въ числъ полицейскихъ распоряженій, изданныхъ Нерономъ и по мивнію Светонія, вполить заслуживающихъ похвалы, этоть историкъ приводитъ между прочимъ также и притъсненіе христіанства. "Посредствомъ казней, говорить онъ, были истребляемы христіане, порода людей, которая исповъдывала новую и преступную религію « 2).

<sup>2)</sup> Sueton. Nero. 16.

Причиной же обвиненій онъ считаеть однако не подмогь Рима. потому что о наказаніи за новую религію онъ говорить въ 8 16 своей біографіи Нерона, о пожар'я же въ Рим'я разсказываеть, напротивъ, въ § 38 того же сочиненія и уже безъ всяваго упоминанія о христіанахъ. Напротивъ, изъ приведеннаго мъста видно, что причиной казней христіанъ быль по его мивнію именно внутренній характеръ христіанства, какъ "религін новой и преступной". А что въ приведенныхъ словахъ Светоній хотвль указать, двиствительно, именно причину осужденія христіанъ, а не причину, напримітръ, того, почему Светоній съ своей стороны одобряеть и оправдываеть осуждение ихъ. это можно видъть изъ сравненія съ непосредственно следующимъ затемъ местомъ изъ біографіи императора. Кроме того, такое же заключение можно вывести и изъ того обстоятельства. что въ названномъ мъсть Светоній перечисляеть только хорошія распоряженія императора. Но невозможно, чтобы казни христіанъ онъ причислялъ къ хорошимъ распоряженіямъ Нерона, разъ только онв совершались надъ христіанами изъ-за пожара въ Римъ, такъ какъ этотъ пожаръ, по очевидному взгляду Светонія, произошель отъ Нерона и следовательно обвинение въ подмогв только съ крайнею несправедливостію могло быть взвалено на христіанъ. Такимъ образомъ, и по Светонію, христіане были наказываемы собственно какъ христівне.

Что касается поздивиших христіанских историков, то всв они безъ исключенія высказываются единогласно въ томъ смысль, что гоненіе Нерона противъ христіанъ было всеобщимъ. Такъ Лактаний побудительную причину гоненія усматриваетъ въ злобной досадъ тиранна по поводу усиливавшагося повсюду распространенія христіанства. По его словамъ, Неронъ замвчая, что не только въ Римъ, но и повсюду множество людей ежедневно отставало отъ культа идоловъ и переходило на сторону новой въры, и будучи гнуснымъ и зловреднымъ тиранномъ, приступилъ къ уничтоженію небеснаго храма и къ искорененію правды, т.-е. христіанской религіи 3). Но само собой разумъется,



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cum animadverteret non modo Romae, sed ubique quotidie magnam multitudinem deficere a cultu idolorum et ad religionem novam... transire, ut erat execrabilis et nocens tyrannus, prosilivit ad excedendum coeleste templum delen-

что такой мотивъ къ преследованію, какъ гиввъ по поводу поасмодиало распространенія и всесторонняго успаха христіанства. полженъ быль вызвать и преследование всеобщее. Церковный историкъ Евсевій, полобно Лактанцію, правла, не высказывается въ ясныхъ, опредъденныхъ словахъ, булто Неронъ предпринялъ всеобщее гоненіе противъ христіанъ, однако несмотря на это его можно считать несомивниымъ свидвтелемъ въ пользу всеобщности гоненія. Въ своей детописи онъ выражается о гоненіи Нерона совершенно въ такомъ же смысль и духъ, какъ и о гоненіи Деція и Валеріана 4). О Неронъ, какъ и о Деців, просто говорится безъ всякаго ограниченія и оговорки, что они воздвигали преследование противъ христіанъ. Еслибы Евсевій сознаваль какое-либо различіе между гоненіями двухъ раздичныхъ императоровъ, то онъ конечно о каждомъ изъ нихъ и выражался бы различно, темъ более что въ пругомъ случав онъ называетъ страну, въ которой свиръпствовали гоненія 5). Съ этимъ вполнъ согласуется и свилътельство его перковной исторів. О первыхъ жестокостяхъ тиранна въ отношеніи къ христівнамъ, какія описываетъ Тацитъ, вдесь Евсевій совсемъ ничего не говорить. Онъ только въ самомъ общемъ смыслв называеть Нерона первымъ "гонителемъ", и даже-однимъ изъ самыхъ завйшихъ этихъ "враговъ Божінхъ". Затвиъ довольно обстоятельно онъ разскавываеть, какимъ чудовищнымъ извергомъ былъ Неронъ и какимъ образомъ только отъ такого чедовъка могла произойти и начаться борьба противъ христіанства. Но понятіе "гонителя" современники епископа кесарійскаго составили себъ о Діоклетіанъ, Максиминъ, Деців, и слъ-

damque justitiam. De mort. pers. с. 2.—Повидимому, и Тертулліанъ причину гоненія видить въ распространеніи христіанства въ столицѣ имперія: Neronem in hanc sectam cum maxime Romae orientem ferocisse.

<sup>4)</sup> Для примъра можно сравнить савдующія мьста: Primus Nero super omnia screlera sua etiam persecutionem in christianos facit, in qua Petrus et Paulus... Secundus post Neronem Domitianus christianos persequitur... съ мьстами: Maximinus adversus ecclesiarum sacerdotes persecutionem facit.—Decius,... qui cum Philippos... interfecisset ob odium corum persecutionem in christianos movet, qua diaconus Laurentius Romae martyrium duxit.—Valerianus in christianos persecutione permota, statim... capitur.

Ad a. Chr. 168 (Ed. Migne P. G. XIX, 562).

довательно, если какой-либо императоръ просто-на-просто называется этимъ именемъ, даже — однимъ изъ самыхъ выдающихся гонителей, то при этомъ мы имъемъ полное право представлять себъ върное подобіе Деція, Діоклетина и т. д. Притомъ Евсевій, переходя отъ характеристики Нерона, какъ перваго гонителя противъ христіанъ, къ мученической кончинъ первоапостоловъ, выставляетъ на видъ то, что они пострадали именно въ самомъ Римъ ( $\xi \pi$  αὐτῆς 'Ρῶμης). Но спращивается: къ чему было бы съ особенной силой ударять на это мъсто мученичества апостоловъ, если уже и раньше ръчь была собственно только о гоненіи христіанъ въ Римъ?

Сто лють спустя после Евсевія два латинскіе писателя, Сульпицій Северъ и Орозій, уже совершенно ясно засвидьтельствовали, что міры преслідованія христіань со стороны Нерона
были систематическаго характера и всеобщи. Ихъ свидьтельствонесмотря на триста лють, которыя отділяли ихъ отъ Нерона,
отнюдь однако не должны терять своей цінности въ нашихъ
глазахъ. Въ ихъ распоряженій еще находился тогда совствиъ
другой первоисточный матеріаль, чінь какимъ владнемъ мы, и
они именно подтверждають только то, что утверждали и другіе
писатели гораздо раньше ихъ и что кроміт того и само въ себъ
вполніт правдоподобно. И особенно на основаній послідней причины, де-Rossi говорить, что ихъ свидітельство не можеть быть
оспориваемо на достаточномъ основаній и по хорошей причиніть.

Но прежде чъмъ мы вполнъ присоединимся къ этому мнънію, мы обязаны дать высказаться съ своей точки эрънія также п противникамъ взгляда, который мы доселъ защищали.

Прежде всего, представители противнаго нашему взгляда отвергають показанія позднайшихъ источниковъ, каковы—Лактаншій, Сульпицій Северъ, Орозій,—на томъ основаніи, что этр источники излагали только преданіе позднайшихъ временъ. Въ этомъ вопросв, говорятъ наши противники, могли бы служить для насъ достаточнымъ руководствомъ только болье древніе христіанскіе источники, особенно изъ втораго и третьяго стольтій, и таковымъ руководствомъ эти источники служили бы для насъ тъмъ болье, чъмъ болье они въ своихъ извистияхъ согласовались бы съ указаніями самыхъ древнъйшихъ языческихъ источниковъ. Затьмъ обыкновенно следуеть, на основаніи нъкоторыхъ мъсть

изъ Мелитона и Тертулліана, доказательство того, что гоненіе Недона было ограниченно. Следовательно свидетельство позднейшихъ источниковъ отвергается на томъ основани, что оно находится въ противоръчіи съ Медитономъ и Тертудліаномъ. которые-якобы-считають гонение Иероново ограниченнымъ. Такая аргументація принадлежить именю не разъ упомянутому нами, Görres-у. Но здъсь, при всемъ нашемъ уваженіи къ начитанности нашего противника, мы не можемъ подавить въ себъ изумленія, какое возбуждаеть въ нась явная непослововательность нашего противника. Въ приведенномъ уже выше мъстъ своей статьи Görres самъ призналь, что апологеты, въ числъ которыхъ у него поименно названы Медитонъ и Тертудліанъ. предполагають систематическое гонение до-Траяна", и по этой причинъ онъ лаже упрекалъ ихъ въ томъ, что "они представляли атиствительныя отношенія въ совершенно превратномъ викъ" (Real-Encyklop. II, 887). И вдругъ теперь на основании тъхъ же апологетовъ тоть же ученый доказываеть уже совсвив противное, именно ограниченность до--траяновскихъ гоненій, и въ этомъ отношении выдаетъ ихъ извъстія за "руководственныя" (\_massgebend")! Но наше изумление растеть еще далве. Мы уже привели всв мъста, въ которыхъ Мелитонъ и Тертулліанъ говорять о первомъ гоненіи вообще. Следовательно, если Görres признаеть, что апологеты утверждають систематичность характера этого гоненія (R.-Е. II, 887), то онъ дълаеть это на основании мъстъ, которыми пользовались также и мы. И однако, теперь изъ однихъ и тъхъ же мъсть выводится уже мивніе объ ограниченности преследованія, и апологеты въ несколькихъ фразахъ оказываются въ прямомъ противоръчіи съ самими собой! Однако, всмотримся ближе въ отдельныя доказательства.

Прежде всего ссыдаются на одно мъсто изъ исторіи Медитона, сохранившееся у Евсевія (Euseb. Hisl. ecct. IV, 20), которое гласить такъ: "Изъ всъхъ императоровъ одни только (μόνοι) Неронъ и Домиціанъ хотвли нашу религію обвинить (ἐν διαβολῆ καταστῆσαι)". Въ этомъ свидътельствъ останавливаются на выраженіи ἐν διαβολῆ καταστῆσαι, которое мы передали словомъ обвинить, и переводя его словомъ оклеветать, постронють слъдующее заключеніе: "Такъ какъ здъсь Мелитонъ упрежаеть кесаря, пользовавшагося дурною репутаціей, въ оклеве-

таніи христівнства, то въ нашемъ мъсть безспорно заключается наменъ на происшествіе, разсказанное Тапитомъ: слъдовательно апологеть зналь изъ времени Нерона только о дурномъ обращения съ пимскимъ обществомъ христіанъ". Но выраженіе: єν διαβολή καταστήσαι не значить непремінно только оклеветать, оно имветь точно такъ же и другое, болве широкое значеніе: поставлять кого въ положеніе обвиняемаго, обвинять. Понимание этого выражения въ его болве узкомъ значения, въ данномъ случав, должно признать сомнительнымъ уже по одному тому, что ничего неизвъстно о какомъ-нибудь частномъ, спеціальномъ оклеветаніи христіанства со стороны Домиціана, а между тъмъ и этому государю нужно приписать какое-то особенное оклеветаніе христіанъ, потому что частица ціочої, стоящая предъ именемъ Нерона, одинаково указываетъ и на имя Домиціана, какъ на клеветника противъ христіанъ. Да и къ чему было бы особенно выставлять на видъ то, что одии только два названные деспота выступили съ спеціальной влеветой на христіанъ? Въдь совершенно естественно и даже необходимо было бы ожидать, что и всякій другой государь языческой имперія готовъ былъ къ какому-нибудь вполнъ опредъденному обвиненію противъ христіанъ? Не спеціальную какую либо клевету противъ христіанъ приписываеть здісь апологеть Нерону и Домиціану, но обвиненіе противъ ихъ религіи, т.-е. гоненіе ихъ именно за то, что они были христіане. Къ такому же заключенію приводять затемъ и следующія выраженія апологета, въ которыхъ говорится, что отъ Нерона и Домиціана распространялись ложныя обвиненія на последующее время, ложные вагляды (йүчога) названныхъ государей снова были исправляемы ихъ преемниками. Всв эти выраженія теряють всякое значеніе, если ихъ относить къ опредъленнымъ идеветамъ. А почему Мелитонъ вийсто слова "преслидовать" употребляеть въ разсматриваемомъ случав лишь неясное и не совсвиъ опредвленное выражение èv діаводу катастусаї, вто легко объясняется характеромъ всего его стиля. Вообще онъ говорить къ императорамъ тонкимъ, осторожнымъ и мягкимъ тономъ, старается до крайней возможности оправдывать или извинять ихъ, обнаруживать возможно больше довърія къ нимъ. Если онъ желаеть сказать, что гоненія несправедины, то онъ двааеть не съ тою независимою

прямотою, какую слышимъ мы напримъръ у св. мученика Іустина: "Мы открыто высказываемъ вамъ это: вы не избъжите суда Божія, если будете упорствовать въ вашей несправелливости". Онъ скоръе употребитъ иля этого болъе тонкій оборотъ который однако въ существъ дъла высказываеть тоже самое: "Если бы (эти несправедливости) совершались по твоему приказанію, это было бы хорошо. Справедливый государь, конечно, въдь не прикажетъ ничего несправедливаго". Лаже Нерона Медитонъ старается все-таки какъ-нибудь извинить, потому что. по его изображенію. Неронъ только "будучи наученъ нъкоторыми завистливыми людьми" возсталь противъ христіанъ. Въ связи съ такимъ общимъ характеромъ стиля Мелитона объясилется и мягкое выраженіе "έν διαβολή καλςαλήςαι", собственное значение котораго однако совершенно ясно въ разсматриваемомъ мъсть. Христіанская религія, - таково послъдовательное теченіе мыслей епископа сардійскаго, явилось въ мірт для спасенія римской имперіи. Императоры (первые), действительно и были добраго мивнія о новой религіи, и потому не преследовали ее, а напротивъ, относились къ ней, какъ и ко всемъ прочимъ формамъ культа. Только Неронъ и Домиціанъ стади взводить на христіанство обвиненіе, -- обвиненіе, значеніе котораго у аподогета достаточно ясно изъ противоположенія онаго означенному последствію первоначальнаго добраго мивнія, т.-е. какъ первоначально, въ силу добраго мненія о христіанахъ, ихъ не преследовали, такъ теперь, въ силу худой молкы объ нихъ, ихъ стали преследовать. Такимъ образомъ, указанное место изъ Мелитона ничего не доказываеть въ пользу новъйшаго взгляда на гоненіе Нерона.

Повидимому, съ большимъ правомъ и основательностію ссылаются на два мъста Тертулліана. "Спросите свои льтописи, говорится въ Апологетикъ, тамъ вы найдете, что впервые Неронъ сталъ неистовствовать съ мечемъ кесарскимъ противъ нашей религіи, которая тогда пышно процвътала въ Римъ". Слъдовательно, такъ заключаютъ наши противники изъ этихъ словъ апологета, и Тертулліанъ признаетъ во время царствованія Нерона только страданія римской общины христіанъ; ибо онъ язычниковъ, противъ которыхъ направлень былъ его апологетикъ, раньше съ настойчивостію отсылаетъ за справками къ языческимъ же источнивамъ, т.-е. къ Тациту и Светонію, и затъмъ говоритъ: "противъ нашей религіи, которая тогда пышно процвътала въ Римъ" (sectam cum maxime Romae orientem). Еще опредъленнъе выражается по тому же вопросу Тертулліанъ въ другомъ своемъ сочиненіи (Scorp. с. 15): читаемъ мы жизнеописанія кесарей, возникающую въру въ Римъ первый окровавилъ Неронъ" (Uitas Caesarum legimus, orientem fidem Romae primus Nero cruentavit).

На первый взглядь действительно можеть показаться, будто оба приведенныя мъста Тертулліана решительно говорять въ пользу взгляда нашихъ противниковъ. Въ самомъ дълъ, если Тертулліанъ знасть еще какое-либо гоненіе на христіанъ, вив ствиъ города Рима и его области, то невозможно понять, почему онъ ничего не говорить объ немъ? И если у него есть еще какіе-либо источники историческіе, кромъ языческихъ, то почему онъ никогда не называетъ ихъ? Но стоитъ лишь поближе всмотреться въ это дело, и ответь на все эти вопросы скоро найдется. Разсмотримъ мы прежде всего последнее изъ приведенныхъ мъстъ изъ указанной книги Тертулліана противъ ужаленія скорпіона. Тертулліанъ говорить здёсь совсёмъ не о гоненіи Нерона вообще. Онъ имветь въ виду твхъ, которые презирали христіанскихъ мучениковъ, и противъ такихъ онъ хочеть доказать, что апостолы Петръ и Павель умерли мученическою смертію, въ подтвержденіе чего онъ и ссылается теперь на языческих в писателей: "И если еретикъ требуеть доказательства изъ письменнаго документа, то (объ этихъ) скажуть (ему) государственные акты, равно какь камни Іерусалима. При такомъ намъреніи Тертулліана, для него дъйствительно было весьма интересно, чтобы вместо него стали говорить явыческія письмена, "подобно камнямъ Іерусалимскимъ", потому что такая ссылка конечно должна была устыдить его противниковъ. Поэтому онъ могъ заставить говорить за себя языческихъ летописцевъ, котя они упоминають только о гоненіи въ Римъ. Для того чтобы установить мученичество первоверховныхъ апостоловъ, какъ незыблемый, несомнънный фактъ, апологету вовсе не предстояло никакой надобности упоминать о преследования вне Рима, такъ какъ такое упоминание совсемъ не относилось въ существу дела. Для его цели вполне было достаточно такого документа, который свидетельствоваль о гоненіи римскомъ, каково было, напримерь, свидетельство Тацита.

Сомивнія, возбуждаемыя въ представителях кновейшаго взгляда на гонеція христіанъ приведеннымъ выше мъстомъ изъ Ароlog. c. 5, - разръшаются еще проще и легче. Противъ язычниковъ апологетъ ссылается на языческихъ писателей, вопервыхъ потому, что такая ссылка несомивние имвла болве силы въ глазахъ языческихъ читателей, а вовторыхъ потому, что христіянскія писанія большею частію оставались непавъстными язычникамъ и доходили до нихъ большею частію только благодаря какой-нибудь случайности, следовательно не могли пользоваться и никакимъ авторитетомъ у язычниковъ. Упоминаніе апологетомъ въ этомъ мъсть объ одномъ только Римъ точно такъ-же нимало не показываеть, булто апологеть ограничиваль гоненіе однимъ городомъ Римомъ; противъ такого пониманія говорить прежде всего самая связь мыслей апологета. Тертулдіанъ говорить въ этой главъ (5 гл.) о происхожденія законовъ противъ христіанъ, именно, что эти законы происходять отъ Нерона, и въ доказателсство такого ихъ происхожденія онъ ссылается на показаніе языческихъ письменныхъ документовъ. Что касается того утвержденія нашихъ противниковъ, будто изъ язы ческихъ источниковъ, подразумъваемыхъ христіанскимъ аподогетомъ, существують только Тацить и Светоній, то съ нимъ можно было бы согласиться только тогда, когда по крайней мъръ, за Светоніемъ признали бы упоминаніе о законахь, враждебныхъ для христівнь, съ чемь вместе следовательно признали бы у него указаніе на гоненіе христівнъ, именно какъ христівнъ, Впрочемъ, кромъ Тацита и Светонія существовали тогда и другія литературныя произведенія изъ времени императора Нерона, указанія на каковыя и находятся въ "Исторіи Римской Литературы" Тейффеля (ср. Teuffel, Römische Literatur Geschichte, 4 Anfl. §§ 312, 5; 314; 341, 8); многіе знатоки римской письменности подъ часто упоминаемыми у разныхъ писателей commentarii подразумъвають общественныя архивныя дъла. Врядъ ли можно отрицать также и существование въ то время собраний законовъ. По крайней мъръ въ отношении мученической смерти апостоловъ, Тертулліанъ ссылается на одинъ языческій, совершенно утерянный для нашего времени письменный источникъ, который называется у него instrumenta imperii (Scorp. 15), и подъ которымъ можно разумъть собраніе государственныхъ лъдъ 6).

Для доказательства, что первое гоненіе на христіанъ имвло узвія рамки и ограничивалось областію Рима, противники древняго взгляда на подлежащій вопросъ приводять во свидътели также церковнаго историка Евсевія. "И Евсевій, говорять они, изъ времени Нерона знастъ только о притъсненіяхъ римской общины христіань: въ церковной исторіи (Hist. eccles. II, 25), гав онъ вспоминаеть о Нероновомъ гоненіи, онъ просто даеть переводъ относящагося сюда мъста у Тертулліана (Apol. 5). Но что епископъ кесарійскій вовсе не защищаєть Нерона противъ обвиненія его въ всеобщей ненависти къ христіанамъ. это мы, надъемся, уже достаточно показали выше. Что же касается того обстоятельства, что онъ при упоминаніи о гоненіи Нероновомъ ограничивается приведеніемъ словъ Тертулліана, то это вовсе не можеть служить доказательствомъ цротивъ защищаемаго нами возэрвнія. Какъ мы уже показали выше, приводимое мъсто изъ Тертулліана вовсе не подтверждаеть взгляда нашихъ противниковъ; Евсевій же приводить оное для того, чтобы усилить свое собственное воззрвніе на Нерона, какъ на гонителя христіанъ вообще, а не римскихъ христіанъ въ частности, и совершенно ложный переводъ этого мъста у нашихъ противниковъ еще гораздо меньше, чемъ текстъ оригинала, заставляетъ предполагать, будто свиръпое обращение съ христіанами ограничивалось лишь извъстною областію имперіи. Невозможно допустить, чтобы великій церковный историкь не имъль у себя никакихъ другихъ источниковъ, кромъ апологета кареагенскаго, для того чтобы изложить свой взглядъ на первое гоненіе противъ христіанъ. Интересныхъ частностей касательно этого гоненія его источники быть-можеть не доставили бы ему. Но такія м'аста, какъ наприм'връ свид'ятельство Мелитона и быть-можеть, еще болъе исныя, конечно могли весьма истати пригодиться къ его услугамъ. Но очевидно, что онъ и Нероново гоненіе предполагаеть уже хо-



<sup>\*)</sup> Въ подобномъ сочетания словъ instrumentum, по крайней мъръ у Квинтидіана, встръчается съ значеніемъ документа госудирственныхъ приказовъ.

рошо извъстнымъ и говоритъ объ немъ не все, что онъ знаетъ касательно онаго. Также и о тъхъ сценахъ свиръпости противъ христіанъ, какія разсказываетъ Тацитъ, онъ не упоминаетъ, и однако онъ должны быть ему извъстны. Указанія на нихъ онъ находилъ частію у св. Климента римскаго (1 посл. Корино., св. Климента), частію же тъ "многіе" біографы Нерона, на которыхъ дълаетъ ссылки Евсевій въ своей исторіи, заключали въ себъ, по крайней мъръ, кое-что касательно того же предмета.

Дальнейшее доказательство въ пользу новейшаго противъ древивищаго взгляда на гоненія стараются выводить изъ того, что Неронъ быль безрелигіозный человъкъ. Предполож еніе, что Нерономъ были издаваемы всеобщіе эдикты о гоненіи противъ христіанъ, -- говорять, -- съ необходимостію предполагаеть также, что императоръ находилъ живой интересъ въ сохранении древней государственной религіи. Но что безсовъстный деспоть, какимъ былъ Неронъ, не изъ своей религіозности имълъ такой интересъ, это въ состояніи признать каждый. Неронъ не быль благочестивымъ язычникомъ. Но значить ли это, чтобы онъ дъйствительно не находиль совстви никакого интереса въ редигін, которая завершалась въ культь кесарей, которая почти встхъ его предшественниковъ на императорскомъ тронт возводила въ боговъ? Съ другой стороны, если онъ былъ въ душъ безрелигіознымъ человъкомъ, то достаточно ли было этого для того, чтобы онъ дъйствительно быль совершенно свободень отъ всякой ненависти къ новой религіи, которая и кесаря обязывала признавать надъ собой единаго Бога и въ силу этого поставляла его въ отношени къ этому Богу на одну ступень не только съ его подданными, но даже и съ его рабами, которыхъ онъ онъ не привыкъ даже и за людей считать?

Другими словами, несомивно, что если Неронъ не имълъ никакихъ политическихъ причинъ ненавидътъ христіанъ, то могли быть у него личныя къ тому побужденія. Позднъйшее преданіе, котораго мы впрочемъ не будемъ здъсь разсматривать ближайшимъ образомъ, причину смерти первоверховныхъ апостоловъ приписываетъ однако именно такого рода побужденію 7), да и

<sup>1)</sup> Ср. Златоуста. adv. oppugn. vitae mon. I, 3.

помимо того, отъ дней Амана и Мардохея исторія указываеть достаточно примъровъ такихъ гоненій, ближайшимъ поволомъ которыхъ было превратное чувство гордости или извращенная чувственность какого нибудь владыки земнаго. Что касается нашего вопроса, то Неронъ могъ уже вполив хорошо знать христіанство. Іуден, которые были такъ могущественны при Неронъ и въ его дворъ, безъ сомивнія, не пропускали ни одного благопріятнаго случая, чтобы начертить предъ тиранномъ наллежацій образъ своихъ ненавистныхъ противниковъ. Къ тому же, христіанство пускало корни при двор'в самого императора (ср. Филипис 4, 22). Весьма могло быть, что совъсть последователей христіанства, подъ ср'эжимъ вліяніемъ новой редигіи. страшно возмущалась разными проявленіями распутства императора и вследствие того быть-можеть происходили иногда крупныя придворныя столкновенія. Ла если даже Неронъ не имълъ и никакой причины ненавидеть христіанство. — то разъ уже онъ взвалилъ на христіанъ, именно за ихъ редпріозныя убъжденія, такое тяжкое обвиненіе, какъ обвиненіе въ поджогъ Рима, - онъ долженъ былъ и дальше продолжать идти въ томъ же направленіи и гнать отовсюду эту religio malefica (злодъйственную религію). Иначе онъ самого себя навазаль бы за свою ложь.

Разсмотрънныя нами основанія не единственныя изъ тъхъ доказательствъ, которыя обыкновенно приводятся противъ традиціоннаго пониманія характера перваго гоненія на христіанъ. Накоторые изъ вольнодумныхъ современныхъ изследователей заходять такъ далеко, что начинають отрицать действительность насилій Нерона въ отношеніи къ христіанамъ не только въ провинціяхъ римской имперіи, но даже и въ самомъ Римъ, и несомивниое свидътельство языческаго историка Тацита о страданіяхъ христіанской общины въ Римъ при Неронъ стараются устранить различными способами или, точнъе, разными измыпленіями. Такъ напримірь, французь Гохарть рвшается объявить, что относящееся къ нашему вопросу мъсто изъ льтописей (Annales) Тацита есть ни больше, ни меньше вакъ поздивншая христіанская фальсификація, подлогь, который не заслуживаетъ ръшительно никакого въроятія. По митнію же Германна Шилдера, напротивъ, при Неронъ было дъйствительно гоненіе, но не противъ христіанъ, а противъ імпеевъ: Тапитъ же, который смешиваль ічлеевь съ христіанами, по собственной ошибив выдаль бывшее гоненіе за преследованіе христіань. Мы не будемъ вдаваться здесь въ подробный анализъ этихъ двухъ гипотезъ и оставимъ ихъ въ поков; насиле прямаго смысла первоисточниковъ, которому единственно и обязаны эти гипотезы своимъ существованіемъ, уже само по себъ достаточно опровергаеть ихъ состоятельность. Но мы не можемъ здась обойти полнымъ молчаніемъ ть основанія, которыя приводить Шиллеръ противъ общепринятаго взгляда, что гонение Нерона обнимало собой обширную территорію государства, было всеобщимъ. При этомъ нъмецкій историкъ совершенно устраняетъ свидътельства церковныхъ писателей, лишаеть ихъ права годоса въ этомъ вопросъ, который всего ближе ихъ именно и касается, и основываетъ свое доказательство единственно на показаніяхъ Тацита и Светонія. По свидітельству обоихъ этихъ писателей, - такъ разсуждаетъ Шиллеръ, - оказывается вполив върнымъ то, что гоненіс христіанъ ограничивалось только гороломъ Римомъ и не выходило дальше его предъловъ, равно какъ и то, что это гонение воспоследовало не въ силу какоголибо религіознаго соображенін императора или правительства, но единственно и исключительно въ силу обвиненія христіанъ въ поджогъ. По описанію Светонія, весь этоть христіанскій процессъ принадлежить къ разряду чисто подицейскихъ распоряженій, которыя исходили отъ подлежащихъ полицейскихъ властей столицы, а потому и ограничивались ствнами этой столицы, не распространяясь далве ен области. Что васается Тацита, то онъ знаетъ только двъ страны или области, въ которыхъ христівнство имъло своихъ последователей, именно: Іудею и Римъ. Еслибы гоненіе происходило въ другихъ мъстахъ Италіи и провинцій, то онъ не могь бы сделать этого указанія на опредеденныя двъ области; во всякомъ случать гоненія въ Италіи, еслибы только они были въ дъйствительности, безусловно должны б. быть ему извъстны. Да наконецъ, еслибы это гоненіе было дъломъ обще-государственнымъ, а не частнымъ распоряжениемъ городской римской полиціи, то Неронъ конечно потребоваль бы касательно онаго решенія сената, какъ это делали его предшественники и какъ самъ онъ въ религіозныхъ отношеніяхъ

никогда не лишалъ сената его законной власти въ разсмотрении и решени делъ.

Самое слабое межи всеми этими доказательствами есть, конечно, второг. Правда, Тапить действительно, называеть только Іудею и Римъ; но что онъ *не знаеть* другихъ мъстъ, это ни откуда не следуеть. Третій аргументь доказываеть слишкомъ много, больше, чъмъ сколько заключается въ его посылкахъ. Въдь изъ свидътельства Светонія ясно вытекаетъ, что Неронъ наказываль христіань именно за ихъ религію. Если. такимъ образомъ, онъ долженъ былъ признать за лучшее, чтобы и на этотъ разъ также было выражено осуждение этой религи сенатомъ, то это предположение ничего не доказываеть въ пользу Шиллера, потому что бывали такія сенатскія постановленія противъ христіанъ, о времени и поводъ которыхъ мы ничего не знаемъ. Больше затрудненій представляетъ объясненіе того. что ставитъ Шиллеръ на первомъ планъ. Дъйствительно, Светоній разсказываеть о мірахъ противъ христіанъ въ такой связи ръчи, которую можно назвать примъчательнъйшею. Непосредственно выше говорится у него о харчевняхъ, непосредственно ниже следуеть запрещение безчинствъ актеровъ. Однако такую связь ръчи у Светонія нельзя назвать случайною; напротивъ, онъ по своему обывновенію сводить рядъ постановленій Нерона подъ извъстныя точки зрънія. Первую группу этихъ постановленій составляють у него запрешенія противъ роскоши и т. под.; они всв, конечно, могли относиться къ городу Риму. Затвиъ следують распоряжения и меры противъ мятежей, воторые производила чернь противъ общественнаго порядка и нравственности: здёсь-то на первомъ планъ оказывается "уничтоженіе " христіанъ (afflicti christiani), затымъ упоминается о мърахъ противъ актеровъ и страшной борьбы партій театра и цирка. Спрашивается теперь, такое расположение указанныхъ правительственныхъ правилъ исключаеть ли собой предположеніе, что Светоній хотвать сказать о всеобщемъ запрещенія христіанства въ имперіи? Мы думаемъ: нътъ. Намъ кажется, можно бы спросить нашего противника: въ какомъ другомъ мастъ изъ названныхъ трехъ описатель жизни императора долженъ быль бы упомянуть о христівнахь, еслибы онь захотыль упомянуть о действительномъ запрещении христіанской религіи?

Если пересмотръть всю схему, по которой располагаеть Светоній, въ гл. 9—19, корошія распоряженія Нерона, то трудно отыскать въ ней болье подходящее мъсто. Да къ тому же и въ другихъ мъстахъ у Светонія встрычаются такого рода, въ высшей степени странныя для нашего пониманія, сопоставленія. Наконецъ, если онъ, по обыкновенному чтенію разсматриваемаго мъста, говорить объ уничтоженіи христіанъ, то это выраженіе слъдуеть понимать у него въ самомъ простомъ смыслъ (совершенно подобно тому, какъ понимають его же выраженіе объ "отмъненіи" религіи друидовъ — Clavdius, 25), именно въ смыслъ изданія закона, который отрицаль право существованія христіанства. Но что и послъ этого "уничтоженія" христіанства Нерономъ въ Римъ всетаки еще были христіане, это конечно долженъ быль знать Светоній.

Но если даже допустить, что Светоній хотвль сказать только о страданіяхъ римскихъ христіанъ при Неронв, то спрашивается, что же отсюда следуеть? Мы скажемь, что не следуеть решительно ничего, кромъ того, что мы уже и безъ того знаемъ, т.-е. что этоть біографь императора на первомъ планъ имветь въ виду событія, которыя переживала тогда столица, а все остальное, само по себъ даже болъе важное, онъ проходить молчаніемъ. Итакъ поступаеть онъ во многихъ своихъ жизнеописаніяхъ. Такъ напримъръ, мы знаемъ изъ Іосифа Флавія (Antiqu. XIX, 5), что императоръ Клавдій благосклонно относился въ іудейской религіи, утверждаль за нею разныя привилегіи. А между твиъ Светоній ничего не разсказываеть намъ про это. Когда онъ говорить объ отношении Клавдія въ иноземнымъ народностямъ, то касательно іудеевъ онъ упоминаетъ только о сравнительно весьма неважномъ распоряжения, а именно — о временномъ изгнаніи ихъ изъ римской столицы.

Главный недостатокъ въ исторической аргументаціи Шиллера составляеть его полное пренебреженіе христіанскихъ свидътельствъ. А это опущеніе изъ вниманія свидътельствъ христіанскихъ писателей тъмъ болье несправедливо и къ тъмъ большимъ ошибкамъ можетъ привести, что не только Тацитъ и Светоній, но и всъ языческіе писатели трактуетъ о христіанствъ съ большимъ презръніемъ. Нъкій Діонъ Кассій описываетъ пожаръ въ Римъ при Неронъ, вовсе не упоминая о

христіанахъ, и во всемъ своемъ изображеніи первыхъ двухъ христіанскихъ стольтій употребляеть имя христіанъ всего одинъ разъ. Но его еще превосходитъ своимъ пренебреженіемъ христіанства Иродіанъ, который кажется совсьмъ не знаетъ и про существованіе христіанства, равно какъ и историки, которые описывая жизнь Діоклетіана вовсе не упоминаютъ о его гоненіи противъ христіанъ. Следовательно, что же есть удивительнаго въ томъ, если и Светоній доставляетъ намъ недостаточныя сведенія касательно христіанскихъ обстоятельствъ того времени, и какія же серьёзныя заключенія можно выводить изъвтого пренебреженія сектой, казавшейся неважной?

Проявившееся вскорт по смерти Нерона, всеобщее отвращеніе въ вровавымъ эдиктамъ тиранна послужило во благу также и для христівнъ. Если его законы и не были отмънены окончательно, какъ это, кажется, утверждаеть Тертулліанъ, то во всякомъ случав они и не приводились уже въ двиствіе, и борьба противъ цервви притихла на продолжительное время. Дъйствительно, въ первые годы царствованія Ломиціана повидимому судьба улыбнулась христіанамъ и предъ ними открывались блестящія перспективы. Отрасль императорской фамиліи, двоюродный брать Домиціана, Флавій Клименть, испов'ядываль христіанство, и такъ какъ Домиціанъ быль бездетенъ, то онъ усыновиль обоихъ сыновей своего христіанскаго родственника. Но видно, не приспъло еще время для того, чтобы на римскомъ престоль возсыдаль христіанскій императорь; да и усыновленные на тронъ могли быть только тъмъ, чъмъ несомнънно сдълались ихъ родители, а быть-можетъ и они сами, -- мучениками.

Совершенно неожиданно Домиціанъ, какъ выражается церковный историкъ Евсевій, "увънчалъ свои жестокости, въ другихъ отношеніяхъ, царской короной, объявивъ себя преемникомъ Нерона въ ненъвисти и враждъ противъ Бога" (Euseb. Hist. eccl. III, 17). Началось второе гоненіе противъ христіанъ. Флавій Клименть, несмотря на близкое родство съ императоромъ, умеръ смертію мученика; его супруга Домицилла была сослана въ ссылку, а сыновья ихъ какъ-то совсѣмъ исчезаютъ изъ исторіи безслѣдно. Клименть и Домицилла не были единственными жертвами втого гоненія. Одинъ языческій писатель, по имени Бруттій, повѣствуеть, что "при Домиціанъ многіе христіане

свидътельствовали кровію свою въру" (ἐμαρτύρησαν, у Euseb. chron.), т.-е. сдълались мучениками за свою въру, и его показаніе подтверждается другимъ, также языческимъ, исторіографомъ Діономъ Кассіемъ (І, 67. с. 14), который подъ послъднимъ годомъ царствованія Домиціана замъчаетъ о большомъ числъ казненныхъ смертію и затъмъ разсказываетъ, какъ "многіе другіе". кромъ Климента и Домициллы, также были умерщвлены или сосланы по той же самой причинъ, т.-е. за христіанскую свою въру.

Дальнъйшее свидътельство о гоненіи христіанъ при Ломиціанъ представляеть намъ Апокалипсисъ. Что указанія этой книги должны быть относимы, между прочимъ, къ гоненію Ломиціана. это видно изъ свидътельства св. Иринея, епископа ліонскаго, по которому св. апостолъ Іоаннъ Богословъ получалъ таинственное откровение "почти еще въ наше время, къ концу правления Домиціана" (Adv. haeres. V, 30). А свидетельство св. Иринея ліонскаго больше чемъ трудно оспоривать; ибо учитель св. Иринея, Поликарпъ смирнскій, былъ еще ученикомъ апостола Іоанна. Следовательно гоненіе на христіанъ, которое въ первыхъ главахъ Апокалипсиса изображается непрододжительнымъ, кратковременнымъ, есть не какое-либо другое, а именно гоненіе Домиціаново. Кром'в свидетельства Апокадипсиса, мы встречаемъ только весьма краткія, отрывочныя указанія на вто гоненіе. Клименть римскій (около 96 г.), Эгезиппъ (около 160 г.), Мелитонъ (около 170 г.), Тертуллівнъ (около 200 г.)—всв они указывають почти только на тоть факть, что Ломиціанъ снова предприняль борьбу противъ церкви Христовой; по крайней мъръ изъ ихъ свидътельствъ мы не узнаемъ ничего новаго-Нъсколько словъ Светонія, которыя имъють отношеніе къ нашему предмету, страдають обычнымь у этого писателя недостаткомъ жедательной ясности. Даже весьма важное для насъ мъсто у Діона Кассія колеблется среди столь неясныхъ выраженій, что намъ еще нужно нъсколько доказать свое право опираться на это мѣсто.

Дъло въ томъ, что въ подразумъваемомъ мъстъ Діона Кассія совсъмъ не называется имя христіанъ. Слова его гласятъ такъ: "и въ томъ же году умертвилъ Домиціанъ, между многими другими, также и консула Флавія Климента, хотя онъ былъ его

Digitized by Google

двоюродный брать и женать быль на Флавіи Домицилль, точно такъ же кровной родственниць его. Но на обоихъ взвели обвиненіе вз безбожіи (ἀθεότης), за которое были осуждены также и многіе другіе, которые склонились къ іудейскому образу жизни. Изъ таковыхъ одни были казнены смертію, другіе лишились своего состоянія. Домицилла же только была сослана на островъ Пандатерію". Нерва, говорится затвиъ далье, "уже болье не позволялъ жаловаться на кого-нибудь за безбожіе или за іудейскій образъ жизни".

Завсь необходимо заметить, что подъ лічдейскимъ образомъ жизни", покрайней мъръ, можно подразумъвать христіанство. Припомнимъ, что еще ко времени Тертудліана, т.-е. къ концу втораго христіанскаго втка, христіанство трактовали какъ іудейскую секту, и замъчательный способъ выраженія Ліона легко объясняется его равнодушіемъ къ неизвъстной ему редигіи. Вообще онъ называеть христіанъ по имени единственный разъ. хотя онъ издагаеть римскую исторію видоть до третьяго христіанскаго стольтія. А что разсматриваемое нами місто дийствительно подразумъваеть, между прочимь, также и христіань. это следуеть изъ сравненія его съ христіанскими писателями. Изъ нихъ мы усматриваемъ, что при Домиціанъ, въ послъдній годъ его жизни, воспоследовало гоненіе на христіанъ, которое потребовало для себя жертвъ также и изъ семейства Флавія Климента. Домицилла, племянница консула, у Евсевія ясно упоминается какъ исповъдница христіанская при Домиціанъ. А такъ какъ теперь религіозное преследованіе у Діона точно также вторгается въ среду ближайшихъ родственниковъ Климента, и такъ какъ, далве, хронологическія данныя совпадають; то мы доджны заключить, что здесь мы имеемъ дело съ однимъ и твиъ же фактомъ. Что же касается, далве, обвиненія въ безбожін, о которомъ говорить Діонъ, то оно было одною изъ свмыхъ обычныхъ формъ обвиненій, какія взводились противъ тогдашнихъ христіанъ, точно такъ же, какъ упрекъ въ неспособности въ государственнымъ дъламъ (contemptissima inertia, Sveton, Domit. 15) который Светоній въ частности приводить противъ Климента. Что въ семействъ этого послъдняго христіанство дъйствительно уже тогда нашло доступъ, это подтверждается къ тому же еще археологическими открытіями послед-

нихъ лесятильтій. Если же Клименть и Домицилла были христівне, если обвинение ихъ въ приверженности въ ічлейскимъ обычаямъ и въ атензмв нужно понимать въ смыслв обвиненія въ принадлежности ихъ въ христіанству: то это же нужно скавать и о прочихъ, о которыхъ говоритъ Ліонъ, потому что выь жалобы на всвую были однъ и твже, а это указываетъ на тесную связь Климента и Домициллы съ "другими" исповедниками іудейскихъ обычаевъ. Послъ того, какъ исторіографъ сказаль о последнихъ, онъ снова возвращается въ Ломицилле и выставляеть на видъ то, что она была только сослана. Но эта неравномърность наказанія, при совершенной равносильности преступленія, указываеть на что-то особенное, выдаюшееся. Все это, вмъсть взятое, вынуждаетъ насъ видъть въ словахъ Ліона указаніе на Домиціаново гоненіе противъ христіанъ. Напротивъ, мы не имвемъ рвшительно никакого основанія - распространять эти религіозныя угнетенія также и на іудейскихъ прозедитовъ. Ибо о редигіозномъ преслъдованіи ихъ ничего неизвъстно; іудейство считалось религіей, закономъ дозволенной и следовательно, принадлежность къ ічдейству отнюль не могла служить основаніемъ для обвиненія. Наконецъ, іудеевъ врядъ ли и можно было обвинять въ безбожіи: выработанная церемоніальность ихъ культа безъсомивнія достаточно застраховывала ихъ отъ такого обвиненія.

Ближайшимъ поводомъ къ гоненію было, какъ кажется, одно распоряженіе Домиціана касательно іудеевъ. Со времени завоеванія Іерусалима іудеи должны были уплачивать прежнюю подать въ пользу храма на Капитолів въ Римв, что для іудеевъ было весьма чувствительнымъ притвсненіемъ, и естественно, что многіе изъ нихъ всвми возможными мврами старались уклониться отъ взноса этой подати. Но такъ какъ расточительность Домиціана сопровождалась крайнею нуждою въ деньгахъ, то между прочимъ и эту іудейскую пошлину снова стали взыскивать съ величайшею суровостію, и притомъ не только съ природныхъ іудеевъ, которые часто отрицали свое національное происхожденіе, но и со всвхъ, кто въ какомъ либо отношеніи "жилъ по образу іудеевъ", хотя бы и не исповъдываль іудейской религіи (ср. Sveton Domit. 12). Къ этому послъднему классу людей могли тогда причислять также христіанъ, и римъ

скіе чиновники имъди даже свой интересъ въ томъ, чтобы дъйствительно и ихъ считать уже за іудеевъ, совершенно выпуская лаже изъвниманія собственное названіе этой мнимой секты іудейской. Покрайней мірь, въ извъстіи Діона имя христіанъ дъйствительно не называется. Такимъ образомъ, іудейскому надогу были подвергнуты также и христіане, и въ этомъ заключалось уже тяжкое угнетеніе, не столько по причинъ денежныхъ жертвъ, которыя требовались налогомъ, сколько по причинъ безпошалности техъ разследованій, къ какимъ полавала поволь ата подать (ср. v Svet., Domit, 12.), Безпорядовъ и насидіе были такъ велики, что императоръ могъ позволить Нервв, въ знакъ отличія, отчеканить собственную медаль, когда онъ положилъ конецъ этому делу. Наибольшая часть этихъ угнетеній естественно должна была падать на техъ, которые отказывались отъ уплаты подати; а таковыми могли быть главнымъ образомъ христіане. Безъ сомивнія, христіанское общество и тогда хорошо сознавало долгъ не противиться властямъ и добросовъстно выполнять ихъ требованія. Но дело въ томъ, что подать была наложена на послъдователей іудейства; слъдовательно, чрезъ уплату этой подати, плательщики ео ірво признавали себя исповъдниками іудейства, чего понятно, не могла позволить христіанамъ ихъ совъсть. Такимъ образомъ, между тъмъ какъ для іудеевъ, при точности наступившихъ разследованій, всякая попытка уклониться отъ платежа подати оказывалась безнадежной, и следовательно, они не имели никакой причины отказываться отъ взноса подати, христіане доджны быди отказываться отъ такого платежа потому, что съ нимъ соединялось для нихъ преступленіе противъ собственной религіозной совъсти. Но вслъдствіе этого отказа, при отсутствіи яснаго пониманія настоящихъ его мотивовъ, какъ и пониманія вообще сущности христіанства, у римскихъ властей конечно снова стало выясняться различіе между собственно іудействомъ и іудействомъ "безбожнымъ" п было признано Нервой впоследствіи. Ближайшимъ последствіемъ отказа оть уплаты подати было то, что "безбожные" іуден были обжалованы предъ императоромъ. Разъ его внимание остановилось на нихъ при такихъ обстоятельствахъ, его природная подозрительность получила теперь конечно сильнейшій толчекь и всецьло направплась противъ религіи, которая дерзала — въ

чемъ-либо отказывать, возражать властителю міра. Немедленно эта религія была запрещена и ея последователи должны были уже не платить только подать, но жертвовать всёмь своимъ состояніемъ и даже жизнію.

При ближайшемъ ознакомленіи съ христіанствомъ, къ чему могли послужить начавшіяся разследованія, особенно возбуждало въ леспотв опасеніе, кажется, христіанское ученіе о царствъ Христа, и еще болъе поощряло его къ подавлению новой религін. Ибо когда до сведенія его дошло, что въ Ічлев тогла жили еще нъкоторые потомки Давида и родственники Христа, то онъ приказаль привести ихъ въ себъ, этихъ мнимыхъ своихъ соперниковъ во всемірномъ владычествъ, и только тогда снова отпустийъ ихъ безвредными, когда видъ этихъ простыхъ людей, ихъ бъдность, ихъ мозодистыя руки прогнади отъ него всякій страхъ, замънивъ его презръніемъ (Euseb. Hist. ecl. III, 20). Изъ этого разсказа Эгезиппа мы усматриваемъ, что Домиціанъ преследоваль христіанство, какі такое, и тоже самое достаточно ясно видно изъ всвух другихъ источниковъ. Діонъ Кассій довольно ясно свидътельствуеть, что преслъдуемые были осуждаемы за свою религію, а свидітельство Апокадипсиса въ этомъ отношеніи еще болъе несомнънно. Понятіе мученичества, страданія за имя Іисуса выступаеть въ этой книге такъ ясно и определенно, какъ только возможно.

Страданія христіанъ вовремя этого гоненія, безъ сомнівнія, были непродолжительны. Отъ мученической смерти Флавія Климента до умерщвленія Домиціана протекло всего восемь місяневъ. Но несмотря на это, гоненіе должно было быть жестокимъ. Кромів Апокалипсиса, жестокость гоненія засвидівтельствована для насъ Бруттіемъ и Діономъ Кассіемъ, которые разсказывають намъ о многочисленности жертвъ гоненія. Да и вообще уже одно то обстоятельство, что языческіе писатели находять нужнымъ говорить на этотъ разъ не только о выдающихся жертвахъ, но вообще о гоненіи, достаточно убъждаетъ насъ, что преслідованіе было сильное. Что касается, въ частности, гоненія въ Римі, то объ немъ мы иміземъ еще свидітельство въ первомъ посланіи коринеянамъ св. Климента римскаго. Возникшими спорами въ церкви коринеской, такъ объясняеть св. Клименть въ первыхъ же строкахъ своего посланія, онъ не могь

тотчасъ заняться, потому что въ самомъ Римѣ ("надъ нами") вдругъ и севершенно неожиданно разразились надъ христіанами страданія и угнетенія. Такимъ образомъ, изъ этого объясненія причинъ замедленія св. Климента отвѣтомъ на происходившія неурядицы въ Кориноѣ во всякомъ случаѣ слѣдуетъ, что христіане въ Римѣ находились въ весьма опасномъ положеніи.

Однако однимъ Римомъ не ограничивалось гоненіе, но въ силу всеобщаго эдикта о преследованіи христіанъ, оно распространялось и далеко за ствнами столицы. Въ этомъ насъ увъряють поздивищіе христіанскіе исторіографы, какъ Лактанцій, Евсевій, Сульпицій Северъ. Они характеризують Ломиціана какъ гонителя и врага Божія, безъ всякаго ограниченія, и мы уже раньше показали, какъ нужно понимать эти ихъ выраженія. Такъ какъ извъстіе Бруттія о жертвахъ Ломиціанова гоненія сохранено для насъ только Евсевіемъ и имъ никоимъ образомъ не ограпичивается, то мы и не имфемъ никакого основанія предполагать, что онъ говорить только о гоненіи въ город'я Римъ. Оровій ясно говорить объ эдикта, предписывавшемъ гоненіе, и Тертулліанъ подтверждаеть его свидътельство. Далье изъ первыхъ главъ Апокалипсиса мы усматриваемъ, что малоазійскія церкви имъли много пострадать отъ распоряженій Домиціана. Также и въ Виенніи это гоненіе требовало себъ жертвъ, ясные следы которыхъ указываеть намъ уже много разъ названное нами письмо Плинія младшаго. Упомянувъ о томъ, что многіе христіане были предъ нимъ обжалованы за свою въру, Плиній мледшій, какъ мы уже говорили, продолжаеть, что нъкоторые изъ обжалованныхъ признавали себя христіанами, но вскоръ снова отъ него отказывались; они объясняли Плинію, что хотя они были христіанами, но потомъ снова оставили эту въру; нъкоторые изъ нихъ сдълали это назадъ тому три года, нъкоторые болве леть, а многіе даже двадиать льть тому назадь, но никто не раньше этого года  $^8$ ). Почему, спрашивается, въ этомъ разсказъ, послъ общаго указанія на болье льть, Плиній находить нужнымъ указать еще разъ, и притомъ съ особеннымъ удареніемъ на двадцатый годъ тому назадъ? Почему именно на



<sup>\*) «</sup>Quidam ante triennium, quidam ante plure sannos, non nemo etiam ante viginti quoque». Plinius. X. 97.

этоть годь многіе указывали, какъ на время своего отпаденія отъ христіанской въры? Такое указаніе безъсомивнія приводить къ заключенію, что тогда, т.-е. двадцать лють до написанія письма Плиніемъ, произошло какое-то особенное событіе, которое было способно создать въ христіанствю отступниковъ въры. А такъ какъ ровно двадцать лють тому назадъ Домиціанъ началь свирюнствовать противъ церкви Божіей, то мы по справедливости можемъ видють въ этой особенной отмюткю двадцатаго года намекъ на это печальное событіе. Впрочемъ, что гоненіе Домиціана должно было быть всеобщимъ и повсюднымъ, это явствуетъ уже изъ самой побудительной причины этого гоненія. Если оно вытекало изъ ненависти къ христіанству, какъ такому, то оно должно было постигать христіанъ, гдъ бы они ни находились въ Имперіи.

До сихъ поръ мы старались изложить и обсудить тв историческія данныя, которыя дошли до насъ касательно побужденій размівровъ и жестокости Домиціанова гоненія. Теперь мы посвятимъ остальную часть своей статьи разсмотрівнію нікоторыхъ возраженій со стороны нашихъ противниковъ, придерживаясь при этомъ снова разсужденій тогоже Görres.

Прежде всего тв обремененія, которыя связаны были съ іудейскимъ налогомъ и о которыхъ говорилъ Светоній. Görres старается ограничить, относи ихъ лишь къ христіанамъ въ городъ Римъ, причемъ онъ думаетъ найти основанія къ такому взганцу въ словахъ самого Светонія. Въ нъкоторыхъ рукописяхъ авиствительно говорится, что іудейскому налогу подвержены были именно тъ, которые внутри города Рима (intra urbem) слъдовали іудейскому образу жизни. Но это доказательство не основательно. Въ рукописяхъ, признаваемыхъ за лучшія, словъ intra urbem совсвиъ нътъ, и потому критическія изданія-последнее закончено Ротомъ (Roth)-совершенно устранили эти слова изъ текста. Съ другой стороны, способъ чтенія, на который ссылается Görres, стараются защищать, конечно, по внутреннимъ причинамъ; но эти основанія отнюдь не имъютъ силы принудительнаго доказательства. Правда, вследствіе недостоверности дошедшаго до насъ текста, Görres ограничиваетъ обремененія іудейскимъ налогомъ только преимущественно Римомъ. Но если уже такъ захотелось Görres--у ссылаться въ пользу взгляда именно на сомнительное чтеніе рукописи, то, по нашему мивнію, онъ долженъ бы со всею ясностію присовокупить, что такое чтеніе оспоривается и не имветь принудительно доказательной силы.

Горазио важиве этихъ спорныхъ вопросовъ для насъ то, что выставляется противъ всеобщности распространенія собственно Помиціанова гоненія. "То, что этоть императорь предприняль вражиебнаго противъ христіанъ, такъ начинаеть свои разсужиенія по данному вопросу Görres, -- вовсе не относилось къ христіанамъ, какъ таковымъ, но лишь въ отдельнымъ личностямъ; политические раздоры въ средъ его семейства, какъ кажется, побудили его къ такому шагу противъ многихъ христіанъ" (В.-Епс. I, 223 col. 2). Такимъ образомъ, незначительность гоненія, по взгляду Görres, доказывается прежде всего мотивами Домиціана къ преследованію. Но что Домиціанъ преследоваль христіанъ, какъ такихъ, это, какъ выше показано, вполнъ ясно видно изъ историческихъ источниковъ. Görres, для опроверженія этого основанія, не приводить доказательства равносильнаго и однороднаго, а вытого того довольствуется ссылкой на Баура, Гильгенфельда, да и изъ этихъ цитатъ указаніе на Введеніе Гильгенфельда въ Н. Завътъ — стр. 541 ошибочно. Гильгенфельдъ правда утверждаеть безъ всякаго дальнайшаго доказательства недостаточность Ломиціанова гоненія: но касательно побужденій императора къ этому гоненію онъ говорить какъ разъ противное тому, что говорить Görres. Относя написание соборнаго посланія Іакова во времени Домиціана, Гильгенфельдъ находить въ этомъ посланіи (Іак. 2. 6, 7; 5, 6) указанія на судебныя преследованія христіань, како такихо; следовательно, объясняеть это гоненіе общима религіознымъ мотивомъ, а не частными отношеніями императорскаго семейства. "Конечно, —такъ продолжаеть нашь противникь, -Орогій говорить объ общихь декретахъ о преследованіи; но этоть позднейшій авторь опровергается болве древними источниками." Но болве древніе источники, особенно Тертулліанъ (Apol. 5), какъ мы уже раньше говорили, совершенно согласуются съ Орозіемъ, и самъ Görres это признаеть тамъ, гдъ онъ утверждаеть, будто апологеты защищають совершенно ошибочныя воззрвнія касательно гоненій до Траяна,--о чемъ мы также уже говорили. Съ доказательствомъ того, что гоненіе это быдо непрододжительно, мы можемъ согласиться, но отнюль не можемъ принять всего, что приволится въ доказательство неважности распоряженій Ломиціана. Результать своихъ изследованій Görres резюмируеть въ следующихъ словахъ: "Преслъдование христіанъ Доминіаномъ продолжалось, следовательно, только немногіе месяцы, и ограничивадось темъ, что въ Римъ некоторые христівне были казнены смертію, другіе были сосланы и лишены своихъ имуществъ ". Всякому, кто припомнить оба свидетельства Бруттія и Ліона касательно "многихъ" жертвъ гоненія, теперь покажется весьма страннымъ, какъ изъ этихъ "многихъ" теперь вдругь оказывается жее только "некоторые," или "другіе". Это мгновенное превращение твых болье способно поразить всякаго мысляшаго человъка, что предъ этимъ Görres самъ приводиль оба мъста и оба раза слово "многіе" написаль собственноручно и раздвльно. Однако, мы понимаемъ, какимъ образомъ сразу устранено то мъсто, гдъ Діонъ Кассій говорить о "многихъ", которые были осуждаемы за іудейскіе обычаи.

"Можеть быть сомнительно, подразумъваются ли здёсь христівне и іудеи", говорится въ энциклопендія Görres-а на стр. 220. А теперь, на стр. 224, предполагается уже какъ достовърное то, что четырьмя страницами выше было еще сомнительне, и такимъ образомъ "многіе" подраздълены на христіанъ и іудеевъ. Затьмъ христіанская часть "многихъ" въ свою очередь раздъдена еще на такихъ, которые потеряли свое имущество, и на такихъ, которые потеряли свою жизнь, и такимъ образомъ мы счастливо достигли уже того, что свидътельство Діона болье уже не представляеть затрудненій. Однако, самъ Corres не придаеть большой важности этому объясненію. "Безъ сомнівнія, продолжаеть онъ, --Діонъ Кассій говорить о "многихъ" осужденныхъ, а также... Бруттій говорить у Евсевія: многіе христіане засвидътельствовали (έμαρτύρησαν) свою въру при Домиціанъ (πολλοί δὲ χριστιανών ἐμαρτυρησαν κατὰ Δομετιανὸν ὡς ὁ Βρεττιος ἱστορεῖ)". "Но иногда васвидетельствованіе веры (μαρτυρείν) не доходить съ необходимостію до смертной казни, и тогда (Apol 5) Тертулліанъ называеть гоненіе Домиціана только "испытаніемъ" и говорить только объ "изгнанныхъ". Къ тому же Тертулліанъ разсказываеть, что Домиціань самь снова отміниль начатое имъ гоненіе христіанъ. "Посль такихъ своихъ положеній Görres считаетъ оба мъста изъ Бруттія и Діона устраненными. Мы такимъ образомъ достигли той точки, на которой вмъсто "многихъ" жертвъ Домиціанова гоненія говорится только о "нъкоторыхъ" и "другихъ", и гдъ "нъкоторые" и "другіе" составляютъ уже только "значительное" число" (R.-Enc. I, 223 col. 2), а все гоненіе ограничивается стънами города Рима. Что касается этого послъдняго ограниченія, то въ его пользу не приводится особаго устойчиваго доказательства. Но съ точки зрънія нашего противника, оно является послъдовательнымъ, такъ какъ, по его мнънію, онъ уже доказать ограниченіе Неронова гоненія однимъ городомъ Римомъ, а гоненіе Домиціаново Тертулліанъ считаетъ менъе значительнымъ.

Противъ многочисленности жертвъ Домиціанова гоненія вообще можно приводить въ доказательство только два выраженія, именно выраженія Тертулліана, который говорить объ этомъ гоненіи только какъ объ "искушеніи", какъ о "начинаніи" (coeptum). Но противоръчіе Апологета съ Діономъ Кассіемъ этими словами отнюдь не доказывается, и оба указанныя выраженія удобно объясняются въ отношеніи къ незначительной продолжительности гоненія при Домиціанъ. Два другія мъста изъ Бруттія и Тертулліана, по мивнію нашихъ противниковъ, должны служить свидвтельствомъ противъ кроваваю характера этого гоненія, но они во всякомъ случав не доказательны. Иногда засвидетельствованіе віры (μαρτορείν), какъ думаеть Görres, - несопровождается необходимо смертною казнію. Съ этимъ мивніемъ, правда можно согласиться, но точно также нужно помнить, что это засвидьтельствованіе и не исключаеть смертной казни за въру. Равнымъ образомъ, если Тертулліанъ говорить въ одномъ мъств только объ "изгнанныхъ", то это вовсе не должно вести насъ къ заключенію, будто Тертулліанъ отрицаеть существованіе вровавыхъ жертвъ гоненія. Дівло въ томъ, что въ данномъ мівстів онъ и могъ только сказать объ изгнанникахъ за въру, упоминаніе же о казненныхъ смертію было бы безсмысленно. Тертулліанъ характеризуеть Домиціана въ смысле тирана, который однако не лишенъ былъ нъкоторый человъчности. Будучи тиранномъ, онъ сдвлался гонителемъ христіанъ; но жившая въ немъ искра человъческаго чувства склонила его иногда замънять

свои злодъянія противъ христіанъ добрыми дълами, и такъ сказать смягчать тяжесть своихъ преступленій. Въ доказательство этой послъдней его черты, Тертулліанъ и приводить тоть факть, что онъ снова возвращалъ изъ ссылки изгнанныхъ за въру; но легко понять, что здъсь онъ и не могъ упоминать о казненныхъ христіанахъ, потому что мертвымъ нельзя уже оказать каное-либо помилованіе.

Следовательно, приведенныя выраженія Тертулліана вовсе не лають намъ права сокращать число кровавыхъ жертвъ Домицанова гоненія до такого минимума, какъ то дідаеть Görres. Конечно, числовое отношение между казненными и инымъ образомъ наказанными при Домиціанъ христіанами не указывается намъ въ первоисточникахъ; следовательно въ этомъ отношени мы по необходимости должны будемъ довольствоваться тамъ указаніемъ Діона, что при Домиціанъ многіе христіане пострадали за свою въру, одни претерпъвъ смерть, другіе потерявъ свое имущество. Изъ того факта, что во время этого пресладованія были не только казненные смертію, но также и просто только изгнанные, нельзя слишкомъ много заключать противъ жестокости гоненія. Ссылка, лишеніе имущества были наказаніями, которыя практиковались точно также и въ позднейшихъ, болве жестовихъ гоненіяхъ. Еслибы мы захотъли сделать попыткуопредълить какъ-нибудь числовое отношение между собственномучениками и простыми исповъдниками, то мы бы пришли къ заключенію, прямо противоположному съ мивніемъ Görres. Болве знатныхъ людей было мало между христіанами, лишеніе имущества было следовательно наказаніемъ, которое могло иметь значеніе только для немногихъ. Следовательно, вероятиве всего, что большинство обвиняемыхъ было наказываемо смертію. Въ пользу этого предположенія говорять также ті немногія отдільныя черты, которыя мы видимъ при примъненіи эдиктовъ Домиціана. Апостоль Іоаннъ быль осужденъ найти себъ смерть въ котив съ випящимъ масломъ "). Антипа и Флавій Клименть должны были также умереть, и если родственники по плоти Іисуса Христа и Домициала избъжали подобной судьбы, то это объясняется



<sup>\*)</sup> Tert. De persec. — У Сенски находимъ упоминание о подобномъ наказания одного раба (ер. 86).

только частными обстоятельствами. Ліонъ Кассій въ упомянутыхъ уже словахъ, въ двухъ различныхъ случаяхъ. говоритъ о "многихъ" жертвахъ Домиціанова гоненія и однажны говоритъ весьма ясно, что многіе были имершелены. "Въ томъ же голу умертвиль Ломиціань многихь другихь, а также и Флавія Климента", такъ начинается подразумъваемое нами мъсто. Чрезъ нъсколько строкъ еще разъ упоминаются "многіе", которые въ то же время пострадали, подобно названнымъ прежде и которые снова поставлены въ тесную связь съ Климентомъ. Такъ какъ весьма можеть быть, что Діонъ оба раза говорить объ однихъ и твхъ же "многихъ", что во второмъ мвств онъ еще разъвозвращается къ упомянутымъ уже "многимъ", потому что, при первомъ упоминаніи, его вниманіе было отвлечено отъ нихъ болве обстоятельнымъ разсказомъ о судьбъ Флавія Климента: то при такомъ пониманіи, мы будемъ имъть требуемое свидътельство о многихъ кровавыхъ мученичествахъ при Домиціанъ.

Еслибы захотвли, такъ сказать, поналечь на слова Тертулліана, то и въ нихъ мы могли бы найти свидътельство въ пользу кроваваго характера втораго гоненія, и притомъ въ той же самой главъ на которую ссылается Görres въ пользу своего взгляда. Въ послъдней фразъ, именно, Тертулліанъ приписываетъ "злохудожнымъ императорамъ" попытку "искоренить" христіанъ (eradicare). Но подъ такими императорами, во всей главъ, разумъются только Неронъ и Домиціанъ.

Если, наконецъ, слова Діона объяснять иначе, чъмъ это мы сейчасъ видъли, то и они еще болье увъряють насъ въ томъ, что именно ко времени преслъдованія христіанъ жестокость Домиціана требовала многихъ жертвъ. Это можно подтвердигь еще однимъ стихомъ Ювенала (IV, 153), изъ котораго явствуетъ, что въ это время деспотъ нападалъ даже на простыхъ людей, на ремесленниковъ (cerdones). А подъ послъдними проще всего подразумъвать именно христіанъ; ибо ни въ одномъ изъ письменныхъ памятниковъ нельзя найти указанія на насильственныя мъры противъ людей низшаго сословія. Если же не желательно принять это объясненіе, то упоминаемый Ювеналомъ фактъ во всякомъ случав показываеть, что во время занимающаго насъ гоненія Домиціанъ выказываль особенныя жестокости. Но спрашивается теперь, разумно ли предполагать, чтобы тиранъ ока-

вывался особенно мягкимъ въ отношеніяхъ къ христіанамъ, хотя онъ съ ихъ стороны опасался заже посягательствъ на его тронъ? Выше мы приведи, въ числъ свидътельствъ въ пользу всеобщности гоненія при Ломиціань, также свильтельство Апокалипсиса. И дъйствительно, его свидътельство должно быть принято во внимание во всякомъ случав, если только желательно составить себъ понятіе о карактеръ первыхъ гоненій противъ христіанъ, о государственномъ положеніи христіанъ въ первомъ стольтіи. Какъ же, спрашивается, относится Görres къ извъстію Апокалипсиса? Въ стать вего Энциклопедіи объ этомъ неть упоминанія, и мы должны теперь обратиться къ стать в объ апокадипсическомъ мучения Антипъ въ "Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie" (Bd. XXI, S. 258 и дал.). Изъ этой статьи мы узнаемъ, что по ввгляду Görres, Отвровение Іоанна написано вскоръ послъ смерти Нерона, и такимъ образомъ, повидимому, можно было бы ожидать, что именно въ мученичествъ Антипы нашъ ученый усмотрить следь, воторый убедиль бы его въ более широкомъ распространени христіанскаго мученичества, чъмъ думаль Görres. Но мы ошиблись. Мученикъ Антипа никогда не существоваль, - такъ гласить тезисъ, доказательству котораго должна быть посвящена названная статья. Въ Азін тогда совсвиъ не могло иметь место мученичество, потому что Нероново гоненіе не было всеобщимъ. Императоръ не издавалъ никанихъ всеобщихъ эдиктовъ касательно преследованія христіанъ, его намъстники сами не могли открыть преслъдованій, потому что христіанство считалось іудейской сектой и следовательно, было религіей дозволенной закономъ. Но въ такомъ случав какъ же понимать то, что апостоль Іоаннъ свидетельствуеть объ Антипъ? Это обстоятельство объясняется нашимъ противникомъ бевъ всякаго дальнейшаго затрудненія темъ, что Апокалипсисъ, какъ "писаніе чисто визіонернаго характера", по его митию, "неспособно достаточно засвидътельствовать частныхъ фактовъ прошедшаго" (S. 270). Но эта ссылка на визіонерный харакмерз Откровенія Іоанна не можеть иметь силы тамъ, где требуется доказать или опровергнуть историческій факть, потому что самая эта теорія о визіонерномь характерть вниги Откровенія составляєть лишь гипотезу, еще не принятую въ наукъ и далеко не доказанную. Кромъ того, во всъхъ случаяхъ, по-

добныхъ настоящему, наши противники вращаются въ заколюванномъ кругъ, изъ котораго для нихъ нътъ выхода. Чтобы доказать визіонерный гарактерь книги Откровенія, они говорять, что излагаемые въ ней факты недойствительны. а чтобы показать затым недойствительность излагаемых въ книгь фактовъ въ частности они ссылаются на предположенный, но недоказанный, визіонерный характерь книги. Такъ доказывать дегко. но кто же такъ доказываетъ, кромъ раціоналистовъ? Мы въримъ. что такой способъ доказательства можеть пустить пыль въ глаза и безъ того ослъпленному раціоналисту; но върующій христіанинъ не пойдеть на такого рода приманку и не поколеблется въ своемъ убъжденіи, что если Богъ открыль въ вильніяхъ или какъ-либо иначе о состояніи малоазійскихъ церквей. если затемъ апостолъ Іоаннъ записалъ эти откровенія въ книгу. то значить сообщаемое въ ней есть дъйствительныя событія. а не вымысель. Въ самомъ дълъ, предположимъ на минуту, что авторъ Апокалипсиса, въ состояни галдющинацій, вильль многое такое, что въ дъйствительности было совсъмъ иначе. Какъ же объяснить тогда то, что Апокадипсисъ былъ принятъ всею христіанскою церковію за боговдохновенную внигу? Если въ немъ разсказывались изъ тогдашняго времени такія событія, которыхъ совстмъ тогда не было, то невтроятность, а следовательно и небоговдохновенность виденій была бы поразительна. И происхождение книги отъ апостола не было бы достаточно для того, чтобы сообщить ей каноническое достоинство. Напротивъ, именно уваженіе, какимъ пользовался апостолъ въ христіанской церкви, способствовало бы тому, чтобы эта книга затерялась, какъ ничего нестоющая. Могли бы объяснять происхожденіе книги по возможности мягче, напримъръ бользнію и т. под. и тогда изъ снисхожденія къ почитаемому апостолу, по возможности скорве устранили бы памятникъ его слабости.

Изъ нашего разсмотрвнія вытекаеть слідующее: всі новійшія умствованія касательно первыхъ гоненій противъ христіанъ вовсе не основываются на убідительныхъ доказательствахъ. Напротивъ, вполні достовірно то, что Неронъ и Домиціанъ были гонителями христіанства, какъ такого, ихъ гоненія были поистинів гоненіями противъ христіанъ, ихъ жертвы были истинными мучениками за віру. Всі голоса изъ христіанской древности, сви-

ивтельство языческихъ писателей, а часто и сознание самихъ противниковъ вполнъ согласны межау собою въ этомъ. Точно такъ же самыя важныя свильтельства говорять въ пользу того, что уже и эти пресладованія были санкціонированы всеобщими эликтами и въ силу этого распространялись также и на провинціи. Всв эти три свойства гоненій такъ твсно связаны между собою, что одно изъ нихъ почти необходимо следуетъ изъ другаго. Кто воюетъ противъ христіанства, какъ именно противъ христіанства, тоть естественно долженъ бороться противъ него повсюду. Мы можемъ, следовательно, спокойно оставаться при древнемъ, освященномъ традиціей въковъ, возоръніи на гоненія перваго въка, жертвы этихъ гоненій — почитать мучениками за святую нашу въру, и въ столь раннемъ разраженін страданій и угнетеній — усматривать подтвержденіе истины нашей редигін. Только истину преследуеть всюду, какъ тень, смертельная ненависть. Одна только высочайщая истина пользуется тою привилегіей, что противъ нея каждый объявляеть болве или менъе продолжительную и упорную войну, и кто не за нее, тотъ противъ нен, или по выражению Тертулліана. — tot hostes eius, quot extranei (Ap. c. 7).

Z٠

## ПИСЬМА

## КЪ ПОЧИВШЕМУ ВЪ БОЗЪ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШЕМУ МАКАРІЮ МИТРОПОЛИТУ МОСКОВСКОМУ\*.

## А. В. ГОРСКАГО W К. И. НЕВОСТРУЕВА \*\*.

1. Преосвященнай шій владыко, Милостивай шій архипастырь и отець!

Получивъ отъ васъ, чрезъ отца ректора академіи, четвертую часть Православно-догматическаго богословія, приношу вашему преосвященству всенижайшую благодарность за даръ вашъ. Тъмъ болъе его пъню, чъмъ менъе заслуживалъ безотвътностію при полученіи первыхъ трехъ томовъ. Ей, преосвященнъйшій

<sup>\*</sup> См. январьскую книж. «Правосл. Обозр.» за текущій годъ.

<sup>\*\*</sup> Александръ Васильевичъ Горскій, профессоръ Церковной исторіи въ московской духовной академін. посвященный въ санъ протоіерея въ 1860 г., съ 23 октября 1862 г. Ректоръ той же академін, сконч. 11 октября 1875 годаПо порученію Св. Синода занимался описаніемъ рукописей Синодальной бывшей патріаршей библіотеки вивств съ помощникомъ своимъ Константиномъ Ивановичемъ Невоструевымъ. Последній — по окончаніи курса въ московской духовной академіи въ 1840 г. бывшій наставинкомъ въ Симбирской духовной 
семинаріи, въ 1849 г. съ причисленіемъ къ московской семинаріи, быль назначенъ въ помощь А. В. Горскому, при воторомъ были изданы 4 тома Описанія 
Рукописей до 1863 г., а съ сего года работаль одинь; скончался 30 ноября 
1872 года.

владыко, върилъ я, что вы не усомнитесь въ тъхъ чувствахъ, съ вакими принималъ я всегда ваши ученые труды. Радовался и радуюсь, что наука богословія нашла въ васъ себъ такого усерднаго и неутомимаго дъятеля и върнаго охранителя священнаго достоянія въры. Да благопосившитъ вамъ Господь довести свой огромный трудъ до конца и изъяснить чадамъ церкви православной все, чему она учитъ и на какихъ основаніяхъ читъ.

Испрашивая вашего архипастырскаго благословенія
честь имію пребыть
Вашего преосвященства покорнійшій слуга
профессорь Александрь Горскій.
Октября 14 дня 1852.

Преосвященнъйшій владыко,
 Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Многократно удостоиваясь знаковъ вашего милостиваго вниманія ко мнѣ, прошу покорнѣйше ваше преосвященство принять́ отъ меня начатокъ трудовъ нашихъ въ описаніи рукописей М. С. Библіотеки. Ваша ревность въ отысканіи древнихъ памятниковъ русскаго церковнаго слова позволяетъ мнѣ надѣнться на ваше сочувствіе подобнымъ и моимъ желаніямъ, сколько ни свудными могуть казаться послѣдствія розысканій. Благоснисхожденіемъ вашимъ покройте ошибки наши, восполните недостатки наши и преподайте архипастырское благословеніе ваше и благіе совѣты для продолженія труда,

> Вашего преосвященства, милостивъйшаго архипастыря и отца усерднъйшему почитателю и нижайшему слугъ.
>
> Пр. Александру Горскому.

23 Ноября 1855.

Преосвящени в йшій в дадыко,
 Милостив в йшій архипастырь и отецъ!

Приношу вамъ усерднъйшую благодарность за присланныя вами три части Русской Церковной Исторіи.

Душевно радуюсь, встръчая въ книгахъ вашего преосвященства, при общирной разработкъ источниковъ, и новооткрываемыя сокровища древности. Правда не всъ древніе памятники соб-

Digitized by Google

ственно—нашей духовной литературы имъють внутреннюю важность: но всё драгоценны какъ свидетельство минувшей, еще мало известной намъ жизни,—какъ первые проблески богословской мысли и благочестивой ревности. Много значить уже и то, что имъя предъ глазами такіе памятники, не тернемся въ области догадокъ по однимъ ихъ надписаніямъ.

Да благопосившить Господь трудамъ вашимъ.

Примите вивств, преосвященнвйшій владыка, поздравленіе съ приближающимся Сввтлымъ днемъ Воспресенія Христова и святительское благословеніе препошлите

Вашего преосвященства усерднийшему слуги А. Горскому.

30 Марта 1857.

4. Высокопреосвященнъй шій владыко, Милостивъй шій архипастырь и отецъ!

Приношу вашему высокопреосвященству усерднъйшую благодарность за даръ, которымъ благоволили почтить меня. Душевно радуюсь, что Господь благопоспъшилъ вамъ продолжить вашъ трудъ изъ ученія церковной древности нашей и передать плодъ вашего изученія на общую пользу. Слава Богу, жизнь нашихъ предковъ церковная все болъе и болъе предъ нами раскрывается.

Со вступленіемъ въ должность ректора я отъ описанія рукописей синодальныхъ долженъ былъ отказаться, чтобы не задерживать хода этого дёла: но все подготовленное передаль на руки достопочтеннаго сотрудника моего К. И. Невоструева. Онъ успълъ напечатать еще томъ описанія, въ которомъ подвергнуты разбору богослужебныя Рус. Синодальной Библіотеки (впрочемъ не всё еще, а только половина). Когда явится на свётъ эта книга, (можеть быть, вскорё) буду имёть честь представить ее вашему высокопреосвященству.

Испрашивая архипастырскаго благословенія вашего честь имъю пребыть

> Вашего высокопреосвященства Мелостивъйшаго архипастыря и отца покоризашимъ слугою Ректоръ Московской Д. Академіи Пр. Ал. Горскій.

14 Генваря 1866.

Ваше преосвященство,
 Преосвященнъйшій владыко,
 Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Честь имъю поворнъйше принести вашему преосвященству вновь отпечатанную, но въ свътъ еще не вышедшую 3 книгу Описанія Синодальныхъ рукописей. Она содержить догматическія и нравственныя писанія Отиовъ Церкви (не исключая и Русскихъ), изъ коихъ многія замъчательны по древности славянскаго перевода или достоинству списковъ. Что же до самаго Описанія: то смиренно просимъ ваше преосвященство многаго не взыскать и недостатки его покрыть вашею благоснисходительностію,—мы дълали, какъ могли. Теперь приступили къ печатанію 4-й или по нашему раздъленію 3-й книги 2-го отдъла, отеческаго, въ которую войдуть разныя богословскія сочиненія иерковныхъ писателей, содержанія а) учительнаго, б) полемическаго и в) смъщаннаго или сборника. Она будеть объемомъ не менъе настоящей книги.

Всепокорнъйше испрашивая вашего архипастырскаго благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь имъю быть

Вашего преосвященства
Милостивъйшаго архипастыря и отца
нижайшій послушникъ
Московской семинаріи наставникъ Капитонъ Невоструевъ.

1860 Мая 6 лня.

2. Ваше преосвященство, Преосвященнъйшій владыко, Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Всепокорнайше имаю честь приватствовать ваше преосвященство съ наступающимъ сватимъ праздникомъ Воскресенія Христова и душевно желаю вамъ, яко другомъ Божіимъ, внити въ радость Господа своего и исполнитися благодати, отъ живоноснаго гроба его возсіявшей.

Не знаю, какъ съ одной стороны благодарить ваше преосвященство за благовнимательность и снисхожденіе, съ каковыми изволили обнаружить мою худость публикъ и удостоили меня

высылкою самого журнала, а съ другой, какъ извинить, или лучше осудить мое не чувственное, долговременное при всемъ этомъ молчаніе. Припадая къ стопамъ вашимъ за все приношу душевную мою благодарность и вины моя, прошу покорнъйше, простите хотя Воскресеніемъ: въ объясненіе же отчасти могу сказать, что я не хотвль писать вамъ всуе, безъ чего-нибудь, а это нъчто, нынъ же по почтв на имя ваше посылаемое, по немощи моей и належащей мнъ работъ, только теперь привелъ къ концу.

Это суть древнерусскія поученія и посланія объ иноческой жизни. Поводомъ въ собранію ихъ служило для меня велейное правило инокамъ, отпечатанное въ янв. книжкв Дух. Въстника. Воззрите милостивно, ваше преосвященство, на сіе посильное отъ меня приношеніе, и если усмотрите годнымъ, благоволите сообщить оное въ редавцію журнала. По примъру сихъ, иноческихъ поученій думаю я приготовить два или три таковыхъ же, не отпечатанныхъ поученій въ священникамъ и мірянамъ: но опасаюсь причинить оскомину, аще и теперь посланными уже не причинилъ. Не легки они, кажется, будутъ и для корректуры. Въ случав же негодности или неудобности отпечатанія какоголибо поученія мнъ желательно бы оное изъ редакціи получить обратно, хотя при книжкъ Дух. Въстника.

Еще есть у меня небольшая статейка въ подтверждение того, что епископъ Ростовский Прохоръ действительно составняъ житие св. митрополиту Петру: житие это служившее основаниемъ болъе пространному, составленному митроп. Киприаномъ, такое же, какъ стпечатанное вами въ Дух. Въстникъ, читается въ двухъ синод. рукописяхъ и двухъ чудовскихъ, изъ коихъ въ одной заглавие показываетъ того же составителя, епископа Рост. Прохора. Но опять боюсь, да не стужаю вамъ, и отлагаю до слъдующаго раза.

Всепокоривние испрашивая вашего архипастырскаго благословенія, съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь имъю быть

Вашего преосвященства, Милостивъйшаго архипастыря и отца нижайшій послушникъ
Семинаріи профессоръ Капитонъ Невоструевъ.

1862 Марта 31 дня.

Ваше высокопреосвященство,
 Высокопреосвященнъйшій владыко,

Милостивъйший архипастырь и отецъ!

Усерднейше приношу вашему высокопреосвященству вновь изданную книгу Описаніе славянских рукописей синодальной библіотеки, отд. ІІ, ч. 3. За симъ представленъ въ Свят. Синодъ одобренный цензурою оригиналъ следующей книги: отделъ ІІІ о книгахъ богослужебныхъ, имъющій состоять изъ двухъ томовъ.

11 мая, въ день свв. первоучителей славянскихъ Кирилла и Менодія, у насъ въ Москвъ хотвли было открыть епархіальную библіотеку: но владыка возразиль, что безь указа Св. Синода этого сдълать нельзя. При библіотекъ составляется еще особое общество дух. ученыхъ, не исключая и свътскихъ сочувствующихъ, которое предположило издавать записки или журналъ.-изъ переводовъ греческихъ неизданныхъ доседъ отеческихъ и другихъ твореній духовныхъ, сочиненій русскихъ духовныхъ же писателей, изъ отечественныхъ сказаній и т. п., - по рукописямъ синодальной библіотеки, и другихъ доступныхъ, печатать извъстія и акты о московской епархін, ея древностяхъ и замъчательностяхъ, отмъчать и разбирать какъ дучшін вновь являющіяся дух. сочиненія въ защиту и распространеніе въры и церкви, такъ и худшія, журнальныя п газетныя, -противъ сего. Желаніе это прилежить многимь, но не знаемь, обрящутся ли усердные и способные делатели.

Здёсь предпринимается профессоромъ университета Тихонравовымъ и г. Викторовымъ новое изданіе Стоглава спискамъ по пяти и болье синод. и другихъ моск. и тронцкихъ библіотекъ, — афера, подъ видомъ, что Кожанчиково изданіе, передающее совращенную редакцію, неудовлетворительно. — Можетъ быть дъло скоро дойдеть до поморскихъ и керженскихъ отвътовъ, и ихъ будутъ печатать.

Всепокорнъйше пспрашивая вашего архипастырскаго благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію имъю честь быть

> Вашего высокопреосвященства, Милосгиевата архипастыря и отца Нижайшій послушникъ Семинарін профессоръ Калитонъ Невоструевъ.

1863. Мая 13 дня.

4. Ваше высокопреосвященство, Высокопреосвященнай шій владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Честь имъю покорнъйще привътствовать васъ съ великимъ и радостнъйшимъ праздникомъ Воскресенія Христова и искреннъйше желаю вамъ по сшествій въ страданія и смерть Его внити въ радость и благодать, обильно отъ гроба Его возсіявшія.

Приношу вашему высокопреосвященству искреннъйшую мою благодарность за внимательность и щедроту вашу къ убожеству моему, съ какими изволили на дняхъ пожаловать мнв сильныя мыслю и словомъ слова и рвчи ваши.

Описаніе богослужебныхъ внигъ дъйствительно у меня теперь . печатается, но дъло идетъ медленно и не скоро еще кончится, по значительному объему вниги. По отпечатаніи же непремъннымъ долгомъ, какъ и прежде, поставлю немедленно представить вамъ экземпляръ.

Наши любители духовнаго просвъщенія на жертвуемую отчасти сумму собираются начать изданіе, притомъ въ двухъ видахъ, одно для просвъщенной и ученой публики, другое — для простаго народа. Но нътъ какъ то согласія въ обществъ, мало людей способныхъ, со свъдъніями и благонадежныхъ даже по направленію.

Приготовляю также я въ печать на счеть и въ пользу Іосифа Воловоламскаго монастыря современныя почти житія преп. Іосифа Волоцкаго, писанныя одно Саввою Чернымъ, епископомъ крутицкимъ, другое родственникомъ преподобнаго Досифеемъ Топорковымъ и третіе неизвъстнымъ, также Сказаніе о Кассіанъ Босомъ, воспріемникъ отъ купели Грознаго и Волоколамскій Патерикъ.

Высокопреосвященнъйшему владыкъ нашему не понравилась помъщенная недавно въ "Дух. Дневникъ" какимъ то священникомъ статья объ исповъди, — владыка видитъ здъсь неразумную и вредную гласность. Не кажется также многимъ статья объ Аввакумъ протопопъ въ "Дух. Въстникъ" — свящ. Баратынскаго, говорятъ онъ не обличаетъ, а защищаетъ по нынъшнему духу этого глупаго фанатика.

Всеповорнъйше испрашивая вашего архипастырского благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь имъю быть

> Вашего высокопреосвященства, Милостивъйшаго архипастыря и отца Нижайшій послушникъ Семинарін наставникъ Капитонъ Невоструевъ.

1864. Априля 15 дня.

Ваше высокопреосвященство,
 Высокопреосвященнай владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

При семъ покорнъйше приношу вашему высокопреосвященству отдъльные оттиски: а) Житія преп. Іосифа Волоколамскаго и б) Записки о славянскомъ переводъ Евангелія свв. Кирилломъ и Менодіємъ. Первый—изъ печатающейся 2-й книги Общества любителей духовнаго просвъщенія, вторый изъ издаваемаго же М. П. Погодинымъ Кирилло-Менодієвскаго сборника, черезъ мъсяпъ имъющаго выйти въ свътъ.

У насъ въ Чудовъ находятся въ качествъ простыхъ теперь иноковъ и радують преданныхъ истинной церкви присоединившіеся изъ раскола бывшіе архіерен Пафнутій, Онуфрій съ клириками, къ коимъ пріобщенъ и обратившійся на дняхъ епископъ Сергій. Каждодневно у нихъ бываеть не мало изъ раскола посвтителей,-Никодимовъ, какъ они называють, т.-е. потаенно бесъдующихъ и ищущихъ пути истиннаго, а также и соглядатаевъ изъ противной, крамольной партіи раскола. Броженіе идетъ сильное, и если Господь благословить, плодь должень быть многь. Да не похвалится всяка плоть предъ Богомъ, - означенные отцы сами своимъ размышленіемъ и наблюденіемъ дошли до мысли присоединенія, а потомъ въ обращенію ихъ и многихъ сочувствующихъ имъ весьма много способствовали и содъйствують извъстныя статьи о современномъ движеніи въ расколь баккадавра моск. д. академін г. Субботина, который находится съ оо. Пафнутіемъ и Онуфріемъ въ постоянной переписвъ и дружественивищихъ отношеніяхъ, получая отъ нихъ и самыя матеріады для статей своихъ, большею частію подлинные взятые

ими изъ Бълокриницкой митрополіи акты. Для успъшнъйшаго дъйствія надъ коснъющими и томящимися въ расколь Паснутій съ братією и главами здъшнихъ единовърческихъ церквей хотять просить начальство объ открытіп единовърческаго муж. монастыря въ московскомъ старовърческомъ Преображенскомъ или Рогожскомъ кладбищь. Видно, что они имъють у раскольниковъ большой авторитеть, и въ своемъ обращеніи, образованіи, характеръ дъйствительно представляють много хорошаго и привлекательнаго. Въ послъднее время, вопреки всегдашнему уклоненію отъ раскольниковъ, ко мнъ приходящихъ, а иногда и пишущихъ, и я съ о. Паснутіемъ и др. познакомился, и снабжаю ихъ теперь книгами изъ своей библіотеки, хотя они и сами не бъдны ими.

Всепокорнъйше испрашивая вашего архипастырскаго благословенія съ глубочайшимъ моимъ почтеніемъ и совершенною преданностію имъю честь быть

> Вашаго высокопреосвященства, Нижайшій послушникъ Семинаріи профессоръ Капитонъ Невоструевъ.

1865. Іюня 26.

6. Ваше высокопреосвященство, Высокопреосвященнъй шій владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Честь имъю покорнъйше привътствовать ваше высокопрессвященство съ настоящимъ праздникомъ Рождества Христова и наступающимъ новымъ годомъ, вседушевно желан вамъ благословеніе свыше на сіс лъто благости Божіей и обновленія силами духа и тъла.

Благоволите принять, ваше высокопреосвященство, малое приношеніе мое, по почть нынь посылаемое: Житіе преп. Іосифа, сост. неизвъстнымъ и похвального ему слова Досифея Топоркова, да слово Ал. Вас. Горскаго въ юбилей тысячельтія славянскихъ просвътителей, отпечатанное въ Кирилло-Мефодіевскомъ сборникъ.

Въ Чудовской славянской рукописи XII в. отврылось слово Ипполита Римскаго объ антихристь, подлинное, найденное и

изданное на греч. Гудіемъ 1661 г. и перепечатанное у Гадданда въ В\*—са vo. PP. t. 2. По представлению моему высокопреосвянъйшій владыка мнъ же поручиль издать это слово съ моимъ русскимъ въ паражиели древнему славянскому переводу и подъ обоими съ греческимъ, подлиннымъ текстомъ. Побуждениемъ къ изданію, кром'в древности славянскаго перевода и редкости слова. служило болье то, что оно своимъ несогласіемъ и явнымъ противоръчіемъ подрываеть подложное слово, хотя также съ греческаго у насъ переведенное, помъщаемое въ Соборникъ въ недълю мясопустную, на основани коего раскольники не признають наше священство и церковь и называють ее антихристовою. Досель живущіе у нась въ Чудовь, изъ раскольной іерархіи обратившіеся, Пафнутій съ братією весьма одобряють и поддерживають своими совътами это предпріятіе, которому живо сочувствуеть и также помогаеть знакомый со мною почтенный писатель извъстнаго Овружнаго посланія Илларіонъ Георгіевъ.

Къ этому протестомъ въ обществъ древнерусскихъ искусствъ противъ печатанія заявленной уже въ "Моск. Въдомостяхъ" въ немъ произнесенной статьи г. Филимонова о подложности хранящихся въ Успенскомъ соборъ сосудовъ подъ именемъ преп. Антонія Римлянина, я самъ же вызваль другое затруднительное и непріятное порученіе относительно сего предмета. Въ подлинной ваписи дворцоваго архива о поступавшихъ въ 1631 г. вещахъ въ царскую казну Филареть нашель извъстіе, что Константинопольскій жилець Гречанинь Юрій Панагіоть "биль оть себя челомъ" царю Михаилу Өеодоровичу чашу яшмовую, украшенную золотомъ и камнями, а потомъ потиръ яшмовой же, съ приборомъ, и также украшенный, съ подробнымъ описаніемъ того и другаго приношенія. Последнее 1) по описанію точь въ точь соотвътвуеть яшмовымъ, Антоніевымъ Словущимъ сосудамъ, подлинность коихъ заподозрвна уже въ памятникахъ Россійскаго государства. Владыка, собравъ и сообразивъ почти всв свъдвнія и данныя, доставленныя прочими членами нарочно составленной по сему вопросу коммиссіи, такъ какъ усиливалась



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Въ следующемъ году царемъ переданное патр.  $\Phi-$ ту, а отъ него въ Усп. соборъ.

молва, особенно между раскольниками, поручиль мив сладать печатное объяснение, что все-таки этотъ памятникъ четвероконечнаго креста, указанный и означенный патр. Іоакимомъ въ Увъть, относится къ начаду XVII в. Какъ ни тижко миъ казадось саблать такую уступку, но при всвую поискахъ монуъ въ государственномъ архивъ старыхъ дъдъ, въ гдавномъ архивъ иностранныхъ дълъ, въ кремлевскихъ соборахъ и т. д. ничего не могь и найти въ подтверждение подлинности сосудовъ, а нашель только въ подкръпленіе статью Филимонова. Помянутая яшмовая чаша, досель хранящаяся въ оруж. палать, и мнимые Ант. сосуды, сопоставленные между собою, сходны накъ двъ капли. Снегиревъ въ описаніи Моск. древностей указаль на соб. опись 1627 г., будто уже свидетельствующую объ Ант. сосудахъ: но такой описи въ соборъ не бывало, а между тъмъ преизвъстно, что онъ многое въ памяти смъщиваль, и выставиль цену сосудовь по этой никому неизвестной описи — туже самую, какая въ оруж. записи 1631 г. Нельзя прибъгнуть и къ категоріи Феогностова требника, о коемъ въ нашемъ описаніи и не упоминается: впрочемъ я еще подожду объяснениемъ.

Новоприсоединившіеся въ церкви, вышеном. Нафнутій съ братією скоро перейдуть оть насъ въ утвержденный за ними единовърческій монастырь въ бывшемъ Преображенскомъ владбищъ (а Рогожцы свое отстояли). По доставляемымъ ими свъдъніямъ г. Субботинъ своро напечатаеть въ "Рус. Въстникъ" новую статью о последнемъ движеніи раскола и полную исторію беловриницкой митрополіи. Теперь въ Москвъ по удаленіи австрійскимъ правительствомъ отъ кафедры м-та Кирилла производятся соборища объ утверждении и посвящении привезеннаго сюда преемника его (котораго скрывая ищеть полиція). При этомъ возгоръдись пренія объ окружномъ посланіи, и тогда вакъ сперва почти единогласно предали оное проилятію, въ ближайшее время сторонники его, малые числомъ, но не умомъ, стали поправдяться, такъ что многія вліятельнейшія лица, подписавшіяся прежде противъ окружнаго посланія, теперь заявляють себя въ пользу его. Но мы, духовные, иногда сами вредимъ благому двлу, какъ показывають две статьи здешняго священника Виноградова въ Духъ христіанина, кои впрочемъ не прошли ему даромъ.

Всепокоривйше испрашивая вашего архипастырскаго благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь ямью быть.

> Вашего Высокопреосвященства, Милостивъйшаго архипастыря и отца нижайшій послушникъ Семинаріи профессоръ Капитонъ Невоструевъ.

21 Декабря 1865.

7. Ваше высокопреосвященство, Высокопреосвященнай шій владыко, Милостивай шій архипастырь и отеца!

Приношу вашему высокопреосвященству глубочайшую благодарность за снисходительное вниманіе ваше, съ каковымъ изволили и мив по писанію вашему пожаловать два вновь вышедшіе и недавно мною изъ С.-Петербурга полученные тома вашего сочиненія исторіи русской церкви Господь да поможеть вашему высокопреосвященству вести и совершить это великое и благополезнъйшее дъло съ такою же твердостію и достоинствомъ, какъ доведено оно доселв. Порядокъ, ясность, отчетливость и полнота въ изложении, съ употреблениемъ всъхъ до последняго времени открытыхъ документовъ, особенно же Acta Patriarchatus Constantinopolitani, отличающіе трудъ вашъ — не ваградите и не вазрите откровенное и невольно исторгающееся слово мое - делають его сколько занимательнымъ, столько же необходимымъ, настольнымъ произведеніемъ. Кстати признаться, что давно у меня была мысль сделать обозреніе всехъ актовъ въ означенныхъ протоколахъ и граматахъ константинопольсваго патріархата и перевесть замічательнійшіе изъ нихъ для нашей исторіи; но никакъ не нахожу къ тому времени, и безъ того оставаясь должникомъ почти во всёхъ дёлахъ своихъ, а въ тоже время удивляюсь равнодушію къ этому безценному для насъ изданію болье свободныхъ и спеціально исторіей и каноникой церк. занимающихся академическихъ или и семинарскихъ наотавниковъ.

Всепокорнъйше испрашивая вашего архипастырскаго благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь имъю быть.

> Вашего Высокопреосвященства; Милостивъйшаго архипастыря и отца нижайшій послушникъ Семинаріи профессоръ Капитонъ Невоструевъ.

21 Генваря 1866.

8. Ваше высокопреосвященство, Высокопреосвященнай владыко, Милостивайшій архипастырь и отець!

Приношу вашему высокопреосвященству покоривйшую благодарность за вашу ко мив снисходительную внимательность, съ каковою на дняхъ изволили послать мит столь плавное, изящное и серицу русскому близкое слово въ юбилей незабвеннаго нашего баснописца. Прошу поворнъйше ваше высовопреосвяшенство съ тъмъ же благоснисхождениемъ удостоить внимания вашего при семъ придагаемыя брошуры: а) нъкоторыя древнерусскія поученія объ иноческой жизни-въ современномъ русскомъ нарвчін, б) описаніе плащаницы, приложенной въ Іосифовъ Волоколамскій монастырь удёдьнымъ княземъ Владиміромъ Андреевичемъ Старицкимъ, в) о скуфьв и камилавкв, и г) историческое описаніе двухъ Самарскихъ монастырей. Къ стать во скуфью въ февральской или мартовской книжко "Душепол. Чтенія" будеть дов. важное дополненіе, по источникамъ, которыми въ свое время воспользоваться не дозволили мив встретившіяся препятствія. Особенное вниманіе, въ последнее время обращаемое академією наукъ на наше описаніе синод. рукописей, побудило меня писать статью, довольно теперь растянувшуюся, въ защищение 1 тома Свящ. Писания, обнесеннаго критикою Безсонова, именно въ защищение сдъланныхъ тамъ заключений о несуществовани въ древней Руси до Геннадія полнаго состава Библін. Статья, если выйдеть порядочная, можеть быть помівстится въ запискахъ академіи. Съ другой стороны печатаю теперь подлинное Ипполитово слово объ антихристь въ слав. переводь XII в., вмъсть съ греческимъ текстомъ я для ясности—съ русскимъ еще переводомъ съ предварительнымъ вступленіемъ, замъчаніями къ тексту и приложеніям; мъсяца черезъ два—три надъюсь покончить это изданіе. Сіи и нъкоторыя другія подобныя дъла и отвлекаютъ отъ окончанія вновь отпечатанной уже книги описанія синодальныхъ рукописей.

Всепокоривние испрашивая вашего архипастырского благословенія съ совершеннымъ моимъ почтеніемъ и истинною преданностію честь имъю быть.

> Вашего высокопреосвященства, Милостивъйшаго архипастыря и отца нижайшій послушникъ Капитонъ Невоструевъ.

19 Февраля 1868 г.

## позитивизмъ.

(Критическіе очерки).

Въ последнее время вниманіемъ русскаго образованнаго общества завладель графъ Толстой своею религіозно-философскою пропагандою, но вниманіемъ этимъ онъ, какъ кажется, обязанъ не столько передовой новизне и современности своего ученія, сколько своему имени. Въ журнальной и газетной полемикъ, вызванной сочиненіями Л. Толстаго, выяснилось напротивъ, что въ его идеямъ отнеслась особенно несочувственно какъ разъ именно та самая часть русской интеллигенціи, которая выдаеть себя наиболе современно—передовою. Въ самомъ дёлё, господствующая религіозно-мистическая черта въ міровозарёніи Толстаго и его отрицательное отношеніе къ положительной наукъ никоимъ образомъ не соответствують положительному складу и направленію современной интеллигентной русской мысли, а потому не могутъ упрочить успеха его пропагандъ.

У насъ, конечно, еще и теперь существуеть матеріамистическое направленіе, но оно все болье и болье вытысняется родственнымъ ему позитивизмомъ. Пропаганда позитивной оплософіи у насъ началась съ сороковыхъ годахъ (въ "Отеч. Зап."— Милютинымъ, позднъе продолжалась Михайловскимъ); но принесла плоды сравнительно въ очень недавнее время (съ семидесятыхъ годахъ, когда стали у насъ появляться журналы въ духъ позитивнаго направленія, въ родъ "Мысли", смънившейся потомъ "Русск. Богатствомъ", "Знанія"). На Западв позитивизмъ въ качествъ модной философіи давно вытвениять матеріализмъ п привился особенно во Франціи, на своей родинъ, гдъ онъ имъетъ и главныхъ своихъ представителей (О. Контъ, Э. Литтре, Рибо), и въ Англіи (Ст. Милль, Льюнсъ, Г. Спенсеръ).

Въ настоящее время изъ всехъ философскихъ направлений европейской мысли позитивиямъ насчитываеть у насъ наибольшее число последователей и сторонниковъ. На страницамъ "Православнаго Обоврънія" не разъ уже говорилось о широкомъ распространеній позитивнаго направленія мысли въ русской интеллигенціи, не разъ призывался въ участію въ борьбъ съ нимъ всякій, кому дороги интересы истины и нашего отечественнаго благосостоянія. Вотъ, что говоритъ, напр., почтенный сотрудникъ журнала  $A. \, \theta. \, \mathit{Tucee}$  въ 12 кн. 1886. (Древніе и новые софисты. Библіографическая замітка): "Увлеченіе позитивными возаръніями... явдяется у насъ чуть-ии не повальнымъ... Обратимся-ли мы къ нашей такъ-называемой светской журналистикь, увидимъ, что большая часть органовъ ея является проводникомъ позитивныхъ идей. Обратимъ-ли мы вниманіе на научныя изследованія, выходящія изъ-подъ пера отечественныхъ "светскихъ" ученыхъ, встрътимся съ преобладаніемъ тъхь же идей въ этихъ изследованіяхъ. Кто имель и иметь случаи сталкиваться съ лицами университетскаго и вообще высшаго "свътскаго" образованія, тоть въ большинствъ случаевъ имъль дело со сторонниками и защитниками позитивныхъ же воззрвній. Мало того: въроятно, не намъ однимъ приходилось встръчать таковыхъ диць въ среде даже гимназистовъ и юнкеровъ, нахватавшихся модныхъ взглядовъ изъ журнальныхъ книжекъ или изъ бесвять съ болве зрвлыми поклонниками позитивизма. Въ виду такой распространенности этого направленія на борьбу съ нимъ должны главнымъ образомъ быть направлены силы всвхъ твхъ, кому дорога истина и ито искренно радветь объ общемъ благь. Здвсь важенъ всякій трудъ, оригинальный ли или переводный, лишь бы онъ былъ направленъ противъ господствующихъ интеллектуальныхъ увлеченій..."

Чъмъ объяснить столь широкое распространение у насъ позитивнаго направления? Многое для объяснения успъха позитивизма заключается уже въ самой природъ его, накъ философской доктрины. Позитивизмъ имъетъ всв шансы на успъхъ въ борьбъ съ матеріализмомъ, имъ вытесняемымъ. Позитивизмъ не столь грубая философія, какъ матеріализмъ: онъ не относится такъ неделикатно и прямо отрицательно къ благороднымъ, высшимъ чисто духовнымъ интересамъ и запросамъ человъческой души, какъ дълаетъ матеріализмъ, не отталкиваетъ матеріалистическимъ цинизмомъ, но напротивъ можетъ привлекать къ себъ неопытныхъ своею недосказанностью и неопредъленнодвусмысленнымъ отношениемъ къ въчнымо вопросамъ. Последняя особенность позитивизма можеть быть особенно выголною для него въ наше время безвърія или подувърія, индифферентизма. отсутствія строгихъ убъжденій. Есть симпатичныя стороны въ позитивизив, которыя должны вліять на его успахъ. Таковы отсутствіе въ немъ исключительности, нетерпимости, свойственной болье или менье всвые философіямь і), его плодотворная заботливость о наукъ, имъющая цълью обезпечить ея прочность и прогрессъ указаніемъ и обоснованіемъ лучшихъ пріемовъ и методовъ научнаго знанія, вообще заботливость о знаніи достовърномъ-точномъ, ясномъ, положительномъ. Есть кромъ внутреннихъ и вившнія условія для успаха позитивизма у насъ, въ Россіи. Эти условія занлючаются можеть-быть въ особенномъ пристрастін русскихъ къ естествознанію, интересы и права котораго защищаеть съ такою ревнивою заботливостью позитивизмъ.

Препятствіемъ широкому распространенію у насъ позитивизма могло бы быть строго-критическое обсужденіе его въ нашей періодической и неперіодической печати. Но наша литература, какъ свътская такъ и духовная, далеко не можетъ похвалиться ни количествомъ, ни качествомъ, ни своевременностью появлявшихся въ ней критическихъ отзывовъ о позитивной философіи. До сихъ поръ еще не представлено ни одного опыта полнаго систематическаго разбора Контовой позитивной философіи въ ея основныхъ принципахъ и въ ея приложеніи (соціологія). Контова соціологія не нашла себъ еще полнаго критическаго об-



<sup>1)</sup> Мы не входимъ въ обсуждение источника и природы позитивной терпимости: имогда, кромъ уважения къ истинъ, терпимость, какъ показываетъ опытъ, питается видифферентизмомъ умственнымъ.

сужденія. Переведенныя на русскій языкъ капитальныя сочиненія Льюиса ("Исторія философін" и "Вопросы жизни и духа") и сочиненія Спенсера не вызвади ни одной спеціальной статьи хотя бы въ журналь (если не считать Апостольскаго-опроверженіе ученія Спенсера о происхожаенія редигія). Изъ періодическихъ изданій болье не только светскихъ, но и духовныхъ, лало мъста обсуждению позитивизма "Правосдавное Обозръніе". Сюда принадлежать двв статьи В. Д. Кудрявцева (1875 г. кн. 3 и 1883, кн. 5), одна статья Соловьева В. (1874, кн. 11), библіографическая замітка по поводу книги Хамбникова (Русское Государство) А. Гусева (1876), М. И. Каринскаго ("Явленіе и дъйствительность" 1878. Кн. 4 ("Борьба противъ силлогизма въ новой философіи" 1880. кн. 2). А. М. Лапатина нъвоторыя главы общирной статьи: "Положительныя задачи философін 1885, кн. 5-1886 кн. 1). Кн. Исптелева ("Логика позитивизма" 1887. кн. 1). Къ анти-позитивной притической дитепатуръ непереводной относятся еще следующія журнальныя статьи з: книги: "Письма о конечныхъ причинахъ" (Творенія св. отцевъ). "Три опыта Милля о религін" Волкова (Прав. Собес. 1879 г.), "Кризисъ западной философіи В. С. Соловьева, "Наука и Религія " Чичерина (кн. III, гл. IV), "Основные вопросы философіи исторін" Карпева (по разн. мъст. книги), "Философскій лексиконъ " Гогоцкаго (т. III), "Редигіозныя возарвнія Дж. Ст. Мидля" Спб. 1884, изслъд. свящ. Городиева 2). Переводныя: "Древніе и современные софисты" Брентано въ перев. Я. Новицкаго Спб. 1886 г. Каро ст. въ пер. съ франц.: "Э. Литтре и позитивизмъ" (Русск. Мысль 1884. кн. 1-5) и его же: "Религія повитивизма" (Р. М. 1883. кн. XI). Большею частію позитивизмъ въ поименованныхъ сочиненіяхъ затрогивается случайно, эпизодически и стороною. Наша попытка спеціальнаго систематическаго разбора Контовой философіи въ ся теоретическихъ основаніяхъ (законъ о трехъ фазисахъ исторіи и классификація наукъ) и въ ея практическомъ выраженіи и приміненіи (соціологія Конта) въ виду

<sup>2)</sup> Мы позабили было упомянуть о капитальномъ трудь, посвященномъ позитивияму, пр. Никанора: «Позитивная философія и сверхчувственное бытіе».

бъдности подобныхъ образцевъ въ наличной литературъ, будетъ не лишнею.

Мы предподагаемъ имъть дело съ читателями, которые уже знакомы съ самымъ ученіемъ позитивизма. а потому въ своей стать визложенію позитивнаго ученія мы даемъ лишь столько мъста, сколько это нужно для целей статьи. Впрочемъ, такъ какъ въ интересахъ правильной опенки Контова позитивнаго ученія необходимо, конечно, точное представленіе о немъ, то мы не можемъ не упомянуть о существующихъ на русскомъ языкъ изложеніяхъ Контовой системы позитивной философіи. Лучшимъ изложенісмъ считается изложеніе Л. Ж. Ст. Милля в Г. Г. Льюнса въ переводъ Неклюдова и Тиблена. Первому принадлежить: "Ог. Конть и позитивизив", второму-, Философія наукъ Ог. Конта" (оба эти трактата соединены въ одну книгу. пад. Спб. 1867). Что касается оригинальных трудовъ въ этомъ родь, то они большею частью принадлежать перу русскихъ последователей позитивизма, а потому имеють тенденціозную окраску. Поэтому нельзя не привътствовать недавно появившееся въ печати вполнъ точное и полное изложение Контова позитивнаго ученія, особенно его соціологіи, принадлежащее Смоликовскому (изд. 6. Варшава 1886). Изложение Смоликовского по мъстамъ сопровождается притическими комментаріями 3).

I.

Знаніе можно подразділить на два вида: безусловное и условное, или относительное. Первое имітеть діло съ внутреннею природою вещей, ихъ сущностью, т.-е. тімь постояннымь и неизмітнымь нітито, что лежить въ основіт всего міра явленій; оно не довольствуется знаніемь того, чімь бывлеть вещь, но стремится поститнуть, что она есть сама въ себі по своей внутренней природі и чімь должна быть. Вообще знаніе безусловное стремится къ полному постиженію каждой вещи отдітьно ея внутренней природы и смысла и всей совокупности явленій, всего бытія, его смысла и значенія; оттого сущность этого знанія выражается въ вопросі: "что такое?" А втоть вопрось распадается на нітсколько другихъ частныхъ; чтобы понять вполніть



<sup>3)</sup> Реценз. о вниги Смоликовскато См. Руссв. Мысль 1887. № 1. въ отд. библ.

вешь и узнать, что она такое, нужно рышить: откида она и зачимь существуеть? Нужно знать ся первыя и конечныя причины. Вопросы: что, откуда, зачими и почему - характерные вопросы для знанія безусловнаго. Всв эти вопросы связаны между собою органически и резюмируются въ одномъ: что есть та или иная вещь? Обстоятельный ответь на кажаый изъ нихъ выражаль бы собою полное постижение вещи, ея истины, вешь объяснямась бы намъ изъ нихъ вся безъ остатка, сразу и навсегла. Тогла и како вещи, т.-е. ен феноменальное существованіе въ каждый данный моменть намъ было бы вполяв понягно: мы всякій разъ знади бы, почему вещь проявила себя такъ, а не иначе, почему напр., воздухъ отъ теплоты расширился и т. п. Такимъ образомъ, безусловное знаніе не хочеть условной истины вещи, т.-е. не всей истины, но хочеть объять её всю: оно ищеть истины вещи не въ ея феноменальной, изминчивой, относительной сторонъ, по которой вещь является лишь выраженіемъ отношенія къ другой вещи, не въ томъ, что бываеть въ вещи, но что есть и что должно быть, въ ея внутренней природъ, оно хочеть постигнуть вещи, т.-е. найти истину ихъ и самыя вещи принять въ себя, какъ истину. Но вещь не можеть быть постигнута, если знаніе будеть выходить изъ этой же самой вещи и ею замыкаться: онв не могуть нами быть приняты, какъ истинное бытіе, истина ихъ намъ будеть непонятна. Причина этого простая: всё бытіе конечно, это бытіе не самостоятельное, истино-реальное, ценное бытіе, не содержить въ себъ само по себъ истины и потому для пониманія себя какъ истины отсыдаетъ насъ къ безусловной истинъ, отъ которой зависить истина конечнаго бытія, къ бытію единственно реальному и истиню-ценному - Богу. Изъ этой истины только становится понятной всякая вещь, ея начало и конецъ, ея суть ен истина; сведенное лишь нь этому безусловному Началу познаніе наше можеть быть законченнымъ и завершеннымъ, напр. добро и красота могутъ быть совсемъ приняты нами, какъ нечто истинно-цвиное, тогда только, когда ихъ начало положено будеть для насъ въ истинно-ценномъ бытіи; истина ихъ не можеть быть установлена путемъ относительнымъ, путемъ сравненія съ твиъ, что не истиню, некрасиво, мало истиню и красиво и т. п., всякая вещь и всякое бытіе получають свой полный и

законченный смыслъ, свою истину лишь въ истинъ абсолютной. Богь-вафа и омега всего. Отсюда исно, что безусловное знаніе прежде всего и натуральное всего находить себо мосто въ области религіозной, религіозное знаніе по природа своей знаніе безусловное. Таково же по существу и философское знаніе, которое всегда стремится быть постижениемь вещей, пониманіемь ихъ, объяснениемь бытія, и вполнъ можеть совпадать съ редигіознымъ знаніемъ, стремясь постигнуть одно и то же, что редигія въ большей части, хотя можеть постигать не такъ же, какъ редигія. Конкретное свое выраженіе безусловное знаніе редигін и философіи получило вр саралюших клиссическихр вопросахъ, относящихся къ Богу, міру и человъку: откуда міръ и гдв его первая причина? Въ чемъ цвдь міра? Что такое человъкъ? Что такое добро? Въ чемъ цъль и смысдъ человъческаго существованія? Что душа? Есть ди безсмертіе? Вопросы эти составляють центръ и жизненный нервъ человъческаго знанія: только при болье или менье удовлетворительномъ разръшеній ихъ все существующее становится намъ понятнымъ, оно перестаеть быть чэмъ-то намъ чуждымъ, страннымъ, недостойнымъ существовать и какъ бы несуществующимъ, мы принимамаемъ истину его. Въ то же время такое или иное ръшеніе въковых вопросовъ имъетъ безусловно опредъляющее значение для жизни, и настоятельно требуется жизнью. Составляеть ли безусловное знаніе истинную природу знанія? необходимо ли оно, коренись въ природъ дужа человъческаго, или случайно? не предрвшаемъ этого, но это знаніе-всеобще, принадлежить всемъ временамъ, начинан съ древивйшихъ и до сего дня, всвмъ народамъ и всемъ ступенимъ образованности, чемъ оправдывается поговорка: "всякій человінь философь". Безусловное знаніе со ствойственными ему пріемами и методами мышленія находить себъ мъсто тамъ даже, гдъ прямою задачею себъ ставятъ лишь знаніе относительное, въ точной наукв, и отсюда его не могутъ изгнать не смотря на вст старанія: такъ глубоко укоренились въ насъ потребность въ безусловномъ знаніи и привычка въ пріемамъ его, такъ трудно отдълаться, эмансиппроваться отъ него (трудность, граничащая съ невозможностью). Что всего замъчательнве, человъчество всегда сознавало невозможность полнаго удовдетворенія этой потребности въ безусловномъ знаніи, но это внаніе ему такъ дорого, что оно не отказывается и отъ самой миніатюрной доли его, хотя бы эта последняя доставалась съ потомъ и кровью.

Что васается другаго вида знанія-условнаго или относительнаго, то оно представляетъ собою противоположность первому. Чтобы ясиве намъ было это последнее, укажемъ существенныя черты относительного знанія, т.-е. знанія, которое не можеть быть въ полномъ строгомъ смысле слова названо знаніемъ и стремится не въ полной абсолютной истинъ, а къ относительной, неполной. Вопросъ. "что такое вещь" и ея внутренняя природа не входять въ задачи этого вида знанія: главный вопросъ здесь какъ: какъ существують вещи? какъ происходить смена явленій? чэмъ, какими законами она опредъляется? Знаніе это имветь дело лишь съ отношеніями вещей, а не съ самыми вещами, а потому и называется относительнымъ. Истина для него извъстна только какъ отношение, вещь--какъ отношение (прежде всего къ нашему сознанію, а потомъ къ другимъ вещамъ), словомъ, оно имъетъ дъло съ истиною и бытіемъ условнымъ, которыя не могуть быть равны самимь себв, суть нечто изменяющееся съ перемъною внъшнихъ отношеній вещи. истина вещи ищется не въ ней, а вит ея, въ ея отношении къ другой, и всякій разъ перестаеть быть истиною съ переменою этого отношенія, т.-е. здёсь истины въ полномъ смысле слова не существуеть. Пояснимъ это примъромъ. Бытіе мы представляемъ себъ какъ совокупность предметовъ. А что такое предметь? Совокупность признаковъ? а признакъ? Ничто иное, какъ отночиение этого, т.-е. всякиго диннаго предмета къ другому. Говоря: жельзо имъетъ тяжесть, ны говоримъ собственно только, что земля притягиваеть жельзо; говоря: - жельзо тяжело, мы сравниваемъ степень притяженія землею жельза со степенью притяженія ею другихъ тель. Говоря: жельзо плавится, ны выражаемъ лишь отношеніе между огнемъ и жельзомъ; называя жельзо предметомъ матеріальнымъ, занимающимъ мюсто въ пространствъ, мы выражаемъ только отношеніе жельза къ нашей рукъ, т.-е. констатируемъ фактъ, что железо мешаетъ нашему движенію, что наша рука въ него упирается; цвъть жельза, наконецъ, есть лишь отношение между свътовымъ лучемъ, самимъ жельвомъ, его отражающимъ, и съткою нашего глаза. Вообще, вся-

кій признакъ есть лишь отношеніе и всякій предметь лишь совокупность отношеній; предметь вив своихъ признаковъ (т.-е. его сущность) намъ неизвъстенъ. При этомъ всякій данный, опредвленный предметь не есть постояния совокупность отношеній, истина его условна, относительна. Дело въ томъ, что мы никогда съ увъренностью не можемъ признать какой бы то ни было признакъ въ предметв постояннымъ, непамвинымъ, всегда присущимъ ему. Твердость жельза при дъйствін огня изчезаеть, цвъть его мъняется, въсъ его на землю одинъ, а на Сатурнъ будетъ другой. Химія называеть теперь жельзо простымъ элементомъ, но кто знаетъ, не удастся ди его раздожить завтра? Какой же признакъ въ железе можно назвать постояннымъ, если всв они мвияются или могуть измвинться? Следовательно, въ понятіи мы соединяемъ не неизмінные признаки предмета, а только тв, которые при обыкновенныхъ условіяхъ обитаемой нами планеты являются наиболье постоянными, такъ, напр., въ понятіе ртути у насъ входить признавъ жидкости; даже и подъ словомъ вода мы непременно разумень жидкость, хоти каждая зима наглядно убъждаеть насъ, что вода можеть быть названа столько же жидениь, сколько и твердымъ теломъ. Чъмъ болъе мы изучаемъ предметы природы, тъмъ болъе открываемъ фактовъ измънения тъхъ признаковъ, которые казались намъ наиболъе постоянными. Вмъсть съ твиъ измъняются и наши понятія о предметахъ. Характернымъ признакомъ условпаго внанія следуеть признать отсутствіе въ немъ необходимости, въ противоположность знанію безусловному. Это-прямое следствіе основной природы относительнаго знанія, которое не претендуеть на пониманіе, постиженіе вещей и равнодушно къ вопросу: что такое? Мы говоринъ, напр., что понинаемъ жеявао, когда съумвемъ перечислить его признаки; однако же ясно, что мы здъсь ровно ничего не понимаемъ, или по крайней мъръ, что между пониманіемъ, что такое жельзо, и пониманіемъ, что такое треугольникъ, есть большая разница. Въ понятіи треугольника признаки вытекають необходимо изъ сущности предмета; привнаковъ этихъ не можетъ быть ни больше, ни меньше, и они не могутъ быть другими; словомъ, они необходамы, иначе треугольникъ не будеть треугольникомъ. Совершенно не такъ мы понимаемъ жельзо. Между цвътомъ жельза

и его тяжестью у насъ нъть никакой необходимой связи: желъзо могло бы быть насколько легче или насколько тяжелае, имать больше или меньше упругости и т. п. Мы не понимаемъ необходимости соединенія признаковъ, составляющихъ наше понятіе о жельзь, потому что мы не понемаемъ внутренней природы, сущности этого предмета. Точно также мы не понимаемъ причинной необходимости. Собственно говоря, мы вполны постигаемъ причину только тркъ явленій, которыхъ причиною мы сами являемся: книга была на одномъ столь и очутилась на другомъ, и причину этого явленія я вполив постигаю, потому что я самъ переложиль книгу; видя же напр., что за награваніемъ тыв савдуеть его разширеніе, за охлажденіемъ уменьшеніе объема и т. п., я туть мичего не понимаю, а только замъчаю последовательность явленій, и явленіе предпествующее называю причиною, а явленіе последующее - следствіемъ, когда замѣчаю. что они идуть вивотв и именно въ томъ же порядкв. Будуть ди они всегда следовать въ томъ же порядев-этого мы, не постигая внутренней природы вещей, не знаемъ, а тольно епъримь, что должно быть будуть; и во всявомъ случав, не выходя изъ самой вещи, не можемъ, не имъемъ права собственно говорить и о причинности. Вопросъ почему, такинъ образомъ, чуждъ относительному знанію. Отсутствіе необходимости въ относительномъ знаніи, наконецъ, обусловливается тамъ, что оно не допускаеть изследования первичныхъ и вонечныхъ причинъ по самой природъ своей относительности, не допускаеть вопросовъ откуда и зачими? Оно принимаеть быте въ томъ видь, каково оно есть, безъ дальнейшихъ разспросовъ, иначе перестадо бы быть знаніемъ относительнымъ. Само бытіе въ томъ видъ, какъ оно есть, не говорить намъ, ни откуда оно произошло, ни зачъмъ произошло, не говорить даже, произошло ли вообще или же въчно. Для ръшенія этихъ вопросовъ должно выдти за предвлы самого бытія, а существенный признавъ безусловнаго знанія это-объясненіе вещи не изъ ея самой, а изъ безусловнаго начала: безусловное знаніе, чтобы постигнуть вещь, выходить за саму вещь и, выходя за вещь, находить вещь, а условное хочетъ найти вещь, не выходя изъ нея, и не находитъ. Понятно, что бытіе безъ начала и вонца, цели будеть представляться намъ случайнымъ, чепонятнымъ, неразумнымъ. Другой признакъ условнаго знанія-его объективность, япостеріорность въ противоположность безусловному-субъективному и апріорному. Эта оригинальная особенность вытекаеть изъ различія источниковъ того и другого знанія: въ безусловномъ источникъ знанія преимущественный — внутренній опыть, самосознаніе, наше я съ прирожденными ему принципами и категоріями мышленія, въ условномъ-вившей опыть и наблюдение. Въ безусловномъ знания миръ объясняется изъ самосознанія, макрокозмъ изъ микрокозма, міросознаніе опрекъляется самосовнаніемъ: оно стремится понять міръ изъ я. міра внутренняго, и такимъ образомъ признаеть я марою всахъ вешей, такъ въ самомъ мірѣ нѣтъ ничего, что говорило бы за существование субстанцій, но мы представляемъ міръ какъ совокупность отдельныхъ, определенныхъ предметовъ или субстанпій по образцу своей души, субстанцівльность которой непосредственно очевидна намъ во внутреннемъ опытв или самосознанія. Тоже должно сказать и въ отношеніи къ причинамъ первичнымъ, конечнымъ (цълямъ) и дъйствующимъ: иден о нихъ берутся изъ внутренняго опыта и переносятся наружу-въ міръ. Условное знаніе, напротивъ, я ставить въ зависимость отъ міра, самосознаніе хочеть опредълить изъ міросознанія, человъка понять, понявъ прежде вившній міръ. Эти особенности условнаго знанія (эмпирическаго) и безусловнаго (теологическаго и метафизическаго) следующимь образомъ показываются у Льюиса 1): безусловное знаніе "смотрить на міръ съ сибъективной точки арвнія, т.-е. объясняеть всв космическія явленія посредствомъ аналогій съ нашими собственными чувствами и воспріятіями: другое - подчиняеть человъка законамъ, управляющимъ вившнимъ міромъ, и утверждаетъ, что разгадать себя мы можемъ только после того, какъ разгадаемъ различныя свойства вещества, проявляющіяся въ природъ ... Безусловное знаніе основано на древнемъ предположения, что человъческий умъ составляеть нормальную меру всехъ вещей; (оно) приравнива-



<sup>1) «</sup>Г. Г. Льюисъ и Д. С. Мил. в. Огюстъ Контъ и положительная философія». Перев. Неклюдова. С.-Петербургъ 1867. Цитаты мы будемъ дізлать по этому сочиненію, отмічая лишь страницы и имя автора трактата. Льюисъ 178—179.

етъ законь идев и вседенную подчиняеть человвку". У Милля 2): "всеобщій признакъ метафизическаго вида мышленія... состоять въ привычкъ пробою или нормою внъшней истины ставить чистое произведение ума, а въ абстрактномъ выражени признанныхъ върованій-вильть основаніе и доказательство, оправлывающія ихъ". Разсмотренную особенность можно въ ковив концевъ свести къ основнымъ особенностямъ абсолютного знанія и условнаго: первое объясняеть вещь выхода за саму вещь, вторая-не выходя изъ самой вещи. Наконець, можно указать еще одну характеристическую черту въ томъ и другомъ виль знанія: абсолютному знанію свойственна цельность, а относительному чужда она: последнее, напротивъ отличается отрывочностью, механичностью, оно есть знаніе только фактическое, отрывокъ безъ начала и конца, нъчто само по себъ лишенное смысла. Это, конечно, зависить отъ того, что относительное знаніе не имъеть дъла съ причинами конечными и первичными. внутреннею природою вешей, вообще чуждается вопроса "что такое? не претенцуеть на постижение и понимание: постигать же всякую вещь и все бытіе мы можемъ только какъ нвито пъльное, начало и конецъ чего намъ даны. Міръ, бытіе, котораго происхожденіе, природа, цель намъ неизвестны, не можеть намъ казаться чемъ-нибудь цельнымъ, понятнымъ: это-что-то такое расползающееся, неуловимое, безконечный рядъ конечныхъ явленій; въ нашемъ сознаніи бытіе невольно раздробляется на безконечную совокупность явленій, поставленныхъ къмъ-то и для чего-то въ отношенія последовательности, преемственности. Видимъ, что одно явленіе здісь слівдуеть за другимъ, почему, зачемъ, почему явленія сменяются воть такъ, а не иначене знаемъ. Не знаемъ даже, всегда ли они будутъ тавъ смъняться: законь, т.-е. математическая формула, выражающая постоянное и необходимое отношение между явлениями, лишь пустой звукъ для знанія относптельнаго; всегда ли и вездѣ ли будуть върны положенія притяженіе обратно пропорціонально квадрату разстояній", "уголь паденія равень углу отраженія" и т. п.—не знаемъ. Не безъ основанія Льюисъ видить связь между понятіемъ закона и безусловнымъ знаніемъ и рекомен-

²) CTp. 66.

дуеть даже выбросить изъ науки этогь терминь, потому что завовъ есть "только болъе утонченная, болъе обозначенная форма сверхъестественной силы, которой въ теологическій періодъ приписывали владычество надъ встин вещами, "которая и вихрями, и бурей управляла". Если дикарь говорить, что бурею **УПРАВЛЯЕТЬ ЛЕМОНЪ.** ТО НЕ ГОВОРИТЬ ЛИ ЧЕЛОВЪКЪ НАЧКИ. ЧТО ЕЮ **Управляеть** законъ? Развъ эти два воззрънія не тождественны "3)? Законы на болъе ни менъе, какъ только общіе факты, только faits généraux по Ог. Конту. т.-е. обывновенно всегда и вездв бываеть такъ, что притяжение ивиствуеть обратно пропорционально квадратамъ разстояній. Сказать что-нибуль болье этого мы не имвемъ права. Послъ всего этого относительному знанію ничего еще не остается, какъ только изучать явленія въ ихъ преемственной последовательности, узнавать внешнія условія и причины ихъ, понавывать, коз $\partial a$  и какз имветь мъсто извъстное явление: затъмъ заниматься совершенно механическою равсортировкою предметовъ и явленій природы на группы, классы по ихъ сходству, словомъ-изучать неподвижную сторону бытія, статическую или сосуществование предметовъ, брать ихъ въ пространственномъ отношени, и - подвижную сторону бытія, пинамическую, и последовательность, преемственность предметовъ, брать ихъ со стороны исторической, временной. Настоящее и прошлое міра, какъ онъ существоваль и отчасти-какъ будетъ существовать, какъ существуеть теперь - воть предметы относительного знанія. Откуда міръ, зачемъ, что онъ такое, какой смыслъ и какая вообще необходимость во всемъ этомъ неустанномъ теченій вещей-остается для него terra incognita. бытіе-загадкой, таннотвеннымъ сфинксомъ, чёмъ-то безъ начала и конца, отрывкомъ изъ книги. Знаніе относительное, законное и естественное свое мъсто имветь въ области точной. естественной науки: дело ен только описывать бытіе и объяснять, --- ккассификація и законы, соотв'ятственно статическому. и двиамическому элементамъ въ бытін. Этотъ видъ знанія не можеть притязать на всеобщность, какъ безусловное, и по времени и по объему. Ог. Контъ, Милль и Льюисъ утверждаютъ, что только въ поздивищемъ (третьемъ) періодв исторіи ясно

<sup>3)</sup> Стр. 59. См. еще 58. 61 и д.

обозначился этоть видъ знанія, а въ двухъ первыхъ горазно дленнъйшихъ по времени онъ совершенно заслонялся бевусловнымъ (теологическимъ и метафизическимъ); кромъ того еще **УТВЕРЖІВЮТЬ. ЧТО И ТЕПЕРЬ ЗНАНІЕ ОТНОСИТЕЛЬНОЕ НЕ СОСТАВЛЯЕТЬ** всего содержанія сознанія человіческаго, что знаніе безусловное и условное существують совывство, гораздо болве: знаніе **УСЛОВНОЕ** И ТЕПЕРЬ ТОЛЬКО ВЪ ЗВЧВТОЧНОМЪ СОСТОЯНІМ, ОНО ЛЯЖЕ не основалось прочно въ точныхъ наукахъ и нъть ня одной науки, гдъ бы не было примъсей безусловнаго знанія 4), кромъ астрономіи. По всеобщности научное знаніе нивакъ не можеть илти въ сравнение съ безусловнымъ, особенно религознымъ: первое достояние небольшихъ вружковъ и отабльныхъ дипъ. а второе-массъ. Мало того, и для отлъльныхъ кружковъ ученыхъ и для каждаго ученаго порознь наука не составляеть всего содержанія сознанія ихъ, въ ней не видится имъ всего знанія, оно дополнение только къ безусловному: наука не мъщаеть ученымъ быть въ тоже время религіозными и философами. Въ историческихъ примърахъ подобнаго совмъщенія обоихъ видовъ знанія (Ньютонъ, Лейбницъ, Гётэ, Декарть, Паскаль и пр.) нівть надобности: явление это-обычное. Напомнимъ однако завсь. что самъ Милль, защитникъ относительного знанія, не находитъ ничего неприличного для относительного знанія, еслибы оно обратилось и въ безусловному способу объясненія явленій идев Бога Творца и Управителя міра, и недоволенъ Контомъ, не допускающимъ этой идеи, видить со стороны Конта омыбку въ данномъ случав: онъ долженъ былъ бы, по Миллю, вопросъ о Богъ Творцъ и Промыслителъ оставить открытымъ 5).

Что касается вопроса о цвиности относительнаго знанія, какую ему придаеть человвчество, то отвіть на это дается уже въ факті его малораспространенности. Прямые факты исторіи далве свидітельствують, что люди относительное знаніе цвинять низко, выше всего ставять абсолютное, особенно религіозное: относительное знаніе мало видіто страдальцевь за себя, мучениковь, у науки мало было Галилеевь, у религіи—цільне віта мучениковь и героевь, и религіозное знаніе есть един-

<sup>4)</sup> Льюнсь 88. См. еще. 40-41. 42. 57-58. Милль: 21-22. 31, 48.

<sup>5)</sup> Cm. 16 crp.

ственное знаніе, за которое человіть охотно отласть свою жизнь. изъ-за него земля не разъ обагрялась провію. Ценность знанія относительнаго дъйствительно такова, что она никакъ не можетъ быть поставлена наряду съ цвиностью безусловнаго: первая-практическая, вторая-теоретическая. "Наука есть знаніе законовъ природы. Это знаніе единственное раціональное основаніе челов'яческой д'ятельности. При его помощи челов'якъ предусматриваеть, какіе будуть результаты техъ или другихъ самопроизвольных высеній, и какими средствами можеть онъ произвести иной, болве для себя выгодный результать. Наука даеть возможность предисматривать, и предвидиние велеть къ дъйствію. Отсюда связь начки съ искусствомъ" в т.-е. съ промышленностію. Такъ опредвляется значеніе науки знанія относительнаго у Льюнса. Но практическое значение знанія не относится въ существу его, случайно въ немъ, есть начто добавочное по общему сознанію людей или, какъ говорять теперь, лучшаго меньшинства ихъ, истинныхъ представителей человъчества: для нихъ знаніе прежде всего важно какъ знаніе, важна теоретическая сторона его, къ которой собственно сводится и вся основная суть его. Такъ Ог. Конть истинную ценность науки видить не въ ен практической сторонъ или "функціи", какъ выражается Льюнсъ 7), но въ теоретической, предостерегаетъ насъ, чтобы мы не теряли изъ виду ея высшей функціи - удовлетворенія первой потребности нашей натуры". Конту принадлежить несколько прекрасных строкь въ защигу знанія какь знанія, какъ средства, удовлетворяющаго первую потребность нашей природы, -- любознательность. "Какъ бы ни были велики васлуги наукъ для индустріи, (ибо, по мъткому выраженію Бэкона, знаніе родить сиду), мы однако не смвемъ забыть, что прямая и болье благородная задача ихъ состоить въ удовлетвореніи основной потребности нашего разсудка, - именно знать законы явленій. Чтобы понять всю силу и глубину этой поттребности, нужно только на минуту припомнить физіологическія дъйствія удивленія и принять во вниманіе, что наистраннъйшее ощущеніе, вакое только мы можемъ испытывать, происходитъ



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Стр. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же.

въ томъ случав, когда какое-нибудь явление повидимому оказывается въ противорвчіи съ законами природы, съ которыми мы свыклись... Если бы непреододимая сила нашей умственной организацін сама собою не задерживала въ ученыхъ односторонне утилитарныя, нынв модныя, тенденцін-ограничивать научныя изследованія только ихъ практическою пелью, то и эта последняя цваь, рази которой пожертвовали бы чисто-теоретическою. не достигалась бы, ибо важивищія практическія примененія науки всегда получають начало въ теоріяхъ, которыя возникали лишь изъ одной научной цели и сплошь да рядомъ въ прододжении тысячельтій обработывались безъ всякаго практическаго результата. Замвчательный примвръ этого можно видеть въ прекрасныхъ умозрвніяхъ греческихъ математиковъ о коническихъ свченіяхъ, которыя после длиннаго рода поволеній способствовали къ оживленію астрономіи и къ возвеленію искусства мореплаванія на ту степень совершенства, какого оно достигло въ последнее время и какого оно никогда бы не достигнуло безъ чисто-теоретическихъ работъ какого-нибудь Архимеда или Аполдонія, такъ что Кондорся въ отношеній въ этому справедливо могъ сказать: "Матросъ, который обезпеченъ отъ крушенія морского точнымъ наблюдениемъ долготы, делается обязанъ жизнію своею какой-нибудь теоріи, изобратенной два тысячи латъ тому назадъ геніальными дюдьми, которые ничего не имали въ виду, кром'в чисто-геометрических построеній " 8) Конть немного, даже очень немного съузнать объемъ любознательности, но пока дъло не въ этомъ, а въ томъ, что онъ главнымъ образомъ внаніе цінить по той мірь, по какой оно служить удовлетворенію любознательности, потребности самаго знанія. Послъ этого понятиве для насъ будеть низкая цвиность относительнаго знанія, которое собственно отказывается даже быть знаніемъ и удовлетворять въчно неугомонной, необъятной любознательности, необъятному спросу на знаніе истинно ценное безусловное или просто на знаніе, потому что всегда лучшее меньшинство въ немъ только видело знаніе истинное въ полномъ смысле этого слова. Это соображение не должно навлечь на насъ упрекъ въ томъ, что въ данномъ случав мы не съ-

<sup>\*)</sup> Comte, Cours de philosophie positive, t. I. p. 51 etc.

умвли или не хотвли стать на точку арвнія Ог. Конта,--нвть: мы хотимъ стать на точку эрвнія универсальную, всего человъчества. А опо-то именно въ лигь своихъ истинныхъ представителей низко цвнить относительное знаніе в-ньть ничего страннаго - предпочитаетъ представителей безусловнаго внанія представителямъ знанія условнаго. Слава человъчества-не мелвіе тружениви-спеціалисты, эти трудолюбивыя пчелки, не способныя выдти ва свою спеціальность, для которыхъ весь міръ сходится въ ихъ спеціальности, которые всю жизнь могуть преспокойно, съ полнымъ сознаніемъ важности своего лъла и своего назначенія, ваниматься изследованіемъ какой-нибудь одной букашки или даже крылышекъ ея,--ивтъ: это только рабочая или чернорабочая сила въ наукъ, это только ремесленники наукп. готовящіе матеріаль для ней, а слава науки, истинные ховяева ея-философы, тв. вто понимають значение всякой букашки и всвуъ ихъ вывств, которые способны на широкія обобщенія. которые могуть отпрывать людямь новые горизонты мысли, новыя иден, которые учать людей и объясняють людямъ жизнь. Человъчество гордится Сократами, Паскалями, Гумбольдтами, Гето и имъ подобными; человъчество можетъ гордиться и самими Контомъ, Миллемъ, Литтре (хотя этими уже менъе), поскольку оно обязано имъ свътлыми идеями, велиними обобщеніями, геніальными указаніями и замітками, въ общей сложности способствующими къ лучшему поняманію, къ большей разгадкъ жизни. Контъ все это понималь можеть-быть лучше всякаго; онъ указалъда же на вредъ, какой приносить самой наукв ея излишнее, савлавшееся необходимымъ съ теченіемъ времени въ видахъ ея же лучшей разработки, дробление т.-е. призналь такъ или иначе необходимымъ для ученаго въ то же время быть и философомъ, способнымъ съ одного взгляда объять бытіе какъ нечто цельное, а въ недостаткъ цъльности, свойственной точной наукъ и характеризующей, какъ видъли, знаніе безусловное, -- обстоятельство, дълавшее, по мивнію Конта, для богослововъ и метафизиковъ борьбу съ позитивною философіею болве надежною и легкою "). Съ цвлью устраненія этого обстоятельства Ог. Конть и прпдумалъ оплософію наукъ или такъ называемую іерархію наукт,



<sup>&</sup>quot;) Cours de philos. posit. 1. I. 26 etc.

ръчь о которой будеть ниже. Конть могь проповъдывать етносительное знаніе, но самого его оно не могло удовлетворять, какъ не удовлетворяло всегда великихъ людей: Конть оотавался философомъ, а во вторую половину своей жизни и особенно къ концу ен не только философствоваль, но даже ужъ "зафилософствовался" (припомните одну его religion de l'humanité, его "Système de politique pösitive"). Философскій силадъ умовъмилля и Льюиса не подлежить никакому сомненію.

Если относительное знаніе не выражаєть истинной природы знанія и не есть, по общему сознанію, знаніе въ строгомъ п' полномъ смыслв, и если, напротивъ, твмъ же общимъ сознаніемъ все это приписывается, да и вообще говоря должно быть приписано знанію безусловному, единственно способному удовлетворить человъка; то чъмъ же объяснить неръдкіе случан предпочтенія, отдаваемаго знанію относительному передъ безусловнымъ, и даже исключительнаго, по крайней мъръ стремящагося къ исключительности, господства перваго? Кромъ весьма возможныхъ случайныхъ условій къ преобладанію знанія относительнаго надъ безусловнымъ (въ ограниченномъ кружкъ людей) можно указать постоянныя причины, сравнительно поднимающія его цѣнность, въ самомъ человъкъ, внутреннія причины.

1) Ограниченность ума, въ извъстной мъръ свойственная встмъ, и дълающая для насъ знаніе безусловное болте трулнымъ, чемъ условное. Слабые умы эту трудность принимають за доказательство негодности знанія безусловнаго: для нихъ эмпирическое знаніе, знаніе конкретное, наглядное гораздо убъдительные: ихъ въ этомъ случав, помимо головы, могуть убъждать самые глаза, уши, руки и т. п. Понятно, успъхи относительнаго знанія видное и замотное, чомо безусловнаго, здось прогрессъ больше п это-то особенно сбиваеть многихъ съ толку; они выводять отсюда: значить, относительное знаніе единственно только и имветь право на существованіс. Имъ никакъ не удается понять, что знаніе трансцедентное, безусловное, требуетъ для себя не одного ума, но всего человъка, и его прогрессъ является только какъ результатъ прогресса цельной личности во всёхъ отношеніяхъ (въ томъ числё и въ отношеніи къ внанію условному); оно является всегда плодомъ цальнаго развитія дичности и идеть парадзельно его развитію. Это есте-

ственно: истина не есть что-нибуль внашнее для человака. Ло истины нижно дорости, доразвиться, сдълаться достойнымь ея: нужно хорошо жить, чтобы хорошо знать, больше жить, чтобы больше внать и понимать. Способность понимать дается вовсе не внигою, но жизнію, и стоить въ связи съ безграничною совокупностью всевозможных условій. Вследствіе только непониманія или невнанія этого многіе позволяють себъ бранить другихъ за непониманіе, незнаніе, повабывая часто, что можеть быть бранять себя, можеть быть -- въ нихъ самихъ мало усдовій въ знанію и пониманію. Соблазнителенъ для многихъ и споръ представителей знанія безусловнаго о способахъ и путяхъ къ познанію истины, ибо один говорять, что къ истинъ ведеть только вера, другіе-только разсулокь, третьи считають недостаточною и одну въру, но требують еще сверхъ-естественной помощи- Откровенія Божественнаго, четвертые утвержлають необходимость разсудка и въры вивстъ, пятые считають невовможнымъ ихъ соединение и потому исключають то въру, то разсудовъ, а тв отстаивають возможность ихъ совивщенія и воть завязывается безконечный въковой споръ объотношени въры и разума, науки и Откровенія и т. п. Между тамъ въ естественной наукв. въ относительномъ знаніи все такъ просто и такъ прочно, обо всемъ давно договорились - и наука мирно и безпреиятственно катится по гладкому пути, двлая постоянныя пріобрътенія и умножая свое богатство... Сравненіе обоихъ видовъ знанія въ этомъ отношенім не можеть идти въ пользу безусловнаго знанія; какъ можно им'ять дов'яріе къ нему, когда еще не договорились, да и нътъ повидимому надежды договориться о методахъ и способахъ знанія? Можетъ быть весь много споръ въновой о томъ, какими путями узнать истину, основанъ на недоразуменін, хотя не место здесь говорить объ этомъ. Дело не въ этомъ. Зачемъ спорить? Зачемъ делать еще хуже того: смотръть вакъ спорятъ? Не дучше ди познавать? Пусть же всякій познаеть тоть, вакь можето и какь хочеть, а не жиеть оть другихъ, какъ они ему велять или посовътують повнавать. Сдълайте такъ и увидите, какое чудо последуетъ. Сперва много путей къ знанію будеть правтиковаться, -- чуть ли не столько же сволько познающихъ людей, нбо какъ всявій живетъ по своему такъ и знаетъ по своему, какъ всякій индивидуаленъ въ жизни и какъ харантеръ, танъ индивидуаленъ и въ знаніи и какъ ученый, оплосооъ и т. п., вообще-познающій субъектъ. Но въ концъ концовъ, всъ придутъ къ одному источнику знанія—Богу. Не мъщайте только людямъ прибавить свои силы, не стъсняйте ихъ и дайте знать каждому только такъ, какъ онъ можетъ, и только въ такой мъръ, въ какой можетъ.

- 2) Оцвика и выборъ знанія зависить также отъ общей настроенности людей, общаго свлада ихъ симпатій, стремленій, вообще направленія воли: оно можеть быть идеальныма и практическима. Для человъка практическаго въ родь Петра Иваныча "Обыкновенной исторіи" Гончарова, такого человъка, у котораго все сокровище здёсь, въ этой области относительнаго, безусловное, подъ формами ли религіи, искусства, или философіи, не можеть имъть никакой цённости, а равно и его знаніе трансцедентное, безусловное. Вся исторія и жизнь за это.
- 3) Тоже ділаеть привычка упражнять и занимать свою мысль на понятіяхь изъ области относительнаго, другими словами—исключительно одностороннее занятіе естествознаніемъ. Не само конечно естествознаніе виновато въ этомъ, и намъ гораздо понятніве Ньютоны, при имени Бога снимающіе шляпу, чімть Лаплась, хвалившійся тімть, что побываль во всіхть праяхть вселенной и не нашель тамъ Бога; намъ понятніве Баконъ, утверждавшій, что истинное знаніе природы приближаеть къ Богу, а не удаляеть отъ Него; понятніве Льюисъ 10), говорящій: астрономія "не подавить, а укоренить религію. Не отыщется ни одного смертнаго, котораго бы звіздное небо не наводило на религіозные помыслы... послідній изъ людей, взирая на звізды, въ глубинів своей благоговійной души повторить стихъ Псалмопівша:

Небеса повъдають славу Божіно»!

вст они понятите намъ, чтиъ Ог. Контъ, 11), когда онъ говоритъ: "Для умовъ, рано ознакомившихся съ истинно-философской астрономіею, небеса не возвъщаютъ иной славы, кромъ славы Гиппарха, Кеплера, Ньютона, и встхъ, кто помогали

<sup>10)</sup> CTp. 101.

<sup>11)</sup> Льюнсь 96, 27.

установленію ихъ законовъ". Виновато не естествознаніе само по себъ, а устройство нашего ума, его узкость природная, способность опредъляться въ методахъ и выборъ предметовъ привычкою: намъ легко работается тамъ, гдъ мы постоянно работаемъ, и эту работу мы любимъ. То же здъсь. Намъ дорого относительное, потому, что оно намъ доступнъе, мы къ нему привыкли, природа дороже самого человъка, потому что она намъпонятнъе и ближе. "Чъмъ дольше мы останавливаемся на окружающемъ насъ", говоритъ Гётъ 12), "чъмъ болье наблюдаемъ его и въ немъ принимаемъ участіе, тъмъ менъе начинаемъ мы пънить себя и общество" (desto schwächer wird das Gefühl unsers eignen Werthes und d. Gefühl d. Gesellschaft). Только пръпкимъ умамъ и счастливымъ натурамъ дается стать выше этой слабости нашего разсудка.

Лля должной и правильной оприви позитивизма важно опредъленіе его истинкой природы, а она вполив опредвляется его происхожденіемъ: появленіе позитивизма обусловлено необыкновеннымъ развитіемъ и успъхами естественныхъ наукъ, главнымъ образомъ, за последнее время. На вопросъ, что такое позитивная ондософія? Каро совершенно справедливо отвъчаеть: "это-позитивная наука, доподненная отрицаніемъ <sup>и 13</sup>). Позитивизмъ кромъ знанія естественно-научнаго никакого еще не хочеть, безусловное знаніе считаеть недоступнымъ и ръшительное сужденіе объ объектахъ его отъ себя отстраняеть, его содержание вполнъ совпадаеть съ содержаніемъ точной науки-кром'в того, что овъ еще береть на себя его защиту. Это-та же наука, только присвоившая себъ исключительность, хлопочущая на право исключительнаго въ себъ вниманія и потому относящаяся съ отрицаніемъ ко всему тому, что не наука, - къ метафизикъ и религіи, особенно за то, что неправильное примънение ихъ часто вредило успаху ся. И ранве Конта наука въ лица Ньютона Галился, Бекона, Джемса Милля, Гамильтона, Бентама и др. 14) хорошо сознавала всв условія для своего преуспъянія, но никогда изъ-за элоупотребленія метафизикою и религією не отрицала самой метафи-



<sup>12) «</sup>Willhelm Meister» VI. 2, S. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) «Э. Литтре и позитивизмъ» «Русск. Мысль» 1883 г., ч. 2, р. 219.

<sup>14)</sup> Cm. MEJJA, 8-10 ctp.

зики и религіи и занималась своимъ діломъ въ своихъ границахъ. не претендуя на какое-нибудь исключетельное положение. Чъмъ же объясыяются въ позитивизмъ полобное отрицаніе и полобная исключительность? Этому способствовали можетъ-быть неудовдетворительное состояніе метафизики, соціальных условій, необывновенное развитие естественной науки, могли действовать всв причины, предрасполагающія къ исключительному вниманію въ подьзу относительного знанія. Что мать позитивизма-естествознаніе, это видно уже и изъ позитивно-реальнаго направлеиія или склада vna ен представителей О. Конта. Милля. Льюнса. Г. Спенсера (последняго впрочемъ, строго говоря, нельзя причислить из позитивнаму); всв оне -- естествовъды. Лалве всюлу въ ихъ сочиненіяхъ въ разнообразныхъ формахъ сказывается на выпорати необывновенно-теплан, доходищая по увлечения, привязанность въ точной науки: все въ ней вкъ соблазняеть, прельщаеть. Кажется, что только съ этой точки эрвнія на позитивнямъ, какъ на защитника интересовъ естествознанія, какъ на естественнонаучную дисциплину возможна только правильная оприва его. только съ этой точки зрвнія получають правильный смысль и должную цвиность два представленныя имъ и единственныя основанія въ польву его гносеологическаго принципа: познавать только относительное, а о безусловномъ отказываться что-либо виать и утверждать что-либо решительно. Разборъ ихъ лучше всего поважеть истинную природу позитивизма и чего онъ стоить: покажеть, что позитивизмъ лишь наука, взявшаяся не за свое дело и потому ничего въ немъ не сделавшая.

По самой своей природь позитивизмъ не могь считаться съ безусловнымъ знаніемъ его же оружіемъ; отъ того въ немъ только и есть два основанія за себя, характера чисто-эмпирическаго. Однако такое положеніе позитивизма по многимъ причинамъ нельзя считать особенно для него удобнымъ, обосновка его становится вследствіе этого очень слабою и шаткою, чего не могь не сознавать и самъ позитивизмъ. Этимъ объясняется, что по мъстамъ онъ выходить за себя, перестаеть быть собою, т.-е. представляеть за себя соображенія мета на истара на почву своего противника, что легко дълаеть съ своей стороны последній, дълаеть счеты съ позитивизмомъ дъломъ не особенно

дегнимъ и прінтимив. Сверхъ того серьёзности и новренности счетовъ съ позитивизмомъ не мало можетъ препятствовать BGC MT CTO HECROSEN TODAGE. CBLICORS CHECKOSTTESEDE OTHOнісніє ко всему, что не онъ: выв онъ - вершина культуры, а метафизика и религія — только приготовительныя ступени къ нему. Кстати спросить вдесь однако, какъ это вяжется съ основнымъ принципомъ позитивизма, -- его нейтральностью? Вообще. какъ примирить позитивный фазисъ ума, поставленный въ столь иселючительное положение, съ мыслью, что можетъ-быть и метаензина и религія правы, а мы только не можемъ знать этого навърное? Эти внутреннія противорьчія и несогласіе позитивизма съ самимъ собою въ принципахъ, дълающія невозможнымъ опредраение истинавто характера отвошения его къ вамъ (дъйствительно ин онъ гордится передъ вами или лишь хочетъбыть ни твиъ, ни другимъ-ничвиъ въ отношени иъ вамъ?)не вытегають ли они изъ какой-нибуль въ самомъ началь 10пущенной имъ важной фальши? Не есть ля онъ въ самомъ дълъ скрытое отринаніе, отрицаніе про себи, слишномъ все ръшившее догиатически и давнымъ-давно? Предположение весьма естественное. Но тогда разумъется не было бы позитивизма. а было бы какое-то безхарактерное и трусливое отрицаніе. замаскированный и дицемърный матеріализмъ... Во всякомъ сдучав указанныя колебанія и двусмысленное отношеніе позитивизма нъ безусловному знанію требуеть для себя объясневія. и едва-ли лучшее этого намъ дадутъ...

Переходимъ въ оцвивъ основаній его.

Еслибы въ законъ о трехъ фазисахъ умственнаго развитія слова "умственнаго развитія" подмънить "научнаго развитія", то не могле бы быть почти никакихъ возраженій противъ него: онъ хорошо выражаль бы собою историческій ходъ нашихъ знаній о природъ, историческаго развитія точной науки и быль бы полезенъ для нея въ практическомъ отношеліи, онъ имъльбы смыслъ; но онъ теряеть смыслъ и должиую цънность, когда хочеть быть универсальнымъ закономъ всего вообще умственнаго развитія. Правильное нониманіе и оцънка Контова закона возможны только при первой точкъ зрънія.

Законъ этотъ утверждаетъ, что все наше знаніе, всякая наука и даже всякая отдільная вітвь ея, боліве—всякая идея прохо-

дять три ступени въ своемъ развитіи, переходя отъ низшей (теологической), гль знаніе носить характерь религіовный, ибо явленіямъ двется объясненіе религіозное-къ болве совершенной ступени (метафизической), гдв мысль стремится объяснять явленія помимо религіозныхъ илей, но не имъя большаго запаса точныхъ знаній, получаемыхъ изъ наблюденія и опыта, даеть объяснение явлениямъ произвольное, априорное, не выходящее изъ живаго и непосредственнаго изученія явленій, а отъ этой переходной ступени доходить до последней, окончательной и самой совершенной-до вънца умственного развитія (позитивной), гдв все существующее хочеть быть объяснено только однимъ опытомъ и наблюденіемъ, и знаніе получаеть вполев объективный характеръ, отвергнувъ субъективный метокъ авухъ предшествующихъ ступеней. На первой ступени интеллектувльнаго развитія все объясняется дійствіями и вмінательствомъ живыхъ существъ, превмущественно боговъ: "въ теологическомъ періодъ, на природу смотрять какъ на арену, гдъ премзвольныя желанія и минутныя прихоти верховныхъ существъ разыгрывають свои разнообразныя и изменчивыя роди 15). Чудо-господствующее объяснение въ этомъ періодъ, понятия о неизминности законовъ природы очень смутны или ихъ почти вовсе нътъ. Вотъ примъръ объясненій изъ втого періода. Зативніе солнца здёсь объясияется темъ, "что будто бы неній драконъ проглотиль солице", заразу въ лагерф Агамемнона "устрашенная армія приписываеть гивву оскорбленнаго Аполлона, истящаго за обиду своего жреда метаніемъ стръль изъ серебрянаго дука" и вообще гдъ жеданія объясняются не неизмънными законами, а изминчивою волею, тамъ нужно видить теологическій способъ возарвнія на природу. "Когда люди вврять, что если вы "желаете чего-нибудь" гляди на пъгую лошадь, то желаніе сбудется; когда они върять, что если тринадцать лиць сядуть за объдъ, то одно изъ нихъ умретъ до истеченія года; когда они върять, что кого укусить собака-тоть будеть страдать водобоязнью, если впоследствій собака впадеть въ эту болезнь; когда они върять, что извъстное созвъздіе будеть управлять

<sup>14)</sup> Льюнсъ 30.

ихъ сульбами: они въ теологическомъ періодъ, они считаютъ природу безнонечно-измънчивою 4 16). Въ метафизическомъ состояни холь вешей представляется уже чвиъ то постояннымъ. неизминнымъ, илея неизминнаго порядка явденій зайсь находить себъ мъсто; но явленія эти объясняются такъ же субъективно и произвольно, какъ въ предшествующемъ фазисъ: независимо отъ вещей существующія живыя существа переносятся теперь въ самыя вещи подъ видомъ разныхъ силъ, сущностей, способностей, которыя действують въ вещахъ: очевидно. все это-лишь замаскированные боги перваго періода и олицетворенныя отвлеченія, произвольныя измышленія ума. Ртуть стремится занять пустое мъсто въ очищенной отъ воздуха трубкъ не всявяствіе навленія на нее воздуха, а всявяствіе того, что "природа не любить пустоты", адъсь дъйствуеть "horror vacui" (боязнь пустоты). Такъ же метафизичны термины "духъ", "жизненное начало", vis inertiae въ матеріи (сила инерціи), химическое "сродство" и т. п. Кеплеръ былъ метафизикомъ, когда думаль, "что правильность планетныхъ движеній была следствіемъ того, что планеты одарены умами, которые могутъ дълать наблюденія надъ воображаемымъ діаметромъ солнца и регулировать свои движенія такимъ образомъ, чтобы описывать дуги пропорціональныя временамъ " 17). Льюнсь приводить следующій примъръ на три періода вивств въ воззрвній на уродства. Сперва уродство объяснялось наказаніемъ Божівиъ или же дъйствіемъ діавода (теологическая точка зрвнія): потомъ приподою самаго зародыша, который, предполагалось, потенціально напередъ завлючаль въ себв все, "что могло изъ него последовательно развиться"; наконецъ, пріостановкою или задержкою въ развитін зародыша (позитивная) 16). Не можеть подлежать никакому сомивнію, что разсмотрыный законь до извыстной степени точно выражаеть последовательную смену точекъ эренія наи методовъ въ наукт о природт, естествознаніи, что первоначально дъйствительно наука прибъгала къ помощи религіи, потомъ философій, но лишь тогда только стала на надлежащую

<sup>46)</sup> Льюясь 31.

<sup>11)</sup> Льюнсь 32.

<sup>16)</sup> Ibid. 35.

тверичю почву, кога прибъгда къ помоще точкаго метода-наблюденія и опыта. Върно, что безусловное знаніе-превиве научнаго, редигія и философія—науки. Къ точному и тшательному изучению природы человакъ могъ обратиться динь по прошествім извізстнаго времени, онъ сперва должень быль обратиться къ знанію безусловному, данныя для котораго находились въ немъ самомъ и были ближе ему, чвиъ природа, а потомъ уже могла его занимать и природа. Но на первыхъ порахъ, не влаатя большимъ запасомъ наблюденій и опыта, онъ ищеть объисненія всему въ религіи, въ себъ самомъ, ибо самъ себъ чедовъкъ гораздо понятиве. Дикарь, ребеновъ, необразованный человъкъ одицетворяють природу; они объясняють ее вналогіями съ собою, да и гав же взять было бы имъ прурнуъ объясненій, когда они еще не познакомились съ нею? Недостатокъ знаній поэтому всегда заставляль дюдей возміннять его религіозными представленіями или же представленіями готскаго, скавочнаго свойства. Такими объясненіями пробавляется можетъбыть большинство и теперь. Съ теченіемъ времени, съ развитіємъ мыслительной силы и нъботорымъ накопленіємъ знаній могла уже появиться метафизическая точка вранія на явленія природы: метафизика совпадаеть съ тою порою науки, когда умъ человъческій почувствоваль свои силы, но еще за неимъніемъ надлежащаго запаса знаній долженъ быль объяснять вещи произвольно своими построеніями, отчасти еще по непривычив спрашивать саму природу. Ученые умы той метафизической поры въ науко можно было бы поставить въ паралель съ людьми, БОТОРЫХЪ бранятъ теперь Философами, т.-е. ланивцами, которые малознаніе и нежеланіе трудиться надъ пріобратеніемъ его хотять поврыть своимъ умничаньемъ. Конечно въ то время ондософією здоупотребляди не по дівности, а потому что вругь точныхъ знаній быль еще очень не широкъ, чтобы всегда въ немъ самомъ можно было изыскать для объясненія явленій удовлетворительныя начала; чтобы стать вполив точною, наукв еще нужны быди микроскопы, телескопы, компасы и т. п., а для всего этого требовалось время и время не малое. Да и теперь еще не пришла, по сознанію самихъ позитивистовъ, пора для науки въ точномъ смыслъ этого слова: она еще далеко не эмансипировалась отъ привычки къ прежнимъ методамъ, она практипуеть ихъ тамъ, гдъ въ нихъ вовсе нъть никакой надобности. Что такое напр. психодогія? По мернію бодьшенства это только TACTE METAGURERE E TOIBEO ESMHOFIS CVMBIE CEBISTE DESINVONIS межит чисто-натчнымъ ся элементомъ и философскимъ. Отчисливъ вопросы о сущности души, ел безсмертін и т. п. въ области философін, а на колю начки психодогін оставивъ влассифивапію психических видевій в изследованіе их ваконовъ. Психологія ничего не пріобрътаеть, а только теряеть, принимая оплософскую оболочку. Эта мысль лежить въ основания еленственно-научной исихологія англійской эмпирической школы, ла и эта шиола подчастую намёняеть своему принципу, выходить за границы науки и получаетъ метафизическій оттъновъ. Во многихъ другихъ наукахъ тоже смещение двукъ элементовънаучнаго и философскаго; но только тогда науку можно поздравить съ полнымъ успъхомъ, когда въ ней будеть произведено строгое различение между философскимъ и чисто-научнымъ влементомъ, когда она вообще станетъ въ правильныя отношенія къ редигіи и философіи.

Олнаво Конть даль уже слишкомъ широкія рамки своему закону и изъ правильнаго наблюденія въ области исторіи науки савлять стишкоми широкое обобщение но всему объему человъческаго сознанія, объявивъ преемство методовъ иди способовъ возарвнія въ наукв о природв за преемство направденій или состояній всего интеллевтуального сознанія вообще, объявивъ философію и религію временными состояніями сознанія только, признавъ право на существование за одною наукою. Нужно было слишкомъ осердиться на религію и философію, чтобы на основани неправильного примънения ихъ къ наукъ, злоупотребленія ими и исходящаго отсюда вреда для последней, отвергнуть ни въ чемъ неповинныя религію и философію, которыя существовали и существують сами по себв независимо отъ науви, имъя свое особое содержание и свои собственныя задачи. Только по какому-то недоразумению дано Контову закону значение доказательства за его основной гносеологический принцить, утверждающій законность одного лишь относительнаго внанія: безусловное внаніе или религія съ философією мисколько не страдають отъ Контова закона, не устраняются имъ; какъ

явленія человъческаго сознавія самостоятельныя, имъющія свое содержавіе и свои задачи, они даже и не затрогиваются закономъ; ибо онъ касается лишь отношенія религи и философіи къ наукъ, а не самой религи и философіи. Слъдующія соображенія покажуть, что законъ Ог. Конта не касается религіи и онлософіи самикъ по себъ, а имъеть въ виду только икъ отношеніе къ наукъ.

1) Опредъденія, вакія даются Контомъ редигія и метафизикъ, ечень узки и не обнимають ни сущности ихъ, ни всего ихъ въйствительнаго содержанія или формъ, въ какихъ онв проявляются. Прежде всего, что касается релягія, она вовсе не есть объяснение явлений природы, въ ней не одинь только нателдентувленый влементь: религія стремится удовлетворить не одной дешь интеллектуальной, но и всемъ другимъ (правственнымъ и эстетическимъ) потребностямъ дука. Она не знаніе - это върно, тимь болье -- не теорія, и смишно представлять себи развыя исторически сложившияся религи теоріями, ноторыя человых по мірв надобности придумываль для объясненія явленій съ теоретическою цвлью. Такъ и сказывается въ этомъ воззрвніи на религію, накъ на теорію, и на върующихъ людей, какъ на ученыхъ-теоретиковъ, кабинетный ученый, для котораго весь міръ сходится въ наукъ и выше которой онъ ничего не знаеть. Взгляръ на религію какъ на знаніе выскавань быль еще у Гегеля и обоснованъ гораздо дучше. Онъ уже достаточно давно оцененъ и намъ неть накобности повторяться. Укажемъ завсь дишь на то оботоятельство, что съ этой точки зрвнія никакъ нельзя объясинть самыхъ существенныхъ и общихъ всемъ религіямъ явленій, лучше-ни одно явленіе какъ сладуеть не можеть быть объяснено. Какъ можетъ подойти подъ Контову религію момитея? На это достаточно только уназать – безъ дальнъйшихъ объясненій. Вообще, какъ повять правственный и сердечный элементь, несомивние составляющій центральное ядре всикой религін, ся несомивнио жизненно-практическій характерь при Контовомъ объясненія религія? Религія—не вианіе, а отношеніе человъка къ Богу, выражение живаго отремления человъка къ живому единенію съ Бевнонечнымъ Существомъ. Только этимъ опредвлениемъ обнимаются всв виды и формы религи, исчерпывается все содержание религизного сознания въ человъчествъ. Подъ Контово опредъдение редигия не подходить ни одна редигія въ частности; ни одна изъ нихъ не огзывается теоріею. Если иногда люди пользуются религіозными представленіями для объясненія явленій, то это только потому, что религія дъйствительно имветь ихъ, въ ней есть интеллектуальный элементь, но она далеко не исчерпывается имъ. Всякая религія отвичаеть на вопросы о началь видимаго міра, о его конць, о томъ, что движеть жизнью его, объ участів Божественной сиды въ природъ и т. п.; но большая часть религіозныхъ представленій, придагаемыхъ къ объясненію явленій, получають интеллектуальный характеръ лишь случайно, не имъя его сами по себъ внутри самой религін: такъ ндея объ Ильв-Громовникв, напримвръ, получилась лишь путемъ произвольного перенесенія представленія о пророкв Илін, имвющемъ свое свиостоятельное мвсто въ системв религіозныхъ върованій, на явленія онзическія. Отсюда следуеть, что если громъ и молнію простолюдины объясняють твиъ, что. пророкъ Илія ведить по небу на огненной колесниць, никакъ нельзя утверждать: Илья выдумань для объясненія грома. Примъровъ подобныхъ можно было бы привести множество, - примъровъ, конечно строго обоснованныхъ исторически. Еслибы нъсколько повнимательнъе Контъ проанализировалъ случан, гдъ религіозныя идеи объясняють явленія, то онъ не пришель бы въ своему опредълению религии. При этомъ не можетъ не показаться страннымъ, что Контъ не потрудился провърить свою теорію фактами. Еслибы во время процесса самой работы надъ теорією Конту во всей ясности предстала бы хоть одна накаянибудь религія, то думается, онъ позаботился бы о другой теоріи. Извъстивншія религін индійская, буддійская, магометанская и христіанская нивань не подойдуть подъ Контову религію, какія бы ни делались для этого натяжки. Индійская религія, по которой все существующее только случайное ничтожество, и особенно буддійская, конечная ціль которой уничтоженіе всего бытія, Нирвана-вовсе ужъ не объясненія явленій видимаго міра, вогда имъ тошно признать даже одно его существованіе; тутъ не до объясненій, есть лишь одно отрицаніе, но отрицаніевовсе не объяснение даже котя бы въ смысле Контовомъ. Еще

менъе полойиетъ христіанская, которая тоже равнолушно или отрицательно относится въ феноменальной конечной двиствительности (1 Іовн. 2. 15 — 17), задачи которой носять вполнъ трансцендентный характеръ, по существу своему она есть искупленіе, освобожленіе отъ некостатковъ, неустройства и ала которыми полно все существующее, что мы называемъ міромъ или природою (Рим. 8, 21-23). Мало-мальски знакомый съ Евангеліемъ никогав не скажеть, чтобы Христосъ приходиль въ дюдямъ для того, чтобы позвияться съ ними естествознаніемъ, объясненіемъ явленій природы. Во всякомъ случав еще никто не осмъдился, да и не осмъдится по самой природъ дъла представить намъ и объяснить христіанство, какъ натурфилософскую систему, или по частямъ хоть, напримъръ отдельные догматы его, какъ воплощение, воскресение, Троичность Липъ, объяснить съ Контовой точки зрвнія. Магометанская религія не менве, кажется, индійской равнодушна къ міру, хотя въ иномъ видъ, и столь же мало можеть поощрять умъ къ научнымъ занятіямъ, строго разъ навсегда решивъ, что все въ міре определено напередъ Богомъ, и нечего значить доискиваться, отчего и почему бываеть то-то и то-то, ибо "чему быть, того не миновать". Фатализмъ магометанина изъ области практической волейневодей переносится и въ теоретическую, въ знаніе. Припомнимъ. что Кораномъ ванятіе медициною строго воспрещается.

Законъ Конта точно также не имветь въ виду и метафизику саму по себв внв ея отношенія къ наукв, ибо всякому, хотя немного знакомому съ исторією философіи, извівстно, что метафизика вовсе не заключается въ объясненіи явленій "какиминибудь апріористическими, прирожденными или приданными сущностями" <sup>21</sup>), которыя называются то силами, то способностями, то внутренними свойствами и стремленіями предметовъ. Не много-таки системъ подойдеть подъ это опреділеніе Конта; это конечно и объясняєть то обстоятельство, что ему приходилось употреблять терминъ "метафизическій" въ противорічни съ его опреділеніемъ метафизики,—въ тіркъ случаякъ, когда по его не



<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Льюнсъ, 28 стр.

могло бы быть никакой метафизики. На это обстоятельство обрашаеть вниманіе и Милль, которому все-таки хочется удержать Контово опредъление метафизики для закона о трехъ фазисахъ. устранивъ возраженія противъ неполноты и неточности этого опредвленія новымъ и болве удачнымъ терминомъ: абстрактный наи онтологическій 22). Такъ онъ, напр., говорить на стр. 28: "... неточнымъ употреблениемъ терминовъ, онъ (Контъ) вилючиль въ метвоическій видь мышленія все то, что принадлежить діалективъ и отрицательному скептицизму". Изъ этой одной коротеньной выдержки явствуеть, что Ог. Конть самъ не особеннотаки дорожить своимъ опредвлениемъ метафизики. Ясиве это полтверждають следующія слова Милля на стр. 46: "мы уже имели случай указать на склонность Конта употреблять терминъ "метафизическій тамъ, гдв неть ничего, что соответствовало бы его определению этого слова". Таково же и воть это мъсто на стр. 67: "что бы тамъ ни скрывалось подъ различными именами: революціонная, радикальная, демократическая, либеральная, независимая, скептическая или отрицательная школе или партія въ религін (sic), политикъ или философін, — все это сливалось у него въ одинъ терминъ "метафизическій". Ясиве дия, что метафизика сама по себъ вовсе и не нужна для Контова закона, двло обходится и безъ нея; не напрасно же Ст. Милль совътуетъ совсемъ даже выбросить этотъ терминъ и заменить его другимъ, который не могь бы вводить въ заблуждение, будто въ законъ идеть ръчь о метафизикъ дъйствительно. Конту нужна не самая метафизика, а такъ - лишь малость отъ нея, - способъ возарвнія на вещи, столько же свойственный метафизика, сколько и религіи, вообще принадлежащій виду безусловнаго знанія, которое, накъ мы видъли выше, стремится постигнуть вещи не изъ самыхъ вещей, а изъ познающаго ихъ субъекта, объекта (предметь знанія) опредвлить субъектомъ. Въ этомъ смысле и хочеть только принять самъ Конть свой терминъ "метафизическій". Объ этомъ говорить самъ Милль на стр. 66: "всеобщій признавъ метафизическаго вида мышленія, въ томъ смысле слова, вакой дветь ему Конть, состоить въ привычев пробою или нор-



<sup>22)</sup> Милаь 11.

мою вниней истины ставить чистое произведение ума, а въ абстрактномъ выражение признанныхъ върований видъть основание и доказательство, оправдывающия ихъ". Значить — и это ясиве самого свъта — Конть береть только отношение религи и философіи къ наукъ и именно единственно съ одной этой указатной стороны. Ему нужно было только сказать, что для науки естественной вредно идти отъ самосознания къ вещамъ, что нужно дълать наобороть и стараться единственно только наблюдениемъ и опытомъ познавать вещи.

2) Ладынвишее показательство того, что Контовъ законъ не имъеть дъла съ самими религіею и метафизикою, а только съ ихъ отношеніями къ наукъ, должно видъть въ слъдующемъ обстоятельствъ: онъ не утверждаетъ, что три указанные имъ періода исторически строго следовали въ томъ порядке, въ какомъ они поставлены. Прямо заявляется, что напрасно требовать, какъ это большею частію однако же ледается, требовать съ него яменно въ этомъ пунктв точности, требование это показывало бы лишь, что законъ непонять. Три эти метода или состоянія интеллента существовали и существують большею частію совивстно, смішаны другь съ другомь, но такимъ однако образомъ, что позитивный методъ, зародыши котораго даны еще въ метафизическомъ періодъ, стремится все бодъе и болье выдълиться изъ этой смъси элементовъ редигіознаго и метафизического и постоянно пріобретаеть все больше и больше силы. Конть говорить: "прогрессъ совершается не строго хронологически 23). По Льюису "нынвшнее состояние науки представляеть три метода вмюсто одного 424). Ничего не можеть быть ясиве савдующихъ выраженій самого Ог. Конта 25): не нужно думать, "что въ законъ развитія, каждый изъ трехъ періодовъ является самостоятельнымъ и исплючительнымъ. Напротивъ, теологическій, метафизическій и положительный періоды всегда существовали совмъстно. Но въ первомъ періодъ теологія была преобладающимъ элементомъ; во второмъ преобладало

<sup>23)</sup> Льюнсъ 40.

<sup>24)</sup> CTp. 42.

<sup>25)</sup> Льюнсъ 57 и 58.

метаонзическое: въ третьемъ-положительное возарвије. Зародышъ позитявизия можно открыть даже во время фетинияма. да и къ отвлечению человъкъ никогла не быль абсолютно неспособенъ. Съ другой стороны, положительный періодъ не невлючаеть первоначальных и переходных стремденій ума. Льдо въ томъ, что эти три періода тесно между собою связаны: ибо метафизическій есть переходный періодъ: онъ отчасти и положительный, онъ отчасти и научный. Метафизика соединила края пропасти, лежащей между сверхъестественностью и позитивизмомъ". Присоединимъ сюда и ясныя заявленія Ст. Милля 26); "уже на ранней ступени прогресса различныя последовательныя положенія ума человъческаго привходять въ другь друга: фетицизмъ. политензиъ и метафизическій строй мысли уживались вивств въ одномъ и томъ же умв. Между твиъ вврование въ неизмвиные законы, составляющие основу положительнаго вила мышленія, медленно пробивало себт путь по мтрт того, какъ наблюденіе и опыть шагь за шагомь открывали въ классахъ явленій тв законы, которымъ они действительно подчинены. Это-то развитіе положительнаго знанія и обусловило главнымъ образомъ дальнъйшій переходъ теологическаго пониманія вселенной отъ политензма въ монотензму". "Иные считають учение о трехъ последовательных ступенях умозренія и верованія несовивстнымъ съ темъ фактомъ, что все оне существовали одновременно: какъ-будто бы естественная преемственность охотничьяго, номаднаго и вемледельческого состоянія можеть быть отрицаема тымъ обстоятельствомъ, что еще и теперь есть народы-охотники и номады. Что три состоянія были одновременны, что всв они старше достовърной исторіи и существують другь подла друга еще въ наше время-это есть прямое положеніе Конта" 27)... При всемъ этомъ однаво по необходимости, по природъ самаго дъла, позитивизму приходится доказывать и онъ стремится доказать, что все-таки въ конце концевъ законъ долженъ върно изображать историческую сивну состояній нателлекта, по врайней марть—въ общемъ: иначе онъ бы не имъль



<sup>16)</sup> Mujib 22.

<sup>27)</sup> MHAR 30.

никаного значенія. Это-то обстоятельство вероятно и вынужаеть комтиковъ требовать въ настоящемъ случав, не смотря на столь ясныя вышеуказанныя заявленія позитивистовъ, отъ закона того, чего онъ не хочеть и не объщаеть дать и безъ чего все-таки онъ не можеть иметь значения въ позитивномъ смысле: бунвально той последовательности періодовъ, какая указана въ законъ. Происходитъ очевидно вакая-то путаница. Откуда она? А произошла она оттого, что закону Конта дано такое значеніе, какого онъ не виветь, допущена мысль, что будто онъ касается религіи и метафизики въ ихъ существа и потому варно выражаеть ихъ историческую последовательность, неть: онъ върно выражаеть лишь историческую смену методовъ въ науке. Здесь действительно поочередно господствовали приблизительно въ этомъ указанномъ порядкъ три метода, только отсюда могла быть заимствована мысль о такомъ отношении религін, метафизики и науки, какое силятся утверждать позитивисты: дъйствительное наблюдение не могло навести на подобную мысль, ибо религія, метафивика и наука (отчасти) всегда действительно существовали и существують совивстно и параллельно, не мъшая другъ-другу, и ничто на будущее время не мъшаеть инъ опять существовать совывстно: между ними антагонизма нетъ, природы ихъ не исвлючають другь друга взаимно: въ религіи нъть ничего, что противно было бы наукъ, въ метафизикъ-что не дадилось бы съ религіею и т. п. Всъ онъ другъ друга пополняютъ и только изъ совокупности ихъ создается полное и основательное знаніе. При всемъ томъ каждое изъ этихъ явленій самостоятельно имъетъ свои собственныя содержаніе и задачи, и это одна изъ причинъ, почему они находится между собою въ отношения сосуществования, а не преемственности: это не различные моменты одного и того же явленія, но разныя явленія, что понятно безъ разъясненій и конкретныхъ примфровъ.

Изъ того, что законъ не утверждаетъ и не можетъ утверждать строго-точную последовательность методовъ, какая имъ указана, ибо на опыте они существуютъ совместно, вытекаетъ само собою дальнейшее доказательство несостоятельности Контова закона, когда ему дается смыслъ несвойственный.

Позитивный эдементь не вступиль еще въ свои права, религія и метафизика госполствують пока всюлу, даже въ точныхъ наукахъ, и не говоря уже о соціологіи. науки сравнительно менъе разработанной, позинъйшей, но и въ другихъ, какъ напр. физика, химія: только одна астрономія дишь вполнъ свободна отъ чужныхъ ей примъсей; можно, такимъ образомъ, сказать. что позитивнаго элемента на самомъ дълв на опытв не существуеть. По прямому заявленію позитивизма это еще только идеаль, нь которому стремятся человвчество и наука. Откука же взята идея о имфющемъ наступить господствф позитивности. которое будеть окончательнымь, последнимь и завершительнымь періодомъ въ развитіе человъческаго сознанія, болье котораго еще не будеть, которое будеть l'état définitif de l'humanité, если ния нея нътъ основаній въ опыть? Можеть-быть къ этой идев можно придти, скажутъ, путемъ хоть такого, напр., соображенія: положительный элементь, правда, еще не получиль полныхъ правъ гражданства, но онъ все-таки заявляетъ о себъ сильнъе прочихъ и видимо постепенно пріобратаеть все большую и большую силу, такъ что со временемъ окончательно вытъснить религію и метафизику. Но это заключеніе было бы такъ же невърно, какъ невърно и то, которое утверждаетъ, что люди нъкогда перестануть ъсть на основаніи того неоспоримаго факта. что съ развитіемъ цивилизаціи замъчается прогрессивное ослабленіе въ потребности питанія, такъ-какъ растительные инстинкты понижаются въ своей интенсивности въ пользу духовности, нервности. Позитивизмъ, какъ знаніе относительное, не можеть илти въ своихъ заключеніяхъ дальше того, что есть: строго говори, для него непозволительно утверждать безусловную истину даже закона тяготвиія, т.-е. то, что онъ всегда и вездъ дъйствуеть и будеть дъйствовать, какъ мы видимъ его у насъ на землв въ настоящее время; можно утверждать его истину только относительно ограниченнаго момента времени (настоящаго) и ивста въ пространстве (много-много наша соднечная система). И въ данномъ случав, не измвняя самому себъ, все, что могъ бы сказать позитивизмъ, это-то, что мы въ настоящее время переживаемъ позитивный фазисъ, я что редигіозный и метафизическій физисы окончидись -- это самос большее; но что при всемъ этомъ вовсе нельзя думать, будто

эти последние фазисы не могли опять вернуться, что быть-можеть наступить за позитивнымь еще какой-нибудь четвертый фазисъ, а за этимъ опять новый и т. п. Относительному знанію воступно только настоящее и данное, дальше илти оно не имъетъ права, если хочетъ оставаться върно себв самому. Очевкино, идея о l'état définitif de l'humanité получена изъ источника совсемъ не позитивнаго, а метафизическаго, это не поллежить сомпанію. Если ни опыть ни самь законь не дають идеи o l'état définitif de l'humanité, если на основани ихъ съ такимъ же правомъ можно утверждать, что будеть за позитивизмомъ четвертый и даже пятый фазисъ, что первые могуть опять повторяться, то идея эта могла получиться лишь только изъ апріорнаго, наперевъ ръшеннаго и догматически-метафизическаго предпочтенія позитивнаго метода передъ редигіознымъ и метафизическимъ. Позитивная точка эрвнія есть дучшая по самой внутренней природъ своей, она единственно истинная; поэтому позитивность должна быть l'état définitif de l'humanité-вотъ и все. При этомъ конечно самый законъ становится совершенно излишнимъ, и все, что въ позитивизмъ идетъ за эту илею. только впоследствій подобрано для оправданія ея, получилась же она вовсе не изъ исторіи или опыта: Конть оть самой идеи шель къ нимъ, а не отъ нихъ къ идећ, а потому былъ не позитивистомъ, а только метафизикомъ. Но этой же самой причинъ позитивизма никогда не было и нътъ: позитивизмъ есть такая же метафизика, какъ и всякая другая съ тою лишь разницею, что, стыдясь себя, она хочеть или невольно обманываетъ и себя, и другихъ.

Что закону Конта не можеть быть дано такого значенія, какое ему дается, особенно ясно открывается въ примъненіи его къ исторіи, которую хочеть объяснить при посредствъ его Ог. Конть: законъ этоть только спутываеть пониманіе исторіи, но не объясняеть ея и нужно было много остроумія и напраснаго труда, чтобы протащить черезъ всю исторію и употребить для объясненія всей совокупности явленій историческихъ такой законъ, который можеть имъть мъсто лищь только въ области одного лишь изъ безчисленныхъ явленій исторіи—знанія о природъ, естественной науки. Въ своемъ мъстъ постараемся оправдать эту мысль, если будемъ имъть случай говорить о Контовой

Digitized by Google

соціологів или философів исторів, а теперь пора въ его влассификаців наукъ или, какъ онъ ее называеть, hiérarchie des sciences.

Въ отношени въ Контовой влассификации должно свазать то же, что было сказано о законъ трехъ фазисовъ: истинное и собственное ея значение только научно-педагогическое или дисциплинарное. Самъ Контъ по крайней мъръ такъ смотрълъна нее и такова она должна быть по первоначальной его мысли; только въ послъдствии его преемниками ея значение было преувеличено и ей навязанъ смыслъ, какого она не имъетъ — не только безъ всякой пользы для позитививма, но и ко вреду, къ подрыву его.

Конть сознаваль слабую сторону своей философіи, состоявшую въ томъ, что она не можеть слишкомъ покровительствовать знанію цільному или истинно философскому, какъ это мы видъли выше при изследовании природы знанія относительнаго. Наука-воть все позитивное знаніе, но наука на двяв существуеть въ видъ разнообразнъйшихъ и безчисленныхъ наукъ отдъльныхъ, изъ которыхъ каждая имъетъ тоже нъсколько мелвихъ самостоятельныхъ подразделеній, а эти опять въ свою очередь выделяють изъ себя еще мельчайшіе отделы знанія и т. д. Все это другъ друга не знаетъ, существуетъ само по себъ, не помня своего родства. Такая раздробленность науки и спеціализація имъеть конечно свой разумный смысль и необходима въ интересахъ самой же науки: по частямъ она можетъбыть лучше-глубже и поливе разработана. Но эта спеціализація въ такой же мъръ должна была приносить ей вредъ. Такъкакъ вст науки имъють между собою реальную и генетическуюсвязь, то онв не могуть быть успашно разработаны въ изолированности своей вив своей связи съ другими. Что открытія въ однихъ наукахъ имъютъ вліяніе на прогрессъ другихъ, которыя повидимому совершенно не относятся въ твиъ, это Ог. Контъ хорошо разъяснилъ не однимъ примъромъ изъ исторіи науки, напр. по его мевнію химія не можеть доказать, что азоть. простое и элементарное толо безъ содойствія физіологіи и т. п. Возникала волею-неволею надобность парализовать въ наукъ вло, принимавшее все большіе и большіе разміры по мірть того, какъ ея спеціализація увеличивалась. Конть, которому

были такъ дороги успъхи начки, не могъ оставаться равнолушнымъ къ этому печальному въ области ся явленю. Съ собользнованіемъ онъ замъчаеть: "большая часть ученыхъ совершенно ограничиваются уже изследованіемъ одного какого-нибуль болъе или менъе общирнаго отдъла начки, не думая особенно о техъ отношеніяхъ, въ какихъ находится къ общей системъ позитивнаго знанія частная область ихъ изследованій. Поспъшимъ найти средство противъ этого зла, прежде чемъ оно разростется и глубже пустить корни! Позаботимся о томъ, чтобы умъ человъческій не затерялся въ детальныхъ изследованіяхъ! Не будемъ скрывать отъ себя, что здёсь главнымъ образомъ кроется слабый пункть, на который еще съ нъкоторою надеждою на успъхъ могутъ дълать нападеніе приверженцы теологической и метафизической философіи в зв.)! Какое же средство нужно было для борьбы съ этимъ зломъ? Требовалось очевидно хотя бы искусственно связать всв науки, дать имъ классификацію, которая такъ или иначе выражала бы ихъ связь и служида бы руководствомъ при научныхъ занятіяхъ. Этой цели и служить Контова классификація. Она располагаеть науки по совершенно искусственному признаку-по общности и простоть ихъ содержанія; порядокъ общности есть въ то же время порядокъ трудности ихъ изученія, а всявдствіе этого и такъ-сказать ихъ историческій порядокъ, хронологическій: науки болве простыя и общія должны быть болье древними, ранними, а отсюда вытеваеть, что этоть порядовь есть порядовь совершенства, степени точной разработки наукъ: чъмъ проще содержание науки и чэмъ древиве эта последния, темъ больше въ ней совершенства и менъе постороннихъ редигіозныхъ и метафизическихъ примъсей. Наконецъ, нельзя не видъть, что порядовъ общности есть въ то же время до нъкоторой степени, -- котя по нашему не вполив, далеко не вполив, --порядокъ зависимости наукъ: самыя общія науки или точиве, наждая наука не нуждается въ истинахъ слъдующей за ней науки, но эта, имъя свое содержание и еще содержаніе своей предшественницы, очевидно нуждается въ ея истинахъ, такъ астрономическія явленія совствы не зависять, вакъ общія всёмъ, ни оть какихъ другихъ и потому астрономія

<sup>28)</sup> Cours de philos. posit. I, 26.

можеть разработываться съ поднымъ успфхомъ независимо отъ другихъ наукъ, но явленія физическія по той міров, по какой въ нихъ замъщаны астрономическія, уже нуждаются для правильного своего объяснения въ истинахъ астрономии и т. и. Вси наука у Конта распадается на два большихъ отдела: неорзаническая физика и органическая, а эти на савдующія пять наукъ: астрономію, физику, химію, физіологію и соціологію, а въ основъ всъхъ этихъ начкъ дежать явленія числа или математика, къ которой въ концъ концовъ сводится все наше знаніе. Этоть порядокь начкь до некоторой степени выражаеть пхъ дъйствительный историческій порядокъ. "Безъ всякаго сомнанія, очевидно, что такъ какъ раціональное изученіе каждой изъ основныхъ наукъ требуетъ предварительнаго изученія всёхъ предшествующихъ ей въ энциклопедической јерархіи, то она могла бы сделать какія-нибудь важные успехи и усвоить надлежащій характеръ не ранве широкаго развитія предшествующихъ наукъ. относящихся въ явленіямъ болье общимъ, болье абстрактнымъ и менте сложнымъ, и независимымъ отъ другихъ с 29). На этомъ основаніи самая ранняя и въ то же время самая совершенная наука астрономія, поздивйшая и менве другихъ разработаннаясоціологія. Несомивнно классификація наукъ Конта имфеть практическое достоинство и хорошо отвъчаеть той цели, для которой предназначена. "Она прямо опредъляеть общій планъ вполнъ научнаго и раціональнаго образованія... Дъйствительно... прежде чъмъ предпринять методическое изучение какой-нибудь основной науки, абсолютно необходимо ознакомиться съ науками, обнимающими тъ явленія, которыя предшествують ей въ энцивлопедической ісрархіи, ибо последнія всегда сильно вліяють на тв, законы которыхъ предполагають изучать — натуралисты-философы, предварительно не изучившее астрономіи, по крайней мъръ съ общей точки зрънія; химики, которые, прежде чъмъ заняться своей наукой, предварительно не изучили астрономім и затвиъ физики; физіологи, не полготовившіе себя для спеціальныхъ трудовъ предварительнымъ изученіемъ астрономін, физики и химін, вст одинаково не имтють одного изъ основныхъ условій интеллентуальнаго развитія. Этотъ недоста-



<sup>29)</sup> Льюнсъ 52.

токъ еще замътнъе въ томъ случав, когда кто-либо хочетъ посвятить себя положительному изученію соціальныхъ явленій и между тъмъ предварительно не запасся общими свъдъніями по астрономіи, физикъ, химів и физіологіи... Пока люди не стануть изучать наукъ въ пхъ естественномъ порядкъ, что нынъ случается ръдко, до тъхъ поръ научное образованіе не достигнетъ самыхъ общихъ и самыхъ существенныхъ результатовъ <sup>изо</sup>). Со всъмъ втимъ нельзя не согласиться до нокоторой степени, не мужно только преувеличивать значеніе Контовой классификаціи, какъ это обыкновенно дълается. Преувеличеніе вто прежде всего заключается въ мысли, что науки въ своей исторической послъдовательности и развитіи шли дъйствительно и буквально въ томъ порядкъ, въ какомъ онъ поставлены Контовою классификаціею.

Самъ Миль проговаривается, что порядокъ, въ какомъ начки следують одна за другою въ линіи, не можеть во многихъ случаякъ не представлять исторического порядка ихъ развитія 4. 21). Однако почему-то онъ не остается при этой скромной и правильной мысли и вступаеть въ полемику съ Гербертомъ Спенсеромъ, который въ своихъ "Геневисъ науви" и Классификація наукъ" показываеть пожадуй съ излишкомъ, что Контова классификація не выражаеть точнаго отношенія между науками, что ихъ отношеніе не іерархическое, а consensus, т.-е. взаимная зависимость, повтому, выходить, не только последующія начки нуждаются въ предыдущихъ, но и эти въ последующихъ, такъ астрономія не могла существовать какъ наука до техъ поръ, пова въ Фивикв не открыть быль Ньютономъ законъ тяготвиія. Этоть фактъ вовсе не устраняется справедливыми въ своемъ родъ поясненіями, какія дъласть Милль въ Контовой плассификаціи: "Что раннія науки получають помощь оть поздивишихъ-это несомивнио вврно... Если (по Конту) одна наука исторически предшествуеть другой, -- это не значить, чтобы совершенство первой предшествовало самому скроиному началу следующей. Спенсеръ не дълаетъ различія между эмпирическою и научною ступенью разработки какой-либо вътви знанія... Извъстная пра-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Льюисъ 53-54.

<sup>31)</sup> Миль 38.

вильность въ возобновленіи небесныхъ явленій была замъчена прежде, чемъ сделаны были особенные успехи въ геометрів. Но до техъ поръ пока геометрія не развилась, для астрономів настолько же было поступно следаться наукою, насколько возможно заниматься тройнымъ правиломъ прежде сложенія и вычитанія " 32). Все это такъ, но въ томъ то и бъта иля Милля, что Спенсеръ дълаетъ различіе между "эмпирическою и чисто научною ступенью разработки науки", что вилю изъ выше представленнаго его примъра о законъ Ньютоновомъ. Милль этоть разь думаеть отделаться оть этого вескаго факта темь. что относить законъ тяготенія совершенно произвольно къ астрономіи, не физикв и такимъ образомъ хочеть поправить Конта (стр. 40--4!). Напрасный трудъ: такихъ фактовъ можно указать массу, такъ въ астрономію не могло бы войти ученіе о свойствъ и составъ планетныхъ тълъ до отврытія въ физикъ законовъ предомденія світовыхъ дучей, до спектральнаго внализа, въ химін по Конту не могла быть установлена элементарность азота прежде накоторыхъ открытій въ физіологія и т. п. Наконецъ главное, исторія говорить намъ, что начки действительно следовали не строго въ томъ порядкъ, какой дается имъ по влассифиваціи Конта. Соціодогія, какъ наука, существовала еще давнымъ давно,-гораздо ранве, чвиъ вступили въ научный фазись ся Контовы предшественницы-физіологія, даже физика съ химією, - представителями ея могуть считаться напр. Платонъ съ его "Республикою" и Аристотель съ "Политикою"; конечно вкъ соціологія не та, что нынвшняя, но все-таки наука, а не простой сводъ безъискусственныхъ наблюденій и возарвній. Медицина, далъе, на ступени науки хотя бы въ лицъ Гипповрата (ум. 366 до Р. Хр.) существовала раньше твхъ наукъ, предварительная разработка которыхъ должна была бы повидимому обусловливать ея появленіе т.-е. физіологіи, также химіи. Все это показываеть, что Контову влассновкацію можно принять только съ довольно значительными оговорками, не увлекаясь твиъ, что ей удалось объяснить кое-что въ исторіи науки. Указанное преувеличение можетъ-быть имъетъ своимъ источникомъ чувство благодарности въ Конту за помощь, какую онъ оказалъ



<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Means 39, 40, 41.

своем влассифивацією наукв. и такъ или иначе оправлывается ниъ: но нежеслъдующее пречвеличение, по которому классиоякація получаєть несвойственное ей значеніе, ничамь не можеть быть оправдано: будто классификація имветь не только инсциплинарно-педагогическое значение, но и философское. "Съ перваго раза непонятно, какимъ образомъ простая классификапія начкъ можеть помочь не только изученію ихъ, но и сама составляеть важную часть пъльнаго ученія: однако же. класснонкація составляєть важную часть философіи Конта ( 33). Это вначение ея обнаруживается не въ томъ, что она до накоторой степени оправдываеть преемственность методовъ въ наукахъ. какая утверждается закономъ о трехъ фазисахъ интелекта, а въ чемъ же? Какою своею стороною она оправдываеть или докавываеть гносеологическій принципь позитивизма, утверждающаго законность одного относительнаго знанія, ограничиваемаго предължи наблюденія и опыта? Отвътомъ на этотъ вопросъ можеть послужить следующей выдержка изъ Милля:... "более сложный науки нуждаются не только въ истинахъ наукъ простейшихъ и болье общихъ, но еще болье въ ихъ методахъ ч зь). По заявленію Льюнса классификація обязываеть въ одному методу во всёхъ наукахъ и единство метода въ познаніи есть существеннъйшій и главивиший по важности результать классификации (стр. 54-55). Если такъ, то этимъ все сказано, что только можеть быть сказано въ пользу позитивизма, т.-е. что область знанія ограничивается относительнымъ. Классификація, по мысли позитивистовъ, съ успъхомъ устраняетъ ту опасность, какая грозила позитивизму со стороны наукъ, занимающихся человъюмъ издавна; вакъ-то все привыкли къ мысли, что душу человеческую подъ математику не подведешь, человани математикою не исчерпаешь. что завонами вившней природы человъка не объяснишь, а объяснение заключается въ немъ самомъ, что словомъ-естественный методъ для наукъ о человъкъ долженъ быть субъективнымъ. А это въ чему повело бы, еслибы позитивнамъ не разоблачилъ этого пиредразсудна"? Отвъть ясенъ. Воть влассионнація-то н разоблачаеть его, она доназываеть, что знанію нашему нать

<sup>11)</sup> Миль 32.

<sup>34)</sup> Миль 38.

налобности выходить изъ области относительнаго, что оно даже не теплить ущерба въ объемъ отъ позитивнаго принципа. Иначе это можно выразить такъ: законъ трехъ фазисовъ утвержаветь, что наше знаніе должно быть относительно, что ему подлежить область наблюденія и опыта. а классификація какъ разъ на выручку ему говорить: "да наше знаніе таково и есть. все оно относительно и даже то не подлежить изъятію, что повидимому нивакъ не подошло бы подъ относительную мъру,наука о человъкъ; все, что прежде думали объ этой наукъ,-цустяки: не аристократка она среди другихъ, чтобы для нея еще придумывать особый методъ: всв науки равны." Знаніе такимъ образомъ конечно упрощается, но простота еще не есть признакъ истины, и самое стремленіе въ простотв весьма часто вытекаеть изъ одного, весьма вредно отзывающагося на знанін свойства ума, которое прекрасно показываеть Бэконъ словами: "Человъческій умъ по самой природь своей слишкомъ склоненъ предполагать въ вещажъ болъе однообразія, порядка и правильности, чёмъ онъ находить ихъ на самомъ деле, и хотя есть безчисленное множество вещей, чрезвычайно отличныхъ отъ всвую другихъ и единственныхъ въ своемъ роде, человевъ не перестаеть воображать парадлели, соотвётствія, аналогіи и отношенія, которыя не имъють никакой дъйствительности и ээ). Насколько въ позитивномъ упрощении знанія сказалось это свойство ума и восколько вообще обойлется это упрощение позитивизму-сейчась увидимъ.

Недьзя конечно не заметить, что мысль о господстве одного метода естественных наукъ во всей области человеческаго знанія должна быть лишь выводомъ изъ какой-нибудь философской посылки, предполагаеть состоявшееся философское возереніе на существующее; это возгреніе на міръ, философское объясненіе его можеть быть не иначе, какъ только матеріалистическимъ: только матеріализмъ имветъ право требовать одного эмпирическаго метода для всей совокупности человеческаго знанія. Дело въ томъ, что единство метода безспорно предполагаеть качественное единство познаваемаго, однородность по существу познаваемыхъ предметовъ: если къ явленіямъ психическимъ, какъ



<sup>34) «</sup>Novum Orgn.». L. I. Aphor XLV.

и въ физическимъ, приложимы математическія вычисленія, то очевилно, между твиъ и другими нвть никакого раздичія по супеству, тъ и другія матеріальны, потому что только матеріаль-- ное можеть поддежать мере и счету. Если задушевное ріци disiderium позитивизма въ отношени къ наукъ заключается въ томъ, чтобы довести ее до той степени совершенства, когда она могла бы свести всю совокупность явленій къ одному какому-нибудь закону или "общему факту", напр. тяготвнію и разсматривать вст явленія какъ только видоизминенія этого факта и различныя формы дъйствій этого закона, то очевидно. позитивизмъ не дъласть и не видигь никакого различія въ жеданіяхъ, все сводеть къ матеріадьному и потому превращается въ матеріализмъ. Итакъ, чтобы утверждать законность своей мысли относительно метоля, позитивизмъ долженъ вылти за предълы самого себя т.-е. уничтожиться, превратившись въ матеріалистическую метафизику. Возникаеть вопросъ, дъйствительно ли позитивизмъ есть матеріалистическая метафизика? Но прежде чемъ ответить на этотъ вопросъ, необходимо показать, классификація наукъ Конта сама по себт не заключаеть никакихъ данныхъ для этой матеріалистической мысли о господствъ одного эмпирическаго метода въ наукъ. Классионкаціи наукъ есть только классификація-и больше ничего, она никакъ не можеть претендовать на какое-нибудь философское значение и. если какъ мы видели, съ грехомъ пополемъ объясняеть отношение наукъ другъ къ другу, то твмъ менве можеть претендовать на объясненіе реальнаго отношенія между венцами, быть объясненіемъ всего существующаго. Она есть искусственное расположеніе, группировка явленій, съ практическою лишь цілью, на основаніи отвлеченной догической категоріи, по признаку общности въ ихъ содержаніи; следовательно, она располагаеть явленія не въ порядкъ ихъ реальныхъ (дъйствительныхъ) отношеній, но произвольно навязаннаго имъ признака (общность), и вырываеть явленія изъ ихъ натуральной связи, произвольно выбирая ихъ и выделяя изъ живаго конкретнаго единства, какое представляеть ивъ себя бытіе, совокупность явленій. Она механична и поэтому не можеть быть объяснением действительно существующаго: она расподагаетъ явленія въ порядкъ случайномъ, механическомъ и

искусственномъ, живое бытіе превращено въ крайне искуственный механическій рядь явленій, ничвив реально несвязанныхъ. Можно снизу одно за другимъ выбрасывать звенья втого рода и предшествующія отъ этого не страдають: каждое звено существуеть замкнуто, само по себъ, не нуждаясь въ слъдуюшемъ за собою другомъ. Откиньте соціодогію, физіодогію, химію-остальныя группы и не почувствують этой операціи, они довивноть себъ-и міръ Контовъ, (если предподагать за его классификаціей какой-нибуль реально-философскій смысль) настолько же какъ и прежде будеть намъ понятенъ или, лучше, не понятенъ, представлять ли себъ его разорваннымъ на двъ половины, откинуть ли отъ него половину, третью, четвертую часть и т. д. Онъ какъ ящерица: разбей его хоть на девять частей, -каждая часть еще будеть двигаться и жить. Въ животныхъ низшихъ эта живучесть отдельных частей зависить отъ ихъ сравнительно слабаго развитія нервной системы, отъ отсутствія одного нервнаго центра и существованія наскольких самостоятельныхъ нервныхъ центровъ (узловъ). Но міръ-не ящерица, въ немъ есть какой-то центръ, въ немъ есть какое-то органическое единство, онъ-живое единство безконечнаго разнообразія вонвретныхъ явленій и нельзя представлять себъ дъло такъ, что эдесь-только механическій рядь явленій, которыя можно выбрасывать такъ, что другія не терпять отъ этого ни малейшаго изивненія; выбросьте человвка-и природа изивнится, главное, она будеть не понятна, сдъдайте измъненіе въ одномъ какомънибудь уголкъ мірозданія и это отзовется на всемъ мірозданія. Бытіе представляеть связное единство явленій, изъ которыхъ важдое нуждается въ другомъ, въ другомъ находитъ свою полноту, законченность и смыслъ, а не въ замкнутомъ, изолированномъ и эгоистическомъ существованіи: поднимаясь отъ явленій болье общихь и восходя къ болье сложнымъ, бытіе пріобрьтаеть все большую и большую полноту содержанія и жизни, его абстрактное растеть, съ каждою ступенью наполняется содержаніемъ и достигаеть наибольшей законченности, совершенства и полноты въ человъкъ. Здъсь абстрактное получаетъ свой истинный смыслъ и достигаетъ истины и полноты своего существованія лишь въ конкретномъ; здесь, въ действительномъ

бытів, заметно движеніе вещей къ большему совершенству, къ законченной формъ существованія; развитіє, бытіє не есть нъчто опристрительности в своей неполнижности: оно-жизнь, развитіе, діалектическій прогрессъ. А въ Контовомъ міріз нізть ни начала, ни конца (ціли), нізть ни низшаго. ни высшаго, -- и о жизни, напр. ничего нельзя сказать, вромъ того. что это явление сложные химическихы; бытие представляеты какое то мертвое безразличіе составляющихъ его частей, какую то давочку, габ веши чинно разставлены по полкамъ, аккуратно разнумерованы, гив о вешахъ можно сказать только, что вотъ эта имъетъ такой-то №, а вотъ эта вещь — новая, другая и имъетъ вотъ такой-то Ж, и все-таки давочникъ затрудняется, когда его спрашивають, какая вещь лучше. Словомь, лищне было бы требовать отъ классификаціи какого-либо объясненія бытія: вто только искусственная группировка наукъ съ цвлью практическаго ихъ дучшаго изученія, и можеть быть нъскодько другихъ классификацій, тогда какъ философія или объясненіе должно быть одно. И данная Контова влассификація могла бы и, строго говоря. должна была бы имъть другой видъ, еслибы Конть совершенно произвольно не началь съ метафизики, а началь бы, какъ слъдовало бы по признаку общности, съ догики, которая должна была бы служить исходнымъ пунктомъ ряда наукъ. Математика поставлена Контомъ во главу наукъ потому, что она содержитъ въ себъ самыя абстрактныя и общія свойства, самые чистые и безусловные пріемы логическаго сужденія, она есть примъненіе, ея конкретная наука (Контъ, какъ извъстно, дълитъ науки попарно: абстрактная, занимающаяся законами извъстной области явленій, и конкретная, разсматривающая эти законы въ дъйствительномъ осуществленіи, ихъ приміненіе, напр. могуть быть такія науки: математика и астрономія, физіологія и зоологія съ ботаникою, психологія и исторія. Понятно, что въ классификацію могли войти науки лишь абстрактныя какъ самыя простыя и общія). Но почему же не должны бы предшествовать логическіе ваконы самому этому примъненію ихъ-такимъ же точно обравомъ, какъ математика предшествуетъ астрономіи, первому конкретному примъненію ея? Такимъ образомъ классификація Конта совершенно произвольна. Во всякомъ случав за ней нельзя нризнать какого-либо философскаго значенія, какъ того хотвлось бы Милю. Самъ Конть не претендоваль на это, онъ не скрываль ея механическаго характера, когда строго требоваль воздерживаться отъ того, чтобы объяснять явленія послідующія, болье сложныя, предыдущими, болье простыми, сводить первыя къ этимъ, напр. явленія органическія къ химическимъ, человъка разсматривать какъ животное, животное какъ растеніе, растеніе кикъ химическій продукть, химическій процессъ только какъ механическій и т. д. Въ стремленіи къ такому единству онъ справедливо видівлъ матеріализмъ.

Однако на двав и Конть, и его последователи совсемъ не следують этой справедливой мысли о самостоятельности явленій, ихъ "несводимости" (Irreductibilität): они подтягивають всв явленія къ одному матеріальному началу и требують для всёхъ наукъ одного метода. Конечно, примо выразиться было бы неловко и стыдно; поэтому они говорять только о зависимости явленій другь оть друга, напр. въ следующемъ роде: "зависимость наукъ только и можеть вытекать изъ зависимости соответствующихъ явленій " 3"),... "Какая же зависимость раздичных наукъ между собою? Зависимость эта можеть лишь определяться взаимною зависимостью соотвётствующихъ явленій 4 37); или: "отношеніе, действительно существующее между различными родами явленій " 28) и т. д. въ этомъ родъ. Но дъло въ томъ, что разумъется подъ этими выраженіями? То ди, что каждая наука ссужаеть послівдующую своими петинами, въ которыхъ эта нуждается постольку, поскольку въ нее входить кое что изъ содержанія ея предшественницы? Нътъ, она главнымъ образомъ нуждается въ ея методъ (Милль 38), а это значить, что содержание ея тоже по существу, что и у предшественницы, только дано въ иной форми; зависимость значить сводится въ тожеству. Ледается это безъ всякихъ основаній. Все, что можно было бы сказать, это только то, что каждая наука въ правъ искать помощи въ истинахъ

<sup>36)</sup> Льюнсъ 46.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ibidem 47.

за) Мияль 35.

предшествующей для той своей стороны, которая имветь отношеніе къ предшествующей, напр. наука о жизни-въ законахъ химін, поскольку въ явленія жизни (органическія) привходять химическія. Но методъ вовсе не зависить оть предпествующей науки. Если явленіе жизни есть действительно новое и оригинальное, то оно хотя и нуждается для полноты своего пониманія въ химіи, однако надагаеть свою новую печать на всю группу явленій, какими занимается біологія, что непременно предподагаетъ необходимость новаго способа ихъ изследованія, иного къ нимъ отношевія. Если въ исторія койчто объясняется астрономією, физикою, химією и физіодогією (Бокль, Дрэперъ, К. Риттеръ и Гюйо), то было бы однако напраснымъ трудомъ весь объемъ историческихъ явленій подводить подъ законы физичеснихъ и стремиться всю исторію объяснить твиъ способомъ исвлючительно, какой только пригодень для нихъ. Неудачныя попытки натуралистической школы, пытавшейся следать изъ исторіи такую же естественную науку, какъ и всв (напр. попытка Бокля въ "Исторіи цивилизаціи въ Англіи"), достаточно полтверждають высказанную мысль. Неудачность этихъ попытокъ помимо всего прочаго зависить отъ того обстоятельства, что явленія историческія или соціологическія принадлежать въ совершенно иному порядку, чёмъ всё другія: въ основе ихъ лежить свобода, произвольность и потому математическій масштабъ съ его претензіею на предвъдъніе какъ въ астрономіи. совершенно неприложимъ здъсь. Методъ натуральныхъ наукъ въ исторіи лишь побочный и вспомогательный, онъ входить какъ часть въ собственно ей принадлежащій дедуктивный методъ и получаеть здесь несколько иной оттеновь и значение. Если для философа исторія - тайна, то темъ более для натуралиста.

Если ни илассификація наукъ О. Конта, ни понятіє о зависимости явленій не дають никакого права къ исключительному госнодству одного эмпирическаго метода во всемъ объемъ человъческаго знанія, то спрашивается: гдъ источникъ идеи объ исключительныхъ правахъ этого метода и какъ пришли къ ней позитивисты?

Возможенъ только одинъ отвъть: въ матеріалистической тенденціи позитивизма, въ его истинной природъ, которую онъ сты-

интся и боится обнаружить, въ его мевольной сидончости въ матеріализму (мевольной, говоримъ, ибо стремленіе или тяга повитивизма къ матеріализму лежить въ сушности самаго позитивнаго принципа — сохранять равновасіе между абсолютнымъ в относительнымъ знаніемъ, не утвержлать категорически правлу ни того, ни другаго: такое равновасіе психодогически невозможно и въ фактическомъ предпочтеніи знанія относительнаго предъ безусловнымъ заключается иля поэктивизма роковая необходимость нарушенія этого равновітся въ пользу матеріализма, что после постараемся, если будеть случай, распрыть обстоятельные). Да, позитивизмъ-сирытый, тонкій матеріализмъ. по существу, правда, -- тотъ же, что и матеріализмъ Фохта. Бюхнера и Ко, но по формъ совершенно иной; тонкій, политичный, съ разу и не раскусишь, что такое, -- совстиъ итть грубой прямоты прежняго. Онъ нигат даже словечкомъ не обмолвился въ пользу матерів, нигдъ прямо не сказаль, что де есть только одна матерія и больше нъть ничего, въ немъ будто бы нъть \_этой метафизики".... Такъ или мначе. а позитивизмъ просебя рашиль все точно такимъ же образомъ, какой приличенъ быль бы самому добросовъстному матеріалисту. Тъмъ хуже, что ръшено это молчкомъ и приходится читать межку строками.

Не смущайтесь тамъ, что позитивизмъ признаетъ "несводимостъ" (Irreductibilität) и самостоятельностъ явленій органичесвихъ, и не върьте имъ; мы видъли уже, накого рода эта "несводимостъ", когда всъ они подводятся подъ одинъ методъ. Да
и чъмъ, кромъ словъ, позитивизмъ донажетъ намъ эту Irreductibilität, т.-е. то, что онъ дъйствительно признаетъ ее? По самой классификаціи конечно она должна быть признана; но въдъ
и здъсь все зависитъ отъ того, какъ отнестись къ ней: при
нъкоторой склонности къ матеріализму почти не мъщаетъ толковать ее въ матеріалистическомъ смыслъ, потому что классификація не противится и этому смыслу. Дъйствительно, что
толку въ томъ, что напр. жизнь разсматривается какъ итчто
ровое, не сводимое на химизмъ и механизмъ, если она разсматривается именно только такъ, т.-е. какъ новое, которое совершенно механически и случайнымъ образомъ присоединнется

въ старому? Въ новомъ только собственно невторяется старое и новыя явленія, присоединенныя въ старымъ, отъ этихъ вазнятся лешь твиъ, что они сложеве ихъ и потому тругиве иля для изученія,--и только. Впрочемъ, намъ нать нужкы искать оправданія для своей мысли въ какихъ-нибуль отвлеченныхъ соображеніяхъ: воть документальное доказательство того, что повитивиямъ сводить явленія органическія къ химическимъ, псцжическія--къ органическимъ, что, следовательно, онъ есть матеріализмъ. "Біологія отделяется отъ химіи не потому, чтобы была какая-нибудь существенная разница между органическимъ и неорганическимъ веществомъ, а потому, что есть громадная разница ва явленіяха. Точно также мы должны отдёлять духъ отъ жизни, не вслъдствіе какого-нибудь существеннаго (нуменальнаго) раздичія (первый выростаеть изъ последней), но вследствіе спеціальности явленій мысли. Это уже не тв явленія, какъ въ жизни. Органическое вещество есть высшая степень осложненія неорганическаго, -- и эта-то спеціальность степени производить спеціальность явленій. Такъ и мысль представляеть собою только высшую степень жизни, - и ея особенность выражается особенностью явленій чэч). Конть не даль мівсто въ своей классификаціи психодогіи: онъ вподив отожнествиль ее съ фивіодогією и признадъ явленія психическія дишь особенными физіологическими (мозговыми) функціями, даже методъ самонаблюденія отвергь вполив, противъ чего возсталь Милль. Вообще, савлавъ различіе между растительною жизнью и животною, Конть ни словечкомъ не обмодвился въ пользу особаго отдъла явленій жизненныхъ (какъ будто бы ихъ не было) - разумной, человъческой жизни. Значить, между животною и разумною жизнью нъть существенной разницы. Дъйствительно, по собственному выраженію Конта, человъкъ есть лишь "le dégré supérieur de l'animalité". Въ человъвъ отрицается свободная воля, - и потому позитивизмъ раздъляетъ, какъ и матеріализмъ, детерминизмъ, даже перещегодяль въ этомъ отношении своего близнеца: матеріализму и не грезилось о томъ, чтобы можно было всю исто-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Льюнсъ 231.

рію свести нь одному накому-нибудь омзическому закону, напр. замону тяготенія. Довольно.

Изъ всего свазаннаго досель вытенаеть слъдующій несомивиный результать: позипивизма нють, а соть или одна только начка, или одинь только матеріамизмь <sup>40</sup>).

. Castages.



<sup>\*\*)</sup> Для желающихъ заняться обстоятельно позитивизмомъ можно изъ бъдной русской литературы кромъ указанныхъ статей и внигъ еще назвать статьи въ журналъ «Православное Обозръне»: В. Д. Кудрявцева, А. Гусева и В. Соловьева; «Письма о конечныхъ причинахъ» пр. О. А. Голубинскаго, «Кризисъ занадной философіи» Вл. Соловьева, «Философскій лексиконъ» т. 3 Гогоцкаго, «Право и государство въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ» Хлюбинкова, 1874 г. Изд. Варшава, «Позитивизмъ и христіанство» свящ. П. Городцева, С.-Петербургъ 1881 г. и «Позитивная философія» 1—2 пр. Никанора.

# УЧЕНИКИ ВО ВРЕМЯ БУРИ\*

"Інсусъ понудилъ Своихъ учениковъ войти въ додку и отправиться впередъ на другую сторону въ Виесаидъ, пока Онъ отпуститъ народъ. И отпустивъ ихъ, пошелъ на гору помолиться. Вечеромъ додка была посреди моря, а Онъ одинъ на землъ. И увидълъ ихъ бъдствующихъ въ плаваніи, потому что вътеръ былъ имъ противный. Около же четвертой стражи ночи подошелъ къ нимъ, идя по морю, и хотълъ миновать ихъ. Они же, увидъвъ Его ндущаго по морю, подумали что это—призракъ, и вскричали. Ибо всъ видъли Его и испугались. И тотчасъ заговорилъ съ ними и сказалъ имъ: ободритесь; это—Я,—не бойтесь. И вошелъ къ нимъ въ додку,—и вътеръ утихъ. И они чрезвычайно изумлялись въ себъ и дивились" (Марк. VI, 45—51).

Сцена, о которой разсказъ вы, братіе, сейчасъ слышали, произошла тотчасъ после одного изъ самыхъ великихъ и славныхъ дней служенія І. Христа. Въ утро этого самаго дня Онъ былъ окруженъ множествомъ народа, сшедшагося со всёхъ концевъ Галилеи, и Онъ насытилъ его, умножая для него хлебы—удивительный символъ другаго чуда, чрезъ которое Онъ повсюду, отъ одного до другаго конца міра, насыщаетъ тысячи приходящихъ жъ Нему душъ. Какой контрастъ между этими двумя событіями! Тамъ, на зеленыхъ и смеющихся холмахъ, тянущихся по бе-

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

регу Тиверіадскаго озера, при великолюпномъ сіяніи восточнаго солнца, радостная, восторженная толпа окружала учениковъ и кочеть короновать ихъ Учителя:—здъсь, на разстояніи только- нъсколькихъ часовъ, въ уединеніи бурной ночи, на разъяренныхъ волнахъ, тъ же самые ученики подвергаются опасности погибнуть и испускають крики ужаса, точно какъ будто Богь оставиль ихъ.

Писаніе часто представляєть намъ подобныя неожиданности. и вто сколько-нибуль знакомъ съ исторіей человъчества, лодженъ ожилать ихъ. Вспомните, напр. тоть вединій день, когда Соломонъ предъ цълымъ народомъ освящалъ Іерусалимскій храмъ и произносиль ту удивительную молитву, которая навсегда повидимому посвищала народъ и святилище на служение живому и истинному Богу. Кто могъ тогда предвидеть, что въ близкомъ будущемъ Сынъ Давидовъ, преданный нечистымъ страстямъ, подасть Израилю соблазнительный примеръ позорнаго паденія и превлонить предъ гнусными идолами "свое чело, озаренное сіяніемъ святаго храма?" Вспомните еще тотъ памятный часъ. когда Илія, побъдитель Вааловыхъ жреповъ, возстановлять на горъ Кармилъ служение истинному Богу: весь народъ былъ покоренъ его могучею върою и повсюду раздавались продолжительные крики энтузівама; казалось идолослуженіе побъждено навсегда и Израндь останется въренъ своему высокому призванію (миссіи). Увы! Проходить два дня, и тоть же самый Илія, всеми оставленный, какъ изгнанникъ, бежитъ въ пустыню Синайскую; въ горькомъ уныніи онъ долженъ быль воскливнуть: "довольно уже, Господи, возьми душу мою!". Вспомните восторженныя восклицанія цвітоносной неділи, такъ быстро смінившіяся воплями преторіи и Голговы. Вспомните, какъ въ утро-Пятидесятницы три тысячи человакъ, кающихся и варующихъ. падають въ ногамъ апостоловъ, прося крещенія, и подумайте. что спустя несколько дней после этого великаго торжества Петръсъ своими товарищами брошены въ тюрьму и преданы бичамъ палача, какъ площадные мошенники.

Не удивляйтесь же, что въ исторіи цервви усп'яхи сопровождаются неожиданными превратностями и что зд'ясь, какъ и везд'я, только одинъ шагъ отъ самаго очевиднаго торжества до самагострашнаго искушенія. Эти превратности могутъ поколебать поверхностную въру; но онъ не удивять некого изъ тъхъ, кто научаль въ Писаніи обычные пути Промысла Божія.

Итакъ, утро этого дня было для Інсуса Христа часомъ популярности и восторженнаго тріумов. Толпа хотъда провозгласить
Его Царемъ; естественно было Его ученикамъ думать, что дарство Его дъйствительно наступаетъ. Мы сами, еслибы присутствовали при этомъ зрълищъ, развъ не подумали бы того же
самаго? Не показалось ли бы намъ естественнымъ воспользоваться этимъ порывомъ толны и провозгласить такимъ образомъ на великомъ театръ начало царства Божія? Имъть за себя
народъ не значило ли быть господиномъ будущаго? Что нужды,
что къ этому энтузіазму примъщивалось еще много заблужденій
и земныхъ страстей? Мало-по-малу совершалось бы раздъленіе
между этими сложными элементами,—все, что было въ нихъ нечистаго, отпадало бы само собою. Пріобрътено существенное,
если власть была въ рукахъ Святаго и Праведнаго, если сила
олужила истинъ.

Воть благовидный софизмъ, который поздиве такъ часто обольшаль церковь 1) и заставляль ее желать порабощенія всёхь земныхъ властей. Она не замъчала съти, сврытой подъ этой преврасной мечтой; она не предвидъла, что внъшнее царство, основанное на энтузіазм'в массъ, не принесеть чедовічеству никакой новой силы, никакого принципа возрожденія; она не видыла, что такой тріумов-ничто и что самое сильное пораженіе для нея предпочтительные, если оно по крайней мыры оставляеть на совъсти человъческой неизгладимое впечатлъніе правды и истины. Опыть не доказаль ли этого? Церковь выигрывала ли оть повровительства властей человаческихъ? За то, что политика давала ей, не приходилось ли ей всегла платить съ процентами? Не должна ли она была уступить магометанству треть своей территоріи съ того самаго момента, какъ ея видимая глава надълъ тройную тіару? Блестящее покровительство Людовика XIV номъшало ли религіозному упадку XVIII въка или напротивъ усворило его? Каждый разъ, какъ церковь требовала царствъ земныхъ, она, какъ въ день искушенія, получала ихъ только подъ условіемъ преклониться предъ княземъ міра сего и при-HATE OTE HETO ODVETE.



<sup>1)</sup> Проповедникъ имеетъ въ виду римско-католическую церковь. Перес.

Воть что предвидель Інсусь и воть почему въ ту самую минуту, какъ ученики готовы были увлечься народной благосвлонностію, Онъ вдругь приказываеть имъ отделиться оть толпы и переправиться на другой берегь озера. Между имии и міромъ должно было произойти разділеніе до того дня, накъ они поймуть, какимъ образомъ должно придти Его царство и какою силою міръ долженъ быть побіжденъ. Онъ Самъ, въ ту самую минуту, какъ толпа хочеть сділать Его Царемъ, правсказываетъ намъ Лука (VI, 15), удаляется одинъ на гору для молитвы. Великое зрівнице и великій примітръ для всіхъ тіхъ, кто должны пронов'ядывать Евангеліе людямъ! Не въ благосклонности толны и не въ рукоплесканіяхъ ен должны они иснать вдохновенія и силы, а въ крітной молитвів и глубокомъ благоговітейи.

Вотъ апостолы, по повельнію своего Учителя, отправились; они должны были переплыть на другой берегь, гдв Учитель объщаль присоединиться къ нимъ. Приказаніе положительное, объщаніе върное; но когда они пытались двинуться виередь, ихъ усилія казались безнолезными, потому что, говорить Писаніе.— бъ противень оттръ. Какже такъ? Развъ ихъ Учитель не можетъ повельвать вътрамъ и волнамъ? Безъ-сомнънія можетъ, и сейчасъ Онъ сдълаеть это; но нужно, чтобы прежде они выдержали борьбу съ роковою повидимому силою природы. Стъ противень сътръ.

Братіе, весь этоть разсказь историческій; вес это буквально совершилось XVIII віковъ тому назадь; но въ то же времи эта страница Евангелін есть какъ бы возвышенная иритча, поторой мальйшія черты заключають урокь для всіхь віковь и которая чудеснымь образомъ способна подкріпить віру вірующихъ настоящаго времени.

Что въ самомъ дъл такъ часто смущаеть въру въ Божественныя обътованія? Это тотъ оакть, что Богь не направляєть событія и вещи въ торместву своего дъла, и ото дъло повидимому часто побъщается роковою силою обстеятельствъ. Здъсь заключается противорачіе, которое смущаеть насъ. Богъ хощеть, чтобы истина тормествовала; Онъ повельность першен возвъщать ее міру; Вто воля (dessein) здъсь поломительная и очевидная; но, когда для исполненія ея перковь приотупаеть въ дълу, то Богь попускаеть обстоятельствамъ вооружаться про-

тивъ нея и останавливать ее. Еп противска выпра! Сколькоразъ испытывали это върующіе. Въ первые въка это были неріодически повторявшіяся неумолимыя гоненія, равстевавщія стадо, закадавшія пастырей, уничтожавшія священныя Писанія. въ одинъ роковой часъ истреблявшія жатеу, которой удивительные начатки вильть мірь. Бо промивень вымум! Въ конць светнихъ въковъ, полъ вліяніемъ сканлаловъ, совершавшихся въ Римъ, это было глубокое и насмъщанное невъріе, которое глухо подкалывало церковь съ такою склою, что безъ религознаго пробужденія міръ, подъ дыханіемъ возрожденія, казалось опять долженъ быль савлеться явыческимь. Бъ промивень опиры! Поздиве это были пламенныя и благородные страсти XVIII в... изъ которыхъ на міръ устремилась ужасная буря. Въ наши дикимъяй иши слышати, да слышить! — бівгопріятный ін вія выв нашего вътеръ нисходить съ ледяныхъ вершинъ позитивной науки? Симпатичное ли теченіе идеть въ намъ изъглубины нашихъ демократическихъ обществъ? Не приходили ли вы часто въ ужасъ, виля, какъ всв враждебныя силы собираются въ настоящее время противъ христівнства? Открыто -- матеріалистическія доктрины, атенямъ серьёзный или циническій, грубая и оскорбительная вритика, законныя жалобы, слишкомъ оправланданныя невърностими върующихъ, предразсудии, недоразумънія, слепыя страсти, -- все это не предвещаеть ли, даже для наименее проницательныхъ, ужасныхъ бурь, въ сравненіи съ которыми настоящія наши борьбы не что вное, какъ дітокія игрушки? Почему Богь допускаеть, чтобы его дело такъ хулилось? Почему Онъ, Владыва волнъ, не усмиряеть бурь? Это, братіе, одинь изъ тахъ печальныхъ вопросовъ, отъ которыхъ ничто изъ насъ не можетъ уклониться.

Писаніе въ некоторой мере отвечаеть на него. Богу угодно было, говорить св. Павель, употребить слабыя орудія для пораженія сильныхь. Онь накъ-будто хочеть показать, что торже ство Евангелія не должно ничего ожидать оть внешникъ вещей, оть поддержки массъ, оть импульса, который дають народныя теченія. То, что было сираведливо тогда, справедливо и теперь. Новый міръ будеть побежденъ не иначе, какъ при техъ же условіяхь, при накихъ быль побежденъ древній. Богь, говорить еще апостоль благодати, положиль сокровище Евангелія въ скудель-

ных сосудах, чтобы показать, что сила, сохраняющая его. приходить отъ Него, а не оть людей. Всв силы міра могуть соединиться противъ христіанства. Скудельные сосуды могуть быть разбиты и обращены въ прахъ, а истина, содержавшаяся въ нихъ, останется столь же великою, столь же чистою, столь же непеблимою. Что я говорю? Тайное предчувствіе говорить намъ. что эти вившиія пораженія суть наши торжества и что страданія церкви будуть даже условіемь ся возрожденія и благоденствія. И потомъ, св. Павелъ внушаетъ намъ еще, что мы должны ходить вырою, а не видиніемь, и что въ этой суровой школь души образуются для царства Божія. Ахъ! намъ хотедось бы вильть быстрые успыхи, очениныя симпатіи, бросающіеся въ глава знаки близкой побълы. Мы желали бы преданности ученыхъ, рукоплесканій толпы, соединенія числа и силы. Мы забываемъ, что Христосъ побъдиль міръ, только вооруживъ противъ себя всв силы, что вресть сталь знакомъ торжества только потому, что онъ быль прежле орудіемъ казни и что въ его кажущемся безсили и безславін надо во вст времена искать тайны его могущества и его неодолимо влекущей силы. Не удивляйтесь же, ученики І. Христа, что вътры противны намъ и яростныя волны грозять потопить корабль церкви. Не говорите, что Учитемь забываеть васъ. Въ то время накъ вы боретесь на бурномъ моръ, на краю горизонта, на возвышенной вершинъ, стоить Христосъ, Онъ бодрствуеть надъ вашею судьбой, Онъ ходатайствуеть за вась, ибо Онъживъ во въки въковъ. Шедше ниччите вся языки, говорить Онъ своимъ апостоламъ. Онъ не прибавляеть: "За васъ будуть ученые". Онъ не говорить: "Асины и Римъ отвроють вамъ свои ворота"; Онъ не объщаль имъ рукоплесканій толпы; — в просто сказаль: Се, Азь сь вами есмь во яся дни, до скончанія въка. Я одинъ, и этого довольно. Да, Ты одинь, о, божественный Учитель! и да убъдится наконець Твоя церковь, что въ Тебъ одномъ она должна находить во всъ въка силу и спасеніе!

от противень вторь. Но не одно это препятствие встрачають ученики; не одна эта симводическая черта поражаеть насъ въ этомъ разсказъ. Они подвергаются на озеръ буръ; но замътили и вы, что говорить намъ тексть. І. Христосъ приходить къ нямъ, но приходить только въ четвертую стражу ночи, т.-е.

почти утромь; до техъ поръ Онъ накъ-будто забываеть ихъ. Значить, Онъ приходить къ нимъ на помощь въ последний часъ.

Исторія есть такъ-сказать ночь, прододжающаяся падый вакъ. Во всв времена върующіе призваны жлать помощи Божіей: но Богь медить, и это есть высшее испытаніе вары, можеть быть даже большее, чэмъ противогъйствіе дюдей и самое гоненіе. Первые христівне върили въ бливость втораго пришествія Христова: часто эта намежна наполняла энтузіазмомъ върующихъ. Казалось занимается уже заря: привътствовали Паря сдавы. шествующего освоболять церковь и покорить себъ человъчество. Опасное возбужденіе! Ефемерная горячка, въ которой воображение принимало болье участия, чъмъ въра! Когла проходять эти гревы, надорванная душа часто впадаеть въ отчаяніе и въ припадев мрачнаго унынія начинаеть сомніваться въ истинъ, потому что уже не ожидаеть ея торжества. Заранъе нужно вооружаться противъ этого унынія, отталкивая налюзів. ECTODIS HOLICOTORISTO I HORMANMOMY ATRICOTOR CO SAROHELIMS. Полжно говорить себъ, что Богъ, который есть Владыка времени. предоставиль себъ опредълить его продолжение и рышительно вапретиль намъ навизывать Ему наши меры и наши пределы: Но то, что истинно относительно исторіи человъчества, точно также примъняется и въ исторіи важдаго изъ насъ. Когда начинается ночь испытанія, намъ хотвлось бы, чтобы еще съ первой стражи намъ было возвъщено освобождение. Зачъмъ Богь остается неавятельнымъ и безмольнымъ? Зачвиъ эти долгія промедленія и эти неуслышанныя молитвы? Зачёмъ этоть ходъ дълъ спокойный, медленный, правильный, эти вторыя причины, за которыми первая причина остается намою и бездайствующею? Сильныя волненія всявихъ испытаній не столь страшны, какъ эта неумолимая монотонность, надрывающая и истощающая всв тайныя силы души. Но потому-то и надо предвидёть эту опасность, что она действительна. Будемъ напередъ внать, братіе, что насъ ждеть это испытаніе. Если Богь медлить, потерпи Его! Если стражи сивинють одна другую, если ночь сгущается, противопоставь видимости въру, вещамъ настоящимъ - будущія, онанчивающемуся слезами вечеру-зарю утвшенія; неправдь, соврушающей тебя, возмеждіе, которое возстанеть неумолимое й върное; царству неправды, которое должно кончиться,-- царство Божіе, котораго обътование върно и которое имъетъ за себя въчность. Наконецъ, Христосъ приближается. Онъ идетъ по волнамъ на встръчу ученикамъ, но они въ ужасъ видятъ въ Немъ призракъ и испускаютъ крикъ страха.

Кажется, всв черты этого разсизза составляють воскитительную алдегорію, и эта последняя более прочихъ. Часто Христосъ
назался человечеству пригравомъ. Этоть чистый и святой образъ, котораго все черты соединяются въ глазакъ вёры, чтобы
образовать воскитительную гармонію; эта господствующая надъ
всеми онгурами сыновъ человеческихъ, онгура, проходящая
вена въ ореоле правды, чистоты, безконечнаго милосердія; это
существо, въ одно и тоже время и столь реальное и столь идеальное—столь реальное, что никто не оставиль на земле боле глубокаго впечатленія, и столь идеальное, что ни предъ какимъ сіяніемъ не побледнесть сіяніе Его личности, этоть Христосъ не
часто ли возбуждаль въ техъ, которые соверцали Его въ первый разъ, одно недоверіе, враждебность, насмещку? и не одно
поколеніе встречало Его крикомъ вражды.

Прочтите сочиненія древнайших противниковъ христіанства, и вы не найдете хотя одной страницы, сохранившей сладътого правственнаго впечатланія, которое жизнь І. Христа производить въ настоящее время на всякую искреннюю совъсть: подумаець, что они никогда не вникали въ нее, никогда ихъ вворъ не останавливался на ней въ серьезную минуту. Они имъм Евангеліе, цивли живое свидътельство церкви, но смотрали на него сквозь густое облако предубажденія и ненависти.

Твже факты повторялись и въ нашъ въкъ въ совершенно противоположной формъ. Какую цъль имъла энергическая и ученая атака противъ христанства, которую такъ искусно вель Штраусъ, если не ту, чтобы сдълать изъ Христа и Его дъла мнеъ, т.-е. просто идею человъческой совъсти. Но мифическая личность, это фантомъ и ничего болъе. Всъ близко изучавшіе эти вопресы помиять еще глубокое впечатлъніе, которое они произвели на ихъ разумъ, и можеть быть мученіе, въ которое они погрузили ихъ. Подъ вліяніемъ этой мелочной критики, столь разътающей и твердой, такъ остроумно противонолагающей одинь другому евангельскіе тексты, умъющей разрушать ихъ чрезъ самое ихъ сближеніе, уничтожающей факты такъ, что не

остается отъ нихъ ничего кромѣ идеи,—намъ казалось, что евангельская исторія превращается въ поэтическую легенду, болье и болье колеблющуюся и неуловимую; Христосъ становится не болье, какъ созданіемъ воображенія, посыщаемаго мечтами о высшемъ совершенствь; это было видьніе Мессія, вознесенное правда до своей идеальной высоты, но за этимъ видьніемъ не было уже реальности. Когда освободившись отъ ослыпленія, произведеннаго этою системой, мы пытались уловить то, что окрывалось за этими блестящими образами, то мы не встрычали уже ничего кромъ тыней, мало по малу гаснущихъ во мракъ ничтожества.

Въ настоящее время антихристіанская критика изм'викла тактику. Ни одинъ ученый не смветь уже отрицать историческую реальность жизни Христа. Туманъ, которымъ старались покрыть ее, исчезаеть, и ученые принуждены совнаться, что свангелія въ ихъ пеломъ достойны веры; въ нихъ нехолять тверцую и прочичю почву исторіи. Наука дъласть болье и болье очевидною достовърность иножества подробностей, которыми полны евангелія; это-такія черты, которыхъ нельзя бы было изобрасть и которыя носять на себа неоспоримую печать среды. и времени, къ которому онъ относится. Такой-то факть, цоввергшійся подозрівнію, снова получаеть свою неоспоримую силу; такая-то рачь, образованіе которой вритика надалясь объяснить, оказывается при болье внимательномъ изольдовній действительно произнесенною. Прищлось сознаться, что притязаніе савлать изъ Христа миническую фигуру было чудовнинымъ забдужденіемъ, что это значило хототь сделать исторію решитель. но немыслимою и свести христіанство на дъйствіе безъ причины. Если христівнство было (а никто не отрицаеть этого) глубочанщимъ переворотомъ, который только зналъ міръ, то безомысленно объяснять его легендарнымъ явленіемъ, лишеннымъ реальности. Неуловимая тёнь не могла до такой степени потряоти человъческую совъсть и ваводновать общество до самыхъ основаній. И такъ Христосъ жилъ, большая часть разсказываеныхъ объ Немъ фактовъ достовърны. Онъ дъйствительно пронанесъ слова, которыя Ему приписывають, но такъ какъ эти факты и слова чрезвычайны и разбивають раму, которую называють естественною, то ихъ изъясняють гигантскимъ заблужденіемъ генія. І. Христосъ есть геній <sup>2</sup>)! И такимъ образомъ, вта божественная дичность остается неизъясненною проблемой, отчаянною загадкой исторіи для тікхъ, которые не котятъ смотрівть на нее въ естественномъ блескі ея божественности.

Впрочемъ и неподвергаясь вдіянію антиредигіозной вритиви можно впасть въ это безуміе. Большая часть изъвасъ. братіе. не были призваны обсуждать то, что можно назвать начиною стороной ихъ върованій, и однако, сколько нужно было имъ времени и усилій, чтобы достигнуть вары. Не съ перваго дня Хонстосъ явидся имъ такимъ, каковъ Онъ есть. Межку Нимъ и ими сколько стоядо предразсудковъ, недоразуменій, заблужаеній! Тъже слова, которыя теперь приносять имъ свёть, казадись имъ тогда смесью чуждыхъ и странныхъ идей: изъ страниць Евангелія выходиль вакой-то мистицизмъ, который удивдяль и отталенваль ихъ; все казалось имъ противорачіемъ тамъ. гдв теперь все для нихъ гармонія, и нравственныя истины, всего болье очаровывающія ихъ теперь въ Писаніи, казались имъ тогда утонувшими въ мрачной и легендарной бездив. Они охотно слушали бы Христа, еслибы въ состояніи были видеть въ Немъ не болье, какъ Сына человъческого. Учителя и Утвшителя смиренныхъ: но, хорошо чувствуя, что Онъ требуетъ другой роли, слишкомъ проницательные для того, чтобы не видеть, какого высшаго авторитета Онъ требуеть, накое мъсто Онъ хочеть ванимать въ сердцв человвческомъ-они были испуганы этими самыми требованіями; сверхъестественный Христосъ быль для нихъ ничто иное, какъ призракъ, и ни за что они не повърнии бы тогда, что придеть день, когда они найдуть у Его ногь свъть и миръ.

Ничто не встрвчается такъ часто, какъ эта продолжительная вражда, это инстинктивное отвращение къ религизной истинъ. Многие изъ васъ начали ненавистию къ тому, что къ собственному сожальнию не всегда такъ пламенно любили, какъ теперь.

Приблизившись въ землю обътованной, Іуден послали предъсобою соглядатаевъ, чтобы тайно осмотръть ее. Когла эти люди возвратились, то одинъ изъ нихъ, Халевъ, обратился въ народу съ словами отваги и надежды: "пойдемъ, овладвемъ страною, го-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) (Ренанъ).

вориль онь, мы будемъ побъдителями". Но остальные соглядатаи, имъвшіе малодушное сердце, распространяли въ народъ отчаяніе: "страна, въ которую мы ходили, говорили они, есть земля, пожирающая своихъ жителей"—"и весь народъ израильскій, слушая ихъ, застональ отъ страха" (Числъ XIII). Братіе, тоже повторяется и теперь. Когда мы показываемъ вамъ весь свъть и силу, какіе объщаетъ Евангеліе, другіе голоса бросають намъ обвиненіе во лжи, которое всегда охотно выслушивается. Они дълають изъ христіанской жизни мрачную пародію, они представляють ее въ отталкивающемъ свътъ и изъ Христа, освободителя душъ, дълають какой-то призракъ, отъ котораго бъгуть съ ужасомъ. Ночизъ самой глубины мрака, окружавшаго учениковъ раздался (ободряющій) голосъ: "это Я! говориль І. Христосъ, не бойтесь". Этотъ голосъ... апостолы узнали его, и среди бури сердце ихъ прониклось божественнымъ миромъ.

Тоже самое повторяется во все эпохи. Есть въ слова Христа несравненный звукъ. Вчера еще вы были къ смущении и тоскъ. сегодня вы уже внимаете Ему и покоряетесь. Объясни ито можеть этоть феномень! Это-факть, котораго свижьтелей можно найти на всъхъ концахъ міра. Вотъ буря сомнънія, Мы искали тайну нашей судьбы, мы спрашивали о ней у трудныхъ изысканій философіи и намъ казалось, что мы наконець открыли ее. Но, какъ судно, ноторое гигантская волна вдругъ отбрасываеть назадъ, нашъ разумъ удаляется отъ пристани, въ которую готовъ быль войти; бросаемый, какь мячь, онь блуждаеть, колеблясь между противоположными мивніями, и отчаявается когда-нибудь достигнуть цван. Но варугь Христось говорить съ нимъ: Азг есмь! говорить Онъ, и созерцвя Его, мы обратаемъ свать. Ищите внимательные. Почему выруете вы, что Богь есть Отець? Почему вы становитесь выше власти рока? Почему вы не сомивваетесь болве въ ввчной жизни? Почему вы видите въ исторів приготовленіе Царства Божія? На всв эти вопросы возможенъ только одинъ отвътъ: потому что Христосъ говорилъ.

Вотъ кругомъ васъ и въ самой вашей душв другая ночь, которая опускается, окружаетъ и проникаетъ васъ. Это — мракъ угрызеній совъсти; это — воспоминаніе преступнаго прошедшаго которое приходитъ и овладъваетъ совъстію человъческою. Вамъ говорили: это — здая мечта, разсъйте ее, и вы найдете миръ.

Но вы не можете этого, также какъ оальсновкаторъ не можетъ изгладить сдъленный имъ оальшивой подписи, какъ развратникъ не можетъ уничтожить послъдствія своего распутства. Отчего же это сердце ваше вдругь обрътаетъ належду? Отчего прощеніе является вамъ несомнънною дъйствительностію, которою овладъть зависить отъ васъ? Почему за страданіями, ожидающими васъ еще на землъ, вы провидите и предощущаете вновь обрътенное общеніе съ Богомъ? Потому что Христосъ говорилъ.

Воть часъ страданія. Есть, говорять, люди, которыхъ оно щаантъ. Правла ди? Акъ! если есть такіе, которые, пошаженные сами, никогда не стенали отъ печалей другихъ, если есть такіе, которыхъ ясность осталась неприкосновенною, то пожалвемъ ихъ, ибо они не нашей природы. Нужно страдать. Дли нъкоторыхъ это подавляющій и страшный законь; они обречены на испытанія: униженіе, бълность, бользнь, трауръ, все нажется по временамъ собирается на нихъ. Отчего же мы часто слышимъ льющуюся изъ ихъ усть благодаротвенную молитву и возвышенный гимнъ надежды? Откуда этотъ феноменъ, неизвъстный въ древности, но знакомый всёмъ, который называется ралостію въ испытаніи? Отвуда тоть тысячу разъ наблюденный, таинственный факть, что самые-то несчастные и суть самые благодарные? Почему, между нами сказать, самые невъжественные и последніе изъ людей знають, что печаль есть горинло, въ которомъ душа очищается, -- святая дисциплина, приготовляющан къ небу? Потому что Христосъ говориль.

Воть наконець смерть, смерть, т.-е. для многихъ изъ нашихъ спутниковъ конець всему и раздука безъ свиданія. Воть смерть, которой вся идиллическая поэзія и всё пустыя декламаціи о въчности рода (расы) не мішають быть ужасною, смерть оъ разлагающимся трупомъ, съ мрачнымъ молчаніемъ, котораго ничто уже не прерветь. Но отчего же мы, христіане, которые въ одномъ отношеніи боимся ея боліве всіхъ другихъ, потому что видимъ въ ней герькое слідствіе гріха, отчего мы часто говоримъ о ней, какъ о побіжденномъ врагів? Почему надъ отпривітствуемъ замогильное отечество? Почему мы говоримъ о нашихъ умершихъ, какъ о блаженныхъ? Потому что Христосъ говерияъ.

Онъ говорилъ. Замътъте, я не говорю: "Онъ разсумдалъ, изслъдовалъ, доказывалъ". Я просто говорю: Онъ говорилъ. Но оказывается, что повсюду и во всъ времена есть люди, которыхъ этотъ голосъ просвъщаетъ, успокоиваетъ, утъщаетъ, и которымъ онъ даетъ непобъдимое убъжденіе, безсмертную надежду!

Христосъ сказалъ имъ: "Не бойтесь! Азъ есмь". Потомъ Онъ вощелъ въ ихъ корабль и волны утихли.

## СЛОВО

ПО ПРОЧТЕНІИ ВЫСОЧАЙШАГО МАНИФЕСТА О СПАСЕНІИ ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА, ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ И ВСЕЙ ЦАРСТВЕННОЙ СЕМЬИ ОТЪ УГРОЖАВШЕН ИМЪ ОПАСНОСТИ 17 ОКТЯБРЯ 1888 ГОДА\*.

Когда мы, по первому павъстію о спасеніи Государя, Государыни и Царственныхъ дътей отъ опасности, угрожавшей имъ 17 октября, приносили Богу благодарственное молебствіе въ этомъ храмъ, мы далеко еще не имъли яснаго представленія о значеніи и силъ той опасности. Лишь въ послъдующіе дни—день за днемъ все болье и болье — раскрывалась передъ нами эта опасность во всемъ ея ужасающемъ значеніи и необыкновенныхъ подробностяхъ. Страшно становится при одной мысли о томъ, что могло бы быть... съ Россіей, еслибы во время крушенія повзда 17 октября на мъсть погибшихъ жертвъ оказались другія. Въ томъ повздъ вмъсть были и Государь, и Государыня, и всъ ихъ Августьйшія дъти...

Но дивенъ Богъ, творяй чудеса! Изъ подъ обломковъ страшнаго разрушенія, въ которомъ около двадцати человъкъ были убыты и около тридцати ранены, вышли цълыми и почти невредимыми и Государь, и Государыня, и всв члены Царственной семьи... Благодарить исповидаемъ, яко не по беззаконіямъ нашимъ сотвориль еси намъ, Госиоди, ниже по гръхомъ нашимъ воздалъ

<sup>\*</sup> Сказано въ церкви Александровскаго военнаго училища 6 ноября 1888 года.

еси нама... Ливенъ Богъ, во гивев Своемъ милующій, въ накаваніяхъ поучающій, въ бъдствіяхъ вразумаяющій. Тяжко вспоминать, сколько человъческихъ жизней следались жертвами несчастнаго крушенія, и сколько ужасовъ и мученій перенесено тамъ оставшимися въ живыхъ, всего болве Царственной семьей. Но сколько же и свътлыхъ умилительныхъ воспоминаній и великихъ вразумляющихъ уроковъ явлено намъ въ этомъ бълствін! Оно показало намъ всемъ-и легкомысленнымъ и без-воочію дивную десницу Божію, охраняющую избранныхъ своихъ. которыхъ жизнь нужна мидлонамъ дюдей. Нына познахомъ, можемъ сказать словами священнаго псалма, яко спасаеть Господь помазаннаго своего, призрить на него съ небеси святаго своего (пс. XIX), ангеламь своимь заповыдаеть охранять его во всыхы путях его (пс. ХС)... Оно-это бъдствіе пріобщело русскаго Паря и Парицу и встхъ Царственныхъ дътей къ народнымъ скорбямъ и страданіямъ во всей ихъ глубинь, и имъ конечно съ этого времени еще болве, чъмъ прежде, стануть близки и чувствительны всякія скорби и страданія народныя. Вивств съ тъмъ это бъдствіе имъ самимъ-членамъ Царственной семьипоказало беззавътную преданность и любовь къ нимъ народа въ такой глубинъ, въ какой-можетъ быть-эта преданность еще и не открывалась предъ ними прежде. Въ словахъ того умиравшаго страдальца, который остияя себя крестнымъ знаменіемъ, произнесъ: "Славу Богу! Только бы Государь былъ живъ, а наша жизнь-что"?..., и вслъдъ затъмъ скончался, въ въ этихъ словахъ сказались мысль и душа всего русскаго народа... Наконецъ это бъдствіе показало намъ въ невъданной еще нравственной врасоть и трогательности золотыя сердца Государя отца и Государыни матери. Долго-долго-изъ въка въ въкъ - будутъ передаваться въ народъ умилительные разсказы о томъ, какъ могущественный Царь, обладатель стомилліоннаго народа, и прекрасная Царица, неразлучная спутница Его при обозръніи необозримыхъ пространствъ русской земли, освободившись изъ-подъ обломковъ страшнаго крушенія-онъ съ ушибленною ногой, она съ пораненной рукой, и съ собравшимися вокругь нихъ милыми дътьми, за участь которыхъ еще не перестали трепетать сердца Отца и Матери, какъ они среди открытаго поля-въ ненастную погоду-въ грязи и холодъ-въ пролоджении нескольких часовъ ухаживали за пострадавшими спутниками, утвшали ихъ, плакали надъ ними, какъ Государь и Государыня и вся высокая ихъ свита на жельзно-дорожной станпін со слезами слушали совершаемые простымъ сельсениъ свяшенникомъ благоларственное модебствіе о ихъ спасеніи и панихиму о уповоеній убіенныхъ спутниковъ, какъ потомъ въ поздній ночной часъ, при необычной и неприглядной обстановкъ. побратски вкущали они трапезу вивств съ слугами своими и СЛУГАМИ СЛУГЬ СВОИХЪ. -- КАКЪ ПОТОМЪ. ВОЗВРАЩАЯСЬ ВЪ СВОЮ СТОлицу, вспомнили они, что непременно нужно завхать въ старую первопрестольную столицу помолиться у святой иконы Иверской Божіей Матери, приложиться къ мощамъ великихъ угодниковъ и чудотворцевъ московскихъ... Слава Господу, и въ тяжкихъ бъдствіяхъ отврывающему намъ глубочайшія тайны Своего промытименія и человъколюбія!...

Государь—Свиодержецъ Всероссійскій — въ торжественномъ обращеніи въ народу—въ слухъ всего свёта—исповедуеть, что "ненсповедимыми путями Промысла совершилось надъ Нямъ и всею Его Царственною семьей чудо милости Божіей". Въ трепетномъ благоговеніи предъ дивными судьбами Всевышняго Онъ приписываеть это чудо "горячимъ молитвамъ, которыя возносять о Немъ тысячи тысячь верныхъ сыновъ Россіи, и вновь приглашаеть "всёхъ верныхъ подданныхъ соединить свои молитвы съ Его благодарными въ Богу молитвами о спасеніи".

Помомимся, да услышить Его Господь въ день печали и да защитить Его имя Бога Іаковля, да послеть Ему помощь отъ святаго и отъ Сіона заступить Его... Да дасть Ему Господь по сердиу Его и весь совъть Его во благо народа да исполнить. Возрадуемся о спасеніи Твоемь и во имя Господа Бога нашего возвеличится. Господи, спаси Царя и услыши ны, въ оньже аще день призовемь Тя. (пс. XIX). Аминь.

Прот. А. Иванцовъ-Платоновъ.

## ОРИГЕНЪ

И ЕГО ЗАСЛУГИ КАКЪ АПОЛОГЕТА ХРИСТІАНКОЙ РЕЛИГІИ.

Въ сонив доблестныхъ мужей, двлоить и словомъ подвизавшихся за церковь Христову и послужившихъ ея спасительному и славному торжеству, одно изъ почетившихъ мъстъ занимаетъ Оригенъ, знаменитый христіанскій писатель III стольтія.

Жлянь Оригена была самымъ искреннимъ и двятельнымъ выраженіемъ его убъжденія въ Божестненности І. Христа и основанной Имъ религіи. Его отличныя дарованія, многосторонняя ученость, глубокое и пламенное благочестіе, запечатлівнное тяжкими страданіями за имя Христово, вся его многотрудная, неутомимая двятельность были посвящены на служеніе христіанству, на раскрытіе и защищеніе истины Евангелія. Вмітельности Сритена остались восемь книгь его противъ Цельса, твореніе драгоцівнное, не только какъ памятникъ благочестія и учености Оригена, но и по кажности его въ исторіи христіанской апологетики.

Предлагаемая статья объ Оригенъ ограничивается обозрвніемъ его жизни и заслугь въ защищеніи Божественности христіанства, не касаясь всёхъ его сочиненій — толковательныхъ, догматическихъ и нравственныхъ, кои по важности своей требують особенныхъ и общирныхъ изследованій \*.

<sup>\*</sup> Прекрасная характеристика Оригена дана въ статъв В. О. Пвиницкаго, помвиенной въ «Трудахъ Кіевской Д. Академін» за 1879 февр. Оригенъ и его проповеди. 35\*

#### часть і.

#### Жизнь Оригена.

"Многое надлежало бы говорить тому, кто на досугв попытался бы описать жизнь Оригена": такъ свидвтельствуеть Евсевій епископъ кесарійскій, хотя въ своей Церковной исторіи 1) онъ старался "сколько можно короче сказать о немногомъ, что относится къ Оригену". Двиствительно, при всей скудости, неопредъленности и даже разнорвчіи свъдвній объ Оригенв, онъ первый изъ учителей церкви, жизнь котораго можеть быть представлена съ нъкоторою подробностію и обстоятельностію. Средства къ этому доставляють Евсевій 2) блаж. Іеронимъ 3) и св. Епифаній 4), сказанія которыхъ остается привести въ порядокъ и согласіе 5).



<sup>1)</sup> Евсевія Памфила Церк. Истор. kn. VI, гл. 2. См. русскій переводъ, напечатанный въ Христіанскомъ чтенія за 1848 годъ.

<sup>2)</sup> Въ жизнеописаніи Оригена Евсевій пользовался различными письмами самого Оригена и устнымъ преданіемъ лицъ, коротко знавшихъ его. Много свёдёній оставиль онъ въ книгахъ въ защиту Оригена, написанныхъ ниъ вийстё съ св. Памфилемъ, но которыя къ сожаленію не дошли до насъ въ цёлости. (Евсев-Церк. Ист. VI, 23, 36. Сократ. III, 7.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Блаж. Іеронимъ сперва почитатель, а потомъ противникъ Оригена, оставилъ свъдънія о немъ, согласныя съ Церковною Исторією Евсевія, въ своемъ каталогъ внаменитыхъ мужей (De viris illustribus cap. 54) и въ письмахъ въ Павлъ (Epist XXXIII ad Pavlam), въ Паммаху и Океану (Epist. LXXXIV ad Pammach. et Oceanum). См. Patrologiae cursus completus, edit. Migne. Hieronym. Opp. Tom. I et II.

<sup>4)</sup> Св. Епифаній, въ сочиненіи о ересяхъ (сар. 84), разсказываетъ о жизни Оригена по слухамъ уже поздивишить, не довольно вврнымъ, и даже ясно направленнымъ къ порицанію Оригена, который въ его время былъ предметомърасирей между кристіанами.

<sup>•)</sup> Опыты его сдѣланы Гуеціемъ (Origeniana, помѣщев. въ IV томѣ твореній. Оригена, вздан. de la Rue, и Тиллемономъ (Memoires pour scroir à l'histoire Ecclesistique... Tom. III. partie 3).

T.

«Magnus vir ab infantia Origenes et vere martyris filius». (Hierunym. Epist. ad Pammach. et Ocean).

Оригенъ <sup>6</sup>) по прозванію Адамантовый <sup>7</sup>) родился въ 185 году по Р. Х. <sup>8</sup>) въ Египтв и візроятно въ Александріи <sup>9</sup>).

<sup>\*)</sup> Имя «Оригенъ (Оргусупс)», подобно именамъ «Діогенъ, Гермогенъ и др.» составлено изъ словъ фрос и усупс. Первое происходить отъ Египетскаго Оръ. въ воему прибавлено Греческое окончаніе. Такъ навывался собственно Егинетскій богь Солица, рожденный оть Изиды и Озириса; тоже Орз встречается, какъ собственное имя въ ряду древивищихъ Египетскихъ парей, равно какъ посля въ исторів Египетскихъ монаховъ, и здісь то безъ члена, просто Оръ, то съ членомъ, напр. піоръ, таоръ (Палладія, еписв. Елеонопольскаго, Лавсанкъ, перев. съ Греч. Спб. 1850 г. гл. 11, 34, 122). См. Гуэція Origeniana lib. 1. сар. 1. & 2.—Опитена, пристіанскаго писателя, должно различать отъ языческаго фидософа того же вмени, о которомъ упоминаетъ Порфирій (Vita Plotini cap. 2 et сет.): последній Оригень быль товарищь знаменитаго Плотина, вмёсте съ нимь слушавшій уроби философіи у Анмонія, и написаль только два сочиненія, изъ венхъ одно относится въ правленію импер. Галліена. Но о христіанскомъ Оригенъ взвъстно, что онъ навсегда удалелся изъ Александрін во тому времени. когда Плотинъ прибылъ туда для изученія философін, оставиль посл'я себя значительное число сочиненій и смертію своею предвариль парствованіе Галліена (cm Histoire de l'ecole d'Alexandrie, par Jules Simon, Tom, II, 43, Paris 1845.). Наконецъ св. Епифаній (Hacres LXIII, 1, LXIV, 3) Августинь (de haer, cap. 42) и Іоаннъ Дамаскинъ (in libr. de haer.) допускають существованіе другаго Оригена, который быль основателемъ секты безеравственныхъ оригеніанъ, отличныхъ отъ последователей Оригена Адамантова.

<sup>&</sup>quot;) Не извыство, по смерте, или еще при жизни своей Оригенъ быль прозвань Адамантовымь ('Αδαμάντιος). Евсевій въ Церк. Псторін (VI, 14) употребляєть это прозваніе такъ, вакъ будто Оригенъ еще въ свое время носиль его. «Между тымъ Адамантовый (нбо и такъ звали Оригена), говоритъ Евсевій, путешествоваль въ Римъ». Туже мисль даетъ и св. Епифаній, когда говоритъ, что онъ самъ себѣ далъ такое имя. (Ерірһап. Наег LXIV, с. 1. «δ καὶ 'Αδαμάντιος ἐπικληθείς». Сн. сар. 74. «το ματαίως ἐαυτψ ἐπιθέμενον ὄνομα Αδαμάντιον»). Такое прозваніе Оригена Іеронимъ (Еріяс. 33) объясилетъ изъ неугоминаго трудолюбія, а Фотій (Cod. 118) изъ несокрушниюсти доводовъ Оригена.

<sup>\*)</sup> Для удобиванного опредвления года рождения Оригена, принимаются въ соображения следующия обстоятельства: 1) По свидетельству Евсевия (VI, 2) Оригену было около I7 летъ, когда онъ лишелся отца своего въ начале гонения, бывшаго въ 10 годъ царствования Сентиния Севера (=202 г. по Р. Х.) 2) Евсевий (VI, 36) водъ 3 годомъ царствования Филинна (=246 г.) говоритъ, что Оригенъ имълъ уже более 60 летъ отъ роду. Посему справедливо виесте съ Гуеціемъ, Тильемономъ и др. полагать рождение Оригена въ 185 году но Р. Хр.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) М'всто рожденія Оригена точно нензв'ястно. Св. Епифаній (Haeres LXIV)

Родители его принадлежали къ числу благочестивыхъ христіанъ (Евсев. Цер. истор. VI, 19.). Отепъ. по имени Леонивъ. украшенный въ послъдствім вънцомъ мученика Христова, обладаль достаточнымъ состояніемъ (Евсев. VI. 2.) и безспорно быль уважаемымъ членомъ александрійской церкви 10). Съ живою върою и твервымъ благочестиемъ онъ соединялъ и свътскую ученость 11), которою такъ богата была въ то время Александрія. Его-то попечительности обязаны своимъ первоначальнымъ образованіемъ превосходныя способности Оригена. Леонивъ въйствоваль при семъ совершенно сообразно съ будущимъ сдуженіемъ и величіемъ своего сына: знакоми его съ греческими кауками (грамматикой, математикой и риторикой), онъ придагалъ особенное стараніе о религіозномъ воспитаніи. Такъ какъ чтеніе Св. Писанія вошло въ употребленіе и по домамъ хри. стіанъ, и совершалось въ утренніе и другіе часы 12), то Леонидъ заставляль своего сына каждый день затверживать по наскольку мъсть изъ Библін и пересказывать на память (Евсев. VI, 2). Даровитый и дюбознательный отровъ съ охотою предавался этому занятію; и еще въ то время, не довольствуясь простымъ буквальнымъ смысломъ Св. Писвнія, пытливый умъ Оригена искаль чего-то большаго и въ каждомъ изречении старался найти мысль необывновенную или таинственную. Часто будучи не въ состояніи самъ рішить свои недоумінія, онъ обращался съ вопросами къ отцу своему и приводилъ его въ немалое затрудненіе. Благоразумный Леонидъ показываль видъ неудовольствія

довольно неопределенно говорить, что Оригенъ быль родомъ египтанинь, въ Александрін нифль место жительства и воспитанія. Впрочемъ Гуецій и другіе место рожденія полагають именно въ Александрін.

<sup>10)</sup> Свида (подъ словомъ 'Оргує́упу) и двів рукописи Іеронимова каталога, по свидітельству надателей (Patrolog. curs. complet. Hioronym opp. Tom. II.), вазывають Леонидова епископомъ. Но это очевидно поздивінием извістіє не можеть бить принято: потому что противорічнть молчанію Евсевія, который едвали бы опустиль такую черту въ жизни Оригена, и свидітельству того же писателя (Церк. Истор. V, 9, 22. VI, 2), по коему епископская камедра въ то время была занимаема другими.

<sup>11)</sup> Неандерь (aligem geachichte der Chr. Rel. undikirche I, 782. Hamburg 1828) повагаеть, что Леонидь быль учителемь греческаго языка и словесшости.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Объ этомъ свидвиельствуеть Климентъ Александрійскій (Stromat VII, 860. Paedag. II, 228. edit Potteri).

ва такое преждевременное любопытотво сына, и обращать его вниманіе на простой, очевидный смысль. Однако втайнъ радовался и съ искреннею благодарностію обращался къ Богу, даровавшему ему много объщавшаго въ будущемъ сына <sup>13</sup>).

Получивъ первоначальное образование подъ руководствомъ отна своего 14). Оригенъ посвщалъ и училище александрійское, извъстное повъ именемъ Огласительнаго, въ которомъ наставденіе не ограничивалось начатками христіанскаго ученія, но обнимало всю область познаній, относившихся въ христіанскому Богословію. Въ то время со славою управляль симъ первымъ разсалникомъ христівнскаго просвъщенія благочестивый и ученый преемникъ Пантена, Клименть (александрійскій). Оригенъ быль въ последнихъ годахъ отроческого возраста, когда еще живъ былъ его отедъ 16), но не смотря на свою юность, при отличныхъ дарованіяхъ и быстромъ развитіи ихъ, онъ быль въ состояни слушать урови знаменитаго наставника. Здесь онъ слышаль, какь ученый наставникь христіанства убъждаль юношей и мужей, христіанъ и образованныхъ язычниковъ, въ божественности редигін І. Христа, показываль ничтожество идодоповлонства. раскрываль недостатки раздичныхъ философскихъ системъ и ихъ отрывочное соприкосновение съ христіанскими истинами, обличаль разныя заблужденія и лжеученія, и вообще употребдяль свою общирную ученость на защиту и раскрытіе Евангельскаго слова. Очень мало извъстно о вившинхъ отношенияхъ Климента къ его молодому слушателю. Но безъ сомивнія преподаваніе александрійскаго учителя, увлекавшаго своимъ живымъ,



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Евсев. VI, 2. Онь же сообщаеть преданіе, что, когда отрокь спаль, отець открываль его грудь и съ благогов'яніемы лобываль его какы святилище Духа Божія.

<sup>14)</sup> Епифаній (Haeres. LXIV, 1) полагаеть, что онъ въ діятствіз своемъ учился въ Аоннской школів. Но пребываніе его въ Аоннахъ относится къ поздивішему времени, когда онъ путешествоваль въ Ахаїю, не задолго до удаленія своего изъ Александріи (Евсев. VI, 28).

<sup>15)</sup> Евсев. VI; 6: «ύς και τὸν 'Οριτένην τῶν φοιτητῶν, ἀυτοῦ (Канмента) παῖδα ὅντα νενέσθαι» Παῖς, по гр ческому словоупотребленію, значить не только дити, но и юноша. Hieronym. de viris illustr. с.р. 38: Constat. Origenem hujus (Clementis) fuisse discipulum. Фотій (cod. 118) говорить, что Оригень быль слушателемь и преемникомь Пантена.

образнымъ словомъ, высовимъ полетомъ своихъ мыслей, искуснымъ сочетаніемъ всестороннихъ свёдёній съ глубовимъ чувствомъ,—такое преподаваніе не могло остаться безъ вліянія на юную, воспріимчивую душу Оригена 16).

Въ тишинъ учебныхъ занятій и подъ свию христіанскаго благочестія душа Оригена незамітно созріввала для подвиговъ многотрудной и вывств достослевной жизни. Въ 202 году императоръ Септимій Северъ запретиль повъ страхомъ тяжихъ казней переходить въ іздейству, равно вакъ и въ христіанству17). Будучи направленъ особенно противъ дальнъйшаго распространанія св. вёры, такой законъ императора, лоселе оказывавшаго благосклонность въ христіанамъ, естественно полженъ быль возбудить и усилить гоненіе противъ церкви. И дъйствительно, въ нъкоторыхъ странахъ гоненіе было такъ сильно, что нъкоторые думали, будто уже приблизилось время Антихриста. (Евсев. VI. 7.). Особенно тяжко страдада перковь египетская: изъ всехъ провинцій поборники благочестія были приводимы въ Александрію на судъ къ Префекту Лету. Въ то время Оригену не исполнилось еще 17 леть, но его душею овладело такое сильное желаніе пострадать за Христа-Спасителя, что онъ самъ шель на встръчу опасностямъ и готовъ былъ объявить себя христіаниномъ; едва могли его удержать отъ сего просьбы и увъщанія любящей матери. Когда же онъ узналь, что отецъ его взять и завлючень въ темницу, то еще живъе воспламенилась въ немъ ревность разделить участь отца: и после тщетныхъ просьбъ. мать только силою воспрепятствовала исполненію его намівренія, спрятавши всю его одежду. Такимъ образомъ, не имъя возможности идти въ темницу къ Леониду и вмъсть тяготясь опасеніемъ, чтобы онъ не поколебался въ исповъданіи въры изъ сожвленія къ горюющему семейству, Оригенъ послель письмо, въ которомъ трогательно увъщеваль отца къ благодушному мученичеству. "Смотри, изъ-за насъ не перемвняй своихъ мыслей" воть его слова не многія, но достопамятныя по силь и искренности благочестія, которымъ онв пронивнуты. (Евсев. VI, 2).



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Это подтверждаетса сочиненіями Оригена, гдв замівтно сходство въ направленіи и частныхъ мысляхъ его съ Климентомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Spartian. Sev. cap. 16—17. In itinere Palaestinis plurima jura fundavit. Iudaeos fieri sub gravi poena vetuit. Idem etiam de Christianis sanxit.

Послъ мученической кончины Леонию, обезглавленного за не превлонность свою въ въръ 18). Оригенъ остался сиротою съ матерью и шестью меньшими братьями. Несчастное семейство съ потерію имущесва, отобраннаго въ казну, лишилось средствъ къ существованію, и готово было полвергнуться всёмъ ужаснымъ последствіямъ нишеты. Но его приняла и поместила въ своемъ домъ одна богатая и знатная женщина, которая впрочемъ содержа христіанскую въру, удалилась отъ ея простоты и не чужда была гностическихъ джемудованій. Въ домъ у нея жилъ принятый на мъсто сына и преподаваль уроки одинъ изъ извъстивишихъ въ то время джеччителей (гностивовъ) Павелъ, родомъ изъ Антіохіи: въ нему степалось безчисленное множество не только еретиковъ, но и православныхъ христіанъ, желавшихъ слышать что-нибудь новое. Завсь-то Оригенъ обнаружиль ту твердость, съ какою держадся православія, и которая одна, при его отважномъ стремленіи раскрыть и привести въ систему ученіе цер-ROBHOE, MOTAS CUSCTN ETO OTS JORHAGO BEJEHIR (YVŴOIC). ODEгенъ, хотя не могъ уклониться отъ разнообразныхъ сношеній съ гностикомъ, но никакъ не хоталъ принимать участіе въ его модитвахъ, не смотря на особенное благорасположение къ нему своей покровительницы. Такое отчужнение отъ лжеччителя не было следствиемъ петерпимости, но выражениемъ той преданности церковному ученію, по которой впосаваствіи Оригенъ явидся неутоминымъ врагомъ ижечченія гностиковъ 19). За то съ удвоенною ревностію онъ принядся изучать греческія науки, съ которыми познакомидся еще подъ руководствомъ отца, и пріобрвать такой запась познаній въ грамматикв, аркометикв, геометріи и риторикъ, что могь самъ преподавать уроки въ этихъ наукахъ. Посему онъ решился освободиться отъ зависимости въ средствахъ существованія и самъ сталь доставать себъ пропитаніе посредствомъ уроковъ.

Въ то время, какъ ужасы гоненія Северова заставили мно-

<sup>18)</sup> Евсев. VI, 1. Смерть Леонида по Римскому Мартирологію относится къ 22 чис. апріздя.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Comment. in Matth. Series, pag 852: Et malum quidem est invenire aliquem secundum mores vitae errantem, multo autem pejus arbitror csse in dogmatibus aberrare et non secundum verissimam regulam scripturarum sentire».

гихъ христівнъ удалиться изъ Александріи и даже наставники огласительнаго училища принуждены были сирыться отъ опасности, имъ особенно угрожавшей (Евсев. VI. 2). Оригенъ безбоязненно продолжаль заниматься преподаваніемъ уроковъ въ грамматявъ и древней литературъ. При объяснени языческихъ писателей встрачаясь съ ученемъ многобожія, онъ конечно неразъ имвлъ случай высказывать свои христіанскія убъжленія. и среди мрака лжеученій бросая искры небесной истины, неприметно воспламенять во юныхо серппахо своихо слушателей желаніе познать и принять віру Христову. По крайней мірть, върно то, что его способности и благочестивая ревность возбудили уважение и между язычниками, и нъкоторые изъ нихъ. желавшіе слышать Слово Божіе, обратились нь Оригену съ просьбою наставить ихъ въ истинахъ христіанства. Къ числу ихъ принадлежали два брата, Плутархъ и Иранлъ, изъ коихъ первый скоро прославился мученическою смертію, а другой впосладствін быль наставникомь огласительнаго училища и александойскимъ епископомъ. Благотворная дъятельность Оригена не скрылась отъ вворовъ заботливаго пастыря александрійской цервыя Димитрія, который назначиль 18 льтняго, но благочестиваго и ученаго юношу на праздное мъсто наставника въ огласительномъ училищъ 30).

Славное и вмёсть трудное поприще предстояло Оригену: онъ долженъ быть учителемъ, представителемъ христівнской мудрости въ Аленсандріи, бывшей средоточіемъ всего тогашинго просвещенія, и въ такомъ училище, въ которомъ наставниками были знаменитые ученостію Пантенъ и Климентъ и учениками часто являлись образованные язычники. Но Оригенъ при свонхъ отличныхъ дарованіяхъ, неутомимой деятельности и благочестивой преданности Евангелію преодолель все трудности, и успехами своими превзошель славу своихъ предшественниковъ.



Чтобы вполнъ удовлетнорить множеству слушателей, ему олному повъренныхъ (Евсев. VI. 3). Оригенъ оставилъ преполавание граматическихъ уроковъ, на которые онъ не хотъгъ тратить время, столь нужное ему для болье важныхъ и священныхъ занятій. Не будучи никогда врагомъ науки и учености, онъ перестадъ отделять особые часы или преподаванія мірскихъ повнаній, хотя способивншимъ изъ своихъ учениковъ советоваль заниматься изследованіемъ древности (Евсев. VI, I8). Въ тоже время не желая зависть отъ другихъ въ средствахъ существованія, онъ продадь драгопенное собраніе имъ самимъ преврасно цереписанныхъ классическихъ твореній 21) одному любителю литературы съ темъ, чтобы онъ даваль ему за то по четыре овола въ день 22). Такимъ образомъ Оригенъ доставиль себв возможность свободно посвятить свои силы далу христіанскаго просвъщенія. Дъятельность его на этомъ поприщъ преимущественно выражается въ подвигахъ пламенной въры и благочестія. коими сопровождаль и полтверждаль свои наставленія. Его основнымъ правиломъ было то, чтобы самому первому осуществлять на дъл ченіе, преподаваемое ченикамь, чтобы ихъ навилать столько же собственнымъ примеромъ, сколько и устными уровами (Евсев. VI. 3). Св. Епифаній свидетельствуєть, что жизнь Оригера была совершенно согласна съ его ученіемъ. н его ученіе равнялось святости жизни 23): Онъ провожлаль жизнь свиую строгую и святую 24). Нельзя не удивляться его добродъдямъ, въ исполнения которыхъ онъ съ самоотвержениемъ и тамъ усердиве следоваль Евангельскимъ заповедямъ, чемъ строже и выше онв казались ему. Нищету 25) возлюбиль онь до того, что за свои труды ничего не браль отъ своихъ слушателей, какъ ни охотно нъкоторые изъ нихъ предлагали ему свои услуги и пособія. Занимаясь днемъ преподаваніемъ уроковъ, большую

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ευσεμέ: λογων αρχαίων πρότερον συγγραμματα φιλοκαλώς εσπουδασμένα». Руфинь: Bibliathecam gentilium scriptorum.

эз) Это составляеть около 7 к. сер.

<sup>23)</sup> Epiphan. haeres LXIV, cap. 2,

<sup>24)</sup> Epiphan. ibid. cap. 2 et 5.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Въ сочинени (Exhort ad Martyr. pag 284), написанномъ спустя около 30 лътъ, Оригенъ причисалетъ себя къ бъднымъ. См. также Homil. in tenes XVI, pag. 104.

часть ночи посвящаль онъ размышленію о св. Писанія, которое зналь наизусь <sup>26</sup>): не много времени уділяль онъ на то, чтобы дать отдыхъ утруждениому тілу своему и ложемъ для него часто служила голая земля. Съ неимовірнымъ терпівніємъ переносиль онъ холодъ, имін одну только одежду, и въ продолженіе многихъ літь ходиль совершенно босой. Часто подвизался въ пості, рідко употребляль мясо и никогда не пиль вина: строгость въ отношеніи къ тілеснымъ потребностямъ довела его до опасности разстроить и бевъ того слабую грудь <sup>27</sup>).

Такая жизнь Оригена, одушевленная испреннимъ благочестіемъ при необывновенных его дарованіяхъ, не могла оставаться безъ авиствія на окружающих его людей. И должно ли удивляться. что онъ наставленіями и особенно своимъ высовимъ нравственнымъ каравтеромъ привлевалъ многихъ въ христіанству и воспиталь въ своей школь велиних подвижниковъ благочестія и добропобъдныхъ мучениковъ за въру Христову!... Гоневіе, снова и жарче прежняго возгоръвшееся при другомъ проконсулъ Египта-Аний, не могло удержать распространения Евангелия и поколебать твердость чтителей истинавго Бога. Многіе изъ учениковъ Оригена, только-что наставленныхъ имъ въ христіанствъ, съ радостію запечатавли свою въру мученическою смертію. Плутаркъ паль въ часль первыкъ жертвъ возобновившагося гоненія; за нимъ вскор'я последовали пять другихъ воспетанниковъ Оригеновыхъ 28). Среди подвиговъ христіанскихъ ратоборцевъ, и самъ Оригенъ не оставался празинымъ и равнодушнымъ арителемъ. Не смотря на всв опасности, онъ былъ учителемъ, другомъ и братомъ ихъ до последней минуты ихъ жизни: онъ посъщаль исповъдниковъ Христовыхъ въ темницахъ и провожать ихъ въ судъ для выслушанія последняго приговора. сопутствоваль имъ на место казни, и здесь въ виду самой смерти не страшился утвшать и ободрять ихъ силою въры въ



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Hieronym. Epist. LXV.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Εвсев. VI, 3: «Διαφθορά τού θώρακος». Epiphan. LXIV, cap. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Евсев. VI, 4. Таковы были: Серенъ, который быль сожженъ; Гераклидъ, еще оглашенный; Геронъ, не задолго прянявній крещевіе; другой Серенъ палъ отъ меча, н Геракса.—Потамина (Евсев. VI. 5) не была въ числъ наставленныхъ Оригеномъ.

Распятаго, смедо подходиль въ нимъ и наваль прошальное добваніе. Не разъ подвергался онъ опасности быть лишеннымъ жизни отъ неистовой черни, которая въ ярости противъ великаго поборника новой вёры бросала въ него камнями. Не разъ СІЧЧАЛОСЬ, ЧТО ЯЗЫЧЕСКАЯ ЧЕРНЬ, ПОІКРВПЛЕННАЯ СОЛІВТАМИ. ОКружала его жилище, съ намъреніемъ охватить его, и онъ для безопасности долженъ быль перебегать изъодного дома въ другой. (Евсев. VI, 3). Но десница Божія, незримо простертая напъ велинить учителемъ благочестія, дивнымъ образомъ охраняла его и спасала отъ смерти. Однажды, повъствуетъ Св. Епифаній (Haeres LXIV, I), язычники, схвативши Оригена, приведи его въ храму Сераписа, дали ему въ руки пальмовыя вътви и заставили по обычаю ихъ жреновъ, раздавать вътви всемъ входящимъ въ храмъ. Оригенъ раздавалъ вътви, по громогласно говорилъ принимающимъ: "Берите, но не вътви идоловъ, а пальмы Христовы! Изумленные такою силою и твердостію духа, язычники не смъли до него коснуться 29).

<sup>25)</sup> Къ тому же времени, когда Оригенъ быль еще въ юношескомъ возрасть, относится другое доказательство его самоотверженія и ревности въ дёлу своего служенія. Будучи обязань наставлять въ вере женщинь и девь, и по причине гоненія—даже въ часы ночи, онь боядся искушеній плоти, а также полозріній н влеветь людей неблагонамвренныхь, и буквально исполнель на себв слово Спасителя о скоппахъ, скопившихъ себя ради царствія Божія (Мо. XIX, 12). Но онъ тогчасъ позналь ошноку, и потому старался скрыть свой поступокъ. Епископъ Александрійскій Димитрій, узнавши о немъ, обнаружиль любвеобильное участіе къ горю Оригена, утіншть и ободриль его къ продолженію занятій въ огласительномъ училище; котя после онъ воспользовался этою ошибкою безразсудной ревности ко вреду Оригена. Впрочемъ самъ Оригенъ въ толкованіи на Евангеліе оть Матоея (Tom. XV. homil. in Matth.) осуждаль буквальное изъясненіе словъ Спасителя, и принималь ихь въ смисле иносказательныхъ. Евсевія Перк. Истор. VI, глава 8. Блаж. Іеронинъ (Epist ad Pammach et Ocean...) говорить объ Оригень: «voluptates in tantum fugit, ut zelo Dei, sed tamen non secundum scientiam, ferro truncaret genitalia». Нъкоторые изъ новъйшихъ ученыхъ (напр. Шнитцеръ въ сочиненія: (Origenes über Grundlehren) стараются ваподозрить достовърность этого событія, принимая сказаніе о немъ за выдумку враговъ Оригена, хотъвшихъ высокую чистоту его жизни низвести въ рядъ явленій естественных обыкновенных: но несправедливо; нбо объ этомъ поступки Оригена свидътельствуетъ почитатель его, историкъ Евсевій, имъвшій возможность чрезъ мученика Памфила върно узнать истину.

Досель жизнь Оригена преимущественно сосредоточивалась въ живомъ одушевленномъ чувствъ въры и выражалась въ христіанской дъятельности, запечатлънной характеромъ строгаго подвижничества. Последующее время представляетъ вторый періодъ, где въра входить въ тесную связь съ христіанскимъ знаніемъ, подвижничество теряетъ свою односторонность сохрамяя всю свою силу и высоту, и Оригенъ является на болье обширномъ поприще служенія св. церкви.

II.

Долгое время Оригенъ довольствовался въ отношени въ наукамъ и особенно въ философіи тъми познаніями, какія пріобрвать еще въ раннюю пору своей жисни, частію изъ уроковъ, ему преподанныхъ, частію посредствомъ чтенія ученыхъ сочиненій. Но обстоятельства влександрійскаго учителя побудили его снова и глубже изучить различныя философскія системы, равно накъ и еретическія секты. Объ этомъ самъ онъ говорить въ одномъ письмѣ (Евсев. VI, 19), оправдывая свои занятія философіей: "когда я совершенно предался Слову Божію и молва о монхъ богословскихъ познаніяхъ далеко распространилась; тогда стали во мив приходить то еретиви, то язычники знакомые съ греческими науками и особенно съ философіею: посему я заблагоразсудиль изследовать учение еретиковъ и мижния философовъ объ истинъ". Такимъ образомъ Оригенъ ръшился посъщать школу знаменитаго въ то время преподавателя философін, Анмонія Санкаса, котораго ученіе составляла смісь греческой и восточной оплософія съ истинами христіанства (Евсев. VI, 19). Это событие относится къ зрвиому возрасту Оригена 30), когда онъ утвердился уже въ своихъ върованіяхъ и имълъ опредъленный (согласно съ Климентомъ) взглядъ на достоинство философскаго умозрвнія и его правильное употребленіе. Почему нельзя

<sup>\*\*)</sup> Какъ открывается изъ показанія самого Оригена въ письмъ, въ которомъ оправдываетъ свое занятіе философіею. Здъсь между прочимъ Оригенъ говоритъ, что онъ началъ слушать уроки философіи, когда Ираклъ, обращенный имъ въ кристіанство, уже 5 лътъ занимался въ школъ Аммонія.

ожидать, чтобы занятіе философскими науками измінило его богословскій образъ мыслей и первоначальныя убіжденія его ума. Тімть не меніве оно не осталось безъ вліянія на послідующую діятельность Оригена, которая при общирности своей получила и боліве ученое направленіе, но вмісті подверглась опасности уклоненія къ немаловажнымъ заблужденіямъ.

По возвращени изъ Рима, куда онъ путеществоваль для того чтобы вильть доевнюю перковь Римскую 31). Оригенъ намеренъ быль исключительно предаться ученымъ изследованіямъ, и особенно-относительно Св. Писанія. Уступая настоятельнымъ просьбамъ епископа Димитрія, онъ продолжаль обычное дело оглашенія: но чтобы облегчить свои труды и удовлетворить разнорожному множеству слушателей, онъ избралъ себъ въ помощника друга своего, ученаго Иравла, и ему поручиль наставленіе только-что приступающихъ къ ученію, а себв предоставиль ваниматься съ бодъе совершенными и способными (Евсев. VI, 14-15). Чрезъ такое раздъление занятий Оригенъ получиль возможность расширить кругь своего преподаванія. Убъщенный въ подъяв научнаго образованія какъ иля основательнаго разумънія Слова Божія, такъ и для укобнъщаго опроверженія чувственной въры язычниковъ и произвольного мудрованія гностиковъ. Оригенъ сталъ преподавать и науки свътскія, давая имъ впрочемъ христіанское направленіе 32). Прошедши рядъ наукъ IDHIOTOBHTELLHHUXB, BARB TO: AIALERTHRY, QUBHRY H MATCHATRRY, онъ читалъ съ своими ученивами писанія древнихъ философовъ (иселючая безбожниковъ) для того, чтобы пріучить ихъ всюду находить и отделять истину оть примеси ложнаго, не привязываясь ни въ какой школь или системь. Наконець, показавши недостаточность языческой мудрости для удовлетворенія потребностей человъческаго духа, онъ возводель ихъ умъ къ истинъ Богоотвровенной: довершениемъ и какъ бы вънцемъ его уроковъ было ученое истолкование Св. Писания, сопровождавшеся богословскими разсужденіями. Чрезъ такой постепенный ходъ въ

 <sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Евсев. VI, 14. Это было въ 211 году, при римскомъ епископъ Зефирниъ.
 <sup>32</sup>) Подробности объ образъ преподаванія Оригенова сообщаетъ Св. Григорій Чудотворецъ въ похвальномъ словъ Оригену.

преподаваніи Оригена многіе, которые являлись въ его школу по любознательности, наконець приходили къ убъжденію въ божественности христіанства, и обращались въ нъдра православной церкви. Замъчательный примъръ этого представляеть богатый и знаменитый гражданинъ александрійскій Амвросій который, удалившись отъ простоты церковнаго върованія, думальнайти высшую истину въ гностической 'сенть 'з'). Привлеченный славою учености Оригена, онъ сталъ слушать его и убъдившись въ истинъ преподаваемаго имъ ученія, оставиль свои заблужденія и возвратился въ православіе. Съ тъхъ цоръ онъ сдълался самымъ искреннимъ другомъ Оригена, доставляя ему необходимыя средства въ совершенію трудовъ на пользу церкви.

Дъятельность Оригена не ограничивалась Александрійскимъ училищемъ, но вивств съ славою его распространилась далеко и за предълы Египта. Такъ правитель Аравік въ письмахъ (Евсев. VI, 19) къ епископу Димитрію и къ тоглашнему преоекту Египта просыль ихъ безъ отлагательства прислать къ нему Оригена для собеседованія о предметахъ веры. Вследствіе сего Оригенъ отправияся въ Аравію и въ короткое время совершивъ дело своего посольства, возвратился въ Александрію. Неизвъстно, какой именно успъхъ имело вто путешествие Оригена въ Аравію. Но въ последствін имя его въ тамошнихъ церввахъ христіанскихъ пользовалось великимъ уваженіемъ, и онъ быль призываемъ ими на помощь въ борьбъ съ разными заблужденіями (Евсев. VI, 37). Вскорв (около 216 года) Оригенъ опять принужденъ быль удалиться изъ Александріи, избъгая бури, которан разразилась надъ жителями этого города, по прибыти раздраженнаго противъ нихъ императора Каракаллы 24). Отправившись въ Палестину, онъ съ радушіемъ быль принять давнишнимъ другомъ своимъ (Евсев. VI, 14) Александромъ, еписко-



<sup>33)</sup> Въ какой—решить недьзя. По свидетельству Евсевія (VI, 12) онъ держадся ереси Вадентина; а блаж. Іеронимъ (de viribus illustr. cap. 66) называеть его последователемъ Маркіона, и прибавляеть: deinde ab Origene correctus, Ecclesiae diaconus et confessionis Dominicae gloria insignis juit». Сведенія объ Амеросіи тщательно собрани Мосгеймомъ въ изданіи немецкаго перевода книгъ противъ Цельса.

<sup>34)</sup> EBCeB. VI, 19. CH. Ael. Spartian. VI, 6.

помъ Іерусалимскимъ, и Өеоктистомъ епископомъ Кесарійскимъ Они изъ уваженія къ Александрійскому учителю поручили ему говорить бесъды въ церковныхъ собраніяхъ, не смотря на то, что онъ не имълъ еще степени священства. Обычай церквей палестинскихъ, дозволявшій и мірянамъ проповъдывать въ храмъ съ соизволенія епископовъ, оправдывалъ Александра и Өеоктиста 35). Но Димитрій въ неудовольствіи на почесть оказанную Оригену (Евсев. VI, 8) чужими епископами, представлялъ имъ незаконность проповъданія огласителя въ ихъ церкви и чрезъ письма съ нарочно посланными діаконами настоятельно вызвалъ Оригенъ обратно въ Александрію для продолженія прежнихъ трудовъ 36) его.

Спустя немного дътъ, Оригенъ предпринядъ новое путешествіе—въ Антіохію къ матери императора Александра Севера, Юліи Мамеъ (223—224). Эта благочестивая женщина, услышавши о знаменитомъ христіанскомъ учитель, пожелала видъть его и вмъсть получить отъ него болье точныя свъдънія объ ученіи и учрежденіяхъ христіанъ. Сопровождаемый почетною стражею Оригенъ прибыль къ императорскому двору въ Антіохію и показаль тамъ сдаву Господа и силу Божественнаго ученія (Евсев. VI, 21. 11. Ніегопут. сар. 54). Свиданіе Оригена съ матерію императора сопровождалось благодътельнымъ слъдствіемъ для христіанской церкви. Если справедливо преданіе, что Маммен сдълалась христіанкою, то обращеніе это, послъ Бога, должно приписать усиліямъ благочестиваго и ученаго Оригена. Ему же обязаны христіане тъмъ миромъ, которымъ наслаждались они вътринадцатильтнее правленіе ея сына Александра.

Кромъ занятій по огласительному училищу и путешествій по разнымъ странамъ христіанскаго міра, жизнь Оригена представляетъ рядъ разнообразныхъ ученыхъ трудовъ, которые посвятилъ онъ изследованію Св. Писанія и христіанскаго ученія. Его библейскія занятія расширились чрезъ изученіе Еврейскаго языка (Евсев. VI, 11), которое онъ предпринялъ, не смотря на

зь) См. письмо ихъ къ Димитрію у Евсевія VI, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) На возвратномъ пути въ Александрію Оригенъ нашель въ Іерихонів въ бочкі одинь изъ переводовъ, поміншенныхъ имъ въ Екзаплахъ,—вітроятно «пятий». (Евсев. VI, 16. Epiphan. de pond. et mensur. cap. 18. См. Huet Origen. 1, 2, 10).

зръдый возрасть свой и вопреки обычаю тоглашнихъ ученыхъ <sup>37</sup>). Поть руководствомь Іудея Гундія 38), Оригень въ короткое время преодольдъ трудности Еврейскаго языка 39), познакомившись съ образомъ чтенія письменныхъ знаковъ и съ ходячими, хоть не всегда върными, объясненіями словъ и формъ 40). Тогдаже Оригенъ началъ собирать различные греческіе переводы Ветхаго Завъта и сличать ихъ между собою и съ подлиннымъ текстомъ (Евсев. VI, 16). Въ этихъ трудахъ особенное участіе принималь извъстный другъ Оригена Амвросій не только убъжденіями, но и щедрымъ доставлениемъ ему самыхъ способовъ: онъ далъ Оригену 7 скорописцевъ, которые смъняли другъ друга для записыванія его мыслей, и столько же другихъ, занимавшихся перепискою. (Есев. VI, 23), Онъ каждый день требоваль отъ Оригена новаго плода его занятій, такъ что Адамантовый едва успрвять удовлетворять его ожиданіямь, непрерывно работая днемь и большую часть ночи употребляя на филологическія изследованія 41). Онъ же побуждаль Оригена изданіемъ въ свыть своихъ сочиненій распространить ихъ пользу во всей церкви, для того чтобы противодъйствовать дожнымъ тодкованіямъ гностиковъ 40). Такимъ образомъ Оригенъ написалъ толкованіе на Евангеліе оть Іоанна, на внигу Бытія, на псалмы и плачь Іеремін также Строматы и сочиненія о воскресеніи и о началахъ (περι άρχῶν) (Евсев. VI, 24). Изъ этихъ сочиненій последнее особенно важно вакъ по своему значенію, такъ и по вліянію на судьбу Оригена при жизни его и въ въкахъ последующихъ. Оно представляетъ



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Hieronym. ad Pammach. et Ocean.

<sup>25)</sup> Hieronym. advers. Prufin Lib. 1, 3.

<sup>39)</sup> Hieronym. epist. 29 ad Pavlam.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Кажь это видно изъ сочиненій Оригена. См. Huetii Origeniaua 11, 1, 2. Rosenmülleri histor. interpret. III, 29.

<sup>44)</sup> Объ этомъ свидетельствуеть Оригень въ письме объ Амвросіи. Origen. орр Тот. І. рад. З. За это онь называеть Амвросія еруодиоктиς.

<sup>43)</sup> Объ этой цёли своихъ толкованій самъ Оригенъ говорить: «Такъ какъ инославные (е́тєродо́бої) подъ личною вёдёнія возстають противь церкви, и выдаютъ многотонныя сочиненія, об'вщающія изъясненіе Евангелія и апостольскихъ посланій, то они увлекуть къ себ'я жаждущія души, отъ недостатка спасительной пищи готовыя воспользоваться запрещеннымъ, если мы будемъ молчать и ме противопоставниъ имъ здравыхъ и истинимъъ понятій». (Comment in Johan. Tom. V).

первый опыть систематического изложенія христіанского ученія на основаніи богословских вачаль—св. Писанія <sup>43</sup>) и св. преданія <sup>44</sup>). Но при раскрытіи догматов в вры польвуясь и соображеніями разума <sup>45</sup>), Оригенъ подчинился гопсодствовавшей въто время философіи Платона и допустиль (хотя въ видъ предположеній, догадокъ и митній) итсколько ошибочных мыслей, которыя самъ впоследствіи отвергнуль <sup>46</sup>).

Между тъмъ внутреннія безпокойства, волновавшія церковь Ахайскую, по причинъ распространившихся лжеученій <sup>47</sup>) заставили ее пригласить александрійскаго учителя для возстановленія мира и единомыслія. Отправившись туда съ одобрительными грамотами отъ своего епископа Димитрія <sup>48</sup>), Оригенъ на пути своемъ чревъ Палестину, остановился на время въ Кесаріи, и здъсь былъ посвященъ въ санъ пресвитерскій епископами той страны (Евсев. VI, 23), во главѣ которыхъ находились Александръ іерусалимскій и Өеоктистъ кесарійскій <sup>40</sup>). Это было въ 228 году. Такой поступокъ епископовъ палестинскихъ съ большею въроятностію объясняется желаніемъ ихъ опять слушать церковныя поученія своего друга; а когда Оригенъ отказывался отъ сего изъ опасенія заслужить новыя укоризны и неудовольствія отъ Димитрія, то они не находя никакихъ препятствій <sup>50</sup>), и ру-

<sup>43)</sup> De princip. Praefat. cap. 1.

<sup>44)</sup> Ibid. Cap. 2. «Servetur ecclesiastica praedicatio per successionis ordinem ab Apostolis tradita et usque ad praesens in ecclesiis permanens: illa sola credenda est veritas, quae in nullo ab ecclesiastica et apostolica discordat traditione

<sup>45)</sup> Ibidem cap. 10.

<sup>46)</sup> Въ посланіи въ римскому епискому Фабіану, защищая свое православіе, онъ изъясняется, что въ сочиненіи περί άρχῶν онъ изложиль нѣкоторыя мысли, которыя теперь не признаеть истинными и что Амвросій обнародоваль это сочиненіе противь его воли (Героним. Epist. 41).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Евсев. VI, 23. Сн. Руфан. въ переводъ сего мъста. Іероням. de viris illustribus cap. 25.

<sup>48)</sup> Hieronym de viris illustr. cap. 54, sub testimonio Eccles. epistolae. Ibid. cap. 62. Іеронимъ говоритъ, что Александръ посвятилъ Оригена въ пресвитера. «Juxta testimonium Demetrii».

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Евсев. VI, 8. Обоихъ называетъ и Іеронимъ (de viris illustr. cap. 54).

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Препятствіе было въ прав. 22 апостольскомъ, но епископы палестнискіе могли не знать, что оно им'ють приложеніе въ Оригену, снабженному притомъ

коположили его во пресвитера для того, чтобы имъть ему право проповъдывать въ церкви, согласно съ александрійскою дисциплиною <sup>51</sup>). Какъ бы то ни было, Оригенъ не предвидя горестныхъ послъдствій сего, съ успъхомъ совершиль путешествіе свое въ Ахаію <sup>52</sup>), и чрезъ Ефесъ и Антіохію <sup>53</sup>) возвратился въ Александрію въ 230 году <sup>54</sup>).

Кесарійское событіе произвело рішительный перевороть во внішней жизни Оригена. И прежде епископъ александрійскій Димитрій сильно упрекаль епископовъ Александра и Осоктиста за то, что они уполномочили Оригена говорить въ ихъ перкви поученія: это было первымъ поводомъ къ неудовольствію Димитрін на знаменитаго учителя. Но по мірт увеличенія славы Оригена за его ученость и благочестіє возрастало и нерасположеніе къ нему александрійскаго епископа 55). Рукоположеніе же Оригена вызвало самыя непріязненныя дійствія со стороны Ди-

одобрительными грамотами отъ Димитрія, а самъ онъ уже давно раскаявшійся, также могь не относить къ себі строго того правила.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Въ амександрійской церкви, какъ видно изъ посланія еп. Александра в Өсоктиста къ Димитрію (Евсев. VI, 19), учить въ собраніи вірующихъ досволено только пресвитеру.

<sup>51)</sup> Въ Аеннахъ было спорное разсужденіе, которое было записано, и искаження копіи этой записи распространились далеко, достигли даже до палестинскихъдрузей Оригева (Epist. Orig. ad amicos Alexandr.). Кром'я того своимъ пребываніемъ въ главномъ город'я Ахаіи, Оригенъ могъ воспользоваться и для того, чтобы познакомиться съ тамошними философскими школами, которыя щедростію имп. Антониновъ были опять поставлены въ цв'ятущее состояніе (Epiph. Haer. 64. Сн. Ritters Geschichte der Philosophie IV, 65).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Къ этому времени всего дучте могуть быть отнесены проистествія, о которых разсказываеть Оригенъ въ письмі къ александрійскимь друзьямь. Въ Ефесі однив еретикь, уклонявтійся оть всякаго состязанія, составиль подъ именемь Оригена акты мнимаго спора, пересладь въ Римъ къ своимъ ученикамъ и распространиль въ Антіохіи, куда самъ прибыль прежде Оригена. Но Оригенътамъ уличиль его въ подлогі».

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Евсев. VI, 23, гдв оно относится ко времени, когда Понтіанъ вступиль на енископскую каседру въ Римъ, а Зебниъ—на антіохійскую,—что было въ 7 годъ правленія Александра Севера. На этомъ пути Оригенъ нашелъ въ Никополѣ при Акціумъ одниъ изъ переводовъ, помѣщенный имъ въ Экзандахъ (Евсев. VI, 16. Hieron. Prol. in Cant cap. 11. Epiph. de pond. et mens. c. 18).

<sup>&</sup>lt;sup>ва</sup>) Евсев. VI, 8. Hieronym opist. ad Paulam. и у Руфина Invect. adv. Hier-Неандеръ, Церков. Истор., т. 1.

митрія. Оригенъ видътъ собиравшуюся бурю <sup>56</sup>) и предпочетъ добровольно <sup>57</sup>) удалиться изъ Александріи, оставивъ огласительное училище другу и сотруднику своему Ираклу. А Димитрій составиль соборъ изъ египетскихъ епископовъ и пресвитеровъ <sup>56</sup>), на которомъ Оригенъ былъ отръшенъ отъ наставнической должности и удаленъ изъ Александріи, но не лишенъ священнаго сана. Тъмъ не кончилось еще дъло. На другомъ соборъ, состоявшемся только изъ нъкоторыхъ епископовъ, по настоянію Димитрія, Оригенъ былъ признанъ достойнымъ изверженія изъ сана <sup>59</sup>). Соборное ръшеніе было объявлено по разнымъ церквамъ и было принято ими, за исключеніемъ церквей въ Палестинъ и Финикіи, Аравіи и Ахаів <sup>60</sup>).

## III.

Кесарія (стратонская) въ Палестинъ, построенная Иродомъ Великимъ, по своему выгодному положенію при моръ, и по особеннымъ преимуществамъ римской колоніи, очень рано возвысилась надъ ветми большими городами той же страны; отличаясь многочисленностію и образованностію своихъ жителей, она въ нъкоторой степени справедливо могла быть названа палестинскою Александрією. Здъсь-то поселился Оригенъ, удалившись изъ своего отечественнаго города, и опять вступилъ на поприще дъятельности, подобное тому, какое только-что оставилъ въ Египтъ. Съ перемъною внъшнихъ обстоятельствъ не измъ-

<sup>50)</sup> Origen. Tom. in Iohan. VI, 101.

<sup>&#</sup>x27;87) Какъ видно изъ его словъ ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Евсевій (VI, 8) говорить, что Димитрій въ осужденіе Оригена представляль безразсудний поступокъ юности его, воспрещавшій принятіе священнаго сана; но изъ письма Оригена къ друзьямъ александрійскимъ можно завлючать, что епископъ Димитрій ставиль въ вину Оригену его ошибочныя мивнія.

<sup>49)</sup> Phol. Biblioth. rog. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Damnatur a Demetrio Episcopo, exceptis Palestinae et Arabiae et Phoe niciae atque Achaiae sacerdotibus. In damnationem ejus consentit urbs Romana ipsa contra hunc Senatum cogit, non propter dogmatum novitatem, non propter haeresin, sed gnia gloria eloquentiae ejus et scientiae ferre non poterant (Hier. epist. ad Paulam). Сказаніе св. Епифанія (Наег. 64) о причинѣ удаленія Оригена наз Александрів основательно разсмотрено Шреккомъ (Церк. Истор., ч. 4).

нился духъ и не прекратилась дъятельность Оригена ко благу церкви: та же ревность о благочестіи, та же преданность Евангелію, та же любовь къ истинъ и знанію одушевляють и его послъдующую жизнь. Но справедливо можно полагать, что печальная участь, постигшая его въ Александріи, виъстъ съ болъе зрълымъ возрастомъ умърили порывы пылкаго и выспренняго ума александрійскаго учителя и внушило ему болъе строгости и осмотрительности въ разсужденіи предметовъ въры.

Утверанвшись въ спокойномъ расположения духа, которое нъсколько возмущено было непріявненными действіями 61) александрійскаго епископа. Оригенъ обратился въ обывновеннымъ занятіямъ. Онъ сталь продолжать толкованіе на Евангеліе отъ Іоанна, котораго прежде написано быдо только 5 томовъ. Оставансь въ санъ пресвитера онъ говориль въ собраніи върующихъ беседы о Свящ. Писаніи и другія поученія въ присутствіи епископовъ Феоктиста и Александра. Уважение сихъ пастырей церкви въ Оригену было такъ велико, что они предоставили ему одному все двло церковнаго проповъданія (Евсев, VI, 27). Даже епископъ отдаленной Кесаріи Каппадокійской Фирмиліанъ неръдко отправлялся въ Палестину, для того, чтобы въ поучительныхъ беседахъ съ великимъ учителемъ усовершенствовать себя въ познаніи священныхъ предметовъ 62). Въ то же время Оригенъ открыль въ Кесаріи училище, куда стекалось великое множество (Евсев. VI, 30) учениковъ, не только изъ ближнихъ, но изъ самыхъ дальнихъ областей, для удовлетворенія своей жажды къ знанію въ богатой и щелрой учености Оригена.

62) EBCEB. VI, 27. Iepon. de vir. illustr. cap. 54.



уто врагъ еще жесточе напалъ на него чрезъ новое, поистинъ противное Евангелію посланіе, и возбудилъ противъ него всѣ вѣтри злобы». Здѣсь Оригенъ вѣроятно намекаетъ на опредѣленіе 2 александрійскаго собора, которое достигло и въ Кесарію. Съ своей сторони Оригенъ висалъ посланіе къ нѣкоторымъ друзьямъ александрійскимъ, проникнутое кротостію и умѣренностію въ сужденіе о врагахъ. Онъ говоритъ, что хочетъ соблюдать умѣренность въ словахъ, также накъ въ пищѣ и питін, и своихъ враговъ предоставляетъ суду Божію. «Такихъ подей, говоритъ, мы должны болѣе жалѣть, нежели ненавидѣть, молиться за нилъ, а не злословеть. Ибо мы сотворены для того, чтобы произносить благословеніе, а не проклатіе».

Въ числъ несарійскихъ учениковъ Оригена замвчательнъйшіе были: Өеодоръ, впоследствіи Григорій Чудотворецъ епископъ неокесарійскій, и брать его Аеннодоръ. Отправившись изъ своего отечественнаго города (Неокесаріи Понтійской) въ Берить 63) для дальнъвищаго образованія своего въ процвытавшей тамъ школъ римскаго права, они по обстоятельствамъ 44) должны были остановиться на насколько времени въ Кесаріи и здась встратились съ знаменитымъ учителемъ. Своими красноръчивыми бесъдами о высокомъ достоянствъ любомудрія и суетности всякаго другаго стремленія, вывств съ необывновенно привлекательными свойствами кроткой и благочестивой ауши. Оригенъ произвель такое впечативніе на молодыхъ путешественниковъ, что они забыли право. Берить, родныхъ.-все, дотолв ихъ занимавшее и какъ бы невольно всею душею предадись Оригену. Окодо 5 лътъ проведи они повъ руководствомъ Оригена, и благодарность за превосходныя наставленія учителя, равно какъ и скорбь о разлукъ съ нимъ красноръчиво выразилъ Григорій въ прощальномъ словъ своемъ въ похвалу Оригена 65). О своемъ учитель такъ свидътельствуетъ Григорій Неокесарійскій: "О предметахъ, полпадавшихъ его слову, онъ разсуждалъ, не показывая вила человъка, который старается привести въ замъщательство (сконфузить) своихъ противнивовъ. Его сужденія были полны силы, но онъ представляль ихъ съ такою прінтностію, что не возможно было ему противостоять и не покоряться. Его бесъды воспламенили мое сердце и наполнили его самою живою страстію столько же къ ученію, сколько и къ учителю. Моя душа прилъпилась къ его душъ, какъ душа Іонасана къ душъ Давида... Въ особенности онъ былъ превосходенъ въ разумени Священныхъ книгъ. Самъ Духъ Святый избралъ его въ достойные толкователи своихъ священныхъ прореченій. Въ содружествъ

<sup>63)</sup> Iepon. de vir. illustr. cap. 85.

<sup>64)</sup> Они имъли поручение препроводить сестру свою къ ея супругу, отправивмемуся на гражданскую службу въ Кесарі». См. Неандеръ Церков, Исторія 1, стр. 817.

<sup>66)</sup> Panegyr in Orig. въ IV томъ твореній Оригена, изд. de la Rue. И впоследствін Оригенъ не забыль св. Григорія, но около 240 г. писаль къ нему посланіе, въ которомъ убъждаль своего ученика всъ дарованія и знанія посвятить на служеніе Христу и Его церкви (орр. Origen. T. 1, pag. 30)

этого великаго человъка мы вкушали самыя чистыя, самыя дивныя удовольствія".

Дъятельность Оригена неожиданно прервана была въ 235 г. когда съ воцареніемъ Максимина, убійцы Александра и жестокаго врага христіанъ, воздвигнуто было сильное гоненіе преимущественно противъ пастырей и учителей христіанскихъ (Евсев. VII. 28). По свидетельству Орозія 66) опасность особенно угрожала Оригену, какъ ревностивищему распространителю евангельского ученія, пропов'ядывавшему его даже при дворъ прежняго императора Александра Севера. Такъ какъ гоненіе было не повсюдное 67): то разсудительный Оригенъ 68) следун завету Спасителя (Ме. Х. 23) искаль убежища въ Кесарін Каппадовійской у епископа Фирмиліана, который можетьбыть теперь, какъ нередко и прежде, призываль его къ себъ для пользы церкви (Евсев. V. 27). Но и здёсь открылось сильное гоненіе 69) и заставило его скрыться въ домъ одной образованной и благочестивой девы, по имени Юдіаны, Два года жилъ онъ въ такомъ уединенномъ убъжищъ 70), впрочемъ не бевъ пользы для своихъ ученыхъ трудовъ. Случилось, что эта дъва имъла у себя по наслъдству собрание внигъ Симмаха, извъстнаго своимъ переводомъ Ветхаго Завъта, и Оригенъ нашель у нея, кромъ замъчаній на Евангеліе отъ Матеея, и другія толкованія Симмаха на Св. Писаніе 72), которыя могли быть полезны ему въ двлв сличенія текстовъ Св. Писанія.

<sup>66)</sup> Oros lib. VII, c. 19. CH. Tillemon. Memoires. T. III, partie 3, pag. 195.

<sup>\*1)</sup> Firmilian. Epist. c. 9, у Кипріана (Epist. 75) который перевель это письмо на латинскій языкь, такь говорится: «Erat cnim transeundi facultas, eo quod persecutio, illa non per totum mundum, sed localis fuisset».

<sup>••)</sup> Тот. X, in Matth. Оригенъ говоритъ: искушеніе постигающее насъ безъ нашего содъйствія, мы должны мужественно и бодро преодолъвать; но безразсудно неуклоняться огъ него, когда можемъ». Притомъ гоненія онъ почитаетъ ухищреніями сатаны и демоновъ (Comment. in Matth. Ser. pag. 898. Contra Cels. VIII, 774).

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Firmil. loco citat: «Serenianus tune fait in nostra provincia praesens acerbus et dirus persecutor».

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Palladii Lausaic. cap. 147. Въ русск. перев. Палладія елеопольскаго Лавсанкъ гл. 130, о Юліанъ.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Паллад. тамъ же. Евсев. VI, 17.

Во время того же гоненія, другь его Амвросій, вмаста съ кесарійскимъ пресвитеромъ Протоктитомъ, быль заключенъ въ темницу и ждаль исхода своихъ страданій. По сему обстоятельству Опигенъ написаль сочинение о мученичествъ, въ которомъ трогательно убъждаль друга своего, не смотря на богатства, на жену и пътей его, съ мужествомъ противостоять мученіямъ. Христа ради. "Какъ я желадъ бы имъть, говорить Оригенъ, много земныхъ благъ и даже больше, нежели ты имвешь, и тогла умереть мученикомъ изъ дюбви иъ І. Христу, дабы нъкогда на небъ получить болье, нежели сколько вдъсь оставилъ, и сдъдаться отцемъ многочисленнъйшаго и святьйшаго рода у истиннаго Отца неба и земли. Надлежить, чтобы не испытавшіе страданій стояди ниже тахъ, коихъ терпаніе искущено въ мученіяхъ и въ огив; а мы бъдные, еслибы и умерли мученически, должны преклониться предъ вами, которые все блага земныя, наже любовь къ дътямъ и всю предесть міра принесли въ жертву любви ко Христу<sup>и 72</sup>).

По смерти Максимина (въ 238 г.), когда возстановленъ былъ миръ церкви, Оригенъ возвратился изъ Каппадокіи въ Кесарію и продолжалъ свою дѣятельность. Но по неизвѣстнымъ обстоятельствамъ, а можетъ быть, какъ и прежде (Евсев. VI, 37), для опроверженія распространявшихся тамъ лжеученій, онъ опять отправился въ Афины (Евсев. VI, 32). На пути посѣтилъ Никомидію, гдѣ провелъ нѣсколько дней у друга своего Амвросія 72), и написалъ письмо къ ученѣвшему Юлію Африканскому о достовърности повѣствованія о Сусаннѣ (въ книгѣ пророка Даніила) и вообще о преимущественной важности перевода 70 толковниковъ предъ прочими текстами священныхъ книгъ 74). Нажонецъ въ Афинахъ во время довольно продолжительнаго пре-

<sup>12)</sup> Exh. ad Martyr. T. 1, pag. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Онъ по евидътельству Іеронима, или жиль діакономъ при церкви того города, или нарочно пріважаль туда для свиданія съ Оригеномъ.

<sup>14)</sup> Оригенъ говоритъ, что хотя не оставляетъ и прочихъ древнихъ переводовъ, однако особенное вниманіе обращаетъ на александрійскій, дабы не показалось, будто онъ вводитъ въ церкви вредныя новости и не дать повода тімъ, которме любятъ людей въ церкви значительныхъ порицать и укорять» (Orig. Ep. ed. Jul. Aphric.).

быванія, онъ докончилъ толкованіе на пророка Іезекіпля и началъ одно изъ превосходивйшихъ произведеній своихъ толкованіе на Пъснь пъсней <sup>75</sup>).

Прибывши изъ Анинъ въ Кесарію, Оригенъ докончиль начатое объяснение Пъсни Пъсней (Евсев. VI, 32), но снова долженъ былъ предпринять путешествіе. Въ то время (около 244 г.) Бериллъ, епископъ Бостры 76) въ Аравіи, извъстный, какъ ученый писатель (Евсев. VI. 20) и долгое время со славою управдявшій своею церковію 77) впадъ въ заблужденіе касательно дипа Спасителя, утверждая, что Онъ по воплошенія не имълъ самостоятельной, Божеской личности, а существовала единая ипостась Отпа. которая и дъйствовала въ І. Христь 78). Новое ученіе решительно было отвергнуто правослевными пастырями церкви на многочисленномъ соборъ (въ Бостръ); но напрасны были всъ старанія ихъ привлечь ученаго Берилла къ православію. Тогла епископы обратились къ внаменитому пресвитеру кесарійскому (по рукоположенію) и Оригенъ, явившись въ Бостру, сперва въ частномъ разговоръ съ Берилломъ точнъе постарался узнать образъ мыслей его и потомъ приступилъ въ убъжденію его въ собраніи епископовъ. Доводы Оригена увънчались такимъ успъхомъ, что Бериллъ оставилъ свое заблуждение (Евсев. VI, 33) и послъ прислалъ благодарственное письмо къ виновнику своего обращенія 79). Нъсколько позднъе еще разъ Оригенъ оказалъ аравійской церкви услугу своєю глубокою богословскою ученостію. Между тамошними христіанами, паходившимися въ сношеніяхъ съ іудеями, появилась новая секта, которая, вфроятноследуя древне-іудейскому образу мыслей, учила, что человеческая душа тотчасъ после настоящей жизни умираеть вместе съ те-

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Іеронимъ въ предисловія къ переводу Оригенова толкованія на Пѣснь иѣсней (Opp. Orig. Tom. III, 11) говорить: «Origenes cum in ceteris libris omnes vicerit, in Cantico Canticorum ipse se vicit.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Евсев. VI, 20 и 33. Не точно показаніе Сократа, который вийсто Бостры называеть Филадельфію (Сократ. III, 7).

<sup>&</sup>quot;) Іеронить de vir. illustr. cap. 60.

<sup>18)</sup> Евсев. VI, 33. Іерон. сар. 60. Сн. Шрекка Цер. Ист., ч. IV.

<sup>19)</sup> Iерон. de vir. illustr. cap. 60.

ломъ, и потомъ снова оживеть вмъсть съ нимъ во). На соотоявшійся по сему случаю соборъ приглашенъ былъ и Оригенъ, который съ такою силою опровергъ лисученіе, что державшіеся тго отказались отъ заблужденія и возвратились къ здравому ученію.

Между темъ какъ происходили такіе споры внутом перкви, извив она въ продолжение 10 леть наслаживлясь отраднымъ и ненарушимымъ миромъ. После благопріятнаго для нея парствованія кроткаго Гордівна (238—244), вступиль на престоль императоръ Филиппъ Аравлянинъ. Расположение этого императора къ христіанству было такъ заметно, что преданіе называло его христіаннномъ 81). По крайней мъръ извъстно, что Оригенъ имъдъ съ нимъ и его супругою письменныя сношенія 82). Во время такого мира церкви, Оригенъ уже въ преклонныхъ лътахъ, неутомимо продолжаль заниматься учеными трудами. Въ царствованіе Филиппа, онъ написаль замъчательнъйшее въ своемъ родъ сочиненіе противъ Цельса, толкованіе на Евангеліе оть Матеен и др. Ревностно проповъдун слово Божіе, Оригенъ (когда ему было болье 60 леть) позволить наконей скорописцамь записывать произносимыя имъ въ церкви беседы (Евсев. VI, 36), которыхъ дошло до насъ большое количество. Къ последнимъ же годамъ его жизни относится окончаніе важивищаго труда по части ібиблейской вритиви, воторымъ онъ, по свидетельству св. Епифанія (Epiphan. Haer. 64) занимался 28 леть. Это-сводь различныхъ текстовъ и переводъ Св. Писанія Ветхаго Завёта, размёщенныхъ по столбцамъ 83°,. Среди тавихъ трудовъ для христіанской

<sup>80)</sup> Евсев. VI, 37. Сн. Неандеръ Цер. Ист., ч. 1, стр. 780.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Евсев. VI, 34. «тобтом катехеі λογος χριςιανών омта». Сн. Діонис. Алекс. у Евсев. Ц. Ист., VII, 10. Но Оригенъ, написавшій въ его царствованіе сочиненіе противъ Цельса, ничего не говорить о томъ, котя возраженія Цельса давали не разъ къ тому поводъ.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Евсев. VI, 36. Іерон. de vir. illustr. с. 54. Эти письма до насъ не домян.

ва) Отъ количества текстовь и самыхъ столбцевъ, этотъ сводъ называется тетранла, экзанла и октанла. Въ составъ его входитъ еврейскій текстъ и греческіе переводы: 70 толковниковъ, Аквилии, Өеодотіана и Симмаха, и 3 перевода неревода неизвёстныхъ лицъ, заключающіе только ийкоторыя книги Ветхаго Завъта. Они изданы и тщательно изслідованы Монфокономъ.

науки Оригенъ приближался въ западу своей жизни: но Промысломъ Божіимъ было суждено ему еще совершить велиній подвигь, который запечатльть его пламенную въру и озариль его славою исповъдника Христова.

Сбылось предурствие Оригена, который въ сочинени противъ Цельса говориять, что не много продолжится миръ церкви: ибо враги ея распространяють мысль, что иричина бъдствій имперін ваниючается въ умноженіи христівнъ 84). Двиствительно, по убіснін Филиопа, покровительствовавшаго христіанамъ, императоръ Децій, жаркій почитатель древнихъ боговъ, рашился умичтожить новую въру и воздвигь гоненіе, которое жестокостію и общирностію своею превосходило всв прежнія. Императорскій указь поведіваль христіань всіми мірами свлонять въ явыческому богопочтенію сперва убъжденіями, потомъ угрозами, наконецъ самыми продолжительными мученіями, не придавал однавожъ ихъ смертной казни 85). Гоненіе особенно направлено было на пастырей и учителей церкви (Cyprian. Ep. 52), изъ воихъ тогда скончались мученически епископъ римскій Фабіанъ, Вавила антіохійскій и другь Оригена Александръ і русалимскій (Евсев. VI, 39). Между тъмъ и Оригенъ, въроятно еще до открытія гоненія изъ Кесарін переселившійся въ Тиръ 84), быль подверженъ жесточайшимъ истязаніямъ, но ничто не могло побъдить его старческой немощи, которую одушевляла и подкрапляла сила Христа. "Лукавый демонъ выводиль противъ него, говорить Евсевій, попеременно всю свою силу, возставаль на него со всвии возможными ухищреніями и нападаль гораздо болве, чвиъ на прочихъ тогдашнихъ подвижниковъ (Евсев. VI, 39). Узы и многія телесныя истязанія претерпель Оригень за слово Христово; въ углу темницы страдаль онъ отъ желваныхъ на шев цвией, его ноги въ продолжение многихъ дней были растянуты до четвертой степени на деревянномъ орудія казни; грозили



<sup>34)</sup> Orig. Contra Cels. III, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Григорій Нисскій въ жизнеопис. Григорія Чудогворца (Greg. Nyas. opp. T. II, 567).

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Енифаній (Наст. 64) говорить, что Оригень 28 літь пробыль въ Тирів: во не совстить справедливо, какъ видно изъ предмествующей его исторіи.

смечь его въ огнъ... Но онъ все это мужественно вынесъ и съ радостію взираль на смерть. Судья однако сильно настанваль, чтобы его никакъ не лишать жизни". "Когда угодно Богу—такъ онъ говорнлъ не задолго до своихъ страданій, тогда мы и среди ненавидящаго насъ міра чуднымъ образомъ наслаждаемся миромъ; и мы надвемся на Того, Который сказаль: дерзайте! Азъ побъдихъ міръ (Іоан. XVI, 33). Поистинъ Онъ побъдилъ міръ: и потому дотоль міръ имъетъ силу, пока угодно Побъдителю его. Мы надвемся на эту побъду. Угодно Ему, чтобы мы подвивались за въру,—пусть выступають противники; мы имъ скажемъ: вся могу о укрънляющемъ мя Христъ Іисусъ Господъ нашемъ (Orig. contra Cels. VIII, 70).

Послѣ тяжкихъ страданій Оригенъ, вмѣстѣ съ превращеніемъ гоненія, получилъ свободу и покой. Остатовъ дней своихъ онъ посвятилъ на то, чтобы многочисленными посланіями преподать утѣшеніе братіямъ, нуждавшимся въ немъ (Евсев. VI, 39). Около сего времени и онъ получилъ отъ Діонисія александрійскаго посланіе о мученичествѣ (Евсев. VI, 46); но изъ всего этого ничего не дошло до насъ. На 69 году (Евсев. VII, 1) своей многотрудной и достославной жизни (въ 254 г.) 87) онъ умеръ въ Тирѣ 88), вѣроятно, вслѣдствіе жестокихъ мученій, ускорившихъ кончину его 89).

<sup>•)</sup> Это было вскорт по вступленін на императорскій престоль Валеріана. Годь смерти Оригена (254 г.) опредъляется изъ соображенія літь его жизни (69) съ родомъ рожденія (185 г.). Памфиль и другіе (Phot. cod. 118), говоря, что онь умерь при Депіть, показывають только, что онь быль въ числі мучениковъ во время Децієва гоненія.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) По свидѣтельству Іеронима (de vir. illusts. cap. 54), Епифанія (de pont et cap. 18) и Фотія (cod. 118).

<sup>•••)</sup> Никифоръ Каллистъ (Hist. Eccl. V, 32) разсказываетъ, что Оригенъ принужденний избрать что-либо изъ двукъ — или воскурить богамъ, или быть предану на поруганіе Мавру, предпочелъ первое и затъмъ впалъ во многія ереси. Зонара во 2 книгъ своей Хропики думаетъ, что въ Деціево гоненія Оригенъ палъ по превозношенію своему и гордости. Но Никифоръ перенесъ только къ концу жизни Оригена тотъ самый разсказъ св. Епифанія, которымъ св. отецъ объясияетъ удаленіе Оригена изъ Александріи. Зонара говоритъ объ отреченіи Оригена при Деців, не приводя того разсказа; въроятно, онъ не поняль св. Епифанія:

Такъ жиль и дъйствоваль Оригенъ— "мужъ великій изъ дътства и поистинъ сынъ мученика!"



<sup>«</sup>Каї айтос о Оріче́упс полла пепоунще єїς телос той мартиріой ойк еффасеу» Противъ нихъ, знаменитый своимъ благочестіемъ жизни «епископъ Феотимъ въ-Церь. Исторіи (VI, 12) даетъ свидвтельство, что «Оригенъ скончался во благечестіи».

Гробъ Оригена долгое время показывали въ Тирѣ, въ стѣиѣ тамошней ваоедгальной церкви, подлѣ большаго алтаря. Здѣсь же до послѣднихъ временъ среднихъ вѣковъ находился мраморный памятникъ съ именемъ его и съ надгробною надписью, кои были украшены золотомъ и драгоцѣнными камиями. Начиная отъ Вильгельма Тирскаго до конца 13 столѣтія, всѣ путешественники, посѣщавшіе Тиръ, сообщаютъ извѣстіе о гробириѣ Оригена и ея украшеніи. См. въ изд. de la Ruc. Huet. Orig. 1, 4. 9.

## ХРИСТІАНСТВО НА ВОСТОКЪ РОССІИ

до св. равноапостольнаго князя владиміра и отношеніє его къ крещенію русскаго народа при владимірь.

Извыстно, что не только великія, но и малыя историческія событія находятся въ болье или менье тысной связи съ предшествующими обстоятельствами, такъ или иначе ихъ обусловившими. Много было такихъ обстоятельствъ въ величайшемъ событіи исторической жизни русскаго народа, въ врещеніи Руси. Многія изъ сихъ обстоятельствъ общеизвыстны, а другія еще ожидають своей очереди, чтобы въ свое время дать такой или иной лучъ свыта для темной, но интересной, дали прошлаго. Такимъ свытлымъ лучемъ, хотя можетъ-быть и не великимъ, представляется выясненіе ныкоторыхъ данныхъ о христіанствы на свверо-востокы Россіи, гды ныкогды было общирное булгарское царство, смынившееся потомъ казанско-татарскимъ.

Первыя извъстія объ отношеніяхъ русскихъ въ булгарскому царству ѝ сопредъльнымъ съ нимъ владъніямъ относятся въ самымъ первымъ временамъ жизни русскаго народа. По сообщенію Никоновской лътописи "Кій на волжскія и камскія болгары ходивъ и побъди" 1). Мусульманскій писатель Эль-Балхи, умершій въ половинъ Х въка, сообщаетъ, что Булгаръ былъ маленькій городъ, извъстный тъмъ, что онъ былъ главнъйшимъ тор-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Полн. собран. лът. IX, 4.

говымъ пунктомъ этого государства 2) и прибавляетъ, что Куаба (Кіевъ) больше Булгара 3). Другой же писатель-Ибнъ-Хаукель. который по словамъ Хвольсона и Гаркави, пользовался полобно Истархи выше названнымъ Эль-Балхи 1), сообщаеть, что Булгаръ нъкогда былъ знаменитъ, такъ какъ былъ складочнымъ мъстомъ торгован, но русские разрушили его въ 358 году (по нашему счисленію въ 968-969 г.) 5). Въ другомъ мість онъ еще говорить, что русскіе продавали (міха) въ Булгарів, пока этоть городь не быль разрушень ими въ 358 году в). Въ первоначальной русской летописи подъ 965 годомъ сообщается: "нае Святославъ на козаре. Слышавше же козаре, изылоша противу съ княземъ, и съ ступища бити: и бывши брани межи ими одоль Святославъ козарамъ и городъ ихъ Бълувежу взя. И Ясы побъди и Косогы" 7). Всъ оріенталисты начиная съ Френа 8) отожествляють этоть похоль Святослава съ похоломъ этого князя на Волгу, противъ хозаръ, булгаръ и буртасъ, о которомъ свидетельствуеть Ибнъ-Хаукель, сообщающій, что руссы, послі разграбленія Булгаръ, разграбили также Хазеранъ, Итиль, Семенлеръ и оттуда отправились въ Румъ (Византію) и Андолусъ ). Кромъ того, онъ прибавляеть, что после этого разгрома, "ни булгаръ, ви буртасъ, ни хозаръ со всемъ не осталось; ибо руссы напали на нихъ, отняли у нихъ всв земли и присвоили себъ" 10).

По мивнію Иловайскаго погромъ Булгарів и Хозаріи совершился не въ одинъ походъ, а чрезъ пелый рядъ ихъ, и можетъбыть, говоритъ онъ, не всё они были совершены подъ непосредственнымъ начальствомъ Святослава <sup>11</sup>). То же отчасти утверждаетъ С. М. Шпилевскій, издавшій спеціальное изслёдо-

<sup>2)</sup> Известія Ибнъ-Даста, 82.

<sup>3)</sup> Das Buch der Länder, crp. 106.

<sup>4)</sup> Сказ. мусул. пис. Гаркави, 188, 216.

b) Ibn-Foszlan, 64.

<sup>4)</sup> Ibid. 66.

<sup>&#</sup>x27;) Иват. взд. 1871 г., стр. 42.

<sup>\*)</sup> Krit. Vorarbeit 205; русс. пер., 185 и 186 стр.

<sup>°)</sup> Ibn-Foszlan, стр. 64-67.

<sup>10)</sup> Сказ. мусул. пис., стр. 239-240.

<sup>&</sup>quot;) Mcr. Poccin, I, 45-46, 296.

ваніе по исторіи будгаръ, изъ коего мы почерпнули вышеприведенныя сообщенія  $^{12}$ ).

Но какого-бы рода ни было разрушеніе Булгаръ, во всякомъ случав изъ приведенныхъ свидвтельствъ ясно видно, что русскіе имвли твсное и ближайшее сообщеніе съ булгарами, а вмвств съ твмъ и со всвии твми народами, кои входили въ составъ царства булгарскаго и кои находились съ нимъ въ сношеніяхъ. А эти народы были многоразличны, и въ числв ихъ не мало было христіанъ. Да и сами булгары по преимуществу считались магометанами, но многіе изъ нихъ были не чужды и христіанства.

Но возвратимся къ фактамъ.

Въ Х въкъ къ царю булгарскому было прислано посольство отъ багдадскаго халифа (922 г.). Это посольство прислано было после письма цари къ халифу съ просьбою о присылке наставника для ученія исламу и построенія мечети и крапости. Въ посольства этомъ быль накто Пбив-Фоциань, который составиль записку о своемъ путешествіп. Эта записка сохранилась въ Словаръ писателя XIII въка, Якуты; и воть что между прочимъ сообщается въ ней: "отъ царя славянъ, Блатавара (Влатаваца) Алмуса, сына Шилки, было послано письмо въ эмиру" 13). Основываясь на этомъ сообщении, академикъ Френъ говориль, что болгары представляли амальгаму трехъ расъ (славянъ, финновъ и торковъ) 14), а Иловайскій почти прямо утверждаеть, что намскіе болгары были славяно-булгарскою вітвію, постепенно утратившею свою народность 15). Мысль Иловайскаго, кажется, какъ нельзя болъе подтверждается сообщениемъ Эль-Бекри, писателемъ XI въка, который говорилъ, что число Булгаръ очень не велико, что ихъ всего 500 семействъ 16). Съ этимъ извъстіемъ мы встръчаемся, говорить Шпилевскій, и у

<sup>12)</sup> Онъ говоритъ, что извъстно о полномъ разореніи Булгаръ противоръчат: монеты, выбитыя спустя 8 лютъ послъ похода русскихъ. См. Древніе города и другіе булгаро-татарскіе памятинки въ Каз. губ. Казань. 1877 г., стр. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) На русскій языкъ переводъ этой записки сділанъ быль Григоровичемъ и Гаркави, см. у послід, стр. 85.

<sup>14)</sup> Die ältast arabisch. Nachrist. crp. 549.

<sup>· 16)</sup> Розыск. о началъ Руси М. 1876 г., стр. 408.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Смотри его сочин., стр. 9.

другихъ писателей. Въ географіи же Эдриси (XII в.) пользовавшагося Ибнъ-Хаукалемъ сообщается, что Булгаръ имя города, населеннаго христіанами и магометанами <sup>17</sup>).

Что же изъ всего этого можно вывести, что бы такъ или иначе относилось къ существу вопроса занимающаго насъ?

Многое и очень многое. Во 1-хъ. если Булгары были славяне (какъ это явствуеть изъ приведенныхъ свидътельствъ), -- слъдовательно родные русскимъ по врови и языку, то это могло имъть громаднъйшее вліяніе на русскихъ и не въ однихъ только торговыхъ и подитическихъ сношеніяхъ, хотя бы нередко и враждебныхъ. Въдь быди же войны и между чисто русскими племенами сдавянъ, но это не помъщало къ ихъ дальнъйшему объединенію. Не могла война совершенно разділить русских отъ болгаръ, а вивств и отъ ихъ думъ, стремленій и върованій, а равно и наоборотъ. Вотъ почему быть-можетъ и сочли своимъ долгомъ послать свою миссію въ Владиміру болгары омусульманившіеся. Христіане-болгары не сделали этого (они можетьбыть были еще не тверды въ върв и сами), но можно сказать, что они сдълвли большее, а именно своимъ примъромъ показали внязю Владиміру, что нужно переменить языческую веру и при томъ на ту, воторую приняди они, т.-е. христіанскую. А примъръ ихъ долженъ былъ не безъизвъстнымъ быть для него, ибо лътописи говорять, что онъ предпринималь походы въ Болгарію прежде нежели пришель къ мысли о перемінь віры.

По разсказу арабскаго путешественника XII въка (въ г. Булгаръ) Абухамида, Андалузинина, "когда булгары приняли исламъ, то вслъдствіе этого произошла война съ хозарами" 18). Очевидно, это ръчь о религіозной войнъ, которую могли возбудить противъ принявшихъ исламъ булгаровъ хозары, и какъ язычники, или какъ іудеи, державшіеся сначала по преимуществу іудейства, а потомъ христіанства, которымъ они были просвъщены св. равпоапостольными просвътителями всъхъ славянъ: Кирилломъ и Менодіемъ и оставленными ими для проповъди среди итильскихъ (поволжскихъ) хозаръ преемниками ихъ.



<sup>17)</sup> Географія Эдриси напечатана Жоберомь во французскомь переводі 1840 г., см. т. П, стр. 493.

<sup>18)</sup> Галмера, Geschichte der Golden. Horde, 422-24.

Кромъ религіозныхъ интересовъ въ этой войнъ были еще и другіе интересы, а именно политическіе, состоявшіе въ томъ, что гегемонія хозаръ на Волгъ все болье и болье переходила къ болгарамъ, при чемъ центръ тяжести все болье и болье переходиль изъ г. Итиля (Астрахани) въ г. Великіе Болгары (развалины котораго находятся въ Спасскомъ увядъ, Казанской губерніи). Можетъ-быть здъсь сказывалась отчасти и племенная вражда.

Хозары составляли вътвь турецкаго племени, пришедшаго отъ Алтая. Утвердившись сначала по съверо-западному берегу Каспійскаго моря и при устьяхъ Волги, они потомъ постепенно 
распространяли свою власть далеко по Волгъ, поглощая въ свое 
общество множество народностей, прежде обитавшихъ здъсь, и 
принимая въ свою среду торговыхъ людей, особенно Персовъ, 
отъ царя которыхъ Хозроя производятъ и самое названіе хозаръ, такъ какъ извъстно, что Хозрой Великій устроилъ здъсь 
нъсколько городовъ и даже столицу Хозаръ—Болангіаръ. Немало 
здъсь находилось людей изъ всякихъ народностей, не исключая 
и русскихъ. Но самымъ сильнымъ народомъ въ этомъ своего 
рода ганзейскомъ государствъ были самые торговые люди—евреи, къ которымъ принадлежали хозарскіе хаганы и знать.

Сначала столицею Хозаріи быль городь Семендерь, нынв Тарху, откуда хозарсвіе хаганы были вытёснены нашествіемъ арабовъ и перенесли свое мъстопребывание къ устью Волги, въ городъ Итиль, или Атель, расположенный на обоихъ берегахъ Волги. На западномъ берегу жилъ высшій представитель власти хаганъ, или хованъ, и всв власти, а на восточномъ съ ихъ складами, охраняемыми многочисленнымъ войскомъ, которое управляюсь особеннымъ царемъ наместникомъ, производившимъ судъ и расправу. Ему помогали въ судв семь судей, изъ которыхъ двое были для магометанъ, двое для евреевъ, двое для христівнъ, очевидно-грековъ, и одинъ для славянъ и руссовъ. Самъ бывши іудеемъ, онъ однаво не даваль въ обиду и другой вёры. Однажды когда магометане разорили хрпстіанскій храмъ, онъ повелълъ разрушить мечеть магометанскую и назнить фанатичныхъ противниковъ христіанъ. Что касается хагана, то онъ и по имени и въ дъйствительности считался верховнымъ.

овященнымъ повелителемъ 10), въ которому самъ наместникъ входиль босыми ногами, а прочіе падали предъ нимъ ниць, когда онъ проходилъ мимо ихъ, что однако случалось весьма DELKO, HOTOMY TO OHE HORASHBARCH HADORY BE FORE DASA TON. Могущество хагановъ было такъ велико, что съ ними входили въ родство греческіе императоры, которые отдавали за нихъсвоихъ дочерей, или сами женились на козарвяхъ (напр. Юстиніанъ II, Константинъ Копронимъ). Это дълами императоры въвидахъ политическихъ, желая имъть въ хозарахъ защитниковъ отъ разныхъ кочевниковъ и даже отъ персовъ. Особенная дружба грековъ съ козарами начадась по случаю войны Ираклія съ персидскимъ царемъ Хозроемъ. Цвли торговыя еще болъе скрыплям дружбу грековъ съ хозарами 20). Наконецъ и просвытительные виды заставляли грековъ имыть сообщеніэ съ козарами. Извъстно, что къ козарамъ между прочимъ былъ посылаемъ для проповъди самый замъчательный проповъдникъмиссіонеръ своего времени св. Кириллъ, просвътитель Славянъ. И можно думать, что его проповъдь не была безплодною. Существованіе христіанскаго храма въ Атели показываеть, чтосреди хозаръ было много христіанъ, а защита его царемъ даетъ понять, что христівне пользовались достойнымъ уваженіемъ, пова существовала Хозарія въ описанномъ федеративномъ ен **устройств**в.

Неудивительно посему, что хозары возстали противъ булгаръ, когда тъ приняли исламъ; къ тому еще въроятно, что они въ пылу энтузіазма новообращенныхъ и сами устремились войною противъ невърныхъ. Нътъ сомнънія, что война эта была невыгодна для хозаръ, но не могли съ должною силою булгары, никогда не воевавши сами, воздъйствовать на хозаръ, и потому они находились отъ булгаръ лишь въ слабйо зависимости. Но въ то время и вездъ не было полной политической зависимости провинцій, не исключая даже и Византійской Имперіи. Удивительно ли, что булгары, подчинивъ хозаръ,—задумали распространить свою власть и на русскихъ.



<sup>1°)</sup> По еврейски «когень» или «когань» значить—священникь.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Большая часть свідіній о хозарахъ, сообщени арабскими писателями. См. соч. Забілина, т. І, стр. 401—407.

Нельзя быдо сдёлать этго силою меча; такъ невозможно ди покорить ихъ чрезъ единство вёры? И вотъ они имеють своихъ миссіонеровъ.

Объ этомъ посольствъ записано въ русскихъ лътописяхъ подъ 986 годомъ. Но еще раньше, а именно подъ 985 годомъ было записано слъдующее: "Иде Володиміръ на Болгаръ съ Добрынею уемъ своимъ въ лодьяхъ, а Торкы берегомъ приведе на конъхъ, и тако побъди Болгары. И рече Добрыня Володиміру: съ гладахъ колоднивъ, и суть вси въ сапозъхъ; симъ дани намъ не платити, поидевъ искать лапотникъ. И съ твори миръ Володимиръ съ Болгары, и ротъ заходища съ бою, и ръща Болгаре: толи не буди мира межи вами, оли же камень начнетъ плавати, а хмель грязнути" 21). По Никоновской лътописи—булгары эти низовскіе, т.-е. камско-волжскіе, какъ говорятъ почти всъ наши исторнки (Карамзинъ, Погодинъ, Соловьевъ, Бестужевъ-Рюминъ, Иловайскій). Никоновская лътопись упоминаеть еще походъ противъ Булгаръ въ 997 году: "ходи Володимиръ на Булгары Волжскіе и Камскіе, и одолъвъ плъни ихъ" 22).

Ничего нътъ страннаго, говоритъ пр. Маварій, что ко Вдадиміру приходили разные миссіонеры: исторія представляєть не одинъ подобнаго рода случай. Въ частности—ничего страннаго въ приходъ ко Владиміру пословъ булгарскихъ: съ волжскими булгарами Владиміръ только,-что окончилъ войну и заключилъ миръ. Значитъ, всего легче могло случиться, что булгары вздумали также прислать къ намъ своихъ пословъ, можетъ-быть для окончательнаго утвержденія условій договора. Всего легче могло при втомъ случав послъдовать то, что послы, ведя политическіе переговоры, какъ бы стороною вздумали хвалить свою въру и склонять Владиміра къ ея принятію <sup>23</sup>). Френъ также говорить: "нътъ ничего страннаго, что мы видимъ булгаръ, вскоръ послъ вторженія Владиміра въ ихъ владънія, пришедшими къ велиному князю и старающимися сдълать его прозелитомъ ислама" <sup>24</sup>).

<sup>21)</sup> Инат. лът. стр. 56.

<sup>22)</sup> Ibid. crp. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Исторія христіанства въ Россін до Владиміра. С.-Петерб. 1868 г. стр. 279—287.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Drei Münzen, 195-197.

Въ приведенныхъ сужденіяхъ великихъ ученыхъ для насъ важно не то, чему они не удиванются, а то, что они вонстажирують какъ несомивнный факть, а именно факть близкаго соотношенія Ваванміра съ волжскими булгарами. Они выводять изъ него естественность обращения болгаръ съ предложениемъ Владиміру исповедуемаго многими изъ нихъ магометанства. которое по словамъ пр. Макарія, дони не задолго предътъмъ сами приняли и потому сохраняли весь жаръ религіознаго энтузіазма". Мы же на несомивнности сихъ близкихъ сношеній Владиміра съ булгарами выводимъ ту мысль, что Владиміръ не могъ не заметить среди булгаръ исповедниковъ и другихъ веръ и въ частности христіанской, главными представителями которой здівсь были греки. а второстепенными и накоторые изъ болгаръ. а также армяне и другіе народы, представители которыхъ являлись сюда по дъдамъ торговымъ съ юга и востока Россіи чревъ Крымъ и Хозарію, гдв еще такъ недавно широко разспространялся свъть христіанскаго ученія чрезъ знаменитьйшихъ проповъдниковъ св. Киридка и Менодія. Но такъ какъ нельзя было Владаміру не узнать, что истинный свёть распространяется съ востока, то естественно было ему и самому обратиться туда же, а не заимствовать его тамъ, гдв можетъ-быть онъ едва мерцаль, таясь оть взрыва фанатизма прозедитовъ. Но находясь у князя Владиміра въ качестви военноплинныхъ, а также легио переходя на его сторону во время войны, булгарсвіе христівне не могли ственяться въ выраженіяхъ своихъ върованій, а равно и своего служенія Богу, которое могло иногда совершиться даже со всею полнотою величія, какое бываеть пря архіерейскомъ служеніи.

Среди множества булгарскихъ архитектурныхъ памятниковъ, досель показывается довольно значительнаго размъра зданіе, называемое греческимъ храмомъ, а также среди множества христіанскихъ древностей въ развалинахъ булгарскихъ, между прочимъ, найдена была рипида, употребляющаяся при архіерейскомъслуженіи, которая своими искусными украшеніями и общею изящною отдълкою и живостію красокъ несомнівню свидітельствуетъ о ея древнемъ византійскомъ происхожденіи. Одинъ изъ описателей древностей булгарскихъ относительно сего памятника христіанства въ Булгаріи говорить: "въ церкви (Успенской, въ

сель около булгарскихъ развалинъ) есть весьма замвчательная древность, открытая леть за 40 въ развалинахъ булгарскихъ: это медный, вызолоченый образь древней греческой работы. драгоценность сія долго находилась въ рукахъ одного здешняго крестьянина и служила предметомъ особеннаго уважения въ окружныхъ мъстахъ, откуда безпрестанно стекались на поклоненіе сему образу усердные богомольцы. Это обстоятельство обратило на себя внимание мъстнаго начальства, и образъ приказано было перенесть въ церковь. Онъ имветь около фута въ діаметръ и заключаеть 10 изображеній святыхъ диковъ, написанныхъ золотомъ по красному полю. Они расположены по пяти съ каждой стороны крестообразно и каждый нарисованъ на кыпукломъ кружкъ. Съ одной стороны въ срединъ Інсусъ Христосъ, вверху архангелъ Михаилъ, внизу архангелъ Гаврінлъ, съ правой стороны Богоматерь, а съ девой - Іоаннъ Креститель. На другой сторонъ: въ серединъ св. Козьма, воздъ него св. Василій Великій и св. Николай, сверху св. Кириллъ, а внизу св. Даміанъ. Арабески, коими наполнены промежутки, выполнены съ величайшимъ искусствомъ и разнообразіемъ; но въ изображеніи ликовъ святыхъ видно, какъ и въ прочихъ византійскихъ произведеніяхъ живописи, недостаточное знаніе рисунка и перспективы. Но художники того въка превосходили новъйшихъ въ химическомъ составъ красокъ. Это доказываеть и сія рипида; не смотря на то, что она столь долгое время находилась въ землъ, повидимому въ известкъ, и была подвержена дъйствію встахь стихій, краска и позолота на ней еще живы и довольно свъжи. Образъ сей становится еще достопримъчательные, если будемъ смотрыть на него, какъ на свидътельство въроятности существованія греческаго монастыря въ ствнахъ магометанскихъ болгаръ 25). Труно сказать что-либо относительно сказаннаго монастыря въ



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) См. описаніе Свиньина, стр. 196—197: у С. М. Шпилевскаго стр. 266—67. Къ сему должно прибавить, что въ коллекцін А. Ө. Лихачева (въ Казани) находится сабельный клинокъ съ изображеніемъ на немъ Богоматери и греческой надписи, а также и то, что вообще среди развалинъ булгарскихъ въ разное время било найдено много старинныхъ мъдныхъ и каменныхъ образковъ, изъ коихъ многіе, какъ замъчаетъ г. Шпилевскій, должно считать принадлежащими христіанскому населенію древняго мусульманскаго г. Булгара (стр. 267).

ствиахъ магометанскихъ болгаръ, тавъ какъ всв усилія многочисленныхъ изследователей остатковъ и памятниковъ булгарскихъ не привели къ положительнымъ выводамъ относительно определеннаго значенія многихъ палатъ и тому подобныхъ другихъ разнообразныхъ остатковъ зданій Булгарскихъ, находящихся внутри городскаго вала <sup>26</sup>).

Но вив городскаго вала до нынв показываются остатки здания подъ именемъ греческой палаты т.-е. христанскаго храма.

Не могло ли это крестообразное зданіе быть сначала христіанскимъ х ра момъ который въ своемъ устройствів во многомъ напоминаетъ пидійскія нагоды? Присутствіе при немъ древнихъ надіробныхъ памятниковъ можетъ служить даже нівкоторымъ доказательствомъ сего, а равно и то, что это зданіе впослідствій превращено было въ баню, такъ какъ удовлетворялся и фанатизмъ магометавъ (чрезъ уничтоженіе не только храмовъ, но и погребеннихъ подъ ними умершихъ) и вийстів одна изъ слабостей мусульманъ устранвать роскошній бани. Можно предположить даже, что христіане сначала имізли свой общирный храмъ внутри города, гді полагали, по общему христіанскому обычаю и умершихъ, а потомъ съ усиленіемъ булгарско-магометанскаго фанатизма постронли другой меньшій храмъ, за городомъ, остатки котораго и при немъ надгробные памятники и по-казываются досель.

Считаю необходимымъ при семъ еще сказать, что относительно архитектуры Бълой Палаты миъ пришлось бесъдовать, между прочимъ, съ очень умнымъ архитекторомъ Хр. Гр. Панковскимъ, который въ 1885 году занимался рестатраціи булгарскихъ памятниковъ и онь находитъ возможнымъ признать это.

<sup>26)</sup> Напр. относительно Балой Палаты, имеющей престообразную форму. 30 саженъ длины и 7 ширины высказано было множество самыхъ разнообразныхъ мивній. Большею частію думали, что это была мечеть, или баня, но Свиньинъ крестообразное расположение этого здания считаеть яснымь опровержениемь того. что это была мечеть. Противъ предположения, что это была баня онь указываеть на камии съ надгробними надинсями, которые бы конечно не положели въ банъ. Свиньшев говорить, что это зданіе подходить къ нидейскимь пагодамь и предполягаеть, что это здание переходию по обстоятельствамь изъ одного назначения въ другое (у Шпил., стр. 215). О погребе со сводами подъ симъ зданіемъ говориль еще Палласъ (ibid. 214). «Можно принять, говорить Березиив, что это была баня, но такая сложная и съ ленною работою постройка бани въ Булгаре для тогдашняго города не много роскошна; во 2-хъ величина зданія въ отношеніи къ мечетямь предславляеть не совсемъ выгодито для последнихъ пропорцію (ibid. 216). Кром'ь того, онь такъ описываетъ Бедую Палату. Главную часть составляеть квадрать, вь когоромь накрыть куполомь и въ-четыремъ угламь находится по отдельной, также квадратной комнате съ куполомы!» (У Шпилевск., стр. 234).

Въ выписи 1712 года о семъ зданіи говорится слъдующее: "да за валомъ въ Волгъ ръкъ палата четвероугольная безъ сводовъ, мърою длины 5 саж. съ аршин.; поперегъ полчетверти (т.-е. 3½) саж.; вышина сажень: входъ въ тое палату, въ едни двери, знатно (очевидно), что та палата была напередъ сего церковію, потому что около ея многіе есть владбищные каменья съ подписьми, а подписи подходили на армянскія письма. Отъ той полаты столпъ небольшой въ знакъ часовни, вышиною 1½ сажени, кругомъ 3 саж."

Кафтанниковъ сообщаеть о посвитени сего зданія Петромъ Великимъ: "отъ большаго минарета Петръ Великій отправился къ развалинамъ, называемымъ "Греческою Палатою" или греческимъ монастыремъ. Найдя эту палату совершенно разрушенною, онъ распрашивалъ о прежнемъ ея фасадъ, но не получилъ удовлетворительнаго отвъта, приказалъ, только беречь эти остатки въ воспоминаніе, что нъкогда христіане покланялись здъсь Творцу міра, и что прахъ нъкоторыхъ изъ нихъ туть покоится". (См. у Шпилевскаго стр. 226).

Риттихъ говоритъ, что входъ въ эту палату расположенъ съ западной стороны, слъдовательно: алтарь приходится на востокъ, въ прямой линіи съ такимъ же направленіемъ сельской церкви. Далъе Риттихъ указываетъ на слъды четырехъ-угольнаго зданія около греческой палаты, нъсколько юживе. Это зданіе, по его предположенію было домомъ священника церкви, развалины которой называются Греческою Палатою <sup>27</sup>).

Что касается до нагробныхъ памятниковъ, то большая часть ихъ совершенно утратилась; многіе пошли въ фундаментъ новой церкви и на другія постройки. И надписи сохранились только на весьма немногихъ изъ нихъ и притомъ только позднъйшія, такъ напр. армянскія надписи, переводы которыхъ сдъланы были еще при Петръ Великомъ армяниномъ Иваномъ Васильевымъ. Эти переводы были переданы потомъ Сенъ-Мартину, который нашелъ, что они во многомъ не върны. Однако вотъ какъ читается одна по переводу Васильева и Сенъ-Мартина:



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ibid. crp. 228.

Сей камень положенъ надъ умершими армяны богоугоднемъ Артемъв и Кипріанъ. И кто станетъ тое подпись читать, чтобъ имъ поминать. 984 г. Это гробница благочестиваго и милостиваго Артемія сына.... Вы, которые читаете это, попросите отпущенія его гражовъ, голь 984 <sup>28</sup>).

При накоторомъ несходства, здась очевидно во многомъ тожество.

Почти тоже можно сказать и о другихъ надписяхъ. По заявленію Березина одна изъ надписей читается совершенно свободно. Она гласить: гробъ этотъ заключаетъ честное тъло Сары госпожи, которая перешла ко Христу. Вы, которые читаете это, просите у Бога прощенія гръховъ ея. Господинъ Аванъ. Годъ 770.

Все это конечно памятники уже поздивишие, но они потомуто и сохранили свои надписи; древивишия же надписи даже въ самое первое время знакомства съ ними не могли быть дешиврированы и потому остались не разгаданными вполив, хотя положение ихъ съ другими христинскими памятниками съ несомивною ясностию говорить о ихъ христинскомъ значении.

Въ самое послъднее время В. А. Казариновъ въ своей статъв: "Развалины древнихъ зданій при сель Болгарахъ" 29) обратилъ особенное вниманіе на Бълую Палату и преимущественно на систему трубъ, проходящихъ цълою сътью въ подвяльномъ помъщеніи Бълой Палаты. Но эта конструкція отопленія была кажется довольно обычною въ Х въкъ. Такъ извъстно, что въ развалинахъ Увека, города современнаго Болгарамъ, также находятъ множество глиняныхъ трубъ. И эта система одинаково удобна какъ для бани, такъ и для храма, тъмъ болъе, что Казариновъ не нашелъ никакихъ особенныхъ признаковъ того, чтобы это были трубы водосточныя. Главное же дъло въ томъ, что онъ обрисовываетъ Бълую Палату, какъ зданіе, имъющее въ своемъ основаніи правильный крестъ. Казариновъ повидимому недоумъваетъ о значеніи пристройки съ западной стороны, а между тъмъ это могла быть пристройка для входа. На эту



<sup>24)</sup> См. у Шинлевск., стр. 249 и 257.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) См. Извъстія Общ. Арж. при казанскомъ университеть. Томъ VI, вып. 2, 1888 года.

мысль наводить насъ храмъ св. Владиміра въ Херсонесв, устроенный надъ храмомъ, въ которомъ крестился св. Владиміръ. Этотъ храмъ, въ соотвътствіе древнему, помъщающемуся въ нижнемъ этажъ его, имъетъ четвероугольную форму, и съ югозападной стороны его имъется входная пристройка съ лъстницею. Такая же пристройка имъется и при Бълой Палатъ. И съ восточной стороны Бълой Палаты имъется пристройка, но она очевидно имъетъ особый характеръ, такъ какъ она не доходитъ до уровня съверо-западной стороны главнаго зданія.

Прот. Н. Каменскій.

# ПАНАНГЛИКАНСКІЙ СОБОРЪ ВЪ ЛОНДОНЪ.

Въ іюлъ мъсяцъ текущаго (1888) года сто сорокъ пять епископовъ англиканской церкви собрались со всего міра на соборъ въ Лондонъ въ ламбетскомъ дворцъ, городской резиденціи архіепископа кентерберійскаго.

Памбетскій (Lambeth) вварталь Лондона принадлежаль нівогда нівоему Ламбу и назывался Ламбхисомь (Lambehith). Кануть при нападеній на Лондонь въ 1026 году прорыль чрезь этоть кварталь ваналь для проведенія флота въ лондонскому мосту. Сестра Эдуарда Исповідника Года подарила всю эту землю епископу рочестерскому. Одинь изъ рочестерскихъ епископовіз построиль туть для себя большой доміз и впослідствій обміняль его Губерту Вальтеру архіспископу кентерберійскому. Такимъ образомъ ламбетскій доміз соділался городскою резиденцією духовнаго примаса англиканской церкви. Теперешній ламбетскій дворець построень быль архіспископомів Бонифаціємь. Уже два панангликанскихъ собора (въ 1867 и 1878 г.) созываемы были въ его стінахъ, а теперь это третій. Двісти десять приглашеній были разосланы по всему міру, но не всіз приглашенные прійхали.

Первымъ дъломъ съвхавшихся епископовъ было отправиться въ Кентербери (Cant-wara-birig, т.-е. городъ людей Кента)— колыбель христіанства въ Англіи и мъстопребываніе примаса англиванской церкви, архіепископа кентерберійскаго. Городъ

Кентербери одинъ изъ самыхъ интересныхъ и древнихъ городовъ Англіи. Онъ былъ уже большимъ городовъ во времена древнихъ бриттовъ. Въ періодъ саксонской гентархіи Кентербери былъ резиденцією короля Кента. Сюда въ 596 году прибылъ св. Августинъ и своею проповъдью обратилъ въ христіанство короля Этельберта и до десяти тысячъ саксонцевъ. Принявъ христіанство, король отдалъ свой дворецъ св. Августину, превратившему его въ великолъпный монастырь — теперешній кентерберійскій соборъ.

Многіе изъ еписвоповъ прітхали въ Кентербери уже 28 іюня наканунт праздника св. апостоловъ Петра и Павла, такъ какъ въ этотъ день совершаемо было празднованіе сороковой годовщины основанія главнаго миссіонерскаго училища англиканской церкви—училища св. Августина, основаннаго въ 1848 г. въ день св апостоловъ Петра и Павла мистеромъ Бъресфордъ-Гопомъ.

Рядъ зданій извъстныхъ нынъ подъ именемъ "Миссіонерской школы св. Августина въ Кентербери" состоить частію изъ средневъковыхъ построекъ, частью изъ древнихъ реставрированныхъ зданій и частью изъ современныхъ архитектурныхъ работь. Школа эта помъщается въ юго-восточной части города Кентербери на томъ самомъ мъсть, гдъ нъкогда находился монастырь св. Августина построенный въ 598 году и предназначавшійся служить містомь погребенія королей и архіепископовь Кента. Въ этомъ монастыръ покоились останки св. Августина и королевы Берты, христіанской супруги короля Этельберта. Мъсто это было такъ великольно, что когда въ царствованіе Генриха VIII церковныя имущества отбираемы были въ казну, оно обращено было во дворецъ. Въ царствование королевы Маріи этотъ дворецъ былъ отданъ въ пожизнениое владение кардиналу Полю, по смерти которато опять отошель въ казну. Въ 1573 г. королева Елизавета проведа въ немъ нъсколько мъсяцевъ; въ немъ совершено было бракосочетание короля мученика Карла I съ Генріетою французскою въ іюнъ 1625 года. Затвиъ имъніе это стало переходить изъ однихъ частныхъ рукъ въ другія дробясь и опускаясь все ниже и ниже. Когда въ 1844 году оно продано было съ аукціона м-ру Бэресфордъ-Гопу, на развалинахъ древняго монастыря св. Августина возвышались: пявовария, питейный домъ и увеселительные сады. Совершивъ покупку,

м-ръ Бэресфордъ-Гопъ предоставиль ее въ распоряжение архіепископа кентерберійскаго для основанія тамъ миссіонерской школы св. Августина, которая была окончена и освящена во вторникъ 29 іюня 1848 года.

Наканунъ праздника 28-го іюня совершено было навечеріе (vigil), во время котораго восемь выпускныхъ студентовъ-миссіонеровъ получили благословеніе и прощальное слово своего директора. Въ день самаго праздника въ половинъ восьмаго утра совершена была св. Евхаристія. Часовня украшена была съ большимъ вкусомъ въ особенности алтарь, на которомъ возвышался великольпный серебряный крестъ, подарокъ покойнаго основателя училища, обставленный прекраснъйшими цвътами. Въ 11 часовъ совершено было утреннее богослуженіе (matins), по окончаніи котораго воспомянуты были предъ Богомъ имена благодътелей училища св. Августина. Проповъдь говорилъ епископъ Фредериктона, который одинъ изъ числа всъхъ присутствующихъ былъ при освященіи часовни въ 1848 году.

Въ половинъ втораго въ Кольриджскомъ музев училища св. Августина сервированъ былъ великолъпный завтракъ. Общирная зала эта полна была посътителями. Директоръ училища провозгласиль тость "за королеву", принятый съ большимъ энтузівзмомъ и сопровождаемый пъніемъ національнаго англійскаго гимна "Боже, спаси королеву!" Floreat Domus! провозглашено было затвиъ. Тостъ этотъ естественно вызваль восноминанія о твхъ. кто некогда провозглашаль его въ стенахъ училища и въ особенности о м-ръ Баресфордъ-Гопъ и объ архидіаконъ Гаррисонъ. Епископъ фредиктонскій въ своемъ спичв старался напечатдеть въ умахъ присутствовавшихъ ведикую идею "домашняго очага", говоря что всв служенія перкви должны быть проникнуты теплотою сердечною, такъ какъ всв мы "домочадцы Бога". "За нашихъ дорогихъгостей и за епископа гвинейскаго!" Въ отвъть на этоть тость епископь гвинейскій заметиль, что нынъшнее собраніе служить признакомъ духовнаго роста церкви (англиванской) и должно служить благод тельнымъ толчкомъ для училища св. Августина.

"За городъ Кентербери!" за отсутствіемъ майора города на этотъ тостъ не последовало ответнаго спича. Епископъ Новой

Джерсе пополнить пробыть, сказавъ нъсколько трогительныхъ словъ объ единствъ Англіи и Америки и въ особенности церквей англиванской и американской. Послъдній тость быль за старыхъ студентовъ и за епископа рангунскаго, воспитавшагося въ училищъ св. Августина". Въ отвъть на тостъ епископъ рангунскій замътилъ, что двадцать восемъ лътъ прошло съ тъхъ поръ какъ онъ въ присутствовалъ на годовомъ празднествъ училища и теперь радостныя и печальныя мысли наполняютъ его душу. Радостныя, потому что дъло церкви подвигается впередъ; печальныя—потому что онъ не видитъ среди присутствующихъ тъхъ дорогихъ лицъ, которыхъ онъ знавалъ тогда. Въ 6 часовъ вечери розданы были награды; чвмъ и закончился этотъ счастливый день.

Въ субботу 30 (19) іюня съ особымъ повздомъ прівхали въ Кентербери около полудня еще 80 епископовъ. Всв епископы вивств съ большимъ числомъ духовенства и приглашенными гостями завтракали въ училище св. Августина. После завтрака всв отправились въ соборъ. Зрвлище было великолвиное. Грандіозный соборъ, блестящіе лучи солица, проникавшіе сквозь окрашенныя стекла, огромная толпа молящихся, въ стройномъ порядкъ собравшаяся сюда, -- все споспъществовало тому, чтобы придавать эрълищу особый интересъ и торжественность. Воть показалась процессія. Впереди шли жезлоносцы, за ними крестоносепъ несъ великолепный врестъ, за которымъ следовалъ арх:епископъ въ длинной мантіи, поддерживаемой его пажемъ, архіспископомъ шли капеланы, деканы и каноники, почетные каноники, шесть пропов'ядниковъ, младшіе ваноники, хоръ вородевской шволы, ученики, учителя и директоръ училища св. Августина со встми помощниками, шествіе замывалось сельскими денанами и городскимъ духовенствомъ. При пъніи Исадма 68 и гимна "Впередъ воины Христовы" процессія торжественно подвигатась къ западнымъ дверямъ собора на встръчу пріважимъ еписконамъ, облачившимся въ церковномъ домъ. Когда процессія дошла до своихъ мъстъ, съ клироса грянула церковная пъснь "Тебе Бога хвалимъ". Архіепископъ кентерберійскій заняль каеедру св. Августина и со ступеней ея торжественнымъ и трогательнымъ словомъ привътствоваль епископовъ, съвхавшихся сюда со всего міра. Совершено было вечернее богослуженіе,

закончившееся пвніемъ древняго англиканскаго гимна "The Church's Ond Foundātion". Архіепископъ преподаль благословеніе и процессія въ обратномъ порядкъ двинулась къ выходу. У схода съ солеи архіепископъ остановился и опять преподалъ благословеніе толпъ молящагося народа. Затымъ епископы, духовенство и народъ покинули храмъ.

Въ понедъльникъ 2 іюля всв епископы и архіепископы собрались на вечернее богослуженіе въ Вестминстерскомъ аббатствъ. Въ первый разъ двери аббатства отворились для членовъ пан-англиканскаго собора. Когда архіепископы и епископы англійской церкви въ первый разъ собрались на соборъ въ 1867-мъ году, тогдашній деканъ Вестмистерскаго Аббатства Станля не дозволилъ имъ совершить вступительное богослуженіе въ этомъ храмъ, подъ тъмъ предлогомъ, что совъщаніе собора имъли совершаться при закрытыхъ дверяхъ. Въ 1878 году двери аббатства оставались закрытыми и для втораго пан-англиканскаго собора—они отворились впервые въ нынъшнемъ году.

Около семи часовъ вечера во храмъ аббатства раздались звуки гимна "The Church's One Foundation" и архіепископы, епископы и ихъ свиты въ торжественной процессіи вступили въ храмъ и заняли свои мъста. "Какъ хорошо и какъ пріятно жить братьямъ вмъстъ" (Пс. 32, 1.) "Просите мира Іерусалиму: да благоденствуютъ любящіе тебя! Да будетъ миръ въ стънахътвоихъ, благоденствіе въ чертогахъ твоихъ!" (Пс. 121, 6. 7).

Прочеть одинъ изъ впископовъ (Rev. Flood Jones). За симъ последовало исповедание греховъ речитативомъ—священническое разрешение и стихири подъ музыку Талли. Пропетъ былъ Псаломъ 103-й и прочитана 49-я глава пророка Исаія. После чего пропета песнь Богородицы: "Величитъ душа Моя Господа", после которой прочтена была 2-ая глава Деяній Апостоловъ, по окончаніи ея пропета была песнь Симеона Богопріница; Апостольскій символь веры сопровождаемый пеніемъ стихиръ подъ аккомпаниментъ превосходной органной музыки М-ра Талли исполненной органистомъ Вестминстерскаго аббатства докторомъ Бриджемъ. По пропеніи стихиръ произнесены были молитвы; въчисло которыхъ была включена особая молитва объ единеніи сердецъ. После молитвы о королеве и о королевскомъ домъ произнесена была особая молитва за президента соединенныхъ

итатовъ Америни. При чтеніи заключительной молитвы одному изъ капеллановъ сдълалось дурно отъ твсноты и духоты и онъ съ большимъ трудомъ былъ вынесенъ изъ храма. Въ толи в молящихся тоже многіе попадали въ обморокъ. За вечернимъ богослуженіемъ послъдовала проповъдь архіепископа Кънтерберійскаго на текстъ: "Все тъло... при дойствіи въ свою мъру каждаю члена, получаетъ приращеніе для созиданія самого себя въ любви" (Ефес. 4, 16). Передъ проповъдью пропътъ былъ гимпъ "Veni Creator", а послъ нея пъснь: "Saviour, sprinkle many nations", по окончаніи которой архіепископъ преподаль отъ алтаря благословеніе духовенству и народу. Затъмъ процессія направилась къ выходу изъ храма при звукахъ "марша священниковъ" изъ оперы Мендельсона "Гооолія".

Настоящее открытіе пан-англиканскаго собора произошло 3-го іюля. Около 11 часовъ утра члены собора въ полномъ облаченіи собрались въ древней картинной галлерев Ламбетскаго дворца, гдв были выстроены деканомъ Виндзора въ процессіонный порядокъ и откуда отправились въ часовню, гдв совершена была Св. Евхаристія, послв которой епископъ Миннезоты д-ръ Хвиппль свазалъ следующее слово:

"Возлюбленные и просвъщенные братіе! Ни на одномъ собраніи не лежить такой страшной ответственности предъ Богомъ. какъ на соборъ епископовъ церкви Его. Съ самого того времени какъ Духъ Святый руководилъ первымъ соборомъ церкви въ Герусалимъ, върные взираютъ съ большимъ участіемъ на совъщание тъхъ, кого Христосъ поставиль пастырями и блюстителями стада своего и кому дароваль обътованіе "и я съ вами во вст дни до скончанія втва". Отвттственность особенно ведика въ наши дни, когда расколы и ереси господствують по всюду въ церкви Христовой. Наши слова и дъйствія или ускорять возсоединение всёхъ церквей или замедлять его. Чувствуя всю возложенную на меня сегодня отвътственность, я готовъ выкликнуть съ древнимъ пророкомъ: "я еще отрокъ и не умъю говорить!" Но молитесь за меня, преосвященные братіе, дабы Богь самъ помогъ мив повиноваться слову Его и говорить то, что Онъ повелить мив говорить. Я преклоняю кольно предъ Господомъ и мою Его "да наставить насъ Духъ Св. на всякую истину". Мы собранись завсь какъ представители національныхъ (мъстныхъ) перквей, каждый съ особой, воздоженной на него отвътственностію за порученныя его попеченію души: каждый со встии правами національныхъ церквей приміняться въ измітняющимся условіямъ человического общества, но обязанный въ то же время сохранять нерушимо порядокъ, въру, таинства и богослуженія ванодической церкви, ввіренныя ему. Смиренно преклоняя колена предъ престоломъ нашего общаго Госпола. ны съ прискорбіемъ воспоминаемъ предъ Нимъ нашихъ братій, отвъившихся отъ елинства въры. Разлъленія и расколы до того возросли въ церкви Христовой, что дерзкое невъріе открыто издввается надъ христівнствомъ какъ надъ безплоднымъ счевъріемъ и современные Садукеи, болъе смълые, чъмъ ихъ ічдейскія братья, прямо восклицають "нать Бога!" Милліоны, за которыхъ умеръ Христосъ, никогда и не слыхивали, что есть на свыть Спаситель. Разследование того, кто виновать въ разделеніи, дълу не поможеть; всв болве или менве ответственны за этотъ гръхъ. Если одни виноваты въ своеводіи, то другіе въ недостатвъ христіанской любви. Путь къ возсоединенію труденъ; для людей даже невозможень, но для Бога все возможно. Въ настоящее время существують благодатныя знаменія, что по всюду Духъ Св. побуждаетъ христіанъ стремиться въ единенію. Всв мы знаемъ, что разъединенное христіанство не можеть побъдить міръ. Теперь, когда всякій видъ заблужденія и гръха соединяется и объединяется для болье успышнаго противодыйотвія царству Христову, міръ нуждается во свидвтельств в единой церкви. Какъ крещеные во Христа всь мы братья между собою. Всъ, ожидающіе спасенія единственно чрезъ въру во Христа Інсуса, не смотря на заборы человъческихъ мивній, построенные людьми въ саду Господа, содержатъ сообща великія истины божественной въры. То, что насъ разъединяеть, не существенно для спасенія; истины, въ которыхъ мы всв согласны, суть составныя части канолической втры. Духъ Св., минуя эти человъческія перегородки, повсюду благословляеть усердіе дътей Божінхъ, не смотря на ихъ разъединеніе между собою. Благодать Господа Інсуса Христа и обновляющее и освящающее дъйствіе Дука Святаго теже самыя какъ въ хажине врестьнина, такъ и въ дворцъ императора. Мы радуемся тому, что церкви одного исторического происхожденія съ нами ищуть возсоеди-

ненія, и тв. въра которыхъ быда поледнута ходолностью иди омрачена заблужденіями, вочеловачившимся Сыномъ Божіемъ ченерь оживляются въ новой жизни. Серпна наши стремятся къ Старо-Католикамъ Европы и Америии. Съ глубокою скорбію помышляемъ мы о томъ, что римская церковь отаблилась отъ ученія церкви первобытной прибавками къ въръ, однажды преданной святымъ, и требованіемъ для своего епископа преимуществъ принадлежащихъ единственно только божественному Главъ цервви. Отпавая полжное набожной ревности ен миссіонеровъ-гепоевъ и радуясь добрымъ деламъ множества ся детей, мы въ то же время скорбимъ о невостаткъ христіанской любви, побуждающемъ ее предевать анасемъ учениковъ Христа, пронесшихъ Евангеліе по концевъ земли. Мы славимъ Святое имя Бога за братокое двао, ведомое подъ руководствомъ кентерберійскаго престоле и которое, мы надвемся, пробудить древнія церкви къ болье глубокой личной въръ во Христа Інсуса. Мы печалуемся. что нъкоторые изъ нашихъ родичей во Христъ, дъти одной и той же матери, забыли пути ея.

"Неправда ли: замвчательно, что въ настоящій періодъ всемірной исторіи, когда чудесныя открытія соединяють разноязычныя племень въ общемъ интересъ, Провиденію угодно было поставить англо-саксонское племя во главъ народовъ? Племя это распространило цивилизацію до концевъ земли; оно приносить свободу угнетеннымъ, поднимаетъ униженныхъ и даетъ всъмъ языкамъ и народамъ свои обычан, преданія и законы. Я върую, что англо-саксонской церкви божественнымъ Провиданиемъ предоставлено изправить разъединение христіанства и стать во главъ дъла его, совершающагося въ вечернее время міра. Эта церковь признаеть действительность всякаго христіанскаго врещенія во имя Отца и Сына и Святаго Духа; она содержить два таннотва Христа и двлаеть ихъ условіемъ христіанскаго общенія. Англо-саксонская церковь не смущаеть дюдей теоріями и дозунгами партій. Она въруетъ въ Бога Отца, Всемогущаго Тверца неба и земли и въ Інсуса Христа, Единороднаго (ына Его и въ Духа Святаго-Трінпостаснаго и Единаго Бога, но она не ослабляеть этой въры въ тріединаго Бога человъческими умствованіями о Троичности въ Единствв. Она въруетъ, что все Священное Писаніе Боговдохновенно, но у нея ніть теорін вдохновенія. Она содержить искунденіе Христомъ какъ единую надежду ногибшаго міра, но у нея нѣтъ онлосооін искупленія. Она учить, что люди соединяется со Христомъ Духомъ Святымъ; она преподаеть таниства, учрежденная Христомъ, для того чтобы служить проводниками благодати Его, но у нея нѣтъ теорін для объясненія втихъ божескихъ тайнъ. Безъ сомитнія втой церкви предоставлено будеть протявуть враждующимъ церквамъ масличную вѣтвь примиренія и воскликнуть: "Господа вы братья"! Церковь примиренія будеть въ одно и тоже время историческая и канолическая въ своихъ служеніяхъ вѣрѣ и таниствахъ. Она унаслѣдуеть обѣтованія своего божественнаго Господа; сохранить все, что носить на себѣ печать канолицияма и божественности; усвоить употребленіе всѣхъ средствъ, всѣхъ существующихъ учрежденій, споспѣществующихъ дѣланію дѣла Господня и откажется отъ всего узкаго, исключительнаго".

Первое засъданіе конференціи пан-англиканскаго собора открылось 3 іюля во вторникъ въ читальной залъ Ламбетскаго дворца и происходило при закрытыхъ дверяхъ. Всъ члены собора раздълены были на двънадцать коммиссій, изъ которыхъ каждая должна была составить донесеніе на одинъ изъ слъдующихъ вопросовъ:

- 1. Въ чемъ состоить обязанность церкви по отношенію къ нетрезвости?
- 2. Въ чемъ состоитъ практическое дело церкви по отношению къ целомудрию?
  - 3. Вопросъ о разводъ.
  - 4. Вопросъ о многоженствъ.
  - 5. О воспресномъ див.
  - 6. Объ отношевін церкви къ соцівливну.
  - 7. Объ отношенія церкви къ эмигрирующимъ дітямъ ся.
- 8. О взаимныхъ отношеніяхъ между знархіями и вътвями англиканскаго церковнаго общенія.
- 9. Какими способами достигнуть можно объединенія внутри англиканской церкви.
- 10. Объ отношенияхъ англиканской церкви къ церкви скандинавской и къ старо-католикамъ.

- 11. Объ отношеніяхъ англиканской церкви къ восточнымъ церквамъ.
- 12. Вопросъ объ авторитетномъ образцъ ученія и богослуженія.

Отъ 7 до 22 іюля происходили засъданія коммиссій и 23 іюля соборъ собрался опять въ полномъ составъ для прочтенія и обсужденія донесеній коммиссій. Полныя конференціи всего собора происходили ежедневно отъ 23 до 27 іюля включительно. Каждая конференція начиналась литією въ часовнъ Ламбетскаго дворца. Въ субботу 28 іюля совершено было заключительное богослуженіе въ соборъ св. Павла. Проповъдь говорилъ архіенископъ Іоркскій. Въ настоящее время печатается въ Лондонъ полный отчеть о засъданіяхъ собора: книгу объщають выпустить въ севть въ началь декабря.

Александра Наумова.

# холмскій праздникъ 8 сентября.

## ВЪ НЫНѣШНЕМЪ ГОДУ.

Отпразиновался этотъ ежегодный въ Холмъ большой празинивъ очень отрадно. Обычныхъ на немъ богомольцевъ, поселянъ изъ Холмщины, при-бужной Волыни и отчасти Подляшья, было еще больше, чемъ въ прежніе годы, тысячи на две боле сравнительно съ прошлымъ годомъ. Изъ приходовъ ближайщихъ въ Холму прибыли они, какъ и прежде, большею частію крестными ходами, именно изъ Савина, Чулчицъ, Руды, Серебрища, Каменя, Плаваницъ, Поболовицъ, Чернъева, Лещанъ, Селецъ, Депултычъ и Павлова, один накануна праздника, посла полудня и вечеромъ. а другіе въ самый праздникъ, до поздней литургін. Изъ мъстъ же болье отделенных стали прибывать богомольцы съ 6 сентября; въ этотъ день, после всенощной, все соборные священники заняты были исповыдью ихъ съ 7 до 81/, часовъ. Особенное внимание обращали на себя тв, что приходили не въ одиночку или по нъскольку человъкъ, а "компаніями", партіями человъкъ во 100-150. Всю дорогу идуть эти компаніи пъшкомъ и въ полуцерновной обстановив: всв мужчины съ непокрытыми головами, впереди несется запрестольный кресть приходской церкви, и весь путь поются "божественныя пъсни" изъ "богогласныхъ . Одна изъ такихъ компаній пришла въ Холиъ изъ села Кривовербы, изъ-за Влодавы, въ 21/2 часа пополудии 7 числа. Этотъ фактъ необходимо отметить, какъ весьма отрадное явленіе въ состоянім православія на Подляшьв. Паломинчество оттуда въ Холмъ на великій холмскій праздникъ можеть много споспъществовать религіозному возрожденію подляшанъ; въ высшей степени желательны были бы крестные ходы изъ

ближайшихъ къ Холму подляшскихъ приходовъ и уведичение числа "компаній" изъ болбе отлаленныхъ. Холиско-Бресткая жельзия дорога удешевленіемь для таковыхь "компаній" платы ва провать въ Холмъ и обратно могла бы много савлать для умноженія и распространенія ихъ въ юго-восточной части Полляшья (въ уфздахъ: Влодавскомъ, Бъльскомъ и даже Яновскомъ). Если "частныя" жельзныя дороги оказывають такое вниманіе для Ченстохова, то почему бы не оказать еще большаго викманія для Холма жельзной дорогь правительственной"? Есть много примъровъ тому, что "упорствующіе" изъ Подляшья, пришедши въ Холмъ къ 8 сентября "присмотръться", за вторымъ-третьимъ разомъ приступають къ исповеди, къ Св. Причашенію, и возвращаются комой православными, лаже съ рев. ностью спосившествовать обращению въ православную въру своихъ близкихъ. Въ нынъшній праздникъ одинъ престьянинъ изъ Бытеня. Збережецкаго прихода, со слевани радости и умиленія на глазахъ, исповъдавшись и причастившись, разсказываль, что "надовло" ому столько леть жить вив общечія со своею церковью, и пошель онъ въ Ходмъ: "какъ взглянулъ я на Божію Матерь, слезы потекли изъ глазъ монхъ. Теперь и жена и дети мои пойдуть въ церковь", заключить онъ. Латиняне обывновенно смущають совесть возсоединенныхъ, между прочимъ, клеветою, будто "схизматики (т.-е. мы православные) въ Божію Матерь не върять"; и вдругь тв собственными глазами видять, какъ чтимъ мы въ Холмв св. чудотворную икону ея...

Въ нынъшнемъ году были изъ Полляшья, кромъ возсоединенныхъ отъ унія, русскіе поселяне, никогда ея не знавшіе, именно бывшіе раскольники, а теперь "церковные" (т.-е. православные), переселившиеся въ числъ 27 семействъ нынъшнею весною наъ Пруссін (Гумбинской губернін, Зонвеборскаго увада) во Влодавскій убзав. на отведенныя имъ правительствомъ земли выморочнаго мајоратскаго имвнія Голи. Они считають себя и состоять прихожанами Вольской церкви. Хотя они недавно, только въ мав, прибыли на Подляшье, далеко еще не устроились, даже не обстроились, а уже явились въ Холиъ, не смотря на 50-верстное разстояніе! Этоть факть-доказательство (одно изъ многихъ) высоваго почитанія Холмской Чудотворной иконы въ южномъ Подляшьв и весьма большой пригодности для "русскаго дела" въ Холмской Руси (особенно для Подляшья) этихъ новыхъ поселенцевъ. Шесть русскихъ деревень есть въ Зонзеборскомъ увадъ, и всъ готовы, по разсказамъ, переселиться въ Привислинскій край, не безземельные только, промышляющіе тамъ плотничествомъ и садоводствомъ, но и землевладъльцы. Изъ поселившихся въ Голь одна, напримъръ, семья владветь въ Пруссіи 50 моргами земли, за которые покупщиви предлагають уже  $3^1/2$  тысячь тадеровь; такихь состоятельныхь семействь поселилось тамь несколько. Поучительны для нашихь возсоединенныхъ разсказы этихъ новыхъ поселенцевъ о томъ, накими бёднявами живуть тамъ безземельные нёмцы, какъ тяжело жить у нихъ русскому человёку безъ церкви и съ обязательнымъ обученіемъ дётей своихъ въ нёмецкихъ школахъ (исвлючительно на нёмецкомъ языкѣ). Много горькаго для своего религіознаго и народнаго чувства они вкусили тамъ, чтобы самимъ чувствовать и другимъ внушать сладость обстановки крестьянской жизни подъ скипетромъ русскаго Царя. Притокъ въ Подляшье (и вообще въ Привислинскій край) такихъ селъ, хотя бы на средства вновь открытаго "крестьянскаго банка", былъ бы несьма желателенъ.

Весь день 7 сентября прошель для прибывшихь въ Ходмъ богомольцевъ въ модитвъ. Въ 7 часовъ утра началась въ соборъ ранния литургія, а вслъдъ за нею, въ 9½, часовъ поздняя; за первой причастниковъ было до 300 человъкъ, а за второю въ два раза больше, такъ что служба отошла только въ половинъ перваго часа. Въ три часа пополудни отслуженъ былъ вкаенстъ Пресвятой Богородицъ, а въ 5 часовъ началось всенющное бдъніе, продолжавшееся до 8½ часовъ. Съ ранняго и до поздняго вечера десять священниковъ исповъдывали народъ. Исповъдующихъ осаждали толпы желающихъ приступить къ понаянию: невольно думалось, что можно было бы увеличить число духовниковъ, чтобъ это таинство сдълать болъе доступнымъ и выполнить его возможно внимательнъе, особенно въ виду впервые приступающихъ къ нему послъ многихъ лътъ отчужденія.

Когла преосвященный Флавіанъ, совершавшій всеношную. вышель съ многочисленнымъ духовенствомъ на соборную площаль для совершенія литійныхъ моленій, то вся она, далеко за колокольню, была покрыта народомъ, а въ соборв въ продолженіе всей службы теснота была страшная. По окончаній всенощнаго бавнія около часу народь поучался туманными картинами изъ евангельскихъ событій, при объясненіи ихъ однимъ изъ священниковъ; всв слушали его съ обнаженными головами. и это безъ всивихъ постороннихъ указаній, по присущему здашнему простонародью великому благочестію. Единственнымъ мірсимъ въ этотъ день развлечениемъ богомольцевъ была иллюминація соборной горы, фейерверки, бенгальскіе огни и другія пиротехническія явленія. Посль одиннадцати часовъ все окончидось; тысячи народа отдыхали туть же на горъ, кругомъ собора. подъ отврытымъ небомъ, освъщеннымъ луною во всемъ блескъ поднодунія. Богь посладь имъ тихую и теплую ночь...

Съ вечернимъ и утреннимъ поъздами Привислинской желъз-

члены Хольского св. Богородицкого братства: попечитель варшавскаго учебнаго округа А. Л. Апухтинъ, люблинскій губернаторъ В. Ф. Тхоржевскій, председатель люблинской контрольной палаты Л. К. Деллавосъ, профессоръ Варшавскаго университета И. А. Ефремовскій, директоръ Ново-Алексанарійскаго института II. В. Эймонть, люблинскій вице губернаторъ М. Н. Севастьяновъ съ супругою, окружной инспектеръ О. А. Здатоустовскій, полеовникъ Н. Д, Солицевъ, чиновникъ особыхъ порученій М. А. Добрянскій, директоры 1 варшавскихъ гимназій А. Л. Стефановичь и варшавского реального училища Н. Н. Кацауровъ и нъкоторыя другія лица. Быль и извъстный корреспонденть "Новаго Времени" Е. Л. Кочетовъ (Русскій Странникъ).-Еще не взощто содице, какъ началась, именно въ 4 часа, ранняя литургія въ Покровскомъ придълъ собора. За нею следовали литургіи: въ 5 часовъ въ Крестовой церкви, въ 61/. часовъ въ Кирило-Менодіевскомъ придъль собора, въ 7 часовъ въ домовой церкви духовной семинаріи, въ 8 часовъ въ Кирилю-Менодієвской часовив, что на горв, и въ 9 часовъ въ Богословской церкви. За всеми дитургіями было множество причастинковъ: причащали одновременно изъ двухъ-трехъ чащъ, а въ тоже время священники съ ранняго утра и въ числъ 10-12 человъвъ продолжали исповъдывать богомольцевъ.

Въ 9 часовъ утра для посторонняго наблюдателя внутренность соборнаго храма представляла такую картину: очень многіе богомольцы стоять на кольнахь и, сложивши приподнятыя руки. (ладонями), читають молитвы; некоторые молятся стоя, сь возведенными къ чудотворной иконъ очами: иные кладутъ предъ боковыми иконами земные поклоны: многіе ставять предъ иконами свъчи, которыми густо уставлены всв подсвъчники; въ нвсколькихъ мъстахъ, ближе къ алтарю, идетъ исповъдь; неподалеку отъ входныхъ боковыхъ дверей съ объихъ сторонъ стоятъ У СТВНЫ СТОЛИВИ. ПОИ НИХЪ СИЛЯТЪ МАЛЬЧИВИ ЛУХОВНАГО УЧИЛИЩА п записывають поданнія на объдни (заздравныя и заупокойныя), молебны и акабисты, -- большинство дателей, и все поселяне, платять по рублю; у праваго придвла дввушки-поселянки обтирають полотенцемъ и украшають цватами свою "давичью" выноскую икону; по срединъ храма священникъ съ псаломщикомъ совершають въ полголоса молебствіе Пресвятой Богородиць, именно ванонъ въ честь Ея. Всюду, однимъ словомъ, видны самыя разнообразныя проявленія одного и того же высокаго чувства, благочестін, --и это виз богослуженія. Одного лишь не доставало здесь: св. чудотворная икона Пресвятой Богородицы не была спущена. Почему, невольно думалось, не доставить богомольцамъ возможности въ этотъ великій праздникъ и нажанунь его прикладываться въ этой святынь и возжигать предъ

нею свичи во всякое время дня, свободное отъ богослуженія въ главномъ алтаръ?-- Отрална была картина и внъ собора. Прибывали и престные ходы, встречаемые каждый разъ у въезда на соборную гору крестнымъ ходомъ соборнымъ. Вратская давка осаждается покупающими иконы, крестики, медальоны, картины патріотическаго содержанія, святыя Евангелія, молитвословы и другія книги въ потарокъ своимъ домашнимъ или себв на память. У новой часовни, что на углу архіерейскаго сада, на отдельномъ столике, продаются восковыя свечи, крестики и медальоны; покупателей и завсь не мало, а часовенька полна кольнопревлоненныхъ. Русскіе люди Холмщины и Подляшья да "сыны Волыни" всюду на площади стоять и сидять группами, входять въ общение другь съ другомъ, объединяются и привыкають мыслить себя единымъ русскимъ народомъ. Какъ велико благочестивое настроеніе богомольцевъ, это видить Господь Богъ, но по суду человъческому, основанному на всъхъ сейчасъ указанныхъ истино трогательныхъ проявленіяхъ религіозныхъ чувствъ собравшагося люда, выходить, что благочестие его велико. Эту великость подтверждають и денежные расходы его на соборной горъ: братская давка въ два дня. 7 и 8 сентября. выручила 550 рублей, свъчнаго собора въ сборъ и Крестовую церковь поступило до 400 рублей, записи на литургіи и другія службы въ соборъдали на 400 руб. больше противъ прошлаго года (и гораздо болве сравнительно съ его предшественниками). иножество собравшихся къ празднику нищихъ тоже получали щедрую мелостыню, - всего на богоугодныя двла оставлено бобогомольцами до трехъ тысячъ рублей.

Въ 10 часовъ раздался на соборной колокольнъ благовъстъ къ поздней литургіи. Она совершена была торжественно высокопреосвященнымъ архіспископомъ Деонтісмъ (прибывшимъ въ Холмъ 1 сентября) и преосвященнымъ спископомъ Флавіаномъ въ сослуженіи 10 священниковъ. Предъ отпускомъ его высокопреосвященство сказалъ воодушевленную проповъдь о томъ, какъ нужно держать "знамя православія" на этой "горъ-Холмъ" и во всъхъ приходахъ Холмской Руси. По окончаніи, по обычаю, слъдовало молебствіе Пресвятой Богородицъ на серединъ соборной площади, съ выносомъ—при крестномъ ходъ—чудотворной иконы Пресвятой Богородицы. Съ устроеннаго для духовенства амвона хорошо видна была вся общирная площадь соборной горы: она представляла море головъ, тысячъ до 15-ти.

По окончанія богослуженія состоялось въ епископскомъ домъ общее собраніе членовъ Холмскаго Свято-Богородицкаго братства. Изъ отчета за 1887—8 братскій годъ оказалось, что двятельность братства въ девятомъ году его существованія продолжала развиваться въ томъ же направленіи, что я въ прежнія

восемь леть, и становится все шире и многоплодиве. Матеріальныя средства братства за этотъ голъ довольно значительно уведичились. Денежныхъ пожертвованій отъ разныхъ дипъ поступило за годъ до 5.000 рублей, да кромъ того выручено было оть продажи книгь около 2,500 рублей и получено процентовъ съ братскаго капитала 1.417 руб. Изъ этихъ почти 9.000 руб. отчислено къ основному капиталу 3.000 руб.. и онъ возросъ теперь до 22,100 руб., а остальные 6,000 руб. употреблены были на издание и покупку полезныхъ для возсоединеннаго народа внигъ, на содержание восьми братскихъ стипендіатовъ въ холмскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ и въ пособіе разнымъ бъднымъ лицамъ. Изъ книгъ братствомъ изданы: иллюстрированная брошюра "Святыни и древности Холмскаго края" въ 4,000, ввземпляровъ и "Холмскій народный календарь на 1889 годъ" въ количествъ 8.080 вкземпляровъ. Оба изданія обощлись братству въ 2,200 руб. 2,500 эквемпляровъ перваго изданія уже разоплись, причемъ наибольшее солвиствие въ этомъ пълъ оказаль г. попечитель варшавского учебного округа А. Л. Апухтинъ, выписавшій 1,200 экземпляровъ (на 300 рублей) для начальныхъ училищъ; а второе изданіе уже окончено печатаніемъ и къ холискому празднику было въ свладъ и лавкъ братства. Кром'в распространения въ народ своихъ изданий, совъть братства для той же цвли въ истеншемъ году выписаль: изъ хозяйственнаго управленія при св. сунодів книгь Священнаго Писанія и молитвенныхъ (вивств съ церковно-богослужебными) на 222 руб., отъ "Общества респространенія духовно-нравственныхъ внигъ и на 100 руб., отъ "Славянскаго благотворительного общества" и изъ редакціи "Троициихъ листовъ" на 87 рублей. Книги эти распространящись въ мъстномъ возсоединенномъ отъ унім населенім тремя способами: 1) посредствомъ безмездной раздачи при обозрвнім церквей и посвщенім русскихъ начальныхъ шволь преосвященнымъ епископомъ люблинскимъ Славіаномъ (роздано было 2.000 риземпляровъ и 10,550 крестиковъ), 2) чрезъ ижстное нриходское духовенство и посредствомъ продажи въ братской давив и въ книжныхъ благочинническихъ силадахъ на Подляшьв (въ силадахъ благочиній: Радинскаго, Яновскаго и Влодавскаго продано на 250 рублей, и въ одномъ Грубешовскомъ на 200 руб.), и 3) посредствомъ особыхъ братсиихъ инигоношъ. Къ третьему способу совъть братства обратился полторь года тому назадъ и исилючительно для Подляшья, чтобы вытеснить оттуда, изъ территоріи возсоединенныхъ приходовъ, польскихъ коробейниковъ, усердно снабжавшихъ бывшихъ унівтовъ-подляшанъ римско-католическими священными изображеніями и съ излишнимъ усердіемъ смущавшихъ совъсть ихъ разными бреднями про "схизматиковъ" и про унію. Въ

внигоноши на братскія средства договорены два врестьяняна изъ Поллящья (одинъ изъ Дредевского прихода, а другой изъ Колембродскаго), твердые въ православной въръ, грамотные и разумные. Весьма дюбопытна двятельность этихъ просватителей народа изъ народа, преданныхъ своему двлу, ведущихъ даже дневникъ своихъ бесъдъ съ "упорствующими", обращение которыхъ на путь истины они сами, по собственной иниціативъ, поставили своею задачей. "Въ теченіе девяти съ половиною мъсяцевъ (сказано въ братскомъ отчетв) отчетнаго года, съ сентября по 15 іюдя, книгоноши сділали 20 обходовъ и прошли по деревнимъ увадовъ Радинскаго пять разъ. Бъльскаго четыре раза. Константиновскаго три раза. Влодавскаго четыре раза. а въ отдаленномъ Съдлецкомъ увадъ были одинъ разъ. Во время обхода православныхъ приходовъ они заходили, по указанію настоятелей, въ дома вожавовъ "упорствующихъ" и вели съ ними редигіозныя беседы, а также беседовали съ упорствующими о православной вере при каждой встрече, увещевая ихъ повинуть свое заблужденіе, обратиться въ своей родной матери церкви и не слушаться различныхъ агентовъ тайной датинопольской пропаганды, часто заставляя упорствующихъ сознать то, что они (вингоноши) говорять правду". Въ "отчетв" констатировано, что они имъли "значительный успъхъ" въ деревнъ Бощвалахъ, Пратулинскаго прихода, гдв одни изъ "упорствующихъ" "покупали у нихъ книги, иконы и медальоны, а другіе выражали желаніе оставить упорство и ходить въ церковь". Редигіозныя беседы съ упорствующими книгоноши вели "и въ другихъ мъстахъ: въ Грудъ, Липницъ, Корницъ (Константиновсваго увзда), Корчевкв, Гуси, Жувахъ (Радинскаго увзда)", уговаривали чуждающихся православной въры бывшихъ уніатовъ. между прочимъ мъстами изъ св. Евангелія. Подляшскіе "внигоноши"-весьма дюбопытное и симпатичное явление въ церковной жизии Подляшья. Они, несомивнию, будуть иметь успекъ. и весьма желательно было бы увеличение числа ихъ, вонечно, при самомъ тщательномъ выборъ лицъ и умъломъ руководствъ ими. За успахъ этотъ говорять и резудьтаты даятельности досельшнихъ книгоношъ: за  $9^1/_2$  мъсяцевъ ими продано 1,212 разныхъ книгъ п брошюръ, 523 иконы и 3,235 крестиковъ. Богъ имъ въ помощь!

Сверхъ денежныхъ пожертвованій, въ1887—8 братскомъ году поступило въ братство много пожертвованій вингами. Особенно цівною была жертва почетнаго братчива М. И. Иванова, приславшаго въ братскую библіотеку весьма полезныхъ кингъ слишкомъ на 1.000 руб. Благодаря этому винжному вкладу и поступившей въ прошедшемъ году въ пользу братства исторической библіотекъ покойнаго П. К. Щебальскаго, Холиское Св.

Вогородипкое братство располагаеть въ настоящее время серьевными книжными способіями для занятій въ братскомъ мувев и вообще для просвъщенія.

Истевшій годъ въ жизни Св. Богородицкаго братства ознаменовался принятіемъ Его Императорскимъ Высочествомъ Великимъ Княземъ Владиміромъ Александровичемъ званія почетнаго члена братства и завершился особымъ видимымъ знакомъ Монаршаго благоволенія— посъщеніемъ Холма во второй день сентября Ихъ Императорскими Величествами и Высочествами, для поклоненія братской иконъ и вмъстъ святынъ всей Холмской Руси, чудотворному образу Пресвятой Богородицы.

Изъ начинаній совъта братства за 1887-8 годъ заслуживаеть особаго упоминанія предподоженіе, отчасти уже осуществляющееся, воздвягнуть въ Холмъ — въ память 900-льтія врещенія Руси - "часовню изящной отделки какъ снаружи, такъ и внутри, съ поставлениемъ въ ней трехъ иконъ: Холмской Божией Матери, св. равновпостольного князя Владиміра и св. Александра Невскаго, съ неугасаемою предъ ними дампадой". Изъ своихъ средствъ братство отчислило на этотъ предметъ для начала дъла 100 руб. Затвиъ по подписнымъ листамъ въ Холмв собрано: до братскаго праздника 171 руб. 52 коп. и въ самый праздникъвъ средв братчивовъ холмскихъ и пріважихъ-115 руб. 90 коп. Подписные дисты разосланы по всямъ бдагочиніямъ ходисковаршавской епархіи, въ братскомъ отчеть выражена "надежда, что - при сочувствій сему ділу мізстных в русских в дізнелей, постройна часовии, дасть Богъ, начиется въ наступающемъ братсвомъ году".

Общее собраніе братства закончилось молитвою: "Достойно есть", посл'я которой вс'я братчики были приглашены предс'ядателемъ братства, преосвященнымъ епископомъ Флавіаномъ, на братскую трапезу. На ней, посл'я тоста за Государя Императора и весь Царствующій Домъ, сопровождавшагося гимномъ: "Боже. Царя храни", и здравицъ за высокопреосвященнаго архіепископа Леонтія и гостепріимнаго хозяина преосвященнаго Флавіана, за начальника края, попечителя учебнаго округа, люблинскаго губернатора, вс'яхъ братчиковъ и въ частности, за духовенство, —начальникъ Красноставскаго увзда Н. В. Сахацвій сказаль сладующую рфчь:

"Позвольте мев, впервые участвующему въ братской трапевъ холмского православного братства, высказать тъ мысли и чувства, которыя навъяны мев величіемъ сегоднешняго торжества.

"Видя народныям толпы, облегающія св. гору, я спрашиваю

себя: что привело ихъ сюда? Несомивно присущія народу руст скому глубокія религіозным чувства. Но вакъ въ понятіяхъ мыслящаго человъка, такъ и быть-можетъ, въ смутномъ еще сознаніи народа—съ дпемъ в сентября должны быть неразрывно связаны воспоминанія недавнихъ свътлыхъ дней, память тъхъ великихъ событій, которыя сегоднешнему дню даютъ значеніе правдника возрожденія православія и народности русской въ Холмской земль!... И я думаю, что этотъ народъ благоговъйно молящійся на высотахъ историческаго Холма, пришель сюда праздновать свое духовное воскресеніе...

"Въ самомъ двав, взглянемъ назадъ, что было здъсь только за"1/, въка? Тотъ историческій хаосъ, который несмываемымъ пятномъ лежить на страницахъ исторіи западной церкви: завсь царствовала унія! Разореніе церквей, гибель цалыхъ приходовъ, медленное вымирание народности русской подъ дыханиемъ латинизаціи, физическое и нравственное рабство... Вотъ мрачныя картины того смутнаго времени. Но насталь великій день 19 февраля 1861 года, раздалось державное слово освобожденія, открывшее новую эру жизни народной, и въ свободномъ народъ воскресли свободныя чувства; затертыя минувшею бъдою преданія русской старины ожили и заговорили, и... увлеченный неотразимою силою русскій народъ Холиской земли остинися крестомъ православнымъ, ища жизни и истины въ донв невольно повинутой, но незабытой матери своей-православной церкви! И могь ли русскій народъ дольше оставаться на прежнемъ невърномъ пути? Правда, онъ шель этимъ путемъ почти три въка. но шель потому, что его вели силою, -- ему дали свободу, и онъ возвратился на истинный путь! 11 мая 1875 года было вторымъ вединить моментомъ въ жизни нашей оправны: этимъ моментомъ была положена та историческая грань въ судьбахъ нашего народа, съ которой началось его возрождение въ въръ и народности предковъ.

"Но вы, можеть-быть, спросите: гдв же таится связь этихъ великихъ событій съ праздникомъ 8 сентября? — Вся русская исторія запечатльна особою характерною чертою: въ ней судьбы народа и государства нераздвльно переплелись съ судьбами перкви; событія въ одной сферв — всегда отражались въ другой; но никакія событія не могли поставить народь вить его церкви. Эта кръпость внутренней связи зиждется на стойкости и пъльности духовнаго міровоззраніи народа, которое въ свою очередь коренится въ чистыхъ основахъ ученія церкви. Не ўдивительно поэтому, если русскій народъ, въ годины испытаній привыкшій умирать "за въру и Царя", на торжества мирныхъ дней несеть къ роднымъ святынямъ не только свои религіозныя, чо и народно-патріотическія чувства. Эта двойственная идея рус-

ской государственности, нераздвльно вошедшая въ плоть и кровь народную вибств съ стремленіемъ народныхъ массъ къ коллективному выраженію чувствъ, и отвъчаетъ на вашъ вопросъ, уясняя истинный смыслъ и сегоднешняго торжества, которое теперь, за последніе дни, должно получить новый, донынъ невиланный блескъ.

"Шесть дней тому назадъ самъ Отецъ своего народа, самъ Царь съ своею Царственной Семьею, пришелъ на святую гору славной памяти боголюбиваго внязя Даніила Романовича Галицваго повлониться древне-русской холмской святынъ!... 2 сентября 1888 г. будетъ третьимъ великимъ моментомъ въ исторіи русскаго народа, И вотъ, сввозь ръдъющій уже сумракъ грядущихъ годовъ предъ моимъ нравственнымъ взоромъ возстаетъ величественный образъ: по стопамъ своего Цари къ подножію св. горы съ неудержимою силою текутъ народныя волны, и свътлый врестъ холмскаго собора высово горитъ путеводною звъздою, отражая свои лучезарные рамена въ глубокихъ водахъ безпредъльнаго русскаго моря!...

"Да будеть же день 8 сентября днемъ торжества возрожденія не однихъ уже сыновъ Холиской земли,—но подъ благодатную сънь несомаго ими знамени православія и народности русской да притекуть отторгнутые судьбою бъдные сыны родной намъ Червонной Руси..."

Ръчь эта была принята очень сочувственно, какъ вполнъ отвъчающая значенію холмскаго праздника по отношенію къ прошлому, настоящему и... будущему всей Забужной Руси\*.

А. Б.



<sup>\*</sup> Изъ «Варшавскаго Дневника».

## извъстія и замътки.

### ПРОТЕСТЪ ЧЕХОВЪ ПРОТИВЪ ТРЕТЬЕЙ КОРОНЫ.

Ни для кого не тайна, что императоръ Францъ-Іосифъ, уступая совътамъ своихъ министровъ, готовится возложить на себя
корону св. Венцеслава, дабы этимъ сломить остріе того копья,
которое пражскіе патріоты направляють противъ кабинета Таафе,
опираясь на конституціонный лозунгъ "равное право равнымъ".
Уже приказано добыть изъ архивовъ акты, относящіеся въ коронованію императора Фердинанда І (7 сентября 1836 г.); въ
Прагъ серебряники чистять королевскія богемскія регаліи; въ
старомъ Градчинъ сметають пыль со стола, на которомъ вънчанный богемскій король долженъ совершить торжественную
трапезу; рыцари ордена св. Венцеслава готовять доспъхи, въ
которыхъ они пойдуть впереди короля въ торжественной пропессіи...

Можно почти навърное утверждать, что еслибы князь-епископъ пражскій предложиль теперь императору Францъ-Іосифу традиціонный вопросъ "vis fidem sanctam?" то тоть не задумываясь отвътнаъ бы "volo"... Отчего же, однако, онъ до сихъ поръ не приказаль предложить себъ этоть вопросъ, чтобъ имъть возможность отвътить на него вышеуказаннымъ образомъ? Да очень просто: оттого что въ этомъ не было надобности, а воздоженіе третьей короны вовсе не такая пустяшная вещь, чтобы ею можно было заняться отъ нечего двлать. Это въдь не то, что открытіе парка на Türkenschanze или охота на фазановъ: третья корона, вопервыхъ, состоить въ сильной вражде со второю короной, а вовторыхъ — эта церемонія всегда вызывала кислую гримасу въ Берлинъ. Конечно, въ 1836 году можно было игноривать эту гримасу, но съ твхъ поръ прошло полстольтія, и теперь эта гримаса очень и очень страшна для Австріи... Гнъвить боговъ безъ надобности никому не охота, но когда предъ глазами такая дилемма: или третья корона, или государственные возницы полетять съ возель — тогда, конечно, лучше короноваться, объяснивъ подъ рукой Бердину, что это делается pour satisfaire ces braves Tchehs, и что въ сущности это инчего не значить.

Не такъ стоитъ вопросъ для Чеховъ. Сторонники того чешскаго сепаратизма, который давно оторвать Чеховъ отъ другихъ славянъ, хотя и двлятся на два лагеря, на старо-Чеховъ и младо-Чеховъ, но въ сущности одинаково ослъплены идеей "чешскаго государственнаго права", котораго они не понимаютъ иначе какъ въ видъ древней короны св. Венцеслава на головъ Габсбурга. Но въ послъднее время среди Чеховъ возникло и растетъ другое направленіе. Это направленіе одинаково чуждо тенденціямъ и старо- и младо-Чеховъ, имъ не владъють ни Ригеръ, ни Грегеръ, его представителемъ является молодой dr. Живній, котораго австрійская прокуратура такъ настойчиво обвиняєть въ "панславизмъ".

Какъ понимаеть dr. Живній нанславизмъ, прекрасно было объяснено въ статъв, которою онъ дебютироваль по возвращеніи изъ Петербурга; но къ сожальнію, нумеръ "Parlamentar", солержавшій въ себв эту статью, конфискованъ австрійскими властями... Въ двухъ словахъ, сущность проповъдуемаго имъ панславизма ("культурнаго панславизма") заключается въ двухъ влементахъ: общій для всвхъ славянъ литературный язывъ-"русскій" языкъ и общая для встать славянъ церковь—"правосдавная" церковь. Этимъ все, и конечно очень многое, сказано. Понятно, что становясь на такую точку зрвнія, dr. Живній и его сторонники и последователи не могуть считать венчаніе Габсбурга богемскою короной конечною цвлью своихъ стремленій: они понимають, что третья корона-это полнъйшее онъмеченіе ихъ земляковъ, что третья корона — это закръпленіе католичества. Въдь присяга, которую долженъ будетъ принести императоръ Францъ-Госноъ, коронуясь богемскою короной, гласить съ первыхъ же словъ: Клянусь Господомъ Вседержителемъ, что пребуду всегда върнымъ католической церкви". Очевидно, виды на переходъ въ православіе отъ этого не могутъ увеличиться.

Толки о приближающемся коронованіи богемскою короной побудили Чеховъ, сочувствующихъ этому новому взгляду, заявить открытымъ протестомъ о той истинъ, быть-можеть еще неизвъстной въ Бургъ, что далеко не всъ Чехи очарованы предстоящею возможностью "сложить свои клятвы въ върности предссоимъ коронованнымъ королемъ и наслъднымъ владыкой" (формула присяги чешскаго дворянства при коронованіи въ Прагъ). Протесть этотъ выразился въ состоявшемся торжественномъ засъданіи общества "Ceske politicke jednota". Въ засъданіи присутствовало добрыхъ 100—150 Чеховъ, и открыто оно было, конечно, въ присутствіи полицейскаго коммиссара. Вице-президенть общества г. Бълоглавекъ прочель пространный реферать посвященный вопросу о "чешскомъ государственномъ правъ",

то-есть о третьей коронъ. Обрисовавъ положение Чеховъ по отношению къ Нъмцамъ, референтъ говорилъ о полной германизации Чеховъ въ случат "закръпощения ихъ третьею короной". Референтъ, между прочимъ, высказалъ весьма интересное съ русской точки зръния положение, именно: "Каждому племени присуща своя, напіональная церковь; такою церковью является католичество для романскаго племени, лютеранство для германскаго племени, для славянъ же единственною національною церковью является православіе". Это заключеніе вызвало такіе бурные крики: "такъ есть" и "браво", что не върилось, что присутствуещь въ собраніи Чеховъ...

За г. Вълоглавекомъ говорилъ dr. Живній. Въ горячемъ, прочувствованномъ экспромтъ онъ развилъ мысль о невыгодности для Чеховъ третьей короны на головъ Габсбурга. Указавъ на невозможность возстановленія богемской короны въ нрежнихъ историческихъ размърахъ, ораторъ выяснить, какъ преступно по отношенію къ славянства и непрактично по отношенію къ себъ поступили бы Чехи удовольствовавшись тою формою чешскаго государственнаго права которую имъ можетъ дать богемская корона на головъ Габсбурга, и закончилъ предложеніемъ резолюціи, что Чехи, собравшіеся въ засъданіи такого-то общества протестуютъ противъ намъренія тъхъ чешскихъ дъятелей, которые стремятся склонить императора Франца-Іосифа I къ принятію коронованія богемскою короной.

Резолюція эта была подвергнута двойному голосованію, причемъ оказалось, что все "за" резолюцію и никто "противъ" нея (Моск. Въд.).

### НЪЧТО О ШТРОССМАЙРЪ.

Не разъ приходилось по различнымъ поводамъ указывать на ошибочность взгляда приписывающаго епископу Штроссмайру какую-то панслависткую дъятельность и ставящаго его на пьедесталъ служителя и мученика славянской идеи. Штроссмайръ—католическій патеръ съ головы до пятъ, и всъ толки о его несогласіяхъ съ Ватиканомъ чистъйшій вымысель: что же касается его столкновеній съ австрійскимъ правительствомъ, то они вовсе не даютъ права считать его поборникомъ и защитникомъ славянства: патеру Штроссмайру необходима популярность среди славянъ, дабы удачнъе стремиться къ его фантастической цъли—полному окатоличенію всъхъ славянъ — "не исключая русскихъ"; тамъ гдъ затрогиваются интересы католичества Штроссмайръ открыто выступаетъ противъ учрежденій чисто-славянскихъ.

Новый примъръ подтверждающій вышесказанное у насъ предъглазами.

Въ сербскихъ земляхъ венгерской короны былъ недавно введенъ такъ-называемый сербскій школьный законъ, коимъ разрвшалось преподавание и всю переписку по школьному двлу вести на сербскомъ языкъ. Съ католической точки зрвнія этотъ законъ представляется почему-то нежелательнымъ, и вотъ епископъ Штроссмайръ не задумываясь "подалъ императору докладъ, въ которомъ доказываеть, что этотъ законъ опасенъ для католической въры и для государства"...

А петербургскій славянскій благотворительный комитеть шлеть Штроссмайру почетный дипломъ и записываеть его въ синодикь для поминанія какъ одного изъ славянских в мучениковъ! Наши славянофилы никакъ не хотять понять, что Штроссмайръ вовсе не славянофиль, что онъ хлопочеть о популярности среди славянь, потому что считаеть эту популярность козыремъ въ своей игръ, и что даже его кокетничанье съ Россіей по поводу кіевскаго торжества объясняется тъмъ же, чъмъ и его старанія на пользу введенія славянской литургіи: вышеупомянутою мечтой о совращеніи въ католичество всъхъ славянскихъ земель, и даже Россіи "...

Къ чему же эти заигрыванія съ диковарскимъ предатомъ, компрометтирующія нашихъ славистовъ въ глазахъ славянъ? Русскіе интересы не нуждаются въ "такихъ" поборникахъ, и смъемъ думать, что даже славянофилы не дойдутъ до такого ослъпленія чтобы покрывать своимъ знаменемъ католическую пропаганду... (Моск. Bnd.)

### ВОСКОВЫЯ СВЪЧИ ВЪ ПЕТЕРБУРГСКОЙ ЕПАРХІИ.

4 августа, въ селв Опольв, ямбургскаго увада, состоялся съвадъ духовенства и церковныхъ старостъ двухъ благочиній ямбургскаго увада. Съвадъ этотъ состоялся по предложенію преосвищеннаго Владиміра, епископа нарвскаго, для обсужденія давно уже назрівшаго вопроса объ условіяхъ покупки церквами свічей паъ чистаго пчелинаго воска. Для болве полнаго и всесторонняго разъясненія поднятаго вопроса, на съвадъ были приглашены ніжоторые петербургскіе свічные торговцы-заводчики: Мачихинъ, Любимовъ, Хомяковъ и др. Собраніе съвада, длившеся ніжолько часовъ, отличалось горячими и оживленными дебатами, которые ясно показали, какихъ ужасныхъ разміровъ достигла фальсификація восковыхъ свічей на заводахъ частныхъ лицъ и какою насущною потребностью является устройство епархіальнаго свічнаго завода.

Приглащеннымъ севчнымъ торговцамъ-заводчикамъ со стороны собравшагося духовенства были предложены следующіе вопросы: какого достоинства восковыя свечи отпускаются ими въ церкви по существующимъ ныне ценамъ и за какую минимальную цену могутъ они доставлять чистыя восковыя свечи. Свечники дали различные ответы, которые однако всё одинаково

Digitized by Google

засвийтельствовали тоть печальный факть, что чистыхъ восковыхъ свъчей въ продежь почти не существуеть. Мачихинъ, тепжавшій на съвздв съ аппломбомъ завзятаго оратора пвлую рвчь. скромно полженъ былъ сознаться, что восковыя сввчи. покупаемым церквами у петербургскихъ свъчниковъ, въ громалномъ большинствъ случаевъ не отвъчають наплежащимъ тоебованіямъ. Такъ, въ его давкахъ, говорилъ онъ, чистыя восковыя свъчи можно получать только за 32 руб, пудъ, въ крайнемъ случать за 31 руб., въ свъчахъ же по 30 р. пуль нахолится уже 10 проц. церезина (вемлянаго воска), въ свъчахъ по 28 руб. пудъ-50 проц. церезина и наконецъ, въ свъчахъ по 24 руб. пуль-чистаго воску только 30 проц., а остальное церезинь. И не смотря на такое значительное присутствие церезина въ восковыхъ свъчахъ завода Мачихина, свъчи его оказались, по сообщеннымъ имъ свъдъніямъ, лучшими, нежели свъчи другихъ заволовъ. Повтому, собравшееся духовенство, часть котораго съ самаго начала съвзда почему-то настойчиво предлагала, помимо даже всявихъ разсужденій, остановиться на Мачихинъ, ръшило было предоставить ему поставку свъчъ во всъ перкви ямбургскаго увзда. Но какого же было разочарование Мачихина. когла ямбургскій церковный староста г. Боглановъ на основаній анализа свъчъ завода Мачихина, произведеннаго по его просъбъ въ петерб. химич. лабораторіи, заявилъ, что свічи завода Мачихина далеко не представляють изъ себя того, что о нихъ говориль Мачихинъ, что въ нихъ чистаго воска самые незначительные проценты, а свъчи по 24 руб. за пудъ выдълываются даже изъ одного только церезина. Еще худшими по произведенному анализу оказались свачи Алексаева (Балова); въ нихъ въ перезину прибавлядся даже стеаринъ. Въ виду этихъ разоблаченій, савланныхъ г. Богдановымъ, съвздъ прежде окончательнаго выбора поставщика постановиль собрать точныя свъявнія о цънъ и качествъ свъчъ у всъхъ петербургскихъ свъчниковъ. На этомъ же съвздв по энергичному настоянію г. Богданова было решено просить преосвященнаго Владиміра ходатайствовать предъ высшимъ начальствомъ о преследованіи заводчиковъ ва фальсификацію восковыхъ свічей, отпускаемыхъ въ церкви, какъ за мощенничество.

Такому постановленію нельзя не порадоваться и остается жедать только одного: чтобы тв, кому это въдать надлежить, изъ заявленія духовенства цвлаго увада убъдились, наконецъ, что гг. Мачихины, Алексвевы, Нечаевы и др., на которыхъ они ссылаются всегда, какъ на основаніе, устраняющее необходимость устроенія епархіальнаго завода, заботятся исключительно о своихъ карманахъ, а не объ интересахъ церквей. (Минута).

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

### труды

## НИКАНОРА,

### АРХІЕПИСКОПА ХЕРСОНСКАГО и ОДЕССКАГО.

Беседы и поученія: Томы I, II, III и IV.

Цъна важдому тому 2 рубля съ пересылкою. Адресоваться въ нанцелярію его высокопреосвященства.

Позитивная философія и сверхчувственное бытіе.

Томъ I-1875 года. Томъ II-1876 года.

Получить можно въ Одессъ, въ магазинъ Е. П. Распопова, цъна за

оба тома 5 руб.

Томъ III. Критива на критику чистаго разума Канта, сводъ философскихъ выводовъ изъ первыхъ двухъ томовъ. Получить можно въ Одессъ, въ магазинъ Е. П. Распонова и въ С.-Петербургъ—въ книжномъ магазинъ Тузова (Большая Садовая), равно и въ канцеляріи его высокопреосвященства. Цъна 3 руб.

Тамъ же, въ канцеляріи его высокопреосвященства, можно получить Разборъ римскаго ученія о видимомъ (папскомъ) главенств'в въ церкви.

Цъна 2 рубля.

### новыя книги;

Е. Шиурло. Митрополить Евгеній какь ученый. Ранніе годы жизни

(1767—1804). С.-Петербургъ. 1888. Ц. 2 р.

Н. Заозерскаго, доцента московской духовной академіи. Право православной грако-восточной русской церкви какъ предметь спеціальной юридической науки. Москва. 1888. Ц. 1 р. 25 коп. съ пер. Продается въ редакціи "Творенія св. отцевъ", Сергіевъ посадъ, и у извъстныхъ

книгопродавцевъ.

Порфирія Кременециаго. Слава Богоматери. Ученіе: 1) о благодатномъ совершенствъ и добродътеляхъ Богоматери и 2) о подражаніи добродътелямъ Богоматери и благоговъйномъ почитанів и прославленіи ел. По проповъдямъ митрополита Филарета. Ц. 40 к. съ пер. 50 к.—О богослужебномъ храмъ. Мысли, извлеченныя изъ проповъдей митрополита Филарета. Ц. 15 к., съ пер. 20 к.—Христіанское ученіе о царской власти и объ обязанностяхъ върноподданныхъ. По проповъдямъ

митрополита Филарета. Ц. 15 к., съ перес. 20 к. Складъ изданія въ Москвъ при Аеонской часовиъ св. Пантелеимона у Владимірскихъ

воротъ.

Свящ. П. Шумова. Сборникъ общепонятныхъ поученій на всё воскресные и праздинчные дни. Для чтенія за богослуженіемъ и внё его (числомъ 84). Москва. 1888. Ц. 1 р., съ пер. Продается — въ Петербургь у Тузова, въ Москве—у Глазунова, Карбасникова, Оерапонтова и др., и у автора свящ. Никологолутвинской церкви, на Якиманкъ.

Вл. Плотникова. Основные принципы научной теоріи литературы.

Методологическій этюдь, Воронежь, 1888, Ц. 70 к. съ пер.

Архимандрита Бориса, ректора кіевской духовной семинаріи. Космологія или метафизическое ученіе о мір'я (по В. Вомпе'у). Вып. І. О пространств'я и времени. Москва. 1888. Ц. 50 к., съ перес. 60 коп.

### ОТЪ РЕДАКЦІИ

# "ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦЕВЪ"

Указомъ Св. Синода отъ 18—31 іюля 1884 года выниска духовнаго журнала "Творенія Св. Отцевъ" съ прибавленіями духовнаго содержанія сдёлана обязательною дли академій и семинарій и иміющихъ достаточныя средства монастырей, соборныхъ и приходскихъ церквей

Россійской Имперін.

"Творенія Св. Отцевъ" издаются при московской духовной авадемів и выходять по четыре внижви вы годь, изъ которыхъ въ каждой отъ 15 до 20 листовъ текста. Въ будущемъ 1889 году въ перенодмой части будетъ продолжаемо печатаніе твореній св. Кирилла Александрійскаго. Въ прибавленіяхъ будутъ помъщаемы статьи, касающіяся ученія въры, христіанской вравственности и исторіи церкви и сверхъ того статьи вритико-библіографическія.

Въ концъ каждой книжки будутъ печатаемы журналы собраній со-

въта московской духовной академіи.

Цѣна годоваго изданія въ Россін пять рублей съ пересылкою; выписывающіе изданіе "Твореній Св. Отцевъ" за границу платять шесть руб. съ пересылкою.

Редавція просить гг. иногородных подписчиков адресоваться въ-Сергіевъ посадъ, московской губерніи, въ редавцію "Твореній Св.

Отцевъ".

Изъ редакціи "Твореній Св. Отцевь" могуть быть выписываемы слѣ-

дующія отдельныя изданія:

Цена съ пересылкой: Творенія Св. Ефрема Сирина 1—6 томы 9 р. Василія Великаго 2—7 томы 9 р. Асанасія Александр. 3—4 т. 3 р. Григорія Нисскаго 8 т. 12 р. Исаака Сирина 1 т. 2 р. 30 к. Кирилла Іерусалимскаго 1 т. 1 р. 50 к. Іоанна Лествичника 1 т. 1 р. 50 к. Нила Синайскаго 3 т. 4 р. 50 к. Исидора Пелусіота 3 т. 4 р. 50 к. Епифанія Кипрекаго 6 т. 9 р. Блаженнаго Осодорита 7 т. 12 р. Макарія Египетскаго 1 т. 2 р. Кирилла Александрійскаго 6 т. 9 р.

"Творенія Св. Отцевь" съ прибавленіями духовнаго содержанія за 1846 и 1847, съ 1852 по 1864 годъ влючительно и за 1871, 1872, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1886, 1887 и 1888 годы могутъ быть пріобретаемы съ платою за каждый годъ изданія по 5 р. съ пересылкою. Прибавленія же отдельно отъ "Твореній Св. Отцевъ съ 1844 по 1864 включительно и за 1871, 1872, 1880, 1881 (два тома), 1882 (два тома), 1883 (два тома), 1884 (два тома), 1885 (два тома), 1886 (два тома), 1887 (два тома) и 1888 (два тома) годы за каждый томъ по 1 р. 50 коп. съ пересылкой.

#### Открыта подписка на 1889 годъ

НА ИЗДАВАЕМЫЕ ПРИ С. ПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХ. АКАДЕМІИ

# "ЦЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ"

И

### "XPUCTIAHCKOE TEHIE"

(СЪ ТОЛКОВАНІЯМИ НА ВЕТХІЙ ЗАВЪТЪ).

Поставивъ своей задачей посильное служение св. перкви и наукъ—
преимущественно богословской, редакция "Церковнаго Въстника" и
"Христіанскаго Чтенія" будетъ и въ слъдующемъ 1889 году преслъдовать эту задачу съ неослабной энергіей и настойчивостью. По прежнему питая убъжденіе, что наше время требуетъ напряженія всъхъ
силь церкви и науки для выясненія и устраненія затрудненій, создаваемыхъ для высокой миссін той и другой невъжествомъ однихъ и
легкомысленнымъ невъріемъ другихъ, редакція считаетъ долгомъ совъсти вносить свою долю участія въ общія усилія представителей церкви
и науки для защиты общаго дъла общими силами.

Размеръ и характеръ принимаемаго редакціей участія въ служеніи общему дёлу выражены въ программахъ академическихъ изданій. Программа "Церковнаго Въстника" разсчитана преимущественно на потребности служителей церкви. Съ этою целью въ нее вводится все то, что по митнію редакцій, можеть содтиствовать правильному пониманію и всестороннему удовлетворенію этихъ потребностей. Сложностью и разнообразіемь этихъ потребностей, равно какъ и способа удовлстворенія ихъ, объясняется обширность и разнообразіе программы. Въ нее входять: 1) передовыя статьи, посвященныя обсуждению различныхъ цервовныхъ вопросовъ; 2) мнѣнія печати свътской и духовной по церковнымъ вопросамъ; 3) статън и сообщенія, посвященныя изученію и частитишей разгаботит церковных вопросовъ: 4) обозртніе духовных в журналовъ; 5) обозрвніе свътскихъ журналовъ со сторопы статей, представляющихъ церковный интересъ; 6) библіографическія замътки, или обозраніе и оцанка вновь выходящих в богословских сочиненій; 7) корреспонденціи изъ епархій и изъ-за границы о выдающихся явленіяхь містной жизни; 8) "въ области церковпо-приходской практики" отдёль, въ которомь редакція даеть разрёшеніе недоуменныхь вопросовъ пастырской практики; 9) постановленія и распоряженія правительства; 10) летопись церковной и общественной жизни въ Россіи, представляющая обозреніе всёхъ важнейшихъ событій и движеній въ нашемъ отечестве; 11) летопись церковной и общественной жизни за границей, сообщающая свёдёнія о всёхъ важнейшихъ событіяхъ и движеніяхъ за пределами нашего отечества; 12) разныя известія и заметки, содержащія разнообразныя свёдёнія, не укладывающіяся въ вышеозначенныхъ отдёлахъ. Сверхъ того, въ числё объявленій будутъ печататься тиражныя таблицы всёхъ процентныхъ бумагъ, въ которыхъ помещены церковные капиталы.

Редавція надъется, что этой программой исчернываются вполнъ всъ существенныя потребности пастырскаго служенія. Если же, вопреви ожиданію, въ ней окажется какой либо пробыть, то редавція просить почтенных служителей церкви указать оный, чтобы она могла принять

мъры къ его восполнению.

Программа "Христіамскаго Чтенія" столь же общирна, но выполняется преимущественно въ интересъ тружениковъ науки; при чемъ однакожъ не упускаются изъ виду и потребности не только служителей церкви, но и простыхъ върующихъ. Для удовлетворенія этихъ потребносте і помъщаются въ "Христіанскомъ Чтеніи" орнгинальныя переводныя статьи преимущественно апологетическаго и назидательнаго содержанія, въ которыхъ съ серьёзностью научной постановки дъла соединяется общедоступность изложенія. Въ частности въ "Христіанскомъ Чтеніи" будутъ по прежнему печататься толкованія на разныя книги Ветхаго Завѣта (въ 1889 г. будетъ продолжаться печатавно толкованій на Псалтирь и книгу пророка Исаіи), а также неизданные письменные памятники минувшей жизни отечественной церкви и матеріалы для біографіи ея замѣчательнъйшихъ представителей и дъятелей.

Въ цъломъ программы обоихъ академическихъ изданій дополняють одна другую, содъйствуя съ одной стороны служителямъ церкви въ дълъ ихъ многосложнаго и многотруднаго пастырскаго служенія, съ другой труженикамъ науки въ ихъ изслъдованіяхъ и разысканіяхъ въ безпредъльной области знанія, и въ то же время популяризируя результаты общихъ работъ на общую пользу и пастырей и пасомыхъ.

"Церковный Въстникъ" и "Христіанское Чтеніе" съ "Толкованіями" составять въ годъ около двухсоть пятидесяти пяти (255) печатныхъ

листовъ ("Церв. Въстн." до 140 л. и "Христ. Чтен." до 115).

Условія подписки,—Годовая цѣна въ Россіи: за оба журнала 7 руб. (семь) съ пересылкою; отдѣльно на "Церковный Вѣстникъ" 5 р. (пять), за "Христіанское Чтеніе" съ "Толкованіями" 5 р. (пять). За границей, для всѣхъ мѣстъ: за оба журнала 9 р. (девять), за каждый отдѣльно 7 р. (семь) съ перес. Иногородные подписчики надписывають свои требованія такъ: "Въ редакцію "Церковнаго Вѣстника" и "Христіанскаго Чтенія", въ С. Петербургъ". Подписывающіеся въ Петербургъ обращаются въ контору редакціи (Невскій проспекть, домъ № 182, кварт. № 12), гдѣ можно получать также отдѣльныя изланія редакціи и гдѣ принимаются объявленія для печатанія (по 10 к. за мѣсто, занимаемое 1 строкой петита, за объявленіе болье 1 раза и 15 коп. — за 1 разъ) и для разсылки при "Церковномъ Вѣстникъ" (по 3 р. за тысячу въ пользу редакція, а для уплаты въ почтамтъ смотря по вѣсу объявленія, согласно почтовымъ правиламъ).

### въ 1889 году

### ПРИ КІЕВСКОЙ ЛУХОВНОЙ АКАЛЕМІИ

будутъ падаваться по прежде утвержденной программь:

# "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ",

журналь научнаго содержанія и характера.

Въ немъ будутъ помъщаться научныя статьи по всъмъ отраслямъ наукъ, преподаваемыхъ въ духовной Академіи, по предметамъ общезанимательныя, по изложенію доступныя большпиству читателей.

При журналь будуть помышаться переводы твореній

### блаженнаго Іеронима ји блаж. Августина,

которые въ отдъльныхъ оттискахъ будутъ служить продолжениемъ издания подъ общимъ названиемъ:

### "БИБЛІОТЕКА ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦОВЪ И УЧИТЕЛЕЙ ЦЕРКВИ ЗАПАДНЫХЪ".

Указомъ Св. Синода отъ <sup>3</sup>/<sub>19</sub> февраля 1884 года подмиска какъ на журналъ "Труды Кіевской Духовной Академіи", такъ и на "Библіотеку твореній св. отцовъ и учителей церкви западныхъ" рекомендованы для духовныхъ семинарій, штатныхъ мужскихъ монастырей, кафедральныхъ соборовъ и болѣе достаточныхъ приходскихъ церквей.

"Труды Кіевской Духовной Авадемін" будуть выходить ежемпьсячно

внижвами от 10 до 12 листовъ.

Цѣна за юдъ съ пересылкою "Трудовъ Кіевской Духовной Академін"—7 руб.

Адресь: въ Редавцію Трудовъ, при Кіевской Духовной Академіи, въ

Кіевъ.

Можно также подписываться въ книжныхъ магазинахъ: 1) Н. Я. Оглоблина, въ Кіевъ, на Крещатикъ; 2) Игн. Л. Тузова—въ С.-Петербургъ; 3) А. Н. Ферапонтова — въ Москвъ; 4) Е. П. Распопова — въ Одессъ.

Въ редакціи можно получать "Воскресное Чтеніе" за слідующіє годы существованія журнала при Академіи: 1837—1872 гг. Ціна 2 р. 60 к. за годъ съ пересылкою. Воскресное Чтеніе за 1879—1883 гг. по 4 р. за экземплярь съ пересылкою.

Епархіальныя Вѣдомости за 1880, 1881 и 1882 гг. (въ сброшюрованномъ видѣ) по 3 руб. 50 коп., а за 1883, 1884, 1885 и 1886 г. по 4

руб. за эквемпляръ съ пересылкою.

"Труды Кіевской Духовной Авадемін" продаются по уменьшенной цинно: 1860—1866, 1868 гг. по 2 р. 60 к.; за 1869—1873 гг. по 4 р.; за 1874—1878 гг. по 5 р. съ пересылкою, за 1879—1882 гг. по 6 р.; за 1883—1888 гг. по 7 р. съ пересылкою. Энземпляры "Трудовъ" за 1884 г. вст распроданы.

Мъсячные внежви "Трудовъ" 1860--1873 гг. отдъльно продаются

по 65 коп., съ пересылкою 75 коп.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЛЪ

# "СТРАННИКЪ"

на 1889 годъ.

(ДЕВЯТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ ПОДЪ НОВОЮ РЕДАКЦІЕЙ).

Журналь "Странникъ" съ октября 1880 года издается новою редакціей по следующей программе.

1) Богословскія статьи и изслідованія по разнымь отраслямь общей перковной исторіи и историко-литературнаго знанія. - преимущественно въ отдълахъ, имъющихъ ближайшее отношение къ православной восточной и русской жизни. 2) Статьи, изследования и необнародованные матеріалы по всемъ отделямъ русской перковной исторіи. 3) Беселы. поученія, слова и різчи извізствійшихъ проповідниковъ. 4) Статьи философскаго содержанія по вопросамъ современной богословской жизни. 5) Статьи публицистического содержания по выдающимся явленіямъ церковной жизни. 6) Очерки, разсказы, описанія, знакомящія съ укладомъ и строемъ церковной жизни вообще христіанскихъ исповъданій, особенно-съ жизнью пастырства и преимущественно у славянъ. 7) Бытовые очерки, разсказы и характеристики изъ области религіознаго строя и вравственныхъ отношеній нашего духовенства, общества и простаго народа. 8) Внутреннее перковное обозрѣніе и хроника епархівльной жизни. 9) Иностранное обозрѣніе: важнѣйшія явленія текущей церковно-религіозной жизни православнаго и неправославнаго міра на востокъ и западъ, особенно у славянъ. 10) Обзоръ русскихъ духовныхъ журналовъ и епархіальныхъ въдомостей. 11) Обзоръ свътскихъ журналовъ, газетъ и книгъ; отчеты и отзывы о помъщаемых тамъ статьяхъ, имфющихъ отношение къ программъ журнала. 12) Библіографическія и критическія статьи о новыхъ русскихъ книгахъ духовнаго содержанія, а также и о важивйшихъ произведеніяхъ иностранной богословской литературы. 13) Книжная літопись: ежемісячный указатель встать вновь выходящих врусских внигь духовнаго содержанія; кратьіе отзывы о новыхъ книгахъ. 14) Хроника важитяшихъ церковно-административныхъ распоряженій и указовъ. 15) Разныя отрывочныя известія и заметки: корресповленціи: объявленія.

Журналь выходить ежемъсячно, книгами отъ 10 до 12 и болье листовъ. Подписная цвна: съ пересылкою въ Россіи и доставкою въ С.-Петербургъ ШЕСТЬ РУБЛЕЙ; съ пересылкою за границу в о с е м ь рублей. Адресоваться: въ редакцію журнала "Странникъ", въ С.-Петербургъ (Невскій просп., д. № 167).

Редакторы-издатели: А. Васильков. - А. Пономарев.

### ПОДПИСКА НА 1889 ГОДЪ

(V-й годъ изданія)

# "ДЪТСКАЯ ПОМОЩЬ"

журналь посвященный вопросамъ общественной благотворительности.

(Одобр<del>ов</del>ъ по въдомству Учрежденій Императрицы Марін и по въдомству Императорскаго Человъколюбиваго Общества).

Выходить два раза въ мѣсяць 15 и 30 числа (24 №№ въ годъ), въ объемъ 2 печатныхъ листовъ, въ большую 8 лолю, въ 2 столбил.

объемћ 2 печатныхъ листовт, въ большую 8 долю, въ 2 столбца. Подписная цъна: за годъ 2 р. безъ доставки; 2 р. 50 м. съ доставкой • 3 р. съ пересылкою на города.

Подписка принимается: въ Москве, въ редакціи, Остоженка, д. № 18, и въ конторе типографіи Снегиревыхъ. Савеловскій пер., соб. домъ.

Редакторъ-Издатель Протогерей Г. П. Смирновъ-Платоновъ.

### О ПРОДОЛЖЕНІИ ИЗДАНІЯ

## \_PУКОВОДСТВА для СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ" въ 1889 году.

"Руководство для сельснихъ пастырей" будемъ издаваться въ 1889 году по прежней программѣ, съ тъмъ же характеромъ общедоступности и въ томъ же по преимуществу практическомъ направлении, какъ издавалось доселъ.

Оставаясь неизмінно вірным своею особенной задачі содійствовать приходским пастырямь ві ихт высоком и трудном служеній перкви, журналь нашь по прежнему будеть и органом, чрезь который священнослужители и другіе діятели, боліве или меніве близко стоящіе кі пастырскому ділу, могуть обміниваться между собою взглядами на высокое и святое діло пастырскаго служенія, слагающимися у нихъ по указаніям опыта и по требованіям общественной жизни, а также и выражать указываемыя пастырскою практикою нужды, законныя желанія и потребности нашего духовенства. Ві виду таких задачь свочихь "Руноводство для сельснихь пастырей открываеть широкій доступь на свои страницы тімь трудамь, касающимся различныхь сторонь пастырскаго служенія, которые будуть удовлетворять общелитературнымь требованіямь и соотвітствовать ціли, характеру и направленію изданія.

Годовое изданіе, состоящее изъ 52-хъ еженедъльно выходящихъ номеровъ, въ прежнемъ объемт, и составитъ три тома, независимо отъ печатаемыхъ въ вриложеніяхъ проповъдей и библіографическихъ статей.

Журналъ "Руководство для сельскихъ пастырей" рекомендованъ Святъйшимъ Синодомъ духовенству и начальствующимъ въ духовноучебныхъ заведеніяхъ къ выпискъ въ церковныя и семинарскія библіотеки (Синодальное опредъленіе отъ 4 февраля—14 марта 1885 года
за № 280).

Подписная цвна съ пересылкою во всв мъста Россійской Имперін ШЕСТЬ РУБ. СЕРЕБР. Плата за мурналь по оффиціальнымъ требованіямъ, какъ-то: отъ консисторій, правленій духовныхъ семинарій и благочинныхъ, можетъ быть, по примъру прежнихъ годовъ, разсрочиваема, до сентября 1889 года.

При Кіевской духовной семинаріи принимается подписка и на журналъ "Восиресное Чтеніе" съ повременными выпусками "Кіевскихъ Листковъ" редигіозно-правственнаго содержанія для народа.

Пъна съ доставкою и пересыдкою ЧЕТЫРЕ рубля серебронъ.

# ГАЗЕТА А. ГАТЦУКА

(ИЗДАЮЩАЯСЯ СЪ 1875 ГОДА).

Единственная въ Россіи политико-литературная Иллюстрированная Газета, послѣ пріостановки ея изданія, по распоряженію г министра Внутр. Д., на 8 мѣсяцевъ, выходитъ съ 1 октября 1888 г. въ объемѣ 2-хъ—3-хъ листовъ въ недѣлю.—Въ видѣ безплатныхъ приложеній къ "Газетѣ" годовые подписчики получаютъ: 1) ПАРИЖСКІЯ МОДЫ съ рисунками и лучшими парижскими выкройками; 2) ПЕРЕВОДНЫЕ РОМАНЫ и ПОВѣСТИ 6 книгъ въ годъ.

Премін годовымъ подписчикамъ: Крестный календарь на 1889 годъ и 6-й выпускъ иллюстрированныхъ драмъ Шекспира: "Сонъ въ лътнюю ночь", перев. С. Юрьева.

Условія подписви на 1889 г.: безъ дост. на годъ 4 р., съ дост. и перес. 5 р., на полгода (съ 1 января и іюля) 3 руб., на <sup>1</sup>/<sub>4</sub> года 1 р. 60 к. 1 мѣсяцъ 60 к. Заграницу—на годъ 7 руб. на полгода 3 р. 50 к.

Разсрочка годовой платы допускается для казенных учрежденій, училищь и волостей по четвертямь года именно: при подпискі взносится 2 р., въ слідующія четверти по 1 р. Учителя же всіхъ училищь, при взносі единовременно за годъ, или при полугодовой разсрочкі, платять, вмісто 5 р., 4 р. 50 к. (по полугодьямь—по 2 р. 25 к.).

Подписная пена на 3 месяца 1888 г.—съ 1-го октября по январь 1889 г.—1 руб. 60 к.

Подписка принимается; въ Москвѣ въ Главной конторѣ редавціи и въ лучшихъ магазинахъ.

За прежніе года, съ 1875 года, Газету можно получать по 3 р. за томъ (годъ) безъ пересылки, кромѣ 1880 г. не имѣющагося уже въ продажѣ.

Адресъ: Москва, Никитскій бульваръ домъ Гатцука.

Редавторъ А. Гатцукъ.

Открыта подписка на 1889 годъ

## на политическую, общественную и литературную газету

# "ДЕНЬ"

🖔 Цъна за годъ 4 руб. за полгода 2 руб.

Въ программу входятъ всё обычные отдёлы ежедневныхъ изданій, а именно: передовыя статьи; телеграммы, политич. хроника; изъ загранич. жизни; миёніи печати; изъ литературы и жизни; фельетонъ—разсказы и очерки, стихотворенія, журнальное обозрёніе, научное обозрёніе, очерки провинціальной жизни; письма изъ провинціи; внутренняя хроника; хроника открытій и изобрётеній, театръ и музыка; свёдёнія о новыхъ книгахъ; биржевой указатель; торговыя извёстія; объявленія.

При недорогой цвив изданію придана серьезная постановка. Сотрудники: М. П. Альбовъ, А. А. Бахтіаровъ, В. В. Бирюковичъ, В. Л. Величко. К. Говоровъ, П. В. Засодимскій, В. Крестовскій (псевдонимъ), А. В. Кругловъ, А. И. Леманъ, Н. С. Лъсковъ, Е. Д. Максимовъ, К. П. Медвъдскій, В. П. Острогорскій, А. Н. Плещеевъ, А. Г. Сахарова, Н. Северинъ, В. В. Стасовъ, К. М. Фофановъ, М. М. Филипповъ, М. К. Пебрикова и др.

Сроки выхода. Газета "День" съ 1889 года будетъ выпускаема ежедневно въ такомъ порядкъ: пять разъ въ недълю листами обычнаго формата ежедневныхъ изданій по 5 столбцовъ на страницъ и два раза (преимущественно послъ праздничныхъ дней) въ формъ прибавленій къ №6.

Цѣна за годъ—4 руб. за 6 мѣс.—2 руб. за 3 мѣс.—1 руб. За границу на годъ 6 руб. Отдѣльн. №М по 5 коп. съ пер. Объявленія принимаются по 10 коп. за строку петита.

Адресъ редакціи и конторы: С.-Петербургъ, Преображенская 4.

. Издатель А. А. Греве. Редакторъ И. В. Скворцовг.

# БИБЛІОГРА Ф Ъ

1889

въстникъ

Годъ V.

ЛИТЕРАТУРЫ, НАУКИ и ИСКУССТВА.

Журналъ библіографическій, критическій и историческій.

выходить ежемъсячно.

Ученымъ комитетомъ министерства народнаго просвѣщенія рекомендованъ для основныхъ библіотекъ всѣхъ среднихъ учебныхъ заведеній мужскихъ и женскихъ.—Учебнымъ комитетомъ при Св. Синодѣ одобренъ для пріобрѣтенія въ фундаментальныя библіотеки духовныхъ семинарій и училищъ.—По распоряженію военно-учебнаго комитета помѣщенъ въ основной каталогъ для офицерскихъ библіотекъ. Отд. 1-й. Историческіе, историко-литературные и библіографическіе матеріалы, статьи и зам'ятки; разборы новыхъ книгъ; издательское и внижно-торговое л'яло въ его прошелшемъ и настоящемъ; хроника.

Отл. 2-й (справочный). Полная библіографическая літопись: 1) каталогъ новыхъ книгъ; 2) указатель статей въ періодическихъ изданіяхъ; 3) Rossica; 4) правительственныя распоряженія; 5) объявленія.

#### ВЪ ЖУРНАЛЪ ПРИНИМАЮТЪ УЧАСТІЕ:

И. Ө. Анненскій, А. И. Барбашевъ, Я. Ө. Березинъ-Ширяевъ, проф. К. Н. Бестужевъ Рюминъ, Е. А. Бъловъ, П. В. Владиміровъ, Н. В. Губерти, И. В. Дмитровскій, В. Г. Дружининъ, М. А. Дьяконовъ, проф. Е. Е Замысловскій, ироф. В. С. Иконниковъ, проф. Н. И. Карѣевъ, Д. Ө. Кобеко, И. А. Козеко, А. С. Лаппо-Данилевскій, Н. П. Лихачевъ, Л. Н. Майковъ, В. И. Межовъ, проф. О. Ө. Миллеръ, А. Е. Молчановъ, С. Ө. Платоновъ, С. И. Цономаревъ, С. Л. Пташицкій, А. И. Савельевъ, А. А. Савичъ, С. М. Середонинъ, С. Л. Степановъ, Н. Д. Чечулинъ, И. А. Шляцкинъ, Е. Ф. Шмурло, Д. Д. Языковъ и друг.

Подписная піна: за годъ: съ доставкой и пересылкой въ Россія 5 р., за границу 6 руб., отдільно нумеръ 50 коп., съ пересылгой 60 коп.

Плата за объявленія: страница—8 руб.;  $^3/_4$  страницы—6 руб. 50 к.;  $^1/_2$  страницы—4 р. 50 к.;  $^1/_4$  страницы—2 р. 50 коп.;  $^1/_8$  страницы—1 р. 50 коп.

О новыхъ внигахъ, присыласмыхъ въ редавцію, печатаются безплатныя объявленія или помъщаются рецензіи.

Подписка и объявленія принимаются въ книжномъ магазинѣ "Новаго Времени"—А. Суворина (Спб., Невскій просп., домъ № 38), и въ редакціи. Кромѣ того подписка принимается во всѣхъ болѣе извѣстныхъ внижныхъ магазинахъ.—Гг. иногородные подписчики и заказчики объявленій благоволять обращаться непосредственно въ редакцію.

Адресъ редакцін: С.-Петербургъ, Обуховскій проспектъ. домъ № 7, кв. № 13.

Оставшіеся въ ограниченномъ числѣ полные комплекты "Библіографа" за 1885, 1886 и 1887 гг. продаются по 5 р. (съ дост. и перес.) за годовой экземпляръ. Также имѣются въ вродажѣ изданныя редакцією брошюры: 1) Сборникъ рецензій и отзивовъ о книгахъ по русской исторіи, № 1 и 2. Ц. по 60 коп. 2) Библіографич. указатель книгъ и отатей о св. Кириллѣ и Мееодіи. Ц 40 к. 3) Алексантръ Николеевичь Сфровъ. І. Библіографич. указатель произведеній А. Н. Сфрова. ІІ. Библіографич. указатель литературы о А. Н. Сфровѣ и его произведеніяхъ. Вып. І и ІІ. Сост. А. Е. Молчановъ. Ц. по 1 руб. за вып. — Книгопродавцамъ обычная уступка.

Редакторъ Н. М. Лисовскій.

**1889 г.** ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1889 ГОДЪ **1889 г.** на еженельдьный

# ЛИТЕРАТУРНО-ХУДОЖЕСТВЕННЫЙ ЖУРНАЛЪ СЪ КАРРИКАТУРАМИ

# "РАЗВЛЕЧЕНІЕ"

излаваемый П. П. Шегловымъ.

Журналь "Развлеченіе" вступающій въ тридцать первый годъ своего существованія,— въ томъ видѣ, въ какомъ онъ издается теперь, началь выходить въ свѣтъ только съ сентября мѣсяца нынѣшняго года, т.-е, со времени перехода журнала къ новому издателю.

"Нурналь "Развлеченіе" будеть издаваться въ такомъ же видь и въ будущемъ 1889 году.

Помимо разнообразнаго текста (пе менъе двухъ печатныхъ листовъ), въ которой войдутъ больше исторические и бытовые раманы, разсказы, повъсти, очерки, сцены, стихотворения и всякаго рода беллитристическия серьезнаго и юмористическаго содержания мелочи.—Издателемъ будетъ обращено особое внимание на отдълъ чисто художественный.

Въ этомъ отношении журналъ дастъ въ каждомъ нумерѣ не менѣе четырехъ оригинальныхъ рисунковъ, во всю страницу всѣхъ родовъ живописи, нѣсколько иллюстрацій къ романамъ и болѣе десяти карри-катуръ съ тонами.

Кром того ежем сачно, въ вид приложений, будутъ даваемы большія оригинальныя картины въ несколько красовъ историческаго жанра, сюжетъ которыхъ будетъ взятъ изъ Русской исторіи отъ начала ея до нашихъ лией.

Такимъ образомъ, въ теченіи года, подписчики получалъ не менѣе двухсотъ жанровыхъ рисунковъ, двѣнадцать большихъ историческихъ картинъ, множество иллюстрацій къ тексту и массу каррикатуръ.

Затъмъ, всякій годовой подписчикъ на "Развлеченіе" съ 1-мъ № журнала получитъ и премію на 1889 годъ: копію большой, исполненной масляными красками картины (20-ть вершковъ длины и 15 вышины). Академика М. М. Прявишникова:

### "ПЛЪННЫЕ ФРАНЦУЗЫ ВЪ 1812 ГОДУ"

подъ командою старостихи Василисы.

Гг. иногородніе годовые подписчики получать премію тотчась же по полученіи отъ нихъ подписныхъ денегъ.

За пересылку премін гг. подписчики прилагають 60 коп. сер.

Могутъ получить премію и полугодовые подписчики, но только тогда когда ими будутъ внесены деньги за вторую половину года, причемъ гг. подписчиковъ просятъ заявить о желаніи получить премію при высылкъ первыхъ 4-хъ руб. сер,

Условія подписки съ нересылкой и доставкой: на годъ 6 руб., на полугода 4 р., на три мъсяца 2 р., на одинъ мъсяцъ 75 к. Подписка принимается въ конторъ редакція: Москва, Зацьпская улица, домъ Пеглова.

Гг. иногородніе подписчики благоволять присылать деньги исключетельно на имя издателя журнала "Развлеченіе" П. П. Щеглова.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1889-ВТОРОЙ годъ изданія

## ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЙ ГАЗЕТЫ

# "ДРУГЪ ИСТИНЫ".

3 р. за годъ съ пересылк. 2 р. за полгода съ пересылк.

Редавція газеты "Другъ Истины", ободренная тѣмъ вниманіемъ, кавое читающая публика оказала ея изданію въ 1888 г., съ охотою и удвоеннымъ усердіемъ готова приступить къ изданію своей газеты въ теченіе наступающаго 1889 года.

Въ виду существенныхъ неудобствъ по пересылкъ газеты съ марта мъсяца, редакція поставлена въ необходимость открыть для новыхъчитателей подписку на слъдующій 1889 годъ съ 1 января.

Въ составъ программы "Другъ Истины" будутъ входить:

1) Объяснение св. Писанія. При объяснени св. Писанія главное вниманіе будеть обращаемо на тѣ изреченія, которыя могуть имѣть близкое правственное приложеніе къ раскольникамъ и сектамъ.

- 2) Руководственным статьи, имъющія своимъ предметомъ раскрытіє той или другой истины христіанскаго въроученія. Мысли этихъ статей всегда будутъ основываться на Словъ Божіемъ, будутъ подтверждаемы ученіемъ св. отцевъ, ученіс которыхъ, по мъръ надобности, будетъ излагаться ихъ собственными словами въ славянскомъ или русскомъ переводъ.
- 3) Разсмотрънія и доказательства несостоятельности того или другаго раскольническаго или сектантскаго ученія.
- 4) Разныя извъстія: а) объ особыхъ дъйствіяхъ Промысла Божія, способствовавшаго обращенію въ православіе находившихся въ расколь и сектантствь; б) разсказы объ особыхъ путяхъ Промысла Божія, замьченныхъ самими обратившимися въ православіе; в) о различныхъ современныхъ событіяхъ въ средъ раскола и сектъ; г) о дъятеляхъ противъ раскола и сектъ; д) о лицахъ, имъющихъ особенное значеніе въ расколь и сектахъ.
- 5) Мелкія зам'ятки о разныхъ событіяхъ, такъ или иначе касающихся раскола и сектъ, а равно о т'яхъ или другихъ сектантскихъ и раскольническихъ произведеніяхъ.
- 6) Краткія библіографическія свъдънія о новыхъ изданіяхъ противъраскола и сектъ.

Адресъ редакцін Москва, Таганка д. Воскресенской церкви у свящ. Красновскаю.

Издатель - священникъ В. Барбаринъ.

годъ изданія — О т к Р Ы та п О д п и с к а.

1889.

на художественно-литературный журналь

## "ЖИВОПИСНОЕ ОБОЗРЪНІЕ"

#### ВЪ ТЕЧЕНІЕ ГОДА ВЫДАЕТЪ ПОДПИСЧИКАМЪ:

Пятьдесять два нумера, выходящих веженед 5 льно, от 5 до 3 листовь текста, съ 7—10 рисунками альбомнаго разм 5 разм 5 на веленевой бумаг 5.

#### Кромъ того годовые подписчики получатъ шестьдесятъ приложеній:

- I. Двінадцать книгь "Романовь и повітстей" (съ рисунками), выходащихь ежемісячно, въ виді изящныхь книжекь, отъ 10 до 15 листовь.
- И. Двънадцать нумеровъ "Новъйшихъ Парижскихъ модъ", выходящихъ ежемъсячно, въ видъ спеціальнаго моднаго журнала.
- ПІ. Двадцать образцовъ разныхъ изящныхъ дамскихъ работъ. Выкройки въ натуральную величиную. Рисунки для разнаго рода вышивокъ и вязаній, русскаго шва (крестиками), буквы и монограммы, выпиловочныя работы и проч.
- IV. Четыре акварельныя картины съ оригиналовъ извъстныхъ русскихъ акварелистовъ (новое и цънное художественное приложеніе).
- V. Десять большихъ гравюръ-копій съ картинъ русскихъ и иностранныхъ художниковъ (отдёльными листами), отпечатанныя на эстампной бумагъ.
- VI. Стѣнной календарь, отпечатанный золотомъ и въ пять красокъ. ПРЕМІЯ: па выборъ одна изъ четырехъ олеографическихъ картинъ или альбомъ.
- 1) Большая эффектная художественно-исполненная олеографія съ картины профессора А. РИГЕРА:

## "ПРЕДЪ КОНСТАНТИНОПОЛЕМЪ"

- панданъ къ картинъ "Босфоръ" (длина полтора арш., высота 17 верш.).
- 2) ,, Іоаннъ III разрываетъ хансную грамоту". Съ картины С. И. ВЕРЕЩАГИНА. Разміръ: длина 19 вершковъ, высота 14 вершковъ. Важный историческій моменть, который изображаетъ картина, яркіе костюмы, вірные данной эпохії, удачная группировка лиць и художественное освіщеніе, ділають картину очень интересною.
- 3) "Босфоръ при лунномъ свътъ", профессора Ригера. 4) "Закатъ солнца въ зимній день", русскаго художника Шильдера.

5) Художественно-историческій альбомъ

## .. СОРОКЪ КАРТИНЪ ИЗЪ РУССКОЙ ИСТОРІИ"

съ подробнымъ описаніемъ содержанія важдой вартины.

Въ числъ сорока картинъ этого альбома есть копін съ картинъ извъстныхъ русскихъ художниковъ исторической живописи: Картины отпечатаны на эстаминой бумагь и вложены въ изящную папку.

Премія высылается немедленно по подпискъ.

#### подписная цъна:

На годъ (съ перес.) 8 руб. Безъ доставки въ С.-Петербургъ 6 руб. 60 коп. За границу 14 руб., съ преміею 16 руб.

Гг. годовые подписчики, желающіе получить въ премію олеографическую картину или альбомъ "Сорокъ картинъ изъ русской исторін" уплачивають одинъ рубль за экземпляръ (съ пересылкою). Разсрочка допускается, но исключительно чрезъ главную контору.

Въ Москвъ подписва на журналъ безъ доставки принимается: 1) Въ книжныхъ магазинахъ: И. Ф. Папкова, Тверская, Чернышевскій пер., домъ Полякова. 2) Живарева, въ Охотномъ ряду. 3) И. И. Девяткина, Большая Дмитровка, домъ Бропникова. 4) А. Л. Васильева, Страстной бульваръ, домъ Мусина-Пушкина. 5) И. И. Ласточкина, Срфтенскія ворота, домъ Дфдова.

Главная контора: С.-Петербургъ, Невскій пр., у Аничкина моста, л. 68-40.

## 1812.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

1889.

#### на вольшую

ЕЖЕЛПЕВИУЮ ПОЛИТИЧЕСКУЮ, УЧЕНУЮ И ЛИТЕРАТУРНУЮ ГАЗЕТУ

## СЫНЪ ОТЕЧЕСТВА

СР ЕЖЕНЕДБЛЬНЫМИ И ЕЖЕМВСЯЧНЫМИ ПРИЛОЖЕНІЯМИ.

(годъ изданія семьдесять седьмой).

Газета съ переходомъ къ новому издателю и при новомъ составъ редакціи дополнена новыми отдълами и увеличена въ форматъ до размъра большихъ столичныхъ газетъ безъ повышенія подписной платы. По своей общирной программъ, всесторонней разработкъ современныхъ вопросовъ, возникающихъ въ области политики, науки, искусствъ, глутренней и заграничной жизни, а также современному сообщенію всъхъ выдающихся новостей дня, наша газета вполнъ замънитъ

дорогую по подписной цене газету и еженедельный журналь.

#### Кромъ ежедневныхъ нумеровъ газеты подписчикъ получаетъ:

1) По воскресеньямъ особое приложение, отпечатанное на веленевой и глазированной бумагъ въ видъ

#### ЕЖЕНЕЛЬЛЬНАГО ИЛЛЮСТРИРОВАННАГО ЖУРНАЛА.

въ который входять: эпизоды изъ истории Русскаго государства, исторические и современные ромавы, повъсти и разсказы (оригинальные и переводные). Болъе 300 рисунковъ, а именно: портреты историческихъ и современныхъ общественныхъ дъятелей; историческия, бытовыя и современныя иллюстраціи, преимущественно изъ русской жизни, шахматныя и шашечныя задачи, каррикатуры и проч.

2) Вифсто приложеній "Романовъ" отдъльными листами, въ 1889 году будеть выдано особыми выпусками въ сброиюрованномъ видъ

#### Шесть книгъ новыхъ большихъ романовъ.

Каждая книжка будетъ заключать одно вполнъ законченное литературное произведение, изъ коихъ два будутъ историческия.

- 3) Станной календарь, отпечатанный въ три краски (разсылается при первомъ нумера).
- 4) "Моды и Рукодфлья" (двъвадцать нумеровъ), приспособленныя къ домашнему производству съ приложеніями образцовъ изящныхъ дамскихъ рукодфлій: вышивокъ, вязаній, а также и выпиловочныхъ работъ и проч.
- 5) Одеографическая картина, отпечатанная въ 20 красокъ на эстампной бумагѣ съ лакировкою и рельефомъ съ картины художника С. И. ВЕРЕШАГИНА

## ІОАННЪ III РАЗРЫВАЕТЪ ХАНСКУЮ ГРАМОТУ.

(Разифръ картины: длина 1 аршинъ 3 вершка, вышина 14 вершковъ).

6) ХУДОЖЕСТВЕННО-ИСТОРИЧЕСКІЙ АЛЬБОМЪ

## "СОРОКЪ КАРТИНЪ ИЗЪ РУССКОЙ ИСТОРІИ"

съ подробнымъ описаніемъ содержанія каждой картины. Картины альбома отпечатаны на эстампной бумагь и вложены въ кръпкую папочную изящную обертку.

Въ числѣ сорока картинъ этого "Альбома" есть копін съ картинъ нзвѣстныхъ русскихъ художниковъ исторической живописи, наприм. гг. Рѣпина, Неврева, Шварца, Маковскаго, Венига, Клодта, Земцова, Лебедева, Литовченко, Топоркова, Наумова, Савинскаго, Верещагина, Сѣдова, Творожникова и др.

ПОДПИСНАЯ ЦЪНА ежедневной газеты "СЫНЪ ОТЕЧЕСТВА" съ приложеніями:

Съ пересылкою: на годъ 8 р. — За границу 14 р. — На полгода 4 р.

1'г. годовые подписчики, желающіе получить вышеозначенныя художественныя приложенія— "Картину" или "Альбомъ", благоволять высылать одинь рубль за каждый экземплярь (съ пересыльою).

Разсрочка допускается, но исключительно чрезъ главную контору.
 Адресъ Главной Конторы: Спб. Невскій проси., у Аничкина моста,
 № 68-40.

#### открыта полписка

TI A

## ВАРШАВСКІЙ ДНЕВНИКЪ

въ 1889 году.

#### подписная цена.

| Въ Варшави:                        | Съ пересылкою:                    |
|------------------------------------|-----------------------------------|
| На полгода 4 р. 80 к.              | На полгода 6 р. — к.              |
| "три мъсяца 2 "40 "                | "три мъсяца 3 "— "                |
| "мъсяцъ "80 "                      | "мѣсяцъ 1 "— "                    |
| 🕆 За границу (подъ бандеролью) на  | годъ-15 руб. (20 гульденовъ или   |
| 40 франковъ), полгода-7 руб. 50 к  |                                   |
| сяпа-3 руб. 75 коп. (5 гульденовъ  | , 10 франковъ), мъсяцъ 1 р. 25 к. |
| Для утздимхъ и гминимхъ упраг      | вленій, магистратовъ и гминишхъ   |
| судей по 10 руб., а для православи | аго духовенства и начальныхъ учи- |
| телей по 8 руб.                    |                                   |

Подписка принимается въ конторѣ редакціи (Варшава, Медовая, № 20), а также въ книжныхъ магазинахъ Н. П. Карбасникова; въ С.-Петербургѣ, Литейный пр., № 48; въ Москвѣ, Моховая, домъ Коха, и въ Варшавѣ, Новый Свѣтъ, № 65.

Редакторъ-издатель П. А. Кулаковскій.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-пензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Ноября 18-го дня 1888 года.

11/2

## ПРИВЪТСТВЕННЫЯ РЪЧИ

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕМУ ГОСУ-ДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ ВО ВРЕМЯ ЦУ-ТЕШЕСТВІЯ ПО РОССІИ.

#### 1. Преосвященнаго Владеміра, епископа ставропольскаго и екатеринодарскаго \*.

#### Благочестивъйшій Государь!

Въ отечески заботливомъ Царственномъ шествіи Своемъ отъ съверной столицы по древне-русскимъ землямъ, чрезъ край Новороссійскій достигъ Ты Съвернаго Кавказа. Всюду встръчающія Тебя, Августвищую Супругу и Царственныхъ Дътей, выраженія неподдъльно живаго восторга Твоихъ върноподданныхъ дътей, Отецъ Нашъ, свидътельствуютъ, что Ты и здъсь—на землъ святорусской, какою стало царство Твое за 900 лътъ раньше, со дня крещенія во всенародной кіевской купели.

Предъ Тобой, Боговънчанный Державный Вождь земли русской, мы можемъ повторить сказанное Богопризванному вождю ивкогда избраннаго народа: "Земля, на ней же стоиши, свята есть". Но прежде чъмъ стала святорусской, была она изъ въка въ въкъ, многія тысячельтія сряду, путемъ народовъ всея земли, ложемъ того потока, который разлился въ міръ до крайнихъ предъловъ Европы, перешель за ея предълы и покрываетъ теперь новыя и древнія части свъта; была преемственнымъ до-

<sup>\*</sup> Произнесена въ Екатеринодарв предъ входомъ Его Величества въ войсковой соборъ.

стояніемъ разныхъ племенъ, исчезнувшихъ съ лица земли во тъмъ языческой, во враждъ взаимной племенъ, которыхъ только одни имена сохранились въ исторіи.

Теперь отъ береговъ Чернаго и Азовскаго морей, среди устьевъ Кубани до крайнихъ предъдовъ степей ставропольскихъ. отъ подоблачныхъ верховьевъ той же Кубани, у подножія въчно сивжного Эльборуса до соляныхъ озеръ Манычскихъ. — вемля. на ней же стоици, свята есть. Первый освятить ее стопами своими святой Андрей, первозванный апостолъ Христовъ, прежде, нежели нога его стала и десница его водрузила святой кресть на горахъ кіевскихъ; посвянное имъ свия благовъстія Христова на Свверномъ Кавказъ съ первыхъ же въковъ христівнства начало было приносить много плодо во святыню: свидътели тому, въ безмолвіи своемъ красноръчивые, открываемые нынъ въ ущельяхъ и на высотахъ Съвернаго Кавказа, многочисленные православные храмы до временъ и отъ временъ Юстинівна Великаго, императора византійскаго, начертанія животворящаго вреста на безчисленныхъ памятникахъ надъ почившими въ въръ, туземными православными христіанами: живые же свидътели тому-потомки ихъ, дъти совращенныхъ въ мусульманство, но сохранившіе преданіе о православіи своихъ предковъ; освящена вемля сія стопами равноапостольныхъ Кирилла и Менодія, въ своемъ апостольскомъ путешествін къ хаварскому кагану двукратно прошедшихъ ее по всему протяженію; освящена была земля сія трудами и молитвами ученика Антоніева преподобнаго Никона, перваго игумена печерскаго, основателя и перваго игумена Тмутараканской обители, между устьями Кубани, - трудами и подвигами святаго Никодая и другихъ епископовъ тмутарвканскихъ: освящена была страна сія въ восточной своей части страдальческимъ шествіемъ благовърнаго князя Михаила Тверскаго, отъ устьевъ Дона чрезъ равнины ставропольскія, за горы стверо-восточнаго Кавказа, его кровавой мученической кончиной и обратнымъ по странъ сей шествіемъ уже богопрославленныхъ чудесами святыхъ мошей его.

Теперь земля эта—свято-русская земля. Такою она стала было вскорт посль крещенія древней Руси при сынт равноапостольнаго, Мстиславт Владиміровичт, князт тмутараканскомъ, побъ-

дитель племень Севернаго Кавказа, стала было таковой со всти условіями жизни свято-русской—православными русскими князьями, православными святетелями, православными храмами, православнымъ народомъ, православными обителями и иноками. но эта ранняя светлая заря скоро потухла въ насиляхъ варваровъ. Во мглъ мусульманской еще изсколько времени свътыть ей свыть выры святой, но уже безь близкой связи со свято-русской вемлей. Многіе въка прошли съ того времени. нужна была дорогая цвиа, чтобы страна сія, уже не въ малыкъ размірахь слабаго вняжества тмутараванскаго, а на всемь протяженія Съвернаго Кавказа и придегающихъ къ нему общирныхъ степей, става на въки нераздъльной частью земли святорусской, по правамъ владенія и по народонаселенію. Цена эта была — цена врови христолюбиваго всероссійскаго воинства. начиная съ донскихъ казаковъ съ ихъ отраслями, и казаковъ черноморскихъ, достойныхъ потомковъ приднапровскиго казачества, коего праотцы приняли православную въру въ кіевской купели, правнуки же защитили целость ея оть насилія турецкомусульманскаго и латино-польскаго, а они, потомки ихъ, цвдость святой віры, несокрушимую храбрость воинскую, вірнопреданность Царю и Отечеству, съ береговъ Дивпра нерушимо перенесли въ Черноморію, на берега Кубани; другой ценой былъ теривливый мирный трудъ того же русскаго человъка, своими руками разработавшаго эту землю, сдалавшаго ее не только своей родной кормилицей, но и житницей для другихъ дальнихъ земель не русскихъ, на свои трудовые гроши щедро украсившаго ее православными русскими святыми храмами въ своихъ городахъ, селеніяхъ и иноческихъ обителяхъ, и заботящагося теперь котей своихъ просвощать свотомъ воры и науки въ дукъ свято-русскомъ.

Изъ всвхъ царей Тебв, Державный Любитель и Мощный Хранитель мира, даровано отъ Царя царей быть державцемъ сей страны, когда отъ края равнинъ ея до вершины горнаго хребта въ ней царствуютъ миръ и тищина, когда народу русскому не единоплеменные и пока еще не единовърные уже искренно признаютъ въ Тебв своего Царя-Отца, считаютъ за счастіе взглянуть на Тебя и Твою Царственную Семью, поднести

Digitized by Google

Тебъ посильные дары, знаки своей върнопреданности, видъть Твою высокую Царскую даску.

Если же они таковы, что же мы, въковъчныя дети Твои?...

Повсюду видимыя Тобой груди кубанцевъ, такъ обильно украшенныя высшими знаками воинской храбрости, суть знаки того. что кубанцы, подобно своимъ предкамъ, готовы были и теперь готовы съ несоврущимой върой въ душт и горячей любовью въ сердив животь свой положить за Тебя, своего Царя-Отца и за всю землю свято-русскую, и что чувства эти они неизмённо передадуть своему потомству. Темъ паче радуемся и благодаримъ Господа, видя Твое Царственное мирное ществіе во здравіи н благоденствін съ Боговънчанною Супругой, Цесаревиченъ-Атаманомъ и Его Августвишимъ Братомъ: модимъ и будемъ молить Господа, да будеть и дальныйшее путешествіе таковымъ же, какъ было-Богоблагословеннымъ, на отраду Тебъ. Царю-Отцу, на радость и другимъ двтямъ земли Твоей свято-русской, въ восточному берегу Чернаго моря, освященному стопами учениковъ первозваннаго апостола, по краю Закавказскому, издревле освященному святымъ хитокомъ Искупителя міра, полвигами святой Нины равноапостольной и многочисленныхъ святыхъ церкви грузинской, ко берегамъ Херсонеса Таврическаго. святой купели просвътителя земли Русской, и паки къ съверной столицъ Твоей, освященной святыми мощами и хранимой модитвами Тезоименитаго ангела Твоего, Ходатая за всю землю свято-русскую, благовърнаго князя Александра Невскаго... "Благословенъ Грядый во имя Господне".

## 2. Преосвященняго Гаврінла, епископа имеретинскаго \*.

### Благочестивъйшій Государь!

Грузія не разъ имъла счастье видёть посреди себя вінценосныхъ царей Россійскихъ, но нынёшнее Твое посіщеніе ся съ Царицею и Августвішими дётьми особенно знаменательно



<sup>\*</sup> Произнесена въ Кугансъ предъ входомъ Его Величества въ каседральный соборъ.

и радостно. Оно показываеть, что и сія далекая окранна Твоей державы после многихь леть браней достигла, наконець, такого мира и благоденствія, что оназалось возможнымь посещеніе ея и Государынею Императрицею съ царственными детьми.

Да возрадуется духъ Твой, Благочестивъйшій Государь, при видъ сего народа, съ искреннимъ восторгомъ Тебя встръчающаго, и сей страны, освобожденной и осчастливленной Твоими державными предками и нынъ мирно трудящейся. Не далеко ушло отъ насъ то время и еще отцы наши помнили и разсказывали намъ о томъ, какъ вся она была опустошена, разорена и покрыта вровью своихъ сыновъ,—и вотъ теперь, вырванная доблестными русскими войсками изъ рукъ лютыхъ враговъ Христіанской въры, она какъ бы воскресла изъ мертвыхъ и сиова разцвъла подъ благодътельнымъ управленіемъ Твоихъ предковъ и Твоимъ, Государь!

Всв мы, туземцы, твердо помнимъ это и безконечно благодарны: во 1-хъ, Богу, просвътившему нашихъ предковъ православной вёрою, во 2-хъ, самымъ предкамъ, которые не смотря на тысячельтнюю ітяжкую борьбу и страданія за свою въру, въ цвиости и чистоть передали намъ святой залогь православія и тъмъ самымъ способствовали на въки слиться съ великою православною державою россійскою и пріобщиться ея духовной жизии. Наконецъ безконечно благодарны мы Твоимъ державнымъ предвамъ и Тебъ, Великій Государь, за всъ заботы, труды, громадныя затраты, за всю пролитую русскую кровь для нашего освобожденія изъ вражескихъ рукъ. Въ особенности же за то благодарны Тебъ, Государь, что Ты не умаляешь насъ среди твоихъ безчисленныхъ подданныхъ, постилъ насъ, оживилъ, воодушевиль и соединиль всехь въ одномъ чувстве благодарности и дюбви въ Тебъ. Въ томъ ведикая и всемірная слава православной русской державы, что въ ней всв подданные безъ равличія народностей и віроисповіданій живуть подь одними в твми же справедливыми и нелицепріятными законами, имъють одинаковыя права, тогда какъ въ иныхъ ведикихъ державахъ, кичащихся своею высокою цивилизаціею, равноправность подданныхъ существуеть часто только на бумага, а въротерпимость только для невърующихъ въ Бога, а православнымъ въ

часто отназывають. Тольно Богомъ хранимая и мудрыми своими вождями руководимая къ возвышеннымъ цалямъ Россія-всегды стремится и въ государственномъ управленіи осуществлять Божію правду.

Мысль о великомъ отъ Бога предназначени Твоей державы да укръпляетъ Тебя, православный Царь, въ Твоихъ царственныхъ трудахъ и подвигахъ. Да даруетъ Тебъ Царь царствущихъ долгіе годы утъшаться счастьемъ Твоей семьи и мирнымъ процевтаніемъ Твоихъ върноподданныхъ. Аминь.

## ОРИГЕНЪ

И ЕГО ЗАСЛУГИ КАКЪ АПОЛОГЕТА ХРИСТІАНСКОЙ РЕЛИГІИ\*.

#### часть ІІ.

Васлуги Оригена, какъ апологета христіанской религін.

Оригенъ какъ писатель принадлежить къ первому періоду отеческой письменности и вообще исторіи церкви, — къ тому періоду, когда и въ писаніяхъ и въ жизни христіанъ ярко и преимущественно выражалась борьба новой въры съ заблужденіями и фанатизмомъ язычества. Необыкновеннымъ множествомъ и разнообразіемъ своихъ сочиненій выходя, можно сказать, за черту этого періода, онъ однако примыкаетъ къ господствовавшему въ немъ направленію, по которому письменности того времени усвоено названіе апологетической. Такого именно рода произведеніе Оригена составляють восемь книго его противъ Пельса.

Поназать, какъ этотъ ревностный и ученвищий последователь I. Христа раскрываль и защищаль Божестьенное достоинство христіанской религіи,—составляеть предметь настоящей, второй части сочиненія 1).

<sup>\*</sup> См. ноябр. кн. «Правосл. Обозрвнія» за 1888 г.

<sup>1)</sup> Въ нашей богословской литератури этому предмету посвящены: книга Н. Лебедева, Сочинение Оригена противъ Цельса, Москва, 1878 г. и статьи Д. Гусева въ Правосл. Собеседники 1886 г. нобр. кн.

Но предварительно сообщимъ свъдънія 1) о Цельсъ, противъ котораго онъ направилъ и 2) о самомъ сочиненіи, въ которомъ онъ изложилъ свою защиту христіансьой религіи.

1) Цельсъ оставилъ имя свое въ исторіи, какъ одинъ изъ ученъйшихъ и самыхъ горячихъ противниковъ христіанства. Но свълънія о немъ, какія можно заимствовать изъ свилътельствъ древности, весьма скудны и неопределенны для того, чтобы прояснить его жизнь и внутренній характеръ. Оригенъ ничего не знаеть объ обстоятельствахъ жизни своего противника, и говорить только, что изъ двухъ ему извастныхъ эпикурейцевъ, носившихъ имя Цельса, тотъ, котораго онъ опровергаетъ, жилъ при императоръ Адріанъ и позднъе 2) и уже давно умеръ 3). Въ самомъ сочинени Цельса, отрывки котораго сохранены Оригеномъ, находятся достаточныя основанія относить его даже ко времени Марка Аврелія 4), вступившаго на престолъ въ 161 г. по Р. Хр. Гораздо важнёе вопросъ объ образё мыслей Цельса и отношении его въ христіанству, Оригенъ, которому следуетъ и Евсевій (Евсев. Церк. Ист. VI. 36) во многихъ мъстахъ прямо называеть Цельса эпикурейцемъ или приписываеть ему эпикурейскій образъ мыслей 5). Между твиъ въ самыхъ возраженіяхъ Цельса находится многое, несовмъстное съ понятіемъ о немъ, какъ последователю Эпикура: такъ, повидимому онъ допускаетъ Провидъніе, высшую природу и безсмертіе души человъческой и вообще въ защищении языческого богословія подходить въ системъ последующихъ неоплатониковъ. Уже Оригенъ заметилъ это находя въ сочиненіи Цельса идеи Платоновой философіи в). и приходить въ тому предположенію, что Цельсь сврыль свой



<sup>2)</sup> Contra Cels. 1, 8. κατα 'Αδριανόν και καθώτερω.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Orig. praefat. ad libr. contra Cels. n. 4.

<sup>4)</sup> Orig. contra Cels. V, 62. Оригенъ говорить, что Цельсь упоминаетъ не только о Маркіонитахъ, конхъ глава явился въ Римѣ не прежде 142 года, но и о Марцелліанахъ, последователей Марцеллины, основавшей свою секту после 155 года въ правленіе римскаго епископа Авикиты. Въ другомъ мѣстѣ (VIII, 39) Оригенъ приведитъ слова Цельса, которыя показываютъ, что сочиненіе его явилось во время сильнаго гоненія, которое всего удобиве можетъ-быть отнесено ко времени Марка Аврелія.

<sup>°)</sup> Orig. Contra Cels. 1, 8 и 21; II, 60; III, 49 и 80; IV, 35 и 74.

<sup>\*)</sup> Contra Cels. VI, 8: «πολλα τῶν Πλατώνος παρατιθεμένος.

эпикуреизмъ для бодыщей благовилности въ опровержение христіанства 7). Изв'ястно, что въ первое стоявтіе христіанской эры религія многобожная сильно была потрясена невъріемъ. которое еще со времени Цицерона начало госполствовать въ образованномъ классъ людей: а эпикуреизмъ считался единственнымъ ученіемъ, достойнымъ дюдей богатыхъ и здовомыслящихъ. Но когда усилившееся христіанство стало грозить опасностію язычеству и соединенному съ нимъ порядку вещей: то веткая редигія опять нашла себв участіе и покровительство въ дюляхъ, которые, по гордости, дожному патріотизму и предубъжденію противъ христіанъ, не хотвли покориться откровенному чченію <sup>8</sup>). Ежедневный опыть показываеть, какь вещь, къкоторой мы бываемъ равнодушны при спокойномъ обладаніи ею. дълается какъ бы дорогою и находить у насъ защиту, канъ скоро подвергается опасности отъ внашнихъ нападеній. Подобное явленіе встръчается и въ исторіи борьбы міра языческаго съ христівиствомъ. Цельсъ, не будучи въ душъ ревностнымъ язычникомъ и даже оставаясь эпикурейцемъ, рэшился противостать возрастающей силь новой религи, которая еще во времена св. Павла казалась для некоторыхъ безуміемъ (1 Кор. 1, 13). Само собою разумъется, - чтобы защищать старую редигію и опровергать новую, Цельсу недьзя быдо выступить съ системою Эпикура, которая не допускала никакой редигіи и потому не давала Цельсу ни точки опоры, ни средствъ къ достиженію его цвли. Оставалось ему прибъгнуть въ какой-либо другой системъ, которую бы можно было подложить подъ язычество и противопоставить ученю христіанскому. Такъ и поступиль Цельсь, воспользовавшись мыслями Платоновой и стоической философіи для подкрыпленія явычества и опроверженія христіанской въры <sup>9</sup>).

<sup>7)</sup> Contra Cels. 1, 8. Впрочемъ въ другомъ мѣстѣ Оригенъ (IV, 54), оставаясь при первомъ мнѣвін, даетъ мѣсто и другимъ предположеніямъ, по которымъ Цельсъ могъ или впослѣдствін отъ эпикурейскаго ученія обратиться къ лучшему образу мыслей, или только былъ соименникъ другому Цельсу—эпикурейцу.

<sup>\*)</sup> Сн. «Паденіе язычества» въ Библіотект для чтенія, за 1837 годъ.

<sup>\*)</sup> Новъйшіе ученые (Мосгеймъ, Неандеръ и др., которымъ послѣдовалъ и Н. Лебедевъ въ своемъ изслѣдованіи «О сочиненіи Оригена противъ Цельса») не полагаясь на свидѣтельство Оригена и вникая въ самый образъ мыслей Цельса, стараются

Въ подовинь втораго въка и въроятно въ то время, когда Маркъ Аврелій преслъдоваль христіанъ 10), Цельсъ написалъ противъ нихъ сочиненіе подъ громкимъ заглавіемъ "Слово истинное" (λόγος ἀληθής) 11), но исполненное самыхъ несправедливыхъ, ръзкихъ порицаній и клеветь на І. Христа, Его ученіе и послъдователей. Позднъйшіе противники христіанства, какъ напр. Порфирій 12), не посягали на славу самаго его Виновника, объявля Его за человъка благочестиваго и достойнаго безсмертія, в порицали только Его апостоловъ и учениковъ. Совсъмъ иначе нападалъ Цельсъ на христіанскую религію: поряцая ея догматы и правила, укоряя послъдователей въ невъжествъ, низкомъ про-

видеть въ немъ более последователя Платоновой философіи. Но замечниь, что а) въ настоящее время нельзя рашительно судить о система давно жившаго философя по одному сочинению, и то дошедшему до насъ только въ отрывкахъ. б) Потому несправедливо отступать отъ показанія Оригена, такъ близкаго ко времени Цельса и столько ученаго и добросовъстнаго, чтобы предполагать въ немъ ошибку ния вамеренный обмань; а онь прямо и неоднократно называль Цельса эпихурейцами, хотя и самъ видель у него некоторыя иден философіи Платоновой, и даже представиль догадку, что Пельсъ скрыль свое эпекурейскія мисли для удобивишаго опроверженія христіанской религіи. Такое противоричіе въ Цельси объясняется изъ обстоятельствъ того времени, въ которое жилъ и писалъ Цельсъ (см. више въ самомъ текств), в) За всвиъ твиъ эпикурейскій образь мыслей Цельса не такъ глубоко скритъ, чтоби сквозъ личину поборника явической религи нельзя было усмотрыть того внутренняго невырія, или по крайней мыры-равнодушія въ богамъ, которое такъ открыто и ясно выразилось въ современника его н можеть быть другь - Лукіань (см. Неандера Цер. Истор., ч. І. стр. 164 и дал.). Въ его сочинение незамътно того строго-религиознаго настроения души, какое причисывается Платоникамъ; напротивъ, въ немъ просвечиваетъ тотъ нечестивый, поверхностный умъ, который въ томъ, что свято для другихъ, ищеть предметь только для насмещень и порицаній. Кроме того эпикурензмъ Цельса обличается изъ некоторыхъ его сужденій, напр. о томъ, что человекъ никакими существенными сройствами не отличается отъ породы животныхъ, такъ какъ пчелы и муравьи имёють почти гражданскія общества, подобно людямь, и птицы обладають знаніемь будущаго (Contra Cels. IV, 74). Такимь образомь нівть достаточнаго основанія противорічнть Оригену въ свидітельствів его о Цельсі, какъ последователе Эпикура.

<sup>10)</sup> Оригенъ (Contra Celsum VIII, 39) приводить слова Нельса, изъ которыхъ видно, что его сочинение явилось во время сильнаго гонения.

<sup>11)</sup> Origen. Praefat. ad libros contra Celsum, n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Y Abryctuna de civit. Dei lib. XLIV, cap. 23. «Ipse vero (Christus) pius et in coelum, sicut pii concessit».

исхожденія и худой жизни, онъ своимъ дерзкимъ и здостнымъ явыкомъ поносиль и Ен Божественнаго Основатели, не шалиль самой великой минуты въ жизни Богочеловъка. -- Его стоаланій на вреств. Говоря о жизни и двиахъ Спасителя. Пельсъ следоваль частію баснямь, респространеннымь ічлеями, частію дурно понятымъ или ложнымъ преданіямъ, частію свангельскимъ сказеміямъ, которыкъ впрочемъ онъ не хотель понять въ ихъ истинномъ значенім по своему предуб'яжденію противъ Інсуса Христа 12). Тамъ, гдв онъ могъ воспользоваться евангельского неторією для того, чтобы унизить и осм'ять І. Христа и Егорелигію, онъ считаль ее за достовфриую, и напротивъ, отвергалъ истинность ея въ томъ случав, когда находиль ее неудобною для своихъ видовъ и встрвчалъ въ ней что нибуль относящееся из достоинству христіанства 14). Впрочемъ при всей явной злонамвренности своей, сочинение Цельса не могло не , иметь въ глазахъ ябычниковъ некоторыхъ достоинствъ. Обладая умомъ острымъ и многосторонне-образованнымъ 13), Цельсъ вскусно дъйствоваль въ нападеніи на христіанскую религію; хитро умъль онъ перевернуть учение или священное свазание и представить ихъ въ виде странномъ, въ противоречи съ здравымъ смысломъ; благоразумно избъгалъ глубовихъ изслъдованій и выбираль большею частію общедоступное, ловко соединяль остроуміе издівающагося надъ священными предметами съ важностію мудреца, разсуждающаго о религія. Онъ не оставиль ни одного оружія, которымъ можно было бы воспользоваться противъ христіанства: то онъ вооружался греческою философіею, то выставляль народную религію для уничиженія новой, то наконецъ выводиль іудея и заставляль его оспоривать христіан-

<sup>13)</sup> Сопта Cels. II, 10. Оригенъ обозначаетъ источники, которыми пользовался Цельсъ: «є́іν є̀к параконора́тшу, є̀ітє каі є̀є а̀νауушура́тшу, є̀іт є̀к о̀іпупра́тшу іоноаікшу». Цельсъ знакомъ быль съ евангеліями, считаль ихъ за произвольныя измѣненія одного и того же писанія (ті̂қ прштіқ үрафі̂қ) Contra Cels. II, 27), и приводиль возраженія изъ нихъ подъ общимъ, собирательнымъ именемъ евангелія (Енсутєйюу).

<sup>14)</sup> Contra Cels. II, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Оригенъ (Contra Cels. IV, 36) называетъ Цельса многознающимъ и многоученымъ (подобушр кай подоциабі), что подтверждается и самымъ сочинениемъ его.

ство на основаніи началь іудейства. Такимь образомь сочиненіе Цельса представляло опыть ученой, хотя и элонамітренной критики, употребившей всіз силы и искусство лжемудрствующаго ума для опроверженія Богооткровенной религіи.

2) Болъе полвъка прошло съ тъхъ поръ, какъ явилось сочиненіе Цельса противъ христіанъ, и ни одинъ изъ христіанскихъ писателей не рашался ученымъ образомъ опровергнуть возраженія языческаго философа, не по недостатку средствъ и способностей, но въроятно потому, что бъдственное положение цервви вызывало людей сильныхъ умомъ и словомъ болве въ защищенію христівнскаго общества отъ несправедливыхъ влеветь и гоненій, нежели къ ученому оправданію религіи противъ нападеній лженменнаго разума. Могло быть и то, что христіане среди смуть и бъдствій церкви мало объщали себъ оть такого спора, посла безуспашных попытока апологетова во время Антониновъ, и даже находили неблаговременнымъ подновлять и усиливать и безъ того очень жаркую борьбу язычества съ христіанствомъ. Но съ наступленіемъ мирнаго времени надлежало желать, чтобы даровитый и ученый писатель изъ среды христіанъ не оставиль безъ отвъта сочиненіе Цельса: дъйствительно, въ счастливое для церкви царствование императора Филиппа (Евсев. Церк. Ист. VI, 36), извъстный другь Оригена — Амвросій присладъ въ нему книгу возраженій Цельса и просиль написать на нихъ опровержение.

Оригенъ неохотно приступалъ въ сочиненію противъ Цельса. Пронивнутый сколько разумнымъ, столько же и благоговъйнымъ убъжденіемъ въ истинъ и божественности религіи Христовой, онъ не чувствоваль нужды опровергать сочиненіе Цельса, безсильное въ своихъ влеветахъ и лжемудрованіяхъ противъ силы св. въры. "Господь и Спаситель нашъ І. Христосъ (такъ начинаетъ Оригенъ свое сочиненіе) молчалъ, когда на него лжесвидътельствовали, и не отвъчалъ ничего, когда на Него влеветали. Ибо Онъ былъ убъжденъ, что вся Его жизнь, всъ дъла, совершенныя Имъ между іудеями, защищаютъ Его противъ лжесвидътельствъ и влеветъ гораздо лучше того, что Онъ могъ бы свазать въ Свое оправданіе. Что же вздумалось тебъ, благочестивый Амвросій, просить меня, чтобы я опровергъ сочиненіе Цельса на христівнъ и ихъ въру? Какъ будто самое дъло не довольно сильно

обличаеть его клеветы; какъ будто наше ученіе, превосходнвишее всяхъ писаній, недостаточно опровергаеть его лжесвидвтельства и уворизныї «16). Впрочемъ опасеніе, чтобы въ числю христіанъ не нашлись слабые въ въръ, которые могли поколебаться отъ возраженій этого противника христіанства, побудило Оригена исполнить просьбу Амвросія и написать защищеніе христіанской религіи отъ нападеній Цельса 17).

Сочинение противъ Цельса, по внъшнему составу своему, раздъляется на 8 книгъ, которыя подраздъляясь еще на небольшія главы или параграфы, не представляють однако стройнаго и точнаго порядка въ изложении. Первоначальнымъ намърениемъ писателя было только обозначить возраженія Цельса и краткіе отвиты на нихъ, съ темъ, чтобы въ послидствии обработать все это и представить въ систематическомъ единствъ 18): но къ сожальнію, оно осталось безъ исполненія. Лошедши до того міста въ сочинении Цельса, габ посаваний выводить на споръ съ І. Христомъ іудея. Оригенъ рышился для сбереженія времени удовольствоваться тэмъ, что написаль сначала, и продолжать свое сочиненіе въ томъ же видв и направленіи, не располагаясь приступить къ окончательному приведенію его въ систематическій порядокъ. Такимъ образомъ въ своемъ сочинени онъ не отдъляетъ основныхъ мыслей Цельса отъ побочныхъ, не старается опровергнуть коренныхъ началъ явыческой религіи и философія и представить доказательства Божественности христіанской религіи въ связи и совокупности. Онъ какъ бы пресавдуетъ Цельса шагъ ва шагомъ, держась порядка его возраженій и довольствуясь опроверженіемъ его отдільныхъ нападеній и укоризнъ противъ въры 19).

Не смотря однакожъ на эту внешнюю отрывочность и господствующій полемическій характеръ, сочиненіе Оригена справедливо можеть занимать, по внутреннему достоинству, первое место въ апологетической письменности первыхъ трехъ вековъ, какъ опыть ученаго расирытія Божественности христіанской

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Orig. Praefat. ad. libr. contra Cels. cap. 1.

<sup>17)</sup> Orig. Praefat. ad. libros contra Cels. cap. 4.

<sup>18)</sup> Orig. Praefat. ad. libros contra Cels. cap. 6.

<sup>19)</sup> Contra Cels. I, 41.

религія. Прочіе писатели, защищая христівновую религію отъ нападеній враговъ ея, руководствовались отнюдь не видами учеными. Одушевленные любовію къ св. въръ и церкви и проникнутые скорбію о бъдственномъ ихъ положеніи, они являлись по преимуществу ходатаями (адвокатами) за невинно гонимое христіанское общество. Обращаясь съ своимъ словомъ къ императорамъ или областнымъ правителямъ они имъли въ виду то, чтобы облегчить его печальную участь, освободить его отъ несправедли. выхъ влеветь и обвиненій, доставить ему безопасность, сповойствіє и расположеніе, или по крайней мірть терпимость въ явычесвомъ государствъ. Отъ того въ большей части христіанскихъ апологій мы видимъ не учено-богословское раскрытіе Божественности христіанства, какъ религіи и ученія, но такъ-сказать, судебное, открытое оправдание христіанскаго общества, состоящее въ живомъ изображеніи неукоризненной жизни христіанъ, ихъ высокихъ правилъ и нравовъ « 20). Вивств съ глубовимъ чувствомъ гонимой невинности, въ нихъ господствуетъ твердое убъжденіе въ истинъ, которое, будучи само въ себъ недоступно никакимъ сомевніямъ, нередко остается безответнымъ и на чуждые вопросы и сомнанія. Отъ того ирачь ихъ, одушевленная и страстная (патетическая), то превращается въ скорбь невинно-страждущаго, то дышеть довърчивою надеждою на человъколюбіе и справединость судей, то делается какъ бы торжественною въ сознаніи чистоты и величія св. вёры, и иногда изливается всею горечью негодованія въ обличенім лим и нечестія языческаго. Таковы особенно апологіи св. Іустина, Анинагора. Өеофила Антіохійскаго, Тертулліана и др.

Другаго рода апологію представляєть сочиненіе Оригена противъ Цельса, явившееся по иному поводу, при иныхъ обстоятельствахъ христіанства. Уже возраженія ученаго философа, направленныя не столько противъ внъшнихъ отношеній христіанъ въ языческому міру, сколько противъ основаній новой въры, ея догматовъ и правилъ, требовали ученаго же отвъта на нихъ, равно какъ и основательнаго защищенія Божественнаго досточиства самой религіи. Но кромъ того успъхи христіанства въ



<sup>80)</sup> Сочиненія христіанскихъ апологетовъ въ переводф свищ. Преображенскаго.

3 стольтіи, не смотря на гоненія, все болье и болье распространявшагося и пріобретавшаго силу, а иногда пользовавшагося довольно дленными промежутками покоя, ослабляли, если не совствь устраняли, нужду въ защищени христіанъ отъ объиненій и предубъжденій; между тъмъ какъ въ самой церкви малопо-маду возникла и образовалась наука, которая, входя глубже въ существо Божественнаго отвровенія, давала возможность видъть его особенные признаки, солержание и значение. Сообразно съ такими обстоятельствами, Оригенъ написаль соченение противъ Цельса, какъ богословъ, который при глубокомъ изучения христіанской вёры обладаль діалектическим искусствомь и разнообразными историческими познаніями. Главная задача апологіи Оригена-не въ томъ, чтобы защитить христіанское общество отъ подовржній и обвиненій, или пріобржсти ему расположеніе государства, и покровительство его законовъ, но въ томъ, чтобы опровергнуть возраженія противъ самой религіи и оправдать ее, доказать ея Божественное полномочіе посредствомъ разумнаго изследованія. Въ ней неть того одущевленія, того увлекательнаго краснорфчія, которое встрочается въ апологіяхъ св. Іустина и Тертулліана; но за то она вся отъ начала до конца пронивнута яснымъ и разумнымъ сознаніемъ побъдоносной силы истины Христовой, торжествующей надъ всеми возраженіями и джесвильтельствами ся враговъ. Отсюда происходитъ и то неотразимо передающееся читателю спокойствіе души, та свътлая разсудительность, которая, не возмущаясь самыми дерзкими нападеніями Цельса на св. въру, взвъшиваеть каждое положеніе его и опровергаеть посредствомъ убъдительныхъ доводовъ. Вивств съ твиъ въ сочинени противъ Цельса обстоятельно излагаются и прямыя свидетельства объ истине христіанства и раскрываются положительныя основанія, подтверждающія достовърность его Божественнаго происхожденія. Однимъ словомъ, сочиненіе Оригена представляеть первый опыть ученаго раскрытія Божественности христівнской религіи. По сему-то новъйшіе ученые, за одно съ древними, превозносить его высокими похвалами. Одинъ изъ превосходивишихъ писателей — апологетовъ, Евсевій Кесарійскій отсылаєть въ сочиненію твхъ, вто хотять видъть, какъ прекрасно христіанство и какъ безсильны нападающіе на него. По его мижнію Оригенъ основательно опровергъ все, что когда либо было или булеть сказано противъ Божественнаго ученія І. Христа (lib. adv. Hieron. c. 1). Св. Василій Великій и Григорій Богословъ засвильтельствовали свое уваженіе къ сочиненію противъ Цельса темъ, что почти всю Филокалію наполнили отрывками изъ него. Изъ новъйшихъ Гуэній, соглашаясь съ похвалою Евсевія, прибавляеть, что нигив Опитенъ не раскрыдъ такого богатства учености, христівнской и свътской и нигиъ не выставилъ такихъ сильныхъ доказательствъ 21). Дюпень считаетъ сочинение противъ Цельса не только самымъ лучшимъ изъ произведеній Оригена, но и превосходивишею апологією христіанъ, накая только явилась въ древности 22). Вообще сочинение противъ Цельса такъ выдается своими достоинствами изъ ряда прочихъ апологій первыхъ трехъ въковъ, что съ него полагается даже начало втораго періода въ исторіи христіанской апологетики 23).

Чтобы поназать заслуги Оригена въ раскрытіп и защищеніи Божественнаго достоинства христіанской религіи, нужно изложить въ систематическомъ порядкъ самое содержаніе сочиненія противъ Цельса. При этомъ представляется удобнымъ и вмъстъ сообразнымъ съ содержаніемъ Оригенова сочиненія, раздълить изложеніе его на двъ части: къ первой части, собственно апологетической, относятся положительныя доказательства, кои приводитъ Оригенъ въ подтвержденіе Божественности христіанской религіи; а къ другой, по преимуществу полемической,— отвъты Оригена на различныя возраженія Цельса противъ христіанства.



<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Origeniana lib. III, c. 3. sect. II. Bv.: «Non alias tantam doctrinae christianae et profanae ubertatem, tanta argumentorum pondera expromit».

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Nouvelle Biblioth. des auteurs Eccles. Tom. I, p. 142: «C'est non seulement le meilleur ouvrage d'Origenes, mais aussi l'apologie pour les Chretiens la plus achevée et la mieux écrite, que nons ayons, dans l'antiquité».

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) См. Дрея «Die Apologetik, als Wesenschaftliche Nachweisung der göttlichkeit des Christhums» и статью: Apologet. пом'ященную во Всеобщей Энциклопедія—Эрма и Грубера.

А) Изложеніе доказательствъ, приводимыхъ Оригеномъ въ подтвержденіе божественности христіанской религіи.

Распрывая Божественное достоинство христіанской религіи, Оригенъ не исчисляеть и не приводить доказательствъ своихъ въ связи и совокупности: тъмъ не менъе въ его сочиненіи противъ Цельса находятся доказательства Божественности христіанства, какъ вышинія, заимствованныя изъ исторіи жизни І. Христа и изъ исторіи Его церкви, такъ и внутремнія, заключающіяся въ свойствахъ и дъйствіяхъ христіанства, какъ Богооткровенной религіи. Но предварительное дъло христіанской апологетики состоить въ томъ, чтобы защитить и раскрыть достовърность свидътельствъ, на которыхъ опирается христіанскої ветхозавътныхъ пророчествъ и Евангельскихъ сказаній о жизни Христа Спасителя.

I.

Что насается ветхозавътных предсказаній, то Оригенъ виботв съ прочими христівнскими писателями признаеть ихъ истинными и боговдохновенными. Ручательство за такое достоинство ихъ онъ находить въ томъ. Что цвлый пародъ іудейскій съ полною верою принималь ихъ за вещанія Духа Божія 24). Ужели, говорить Оригень, столь значительный народь (іудейскій), издревле имъвшій свое твердое и постоянное мъстопребываніе. дегномысленно и безъ всякой достовърной причины захотълъ нъкоторыхъ пророковъ признать за истинныхъ, а другихъ вергнуть, какъ обманщиковъ? Ужели такой народъ безъ основанія, безъ воякаго доказательства, решился речи пророковъ присоединить къ книгамъ Моисеевымъ, почитаемымъ за Божественныя? (Contra Cels. III, 2.). Для того, чтобы и въ глазахъ язычниковъ оправдать и подкрыпить это свидетельство іудейскаго народа. Оригекъ обращается къ соображеніямъ разума и старается: а) показать, что "необходимо донустить существо-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Contra Cels. I, 36. «<sup>2</sup>Ιουδατοι πίστευ ουσι Θέιω πνεύματι αυτούς (προφήτας) λελαληκέναι».

ваніе пророковъ въ народъ іудейскомъ: иначе іудеи неустояли бы въ данныхъ имъ законахъ и имъля бы поводъ оставить почитаніе Творца, которое имъ запов'ядано, и обратиться къ многобожію язычниковъ. Ибо въ законв іудейскомъ написано: язычники гаданій и прориданій послушають: тебъ же не тако даде Господь Богъ твой: пророка отъ братіи твоея возставить тебъ Госполь Богь твой (Второз. XVIII, 14—15.). Теперь положимъ, что между тамъ какъ всв народы старались знать о будущемъ или посредствомъ оракуловъ, или различныхъ гаданій, или халдейскихъ исчисленій, все это было запрещено іудеямъ, и имъ не было бы дано никакого другаго средства предузнавать будущее: тогда увлекаясь врожденнымъ желаніемъ знать о будущемъ, они оставили бы свою религію какъ неимъющую въ себъ ничего Божественнаго, не приняли бы пророковъ, бывшихъ послъ Моисея, и не записали ихъ ръчей, прибъгли бы въ гаданіяхъ и прорицаніямъ языческимъ, или у себя учредили бы что-нибудь тому подобное (Contra Cel.: I, 36). Канимъ образомъ, говоритъ Оригенъ въ другомъ мъстъ, народъ іудейскій могь бы существовать, еслибы не было ему дано обътование о предузнания будущаго? Прочіе народы, среди коихъ жили іудеи, вършли, что чтимые ими боги дають имъ отвъты на вопросы и открывають будущее. А іуден, по своей религіи обязанные презирать чтимыхъ у язычниковъ боговъ и считать ихъ не богами, но демонами (Пс. 95, 5), ужели они должны быгь единственнымъ народомъ, у котораго никто бы не имвлъ дара предсказывать будущее, дабы естественное жельніе знать будущее не увлекло ихъ къ демонамъ языческимъ?... Итакъ не необходимо ди, чтобы цвлый народъ, коему внушено было презирать боговъ чуждыхъ народовъ, имълъ у себя пророковъ такихъ, которые бы являли въ себъ нъчто большее и превосходнъйшее, чъмъ оракулы другихъ народовъ. (Contra Cels. III, 2).

б) Посль того, какъ показано, что у іудеевъ существовали и должны были существовать пророки, еще предстояль вопросъ: истинные ли, Богомъ ли просвъщенные люди были эти пророки, ибо и язычники имъли своихъ оракуловъ? Оригенъ старается ръшить и этоть вопросъ, и для сего сравниваеть свойства и образъ пророчествованія іудейскихъ пророковъ и языческихъ оракуловъ.

Касательно языческихъ оракуловъ, Оригенъ замвчаеть, что ивъ сочиненій Аристотеля и его последователей можно привести многое, чъмъ опровергается достоинство изреченій Дельфійскаго оракула и другихъ, и "что между греками были такіе дюли которые опровергали пророчества, такъ славившіеся и во всей Греціи возбуждавшіе удивленіе" (Contra Cels. VII. 3.). Но положимъ, продолжаетъ Оригенъ, что отвъты Пиеіи и другихъ опакуловъ не суть полевлка обманшиковъ, котвещихъ прослыть за людей боговложновенныхъ: при всемъ томъ добросовъстные изыскатели истины могуть убълиться, что они происходять оть здыхь и нечистыхь духовь, непріявненныхь роду человъческому, ноторые стараются препятствовать душъ воскодить къ небу, илти путемъ добродътели и черевъ истинное благочестіе возвращаться въ Богу. Знаменитвищія изреченія принакдежать Ледьфійской Писіи. Объ этой-то жриць Аподаона говорять, что сидя надъ устьемъ Кастальской пещеры, она получаеть пророческій духъ, который входить въ душу пророчицы не чревъ какія-либо чистыя и тонкія части тела, но чревъ место. которое цвиомудренный человакъ не захочеть даже назвать. По этому одному можно судить о чистоть того духв... Притомъ Луху Божію не свойственно приводить дице, пабранное для пророчествованія въ такое восхищеніе и неистовое состояніе, что оно не можеть совнавать самого себя. Пріявшій Божественнаго Духа долженъ на самомъ себъ испытывать Его спасительную силу прежде твхъ, которые вопрошають Бога о двлахъ, касающихся жизни гражданской или естественной: и тогда-то особенно онъ долженъ быть прозорливымъ, когда присуще ему Божество. Если же Пиоія, когда пророчествуеть, впадаеть въ безчувствіе и перестаеть владать собою: то можно ли объ этомъ духа, который помрачаетъ умъ и всякое соображеніе, думать иначе, нежели какъ о техъ демонахъ, которыхъ изгоняють христіане? Напротивъ пророви іудейскіе, будучи просвъщаемы Духомъ Божінмъ, сперва на себъ испытывали пользу присутствія Божія въ своихъ душахъ. Они становились проницательние умомъ, чище и свътлве душею, отъ сего, такъ сказать, прикосновенія кънимъ Св. Духа. Даже тело ихъ уже не противодействовало добродетельной жизни, ибо оно умирало для того, что у насъ называется мудрованіемъ плоти: такъ какъ Св. Духъ умерщвляеть двла

плоти и происходящую отъ ея мудрованія вражду противъ Бога 425). Наконецъ, если Аполлонъ богъ, то онъ долженъ бы превреченіемъ будущаго подьзоваться вавъ бы приманкою чаля того. чтобы побуждать и приводить дюдей въ исправлению жизни, въ попеченію о душв, къ удучшенію нравовъ. Но ничего подобиаго о немъ не передаетъ намъ исторія. Правда, онъ разъ какъ-то назваль Сократа мудръйшимъ изъ всъхъ людей, но и то не за дюбовь его къ мудрости, а болве за жертвы, которыя приносиль этоть оклосоов Аполлону и прочимь злымь духамь: ибо этимъ духамъ болве нравятся жертвы, нежели все добродетельные полвиги. Но изъ іудейскихъ пророковъ ивкоторые были подобными мудрецамъ еще прежде, нежели Богь избралъ ихъ въ Свои посланники и исполнить Своимъ Духомъ; другіе сдвдались мудрыми чрезъ самый даръ пророчества, который прооветиль ихъ умъ. Провидение отделило ихъ и вверило имъ Луха Божія и слова Божественныя за то, что они вели жизнь непопражаемо высокую, честую, постоянную, неколеблемую страхомъ омерти и опасностями. За свою любовь въ истина и за свободу, оъ которою обличали гръщинковъ, оне быле побиваемы камнями, перепиливаемы, пытвою замучиваемы, отъ меча умирали, окитались въ овечьихъ и козьихъ кожахъ, терия недоотатин, бъдствія, озлобленія; тв, конкъ не стоиль весь міръ, блуждали по пустынямъ и горамъ, по пещерамъ и ущеліямъ земли (Евр. XI, 37-38.). Они взирали непрестанно на Бога и на невидимыя блага Божін, которыя потому въчны, что они невизимы". Въ заключение, указывая на примъръ Монсея, Іеремін: Исвін, Даніняв и прочихъ св. пророковъ, Оригенъ говорить, "эти и другіе пророки Божіи предвозвастили и то, что относится въ І. Христу. Потому ны за ничто считаемъ предсказание Плеів, Юпитера, Аммона и другихъ слывущихъ за пророковъ. Напротивъ удивляемся тому, что строгая, твердая и добродътельная жизнь этихъ людей достойна была Св. Духа, который предрекаль будущее особеннымъ образомъ, не похожимъ на пророчества демоновъ 4 26).

<sup>26)</sup> Contra Cels. III, 3-4.

<sup>26)</sup> Contra Cels. VII, 7.

Такое раскрытіе достоинства ветхозавітных пророчествъ отмичается не только полнотою п остроуміемъ, но в особенною чистотою взгіяда. Между тімъ какъ св. Іустинъ <sup>27</sup>), Тертулліанъ <sup>28</sup>) и Аеннагоръ <sup>29</sup>) вдохновеніе святых пророковъ привнають состояніемъ вистатическимъ и безсознательнымъ, Оригенъ прямо утверждаеть, что признакъ истиннаго пророчества, происходящаго отъ Духа Божія, есть ясное сознаніе того лица, кто получаетъ вдохновеніе свыше: "не свойственно Духу Божію приводить лице, избранное для пророчествованія въ такое восхищеніе (єкотабіч) и неистовое состояніе (щачкі) у ката́отабіч), чтобъ оно не могло сознавать само себя <sup>30</sup>).

Другое предварительное дёло христіанской апологетики соетоить въ томъ, чтобы доказать достовёрность Еваниельской исторіи. Уже у прежнихъ защитниковъ вёры, у Кодрата <sup>21</sup>), св. Іустина <sup>32</sup>), и Тертулліана <sup>33</sup>) находятся міста, въ которыхъ они стараются подтвердить истинность немногихъ, отдёльныхъ событій и обстоятельствъ живни І. Христа. Боле тщательный и полный опытъ распрытія достовёрности апостольскихъ скаваній представляется у Оригена, который вызванъ былъ на то возраженіями Цельса. Въ подтвержденіе Евангельской исторіи Оригенъ частію приводить внёшнія свидётельства, но особенно подробно разсуждаеть о достовёрности св. апостоловъ. Такъ онъ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Dialog. cum. Tryph. cap. 115. сн. Cohort. ad Graecos cap. 8 и 37.

<sup>\*\*)</sup> Advers. Marcion. IV, 22. «In Spiritu homo constitutus necesse est excidat sensu, obumbratus scilicet virtute divina.

<sup>29)</sup> Legat pro Christ. cap. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Такая мысль признается и прочими учителями и отцами церкви. Милтіадъ. (Евсев. Цер. Истор. V, 17) написаль сочиніе: «μή δεῖν προφήτην ἐν ἐκστάσει». сн. Epiphan. Haer. 48, 3. Hieronym. praefat in Iez ib. I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) См. отрывовъ его апологія у Евсевія (Цер. Истор. кн. IV, гл. 3), гдѣ онъ говорить, что еще доселѣ живы люди, воскрешенные І. Христомъ отъ смерти.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Apolog. 1. сар. 45 и 66, гд<sup>6</sup> онъ ссыдается на акты Пилатовы, посланные къ импер. Тиверію.

ээ) Apologet. cap. 21, где Тертулліанъ достоверность затмёнія, бывшаго при смерти Інсуса Христа, доказываеть указаніемъ на зациси, кранящіяся въ Римскихь архивахь: «Et tamen eum mundi casum relatum in archivis vestris habetis». Здёсь же онь упоминаеть объ актахъ Пилата: «Ea omnia super Christo Pilatus et ipse jam pro sua conscientia christianus Caesari tum Tiberio nunciavit».

говорить, что о зативній и землетрясеній, бывшемъ при императоръ Тиверів, въ царствованіе коего быль распять Спаситель, упоминаєть Флегонть въ XIII или XIV книгъ своихъ хроникъ за). Въ другомъ мъстъ справедливость того, что І. Христосъ, согласно съ пророчествомъ Михея, родился въ Виелеемъ, Оригенъ доказываетъ увъреніемъ, что, еще доселъ можно видъть въ Виелеемъ пещеру, въ которой родился Спаситель, и тъ ясли, въ которыхъ лежалъ онъ повитый зъ Виелея, и тъ ясли, что эта попытка Оригена доказать достовърностъ Евангельской исторіи изъ внъшнихъ свидътельствъ—незначительна по своему выполненію: но здъсь есть по крайнъй мъръ указаніе, какимъ образомъ должны вести это дъло будущіе впологеты. Гораздо важнъе то, что Оригенъ говорить собственно о достовърности впостоловъ, передавшихъ Евангельскія событія.

- а) Въ подстверждение Евангельской истории Оригенъ указываетъ на то, что она передана свидътелями-очевиднами. Такъ напр. когда Цельсъ истории жизни І. Христа противопоставлялъ свавание объ Эскулапъ и Бахусъ, то Оригенъ отвъчалъ: мы въримъ ученикамъ Іисуса, которые сами видъли Его чудеса и исио доказали свою добросовъстность, и Цельсъ называетъ насъ безравсудными!... Ужели онъ хочетъ, чтобы сказаниямъ изыческимъ върили, какъ истиннымъ, а историю І. Христа признавали за ложную: тогда какъ тъ, которые написали ее, все повъствуемое ими сами видъли и испытали зво?
- б) Къ этому Оригенъ присоединяетъ чистосердечіе и искренность, которыми такъ ясно запечативны писанія апостоловъ, "Мы убъждены, говорить онъ, что писатели Евангелій имъли доброе намъреніе, и заключаемъ объ этомъ изъ благочестія и чистосердечія, которыя просвъчивають въ ихъ писаніяхъ и не позволяють находить въ нихъ ничего сомнительнаго, искаженнаго, вымышленнаго и поддъльнаго " 37). Апостолы, по замъчанію Ори-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Contra Cels. II, 83, 59.

<sup>35)</sup> Contra Cels. I, 59.

<sup>26)</sup> Contra Cels. III, 23, 24. сн. 11, гдъ Оригенъ называетъ апостоловъ самовиднами Інсуса, передающими Его ученіе: (τῶν αὐτοπτῶν τοῦ Ἰησοῦ διδασκόντων τὰ ἐκείνου μαθήματα.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Contra Cels. III, 39. «'Ουδέν νόθον και κυβειτικόν και πεπλασμένον και πανοθρίου.

тена, повъствуя о ведикомъ и славномъ въ жизни I. Христа, не умалчивають и о томъ, что повидимому можеть служить къ порицанію ихъ Божественнаго Учителя, откровенно говорять и о своихъ недостаткахъ и предосудительныхъ поступкахъ. "Ученики Інсуса легко могли бы серыть то, за что теперь Его порициотъ: стоило имъ только не упоминать о томъ въ своихъ писаніяхъ. И кто бы теперь могь попрекать намъ твиъ, что говориль Інсусь въ состояніи своего уничиженія, еслибы не находилось того въ Евангеліяхъ 38)! Они искренно сознаются. что І. Христосъ говорилъ имъ: вси вы соблазнитеся въ ношь сію (Мо. XXVI, 31), и на самомъ дълъ сбылось Имъ предскаванное; что Онъ предвозвъстиль Петру: прежде даже алекторъ не возгласить, трикраты отвержищися Мене (тамже-34), и Петръ дъйствительно это сдълаль. Еслибы они не были правдивы и хотьли обмануть міръ своими вымыслами: то они не произносили бы ни одного слова объ отречении Петра и о соблазив, въ воторый впали они въ отношени въ І. Христу. Повидимому имъ даже надлежало бы умолчать объ этихъ происшествіяхъ. такъ какъ при написаніи Евангелій они имъди въ виду между прочимъ научить читателей презирать самую смерть за исповъданіе имени Інсусова. Да и ито могъ бы доказать, что они были подвержены тъмъ слабостямъ, еслибы сами не упомянули о нихъ? Но они знали, что сила Божественнаго Слова побъдитъ сердца людей, и потому не усумнились разсказать о своихъ недостаткахъ, будучи твердо увърены, что это не послужитъ въ порицанію Христова ученія 39).

в) Важивищее же доказательство правдивости апостоловъ заилючается въ томъ, что они безбоязненно идуть на всв страданія и терпять самую смерть за проповъдуемое ими Евангеліе, иъ чему не способны обманщики. "Несправедливо сомивваться, говорить Оригенъ, въ истинъ того, что передали объ І. Христв приближенные къ Нему люди: ибо искренность свою и правдивость апостолы достаточно показали въ томъ, что они готовы были перенести все за ученіе Іисуса. Столь великое терпъніе

<sup>38)</sup> Contra Cels. II, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Contra Cels. II, 15. сн. 1, 63, гдѣ Оригенъ указываетъ на искренность апостоловъ въ словахъ Петра (Лук. V, 8) и Павла (I Тим. 1, 15).

и мужество, призиравшее самую смерть, служать яснымъ свидътельствомъ того, что ученики Христовы были не изъ такихъдюдей, которые бы разсказывали о своемъ учитель то, чего никогда не бывало. По крайней мъръ добросовъстный изслъдователь легко увидить, что сами впостолы были вполнъ убъждены въ истинъ описанныхъ ими событій; ибо охотно подвергались столь многочисленнымъ и тяжкимъ страданіямъ и мученіямъ ради Того, Кого они признавали Сыномъ Божіимъ <sup>40</sup>). Возможно ли, чтобы тъ, которые были готовы истину исторіи Іисуса Христа подтвердить своею смертію, которые въ своихъ писаніяхъ не передали потомству ничего, въ чемъ сами не были вполнъ убъждены, возможно ли, чтобы такіе люди за басни, за ложныя чудеса, за сонныя мечтанія, ръшились терпъть бъдствія во всюживнь и подвергнуться насильственной смерти <sup>41</sup>)?

г) Чтобы освободить апостоловъ отъ всякаго половожнія въ намъренномъ обманъ съ ихъ стороны. Оригенъ указываетъ и на то обстоятельство, что они. люди неученые и нежнижные. не могли выдумать столь возвышенняго и благотворнаго учения. каное они проповъдывали, и что образъ ихъ повъствованія. самый простой и безыскуственный, самъ по себв можетъ. всего менъе быть разсчитанъ на увлечение другихъ. "Незнакомые съ софистическими тонкостями и риторическими удовками. они, по нашему убъщенію, говорить Оригенъ, не въ состояніи были вымыслить такого ученія, которое такъ могущественнорасполагаеть къ върв въ Него и къ исправленію жизни. Въроятно и Христосъ вознамврился употребить такахъ проповъдниковъ для того, чтобы не было мъста подоврънию. булто они пользовались софистическимъ искусствомъ; а съ другой стороны и для того, чтобы людямъ мыслящимъ было видно, что искренность писвтелей, соединенная съ такою простотою в безыскусственностію, была ознаменована Божественною сидою, которая несравненно превосходиве всвиъ тонкостей и укращеній едлиновихъ 48).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Contra Cels. II, 10. сн. III, 23.

<sup>41)</sup> Contra Cels. III, 24.

<sup>41)</sup> Contra Cels. III, 39.

II.

Какъ бы введениемъ въ рядъ доказательствъ Божественности Іпсуса Христа и Его религіи служить общій взілядь Оригена на характеръ, планъ и образъ дъйствій Інсуса Христа, основателя христіанства. "Великое и славное отечество, знатное происхожденіе, знаменитость и богатство родителей, имвющихъ возможность дать своимъ дътямъ воспитаніе: воть-что достявляеть людямъ блескъ, славу и громкое имя! Но положимъ, что человъкъ, лишенный всъхъ этихъ преимуществъ, не смотря на всъ препятствія и трудности, восходить на высоту, изумляеть всвуъ дюдей, слышащихъ о немъ, наполняетъ цвлый міръ своею славою, такъ что повсюду о немъ разсказывають дивное, неслыханное: какъ не удивляться такой могучей природъ, которая не только предприняла великія дела, но мужественно успела совершить ихъ! И при болъе глубовомъ размышленіи не естественно ди придти къ вопросу: какъ же этотъ человъкъ, рожденный и воспитанный въ бъдности, необучавшійся наукамъ и незнакомый съ искусствомъ увлекать и обольщать своиихъ слушателей, какъ онъ осмълился проповъдывать новое ученіе-такое, которое отміняеть обряды Іудейскіе, не касаясь впрочемъ пророковъ, и разрушаетъ законы Еллиновъ касательно Богопочтенія, — и притомъ такъ, что не только простыхъ и неученыхъ, но не мало привлекъ къ себъ и тъхъ, кои одарены отличнымъ умомъ и способны были къ глубокимъ изследованіямъ 42)? Все это предприняль и совершиль Іисусь. Не какъ возмутитель, убъждающій кого-либо отложиться съ нимъ отъ законовъ, и не какъ разбойникъ, вооружающій своихъ последователей противъ дюдей, не какъ богачь, привлекающий къ себъ посредствомъ щедрыхъ даровъ, и вообще-не какимъ либо другимъ предосудительнымъ образомъ дъйствоваль, но какъ учитель, который преподветь учение о Всевышнемъ Богв, религию и нравственность, примиряющую съ Богомъ дюдей. Если внимательно разсмотреть все эти обстоятельства, -- напъ не удивиться, что І. Христосъ славою Своею побъдиль все, что могло служить

<sup>42)</sup> Contra Cels. 1, 29.

Ему къ безславію, и превзошель всъхъ, которые когда-либо были знамениты <sup>43</sup>).

Танія соображенія подтверждаются у Оригена чрезвычайными и сверхъестественными знаменіями, свидътельствующими о Божественномъ достоинствъ и происхожденіи І. Христа и Его религіи. Этими знаменіями полна и исторія жизни І. Христа и исторія основаннаго имъ Христіанства; ими же запечатлъно самое ученіе Христіанской въры.

Изъ всвяъ доказательствъ Божественности I. Христа и Его редигіи первое самое важное и употребительное у Оригена составляють Ветхозавътныя о них пророчества. .. Сильнейшее изъ доказательствъ, голоритъ, онъ, которыми подтверждается Божественное посольство I. Христа, состоить въ томъ, что пророки ічлейскіе, жившіе прежде и посль Монсен предсказали о Его пришествін 44). Пророчества сильны всякаго удостовърить особенно въ томъ, что относится въ І. Христу 45). Такой взглядъ на Ветховавътныя пророчества въ отношения въ Божественности Спасителя не принадлежить одному Оригену, но составляеть особенность всей древней христіанской апологетики. Еще св. Іустинъ называль ветхозавътныя прирочества доказательствомъ величайшимъ и истиннъйшимъ 46), и раскрывалъ ихъ съ возможною полнотою во встать своихъ защительныхъ сочиненіяхъ; такую же важность въ ряду доказательствъ Божественности Христіанской религіи преписывали имъ и другіе апологеты первыхъ 3-хъ въковъ 47). Много можетъ быть причинъ, объясняющихъ преимущественное уважение древнихъ христіанскихъ писателей къ ветхозавътнымъ пророчествамъ 48). Но главная и

<sup>43)</sup> Contra Cels. 1, 30.

<sup>44)</sup> Contra Cels. Lib. 1. cap. 49.

<sup>44)</sup> Contra Cels. Lib. 1. cap. 2.

<sup>4&</sup>quot;) Apolog. 1. cap. 30. «μεγίστη και άληθεστάτη απόδειξις».

<sup>4)</sup> Athenagor. Leg. pro Christ. cap. 7 n 9. Theophil. ad Avtolic 1, 14. Irenadvers. haeres. II, 32. Clement protrept. VIII, 77. Stromat. VI, 15. Tertull. apologet. cap. 20; Idoneum, opinor, testimonium divinitatis veritas divination is Cyprian. de idolorum vanitate cap. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Такъ ссилаясь на Ветхозавътния пророчества, древніе христіанскіе писатели а) следовали примъру І. Христа и апостоловъ, и б) имъли въ виду частію показать связь религіи христіанской съ іудейскою и чревъ то возвести первую

отниченьная причина есть общее втрование въ непререкаемую силу и убъительность пророчествъ, върованіе, по которому внаніе будущихъ событій случайныхъ, какъ существенная черта истиннаго пророчества, свойственно одному только Богу. "Собственный признакъ Божества, говоритъ Оригенъ, есть предвозвъщение будущаго такого, которое недоступно человъческому уму и въ своемъ событіи показываеть, что оно возвъщено Иухомъ Божінмъ « 4»). Посему—разсуждаеть Оригенъ, когда мы видимъ, что всъ дъянія и обстоятельства жизни Іисуса вполнъ согласны съ предсказаніями, за нівсколько столітій ясно изреченными Лухомъ Божіимъ: то по справедливости должно признаться, что Онъ точно есть Тотъ, за кого выдаваль Себя.обътованный Мессія. Спаситель рода человъческого, воплотившійся Сынъ Божій 50). Ибо пророки предсказали двоякое пришествіе Христа: первое-уничиженное и соединенное съ человъческими немощами для того, чтобы наставить людей на путь ведушій въ Богу; а другое-славное и божественное, въ которомъ въ Божеству не будеть примъшана никакая слабость чедовъческая 51). А такъ какъ многіе изъ ветхозавѣтныхъ пророчествъ уже исполнились, то должно върить, продолжаеть Оригенъ, и тому, что еще не сбылось, а имветъ быть, подагаясь на слово пророковъ, или лучще, на слово Духа Божія, въ нихъ обитавшааго. Если Інсусъ согласно съ пророчествами явился въ состоявіи уничиженномъ, то истинно и то, что предвозв'ящено о Его славномъ приществім 52).

Имъя въ виду такія соображенія, Оригенъ весьма часто употребляетъ пророчества въ доказательство Божественнаго посланничества І. Христа. Почти при каждомъ событіи изъ жизни Спасителя, которое подвергалось порицанію и осмъянію Цельса, онъ указываетъ на согласіе его съ изреченіями пророковъ, и такимъ образомъ старается утвердить его печатію высшаго, божест-

въ глубочайшую древность, а частію—противопоставить ихъ высокочтинымъ оракуламъ языческимъ.

<sup>49)</sup> Contra Cels. Lib. VI, cap. 10.

<sup>60)</sup> Contra Cels. III, I. II, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Contra Cels. I, 56.

<sup>52)</sup> Contra Cels. IV, 21. Cn. 5 Iustin. Apolog. I. cap. 66.

веннаго авторитета. Казалось ди Пельсу соблазнительнымъ то. что Іулен, хранившіе и пругимъ возвъщавшіе обътованія о Мессін. не признади и отверган Інсуса. — Оригенъ напоминаетъ. что это ожесточение Ічнеевъ было предвозвъщено пророкомъ. Исаія говорить: слухомъ услышите и не уразумвете, и виляще узрите, и не увилите: одебедъ бо сердце дюдей сихъ (Исаін VI. 9) 53). Упрекалъ ли Цельсъ І. Христа за то, будто Онъ, не имъя терпвиія перенести жажку, вкусиль желчи и оцта, -- Оригень довольствуется отвётомъ, что это предсказано псалмопевцемъ. И даша въ снъдь мою желчь, и въ жажду мою напоища мя опта. (Пс. LXVIII, 22) 54). Оспариваль ли Цельсъ значение чудесъ Спасителя. -- опять Оригенъ ссыдался на пророчество Исаіи (XXXV. 5): TOTAL OTBEDSYTCH OUR CABIBLES H VIIII FAVERED VCдышать 55). Впрочемъ приводить все места, въ коихъ Оригенъ пользуется ветхозавътными пророчествами, по ихъ многочисденности и общензвъстности, были бы неудобно и излишне. Въ настоящемъ случав довольно обратить внимание на то, какъ онъ изъясняеть и примагаеть въ І. Христу важнъйшія изъ пророчествъ.

Указывая на пророчество Іакова (Быт. XLIX, 10) о пришествів Христа, Оригенъ говорить: "Добросовъстный читатель сего предсказанія удивится, какимъ образомъ Іаковъ, сказавши, что изъ коліна Іудина будуть происходить правители народа, мазначиль и конець этой внасти словами: не оскудівть князь оть Іуды, и вождь оть чресль его, дондеже пріндуть отложенная ему: и той чаяніе языковъ. Дъйствительно, пришель Тотъ, кому отложено, помазанникъ Божій, слава обітованій Божіяхъ. Онъ, т.-е. Іисусъ, одинъ изъ всіхъ жившихъ до Него, и сміло можно оказать, послі Него, скіланся чаяніемъ явыковъ. Ибо изъ всіхъ народовъ есть увітровавшіе чрезъ Него въ Бога, и народы по ложили свою надежду въ Его лиени, сообразно съ словами Исаін (XLII, 4) 5%.

О предсказаніи Михея (У 2), что Христосъ имветь родиться

<sup>53)</sup> Contra Cels. II, 8.

f. ") Contra Cels. II, 37.

<sup>56)</sup> Contra Cels. II, 48.

<sup>64)</sup> Contra Cels. I, 53.

въ Виелеемъ, Оригенъ говоритъ: архіереи и внижниви народа (Іудейскаго) еще до пришествія Христова, на основаніи сего очевиднаго пророчества учили, что Онъ родится въ Виелеемъ, какъ это видно изъ отвъта ихъ на вопросъ Ирода (Ме. 4I, 5). Но этого ни къ кому нельзя приложить, кромъ Іисуса. И если кто недовольствуясь исторією Іисуса, написанною Его ученивами въ Евангеліяхъ, захочетъ какъ-нибудь иначе убъдиться вътомъ, что Іисусъ дъйствительно родился въ Виелеемъ; тотъ пусть вспомнить, что совершенно согласно съ Евангельскимъ сказаніемъ, доселъ показываютъ Виелеемскую пещеру, гдъ Онъ родился, и ясли, съ которыхъ онъ быль повить: даже чуждымъ нашей въръ, живущимъ въ этихъ мъстахъ, извъстно, что въ этой пещеръ родился чтимый христіанами Іисусъ 457).

Ссылансь на пророчество Исаін (VII, 10 и сл.) о сверхъестественномъ рожденіи Мессіи оть Львы. Оригенъ старается запитить его истинный смысль отъ перетолкованій. ... Нельзя имать говорить онъ, чтобы завсь рвчь шла о какой-либо молодой женщинъ, а не о дъвъ въ собственномъ смысль, потому что въ еврейскомъ подлинния слова alma, которое 70 толковниковъ перевели словомъ дѣва ( $\pi\alpha\rho\theta$ є́vоς), означаеть собственно дѣву <sup>sa</sup>). Тоже отврывается и изъ состава ръчи. Господь сказаль Царю Ахазу: проси себъ знаменія отъ Господа Вога твоего во глубниу нии въ высоту. И вотъ даруемое знаменіе. Се двва во чревъ будеть имъть и родить сына. А что за знаменіе, если не лъва, но женщина родить младенца? И кому наиболье приличествуеть родить Емманунда, т.-е. съ нами Богъ, -- женщинъ ли, познавшей мужа, или чистой и еще не прикосновенной девер? Если же кто возразить, что Ахаву сказано было: проси себъ знаменія отъ Господа Бога твоего; то спросимъ, кто во времена Ахаза родидъ сына, о которомъ можно было свазать: Еммануиль, т.-е. съ нами Богъ? Поелику никого такого не найдется, то очевидно, что тв слова относятся въ дому Давида; такъ какъ, по свидетель-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Contra Cels. I, 51.

<sup>80)</sup> При этомъ Оригенъ указываетъ на Втораз. XXII, 23 и 25, гдъ будто бы, какъ говорятъ (ως φαςι), находится слово alma въ значени собственно дъвы. Но въ указанномъ мъстъ по нынъшнему еврейскому тексту стоитъ не alma, a bethula.

ству писаній, Спаситель по плоти родился отъ съмени Давидова <sup>50</sup>).

"Предсказано было, говорить Оригенъ, и страданіе I. Христа. равно какъ и то, что (многіе) изъ язычниковъ познають Его (Исвін LII, 13—15, LIII, 1—8). Нъкто изъ Іупеевъ утверживать. что здёсь говорится о цёломъ народе который быль разсвянь и наказанъ для того, чтобы чревъ это разсъяніе между народами многіе обратились въ въръ въ Бога истиннаго. Но несправелливо предсказанное объ одномъ дицъ относить въ целому народу. Ибо спрашивается, кто же говориль это: сей грахи наша носить, и о насъ бользнуеть, и: Той язвень бысть за гръхи наша и мученъ бысть за беззаконія наша, и язвою Его мы вси исцельномъ (LIII. 4-5)? Ясно, что у пророка, въ виавній своемъ, по влохновенію отъ Луха Божія, одицетворившаго будущее, говорять это тв изъ Іудеевь и язычниковъ, которые исцелены отъ греховъ Спасителемъ. Но особенно сильно противъ того изъясненія говорить заключеніе пророчества: ради беззавоній народа моего ведеся на смерть. Если прилагать это пророчество къ ічдеямъ, то канемъ образомъ тотъ, о комъ говорить пророкъ, за беззаконія народа Божія ведется на смерть? Не должно ди завсь разумьть лицо, отличное отъ народа Божія? А кто это, какъ не І. Христосъ, Котораго язвою испълъди мы, увъровавшіе въ Него, и который совдекъ начада и вдасти, извеже въ позоръ дерзновениемъ на древъ (Колос. II. 15) 60)?

Что васается важности ветхозавётныхъ пророчествъ, вакъ доказательства Божественности І. Христа, то она сколько очевидна изъ самаго ихъ значенія и отношенія въ лицу Спасителя, столько же открывается, по мивнію Оригена, и изъ того, что множество Іудеевъ на основаніи ихъ увёровали въ Іисуса, какъ обётованнаго Мессію. "Что Его пришествіе, говорить Оригенъ, за нёсколько лёть предвозвёщено многими, это довольно ясно изъ того, что цёлый народъ Іудейскій, жившій ожиданіемъ грядущаго (Мессіи), съ явленіемъ Іисуса раздёлился на двё стороны: пбо весьма многіе исповёдали Его Христомъ и увёровали, что Онъ есть предсказанный 61). Доказательную силу ветхоза-

<sup>59)</sup> Contra Cels. I, 34-35.

<sup>60)</sup> Contra Cels. I, 54-55.

<sup>41)</sup> Contra Cels. III, 28.

вътныхъ пророчествъ, по замъчанію Оригена, чувствоваль и Цельсъ, когда желая ослабить ее, прибъгъ кь несостоятельному и какъ бы вынужденному возраженію. Онъ говориль: "положимъ. что пророки предсказали о Высочайшемъ Богъ, что онъ будетъ рабомъ, подвергнется болъзни, или умретъ: но должно ли въритъ. что все это случится съ Богомъ, потому что предсказано?... Должно смотреть не на то, предсказано ли что, или неть, но хорошо ли то и достойно ли Бога". Въ отвъть на это Оригенъ говорить, что Цельсь въ своемъ возражени выходить изъ такаго начала. которое само по себъ завлючаетъ противоръчіе, и приводя къ двумъ противуположнымъ слъдствіямъ, темъ самымъ обличаеть свою ложность. "Если, говорить онъ, пророки предсказали о Высочайшемъ Богъ, что Онъ булеть въ рабствъ, или въ бользии, или умреть, то это сбудется: ибо невозможно, чтобы дгали пророки Великаго Бога. Съ другой стороны, если пророви предсказали о Богв такія вещи, то это не сбудется: ибо, что невозможно по самой природь, то не истиню. Вотъ два, другь другу противоръчущія положенія. А когда изъ двухъ умозавлюченій, предполягающихъ одно и то же основаніе, выходять противоположныя следствія; то значить, ложно самое основание или начало, на которомъ опираются тв умозаключения. Таково и есть въ настоящемъ случав положение, что истинные пророки предсвазали рабство, бользнь и смерть Бога 4 62). Показавши неосновательность Цельса въ исходной точкъ его возраженія, Оригенъ старается опровергнуть его въ самомъ приложенін, какое ділаль изъ своего начала въ отношенік къ ветхозаватнымъ пророчествамъ о Христа. И вопервыхъ: "то, что предполагаетъ Цельсъ въ своемъ умованиючении, совствиъ нейдеть къ предсказаніямъ объ Інсусв Христв: пророви не скавали, что Богъ будеть распять; но касательно Того, Кто имъетъ принять смерть, говорять: И видъхомъ Его, и не имяще вида, ни доброты, но видъ его безчестенъ и умаленъ паче сыновъ человъческихъ: человъкъ въ язвъ сый и трудъ, и въдый терпъти болъзнь (Исаін LII, 2-3). Здъсь они ясно показали, страждущій по человічески будеть человінь. И самь І. Христосъ точно зная, что только человакъ долженъ умереть.

<sup>62)</sup> Contra Cels. VII, 14-15.

скаявать въ влочнышлявшимъ на Него: нынъ вы ишете Меня убити человъка, иже истину вамъ глаголахъ, юже слышахъ отъ Бога (Ioan, VIII 40). Если же въ этомъ человъкъ было Божество именно Елинородный Сынъ Божій, перворожденный вся твари, который сказаль о Себъ: Азъ есмь истина и животь: то о Немъ и Его природе должно разсуждать совсемъ иначе, нежели какъ ο человъческомъ естествъ Імсуса (περι τοῦ νοουμένου κατα τὸν Ι ησούν άνθοώπου). Πορτομν возражение Цельса было бы унветно только въ томъ случав, еслибы мы говорили, что пророками предсказано, что умреть Богь Слово, истина, жизнь: но втого не говорить никто важе изъ простыхъ христіанъ ( 65). Лалве, въ томъ, что предсказано пророжами, натъ ничего недостойнало Бога. Они предвозвъстили, что сіяніе и образъ Божественной природы, соединившись съ человъческимъ естествомъ, прімлеть въ этотъ міръ для того, чтобы насадить въ немъ ученіе, которое примиряеть съ Богомъ людей, его принимающихъ и сохраняющихъ въ своей душв, и приводить ихъ къ истинному блаженству. И такъ есле смотреть на Інсуса въ отношение Его Божественнаго естества, то сделанное имъ свято и инсколько не противоръчить нашему понятію о Божествъ. Поколику же Онъ быль и человъвъ, то ничего нъть въ томъ нелъпаго, что умеръ человъкъ, и Его смерть не только служить образнемъ смерти ва благочестіе, но и причиною ниспроверженія зда и діавода, вою вемлю себъ поработившаго 64).

После ветховаветных пророчества, чудеса І. Христа служать важивищим доназательствомъ Божественности Его религіи. Какъ очевидное, сверхестественное знаменіе того, что І. Христосъ есть отъ Бога нисшедшій проповедник истины и спасенія, они съ самаго начала христіанской письменности. были приводимы апологетами въ подтвержденіе истиниости и Божественнаго пронесхожденія новозавётнаго ученія. Начиная съ Кодрата 55) всё христіанскіе писатели, накъ то: св. Іустинъ 66) Тертулліанъ 67)

<sup>63)</sup> Contra Cels. VII, 16.

<sup>64)</sup> Contra Cels. VII, 17.

<sup>65)</sup> Евсевій въ Цер. Исторія (1V, 3) сохраниль огрывовь изъ апологія Кондрата.

<sup>66)</sup> Разговоръ съ Трифономъ. Apolog. I. сар. 30. Apolog. II, сар. 6.

<sup>67)</sup> Apologet. cap. 21. См. русскій переводъ Карнесва ч. 1. стр. 50.

св. Ипполить 68) и св. Кипріанъ 69) и др. 70) ссылались на чудеса Інсуса Христа. Впрочемъ нельзя не замітить, что эти древнейшіе защитники св. Въры указывали на чудеса Христовы довольно ръдко и какъ бы мимоходомъ, болъе въ виде повъствованія, нежели прямаго доказательства Божественности І. Христа и Его vченія. Причины этого доджно искать съ одной стороны въ главномъ намърения апологетовъ, которое клонилось не столько къ полному и ученому раскрытію признаковъ Божественности христіанства, сколько въ защищенію христіанъ отъ несправедливыхъ обвиненій язычниковъ и оправданія св. Вёры посредствомъ одушевленнаго изображенія догматовъ, нравовъ и учрежденій ея послъдователей. Съ другой стороны, христівнскіе писатели не такъ часто приводили чудеса І. Христа въ доказательство Божественности Его религи и потому, что въ ихъ время, особенно между язычниками, господствовала вёра въ чудодёйственную силу людей, посвященных въ тапиства магіи, или искусство повельвать духами, добрыми или злыми, и чрезъ ихъ содъйствіе производить необывновенное 71). Посему апологеты не могли со всею силою доказывать чудесами Божественное посланничество I. Христа, когда еще не были показаны признаки, отличающіе истинныя чудеса отъ мнимыхъ чудесъ магіи. Эти признави въ первый разъ выставиль Оригенъ, и его заслуга, весьма важная для христіанской апологетики, состонть въ томъ, что онъ чудесамъ І. Христа сообщилъ всю силу и убъдительность, каная справедливо принадлежить имъ въ ряду доказательствъ Божественности Его религи.

<sup>68)</sup> Fabricii Hyppolytus. Vol. I. pag. 268.

<sup>69)</sup> De idolorum vanitate cap. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Сюда относятся: Мелитонъ (въ отрывкъ, сохранявшемся у Анастасія Синанта, hodeg. cap. 13.) «Сочинитель Климентовых» беседъ» (Clemen. hom. I, 6).

<sup>11)</sup> Свидътельства о такой въръ въ магію можно находить у св. Іустина (Apolog. I. сар. 56), у Тертулліана (Apolog. сар. 28) и у св. Кипріана (De idolorum vanitate сар. 4). Въ сочиненіи Минуція Феликса (Octavius сар. 26) говорится: «Magi quoque non tantum sciunt daemones, sed etiam quidquid miraculi ludunt, per daemones faciunt: illis adspirantibus et infundentibus praestigias edunt, vel quae non sunt videri vel quae sunt non videri». (см. С lemen. protrept. IV, 58. Origen. contra Cels. VII, 6, 9).

Историческая истина чудесь І. Христа была такъ общепризчана и неопровержима, что упоривишій и отваживишій врагь христіанства находиль невозможнымь совершенно отвергнуть ихъ. Не смотря на то. Оригенъ не оставиль безъ полтвержленія и иниствительность Евангельских чулесь. Кроми того, что въ ней не позволяеть сомивваться извъстная 72) достовърность впостоловъ которая по замвчанію Оригена между прочимъ открывается и въ томъ, что они упоминають о весьма немногихъ воскрещенных изъ мертвых Інсусомъ Христомъ 73); признать ивиствительность Евангельских чулесь необходимо ваставляють ельны чудесной силы, досель сохраняющеся между живущими по закону христіанскаго ученія "74). Кь тому же убъжденію приводить и необывновенный успахъ проповади апостоловъ, котораго недьзя объяснить безъ чудесъ, совершенныхъ ими во имя Христово. "Если, говорить Оригенъ, размыслить объ основаніи первыхъ христіанскихъ перввей: то въронтно ди, чтобы апостолы Інсусовы, люди простые и неученые, проповъзуя Евангеліе. могли полагаться на что-либо иное, а не на сообщенную имъ силу свыше? Да и слушатели могли ли отстать отъ праотеческихъ и съ дътами укоренившихся обычаевъ, если бы чудеса не увленали ихъ въ тому ученію, которое такъ противоположно прежде усвоенному ими $?^{\alpha 75}$ ).

Но такъ какъ Цельсъ главнымъ образомъ старался затмить чистоту и величіе силы, которою совершены были чудеса Евангельскія, и тѣмъ подорвать доказательную силу ихъ қъ пользу Божественности І. Христа: то Оригенъ 1) старается показать, что ложныя чудеса не исключаютъ бытія истинныхъ и не опровертаютъ Божественнаго значенія ихъ. "Гдѣ какое-нибудь зло является подъ видомъ добра, тамъ необходимо должно находиться и противоположное ему добро. Равнымъ образомъ, если чтолибо совершается посредствомъ волхвованія (γοητέιας), то оно же можетъ быть произведено и дъйствіемъ Божественнымъ. Одно необходимо предполагается другимъ: надо или отвергнуть то и

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) См. выше, о достовърности Евангельской исторіи.

<sup>73)</sup> Contra Cels. II, 48.

<sup>14)</sup> Contra Cels. I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Contra Cels. VIII. 47.

другое, и утверждать, что въ мірѣ не бываеть ни добра, ни зла, или же допустивши, что одно изъ двухъ, особенно зло, существуеть, необходимо привнать бытіе добра. Ужели справедливо думать, что демоны совершають чудеса посредствомъ волхвованія и отрицать ее у Божественнаго могущества? не похоже ли на то, какъ если бы кто допуская умозаключенія ложныя, но имъющія видъ истины, сталь утверждать, что у людей нѣтъ истины и нѣтъ діалектики, чуждой софизмовъ 76)? Посему, говорить Оригенъ, надо тщательно разсматривать жизнь и нравы людей, хвалящихся чудесами, надо изслѣдовать намѣренія и слѣдствія ихъ чудесъ, т.-е, служать ли они ко вреду людей, или къ ихъ исправленію 77). Такимъ образомъ, и при существованіи ложныхъ чудесъ, не должно по мнѣнію Оригена отвергать важность и силу чудесъ истинныхъ: необходимо только различать ихъ.

2) Что васается до признавовъ истинныхъ чудесъ, то Оригенъ утверживлъ, что изъ нравственнаго характера, учения и намъренія чудотворца должно завлючать о томъ. силою ли Божіею творить онъ необывновенныя дела, или посредствомъ волхвованія. "Я не вижу, говорить онъ, чтобы какой-либо волхвъ старадся преподавать такое ученіе, которое запов'ядуеть дюдямъ такъ поступать, чтобы они могли дать Богу отчетъ за каждое свое двиствіе 78). Ни одинъ волхвъ своими двлами не побуждаетъ эрителей въ улучшенію ихъ нравовъ, не ведеть ихъ въ страху Божію; онъ не старается убъдить ихъ, чтобы они жили, какъ люди, которые должны некогда дать Богу отчеть за свое поведеніе. Водхвы не заботятся объ этомъ потому, что или не могуть, или не имъють желанія улучшать людей, такъ какъ они сами исполнены гнусными и отвратительными поровами. Но нашъ Інсусь для того и творнав чудеса, чтобы твив, которые видваи ихъ, очистить и расположить въ благочестію. И вто осмълитоя отвергать, что Овъ даль въ Себъ образецъ самой праведной и добродътельной жизни, какъ для своихъ собственныхъ такъ

<sup>76)</sup> Contra Cels. II, 57.

<sup>&</sup>quot;) Contra Cels. II, 51.

<sup>&#</sup>x27;76) Contra Cels. I, 38.

называемыхъ учениковъ, тавъ и для всвхъ прочихъ людей зуй И стинныя чудеса, говорить Оригенъ въ другомъ месте 60). суть тв, для которыхъ можно представить важныя основанія. почему они совершаются, и изъ коихъ проистекаеть кайствительная польза иля человического рода. Такъ чулеса, о которыхъ разсказывають христівне, имеють ту важную цель въ планахъ премулраго Промысла, чтобы утвердить спасительное для людей ученіе Інсуса. Но накое бы намереніе могло иметь Провиженіе при такихъ чудесныхъ знаменіяхъ, каковы напр. приписываются Проконнесскому Аристею и другимъ героямъ языческой древности? 4 51). Равнымъ образомъ не могутъ сравниваться чудеса Спасителя съ тъми, кои по предсказанію Его самого (Мо. VII. 22. XXIV. 23. Avr. XIII. 26), совершають аженессій, ажепророки и наже антихристъ. Ибо I. Христосъ не говорилъ того, что другіе будуть производить такія же чудеса, какія Онъ творить Онъ сказаль только, что явятся невогда ложные месеін, которые будуть творить чудеса, подобныя Его чудесамъ 62). Но сколь мадо похожа на дивную благодать, действовавшую въ Монсев. сила египетскихъ воднебниковъ: столь же мало булутъ походить и чудеса антихриста и ложныхъ пророковъ на чудеса Христовы. И какъ тамъ конецъ покавалъ, что чудеса египетскія были только действія волшебства: такъ и здёсь сами последствія скажутъ, что чудеса антихристовъ и ложныхъ пророковъ суть знаменія и чудеса дожныя, которыя во всякой дьсти неправим имъютъ силу только въ погибающихъ (2 Сол. II, 9-10). Плодъ же чудесъ І. Христа не обольщеніе, но спасеніе душъ. Ибо вто сважеть, чтобы отъ обольщенія происходило нравственно е удучшение жизни и ежедневное уменьшение зда 63)?

Наковецъ, ногда были показаны привнаки истинныхъ чудесъ въ отличе отъ лежныхъ, тогда и чудесъ Спасителя могли получить надлежащее мъсто въ кристіанской апологетикъ. Дъйствительно, мы видимъ, что Оригенъ часто указываетъ на нихъ

<sup>79)</sup> Contra Cels. I, 28.

<sup>\*\*)</sup> Contra Cels. III, 28.

<sup>\*\*)</sup> Contra Cels. III, 24.

<sup>\*2)</sup> Contra Cels. II, 49, 50.

o) Contra Cels. II, 50.

именно съ цълію доказать Божественность І. Христа и Его религіи. Онъ называеть ихъ сильнійшимъ и убідительнійшимъ
доназательствомъ, доказательствомъ Божественнымъ, которое
превосходніте діалентики грековъ <sup>84</sup>). Тавая важность чудесъ
Снасителя, опреділяемая изъ самаго существа ихъ, получаетъ
еще большее значеніе отъ того, что они были предсказаны за
ніскольно столітій св. пророками. "Что Іисусъ исціалять хромыхъ и слівныхъ, и чрезъ то показаль въ (ебіз Мессію и Сына
Божія,—ясно подтверждается тімъ, что написано въ пророчествахъ: тогда отверзутся очи слівныхъ и уши глухихъ услышать,
тогда скочить хромый яко елень. (Исаіи ХХХУ, 5—6) <sup>6 85</sup>).

Пропочества І. Христа издревле составляють въ христіанской апологетикъ другое сверхъестественное знаменіе ственнаго достоинства. Впрочемъ у предшествующихъ Оригену писателей они упоминаются доводьно рэдко и безъ особеннаго вначенія въ двав зашищенія христівнской религіи. Такъ у св. Іустина 86) и Тертулліана 87) находятся указанія на некоторыя пророчества Христовы, но безъ надлежащаго раскрытія ихъ сиды и важности. Несравненно замъчательнъе мысли Оригена относительно этого предмета. Указывая на слова Спасителя: жатва многа, пълателей же мало (Ме. IX. 37), онъ говоритъ. "Я кочу привести это мъсто для того, чтобы показать, что Спаситель нашъ напередъ зналъ и судьбу своего Евангелія и въ томъ открывается Его Божественность 488). Въ другомъ мъсть онъ гораздо подробиве раскрываеть доказательство Божественности Христа, основанное на Его пророчествахъ, на тъхъ предсказаніяхъ І. Христа, которыя исполнились еще при жизни Его. Оригенъ обращаетъ особенное внимание на пророчества, относив-

<sup>\*4)</sup> Contra Cels. I, 2.

<sup>\*\*)</sup> Centra Cels. II, 48.

<sup>••)</sup> Apolog. 1. сар. 14. Св. Іустинъ упоминаетъ только, что І. Христосъ предсказалъ о гоненіяхъ, угрожающихъ Его посл'ядователямъ. Сн. Dial. cum Tryph. сар. 35. Apolog. I, 12.

<sup>°7)</sup> Тертудліань (Apolog. cap. 21) говорить: »praedixerat et ipse (Christus) ita facturos; parum hoc, si non et prophetae retro». Сн. Cyprian de idolorum vanitate cap. 13.

<sup>\*\*)</sup> Contra Cels. Ι, 62: «Αὐτῶ χρήσομαι παριστας και τὴν τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν περί τῆς τοῦ ἐυαγγελίου κηρύξεως πρόγνωςιν θεώτητα δηλουμένην.

шівся къ судьбв Его посавдователей. Его ученія и народа Іудейскаго. "Спаситель нашъ предсказалъ многое, что случилось съ христіанами въ последующія времена. Кто напр. не поливится Его пророчеству: предъ владыки же и цари ведени будете Мене ради во свилетельство имъ и языкомъ (Ме. Х. 18), равно какъ и другимъ подобнымъ предсказаніямъ, въ воихъ Онъ предвозвъстиль, что Его ученики будуть терпъть гоненія? Было ли между дюдьми накое-либо ученіе, за которое бы наказывались и его последователи? Враги I, Христа сважуть, что онъ, сознаван ложность и нечестивость своего ученія, могь навърное предугалывать и участь его проповъдниковъ. Но если ито за свое учение заслуживаль быть веленнымъ предъ князей и влалыкъ, то своръе всего Епикурейцы, отвергающіе Божественный промыслъ, и ученики Аристотеля, которые учетъ, что ни молитвы ни жертвы богамъ не полезны. И однакожъ этого съ ними не случалось. Одни только христівне, согласно съ предсказаніемъ Христа, до последняго издыханія подвергаются истязаніямъ отъ судей для того, чтобы отказались отъ своей религіи, и совершивъ обычныя жертвы и влятвы, получали свободу. --Кто не удивится также, если перенесется мыслію въ то время, когда І. Христосъ училь, и возвъщаль, что проповъдуется сіе Евангеліе во всемъ міръ во свильтельство имъ (царямъ) и языкамъ (Ме. XXIV, 14), и потомъ увидить, что Евангеліе дъйствительно проповёдано по всей вемлё грекамъ и варварамъ, ученымъ и неученымъ?... Наконецъ, какимъ образомъ І. Христосъ предсказаль несчастіе, которое имело придти на Іерусалимъ отъ оружія рямлянъ, и предсказаль въ то время, когда городъ этотъ быль еще въ цвътущемъ состоянія, и Іудеи безпрепятственно отправляли въ немъ свое богослужение? Егда же угрите обстоимъ Іерусалимъ вои, тогда разумъйте, яко приближися запустъніе ему (Лув. ХХІ, 20): говорийь Господь, когда Іерусалимь не быль еще окруженъ или осажденъ войскомъ. Римляне только при импер. Неропъ начали осаду этого города, и завоевание его прододжалось до царствованія Веспасіана, сынъ котораго разрушилъ Іерусалимъ до основанія 8°). Такимъ образомъ, Ори-



<sup>\*)</sup> Contra Cels. II, 13.

генъ первый ясно высказаль мысль о пророчествахъ I. Христа какъ доказательствъ Его Божественности, и старался раскрыть ихъ силу и употребление въ христіанской апологетикъ.

## III.

- Божественное достоинство христіанской редигіи доказывается не только изъ жизни I. Христа, но и изъ исторіи основаннаго имъ ученія и общества. "Чудныя двиствія Спасителя, говорить Опигенъ, совершались не только въ то время, когда Онъ, облеченный плотію, жиль на земль вмъсть съ людьми, но могушество Его и досель производить исправление и усовершение въ твхъ, вто чрезъ Него верують въ Бога. Ибо вакъ Онъ Самъ сказаль и какь изъ опыта видно, очень мало ивдателей, занимающихся жатвою душь, и однакожь такь велика жатва и столь. много душъ приводятся въ житницы Божін, т.-е. въ церкви 40). Этими словами Оригенъ даетъ разумъть, что Божественность І. Христа и Его редигіи ясно открывается, когда посмотримъ 1) на первыхъ проповедниковъ христіанства - св. апостоловъ и 2) на его быстрое и побъдоносное распространение. Кромъ того, въ другихъ мъстахъ 91) Оригенъ въ подтверждение Божественнаго величія христіанской религіи указываеть 3) на чудеса въ церкви христовой, 4) на бъдственную судьбу народа іудейскаго и 5) на нъкоторыя чрезвычайныя явленія въ исторіи борьбы христіанства съ язычествомъ.
- 1) Обращая вниманіе на св. апостоловъ, первыхъ проповъдниковъ христіанства, Оригенъ выставляетъ особенно то, что они были люди неученые и простые, которые не могля дъйствовать ни доводами ума, ни искусствомъ слова и однакожъ
- а) они съ неустращимымъ мужествомъ проповъдуютъ ученіе І. Христа, не смотря на всеугрожающія имъ опасности: какъ не придти къ мысли, что и въ самихъ апостолахъ и въ ученіи, ими усвоенномъ, присутствовала высшая Божественная сила, которая проникла ихъ и воодушевила небоязненно возвъщать

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Contra Cels. I, 43.

<sup>11)</sup> Они указаны будуть ниже.

пругимъ слово Евангельское?... Удивительно, говоритъ Оригенъ. отвуда пришло на умъ ученивамъ Інсусовымъ, не страпрась элосчастной судьбы, постигшей ихъ Учителя, безбоязненно илти на опасности, оставить отечество для того, чтобы проповъдать преполанное имъ учение. Ибо никто. я думаю, безпристрастно разсуждающій объ этомъ двав, не скажеть, чтобы они ради ученія Іисуса избради такую тревожную жизнь, еслибъ Онъ не произвель въ нихъ сильнаго убъжденія самимъ жить по Его правиламъ и другихъ располагать въ нимъ-особенно, когла по обыкновенному порядку вещей, горькая участь оживаеть всяваго, кто ръшается ввести изчто новое, и вооружить противъ себя людей, привязанныхъ къ старымъ понятіямъ и обычаямъ. Не видвля дь все это ученики Інсуса, когла осмедились не только ічлеевъ убълить, что Онъ есть предсказанный пророками, но и прочимъ народамъ доказать, что недавно распятый добровольно принядь эту смерть за родь человъческій? Но проникнутые чченіемъ Інсуса, и будучи исполнены силою, какую вложила въ нихъ не поэтическая дъва (Минерва), но истинная Мудрость Божія, поспъшили предъ всвии, и Еллинами и варварами, явить свое мужество из). Сверхъ того, спрашиваетъ Оригенъ, ученики Господа дъйствовали на своихъ слушателей чудесами, или безъ чудесъ? Говорить, что они не творпли чудесъ, и однакожъ, чуждые словеснаго искусства и Еллинской мудрости, решились объявить новое ученіе вездів, куда ин придуть, -- это совершенная нельпость. Откуда у нихъ такая смылость проповыдывать христіанскую віру?... Если же они творили чудеса, то віроятно ли, чтобы волхвы подвергли себя такимъ опасностямъ для того. чтобы распространять такое ученіе, которое запрещаеть волшебство <sup>94</sup>).

б) Съ другой стороны, слово апостоловъ, чуждое пособій человъческой мудрости и искусства, оказываетъ чудное дъйствіе, производить могущественное вліяніе на улучшеніе нравовъ людей, быстро распространяется въ міръ и привлекаетъ ко Христу безчисленное множество послъдователей: опять невольно раждается мысль, что въ ученіи ихъ заключается Божествен-



va) Contra Cels. I, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Contra Cols. I. 38.

ная сила, и сами проповъдники облечены силою свыше. "Когла мы видимъ, говоритъ Оригенъ, что те речи, которыя Цельсъ называеть илотскими, исполнены силою, полобно какимъ-то чарамъ, видемъ, что они множество людей отъ развратной жизни обращають къ воздержанію, отъ неправды къ добродетели и оть робости въ такому мужеству, что за благочестие (христіанскую религію) ни во что ставять самую смерть: какъ не удивляться такой необывновенной силь слова? Ибо слово техъ, которые положели начало нашему ученію и потрудились въ устроенів Божівкъ церввей, акъ проповідь иміла силу убіжазть, но не такую, какая свойственна преподавателямъ Илатоновой мудрости, или другой какой, ничего не могущимъ сверхъ силь человъческой природы. Но доказательства, которыми польвовались апостолы, даны были имъ отъ Бога и убълительностію своею обязаны духу и силв. Посему-то быстро и скоро разнеслось по всему міру слово ихъ, или лучше, Слово Божіе, чревъ нихъ дъйствовавшее въ исправленію и преобразованію по закону Божію такихъ дюдей, которые свыкдись и какъ бы сроднелись съ грвхомъ, которыхъ не могли изменеть нивавія навазанія человъческія 95). Кто внимательно и добросовъстно будеть разсматривать исторію апостоловь І. Христа, тоть неможеть отвергичть того, что они не иначе, какъ вспомоществуемые силою Божією, могли такъ успъшно проповъдать въ міръ христіанское ученіе и покорить людей Слову Божію. Ибо они искусствомъ діалентиви или риторики Еллиновъ не могли увлекать сердца своихъ слушателей. И еслибы Інсусъ въ проповъдниви своего ученія избраль такихъ людей, которые славились своею мудростію и могли понравиться простымъ людямъ, или остроуміємъ или краснортчіємъ: то, мнт кажется, справедливо можно было бы подовръвать, что Онъ въ этомъ дъле поступиль подобно философамъ, основавшимъ извъстныя секты; не исполнилось бы тогда обътование о томъ, что Его учение Божественно. Ибо Его слово и Его проповъдь имъди бы своимъ пособіемъ ту мудрость, которая привлекаеть красивымъ наборомъ словъ. И наша въра, такъ же какъ въра въ ученіе мудредовъ сего

<sup>&</sup>quot;5) Contra Cels. I, 82.

міра, утверждалась бы на мудрости человіческой, а не на силів Божіей. Но теперь, когда мы виднить, что рыбари и мытари, нисколько не изучившіе даже первых основаній науки (такъ они изображають себя въ Евангельской исторіи, и Цельсъ конечно не сомніввается въ истині ихъ словъ, когда они говорять о своей неучености), эти люди, одушевляемые вітрою въ Іисуса, не только мужественно борятся съ іудеями, но и другимъ народамъ съ великимъ успіткомъ проповітдують свое ученіе, то мы принуждены спросить, откуда у этихъ людей такая простая, чрезвычайная сила убітждать людей? И необходимо надо сознаться, что Іисусъ сверхъестественною силою исполнить на своихъ апостолахъ то, что Онъ обітцаль, говоря: Грядите по Мнів, и сотворю васъ ловцы человівкомъ (Ме. IV, 19) »°.

Такимъ образомъ Оригенъ не только признаетъ апостоловъ Богодухновенными и облеченными силою свыше, но и находитъ основаніе заключать къ Божественному полномочію сихъ благовъстниковъ Христовыхъ частію въ ихъ необыкновенномъ мужествъ, частію въ удивительномъ успъхъ ихъ проповъди. И на это онъ первый обращаетъ надлежащее вниманіе: между тъмъ другіе защитники въры, большею частію подробно говоря о достоинствъ ветхозавътныхъ пророковъ, касательно апостоловъ ограничиваются общими выраженіями о ихъ Богопросвъщенности и обиліи духовныхъ даровъ, ихъ украшавшихъ 97).

2) Особеннымъ доказательствомъ Божественности христіанства служить его быстрое и побъдоносное распространеню. Дивная сила новой въры, не смотря на великія и многоразличныя препятствія, въ короткое время пріобрътшей повсюду безчисленное множество послъдователей, не могла не обратить на себя вниманіе всякаго размышляющаго при свъть въры въ Бо-



<sup>96)</sup> Contra Cels. I, 62.

<sup>&</sup>quot;) Такъ напр. св. Іустинъ говоритъ, что апостолы, неученые и некрасноръчные, но подкръпляемые силою Божіею, возвъстили всему роду человъческому, что они посланы отъ Христа научить всъхъ Божественному разуму (Apolog. I. сар. 39. сн. I, 50.). Тертулліанъ приписываетъ имъ однимъ Духа Святаго, котораго они имъли и въ дарѣ пророчествъ и въ чудесахъ и въ знаменіи языковъ— не отчасти, какъ другіе (De exhort. cast. сар. 4. См. также у Климента александрійскаго. Stromat. IV, 21, 135).

жіе провиденіе. И на нее часто и съ силою увазывали апологеты II и III въковъ, кристівне, потолъ скрывавшіеся или мавъстные язычникамъ полъ виломъ одной исъ секть ічлейской религін, мало-по-малу открыто выступили, какъ отдельное, самостоятельное общество во всей изущительной многочисленности своей. Между тъмъ, какъ нъкоторые изъ древнихъ христіанскихъ писателей \*8) оставили свидътельства о необыкновенномъ распространенім христіанства. Клименть александрійскій вибств съ темъ приписываеть это Божественному действію ""). Оригенъ особенно часто и обстоятельно говорить о быстрыхъ успъхахъ христіанской віры, какъ признавів ся Божественнаго происхожиенія. "Ръшившись распространить въ міръ свое ученіе, могъ ли Інсусъ, спрашиваеть Оригенъ, безъ особенной помощи Божіей, въ столь немногіе годы привлечь къ нему немалое число единовъ и варваровъ, ученыхъ и неученыхъ, и такъ убъить ихъ, что они готовы скорве страдать до смерти за христіанство, нежели отвазаться отъ сего ученія? Слышано ли было это о другой какой-либо редигіи и ученів (100)? Напрасно враги христіанства вивств съ Цельсомъ стараются унивить его твиъ, что будто бы въ числъ послъдователей Христа находились все люди необразованные, изъ низкаго состоянія. Нътъ ни одного сословія, свидътельствуєть Оригенъ, надъ которымъ бы проповъдь Евангельская не оказала своей силы; нътъ ни одного состоянія въ міръ, которое бы не покорилось ученію Іисусову 101). Въ числъ принимающихъ христіанское ученіе находятся люди богатые, высокіе по достоянствамъ и одаренные отличнымъ умомъ, также знатныя и благородныя женщины 102). А какъ вездъ бываеть болве людей простыхъ и необразованныхъ, нежели ученыхъ и остроумныхъ: то необходимо въ великомъ множествъ покорившихся ученію Христову преобладаеть количество людей перваго рода. Такіе успахи христіанства тамъ удивительнае, что соеди-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Какъ то: св. Іустинъ (Dialog. cum Tryph. cap. 117). Ириней (contra haeres lib I, cap. 10. n. 2) и Тертулліанъ. (Apolog. cap. 3 и 37).

<sup>°)</sup> Cohort. ad gentes cap. 10. cu. Strom. VI, 12.

<sup>100)</sup> Contra Cels. I, 22.

<sup>101)</sup> Contra Cels. II, 12.

<sup>102)</sup> Contra Cels. I, 27.

нены были съ необывновенною перемъною правовъ людей и на пути своемъ встретили внешнія неододимыя для человена препятствія. "Не много нужно размышлять, говорить Оригенъ, для того, чтобы понять, что Інсусъ предпринядь дело, превышеющее силы человъческія, и не только предприняль, но и совершиль. Съ самаго начала, лишь только сделалось известнымъ Его ученіе, все возстало противъ Него, и старалось противоавйствовать его распространенію въ мірв. Императоры, военачальники, правители городовъ, воины, простый народъ, словомъвсе, что только имело какую-либо власть. Но Інсусь все преодольдь. Его ученіе, какъ Слово Божіе, не могло быть подевдено, и восторжествовало налъ столькими врагами. Оно побъдило не только всю Элладу, но и большую часть варварскихъ народовъ, и привлекло безчисленныя души въ истинному Богопочтенію 103). Какимъ образомъ, говорить Оригенъ въ другомъ мъсть 104), человъкъ, не имъвшій въ себъ ничего сверхъестественнаго, могь изменить такое множество дюдей, не только обравованныхъ, что еще неудивительно, но в неразумныхъ, преданныхъ страстямъ, которыхъ еще трудиве обратить въ целомудренной жизни, потому что не внимають разуму? Но такъ какъ Інсусь есть сила Божія, мудрость Отца, то Онъ все это слълалъ и еще авлаетъ, не смотря на то, что Ему противовъйствують іуден и еллины, не върующіе Его ученію".

Наконецъ, чтобы дать болъе силы доказательству, основанному на распространении христіанства, Оригенъ обращаетъ вниманіе на то обстоятельство, что дъло тъхъ, кои выдавали себя за Мессію, какъ то: Оевды, Іуды и Досновя, вивств съ ними пало и разрушилось: между тъмъ какъ христіанство, и по смерти своего Основателя, существуетъ и болъе и болъе распространяется. "Еще прежде рожденія Іисуса былъ у іудеевъ нъвто Оевда, который выдавалъ себя за великаго человъка; но какъ только онъ умеръ, разсъялись и тъ, кои были имъ обольщены. Послъ него, во время переписи, когда родился Іисусъ, Іуда Галилеянинъ многихъ изъ народа іудейскаго привлекъ къ себъ своею мнимою мудростію и новостію своего предпріятія. Но

<sup>103)</sup> Contra Cels. I, 27.

<sup>104)</sup> Contra Cels. II, 79.

вогда онъ быль наказань за свои преступленія: то и его ученіе исчезло, по врайней мізрів оно осталось только у весьма немногихъ и незначительныхъ людей. Послів времень Іисуса, самарянинъ Досноей осмінился убідить своихъ соотечественниковъ, что онъ есть Мессія, предсказанный Монсеемъ, и важется, привлекъ нівкоторыхъ къ своему ученію. Но чтобы показать, что всів эти люди были чужды обітованія, не были сыны Бога, а что напротивъ нашъ І. Христосъ поистинів есть Сынъ Божій, должно вспомнить мудрое изреченіе Гамаліила: "если это предпріятіе и дізло отъ человіновъ, то оно разрушится. (Такъ дізіствительно предпріятія тіхъ людей съ ними умерли и уничтожились); а если отъ Бога, то вы не можете раврушить его (Дізн. V, 38—39), что ясно обнаруживается на ученіи и обществів послівдователей І. Христа 105).

3) Чрезвычайные дары Св. Духа, какъ свидътельство о Божественномъ величін христіанской религіи, укращали церковь не только при апостолахъ, но и после нихъ. Почти все апологеты первыхъ трехъ въковъ, св. Іустинъ 10%) св. Ириней 107) Тертулліанъ 108) Минуцій Феликсъ 104) и св. Кипріанъ 110) въ доказательство Божественности христіанства ссылались на чудеса, кои непрерывно отъ впостоловъ продолжались среди христіанъ и состояли въ изгнаніи злыхъ духовъ, исціленіи разныхъ болізней и прозръніи въ будущее. Оригенъ неоднократно свильтельотвуеть о нихъ въ сочинении противъ Цельса и видитъ въ нихъ печать Божественности ученія І. Христа. "И донынь, говорить онъ, у христіанъ сохраняются следы Св. Духа, Который явился въ видъ голубя, ибо христівне демоновъ изгоняють, исцъленія совершають, и по воль Слова прозирають въ будущее " 111). И теперь имя Інсуса возстановляеть разстроенныя души, прогогоняеть демоновъ, исціляеть бользии и вселяеть дивную ти-

<sup>106)</sup> Contra Cels. I, 57.

<sup>106)</sup> Разговоръ съ Трифономъ

<sup>107)</sup> Advers Haeres. Lib II, cap. 31, 32.

<sup>100)</sup> De praescript, advers, haeret cap. IV. Apolog. cap. 23.

<sup>109)</sup> Octavius cap. 27.

<sup>110)</sup> De idolor. vanitate cap. 4. Ad Demetrian. XV.

<sup>411)</sup> Contra Cels. I, 46.

шину въ сердца истинно върующихъ въ Него и 112). Въ дочгомъ мъсть 113) пъйствительность чудесъ Христовыхъ Оригенъ доказываеть изъ чулесныхъ дарованій, еще существующихъ въ церкви. Онъ увъряетъ, что самъ видъдъ многихъ, кои были исцвдены христівнами отъ разстройства ума и другихъ бользней 114) . "Нъкоторые изъ исповъдающихъ Інсуса являють наль которыхъ исприяють, знаменіе того, что они чрезъ эту врру получили вакую-то чудную силу: ибо на требующихъ испъленія они ничего не призывають, вромъ высочайщаго Бога или имени Інсуса вивств съ Его исторією. Такимъ образомъ я самъ вильдь, что многіе были освобождены оть тяжкихь страданій, оть умопомъщательства, и другихъ безчисленныхъ болъзней, которыхъ ни люли, ни демоны не могли исцелить". Наконецъ. Оригенъ указываеть на чудеса болве внутреннія и сокровенныя, являемыя во внезапной перемънъ людей невърующихъ и обращающихся къ христіанству, призывая притомъ самого Бога во свийтели истинности своихъ словъ. Пусть смется Цельсъ... но я все-таки скажу, что многіе какъ бы невольно перешли въ христіанство: какой-то духъ внезапно, или чрезъ виденіе, или во снъ такъ потрясалъ ихъ сердца и производилъ такую перемвну, что они отдагали свою прежнюю ненависть въ (христіанской) въръ и готовы были за нее претерпъть смерть. И я знаю много такого рода чудесъ, которыхъ быль очевиднымъ свидътелемъ: и еслибы я сталъ ихъ описывать, то доставиль бы не. върнымъ только поводъ къ насмъшкамъ: ибо они думаютъ, что и мы вымышляемъ, подобно тъмъ, за которыми водятся подобныя продълки. Богъ, которому открыты все тайны совести, свидътель въ томъ, что Божественное учение Іксуса мы хотимъ утвердить неложными разсказами, но разнообразными и очевидными доказательствами 115).

4) Бъдственная судьба іудейскаго народа представляеть поравительное доказательство Божественности христіанской религіи. На нее указывали древнъйшіе защитители христіанства—св. Іу-

<sup>112)</sup> Contra Cels. I, 67.

<sup>115)</sup> Contra Cels. I, 2.

<sup>114)</sup> Contra Cels. III, 24.

<sup>111)</sup> Contra Cels. I, 46.

отинъ 113). Тертулліанъ 116), св. Кипріанъ 117) и объявляли ее наказаніемъ Божінмъ, постигшимъ въродомныхъ іудеевъ за отверженіе и убіеніе обътованняго Мессіи. Опитенъ особенно весьма часто упоминаеть о разрушении Герусалима, палении јудейскаго царства и разсвяніи народа по всемъ странамъ міра. Такъ, приводя свидетельство Іосифа Флавія, который (въ XVIII книгъ своихъ Древностей) причину разрушенія Іерусалима и храма находить въ убјенји Јакова праведнаго, брата Јисуса, называемаго Христомъ. Оригенъ спрашиваеть: "Если, по словамъ Іоснов. Іерусалимъ разрушенъ за Івкова, то не болъе ли справедливо свазать, что это случилось за Інсуса, Божественность Котораго свидътельствують столь многія церкви?" 118). Лъйствительно, бълствіе ічлейскаго народа, столь необывновенное по своей продолжительности и великости, ясно повазывало благоговъйному зрителю судебъ Божінхъ тяготьющую надъ нимъ карунебесную за тягчайшее преступленіе, каково-невъріе Сыну Божію закономъ и пророками предуказанному І. Христу, "Казнь іудеевъ, говорить Оригенъ, не отложится до времени суда, нами ожидаемаго: они несуть ее и теперь. Есть ли въ мірв, кромв іудеевъ, какой-либо народъ, который быль изгнанъ изъ главнаго города своей страны и изъ того мъста, гдъ единственно должно быть отправляемо богослужение отцевъ ихъ? Ихъ судьба равинется судьбъ самыхъ несчастныхъ и презрънныхъ людей. И это они терпять не за другія свои преступленія, конхъ также ме мало, но преимущественно за то злодъйство, какое они совершили противъ Інсуса (119). "Мы не находимъ, говорить Оригенъ въ другомъ мъсть, чтобы народъ іудейскій во время своего существованія когда-либо такъ долго находился подъ властію своихъ враговъ и лишенъ быль возможности по закону отправлять свое богослужение. Правда, нъкогда казалось, будто Господь совершенно отвергнуль свой народь за гражи его, но

<sup>115</sup> Разговоръ съ Трифономъ рад. 229.

<sup>110)</sup> Apolog. cap. 21, 26, гдъ говоритъ въ Римлянамъ: «Nanguam dominaturi ejus (Judeae), si non ultimo de liguisset in Christum».

<sup>117)</sup> De idolorum vanitate cap. 6.

<sup>118)</sup> Contra Cels. I, 47.

<sup>119)</sup> Contra Cels. IV, cap. 22.

іуден после некотораго времени опять были взысваны Имъ, и возвратившись въ отечество, снова получали полную свободу служить Богу, какъ того требуеть законъ. Итакъ одно изъ доказательствъ Божественности Іисуса есть то, что изъ за Него 
іуден столько леть живуть среди великихъ и различныхъ бъдствій. Осмелюсь утверждать, что они никогда не возвратятся въ 
прежнее благосостояніе. Ибо они совершили ужаснейшее преступленіе, злодейски поступивъ съ Спасителемъ міра, въ томъ 
самомъ городь, въ которомъ они совершали служеніе Богу, долженствовавшее быть прообразомъ величайшихъ таннъ. Посему 
надлежало, чтобы городь, въ которомъ Іисусу оказано столько 
несправедливости, былъ разрушенъ до основанія, народъ іудейскій—разсеянъ по всему міру, и на ихъ место другіе призваны 
въ причастію въ блаженствъ (спасеніи)" 130).

5) Двиствіе Промысла Божія, покровительствующаго религін Христовой, Оригенъ находить въ исторіи самой борьбы языческаю міра съ христіанствомъ. Извъстно, что христіанство, при первомъ появлении своемъ и еще болъе при дальнъйшемъ распространеній, подверглось сильнымъ гоненіямъ отъ іудеевъ, и потомъ особенно отъ языческаго правительства и народа. Однакожъ, по убъжденію Оригена, оно среди самыхъ враждебныхъ усилій, будучи поддерживаемо силою Божією, торжествовало и возрастало въ могуществъ и силъ своихъ послъдователей... И Соврать потерпъль гонение за дюбовь къ мудрости: но авиняне раскаялись въ своемъ проступкъ съ нимъ и оставили ненависть къ нему. Не такова участь Христа и Его последователей. Римскій сенать, императоры одинь за другимь, воины, народь, сами роантели увъровавшихъ въ I. Христа, вооружались противъ Его ученія; такъ что христіанство, отвсюду гонимое и твенимое столькими врагами, безъ-сомивнія было бы подавлено и уничтожено, еслибы не было подкрышлемо силою Божіею. Съ ея топомощію, оно не только не исчезло, но еще покорило міръ, противъ него здоумышлявшій "121). Въ доказательство того Оригенъ указываеть съ одной стороны на немногочисленность мучениковъ, пріявшихъ смерть за вёру во Христа, въ сравненіи

<sup>120)</sup> Contra Cels. I, 3.

<sup>121)</sup> Contra Cels. I, 3.

съ пълымъ обществомъ христіанъ, съ другой — на промежутик отныха, коимъ по временамъ наслаждались гонимые христіане. Такъ какъ христіане, говорить онъ, колив запрешено истить врагамъ, соблюдали вротвое и человъколюбивое законоположение: то они отъ свивго Бога подучали то, чего могли бы достигнуть. еслибы имвли позволение и надлежащую силу вести войну. Богъ постоянно побораль за нихъ и по временамъ заставляль утихнугь твуъ, кои возставали на христівнъ, и хотвли нуъ истребить 122). Немногіе, которыхъ дегко перечисдить, умерди за христівнскую редигію 123); такъ какъ Богъ препятствоваль истребленію цвлаго народа христіанскаго; Онъ хотвль, чтобы пребывало христіанство, чтобы вся земля исполнилась симъ спасительнымъ и святвишимъ ученіемъ. Съ другой стороны, лабы слабъйшіе могли отдохнуть отъ страха смерти. Богь заботился о върующихъ и однимъ мановеніемъ своимъ разрушаль всв козни противъ христіанъ, такъ что ни цари, ни мъстные правители, ни толпы черни не могли болъе свиръпствовать противъ нихъ "124). "Такимъ образомъ, говорить Оригенъ, не смотря всв препятствія. Богь съ каждымъ днемъ все болье и болье распространяль число христівав, и Онь уже дароваль имъ свободу вездв проповъдывать свое учение 125). Поелику Богъ благоволилъ, чтобы и язычникамъ послужило ко спасенію ученіе І. Христа, то всв умыслы и усилія человвческія противъ христіанъ оказались тщетными. И чемъ боле цари, правители и народъ старались подавить христіанъ, темъ все многочислениве и сильные они становились ". Особенно замвчательно то, что Оригенъ, даже предвидя возобновление бъдствій для христіанъ 124), высказываеть однако твердое уб'яжденіе въ торжествъ внутренней Божественной силы христіанства надъ языческимъ міромъ. На слова Цельса, что еслибы всв поступали подобно христіанамъ, то царь остался бы безъ войска и имперія

<sup>🏂 122)</sup> Contra Cels. III, 8.

<sup>12:)</sup> Ibid.: «Ολίγοι κατά καιρούς καὶ σφοδρα ἐυαρίθμητοι ὑπέρ τῆς χριττανῶν Θεοσεβείας τεθνηκασιν».

<sup>124)</sup> Contra Cels. III, 8.

<sup>1.5)</sup> Ibid.

Contra Cels. VII, 26.

была бы жертвою диникъ и необразованныхъ варваровъ,-Оригенъ дветь следующій ответь: "Если все будуть поступать полобно мяв. то и варвары примуть Божественное Слово и соледаются самыми кроткими и справелливыми. Тогла все пругія религіи исчевнуть и одна только христіанская будеть владычествовать потому что Божественное Слово пріобратаеть все болве и болве людей (127). Въ этихъ словахъ Оригена заключается та особенность, что по его мизнію, христівнство чрезъ живущую въ немъ Божественную силу со временемъ покоритъ человъческій родъ подъ свою благотворную власть, одержить надъ нимъ внутреннюю, духовную побъду. Между тъмъ у другихъ христіанскихъ писателей языческое государство представляется въ постоянной борьбъ съ христіанствомъ, и торжество церкви ожидается только отъ вившняго, сверхъестественнаго событія, каково второе пришествіе 1. Христа 128). Нужно ди говорить, какъ это чанніе Оригена устроеніемъ Промысла Божія блистательно оправдалось событіями?... Спустя не болве одного стольтія, христіанство побъдоносно возсьло на престоль кесарей и возложило свое спасительное иго на самыхъ варваровъ, приводившихъ въ трепетъ всемірную имперію!

## IV.

Съ вившними доказательствами Божественности I. Христа и Его религіи Оригенъ соединяль и внутреннія, основанныя на достоинствъ христіанскаго ученія. Отличительнымъ свойствомъ этого ученія, показывающимъ его Божественное достоинство, Оригенъ почитветь вссобщность, и называеть его ученіемъ предназначеннымъ для всъхъ дюдей, и для всъхъ доступнымъ... "Возвышенна мысль Платона, что трудно найти Строителя



<sup>127)</sup> Contra Cels. VIII, 65. "Ητις και μόνη ποτε κρατήσει, του λόγου πλέιονας νεμομένου ψυχάς».

<sup>124)</sup> Такъ св. Іустинь, въ разговоръ съ Трифономъ, говорить о правителяхъ языческихъ, что они «не престануть умерщвлять и гнать исповъдующихъ имя Христово, доколь Господь опять не придеть и не разгрушихъ всъхъ (гл. 39. По русскому переводу стр. 47). Сн. Тертутліана Ароlодет, (ар. 21. Климента Stromat VI, сар. 18.

вселенной и Отца; да и нашедши Его, невозможно скалать всемь известнымъ. Какое же доказательство человеколюбія представляеть христіанство въ Боге Слове, Которое воплотилось для того, чтобы цо всемъ распространилось то ученіе, которое, по словамъ Платона, если бы кто и нашель, не возможно было бы возвестить всемъ? " 129). "Христіанамъ, говорить онъ въ другомъ месте, вверено ученіе о чистомъ и духовномъ Богопочтеніи, и даны новые законы, сообразно съ состояніемъ народа, который долженъ жить по всемъ странамъ міра " 130).

Далве, Божественность І. Христа, говоритъ Оригенъ, открывается изъ высокой мудрости, которая поражаеть въ Его учения тъхъ, кои, не довольствуясь простою върою, стараются проникнуть въ смыслъ Писаній 131). "Если вто, изучивши греческія науки, перейдеть къ христівнству, тоть не только признаеть истину его ученія, но и подтвердить его учеными доказательствами 100), почерпнутыми какъ изъ Св. Писаній, такъ и изъ соображеній разума" 100). Впрочемъ, указывая на сообразность христіанскаго ученія съ разумомъ, Оригенъ, подобно прочимъ апологетамъ, не пускается въ отвлеченное философское раскрытіе истинъ, въ немъ содержащихся. Опыть такого раскрытія встрачается только въ двухъ мастахъ, гда Оригенъ говорить о невещественности и единствъ Божіемъ по ученію христівнокому, въ противоположность чувственному многобожію язычниковъ. Заравый разумъ убъждаетъ, что Богъ отнюдь не есть тленное вещество, и не можетъ-быть чтимъ въ неодушевленныхъ вещахъ, въ которыхъ представляють его язычники, подъ кажимъ-либо образомъ или символомъ; а идолы не суть боги; произведенія человъческія, издълія нечестивыхъ и развратныхъ художниковъ не могутъ быть смфшиваемы съ Творцемъ и суть ничто въ сравнении съ высочайшимъ Богомъ, все со-

Contra Cels. VII, 42.3

<sup>410)</sup> Contra Cels. IV, 23.

titi Contra Cels. III, 33.

<sup>112)</sup> Contra Cels. I, 2.

<sup>(</sup>a) Contra Cels. IV, 9.

творившимъ и содержащимъ въ своей власти<sup>113</sup>). Съ другой стороны, какъ превосходиве языческихъ басней то ученіе, которое заповъдуеть чтить единато Творца міра: ибо прекрасное устройство, единство и согласіе всъхъ вещей въ міръ убъждаеть, что они произошли не отъ многихъ творцевъ, но отъ Единаго. Все существующее въ міръ суть части его, а Богъ не естъ часть цълаго: ибо часть есть нъчто несовершенное; но это не приличествуетъ Богу. Равнымъ образомъ, Богъ не есть и цълое (т.-е. весь міръ): ибо цълое состоитъ изъ частей. А разумъ не можетъ согласиться, что Высочайшее существо составлено изъ частей, изъ которыхъ каждая не въ состояніи отправлять того, что могутъ остальныя части <sup>135</sup>).

Какъ на особенное достоянство христіанскаго ученія, Оригенъ обращаеть внимание и на самый способъ, какимъ преимущественно оно усвояется христіанами, т.-е. впри. Вопреви Цельсу упревавшему христіань за то, что они въ своемъ ученіи полагаются на въру. Оригенъ старается оправдать это и повазать. что въра есть естественный путь ко всякому познанію вообще и особенно благотворный и необходимый въ области религи. "Большая часть двя человвческих», говорить Оригенъ, утверждается на въръ: брасають въ землю съмена, отправляются въ море, предпринимають самыя опасныя дела-почему? Потому, что върять, что все это окончится благополучно 136). Тоже самое бываеть и въ области умственной. Почему предавшіеся изученію философіи избирають себъ того или другаго учителя, ту иль другую шволу? Не оттого ли, что върили въ превосходство ихъ предъ прочими? Ибо кто старается выслушать и оцвинть начала всъхъ школь, доказательства и возраженія на нихъ, прежде нежели обратиться къ школъ Платоновой, или Стоической, или Аристотелевой, или Епикурейской 1:7)? Если же въ дълахъ житейскихъ и на поприщъ философіи первый шагъ опирается на въръ: то не гораздо-ли болъе справедливо върить безконечному Богу в Тому, Кто научилъ насъ истинному богопочтенію?" Съ другой

<sup>1.4)</sup> Contra Cels. III, 4. I, 6.

<sup>424)</sup> Contra Cels. III, 4. I, 23.

<sup>116)</sup> Contra Cels. I, 11.

<sup>127)</sup> Contra Cels. I, 10.

стороны, въра есть не только самый естественный способъ усвоенія истинъ христіанскаго ученія, но вмъсть и необходимый. если истинная религія должна быть общимъ достояніемъ людей необразованныхъ и просвъщенныхъ. "Какъ мало людей, говорить Оригенъ, которымъ ни житейскія заботы, ни слабость умственныхъ силъ не поспятствують изследывать истину собственными усиліями и соображеніями! Въ этомъ случав весьма благодетельна вера! Столько тысячь людей уже уверовали, и въра извлекла ихъ изъ бездны гръха и пороковъ. Спросите это безчисленное множество върующихъ, лучше ли для нихъ то, что они простодушно увъровали въ жизнь и мадовозданніе за гробомъ, и потому ръшились измънить свое поведение. удучшить нравы; или для нихъ было бы полезнве, еслибы они уввровали не безъ долговременнаго изсладованія, и свое исправленіе отдожили до техъ поръ, пока они тщательно и точно изследовали всв основанія религіи? Тв еще не обратившіеся, которые напередъ хотять все основательно изследовать, никогда не достигнуть того, до чего другихъ довела простан въра. И это есть олно изъ дучшихъ доказательствъ того, что учение столь спасительное для людей, произошло отъ Бога 138). Ибо для того, чтобы всёхъ людей, самыхъ простыхъ и низвихъ, привести къ Богу,-Спасителю нашему надлежало употребить такое средство, воторое было бы доступно для пріемлемости всего міра и преимущественно дюдей низшаго состоянія и 139).

Божественное достоинство христівнскаго ученія открывается тавже изъ необыкновеннаго могущества и силы, съ вакою оно, не смотря на простоту Евангельской проповъди, дъйствовало на умы и сердца слушателей. "Сердце человъческое, говоритъ Оригенъ, не убъждается витіеватыми ръчами и еще не улучшается отъ того, что истину представятъ достовърно: чтобы проникло и подъйствовало слово, для того проповъднику нужна особенноя Божественная сила, его проповъдь должна быть освящена благословеніемъ свыще. Разсужденія философовъ, какъ ни были они блистательны и хотя согласны были съ нашими догматами, они не имъли силы овладъть своими слушателями и произвести

<sup>138)</sup> Contra Cels. I, 9.

<sup>139)</sup> Ibid. VI, 1.

въ нихъ перемъну жизни. Но ученики Іисусовы, люди неученые и простые, ничего незнавшіе о греческой мудрости, съ своею проповъдію обходили многіе народы, и тысячи слушателей увлекали до того, что каждый по мъръ своего познанія ръшался слъдовать и въ жизни тому, что они проповъдывали 140). Тъже, которые такъ прекрасно умствовали о Высочайшемъ добръ, о природъ души, о посмертномъ блаженствъ добродътельныхъ, сами забывая всъ эти высокія истины, открываемыя имъ Богомъ, склонялись къ дъламъ низкимъ и оказывались суетными въ своихъ мысляхъ 4 141).

Раскрывши достоинство христіанскаго ученія изъ его свойствъ. нои заключаются въ его всеобщности, высочайшей мудрости и въ самомъ способъ усвоенія его истинъ. Оригенъ съ особенною силою и весьма часто старается показать Божественную силу христіанства нъ опытв. въ техъ благотворныхъ действіяхъ. вакія производить оно въ нравственной жизни его последователей. Искренно и трогательно говорить Оригенъ въ началь своего сочиненія, "И теперь все еще продолжають ваносить на Інсуса лиссвидетельства и клеветы; да Онъ всегда будеть подвергаться имъ, доколь существують злые люди. Но и вынь, какъ прежде. Онъ также модчитъ и не защищаетъ Себя словами. За то враснорвчивве и сильные всего говорить въ Его пользу неукоризненная и святая жизнь Его последователей, которая уничтожаетъ всъ обвиненія противъ Него 142).. Дъйствительно, христіанство явилось среди міра, который быль исполнень всяними делами разврата и достигъ крайней степени нравственнаго безсилія, и повсюду, гдъ только оно было принимаемо, производило необыкновенную перемъну въ нравахъ и возводило людей на такую степень нравственнаго совершенства, которая превосходила и посрамляла мудрость и добродътель самихъ оидософовъ. "Какое ученіе, говорить ()ригенъ, 143) кромъ христіанскаго, такъ могущественно привлекаетъ людей къ доброй жизни? Пусть кто-либо покажеть другой дуть, которымъ бы

<sup>140)</sup> Contra Cels. VI, 2.

<sup>141)</sup> Ibid. VI, . 4.

<sup>142)</sup> Contra Cels. I, 2.

<sup>143)</sup> Contra Cels. IV, 53.

могли обратиться къ добродътели не одинъ или два, но безчисленное множество людей? И врачи телесные не могуть возвратить больному здоровье безъ воли Божіей. Можно ли иначе думать о томъ, если кто цвлыя сотни душъ освободилъ отъ сквернъ гръха, отъ неистовыхъ страстей и порововъ, отъ презрънія въ Божественному? Каждый благоразумный долженъ сознаться, что въ людяхъ ничего добраго не бываеть безъ Бога: твиъ съ большею смедостію можно утверждать это объ Інсусе. Надобно только сравнить съ настоящими нравами многихъ увъровавшихъ въ Него прежиюю жизнь ихъ, чтобы вильть, какимъ прежде предавались они порокамъ, неправдамъ, какими увлекались страстями, и-какъ теперь съ техъ поръ, какъ приняли Христіанское ученіе, они сділались гораздо справедливне, ціломудренніве и постояннъе 144). Даже самые простые изъ христіанъ, которые только върують въ великаго Бога, и Его Единороднаго Сына Бога-Слово, въ своей жизни являются гораздо совершениве Философовъ, покланяющихся суетнымъ богамъ, и приводятъ ихъ въ стыдъ 145). Тъ, которыхъ призирають за ихъ глупость и навывають рабами, какъ только приняли учение Іисуса и предались Богу, такъ сдвиались далеки отъ всякой скверны плотской, что многіе изъ нихъ не только воздерживаются отъ сообщенія съ женщиною, но и совершенно являють себя чистыми... Для этого не употребляють они цикуты, подобно Авинскому Гіерофанту но довольствуются Словомъ Божіимъ къ удаленію изъ души всявихъ похотей, и соблюдають полное дівство не для почестей человъческихъ, не для денежныхъ наградъ, какъ дъвы при храмахъ языческихъ боговъ и 134). Насъ навывають враги обманщиками, говоритъ Оригенъ въ другомъ мъстъ. Прекрасно же мы обманываемъ, когда нашими усиліями люди изъ невоздержныхъ дълаются воздержными, или по крайней мъръ любящими воздержаніе, изъ неправедныхъ справедливыми, или стремящимися къ прявдъ, изъ неразумныхъ-разумными, или идущими по пути мудрости, изъ боязливыхъ и слабыхъ-мужественными и твер-

<sup>144)</sup> Contra Cels. I. 22.

<sup>116)</sup> Ibid. VII, 44, 49.

<sup>146)</sup> Ibid. VII, 48.

дыми такъ, что они готовы принять смерть за въру во всесоздавшаго Бога"! 147).

Нравственное перерожденіе, производимое христіанствомъ, обнаруживалось не только въ отдельныхъ людяхъ, но и какъ знаменіе Божественной силы его, ярко выступало въ цізлыхъ обществахъ христіанскихъ, особенно своею противоположностію съ общественною жизнію язычествъ. Церкви Божін, говорить Оригенъ, основанныя І. Христомъ, сіяютъ въ мірв, какъ звъзды, если сравнить ихъ съ собраніями народовъ, среди которыхъ они пребывають. Кто будеть отрицать, что даже худшіе члены нашихъ церквей гораздо лучше, нежели большая часть тахъ, изъ которыхъ состоять народныя общества?... Для примъра посмотримъ на Церковь Божію, находящуюся въ Авинахъ: она мирна, благочиння, и старается творить угодное Всевышнему Богу. На противъ народъ Анискій, безпокойный и буйный, никакимъ образомъ не можеть быть сравненъ съ тамошнею церковію. Тоже можно сказать о церкви и о народъ въ Коринев и Алевсанаріи. И если добросовъстно и съ дюбовію къ истинъ станемъ извъдывать это дело, то какъ не удивляться тому, кто вознамърился и могъ повсюду основать среди гражданскихъ обществъ особенныя церкви Божіи. И не справедливо ли думать объ Інсусъ, "ихъ основатель, что въ немъ было Божество, но не такое, которое обыкновенно представляють язычники? 144).

Изображая такимъ образомъ высокое Божественное достоинство христіанской редигіи, Оригенъ значительно превзошель своихъ предшественниковъ на поприцъ апологетики. Особенность всъхъ древнъйшихъ защитниковъ св. Въры состоитъ вътомъ, что Божественное величіе и силу христіанства они большею частію показывали въ живыхъ примърахъ, представляя чистую, невинную жизнь Христіанъ п ихъ мужество въ гоненіяхъ, и почти не останавливались на внутреннихъ чертахъ христіанскаго ученія, свидътельствующихъ о его сверхъестественномъ происхожденіи. Въ этомъ отношеніи они довольствовались свидътельствомъ своего сознанія о его мудрости и ръ-



<sup>(47)</sup> Contra Cels. II, 79.

<sup>140)</sup> Contra Cels. III, 29-30.

шительномъ превосходствъ надъ человъческими ученіями <sup>149</sup>), или указывали на то, что оно проповъдано Богопросвъщенными людьми <sup>150</sup>), или старались обличить нелъпость языческаго ученія о Богъ и нравственности <sup>151</sup>). Гораздо полнъе раскрытіе внутренняго доказательства Божественности христіанства представляется у Оригена. Указывая на свойства христіянскаго ученія, состоящія въ его всеобщности и высокой мудрости и могущественномъ дъйствіи на людей, онъ притомъ первый старается оправдать участіе въры, какъ естественнаго и необходимаго способа усвоенія истинъ откровенной религіи. Такъ далевъ былъ даровитый почитатель христіанской науки отъ того, чтобы признать незаконныя притязанія разума на исключительное господство въ дълъ религіи!

## В. Ответы Оригена на возражевія Цельса прответ христіанства.

Защищая Божественное достоинство христіанской религіи отъ возраженій Цельса, Оригенъ въ своемъ сочиненіи не оставиль ни одного изъ нихъ безъ приличнаго отвъта или опроверженія. Но при изложеніи заслугь Оригена въ борьбъ съ Цельсомъ достаточно остановить вниманіе на главнъйшихъ и замъчательнъйшихъ возраженіяхъ Цельсу, именно тъхъ, которыя касаются 1) христіанскаго ученія, 2) Евангельской исторіи, 3) священныхъ сказаній Ветхозавътныхъ и 4) наконецъ отношенія христіанъ въ Государству.

T.

Высокое достоинство истинъ, проповъдуемыхъ христіанскимъ откровеніемъ, такъ поразительно и для здраваго разума очевидно, что и враги христіанства видятъ невозможность совершенно отвергнуть его. Посему то и Цельсъ, нападая на христіанское ученіе, старался унизить его достоинство посредствомъ того пред-

<sup>143)</sup> S. Iustini Apolog. I, 23. Apolog. II, 15. Dialog. cum. Tryph. cap. 9.

<sup>150)</sup> Tertulliani Apolog. cap. 45.

<sup>141)</sup> Таковы сочиненія Татіана, Өеофила Антіохійскаго и др.

положенія, будто все истинное и преврасное въ христіанствів не принадлежить ему собственно и уже находилось въ системахъ греческихъ философовъ 152). Въ отвътъ на это Оригенъ говоритъ. что если вакое учение здраво и полезно, то где бы око ни было высказано у греческихъ философовъ или у іудейскихъ пророковъ и въ словахъ І. Христа и Его апостоловъ, не должно быть порицаемо за то, что христіане или іуден пропов'ядують его вивств съ Гренами 153). Почитать же христіанское ученіе заимствованнымъ изъ греческой философін - совершенно несправедливо. "Моисей и другіе пророки, у которыхъ находятся истины удивительныя по своей высоть и достойныя Бога. — они гораздо древные не только Платона или Гомера, но и самаго изобрытенія греческихъ буквъ. Какъ же можно утверждать, что они ученіе свое позаимствовали у Платона, когда этотъ въ ихъ время и не родился? Равнымъ образомъ нельзя приложить мысли Цельса о христіанскомъ ученім и въ апостоламъ Інсусовымъ. Въроятно ли, чтобы рыбарь Петръ, скинотворецъ Павелъ и Іоаннъ, оставившій мрежи отца своего, преподавали въ своихъ посланіяхъ ученіе о Богв, будтобы взятое ими у Платона 134)? "Но положимъ, продолжаетъ Оригенъ, что и въ учени греческихъ философовъ заключается много истиннаго и прекраснаго, что открымъ имъ Богъ. Канъ же могли они отвратить людей отъ поклоненія видимымъ предметамъ и ложнымъ богамъ, когда и сами не твердо стояли на высотв истинъ, которыя открылъ имъ. Богъ? Одни вмъстъ съ неразумною толпою покланялись Артемидъ; другіе боготворили образъ смертнаго человъка, даже Сократь обязаль друга своего принести въ жертву Эскулапу пътуха, а пногда эти мудрецы возвышавшіеся къ вещамъ невидимымъ, сверхъчувственнымъ, вмъстъ съ египтянами повергались предъ птицами, четвероногими и гадами. Когда даже учители греческіе измънили истину Божію во лжу и послужили твари болъе нежели Творцу, тогда Богъ избралъ буін міра, да посрамить премудрыя 155. Сверхъ того философы похожи на твхъ

<sup>112)</sup> Contra Cels. VI, 1. VII, 59.

<sup>113)</sup> Contra Cels. VII, 59.

<sup>&</sup>quot;") Contra Cels. VI, 7.

<sup>184)</sup> Contra Cels. VI, 4.

врачей, которые пользують только богатыхъ и знатныхъ. Пророви же и впостолы Інсусовы, побужавемые человъволюбіемъ. старались всвуъ привести на путь истины, и грековъ и варваровъ, простыхъ и ученыхъ. И такъ какъ ихъ учене назначено было для встать людей, то оно отнюдь не полжно было похолить на искусно приготовленную пишу, которой могли бы наслаждаться только люди изнъженные и прихотливые 154). Не многимъ только высоко-образованнымъ людямъ принесли пользу (если это можно сказать) великолепная и обработанная речь Платона; между тъмъ какъ простая и безъискуственная ръчь проповъдниковъ Христова ученія привлекла безчисленное множество последователей. Это говорится не въ обиду Платону, который въ нъкоторыхъ отношеніяхъ заслуживаеть похвалу: но съ гъмъ. чтобы показать, какъ мудрость чедовъческая безъ силы Божественной не въ состояніи научить людей истинь и склонить къ сообразной съ нею жизни" 157). Не довольствуясь общимъ возраженіемъ противъ христіанскаго ученія. Пельсъ нападаль и на отдъльные пункты его.

И вопервыхъ возставаль онъ противъ главнаго и основнаго догмата христіанскаго о нисшествій воплотившагося Бога на землю для спасенія дюдей. "Пля чего, возражаль Цельсь, Богь сошель на землю?... Если Онь рышился исправить настроеніе среди людей, то не довольно ли для этого Его всемогущества"? Но,-отвъчаеть Оригенъ, развъ Богъ въ одинъ мигъ долженъ исторгнуть изъ сердецъ человъческихъ всё грехи и пороки, насадить въ нихъ добродътель и вдругъ исполнить ихъ новыми мыслями и расположеніями? Сообразно ли это съ Божественною премудростію и существомъ самаго діля? Положимъ, что это было бы возможно: что сталось бы тогда съ свободою человъческою, и въ чемъ была бы добродътель и заслуга тъхъ, которые бы отложились джи и заблужденій "? "Далье, допустивъ возможность такого внезапнаго нравственнаго превращенія произведеннаго всемогущею силою Божіею, естественно можеть вто-либо, идущій по следамъ Цельса, спросить: почему Богь из-

<sup>156)</sup> Contra Cels. VII, 60.

<sup>167)</sup> Contra Cels. VI, 2.

<sup>160)</sup> Contra Cels. IV, 3.

начала сотвориль человъка не такимъ совершеннымъ и добродътельнымъ, чтобы въ немъ не могло родиться расположение ко гръху и такимъ образомъ не было нужды въ какомъ-либо послъдующемъ исправления? Но это значитъ опять уничтожить свободу человъка, а виъстъ съ тъмъ и самую добродътель. Ибо свобода такъ тъсно соединена съ добродътелю, что послъдняя должна уничтожиться съ отнятиемъ первой 159).

. Но ужели Богъ, спрашивалъ Цельсъ, только спусти многія тысящельтій вздумаль жизнь людей исправить и сдылать добродътельною?" "Нътъ, отвъчаетъ Оригенъ, мы въруемъ, что Богъ Господь и правитель міра всегда желаль сдалать жизнь человъческую праведною и доброгътельною и всегда подавадъ разумнымъ существамъ средства обратиться на путь истины и удалиться отъ пороковъ. Онъ искони и во всв времена посылалъ Свое слово во святыя души и дълалъ ихъ своими служителями и пророками для того, чтобы они старались объ исправленіи своихъ ближнихъ 160). Впрочемъ, замычаеть Оригенъ, есть большое различие между тами, которыхъ Богъ употреблялъ для сей цъли. Не многіе изъ нихъ предлагали истину во всей чистотв и старались объ исправленіи людей: таковы были Монсей и пророки 161). А многіе изъ техъ, коимъ промыслъ Божій, по своему человъколюбію, дароваль познаніе высокихъ и важныхъ предметовъ, измънили истину во лжу 162). Но дъло предпринятое І. Христомъ безконечно превышаеть всв прочія. Онъ благоводилъ исцалить и исправить не обитателей одного какого-либо уголка земли, но весь человъческій родь. Онъ прищель для того, чтобы спасти всъхъ людей. Какъ неудивительно то, что въ нъкоторыя времена являлись пророки, которые за свою болье возвышенную и чистую жизнь удостоивались получить большую мъру Божественной благодати: точно также не должно быть странно и то, что было время, когда къ человъческому роду пришло существо необычайное, подобнаго которому не было прежде и никогда не будетъ на землв" 163). Далве Цельсъ воз-

<sup>189)</sup> Contra Cels. IV, 3.

<sup>160)</sup> Contra Cels. IV, 3.

<sup>161)</sup> Contra Cels. IV. 4.

<sup>142)</sup> Contra Cels. VII, 46.

<sup>141)</sup> Contra Cels. IV, 8.

ражаль: "почему Богь нисшель на землю къ грешникамъ, а не къ тъмъ, которые свободны отъ гръховъ 166)? На это Оригенъ отвъчаетъ: что Богъ Слово явился на землъ для гожщинковъ. накъ врачъ, а для твхъ, кои уже очистились отъ грвховъ и болъе не гръщать, какъ учитель Божественныхъ таинъ. Впрочемъ если Пельсъ полъ свободными отъ граховъ разумаеть не твхъ, которые болве не грвшать, а твхъ, которые никогда не гръшили, то мы утверждаемъ, что такихъ людей вовсе исключая І. Христа, который граха не сотвориль. (1 Петр. II, 22). Ибо не можеть быть, чтобы человакь оть самаго рождевія своего въ прододженіи жизни своей всецьдо сохраниль себя добродътельнымъ и могъ возвести взоръ свой къ Богу съ полнымъ сознаніемъ своей безгрышности: кто бо сый чедовыкъ. яко будеть непорочень? или аки будущій праведнякь рождень оть жены? (Іов. 15, 14). Но Богу должно ли оставить людей, погразшихъ во гръхахъ, безъ всякой помощи? Человъколюбивъйщій Царь могь ли не посылать никакого врача къ страждущимъ отъ бользии подданнымъ своего царства 165)? Посему всв люди страждущіе и обремененные гръхомъ призываются въ тому усповое. нію, которое пропов'ядуется нашею религіею".

Опровергая христіанское ученіе о воплощеніи Бога для спасенія рода человіческаго, Цельсъ возставаль и противъ ученія о лиць Іисуса Христа, вакъ Богочеловічка. Онъ говориль, что "если бы Богь дійствительно вочеловічился въ І. Христі: то слідовало бы, что Богь измінняся въ смертнаго человічка, изъ всесовершеннаго существа сділался несовершеннымь, изъ блаженнаго несчастнымъ". Кромі того онъ ставиль въ упрекъ христіанамъ и то, что они воздають Божеское поклоненіе І. Христу тогда какъ сами учать, что это принадлежить только Единому Богу. Въ отвітъ на это Оригенъ, подтверждая неизміннемость Божію словами Писанія (Пс. 101, 28. Маккав. 111, 6.), говорить, что "Богь Слово не измінился чрезъ соединеніе съ человіческою душею и смертнымъ тіломъ. Изъ любви къ людимъ Онъ умалиль себя, дабы могь быть ими объять, но не превратился изъ добраго въ злаго, ибо гріха не сотвориль

<sup>164)</sup> Contra Cels. III, 62.

<sup>166)</sup> Contra Cels. III, 62.

(I Петр. II, 22.), не сдълался безобразнымъ и не утратилъ своего блаженства. Когда врачъ смотрить на бользни и касается странающихъ членовъ, чтобы испълить больныхъ, ужеди онъ необходимо пълвется изъ добраго здымъ, или изъ счастливаго несчастливымъ, изъ прекраснаго дурнымъ? Такъ и Богъ-Слово. снисколя въ тъмъ, кои не могутъ спести сінніе Его Божества, ставо плотію и говоридо языкомъ человъческимъ, однако же всегда оставаясь по существу Своему Словомъ, оно не подвержено темъ переменамъ, какими страждутъ душа и тело, съ коими оно соединилось « 166). "Несправедливо, говорить Оригенъ, и то мижніе Пельса, булто мы чрезмірно почитая Інсуса, противоръчимъ собственному ученію о повлоненіи единому Богу. Ибо Інсусъ Христосъ сказаль о Себъ: Азъ и Отепь едино есьна. (Іоан. Х., 30); Азъ во Отцъ и Отецъ во Мив (Іоан. XIV. II): посему мы повлоняемся Отцу и Сыну, какъ единому Богуе Не человъку, недавно явившесуся, воздаемъ почести, ибо мы въримъ тому, который сказаль: прежде даже Авраамъ не бысть Азъ есмь (Ioaн. VIII, 58.) и Азъ есмь истина (Ioaн. XIV, 6), в никто не сомиввается, что существо потины существовало и до явленія Христа. Такимъ образомъ мы чтимъ Отца истины и Сына, самую истину, которые суть два по своей ипостаси (δύο τη ύποστάσει), нο одно по единству согласію и тождеству воли своей, такъ что видъвшій Сына, который есть сіяніе и образъ ипостаси Божіей, видълъ въ Немъ и Отца и 167).

Наконецъ Цельсъ возставалъ противъ ученія о воскресеніи плоти, представляя его следствіемъ будто бы дурно понятаго ученія о переселеніи душъ 185). Онъ говориль, что желать возвратиться въ разрушившееся тело прилично только пресмыкающимся 1819), и ученіе о воскресеніи тела объясняль изъ желанія христіанъ чувственнымъ образомъ иметь общеніе съ Богомъ 1700.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Contra Cels. IV, 15. «Καὶ σῶμα θνητόν καὶ ψυχήν ἀνθρωπίνην ἀναλαβὼν δ ἀθάνατος θεδς λόγος, τή οὐσία μενων λόγος, ούδεν μέν πάσχει το σῶμα ή ή ψυχή». Ср. ταπже π. 19.

<sup>167)</sup> Contra Cels. VII, 12.

<sup>168)</sup> Contra Cels. VII, 32.

<sup>169:</sup> Contra Cels. V. 12: «σκοληκών η πλένς».

<sup>170)</sup> Ibid. VII, 49-50.

Опитенъ, писавшій о воскресеніи особенное сочиненіе 171), въ настониемъ случав довольствуется краткимъ опровержениемъ явкоторыхъ возраженій Цельса, происшеншихъ отъ его некорааумънія. Ученіе о воскресеній, говорить Оригень, по высотв своей неудобоизъяснимо, и наиболье требуетъ мудрости для уразуменія того, какъ оно вызвышенно и достойнно Бога. Пельсъ изгъвается надъ нимъ, потому что не понимаеть его, или сдыталь о немь оть невъждъ. Это учение отнюдь не происходить, жакъ кумалъ Цельсъ, изъ дурно понятаго ученія о переселеніи тушъ изъ однихъ тахъ въ другія: но оно основывается на твердомъ убъждения въ томъ, что душа, по существу своему безтълесная и невидимая, находясь однако въ какомъ-дибо телесномъ мъсть, имъеть нужду въ тъль, сообразномъ съ свойствомъ ея жилища 172). Равнымъ образомъ, говоритъ Оригенъ, ни мы не учимъ, ни Св. Писаніе не говорить, чтобы люди давно умершіе возстали некогда изъ земли и стали опять жить въ прежнихъ. твлахъ, безъ всякой перемвны ихъ въ дучнія 173). Какъ Богъ по ученію апостола (І Кор. XV, 35-38), даеть наждому съмени твло, какое Онъ хочеть, такъ Онъ поступитъ и въ отношения къ мертвымъ, которые какъ бы съются въ земяю и въ опредъденное время получать отъ Бога изъ твлъ посвянныхъ твло. каждому приличное. Писаніе пространно говорить о томъ, какое будеть различие между тъмъ тъломъ, которое такъ сказать светса, и тъмъ, воторое изъ него какъ бы возстанетъ. (I Кор. XV. 42-49) 174). Въ воскресении мертвыхъ, которое мы проповъдуемъ, качества тълъ измънятся: ибо посъянныя въ тлъніи возстануть въ нетавніи, посвянныя въ безчестіи возстануть въ славъ, и тъла душевныя сдълаются духовными. Въ этомъ мы не можемъ сомнъваться при твердой увъренности во всемогущемъ Промысль, который можеть сообщить матеріи качества, какія Ему благоугодно. Ибо матерія, находясь въ зависимости отъ Бога, теперь имветь такой образь бытія, а после будеть иметь другой и притомъ гораздо дучшій <sup>175</sup>). Птакъ наше чаяніе вос-

<sup>171)</sup> Евсев. Цер. Псгор. VI, 24.

<sup>172)</sup> Contra Cels. V. 18.

<sup>473)</sup> Contra Cels V, 18.

<sup>474)</sup> Ibid. 19.

<sup>473)</sup> Contra Cels. IV, 57.

кресенія мертвыхъ не есть надежда приличная только червямъ 4 176). Ладъе "пусть знаетъ Цельсъ, что хотя имъемъ мы нужиу въ твив межиу прочимъ и потому, что пребываемъ въ твлесномъ мъстъ: но отнюль не нужлаемся въ немъ для познавія Бога, для того, чтобы видеть Его невещественными очами, или слышать ушами и осязать руками. Ибо не телеснымъ окомъ созерцается Богъ, но умомъ, который сотворенъ по образу создателя, и отъ Его промысла получилъ способность познавать Бога. Видеть Бога можеть тольно сердце чистое, по слову Спасителя: блажени чистін сердцемъ, яко тін Бога узрять. (Ме. У. 8) 177). Наконецъ Цельсъ упрекаетъ, какъ въ томъ, булто мы сами себъ противоръчимъ, когда мы съ одной стороны, чав воспресенія твла, почитаемъ его достойнымъ такой чести отъ Бога; а съ другой отдаемъ его на всякія мученія, какъ бы вещь ничего нестоющую. Но мы не безчестимъ тъло, когда за свою въру подвергаемъ его страданіямъ и различнымъ трудамъ: тъ только безчестять тело, которые оскверняють и разрушають его гръховными удоводьствінми 178). Впрочемъ, замъчаеть Оритенъ, мы имъемъ нъчто превосходнъйшее, нежели тъло, именно разумную душу, ибо она носить въ себъ образъ Создателя, который безтвлесенъ 179).

## II.

Цельсъ въ своихъ возраженіяхъ противъ Евангелій, но нападалъ подлинности самихъ Евангелій, но нападалъ только на отдёльныя сказанія ихъ и старался показать, что они странны, невъроятны и противоръчатъ между собою. Посему и Оригенъ въ сочиненіи противъ Цельса довольствовался только защищеніемъ и объясненіемъ частныхъ событій Евангельской исторіи.

Цельсъ находилъ страннымъ родословіе Інсуса Христа, провизводящее Его отъ іудейскихъ царей. "Но, отвічаеть Оригенъ,

<sup>116)</sup> Ibid. V, 19.

<sup>177)</sup> Ibid. VII, 34-35.

<sup>110)</sup> Ibid. VII, 50.

<sup>&#</sup>x27;") Contra Cels. VIII, 49.

то, что матерь Спасителя обручена была былому преводылю, не препятствуеть Ему вести Свое ролословіе отъ парей. И въ наше время развъ нътъ примъровъ, что лъти богатыхъ и знатныхъ родителей остаются подобно Маріи въ простомъ и бълномъ состояніи: между тъмъ какъ предводителями и царями наполовъ являются люди изъ низкаго сословія 180). Цельсъ почиталь невероятнымъ повествование о томъ, что халден, по случаю рожденія І. Христа, пришли поклониться Ему, еще младенцу, какъ Богу. На это Оригенъ заметивъ, что Цельсъ ошибаетси, если не различаетъ маговъ отъ халлеевъ, говорить: -изъ Евангельскаго сказанія видно, что расположило ихъ къ путешествію въ Виолеемъ. Они видъли звізду на востокъ, которая быда изъ рода кометь, новую и непохожую на пругія. А такія кометы, по замізчанію ученыхъ, являются какъ предвізстинцы великихъ п необычайныхъ переворотовъ, имъющихъ случиться на землъ. Что же удивительнаго, если явилась звъзда и при рожденіи Того. Который долженъ быль произвести начто новое въ человъческомъ родъ и распространить Свое учение не только между іудеями, но и у грековъ и многихъ варварскихъ народовъ? Сверхъ того, волхвы съ явленіемъ на вемль Сына Божія, пришедшаго разрушить власть демоновъ, въроятно встрътили препятствіе заниматься своимъ искусствомъ, и по необыкновенной звъздъ догадавшись, что родилось Существо, которое могущественные и превосходные содыйствующихы имы демоновъ, ръшились Ему поклониться. Можетъ-быть они имъли записанное Моисеемъ пророчество Валаама, который и самъ быль сведущь въ томъ искусстве и прочли о звезде Числ. XXIV, 17. Итакъ они пришли въ Іудею, узнавши о мъстъ рожденія будущаго царя, принесли новорожденному золото, какъ Царю, смирну, какъ имъющему умереть, и диванъ, какъ Богу 4181). Когда Цельсъ выставляль бъгство І. Христа во Египетъ дъломъ, недостойнымъ Бога, то Оригенъ говоритъ, что христівне исповъдують, что І. Христосъ состоить изъ двухъ естествъ, Божескаго и человъческаго, "Что же несообразнаго, когда тотъ, кто однажды приняль естество человъческое, не благоволиль без-

<sup>180)</sup> Contra Cels. II. 32.

<sup>181)</sup> Contra Cels. I, 58--60.

временно подвергнуться опасности смерти, но удаляется отъ нен по свойственному людямъ чувству самосохраненія? Безъ сомнанія, можно было Ему спастись и иначе. Но съ образомъ, который принялъ на Себя Христосъ, явившись на земла, гораздо соотватстваннае было то, что Онъ вмастъ съ своими воспитателями бажалъ въ Египеть, чамъ то, еслибы Провиданіе воспрепятствовало намаренію Ирода, или защитило младенца Іисуса невидимымъ шлемомъ, о которомъ говорятъ поэты, или наконецъ, съ посланными для Его убіенія поступило также, какъ съ содомлянами 182).

Особенно подробно, котя и не совстви основательно Оригенъ защищаеть оть возражении Цельса Евангельское сказание о томъ, что происходило при крещеніи І. Христа. "Нужно замътить, говорить Оригенъ, что бывають исторіи, даже истинныя, которыхъ достовърность однако доказать весьма трудно, а иногда не возможно". Подтвердивши это примъромъ повъствованій о Троянской войнъ, объ Эдипъ и Іокастъ и переселеніи Гераклидовъ 183), Оригенъ переходитъ въ Евангельскому сказанію о явленіи Св. Духа въ видв голубя и защищаеть его приспособительно къ понятіямъ іудея, которому вложилъ Цельсъ свои возраженія. Онъ спрашиваеть: чемь доважеть іудей свазаніе Іевекіндя о томъ, что небеса отверздись и Богъ показаль ему славу Свою (Ieser. I, 1. II, 1.), или чемъ подтвердить виденіе пророка Исаін, описанное въ VI главт его вниги? "Если достовърность сихъ пророковъ свидътельствуется ихъ чудесами, то еще болье должно върить, говорить Оригенъ, Іисусу Христу, который разсказаль о томъ событи споимъ ученикамъ: потому что Онъ сотвориль несравненно многочисленнъйшія и важнъйшія чудеса 184). Истина Евангельскаго сказанія о необычайныхъ обстоятельствахъ крещенія Спасителя подтверждается также чудесами апостоловъ Его и теми следами Св. Духа, явившагося въ видв голубя, которые доселв остаются у христіанъ 185).



<sup>182)</sup> Contra Cels. 1, 66.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup>) Ibid. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Contra Cels. I, 43-44.

<sup>165)</sup> Contra Cels. 1. 46. Впрочемь Оригень, сафдун тогдашнему понятью о небф, как. тёлё твердомы и плотномы, которое не можеты разделиться безы переворота.

Возражая противъ Евангельскихъ пророчествъ. Пельсъ представляль невозможнымь, чтобы Ivia предаль I. Христа и Петръ отрекся отъ Него посла того, какъ Онъ предсказалъ имъ это: иначе нужно допустить, говорить онъ, что если I. Христосъ предсказаль это какъ Богъ, то Онъ сдвлаль Своихъ учениковъ и сообщниковъ неводьными преступниками 4 186). На эти возраженія Оригенъ говорить, что "предсказаніе Христа о предательствъ Іуды и объ отреченіи Петра не могло измънить внутреннихъ расположеній, изъ которыхъ впоследствіи произощи самыя дъйствія того и другаго ученива 187). Опыть показываеть. что многіе не оставляють своихъ замысловъ противъ другихъ. и послъ того, какъ ихъ злоба уже открыта и разоблачена 188). Посему нътъ ничего страннаго въ томъ, что Іуда предалъ І. Христа и Петръ совершилъ отречение отъ Него, хотя имъ быдо это предсказано. Несправедливо и то, будто I. Христосъ, предсказавши предательство Іуды и отреченіе Петра, сдедался чрезъ то причиною ихъ преступныхъ дъйствій". Ибо предсказывающій не есть виновникъ исполненія того, что Онъ предсказываль. Это, говоритъ Оригенъ, должно имъть въ виду при всъхъ пророчествахъ, которыя касаются нашихъ действій. Для примера возьмемъ изъ греческихъ сочиненій предсказаніе, которое дано было Лаію (въ трагедіи Еврипида), что если онъ родить сына, то последній умертвить его самого: отнята ли была чрезъ у Лаія свобода рождать или не раждать сына" 189)?

Навонецъ, Цельсъ оспаривалъ дъйствительность важивйшаго событія Евангельской исторіи—воскресенія Іисуса Христа, про-

во всей природів, находить псудобнымь понимать повіствованіе объ Іорданскомъ собитія въ буквальномь смыслів. Не отвергая истинности Евангельскаго сказанія, можно—говорить онь, не приняли того, чтобы на самомь дія небо разверелось. Духъ Божій сходиль сь неба въ видів голубя и быль слышань гласъ съ неба: можеть быть это происходило въ душі Інсуса Христа и Его врестителя, ибо подобныя явленія Божественная сила можеть производить не только во сив, но и нь бодретвенномь состолній, особеннымь образомь возбуждая умь нь воспріятію висинхь отвровеній (С. Cels 1, 48).

<sup>134)</sup> Contra Cels. II, 12-20.

<sup>137)</sup> Contra (els. II, 12.

<sup>138)</sup> Ibid. 19.

<sup>489)</sup> Contra Cels. II, 80.

тивопоставдяя ему баснословные разсказы о явленіи съ того свъта Замолкса. Ореен. Протезидан. Геркулеса и др. "Но. отвъчаетъ Опигенъ, такіе разсказы дегко могуть быть объяснены: важдый изъ тахъ героевъ могь, когда хоталь, скрыться на нвкоторое время отъ взоровъ человъческихъ и потомъ опять явиться къ дюдямъ, какъ будто возвратившись изъ ада. Не таково повъствование о воскресении І. Христа. Онъ быль распять на преств предъ глазами цвлаго народа іудейскаго, и Его безжизненное мертвое тело было снято со креста въ присутствии многочисленной толпы: какъ же возможно допустить здёсь такой обманъ, вакой употребили тъ герои, будто бы сходившіе въ подземный міръ и потомъ оттуда возвратившіеся? Еслибы Онъ умеръ тайно и такъ, чтобы не зналъ о томъ народъ іудейскій, и потомъ дъйствительно воскресъ изъ мертвыхъ: тогда бы можно было сказать и о Немъ тоже, что о техъ герояхъ!... Но сильное и ясное доказательство истины воскресенія Христова, по словамъ Оригена, состоитъ въ томъ, что апостолы такъ мужественно проповъдали въ міръ ученіе Інсуса, не смотря на угрожавшін имъ опасности. Еслибы они выдумали, что Христосъ возсталъ изъ мертвыхъ, то какъ могли бы проповъдать ученіе Его съ такимъ усердіемъ и мужествомъ, что не только другимъ внушали презрвніе къ смерти, но и сами первые пожертвовали своею жизнію 190)? Это особенно представляется важнымъ, когда вспомнимъ, что Христосъ, распятый на кресть, подвергся самой поносной смерти, которая могда уничтожить прежде пріобрътенную славу и техъ, кои были обольщены, совершенно вооружить противъ Него, какъ обманщика 191). Нельзя также, подобно Цельсу, почитать воскресеніе Іисуса Христа следствіемъ самообольщенія апостоловъ, которые, увлекшись ложною мечтою, живо вообразили себъ то, чего сильно желали. Въроятно ин, чтобъ это могло произойти съ впостолами въ бодрственномъ состояніи, еслибы они не были подвержены сумаществію или меланхоліи? Цельсъ, намекая на Марію Магдалину, называеть ее безумною (πάροιχρος); но объ этомъ нигдъ не говорится въ Писаніи 192). Изъ Евангелія извъстно, что І. Христосъ-

<sup>190)</sup> Contra Cels. II, 56.

<sup>191)</sup> Contra Cels. I, 31.

<sup>192)</sup> Contra Cels. II, 20.

неоднократно являлся апостоламъ и одного изъ нихъ, не върившаго восиресенію Его, убъдиль указаніемъ на язвы, полученныя Имъ на кресть. Какъ же могли обмануться апостолы и за воскресшаго Господа принять Его призравъ 193)? Притомъ, что страннаго и удивительнаго въ томъ, если сотворивый многія чудеса, превышающія чедов'вческую природу и столь поразительныя, что и Цельсъ не могь отвергнуть ихъ, но для объясненія ихъ принуждень быль прибъгнуть къ магіи, что, говорю. страннаго въ томъ, если такой человъкъ и въ своей кончинъ имълъ нъчто необыкновенное, а Его душа, доброводьно оставивши тъло, по своей волъ опять вошла въ него, совершивши нъкоторыя дъла? І. Христосъ сказаль: никтоже возьметь душу Мою отъ Мене, но Азъ полагаю ю о Себъ; имамъ власть положити ю и паки пріяти (Іоан. Х. 18) 194). Лаже весьма сообразно было со всеми предсвазаніями объ Інсусь Христь, и со всеми Его дъяніями и приключеніями то, что все это завершилось славнъйшимъ чудомъ воскресенія. Ибо пророкъ отъ лица Інсуса сказаль: яко не оставиши души моея во адъ, ниже даси преподобному твоему видъти истявнія (Пс. XV, 9.) 4 195)? Но почему, спрашиваль Цельсь, І. Христось по воскресеній своемь не явился народу и врагамъ своимъ и чрезъ то не открылъ своего Божественнаго могущества? "И на это можно представить достаточное основание, говорить Орпгенъ. Еще и прежде. во время пребыванія своего во плоти. Христосъ не всегла являдся въ одномъ и томъ же видъ, но измънядъ его, сообразуясь съ свойствами зрителей. Такъ, готовясь преобразиться на горъ, Господь взяль съ Собою не всъхъ апостоловъ, а только Петра, Іакова и Іоанна, такъ какъ они одни были достойны и способны быть свидътелями Его Божественной славы. Тъмъ болъе по воскресеніи Своемъ Онъ естественно долженъ быль наблюдать такой выборь по отношенію къ лицамъ, которымъ явдялся. Ибо Воскресшій имълъ совершенно особенный видъ: лице Его сіяло необывновеннымъ блескомъ и разливало вокругъ себя лучи свъта, такъ что видъ Его могли сносить только очи

<sup>191)</sup> Contra Cels. II, 61. CH. 63.

<sup>174)</sup> Contra Cels. II, 16.

<sup>495)</sup> Ibid. 62.

върующихъ. Даже апостоламъ и ученикамъ Своимъ Онъ, повоскресеніи, не всегда былъ видимъ и не постоянно обращался съ ними, ибо и они не могли непрерывно сносить зрвніе лица. Его. Между тъмъ очи невърующихъ, воззръвши на Него, были бы поражены слъпотою, какъ это случилось съ жителями Содома, злоумышлявшими на ангеловъ въ домъ Лота. Итакъ Онъ не явился врагамъ Своимъ, Пилату, первосвященникамъ и книжникамъ по Своему милосердію къ нимъ, ибо Онъ видълъ слабость силъ ихъ для того, чтобы имъ увръть Его 136).

#### Ш.

Нападая на свящ. ветхозавътныя книги христіанъ, Цельсъ то представляль содержащіяся въ нихъ свазанія заимствованными у грековъ или варваровъ, то находиль ихъ невъроятными, недостойными Бога и соблазнительными.

Въ опровержение перваго обвинения Цельсова, Оригенъ выставляеть древность Монсея и другихъ свящ. писателей. "Странно. что Цельсъ не обратилъ вниманія на древность Моисея: тогда какъ нъкоторые изъ греческихъ писателей рождение его относять ко временамъ Имаха, отца Феронея, котораго египтяне, равно какъ и писатели Финикійской исторіи, признають самымъ древитимъ. Пусть такъ же Цельсъ распроетъ двъ вниги Іосифа Флавія о древностяхъ іудейскихъ; онъ узнаетъ изъ нихъ, что Моисей гораздо древиве твхъ, которые говорили, что по истеченіи длиннаго періода времени бывають въ этомъ міръ всеобщіе потопы и пожары 197). Посему Монсей и другіе древнъйшіе по немъ священные писатели не могли заимствовать своихъ сказаній отъ другихъ какихъ-либо историвовъ: но судя по времени, скоръе должно полагать, что эти другіе заимствовали свое повъствованіе и ученіе отъ св. писателей, только дурно поняди и перетодковали ихъ 185).

<sup>196)</sup> Contra Cels. II, 63-67.

<sup>(199)</sup> Contra Cels. IV, 11.

<sup>196)</sup> Contra Cels. IV, 12.

Оправдывая ветхозавътныя сказанія противъ другаго обвиненія Цельса. Оригенъ часто безъ основательной нужды прибъгалъ въ пособію адлегорическаго истолкованія св. внигъ. Неизвъстно, какъ именно защищаль онъ исторію творенія міра, на которую нападаль Цельсь: упоминая о возражении Цельса противъ нея. Оригенъ отсыдаеть читателя къ своему недошелшему до насъ толкованію Моисеева сказанія о твореніи міра 199). и говорить только следующее: "чтобы обличить техъ, которые все въ Писаніи изъясняють въ буквальномъ смысле и утверждають, что дъйствительно Богь употребиль шесть дней для творенія міра, доводьно указать на сдова Моисея (Быт. 11, 4.): сія книга бытія небесе и земли, егда бысть, въ оньже день сотвори Госполь Богъ небо и землю 2000) Невироятно, чтобы Момсей, упомянувши о шести дняхъ творенія, сказаль тв слова безъ всикой мысли 201). Изъ этого видно, что Оригенъ исторію творенія міра изъяснять аллегорически. Далве на обвиненіе Цельса, булто человъкъ сотворенъ руками Божінми, Оригенъ замвчаетъ: \_въ книгъ Бытія нигав не говорится о рукахъ Божінхъ, сотворившихъ или образовавшихъ человъка. Изъ словъ Іова (Х, 8) и Давида (Пс. 118, 73): руцъ Твои сотвористе мя и создасте мя, нельзя заключать, будто мы приписываемъ Богу видъ чедовъкообразный; иначе мы должны были бы и тъло Бога представлять крыдатымъ, такъ какъ Писаніе говорить о крылахъ Божінхъ: но это противно нашему ученію « 202). Несправедливо также Цельсъ, по легкомыслію своему, издывается надъ сдовами Писанія: и вдуну Богъ въ лице его (человъка) дыханіе жизни, представляя здесь, будто Богь вдунуль въ человека, какъ бы въ какіе-либо мъхи. Ибо въ этихъ словахъ образно выражается та мысль, что Богь сдвлаль человъка причастнымъ своего нетявинаго Духа, какъ говорится въ книгъ Премудрости (XII, 1.); нетявиный бо Духъ твой есть во всвхъ 203). Что касается повъствованія Моисея о созданіи Богомъ жены изъ ре-

<sup>499)</sup> Ibid. VI, 49.

<sup>200)</sup> Ibid. 60.

<sup>241)</sup> Contra Cel. VI, 49.

<sup>202)</sup> Contra Cels. VI, 37.

<sup>203)</sup> Ibid. IV, 37.

бра усыпленнаго Адама, то Оригенъ говорить, что это доджно понимать не въ собственномъ смыслв, и ічлен съ такимъ же правомъ могутъ толковать ту исторію алдегорически, съ кавимъ греки обыкновенно изъясняють также сказаніе Гезіода о женшинъ, посланной къ люгимъ въ отминение имъ за похищенный съ неба огонь зоч.). Лалъе, возражение Цельса, булто въ цовъствованіи о паденіи человъка Богь является столь слабымъ, что не могь и одного сотвореннаго Имъ человъка удержать въ повиновенін Себъ, "это возраженіе, говорить Оригенъ, походить на то, еслибы вто сталь обвинять Бога за то, что существуеть здо и нътъ ни одного человъка, не зараженнаго гръхомъ. Върящіе въ провиданіе защищають Его противъ такого обвиненія многими и очень основательными доказательствами. Касательно же гръхопаденія Адама можно сказать, что въ еврейскомъ языкъ слово Адамъ означаетъ человъка, и что въ сказаніи Монсея объ Адамъ изображается вообще человъческая природа. Ибо, какъ Писаніе свидътельствуетъ, (1 Кор. XV, 22) Римл, V, 15), всь въ Адамъ умирають и осуждены по подобію преслушанія Адамова" 203).

Нельзя не замътить, что въ защищении ветхозавътныхъ скаваній Оригенъ большею частію пользовался аллегорическимъ способомъ изъясненія Св. Писанія. По мивнію его, Св. Писаніе часто употребляеть истинныя, действительныя исторіи для овначенія предметовъ важивйшихъ и возвышенивйшихъ 20%). Посему, руководясь мыслію, что подъ буквою Писанія заключается высшій, духовный смысль, Оригень старался находить этоть смыслъ вездъ, гдъ ему, по его собственнымъ понятіямъ, представдялось неудобнымъ или несообразнымъ прилагать буквальное изъясненіе. Но такъ какъ Цельсъ ставиль въ упрекъ христіанамъ и то, что они въ изъяснени Писанія прибъгають къ аллегоріи 207); то Оригенъ въ оправдание говоритъ: "Цельсъ не можетъ упрекать насъ за то, что ищемъ и находимъ этотъ смыслъ въ Св. Писаніи, когда и сами греки такимъ же образомъ изъясняютъ свои ска-



<sup>204)</sup> Contra Cels. IV, 38.

<sup>204)</sup> Contra Cels. IV, 40. 206) Contra Cels. IV, 44.

<sup>207)</sup> Ibid. 48.

занія о богахъ. Разві однимъ только грекамъ принадлежить право предагать философскія истины подъ покровомъ аллегорін? И египтяне и другіе варварскіе народы хвалятся мудростію, которая скрывается булго бы въ ихъ мистеріяхъ. Почему же іудеямъ это не могло быть позволено 208)? Изъ тъхъ пророчествъ, въ коихъ находятся исторіи, можно видеть, что и последнія написаны для извлеченія изъ нихъ высокихъ наставленій, такъчтобы удовлетворить и множеству простыхъ върующихъ и тъмъ немногимъ, которые имъютъ способность и стремление глуоже пронивать въ дъдо 2011). Ладве - способъ духовно изъяснять Св. Писаніе не новое изобрътеніе, но происходить отъ отцевъ нашего ученія, которые первые изложили его въ писаніяхъ се го. И при этомъ Оригенъ ссыдается на сдова апостола Павда (1 Кор. IX, 9. Еф. V, 31. 1 Кор. X, 3). Что въ ветхозавътныхъ писаніяхъ должно находить смыслъ духовный, -- объ этомъ свидвтельствуеть Асафъ, который псаломъ свой (77, 2) начинаетъ словами: Отверзу въ притчахъ уста моя, провъщаю гананія исперва. Едика сдышахомъ и познахомъ и и отцы наша повъдаша намъ 211). Притомъ, еслибы законъ Моисея не заключалъ въ себъ ничего сокровеннаго, то какъ же могъ пророкъ въ молитвъ своей къ Богу, говорить; открый очи мои и уразумъю чудеса отъ закона Твоего (Пс. 118, 18)? Онъ зналъ, что покрывало невъдънія лежить на сердць тъхъ, кои читають и не разумъютъ высшаго духовнаго смысла «212).

Гораздо лучше защищаеть Оригеиъ достоинство ветхозавътныхъ книгъ отъ того нареканія Цельса, будто они написаны изыкомъ простымъ и необработаннымъ. "Писатели св. книгъ говоритъ Оригенъ, заботились о пользъ не только людей образованныхъ, но и простыхъ, и потому должны были употреблять изыкъ общепонятный ч 21.3). Притомъ не должно думать, что учение дълается лучше отъ того, если оно предлагается греками

<sup>20</sup>x) Contra Cels. IV, 38.

<sup>20&</sup>quot;) Ibid. 49.

<sup>210)</sup> Contra Cels. IV, 49.

<sup>211)</sup> Ibid.

<sup>212)</sup> Contra Cels. IV, 50.

<sup>313)</sup> Ibid. VI. 2.

съ свойственнымъ имъ искусствомъ и красноръчіемъ, равно какъ ничего не теряетъ и тогда, если оно излагается у христіанъ просто и безыскусственно. Впрочемъ языкъ іудеевъ, продолжаетъ Оригенъ, который употребляли пророки для написанія своихъ книгъ, имъетъ своего рода красоту и не чуждъ художественности <sup>214</sup>). Богъ, заботясь не только о грекахъ, славящихся своею мудростію, но и о всъхъ людяхъ, снисходилъ къ неразумію наставляемыхъ, и употреблялъ языкъ безыскусственный, общепонятный, дабы привлечь къ слушанію и простой народъ, который впослъдствіи будетъ въ состояніи проникать и въ глубокія истины, сокрытыя подъ буквою Писанія <sup>и 215</sup>).

#### IV.

Думая опровергнуть христіанство, Цельсъ наконецъ нападалъ на поведеніе и образъ жизни его послъдователей, и усиливался подорвать достоинство религіи со стороны тъхъ дъйствій, кавія оказываеть она въ ихъ внѣшнемъ быту. При этомъ у него не встръчаются обвиненія ни въ безбожіи, ни въ развратной жизнизвъ чемъ невъжественные язычники неръдко обвиняли христіанъ, какъ видно изъ апологетическихъ сочиненій св. Іустина, Минупія, Феликса и другихъ 216): за то онъ обращалъ свое вниманіе на поведеніе пристіанъ въ отношеніи къ государству, и обвиняль ихъ въ нелюбви къ отечеству, въ сопротивленіи общественному порядку и устройству.

а) Христіане не любять своего отечества — коть одинь изъ самыхъ слабыхъ упрековъ, какой падаль на христіанъ со стороны язычниковъ. "Они не беруть оружія, не сражаются за императора; они отказываются оть высшихъ, начальственныхъ должностей <sup>217</sup>), говорить Цельсъ. Въ оправданіе христіанъ Оригенъ представляетъ то что они оказываютъ государямъ помощь, но помощь духовную, а носить оружіе и сражаться на войнъ

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup>) Contra Cels. VII, 59.

<sup>216)</sup> Ibid. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) Св. Іустин. Разгов. съ Триф. гл. 10. Сн. Аполог. 1, 26; 2, 12. Минуц. Фел. Octavius cap. 9, изс.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>) Origen, contra Cels. VIII, 72,

противно ихъ священному званію. "Мы охотно доставляемъ императору помощь, -- но помощь божественную, ибо мы облекдись въ броню Божію: и это дълвемъ мы сокровенно, невидимо для людей, не ожидая славы... А если враги нашей въры требують, чтобы мы для общаго блага брали оружіе и убивали людей, то отвъчаемъ: ваши собственные жрецы опасаются жертвы для такъ-называемыхъ боговъ приносить руками нечистыми. оскверненными кровію и убійствомъ: потому при наступленія войны никогла не беруть ихъ въ воинскій строй. Если это разумно, то не болъе ли разумно то, что христівне, какъ священники и служители Вышняго Бога, не беруть оружія, хотя бъ и нападали на нихъ, но храня свои руки чистыми и незапятнанными въ крови, только посредствомъ молитвы подвизаются за техъ, кои ведуть законныя войны? Ибо, следуя заповеди впостола (1 Тим. 11, 1--2), мы молимся за справедливыхъ владыкъ, да низложитъ Господь всёхъ враговъ и всякаго кто противится любящимъ правду. Даже мы гораздо болве услугъ оказываемъ императорамъ и царямъ, чемъ ихъ воины, когда модитвами своими отгоняемъ злыхъ духовъ, старающихся склонить людей къ нарушенію мира и возбудить войну 218). Кром'в того, говорить Оригенъ, христівне споспъществують благу общественному своею доброю жизнію и распространеніемъ спасительныхъ истинъ и правилъ нравственности: ибо они съ модитвою къ Богу соединяють благоговъйныя размышленія и жизнь трезвую, чуждую страстей и пороковъ. Они сообщають и прочимъ подданнымъ государства спасительное ученіе, показываютъ имъ, какъ должно правильно чтить Бога, оть котораго зависитъ благосостояніе царства, и приготовляють къ небесному Божію граду живущихъ здёсь — въ малыхъ городахъ сего міра" 214). "Что касается того, что христіане удаляются отъ общественныхъ должностей; то, говоритъ Оригенъ, они поступаютъ такъ не потому, чтобы опасались исполнять обыкновенныя обязанности человъческой жизни, но потому, что берегутъ время и силы для гораздо нужнёйшихъ и важнёйшихъ дель, для служенія

<sup>218)</sup> Origen. contra Cels. VIII, 73.

<sup>21)</sup> Ibid. 74.

деркви, которое споспышествуеть блаженству людей. Ибо въ каждомъ городь есть у насъ иное отечество, основанное Словомъ Божіимъ, и людей достойныхъ по дару ученія и по благочестію мы заставляемъ принимать на себя правительственныя должности въ церквахъ. Это служеніе сколько необходимо, столько и благодьтельно. Стоящіе въ немъ имъютъ попеченіе о всьхъ: о тъхъ, кои находятся въ церкви, стараются, чтобы они со дня на день преуспъвали въ благочестіи; а чуждыхъ, внъшнихъ ей, заботятся привести и приготовить къ тому, чего требуетъ благочестіе" 220). Такъ оправдываетъ Оригенъ удаленіе христіанъ отъ воинской службы и государственныхъ должностей 221).

Далве, Цельсъ старался представить христіанъ опасными для благоденствія государства, называя ихъ ученіе тайнымъ и собранія противозаконными.

Касательно собраній христіанъ, Оригенъ замъчаетъ, что они вызваны необходимостію тъснъйшаго соединенія. Положимъ, что ито нибудь попаль къ свивамъ и не могъ найти нивакого средства убъжать, но долженъ проводить жизнь среди этихъ народовъ, имъющихъ нечестивые законы: такой человъкъ справедливо могъ бы собираться съ своими единомышленниками. пови-



<sup>220)</sup> Contra Cels. VIII, 75.

<sup>221)</sup> Въ этомъ оправдания Оригенъ выражаетъ образъ мыслей изкоторыхъ христіанъ своего времени, развившійся не изъ чистой вічной истины Евангелія, но наъ условныхъ отношеній христіанства въ языческому государству. Извъстно, что общественныя должности требовали исполненія нікоторых в обрядовь языческой религін; нужно было принять присягу, присутствовать ври народныхъ торжествахъ, участвовать въ изыческихъ церемопіяхъ; притомъ надзежало иногда быть исполнителемъ законовъ, несогласныхъ съ протвимъ духомъ христіанства. Самая противоположность новой религи съ языческимъ міромъ давали ніжоторымъ христіанамъ поводъ дурно смотрівть на все, что существовало въ немъ, даже на то, что будучи освобождено отъ языческаго покрова, можетъ быть законнымъ въ государстве христіанскомъ. Воть почему и Оригенъ воинскую службу почитаетъ несогласною съ священнымъ званіемъ христіанъ! При этомъ нельзя не замътить, что онь не представляетъ основательности и единства съ самимъ собою: если, какъ онъ говоритъ, есть правомфримя и законныя войны, то что же можеть препятствовать христіанамь оружісмь споборствовать делу правды? Впрочемъ истина христіанская невольно сказалась у Оригена, когда онъ сознается, что нъть никакой житейской обязанности, которой бы долженъ христіанивъ удадяться (см. выше).

нуясь закону истины, презираемому скиоами. И мы живемъ среди наполовъ, коихъ законы поведъваютъ покланиться илоламъ и чтить многихъ боговъ, а это есть отрицание естиннаго Бога 222). Притомъ собранія, сами по себъ, не могуть быть запрешены полъ угрозою какого-либо наказанія, и объ нихъ нало сулить по темъ целямъ, для которыхъ они составляются. Съ этой стороны христіанскія собранія не заслуживають порицанія и запрещенія, такъ какъ въ нихъ не предпринимается ничего противнаго общественной безопасности и благоденствію государственному. Тъ не гръшать, говорить Оригенъ, которые въ тиши заключаютъ союзъ для того, чтобы низвергнуть тиранна, беззаконно притесняющего свободный народъ: темъ еще менъе можно ставить въ вину христіанамъ то, что они, видя какъ владычествуеть въ міръ тираннъ, называемый діаволомъ. и вивств съ нимъ дожь, соединяются противъ законовъ этого діавола, дабы разрушить его царство и привести въ блаженству тъхъ, кои откажутся отъ него". Противъ упрека въ скрытности ученія христіанскаго Оригенъ прямо выставляеть общеизвъстность христіанства... Мы не отвергаемъ того, говорить онъ, что у насъ есть нъкоторыя ученія, которыя мы держимъ втайнъ и не тотчасъ всикому открываемъ. Но это свойственно не одному христіанству, а обще ему съ философами, которые раздаляли свое ученіе на эксотерическое, всамъ предлагаемое, и на эсотерическое, предлагаемое только совершеннымъ. Кто же ставить въ вину грекамъ или варварамъ то, что они скрываютъ свои тайны? Впрочемъ, прододжаетъ Оригенъ, міръ едвали не лучше и точнъе знаетъ то, чему учатъ христіане, нежели то, что проповъдують ваши философы. Кому неизвъстно, что мы утверждаемъ, что Іисусъ родился отъ Дъвы, умеръ на врестъ, воскресъ изъ мертвыхъ, нъкогда опять придетъ судить и злымъ воздасть праведное наказаніе за грехи ихъ, а благочестивымъ награду за ихъ добродътели? Не говорять ли сами невърующіе о тайнъ воскресенія мертвыхъ, и не смъются ли они ежедневно надъ нею, хоть ея и неразумьють? Итакъ, кто обвиняеть насъ

<sup>222)</sup> Contra Cels. I, 7.

въ томъ будто мы содержимъ какое-то тайное ученіе, тотъ говорить такую неліпость, какую только можно сказать 223).

Наконецъ. Цельсъ называлъ общество христівнъ возмутительнымъ, которое стремится разрушить существующій порядокъ вещей: съ точки зрвнія политической, это самый сильный упрекъ, но вместе и самый несправедливый. "Но, говорить Оригень, ни Цельсъ, ни другіе ему подобные, не могуть доказать, чтобы христівне сдвавли какое-либо возмущеніе". Ибо вто несогласно съ волею Божественнаго Основателя религіи и противно нравамъ христіанъ. "Законодатель христіанъ заповъдалъ своимъ ученикамъ ни надъ къмъ не употреблять силы, даже надъ саными беззавонными; Онъ считаль не сообразнымъ съ своимъ законоположениемъ позволить какое бы то ни было отнятіе жизни человъка. Еслибы началомъ и основаниемъ общества христіанъ было возмущеніе, то они не приняли бы столь миролюбивыхъ законовъ, которые требуютъ, чтобы они, какъ овцы, безропотно давали себя на закланіе, и имъ не позволяють мстить своимъ гонителямъ. Если же отъ насъ ничего не требуется такого, чтобы противоръчило слову или закону Божію, то какъ же мы были бы безразсудны, еслибы стали сами навлекать на себя гитвъ и ярость царей и начальниковъ? Не подучили ли мы заповъди повиноваться властямъ предержащимъ? Дли насъ только одно есть исключение: если милость людей нужно пріобрасть чрезъ раболапное ласкательство, и особенно чрезъ нарушение обязанностей въ отношения къ Высочайшему Богу, въ такомъ случав мы не можемъ повиноваться (224). Далве Орнгенъ старается показать непрочность начала своего противника, который утверждаль, что "кто хранить законы своей страны, тоть благочестивь; а кто нарушаеть, тоть безбожникъ". Итакъ, говоритъ Оригенъ, одинъ и тоть же человъкъ можеть жить въ одно и то же время и благочестиво и нечестиво; благочестиво, если онъ будетъ судимъ по этимъ законамъ; нечестиво, если по другимъ. Но это значитъ превращать всв понятія о правдв, о святости и благочестія: въ такомъ сдучав, святость не различалась бы отъ не святости и не имъла бы никакой собствен-



<sup>&</sup>lt;sup>223</sup>) Contra Cels. I, п. 7.

<sup>224)</sup> Contra Cels. III. 7.

ной и особенной природы. И еслибы святость, правда, благочестіе принадлежали къ числу техъ понятій, которыя не имеють никакого постояннаго и неизминаго, характера, то и кажное отавльное авйствіе могло бы быть въ одно и то же время праведнымъ иди неправеднымъ, смотря потому, какъ гласять завоны, по которымъ оно судится 225). Вообще, говорить Оригенъ, есть ява закона: законъ природы, происходящій отъ самого Бога, и писанный законъ городовъ и земедь. Справеддивость требуеть, чтобы писанный законь быль соблюдаемь всеми членами гражданского общества и предпочитаемъ всемъ чуждымъ законамъ. доколь онъ не противоръчить законамъ Божескимъ. Но если законъ, происходищій отъ самого Бога, заповъдуеть что-дибо противное писанному закону: то разумъ требуетъ оставлять писанный законъ и уважение къ человъческому законодателю, но своимъ единственнымъ законодателемъ признавать Бога, жить и дъйствовать по Его воль, -- хотя бы надлежало подвергнуться опасности. претерпъть мученіе, поношеніе и самую смерть "226). Итакъ, конечно законъ долженъ владычествовать, но законъ-собственно достойный этого имени, такой законъ, который по природъ своей есть царь, и котораго господство простирается надъ всемъ; этоть законь не различень оть Божественнаго и действительно отъ природы владычествуеть наль всемъ міромъ, и ему-то следовать есть главивищая наша обязанность; всв же прочіе законы, уклоняющеся отъ него, мы отвергаемъ навсегда. И можеть ли тоть народь, который есть часть и наследіе Господа, жить или хотъть жить иначе, а не по Божественнымъ зако-HAMT 227 12

Такъ Оригенъ раскрываль и защищаль Божественное достоинство христіанской религіи противъ нападеній Цельса. Разсматривая эту апологію Оригена, справедливо можемъ замѣтить, что она богата сильными, глубокомысленными, полными и краснорѣчія мьстами, которыя показывають въ немъ превосходнаго противника языческаго философа и достойнаго защитника вѣры Христовой. Существенные пункты христіанской апологетики были частію въ первый разъ выставлены Оригеномъ въ надлежа-

<sup>(23)</sup> Contra Cels. V, 28.

<sup>276)</sup> Contra Cels. V, 37.

<sup>\*\*\*)</sup> Ibid. 40.

щемъ видъ, частію раскрыты съ большею подробностію и отчетливостію въ сравненіи съ предшествующими ему писателями: главныя нападенія язычниковъ на христіанство отражены такъ довко и побъдоносно, что и самые недостатки въ опровержении нъкоторыхъ возраженій Пельса закрываются и какъ бы остаются въ твии. А недостатки есть, - и они происходять отъ того, что Оригенъ въ защищении въры приспособлялся въ образу и пріемамъ мышленія Цельса и другихъ ученыхъ язычнивовъ болье, нежели сколько это представляется нужнымъ и полезнымъ. Такъ, онъ иногла неумъстно прибъгаеть къ влиегорическому изъясненію Св. Писанія. Поелику и язычники свое ученіе о богахъ изъясняли адлегорически, то Оригенъ не сомиввался защищать противъ нихъ подобнымъ же средствомъ свящ. книги и свою религію. Желая оспаривать язычниковъ по возможности онлософски, посредствомъ доводовъ и убъжденій, находящихся въ кругу сознанія дюдей философски образованныхъ, - Оригенъ естественно сближался въ накоторыхъ пунктахъ съ системами философіи, особенно Платонической. Но вообще его апологію христівнской религіи справедливо можно заключить следующими прекрасными словами самого Оригена: "Христівнство опирается на самыхъ твердыхъ основаніяхъ, или лучше сказать-оно есть дъдо Божіей силы и основано самимъ Богомъ (Обідс вубочбідс τὸ σύνθεμα ἡμῶν ἐςὶν ὥςε τὴν ἀρχὴν ἁυτοῦ εἶναι Θεὸν), Κοτορы# чрезъ своихъ пророковъ внушилъ людямъ чаять Мессію, имъвшаго придти для спасенія міра. Невърующіе тщетно усиливаются доказать, что мы заблуждаемся; они мнимыми опроверженіями своими только болъе подтверждають то, что Слово воистинну есть Слово Божіе, и что Інсусъ есть Сынъ Божій, какъ прежде, такъ и послъ воплощенія. Имъющіе просвъщенныя очи ума увидять, что Слово, Которое плоть бысть, есть истинное Слово Божіе, низшедшее къ намъ отъ Бога, --что христіанство имъетъ свое начало и успъхъ не отъ мудрости человъческой, но есть откровеніе Бога, Который многообразно мудростію Своею и ведичайшими чудесами насадиль въ міръ сперва іудейскую религію, потомъ христіанскую 225).

N. P.



<sup>228)</sup> Contra Cels. III, 14.

## ПИСЬМА

# КЪ ПОЧИВШЕМУ ВЪ БОЗЪ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШЕМУ МАКАРІЮ МИТРОПОЛИТУ МОСКОВСКОМУ\*.

#### Анатолія, опископа могилевскаго и истиславскаго.

1. Высокопреподобнъйшій отецъ архимандрить, ямилостивый государь!

Простите мнв великодушно, что, не имви удовольствія лично быть вамъ знакомымъ, осмвливаюсь утруждать ваше высокопреподобіе настоящимъ письмомъ. Такою смвлостію одушевляеть меня душевно уважаемое мною, извістное церкви, ваше литературное трудолюбіе, а побужденіе къ письму состоить въ слідующемъ. Въ одной изъ книгъ могилевской семинаріи я усмотрівль написанное собственною рукою знаменитаго пастыря исповідника нашей церкви Григорія Конисскаго опроверженіе любимой латинянами гипотезы, будто Россія, по просвівщеній св. крещеніемъ, первоначально состояла въ соединеніи съ римскою церковію. Изъ упомянутаго опроверженія въ видів замівтокъ Конисскаго видно, что въ его время съ такою же горячностію, какъ въ наше, писатели римской церкви старались утверждать крайне необходимое для нихъ это мнівніе, необходимое потому, что римская церковь, произведши такъ-называемую унію,

<sup>\*</sup> См. январ. и ноябр. пп. «Прав. Обозр.» за 1888 г.

безспорно признала свитыми прославившихся въ нашей церкви святостію жизни, или по крайней мірів, не обнаружила на счеть сего своего зазрвнія; а стекающимся на праздники некоторыхъ нашихъ святыхъ, какъ напр. Бориса и Глеба, посудила такъ-называемые у римлянъ отпусты граховъ. Между тамъ уже въ наше время трудно, а пройдетъ столътіе — иному и на мысль не прійлеть искать исторических свидетельствь истины къ опроверженію мивнія датинистовъ въ твореніяхъ уважаемыхъ ими писвтедей, съ которыми Конисскій быль коротко знакомъ. По сему побужденію, такъ какъ упомянутыя замътки Конисскаго писаны частію по-польски, а большею частію по-латыни, и поручить о. ректору могилевской семинаріи перевесть ихъ на русскій наыкъ, предполагая препроводить ихъ въ редакцію Маяка. Но какъ изданіе этого журнала, въ здішнихъ странахъ весьма полезнаго, кажется къ прискорбію, прекратилось: то препровождаю переводъ упомянутыхъ записокъ преосвящецнаго :Конисского на благоусмотрение вашего высокопреподобия. Сдедвите милость, всепочтеннъйшій отець, употребите ихъ въ дъло, помъстите ихъ сущность хотя въ споскахъ гръ-либо ващихъ сочиненій. Или не возьмется ли кто-либо изъ студентовъ вашей академін написать объ этомъ предметв и надать въ свять отдъльное разсуждение. Оно очень необходимо: нужно по крайней мъръ разъ навсегда отвътить на изступленные вопли Запада. А вамъ извъстно, что взившись за дъло, въроятно, при пособів упоминаемыхъ записокъ, откроются новыя неизвъстныя свидътельства истины. Такъ я, перелистывая недавно фоліанты подъ названіемъ Collectio amplissima Conciliorum — Ioan. Dominici Mansi въ XXVII томъ colum: 857 — 858, усмотрълъ, что на констанскомъ соборв Іеронимъ Прагскій между прочимъ былъ осужденъ за то, что онъ, бывая въ Витебскъ и Псковъ, былъ въ общения съ нашею церковію, цвловалъ наши вконы и . мощи угодниковъ Божінхъ и даже въ нашихъ храмахъ пріоб-. щался святыхъ такиъ. Все это я говорю въ тому, что въ настоящее время, особенно въ здешнихъ странахъ, требуется множество твердыхъ, основательныхъ сочиненій въ защиту православія во всёхъ его видахъ: потому что такъ-называемый католицизмъ, хотя дъйствуетъ здъсь скрыто, вооружился противъ насъ на смерть. Бълоруссія, несмотря на присоединеніе въ Рос-

сін почти за 80 леть назаль, омрачена такимъ фанатизмомъ. что помъщики отъ всей души ненавидять православныхъ. Этого не преододеть никакими физическими сидами и не изменять никакія мітры правительства: потому что католицизмъ есть самый дютый духъ: а духъ препобъждается духомъ. Катодицизмъ держится книгами, сочиненіями, которыя, кромъ безчисленнаго множества старыхъ, во множествъ имъющихся здъсь въ домахъ богатыхъ помъщиковъ, постоянно провозятся изъ-за границы скрытно и непостижимымъ образомъ распространяются въ вилъ альманаховъ, размышленій, молитвенничковъ встать возможныхъ. особенно крошечныхъ, форматовъ самыхъ роскошныхъ изданій... Значить ревнителю православія здісь жатва многа, только тяжкая. потому что надобно пожинать терніе. Но всего необходимъе книги, вниги и вниги! Пишите же для насъ, ваше высокопреподобіе, и издавайте книги!... Вамъ подобаетъ расти, а и отъ всего сердца буду умолять благость Божію: да укръпить ваши силы и содъйствуеть въ вашихъ трудахъ и занятіяхъ!

Съ чувствомъ душевнаго уваженія и преданности пребываю

Высовопреподобивший отець!
Вашего высовопреподобія покорнайшимъ слугою Анатолій, епископъ могилевскій и мстиславскій.

1846 года, марта 18 дня. - Могилевъ на Либпрв.

#### 2. Высокопреподобнъйшій отецъ архимандрить!

Благость любвеобильнаго сердца вашего такъ велика, выраженіе оной передо мною такъ явственно, щедро, что я поистинъ долженъ казаться передъ вами нечувствительнымъ, тъмъ паче, что самъ не знаю, какъ и чъмъ извиниться передъ вами! Конечно на старости, или подъ старость лътъ, меня посъщаютъ часто тълесные, очень досадные недуги; справедливо и то, что я постоянно занятъ самыми разнообразными, не позволяющими ни на одномъ предметъ сосредоточить мысли, дълами; но все же я могъ улучить время, по крайней мъръ, на то, чтобы принесть вашему высокопреподобію покорнъйшую мою благодарность за безцънный даръ вашъ, состоящій въ Исторіи вашей христіанства въ Россіи до Владиміра. Многократно я и собирался и начиналъ писать къ вамъ; но все такъ, что опасался, чтобы ваше

Digitized by Google

высокопреподобіе не сочли моихъ річей за лесть, или что еще хуже. чтобы онв не савлались хоть малымъ поводомъ къ духовной гордости, которая убійственные всякой бользии для дарованія. Я боядся поэтому не только самъ писать, но даже за пругихъ, чтобы чего-либо такого не написали къ вамъ! и особенно досадоваль на журналистовь, что они такъ хвалили вашу внигу! Ибо я самъ испыталь, что для человека въ духовныхъ дъдахъ начего нъть пагубнъе человъческихъ похвалъ. Паже если онв не служать ни въ чему болве, какъ къ поощренію трудинагося, все онв вредны: потому что могуть заставить чедовъка излишне трудиться и повредить свое здоровье. А мы тогда только умвемъ цвнить здоровье, когда потеряемъ оное! Ваше же здоровье нужно не для васъ однихъ: нужно оно для церкви, для бъднаго нашего духовнаго юношества, мучимаго безкнижнымъ ученіемъ. Церковь ожидаеть оть васъ своей исторін, наше юношество хоть какого-нибудь учебника, чтобы хоть по одному предмету было свободно отъ каторжнаго списыванія уроковъ, часто нелвимхъ. Но чтобы ваше высокопреполобіе по поводу моей бесёды не возгоринись, позвольте доложить вамъ, что после вашего введенія въ Исторію христіанства въ Россія до Владиміра, церковь ожидаеть оть вась своей исторіи, по меньшей мірів, въ шесть томовъ такихъ, каково введеніе. Кромів того въ Россіи Исторія русской церкви нужна такая, въ которой бы въ концъ каждаго въка. или хоть періода, исчислялись или указаны были памятники христіанства, современные описываемымъ событіямъ, уцълъвшіе до нашихъ временъ; каковы напр. книги, въ которыхъ имя Інсусъ написано несокращенно, тройственное алмилуія, кресты четвероконечные... Словомъ такіе памятники и указанія на нихъ, которые бы положительно, безъ спора, опровергали заблужденія нашихъ раскольниковъ...

Но пріимите отъ меня нижайшую, душевную благодарность за ваши драгоціннійшія для меня дары,—за ваше Введеніе, за ваши Слова и Записки Георгія Конисскаго! При семъ покорнійше прошу за прилагаемыя при семъ лепты взять на себя трудъ прислать мнів начало вашей собственно Церковной Русской Исторіи, или періодъ ея до-татарскій. При семъ честь имівю доложить, что у меня есть всів прежнія ваши сочиненія, которыя я тщательно, хоть не самъ собою за недосугомъ, выписы-

ваю. Пришлите еще мив, если можно больше экземпляровъ Записокъ Георгія Конисскаго: потому что присланныя почти всвуже роздаль!

Съ душевнымъ уваженіемъ и всецвлою преданностію пребываю

Высокопреподобнъйшій отецъ!
Вашего высокопреподобія покорнъйшимъ слугою
Анатолій, епископъ могилевскій и мстиславскій.

1847 года, іюня 5 дня. Могилевь на Дивиръ.

#### 3. Высокопреподобнъйшій отецъ архимандрить!

Позвольте нижеподписавшемуся старцу прервать на минуту ваши занятія. Побуждаемый некоторыми обстоятельствами, онъ ръщился снова издать книгу свою "Въра, надежда и любовь" со включениемъ въ нее нъкоторыхъ статей напечатанныхъ въ журналь "Воскресное Чтеніе" съ присовокупленіемъ къ тому предисловія и новаго, витсто прежняго, собранія духовныхъ стихотвореній. Ръшившись на сіе, сказанный старецъ, по цастоящей почть, посыдяеть означенную книгу въ санктиетербургскій комитеть духовной цензуры, съ покорнъйшею просьбою, довводить напечатать ту книгу съ придоженіями, и съ таковою же обращается къ вашему высокопреподобію споспъществовать осуществленію старческаго предположенія. Помогите, высокопреподобнъйшій отецъ, содъйствіемъ своимъ исполненію желанія старца, которому, по естественному ходу вещей, подобаеть уже малитися! Содъйствіе ваше въ удовлетвореніи сему прошенію старецъ почтетъ истинно великимъ для себя благодъяніемъ и будеть отъ всей души молить Бога: да растете во благодати Его отъ силы въ силу, -- въ чувствъ же душевнаго уважения и преданности навсегда пребудеть

Высокопреподобнъйшій отепъ!
Вашего высокопреподобія покорнъйшимъ слугою
: Анатолій, епископъ могилевскій.

1850 года, іюня 12 дня Бізорусскій Могилевъ.

#### 4. Преосвященнъйшій владыко, милостивъйшій архипастырь!

Не умвю выразить душевной моей благодарности за безцвиный для меня даръ вашъ, состоящій въ ІІІ томв Богословія вашего сочиненія! Оно поистина сокровище, собранное многотруднымъ терпаніемъ вашего преосвященства на волотыхъ церковныхъ пріискахъ и внесенное въ церковное казнохранилище. Но позвольте сказать, что я въ трактата вашего Богословія о церкви ожидалъ открытаго опроверженія догмата латинистовъ относительно церковнаго единовластительства папъ, и ожидалъ тамъ пламеннае, что въ здашнихъ областяхъ разсаяны невидимою рукою въ безчисленномъ множества вниги и книжонки, преимущественно на оранцузскомъ языкъ, доказывающія этотъ любимый догмать латинистовъ, а у всякаго почти ксендза имъются Praelections Theologiae Perrone.

Вмёсте съ симъ поворнейше прошу, въ счетъ придагаемыхъ при семъ кредитныхъ бидетовъ, приказать выслать на мое имя причитающееся количество экземпляровъ вновь вышедшаго III тома Богословія пера вашего.

Въ чувствъ душевнаго уваженія и преданности честь имъю быть

Вашего преосвященства, милостивъйшій архипастырь! покорнъйшимъ слугою Анатолій, епископъ могилевскій.

1851 года, октября 11 дня. Могилевъ Вълорусскій.

#### Б. Преосвященнъйшій владыко, мілостивый архипастырь!

Слава и благодареніе Богу, подавшему вамъ благодать изданіемъ полнаго, православнаго, богатаго догматическаго Богословія, на чистомъ, достойномъ предмета, русскомъ языкъ, отнять поношеніе отъ русской церкви, которую укоряли иновърцы, что она не имъетъ даже собственнаго, не зараженнаго чуждыми православію мивніями, Богословія! Слава и вамъ, преосвященнъйшій владыко, подъявшему тяжкіе, многольтніе труды, и довершившему, съ неохлажденною ревностію, поистинъ великій подвигъ! Теперь мив, немощному старцу, дожившему до столь счастливой для нашей церкви эпохи, остается только воскликнуть: нынв отпущаеши Владыко!... Между твиъ, принося вашему преосвященству всеискреннъйшую благодарность за доставленіе мив V тома вашего Богословія, покорнъйше прошу въ счетъ прилагаемаго выслать на мое имя еще одинъ экземпляръ того же тома въ полукожанномъ переплеть.

О приглашеніи духовенства могилевской епархіи къ выпискв вашего догматическаго Богословія съ моей стороны сдълано надлежащее распоряженіе. Въ чувствъ душевнаго уваженія и всецьлой преданности пребываю

Преосвященнъй шій владыно, милостивъй шій архипастырь!
Вашего преосвященства покорнъйшниъ слугою
Анатолій, епископъ могилевскій.

1853 года, февраля 1 дня. Бълорусскій Могилевъ.

6. Преосвященнъй шій владыко, Милостивъй шій архипастырь!

Почтительнъйше представляя при семъ на благоусмотръніе вашего преосвященства двъ проповъдки, изъ коихъ я, въ іюлъ мъсяцъ текущаго года, одну произнесъ въ м. Въткъ, а другую въ г. Гомлъ, покорнъйше прошу приказать, буде можно, помъстить хотя одну изъ нихъ въ "Христіанскомъ Чтеніи" и выслать мнъ нъсколько экземпляровъ ея, или, по меньшей мъръ, дозволить мнъ какую угодно изъ тъхъ проповъдовъ напечатать здъсь въ Могилевъ!

Вмъстъ съ симъ честь имъю представить вашему преосвященству второе посланіе мое къ гомельскимъ раскольникамъ, въ томъ предположеніи, что можетъ быть полюбопытствуете прочитать оное. Издать же это посланіе въ свътъ, кажется, нельзя и потому, между прочимъ, что оно написано въ противоположность одной рукописи, неизвъстно къмъ составленной для большаго ожесточенія блуждающихъ въ расколъ, и заключая въ себъ опроверженіе мнъній изложенныхъ въ той же рукописи, не приводить изъ нея самыхъ возраженій отъ слова до слова. Копію съ означенной рукописи я представилъ Св. Синоду еще въ іюнъ мъсяцъ текущаго года; но какъ, по доходив-

шимъ до меня слухамъ, рукопись эту ревностно раскольники списывали и читали по домамъ, какъ бы съ нъкіммъ торжествомъ: то я, не могши этого вытерпъть, ръшился написать и отправить къ почетнъйшимъ гомельскимъ раскольникамъ прилагаемое при семъ въ копіи посланіе.

Повергаю предъ вашимъ преосвященствомъ еще одно покорнъйщее прощеніе. Не имъя временя выправять по своему желанію записокъ моихъ о Римской церкви, про которыя писаль я три года тому къ вашему преосвященству, я отдаль тв защески священнику Василію Гречулевичу 1), съ темъ, чтобы онъ какънибудь выправиль ихъ и издаль въ светь. Онъ принялся за это и для цензурнаго разсмотрёнія тёхъ записокъ имветь представлять ихъ тетрадями В. Н. Карпову 2). Преосвящениващій владыко! покоривние прошу оказать твив запискамъ мощное свое покровительство. На старости лъть, даже на краю гроба мив и въ мысль не приходило при составленіи ихъ стяжать имя автора, даже не хочу, чтобы онъ вышли подъ моимъ именемъ. Но я писаль тв записки томимый бользнями сердца оть ежедневныхъ козней датинскаго духовенства, которое скрытно, но ревностно и искусно подкалывается поль основанія нашей отечественной церкви. Взоромъ ясновидящаго я вижу злонамвренныя ихъ затви и трепещу отъ одной мысли, что могуть ходящіе въ одеждахъ овчихъ датинисты произвесть въ Россіи. Повърьте мив, преосвященныйщій владыко, что настало время и вопіющая потребность заготовлять оружіе, которое вскоръ понадобится для защиты отъ отврытыхъ нападеній противъ церкви нашей. Уже множество книгъ на французскомъ азыкъ разбросаны въ здъшнихъ странахъ невидимою рукою съ безчисленными пасквилями на нашу церковь. Судите же: если какой-нибудь соціалисть, вакой-нибудь Герценъ, сидя въ Англіи, имъетъ возможность распространять въ Россіи здонамфренные свои памолеты на русскомъ языка: то что можеть произвесть у насъ римская пропаганда посредствомъ множества ксендзовъ, изъ которыхъ каждый



<sup>1)</sup> Редактору съ 1860 г. журнала «Странникъ», впоследстви преосвященному Виталію, епископу могилевскому.

з) Профессору с.-петербургской дух. академів и члену состоявшаго при ней цензурнаго комитета.

не что иное есть какъ шпіонъ той пропаганды и эмиссаръ! Очевидно, что если не станемъ заготовлять и раздавать своимъ благовременно оружіе соотв'ятственное оружію враговъ церкви: то, не смотря на правду нашу, они одержать надъ нами. по меньшей мъръ, поверхность: какъ ьъ последнюю войну враги отечества имъли поверхность надъ оружіемъ нашего воинства потому только, что действовали новымъ оружіемъ, съ которымъ русскіе не хотвли ознакомиться, когда объ немъ доходили свъдвнія по сдухамь. Записки мои отчасти можно назвать компилляцією того, что у насъ печаталось въ разныхъ журналахъ о римской церкви; но въ тъхъ же запискахъ есть много такихъ свътвий, которыя не только трудно было бы отыскать, но иному даже на мысль не пришло бы искать ихъ тамъ, гав я отыскаль ихъ. Такимъ образомъ мои записки могуть служить указаніемъ на источники матеріи и свидетельство для будущаго защитника нашей церкви. Но придирчивая критика наша можеть въ ничто обратить мои ревностныя благожеланія. Сделайте же милость: будьте защитникомъ моихъ записокъ, преосвященнъйшій владыко! Благодареніе Богу, світская цензура сділалась снисходительные къ писателямъ благонамыреннымъ. Въ журналахъ стали появляться прозою и стихами статьи, ръзко обличающія порокъ и злоупотребленія. Зачемъ же нашей цензуре придираться къ сочиненіямъ благонам вреннымъ?

Въ чувствъ душевнаго высокопочитанія и преданности пре-

Преосвященнъйшій владыко, милостивъйшій архипастырь!
Вашего преосвященства покорнъйшій слуга
Анатолій, архіепископъ могилевскій.

1856 года, августа 30 дня. Могилевъ губернскій.

### Григорія, архіопископа тверскаго.

1. Высокопреподобивйшій о. архимандритъ!

Весьма благодаренъ за присланную ко мив книгу "Введеніе въ Православное Богословіе", и много винюсь, что такъ долго не писалъ о ея полученіи. Какъ я люблю копаться и весьма не дюблю, когда ссыдки делаются не верно; то, признаюсь, мие хотелось когда-нибудь на досуге проверить васъ, и потомъ что-нибудь написать къ вамъ. Но мы преосвященные, кроме разве очень немногихъ, где епархіи малы и куда еще не достигъ духъ сильно распространяющейся безрелигіозности, все сидимъ въ грязи и духоте, такъ что почти совершенно не имъемъ времени воспользоваться некоторою свободою и подышать чистымъ воздухомъ. Впрочемъ я несколько удовлетворилъ моему любопытству и остался доволенъ вашимъ сочиненіемъ. Ваше сочиненіе у насъ первое и достойно быть во всякой ученой библіотекв. Я постараюсь распространить ее во вверенной мите епархіи. Весьма желаю подобнаго обстоятельнаго продолженія. За присланный мите экземпляръ съ благодарностію препровождаю 10 руб., покорнейше прося прислать ко мите, ежели имъете, другой экземпляръ хотя безъ переплета.

Съ истиннымъ почтеніемъ есмь Вашъ покориваній слуга Григорій, архіспископъ тверскій

15 генваря 1848.

#### 2. Высокопреподобный о. архимандритъ!

Весьма благодаренъ за доставление мнв перваго тома Догматики! Весьма обстоятельное и основательное сочинение! Да дастъ вамъ Господь Богъ силы окончить этотъ трудъ такъ давно въ церкви желанный и такъ удовлетворительный.

Надъюсь, что въ казанской епархіи этоть томъ нъсколько разойдется.

Покорно прошу выслать ко мнъ три экземпляра и Исторію кіевской академіи.

Вашего высокопреподобія покоривйшій слуга Григорій, архіепископъ казанскій.

5 ноября 1849.

#### Евгенія, архіепископа ярославскаго.

Ваше высокопреподобіе, достопочтенный отецъ инспекторъ академіи и архимандритъ Макарій.

Почтенное письмо ваше и книгу трудовъ вашихъ: Введение въ Православное Богословие имълъ честь получить и приношу вашему высокопреподобію за столь отличный даръ безъ всякихъ моихъ заслугъ усерднъйшую благодарность. Какъ скоро слабыми моими глазами, при моихъ многосложныхъ занятіяхъ, совершу ея чтеніе; то препровожду въ семинарскую библіотеку для общей пользы и для приглашенія желающихъ.

Призывая на васъ благословеніе Божіе, съ душевнымъ уваженіемъ и братскою любовію есмь

> Вашего высокопреподобія Возлюбленнаго о Христв брата Усердивйчлій доброжелатель Евгеній, архіспископъ ярославскій.

9 октября 1847. Ярославль.

#### Евгенія архіепископа астраханскаго.

Высокопочтеннъйшій отецъ архимандритъ Макарій, милостивый государь!

Искреннъйшую приношу вамъ благодарность за присылку мнъ книги вашего прекраснаго произведенія подъ названіемъ: Православно-Догматическое Богословіе.

Считаю не только полезнымъ, но и весьма нужнымъ снабдить нъсколько церквей астражанской епархіи этою книгою вами изданною. Вслъдствіе чего астражанская духовная консисторія съ ныньшнею почтою препровождаеть въ канцелярію правленія с.-петербургской духовной академіи восемьдесять восемь рублей серебромъ на выписку 44 экземпляровъ 1 тома вашего Православно-Догматическаго Богословія.

Затъмъ остается мнъ покорнъйше просить васъ, милостивый государь, прикажите укупорить оные 44 экземпляра вашей книги, сколько можно, прочнъе для того, чтобы въ дальней дорогъ,

какова отъ Петербурга до Астрахани, не повредились, а особенно въ настоящее осеннее время.

Астраханская епархія ожидаеть и прочихь частей вашего Православно-Догматическаго Богословія. Да поможеть вамъ Господь продолжать и совершить сіе великое, святое и преполезное дівло для нашей православной россійской церкви!

Съ отличнымъ моимъ къ вамъ уваженіемъ и совершенною преданностію имъю честь быть навсегда

Вашего высокопреподобія Милостиваго государя моего покоризанній члуга Евгеній, архіепископъ астраханскій.

26 октября 1849 года. Астражань.

### Іеремін, епископа кавказскаго и черноморскаго.

Высокопреподобный отецъ архимандритъ, прелюбезный о Христъ Іисусъ братъ!

Много благодарствую любви вашей и за писаніе ваше, коимъ посътили мене, и за прекрасный трудъ вашъ, въ даръ мнё присланный. Читан и перечитывая его, я болье и болье возбуждаюсь къ желанію, чтобы вы, съ помощію Божіею, вошли и въ самое внутреннее исторіи россійской церкви и потрудились на семъ священно-любезномъ поприщё, которое, сколько изв'єстно, давно ожидаетъ дълателя столько трудолюбнаго, искуснаго, терпъливаго, какъ вы. Господь Богъ вамъ буди помощникъ!

Могу ли я получить—и гдь—экземпляровъ десять книги вашей для насколькихъ церквей епархіи кавказской?

Отцу Өеофану\*, если онъ еще съ вами (а я желалъ бы этого надолго) вланяюсь.

Обоихъ васъ, всею моею братскою дюбовію объемля, привътствую наисладчайшимъ христіанскому сердцу гласомъ святыя церкви: *Христосъ воскресе!* 

Прошу отца Ософана, а если его неть уже съ вами, васъ самихъ потрудиться послушанія ради свягаго—передать книго-продавцу Исакову, чтобы онъ превосходнейшее изданіе Patrologiae продолжаль высылать на мое имя: 16 томовъ первой Серіи я получиль исправно. Спасибо ему.

<sup>\*</sup> Баккалавръ Петр. Дух. Академін, впоследствін епископъ тамбовскій, ныне состоящій на поков.

Ожидаю вскор'в рожденія паствів кавказской новаго чада разумнаго: семинаріи. Итакъ мой долгь приготовить для него правіанта таковому чаду свойственнаго, т.-е. книжнаго—довольно, м приготовлень онъ.

Срътясь съ отцемъ ренторомъ тамбовскимъ, любезнъйшимъ о. Никодимомъ (онъ, слышу, на чредъ), прошу отъ мене повлониться и привътствовать: Христосъ воскресе!

Всю академію вашу, мою матерь тэмже: Христосъ воскресе, сыновне привътствуя, есьмь

Вашего высокопреподобія Возляжленнаго о Христь брата Покорньйшій слуга Іеремія, епископъ кавказскій и черноморскій,

1 апрыя 1846. Ставрополь на Кавказь.

#### Василія, архіопископа полоцкаго и витебскаго.

Высокопреподобнъйшій отепъ архимандрить, достопочтеннъйшій брать о Господъ.

Получивъ подаренный мив виземпляръ Введенія въ Православмое Богословіє, я непремъннымъ долгомъ поставилъ для себя вдругъ же внимательно прочесть эту книгу.

Не могу не выразить особеннаго удовольствія, какое доставило мит чтеніе этого, можно сказать, перваго, весьма удачнаго опыта въ нашемъ отечествъ. Върный и вмъстъ полный взглядъ на предметь, систематическое и отчетливое изложеніе онаго, вотъ достоинства, которыя, по моему митнію, украшають ваше сочиненіе.

Не говоря уже о многосторонних свъдъніях водавывающих глубокую вашу начитанность, я увъренъ. что всякій любитель духовнаго просвъщенія вполнъ оцънить ваше усердіе; арълый же плодъ трудовъ ваших не замедлить принесть истинную пользу между образующимся юношествомъ.

Затымъ мны остается только съ выражениемъ искренныйшей благодарности за лестный для меня подарокъ вашъ отъ души

пожелать, да подкръпить Господь силы ваши на избранномъ поприщъ и да благословить новые труды ваши ко благу духовнаго просвъщенія и пользъ святой православной церкви.

Съ совершеннымъ почтеніемъ и преданностію имъю честь быть.

Вашего высокопреподобія покорнівшимь слугою Василій, архіенископь полоцкій и витебскій.

1847 года 21 октября.

#### Владиміра, архіопископа казанскаго.

Почтенновозлюбленнъйшій о Господъ братъ, отецъ архимандритъ-инспекторъ Макарій!

Препосланное вами ко мнв при письмв отъ 25 сентября сочинение ваше—Введение въ Православное Богословие я своевременно получилъ, получивъ два раза его читалъ, читая въ обараза до глубины души услаждался отчетливостию, съ какою оно составлено, а услаждаяся тако умолялъ премудрости Наставника и смысла Подателя: да воздастъ Онъ вамъ за сей трудъ, въ мвру полну, натрясену и преливающуюся.

Пріобръсти сію книгу покупкою я нъкоторымъ уже приказать. нъкоторымъ совътовать, а другимъ буду совътовать. Жаль что у насъ и по сіе время бълое духовенство и скупо и лънивона покупку хорошихъ внигъ; поженивыйся печется о женъ...

> Вашего высокопреподобія покоританій слуга Богомолець Владиміръ, архіепископъ вазанскій.

1847, ноября 26. Казань.

#### Іакова, архіепископа нижегородскаго.

Ваше высокопреподобіе милостивый государь!

За подарокъ вамъ подарокъ. Вашъ подарокъ придалъ мив свъта, радости. Дай Богъ, чтобы мой подарокъ придалъ вамъ силъ

окончить превосходный трудъ къ пользв и къ новой красв православной церкви нашей. Постараюсь утвшить паству мою соверцаніемъ произведеній особеннаго таланта, принадлежащаго къ числу великихъ милостей Божіихъ, ниспосылаемыхъ свыше на отечество наше.

Желая, чтобы по смерти вашей сказали о васъ: "это истинно великій Богословъ и по перу и по жизни" съ душевнымъ почтеніемъ и съ дюбовію есмь

Вашего высокопреподобія покориваній слуга Іаковъ, архіенископъ нижегородскій.

1849 года сентября 30.

#### Евсевія, епископа подольскаго.

Преосвищеннъйшій владыко, милостивъйшій архипастырь!

Приношу вашему преосвященству мою искреннайшую благодарность за присланный вами мна V томъ вашего Догматическаго Богословія. Да поможеть вамъ Господь украсить и еще нашу духовную литературу вашими полезными твореніями!

Не такъ давно я послалъ къ вашему преосвященству два моихъ поученія, теперь посылаю еще одно—въ предположеніи, не годятся ли когда-нибудь для издаваемаго вами Христіанскаго Чтенія.

Удивляюсь я и не понимаю, почему я досель не получаю ни одной внижки Христіанскаго Чтенія за текущій годъ, тогда какъ прежде я всегда получаль регулярно около 20 числа каждаго мъсяца, и на нынъшній годъ я послаль деньги въ канцелярію правленія с.-петербургской духовной академіи еще 24 октября истекшаго 1852 года вмъстъ съ деньгами и на другія книги и имъю удостовъреніе о полученіи денегь. Можеть быть, на это есть и другія причины, а можеть быть, это зависить и отъ не-исправности канцеляріи. Въдь такъ-то иногда бывають неисправны наши канцеляріи! Впрочемъ другія выписанныя книги я получиль.

До меня слухъ дошелъ, будто опять очень забольдъ въ Петербургъ преосвященный херсонскій<sup>2</sup>). Хотълось бы узнать, чтолибо достовърнъе и подробнъе о состояніи его здоровья. Не даромъ-то ему не хотълось, говорять, ъхать въ Петербургъ. Но я такъ и здъсь не могу похвалиться здоровьемъ. Я здъсь болъе разстроенъ здоровьемъ, нежели во всякомъ другомъ мъстъ моего служенія. Погода у насъ стоить слишкомъ сырая и теплая. Зимы мы и не видимъ, а для русскаго человъка это тяжко и скучно. Новый нашъ ректоръ о. Евоимій тоже очень часто побаливаетъ.

За симъ, поручая себя вашимъ модитвамъ, съ истиннымъ почтеніемъ и преданностію имъю честь быть.

> Вашего преосвященства покорнъйшимъ слугою Евсевій, енископъ полольскій.

1853 года февраля 17. Г. Каменецъ-Полольскъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Инновентій, присутствоваль въ Св. Синодів.

## ВОСПОМИНАНІЯ

О ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННОМЪ МИТРОПОЛИТЪ МОСКОВСКОМЪ

Не отъидетъ память его, и имя его поживетъ въ роды родовъ. (Сираж. 39, 12).

Разсказы о именитомъ іерархѣ московскомъ Филаретѣ и краткія изреченія его, полныя смысла и силы, помѣщалъ я, чтитель его священной памяти, въ разныхъ повременныхъ издаяніяхъ; но далеко не все сказалъ о немъ, что знаю и желалъ бы сказать, чтобы и для другихъ сдѣлать извѣстнымъ или памятнымъ то, что для меня незабвенно; да и все касающееся до его великой личности, какъ бы само по себѣ иное ни казалось неважнымъ, не лишено общественнаго интереса или назиданія. Въ настоящей статьъ намѣренъ я изложить не одни только дополнительныя о немъ свѣдѣнія, но и повторить изъ напечатаннаго мною въ прежніе годы то (сравнительно немногое), что найду наиболѣе подходящаго въ характеру моей статьи, въ которой передамъ о святителѣ Филаретѣ въ возможной полнотъ свои личныя воспоминанія.

Въ день (19 августа) торжественнаго крестнаго кода, ежегодно совершаемаго въ Донской ставропигіальный монастырь изъ Кремля,—когда митрополитъ Филаретъ вхалъ на служеніе въ эт отъ монастырь, пли возвращался изъ монастыря на Трояцкое

Digitized by Google

свое подворье, мимо Іоанно-Воинской у Калужскихъ воротъ церкви, при которой священствовалъ мой родитель,—я старался въ продолжении многихъ лътъ, начиная съ 1840 года, непремънно видъть его благословляющаго народъ, стекавшійся на всъ улицы, по которымъ ожидался провздъ митрополита, и поклониться ему. Высокопреосвященный Филаретъ привлекалъ къ себъ необыкновенно пріятною наружностію, которая отражала богоугодную чистоту и истинную высоту его жизни, не говоря о великости его духовнаго сана и подвиговъ. Кто его однажды видълъ, желалъ увидъть въ другой разъ; кто его видълъ уже много разъ, когда имълъ счастіе еще его видъть, ощущалъ такое живъйшее удовольствіе, какъ бы въ первый разъ его видълъ. Видя его, нельзя было не прославить Бога, дивнаго въ избранныхъ рабахъ своихъ; а потому и когда опъ служилъ, храмы наполнялись народомъ.

Въ вакое-то воскресенье утромъ отправился я, тогда еще малольтный, на Троицкое подворье въ домовую архіерейскую церковь. Войдя въ нее после херувимской песни, не могъ я за множествомъ народа пробраться на средину, дабы видъть тайнодъйствующаго митроподита: не догадался повыжавть, когда онъ будеть благословлять предстоящихъ (а онъ встхъ благословляль съ отеческою любовью), но тотчасъ же после отпуста вышель изъ цервви и прошелъ я-куда? сначала въ пріемную комноту, двери которой, смежныя съ церковными, были на противолежащей сторонъ отворены для его высокопреосвященства, а потомъ и въ отврытую его залу, где увидаль я почтенную старицу, бывшую въ темномъ платьв и повизанную черною косынкой-Евдокію Никитичну, матерь Филарета, какъ после узналь н. Она понила въ чемъ дъло, и свазала мив: "не туда вы зашли. спуститесь внизъ по лъстницъ" (деревянной винтообразной). Скажу нъсколько словъ и о сей достойнъйшей матери великаго святителя. Е. Н. Дроздова, на которую Филареть походиль лицомъ, жила на Троицкой, близъ Троицкаго подворья, улицъ, въ маденькомъ домъ, купленномъ для нея въ 1844 г. Она за годъ до своей кончины († 20 марта 1853 г.) начала чувствовать упадокъ силъ и головную боль, отъ которой приходила въ такую, забывчивость, что не узнавала окружающихъ, но не искала помощи у врачей, а вивсто того благоговъйная старица часто

приступала въ св. Тайнамъ. Святитель Филареть быль при ней во время ея соборованія едеемъ (въ марть 1852 г.), посль чего она получила временное облегчение. Въ мав 1852 г. великая виягиня Марія Никодаєвна изводида спрашивать митроподита Филарета о ней, зараствуеть ли 1)? Въ послъдніе три мъсяца она питалась только просфорой, и служанки, къ которымъ она была признательна, вроводили дни и ночи у одра ея, дивясь ея терприю. Болящая мирно почила о Госполь на 87 году отъ рожденія, въ присутствіи ведиваго сына-святителя, съ покорностію судьбамъ Божіниъ принявшаго последній вздохъ ел. За теснотою приходской Троицкой, что въ Троицкой церкви, по причинъ построенія въ ней принада во имя Владимірской Божіей Матери. отпъваніе усопшей назначено было въ церкви св. муч. Апріана и Натали, за Сухаревою башней. Сюда, 23 марта 1853 г., высовопреосвященный владыка провожаль тело блаженной матери своей и служиль въ этомъ храмъ преждеосвященную дитургію съ архимандритами андроніевскимъ Платономъ, своимъ духовникомъ, и богоявленскимъ Іоанникіемъ, намъстникомъ кафедральнаго Чудова монастыря, —съ двумя протојереями (каковы: Андріановскій Д. П. Новскій - духовникъ Е. Н., почтившій ее надгробнымъ словомъ, въ которомъ уподобилъ ее Аннв пророчиць, упоминаемой въ Евангеліи оть Луки 2, 36-38, и Троицвій, въ Троицвой, протоіерей І. С. Орловъ) и съ двумя родственными священниками 2). Чинъ отпъванія совершили: владыка Филареть, Иліопольскій митрополить Неофить и преосвященный викарій Филовей, въ сослуженіи многочисленнаго собора архимандритовъ, протојереевъ јеромонаховъ, јереевъ. Трогательно было видътъ прощаніе съ покойною московскаго ісрарха, отдавшаго ей последній сыновній долгь целованіемь главы и руки ея Гробъ, вивщавшій многотрудное тело ея, вынесень быль изъ церкви усердствующими священниками и діаконами, а потомъ на погребальной колесницъ препровожденъ упомянутыми



<sup>1)</sup> Письма Филарета къ роднымъ. М. 1882, стр. 406. Въ это драгоцивное издание не вошли два письма, напечатанныя въ ноябрыской кн. Душеполезнаго Чтенія. 1870 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) За служеніе литургів архимандриты получили, разум'я ется противь желанія, по 15 руб., протоіерей по 10 р. каждый.

преосвященными (Неофитомъ и Филонеемъ) съ епископомъ Опванискимъ Никаноромъ и Прочими на Пятницкое кладбище, находящееся при шоссейной дорогв, ведущей въ Лавру преп. Сергія, къ которому почившая особенно благоговъла: да и кладбишный священникъ I. А. Оаворскій состояль съ нею въ близкомъ родствъ. Во время необычайной похоронной процессіи нъкоторыя улицы были переполнены народомъ, собравшимся изъ разныхъ мъсть стодицы. Московкій архипастырь, когда процессія приблизилась къ кладбищу, встрітиль ее въ св. воротахъ и проводивъ гробъ до могилы уготованной въ самой церкви, кротко сиротанво возвратился въ свою келлію. но аля вругихъ (до 250 чел.) поминальная трапеза была учрежиена на владбише з). "Житіе и кончина ен, писаль онь въ тоть же день въ наметнику Лавры архимандриту Антонію, дають увъреніе, что она скончалась въ блаженномъ упованіи. Число леть ен и последній болъзненный годъ приготовляли меня къ лишенію. Съ благоговъніемъ смотрю на ея отшествіе: однако часто хочется плакать. Слава Богу, что я сподобился отдать ей последній долгь " ). Достойно вниманія, что владыка въ день погребенія своей матери-въ понедъльникъ 4 недваи великаго поста служилъ. согласно съ уставомъ, преждеосвященную, а не Златоустову литургію. "Совершеніе Златоустовой литургіи въ постные дии, въ существъ, не есть важное изивнение порядка (писаль онъ въ о. Антонію въ марта 1863 г.). Въ древности не такъ на сіесмотрым въ некоторыхъ местахъ, какъ ныне вообще въ православной церкви. Но, продолжаетъ онъ, должно щадить истыхъ ревнителей, которые не глубоко вникая, въ духовное дегкособлазняются видимымъ. Желающимъ поминовенія усопшаго можно исполнить сіе въ субботу 2 5).

Владыка, встръченный въ день праздника Смоленской Божіей Матери въ Новодъвичьемъ монастыръ священнослужителями и хоромъ монахинь, весь погруженъ былъ въ богомысліе (онъ, разумъется помышлялъ входя въ храмъ Господень, что въ этомъ



Изъ синодика Троинкой, что въ Троинкой церкви.

 $<sup>^{4}</sup>$ ) и  $^{4}$ ) Инсьма Филарета въ о. Антонію, ч. III. стр. 134  $^{2}$  в 202; ч. IV, стр. 884 - 3 $^{2}$ 5.

храмъ присутствуеть Господь силь Царь славы) и самый взорь его быль возведень горъ; онъ и во время облаченія въ архі-ерейскія одежды до исхода изъ храма внимательно храниль ту же молитвенную сосредоточенность въ себъ... Конечно, долгь служащаго зръть ко Господу, а не окресть себя, но какъ было назидательно исполненіе долга, это возношеніе святителя мыслію и сердцемъ къ Богу! Не смотря на раннюю молодость, я пораженъ быль неземнымъ особенно величіемъ его.

Двъ отдъльно изданныя ръчи его (привътственныя ръчи при посъщени Москвы Царемъ), полученныя мною отъ училищнаго правленія въ награду за мои ученическіе успъхи и доброе поведеніе (это было въ іюль 1842 и 1844 гг.), сберегь я донынъ 9. Въ московской семинаріи изучая теорію словесности, знакомился я съ слъдующими выдержками изъ его проповъдей, служившихъ образцомъ духовнаго красноръчія:

а) "Если должно быть соотвътствіе благодъяніямъ Божіимъ со стороны человъка: то въ чемъ оно состоять можетъ? Заслуга просьба, благодарность: вотъ три возможныя соотвътствія благодъяніямъ. Заслуга возможна между человъками, изъ которыхъ одинъ имъетъ нужду въ услугахъ другаго, а другой можетъ усердно представить первому свои услуги: но самодовольный Богъ ни въ чемъ не имъетъ нужды, и человъкъ не имъетъ ничего представить Богу, что не было бы отъ Бога же полученнымъ благодъяніемъ; слъдственно здъсь нътъ мъста заслугъ. Просить отъ Бога благодъяній можно, и хорошо если человъкъ сіе дълаетъ съ довъренностію и со смиреніемъ. Но большая часть благодъяній Божіихъ бываетъ прежде нашего прошенія, лучше нашего прошенія и выше нашего понятія: нельзя просить того, что уже сдълано, нельзя просить того, чего нътъ и въ мысли. Посему остается самымъ употребительнымъ способомъ соотвът-



<sup>\*)</sup> Училище, въ которомъ я обучался, отприто при ставропиліальномъ Донскомъ монастыръ 12 мая 1835 г. Однажды владыка Филаретъ, осмотръвъ Донское училище и найдя въ немъ порядокъ, посътилъ квартиру инспектора Ө. И. Соловьева (уволенъ отъ училищной службы въ 1842 г.), такъ какъ ректоръ-священникъ жилъ вдали, при своей приходской церкви. «Моск. Церк. Въдомости» 1884, № 26, стр. 348.

ствія бдагодъяніямъ Божіимъ—благодарность, истинная, какъ истинны благодъянія Божіи, дъятельная, какъ дъятельно благо-творить намъ Богъ". (Изъ бесъды о благодарности къ Богу).

б) Изъ слова по освящении храма святителя Николая въ домъ московской духовной семинарів, 1 ноября 1844 г.: "Возжелалъ нъкогда мужъ по сердцу Божію – Давидъ приближить къ себъ священный кивотъ завъта Божія, не въ самый домъ свой, а только въ свой градъ: но когда церковнослужитель Оза дерзновеннымъ, котя и благонамъреннымъ прикосновеніемъ къ святынь, извлекь оть нея себь, вмысто благословенія, смерть, убояся Господа Лавидъ въ день той, глаголя; како внидетъ ко мнъ кивоть Господень (2 Цар. 6, 9)? И только по времени, носль новыхъ особенныхъ знаменій благодатнаго снисхожденія, возобновиль и исполниль свое благочестивое предпріятіе. Храмь истины и таинъ христіанскихъ заключаеть въ себв или не меньшую, или даже большую святыню, нежели прообразовательный вивоть завъта ветхаго. Итакъ есть причина и обитателямъ сего дома убояться Господа въ день сей и рещи: како вниде нъ намъ храмъ Господень? Какъ будемъ мы жить въ такой бливости въ святынъ Бога, который наппаче въ приближающихся въ Нему освящается, и какъ свътъ просвъщающій достойныхъ, но и какъ огонь, попалнюшій недостойныхъ?

Чада! не позволяйте себъ забыться и потерять вниманіе въ близкому храму Божію. Помните о немъ со страхомъ: впрочемъ такъ, чтобы страхъ сей не отражалъ васъ отъ дома Божія, а отражалъ отъ васъ все недостойное дома Божія".

И в) Изъ слова при отврытіи попечительства о бъдныхъ духовнаго званія. "Мы, которые сами по щедротамъ Божіимъ не были нищими, знаемъ ли душу нищаго? Знаемъ ли, что онъ думаетъ и чувствуетъ, проходя напримъръ близъ обширныхъ хранилищъ богатаго, или близъ огромнаго дома зрълищъ, или встръчаясь съ одътымъ въ драгоцънную одежду, не по требованію званія, или обоняя чадъ тучнаго пира, или слыша мусикійскій громъ изъ чертоговъ роскоши и видя въ нихъ въ полночь полуденный свътъ?—"Еслибы—въроятно думаетъ онъ—еслибы сіи обширныя хранилища не наполнялись тъмъ, что богатому совсъмъ ненужно: какъ многіе подобные мнъ могли бы получить отъ него

необходимое, которего теперь мы не имвемъ! Еслибы сей широкій кровъ не быль нужень на нікоторые часы празлности. чтобы покъ нимъ собирались викъть притворство и слушать вымыслы: сволько можно было бы собрать и волворить поль нимъ такихъ, которые теперь не имфють гаф главы полклонити или не живуть, а губять жизнь въ нечестыхъ, незлоровыхъ. полуразрушенныхъ и паденіемъ угрожающихъ жидищахъ! И тогла бы завсь не дожныя авиствующія дица произносиди вымышленныя восклицанія страстей. но непритворные граствователи неухищреннаго эрвлища возносили из небесамъ благодарственныя восклиновенія, и самые камни возв'вщали д'якствительную добродътель человъколюбія. Если бы носящій сію ръдкую иноземную одежду согласился промънять ее на обывновенную отечественную: онъ и тогда быль бы одъть придично и могь бы многимъ изъ насъ промънять рубище на одежду. Если бы съ сего стола. котораго прододжительностію скучають собесваники, снять одну перемъну пищи или питія: наъ сего можно было бы составить новый пиръ для нъсколькихъ, теперь алчущихъ и жаждущихъ. Сколько сладкихъ или гремящихъ звуковъ въ чертоге роскоши въ часъ веселія: столько можно было бы утишить воплей и стоновъ бъдствія, еслибы на тоть чась отказать пскусству и отдать нищите то, что ему объщано. Тамъ игра богатыхъ несравненно дороже цвнится, нежели трудъ бъдныхъ: и тъмъ, которые платять сію цену иногда безпрекословиве, нежели плату работающему, или долгъ заимодавцу, не приходить на мысль, что за сію цвну можно было бы выиграть благоденствіе беднаго семейства и нъсколько сердецъ признательныхъ. У сего свътдаго чертога можно бы отнять несколько изъ многочисленныхъ его свътильниковъ такъ, чтобы онъ еще оставался свътлымъ: но чревъ то можно было бы наполнить елеемъ утвшенія свътильникъ жизни, который отъ нищеты истощается и можеть вскорв COBCBMB VIACHVIL".

Не довольствуясь вышеприведенными и другими отрывками изъ сочиненій Филарета, входившими въ составъ учебныхъ записокъ, я съ ръдкимъ увлеченіемъ читалъ "Слова и Ръчи" его въ трехъ частяхъ (изданіе 1844 г.), находя въ нихъ глубокое и подробное раскрытіе ученія въры, живописное, но въ то же время точное и сильное выраженіе мыслей геніальнаго автора, а нъ-

которыя зналь и наизусть, напримъръ слово при гробъ императора Александра Павловича, или по случаю возложенія (въ 1828 г.) на раку мощей святителя Алексія—царскаго покрова и медали за персидскую войну. "Его проповъди въчны" говариваль Спасо-андроніевскій архимандрить Гермогень († 19 іюня 1845 г.), по смерти котораго найденъ и поступиль въ собственность моего родителя рукописный сборникъ проповъдей Филарета (1806—1808 г.) неизвъстныхъ дотолъ. Онъ (числомъ 4) помъщены во 2 кн. Чтеній въ императорскомъ обществъ исторіи и древностей россійскихъ за 1874 г.; только здъсь и можно прочитать двъ изъ нихъ (въ день Іоанна Крестителя и въ недълю по просвъщеніи), какъ нигдъ болье не напечатанныя.

Примючание. Въ богословскомъ классъ московской семинаріи виденъ быль въ наше время большой живописный образъ св. Іоанна Богослова на полотнъ, и еще портреть митрополита Филарета, писанный въ натуральной рость его масляными красками, въроятно въ 1844 г., когда семинарія переведена изъ центра города на настоящее ея мъсто. Владыка—знаменитый русскій богословъ и церковный витія изображенъ быль стоящимъ на орлецъ у аналоя (на аналот раскрытая книга Евангелія) и мирно, спокойно беструющимъ во храмъ. Онъ—въ полномъ архіерейскомъ облаченіи съ бълымъ клобукомъ (вмъсто тяжелой митры) на головъ; правая рука его нъсколько воздъта, а въ лъвой архипастырскій жезль съ сулкомъ.

Ученость свою владыка Филареть самолично обнаруживаль предъ нами во время такъ называемыхъ публичныхъ экзаменовъ, которые въ московской семинаріи производились дважды въ году: предъ праздникомъ Рождества Христова публичный экзаменъ былъ (кажется съ 1844 г.) однодневный, а въ іюлъ послъ обычныхъ экзаменовъ назначались два дня, въ которые воспитанники подвергались публичному испытанію, въ присутствім многихъ стороннихъ постителей, въ особенности изъ лицъ московскаго духовенства и въ предсъдательствъ самого высокопреосвященнаго Филарета, неуклонно посъщавшаго такія испытанія. Въ первый день производилось испытаніе по богословскимъ наукамъ, во второй—по всъмъ прочимъ 7). "Тутъ слушая



<sup>&#</sup>x27;) Нашу семинарію посъщали во время открытых испытаній: Неофить митрополять иліопольскій, пославникь антіохійскаго патріарха Месодія, кроткій ар-

отвёты воспетанниковъ, онъ, какъ справедиво пишетъ одинъ почтенный наставникъ той же семинаріи, любиль обращаться къ нимъ съ разными вопросами и возраженіями, любиль испытать, насколько знають и понимають воспитанники тв отпалы изъ начки, которые представлялись къ публичному испытанію. Если воспитаннивъ не даваль удовдетворительнаго отвъта на предлеженный вопросъ, за него обывновенно отвъчагь самъ преповаватель. Такимъ образомъ публичные экзамены были испытаніемъ не только для воспитанниковъ, но и для преподавателей. Тутъ мулрый архипастырь и самъ часто дъдаль объясненія по тому или другому вопросу, всегда отдичавшіяся глубиною и сидою. И эти объясненія выслушивались всеми присутствовавшими съ величайщимъ вниманіемъ. Ето изъ бывшихъ на этихъ публичныхъ экзаменахъ не помнить, какъ, во время такихъ объясненій архипастыря, водворялась въ заль глубокая типина, присутствовавшіе тихо приподнимались съ своихъ м'ясть, навлонялись къ сторонъ не громко говорившаго архинастыря, прислушиваясь къ его словамъ и стараясь не проронить ни одного изъ нехъ? И кому неизвъстно, что многіе богословы текъ высово цънили вопросы и объясненія мудраго богослова-руководителя, что послъ экзаменовъ записывали ихъ и составляли сборниям богословскихъ объясненій его по разнымъ вопро-(8 " TMBD

На одно изъ возраженій Филарета (въ декабръ 1848 г.): "чъмъ докажешь, что предсказаніе о великомъ пророкъ подобномъ Монсею (Втор. 18, 15) относится ко Христу?" Я не могъ отвъчать, что это предсказаніе относять ко Христу ап. Петръ и Стефанъ первомученикъ (Дъян. 3, 22—23. 7, 37). "Ты первый ученикъ (мизиало отдъленія) и не знаешь!" сказалъ онъ мнъ съ кроткимъ упрекомъ, и только! А въ 1851 году значительно онъ понизилъ



хіерей Божій († 3 дек. 1853 г. въ Богоявленскомъ монастырі, гді проживаль съ января 1848 г.); преосвященный Евгеній, бывпій архієпискомъ ярославскій, первый ректоръ моск. семинарін на Перерві, проживавшій съ 1854 по 1871 г. въ Донскомъ монастырі; директоръ духовно-учебнаго управленія А. И. Карасевскій († въ декабрі 1856 г.); профессоръ моск. академін А. В. Горскій (былъ на эквамент въ 1851 или 1852 г.), графъ М. В. Толстой.

<sup>\*)</sup> Моск. Церковныя Вѣдомости 1883, № 6, стр. 78.

въ разрядномъ спискъ-Александра Салманова, который надвялся было черезъ годъ перейти въ академію (ум. въ санъ діакона). На вопросъ митрополита: "чемъ доказать, что Інсусъ Христосъ есть путь и истина и жизнь"? Садмановъ не нашелся ответить, что Самъ Спаситель засвилетельствоваль о Себе въ этомъ именю смысле (Іоан, 14, 6); не даль онъ удовлетворительнаго отвъта на накой-то и другой вопросъ, потому что въ ответе не попадаль на мысль Филарета. На этоть разъ высокопреосвященный поступиль строго, узнавь оть него, что онъ близкій родственникъ колл. регистр. Снова. уколеннаго незвдолго предъ тъмъ отъ консисторской службы (этотъ чиновникъ, какъ архиваріусъ, признанъ быдъ виновнымъ, между прочимъ, по дълу о неогававшихся двухъ нумерованныхъ листахъ въ метрической книгь Тронцкой въ Кожевнивахъ держви за 1796 г.). Но если кто каъ воспитанниковъ не съ буквальною точностью приводиль священный тексть, владыка заставляль иногла прінскать этоть тексть и прочитать по Библін. Въ 1854 г. даваль онь возраженія совершенно новыя, неслыханныя прежле. Таково напримъръ: "почему ныит не по жребію избирается епископъ?" (см. Двян. 1, 21-26, гав описанъ первый въ хрнстіанской церкви выборъ, апостольскій). Митрополить самъ рвшая возраженія, сказаль: "вмъсто жребія избраніе (одного изъ трехъ кандидатовъ для епископства, представляемыхъ Св. Сино. домъ) вручается сердцу Вънценосца".

Въ московской академіи, гдѣ и обучался съ сентября 1854 по 1858 г., высокопреосвященный Филаретъ присутствовалъ и на нъкоторыхъ частныхъ вкзаменахъ "); возражая самъ, того же требовалъ отъ депутатовъ, которые назначались по каждому предмету изъ среды наличныхъ наставниковъ и (въ курсовые годы, т.-е. чрезъ каждые два года) двухъ стороннихъ лицъ (ректора виеанской семинаріи и московскаго протоіерея). Въ 1856 г. онъ въ качествѣ ревизора сказалъ имъ: "что же вы молчите? Я пришелъ слушать не однихъ экзаменующихся, а и самихъ вкзаменаторовъ". Въ ту жъ минуту возразилъ недавно скончав-



<sup>\*)</sup> Обывновенно онъ ходиль въ академію чрезъ лаврскую ограду, при которой устроены хоры, и спускался по лъстницъ, опираясь на простую черешневую трость, а на обратномъ пути какъ легко онъ всходилъ по той же лъстницъ!

нійся профессоръ Е. В. Амонтеатровъ, павнявшій насъ врасотою своего слова. Съ неослабнымъ вниманіемъ владыва одушаль ТЪХЪ И ДОУГИХЪ: КВЗВЛОСЬ ИНОГЛЯ ОНЪ ДОСМЛЕТЪ, НО ВДОУГЪ ОТкомваль свой светлый. проницательный вворь, какъ скоро студенть неточно выразился или смещался. Младшимъ студентамъ онъ когла-то предожиль вопрось: "можно ди оть частей заключать къ целому? и семъ решиль, что "можно, когде части однородны". Еще возразиль (1856 г.): "вто выше, Гегель или Карамзинъ?" Студентъ отвъчаль, что ихъ мельзя оравнивать: одинъ былъ философъ (немецъ), а другой литераторъ и исторіографъ. На частномъ визамень по догматическому богословію митрополять возражаль (въ іюнь 1857 г.): "Богь оть вычности имъгь мысль о мірв: почему же мірь не оть въчности?... Мы считвемъ семь тысячъ леть отъ сотворенія міра: почему не восемь, не болъе?"-...Но начало міра, продолжаль онъ, есть ли такое начало, прежде котораго ничего не было? Св. Василій Великій учить, что прежде вилимаго міра существоваль невилимый. Благость Божія и тогда находила для себя упражненіе. Вваное бытіе міра невозможно по свойству ограниченныхъ существъ міра; онв конечны". Мать Маккавеевъ свидътельствовала, что міръ сотворенъ изъ ничего (2 Макк. 7, 28). "Важно ли это свидетельство?" спросиль митрополить. "Важно, потому что, говориль онь, служить выражениемь мивнія всей імпейской первви: вниги Маккавейскія внесены въ Библію; вовторыхъ важно потому, что мать эта святая и 10)и. Въ доказательство творенія міра изъ ничего приведены мной и слова ап. Павла: опрою разумпьенемь совершитися выкомь глаголомь Божіймь, во еже оть неяваяемых видимым имь быты (Евр. 11, 3). Владыва возразилъ: "не разумълъ ли апостолъ необразованную, безвидную матерію, изъ которой будто бы сотворенъ видимый міръ?" — "Но когда, говорилъ онъ, есть ясныя спидътельства въ Св. Писаніи, что міръ сотворенъ Богомъ изъ ничего, напримівръ тотъ же апостоль пишеть, что Богь нарицаеть не сущая, яко сущая (Рим. 4, 17): то, по руководству ихъ и согласно съ ними, должно толновать и менве ясныя свидетельства". Въ 1858 г. на ча-



<sup>1°)</sup> Память святых седми мучениковъ Маккавеевь и матери ихъ Соломоніи, 1 августа.

стномъ экзаменъ по тому же предмету и нравственному богословію быль преосвященный харьковскій (въ послъдствіи черниговскій) Филареть. При немъ митрополить спросиль меня (19 іюня): "а почему безъ въры угодить Богу невозможно" (Евр. 11, 6)? Выслушавъ мое подробное объясненіе, сказаль: "порядочно отвъчаешь ты" (а такой отзывъ его много значиль) и спращиваль обо мнъ ректора академіи архимандрита Сергія, нынъ архіепископа кишиневского: "чей сынъ, откуда я родомъ и какан моя фамилія". По окончаніи публичныхъ экзаменовъ онъ наставляль (въ іюнъ 1857 г.) "разумно отдохнуть, чтобы снова потомъ взяться за дъло". Въ 1858 г. 27 іюня, поздравивъ студентовъ старшаго курса съ окончаніемъ ученія, владыка сказаль, что мы вступаемъ на поприще общественной дъятельности, совътоваль хранить все доброе, усвоенное здъсь, и заключиль: "поддержите честь академіи, давшей вамъ высшее образованіе".

Изъ множества другихъ возраженій, какія даваль онъ въ академіи московской и въ семинаріяхъ, припоминаю слідующія:

Богъ живеть во свить неприступнымь, и Ело никтоже видных есть от человикь, ниже видити можеть (I Тип. 6, 16). "Какъ же Монсей на горъ видътъ Бога?"—Онъ видътъ Бога сзади (Исх. 33, 23), видътъ только отражение славы Божией, но не самое существо.

Богъ внасть все и знасть совершеннъйшимъ обравомъ. Возражениемъ служили слова Его къ Моисею: въмь тя паче всъхъ (Исх. 33. 17), что дасть повидимому заключать о Его неодина. ково-совершенномъ въдъни по отношеню къ человъкамъ. Но овначенныя слова должно понимать въ смыслъ особеннаго вниманія или благоволенія Божія къ Моисею: обръль бо еси благодать предо Мною, и въмъ тя паче всъхъ.

"Громъ убиваеть невиннаго младенца: гдв же правосудіе Божіе?" Богь наказываеть иногда родителей смертію двтей, но възамвнь временной жизни невинныя двти получають царство небесное.

"Отнуда добро и здо?" — Добро отъ Бога, а здо отъ діавола. — "Имветъ ди Богъ понятіе о здв?" — Не имветъ, отвъчалъ ученикъ. "Если не имветъ, то какъ же Онъ будетъ судить гръшниковъ?" — Имветъ, отвъчалъ другой, но божеское познаніе свободно отъ всякаго зда. Не таково наше познаніе добра и зда,

достигаемое чрезъ вкушеніе зла, чрезъ порабощеніе злу, съ потерей невинности и правоты.

"Какъ ангелы безтвлесны, когда *зрять лице Отца небеснаго* (Мато. 18, 10)?"—Земные предметы зримъ, говорилъ Филаретъ, плотскими очами, духовные—душевными. Есть у души око".

"Папа Левъ III († 816 г.), въ ограждение неприкосновенности Никео-цареградскаго символа, приказалъ выръзать его на двухъ серебряныхъ доскахъ и поставить въ базиликъ св. Петра. "Зачъмъ на двухъ доскахъ?"—На этотъ вопросъ семинаристы не могли отвъчать. — "Что тутъ много разсуждать? сказалъ святитель. На двухъ доскахъ потому, что папа велълъ начертать символъ на двухъ языкахъ—на греческомъ и латинскомъ".

"Человъчество, въ лицъ Іисуса Христа, спосажено одесную Бога (Мар. 16, 19); значитъ люди выше ангеловъ?"—"Но другое дъло—человъкъ, иное Богочеловъкъ", сказалъ святитель,

"Можеть ли человъкъ быть выше ангеловъ? Кто скажеть?"— Можетъ. Такова Богоматерь, честнъйшая Херувимовъ и славнъйшая Серафимовъ.

"Какимъ образомъ чудеса Христовы доказываютъ Его божественность? — Творили чудеса и пророки и апостолы, они воскрешали и мертвыхъ. Христосъ сказалъ: върунй въ Мн дъла, яже Азг творю, и той сотворить и больша сихъ сотворить" (Іоан. 14, 12). — Пророки и апостолы творили чудеса не своею, но богодарованною имъ силою; а Іисусъ чудодъйствовалъ силою своего Божества, объщавъ даръ чудотворенія и своимъ послъдователямъ (см. еще Мар. 16, 16—18). Онъ самовластно, какъ Богъ воскрешаль мертвыхъ и воскресъ изъ мертвыхъ въ третій день. Чудо воспресенія Христова есть величайшее изъ всъхъ чудесъ, къмъльбо когда совершенныхъ, свойственное одному Сыну Божію.

"Какъ отличить истинное чудо отъ ложнаго?"—"Надо, отвъкалъ самъ Филаретъ, обращать преимущественное вниманіе на жизнь чудотворца: быть облеченнымъ силою свыше можетъ только человъкъ близкій къ Богу, достойный этого по своимъ качествамъ или заслугамъ".

"Язычнику, желающему принять православную ввру, что прежде всего нужно?"— Крещеніе.— "Нать".—Оглашеніе.

"Таинство крещенія можеть быть совершено, въ случав нужды, даже міряниномъ, а право совершать евхаристію не дано

никому другому, кромъ епископа и присвитеровъ, какъ намъстниковъ епископа. Почему такъ? Кто скажетъ?" Владыка самъ отвъчалъ: "по уваженю къ тому Лицу, которое въ первый разъ совершило святъйшее таинство евхаристи".

"Почему надъ евреями, въ продолжени 40-лътняго ихъ странствования по пустынъ, не совершалось обръзания?" По причинъ многократныхъ и нечаянныхъ перемънъ мъстопребывания. Извъстно, что предводительствовавший ими облачный столиъ назначалъ мъсто и время отдохновения независимо отъ ихъ воли, а болъзненный обрядъ обръзания требовалъ остановки, по меньшей мъръ, на два или на три дня.

19 сентября 1856 года, въ два часа пополудни, Ихъ Императорскія Величества посътили Троицко Сергіеву лавру, послъ священнаго коронованія. Возлъ Троицкаго собора, по объимъ сторонамъ царскаго пути, поставлены были студенты академіи, какъ питомцы высшаго разсадника духовнаго просвъщенія, къ которымъ тогда и я принадлежалъ. Правой рукой на насъ указывая, митрополитъ Филаретъ сказалъ Его Величеству: "это воспитанники... "Знаю, духовной академіи", быстро проговорилъ Боговънчанный царь, къ общему нашему восторгу.

Владыва вышель говорить проповедь въ даврскомъ соборе, при праздновании рождения Веливаго Князя Сергия Александровича—это было въ 1857 г. мая 7, а стоявшие у амвона быстро отодвинулись на несколько шаговъ взадъ. Онъ сказалъ: "кому жъ я буду говорить? Подходите сюда".

Припоминая одинъ крайне печальный случай, стану разсказывать какъ было. Въ 1855 г., въ праздникъ Вознесенія Господня (5 мая), часу въ 1 пополудни, когда солнце сильно палило, — пошелъ я, студентъ академіи, съ товарищемъ N купаться въ скитскомъ прудъ (разумъю Генсиманскій скитъ). На половинъ пути насъ догнали еще нъсколько товарищей, въ томъ числъ Владиміръ Глаголевъ, сынъ московскаго священника, какъ равно и я, малый ростомъ и сравнительно слишкомъ моложавый, а волосы на головъ носилъ довольно длинные. Всъ любили его, какъ въжливаго и кроткаго. Мы съ нимъ отдъпились отъ прочихъ и дальше шли вдвоемъ. На вопросъ мой: "умъеть ли плавать"? онъ отвъчаль, что можеть пержаться на водь. Вступивъ въ рошу смежную съ скитскимъ прукомъ, я поднявъ двинную палку и бросилъ ее не слишкомъ далеко отъ берега, ни мало не думая о томъ, что она чрезъ нъсколько минутъ могла бы замънить собой спасительную для утопающаго вервь. Но воть всв мы подощии въ самому пруду: затемъ изъ товарищей трое смъльчаковъ плыли на другой берегъ; одинъ или двое купались отойдя направо, въ рукавъ пруда; вошелъ прямо въ воду и Глаголевъ, а я оставаясь еще на берегу, вижу съ изумленіемъ. накъ онъ на поверхности воды сильно бъется руками, на одномъ и томъ же мъстъ, не болье какъ въ трехъ саженяхъ отъ меня; глава у него какъ бы на выкатъ и кричать онъ не могъ. Я (акъ, забыль я о найденномъ въ рощв жезль, который подаль бы утопающему), не теряя ни одной минуты, вступиль въ воду, совствить незнакомый съ пріемами, чтобы подать ему благопотребную помощь: вследствіе покатости дна пустился вплавь и лъвою рукой схватиль было его за правую руку, но, чтобы и меня онъ не увлекъ съ собой, тотчасъ же я освободиль свою руку и пытался изнеможенный стать на дно; попавъ въ глубь, выплыль въ испугь наружу, и чувствуя въ глазахъ потемивніе. а языкъ у меня быль, какъ кость, началь кричать, никъмъ не слышимый, о помощи себъ, но однакожъ благополучно вышелъ на берегъ и движеніемъ рукъ давалъ знать товарищамъ, плывшимъ обратно съ другаго берега, о несчасти Глаголева. Онъ погрузился весь въ воду, потомъ показалась готова его; еще разъ или два погрузился и пошелъ ко дну, родивъ па поверхности водъ круги, одинъ другаго пространнъйшіе. Завидъвъ издали утопавшаго въ последніе моменты борьбы его съ водною стихіей, А. Ө. Некрасовъ, (нынъ протојерей при Спасской въ варетномъ ряду церкви) добрый товарищъ, какъ скоро приблизился съ противоположной стероны въ ивсту катастрофы, самоотверженно опустился въ воду, спасая друга, но тамъ было чрезмърно глубово и холодно въ этой глубинъ, вслъдствие чего и высован цвль не была достигнута. Нашъ дорогой утопленнивъ вытащень, спустя часъ или нъсколько болье, неводомъ, который не разъ закидывали въ прудъ, и ничто не могло возвратить его въ жизни: онъ перешелъ "въ небесную академію", какъ выразился вто-то, и въ какой день! Онъ въ этоть день, приготовляясь въ въчной жизни на небесахъ, молился по личному усердію
за ранней объдней, пълъ и за поздней, принадлежа въ студентческому хору; былъ необывновенно благодушенъ. Но кавъ много
скорбълъ вдовый отецъ, потерявшій сына — студента академіи благоуспъшнаго! Планали и товарищи, что тавъ скоро онъ
оставилъ учебное поприще. О несчастномъ приключеніи немедленно донесено было митрополиту, и послъдовало разръшеніе
постреить для студентовъ на посадскомъ прудъ купальню.

Подъ влінніемъ отчасти этого прискорбнаго случая, который оставиль въ моей душв неизгладимое впечатленіе, я пожелаль отрвшить ее отъ міра, прежде нежели она отрішится отъ тіла, вступить, то есть, въ чинъ монашескій, что и было лозволено указомъ Св. Синода отъ 6 февраля 1857 г. На семъ указъ резолюція его высокопреосвященства (отъ 10 фев.) такая: "пострижение студента Воинова поручается ректору академіи (архиманариту Евгенію), о чемъ отнестись изъ консисторіи въ академическое правленіе". Въ Тронцкой давръ предъ алтаремъ Господнимъ я принялъ монашество, чтобы воинствовать Царю небесному, 3 марта-во второе воскресенье великаго поста, когда совершается память ведикаго защитника восточнаго православія — св. Григорія Паламы, архіепископа Солунскаго; а въ следующую субботу, накануне моего посвящения во јеродіакона, имъль я счастіе представляться митрополиту Филарету въ Москив, на Троицко-Сухаревскомъ подворьв, въ первый разъ. Студентъ академіи и молодой инокъ, я не безъ страха предсталъ предъ лице великаго ісрарха и поклонясь издали, не смълъ близко подойти къ нему. Владыка сказалъ: "поди сюда!" Онъ сидълъ на диванъ въ долгой боковой комнать, съ перомъ въ рукъ. Окинувъ своимъ проницательнымъ взоромъ и благословивъ меня, архипастырь, сильный умомъ и словомъ, воть что говориль мив: "хорошій путь избраль ты: пребудь твердъ. Путь избранный тобою, продолжаль онъ, есть самый благонадежный въ настоящее время, въ этомъ дукавомъ и раввращенномъ мірфа. Потомъ предлагалъ мит следующіе вопросы: откуда ты родомъ?"-Изъ Москвы. "Чей сынъ?" - Священника такой-то церкви. "Іоанна?" Данъ мною утвердительный отвътъ. "Съ миромъ ли тебя благословиль отецъ?" Съ миромъ. "Гдъ

ты остановился?—Въ дом'в родительскомъ. "Не следовало, заметилъ владыка, нужно было остановиться въ монастыръ, а у родителей просто побывать". Написавъ резолюцію: "если соминнія не окажется, представить", сказаль онъ: "ну, готовься (къ посвященію), вечеромъ будь здёсь (за всенощной), ступай", и еще разъ благословилъ меня.

На другой день. 10 марта (третье воскресенье великаго поста) святитель Филареть, возложивь руку на мою главу умиденно возгласилъ: "Божественная благодать... проручествуеть монаха (такого-то), благоговъйнъйшаго діакона во пресвитера". На этихъ словахъ протодіаконъ (Зиновьевъ) остановиль митрополита: "иподіакона во діакона", произнесъ онъ, поправляя ошибку рукополагателя. Владыка невольно смутился и молчаль нъсколько секундъ, потому что этотъ случай быль единственный во все время его святительства: наконепъ возгласвль: "благоговъйнъйшаго иподіакона во діакона", и продолжаль: "помодимся убо о немъ, да пріндеть на него благодать всесвятаго Духа". Въроятно, книгодержецъ первоначально раскрылъ не ту модитву. Послъ литургіи высокопреосвященный Филареть въ архіерейской мантін у св. престола сказаль мив: "благодари Бога, что сподобиль тебя быть служителемь алтаря. Храни даръ Божій въ чистой совъсти, благоговъйнымъ служеніемъ".

Изъ канедральнаго Чудова монастыря, гдв совершилось мое посвящене, я вмвств съ родителемъ отправился на Троицкое подворье благодарить архипастыря, раздантеля даровъ духовныхъ. Мы успъли предварить прівадъ его на подворье и недолго ждали его. Увидя насъ въ пріемной комнатв, высокопреосвященный далъ знакъ рукой, чтобъ за нимъ и мы следовали въ залу. Здъсь обратясь къ намъ съ пріятною улыбой, онъ спросилъ моего родителя касательно меня: "съ миромъ ли ты отпустилъ его" (на тесный путь монашества)?—Съ миромъ, по милости Божіей. Владыка на его слова заметилъ: "хорошо сдълалъ, что принесъ Богу такую жертву".

Былъ я (11-го числа) у отца ректора московской семинаріи архимандрита Леонида, который приняль меня, своего прежняго ученика, съ отеческою любовію; сказаль мит въ уттишеніе: "Духъ Божій заранве уготовляеть васъ къ пресвитерству" и посовътоваль записать вст обстоятельства моего посвященія и

Digitized by Google

все, что и слышать отъ митрополита. "Это долгъ моего сердца", отвъчаль и. Какъ зари послъ иснаго дни свътить теперь пріитныя воспоминанія.

Въ слъдующемъ году и Александръ Орлинковъ, товарищъ мой, сынъ московскаго священника, принялъ иночество (въ мартъ) съ именемъ Корнилія († 21 іюля 1886 года, въ санъ архимандрита Антоніева новгородскаго монастыря). Что дъти московскихъ священниковъ не чуждаются монашества, это было очень пріятно архипастырю, какъ онъ изъяснялся въ разговоръ съ однимъ изъ ректоровъ семинаріи. Въ іюлъ того же (1858) года мы съ о. Корниліемъ въ лаврскомъ (пафнутьевскомъ) саду видимъ: на встръчу намъ идетъ по прямой дорожкъ, по которой мы возвращались обратно. самъ митрополитъ въ черной ряскъ и скуфейкъ, совершенно одинъ съ тростью въ рукъ. Мы сдълавъ нъсколько шаговъ впередъ, остановились по объимъ сторонамъ дорожки, другъ противъ друга, и открыли ему свободный путь. Каждаго изъ насъ онъ благословилъ, но не сказалъ ничего, научая и въ словъ быть воздержными.

Въ санъ іеромонаха былъ, ярукоположенъ 20 іюля 1858 года, въ церкви пророка Иліи, на Воронцовомъ полъ, куда въ этотъ день бываетъ крестный ходъ изъ Кремля ежегодно. Послъ литургіи святитель Филаретъ говорилъ мнъ: "храни полученный даръ постояннымъ вниманіемъ къ себъ и благоговъйнымъ пребываніемъ во храмъ" На слъдующій день (день моего прежняго ангела преп. Іоанна) благосклонно онъ принялъ отъ меня заздравную просфору, спросилъ, гдъ я служилъ первую объдню (въ Іоанно-Воинской церкви) и отпуская меня, сказалъ: "ну поди, Христосъ съ тобой"!

Примычание. Въ 1822 году владыва самъ слёдоваль за крестнымъ кодомъ 20 іюля. На этомъ пути протоіерей Спасской, на Глинищахъ, цервви
Пстръ Симеоновъ встрёчалъ крестный ходъ сь образами и, какъ скоро
архіепископъ Филаретъ приложился ко кресту, подалъ ему букетъ цвётовъ.
Такая нечаянность удивила святителя: «онъ ласкаетъ меня, какъ малаго
ребенка, подумалъ владыка, а послё анъ и пригодился» этотъ букетъ,
принятый изъ одного приличія, чтобы не опечалить 70-лётняго старца, и
защищавшій потомъ отъ солнечнаго жара. Онъ припоминаль это не одинъ
ражь.

При назначеніи окончившихъ курсъ студентовъ московской академін на вакантным мъста въ ен округъ, обнимавшемъ нъ-

сколько семинарій, вакъ скоро очередь дошла до меня, митрополить спросиль (въ іюль 1858 г.) академическаго ректора архимандрита Сергія: "а его куда"?— Въ вибанскую семинарію на должность наставника.— "Почему такъ?" возразиль владыка, имъя въ виду въроятно слабость моего голоса.— "Ректоръ виванскій (ахимандритъ Игнатій, впослъдствій епископъ костромской) береть его подъ свое покровительство".

Примъчаніе 1. Преосвященный Игнатій, еще учась въ московской семинаріи, быль у родственнаго ему интрополита Филарета, который милостиво разговариваль съ нимъ, посадивъ его, а потомъ сказаль своему секретарю: «найми извощика и положи фрукты». Тоть же преосвященный въ бытность студентомъ академіи объявиль митрополиту желаніе иноческой жизни.—«Хорошее твое желаніе, но не надо имѣть честолюбивыхъ видовъ. Когда я самъ принималъ постриженіе, говориль ему святитель 11), я думаль: вотъ теперь начнеть академія готовить ученыхъ профессоровъ 12), а я куда гожусь (съ старымъ образованіемъ)? Привелъ бы меня Богъ при концѣ жизни стать гробовымъ у раки преп. Сергія».

Примъчание 2. Въ день праздника Донской Божіей Матери-19 августа 1858 г. опредъленъ я въ висанскую семинарію учителемъ по классамъ св. Писанія (въ высшемъ и среднемъ отдівленіяхъ), герминевтики (въ среднемъ и греческаго языка (въ высшемъ); прівхаль тула 6 сентября въ день архистратига Михаила, Божія служителя, а 9 числя того же мізсяца вступиль въ должность. «Винанской духовной семинаріи, какъ радушно писаль ко мив оть 16 іюля текущаго года, достопочтенный ректорь ея архимандрить Іаковъ, --принадлежать первые шаги вашего хотя не особенно громкаго и еффектнаго, но темъ не мене весьма плодогворнаго служе наго поприща Тридцать льть тому назадь вы начали свою дъятельность на пользу церкви и въ частности на пользу московскаго духовенства прохожаеніемъ скромной должности учителя Висанской семинаріи. Позвольте мив, представителю и предстоятелю этой самой семинаріи въ настоящемъ ея положеніи, привітствовать вась съ исполняющимся тридпатильтіемъ вашего служенія и пожелать, чтобы многополезная служба вата и ученые труды ваши (особенно по собиранію сятдовь дъятельности такихъ святителей, каковымъ былъ Филаретъ митрополитъ московскій). продолжались на многія и многія лета».



<sup>&</sup>quot;) Постриженъ 1808 г., 16 ноября, въ день памяти преп. Никона Родонежскаго чудотворца.

<sup>12)</sup> Въ ноябръ 1807 г. Высочайшимъ указомъ повельно было составить комитетъ для усовершенствованія духовныхъ училищъ, а въ 1809 г. санктиетербургская академія была уже преобразована; московская въ 1814 г.

Въ январъ 1859 г. назначенъ въ инспектора и профессорасеминарія висанской ісромонахъ Сергій, родственный А. В. Горскому, нынъ епископъ могилевскій. Въ ръчи, произнесенной (26 марта 1876 г.) на докторскомъ диспуть въ московской академін, предъ защитою книги: "Полный мъсяцесловъ Востока. Т. 1. Восточная агіологія", онъ говорить: "когда Господу Богу угодно было привести меня къ иноческой жизни, во мив открылось искреннее желаніе посвятить силы свои духовной наукв. Вскоръ промыслъ поставиль меня близъ сего высшаго святидиша ихховной начки рукою почившаго въ Бозъ святителя Фидарета 13). При первомъ представленія ему, приснопамятный архипастырь объявиль мив, что цвлію моего вызова было приблизить меня къ большей сокровищниць знаній вследствіе прочитаннаго имъ изследованія моего о библейской хронологія "14). Лостойному достойное, а я опредъленъ (5 марта того же 1859 г.) помощникомъ инспектора и членомъ семинарскаго правленія.

Въ Тромцынъ день (31 мая 1859 г.) после поздней литургін представлялся въ Лавръ митрополиту Филарету сирійскій консулъ. Чрезъ посредство переводчика г-на Спиридона Абуда, присданнаго патріархомъ антіохійскимъ Менодіемъ для образованія въ Россіи и окончившаго оное въ московской академіи (въ 1856 г.), консулъ сообщилъ его высокопреосвященству, что Сирійны дюбять Россію и оть нея хотять заимствовать просвъщеніе. На эти слова послъдоваль остроумный отвъть ісрарха: "вотъ одинъ изъ вашихъ заимствовалъ здесь просвещение, да ужъ и не вдеть на востокъ! Абудъ, къ которому относились эти слова, чувствоваль стыдь, передавая ихъ консулу. Затьиъ митрополить спросиль: "наше церковное пеніе походить на ваше?" и по выслушаніи краткаго отвъта: "не совствить походитъ", говорилъ о церковныхъ нотахъ. Консулъ наконецъ засвидътельствоваль: "у насъ на востокъ вездъ молятся о васъ".--"Я этого не заслужиль", заметиль святитель.

Оть 14 ноября тогоже года онъ писаль къ ректору академіи,



<sup>13)</sup> Разумъется переводъ изъ костроиской семинаріи въ винанскую въ 1859 г.

<sup>14)</sup> Изследованіе библейской хронологіи, студента Ивана Спасскаго, въ 1853 г. написанное на степень магистра богословія и отпечатанное кіевскою академієювь 1857 году.

что не препятствуеть моему назначенію въ Вологду на должность инспектора тамошней семинаріи, по изъявленному мной согласію, которое было съ моей стороны послушаніемъ къ путямъ Провидінія. На чужой стороні, въ Вологді находился и съ февраля 1860 г., а въ марті 1862-го возвратился въ Вифанію на вакантную должность инспектора и на третій день (31 числа) послаль благодарное письмо ко владыкі московскому, прося благословить меня на достойное прохожденіе моей службы.

Того же года 23 мая (въ среду) онъ прибылъ въ Лавру къ празднику Пресв. Троицы и свазалъ намъ и прочимъ, которые привътствовали его: "Божіе вамъ благословеніе! Извините: н изнемогъ, имъю нужду въ покоъ". На изъявленную иною лично (25 мая) смиренную благодарность за перемъщеніе меня въ ви-ванскую семинарію, онъ отвъчалъ: "подъ покровъ преподобнаго Сергія, гдъ ты и прежде былъ".

Сдавая мою проповъдь на день преп. Сергія (на 5 іюля 1862), митрополить говориль мит: "основной тексть (Мато. 6, 19—20) избрань очень удачно, предметь (тема) взять къ дълу. Нехорошія слова употребляещь, напр., хлопотать. Велика проповъдь. Ты стъсняещься, когда говорищь, особенно когда стараещься говорить громче, напрягаещь себя. Нужно говорить, какъ обыкновенно говорищь, не принуждая себя. Будь готовъ!

за усталостію владыки не была произнесена Проповъдь мною. Наиболье примъчательно въ ней вступление: "Торжевоспоминаемъ нынъ обрътеніе нетлънныхъ мощей ственно преподобнаго отца нашего Сергія. Не только на небъ, но и на земяв, идъже червь и тая таить — все подвержено тявнію и разрушенію, Богь прославляеть преподобныхъ своихъ, не давая имъ видъть табнія; для того прославляеть на землю видимо для всвять, чтобы возжечь въ сердцахъ нашихъ благочестивую ревность въ подражанію святой жизни ихъ. Тавъ, Бого не обидливо (Евр. 6, 10), много благоволить Онъ къ върнымъ рабамъ своимъ: посему есть побуждение и намъ трудиться, какъ трудились всв святые. Но мы никогда не сдълвемси подобными имъ, если не станемъ прилежно изучать земную жизнь праведниковъ, не будемъ знать, чемъ именно они угодили Богу и за какіе подвиги прославлены отъ Бога. Изъ жизни празднуемаго нынъ святаго, для собственнаго назиданія, возьмемъ во вниманіе преимущественно то обстоятельство, что богоносный Сергій быль върный хранитель словъ евангельскихъ: Не скрывайте себъ сокровище на земли, идъже червь и тля тлить, и идъже татіе подкапывають и крадуть: скрывайте же себъ сокровище на небеси, идъже ни червь, ни тля тлить, и идъже татіе не подкапывають, ни крадуть.

"Дъйствительно, подвижникъ благочестія такъ высоко цениль произвольную нищету, что отказался отъ наследственнаго родительскаго имвнія и на богатство смотрвль, какъ на прахъ. Неземное, тленное, а небесное взыскаль и обредь онъ богатствожизни въчной, пріобрътенное для насъ ценою крови Христовой. Боголюбенъ, проводившій жизнь въ пустынъ, не оставиль послъ ссбя серебра и волота или мязких, дорогихъ риз, хотя изъ пустыни бываль и въ чертогахъ великокняжескихъ и державными чтимъ быль (сн. Мате. 11, 7-8). За то имвемъ отъ него сокровище несравненно важивищее -- святыя моши, точащія раздичныя испъленія. Неземное это сокровище у насъ — облагодатствованное твло преподобнаго Сергія, неземное, послів того какъ съ подобающею честію изнесено изъ земли (сн. Быт. 3, 19) и открыто почиваеть въ храмъ небу подобномъ. Ибо можно ли наавать земнымъ то, что небесныя силы въ себв открываетъ и ими дъйствуеть? А татіе невидимые, похищающіе въ сердцъ человъка съмя слова Божія (Мате. 13, 19), не только не смъють приближаться къ сему нетленному сокровищу, но трепещуть его, бъгуть прочь и отъ тэхъ христівнъ, которые привасаются къ нему устами съ върою и благоговъйнымъ сердцемъ 15).

"Изъ примъра нынъ празднуемаго угодника Божія научимся, христіане, подаслять въ душъ своей опасную и вредную страсть любостяжанія; начнемъ усердно собирать вмъсто вещественныхъ, земныхъ, небесныя сокровища, какъ учитъ насъ Божественный Наставнивъ Іисусъ Христосъ".

Во время лътнихъ каникулъ прибылъ и (въ іюнъ 1862 г.) въ Москву къ родительмъ и немедленно представился митрополиту въ подворскомъ саду его. Благословивъ меня овъ спросилъ: "а когда поъдешь обратно въ Виванію?" Я отвъчалъ, что желалъ бы побыть въ Москвъ недъли двъ.—"Зачъмъ?"—"Надо



<sup>13)</sup> Слова «и державными чтимъ быдъ», «что небесныя силы въ себъ открываеть, и ими дъйствуетъ», внесены въ мою проповъдь рукою митрополита.

устроить себв новое платье" и что-то еще сказаль я. — "На это достаточно двухъ дней", возразиль владыва съ улыбкой, впрочемъ благословиль меня, видя мое смущеніе, оставаться въ Москвъ сколько мнъ надобно.

На другой день высокопреосвященный говориль моему родителю, не виня меня, а жалья о мив: послушай, да что это твой сынъ какъ-то недадно говоритъ?... Онъ уже доводьно обращался со мной, надо быть ему развязние. Знаещь ли?" продолжаль святитель, старавшійся мою заствичивость обратить въ непринужденность и обходившійся со мною всегда милостиво. -- "я быль ректоромь петербургской академіи. Одинь изъ студентовъ академін (Егоръ Городковъ) страдаль темъ же недостаткомъ: бывало, спросишь его въ классъ, онъ сконфузится, отвъчаеть несвободно, а быль перворазрядный. Я, чтобы пріучить его къ развизной ръчи, почаще его спращиваль и къ себъ призываль. Когда мит представиль онь свою проповедь, накануят дия, на который ему назначена, я вельль читать при себъ, на половинъ остановилъ (онъ читалъ медленно) и говорю ему: "можешь завтра произнесть въ церкви". Онъ, ссылаясь на косноязычіе, просиль уволить, но я настояль, чтобы говориль, посовътовавъ еще разъ или два повторить проповъдь наединъ; послушался онъ и произнесъ въ церкви удачно, что его ободридо, и онъ посль совершенно исправился въ разговоръ. Этотъ студентъ (сказаль въ заключение митрополить) - преосвященный (архіепископъ) рязанскій Гавріилъ" († 7 апръля 1862 г.).

Того же года 20 сентября митрополить Филареть въ первый разъ отправился въ Сергіеву давру по желвзной дорогв, съ особеннымъ повздомъ. Онъ изъ Москвы вывхаль въ три часа пополудни; на Хотьковской станціи (въ 12 верстахъ отъ давры, а давра въ 60 верстахъ отъ столицы) останавливался на нвсколько минутъ для преподанія благословенія духовенству и сестрамъ Хотькова монастыря, а въ посадъ Сергіевъ прибылъ въ половинъ пятаго часа. Въ даврскихъ архіерейскихъ покояхъ благословивъ насъ каждаго отдъльно (многіе ожидали его), онъ сказалъ: "рекомендую жельзную дорогу. Сколько употреблено искусства, усилій и средствъ для того, чтобы вмъсто пяти, ъхать полтора часа! Сколько работаетъ людей!" Ректоръ академіи архимандритъ Савва отвъчалъ, что и прежде ихъ много было

на шоссейной дорогь.—"Но тогда работа была простве", замвтиль владыка. Быстрота повзда занимала его. Въ тоть же вечерь онь говориль о. ректору: "прошло немного времени оть пачала повзда, смотрю: анъ ужъ и Мытищи (село въ 15 верстахъ отъ Москвы)! Себв не вврю. А потомъ вскорв и Пушкинская церковь (въ 25 верстахъ отъ Москвы)! Да это она! Но воть и Хотьковъ монастырь! Сомнъваться, что Хотьковъ, нельзя было. Тутъ-то я поняль, какъ быстро вду". Намъстнику лавры писаль онъ отъ 23 іюня 1839 г.: "Бывало, по обыкновеннымъ дорогамъ вхали тихо и тряско, но были цълы; теперь по желвзной дорогъ летять съ опасностію важдую минуту потерять голову" 16).

25 сентября (1862 г.), въ праздникъ преподобнаго Сергія, послъ служенія въ Троицкомъ соборь и кратковременнаго пріема гостей въ своихъ покояхъ, прошель онъ въ даврскую, общирную и благольпную трапезу, куда приглашены были и другіе. Во время объда кто то съ участіемъ сказаль владыкъ, что онъ почти не кушаеть. – "Я, отвъчаль онъ, питаюсь постомъ", давая разумьть, что пость тъла есть пища для души. Мы, по окончаніи объда, благодарные за хльбъ-соль, проводили его въ его покои чрезъ домовую церковь. Каждый изъ насъ получиль отъ него напутственное благословеніе и брошюру его: "Воспоминаніе тысящельтія Россіи въ Москвъ", каковую храню какъ драгоцьность, на память о немъ.

Въ первый день публичнаго экзамена начальствующіе и наставники академіи и вибанской семинаріи, присутствовавшіе на этомъ экзамент, приглашались къ объденному столу въ лаврскихъ митрополичьихъ покояхъ. Радушный хозяинъ предлагаль за этою трапезой (напримъръ 25 іюня 1863 года) тость "за благоденствіе и здоровье академіи, съ желаніемъ, чтобы вмъстъ съ здравымъ ученіемъ была соединена добрая христіанская жизнь".

Послъ публичнаго семинарскаго экзамена ректоръ съ инспекторомъ взжали благодарить владыку за посъщение семинарии.



<sup>\*6)</sup> Письма къ о. Антовію, ч. І, стр. 324.

Онъ при этомъ отзывался объ экзаменъ, о наставникахъ, ученикахъ и лъдалъ полезныя замъчанія. Напримъръ: "благодарю васъ за трудъ. Ученики отвъчали порядочно; только нъкоторые стараются учить на память: нужно лекціи воспринимать умомъ. Такой-то профессоръ (изъ свътскихъ) не свободенъ въ ръчи: наставникъ и самъ долженъ быть воодущевленъ и другихъ воодушевлять " (1863 г.). Разъ (1862 г.) онъ выразиль свое неудовольствие на то, что наставникъ словесности помъстилъ въ своихъ запискахъ несколько строкъ изъ какой-то светской современной книги. "Нынвшняя литература, говориль при этомъ святитель, почти вся заражена: ничего порядочнаго не напишуть безъ того, чтобы туть не было грязи. Прежде писали почище". Когла-то онъ еще свазаль намъ: "обращайте болве вниманія на своихъ учениковъ (виовнскихъ), облагораживайте ихъ. Профессора ваши должны замёнять имъ хорошее общество". На приглашение пожаловать на другой день экзамена (второе засвланіе) онъ отвічаль ректору: "ніть, ніть, изнемогаю" (1863 г.). или такъ: "ну ужъ имъй мя отреченна; я усталъ, позови ректора академін" (1862 г.).

Какъ инспекторъ виеанской семинаріи, я обязанъ былъ еженедвльно доносить митрополиту о благосостояніи учебнаго заведенія и о поведеніи учениковъ, — лично или чрезъ почту, а въ особенныхъ случаяхъ немедленно. Былъ подобный случай: ученикъ низшаго класса, купаясь тайкомъ въ прудъ виеанскомъ, утонулъ (22 іюня 1863 г., въ 1 часу пополудни). "Воля Божія, но мнъ жаль мальчика", сказалъ съ душевною теплотою святитель, котораго сердце не уступало уму. Онъ былъ въ лавръ.

Въ отношени въ оберъ-прокурору Св. Синода А. П. Ахматову, отъ 21 сентября 1863 года онъ сообщилъ: "Инспекторъ московской семинарии архимандритъ Сергій въ поданномъ на мое имя, въ концъ августа, прошеніи писалъ слъдующее: Хотя здоровье его послъ продолжительной бользии теперь поправилось значительно: но, при должномъ исполненіи возложенныхъ на него обязанностей, оно снова можетъ разстроиться, какъ объ этомъ онъ заключаеть изъ довольнаго наблюденія надъ своею бользанію. Посему и просить дать ему, если то благо-

угодно будеть, назначение по службъ въ иномъ меньшемъ кругъ двятельности. Въ сдедствје близкаго наблюденія за ходомъ и леченіемъ бользни архимандрита Сергія, получиль я убъжденіе, что просьба его требуеть удовлетворенія, какъ для того, чтобы инспекторское и наставническое въйствование по семинари было удовлетворительное чрезъ лице, пользующееся полнымъ употребленіемъ силь, такъ и для того, чтобы здоровье архимандрита Сергія, при менве усиленныхъ занятіяхъ, могло быть возстановлено къ дальнъйшей пользъ службы. По сему съ требованіемъ обстоятельствъ сообразно было бы: 1) архимандрита Сергів отъ службы при семинаріи уволить. 2) Дабы дать ему приличное и обезпечивающее положение, назначить его настоятелемъ московскаго третьендасснаго Знаменскаго монастыря. 3) Вмюсто его, въ инспектора и профессора московской семинаріи перевесть инспектора винанской семинаріи соборнаго інромонаха Григорія. Послужные списки обонкъ при семъ придагаются".

Милостивый владыка, принявъ благодарность мою за переведеніе въ московскую семинарію (переведенъ я 16-го октября 1863 года), сказалъ мив: "ты въ ней обучался" и благословилъмени.

Въ мартъ 1864 г. (этимъ годомъ оканчивался пятидесятилътній періодъ существованія московской семинарів) ректоръ семинарів (съ 10 января 1861 г.) о. Игнатій, имъвшій о мив доброе мивніе, просиль митроподита о возведении меня, соборнаго іеромонаха, въ санъ архимандрита. - "Что вамъ хочется? Что вы спъшите? Вотъ бы въ юбилею семинаріи" (1 ноября), возразиль владыка, а выслушавъ отвъть его, сказаль: "ну, какъ хотите". Послъ насхи преосвященнымъ викаріямъ Леониду и Саввъ сказалъ первосвятитель: "инспектора здешней семинаріи я думаю представить въ архимандрита: что вы на это скажете?" Они отвъчали, что "пора", и вотъ и былъ ущедренъ новою милостію. Поставление мое въ этотъ санъ на Тронцкомъ подворь въ домовой церкви было 6 августа того же года, въ день Преображенія Господня. Кресть возложень на меня подаренный мив добрымъ о. ректоромъ еще великимъ постомъ, во дню моего ангела-святителя Григорія Паламы, который въ своихъ писаніяхъ и на соборахъ противъ еретиковъ защищалъ несотворенность Оаворского свъта. Послъ литургін (во время ея окна

въ алтаръ были всъ растворены) высокопреосвященный Филаретъ сказалъ мить у св. престола: "тщись такъ жить, чтобы быть примъромъ для другихъ". Увидя меня на другой день съ просфорой, спросилъ: "развъ ты служилъ?" — Въ Богоявленскомъ монастыръ. Взявъ просфору, сказалъ: "благодарю"; а о. ректору съ улыбкою говорилъ: "вотъ мы посвятили инспектора, а для него, я думаю, пріятнъе было бы посвященіе въ день юбилея!"

Первоначально московская академія отпраздновала (1 октября) свой 50-льтній юбилей въ присутствіи митрополита. На этомъ праздникъ протојерей В. П. Полисадовъ (депутатъ отъ петербургскаго университета, † 2 августа 1878 года) съ паеосомъ говорилъ о себъ: "академія дала мив крылья!" 17). Имвя въ виху потомъ настающій юбилей семинаріи, владыка московскій. доводьно этимъ озабоченный, сказаль: "одно горе прошло, другое грядеть " (Апок. 9, 12). Маститый архипастырь почтиль празвникъ семинаріи своимъ присутствіемъ, и на юбилейномъ актъ со вниманиемъ выслушалъ чтение исторической записки, въ которой предвавлось много дорогихъ воспоминаній изъ прошлыхъ отношеній его въ семинаріи 18). Для семинаріи этоть празднивъ быль вдвойнъ радостенъ, и по многочисленному собранію почетныхъ гостей, какого она еще не видывала въ ствнахъ своихъ, и по многочисленнымъ пожертвованіямъ, которыя следаны были въ пользу семинаріи, въ память ен юбилейнаго дня и которыя весьма заметно содействовали ея дальнейшему благосостоянію. Мнв "за отлично-усердную службу" объявлено благословеніе Святвищаго Синода.

Изъ большаго Успенскаго собора владыка завзжаль когда-то въ Чудовъ монастырь, гдв быль приготовленъ завтракъ и находилось старшее духовенство, бывшее за соборнымъ молебномъ. Но одинъ старецъ-архимандритъ запоздаль къ молебну. Владыка, увидя его подошедшаго къ пирогу, улыбнулся и сказалъ: "и не трудисыйся да не ястъ" (2 Сол. 3, 10).



<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Онъ когда-то находился въ Женевѣ, въ Парижѣ при нашей миссіи, въ Берлинѣ при русской посольской перкви. Псторія моск. дух. академіи С. К Смирнова. М. 1879 г., стр. 519.

<sup>10)</sup> Въ іюльской кн. Чтеній въ Обществі дюб. дух. просв. за 1874 г. См. Историческую записку о московской семинаріи г. Ильи Біляева.

Въ 1866 году февраля 6, въ прощальное воскресенье, больной владыка не принималъ почти никого, но родственнаго ректора и меня принялъ въ кабинетъ, умиленно сказавъ: "простите меня! "Въ понедъльникъ Пасхи, 17 апръля, въ ръчи своей къ духовенству говорилъ: "мы благодаримъ Господа за побъду въры, но и сами еще должны подвизаться за эту побъду противъ невърія".—На второй день Рождества Христова и день своего рожденія первосвятитель (онъ родился 26 декабря 1782 года) говорилъ представителямъ изъ духовенства: "нынъ умиожились ищущій душу Отрочате (враги Христовы)... Служителямъ церкви надо усугубить дъятельность, чтобы міръ, перешедшій изъ язычества въ христіанство, не совратился снова отъ христіанства къ язычеству".

Сдавая (въ 1865 г.) мое слово въ великій пятокъ, написанное по особому назначенію отъ консисторіи, сказаль онъ ректору семинаріи: "вотъ проповидь твоего инспектора. Языкъ порядочный, и мысли изложены порядочныя; только вздумаль говорить о литургіи, когда не положено литургіи! Конечно у него примънено. Пусть скажеть въ Успенскомъ соборъ! Въ 1866 г. владыка меня самого заставиль читать вечеромъ "ближе къ свъту" (огню) мою проповъдь на Николинъ день (6 декабря). Я почиталъ немного, онъ сказалъ: "ты долго прочитаешь: дай мнв, самись!" По прочтенім замітиль: "техническія слова, напр. слово: "текстъ", въ проповъди неумъстны. Пишешь: "ему (труженику Христову) неизбъжно предстоять и страданія вившнія отъ людей". Много такихъ которые проживають въкъ свой спокойно, не терпять гоненій. Говоришь объ его (св. Николая) епископскомъ санъ, какъ будто онъ поставленъ по отвровенію: онъ быль поставленъ церковнымъ избраніемъ. Можешь произнесть ".

Являясь на Троицкое подворье съ недъльнымъ рапортомъ, обыкновенно въ пятницу въ четвертомъ часу, я не каждый разъвидъть владыку, а когда видъть, всегда заставать его въ тихомъ одиночествъ и за дъломъ: лежа на диванъ въ черномъ подрясникъ и скуфейкъ, опоясанный кушакомъ изъ бълаго крепа онъ просматривать духовные журнълы или епархіальныя въдомости, дълая въ нихъ разныя отивтки карандашомъ; иногда писалъ письмо. По прочтеніи моего рапорта, давать какіе-нибудь

вопросы, напримеръ: "наставнивъ чемъ боленъ?" "Чемъ больны учениви? Есть ли свильтельства объ ихъ бользии? Ныть ли опасно больныхъ?" Объ одномъ ученикъ спросилъ: давно онъ боденъ?--- Другую треть. "Коли другую треть хвораеть, худо для ученія". Иногаа и о подобныхъ ученикахъ говорилъ: "не для чего и держать ихъ въ семинаріи". Когда больныхъ было болъе 10 человъвъ, онъ замъчалъ: "много". Но однажны, именно въ недълю сыропустную не было вовсе больныхъ учениковъ: по этому случаю онъ выразился: "настала масляница, не стало больныхъ!" Въ другое время возразиль, что больныхъ показалъ я въ меньшемъ числъ, сравнительно съ донесеніемъ (мъсячнымъ) семинарскаго врача. Въ апрвив 1867 года сказалъ: \_слышно, что пути въ окрестностяхъ Москвы испортились: какъ же ученики отпущены (на Пасху) въ такомъ множествъ "? Изъ сказаннаго мною видна та зоркость или наблюдательность, съ какою архипастырь относился ко всякому делу.

Выходя первый разъ изъ кабинета его, не могь я отворить двери, а онъ молча сошелъ съ дивана и отворилъ ее! Такое смиреніе его высокопреосвященства, истинно христіанское, меня глубоко тронуло; онъ бы позвониль и вызваль келейника. Когда-то онъ писаль къ намъстнику давры: "о умовеніи вы разсуждаете справедливо... Спаситель, умывъ нозъ ученикамъ, сый Господь и Учитель, повельль подобно смиряться начальникамъ предъ подчинеными и тъмъ назидать подчиненыхъ" 19). Назидательно смиреніе, какое являль великій іерархъ (Сирах. 3, 18) и въ другихъ случаяхъ, кромъ умовенія ногь.

Въ 1865 г. я словесно донесъ ему, что во время службы въ домовой семинарской церкви такой-то чиновникъ ведетъ себя разсъянно, къ соблазну воспитанниковъ. Владыка приказалъ, чтобы помощникъ инспектора отъ имени начальства обязалъ его вести себя чинно, а иначе пусть этотъ чиновникъ удалится. Приннвъ благословеніе, я сходилъ уже съ лъстницы, какъ меня митрополить опять потребовалъ и сказалъ: "швейцаръ, не пуская чиновника въ церковь (семинарскую), объявилъ ему, что такое распоряженіе начальства вызвано крайнимъ безчиніемъ его во



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Письма къ о. Антонію, ч. I, стр. 402.

время церковной службы; а если онъ хочеть молиться, пусть идеть въ приходскій храмъ".

Въ отношеніяхъ семинарскаго или училищнаго пачальства къ ученикамъ владыка желалъ видъть снисходительность. Вотъ его слова: "въ настоящее время (1864 г.) наказанія не должны быть употребляемы безъ особенной нужды: ихъ должно замѣнять словомъ и убъжденіемъ". Онъ благодушно позволялъ для учениковъ, имъя въ виду нравственно-воспитательную цъль, нъкоторыя развлеченія. Что же касается до экзаменовъ. "нужно, гопорилъ они, строже производить ихъ. Недостатокъ строгости экзаменовъ былъ одною изъ причинъ, которыя вызвали преобразованіе духовно-учебныхъ заведеній".

Московская семинарія въ шестидесятые годы-предъ временемъ своего преобразованія по новому уставу (преобразована была въ 1869 г.), не могла похвалиться благоустроенностію. Все въ ней опускалось. На моемъ рапортв о состояніи семинаріи отъ 14 по 21 октября 1866 г., архипастырь написаль (21 вит.): "Частію замівчается отсутствіе наставниковь въ нассахъ. Жаль сіе для учениковъ и для благоустройства семинаріи. Что значить, что часы г-на N совсемь не были заняты?-О. ректору ( $Hu\kappa \phi \partial u m u$ ) нужно тщательно наблюдать, чтобы настэвникъ, который не можетъ быть въ классахъ, предварялъ о томъ о. ректора заблаговременно и чтобы ученики чревъ другаго наставника получали по возможности занятіе, чтобы они не теряли времени и чтобы не ослабъваль порядокъ ".--Резолюція отъ отъ 4 ноября: "Въ одну недвлю (съ 29 окт.) пять наставниковъ отсуствовали отъ влассовъ. Недавно сказано было, чтобы предваряли о занятіи влассовъ вмъсто отсутствующихъ: и сіе не исполнено. -- Жаль. -- Сдать въ семинарское правление". Затруднядо инспектора, что многіе ученики были довольно распущенны: ходили въ классы неаккуратно, вели себя свободно и т. под., а обыкновенныя міры, чтобы управиться съ ними и ввести свободу ихъ въ законныя границы, не были довольно сильны. О, въ трудное время досталось мив двиствовать! Меня, отъ природы горячаго по характеру, при надорванныхъ моихъ силахъ, озабочивало и ожидаемое преобразование семинаріи по новому уставу, которымъ требовалось полное и всестороннее обновленіе учебнаго заведенія. Воть имвя надежду на Бога, что Онъ

устроить мив подезное, пошдеть помощь и облегчение, началь я помышаять о томъ, чтобы, по примъру моего предпественника, поседиться въ монастыръ и радъть болъе о душевномъ спасеніи, ибо "нътъ дучше страха Божія и нътъ ничего слалостиве, какъ исполнять заповели Госполни. Велика слава въ томъ, когав посавдують Богу (Сирах, 23, 36-37). Въ такомъ настроеніи духа написаль я біографіи родственнаго мяв Спасоанароніевскаго архиманарита Гермогена (Лушепол. Чтеніе 1866. марть) и старца Новоспасского монастыря јеромонаха Филарета, въ схимъ Осодора (тамъ же 1866, ноябрь). Вдалыка замъчавшій и малое, прочитавъ эту послъднюю біографію, сказаль преосвященному Игнатію (викарію): "статья порядочная, но жаль что не приведены изреченія старца изъ краткихъ его писемъ въ разнымъ дицамъ" (каковыхъ писемъ не было у меня подъ очнами) Въ апредъской внижив того же журнала 1867 г. помъщено составленное мной жизнеописаніе арзамасскаго архимандрита Александра, сподвижника Новоспасского старца Филарета. уважаемаго митрополитомъ.

Мое намврение оставить училищную службу по разстроенному здоровью стало извъстно владыкъ. Архимандритъ Никодимъректоръ семинаріи, сообщившій ему о томъ, присовокупиль, что я почель бы себя счастливымь, еслибь награждень быль Златоустовымъ монастыремъ (съ 21 марта 1866 г., после архимандрита Евстаоія управлядь этимъ монастыремъ о. ректоръ, а въ марть 1867 г. онъ получиль Богоявленскій монастырь). Высовопреосвященный отвъчаль: "есть старше его . Помолчавъ не много, сказалъ: "я и самъ полагаю, что ему трудно читать въ классъ. Пусть напишеть мнъ письмо" и продиктоваль самое содержаніе онаго, а прочитавъ мое письмо (оть 29 марта), представленное о. ректоромъ, сказалъ ему: "оставьте, я подумаю". Въ пятницу, 31 марта, когда былъ я у святителя съ недъльнымъ рапортомъ, онъ спросилъ меня: "ты почему затрудняещься читать лекціи въ классь?" Выслушавъ мой отвъть, сказаль мит: "ну хорошо, я подумаю", а на Ооминой недълъ, 28 апръля, благосилонно и въ опредъленныхъ выраженіяхъ объщаль сказавъ мив: "о тебъ напишу въ Синодъ и дамъ прилччное положеніе".

Къ оберъ-прокурору св. Синода, графу Д. А. Толстому митрополить писаль оть 30 апреля 1867 г.: "Инспекторь московской семинарім архимандрить Григорій письменцо объясниль мив. что хотя онъ начальствомъ возложенное на него послушание желаль бы продолжать съ ревностію: но, имъя слабую грудь и слабый голосъ, нервако затрудняется наллежащимъ исполнениемъ наставнической должности. Потребное къ тому напряжение твлесныхъ силь ослабляеть благотворное дъйствіе врачебныхъ средствъ къ поправденію его разстроеннаго здоровья. Посему просить разръшенія оставить духовно-учебное поприше. Просьба сія уважительна, какъ въ отношенія къ сохраненію здоровья просителя, такъ и въ отношени въ пользв учащихся, чтобы оны могли слушать лекціи, болве явственно и внятно произносимыя. Посему съ обстоятельствами было бы сообразно: 1) Архимандрита Григорія отъ духовно-училищной службы уволить. 2) На мъсто его инспекторомъ и профессоромъ опредълять виевиской семинаріи профессора іерононаха Симеона (ныню спископа ордовскаго), 3) архимандрита Григорія опредедить настоятелемътретье-власснаго Златоустова монастыря на имеющуюся въ немъ вакансію. Прилагая при семъ послужные списки архимандрита Григорія и іеромонаха Симеона, долгомъ поставляю покоривашіе просить в. с-во предложить вышензоженное благоусмотръніе св. Синода".

Синодальный указъ о назначении меня настоятелемъ монастыря съ увольнениемъ отъ училищной службы полученъ его высовопреосвященствомъ 26 мая, о чемъ на другой день утромъ извъстилъ меня преосвященный Игнатій. Дивная милость Божія! Въ 12 часу того же дня прибылъ я въ большой Успенскій соборъ на благодарный молебенъ, по случаю избавленія Государя Императора отъ смертной опасности въ Парижъ. Соборный сакелларій П. Д. Сокольскій, неожиданно поздравивъ меня съ монастыремъ, сказалъ, что вчера онъ докладывалъ митрополиту: кого изъ архимандритовъ благоугодно будетъ назначить на 28 число къ служенію съ однимъ изъ преосвященныхъ литургіи вътомъ же соборъ.—, Пусть служить инспекторъ семинаріи, онъже и архимандрить златоустовскій", отвъчалъ владыка. А мнѣсказалъ вечеромъ 30 мая: "учись управлять монашествующими".

Поднося (1 іюня) его высокопреосвященству съ просфорой образъ св. Іоанна Златоуста, я наименовалъ этотъ образъ. Владыка сказалъ: "вижу"; поставивъ образъ, благословилъ и спросилъ меня: "вступилъ въ обитель"? — Вчера. — "Какъ на шелъ"? — "Обитель мив по сердцу", на что владыка отвъчалъ "я тебъ такую выбралъ" (была мысль у него перевесть въ Златоустовъ срътенскаго архимандрита Веніамина, а меня представить въ Срътенскій монастырь) и наставляль меня "руководствовать съ духовной стороны братію, устроять обитель и съ внъшней стороны; а если какое недоумъніе, присовокупиль онъ, то прежде, чъмъ просить. посовътуйся со мной". Еще сказалъ: "обрати вниманіе на казначея, и недъли черезъ двъ донеси мнъ, можеть ли онъ долъе оставаться въ этой должности. Какая глушость! У него въ кельъ"... Въ свое время я донесъ, что онъ вообще подаеть надежду доброй помощи.

5 августь исполнилось 50-льтіе архипастырскаго служенія Филарета, а находился онъ въ Лавръ, куда съ прочими депутатами и я прибыль для привътствія его высокопреосвященства отъ монастырской московской епархіи. На другой день своего юбилея, поднимая за торжественнымъ объдомъ бокалъ, митрополить съ лицомъ просвътлъвшимъ отъ радости сказалъ тихимъ голосомъ: "за здоровье Государя Императора, общаго нашего Покровителя: п (съ замътнымъ волненіемъ духа) моего недостоинства. Богъ да благословить домъ его и царство всъми благами"! а спустя нъсколько дней сказалъ о себъ, что "погруженъ въ море телеграммъ" (поздравительныхъ съ разныхъ концовъ отечества и заграничныхъ).

Примичаніе. Намістникъ давры архимандрить Антоній разсказываль при мить, что онь пожелаль видіть царскіе портреты, высочайше пожалованные юбиляру (настольные портреты трехъ Императоровъ: Александра Благословеннаго, Николая І-го и Александра ІІ-го, соединенные выбсті, осыпанные брилліантами и украшенные большою императорскою короною) и потомъ спросиль: какъ владыка смотрить на всі почести оказанным ему въ день юбилея? — «Бремя тяжелое — тщеславіе! Нельзя совершенно набізнуть его. Потребна теперь лишняя борьба съ помыслами», признался святитель. Въ другое время намістникъ просиль позволенія снять съ его фотографическій портреть, "и владыка наліжь білый клобукъ съ тімъ

Digitized by Google

чтоби идти въ лаврскую фотографію; но узнавъ желаніе нам'ветника взятьтуда и три царокихь портрета, сказаль ему, скидая клобукь: «ножалуй еще что-шбудь вздумяеть» и не потель въ фотографію. Есть и фотографическіе портреты его, но снятые съ живописныхъ (за исключеніемъ фотографическаго сника съ лежащаго во гробф). Портреть его, писанный въ 1864 г. цв'ятнымъ карандатемъ и тогда же пріобр'ятенный мною ухудоженка Шпревича, считаю единить изъ самыхъ вучтихъ. Отъ архиман дрита Веніамина слищаль я, что владыка, увидя первый портреть свой, нарисованный г. Шпревичемъ, сказалъ: «непохожъ», я не цишу двумя перьями (изъ нарисованныхъ гусиныхъ перьевъ, опущенныхъ въ чериницу одно казалось обр'язаннымъ въ верхнемъ конц'в); ломаное перо не бываетъ у меня». Посл'я кончини Филарета пріобр'ялъ и храню я перо, которымъ онъ писалъ.

7-го октября возвратился онъ изъ Лавры въ Москву послъ отсутствія почти четырехмівсячнаго. Экстренный повідъ Тропцкой желівной дороги остановился въ три четверти втораго часа у здівшняго дебаркадера. Владыка, при выходів изъ вагона былъ встріченъ московскимъ генераль-губернаторомъ княземъ В. А. Долгоруковымъ и преосвященными викаріями (Леонидомъ и Игнатіємъ), которые тутъ же поднесли ему просфору отъ имени духовенства. Въ вокзалів его высокопреосвященству представились архимандриты богоявленскій (ректоръ семинаріи), даниловскій, златоустовскій, срітенскій и протоіереи—члены консисторіи.

1 ноября писаль онъ въ Св. Синодъ: "переведеніемъ настоятеля Златоустова монастыря архимандрита Евставія въ ставропигіальный Симоновъ монастырь (онъ переведент 22 фев. 1866 г.) открылась вакансія члена московской духовной консисторіи. Способнымъ къ сему служенію усматривается Златоустова монастыря архимандрить Григорій. Онъ испросиль увольненіе отъ училищной службы потому, что имъя слабую грудь и слабый голосъ, онъ не могъ читать лекціи безъ изнуренія вреднаго здоровью, а при утомленіи не могъ быть достаточно слышимъ всъми находящимися въ классъ. Подобнаго затрудненія не представить ему служеніе въ консисторіи, гдъ меньше можно говорить, а болье слушать, соображать и писать резолюціи. Представляя при семъ послужный списокъ архимандрита Григорія, благопочтительнъйше испрашиваю въ разръшеніе указа".

Примычание. Обращаеть на себя вниманіе фраза митрополита: «в писать резолюців» (консисторскія). Богь привель мий издавать въ свйть и его резолюціи, руководственныя для пастырей и мірянь. Много довольных в ими, но есть и недовольные; значить на вабять не угодинь. «Ето резолюціи вийноть, по отзиву одного ученаго, каноничесное достоинство и могли би послужить отличнымъ матеріаломъ для свода церковныхъ законовъ». Есть у меня мысль разділить ихт на разряды по роду предметовъ. Но кажется это неудобно, покуда не всй резолюціи подъ руками, а всйхъ невозможно и собрать мий.

Почтенный Н. В. Сушковъ, составитель "записовъ о жизни и времени святителя Филарета" (М. 1868), въ предпоследнее свое свиданіе съ нимъ 8 ноября 1867 г., извъстилъ объ избраніи меня (17 окт.) Обществомъ любителей духовнаго просвъщенія въ дъйствительные члены, при чемъ выразилъ относительно меня полную увъренность, что я, какъ настоятель Златоустова монастыря, разработаю архивъ монастырскій. "А я представилъ его въ члены конспсторіи; знаю и трудолюбіе его", отвъчаль добрый владыка 20).

Надлежало, по примъру прежнихъ лътъ, устроитъ архісрейское служеніе въ Златоустовской обители въ день храмоваго ся праздника, 13 ноября, на что я испрашивалъ позволеніе. "Богъ благословитъ", сказалъ мнѣ архипастырь, 10 числа. Обративъ взоръ на дъловыя монастырскія бумаги въ моихъ рукахъ, сказалъ онъ: "читай". Я прочелъ первую бумагу. "Какая другая?"? Выслушавъ содержаніе второй и третьей бумаги, сказалъ: "я все это поръщу"; затъмъ спросилъ: "кого будешь приглашатъ" (на праздничное служеніе)? Преосвященнаго Леонида.

На указъ Св. Синода (отъ 10 ноября) о назначении меня и архимандрита Покровскаго монастыря Оеодосія (нынъ епископа михайловскаго) членами московской консисторіи и увольненіи Всесвятскаго протоіерея Загорскаго, согласно его прошенію, отъ должности члена, резолюція митрополита отъ 15 числа такая: "1) ръшеніе Синода объявить о. протоіерею Іоанну Загорскому, съ благодарностію начальства за его честное служеніе въ консисторіи. 2) Назначенныхъ членовъ ввести въ должность".



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Историческое описаніе Златоустова монастыря, составленное мною въ 1871 г. и во второй разъ изданное А. Мартыновымъ съ прекрасными рисунками въ 1880 г., «отличается, по отзыву Историч. В'встника (поль 1880 г.), «бстоятельностью».

17 ноября введенный въ должность члена консисторіи, въ тоть же день прямо изъ консисторіи быль я у его высокопреосвященства съ изъявлениемъ благодарности за особенное внимание ко мнв. а онъ только-что возвратился отъ новоназначеннаго московскаго губернатора генерадъ-мајора Баранова, и черезъ полчаса вышель ко мнв въ долгую комнату. Благословивъ, сказаль онъ: "садись. Какъ ты думаещь объ этомъ (назначения въ члены воисисторіи)?" Я началь отвічать. "Не слышу, поближе" (въ это время онъ трудно слышаль). Я отвъчаль: охотно вступаю, потому что я имълъ время и возможность нъсколько собраться съ сидами, живя въ монастыръ. Послъ этого онъ говорыть съ изумительною быстротою: въ честности членовъ консисторіи я не сомивнаюсь; но что васается двятельности, ея иногда недостаеть. Надо обращать внимание на канцелярию, чтобы не задерживала дела, узнавать, какія дела поступають, и требовать скоръйшаго доклада. Ты со вниманіемъ возьмись за это дъло. Читай кормчую и соображайся съ нею. Нътъ надобности узнавать всв законы, а какіе законы вносятся въ дела, замечай и помни. Наблюдай за порядкомъ дълъ и отъ одного дъла завлючай въ другимъ. Если вакое недоумъніе и имъешь личное мивніе, всегда обращайся къ мив. Господь да благословить тебя"!

Это было мое последнее свидание съ приснопамятнымъ iepapкомъ, но мит утешительно, что отходя на небо, онъ оставилъ мит благословение.

На 19 число ноября—день кончины его видълъ я себя, во время тонкаго сна, на берегу ръки, по другую сторону которой мгновенно опустился на землю воздушный шаръ и опять поднялся на высоту, увлекши съ собой кого-то изъ живущихъ на землъ! Затъмъ открылась предъ мною новая перспектива: вотъ большая якиманская улица въ Москвъ, вдали—Калужскія ворота, вижу и мъщанское училище. Что бы значило все это? Вечеромъ того же дня будучи у своего родителя, я почувствовалъ какуюто грусть и немедленно отправился домой по якиманской улицъ, на которой карета моя остановилась: ко мнъ подошелъ казначей Златоустова монастыря съ извъстіемъ, что владыка—Фи-

дареть кончиль жизнь (оть игновенной апоплексіи), о чемъ въ монастырь даль знать верховой изъ Троицкаго подворья, и скорбная бодь загназдилась въ моемъ сердив. Померило сватило православной церкви и духовной науки! Не стало великаго святителя и отца нашего, Златоуста россійскаго! " о томъ только и думаль я на дальнейшемъ пути въ монастырь и на подворье съ траурнымъ облаченіемъ. По прівзда на полворье введенъ быль въ кабинеть во Бозв почившаго святителя и тамъ я земно поклонился ему. На него (онъ положенъ былъ на диванъ) надътъ былъ подрясникъ изъ матеріи муаръ-антикъ, скромнагодикаго цвъта, и поясъ съ шелковыми цвътами по бълому фону. Владыка казался необыкновенно миренъ: вотъ истинный угодникъ Божій, столь славно и полезно потрудившійся для православной церкви! Пристально глядя на него съ желаніемъ на въкъ запечатлёть въ памяти светлыя черты его лица, много разъ добываль я святительскія руки его, ибо онь мой рукополагатель. низводившій на меня благодать всесвятаго Луха. Честное твло его перенесено мною вмъсть съ другими въ большую залу, гдъ облачено было во все архіерейское облаченіе- то самое, въ которомъ онъ совершалъ тогоже дня (воскресенье) последнюю божественную литургію; и когда вложили въ его руки трикирій и дивирій, а протодіавонъ возгласиль: "тако да просвътится свътъ твой предъ человъни" и пр., градомъ потекли слезы изъ монхъ глазъ при отрадной мысли, что въ этоть самый день онъ тайнодъйствоваль, какъ ангелъ Божій въ чистой молитвъ стояль предъ Господомъ и переселился отсюда въ Святому Богу, имъя свътильники свои горящими (Лук. 12, 35). Панихида была совершена преосвященными викаріями, въ присутствіи генераль-губернатора, а на другой день (20 число), по внесеніи твла маститаго святителя въ крестовую церковь, литургія и панихида въ ней отслужены соборне иною от протојерении, іеромонахами и священниками. Въ четвергъ (23 число) происходило печально торжественное шествіе съ безцвинымъ кипариснымъ гробомъ, освинемымъ святыми хоругиями, крестами и рипидами, въ канедральный Чудовъ монастырь, по предписанному церемоніалу, при громадномъ стеченім народа, напоминавшемъ, что архіерей есть великій отецъ великаго семейства. Небо было безоблачное, воздухъ оглашался церковнымъ пъніемъ, при заунывномъ звонъ колоколовъ. Въ субботу—обычный въ недълъ день поминовенія усопшихъ, потому что въ сей день Господь нашъ пребывалъ въ усопшихъ, совершено трогательное отпъваніе. Въ слъдующее воскресенье—день памяти св. Иннокентія, перваго епископа иркутскаго, Москва, съ участіемъ великаго князя Владиміра Александровича, проводила въ Троицкую лавру и на въки разсталась съ священными останками своего іерарха. (Не замъчательно ли, что преемникомъ ему назначенъ соименный св. Иннокентію архипастырь?) Во время слъдованія великой погребальной процессіи на станцію Троицкой жельзной дороги, падаль обильный снъть, и я отправился потомъ въ Лавру—мъсто послъдняго упокоенія Филарета, продрогшій отъ колода, съ промоченною обувью, но за архипастырскія его молитвы Господь меня сохраниль: я не почувствоваль никакой простуды.

Примъчаніс. Въ тогь тяжений годь (1842), когда принуждень быль свититель принять необычное для него отдохновение отъ трудовъ въ соборь церкви всероссійской, Св. Синодь, въ этоть скорбный для него годъ нарекъ онъ въ своемъ вдохновенномъ словъ 31): «могу ли сказать себъ, нин вогда наконецъ возмогу сказать: се удалижся былая и водворижся въ пустыми (Псал. 65, 8)? Когда облетчуся отъ бремень чужнях, чтобы обратить все попечение къ облегчению собственнаго?» Въ этомъ же словъ указаль онъ знаменательно и на Геосиманское уединение Спасителя. На другой же годъ мысль его объ удаленіи въ пустыню начала осуществляться: въ сентябре 1843 года обозредъ онъ место для устроенія санта и благословиль сіе місто, а чрезь годь освятиль здісь первый храмь (верхній) въ честь Вознесенія Вогоматери на небо после Ея успенія, Къ южной сторонъ храма примывають сероменя келлін митрополита, въ которыхъ латомъ и осенью много дней и ночей провель онъ вдали отъ шума стодиць, не встрачая препятствій уединенному богомислію. Памятуя чась смертный онъ, по освящения (8 іюля 1845 г.) втораго-нежняго храма во имя Спасителя, модившагося въ саду Геосиманскомъ, благословиль приготовить въ немъ для себя могилу, и это было слишкомъ за двадцать легъ до его комчины 22). Въ последствин (въ 1853 г.), когда устроенъ общирный каменный храмъ въ Геосиманіи, даврскій намістинкь не скрыль оть владыки своего опасенія, что первоначальния деревлиная церковь можеть



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Слово по освящения храма явленія Божіей Матери прец. Сергію, устроеннаго надъ мощами прец. Михея, въ Троицкой лаврѣ, произнесенное 27 сент. 1842 г.

<sup>21)</sup> Указатель въ обозрвнію Геосиманскаго скита, изд. 3, 1868, стр. 6—8.

сгоръть, а съ нею и гробъ его. «Значить, я того стою», отвъчалъ благочестивый іерархъ—основатель свита и котя не скоро, но по его же благословенію, мъсто въчнаго поконща перенесено подъ своды трапезнаго каменнаго храма. Теперь оно не въ Геосиманіи, а близъ нея, въ самомъ сердцѣ Лавры, подъ кровомъ молитвъ св. Сергія и другихъ по немъ здѣсь богоугодно подвизавшихся. Никто изъ приходящихъ къ многоцѣлебному гробу Преподобнаго не пройдетъ мимо почившаго святителя, чтобы молитвенно не преклониться предъ его многопоучительной гробницей <sup>23</sup>).

Въ годовщину кончины его, то есть 19 ноября 1868 г., въ врестоной подворской церкви совершена мной, по распоряженію преосвященняме Игнамі, за упокойная литургія и панихида соборне. Въ ночь на это число почившій владыка, видінный мною въ рясі и біломъ клобукі, благословиль меня, а по сторонамь его находились какіе-то другіе два іерарха, покрытые більмъ облакомъ. Благословеніе его приняль я, какъ залогь Божія ко мні милосердія и какъ неложное знаменіе, что святая душа его во благихъ водворяется.



ээ) Моск. Епарх. Въдомости 1876; № 44, стр. 379. Сн. письма Филарета къ Автонію, ч. IV, стр. 176.

## КЪ 50-ЛЪТНЕМУ ЮБИЛЕЮ

г. министра народнаго просвъщенія и. д. делянова ...

## Ръчь

ПРВДЪ БЛАГОДАРСТВВИНЫМЪ ГОСПОДУ ВОГУ МОЛЕВСТВІЕМЪ ПО СЛУЧАЮ ПРАЗДНОВАНІЯ ИСПОЛНИВШАГОСЯ ПЯТИДЕСЯТИЛЬТІЯ СЛУЖЕНІЯ Г. МИНИСТРА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ ИВАНА ДАВИДОВИЧА ДЕЛЯНОВА \*\*.

Сегодня, братіе и чада, день радости и торжества для всъхъ учащихъ и учащихся въ Россіи; а такъ какъ къ радости учащихся дътей не могутъ быть чуждыми и безучастными ихъ родители и родственники, то мы имъемъ полное основаніе считать сегодняшній день праздникомъ всероссійскимъ, потому что очень мало найдется во всей Россіи людей, не имъющихъ никакого отношенія къ образованію юношества.

Какой же нынъ праздникъ? — Является, въроятно, вопросъ у каждаго изъ васъ, дъти. Сегодня—праздникъ просвъщенія и науки. Сегодня съ Высочайшаго соизволенія торжественно празднуется

<sup>\* 23</sup> ноября въ день 50-летняго юбилея г. министра народнаго просвещенія, во всёхъ учебныхъ заведеніяхъ отслужены были по этому случаю благодарственныя молебствія въ присутствін ихъ воспитанниковъ и начальства. Въ некоторыхъ учебныхъ заведеніяхъ произнесены были соответствующія случаю речи, изъ коихъ одну помещаемъ на страницахъ нашего изданія. Ред.

<sup>\*\*</sup> Произнесенная къ воспитанникамъ и воспитанницамъ учебныхъ заведеній г. Минска, подвідомственныхъ дирекціи народныхъ училищъ, 23 ноября 1888 г.

во всей Россіи, везла гла только есть учащіе и учащієся, пятилеснтильтіе служенія Царю и отечеству главнаго руководителя народнаго просвъщенія, ближайшаго слуги Паря и главнаго Его совътника по отношенію къ воспитанію юношеста, министра народнаго просвъщенія Ивана Лавидовича Ледянова. Пятьдесять лать тому назаль, будучи еще пылкимь юношей, вступиль на службу государству теперешній маститый старець, министрь нарожнаго просвъщенія, и съ тъхъ поръ непрерывно и постонино несъ темелое бремя служенія родинь, несъ это бремя честно. усердно и неутомимо, и прододжаеть бодро нести даже до дне сего. Всикій безпристрастный человінь должень признать, что маститый юбиляръ много, очень много посвятиль труля на пользу отечества, потрудился на поприще службы такъ, какъ въ большинствъ случаевъ не трудятся и десятки обывновенныхъ дюдей, виъстъ взятыхъ. Очевидно, Самъ милосердый и всемогущій Господь, одарившій его высокими способностями и тадантами, даль ему и силы пройти великое поприще высокаго служенія на пользу вевхъ насъ, върныхъ слугъ Царя и отечества. Не должны ли мы поэтому, братіе и чада, усердно благодарить милосердіе Господа Бога, воздвигающаго для нашего блага мужей духа и силы. подобныхъ тому высовому труженику, пятидесятитетіе служенія котораго мы сегодия торжественно празднуемъ? Но чтобы это для васъ было ясиве, чтобы нагляливе и очевиливе вы могли представить въ своихъ умахъ и сердпахъ, какъ много потрудился на благо отечества маститый юбиляръ, я постараюсь изобразить, хотя въ вратевкъ чертахъ, его долгую и полевную жизнь и служебную двятельность, а также и его труды, посвященные интересамъ русской науки и просвъщенія.

Иванъ Давидовичъ Делиновъ родился въ сердит Россіи, въ Москвъ, 30 ноября 1818 года; слъдовательно въ настоящее время онъ имъетъ отъ роду семьдесять лътъ. Образованіе свое онъ получилъ въ московскомъ университетъ, въ которомъ окончилъ нурсъ съ ученою степенью вандидата юридическихъ наукъ. Молодой ученый юристъ поступилъ на службу во второе отдъленіе собственной Его Императорскаго Величества канцеляріи 4 ноября 1838 года. Какъ извъстно, цъль учрежденія втораго отдъленія Императорской канцеляріи заключалась въ томъ, чтобы собрать многочисленные и разнообразные законы Россійской

имперіи въ одно пълое и издавать ихъ въ свёть, какъ въ полномъ видъ, въ порядев ихъ появленія, такъ и въ видъ систематического сборника действующихъ узаконеній. Главноуправлиющить втимъ отпълсијемъ въ теченје долгаго времени состояль знаменитый государственный человыть царствованія императора Николая Павловича, графъ Дмитрій Николаевичъ Блудовъ, при которомъ, въ течение времени отъ 1845 по 1858 г., н состояль, въ качествъ его блежайщаго сотрудника. Иванъ Лавидоветь Лединовъ. Служение повъ руководствомъ такого мупраго государственнаго мужа, какимъ былъ графъ Блудовъ, можно сказать, положило свою нечать на всю последующую административную двятельность Ивана Давидовича. Выдающееся усердіе и любовь въ труду, глубовая религіозность и полріотизмъ, строгая основательность и запонность всёхъ пействій и распоряженій были пріобратены маститымъ юбиляромъ именно въ этоть ранній періодъ его двятельности, когда онъ принималь непосредственное и самое живое участіе въ вавонодательныхъ работахъ втораго отдъденія, а именно: въ изданіи свода законовъ 1842 и 1857 годовъ и въ изданіи удоженія о навазаніяхъ 1845 г., а также и въ другихъ важныхъ законодательныхъ работахъ того времени. Нельзя и представить себв другой, болве основательной подготовки для госудерственняго человъка, для прохожденія высокихъ государственныхъ должностей, какъ служба во второмъ отделени Императорской канцеляри, въ которомъ человъвъ всего себя посвящалъ всесторониему и глубокому изученію законовъ государственныхъ. И Господу Богу было угодно, чтобы будущій руководитель образованія юношества и исполнитель мудрыхъ предначертаній Монарха по дъламъ просвъщенія народа первые двадцать леть своей службы посвятиль именно серьёзному изученію законовъ государства Россійскаго.

Получивъ таную серьёвную и основательную подготовку въ самостоятельной административной дъятельности. Иванъ Давидовичъ Деляновъ 18 іюля 1858 года Высочайшимъ приназемъ былъ назначенъ попечителемъ с.-петербургскаго учебнаго округа; съ этого времени и начинается его служебная дъятельность по министерству народнаго просвъщенія, непрерывно продолжающаяся и до нашихъ дней. Затъмъ 18 ямваря 1860 года онъ навначенъ членомъ совъта главнаго управленія по дъламъ печати;

4 августа 1861 года директоромъ департамента народнаго просвъненія, а 6 лекабря того же года-директоромъ Императорской публичной библютеки. Много положиль тоуда новый директоръ, чтобы поставить это учреждение на ту высоту, на которой оно полино стоять, какъ кервое внигохранилище общирнъйшей въ свъть имперіи: заботы его обращены были главнымъ образомъ на то, чтобы обогатить библютеку капитальными пріобратеніями и установить ва ней внутренній и вившній порядокъ. И въйствительно, онъ постигь того, что поставиль ее въ чровень съ лучиние погобиаго рода учрежденіями въ приомъ свъть. Но среди этихъ заботь о преуспъянии Императорской чубличной библютеки глубокоуважаемый юбиляръ не переставаль исполнять важныхъ обязанностей по министерству народнего просвъщенія, а впослідствін и по відомству учрежденій Императрицы Марін, а именно: быль теварищемъ министра вароднаго просвъщенія, графа Димитрія Андреевича Толстаго, и моноднять обязанности вочетнаго опенуна, воздоженныя на мего особымъ распоряжениемъ Государя Императора. Состоя въ этомъ высокомъ званін. Иванъ Лавидовичь Деляновъ приняль на себя должность главночиравляющаго вътомотвомъ Императрицы Марін, по кончинъ незабвеннаго принца Петра Георгіевича Ольденбургскаго. Кромъ того, при обоервній долговременной и плодотворной дъятельности маститаго юбиляра, нельвя обойти его особыхъ трудовъ, какъ предобдателя въ двухъ важныхъ комиссіяхъ: одной — по пересмотру университетскаго устава, и дру-₽ой-по вопросу о служебныхъ правахъ и преимуществахъ воспитанниковъ нашихъ высшихъ и среднихъ учебныхъ заведеній. Независимо отъ сего, на Ивана Давидовича, какъ на одного изъ ученъйшихъ государственныхъ мужей нашего времени, въ 1881 году Высочайшею волею возложено собираніе матеріаловъ по исторіи царствованія блаженной памяти Императора Николая Павловича.

Назначеніе Ивана Давидовича Делянова въ 1882 году на высокій пость министра народнаго просвъщенія встрічено было всеобщимъ сочувствіемъ, ибо по общему минию, никто изъ севременныхъ государственныхъ мужей не быль такъ подготовленъ къ заинтію этой высокой должности, какъ глубоко встми уважаемый юбиляръ, и что выборъ Государя Императора в въ

этомъ случав, какъ и въ другихъ, былъ плодомъ Его парской мудрости и госудорственной проворливости. И действительно. глубовая опытность маститаго государственнаго мужа сослужила ведикую сдужбу Царю и отечеству, и новый министръ народнаго просвъщенія вполнъ оправдаль воздагавшіяся на него надежды Государя Императора и всего русскаго народа. Недавняя повзика Ивана Лавиновича по Россіи, свильтельствуя о его бодрости и трудолюбіи, несмотря на его преклонныя лета, наглядно показываеть, что учащаяся молодожь, благодаря новому направленію воспитанія и образованія, стала уже совершенно не та. чемъ какою была несколько леть тому назадъ. Равнымъ образомъ измънилесь отношенія къ учашемуся юношеству и самого министра наполнаго просвъщения. Въ самомъ дълъ, сколько намъ известно изъ предшествовавшихъ опытовъ, ни одинъ министръ никогла не говориль съ учащеюся молодежью такимъ образомъ. какъ говорилъ Иванъ Давидовичъ Деляновъ въ недавнюю своюповадку по университетскимъ городамъ Россіи. Какою теплотоюи задушевностію, какою поистинъ отеческою любовію и простотою дышали его глубоко прочувствованныя рычи, обращенныя имъ къ учащейся молодежи, которой маститый министръ тъмъ не менъе въ тоже время совътовалъ много и основательно учиться, и даже прямо требоваль оть нея серьёзнаго и упорнаго труда на пути самоусовершенствованія н образованія своего ума и сердца! Никогда и ни отъ кого учащеся молодые люди не слыхали такихъ ръчей; но за то ни чьи ръчи и не были ими приняты такъ сочувственно, съ такою горячею отзывчивостію на все доброе и хорошее, которое отличаеть юныя сердца. И этотъ переворотъ въ настроеніи учащейся молодежи произошель лишь въ недавнее время, на нашихъ глазахъ, благодаря темъ иврамъ, которыя въ последнее время принимало министерство народнаго просвъщенія.

Какъ служитель алтаря Господня и пастырь церкви, я не могу здёсь не упоминуть еще о томъ, что въ управленіе Ивана Давидовича Делянова министерствомъ народнаго просвёщенія обравованію юпошества данъ характеръ религіозно-нравственный по пренмуществу. Я не хочу этимъ сказать того, что въ прежнее время направленіе народнаго пресвъщенія не отличалось такимъ характеромъ; и въ прежнее время отъ воспитателей юношества

требовалось, чтобы религіовно-нравственныя христіанскія понятія постоянно внушались учащемуся юнопісству при всякомъ удобномъ случав; но въ управление министерствомъ наводнаго просвъщения Ивана Лавиковича редигозно-правственное напранденіе обравованія юношества усилено и возвышено, религіозности и перковности привано теперь большее значене, чамъ прежде, въ особенности въ отношении къ народнымъ училищамъ и къ такимъ школамъ, въ которыхъ дети получаютъ первоначальное образованіе; въ низшихъ училищахъ изученіе закона Божія и выполненіе учащимися религіовныхъ обрядовъ и обязанностей поставлено въ основу воснитанія летей, какъ это и должно быть: потому что только въ томъ случав воспитание и образование можеть быть твердымъ и надежнымъ, когда основывается на религіи, когда школа и церковь соединены между собою тесными и перазрывными узами, находятся между собою въ теснъйшемъ союзъ, одна другую поддерживають и дополняють. Настоящій министръ народнаго просвъщенія и проводить это убъждение во всей своей административной дъятельности по народному образованію. Этимъ же самымъ, безъ сомивнія, должно объяснить и то сочувствие, съ которымъ встретиль Иванъ Давидовичь появление церковно-приходскихъ школъ, сочувствие, которое съ теченіемъ времени не тодько не ослабъваеть, но даже усиливается, что и выразилось въ извъстномъ циркулярномъ распоряжении министра о томъ, что всъ дъятели народнаго просвещенія должны оказывать этимъ школамъ всевозможное содъйствіе и поддержку. Очевидно, глубоко уважаемый юбиляръ носить въ своей душт твердое сердечное убъждение, что безъ церкви школа невозможна, что безъ религи невозможно воспитаніе и образованіе юношества. Конечно, эта мысль всецвло принадлежить нашему мудрому Монарху, Благочестивъйшему Государю Императору Александру Александровичу, религіозность и набожность Котораго извъстна всемъ и наждому изъ насъ. Но несомивнно и то, что Благочестивъйшій Государь избираеть ближайшихъ слугъ и согрудниковъ Своихъ изъ среды только танихъ людей, которые вполнъ сочувствують всъмъ Его предначертаніямъ и предположеніямъ и всецьло раздыляють Его возврвнія на тв или иные вопросы государственнаго управленія.

Итакъ, братіе и чала, празыми нына день пятилесятильтія върняго и нелинемърнаго служенія Царю и отечеству глубоко встми уважаемаго минестра народнаго просвъщения Ивана Лавиловича Лелянова, прежде всего возблагодаримъ всеблагаго Бога-Промыелителя, подавшаго ему силы и краность пройти полувановое коприще служенія государству съ такою славою м честію: и затамъ будемъ усердно модитвенно просить Его. Всемогушаго, на продолжить Онъ милости Свои въ намъ, на умножить Онъ вни жизни Благочестивъйшаго Государя нашего и Его ближайшаго сотрудника и помощенка, министра народнаго просвъщенія Ивана Лавидовича Ледянова, да сохраняєть Онъ ихъ Своею всемощною благолатію въ нерушимомъ заравін и благополучін на многіе годы, на славу и преуспъяніе веливаго отечества нашего Россіи и на пользу всёхъ насъ, членовъ этогогосударства, имъющихъ ведикое счастіе быть върными подданными Благочестивъйшаго Государя Императора Александра Алексанировича.

Священникъ Павелъ Асонскій.

Минскъ.

## О РЕЛИГІИ ДРЕВНИХЪ ВАВИЛОНЯНЪ.

## лекции профессора сэйса \*

Вавилонскій Вилъ-Меродахъ.

Въ надписи на глиняномъ цилиндръ, нъсколько лътъ тому назадъ привезенномъ изъ Вавилоніи, Киръ объявляетъ, что ниспровержение Набонилоса, последняго независимаго вавилонскаго монарха, было следствіемъ глева Вила и другихъ боговъ. Набонилось перенесь ихъ изображенія изъ ихъ древнихъ святилицъ въ Вавилонъ. Жрецы утверждали, что этимъ поступкомъ онъ возбудиль негодование Меродаха "владыки боговъ", который поэтому отвергь его и искаль другаго правителя по сердцу своему. Когда Набонидосъ перенесъ боговъ въ Вавилонъ, они "во гнава покинули кивоты свои" и молили Меродаха, божескаго патрона императорской столицы, побойти встав людей. рдъ бы они ни жили". Меродахъ вполнъ сочувствовалъ ихъ обидъ. "Онъ постиль людей Сумера и Аккада, о которыхъ влядся, что они будуть его служителями" и "всв страны увидвли друга его". Онъ избралъ Кира, царя Елама, и призвалъ его по имени, назначивъ ему быть верховнымъ вледыкою Халден. Киръ, котораго еврейскій пророкъ прив'ятствоваль помазанникомъ Господа (Исаін 45, 1), быль въ тоже время избранникомъ и божества. Говорится, что Виль верховнаго вавилонскаго

<sup>\*</sup> Левців вгорая.

Меродахъ, великій владыка, возстановитель своего народа, съ радостью взираль на подвиги своего намъстника (Кира) праведнаго руками и серпнемъ. На свой городъ. Вавилонъ, онъ призваль его и повельль ему идти на него; какъ другь, какъ товарищъ онъ шелъ рядомъ съ нимъ". Одною битвою ръшена была побъла: ванилоняне отворили ворота и "безъ борьбы или сраженія" Киръ торжественно введенъ быль въ Вавилонъ. Первымъ его приомъ было выразить благодарность божествамъ. такъ дивно помогшимъ ему; ихъ храмы были возстановлены и они сами возвращены въ свои превнія жилища. Лоджно совнаться, что этоть документь весьма замізчателень. Онь написанъ на вавилонскомъ изыкъ, вавилонскими клинообразными иисьменами, изъ чего мы можемъ заключить, что онъ составденъ быдъ вавидонскими писцами и предназначался для вавилонскихъ читателей: а между тъмъ чужанъ побъдитель описывается въ немъ любимцемъ національнаго бога, тогда вакъ последній тувемный царь осуждается, како человеко обезчестившій боговъ.

Причина гивва боговъ Халден противъ Набонидоса любопытнымъ образомъ поясняетъ слова Робсака къ народу јерусалимскому: "если вы скажете мив: на Господа Бога нашего мы уповаемъ, то не на Того ли, котораго высоты и жертвенники отивниль Езекія и сказаль Іуді и Іерусалиму: предъ симъ только жертвенникомъ повлоняйся въ Герусалимъ? (4 Цар. 18. 22). Разрушеніе містных культовъ, попытка объединить и централизировать богопочитание какъ въ глазахъ Робсака такъ и въ глазахъ вавилонскихъ писцовъ и безъ сомнёнія въ главахъ многихъ Іудеевъ во дни Езекін было двломъ грубъйшаго безбожія. Літописная таблица, составленная немного времени спустя после поворенія Вавилоніи Киромъ, наменаеть на то, что предъ окончательнымъ нападеніемъ на страну Еламитскій государь быль въ тайнъ спосившествуемъ недовольными въ самой Халдев. Во всякомъ случав замвчательно, что какъ только войско Набонидоса было разбито, все население тотчасъ же покорилось и даже столица съ ен почти неприступными укръпленіями отворила ворота. Масса народа была недовольна Набонидосомъ и желала его низверженія. Царь этоть не принадлежаль въ дому Навуходоносора; онъ повидимому достигь престола революціей и его попытка централизацій возбудила сильную містную непріязнь противъ него. Религія и гражданское управленіе были такъ тісно связаны одно съ другимъ, что гражданская централизацій обусловливала и религіозную централизацію; самый вірный знакъ того, что города Вавилоніи были поглощены столицею, быль тоть, что изображенія боговъ, имена которыхъ были ассоціированы съ ними съ незапамятныхъ времень, перенесены были въ Вавилонъ. Города теряли свое самостоятельное существованіе съ потерею божествъ, охранявшихъ ихъ индивидуальную судьбу.

Перенесеніе боговъ въ Вавилонъ заключало въ себъ однако нвито болве перенесенія извистваго числа изображеній и вилимую потерю мъстнаго самоуправленія и автомоміи. Каждое ивображеніе было центромъ особеннаго культа, совершавшагося въ особенномъ храмъ, особеннымъ образомъ и находившагося въ въдъніи особой корпораціи жрецовъ. Поэтому неудивительно, что самовольный поступокъ Набонидоса возбудиль противъ него непріязнь этихъ многочисленныхъ мъстныхъ жреческихъ корпорацій, а также и встать ттакь, кто извлекаль какую-либо выгоду отъ поддержанія мастныхъ культовъ. Большинство городовъ лишенныхъ такимъ образомъ боговъ своихъ предвовъ, были столь же древни вакъ и Вавилонъ, нъкоторые же древнъе его. такъ какъ извъстно, что Вавилонъ содълался столицею сравнительно поздно въ вавилонской исторіи. Сиппарскій богъ-солица и урскій богь-луны были одинаково древиве вавилонскаго Меродаха.

Двиствительно, хотя во времена Набонидоса титулъ Вила или "Господа" примънялся главнымъ образомъ въ Меродаху, всвиъ было извъстно, что существовалъ болъе древній Вилъ-Вилитанъ "старшій Вилъ", почитаніе котораго распространилось изъ города Нипура и который составлялъ одну изъ верховныхъ тріадъ вавилонскихъ божествъ.

До конца дней своихъ вавилонская религія оставалась мъстною. Этотъ то мъстный характеръ даетъ намъ ключъ къ поманію ея начала и исторія и объясняетъ многое, что иначе тось бы несообразнымъ и темнымъ. Стараніе Набонидоса зать этотъ ея мъстный характеръ и создать общую редиленной Вавилоніи задъло за живое какъ жре-

чество, такъ и народъ и повело за собою паденіе вавилонской монархів. Основная религіозная идея, на которую опиралась имперія, была не поглощеніе божествъ покоренныхъ народовъ въ общемъ культъ, но главенство Меродаха, бога Вавилона надъ всеми другими богами. Поэтому политика Набонилоса. стремившагося содълать Меродаха не primus inter pares, но самодержавнымъ владыкою плъненныхъ имъ вассальныхъ божествъ, оскорбинае предразсудки вавилонскаго народа и наконецъ оказалась гибельною для самого Набонилоса. Повтому въ Киръ, политическомъ реставраторъ плъненныхъ народовъ и ихъ боговъ, жречество и почитатели мъстныхъ божествъ видъли набожнаго приверженца древняго богопочитанія и истиннаго любимца самого Меродаха. Меродахъ не одобрялъ революціонной политики Набонидоса, напротивъ того, онъ симпатизировалъ обидамъ своихъ братьевъ-боговъ въ Вавилоніи и по всему міру и покинуль свой собственный гороль и въроотступника монарка, управлявшаго къ немъ.

Во всемъ этотъ заключается разкій контрасть съ главною религіозною идеею, которая въ последствіи господствовала въ Персидской имперіи, и съ тою, которая возвъщаема была пророками Іуден и приведена въ исполненіе реформами Езекіи и Іосік. Аг'ура-Мазда, въ которому взываеть Дарій на утесъ Бэг'истунскомъ, есть не только Владыка боговъ, онъ Господь, не терпящій другаго бога рядомъ съ собою. Верховный богъ персидскаго монарка также самодержавенъ, какъ и самъ церсидскій государь. Въ персидской имперіи организованной Даріемъ, централизація впервые стала признаннымъ, безспорнымъ фактомъ; политическая же централизація шла рука объ руку съ религіозной. Въ Іудев теовратія была утверждена на развалинахъ древнихъ върованій, ассоцімровавшихъ накоторыя мастности съ извъстными формами божества и нашедшихъ наивное выраженіе въ устахъ Давида (І Цар. 26, 19) "они изгнали меня нынъ, чтобы не принадлежать мнъ въ наслъдію Господа говоря: ступай, служи богамъ чужимъ". Разрушение высотъ и сосредоточеніе культа Ісговы въ Ісрусалимі сопровождалось возроставшимъ сознаніемъ, что Ісгова не только Богь ревнитель не терпящій нивавихъ другихъ боговъ предъ лицемъ Своимъ (Исх. 20. 2-3), но что Онъ есть Богь, которому принадлежить владычество надъ всвыъ міромъ.

До этого-то именно понятія вавилоняне, по прайней мірті накъ народъ, никогла не достигали. Навуходоносоръ взываеть ть Мерокаху какъ къ "Госпоку боговъ" и къ "Богу неба и земин", къ "въчному, святому владыкъ всего", но рядомъ съ нимъ онъ всегда призываеть еще Нево, Сина или Гулу. о которыхъ говорить въ такихъ же выраженіяхъ. Даже Набоникосъ обращается въ Сину, богу луны, въ такихъ выраженияхъ, воторыя вовсе несовивстны съ върованіемъ въ исключительное главенство Меродаха. Онъ называеть его владывою боговъ неба и земли, царемъ боговъ и богомъ боговъ, живущихъ на небъ и могущественныхъ". Въ въйствительности Меродехъ былъ не болье вакъ мъстный богь Вавилона. Событія сорывани Ва вилонъ сперва главнымъ городомъ Вавилоніи, а затвиъ столи. цею великой монархіи, и его главный богь раздаляль судьбу его. Онъ посладъ свой народъ на поприще завоеваній; для прославленія своего имени онъ дароваль ему побъду. Введеніе въ его собственное жилище другихъ боговъ на равной ногв съ нимъ уже само по себъ было поруганиемъ его святыни и достаточнымъ поводомъ для привлеченія на Набонидоса его мстительнаго гивна. Богу дуны можно было повлоняться въ Урв; въ Вавилонъ же совершенно неумъстно было приносить ему особыя почести, которыя должны бы были быть приносимы одному только Меродаху.

Спращивается теперь, кто быль этоть Меродахъ, богь покровитель Вавилона, имя котораго я такъ часто упоминаль? Посмотримъ прежде всего, что мы можемъ узнать о немъ изъ нашихъ поздивищихъ документовъ, т.-е. изъ надписей Навуходоносора и его преемниковъ. Въ нихъ Меродахъ является божественнымъ покровителемъ Вавилона и его жителей. Онъ носить титуль Вила или "Господа", переданный гревами въ формъ Відос, тожественный съ Ваалонъ ветхозавътныхъ инигъ. Этотъ титуль часто употребляется какъ собственное имя и подъ этимъ только именемъ Меродахъ извъстенъ быль грекамъ и римлянамъ. Въ Веткомъ завъть онъ тоже является покъ именемъ Вила. Когда пророкъ объявляетъ: "палъ Вилъ; пошелъ къ пленъ" (Исаія 46, 1), онъ говорить тогда о Меродахв и о ниспроверженін города Меродахова. Для вавилонянина Меродахъ главнымъ образомъ былъ "Ваалъ" т.-е. "Господъ" подобно Вааламъ, кото-. 49\*

Digitized by Google

имвиново и вменени именени в особыми образами въ городахъ канаанскихъ. Храмъ или "гробница Вида", какъ его называли госки, принадлежаль къ чупесамъ міра. Геогодоть сладующимъ образомъ описываетъ его: "крамъ Зевса Вила съ мъдными воротами есть четырехъугольника, имеющий съ каждой стороны по две стадів. Въ среднев храма выстроена башня изъ кръценхъ камней въ одну стадію вышины и ширины; на этой башив возведена другая, а на этой третья и такъ до восьми башень. Всходь на нихъ сделань снаружи вокругь всехь бамень, въ срединъ всхода есть мъсто для отдыха со скамьями. на которыхъ отдыхають всходниціе. Въ последней башив устроено общирное святилище; въ святилище стоить большая, богатоукрашенная постедь, а передъ ней золотой столь. Но тамъ нать никакой статуи и никто изъ людей не проводить тамъ ночь. промъ одиновой женщины изъ туземныхъ жетельницъ, которую богъ избираеть изо вожхъ, какъ говорять халдеи, жрецы этого бога. Они говорять также, но мив что-то не върится, будто бы самъ богь посвщаеть храмъ и отдыхаеть на ложе. Есть также въ вавилонскомъ храмъ пругое святилище внизу, гав поставлено большое золотое изображение Зевса, а передъ нимъ большой золотой столь. Его пьедесталь и кресло также изъ золота, по словамъ халдеевъ все это сдълано изъ 800 талантовъ золота. Внъ святилища находится золотой алтарь; есть еще другой большой алтарь, на которомъ приносится въ жертву множество мелкаго скота, такъ какъ на золотомъ алтарв не позволяется приносить въ жертву ничего, кромв сосуновъ. На больщомъ алтарь халден сожигають ладона ежегодно на тысячу талантовъ въ то время, когда они празднуютъ праздвикъ этому богу. Въ этомъ священномъ мъстъ въ то время еще стояла массивная золотая статуя въ двънадцать локтей".

Изъ этого описанія ясно, что ведикій вавилонскій храмъ походилъ на обширное, четыреугольное, огороженное высовими кирпичными стънами мъсто, внутри котораго возвышалась восьмиярусная башня. Внизу башни было святилище или храмъ, а внъ его два алтаря: малый золотой для особаго рода приношееій и большой, предназначавшійся для приношенія овецъ и сожиганія онміама.

----

Мы многое узнаемъ объ этомъ храмъ изъ нашисей Навукопоносора: изъ воторыхъ виано, что хотя въ общемъ описани Герологь быль точень, онь следель кое-какія опибки въ подробностяхъ. Храмъ помещался въ восточной части города и существоваль со времень Хаммурагаса (2250 по Р. Х.) и первой иннастіи, солълавшей Вавилонъ своею столицею. Названіе храма было Э-Самар, что по акватски означаеть ломъ полнятія головы". Входъ въ него носиль также акнадское названіе Ка-Хилибъ, которое Навуходоносоръ нередаль чрезъ врата сдевы". Онъ говорить: "я сольдель блестящими какъ солнце Ка-Хилибъ, врата славы и 9-Зиду внутри 9-Сагиля. Священныя жилища, мъстопребывание боговъ, опредъляющихъ судьбу; мъсто собранія (боговъ) святое святыхъ боговъ судьбы, куда во время великаго праздника (Загмуку) въ началъ года въ десятый и въ одиналцатый дни (мъсяца) божественный царь (Меродахъ), богъ неба и земли, владыка неба, нисходить въ то время какъ боги неба и земли, внимая ему въ благоговъйномъ трепетъ и смиренно стоя передъ нимъ, опредъляють судьбу долговъчныхъ дней, именно судьбу моей жизни; это святое святыхъ, святилище царства, святилище господства первороднаго между богами, государя Меродаха, котораго прежній царь украсиль соребромь, я же обложиль блестящимъ золотомъ и богатыми украшеніями «1). Какъ разъ въ воротахъ было "мъстопребываніе" или святилище богини Зарпанить супруги Меродаха, которую пожалуй, можно отожествить съ Суккотъ-беновъ, изображенія которой савлано было людьми Вавилона по свидетельству книги 4 Царствъ 17, 30.

Э-Зида "твердо утвержденный храмъ" была молельня, посвященная Нево и получившая свое имя отъ великаго храма въ честь этого бога въ Борсипъ. Нево былъ сынъ Меродаха, поэтому его святилище находилось въ предълахъ храма его отца рядомъ со святилищемъ его матери Зарпанитъ. Внутри святилища Нево, бога пророчества, помъщался паражку—святое святыхъ—куда Меродахъ нисходилъ во время великаго праздника въ началъ года и гдъ возвъщаемы были о прорицанія присутствовав-



<sup>&#</sup>x27;) Cm. Flemming, Die Grosse Steinplatteninschrift Nebukadnezars ii. (Göttingen 1883).

шимъ жрецамъ. Собственный паравеъ Меродаха стоявъ отдъльно отъ святилища его сына. Онъ носиль название Э-Киа ломъ оранула" и въроятно, заплючалъ въ себъ золотую статую Вила. о воторой упоминаеть Геродоть. Навуходоносоръ говорить. что обогатиль его ствны блестящимъ золотомъ". За нимъ возвышалась величественная восьмиярусная башия — зимурать. называвшаяся Э-Тэмеи-Г'чрима помъ врасугольнаго камия неба и земли". Верхния комната этой башни служила обсерваторіей. какъ это обыкновенно бывало въ прочихъ городахъ Вавилоніи и Ассиріи. Но одинъ храмъ не почитался оконченнымъ безъ такой башни. Для вавилонянъ эти башни были темъ, чемъ высоты были для жителей гористой страны Ханаана. Это переносить насъ назадъ въ тотъ въвъ, когда дюди подагали, что боги живуть на видимых небесах и старадись, повтому, воздвигать свои алтари какъ можно ближе къ нимъ. "Построимъ себъ городъ и башню, высотою до небесъ". (Быт. 11, 4).

Итакъ, Меродахъ былъ вавилонскій Вилъ, бодретвовавшій налъ судьбами города Вавилона и великаго храма, построеннаго тамъ въ честь его. Онъ не былъ національнымъ богомъ всей Вавилоніи, но лишь одного города Вавилона и его жителей. Онъ быль одинь Вааль среди многихь Вааловь и тогда только почитался верховнымъ божествомъ, когда его поклонники сами бывали верховными властителями страны. Когда Навуходоносоръ или Хаммурагазъ были неоспоримыми владыками Вавилонін, тогда только богъ, которому они поклонялись, становился "владыкою боговъ". Но другіе боги сохраняли свое отдельное положение рядомъ съ нимъ и въ своихъ собственныхъ городахъ не потеривли бы ни мальйшаго вывшательства въ ихъ древнюю верховную власть. Какъ мы видели, Набонидосъ навлекъ на себя гиввъ неба твиъ, что перенесъ боговъ Марада и Киса и другихъ городовъ Вавидоніи въ Вавидонъ и уведичилъ ими свиту Меродаха въ храмъ его.

Итакъ, теперь мы можемъ вполит понять языкъ Навуходоносора, когда онъ говорить о своемъ богт такъ: "молился я къ Господу моему, Меродаху; я началъ къ нему прошеніе мое; изъ сердца моего излилось слово предъ нимъ и я воскликнулъ: "о въчносущій царь! Владыко всего существующаго! взываетъ къ тебт царь, котораго ты любищь, котораго называещь по имени, которымъ руководишь какъ благородно тебъ; бодрствуя надъ нимъ, направляещь его на стезю правды! Царь мой! Я рабъ твой; дъло рукъ твоихъ; ты сотворилъ меня и ввърилъ мнъ верховную власть надъ множествомъ людей, сообразно благостынъ Твоей, Господи, которую ты распростеръ надъ исъми ими. Да возлюблю я верховное владычество твое и да пребываетъ въ сердцъ моемъ страхъ божества твоего. Даруй мнъ то, что благо предъ Тобою, хранитель жизни моей! Тогда онъ, первородный, славный, перворожденный между богами, царь Меродахъ внялъ молитвъ моей и принялъ прошеніе мое<sup>и з</sup>).

H eme 3):

"Я молился Меродаху, Господу моему и воздъвалъ въ нему десницу мою: "о Меродахъ, вдадыко мой, перворожденный между богами, могучій царь, ты сотвориль меня и ввёриль мнё власть надъ множествомъ дюдей. Какъ свою собственную дорогую жизнь я люблю высоту двора твоего; во всемъ родв человвческомъ я не видываль города на земле прекраснее твоего города Вавидона. Такъ какъ и воздюбиль страхъ божества твоего и добивался власти, то пріими воздівніе рукъ моихъ, внемли моленію моему, ибо я царь, украсиль святилище твое, веселящее сердие царскаго жреца, украсителя всвхъ крвпотвое, назначилъ стей твоихъ. По слову твоему, о милосердый Меродахъ, да пребудеть на всегда этоть построенный мною храмъ и да насыщусь я полнотою его". Туть Меродахъ, хотя "владыка всего существующаго", тамъ не менъе лишь перворожденный изъ боговъ. Были боги старше его, какъ были города старше Вавидона. Следовательно онъ не могъ быть неограниченнымъ владыкою міра; только въ Вавилонт быль онъ неограниченъ, въ иныхъ же мъстахъ власть его раздъляли другіе. Навуходоносоръ, накъ уроженецъ Вавилона, былъ деломъ рукъ его, но за предълами Вавилона были другіе творцы и другіе владыки. Этотъ факть подтверждается надписью Набонидоса относящеюся въ болве раннему періоду его царствованія, въ которой Меродахъ упоминается наравив съ богомъ-дуны города Ура.



<sup>2)</sup> East india House inscription, Col, i, 52—ii. 5.

<sup>4)</sup> Col. IX. 45-X. 5.

'Одинъ изъ впитетовъ, придаваемыхъ Навуходоносоромъ Меродаху есть римину "милосердый". Это постоянный впитеть этого бога. Меродахъ почитался посредникомъ между богами и людьми и истолкователемъ воли Эа, бога мудрости. Въ одномъ древнемъ (на двухъ языкахъ) гимнъ къ нему обращаются такъ: "ты—Меродахъ, милосердый владыка, любящій воскрешать мертвыхъ" 1). Изъ этого выраженія мы заключаемъ, что догмать о воскресеніи мертвыхъ былъ извъстенъ вавилонянамъ уже въ ранній періодъ. Аттрибуть милосердія соединяется въ Меродахъ съ силою воскрешать мертвыхъ. Тоже выраженіе встръчается въ другомъ билингвальномъ гимнъ, о которомъ я буду говорить въ послъдствіи. Весь гимнъ обращенъ къ Меродаху и безъ сомнънія употреблялся при э-сагильскихъ богослуженіяхъ. Къ несчастію начало и конецъ его потеряны. Тамъ гдъ гимнъ становится разборчивъе мы читаемъ:

(Ты) царь земли, владыка иіра! О всемогущій надъ небомъ и землею 5) первенецъ бога Нг. Могущественный владыко человьковъ, царь всехъ странъ (Ты) богь боговъ, (Государь) неба и земля, не знающій себ'в соперника, Товаришъ Ану и Вила (Мудь-лиля) Милосердый богь среди боговъ, Милосердый богь, любящій воскрешать мертвых в, Меродахъ, царь неба и земли Царь Вавилона, Владико Э-Саггила, Царь Э-Зиды, царь Э-мах-тиллы (верховнаго дома жизни) Небо и земля твои! Окружность неба и земли твоя, Чары, дарующія жизнь, твои Дыханіе 6), подающее жизнь, твое Святое Писаніе 1) изъ устъ пучины, твое. Родъ людской, именно черноголовое племя (Авкада) \*)

<sup>4)</sup> W. A. S. IV. 19. 1. 11.

<sup>5)</sup> По аккадски: «наполняющій небо и землю».

<sup>6)</sup> Ivat по сврейски Khavvah или «Евэ».

<sup>&</sup>quot;) Musaru быть можеть Musaros Oannes Бероза. Эа, богь пучины и города Эрида есть Оаннесь Бероза. Онь не только богь мудрости и авторь вавилонской культуры, но самъ сочинитель книгь (см. W. A. S. IV. 55, 7), которыя исходили, такъ сказать, изъ усть его.

в) Точное значеніе этого, такъ часто встрачающагося въ гимнахъ, выражевія

Всь живня души, получившія вия, существующія въ мірѣ, Четыре страни земли, гдѣ би онѣ на били, Весь сонмъ ангеловъ неба и земли (Взираютъ) на тебя и (преклоняютъ къ тебъ) ухо».

Читая этотъ гимнъ нельзя не замътить поразительнаго сходства между имъ и другимъ гимномъ, обращеннымъ въ богу солнца. Вотъ этотъ гимнъ \*):

«О Господи, просвётитель тыми, отвервающій лице больнаго! Милосердый Боже, насадитель смиренных, повровитель слабых, Великіе боги обращаются въ твоему свёту, Всё духи земли взирають на лице твое. Какъ единое слово ты направляешь языкъ соимовъ, Они взирають на свёть палящаго ихъ головы полуденнаго солица. Ты поступаешь какъ веселая, радующаяся жена, Ты свёть ихъ на сводё далекаго неба; На широкой землё ты освёщеніе ихъ. Новсюду, взирая на тебя, люди веселятся. Могущественные боги обоняють благоухапіе Сеятой пищи небесъ, вина (жертвоприношенія)... Кто не обращаль руки своей къ беззаконію...
Оть того они будуть ёсть пищу (которую онь приносить, примуть совершаемое имъ жертвоприношеніе?)»

Подобно Меродаху богъ-солнца тоже "милосердый богъ"; и къ нему, какъ къ Меродаху боги и люди обращають взоры свои. Даже сила Меродахова воскрешать мертвыхъ тоже приписывается ему. Гимнъ Самасу, богу солнца, начинается слъдующими словами:

«О Боже-Солнце, царь неба и земли, руководитель всего и всѣхъ горф и низу!

О Боже-Солице. облекающій жизнью мертвых выданных твоими руками, Неподкупный Судіє, управитель рода человіческаго, Велико милосердіє Владыки нада затрудненіємь, Повслівающаго появиться дитяти и отрасли. Світе міра Творче всей вселенной, Боже-Солице ты еси» 10).

неизвъстно. Ово можеть относиться къ обычаю посить длинные черные волосы; въ такомъ случав молжно переводить «черноволосое» а не «черноголовое племя». Однако откопки М. Dieulafoy на мъстъ древней Сузи обнаружили глазуревые кирпичи эламитскаго періода, на которыхъ изображено черное племя, быть можетъ первобытные жители Халдеи (Сумеріане) были чернокожіе.

<sup>&</sup>quot;) W. A. S. IX. 19. 2.

<sup>10)</sup> S. 947. Obv. 3-8.

Нельзя ли изъ всего этого завлючить, что первоначально Меродахъ былъ солнечнымъ божествомъ, которому поклонялись въ Вавилонъ?

Это завлючение подтверждается яснымъ свидътельствомъ ритуала в-сагильского храма Меродаха. Туть мы читаемъ, что: "въ мъсяцъ Низанъ, во второй день, два часа спустя послъ наступленія ночи, жрепъ долженъ пойти и, почерпнувъ волы наъръки, предстать предъ дицо Вила. Возложивъ апитражиль предъ лицемъ Вила, онъ долженъ произнести эту молитву: "о Вилъ, по силъ неимъющій соперника! О Вилъ, блаженный царь, владыко міра, ищущій милости великих боговъ, Господи, взглядомъ своимъ сокрушившій сильнаго, владыко царей, свёте рода человъческаго, утвердитель въры! О Виль, Вавиловъ твой скиптръ. Борсипа-твой вънецъ, общирныя небеса - вмъстилище твоей печени... О владыко міра, свете духовъ неба, прорицатель благословенія, гав тоть, чьи уста не шепчуть о твоей правелности, или не говорять о твоей слава и не прославляють твоего госпоиства? О владыко міра, живущій во храм'я солнца, не отвергай воздатыхъ нъ теба рукъ; умилосердись надъ городомъ твоимь Вавилономъ, преклони лице свое ко храму своему э-саггилю; исполни молитвы народа твоего, сыновъ Вавилона" 11). Ясно что э-сагильскій храмъ Меродаха быль въ то же время и храмомъ солнца. Такимъ образомъ намъ дълаются понятны приписываемые Меродаху аттрибуты и языкъ, которымъ говорится о немъ. Онъ "свътъ духовъ неба" какъ богъ-солнца въ только-что приведенномъ гимив есть "просветитель тьмы", на лицо котораго ванрають духи земли. Общирныя небеса естественно суть его жилище и онъ воскрещаеть мертвыхъ подобно тому, вавъ солнце оживляетъ весною растительность, умершую зимою. Роль, какую Меродахъ играеть въ древнихъ миническихъ поэмахъ, заключающихъ въ себъ древніе миоы и легенды Вавилоніи, теперь вполив уяснена. Самый замвчательный изъ этихъ миновъ есть разсказъ о борьбъ между Меродахомъ н Тіамать, дракономъ тьмы и хаоса. Меродахъ выступаеть въ битву, вооруженный какъ палицею и лукомъ. которые Ану вло-



<sup>&</sup>quot;) W. A. S. IV, 46. Подробности объ этомъ гимив смотри «Прав. Обозрвніе іюль 1888 стр. 558.

жилъ въ руку его, и которые впослъдствіи содълались созвъздіемъ, такъ и своимъ особеннымъ оружіемъ, виствішемъ у него
за спиною и формою своею походившимъ на серпъ. Это оружіе есть йрпп или Кhereb, которымъ греческая мифологія вооружала авіатскаго герон Персен. Битва была продолжительна
и ужасна. Тіаматъ отверзла пасть свою, чтобы проглотить бога,
но онъ повергъ бурный вътеръ въ горло ен и чудовище разсълось пополамъ, а союзники ен въ ужасъ обратились въ бъгство предъ побъдоноснымъ божествомъ. Эта битва изображена
на камив на одномъ изъ ассирійскихъ барельефовъ, находящихся
въ Британскомъ музев. Тамъ мы можемъ видъть демона, какъ
онъ представлялся воображенію ассиріанъ: съ когтями, крыльями,
короткимъ хвостомъ и рогами на головъ.

Другой миеъ, въ которомъ Меродахъ опять является бойцомъ свътлыхъ силъ дня въ ихъ въчной борьбъ противъ ночи и бури, есть миеъ, описывающій затмъніе луны. Въ немъ говорится, что "семь злыхъ духовъ, семь служителей бури и грозы, сотворенные въ нижней части небесъ, напали на бога луны, когда онъ сидълъ на своемъ тронъ. Его товарищи солнечный богъ и вечерняя звъзда, которымъ Вилъ приказалъ раздълять съ нимъ верховную власть въ нижнемъ или видимомъ небъ, убъжали отъ приближавшагося нападенія и Синъ, богъ луны, оставленъ былъ одинъ противостоять своимъ врагамъ. Но "Вилъ" увидалъ зативніе владыки ночи и послалъ Меродаха освободить его и опять возвратить ему свътъ. Облеченный "блестящимъ оружіемъ со шлемомъ свътлымъ, какъ огонь" Меродахъ выступилъ противъ силъ тьмы и битва окончилась въ пользу его.

Виль въ этой дегендъ, указывающій солнцу и дунъ мъста на небъ не вавилонскій Виль, но старшій Виль города Нипура, оть котораго должно отличать Меродаха, вавилонскаго Вила. Аккадскій оригиналь этой поэмы принадлежить къ весьма ранренней эпохъ, предшествовавшей возвышенію Вавилона, когда верховный Виль семитическихъ жителей Вавилоніи быль богомъ, котораго аккадцы называли Муль-лилла прадыка нижняго міра". Этотъ Виль или Муль-лилла отодвигается на задній планъ по мъръ усиленія въ Вавилонъ семитическаго элемента; память о немъ сохраняется лишь въ той роли, которую онъ играеть въ астрономической и космологической наукъ, да въ мъстномъ культъ

его въ Нипуръ, а страшные посътители ночи, демонические Лилы и Лилаты или Лилиом нижняго міра слегва напоминають собою духовъ, надъ которыми нъкогда владычествоваль онъ. Одинъ за другимъ аттрибуты старшаго Вида быди поглощаемы младшимъ Видомъ Вавилона-Меродахомъ. Въ Вавилонъ Навуходоносора и Набонидоса младшимъ богамъ — Меродаху. Сину чаше всего совершаемы были объты и приносимы модитвы. Таковъ быдъ самый последній результать мъстнаго характера вавилонскаго богопочитанія, что младшіе боги были богами младшихъ городовъ: Меродахъ, богъ Вавилона, хотя носившій титуль перворожденного изъ боговъ", быль самый младшій изъ нихъ. Но не смотря на это благоларные поклонники его приписывали ему какъ титулъ "перворожденнаго изъ боговъ"; такъ и другой титулъ "государя міра". Это означало лишь, что Вавилонъ стояль во главъ міра, а поэтому его богъ долженъ быть первороднымъ не одного только первобытнаго божества, но всвхъ первобытныхъ божествъ, признаваемыхъ въ Халден. По прежней въръ онъ былъ только перворожденнымъ бога Эа. За былъ богомъ пучины, какъ атмосферной пучины, по которой плаваеть міръ, такъ и водной пучины, Гомеровскаго Океана, змъеобразно окружающаго землю. Всъ ручьи и ръки подвластны ему, ибо впадають въ Персидскій заливъ. который, благодаря невъжеству первобытныхъ халдеевъ, почитался океаномъ. По преданію культура и цивилизація Вавилона возникли въ Персидскомъ заливъ, поэтому Эа былъ, будучи господомъ пучины, признаваемъ былъ также и богомъ мудрости. Его сынъ Меродахъ былъ служителемъ совътовъ его и осуществителемъ на дълъ повельній мудрости. Онъ быль дъятельною стороною своего отца Эа; говоря языкомъ гностиковъ, Меродахъ быль практическою дъятельностью, исходящею изъ мудрости. Однако  $\partial a$  не быдъ богомъ Вавилона и его имя не семитическаго происхожденія. Онъ бодрствоваль надъ судьбами "святаго града Эриду" нынъшнаго Абу-Шаренъ, въ древніе дни стоявшаго на самомъ берегу Персидскаго залива. Отчего Меродахъ почитаемъ былъ его сыномъ, мы можемъ только догадываться. Быть можеть Вавилонъ быль колоніею Эриду; быть можетъ культура, соединяемая съ именемъ Эа, впервые пронивла въ Вавилонъ изъ Эриду. Мы должны довольствоваться темъ

фактомъ, что съ незапамятныхъ временъ Меродахъ почитаемъ былъ перворожденнымъ сыномъ Эа и что следовательно въ доисторическое время между Эриду и Вавилономъ существовала тъсная связь.

Спращивается, аккадское ли божество Меродахъ или семитское? Имена церей первой династіи Вавилона по большей части семитскія, поэтому можно предположить, что и божества, которымъ они повланялись, были тоже семитскія. И безъ сомивнія Меродахъ историческаго періода, великій Вилъ или Ваалъ Вавидона быль семитскій богь. Но мы должны помнить, что основанію Вавилона терлется въ темной ночи прошедшаго задолго до Эры первой династім его семитскихъ царей и что самоє имя его есть лишь переводъ болъе древняго имени Ка-димира т.-е. "Врата бога". Кромъ того храмъ Меродаха до конца носилъ не семитское, а аккадское название. Какъ мы увидимъ, вивств съ древней аккадской культурой семитскіе поселенцы Вавилоніи заимствовади и большую часть аккалскаго богословія, изміняя его сообразно со своими собственными върованіями и отожествин его боговъ и демоновъ со своими собственными Ваалимами. Поэтому изтъ ничего удивительнаго въ томъ, если и Меродахъ окажется тоже аккадскимъ божествомъ отожествленнымъ съ семитскимъ Виломъ, хотя его аттрибуты и даже самое имя сильно отличаются отъ аттрибутовъ и имени Вила. Даже послъ того какъ римляне отожествили своего Сатурна съ Крономъ грековъ, существенныя характеристические черты обояхъ божествъ оставались различными.

Въ досемитской дегендв о нападеніи семи злыхъ духовъ на луну, богъ, котораго семитскій переводчикъ отожествляеть съ Меродахомъ, въ аккадскомъ оригиналь называется Азари-ур-дука "начальникъ благодъющій людямъ". Этотъ титулъ приписывается ему потому, что подобно Меродаху, онъ сынъ Эа, отъ котораго доставляеть людямъ чары и зелья и другія волшебныя лекарства. Но въ немъ мало солнечнаго. Напротивъ того онъ отличается отъ бога-солнца, и если сражается противъ демоновъ бури со щлемомъ свъта, то это потому, что онъ одна изъ свътлыхъ силъ дня, благодъющихъ роду человъческому. Богъ огня его служитель; самъ же онъ не болье, какъ олицетвореніе дъятельности, передающей богамъ и людямъ мудрость бога Эа.

Въ этомъ смыслё онъ признается богомъ жизни: чары, которымъ научаетъ его 9a, могутъ въ случаё надобности изприять больныхъ и даже воскрещать мертвыхъ. Поэтому онъ получаетъ еще титуль Acapu-нам-тила "начальникъ жизни".

Аккадскаго им или семитскаго происхожденія имя Марудукъ (Меродахъ) я не знаю. Если оно семитское, то такъ измѣнило свою форму, что распознать его этимологію почти невозможно. Быть можеть это лишь семитская форма аккадскаго имени Урудую "благодьтель рода человьческаго"; во всякомъ случав промсхожденіе его было уже позабыто въ тъ дни, когда вавилоняне начали впервые раздумывать о происхожденіи своихъ словъ. Въ семитскихъ текстахъ это слово изображается двумя идеографами, читающимися Amar-ud "телица дня". Тутъ намекъ на древне-аккадское представленіе неба вспаханнымъ полемъ, по которому солнце во время своего годовато пути везетъ свой плугъ. Въ этомъ видъ по аккадски солнце называлось Гудибире "телецъ свъта"; поэтому когда Меродахъ содълался солнечнымъ божествомъ, то былъ отожествленъ съ древнимъ Гудибиромъ.

Итакъ, несмотоя на все несовершенство нашихъ документовъ. мы проследили исторію бога покровителя Вавилона съ того времени, когда онъ быль простымъ истолкователемъ аккадскаго Эа, водянымъ духомъ, на заръ поднимавшимся изъ Персидскаго залива, до той эпохи когда онъ сталъ семитскимъ солнечнымъ божествомъ-Виломъ-и наконецъ превратился въ верховнаго главу вавилонского пантеона. Въ тоже время мы видели, что до конца онъ сохраняль существенно мъстный характеръ; если онъ быль владыкою другихъ боговъ, то только потому что царь Вавилона быль владыкою другихъ городовъ и земель. Этоть мъстный характеръ великаго бога изчезаеть только тогда, когда Вавилонія теряеть свою независимость. Въ Вавилонъ Киръ, чужавъ изъ Элама, становится любимцемъ и поклониввомъ Вилъ-Меродаха и жрецы Меродаховы увъряють даже, что онъ былъ любимцемъ этого бога до того, какъ прибылъ въ Вавилонъ и содължися его господиномъ и побъдителемъ. Поэтому хотя въ Вавилонъ только Меродахъ быль богомъ Кира, какъ онъ быль богомъ Навуходоносора, тотъ фанть, что Киръ не быль вавилонянинь, необходимо расшириль древнее понятіе о Виль и придаль ему вселенскій характерь. Съ этого времени

Меродахъ становится все болье и болье не только богомъ однихъ вавилонянъ, но и всъхъ людей гдв бы они ни жили. Въ вавилонскихъ надписяхъ греческихъ царей Азіи Меродахъ занимаетъ мъсто Зевса и какъ внукъ Oa или Eva "зари" отожествляется съ Гомеровскимъ Мемнономъ.

Но еще до временъ Кира узкое мъстное понятіе о Меродахъ изчездо въ одной части Ассиро-Вавилоніи, а именно въ Ассиріи. Мъстные вавилонскія божества были запесены въ Ассирію семитическими переселенцами или же внесены въ культурный кружокъ двора литературными классами поздивйшихъ дней. Меродахъ принадлежалъ къ послъднимъ. Нъкоторые изъ ассирійскихъ царей или, по крайнъй мъръ ихъ писцы, призывають Меродаха также усердно какъ и цари Вавилона. Салманасаръ ІІ называеть его "владыкою боговъ совершенно такъ, какъ бы набожный вавилонянинъ назваль его. Цари второй ассирійской монархіи короновавшіеся въ Вавилонъ, подобно ивмецкимъ государямъ, короновавшимся въ Римъ, считали себя чрезъ это самое подъ покровительствомъ вавилонскаго бога 12). Итакъ, въ Ассиріи Вилъ Меродахъ былъ универсальнымъ богомъ.

Это преобразование его природы было споспъществуемо неизбъжнымъ смъщениемъ между Вилъ-Меродахомъ и старшимъ
Виломъ. До того простиралось это смъщение, что Ассур-банипалъ описываетъ Меродаха такъ: "Вилъ сынъ Вила". Если это
возможно было при ученомъ дворъ Ассур-бани-пала, то ясно,
что для обывновеннаго ассирійца "сынъ Эа" древнихъ кавилонскихъ върованій былъ поглощенъ солнечнымъ Виломъ, верховнымъ божествомъ южнаго царства.

даже и въ Вавилонъ Меродахъ былъ не одинъ. Онъ раздълялъ свои божескія почести, какъ мы видъли, со своею супру-



<sup>13)</sup> Выраженіе «держать руку Вила» означало быть признанным царемь Вавилона. Быть можеть это указываеть на 10, что лицо, совершавшее церешонію, входило во Святоє Святых, гдв стояло изображеніе Виль-Меродаха. Это дозволялось только первосвященнику или царю, исполнявшему должность первосвященнику или царю, исполнявшему должность первосвященника (Свяканаку). Иногда Сакканаку тождественень съ титуломь царя, а иногда въть. (См. W. A. S. i. 64 ІХ. 69) Сакканаку Вавилона быль особый титуль. Эзархадонь называеть себя «Сакканаком» Вавилона и царем» Сумера и Аккада» W. A. S. i. 48 № 6.

гою Зарпанить и сыномь Нево. Древній аккадскій культь имбаль... повилимому, особое пристрастіе къ трівламъ, происходящее, въроятно, отъ первоначальной астрономической тріалы солнечнаго бога, дуннаго бога и бога вечерней звъзды. Аккадскія тріады обыквовенно состояли изъ мужскихъ божествъ; семиты же, какъ я укажу въ следующей лекців. внесли въ теологію новую идею-половую. Укаждаго бога было его женское отраженіе, относившееся къ нему какъ жена къ мужу. У Ваала было его женское отражение, его "лицо" Вилать или Велпись. При Вавле Вавилона была поэтому Велиись "госпожа" рядомъ съ "господомъ". Ея мъстное имя было Зарпанить, впослъястви передъланное въ Зир-банита создательница съмени "13). Зарпанить чисто семитского происхожденія. Она была отожествляема съ болъе древнимъ аккадскимъ божествомъ Тасму "мудран" подходящая супруга бога, дело котораго было передавать желанія бога мудрости страждущему человъчеству.

Однако аккадское божество относилось къ первобытному Меродаху скорве какъ мать, чемъ какъ супруга. Ея имена были "госпожа пучины", "хозяйка жилища рыбы" и "гласъ пучины". Поэтому она должна была стоять рядомъ съ Эа. имена котораго были "богъ рыба", "господь пучины"; въ имени же "гласъ" или "чары пучины" мы имжемъ намекъ на тъ идеи, которыя содъдали  $\Im a$  богомъ мудрости и вывели бога-рыбу Oaмнесa изъ Персидскаго залива для того, чтобы принести культуру и знаніе жителямъ Халдеи. Въ шумъ морскихъ волнъ древиль житедямъ береговъ залива слышался голосъ и ихъ пророки и гадатели увнавали въ немъ откровение воли боговъ. Поэтому неудивительно, что Зарпанить была отожествляема съ богимею Лахаминь, которой повлонялись на священномъ островъ Дильмунъ или съ богинею Элагу, имя которой было почитаемо на горахъ Элама. Въ семитские дин Зарпанитъ, наследница всехъ этихъ древнихъ преданій, упала со своего высокаго пьедестала. Она перестала быть богинею мудрости, гласомъ пучины, отврывавшимъ тайны неба гадателниъ и жрецамъ и содълалась простою женскою твнью и подругою Меродаха, которой воздвигнуто было святилище при входъ въ его храмъ. Ея отличительные атрибуты

<sup>13)</sup> W. A. S. II. 67, 12.

вст принадлежать просто семитической эпохт. Со введеніемь языка различавшаго роды, она затерялась въ безцвттной толпт Астартъ или Ваалеть, богинь, вызванныхъ къ жизни существованіемъ мужскихъ Вааловъ.

Зарпанить однако обизана Нево виднымъ местомъ въ вавилонскомъ культв. Нево, сынъ Меродаха и Зарцанить, имъль. какъ мы видъли, въ предълахъ великаго храма своего отца часовню. называвшуюся Э-Зида. Э-Зида "установленный домъ" есть имя заимствованное отъ великаго храма въ Борсипъ, пригородъ Вавилона, развалины котораго извъстны теперь путешественникамъ подъ именемъ Бирси-Нимродъ. Борсипа былъ, въроятно, нъкогда независимымъ городомъ и Нево, или прототипъ Нево, былъ его покровительствующимъ божествомъ. Посреди города возвышалась Э-Зида, храмъ Нево и Нана Тасмитъ, со своимъ святое святыхъ "высочайшимъ домомъ жизни", высокая башня котораго называлась домъ семи сферъ неба и земли". По свидътельству Навуходоносора этотъ храмъ былъ основанъ однимъ древнимъ царемъ, но не оконченъ имъ. Въ теченіе долгихъ стольтій онь оставался грудою развалинь до возстановленія его Навуходоносоромъ. Легенды густо разрослись вокругь него. Онъ быль извъстенъ подъ именемъ Tуль-эллу "чистая" или "святая насыпь" 14).

Слово Нево означаеть "объявитель", "проровъ" и указываеть на самый характеръ бога, носившаго его. Нево быль объявитель мыслей и желаній Меродаха. Онъ относился въ Меродаху такъ, какъ Меродахъ относился въ Эа. Меродахъ, въ связи со своей первоначальной солнечной природой, быль богомъ исцтленій, Нево же быль богомъ науки и литературы. Такимъ образомъ исхолящій отъ Эа даръ мудрости раздълялся между Меродахомъ и его сыномъ. Богъ культуры являлся въ Вавилонъ въ двухъ личностяхъ: одна сообщала людямъ мудрость, улучшившую

<sup>14)</sup> W. A. S. II, 54, 71. Богъ Ану быль «царь святой насыпи», но въ М. 60, 2, 14. Лукаль-пирра, котораго отожествляли съ Нергаломъ, приводится въ связь съ нимъ. Въ легендъ о вавилонской башнъ (К. 3657, II, 1) упоминается о «божескомъ царъ святой насыпи». «Царь, грядущій со святой насыпи» было однимъ взъ «трехъ великихъ или тайныхъ именъ бога Ану (W. A. S. III, 68, 19). Богинею же святой насыпи была Пстаръ (III, 68, 27).

ихъ положеніе, другая-давала знаніе. выражавшееся въ письменности. Это разладение происходило отъ мастнаго характера вавилонской редигія, на который я указываль выше, Когда Вавидонъ содълался центромъ вавилонской монархіи. Борсипа былъ уже его пригородомъ. Но этотъ пригородъ имълъ свою собственную исторію, концентрировавшуюся вокругъ его великаго храма и бога, которому повлонялись въ немъ. Поэтому когда Борсина быль поглошень Вавилономь, его богь быль поглощень въ тоже время: онъ содълялся однимъ изъ членовъ тріады, котопой повлонялись набожные вавилоняне и почитался сыномъ бога большаго города. Но онъ все таки прододжаль носить титулъ Вилу-Асариду "перворожденный Ваала" 15) и весьма возможно, что настоящее значение имени его святилица не есть "установленный домъ", но "домъ установленняго" или "законнаго сына". Сверкъ того, до самаго конца Нево удерживалъ за собою всв свои мъстныя права. Правда, онъ быль какъ дома въ Вавилонъ, но все еще продолжаль быть богомъ Борсина и тамъ-то его настоящій и первоначальный храмъ возвыщаль къ небу башню свою.

Бросивъ взглядъ на имена Нево мы убъждаемся, что понятіе о "пророкъ" тъсно ассоціировано было съ "писателемъ". Онъ не только "мудрый", "разумный", "творецъ мира", "сочинитель оракула" 16), онъ въ тоже время "творецъ написанной скрижали", "составитель письменъ", "отвервающій и расширяющій ухо" 17). Ассуръ-бани-палъ неутомимо заявляетъ намъ въ концъ документовъ, списанныхъ его писцами съ вавилонскихъ оригиналовъ, что "Нево и Тасмитъ даровали ему широкія уши и одарили его зрячими очами", такъ что онъ "написалъ, переплелъ и издалъ большое количество таблицъ, совершилъ то, чего ни одинъ изъ предшествовавшихъ ему царей не совершалъ, а именно собралъ тайны Нево, составилъ списокъ всъхъ существовавшихъ письменъ". На литературномъ языкъ семитической эпохи Нево изъъстенъ былъ подъ аккадскимъ именемъ "димъсаръ", т.-е. "писца", а идеографъ, которымъ онъ иногда изо-

<sup>15)</sup> W. A. S. II, 60, 30 (K. 104).

<sup>&</sup>quot;) W. A. S. II, 60, 30.

<sup>17)</sup> W. A. S. II, 60, 34, 45. 44.

**бражается**, переводится семитическими литераторами такъ: "создатель разума", "творецъ письменности" 18).

Но это были не единственные титулы Нево. Онъ былъ тоже "узы вселенной" и "старшина ангельскихъ сонмовъ неба и земли 4 (9). Последній титуль приписывается ему вероятно потому, что онъ быль писцомъ боговъ; но трудно открыть связь межиу первымъ титуломъ и литературою. Свъть на это продивается твы фактомъ, что зипу-ррать или башня борсипскаго храма Нево называлась "домомъ седьми узъ неба и земли". Семь изъ представляють повидимому семь планеть: башня состояла изъ семи прусовъ, выкращенныхъ каждый однимъ изъ семи симводическихъ цвътовъ семи планеть. Изъ этого мы можемъ заключить, что нткогда Нево быль стихійнымъ богомъ. Мы знаемъ, что вавилонская астрономія почитала его богомъ Меркурія: тогда какъ Меродахъ быль божествомъ планеты Юпитера. Но конечно не поэтому башня храма Нево посвящаема была семи небеснымъ сферамъ: въ представлении строителей самъ Нево не могъ быть одной изъ семи планеть, онъ скорве изображаль собою вселенную, въ которой помъщены эти семь сферъ. Идеографъ Нево переводимъ былъ семитскими писцами такъ: "создатель мудрости", "творецъ письменности", истинное же значеніе его было просто "творецъ", "создатель", и это указываеть на то время, когда мъстный борсипскій богь быль начто болье чамъ сынъ Меродаха и покровитель литературывъ глазахъ его борсипскихъ поклонниковъ онъ быль верховное божество, творецъ міра.

Существуютъ слъды древияго аккадскаго понятін, о вселенной по которому "пучина" была текущимъ потокомъ, окружающимъ землю подобно океану Гомера. Она уподоблялась то змъю, то веревкъ и называлась "вервіемъ великаго бога". Духъ, или божество, олицетворявшее ее была Иннина 30). Повидимому (Инг.



<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) W. A. S. II, 60, 43, 45,

<sup>19)</sup> W. A. S. II, 60, 31, 28.

<sup>20)</sup> W. A. S. II, 51, 45-49, гдъ «ръка змън» называется также «ръкою вервія великаго бога» и «ръкою великой пучины», «ръкою овчарни міра духовъ» и «ръкою Иннаны». Иннана есть аккадское чтеніе идеографа, первый слогъ ми есть ослабленіе слога Ап «болество». Нана и Нина суть діалектическія формы

нина была божество, отъ котораго впоследствии производили название города Ниневіи. Это услово означаетъ "богъ Нина" или "Господь богъ", а Иннана значитъ "Госпожа богиня". Нужно помнить, что въ борсипскомъ храме почитание богини Нана ассоцировалось съ почитаниемъ Нево. Самое имя Борсиппа пишется иногда съ помощью идеографа, по аккадски означающаго "Батъ-си-аабба", т.-е. "крепость рога моря", какъ будтобы этотъ городъ стоялъ некогда на "роге", т.-е. мысе Персидскаго залива. Поэтому быть-можетъ Иннина былъ первообразъборсипскаго Нево и подобно богу Эа южной Вавилоніи изображаль собою "великую пучину". Если это такъ, то намъ уясняется его имя "узы" или "вервіе вселенной", такъ какъ потокъ океанъ действительно какъ бы связываетъ небо и землю.

Какимъ образомъ древній борсицскій богь-деміургъ, симводизапія пучины, объемлющей нижній міръ подобно вервію, содълался пророческимъ богомъ семитовъ Нево, понять трудно. Повидимому между ними нътъ никакой связи. Аккадскимъ пророческимъ богомъ былъ Тота (Туту)-заходящее солнце; о которомъ говорилось, что онъ "пророчествуеть передъ царемъ". Однако легенды, примыкающія къ имени Эа, показывають, что аккалцы ассоціировали идеи мудрости и первобытной пучины, видимымъ обнаруженіемъ которой быль Персидскій задивъ: повтому если первобытный борсипскій богь быль богомъ пучины, онъ могъ представляться также творцемъ знанія и разума. Действительно, какъ создатель вселенной, онъ долженъ былъ обладать некоторою степенью мудрости. Однако возможно, что переходъ борсипскаго деміурга въ семитскаго Нево произошелъ всявдствіе смъщенія последняго съ совершенно отличнымъ богомъ Нузку. Нузку по аккадски означаетъ "блескъ разсвъта"; онъ быль солнечное божество и одно изъ его именъ было "Господь Зенита" и въ клинообразныхъ надписяхъ его имя часто употребляется для обозначенія зенита или элать-саме "высота неба", какъ онъ



одного и того же слова, которое на нераздичающемъ родовъ аккадскомъ языкъ овначаеть и «Господь» и «Госпожа», но чаще «Госпожа». Нина произносилось это слово въ городъ Эриду, а Нана въ Эрехъ. Во всякомъ случаъ Нана была дочерью бога Эа.

называется по-ассирійски въ отличіе отъ бога горизонта <sup>21</sup>) Идеографъ, означающій "разсвётъ" и часто употреблявшійся для изображенія имени Нузку, означаль въ тоже время и листь; а такъ какъ аккадцы писали на листьяхъ и корё папируса прежде чёмъ стали писать на глинё, то съ извёстнымъ детерминативомъ онъ употреблялся также для означенія стиля или перо писца и Нузку, богъ зенита, сталь поэтому Хадъ богомъ пера писца. Но Нузку, повидимому, не борсипскаго происхожденія. Онъ носить имя "вёстникъ" или "ангелъ Мульлиля" <sup>22</sup>) — старшаго Вила и только тогда, когда старшій нипурскій Вилъ слился съ младшимъ вавилонскимъ Вилъ-Меродахомъ, Нузку раздёлилъ судьбу своего господина и содёлался какъ дома въ городё младшаго Вила. Когда трансформація была закончена, три отдёльныхъ божества оказались соединенными въ божескомъ патронё литературнаго класса.

Куда бы ни переселялся литературный классъ, Нево переселялся съ нимъ. Вслъдствіе этого Нево содълался менъе локальнымъ по своему характеру чъмъ другія божества пантеона, чему еще болье споспышествовало поглощеніе его города Борсипа Вавилономъ. Неудивительно поэтому, что Нево выказывалъ большее стремленіе къ переселеніямъ, чъмъ болье древнія и болье опредъленно локализированныя божества Вавилона. Познаніе вавилонской письменности и науки нераздъльно соединялось съ познаніемъ вавилонского бога письменности и науки Въ Ассиріи Нево почитался столько же какъ и въ Вавилоніи. Ассирійскіе цари и писцы могли умалчивать объ имени Меродаха, но имя Нево было въ устахъ ихъ 23.). Его имя и по-



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) W. A. S. II, 48, 55 часто встрвчается выраженіе: «отъ горизонта (богъ Уръ) до зенита (богъ Нузку). Въ II, 54, 73 богъ Уръ отожествляется съ Нево поэтому Нево и Нузку представлялись различными фазами солнечнаго божества Нево былъ солнце восхода, а Нузку—солнце полудня.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) W. A. S. II, 19, 59. Въ 2—1, 159, 5, Нузку называется «верховнымъ въстникомъ Э-кура». Смішеніе Нузку съ Нево помогло, безъ сомнівнія, то обстоятельство, что въ то время какъ Нузку былъ вістникомъ Мульлиля— старшаго Вила, Нево былъ пророкомъ и вістникомъ Меродаха— младшаго Вила. Смішеніе двухъ Виловъ повело за собою смішеніе ихъ двухъ служителей.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Въ молитей въ Ассуру (К. 100. Rev. 18) Нево навывается «вистникомъ Ассура», который, такимъ образомъ, заступаетъ мисто вавилонскаго Меродаха;

читаніе перешло даже къ отдаленнымъ семитскимъ племенамъ запада. Имена мѣсть въ Палестинѣ, въ составъ которыхъ входило его ими. доказывають, что этотъ богь былъ одинаково почитаемъ какъ хананеями, такъ и моавитянами. Монсей умеръ на вершинѣ горы Нево и въ предѣлахъ Рувима и Іуды находились города этого имени. Когда израильтяне вошли въ свою литературную эру, древнее имя roeh или прозорливецъ замѣнено было болѣе литературнымъ Nĕbì или пророкъ .

Семиты Вавилоніи снабдили Нево женою Тасмиту, что значить "слушающая". Она помогала отверзать и расширять уши, пріемлющія откровеніе божественныхъ таинъ, записывавшихся преданными слугами ея мужа подъ непосредственнымъ вдохновеніемъ его. Переворотъ, вслъдствіе котораго вавилонская ученость перешла отъ аккадцевъ къ семитамъ, передалъ также покровительство литературнаго класса отъ древняго Эа къ его младшимъ соперникамъ Нево и Тасмитъ.

Я такъ долго останавливался на природъ и исторіи трехъ божествъ, раздълявшихъ между собою великій вавилонскій храмъ. частью потому, что наши матеріалы по отношенію къ нимъ менъе несовершенны, чъмъ по отношенію къ другимъ богамъ. а частью потому, что они такъ хорошо поясняють существенно докальный характеръ вавилонской религи. Это прилаеть ейособенную окраску и доставляеть ключь для ея истолкованія. Нево представляеть собою исключение изъ этого правила, но это исключение только еще болье полтверждаеть общее правило. Нево быль менъе локалень потому, что быль скоръе богомъ класса чемъ какой-либо отледьной местности. Вавилонская исторія началась въ отдъльныхъ городахъ и централизація никогда. не простиралась до того, чтобы разрушить мъстные обычаи в культы. Въ глазахъ народа всв боги до конца оставались равными между собою; богъ столичнаго города занималь первое мъсто только потому, что быль богомъ императорской столицы. Еслибы Уръ заступилъ мъсто Вавилона, лунный богъ Ура заступиль бы мъсто Меродаха.

Такимъ образомъ въ основныхъ редигіозныхъ понятіяхъ семиты Вавилоніи весьма походили на своихъ братьевъ семитовъ Ханаана. Ассиріане были народомъ воиновъ и торговцевъ скоръе, чъмъ ученыхъ. Ихъ литература по большей части записная, простое подражание вавилонской. Въ Вавилонии образование было широко распространено; въ Ассирии оно ограничивалось классомъ ученыхъ. Повтому должно помнить, что разбирая ассирийские документы, мы имъемъ дъло или съ иностраннымъ заимствованиемъ или съ мыслями и върованиями небольшаго класса специалистовъ.

Оть этого власса мы заимствуемъ все наше знаніе о религіи преобладавшей въ Ассиріи. Эта религія вполив вавилонская за однимъ важнымъ исключениемъ. Надъ древнимъ вавилонскимъ пантеономъ верховно возвышается фигура новаго бога, національное божество Ассиріи, ен олицетвореніе — Ассиръ. Ассуръ не только primus inter pares, не просто предсъдатель божескаго сонма подобно Меродаху, онъ ихъ Господь и Владыка въ иномъ болье самодержавномъ смысль. Онъ "царь надъ всеми богами", между которыми "нъть подобнаго ему". Во имя его и при его помощи выступають къ побът ассирійскіе дари; сожигаемые ими города, убиваемые люди, пленники-это все его дары. Они ведуть свои войска въ чужія страны для того, чтобы разрушить "враговъ Ассура" и наложить иго на невърующихъ во имя его; на воздвигаемыхъ ими въ побъжденныхъ странахъ памятникахъ они пишутъ его декреты, его законъ. Правда и вавилонскіе боги призываются ассирійскими царями, имъ даются ихъ древнія вавидонскія имена; они призываются къ проклятію святотатцевъ стереотипными изреченіями древней литературы, но въ минуту опасности ассирійскіе монархи обращаются только въ Ассуру и въ нему одному; они поворяють невърныхъ во имя Ассура и во ими его только одного. Одна только богиня Истаръ находить мъсто рядомъ съ Ассуромъ. Не трудно объяснить все это. Перейдя изъ своей родины въ Ассирію, вавилонскія божества потеряли тоть містный характерь, который составляль самое дыханіе ихъ существованія. Я не знаю, насколько они обязаны своимъ присутствіемъ въ ассирійской литературв влассу литераторовъ и насколько занесены были изъ Вавилоніи въ ранній періодъ самимъ народомъ. Одно ясно: содълавшись ассирійскими, вавилонскін божества потеряли какъ свою независимость, такъ и свой санъ. Въ возаваніяхъ къ нимъ недостаеть прежняго искренняго тона; ихъ функціи узурпированы

новымъ богомъ Ассуромъ. Первоначально Ассуръ былъ настолько же изстнымъ божествомъ, какъ и вавилонскій Виль-Меродахъ. Онъ быль богомъ города Ассура (нынв Калехъ-Шергать) первоначальной столицы страны. Различныя причины побудили его устранить чисто локальный характеръ и на мъсто его усвоить національный. Столица Ассиріи была перенесена изъ Ассура въ Ниневію и поклоненіе Ассуру было перенесено витесть съ нею. Затемъ внесение вавилонскихъ божествъ разрушило связь между божествомъ и городомъ, въ которомъ ему поклонялись. Для ассирійца Вилъ-Меродахъ не быль главнымъ образомъ патрономъ города Вавилона; на первый планъ выступали его другіе атрибуты. Кром'в того съ самаго перваго момента своего существованія Ассирія представляла собою однородное целое; она не была разделена на отдельныя государства подобно Вавилоніи, поэтому въ ней могло возрастать національное чувство, развитію котораго въ Халден мізшали какъ древнія преданія такъ и частыя завоеванія страны иностранцами. Имя Ассура часто изображается знакомъ, имъющимъ кромъ другихъ идеографическихъ значеній и вначеніе "добрый": поэтому въ позднъйшій историческій періодъ это имя переводилось ассирійцами "добрый богь" въ связи съ ихъ словами asiru "праведный" и asirtu "праведность". Но это не было первоначальное значение ни имени ни идеографа его. Богъ, обозначавшійся этимъ идеографомъ, былъ однимъ изъ первобытныхъ божествъ вавилонской космогоніи, носившимъ аккалское имя Ана-саръ "богъ небесныхъ воинствъ" или просто "Сарь" "высшая твердь". Полагали, что Ансарь быль мужской элементь, который соединившись съ женскимъ элементомъ (Ана) Ки-саръ "(богиня) вемли и воинствъ небв", произвелъ нынъ существующій міръ. Этому то древнему стихійному божеству посвященъ былъ храмъ Э-Сарра; сыномъ его называли бога Нинипа или Адара.

Дамасцій, писатель VI віжа, имівшій доступь нь древнимь теперь потеряннымь матеріаламь, сохраниль отрывовь вавилонской космогоніи. Здісь Анасарь и Ки-Сарь называются `Ασσαρός и Κισσαρή и намь сообщають, что они были діти Лахма и Лахамы и родители трехь главныхь боговь: Ану, Мульлиля и Эа-Почитаніе втихь первобытныхь божествь укоренилось въ Асси-

рін въ весьма ранній періодъ; быть можеть самый ранній семитскій переселенець сь юга нашель его уже утвержленнымъ. Тутъ неизбъжно было смъщение между богомъ Ансаромъ или Ассоромъ и Ассоромъ богомъ города Асура, гдв поклонялись ему. Но городъ Асуръ не имълъ ничего общего съ богомъ того же имени. Ассита есть испорченное аккадское слово А-усара "берегь воды". Смѣшеніе бога Ассора съ гороломъ Асуромъ произвело болъе тъсное отожествление бога съ городомъ, чёмъ это было съ божескимъ патрономъ какого-либо изъ вавилонскихъ городовъ. Городъ Асуръ былъ самъ богомъ: оскорбленіе, нанесенное городу было оскорбленіемъ богу: враги города были врагами бога. Однако слишкомъ глубоко укорененъ быль въ умъ семитовъ инстинкть признавать боготворимыя божества личностями для того, чтобы допустить этому факту или тому, что самъ богъ былъ некогда стихійнымъ божествомъ, уничтожить его личный антропоморфическій характеръ. Хотя Ассуръ быль олицетвореніемь города Асура, онь въ тоже время быль его Вааломъ или Госполомъ.

Перенесеніе столицы изъ Асура въ Ниневію еще болве усилило антропоморфическую сторону природы Ассура. Онъ содълался тогда представителемъ всей націи — представителемъ народа и царя, въ рукахъ котораго сосредоточивалось управленіе народомъ. Ассирія содълалась "страною бога Ассура", принадлежала ему почти въ томъ же смыслъ какъ, Вавилонъ принадлежалъ Вилъ-Меродаху. Но въ то время какъ Меродахъ былъ Вааломъ одного города, Ассуръ былъ національнымъ богомъ племени.

Рядомъ съ Ассуромъ не было богини Ассуриту кавъ была Aнату рядомъ съ Ану и Bелтисъ рядомъ съ Виломъ  $^{24}$ ). Если изъ подражанія вавилонскому обычаю Bилатъ или Bилтисъ называется иногда супругою Ассура, то это лишь простая литературная аффектація; Ассуръ не былъ Виломъ или Вааломъ подобно Меродаху. Bилатъ вавилонская богиня; она, собственно



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Истаръ нногда называется "Accypumy", что значетъ «ассерійская», но это названіе никогда не переходить въ ел собственное имя (W. A. S. V, I, 65). Подобно титулу «Истаръ Нинезійская» оно служить дишь отличіемъ между Ассирійской Истаръ и Арбельской.

говоря, жена старшаго Вила впоследствій отожествленная съ Зарпанитою. Нёть ни одного указанія на то, чтобы у Ассура было отраженіе или "лицо", онъ стоить особнякомъ и вдохновеніе, получаемое оть него ассирійскими царями, получаемо было оть него одного. Когда наряду съ нимъ упоминается женское божество, то это обыкновенно одинаково самостоятельная богиня Истаръ или Астарта.

У насъ есть перечень божествъ, находившихся въ храмахъ Ассура въ Ниневін и въ Ассуръ <sup>25</sup>), Во главъ каждаго листа имя Ассура повторяется трижды и одинъ только разъ за нимъ слъдуетъ имя Истаръ. Существовала особая форма богини Истаръ, подъ которой ей поклонялись какъ "Истаръ Ниневійской"; но вта форма была чисто локальная, не національная, обязанная свониъ существованіемъ великому храму ей посвященному. Не было національной богини наряду съ національнымъ богомъ.

Итакъ, Ассуръ отличался отъ вавилонскихъ боговъ не только своимъ менве локальнымъ характеромъ, но и своимъ одиночествомъ. Онъ былъ "царь всвхъ боговъ", въ такомъ смыслв, въ какомъ не было ни одно изъ вавилонскихъ божествъ. Подобно ассирійскому монарху онъ не терпитъ соперника, не дозволяеть ни женв ни сыну раздвлять съ собою почести, которыхъ онъ требуетъ исключительно только для себя. Онъ существенно богъ ревнитель и какъ таковой онъ посылаетъ своихъ ассирійскихъ поклонниковъ разрушать своихъ невврующихъ враговъ. Безъ жены, безъ двтей онъ могущественнъе вавилонскихъ Вааловъ; менъе добръ, быть-можетъ менъе близокъ къ своимъ почитателямъ, но за то болъе страшенъ и могучъ.

A. Haymosa.



<sup>24)</sup> W. A. S. III, 66.

## ГОДИЧНЫЙ АКТЪ

ВЪ МОСКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ И ИЗВЛЕЧЕНІЕ ИЗЪ ОТЧЕТА О СОСТОЯНІІ ЕЯ ВЪ 1887—88 УЧЕБНОМЪ ГОДУ.

6 ноября, въ воскресенье, въ московской духовной семинаріи происходило обычное ежегодное торжество въ память отврытія семинарім въ теперешнемъ помъщеніи. Литургія въ этоть день совершена была въ Николаевской семинарской церкви преосвященнъйшимъ Мисаиломъ, епископомъ диитровскимъ, въ сослуженіи покровскаго о. архимандрита Андрея, о. ректора семинаріи, преподавателя-священника Р. Өаворскаго и семинарскаго духовника В. Рождественского. На литургій въ обычное время сказано было преподавателемъ семинаріи Н. И. Кедровымъ приличное торжеству и назидательное слово о задачахь пастырскаю служенія вт наше время. Посяв литургін въ рекреаціонномъ заяв семинарін происходиль публичный акть, на которомъ присутствоваль преосвященный Мисаиль, оо. архимандриты Андрей и Аванасій (златоустовскій), о. канедральный протоіерей А. И. Соколовъ, профессоръ консерваторіи протоіерей Д. В. Разумовскій, председатель правленія епархіальнаго свечнаго завода нротојерей А. Ө. Некрасовъ и многія другія лица какъ духовныя, такъ и свътскія. Во время акта исполнены были различныя прснопрнін частію отдельным хоромь, частію же всею массой воспитанниковъ. Именно хоръ исполнилъ: Ave maris stella, музыка Фр. Листа (съ аккомпаниментомъ семинарскаго оркестра), "Свыше пророды", стихира, поемая великимъ постомъ при облаченін архіерея, "гимиъ св. князю Владиміру", слова Случевскаго, музыка Архангельскаго, и квартеть изъ оперы "Жизнь за царя—Боже люби царя", Глинки. Всъ воспитанники пропълк. кром'в входной молитвы-"Царю небесный", "Благослови душе моя Господа" простаго напъва, "Се тма и рано" воскресная евангельская стихира 7 гласа знаменнаго распъва, "Богъ Саваовъ изъ оперы "Прекрасный Іосифъ Мегюля, "Славьси" музыка Глинки (коронаціонное) и гимиъ "Боже царя храни". Пъніе было силадное и стройное, - особенно хорошо исполненъ былъ юбилейный гимнъ внязю Владиміру; массовое же исполненіе поражало своєю силою и грандіозностью. Въ промежуткахъ между пъніемъ было прочитано о. ректоромъ извлеченіе изъ отчета о состояни московской семинарія по учебной и нравственно-воспитательной частямъ за прошедшій 1887 — 88 учебный годъ. Кромв того, два ученика прочитали по собственному сочиненію, -- именно 6 класса В. Сенатовъ "О причинахъ происхожденія русскаго раскола старообрядчества" и 5 класса М. Смирновъ "О доказательствахъ свободы воли человъка". Авторъ перваго сочиненія – самъ изъ недавно обратившихся къ православной церкви раскольниковъ, и потому сочинение его. весьма хорошее и по литературной сторонв, производило особое впечативние своею искренностью: видно было, что авторъ говориль о близкомъ ему предметь и самъ пережиль то, что говориль. Въ концъ акта лучшимъ изъ воспитанниковъ розданы были въ награду книги, которыя они получали изъ рукъ преосвященнаго, а Сенатову о. ревторъ подарилъ извъстныя "Выписки А. Озерскаго изъ старописьменныхъ и старопечатныхъ внигъ "въ благословение и благожелание болъе и болъе утверждаться въ истинъ православія". Акть закончился пъніемъ также встии воспитаннивами модитвы: "Буди имя Господне благосло-

Заимствуемъ изъ отчета слъдующія свъдънія. Въ личномъ составъ служащихъ въ семинаріи въ продолженіе отчетнаго года перемънъ не происходило, кромъ того лишь, что 8 апръля скончался учитель рисованія, художникъ академіи, Константинъ Астаповъ и на его мъсто педагогическимъ собраніемъ правленія— 30 мая,—былъ избранъ Сергъй Милорадовичъ (изъ воспитанни-

ковъ завщней же семинаріи), псаломпикъ Воскресенской, въ Гончарахъ, первы, дававшій уроки въ епархіальномъ училишъ иконописанія до перевода его въ Троице-Сергієву давру, который и утвержиенъ его высокопреосвященствомъ 1 сентября 1). Многіе изъ наставниковъ и одинъ изъ помощниковъ инспектора, сверхъ службы при семинаріи, имъли въ прощломъ году, какъ и въ предыдущіе годы, съ разр'ященія епархіальнаго начальства, занятія въ другихъ учебныхъ ваведеніяхъ, равно посвищали свои силы учено-литературнымъ трудамъ: инспекторъ Алексей Цветковъ и Николай Бъляевъ преподавяли уроки гражданской исторіи-первый въ Константиновскомъ межевомъ институть, второй въ елизаветинскомъ училищъ (институтъ): Николай Комаровъпедагогики въ женской учительской семинаріи гг. Чепелевскихъ и обоихъ епархіальныхъ женскихъ училищахъ — "Филаретовскомъ" и "Маріинскомъ": Тимовей Протасовъ-физики въ обоихъ женскихъ училищахъ; Николай Любимовъ — словесности; Владиміръ Гедике—нъмецкаго языка и помощникъ инспектора Иванъ Троицкій-географіи въ первомъ, а священникъ Дмитрій Өаворскій — словесности въ последнемъ изъ нихъ. При этомъ нъкоторые состояли членами Общества любителей духовнаго просвъщенія, также Общества любителей церковнаго пънія (въ воскресной шволь котораго Василій Комаровъ вель практическіе урови пънія) и воммиссіи по устройству народныхъ чтеній, г. Протасовъ еще членомъ Общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи и вивств коммиссіи по устройству кабинета привладной физики при политехническомъ музев; Николай Розановъ велъ "Иностранное обозрвніе" въ "Чвеніяхъ Общества Любителей Духовнаго Просвъщенія" и напечаталь статью "Покушеніе на жизнь тверскаго архіепископа Менодія" (въ "Историческомъ Въстникъ") и "Богодуховенность Библіи"--



<sup>1)</sup> Покойный К. Г. Астановъ 16 лътъ занимался съ воспитанниками нашей семинаріи безвозмездно и только въ нослъдніе четыре года, по милости его высокопреосвященства, получаль 400 р. квартирнаго пособія изъ каседральныхъ суммъ. За труди свои въ пользу семинаріи онъ быль награжденъ благословеніемъ Св. Синода, большою золотою медалью и орденомъ св. Станислава 3 степени. Г. Милорадовичу правленіемъ назначено собственно на проъзды въ семинарію 100 р. въ годъ изъ мѣстно-благотворительной суммы.

переводъ съ нъмецваго языва публичной лекціи американсваго богослова Гастингса (въ тъхъ же "Чтеніяхъ"); Николай Кедровъ-статьи, или краткія заметки: "Приключеніе съ племяницею Петра Великаго царевною Прасковьею", "Графиня Е. П. Растопчина и ея приверженность къ католичеству", "Наше духовенство и воинская повинность", "Духовенство и воинская повинность въ конце прошлаго и нынешняго столетія" (въ "Русскомъ Архивъ"), "Литовскій митрополить Іосифъ Съмашко и его дъятельность по возсоединенію чніатовъ" (въ "Православномъ Обозръніи"). "Мивніе Филарета митрополита московскаго о дозволеніи священникамъ и діаконамъ давать частные уроки" и "Ръчь" при отпъваніи тъла священника Ниволая Малиновскаго (бывшаго преподавателя здвшней семинаріи) (въ "Московскихъ Перковныхъ Въдомостяхъ"), Николай Любимовъ — "Сдово", произнесенное имъ въ день прошлогодняго праздника нашей семинаріи (въ тъхъ же "Въдомостяхъ"), свящ. Александръ Никольскій - "Историческое описаніе московской Космо-Даміановской, на Покровкъ, церкви" (въ вышепоминутыхъ "Чтеніяхъ Общества Любителей Духовнаго Просвъщеній"), нъсколько человъкъ были постоянными сотрудниками епархіальнаго органа — "Московскихъ Церковныхъ Въдомостей": ректоръ семинаріи протоіерей Николай Благоразумовъ состояль товарищемъ председателя, а преподаватель Николай Комаровъ секретаремъ совъта Кирилло-Менодіевскаго братства, зав'ядывающаго церковно-приходскими школами московской епархіи; преподаватель Александръ Десинций-секретаремъ московского духовного цензурного комитета.

Въ минувшемъ учебномъ году всв влассы семинаріи имъли параллельныя отдъленія, а 1 классъ даже три отдъленія, соотвътственно числу учащихся въ немъ, и на содержаніе третьяго отдъленія, какъ сверхштатнаго, по распоряженію его высокопреосвященства, потребная сумма, въ количествъ 1.400 р., шла отъ правленія епархіальнаго свъчнаго завода. Распредъленіе влассовъ и самыхъ уроковъ между наставниками оставались безъ всякой перемъны противъ предпрошлаго года, соотвътствуя опредъленію Св. Синода отъ 30 іюля—8 августа 1886 г. (объ открытіи, между другими, и въ московской семинаріи штатной канедры по исторіи и обличенія русскаго раскола и сектантства и

соединенныхъ съ этимъ нъкоторыхъ измъненияхъ въ указанномъ отношении).

Преподавание по всемъ предметамъ семинарскаго курса вообще велось согласно утвержденнымъ программамъ. указаннымъ учебникамъ, и методамъ, требуемымъ какъ объяснительными къ программамъ записками, такъ и особыми предписаніями Св. Синода. По нъкоторымиъ же предметамъ, за неимъніемъ печатныхъ ччебниковъ (по крайней мъръ рекомендованныхъ), или за недостаточною полнотою въ нихъ какихъ-либо отпъловъ программы и въ прошедшемъ учебномъ году наставниками выдавались ученикамъ, предварительно разсмотранныя ректоромъ. литого и фированныя записки, какъ-то: по библейской исторіи (краткій обзоръ дълъ и ученія Інсуса Христа отъ 1 Пасхи Его открытаго сдуженія до Вознесенія на небо), алгебръ и пасхалін, нъмецкому языку (краткій синтаксись), церковному пінію (учебникъ элементарной теоріи музыки, учебникъ гармоніи и чтеніе безлинейныхъ нотъ знаменнаго распъва) и особенно по ученію о раскодъ. Практических бесъдъ со старообрядцами было 18: на этихъ бесъдахъ, всегда посъщаемыхъ ректоромъ, обязывадись присутствовавать воспитанники V и VI классовъ по очереди своихъ отделеній; въ частности 38 человекъ изъ VI класса. всяваь за преподавателемь, сами говорили на собесвдованіяхь и участвовали въ показываніи древнихъ памятниковъ-рукописей, доставлявшихся изъ патріаршей, нынъ синодальной, библіотени, изъ библіотеки синодальной типографіи, также изъ архива министерства иностранныхъ дель, делая при этомъ соответственныя разъясненія 2). Дъло веденія письменныхъ упражненій для воспитанниковъ также оставалось безъ всякаго изминенія противъ предпрошлаго года какъ по числу назначавшихся имъ домащнихъ сочиненій и влассныхъ экспромтовъ, такъ и по срокамъ назначенія ихъ въ каждомъ классв.

#Въ августв мъсяцъ прошлаго года въ I классъ поступило вновь, съ установленными свидътельствами, изъ духовныхъ училицъ 123 и по дополнительному экзамену, произведенному въ



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Есть примъры, что воспитанники, поступивъ на священническія мъста, сами открывають бестам со старообрядцами, какъ въ приходъ Гуслицахъ, Богородскаго уряда.

самой семинаріи. 6=129, изъ коихъ 12 лёти свётскихъ родителей (6 чиновниковъ консисторскихъ и гражданскихъ. 3 мъщанъ, 2 синодальныхъ пъвчихъ и 1 унтеръ-офицера) и 2 сирійскихъ урожения, и въ началъ 1887-88 учебнаго года всъхъ воспитанниковъ въ московской семинаріи состояло 599. По влассамъ они распредвлились такъ: въ трехъ параллельныхъ отдъленіяхъ 1 класса 150, съ 36 оставленными на повторительный курсъ (по малоуспъшности, у иныхъ обусловливавшейся бодъзнью, какъ и въ нижеслътующихъ изассахъ), а изъ 15 излишнихъ противъ нормы учениковъ, по распоряжению его высокопреосвященства, 13-своеспархіальных были перемъщены въ тотъ же классъ виевиской семинаріи и 2-иноепархіальныхъ возвращены въ свои семинаріи; въ двухъ отделеніяхъ II власса 103. съ 15 оставленными, причемъ одинъ — иноепархіальный также возвращенъ былъ въ свою семинарію; въ двухъ отделеніяхъ III класса 90, съ 10 оставленными и 2 вновь принятыми (по экзамену-одинъ изъ гражданской гимназіи, сынъ московскаго протојерея, другой изъ прогимназіи, сынъ умершаго діакона): въ двухъ отдъленіяхъ IV власса 89, съ 2 оставленными и 2 вновь принятыми (одинъ по экзамену изъ гимназіи, сынъ дичнаго почетнаго гражданина, другой изъ винанской симинарів); въ двухъ отдъленіяхъ V власса 89, съ 1 вновь принятымъ (недавно присоединившійся изъ оедостевскаго раскола къ православной церкви, которому его высокопреосвященствомъ "дозволено слушать богословскіе уроки"); въ двухъ отділеніяхъ VI класса 78, съ 1 вновь принятымъ (японскій уроженецъ, принятый изъ миссійской семинаріи). Въ продолженіе учебнаго года прибыли въ семинарію 2: одинъ изъвоспитанниковъ здёшней же семинаріи возвращенъ въ IV классъ, другой, болгарскій уроженецъ, перешелъ въ тотъ же классъ изъ одесской семпнаріи; выбыли изъ семинаріи: уволились согласно собственному желанію, частію по домашнимъ обстоятельствамъ, или бользненному состоянію, частію для поступленія въ другія учебныя заведенія 17,-9 еще до экзаменовъ и 8 послъ экзаменовъ (въ томъ числь два болгарина) и исключены по малоуспъшности 11, итого 28 человъкъ. Затъмъ, всявдствие произведенныхъ въ мав-іюнь мъсяцахъ, выпускныхъ и переводныхъ, и дополнительныхъ для вовсе неэкзаменовавшихся тогда по бользии, или

HOLLEWSBRIEND HEDESESSMEHOBRE HES HEROTODIAND HOLLEWSTORN, A также по письменнымъ упражненіямъ, въ августь — годичалаъ испытаній. 76 воспитанниковъ выпушены были изъ семинаріи. какъ окончившіе полный курсь ученія, изъкоихъ 25 укостоены 1 разряда и званія студента, а всв остальные причислены из 2 разряду (въ томъ числъ одинъ гревъ, одинъ сиріецъ и одинъ японецъ) 2). На экзаменъ по практическому руководству для пастырей здёсь изволиль присутствовать самъ высокопреосвяшеннъйшій митрополить Іоанниній. Изъ окончившихъ курсъ воспитаннивовъ 5 поступили въ московскую духовную академію. 1 по назначенію и 4 по собственному желанію (въ томъ числъ грекъ и японецъ) 4), 1 въ с.-петербургскую и 1 въ кіевскую (сиріецъ) и 2 еще въ варшавскій университеть. Въ день выпуска (25 іюня) одному изъ воспитанниковъ выдано было 25 р. какъ "наиболъе успъвшему въ составлении и произнесении проповълей". изъ процентовъ съ суммы, завъщанной съ этою именю цвлю покойнымъ преподавателемъ семинаріи Петромъ Апостольскимъ. Изъ У власса въ УІ переведено 89,-16 въ 1 разрядъ, прочіе во 2 (въ томъ числъ одинъ обратившійся ивъ раснолавышепомянутый): зайсь на экзаменахъ по литургики и греческому языку присутствоваль преосвященивний Мисанль, опископъ имитровскій: изъ IV въ V 86,--11 въ 1 разрядв, прочіе во 2 (въ томъ числъ одинъ персіянинъ), съ 2 вновь принятыми (изъ висанской семинаріи) 88; изъ III въ IV 84.—12 въ 1 разрядь, прочіе во 2 (въ томъ числь одинъ еврей), съ 1 оставленнымъ на повторительный курсъ (по бользии) 85; изъ II въ III 77.—2 въ 1 разрядъ, прочіе во 2, съ 2 оставленными (одинъ по бользии, другой по малоуспъшности) и 10 перемъщенными сюда, по распоряжению его высокопреосвященства, какъ излишніе противъ нормы класса, изъ висанской семинарін 89; изъ I во II 94,-10 въ 1 разрядъ, прочіе во 2 (въ томъ числъ три сирійца), съ 12 оставленными (двое по бользни, остальные по малоуспъшности) и 1 вновь принятымъ (по болъзненному со-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Одинъ еще воспитанникъ выпущенъ, за неисправное посъщеніе уроковъ и неявку безъ уважительной причины на самый экзаменъ, съ свидътельствомъ V класса и одинъ по бодъзни доселъ не сдалъ назначенной ему переэкзаменовки по двумъ предметамъ.

<sup>4)</sup> Сверхъ того, въ московскую же академію поступиль еще одичь студенть наъ прошлогодняго курса.
51

стоянію перешель изъ внемиской семинарів, сынъ московскаго діакона) 107, и 7 излишнихъ противъ нормы учениковъ, по приказанію его высокопреосвященства, были перемъщены въ тоть же классъ вноанской семинарін. Наконець въ августв вновь поступило, по установленнымъ свидетельствамъ, изъ духовныхъ училипъ 115 <sup>5</sup>) и по доподнительному экзамену, произведенному въ самой семинаріи 6 (121), съ 37 оставленными (десять по бользии, остальные всв по малоусившиости) 158-при трехъ отавленіяхъ, и на солержаніе третьяго, какъ сверхштатнаго, отпристранция от высокопреосвищенство разрышить отпускъ потребной суммы, въ количествъ 1400 р., изъ прежняго источника. т.-е. изъ прибылей епархіального свечного завода, а 8 излишнихъ учениковъ также перемъщены были въ внеанскую семинарію. Въ числъ 115 вышеозначенных учениковъ было 63 окончившихъ курсъ въ заиконоспасскомъ учидищъ, 19 въ перервинскомъ, 15 въ донскомъ, 9 въ коломенскомъ, 8 въ учидищъ при синодальномъ хоръ и 1 въ волоколамскомъ; изъ нихъ 10 дети светскихъ родителей: 2 чиновниковъ (консисторскаго и гражданскаго), 3 мащань, 2 крестьянь, 1 сынь синодального пъвчаго. 1 почтальона и 1 умершаго фельдшера. Экзамену въ семинаріи подвергадись. 13 учениковъ приняго изъ нихъ 6. между коими одинъ изъ донскаго училища, одинъ изъ харьковскаго (уроженецъ московской ецархіи), одинъ изъ серпуховской прогимназіи (сынъ діакона мъстнаго собора), одинъ изъ Сергіево посадской прогимназін (сынъ умершаго профессора московской академіи) и два грека. Такимъ образомъ, къ начаду настоящаго учебнаго года встать воспитанниковъ въ московской семинаріи состояло 601.

Въ образцовой начальной, при семинаріи, школъ въ истекшемъ учебномъ году законоучителемъ оставался семинарскій духовникъ, священникъ Василій Рождественскій, а учителемъ для нея, вмъсто перешедшаго на службу въ заиконоспасское



<sup>6)</sup> По примъру предыдущихъ льтъ, вслъдствіе непосредственнаго распоряженія его высокопреосвященства, семинарскимъ правленіемъ были назначены депутаты для присутствованія при выпускныхъ экзаменахъ учениковъ IV класса подвъдодомыхъ ему училищъ изъ слъдующихъ преподавателей: Миханлъ Модестовъ въ Занконоспасское, Сергъй Рождественскій въ Донское, Николай Кедровъ въ Перервинское, свящ. Константинъ Марковъ въ Коломенское и Александръ Лебедевъ въ училище при синодальномъ хоръ.

училище кандилата мосновской академін Виктора Келрова. резолюніею его высокопреосвященства оть 11 сентября утверждень канинать той же академін Владиміръ Цватковъ. Обучалось въ пикодъ 71 мадьчикъ, раздъдяясь на двъ группы: старшую — 31 и младшую-40; изъ нихъ 1 сынъ діакона (семинарской перкви). 2 дъти чиновниковъ, 28 мъщанъ и цеховыхъ и 40 крестьянъ Посяв годичныхъ яспытаній изъ старшей группы 8 мальчиковъ овончили курсъ ученія съ правомъ получить установленныя свидътельства на льготу по воинской повинности. 9 безъ такого права и 14 оставдены на повторительный курсъ; изъ младшей группы переведено въ старшую 23, выбыло по домашнимъ обстоятельствамъ 10 и оставлено на повторительный курсъ 7. Затывь вновь было принято 47 мальчиковъ, такъ что въ настоящее время состоить въ школъ 91 ученикъ. Воспитанники же семинаріи—VI и V классовъ, кромъ одиночныхъ ежедневныхъ дежурствъ, въ извъстные дни недъди, когде у нихъ самихъ не бываеть влассныхъ занятій, обязывались присутствовать въ школь по очереди своихъ отдъленій, причемъ они практиковались въ повтореніи данныхъ мальчикамъ уроковъ, а нёкоторые и въ самостоятельномъ преподаваніи имъ такихъ уроковъ по всвиъ предметамъ школьной программы.

Съ нравственной стороны въ теченіе прошедшаго учебнаго года воспитанники вообще вели себя скромно. Особенно важныхъ проступковъ за ними не усматривалось, такъ что до свъдвия педагогическаго собранія правленія не было доведено ни объ одномъ какомъ-либо выдающемся случав. Относительно матеріальнаго содержанія-для казенновоштных воспитанниковъ семинарское правление располагало въ отчетномъ году, сверхъ 180 казенныхъ ученическихъ окладовъ (во 110 р.) и 10 прежнихъ-частныхъ благотворительныхъ стипендій, еще 9 новыми полными стипендіями (въ томъ числе двумя отъ его высокопреосвященства и одною отъ преосвященнъйшаго Мисаила); а общія нужды на содержанія учениковъ-исправленіе и пополненіе постельных принадлежностей, гимнастических снарядовъ и т. п., на основаніи спеціальнаго опредъленіе Св. Синода 10-20 декабря 1875 г., могло до нъкоторой степени удовлетворять остатками отъ мъстно-благотворительной суммы, напр, ежегодныхъ пожертвованій отъ монастырей епархіи, которыхъ въ сложности

Digitized by Google

насчитывается 1825 р. На спархівльное содержаніе было принято 223 ученика, изъ нихъ лишь 6 на полупансіонерское, а всъ прочіе на полное (съ окладомъ 120 р.). въ втогъ на сумму 26370 р., которая получалась отъ правленія епархіальнаго свічнаго завода. Всвхъ же живущихъ въ семинарскомъ общежитии состояло 444 человъка, наблюдение за которыми требовало отъвсъхъ дицъ инспекціи неослабиего вниманія и блительности. Съ глубовою признательностью должно упомянуть, что братствосв. Николал и въ прошломъ учебномъ году содержало въ московской семинаріи двухъ полныхъ стипендіатовъ (на проценты съ капитала гг. Забълныхъ и еще болгарина, который, по переходъ въ У влассъ, уволился изъ семинаріи для поступленія въ здъшній университетъ) и выдало на руки пособія двониъ ученикамъ, потерявшимъ (на время) право на казенное содержаніе, по 15 и 20 р. О. протоїерей Маріинской во вловымъ дом'в церкви А. Соколовъ также доставилъ полугодичный ввносъ-25 р. въ пособіе въ содержанію его полустипендіата, въ іюнъ мъсяцъ окончившаго курсъ ученія. Отъ почетнаго блюстителя нашей семинаріи г. Кудрявцева получено было на воспособленіе къ ея содержанію 500 р., составляющіе каждогодное приношеніе его. Поступило нъсколько пожертвованій и книгами въ оундаментальную и ученическую библіотеки, между прочими отъ М. П. Соколовой (изъ библіотеки покойнаго прот. П. Терновскаго) до 200 № по богословскимъ и общеобразовательнымъ наукамъ, которые впрочемъ подлежать еще разбору, равно журналами за текущій годъ отъ редакцій "Моск. Церк. Відомостей и Чтеній въ Обществъ Л. Д. П." для фундаментальной библіотени и отъ редавцій твхъ же "Въдомостей, Душепол. Чтенія, Прав. Обозрвнія и Друга истины" для ученической, на поддержаніе и пополнение которой и самими воспитанниками собрано было 135 р. 85 к. Для класса рисованія архитекторъ г. Струковъ пожертвоваль прекрасную гипсовую голову Антиноя.

Въ завлючение считаемъ пріятнымъ долгомъ упомянуть, что 16 сентября прошлаго года изволилъ посттить нашу семинарію его высокопревосходительство г. оберъ-прокуроръ Св. Синода, вмъстъ съ его высокопреосвященствомъ владыкою митрополитомъ, и при отътздъ вручить ректору 10 р. на гостинцы мальчикамъ, обучающимся въ образцовой семинарской школъ.

Н. Б.



#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

#### мысли вслухъ\*.

17 ноября. Невольно возстветь въ цамяти, во всемъ своемъ неявивремо-гровномъ и восторженно-радостномъ величіи 17 октября. Мъсыть прошель, какъ совершилось чуло изъ чулесь милости Божіей нагь православнымь русскимь Паремь и Его Августвищею Семьею, а съ ними-и надо всвиъ русскимъ многомидаюннымъ парствомъ. Чёмъ далье стало отолвигаться это воистину безпримърное событие въ истории человъчества, тъмъ явственнъе становится згась маніе десницы Всевышняго, прегь жоторой остается только одно: благоговъйно превлоняться и дить слевы самой сердечной, глубокой благодарности. Сколько теперь уленилось дело, мы не можемъ сказать, что не было принято предосторожностей; но неисповедимому въ своихъ путяхъ Промыслу уголно было, чтобы все предусмотренное человекомъ обратилось въ ничто и явилось, въ глазахъ изумленнаго міра, такъ кръпко върующаго въ свои силы, начто такое, что стоитъ безконечно выше всвхъ соображеній и силь человъческихъ и что должно напомнить міру о той верховной всеобъемлющей воль, безъ которой, по слову Спасителя міра, не падаеть и волосъ съ головы человъка.

Но въ событи 17 октября одно ди поражаетъ насъ чудо явной милости Божіей къ намъ, русскимъ людямъ, и даже во всему міру? Мы здёсь видимъ другое явленіе, которому во всей его полноте не представляетъ примера исторія всёхъ временъ и народовъ, и предъ которымъ невольно благоговейно склоняешься— это истинно-евангельская любовь Отца-Царя, Матери-Царицы и Ихъ Царственныхъ Дётей—къ страдальцамъ-подданнымъ.

Потрясенные до глубины души страхомъ за Собственную жизнь, пораженые страшною картиною разрушенія, смерти и страданій, забывая Собственныя раны и разрушительное для здоровья человъчесваго вліяніе стихій, Они, наши Царственные Христіане, въ теченіе нъсколькихъ часовъ стараются облегчить горьную участь несчастныхъ жертвъ. Никогда величіе царей земныхъ не восходило на такую высоту евангельской любви, какъ въ это время. То было отображеніе того царственнаго

<sup>\*</sup> Ит Харьк. Губ. Видомостей.

ведичія, которое міръ христіанскій видить въ кресть своего Спасителя. Русскій народь предъ лицемъ всего свъта можеть сказать: таковъ православный русскій Царь, такова русская Царица, таковы воспитанныя ими Царственныя Дъти! И за Нихъ ли мы не отдадимъ нашей жизни и всего, что у насъ за душею есть?

Необинуясь можемъ прибавить къ этому, что православная въра, чуждая ісзунтизма и холодиего формализма и отрицаній, какъ чистое выражение евангельского учения, можеть создавать такихъ Владыкъ земныхъ и ставить Ихъ въ такую подственную связь съ Своими върноподданными. Припомнимъ великаго Петра. спасающаго утопавшихъ и для нихъ пожертвовавшаго собою. Въ этихъ завътахъ наслоилась вся наша многовъковая исторія. Воть владыка одного изъ европейскихъ госуларствъ разражается грознымъ выговоромъ въ своему подавному ва то только, что онъ, во имя христівнской любви, принесъ поздравленіе христівнскому народу въ одинъ изъ торжественныхъ дней его исторической жизни. "Моя совъсть спокойна", сказаль укоряемый. Дъйствительно, она должна быть спокойна; потому что Евангеліе запов'ядуеть относиться съ братокою любовію даже ко врагамъ, но получившій укоръ не врага поздравиль, а того, который быль спасителемъ грознаго его владыви. После этого мы не можемъ и представить себв, какъ бы отвеслось апостолическое величество къ тому подданному, который быль бы въ извъстной мъръ отвътствененъ за событие, подобное 17 октября. Но нашъ православный Самодерженъ явиль здъсь новую мелость всепрощающей и всезабывающей любви, которая невольно напоминаеть собою высоту и глубину той любви, послъдній предвав которой: "Отче, отпусти имв, не въдять бо что творятъ".

Итакъ, въ событи 17 октября мы не можемъ не видъть двухъ истинно-поразительныхъ явленій: явленія чуда милости Боміей и проявленія самоотверженной христіанской любви нашихъ Въиценосцевъ,—любви— этого высшаго завъта св. Евангелія. И подобное событіе дъйствительно должно быть увъковъчено самымъ достойнымъ образомъ, такъ, чтобы это увъковъченіе всегда, и нынъ, и присно и во въки въковъ напоминало русскому народу какъ о св. Промыслъ, о св. православной въръ, такъ и о святости долга самоотверженной любви въ ближнему.

Мы уже привътствовали (чревъ "М. В") доблестныхъ харъковцевъ за благороднъйшій починъ ихъ въ этомъ святомъ дълъ; но отъ души желали-бы, чтобы предлагаемое ими было именно починомъ, началомъ, но не концемъ. Богохранимому Харькову теперь по всъмъ правамъ принадлежитъ голосъ, который долженъ раздаться во всю ширину великаго Русскаго царства, съ призывомъ—увъковъчить достойнымъ образомъ, отъ лица всей многомилліонной семьи русской, новое явленіе милости Боміей къ русскому народу и его Самодержавному Вождю. Въ этомъ дълъ должна быть одна душа, одно сердце всего русскаго народа. Да и одному ли русскому дорогъ православный русскій Царь! Съ какою върою, благоговъніемъ и преданностію относятся къ нему даже язычествующія племена, вошедшія подъ Его царственную руку.

С.-Петербургская городская дума хотвла ссорудить часовню на мъсть мученической кончины Царя-Освободителя. Но воть со всъхъ концовъ необъятнаго русскаго царства раздается голосъ: почему не храмъ? И величественный храмъ созидается.

Нъвоторые изъ почтенныхъ харьковцевъ говорять \*: мы построимъ часовню; а другіе пусть построятъ храмъ; мъсто для обоихъ этихъ памятниковъ найдется. Но не будеть ли это отвываться отсутствіемъ единодушія въ такомъ святомъ, и можно сказать, всероссійскомъ дълъ? Какъ посмотритъ на это раздвоеніе наше потомство? Представимъ себъ и слъдующее, самое естественное явленіе: стоитъ храмъ, и около его часовня; кто пойдетъ помолиться въ часовню, гдъ не приносится безкровная жертва? Не принизится ли чрезъ это самая жертва харьковцевъ, хотя она и исходила отъ самаго чистаго сердца? Говорятъ еще и то: часовня будетъ построена въ слъдующемъ году, а храма, можетъ быть, мы не скоро дождемся. Вопервыхъ, великія дъла не дълаются скоро; а вовторыхъ, увъновъченіе даннаго событія дълается не для насъ, живыхъ свидътелей его. Великій и зрълый народъ долженъ жить въ своемъ потомствъ.

И не храмъ, повторяемъ, а надо создать святую обитель, гдъ бы "по вся дни" возносились молитвы въ Подателю всъхъ благъ и милостей. Нъкоторые предлагають построить здъсь убъжище для получающихъ увъчьи на желъзныхъ дорогахъ. Прекрасная, истинно-христіанская мысль! и кавъ-бы было кстати соединить это убъжище съ св. обителью, особливо если эта обитель будетъ женская. Кто можетъ такъ ухаживать за страдальцами, кавъ сердце женщины, и притомъ отрекщейся отъ міра?

Если оба эти учрежденія соединить вийстй, то ніть и малійшаго сомнінія, что они скорне могуть осуществиться, чімь которое нибудь изъ нихъ одно. Въ устроеніи обители принялабы участіе вся православная Русь и ніть сомнінія, ей подалибы руку братской помощи ті старійшія обители, которыя не бідны своими средствами; а въ открытія убіжища для увічныхъ должны принять участіе всі правленія нашихъ желівныхъ дорогь—какъ государственныхъ, такъ и частныхъ, сверхъ этого



<sup>\*</sup> Намъ пишуть объ эгомъ. Авт.

есть надежда на помощь и со стороны намиихъ земствъ, изъкоторыхъ напр. херсонское и заявляетъ объ этомъ.

Но чимъ будетъ содержаться св. обитель? Приснопамятнымъ архипастыремъ Инновентиемъ были отврыты, совершенно на пустыхъ мъстахъ, Херсонесский монастырь, Бахчисарайский, Ковьмодемьянский и др., — отврыты на окраинъ России, среди иновърцевъ; и они не только безбъдно существують, но даже имъютъ остатки отъ своихъ доходовъ. Послъ танихъ примъровъ можно ли допустить, чтобы обитель среди православнаго народа \* оскудъла въ средствахъ для своего существовани? Да почему бы, раздавая земли разнымъ пришельцамъ, не удълить извъстного участка земли и для этого святаго мъста, какъ это срълано для Херсонесскаго монастыря? Но, въримъ, что и безъ этой помощи дъло содержанія обители будеть обходиться: мъсто свято не будеть пусто; но мъсто событія 17 октября должно быть для русскаго народа самымъ святымъ.

Пусть въ этой обители поставится икона Иверской Божіей Матери, предъ которою спъшиль помолиться спасенный Царь съ Своею Царственною Семьею, и Небесная Владычица дастъ средства къ жизни посвятившимъ себя молитвъ и служенію страждущимъ—увъчнымъ.

Ив. Палимисестова.

Москва. 17 ноября, 1888 года

# ТОРЖЕСТВЕННОЕ СОБРАНІЕ С.—ПЕТЕРБУРГСКАГО СЛАВЯНСКАГО БЛАГОТВОРИТЕЛЬНАГО ОБЩЕСТВА.

4 денабря въ большой заль городской думы состоялось торжественное собраніе членовъ славянскаго Общества, первое при новомъ предсъдатель Общества графъ Н. П. Игнатьевъ. Предсъдатель открылъ собраніе ръчью, въ которой заявиль прежде всего о Высочайшей благодарности, каковой удостоилось славянское Общество двукратно — по случаю поднесенія Ихъ Императорскимъ Величествамъ и Государю Наслъднику Цесаревичу изданнаго Обществомъ, ко дню празднованія 900-льтія Руси, въ 850,000 экз., "Житія св. равноапостольнаго князя Владиміра", съ изображеніемъ, и затъмъ—по случаю поднесенія Ихъ Величествамъ адреся славянскаго Общества съ выраженіемъ върноподданническихъ чувствъ радости и благодарности о чудесно мъ



<sup>\*</sup> И при томъ въ области Украины, жители которой съ особенною теплотою относятся въ храмамъ Божіннъ вообще и къ св. обителямъ въ частности. Аэт.

избавленіи Ихъ Величествъ и Августвишихъ Дътей Ихъ отъ опасности, угрожавшей Имъ при натастроов 17 октября. Въ завлюченіе своей ръчи граоъ Игнетьевъ сказалъ: "Всемилостивейшее Монаршее вниманіе иъ намъ доляно нодгрящвать Общество въ ревностномъ продолженіи нашей, весьма скромной, но небезполезной благотворительной дъятельности, обусловливаемой чувствами самаго искренняго, возвышеннаго и самоотверженнаго патріотизма, безпредъльной преданности Царю и върности нашимъ народнымъ идеаламъ и историчеснимъ преданиять, составляющимъ олаву, величіе и силу Россіи".

Собранію предложены были чтенія: прос. М. О. Кояловича, И. П. Филевича и почетнаго члена Общества прот. І. Г. Наумовича. Річь послідняго мы воспроизводимь.

"Третій уже разъ я имъю счастіе присутствовать при торжественномъ собраніи славянскаго благотворительнаго Общества. Мнё приходилось изъ этого мёста слышать дёльныя рѣчи о судьбахъ славянства вообще и отдёльныхъ славянскихъ племенъ въ частности; лишь о моей родинё Червонной Руси упало здёсь только немного, хотя глубоко прочувствованныхъ словъ. Мы же, червоннорусы, не только славяне, но плоть отъ плоти, и кость отъ костей вашихъ, и не должно быть русскаго человъва на безпредъльномъ пространстве Россіи, который не зналъ бы о насъ и не принимать въ сердцу участи единоплеменнаго народа, отдёленнаго отъ Россіи политическою границей, но соединеннаго съ нею происхожденіемъ, вёрою и любовью.

"Не мъсто зкъсь и не время утружаять высокопочтенное собраніе историческими данными, чтобы представить вамъ, какое вліяніе имъль древній Галичь на судьбу и другихь областей Руси. Довольно указать только на Ярослава Осмомысла, на Романа Мстиславича, прозваннаго современниками "самодержавцемъ всея Руси", на доблестнаго его сына, Данішла Романовича. Довольно при томъ указать на устойчивость червоннорусскаго народа въ праотеческой върв и русской народности. вогда послъ смерти князя Юрія II Андреевича, съ которою превратился родь галициихъ князей, онъ попаль подь власть Польши. Довольно указать на тоть замвчательный факть, что Галицкая Русь была последнею въ приняти церковной уни съ Римомъ, устоявъ въ православін еще 104 года посль Брестской унін; она уступила передъ насиліемъ только тогла, когла Польша совершенно прекратила ея связь съ Царьградскимъ патріархомъ, н такимъ образомъ палъ главный столпъ православія, Львовокое Ставропигійское братство. Довольно, наконецъ, указать на три съ половеною миллона народа, живущаго по сію и ту сторону Карпать, въ Галиціи, Венгріи и Буковинъ, вовущаго и считающаго себя русскимъ, молящагося Богу по русски, по греческому уставу, дорожащаго своею прастеческою нерковью, составляющею пять епархій, борющагося за свою въру, свой языкъ, и даже за свои славянскія письмена, за свое оспариваемое у него имя, и даже вынужденнаго бороться за древній свой осьмиюнечный кресть Христовъ.

"Ми. гг. Для васъ, конечно, не тайна, что на моей родинъ и въ настоящее время продолжается жестокая борьба, обострившанся съ 1848 года, когда въ Австріи сильнее подуль духъ національности и призваль къ жизни забытые и заспавшіеся народы. Тогда просичися и нашть тяжелымъ сномъ заморенный народъ въ мирной, національной жизни, не желая ни вражды. ни задора, а только свёта науки и равнаго права на своей праотеческой земяв. Но, увы! его пробуждение считалось преступленіемъ, протестомъ противъ возлушныхъ плановъ состлей. и выжето братства, обновлялся не по нашей винъ старый споръ. старая борьба. Это борьба двукъ вультуръ, и такъ сказать, двухъ міровъ, восточнаго и западнаго, прикасающихся на рубежахъ русской и польской земли. Олинъ міръ, восточный мирный, не простирающій рукъ своихъ на чужое достояніе, но лоблестно защищающий свою церковно-наліональную святыню; другой міръ наступательный, неководьный своими тесными этнографическими границами, опьяненный чадомъ свободы, забывъ печальные урови прошедшихъ стольтій, провозгласнять роковое niema Rusi! И вотъ почему обновился на нашей родинъ споръ, сожвленія достойный, "споръ славянь между собою, домашній, старый споръ, ужь взвышенный судьбою", вопросъ, котораго, но мысли великаго русскаго поэта, не разрёшить занаду. Это вопросъ для славянства самой первостепенной важности. пова еще не разращенный и не легко разращимый, который, какъ Гордієвъ увелъ, ждетъ развів новаго Александрова меча.

"Но какъ ни прискорбенъ споръ славянъ между собою, какъ ни желательны миръ, братство и любовь въ славянской семьъ, я вопреки этимъ чувствамъ, какъ червонорусъ, очитаю себя счастливымъ, что могу вамъ еще говорить о борьбъ. Хуже было бы, когда бы у насъ не было борьбы, значитъ, не было бы уже жизни въ одной спорящей сторонъ.

"Такой миръ желателенъ тъмъ, у которыхъ осталась завътная идея строить свое царство на развалинахъ нашей Руси. Другой народъ въ нашихъ отношеніяхъ уже давно не былъ бы въ силахъ бороться; онъ не выдержалъ бы болъе ияти-въноваго намора и тяжелаго гнета западнаго міра, который не брезговалъ средствами лицемърія, коварства, лин и насилія, ведущими къ цъли, и нашъ народъ, какъ вътвь, отъ ствола оторванная, погибъ бы для славянскаго востока и Руси, какъ погибли для славянства полабскіе и поморскіе славяне, какъ, къ сожальнію,

погибаеть въ наше время польское племя въ Познани, еслибы не спасла насъ непонятная для запада и, къ сожаланю, непо-**ЯЗТИВЯ** СИС И ЛЛЯ ВАПАЛНЫХЪ СЛАВЯЕЪ СЕЛА. СВЯТАЯ ПОАВОСЛАВная цервовь, сохранившая намъ завъщаніе святыхъ сдавянскихъ цервоччителей съ чудною простотою догматической истины и не менье чудною врасотою нашей обрядности на родномъ свяпенномъ языкъ, понятномъ иля народа. Еслибы вы, мм. гг., имван случай прочесть акты нашего Ставропигійскаго братства при Успенской перкви во Львовъ изъ XVII и прошлаго столътій, вы удивидись бы, кокія жертвы нужны были, чтобы ими окупить разрашеніе модиться, звонить въ колокола, исполнять первовныя требы, какою чанвительною силой духа обламыи наши предви, отовсюду гонимые и презираемые, а устоявше въ въръ. И только такая въра спасла насъ отъ поглошенія запалнымъ міромъ, и только церковь нашу мы должны благоларить, что Русь наша Червонная пережила Польшу, и что 1848 г. засталь нась живыми, бодрыми и еще способными въ неизбъжной борьбъ.

. Но не только на насъ явила наша православная церковь свою животворящую силу. Мы имвемъ утвщение, смотря на другихъ скавинь, видьть, что, когда, къ сожальню, всь славине католическаго въроисповъзанія и датинской обрядности иди совершенно поглощены сильивишими иноплеменными организмами, или потеряли свою независимость и свой политическій быть, а оставпіеся ихъ недобитки вападной культуры живуть полуславянами. кормящемися крупицами, ниспадающими со стола богатыхъ иноплеменниковъ: на вамени православной восточной цервви утвердилось всемірное русское государство, могуществу котораго обязаны своимъ существованіемъ и своими надеждами на будушее и другіе славянскіе народы. И видимъ мы въ наше время. что православные народы славянскаго юга, и другіе, какъ грени и румыны, страдавше подъ гнетомъ мусульманского ига, тоже не погибли, а дождались дней освобожденія и политического и государственнаго возрожденія.

"Такъ, только благодар» своей православной церкви, не могла погибнуть для русскаго міра и наша Червонная Русь, потерявшая уже съ 1340 годомъ свою политическую независимость, выдержавшая мужественно въ пять съ половиною въковъ напоръ западной культуры и нашествія иноплеменниковъ, а оставшанся таки Русью, и не смотря на временно навязанную ей унію съ Рямомъ, православною Русью, по словамъ св. божественной литургів, которой не дервнула коснуться римская рука. И нышче, какъ въ старыя времена, молится въ Галиціи и на Венгріи цержовь "за всёхъ православныхъ христіанъ".

"Объ этомъ должны бы поменть все славние и примять изсерицамъ своимъ и внущать своимъ детямъ, какая села правеславной церкви. Они должны знать, что православная славанская церковь совиваеть, не разрушаеть. Она всегла исполняла и исполняеть къ единовърнымъ братьямъ законъ любви и всегда была готова на всякія жертвы. Она всямъ славянамъ своя, ея любовь, накъ родной матери, не лицемърная, не на словахъ тольно, а являющаяся на двав. Напротивъ, въ западной першви трудно наёти сдавянину мерь и тихое пристанище. Она чужая. строгая, холодная, вром'в себя вичего не видить. Она жила славянскія богослужебныя книги, писанныя Месолість, она и теперь глуха и нама въ воплямъ славянъ о разращени славявсвой дитургін. Она, свлонная въ брани, не любящая мира, прододжающая свою жизнь раздоромъ и непавистью братьевъ, дътей одной матери. Посмотрите на шокневъ въ австрійской Сербіи. вакъ они, совращены въ латинство. Стали холодными для всей овоей родины, Сербін. Она для нихъ чже не существуєть, ся прошлое, ея чудный эпосъ и древнія преданія не растрогають сердель отступившихъ отъ роднаго православія. Да, и я слышаль, какь избранные депутаты польской народности изъ Галици хвастались передъ намцами въ Вана тамъ, что у никъ нать ничего общаго съ славянами; но въ то же время воокушевлялись для турокъ.

"Въ православін спасеніе славянства, вив его -- гибель.

"Вамъ, мм. гг., конечно, извъстно, что въ настоящее время страдаетъ моя родина отъ нашествія іезунтовъ, изгнанныхъ съ запада, изъ самыхъ католическихъ странъ. Съ большимъ жаромъ, чъмъ когда-либо, поднятъ теперь вопросъ объ унін, которая, по выраженію одного высокаго самовника въ Римъ, "in filo haeret", т.-е. виситъ на ниточкъ. Въ Римъ удивляются тому, но для насъ это совершенно естественно, и я не могу сказатъ, чтобы на моей родинъ было много уніатовъ по убъжденію. Причиною тому—свъть науки.

"Проснувшаяся въ 1848 году, Галицаая Русь раскрыда сврижали печальной исторіи своей церкви, сравнила свой настоящій церковный строй и обрядность съ древними, и замітила въ уніатской церкви много западныхъ примісей вопреки условіямъ заключенной съ Римомъ уніи. Духовенство пожелало очищемія обрядности, чего непутались поляки и Римъ. Нашихъ архієресвъ вызвали въ Римъ, но отъ того ничего не вышло. Вміто того, чтобы удовлетворить справедливыя желанія русскаго духовенства и народа, папы присылали извіщенія о разныхъ юбилеяхъ, а въ конці командировали ярмію ісзунтовъ съ неограниченными полномочіями проповідывать по русскимъ церквамъ. Ісзунты не только устраивали миссіи, не имія къ тому никакого

права, какъ чувіе намъ и ненавшимые нами за столько сгаланнаго нашей церкви зла въ прошлыхъ въкахъ, но они затребовали отъ сениа громалныхъ суммъ отъ крови и пота народа на устроеніе интернатовъ для русской молодежи. Изъ этого вышли Гнилички и пропессъ 1882 года и лишение митрополичьей каненры јерарха святой жизин Іосифа, живущаго въ заточеніи въ Римъ. Они распорижаются у насъ, какъ въ своемъ собственномъ домъ. Безъ ихъ разръшенія даже митрополить ничего не посмветь следать. Они хозяева, въ ихъ рукахъ власть. Ихъ проповъи не поллежать никакому контролю снархівльной власти. Содержаніе такихъ пропов'ядей поставило втупикъ добрый нашъ наводъ. Въ церкви въ Скадать проповъдываль језунть, что есть два Николая, одинъ святой чудотворецъ-поляка, другой-шизматитцкій, съ такимъ прилагательнымъ, которое выразить завсь нельзя. Крестьянина Яременво, вызвавшаго другихъ, чтобы удалить іспунтовъ изъ церкви, повели жандарны на судъ за возмушеніе народа. Когда при миссіи нікоторые испов'янкались и пожелали пріобщенія, језунтъ раздробиль свой опрасновъ и безъ всякаго благословенія даже по своему обряду, поливши виномъ, пріобщилъ. А когда староста церковный изъявиль свое удивленіе, онъ сказаль ему: "намъ все свободно; мы такую власть имвемъ отъ папы". Разумвется, что такого рода кошунства не только не утвердили унію, а привели къ діаметрально противнымъ ревультатамъ. Но мало было миссій, на которыхъ не очень-то много являлось народа. Папы задумали вырвать здо - т.-е. природное влечение народа въ православио-еъ корнемъ, предавая не свою и не своей западной церкви собственность, наши русскіе монастыри, учрежденные православными русскими князьями, ісвунтамъ, и вручая имъ воспитаніе русокой мололежи, поступающей въ монашество. Римская курія запретила употребление осьмивонечного вреста, который чтили у насъ со временъ введенія христіанства! Стоящіе осьмиконечные кресты должно удалять и сказано: безъ соблазна, но бывало и такъ. что были приказанія ихъ обръзывать (обрубать), и бывали такія образыванія!...

"Тавія двла происходять въ XIX стольтій въ цивилизованной христіанской Европъ, на глазахъ христіанскаго народа, въ конституціонной имперій, гарантировавшей поливищую свободу въроисповъданій, а даже и свободу безвърія (Confessionslosigkeit!), Народъ смотрить и удивляется. Удивляется и просвъщенный міръ, какъ мирится конституціонная свобода съ властію іезуитовъ. Въ проповъдяхъ іезуитовъ только одно содержаніе: папв намъстникъ Христа! Болъе ничего не нужно знать христіанину, развъ еще ругать православіе. "Почему они", спросиль меня одинъ мужичекъ, "все одно и то же доказываютъ, и доказыва-

ють безъ конца, что папа наместникъ Христа? Верно, это дело не чисто, когда нуждается въ толинихъ доказательствахъ. Еслибы то все верно было, зачемъ только о томъ, и такъ много говорить, да сотнями летъ говорить, что отъ одного города въ Италіи зависимо вечное спасеніе всёхъ людей.

"И напрасно жалуется римская курія на православную пропаганду, которой совершенно нать, которой быть не можеть въ Австріи, даже въ православной Буковинъ. Ен и не нужно. Нать лучшихъ пропагандистовъ православія, чамъ іслучты. Они открываютъ глаза народу, возбужлають сомнанія, раздражають его, и не удивительно, что народъ валить, не смотря на всякія препятствія, массами въ Почаєвъ, и обращаєть свои взоры на Кієвъ, колыбель русскаго православія, гдв нахальной римской пропагандв заграждена дорога.

. Но твиъ не менве настали теперь для Червонной нашей Руси сепьезныя времена. Борьба безъ конца утоминеть. Когда только одна церковь была воспетательницей народа, народъ сохраняль въ ней, какъ въ ковчетв Ноя во время потопа, свои православныя преданія и свою русскую народность; но теперь въ рукахъ западнаго міра шкоды и законъ объ обязательномъ ученів. Въ чьнхъ рукахъ школы, сказалъ въ Львовскомъ сейми графъ Аламъ Потоцкій, въ рукахъ того и будущее. И онъ правъ быль. Будущее Галицкой Руси представляется въ мрачныхъ враскахъ. Что въками созидала и спасала церковь, теперь разрушаеть школа. Старая, справедливая для всвуъ своихъ народовъ Австрія уже не существуєть; новая сохраняеть право за тамъ, у кого есть сида и нахальство взять себъ его. Мы пришли посяв раздвав Польши подъ Австрію, изъ подъ польской неурядицы, въ крайне бъдственномъ положении, съ рабскимъ народомъ, безъ интеллигенціи, разоренные матеріально. Имена Императрицы Маріи-Терезій и сына ея Іосифа II останутся всегда въ благодарной памяти нашего народа. Іосифъ II не только снялъ съ народа самое грубое връпостное право и обезпечиль его человвческія права и матеріальный быть, но и защитиль и обезпечиль нашу церковь и просватиль духовенство, основавь религіозный фондъ изъ запрытыхъ имъ во множествъ католическихъ монастырей, исполнявшихъ на русской землю, какъ "in partibus infidelium" свою нахальную миссію. Іосифъ II освободиль нашу церковь оть вившательства даже самой куріи римсвой во внутреннія ся дыла, установленісмъ "placetum regium", т.-е. закономъ, что куріи только посредствомъ правительства можно было переписываться съ епархіями. Такъ не могъ у насъ римскій фанатизмъ вторгаться въ жизнь народа, какъ въ другихъ бывшихъ уніатскихъ странахъ. Императоръ Леопольдъ строго запретиль всякую пропаганду датинства. Даже название

"унія, унівть" быль нашему народу невзвастны до посладняго нашествія іспунтовъ, и накъ себя народь считаеть русскимъ (не русинскимъ, накъ пишуть неважды), такъ называеть и церновь свою не иначе, какъ только "русскою".

"Я сказаль выше, что старан Австрія не существуєть. Ісси-

"Настоящая австрійская конституція превосходно служить народамъ, такъ называемымъ "историческо-подитическимъ индивидуальностямъ", именно мадьярскому, нъмецкому, польскому, но другіе народы, порабощенные, только начавшіе отряхивать съ себя пыль забвенія, не въ силь бороться съ сильнъйшими, и имъ угрожаеть теперь большая опасность при конституціи, чъмъ когда-либо прежде ея. До конституціи, обновленной въ Венгріи, довольно свободно развивались словаки; свобода конституціонная, собственно самоволя мадьярская, безпощадно омадьяриваеть все, и даже ограбила тоть добръйшій народъ, отнявъ у него вст средства просвъщенія, уничтоживъ ихъ Матицу, ихъ гимназію... О шести стахъ тысячей русскихъ въ Венгріи уже и не упоминаю: болить душа... Не лучше и другимъ не-мадьярскимъ народамъ.

"Школы у насъ считаются не просвътительными, а вынародовляющими учрежденіями. За Карпатами русскій или словацкій ученикъ прежде всего учится мадьярскому языку, его и насыщають мадьярскимъ духомъ; у насъ и тотъ гуцулъ въ Коломыйскихъ горахъ, куда прежде ръдко ступала польская нога, должень слушать, какъ его сынь или дочь домають польскую речь и поють польскія пъсни, и видеть, какъ они модчать въ церкви, не зная церковно-славянского языка, который изгнанъ изъ школь, а ученіе обязательно; на непосылающихъ своихъ детей въ школы налагаются строгіе штрафы, такъ какъ на всехъ парахъ нужно ополнчить младшее поколеніе... Всякіе меморіалы, протесты, всякія річи депутатовъ въ сеймі и центральномъ парламенть въ Вънъ пропадають безследно. Русская народность въ Галицін предана въ рабство искусственнаго большинства депутатовъ въ законодательныхъ учрежденияхъ и обречена на гибель-по закону конституціовному, не признающему никакого права за меньшинствомъ. Русскому галичанину и угроруссу свободно только потихоньку молиться: "Господи, что бысть намъ! Призри и виждь укоризну нашу"!

"И только на Господа наша надежда.

"Какъ ни скомится наше будущее, старшее наше покольніе, и что лучшаго въ младшемъ, стоить еще твердо "на колесницахъ", стоитъ въ въръ, бодрствуетъ, мужается, утверждается, терпитъ и надъется, держитъ преданія отцовъ, не украинствуетъ, котя дорожитъ и мъстнымъ наръчіемъ для просвъщения млад-

шаго брата селянина, такъ какъ литературному языку у касъ негдъ учиться, но не думаетъ о раздоръ, о сепаритизмъ, котераго не знали и праотцы, державшіеся всегда "единемія духа въ союзъ мира" и просвъщавшіеся однимъ для неъхъ общимъ книжнымъ языкомъ. Дастъ Богъ, не упадемъ. А если упадемъ, возстанемъ.

«Испытанья время строго; Тоть кто паль, возстанеть вновь, Много милости у Бога, Безь границь Его любовь».

"Онъ допустилъ на насъ многія испытанія въ навазаніе: неурядицу князей, монгольское иго, нашествіе Польши съ іезуитами, наше смутное время; Онъ далъ намъ пережить его и
успокоилъ насъ въ старой Австріи. Онъ дастъ намъ силу при
второмъ нашествіи этого смутнаго времени съ іезуитами въ
новой конституціонной дуалистической Австро-Венгріи устоять
на нашихъ мъстахъ, о чемъ мы молимъ Его словами нашей
святой православной церкви:

"Скоро предвари, прежде даже не поработимся врагомъ хулящимъ насъ и претящимъ намъ, Христе Боже нашъ, погуби Крестомъ Твоимъ борющія ны, да уразумъютъ како можетъ православныхъ въра, молитвами Богородицы, Жизнодавче, слава Тебъ".

#### ПИСЬМО НАЧАЛЬНИКА ЯПОИСКОЙ МИССІИ ЕПИСКОПА РЕВЕЛЬ— СКАГО НИКОЛАЯ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННОМУ ПЛАТОНУ, МИТРО— ПОЛИТУ КІЕВСКОМУ.

Высокопреосвященя в й шій владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Имыю честь препроводить къ вашему высокопреосвященству привътствие японской православной первви ся матери церкви русской съ торжествомъ воспоминанія крещенія русскаго народа и 900-льтія существованія русской церкви. Беру смілость утруждать ваше высокопреосвященство покорнійшею просьбою, если возможно, довести сіе привітствіе до свідівнія русской церкви, чрезъ напечатаніе въ одномъ изъ кісвскихъ періодическихъ духовныхъ изданій, или другимъ вамъ благоугоднымъ путемъ.

Да позволено мив будеть и оть себи принести вашему высовопреосвященству искрениващее поздравление съ ныившимив высовимъ торжествомъ воспоминания о событи, радостиве и важиве котораго не было и не будеть въ судьбахъ русскаго народа. Беру смелость также выразить здесь одну мысль и одну надежду, не неприличныя, мне кажется, нынешнему письму.

Госполь Іпсусъ Христосъ въ торжественевищія изъ минуть Своего земнаго служенія по человачеству модился Своему Небесному Отцу, по Божеству же изрекалъ Свою непреложную волю: "да будуть вси едино"! Когда буквально исполнится воля Господня, "насть наше разумати времена и лата": но что чедовъчество на пути къ сей вождельной цъди (и на земль ос. ществимой, насколько то возможно для силь человъческихъ), это очевидно: единство рода человъческаго по душъ и тъду, доказанное и наукою, нынъ составляетъ истину, вошедшую въ сознание всвук, кто только не чуждъ любопытства полумать о семъ предметв. При этомъ, долго ли же врагь спасенія человъческаго можеть скрывать оть людей ту, также какъ солнце ясную, истину, что они не только одна семья, но имъють и одного Отпа Небеснаго, не тодько одно тело, но имеють и одну Главу-Спасителя Христа? О, нътъ: міръ утомленъ ложью и жаждеть истины! Кто же откроеть ее? Католичество само теми мъстами, которыми слвинулось съ божественныхъ основъ, висить надъ пропастью, и хрупкія подпорки лжи, ложных в толкованій, подложныхъ преданій и т. под. махинацій плохо служать ему: оно само скоро понуждается въ помощи. Подожение протестантства еще плачевные: пренебрегши свытлымы домомы матери-цервви, протестанты остались во тымъ кромъшной и разбредись по дебрямъ и распутіямъ недоумъній, разноръчій, своевольныхъ пониманій и искаженій Божественный истины. На одно православіе — надежды человичества. Православіе же ввирено Россіи, которая досель мало заботилась о проявленіи его вив, о сообщени этого совровища другимъ. Не она, а историческия обстоятельства ея были виною тому; итакъ, не укоримъ за это Россію, а напротивъ, поклонимся въ ноги нашимъ достопочтеннымъ предкамъ, сохранившимъ въ цълости истинную въру Христову, поклонимся имъ и восхвалимъ ихъ за то, и горячо возблагодаримъ Бога за неизреченную Его благость къ нимъ и къ намъ! Что мы дълаемъ нынъ, то безъ сомнънія, сдълають современемъ всв народы. Но вивств съ твиъ сознаемъ же, что отнынь, по крайней мьрь, мы должны стараться о распростраменіи Христовой истины и внъ Россіи, и если мы не станемъ стараться, то будемъ уже истинно виновны и предъ Богомъ и предъ людьми, за неисполнение возложеннаго на насъ великаго долга- сохраненное нашими предками сокровище истивной въры передавать другимъ, въ въчнос спасеніе ихъ.

Для сего служенія Россія, очевидно, уже возросла и созръла и вооружена къ настоящій моменть всеми нужными средствами,

т.-е. имъетъ и людей, потребныхъ для внъщняго миссіонерскаго служенія, и матеріальныя средства. Источникъ последнихъ-въ благочестивомъ усердіи русскихъ православныхъ христіанъ, которое, конечно, тъмъ болъе будеть возрастать и проявляться, чемъ более булетъ воспитываемо и вызываемо соответствующими побужденіями и потребностями. Люди же для миссіонерства. это — нынышнія сотни духовныхъ академическихъ воспитанниковъ, по окончани курса остающихся праздными, за неимъніемъ соотвътствующаго ихъ образованію служенія въ Россіи. Избытовъ этотъ именно есть часть, воспитываемая цервовію для вившинго служенія; только мысль о семъ служеніи еще не ввелена въ сознание духовныхъ воспитанниковъ, и влечение въ нему не возбуждено въ нихъ: а это-оттого, что о внашнемъ миссіонерскомъ служеній никогда не было говорено имъ, не было указано на него: если же не указана дверь, то нъть и выхода. Межау твиъ натъ ничего легче и проще, какъ сдвлать это; именно, это будеть сдълано. если громко объявлено будеть на всю русскую церковь и ясно поставлено будеть въ программы всвять духовно-учебныхъ заведеній Россіи, что цель ихъ-воспитывать не однихъ пастырей уже готоваго стада Христова. а и пастырей, которые бы готовили себв стадо, отвъчая на велвніе Спасителя: "шедше научите вся языки", т.-е. не однихъ священнослужителей для русской церкви, а и миссіонеровъ для проповеди народамъ вне Россіи: тогда наклонные отъ рожденія къ сему служенію люди съ самаго детства получать возможность воспитывать въ себв эту наклонность, при ясномъ сознании цвли и ясномъ представленіи своего будущаго жизненнаго пути; тогда, нътъ сомнънія, не будеть недостатка въ миссіонерахъ. Не нужно для воспитанія миссіонеровъ никакихъ спеціальныхъ заведеній, не нужно никакихъ особыхъ наукъ; миссіонеру/нужно лишь общее богословское образование. — то самое, которое дается нынъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ Россіи (съ однимъ только условіемъ, что заграничному мпссіонеру непремънно нужно академическое); все прочее, какъ-то: знаніе мъстныхъ явыковъ и върованій, мъстной этнографіи и т. под., онъ пріобрвтеть на мъств во сто разъ легче, чъмъ, съ чрезвычайными трудами и пожертвованіями, и не пначе, какъ съ ущербомъ для своего общаго богословского образованія, могъ бы пріобръсти дома.

Въ письмъ, которому нынъ и не позволительно быть пространнымъ, можно выразить, пользуясь предлогомъ приличнаго дълу времени; только краткій намекъ на дъло. Но ваше высокопреосвященство вашимъ горячимъ благочестивымъ сердцемъ поймете, что я хочу сказать, вашимъ высокимъ умомъ дополните мою мысль, — и да будетъ миъ позволено питать вожделенную надежду, что вашимъ могущественнымъ вліяніемъ, какъ членъ Святвйшаго Синода, будете способствовать расширению духовнаго горизонта русскаго обучающагося юношества внеденіемъ въ кругъ его понятій сознанія лежащаго на русской церкви, отъ Бога назначеннаго ей, долга внъшняго миссіонерскаго служенія.

Вмъсть съ здъшнею миссіею и всею здъшнею церковью повергаясь къ стопамъ вашего высокопреосвященства и испрашивая для всъхъ насъ ваше архипастырское благословеніе, и въ немъ благословеніе всъхъ святыхъ Кіевскихъ угодниковъ Божіихъ и всей святой русской церкви, съ глубочайшимъ почтеніемъ и сыновнею преданностію имъю честь быть

Вашего высокопреосвищенства милостивъйшаго архипастыря и отца, Смиреннымъ послушникомъ и всегдашнимъ богомольцемъ, Начальникъ Россійской духовной миссіи въ Японіи, Николай, епископъ ревельскій.

# ПОЧТИТЕЛЬНОЕ ПРИВЪТСТВІЕ ЯПОНСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ СВОЕЙ МАТЕРИ-ЦЕРКВИ РУССКОЙ ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНОВАНІЯ ЕЯ 900-ЛЪТІЯ.

Великая и славная русская церковь нынъ празднуеть день своего рожденія и 900-льтіе своего существованія. Свътлый в торжественный праздникъ! Ликующій гласъ русскихъ христіанъ отзывается и на небъ, и повторяется тамъ тысящами тысящъ русскихъ святыхъ, тьмами темъ другихъ чадъ Адама и неисчислимыми сонмами безплотныхъ силъ небесныхъ. Дерзаемъ и мы-духовныя дети русской церкви-присоединить нашъ слабый голосъ въ ен ликованію. Славимъ и благодаримъ Господа, породившаго и возрастившаго такую великую церковь! Приносимъ поздравление русской церкви съ ея знаменательнымъ торжествомъ, и выражаемъ предъ нею наши горячія молитвенныя благожеланія, да вознесется нынвшняя радость русскихъ христіанъ, въ сердцахъ ихъ новымъ высокимъ пламенемъ ревности во Христь, да обратится въ съмя новыхъ еще обильнъйшихъ добродътелей и да возсіяеть отсюда еще болье лучезарнымъ светомъ слава православной церкви! Кроме того, такъ какъ 30 разъ обратившійся въ своему началу періодъ леть, въ воторыя Спаситель уготовляль Себя къ всемірной пропов'яди, составляетъ время, достаточное и для такого великаго народа. вакъ русскій, чтобы созріть для всемірнаго служенія, то да повродено будеть намъ выразить благожеланіе чтобы отнынв русская церковь громко возвъстила міру истинное ученіе Спасителя, по преимуществу довъренное ея храненію.

Digitized by Google

Но съ сими жеданіями да будеть позводено намъ соединить усердивищую просьбу. Святый великій виявь Владиміръ и его послы, руководимые Богомъ, избрали для русскаго народа истинную въру. Это избраніе было и для насъ, нынъ малаго стало яцонской православной церкви. Но модимъ св. князя Владиміра. и просимъ русскую церковь предстательствовать предъ Богомъ, чтобъ оно было и для всего нашего народа, чтобъ Богъ не попустиль японскому народу вновь вступить на дожный религіозный путь, чтобъ просвытиль его свытомъ истинной богодарованной въры! И мы "вкусивъ сладкаго, не хочемъ горькаго", ни для себя, ни для всей нашей страны. А нынъ еще болъе предлагающихъ горькое подъ видомъ сладкаго, чъмъ то было во времена св. князя Владиміра. Воть предъ нами одного рода посланцы, предлагающие свою въру; но на вопросъ: какіе же именно ихъ догматы? что они могуть отвътить, какъ не слъдующее: "сегодня мы держимся такихъ, но какіе къ нимъ будуть прибавлены завтра, не знаемъ, ибо, быть можетъ, въ эту самую минуту, вдали отъ насъ, человъкъ, имъющій власть на то, готовить новые догиаты, которые завтра мы должны будемъ принять и исповедывать; такъ, изъ насъ еще средняго возраста не пережившіе въ юности своей исповыювали двумя догматами меньше, чвиъ нынв, а въ старость перейдуть, быть можеть, съ двумя или насколькими догматами больше, чамъ нына". Это ли преемники посланцевъ, "не обинуясь сказавшимъ всю волю Божію" людямъ? А вотъ и другаго рода посланцы, отвъчающіе на выше предложенный вопросъ совершенно противоположно: "сегодня наше учение такое-то, а завтра что мы утеряемъ изъ него, сами не знаемъ", --и теряють, дробясь на толки, Христомъ возвъщенныя истины одну за другою, до потери послъднихъ основъ христіанства. Это ли преемники посланцевъ, которымъ сказано: "шедше научите вся языки, учаще ихъ блюсти вся, елика заповъдахъ вамъ"? Одни чъмъ дальше идутъ, тъмъ больше въ "злату, сребру и камени честному" Божественнаго ученія прибавляють подобранныя на пути "дрова, свио и тростіе" человъческихъ измышленій; другіе чьмъ дальше идутъ, тымъ больше растеривають сокровище Божественнаго ученія. Тв и другіе одинаково не готовять ли тьмъ, которые повърять имъ и последують за ними горечь заблужденій, разочарованій и въ будущемъ-новаго исканія истинной въры? Только православная церковь притекающихъ къ ней "напаяетъ потокомъ сладости словесъ Божественныхъ", потому что одна она неизмънно хранитъ Божественное учение такъ, какъ оно ввърено ей, и будетъ нерушимо хранить до конца въковъ, не прибавляя въ нему и не убавляя изъ него ни іоты, ибо десть столиъ и утвержденіе истины", ибо Духъ Божій, обитающій въ ней, хранить ее оть заблужденій. И воть мы молимъ, чтобы Господь, чрезъ посредство русской церкви, это безцівное сокровище Своего спасительнаго ученія передаль нашему отечеству. Молитесь вмістів съ нами о семъ, почтенные наши отцы и братія—русскіе христіане! Молитесь вмістів съ нами, да избавить Господь нашу страну оть горькой доли—опять блуждать по распутіямъ сомнівній, въ исканіи истины, да дасть ей сладкую радость прямо вступить на царскій путь истины!

Но такъ какъ не "слышателіе закона праведны предъ Богомъ. а творцы вакона оправдятся", то наша просьба простирается далье. Основание церкви Божией на земль есть Самъ Спаситель нашъ Господь Інсусъ Христосъ: не на этомъ красугольномъ камив въ каждой мъстной церкви полагаются мъстные камки. служащие утверждениемъ и укращениемъ мъстной церкви. Много такихъ честныхъ каменій составляють крипость и красоту русской церкви: целый облакъ у нея святыхъ, родныхъ ея чалъ! Святые внязья, праведные ісрархи, преподобные инови, блаженные угоднини всвув званій и состояній русскаго народа, какъ яркія звъзды, блистають на небосилонь вселенской церкви: нать подвига и добродатели, которые бы не были осуществлены и не сіяли въ жизни русскихъ святыхъ: есть кому предстательствовать за русскую церковь на небъ, есть кому быть примърами и руководителями для ищущихъ спасенія чадъ ея на земль. Истинно, не слышатели только Закона Божін были русскіе хоистівне, а ревностные творцы его,-не праздно приняли благодать чистаго, истиннаго Христова ученія, а была въ нихъ сія благодать живою и въйственною, животворящею и плодоносящею! Усердно просимъ русскую церковь молиться, чтобы и намъ Господь далъ не тщетно принять Его Божественное учене, чтобы и въ насъ оно произвело свое спасительное животворящее дъйствіе, чтобы Господь дароваль святыхъ и нашей перкви, въ примъръ намъ для подражанія на земль и въ молитвы за насъ на небъ, въ утверждение и распространение нашей земной деркви и въ упрочение ея связи съ церковию небесною!

Съ чувствами безпредвльной благодарности и истинно сыновней преданности къ церкви, открывшей намъ дверь въчнаго спасенія и съ взаимною модитвою имъемъ честь быть

Почтительнейшія и смиренныя дети ея, японскіе православные христіане.

(Candyems nodnucu)

#### ОТРИЦАТЕЛЬНЫЙ ОТВЪТЪ

Высокопреосвященнаго архіспископа Никанора по ходатайству о разрашеній православным в людям в работать на станціях в желазных в дорого по воскресным в и праздничным в иням в.

Оть 1 сентября сего года послідовало къ Его высокопреосвященству оть управляющаго юго-западными желізными дорогами отношеніе за № 6904 слідующаго содержанія: "Вскоріз за уборной хлібовъ наступаєть ежегодно, въ продолженіе трехъчетырехъ міскцевъ, періодъ усиленной подвозки ихъ къ желізнымъ дорогамъ въ такихъ громадныхъ количествахъ, что на многихъ станціяхъ образуются залежи грузовъ, парализующія правильный ходъ движенія на дорогахъ и крайне вредно отражающіяся на интересахъ торговли и промыпленности. Нарушая связанныя съ своєвременною перевозкою грузовъ разсчеты и комбинаціи торговли, служа причиною медленнаго оборота капиталовъ и лишая, наконецъ, возможности выполненія заключенныхъ на срокъ сділокъ, подобныя залежи возбуждають въсредів торгово-промышленнаго міра несправедливыя жалобы и нареканія на желізныя дороги.

"Въ годы обильныхъ урожаевъ въ крав отъ такихъ обвиненій не были свободны и юго-западныя жельзныя дороги. Сведя при сихъ обстоятельствахъ всв нареканія къ тому, что дороги эти, будто бы, не имъють достаточнаго количества подвижнаго состава соотвътствующаго предъявляемой къ перевозкъ массъ грузовъ, публика обвиняла ихъ въ безразличномъ отношенів въ настоятельнымъ нуждамъ торговди и промышленности. Между тъмъ, изъ ближайшаго изученія дъла усматривается, что во всъхъ указънныхъ выше вредныхъ явленіяхъ менъе всего должны были быть обвиняемы дороги, такъ какъ за все время существованія провозоспособность ихъ никогда не исчерпывалась и не была ниже количества предъявляемыхъ имъ къ перевозкъ грузовъ, и никогда совокупность производства всёхъ операцій по перевозкъ не доходила предъловъ возможной для нея напряженности. Жельзныя дороги, будучи приспособлены къ непрерывной работв и производя таковую безостановочно днемъ и ночью, въ будни и въ праздники, весьма часто, по причинамъ, отъ нихъ не зависящимъ, выполняютъ свою задачу безъ той интенсивности, на которую они способны и къ которой онв подготовлены великими жертвами и усиліями правительства, затратившаго съ этой обще-государственною целью сотни миллюновъ народнаго достоянія. Къ категоріи этихъ причинъ на юго-

западныхъ жельзныхъ дорогахъ должно быть отнесено, между прочимъ, то обстоятельство, что въ восиресные и правдничные дни станціи дорогь, за неимвніемъ рабочихъ рукъ дишены возможности производять операціи нагрузки и выгрузки товаровъ. Отсутствіе рабочихъ, не смотря на предагаемую имъ высокую заработную плату, объясняется внушеніями містныхъ духовныхъ лицъ и подъ вліяніемъ сихъ внушеній, прямымъ запрещеніемъ со стороны мъстныхъ низшихъ агентовъ администраціи наседенію выходить въ праздничные дни на работу. Вподна понимая высоконравственныя цвин, руковолящія подобнымъ запрешеніемъ. я тъмъ не менъе позволяю себъ думать, что никакой честный трудъ въ праздничные и воскресные дни, трудъ, облегчающій замъщательства въ правильномъ ходъ работь на жельзныхъ дорогахъ и тъмъ самымъ способствующій въ устраненію потерь въ экономической жизни страны не можеть почитаться безиравственнымъ, тъмъ болъе, что единственнымъ выходомъ изъ ненормальнаго положенія торговли и промышленности представлялось бы тогда приспособление жельзныхъ дорогь въ работамъ лишь въ будни и сообразно предъявляемымъ къ нимъ грузамъ въ періодъ дишь 3-хъ или 4-хъ мъсяпевъ въ году, но такое приспособление могло бы потребовать со стороны правительствевного казначейства и за нимъ стоящаго полатнаго класса населенія новыхъ такихъ тяжкихъ жертвъ, на которыя едва-ли ръшится правительство. Въ сихъ видахъ и во внимание выяснившихся результатовъ урожая текущаго года, я долгомъ пріемлю почтительнійше просить ваше высокопреосвященство не отказать въ соотвътственныхъ указаніяхъ мъстному духовенству".

Его высокопреосвященство Никаноръ, архіепископъ херсонскій и одесскій, на это отношеніе отвътиль отказомъ положивъ 6-го сентября слъдующую резолюцію: "Г. Витте желаетъ, чтобы православный архіерей обратился къ православному народу съ проповъдью, чтобы православные русскіе люди еще меньше уважали свои воскресные и праздничные дни, чъмъ уважаютъ. Народъ нашъ тяжко нуждается въ урокахъ совершенно обратнаго смысла и духа. Пускай г. Витте обратится съ своимъ предложеніемъ къ еврейскимъ раввинамъ, чтобы тъ вотъ внушим евреямъ, что имъ не слъдуетъ чтить свои субботы и праздники. А евреи дъйствительно чтутъ свои праздничные дни, чъмъ могли бы давать добрый примъръ и христіанамъ, особенно же православнымъ". Объ этомъ объявлено къ свъдънію и руководству епархіальнаго духовенства. (Херсон. Епарх. Вподом.).

#### ОБЩЕСТВО "БЪЛАГО КРЕСТА".

Посль последней турецкой кампаніи, въ Петербургь образовалось изъ 6-го попечительства Общество попеченія о нуждаюшихся семействахъ воиновъ, потерявшихъ здоровье на сдужбъ въ мирнос время", имъющее знавъ "Бълаго Креста", и дъйствующее параллельно Красному Кресту. Это Общество возникло и задалось известными целями по следующимъ причинамъ: воины. пострадавшие во время кампании, а также ихъ семьи, покровительствуются не только Краснымъ Крестомъ, но и такимъ правительственнымъ учреждениемъ, какъ Комитетъ о раненыхъ: сявдовательно они всегда находять пріють, пропитаніе и помощь. Въ совершенно иномъ положеніи обратаются вояны, теряющіе здоровье на службъ въ мирное время, а также ихъ семьи, не говоря уже о сиротахъ. Хотя при нынъшней враткосрочной службъ солдатъ, будущность ихъ не настолько мъняется какъ прежде, но во всей арміи не мало случается увічій. бользней, такъ что въ общемъ бываетъ на Руси не мало неспособныхъ къ тяжелому труду запасныхъ нижнихъ чиновъ. Солдатскія семьи. остающіяся въ деревняхъ въ случав смерти отцевъ на службъ, лишаются земли за неимъніемъ рабочихъ рукъ и средствъ платить подати. Для такихъ семей, а также и для проживающихъ иногда въ городахъ, требуется часто временное пособіе или опредъленная на срокъ пенсія. Но въ гораздо худшемъ положеніи бывають офицеры, потерявшіе здоровье въ мирное время. Оберъ-офицеръ, какъ не выслуживающій никакой пенсіи и по спеціальному образованію не подготовленный къ другаго рода дъятельности, большею частью находится въ вритическомъ положеніи: при выходъ въ отставку или въ запасъ по бользии, онъ нигдъ не можетъ найти себъ покровительства, помощи, а часто и занятій. Затемъ сироты офицеровъ умирающихъ на службъ, почти всегда остаются безъ всякихъ средствъ не только къ образованію, но и къ жизни. Въ техъ случаяхъ, когда они не имъють матерей или ближайшихъ родственниковъ, то буквально должны нереходить съ рукъ на руки, или быть на попеченін командира части, въ которой служиль ихъ отецъ. Сама жизнь, действительность и печальные случаи, указали на крайнюю необходимость общественного учрежденія, какъ "Бълый Кресть", который бы заботился о воинахъ и ихъ семействахъ, преследуя столь важныя цели въ мирное время.

Насколько важны цели Общества, настолько задача его обширна. Оно должно безпрерывно действовать и 1) содержать пріють для солдатских детей обоего пола. Ныне существуеть въ Петербурге образцовый пріють на 50 человекь. (Выборгская сторона, Нижегородская ул., д. № 27). 2) Учредить возможно скорве пріють для офицерскихъ детей, который бы замениль прежній Александровскій корпусь для малольтнихъ. Льти. опрелъдяемыя съ 5 лътняго возраста, будуть готовиться въ немъ въ поступленію въ корпуса и институты. Не редко случается. что родители, привезя дочь на баллотировку для поступленія въ институть, должны увозить ее обратно за невынутіемъ дочерью жребія: это ихъ ставить въ безвыходное положеніе, при понесенныхъ затратахъ на провадъ и т. д. Пріють "Бълаго Креста" и будетъ спасительнымъ учрежденіемъ для подобныхъ дътей. 3) Учредить богальдьню какъ для офицеровъ, ихъ вдовъ, такъ и иля солдать. 4) Выдавать пенеім лицамъ, подлежащимъ покровительству Общества, ихъ вдовамъ и семьямъ. Въ настоящее время. Общество въ состояніи уделить на пенсіи всего только 500 р. въ годъ. 5) Вынавать временныя пособія въ случав врайней нужды, для экипировки, перевздовъ, для уплаты въ гимназін и училища для детей и т. д. По имеющимся теперь средствамъ. Общество ассигнуеть на выдачу пособій ежегодно только 400 р.

Проводя въ жизнь столь обширныя задачи, Общество озабочено не только увеличеніемъ неприкосновеннаго капитала, состоящаго теперь изъ 45,000 руб., но и пріобрътеніемъ крайне необходимой недвижимой собственности—домовъ для пріютовъ и богадъльни. Въ прошломъ году, вслъдствіе ходатайства г-на военнаго министра, Государь Императоръ Высочайше разрышиль открыть подписку между военнослужащими, для сбора пожертвованій на постройку домовъ.

Цвии этого Общества близко васаются сердца русской арміи, и можно быть увъреннымъ, что русскій народъ, столь же заинтересованный въ судьбъ своихъ братьевъ—воиновъ, поможетъ вознести "Бълый Крестъ" на должную высоту.

Предсъдательницею Общества состоять вдова генералъ-адъютанта графиня Е. А. Орлова Денисова, товарищъ предсъдателя генералъ-лейтенантъ М. П. Тучковъ, завъдующій кружечнымъ сборомъ и пожертвованіями генералъ-лейтенантъ В. А. Родіоновъ. Митрополиты: с.-петербургскій и московскій, г. военный министръ и другія высшія лица состоятъ почетными членами. Дъйствительныхъ членовъ пока насчитывается до 300. Уполномоченнымъ Общества въ Москвъ состоитъ, находящійся теперь въ отставкъ, генералъ-маійоръ Н. В. Апрълевъ.

Правленіе Общества помъщается въ Петербургъ, Выборгская сторона, по Нижегородской улицъ, д. № 27, куда просятъ адресовать пожертвованія деньгами и вещами, и всъ заявленія лицъ, желающихъ вступить въ члены "Бълаго Креста".

#### ОГЛАВЛЕНІЕ ТРЕТЬЯГО ТОМА

### ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

ва 1888 годъ.

#### СЕНТЯБРЬ.

| І.—Характеръ и значеніе толкованій на канони-                                                                                                | $\bullet$ Cmp. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| · ческій кодексъ греческой церкви — Аристина, Зонары и Вальсомона. В. Демидова                                                               | <b>3—7</b> 0   |
| II.—Оправданіе на несправедливыя обвиненія. Н.<br>Ө. Каптерева                                                                               | 71—116         |
| III.—О письмахъ митрополита Филарета въ намъстнику лавры Антонію. А. Б                                                                       | 117—150        |
| IV.—Изъ посланія преосвященнаго Никанора, архі-<br>епископа Херсонскаго и Одесскаго                                                          | 151 - 164      |
| V.—Два адреса, полученные членомъ святвишаго правительствующаго Синода, высокопреосвященнымъ Павломъ, архіепископомъ Казанскимъ и Свіяжскимъ | 165 - 168      |
| VI.—Поученіе въ день Преображенія Господня.                                                                                                  |                |
| Преосвящ. Никанора, архіепископа херсонска-                                                                                                  | 169-176        |
| VII.—Привътственныя ръчи Его Императорскому Величеству Благочестивъйшему Госудррю Императору Александру Александровичу во время              |                |
| путешествія по Россіи                                                                                                                        | 177 - 179      |

| VIII Eufricano como contra Description                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Cmp.            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| VIII.—Библіографическая зам'ятка.—Руководство по исторіи русской церкви. А. Доброклонскаго                                                                                                                                                                                                                                                | 180—188         |
| IX.— Извъстія и замътки: Въротерпимость въ Австріи.— Отъ Абиссинской миссіи.— Объявленіе о книгъ: И. С. Аксаковъ въ его пись                                                                                                                                                                                                              | 100 100         |
| махъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 169—192         |
| октябрь.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |
| І.—Преображеніе Господа. Н. Глубоковскаго<br>И.—Характеръ первыхъ двухъ гоненій противъ                                                                                                                                                                                                                                                   | 193—230         |
| христіанъ. $Z$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>2</b> 31—253 |
| III.—Апологетическія изследованія. Архимандрита                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |
| <i>Eopuca</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 154—264         |
| IV.—Св. Григорій Просв'ятитель и Тиридать вели-<br>лій. Очеркъ изъ исторіи Армянской церкви.                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
| А. Аннинскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>265</b> 321  |
| V.—Законъ сердца. *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 322 - 336       |
| VI.—Привътственныя ръчи Его Императорскому Величеству Благочестивъйшему Государю Императору Александру Александровичу во время путешествія по Россіи. Высокопреосеящемнаю                                                                                                                                                                 | 007 000         |
| Палладія Экзарха Грузіи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 337339          |
| VII.—Торжество 900-летія крещенія св. князя Владиміра и всей руси въ Херсонисе таврическомъ. Слова и речи произнесенныя на юбилейномъ торжестве: 1) Прот. І. Знаменскаго. 2) Прот. А. Назаревскаго. 3) Г. Шебедева. 4) Высокопреосвящ. Никанора. 5) Прот. В. Баженова. 6) Прот. І. Чецурина. 7) И. У. Палимпсестова. 8) А. И Кирпичникова | 340—407         |
| VIII.—Отвътъ на библіографичесную замътку о ру-                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |
| ководствъ по исторіи русской церкви. П. Ма-                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 408-414         |
| IX.—Извъстія и замъстки: Лютеранская въротер-<br>пимость.—Объявленія: 1) Объ изданіи "Пра-<br>вославнаго Обозрънія" въ 1889 г.; 2) О но-                                                                                                                                                                                                  | 41.0            |
| выхъ внигахъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 415-416         |

### нояврь.

| I.—Привътственная ръчь Его Императорскому Величеству Благочестивейшему Государю Императору Александру Александровичу произнесенная высокопреосвященнъйшимъ Іоанни-                                                                     |                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| кіемъмитрополитомъмосковскимъ при встръчъ<br>въ Успенскомъ соборъ                                                                                                                                                                      | 417—418         |
| II.—Поученіе на храмовой день святаго апостола<br>Андрея Первозваннаго въ церкви одесской<br>духовной семинаріи. Преосв. Никанори архі-<br>епископа херсонскаго и одесскаго                                                            | 419 <b>—431</b> |
| III.—Характеръ первыхъ двухъ гоненій противъ христіанъ. $Z$                                                                                                                                                                            | 432—465         |
| VI.—Письма къ почившему въ Бозъ высокопрео-<br>священ. Макарію митрополиту московскому                                                                                                                                                 | 469—47 <b>9</b> |
| $V$ .—Позитивизмъ. Критические очерки. $H$ . $\mathcal{A}$ . $Cenmsoea$                                                                                                                                                                | 480—530         |
| VI.—Ученики во время бури. *                                                                                                                                                                                                           | 531— <b>543</b> |
| VII.—Слово по прочтенін Высочайшаго манифеста о спасенін Государя Императора, Государыни Императрицы и всей царственной семьи отъ угрожающей имъ опасности 17 октября 1888 г. Прот. А. М. Иванцова-Платонова                           | 544—5 <b>46</b> |
| тіанской религін. П. Р                                                                                                                                                                                                                 | 547574          |
| IX.—Христіанство на востокъ Россіи до св. равно-<br>апостольнаго князя Владиміра и отношеніе<br>его къ крещенію русскаго народа при Вла-<br>диміръ. Прот. Н. Т. Каменскаго                                                             | 575—5 <b>87</b> |
| Х.—Панангликанскій соборъ въ Лондонъ. А. На-                                                                                                                                                                                           | 588— <b>597</b> |
| XI.—Холмскій праздникъ 8-го сентября въ нынъш-<br>немъ году. А. Б                                                                                                                                                                      | 598 <b>—607</b> |
| XII.—Извъстія и замътки: Чехи противъ третьей короны.—Нъчто о Штроссмайръ.—О восковыхъ свъчахъ въ СПетербургской епархіи.— Объявленія: 1) Труды Никанора Архіеписк. Херсонскаго и Одесскаго: 2) Новыя книги и 3) Объ изданіи журналовъ | 608—612         |

#### ЛЕКАБРЬ. І.—Привътственныя рачи Его Императорскому Величеству Благочестивъйшему Государю Императору Александру Александровичу во время путешествія по Россін. 1. Преосвяш. Владиміра, епискона ставропольскаго и екатеринодарскаго. 2. Преосвящ. Гавріила, епископа имеретинскаго............... 613 - 618II.—Оригенъ и его заслуги какъ апологета крисстіанской религіи. $\Pi$ . P...... 619 - 692ІІІ.-Письма въ почившему въ Бозъ высокопреосвященному Макарію митрополиту москов-CROMY..... 693 - 708IV.—Воспоминанія о высокопреосвященномъ митрополить московскомъ Филареть...... 709-757 V.— Къ 50-летнему юбилею г. Министра Народнаго Просвъщенія И. Д. Делянова. Ръчь предъ Благодарственнымъ Господу Богу молебствіемъ. Свяш. Павла Авонскаго...... 758 - 754VI.-О редигін превнихъ Вавидонянъ. Левцін профессора Сэйса. Вавилонскій Вилъ-Меродахъ. А. Наумовой ..... 755 - 783VII.—Годичный актъ въ Московской духовной семи-

| ея въ $1887-88$ учебномъ году. $H.$ $B$       | 783—792         |
|-----------------------------------------------|-----------------|
| ПИзвъстія и замътки: Мысль вслухъТоржест-     | •               |
| венное собраніе СПетербургскаго Славян-       |                 |
| скаго Благотворительнаго Общества.—Письмо     |                 |
|                                               |                 |
| начальника японской миссіи епископа ревель-   |                 |
| скаго Николая высокопреосвященному Пла-       |                 |
| тону, митрополиту кіевскому Почтительное      |                 |
| привътствіе Японской православной церкви      |                 |
| своей матери-церкви русской въ день празд-    |                 |
|                                               |                 |
| нованія ея 900-льтін Отрицательный отвыть     |                 |
| высокопреосвященнаго Никанора по ходатай-     |                 |
| ству о разръшеніи православнымъ работать      |                 |
| на станціяхъ жельзныхъ дорогъ по воскрес-     |                 |
| нымъ днямъ. – Общество "Бълаго Креста". –     |                 |
| Оглавленіе III-го тома "Православнаго Обо-    |                 |
|                                               |                 |
| зрћијя" за 1888 годъ.—Обявленія: 1) О вии-    |                 |
| гахъ и 2) Объ пзданіи журналовъ               | 79 <b>3—824</b> |
| въ приложеніи:                                |                 |
| IX.—Сочинение противъ раскола Иверскаго архи- |                 |

мандрита грека Діонисія, написанное до собора 1667 года. Н. Ө. Каптерева ......

наріи н извлеченіе изъ отчета о состояніи ея въ 1887—88 учебномъ году. Н. Б....

33--70

#### объявленія.

### РЕЛИГІЯ ВООБЩЕ И ХРИСТІАНСТВО ВЪ ЧАСТНОСТИ

въ ихъ существъ и главнъйшихъ проявленіяхъ. Апологетическій этодъ съ критическийъ отношеніемъ къ неправильнымъ ученіямъ о сущности религіи. Свяш. Іоанна Петропавловскаго. Москва. 1888 г. Цѣна 30 к. Адресоватсяь въ книжный магазинъ Васильева и др.

#### ВЪ КАНЦЕЛЯРІИ АРХІЕПИСКОПА ТВЕРСКАГО ПРОДАЮТСЯ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ:

Письма Филарета, митрополита Московскаго и Коломенскаго, въ Высочайшимъ особамъ и въ разнымъ другимъ лицамъ, въ 2-хъ частяхъ (1820—1867 гг.) собраны и изданы Саввою, архіепископомъ Тверскимъ и Каширскимъ. Тверь 1888 г. (I—IV. 207+342 стр.). Цена 3 р. 25 к., съ пересылкою 3 р. 50 к.

Его же. Письма къ покойному архіспископу Тверскому Алексію (1843—1867 г.); изд. Савною, архіспископомъ тверскимъ. М. 1883 г. Цена 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

Увазатель для обозрѣнія Московской патріаршей ризницы, сост. Саввою, архіепископомъ тверскимъ, изд. V, съ приложеніемъ XV таблицъ фотографическихъ снимковъ съ замѣчательнѣйшихъ предметовъ ризницы и съ объяснительнымъ словаремъ. М. 1883 г., въ 4 д. листа. Цѣна 3 р. 50 к., съ пересылкою 4 рубля.

#### ОБЪ ИЗДАНІИ ЕЖЕМЪСЯЧНАГО ЖУРНАЛА

### "ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ"

въ 1889 году.

Изданіе журнала "Душеполезное Чтеніе" въ 1889 году, тридцатомъ съ начала его изданія, будеть продолжаемо на прежнихъ основаніяхъ. Редакція останется върною своей первоначальной задачё — служить духовному и нравственному наставленію христіанъ, удовлетворять по требности общеназидательнаго и общенонятнаго духовнаго чтенія.

"Душенодезное Чтеніе" въ 1889 году будетъ по прежнему выходить ежемъсячно.

Цъна годовому изданію безъ доставки и пересылки З руб. 50 коп., съ пересылкой иногороднымъ и съ доставкой московскимъ поднищикамъ 4 руб.

Подписка на "Душеполезное Чтеніе" принимается: Въ Москвъ, въ квартиръ редактора, при Николаевской, въ Толмачахъ, церкви, протоіерея Василія Нечаева; также въ складъ духовно-нравственныхъ книгъ при Петровскомъ монастыръ; въ С.-Петербургъ у книгопродавца И. Л. Тузова, Бол. Садовая.

Иногородные благоволять относиться для подписки исключительно

въ Редавцю "Душеполезнаго Чтенія" въ Москвъ.

Издатель-редакторъ Протојерей Василій Нечасов.

#### ПРИ РЕДАКЦІИ "ДУШЕПОЛЕЗНАГО ЧТЕНІЯ",

ТАВЖЕ ВЪ СВЛАДЪ ДУХОВНО-НРАВСТВЕННЫХЬ ВНИГЪ ВЪ МОСКВЪ, И У КНИГОПРОДАВЦА ТУЗОВА ВЪ ПЕТЕРБУРГЪ, ПРОДАЮТСЯ:

1) "Сборникъ для любителей духовнаго чтенія", изданный по случаю двадцатинятильтняго юбилея "Душеполезнаго Чтенія", прот. В. Нечаева, съ портретомъ автора. Цъна 1 руб. 80 коп., съ пересылкой 2 р.

2) "Очерки христіанской жизни". Второе изданіе 1885 года прот.

В. Нечаева. Цена 80 коп., съ пересылкою 1 руб.

3) "Черты христіанскаго ученія". Прот. В. Нечаева. Цівна 1 руб. съ пересылкой 1 руб. 20 коп.

4) "Духовная пища". Сборникъ для религіознаго чтенія. Прот. В.

Нечаева. 1884 г. Цъна 1 руб., съ перес. 1 руб. 20 коп.

5) "Толкованіе на литургію по чину св. Златоуста и св. Василія Великаго". Прот. В. Нечаева. Третьс изданіе. Ціна 80 коп. съ пересылкой 1 руб.

6) "Обозрѣніе употребительнѣйшихъ церковныхъ молитвъ". Изданіе второе, исправленное. Прот. В. Нечаева. 1880 года. Цѣна 40 коп., съ

пересылкой 50 коп.

7) "Толкованіе на пареміи изъ книги Притчей и изъ книги Премудрости Соломоной". Прот. В. Нечаева. Ціна 1 руб., съ пересылкой 1 руб. 20 коп. (Эта книга впервые объявляется въ продажів).

8) "Толкованіе на паремін" изъ книгь: І. Навина, Судей, Царствъ, Іова и Паралипоменовъ. Прот. В. Нечаева. 1884 года. Цёна 80 коп.,

съ пересылкой 1 руб.

9) "Разсказы изъ исторіи христіанской аскетической жизни". Ціна

80 коп., съ пересылкой 1 руб.

10) "Два указателя къ "Душеп. Чтенію": одинъ за первое десятильтіе (съ 1860 по 1869), 15 коп. съ перес. 20 коп., другой за второе десятильтіе (1870 по 1879 гг.), 15 коп., съ пересылкою 20 коп.

#### объ изданіи

### "ПРАВОСЛАВНАГО СОВЕСЪДНИКА"

въ 1889 году.

#### Православный Собесёдникъ

будетъ издаваться по прежней программъ въ томъ же строго-православномъ духъ и въ томъ же ученомъ направлени, какъ издавался доселъ, съ 1 января, ежемъсячно, внижками отъ 10 до 12 листовъ въ кажлой.

Журналь "Православный Собесъдникъ" рекомендованъ Святъйшимъ Синодомъ для выписыванія въ церковныя библіотеки, "какъ изданіе полезное для пастырскаго служенія духовенства". (Синод. опред. 8 сент. 1874 г. № 2792).

Цъна за полное годовое изданіе, со встин приложеніями къ нему, остается прежняя: съ пересылкою во вст мъста Имперіи

#### СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМЪ.

При журналь "Православный Собесьдинкъ" издаются

#### Извъстія по казанской епархіи,

выходящія два раза въ місяць, нумерами, по 2 печатныхъ листа въ каждомъ, убористаго прафта.

Причты вазанской епархін, выписывающіе "Православный Собесѣдникъ", получають за ту же цѣну и "Извѣстія", съ приплатою 1 руб. за пересылку по почтѣ.

Цъна «Извъстій» для мъстъ и лицъ другихъ епархій и другихъ въдомствъ за оба изданія витсть десять руб. сер. — съ пересылкою.

Подписка принимается въ редавціи "Православнаго Собесъдника", при Духовной Авадеміи, въ Казапи.

#### годъ

### овъ изданіи въ 1889-мъ году

XXVI.

### иллюстрированнаго журнала ,,СЕМЕЙНЫЕ ВЕЧЕРА".

Журналъ этотъ состоитъ подъ Высочайшимъ покровительствомъ Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны. Рекомендованъ Ученымъ Комитетомъ Министерства Народнаго Просвъщенія—для гимназій, уъздныхъ училищъ, городскихъ и народныхъ школъ. Состоящимъ при IV отд. Собств. Его Величества Канцеляріи Учебнымъ Комитетомъ—для чтенія воспитанницамъ женск. учебн. заведеній Императрицы Маріи. Духовно-Учебнымъ управленіемъ рекомендованъ начальствамъ духовныхъ семинарій и училищъ и Главнымъ управленіемъ военно-учебныхъ заведеній рекомендованъ для библіотекъ, военныхъ гимпазій и прогимназій, какъ изданіе представляющее обильный матеріаль для выбора статей, пригодныхъ для чтенія воспитанниковъ.

Годовое изданіе "Семейных Вечеровь" состоить изъ 24-хъ книгь, составленныхь по слідующей программі: 1) Стихотворенія, пов'ясти и разсказы, какъ русскихь, такъ и иностранныхь писателей. 2) Біографіи зам'я зательныхь людей. 3) Очеркъ народныхь обычаевь, преданія разныхь странь. Картины частной жизни вь разныя эпохи. 4) Путешествія. 5) Статьи по части исторіи, отечественной и всеобщей. 6) Статьи по естественнымь наукамь. 7) Разборы зам'я чательныхь сочиненій. 8) Изв'ястія о зам'я чательныхь открытіяхь, изобр'ятеніяхь и наблюденіяхь.

Статьи будуть тщательно распредвляться такимъ образомъ, чтобы первый отдель изданія, состоящій изъ 12 книгъ, украшенныхъ картинами, распадался на двё половины, изъ которыхъ первая составила бы вполив пригодное чтеніе для двтей отъ 8-ми лётъ, а вторая—для двтей отъ 5-ти до 8-ми лётъ. Другой же отдёлъ заключаль-бы въ себв по преимуществу статьи, приспособленныя для семейнаго чтенія, такъ чтобы всё члены семьи нашли въ этомъ отдёль вещи, которыя прочлись бы съ одинаковымъ интересомъ и пользою.

Къ отдълу для "Семейнаго чтенія" будуть разсылаться приложенія рисунковь новъйшихь рукодълій, а къ отдълу для дътей—рисунки техническихь искусствъ и различныя игры и запятія, а также награды нодвисчикамъ, приславшимъ опредъленное редакціей количество задачь и ръшеній.

Кроив того всемь подписчикамь на оба отдела "Семейныхъ Вече-

ровъ" булетъ разослана премія.

#### подписная цена:

| 1                                 | везъ доставки: | СЪ ДОСТАВКОЙ: |      |
|-----------------------------------|----------------|---------------|------|
| Полный журналь (24 книжки)        | 10 p.          | 11 p. –       | - K. |
| Отдель для детей (12 книжекь)     | 5 n            | <b>5</b> , 50 | ) ,  |
| " " семейнаго чтенія и юнопіества | -              | •             | -    |
| (12 внигъ)                        | 5 "            | 5 , 50        | ) "  |

"Для всъхъ учебныхъ заведеній", подписавшихся на полный журналъ и обращающихся прямо въ редакцію, уступается 1 руб.

"Для земскихъ школъ", подписавшихся не менъе, какъ на 25 пол-

ныхъ экземпляровъ, уступается 2 руб.

"Разсрочка допускается": для лиць, служащихъ въ казен. учрежденияхъ—за ручательствомъ гг. казначеевъ; для воспитательныхъ и учебныхъ заведений—за ручательствомъ ихъ начальствъ. А для прочихъ подписчиковъ—по соглашению съ редакцией.

Разсрочка допускается по третямъ не иначе, какъ по соглашению съ редакціей.

#### НОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ:

Въ редавцін журнала "Семейные Вечера"—С.-Петербургъ, Невскій проспекть, домъ № 75—2, кварт. № 25, и въ конторъ редакцін: типолитографія Э. Е. Аригольда, Литейная 59.

Редакторъ-Издательница С. С. Кашпирсва.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

H A

### РУССКІЙ ПЧЕЛОВОДНЫЙ ЛИСТОКЪ

#### на 1889 годъ.

Программа: 1) Отъ изданія. Разнаго рода указанія, сообщенія, наблюденія, оглашеніе которыхъ редакція находитъ полезнымъ для развитія правильнаго пчеловодства. 2) Оригинальныя статьи русскихъ пчеловодовъ, касающіяся какъ естественной исторіи пчелы, такъ и практическаго пчеловодства. 3) Заграничныя извѣстія по пчеловодству. Извлеченія изъ иностранныхъ изданій и изъ частной иностранной переписки редакціи. 4) Вопросы пчеловодовъ и отвѣты редакціи. 5) Вѣсти съ пасѣкъ. 6) Библіографія. 7) Смѣсь. 8) Объявленія.

Приложенія: къ изданію 1887 г. начало вниги "Руководитель" г. Кована, предсёдателя англійскихъ пчеловодовъ; къ изданію 1886 г.—окончаніе соч. г. Кована и особая внига "Медоносныя растенія". Подинсавшіеся на "Русскій Пчеловодный Листокъ" на 1889 годъ до 1 января получать при № 1 за этотъ годъ особую внижечку "Воскъ", его употребленіе, способы узнавать его поддёлки и т. д., составленную по лучшимъ новъйшимъ источнивамъ.

Выходить ежемъсячно, среднимь числомь по два печатныхъ листа. Цъна 2 руб. за годъ.

Подписчики на "Труды И. В. Э. Общества" въ годъ подписви получають "Листокъ" за 1 руб. 50 коп.

За объявленія уплачивается: за 1 стр. 8 руб., за  $\frac{1}{2}$  стр. 4 руб. и за  $\frac{1}{4}$  стр. 2 руб. Для подписчиковъ же на "Листовъ" того года, въ которомъ дълается объявленіе: за 1 стр. — 3 руб., за  $\frac{1}{2}$  стр.—1 руб. 50 коп. и за  $\frac{1}{4}$  стр.—1 руб.

Оставшіеся экземпляры "Русскаго Пчеловоднаго Листка" 1886 и 1887 года можно выписывать изъ редакцін по 2 рубля за годовой экземпляръ.

Подписку, объявленія и всю корреспонденцію слідуєть адресовать въ Императорское Вольное Экономическое Общество (С.-Петербургъ, Забалканскій пр., уголь 4 роты, собственный домъ, № 1/12).

#### Подписка на 1888 годъ продолжается.

Подписка принимается только на годъ съ января. Разсрочка платежа подписныхъ денегъ не допускается.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1889 ГОДЪ

НА ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫЙ ЛИТЕРАТУРНО-ПОЛИТИЧЕСКІЙ ЖУРНАЛЪ

# "ПРАВДА".

Первый годъ изданія "Правды" опреділиль вакъ ся місто въ русской политической печати, такъ и направленіе, какому следуеть ея редавція въ политивъ, литературъ, наукъ и искусствъ Во второй годъ изданія она будеть стремиться стать еще болье политическимь, по преимуществу, органомъ въ какомъ, несомивнео ощущается теперь надобность, въ виду значительных перемънь и утрать измънившихь попоженіе русской печати. Чуждаясь всякихъ рекламъ, редакція "Правды" можеть только объщать, что приложить всв усилія, чтобы безь проигрыша для серьезности и основательности, сделать журналь более иптереснымь, живымь и земскимь слыдя за всыми проявленіями государственной и общественной жизни. Особенное внимание также будетъ обращено ею на развитие литературнаго, экономическаго и военнаго отделовь; что касается последняго, то лица (г. Запасный, статьи котораго обратили на себя особенное внимание военнаго міра и др.), помещающія въ "Правде" статьи по военнымь вопросамь, об'єщали свое солъйствіе изданію и въ будущемъ году, а для первыхъдвухъ отдъловъ приглашены **новые** сотрудники. Въ первый годъ изданія въ ли-тературномъ отдъль участвовали: В. Г. Австьенко, Е. Л. Марковъ, Н. К. Лебедевь (Морской), П. П. Гитдичь, Н. П. Глимовь, Н. Н. Степаненко, В. А. Лебедевь, М. С Сковронская, А. Б. Ушакова, С. А. Бердяевь, А Н. Глинскій, П. Аристовъ, И. Парамоновъ и мн. др. Кром'в постоянныхъ радавціонных статей и отділовь, поміщено было множество статей спеціалистовъ по разнымъ вопросамъ науки и общественной жизнипроф. М. О. Колловича, М. В. Неручева, К. К. Толстаго, А. А. М-ва. **П.** М. (рядъ статей философскаго и критическаго содержанія) П. Ф. Левдика (еженедъльное политическое обозръніе), В. А. Лебедева (рядъ очерковъ), Н. П. Глумова (большой литературный очеркъ "Наша провинціальная печать"), Александра Колловича и мн. другихъ, въ общемъ около пятисоть статей за годъ, не считая постоянныхъ отделовъ, число которыхъ съ новаго года увеличится систематическимъ обозръніемъ текущей журналистики. По искусству, театру и музыкъ помъ-щелись статьи М. Г. Вилоде, покойнаго К. П. Галлера, Г. С. Габриловича и др. Редакція им'єсть постоянных ворреспондентовь въ Парижь (г. Алеко), Италін (бар. Биберштейнь), Москвь, Варшавь, Вильнь, Ригь, Ревель, разныхы мыстностяхы Западнаго. Прибалтійскаго и Привислянскаго красвъ, многихъ внутреннихъ городахъ и пр. Въ 1889 г. ею будеть обращено особенное внимание на полноту и сетьжесть из-หางcmin นาร กางอนหน่าน.

#### ПОЛПИСНАЯ ПЪНА.

|                                      | Въ Россіи. | за границею. |
|--------------------------------------|------------|--------------|
| На годъ съ доставкою и пересылкою    | 6 p.       | 10 p.        |
| " полгода съ доставкою и пересылкою  | 4 ,,       | 6,           |
| " 3 мѣсяца съ доставною и пересылкою | 2 n        | 4 ,          |

Иногородные адресують подписныя книги въ редакцію журнала "Правда", С.-Петербургь, Бассейная ул., д. № 8, кв. 6.

Редакторъ-издатель М. М. Кояловичъ.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

ĦΑ

# ВАРШАВСКІЙ ДНЕВНИКЪ

въ 1889 году.

#### подписная цвна.

| ъг варшавъ:                                  | у съ пересылкою: |
|----------------------------------------------|------------------|
| " полгода: 4 " 80 "<br>" три мъсяца 2 " 40 " | На годъ          |
|                                              |                  |

За границу (подъ бандеролью) на годъ—15 руб. (20 гульденовъ или 40 франковъ), полгода—7 руб. 50 к. (10 гульд., 20 франковъ), три мъсяща—3 руб. 75 коп. (5 гульденовъ, 10 франковъ), мъсящъ 1 р. 25 к.

Для убздныхъ и гминныхъ управленій, магистратовъ и гминныхъ судей по 10 р., а для лицъ православнаго духовенства и начальныхъ учителей по 8 руб.

Подписка принимается въ конторѣ редакців (Варшава, Медовая, № 20), а также въ книжныхъ магазинахъ Н. П. Карбасникова, въ С.-Петербургѣ, Литейный пр., № 48; въ Москвѣ, Моховая, домъ Коха, и въ Варшавѣ, Новый Свѣтъ, № 65.

"Варшавскій Дневникъ" выходить ежедневно, кромѣ воскресныхъ и праздничныхъ дней. Въ случаѣ важныхъ событій въ политической жизни редакція старается выпускать нумера и по праздничнымъ днямъ.

Задача "Варшавскаго Дневника" быть выразителемъ интересовъ населенія этой окраины Русскаго Государства и слідить за вопросами, иміющими общерусское значеніе. Газета ставить себі цілью наблюдать за развитіемъ нолитической, общественной и литературной жизни всего славянства и имість корреспондентовь въ различныхъ славянскихъ земляхъ.

Редавторъ-издатель П. А. Кулаковскій.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

Отъ Московскаго Духовно-пензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Декабря 17-го дня 1888 года.

... Сего рали сими треми первыми персты предаща намъ святін Апостоли и богоносній отпи творити на себъ знаменіе животворящаго креста, совокупивше я во имя святыя, единосущныя и нераздъльныя Троицы. А въ сихъ тріехъ перстахъ не яко хошемъ показати Божество, якоже блялословища нъпыи — небули: но токмо число покажемъ Троицы и единицы: три перста за Троицу, совокупленіе перстовъ ради единицы, сирвчь, яко Богъ въ Троицв и во единицъ. Сице въруемъ и исповълуемъ, а не инако, -- не яко нъныи суемулрів писаша, и научиша и сказаща все таинство Божества и человъчества въ перстахъ обыти: и являтися пребезаконно, и хулно троичному таинству въ неравныхъ перстахъ 18).

.... Глаголаша тв суемудріи, яко два перста: второй указательный и третій, средній, божество и челов'ячество знаменують и три перста: первый, четвертый и посл'ядній, меншій наклонити и совокупити подъдв'яма персты, и именоваша Святую Троицу и глаголаша, яко тв три неравныя и разныя персты есть таннство сватыя Троицы 19)......

больши, или меньши, не можещи пазимъни или сказати. Сего рали сими первыми тремя персты предаша святіи Апостоли и богоносній отпы творити знаменіе животворящимъ крестомъ. совокупивши и во имя святыя н елиносушныя Троины. И въ сихъ тріехъ перстахъ не яко хошемъ показати все таинство Божества, или Божество, яко вы баснословите, — небуди; токмо число покажемъ сими персты Тровны и единецы: три перста за. Троицу, совокупленіе перстовъ ради единицы, сиръчь, яко Троица и единица есть Богъ. Кто есть вив ума, еже хошеть показати, или сказати все Божество въ перстахъ, или все таинство Божества являти въ перстахъ. Бого есть недовъдомо. непостижимь, и неизсаподимг. и невидимъ, иже ниже умомъ можеть кто всеконечно достигнути, ниже безплотніи силы. И како вы человьиы, суще создани. хошете показати незданное и непостижимое Божество, въ вешественных и зданных вешехь, —въ перстахъ и во иныхъ? . . . Глаголете вы, яко подобаетъ знаменатися крестомъ сице: сововущити два персты - вторымъ и третіемъ, а третій наклоненъ быти мало подъ втопервый великій рымъ, таже:

<sup>\*\*)</sup> Въ черновомъ спискъ далъе было: «и являти пребеззаконно и хулно тройческое Божество въ неравныхъ перстахъ, въ вещественныхъ и зданныхъ вещехъ незданное и непостижниое Божество. Вогъ бо есть недовъдомъ, непостижниъ, и неизслъдниъ, и невидимъ. иже ниже умніи и безплотніи небесныя силы могутъ постигнути всеконечно». Въ нашей рукописи см. курсмеъ.

<sup>19)</sup> Въ черновомъ спискъ далъе было: «в именоваща святую Троицу. Се исповъдаща два Бога, или два Сына: единаго Бога убо Божество въ двохъ перстахъ, въ указательномъ и въ среднемъ, а втораго liora въ тріехъ неравнихъ перстахъ,

Всёмъ убо явлено есть исповъдаща во святъй Троицъ неравенство, яко аріане, и несторіане, и духоборцы, и аполинаряне и прочіи проклятіи еретицы: зане оніи сице исповъдаща несравненіе и раздъленіе во святьй Троицъ: Отца болша назваща, а Сына менша, и Духа святаго еще менша и яко раба; такожде и тъ три разныя и неравныя персты являютъ, якоже мудрствоваща вышереченні проклятіи еретицы.

А мы православно три первыя персты, якоже стоять наряду,—первый, вторый и третій,—сововупляемь во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и знаменаемся знаменіемь честнаго и животворящаго креста Христова, якоже пріяхомь<sup>20</sup>)... оть святыхъ Апо-

перстъ. и пругая два последняя персты: четвертой и пятой, меншій, сововупити, и потомъ толкуете и глаголете, яво сін совокуплены три персты: первый и лва последнихъ, яко есть святая Троица: другая же лва церста: вторый и третій, яко есть божество и человъчество . . . Въ семъ исповъдуете во святой Тронцъ неравенство, яко аріане. и несторіане, македоняне, и савеліане, и духоборны, аполинаряне:зане они сицеисповъловаща и мулоствоваща во святьй Троицъ несравнение и единосущие: Отпа болше, Сына менше, и Духа Святаго еще менше, яко раба; такожде и вы: первый болшой перстъ Отца именуете, четвертый Сына менше, и пятый, иже есть еще менше, Духа Свитаго именуете; якоже вышеречении еретицы хулите и вы святую Троицу.

Мы православно три первые персты якоже стоять по ряду,—первый, вторый и третій, совскупляемъ и знаменуемъ три именованія святыя Троицы: Отца, Сына и Святаго Духа... Сице пріяхомъ отъ святыхъ Апостолъ, и отъ святыхъ отецъ, и сице

въ великомъ первомъ перстъ, и въ четвертомъ и въ пятомъ, въ меншмхъ, кои суть наклонены подъ тъ двъма. И глаголата, яко тъ три неравныя и разныя персты есть святая Троица». Въ нашей рукописи это мъсто читается такъ: «Се, яко меновъдаете два Бога: единъ Богъ болши—божество и человъчество Христово; вторый Богъ ниже и менше, которое именуете святою Троицею, и таковая Троица веподобна и перавна, зане есть единъ перстъ—первый болши, и четвертый менши, и пятой еще зъло менше».

20) Въ черновомъ спискъ далъе было: «якоже и во святомъ крещевіи крещаемся въ три погруженія во имя Отца и Смна и Святаго Духа, и тъ погруженія знаменуютъ и являютъ тридневное погребевіе и воскресеніе Христово, по святому апостолу Павлу: елицы во Христа Інсуса крестихомся, въ смерть его крестихомся, спогребохомся убо ему крещеніемъ въ смерть, да якоже воста Христосъ отъ мертвыхъ славою отчею, тако и мы во обновленіи жизни да ходимъ (къ Рим.

столовъ, о богоносныхъ отцевъ. сице и исповъдуемъ, и сице лержитъ кръпко и непоколебимо -акотооль и вкиротоольская перковь, и будеть лержати въчно и неподвижно. И тако подобаетъ всякому православному христіанину, последующему святый восточный и апостольстый неркви. держати и мудрствовати. якоже предаща святіи апостоли и богоносній отцы, а нейнако. А еже глагодють на святаго Мелетія и на Өеолорита, яко пишася и поветршя они чкоже знаменатися, тако и благословити іерею, и въ томъ на святаго Мелетіа и на Өеодорита солгано: зане святый Мелетій три первыя персты показа ради трехъ чпостасей святыя Тронцы, и паки три персты совокупи ради единаго Божества, и бысть знаменіе: а не инако бысть показаніе держимъ и будемъ держати вѣчно и неподвижно, сице мудрствуетъ и сице исповѣдуетъ православно святая восточная и апостольская церковь, а неинако.

Приносите и нъкое ложное писаніе во свил'ьтельство, кое имъетъ имя святаго Мелетія патріарха антіохійскаго и Өеолорита: негли яко они еще повельвають сложити персты и знаменатися крестнымъ знаменіемъ. и полобиъ благословлятися коемуждо самому себе, кое писаніе есть ложно, сложено отъ еретиковъ, и токмо положиша имя тъхъ святыхъ. TAMO предстять народь, а народъ сей бысть ненавазанъ и неученъ писанію тогда: и. яко слыша имя техъ святыхъ, въроваща. Обаче тін святін въ томъ никакія вѣломостя имѣютъ, товмо

гл. 5). Спотребшеся ему крещеніемъ въ смерть, въ немже и совостасте върою (Колос. гл. 2). И по Григорію Богослову: спогребохомся убо Христу врещеніемъ, да и совостанень (на врещение слово). Подобит убо знаменуемъ себе образомъ честнаго креста Христова, тремя первыми персты, во имя Отца и Сына и Святаго Духа, яко же и крестихомся святымъ крещеніемъ въ ногребеніе и воскресеніе Христово, и во имя Отца и Сына и Святаго Духа, по реченію Василія Великаго: якоже престихомся, токожде и въруемъ. Сице пріяхомъ»... Въ нашей рукописи это м'ясто читается такъ: «чесо ради глаголемъ во крещении и въ погружени святую Троицу, сирвчь, врещаемся во имя Отца и Сына и Святаго Духа: зане три погруженія знаменують Господа нашего Інсуса Христа погребеніе и тридневное воскресеніе, по святому апостолу Павлу: яко елицы во Христа Інсуса крестихомся, въ смерть его крестихомся, спогребохомся убо ему крещеніемъ въ смерть, да якоже воста Христосъ отъ мертвыхъ славою отчею, тако и мы во обновления жизни да ходимъ (въ Рим. гл. 6). Спогребиеся ему крещенісмь въ смерть, въ немже и совостасте верою (Колос. гл. 2). И по Григорію Богослову, въ словъ на святое крещеніе, еже глаголеть: спогребохомся убо Христу крещепіемъ, да и совостанемъ.... Подобив знаменуемъ себе образомъ честнаго креста Христова треми первыми персты: во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Якожъ и тамо Христово крещение во образъ погребения и воскресения Его, а именованіе Отца, Сына и Святаго Духа; сице и здів-Христовъ вресть, а исповъданіе — Отца, Сыва и Святаго Духа, якожъ пріяхомъ писанное и неписанное преданіе отъ святых впостоль сице знаменатися животворящим врестом треми мервыми персты, и совершати и тайну святаго крещенія во имя Отца и Сына и CBSTATO AVXa».

перстовъ отъ святаго Мелетіа. А Оеолорить о томъ ничтоже писа: зане велико истязаніе о томъ было во святьй горь Аоонстви въ лъто 7156-е, подобиъ. якоже въ парствующемъ великомъ градъ Москвъ бысть кръпкое истязание отъ преосвященныхъ великороссійскихъ митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ, во Святомъ Лухъ собравшихся въ лъто 7174-е, и необратеся въ Осолоритова книза таковое писаніе; но солгано на него Өеолорита отъ нвкихъ и сокровенныхъ суемулрыхъ еретиковъ.

Обратаются въ древнихъ греческихъ рукописныхъ и печатныхъ книгахъ и сія толкованія о аллилуін: святаго Германа патріарха константинопольскаго. толкованіе: алл-Отецъ, ил-Сынъ. уіа-Духъ Святый, сирвчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Духу Святому. И по Григорію нисскому: алл-слава, ил-Богу, уіаживому. И по Кириллу александрійскому: алл-державный, ил-Богъ, уіа-той единъ; или: хвалите истинна Господа и похвалите его достойно. И по Суммаху и по иныхъ толковнипъхъ: алл-прінде, ил-явися, уіа-Богъ, или: пъснь Божія, и: хвалите Вога жива, и: хвалите Госпола. яко благъ псаломъ. Сія толкованія обратаются въ древнихъ книгахъ о аллилуіи, а никто отъ святыхъ и мудрыхъ толкова сію на единъ разумъ.

неправелно клевешуть ихъ. зане въ внигахъ ихъ ниглъ сіе необрътвется писано. И истязаніе о томъ веліе было во святой горъ Анонской въ льто 7157. пересматривали Мелетіевы Өеолоритовы книги. и писаніе такое не обралося въ ихъ книгахъ... Аще святый Мелетій показаль персты: кія три персты поваза и кая совокупи и бысть знаменіе? Явственно есть, яко та первые три персты показа, ради святыя Тронцы, и паки тім три перста совожупи, ради единосуществія Божества, и быть знаменіе; сице бысть показаніе перстъ, а неинако. А Өеодоритъ о томъ не писалъ нигдъ: зане въ его книгахътаковое писаніе не обрѣтается, товмо солгано на него отъ еретиковъ.

Съ помощію всесильнаго Вога. да речемъ и мы, во отвётъ оному, на аллилую толкование не отъ себе, но якожъ святіи богоносній отни и мантели толковаща и разумёща, якожъ обратохомъ въ древнихъ рукописныхъ и печатныхъ книгахъ. Святаго Германа патріарха толкованіе алл-ил-уіа: алл-Отецъ, ил-Сынъ, уіа-Духъ Святый; и паки: алл-Отцу, ил-Сыну, уіа-Духу Святому, сирвчь: слава Отиу, слава Сыну, слава Духу Святому. И паки по Григорію нисскому: алл-слава, ил-Богу, уіа-живому, сирвчь аллилуіа толкуетъ: слава Богу живому. И пави по Кириллу Александрійскому: алл-державный, ил-Вогъ, уіа-той единъ; или: хвалите истина Господа, или: хвалите его достойно. И паки по Суммаху и по вняхъ толковниковъ: алл-

Обаче три чины обратаются во святой цервви по преданію святыхъ отцевъ о аллилуін; первое убо-во учиненныхъ мъстъхъ глаголати алилуіа трижлы, таже: Слава Тебѣ Боже: второево иныхъ учиненныхъ мфстфхъ и временъхъ аллилуја товмо трижды, кром'в Слава Теб'в Боже: третіе же — во иныхъ учиненныхъ стихахъ елиножны аллилуіа глаголати, или пети. И разумъ есть въ томъ сицевъ: егла глаголемъ трежды аллилуіа, кромѣ Слава Тебѣ Боже, или елиножды, тогда являетъ: Слава Тебъ, или токмо: хвала, или: слава. Аще же есть стихъ къ лицу Божію, тогда разунбется и за Слава Тебъ Боже: а егда будеть стихь къ лицу Богоролипы, или святаго коего, тогда знаменуетъ: Слава тебъ Богоролина, или: Слава тебъ святый Божій, или: хвала. Яко же и въ литійныхъ стихирахъ великомученива Георгіа писано есть: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа Христу воскресшему. Такожде и индв православно разумветь свитая восточная церковь въ аллилуів разнымъ разумомъ, по сличію стиха и времене: зане сія аллилуіа ангельская песнь есть, и сего ради разное и многое въ себв толкование ниветъ.

пріиде, ил-явися, уіа-Богъ, или: пѣснь Божія, или: хвалите Богажива, или: хвалите Господа, яко благъ псаломъ. Сія толкованія и прочан обрѣтаются въ древнихъ книгахъ, а никто не толковалъ, что на единомъ разумѣ стояти, токмо на Слава Тебѣ Боже.

Три чина обратлется во святой перкви. преданы отъ святыхь отець о аллалуів: первое **убо** — во учиненныхъ мъстахъ глаголати алинуја трижды, таже: Слава Тебѣ Боже: второе жево нныхъ учиненныхъ стихахъ аллилуіа токио трижды, кроив Слава Тебв Боже: третіе жево иныхъ учиненныхъ стиховъ единожды аллилуіа глаголати, или пети. И разумъ есть въ томъ, якожъ више рекохомъ... Егда глаголемъ трижды аллилуіа, кром' Слава Теб' Боже. или единожды алаилуіа, тогда являетъ: слава тебъ, или токмо: слава, или: хвала. Аще есть стихъ къ липу Божію, тогла разумфется и за Слава Тебф Боже: и егда будеть стихъ къ лицу Богородицы, или святому коему, тогда знаменуеть: Слава тебь, сирьчь: Слава тебь Богородица, или: Слава тебъ святый Божій, или: хвала. Якожъ и въ стихирахъ святаго великомученика Георгіа въ литін. еже глаголють: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа Христу воскресшему, тамо разумъется сне: Слава, слава, слава, или: хвала, хвала, хвала Христу воскресшему. Такожде и индъ сице православно разумфетъ святая восточная церковь во аллилуів

якоже и прежде рекохомъ яс- разныхъ разумомъ, по сличію нъйне <sup>21</sup>). стиха и дъла.

Приведенное нами дословное сличение нашей рукописи сътретьею главою соборныхъ дѣяній 1667 года наглядно показываетъ, что эта глава соборныхъ дѣяній представляетъ изъ себя въ большей своей части только выдержки изъ сочиненія иверскаго архимандрита Діонисія, нерѣдко прямо дословныя.

По этому поволу считаемъ нелишнимъ сказать следующее: въ сочинении архимандрита Діонисія ръзко проведенъ взглядъ на старообрядческія особенности, какъ на имфющія еретическое происхождение и смыслъ, котораго они, какъ мы знаемъ, въ дъйствительности не имъютъ. А между тъмъ эти воззрънія Діонисія оказали извъстное влінніе и на отповъ собора 1667 года, которые съ своей стороны отнеслись въ старому обряду очень подозрительно и наложили отлучение на всяваго, кто будеть держаться гео и хулить новоисправленный обрядь, яко бы еретическій. Это явленіе объясняется такимъ образомъ: противняви церковныхъ исправленій Никона рішительно и постоянно заявляли, что троеперстіе, трегубая аллилуія и пр., суть обряды еретическіе, заключають въ себъ синсль противный православному ученю. Несмотря на всв разъясненія православныхъ, что въ троеперстіи, трегубой алявлуін и пр. заключается строго православное ученіе, что въ новоисправленномъ обрядь неть и следа. чего-либо еретического, ревнители старины попрежнему не хотвли принять новоисправленняго обряда, попрежнему утверждали, что этоть обрядь есть еретическій. Эта-то упрямая приверженность къ старому обряду, въ соединении съ представлениемъ о новоисправленномъ обрядъ какъ еретическомъ заставила и православныхъ въ свою очередь придти къ мысли, что раскольники упрямо держатся за старый обрядъ только потому, что соединяють съ нимъ какія-либо неправославныя представленія, сближающія ихъ съ разными древними еретиками. Эта очень естественная мысль переходила у православныхъ въ увёренность твердую и прибавимъ отъ себя - безопибочную, когда они узнавали, что раскольники и даже самые ихъ первые учители по иткоторымъ вопро-



то предавать синска это отделение первоначально было изложено такъ: «сін толкованія обратаются въ древнихъ книгахъ, а никтоже толкова на еденъразсудъ, точію Слава Теба Боже: зане сія аллилуіа ангельская паснь и имаетъ въ себа многія разумы и толкованія. Обаче святія отцы предаша во святую дерковь въ божественномъ панія глаголати алмилуіа по трижды, таже: слава теба Боже, якоже выше рекохомъ. Въ нашей рукописи это масто читается такъ: «сія толкованія и прочан обратаются въ древнихъ книгахъ, а никто неголковаль, что на единомъ разума стоити, токмо на Слава Теба Боже, яко вы глаголете, но яко рекохомъ, зане аггельская паснь есть. Убо святія отцы предаша глаголати алмилуіа трижды, таже: слава теба Боже».

самъ впадали въ неправославное мудрование (см. матер. иля ист. pacs. IV. 40-49, 54-62; V. 175-176, 216; VI. 92-132, 266 и лр.)-Въ вилу указанныхъ обстоятельствъ взглялъ на старообрядческія особенности какъ на еретическія или, во всякомъ случав, какъ на очепь полозрительныя, дающія основаніе уполобдать раскольниковъ разнымъ еретикамъ и сближать съ ними. очень долго держался въ нашей противураскольнической литературь. Игнатій Тобольскій въ своемь третьемъ посланіи говорить напримеръ: "нёсть бо ересь, юже они проклятіи полуармяне (т.-е. раскольники) не держать: въ раздъленіи неравенства Упостасей святыя Тронцы, еже изображати ю съ последними персты-суть проклятін аріане: въ маломъ паки перств изобразующе Св. Луха и тамъ его менша Бога Отпа творяще-суть проклятіи макелоніане: изобразующе же паки Сына Божія въ разделенныхъ лицахъ божествомъ и человъчествомъ, въ великоуказательномъ и въ великосреднемъ и темъ Сына Божія на лив Упостаси, сирвчь, лица раздъляюще, суть проклятін несторіане (стр. 60). Св. Леметрій Ростовскій въ своемъ "розыскъ" называеть раскольни ковъ еретиками, такъ какъ они "троическое единосущіе пресъщають на трое: единаго Сына Божія на два Сына разделяють воплошение Сына Божія, бывшее поистинь, неисповылують, Христа на особомъ отъ Св. Тронцы престоль посаждають и (стр. 385, изд. 1847 г). Питиримъ въ "Пращицъ" прямо называетъ раскольниковъ еретиками. Подобнъ онымъ еретикамъ древнимъ, говорить онь, и ныившийи иже въ мимошедшихъ льтать яко злосирадное зловоніе проникшін, глаголю, еретики: Аввакумъ, Лазарь, Өеодоръ. Пустосвятъ Никита, и нижегороденъ старепъ Сергій" (л. 11 и 13, 291, 358, 359, и др.). Питиримъ подробно говоритъ о томъ, въ чемъ именно заключается еретичество раскольниковъ и полемь они чолжий опре поставлени на бить поставлени на бить поставлени на бить поставлении еретиками (л. 89. 91-94, 99, 101 и др.). Въ побличени неправды раскольническія преоси. Өеофилакть говорить, что раскольники своими ожесточенными нападеніями на православный обрядъ, упрямымъ нежеланіемъ принять его дають право подозрѣвать, что они съ особенностями своихъ обрядовъ соедидяють какія-либо неправославныя представленія. "Зрите и вы богомерзкіе суевърцы, напримъръ говорить онъ, праведно ли вы нарекаете на православныхъ христіанъ, акибы неправо порицаюшихъ васъ аріанствомъ, иже со Аріемъ нехощете Христа исповъдати Бога, егда молитву сію: Господи Інсусе Христе Боже напів и пр. отмещете: въ сложеній перстовъ гадательнъ хиромантіею своею противитеся равенству святыя Троицы, а въ молитвъ сей явно отрицаетеся Христа исповъдати Бога. Сего больше и самъ ересевачальникъ Арій не требуетъ отъ васъ; и еще ли

неявное ваше аріанство безбожній апостаты" (д. 89). Арсеній Мацеевичъ въ своемъ "Изобличеній" на "предисловіе" къ "поморскимъ отвътамъ такъ говоритъ о раскольникахъ": вамъ самая нужная и главная вещь къ вёрѣ о церкве: двоперстный кукнить арменскій, двойственное аллилуія, да осемь концовъ крестныхъ на просфорѣ. И тако посему можно видъть, что ваша въра столько съ Златоустымъ согласуетъ, сколько Веліаръ со Христомъ. Однако можно безсомивнія признать, что ваша въра съ своими преданіями не новая, но самою вещію древняя и старинная, сиръчь древняго Веліара сатаны и его слугъ древнихъ схизматиковъ, раскольщиковъ и еретиковъ, на которыхъ древній церкве учитель Златоустъ святый пространно писалъ и вопіялъ" (Оп. док. дълъ Св. Синода, т. І, прил. стр. ССССХХХУ).

Коренной перевороть во взглядахъ на старообрядческія особенности и на отношеніе къ нимъ православныхъ произвело знаменитое "Увъщаніе" митрополита Платона, въ которомъ святитель настойчиво и ръшительно заявляетъ, что старообрядцы съ нами въ самой въры силъ согласны, только за одни мелкости спорятъ и отъ насъ за то отдираются", что какъ въ сугубой аллилуіи такъ и въ трегубой одинаково прославляется Св. Троица, что "если въра о св. Троицъ есть пепорочна, то какими бы пальцами ее ни изображать, нътъ бъды спасенію, что какъ бы ни ходить—по солнцу или противъ солнца, въ томъ великой силы не ваходиль... Хорошо ходить и по солнцу, только бы быть въ соединеніи съ церковію"... (стр. 35, 49, 55, 59, 78, 84 и др. Изд. 8-е).

Со времени изданія "Увъщанія" и последовавшаго за тъмъ учрежденія такъ называемаго "единовърія" православные полемисты съ расколомъ перестали называть раскольниковъ за старый обрядъ еретиками и перестали отыскивать въ старомъ обрядъ сврытое въ немъ еретическое ученіе. Върно исторически и прекрасно да скинето и скадалива об унфинента стеменово в объясняеть от пробосить объясняеть объяснаеть старому обряду со стороны православной церкви, митрополить Филареть въ своихъ "бесъдахъ къ глаголемому старообрядцу": "вогда ревнители мнимой старины, разсуждаетъ святитель, упорно стали за перстосложение двуперстное противъ троеперстнаго, принятаго издревле въ знамение Пресвятыя Троицы; тогда настояло опасеніе и подозр'вніе: не есть ли, или не окажется ли двуперстное знамение выражениемъ какого-либо новаго неправаго учения о Божествь, и потому предосторожность требовала употребить сильную міру, чтобы престу неправильное, и не допустить распространяться злу... Потомъ болье нежели стольтній опыть показаль, что вы, старообрядцы, отъ православняго ученія о Пресвятой Троицъ и о воплощени Сына Божія не отпали, и что въ крестномъ знаменім продолжаете образовать тиниство Пресвятыя

Троицы и воплощение Сына Божія, какъ и православная церковь только нетакимъ расположениемъ перстовъ, какое она издревле употребляетъ. Измънение знамения перестало быть важнымъ и подлежащимъ строгому суду, когда оказалось, что существо таинства сохранено" (стр. 117—118, изд. 3-е).

Въ виду значенія сочиненія Діонисія для первоначальной исторіи раскола мы печатаемъ самое сочиненіе Діонисія въ его полномъ видъ по рукописи Московской синедальной библіотеки № 372.

Н. Каптеревъ.

# СОЧИНЕНІЕ ПРОТИВЪ РАСКОЛА ИВЕРСКАГО АРХИМАНДРИТА ГРЕКА ДІОНИСІЯ.

Інсусе предвари и помози намъ. Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, ампнь. О аллилуја.

#### ГЛАВА І.

Глаголють ніцыи, яко подобаеть глаголяти аллилуіа дважды, потомъ: слава тебъ Боже, сиръчь, аллилуіа, аллилуіа, слава тебъ Боже; а не трижды, сиръчь: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебф Боже, и всуемудріе свое приводять во свидфтелство монаха преподобнаго Ефросина псковскаго, вій толкуеть аллилуіа яко токмо являеть: слава тебъ Боже. Глаголють еще и иное много суемудріе отъ онаго житія, яже суть достойна сміху, аще кто будеть чести со вниманіемъ (нанпачеже въ видінін, еже глаголетъ списатель, негли яко видъ Богородицу и архангела, и бесёдова съ нимъ объ аллилуіи), и тамо будеть ужасатися читатель безумію синсателя. Еще глаголють: зане аще кто глаголетъ трижды аллилуіа, -- согръщаетъ и есть то ересь и многобожіе. И неразумѣютъ (окаяннін и слѣпін сердцемъ), зане якожъ глаголють они дважды аллилуіа, то есть велип и зёло велія ересь: сотворяють бо во святьй Троицф разделеніе, (а не соединеніе), якоже ниже являти яснь будемъ. И еще именують сію аллилуію пресвятою, и пречистою, и животворящею, и во все существо Божіе, и ина суемудрія. Откуду (сія) и чесо ради? и въ чемъ-ли сличествують сія? Сіе бо суемудріе не имфеть ни единаго основанія благочестива, паче же безумныя, дерзну рещи, и нечестивыя мысли исполнено.

#### предисловіе.

Мы благолатію всесильнаго Бога, иже въ Тронцы славимаго и во елинипъ поклониемаго, якоже пріяхомъ непорочную и правослявную вфру отъ святыхъ богопроповълниковъ апостоловъ, и богоносныхъ святыхъ отецъ седми святыхъ вселенскихъ соборовъ, и отъ прочихъ великихъ свътплъ и вселенскихъ учителей. такожъ и чинъ послъдованія церковнаго, писанное и неписанное предапіс, -- сице въруемъ и сице держимъ неизмънно, якоже держаша прадеды и отцы наши, иже подвизащася и бордствоваща ведивими полвиги, и бъды терпъща даже до смерти многажды. И наипаче последи предсудиша лучше порабощенными быти телесно агаряномъ, нежели подвигнути православныя догматы, и пріяти новины латинскія; лучше изволиша телесне вредитися, а недупіевив, якоже видится въ книгахъ, яже суть писаны на латинъ и на соборъ, иже во Флоренціи злѣ бываемый. И не-**УКЛОНИХОМСЯ ГРЕКИ НИВОГЛА НА ЛАТИНСКІЯ РАЗУМЫ, ЯКОЖЪ ГЛАГОЛЕТЕ** вы, но стояхомъ противу мужествено, многажды же и соборы сотвориша нанихъ, и прокляща ихъ шесть кратъ, яко послъди ниже будемъ изъясняти. Нынъ же на предлежащее возвратимсяо аллилуіи отвішати и сказати вамь, и о толкованіи ем и разумь, якожь святін богоноснін отци толковаща и разумьша, и нкожъ держить и разумбеть святая восточная Христова церковь.

#### LABA I.

Статья I. Святая Христова восточная церковь, якожъ рекохомъ, отъ святыхъ апостолъ, и святыхъ богоносныхъ отецъ седми святыхъ вселенскихъ соборовъ, и отъ прочихъ святыхъ вселенскихъ учитель сію аггельскую пѣснь, сирѣчь аллилуіа, (прія) глаголати трижды, сирѣчь: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа; тажъ: слава тебѣ Боже. Сице трижды, якожъ видится и писано во многихъ древнихъ рукописныхъ книгахъ греческихъ и славенскихъ.

Вопросъ. Обаче глаголють трижды аллилуја, таже прирещи: слава тебъ Боже, что являетъ и что разумъемъ въ семъ?

Отвёть. Сіе являеть и сіе разумѣемъ православно: аллелуіа Отпу. алинича Сыну, адлилуја Святому Луху; таже: слава тебъ Боже. Глаголюще снце сіе алдилуіа трижды, являемъ и исповъдуемъ, яко есть Тронцы Вожество, сирвчь, тріупостасно; и еже приречемъ: слава тебъ Боже, являемъ и исповълуемъ, яко Троица единъ Вогъ есть, а не три Вози. Якожъ и егла паки поетъ святая церковь: святый Боже, святый крыцый, святый безсмертный помилуй насъ: и въ сей аггельской пъсни такожде разумъемъ. якоже и во адлилуји, въ божествъ Троицу и единицу: святый Божс-Отепъ, святый крынкій-Сынъ, святый безсмертный-Лухъ Святый, таже: помилуй насъ, а не помилуйте насъ. Се, еже со трисвятымъ, исповълуемъ тріупостасное въ Божествъ, и еже: помилуй насъ, едино Божество: единъ бо Богъ Троица, а не три. Полобит и херувимская (на полт: серафимская) птснь, еже поетъ церковь: свять, свять Госцоль Саваооъ, полобив являеть, явожъ и аллилуіа и Святый Боже: свять, свять, свять ради тріупостаснаго Божества, и: Господь Саваооъ-ради соединенія, сирвчь, за единицу (на полв: за едино существо) Божества. Свять Отецъ, святъ Сынъ, святъ Духъ Святый; таже: Господь Саваооъ, сиръчь, Господь силъ, по Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Госполь силь, Святая Тронца, а не три Господы. Сице и во аллилуін: трижды — ради Троицы, и: слава тебѣ Боже — ради единицы: зане въ Тронцъ и во единицъ Богъ славословится, и въруется, и исповедуется. Сице держить и мудрствуеть святая восточная церковь, якожъ свыше и изначала прія, писанная и неписанная преданія отъ святыхъ Апостолъ, и святыхъ отецъ, и вселенскихъ седми соборовъ ѝ прочихъ. Но во еже глаголете вы, счемудрін аллилуіа лважды дважды, таже: слава тебф Боже-каково основаніе вижете? Вы толкуете, яко знаменуеть аллилуіа: слава тебъ Боже. Поставимъ и мы даречемъ, яко глаголете и вы, яко знаменуеть аллилуіа: Слава тебѣ Боже. Дважды аллилуіа, таже: слава тебъ Боже, являеть по вашему трежды слава тебъ Боже. Се трижды Слава тебъ Боже являеть токмо Троицу, а единицу ни. Се убо погращаете, и исповануете токмо Тронцу, а единицу ни. Идеже бо исповедуется Троица просто безъ единицы, разумется зло: зане вижнится сія Тронца три бози, а не единъ Богъ; небуди вредословіе. Но православное испов'яданіе есть сице: по Тровцъ да послъдуетъ и единица; ндъже Тронца и единица, православное есть исповъданіе; а идъже Троица безъ единицы, многобожіе еллинское есть; и идъже единица безъ Троицы, безбожіе іудейское и агарянское есть. Но святая восточная церковь православно мудрствуеть и исповъдуетъ Троицу и единицу. Сего ради и православно поетъ аллилуіа трижды ради Троицы, и слава тебъ Боже ради единицы. И: святый Боже и прочая, такожде исповъдаетъ, и: святъ, святъ, святъ Господь Саваоеъ—тоже знаменуетъ трисвятое ради Троицы; помилуй насъ и: Господь Саваоеъ—ради единицы, якоже выше рекохомъ. Се есть православное мудрованіе.

Статья II. А что есть писано во Ефросиновъ житін, она вся суть суемудріе: вто будеть прочитати по Бозь со вниманіемь. разумъти будетъ. Аще Ефросивъ имънще каково недоумъніе о аллилуін. яко человокь діавольскимь искушеніемь. — недивно. А что глаголють, яко о семь иде во Царыградъ и слыша отъ патріарха и въ соборной велицей церкви глаголющыя аллилуіа дважды, о томъ мнимъ, яко нейде въ Царьградъ, зане времена нетаковая быша тогда. Владеша бо тогда турки Болгаріею и Сербы и всъмъ западомъ до Дуная и до Чернаго моря, и ратоваша турки тогда на христіаны великими и лютыми ратми. Но аще и иде во Царьградъ, во время оно бѣ Іосифъ патріархъ латиномудрый, который бѣ на осмомъ соборѣ во Флоренцыи. И паки: единаго человъка свидътельство непріемлется по божественному писанію, аще и аггель небесный булеть. И вяшше разумбется истина въ списателевъ вильнін, иже глаголетъ, яко Богородица рече ему таковая словеса, яже подобаеть ниже слышати кому. Тамо бо списатель Ефросинова житія пишеть отъ соннаго грезу, или отъ вътра главы своен нъкоторан толкованія непотребная на аллилую. Но, съ помощію всесильнаго Бога, да речемъ и мы въ отвъть оному-на аллилую толкованіе, не отъ себъ, но яко святи и богоносни отци и учители толковаща и разумѣща, якожъ обрѣтохомъ въ древнихъ рукописныхъ и печатныхъ книгахъ.

Статья III. Святаго Германа патріарха толкованіе алл-ил-уіа: алл—Отецъ, ил—Сынъ, уіа—Духъ Святый, и паки: алл— Отцу, ил—Сыну, уіа—Духу Святому, сирѣчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Духу Святому. И паки по Григорію Нускому: алл—слава, ил—Богу, уіа—живому, сирѣчь аллилуіа толкуетъ: слава Богу

живому. И паки по Куриллу александрійскому: алл—державный, ил—Богъ, уіа — той единъ; или: хвалите истина Господа; или: похвалите его достойно. И паки по Суммаху и по иныхъ толковниковъ: алл—прінде, ил—явися, уіа — Богъ; или: пъснь Божія; или: хвалите Бога жива; или: хвалите Господа, яко благъ псаломъ.

Сія толкованія и прочая обрѣтаются въ древнихъ книгахъ, а никто нетолковалъ, что на единомъ разумѣ стояти, токмо: на Слава тебѣ Боже, яко вы глаголете, но, яко рекохомъ, многа разума и толкованія имѣетъ сія аллилуіа, зане аггельская пѣснь есть. Убо святіи отцы предаша глаголати аллилуіа трижды, таже: слава тебѣ Боже, и се являетъ, якожъ предрекохомъ: аллилуіа— Отцу, аллилуіа—Сыну, аллилуіа— Святому Духу, спрѣчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Святому Духу, тажъ: слава тебѣ Боже-Сице разумѣетъ православнѣ восточная церковь: трижды аллилуіа за Тромцу и: слава тебѣ Боже за единицу, а неинако; сирѣчь: яко святая Троица есть единъ Богъ, единосущный и нераздѣлный, а не три бози разніи. Сице и Святый Боже и Святъ, святъ, святъ Господь Саваоеъ—Троицу и единицу, якожъ предрекохомъ яснѣйше.

Статья IV. Обаче аллилуіа и святый Боже трижды, по три глаголемъ ради тріехъ троичныхъ чиноначалныхъ чиновъ, святыхъ безплотныхъ небесныхъ силъ, по святому Діонусію Ареопагиту. И сего ради не токмо трижды, но имногажды глаголемъ, сиръчь. частъ, зане сими иъсньми безпрестани славословятъ и воспъваютъ святін безплотнін небеснін силы Бога, иже въ Тронпъ н единицъ славимаго, якожъ мнози духоносній отцы сполобишася благодатію Святаго Духа слышати, якожъ пов'єствують святыя книги святыя нашея церкве. И зане сія аллилуіа есть аггельская пъснь, сего ради имъетъ многоличная толкованія, сиръчь, многа знаменуетъ, якожъ выше рекохомъ, якожъ и прочая словеса божественнаго писанія. И сего ради, елика яви Духъ Святый чрезъ уста святыхъ отецъ, она и мы да держимъ и она да мудрствуемъ; еликаже они умолчаща, подобаетъ и намъ она да немного вспытуемъ. Обаче на аллилую обрътаются вышереченная толкованія въ достовърныхъ книгахъ, и преданія древняя, да глаголемъ аллилуіа трижды, таже: слава тебф Боже. И сице за достовфрное свидътельство видится писано и доднесь во многихъ харатейныхъ рукописныхъ древнихъ книгахъ славенскихъ и греческихъ: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебѣ Боже. И во апокалинсисѣ святаго всехвальнаго апостола Іоанна, евангелиста и богослова, явственнѣйше являетъ о трегубой аллилуін въ толкованіи Андрея архіепископа Кесаріи Канпадокійскія: аллилуіа трижды, ради тріупостаснаго божества. И здѣ трижды аллилуіа, а не дважды, тажъ: квалите Богу нашему аллилуіа. Тамо рече: хвалите Богу нашему аллилуіа, мы глаголемъ: слава тебѣ Боже. Свыще изначала извыче святая церковь глаголати аллилуіа трижды, тажъ: слава тебѣ Боже, якожъ прежде рекохомъ. Токмо сія смущенія, яже нѣцыи хощутъ глаголати аллилуіа дважды, тажъ: слава тебѣ Боже, отъ списателя житія Ефросинова начася діаволскимъ навѣтомъ. А Ефросинъ въ послѣднемъ поученіи своемъ при смерти о аллилуіи ничего не приказалъ братіи въ тестаментѣ своемъ.

Статья V. Обаче иногда глаголеть церковь трижды аллилуіа, кром'в Слава теб'в Боже; а иногда единожды аллилуіа, во уреченномъ м'вст'в: что сіе тогда являетъ?

Отвътъ. Егда глаголемъ трижды аллилуіа, кромѣ Слава тебѣ Боже, или единожды аллилуіа, тогда являетъ: слава тебѣ, или токмо: слава, или: хвала. Аще есть стихъ къ лицу Божію, тогда разумѣется и за Слава тебѣ Боже; а егда будетъ стихъ къ лицу Богородицы, или святому коему, тогда знаменуетъ: слава тебѣ, сирѣчь: слава тебѣ Богородицѣ, или: слава тебѣ святый Божій, или: хвала. Якожъ и въ стихирахъ святаго великомученика Георгіа въ литіи, еже глаголютъ: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа Христу воскресшему; тамо разумѣется сице: слава, слава, слава, или: хвала, хвала, хвала Христу воскресшему. Такожде и индѣ сице православно разумѣетъ святая восточная церковь во аллилуіи разнымъ разумомъ, по сличію стиха и дѣла.

Отатья VI. Три чина обрѣтается во святой церкви преданы отъ святыхъ отецъ о аллилуіи: первое убо—во учиненныхъ мѣстѣхъ глаголати аллилуіа трижды, таже: Слава тебѣ Боже; второс же—во иныхъ учиненныхъ стихахъ аллилуіа токмо трижды, кромѣ: Слава тебѣ Боже; третіе же—во иныхъ учиненныхъ стиховъ единожды аллилуіа глаголати, или пѣти; и разумъ есть въ томъ, якожъ выше рекохомъ. Сице обрѣтается въ древнихъ книгахъ сіи три чины писаны, а дважды аллилуіа глаголати нигдѣ не обрѣтается указано, развѣ въ новыхъ испорченныхъ книгахъ отъ суемудрыхъ и неразумныхъ, негли отъ латинскихъ книгъ взято,

зане латины, извъстно, дважды глаголють аллилуіа, а трижды нивогда глаголють. Сего ради нелститеся глаголюще дважды аллилуіа, не бо есть истинное мудрованіе, но погръшеное. И гръшите въ томъ тяжко, зане елико время глаголасте сице невъдъніемъ, тогда бо имъли и менше гръхъ; а отнелъже народствоваще вещь, сиръчь, явися во всемъ народъ и проповъдася истинно, аще кто ради упрямства своего противляйся, таковый согръщаетъ тяжко, и смертный гръхъ согръщаетъ, зане падать будете во ересь безглавыхъ. И упрямство есть діавольское, и кто стоить во упрямствъ, той въ діавольской воли и власти обрътается, и той будетъ его пріобръсти, яко истина еретика, зане упрямый человъкъ есть сущій еретикъ,—таковы бо быша древніи еретицы.

Статья VII. А еже глаголють на Максима Грека, что и онъ мудрствоваще аллилуіа дважды глаголати, и приводять во свидітельство святаго Игнатіа Богоносца, яко отъ аггеловъ слыша піти сице аллилуіа—дважды, и въ томъ лгуть на святаго Игнатіа и Максима Грека, зане святому Игнатію явищася аггели о божественномъ псалмопітній, сиріть о антифоніть, а не о аллилуін, и въ семъ несогласуется самое писаніе, кія называють Максимово, и о томъ разумітется подлинно, что то сложеніе слова не Максимово есть, токмо лгаща нітьцый на его имя.

Статья VIII. Есть еще и инъ чинъ во святой церкви, иже въ божественной литургіа предъ святымъ евангеліемъ поется аллилуіа не токио трижды, но в вящше. Ту, предъ святымъ евангеліемъ на аллилуіа, разумбемъ сія толкованія, еже предрекохомъ, сирвчь: прінде, явися Богь, и: слава Богу живому, в: державный Богъ, той единъ, и: хвадите истина Господа, и: похвадите Его достойно, и: хвалите Бога жива и прочая. Сія вся знаменуетъ адлилуів, еже поется предъ евангеліемъ, зане ту сія пъснь токмо къ Христову лицу приносится, еже есть святое евангеліе, н являеть пришествіе Господа нашего Інсуса, яже прінде на землю. Сіе являеть: прінде и явися Богь, и абіе по аллилуіи является святое евангеліе, яко лице Христово, и прочитается отъ священника или отъ діакона, и слышимъ его яко самаго Христа со всявимъ страхомъ и благоговъніемъ. А: слава Богу живому и прочая, яже выше писана, - тъмъ славословимъ и воспъваемъ самаго Христа живаго, сиръчь воскресение его восхваляемъ и воспъваемъ и

нрославляемъ, заме святое евангеліе лице воскресенія Христова знаменуеть. И вся сія хваленія зав. еже знаменуеть аллилуіа. въ честь святому евангелію приносится, зане вряще святое евангеліе, яко самаго Христа вримъ, иже изъ мертвыхъ воскреста. и на земли съ нами соживуща. Сего ради и по всякой недъли на утрени новлавлемся и лобываемъ святое евангеліе рали восвресенія Христова, явоже повлоняемся и лобываемъ самаго Христа, иже отъ мертвыхъ воскресща. Сего ради и сія нъсни приносятся въ божественной литургін передъ святымъ евангеліемъ, -- самому Христу Богу нашему воспресшему изъ мертвыхъ: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, нетокмо трижды, но и безчислено. Ате вышереченная толкованія: слава Богу живому и прочая, мощно разумътися и на святую Тронцу хваленіе, но по сличію (на полъ: приличію) времени и стиха; а предъ святымъ евангеліемъ въ божественной литургін нанцаче въ лицу Христову вриносится, якоже и иногда ино разумъется, якоже рекохомъ, по сличію времени и стиха. Вогу нашему, насе въ Тронив славимому и во единицъ поклоннемому, слава, честь, поклоненіе, н великоленіе, ныне и приспо и въ безконечныя веки, безконечныхъ въковъ, аминь.

Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь. Честный кресте Христовъ, спасителю нашъ, помози намъ.

О честивмъ креств намъ слово.

#### ГЛАВА ІІ.

Ко глаголющимъ, яко греки и прочіи, иже знаменуются образомъ честнаго креста треми первыми персты, суть еретики, и якоже сіе преданіе и обычай взяхомъ отъ латинъ, сирѣчь отъ папы Афеса, слово противореченное, сирѣчь отвѣтное: въ протопопу Аввакуму, и къ попу Лазарю сибирскому, и къ попу Никитѣ суздалскому, и старцу Герасиму Фирсову соловецкаго монастыря и къ прочимъ единомудреннкомъ и совѣтникомъ ихъ. И о просфорахъ, и о частицахъ, и о четверочастиомъ крестѣ, вже именуютъ крыжемъ.

Digitized by Google

Статья I. Глаголете, яко взяхомъ отъ паны Афеса сію запоновъть знаменатися крестомъ треми первыми персты, се яво лжете о семъ веліе: елино убо, яко папа Афесъ никогла бъ: второе, яко латини знаменіе крестное никогла треми персты нетво-DHIIS, HERE TROUBTS, HO SHAMEHVEDTCH TORNO BREMS DEDCTM. H превле и нынъ. якожъ видится въ книзъ, яже именуется Кируллова, грека Константина Панагіота преніе, иже сотвори со Азимитомъ датиняниномъ, идъже обличаеть его Панагіоть, и глаголеть ему: Азамите, почто несогбаеми том перста и некрестишися десною рукою, но творими кресть обонии персты еретически. Се лжете все. А мы Божіею благолатію православно творимъ знаменіе честнаго креста на лиць и на тьль нашемь: треми первыми персты десныя руки, якожъ пріяхомъ отъ святыхъ апостоловъ, и отъ святыхъ богоносныхъ отецъ и вселенскихъ учителей: во имя Отца и Сына и Святаго Духа, неписаннымъ преданіемъ, якожъ свидътельствуеть и святый Василій Великій, нже во святому Амфилохію епископу нконійскому слово 27, и Коричей печатной (на полъ: листь 259), и въ правилахъ Матебевсвихъ. Егда согбаемъ три первыя персты десныя руки, знаменуемъ, яко въруемъ и исповълуемъ во святой Тронцъ едино Божество и едино существо, сиръчь: единъ Богъ тріупостасный и единосущный, якоже сін тріе первін персты десныя руки имівють токмо именованіе: первый, вгорой, и третій: а который есть болши или менши, неможеши разумъти или сказати. Сего ради сими первыми тремя персты предаща намъ святів Апостоли и богоносній отци творити знаменіе животворящимъ врестомъ, совокупивше ихъ во имя святыя и единосущныя Троицы. И въ сихъ тріехъ перстахъ не яко хощемъ показати все таниство Божества или Божество, яко вы баснословите, небуди; токмо число покаженъ сими персты-Троицы и единицы: три перста за Троицу, сововупленіежъ перстовъ ради единицы, сирічь, яко Тронца и единица есть Богъ. Кто есть вив ума, еже хощеть показати или эвазати все Божество въ перстахъ, или все таинство Божества являти въ перстакъ. Богъ есть недовъдомъ, непостижимъ, и неизслъдимъ, и невидимъ, иже ниже умомъ можетъ вто всеконечно достигнути, наже безплотији силы. И како вы человъцы, суще создани, хощете показати незданное и непостижниое Божество въ вещественныхъ и зданныхъ вещехъ, - въ перстахъ и во иныхъ? Не буди

вредословіе. Вы суснудрін вредословите тяжко, еже украпляєтеся новазати все Божество и все вочеловъчение Христово и всю ботословію въ перстахъ руки. -- нечестиво и пребеззаконно! Кто убо оть богоносныхъ отепъ и вселенскихъ учителей или писапиа или муноствоваща сія, яже вы нынь пишете и мудоствуете?-- Никтоже. Откулу ин слышаете и навыкосте сія, отъ котораго божественнаго писанія, или отъ котораго вселенскаго православія учителя? Ни: развъ отъ сатаны (отпя и друга вашего и учителя) слышасте и навыкосте сія. Глаголете вы, яко полобаеть знаменатися крестомъ сине: совокупити два персты: вторымъ и третіемъ, а третій навдонень быти мало подъ вторымь; таже: первый-великій персть и другая два последняя персты: четвертой и пятой-менпій, сововупити. И потомъ тольчете и глаголете, яко сін сововуплены три персты: первый и два последнихъ яко есть святая Трониа. другая же два перста: вторый и третій, яко есть Вожество п человъчество. (О слъціи и прелестніи) вако дерзаете и глаголете таковая словеса на Бога хулная? Како небонтеся, ла неразсилется земля, и поглотить вась живыхь, яко Ласана и Авирона, и илете со душею и тъломъ въ муку въчную и въ негасимый огнь, уготованный діаволу и аггеломъ его? Како именуете (слітій отъ беззаконія вашего) въ перстехъ святую Тронцу и Божество? Каковое Божество можете показати въ перстахъ и какову тайну: Обаче смотрете (окалнени) въ какую пропасть падаете и покайтеся искренно, дондеже не постигнеть васъ гибвъ Божій. Глаголете вы, яко три персты, иже совокупляете подъ двоюже перстахъ, святую Троицу; и два перста, которін суть выше тріехъ. Божество и человъчество. Се яко исповъдаете два Бога: единъ Богъ болщи, Божество и человъчество Христово; вторый Богъ ниже и менше, которое именуете святую Троицею. И такова Троица неподобна и неравна, зане есть единъ перстъ первый болши, и четвертый менши, и пятой еще звло менше. Еще и числа ихъ разны: первый перстъ, и четвертый, и пятый, и неноряду число: первый, вторый и третій. Мы въ трехъ перстахъ число токмо являемъ Троицу: единъ, другій и третій, сирвчь именнованній токмо три: Отецъ, Сынъ и Святый Духъ. И сего ради мы православно три первые персты, якоже стоять поряду: первый, вторый и третій, совокупляемъ и знаменуемъ три именованія святыя Троицы: Отца и Сына и Святаго Духа, а совокупленіемъ ихъ едино Божество мулоствуемъ, яко святая Тронца. елинъ Богъ есть единосушный и неразделный, а ненно. И неглаголемъ, яко персты сін есть Богъ, или сама святая Тронца, или упостась, или божество и человечество, яко вы вредословите. иже глаголете пва перста, которін стоять выше, -- божество и чедовъчество, а три перста-святую Троицу и полагаете ниже подъ человъчество. Едино убо: въ семъ хулите святую Троицу; второе же: яко полагаете персты неравны и вий числа и ряда, зане есть первый персть и четвертый и пятый, и посреди ихъ стоять два перста горъ, и разлучають болшой отъ прочихъ лвухъ, и наипаче три перста, еже глаголете Тронцу, стоять навлонены полъ тъми двъма. Се явно есть, яко хулите святую Тровцу въ тъхъ трехъ неравныхъ перстахъ, иже совожупляете: первый и четвертый и пятый, и глаголете, яко есть святая Тронца. Въ семъ исповедуете во святой Тронце неравенство, якоаріане, и несторіане, македоняне, и саведіане, и духоборны, аполинаряне: зане они сице исповъдоваща и мудрствоваща во святъй Троипъ несравнение и неединосущие: Отпа болше. Сына менше, и Духа Святаго еще менше, яко раба. Такожле и вы: первый болшой персть Отца именуете, четвертый Сына-менше. и пятый, иже есть еще менше. Духа Святаго именуете: якоже вышеречений еретицы хулите и вы святую Тронцу, еще и горшезане они дотолико мудрствоваща, а вы еще мудрствуете и ино. еще горше, яко манихеане, и апеліане: два Бога-единаго горъ, а другаго доль. Сице и вы исповъдуете водву перставъ-единаго Бога сугуба и болша, а въ трехъ перстахъ другаго Бога — трегуба, и неравна, и менша, зане тъ три перста стоять навлонены подъ двёма. Елицы еретицы бяху наначала и лонынё, нектоже такован вредословія не дерзну реши, или показати Божество въ перстахъ, или богословити о Божествъ, или о воплощении Христовъ въ перстахъ руки, но токмо вы (антихристовы предтечи и ученици), или вто прежде васъ научи, или мудрствова сице, или написа, и онъ антихристовъ ученивъ бъ и предтеча. Доводно въ вамъ бѣ и толиваго отвѣта, но зянеже и ина баснословія глаголете на насъ, подобаетъ отвъщати вамъ и за она краткими словесы. Неподобаще весьма отвъщати вамъ затаковая блядословія, а заеже да невозгордитеся и скажете, яко сего ради умолчахомъ, зане неумъемъ отвъщати, и того ради отвъщаемъ вамъ и на прочая.

Статьи II. Вредословите еще и глаголете, яко зане мы творимъ знамение крестное треми первыми персты, полагаемъ страсть въ Божествъ, сиръчь, яко распинаемъ святую Троицу (и яко плоть Христову мъщаемъ во Троицу, или безъ плоти исповъдуемъ Христа).

Слышите безумнін. слышите о томъ, якоже вы глаголете, зане что совокупляемъ мы три перста первыхъ: во имя Отпа и Сына н Святаго Лука, и знаменуемъ сими образъ животворящаго преста на себъ, распинаемъ святую Тронцу (о слъпін сердцемъ; на полъ: о безумнін мудрецы), а егда врещаемся, како врещаемся? Некреплаемся-ли во имя Отна и Смна и Святаго Духа треми погруженін. И что-ле являєть, или знаменчеть три погруженія? Неявляють-ли погребение Господа нашего Інсуса Христа и тридневиое его воскресеніе? Ей, И чесо ради глаголемъ во тріехъ погруженінхъ имя Отца и Сына и Святаго Духа? Егда умре и погребеся Отепъ и Святый Духъ вкупъ съ Сыномъ, и егда воскресе Отепъ н Святый Лухъ вкупъ съ Сыномъ, всячески реши имате? Ни. Но чесо ради глаголемъ во врещении и въ погружении святую Тронцу, сирвчь врещаемся во имя Отца и Сына и Святаго Луха. зане три погруженія знаменують Господа нашего Інсуса Христа погребение в тридневное воскресение, по святому апостолу Павлуяко едины во Христа Інсуса врестихомся, въ смерть его крестихомся, спогребохомся убо ему крещеніемъ въ смерть, да якоже воста Христосъ отъ мертвыхъ славою Отчею, тако и мы во обновленін жизин да ходимъ (къ Рим. глава 6). Спогребщеся ему врешеніемь въ смерть, въ неже и совостасте вёрою (къ Колос. глава 2). И по Григорію Богослову въ слові на святое врещеніе, еже глаголеть: спогребохомся убо Христу крещеніемь, да н совостанемъ. Еда противно творимъ и здв, по апостольскому слову, еда по васъ подобаетъ, да некрестимся во имя Отца и Сына и Святаго Духа, но токмо во имя Христово; еда и въ семъ. по вашей немудрой мудрости, есмы еретики вси православніи: и греки и руси и прочін. О мудреды злобы, како незрите світь истины и блядствуете безивстная! Прострите очи ваши и изженате тму отъ разума вашего и разумвите свыть истины и правды! Зане, якожь во святомъ врещения врещаемся въ три погружения

рали погребенія и тримевнаго воскресенія Христова. и во вмя Отна и Сына и Святаго Луха: сние полобив знаменуемъ себе образомъ честнаго вреста Христова треми первыми персты, вовин Отца и Сына и Святаго Лука. Якожъ тамо Христово врещение во образъ погребения и воскресения Его. а именование Отпа и Сына и Свитаго Луха: сице и зав Христовъ врестъ, а исповъланіе Отца и Сына и Святаго Луха, якожъ пріяхомъ песанное и неписанное предание отъ святыхъ Апостолъ сице знаменатися животворящимъ крестомъ треми первыми персты и совершать и тайну святаго врещенія во имя Отца и Сына в Святаго Луха. Сице пріяхомъ отъ святыхъ апостоль и отъ святыхъ отепъ и сипе держимъ п будемъ держати въчно и неподвижно: сне мулоствуеть и сице исповалуеть поавославно святая восточная апостольская церковь, а неннако, --нестрасть въ Божество прилагая, яко вы блядословите. Аще-ли убо здѣ во знаменіе вреста вивнится страсть въ Божество, негли яко Христосъ елень распяся, явожь вы напшуете: колип паче во святое креmenie, илъже три погруженія суть, ради погребенія и тридневнаго воскресенія Христова, и глаголемъ имя Отпа и Сына в Духа, --еда и здё страсть въ Божестве прилагается, зане единь Христосъ тълесно умре и погребеся, а не и Отепъ и Святый Духъ съ Сыномъ умроша и спогребещася и воскресоща. О новые мудрецы, разсуждаете сіе сами и срамитеся! Се, якожъ во святое крещеніе невивняется въ Вожество страсть, или погребеніе Отцу и Святому Духу съ Сыномъ, сице и въ знаменіе животворящаго креста, еже творимъ треми первыми персты, во Отца и Сына и Святаго Духа, не вивняется страсть, спрвчь распинание Отцу и Святому Духу съ Сыномъ, якоже вы вредословите. Ниже исповъдуемъ Господа нашего Інсуса Христа безъ плоти быти, но исповъдуемъ Его, яко есть на небесъхъ со пречистою плотію, со Отцемъ и Духомъ Святымъ неразлученна, во своей упостаси неслитно, а не въ перстахъ имбемъ исповъдание въры, и православіе и показаніе Божества, или богословіе, или смотръніе воплощенія Христова; но вижемъ исповъданіе въры и православіе писано въ сердцы и во ум'в нашемъ. Како да покажемъ Божество въ перстахъ? -- безивстно бо есть. Богъ убо есть свътъ врайнъйшій, и неприступный, и неизлаголанный, инже умомъ постижниций, неже словомъ изглаголанный, по Богослову

Григорію: но како въ перстахъ хощете, новін немудрін мудрецы. богословити и ноказати и вкля Божества разиства: единаго Бога сугуба, а другаго Бога трегуба и неравна. Показуете убо два Бога: единаго тріупостаснагч и неравна, по аріаномъ, македоніаномъ, несторіанемъ, савеліаномъ, и аполинаріаномъ, а втораго Бога-по манентомъ, и маркіоняномъ, и апаліаномъ, якожъ выше рекохомъ ширше. Или четыре Упостаси въ Божествъ исповъкуете: въ тріехъ перстахъ неравныхъ, иже глаголете Тронцу, единаго Сына. Отпа менша всновълуете по персту, ване есть менній и въ числё руки четвертый персть; и паки во дву перстахъ другаго Сына болща, зане стоить выше святыя Тронцы и исповълчете лва Сына: единего, иже есть вкупъ со Отпемъ и Святымъ Духомъ и того менша, и другаго Сына разна, вже есть съ плотію и обратается особно отъ Отна и Святаго Луха, и въ томъ Его почитаете вы выше Тронцы. Или двв упостаси исповълаете въ Сынъ Божін: едину упостась Божества, а другую человечества, зане ява перста токио числа являеть двое, или двв упостаси, или два Бога: а божество и человвчество нако можеши ноказати въ перстахъ? Никако, токмо число. Два перста вкупъ, и паки три перста вкупъ, которые бывають пять. -- и съ твиъ сложениемъ перстъ или пять упостасей исповъдуете въ Божествъ, или два Бога: едина сугуба, а другаго трегуба и неравна,--небуди вредословіе. Никтожъ отъ въка явися еретикъ таковый, якоже вы, предтечи антихристовы!

Статья III. Еще и ина блядословите и глаголете, зане подобаеть якоже знаменуетеся врестомъ війждо, тіми сложеніи перстовъ такожде и благословлятися самому себе комуждо. Обаче по вашему и свинопасцомъ и всякому простому человіку и бабі благословляти подобно архіерею и іерею, и да неиміють между собою ни единаго разньства архіерей и іерей отъ людина и отъ свинопасца. Сіе есть явная ересь безглавныхъ, и люторская и калвинская, которые священства неиміють, ниже почитають. А у насъ у православныхъ великое разньство священника отъ людина имівемъ, и благословеніемъ благословляти дано токмо архіереемъ и священникомъ, а не всімъ, и сложеніе перстовъ благословляти инако есть, зане иная тайна есть, а знаменатися крестомъ паки иная тайна есть, и сіе дано всімъ, сего ради и иное сложеніе перстовъ есть. Статьи IV. Еще вредословите, яко Вогъ, егда сотвори Адама, благослови его таковыми (на нолъ: нъкшии) сложении перстъ; еще и праотцы до Христа сице благословляху; и отъ Христа паки другая благословения и ина сложения перстъ.

Гив и откулу и отъ котораго писанія обратосте сіє? Въ ветхомъ писаніи, сирвчь въ библін нигив необратается; въ новомъ. сиръчь во святомъ евангелін или во апостоль. — ни. И ваная рука н каковы персты въ Божестве прежле воплошения Христова? Влазнено мудрствуете, зане неимвете ни единаго указанія крвиваго съ православными сулогизмы. Негли и речете, аво на живописанных вконахъ видесте таковое сложение перстовъ. благословляюще написаны святін сице. Обаче аще и видесте персты сние сложены, отъ живописца суть сложены, а не отъ святаго. и святый, иже есть писанъ во образь, небесьдова съ тобою неже рече тебъ тольование и разумъ свой, токио явожъ воскотъ нвовописенъ, тако к писа. Пачежъ якожъ коемужно показася удебнейше, тако и наниса, и въ томъ нивакое истизание не бысть когда. Сего ради обрътается въ иконахъ иноголично сложенія переть: овъ сице, овъже инако, якожь угодися комужло, и якоже повазася удобно, сице и написа, а не отъ божественнаго писанія свидетелства, токио собою. А учены иконописцы ретко обреталися, а вящшій быша и суть неучени и неумны, а иные ниже алфу на полъ: аэъ) въдають, что есть. Сего ради въ томъ въ живописцахъ утверженія никакого ність, по вашему баснословію, зане, яко выше рекохомъ, якоже показася вкомописцу (аще ли грекъ, аще русинъ, аще и иный, аще-ли новый, аще древній). тако и писа безъ разсужденія. (На полів противъ послівднихъ строкъ надинсь: "на Лазара попа").

Статья V. Еще глаголете и иная блядословія, пачеже рещивредословіе и кулу: въ сложеніи перстахъ, глаголете, высшшая два перста, каторія стоять единъ прямо, а другій преклоненъ, прямый же именуете Предтечею, преклоненный же именуете Христа, иже преклони главу Предтечи и крестися; и три перстакія суть подъ тёми двумя преклонены, сирёчь: первый, и четвертый, и пятый, глаголете святая Тронца, кая явися во Іордани; и длань между перстовъ глаголете Іорданъ. О вто непосмъется блядословію вашему! Предтечю полагаете горё, а святую Тропцу долё; и паки: единаго Сына, кій (на полё: иже) главу преклони Предтечи, а другаго Сына въ неравныхъ перстахъ, нже именуето Тронцу, таже Іорданъ въ длани. О уроди! Откуду навыкосте сія блядословія, отъ котораго божественнаго писанія?

Статья VI. Но аще глаголете еще, яко сіе сложеніе перстовъ вижете предание древнее отъ отепъ и прадъдовъ вашихъ, и приносите и нъвое ложное писаніе во свидътельство, кое имъеть имя святаго Мелетіа патріарха антіохійскаго и Осолорита, негли яко они сяпе повельвають сложити персты, и знаменатися креснымъ знаменіемъ, и полобив благословлятися воемужло самому себе; кое писаніе есть ложно, сложено отъ еретиковъ, и токмо положния тамо имя техъ святыхъ, на предстять наролъ, а народъ сей бысть ненавазанъ и неученъ писанію тогла, яко, слыша имя техь святыхь, вероваща. Обяче тін святін въ томъ никакія въдомости имъютъ, токмо неправедно влевещуть ихъ, зане въ книгахъ ихъ нигай сіе необратается писано. И истязаніе о томъ веліе было во святой горь Афонской въ льто 7157, пересматривали Мелетіевы и Өеодоритовы книги и писаніе такое необредося въ ехъ кингахъ, и великій соборъ о томъ учинили и книга, кал привезена была тамо изъ Россіи съ таковымъ писаніемъ о сложенія перстовъ, сожгоша и провляща, кій наложи такій уставъ и кто тако мудрствуеть, или будеть мудрствовать. И кто хощеть разумети истину въ томъ сущемъ писаніи, еже они укрепляются, будуть разумети, аще кто со вниманіемь будеть читати, како аще святый Мелетій показа персты: кін три персты показа, и кан совокупи, и бысть знаменіе? Явственно есть, яко тв первые три персты показа ради святыя Тронцы, и паки тін три перста совокупи ради единосуществія Вожества, и бысть знаменіе. Сице, а неннако бысть показаніе персть. А Өеодорить о томъ неписаль нигив, зане въ его книгахъ таковое писаніе необретается, токмо солгано на него отъ еретиковъ.

Статья VII. Аще и глаголете, зане пишетъ Петръ Дамаскинъ, яко двъма персты знаменатися крестомъ (и пишетъ сице:). Слышите о семъ и разумъйте, едино убо: яко сего Петра Дамаскина книга нъсть всъмъ пріятна, ниже является въ міръ; второеже: яко Петръ токмо о двою перстахъ бесъдуетъ, ради втораго и третіяго глаголетъ, яко знаменуютъ та два перста два естества Христова, но за прочіе три персты немудрствуетъ, ниже глаголетъ что. И негли аще и въ каковыхъ странахъ тамошнихъ по-

требствовали впѣшнихъ временѣхъ сіе сложеніе лву перстахъ рали еретиковъ единоводинковъ, а последи преста. якоже и ина многа лела, яже первое быша повелено оть святых отепълако. а последи такожде святів отны повелена ниако лучие. Пишеть и святый Іоаннъ Златоустый въ беселяхъ на евангелиста Матееа въ пятлесять четвертомъ нравоучение о крестъ. листь 91. цену вреста глаголя: ниже бо просте перстомъ начертати его полобаеть, но первъе произволениемъ сомногою върою, аше и сине вообразащи его зржніе, никтоже близь тебе стати возможеть оть нечистыхъ духовъ. Се. яко по Здатоусту, и единымъ перстомъ знаменоващася дюліе крестнымъ знаменіемъ нѣкогла, последи преста и то, якожъ и многая правила обретаются въ помъстныхъ соборахъ повелъвають тако, а послъди (на) вселенскихъ соборахъ повелъща инако. Егла и въ томъ ла речемъ. яко святів отцы сопротивляются между собою? Небуди: токмо по потребъ времени сице законоположина Духомъ Святымъ. якожъ и первое. Божественная литургіа отъ святаго апостола Іакова, брата Божія, списаси болше, и ины чины имяще: последи Великій Василій сократи и чины украси, и паки божественный Златоусть еще соврати. Великій Асанасій пишеть въ правилахъ своихъ: мирскій свищенникъ, аще пострижется монахомъ и потомъ будетъ служить литургію, да будеть анавема: а нывъ не токмо служить яко священники, но и архіерен бывають. И еда даречемъ и о семъ, яко противно сотворяють и пишуть святіи отпы? Никако.

Статья VIII. Бѣ еще обычай и преданіе во святой церкви и служаху треми просфорами, и ины четырми, ины пятми, ины шестьми и седмію просфорами; такожде и частицы святыхъ изимаша: иніи пятнадесять частиць, иніи дванадесять, иміи девять, иніи едину. Многое время сей чинъ и обычай бываше во святой церкви, якожъ видится во святой горѣ Авонстѣй цисано во многихъ рукописныхъ древнихъ книгахъ, и не имѣяху въ томъ до времени ни единаго зазрѣнія и соблазна. Посемъ отъ нѣкоего времене начинаху преніе творити и глаголати кійждо: единъ, яко азъ служу лучше треми просфорами, во имя святыя Троицы; иный, азъ добрѣ творю четырми просфорами за четыре евангелисты, кіп списаша святое Евангеліе и предаша сію тайну; иніи, мы съ нятію просфорами лучше ради цяти хлѣбовъ, еже благо-

слови Христосъ и насыти пять тысящь; иніи пави похвалища свой обычай за шесть и за седыь просфирь, кійждо глагодаху оно, еже повазася имъ прилично. Такожде и о частинахъ: инін дванадесять частиць, ней девять похвалиша, ини пятьнадесять, инін елику, и елико не бъ любопренія въ перкви, быша вся побра и богоугодна. А когда начаща быти соблазны и любопренія въ церкви, тогла и святіи отцы разсудища и повельша быти всёмъ во единомъ чине и обычан, яко да престанутъ любопренія и соблазны отъ невъждъ и простыхъ человъкъ, и сице повелъща и изобразища, яко всемъ съ пятію просфорами совершати божественную литургію ради пяти хлібов, иже благослови Христосв, якоже и на бленіи въ благословеніи хлебовъ бываеть. Аще ли Христосъ благослови (иногла) и селмь хлъбовъ, но насминся менше народа, токио четыре тысящи, и осташася и менше укруховъ, токмо седмь спіридъ, а пятми хаббами пять тысящь народа насытися, и осташася укрухи болин-12 кошницъ полныхъ-Сего ради о семъ болшее чюдодъяние предсудища святи отци совершатися божественной литургін пятин просфорами. Такожде повельша и о частицахъ токмо девять изимати ради девяти чиновъ небесныхъ силъ, по святому Діонисію Ареопагиту. Царскить путемъ ходища святіи отцы во время подобающее, ниже долъ ниже горф, токмо посредственно и царскимъ путемъ: въ просфорахъ ниже седиь, ниже шесть, ниже четыри, ниже три, но пятии-Сице и въ частицахъ: ниже пятналесять, ниже дванадесять, ниже едину, но девять, -- сущее все Святый Духъ просвёти имъ. Такожде и вознаменование образа честнаго креста знаменатися треми первыми персты. Аще и быша иткогда и знаменоващася людіе единымъ перстомъ, по Златоустовъ бесъдъ, или двумя персты. по Петру Дамаскину, но треми персты апостольское преданіе есть неписанное, яко свидътельствуеть божественный Велекій Василій. Обаче святін отцы сіе утвердища знаменатися треми персты, якоже сіе въщаніе добраго преданія изыде во всю вселенную, и вездъ вси православніи христіане треми персты знаменують себе образомъ честнаго креста: Греки, Грузи, Сербы Болгари, Албанасы, Мунтьяне, Волоси, Ерделяне, Кіевляне, малая и бѣлая Россія, и Литва, которін суть православніи. Токмо вдѣ, въ велицей Россія, возрасте сія прелесть не издавныхъ временъ, зане въ прежнихъ временъхъ и здъ, въ велицей Россіи, сице

треми персты знаменоващася, якоже суть мнози и до днесь, которіи помнять, яко родители ихъ тако знаменоващася, и тако навыкоща. И задостовърное свидътельство суть еще мнози христіане въ селъхъ во многихъ странахъ россійскихъ, кіи держатъ еще оно древнее доброе и православное преданіе, знаменатися треми первыми персты православно.

Обаче сін прелесть таковымъ обычаемъ бысть въ Россін: отнелъже, сирвчь отъ того времене, егда (на полъ: яко) престали россійскія митрополиты ходити въ Царьградъ хиротонисатися. явоже хождаху треблажении митрополиты: Петръ. Алексій. и Існа. Кипріанъ, и Фогій и прочін: и елико время хожлаху россійскія митрополити въ Парыграль хиротонисатися, и хожлаху и гречести архіерен въ Россію, тогла возсіяще благочестіе и православіе болше зав въ Россін. А отнельже престаша холити россійскія метрополеты въ Парыграль хиротонисатися, ради нужнаго пути, сиръчь, ради страха турскаго воинства, зане тогла турки зъло страшно радоваща всъ страны христіанскія, того ради и гречестін архіерев излишнін не хождаху въ Россію таковыя ради вины. И того ради начаша быти здё сія прелести о сложеніи перстовъ, и прилогъ въ сумволъ, и алинича и прочее. Обрътающе время обратникъ злобы діаволь посаяль многая зизанія, а не истерваща я никто (до нынъшняго благочестивъйшаго и боговънчаннаго нашего государя, царя и великаго князя Алексіа Миханловича всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержца) н укоренишася и возрастоша великія злобы и во обычан и сониство быша въ васъ, вло за добро и горкое за сладко.

Статья IX. Обаче аще вто будеть рещи (на полі: глаголати), яко хождаху и прежде въ намъ гречестіи архіерен всегда, слышите и разумійте истину: проиде доста літь и вящше, отнеліже взяща Царьградъ турки, и не прихождаше никаковый греческій архіерей въ московское государство, ради двою вину: единыя убо, зане яко взяща турки Царьградъ ратоваща Болгарію, Сербію, Влахію, Богданію, и нныя страны, доколі поворили сія вся подъ свою державу, ратова вящше ста літь по взятіи Царяградъ. И единыя убо сея вины ниже здішнія митрополиты возмогоща ходити во Царьградъ, неже наши греческіе ходити здів въ Россію. Второе же: и здішній великороссійскія великія князи великое ишіша несогласіе и рати велики между собою, до пер-

ваго паря и великаго князя Іоанна Васильевича всея Россіи. И межь толикими лёты и смущенія онаго, остася вемля сія неорана, и возрасте терніе и триводи (на поді; и водим) и ина дикія зизанія, и темнымъ омраченіемъ омрачитася. А отъ паря и великаго князя Іоанна Васильевича всея Россіи, и по немъ прочихъ царей россійскихъ, помалу сія земля великороссійская просвъщатися паки нача, и прославлятися и въ православіе правлятысь, а не у совершенно, зане яко всякая вешь непоспъсть абіе достизати въ совершеніе, но еще свербиство свербимиъ зеліемъ (на полъ: обычаемъ) быша много до царства благочестивъйшаго тишайшаго великаго государя нашего, царя и великаго князя Алексіа Мехайловича всел великія и малыя и бълыя Россін самодержца. При его благочестивня держави возсія благочестія и православія зёло и умножися благолать Божія и въ совершеніе достиже, терніе и триволи и прочая дикія зизанія изсхоща, и мракъ и тьма отступи, и свътлъйшій и совершенный свътъ истины возсія православно.

Но аще убо зизанісвы корени и отрасли обрѣтаются еще, но благодатію всесвятаго Духа вскорѣ будутъ потребитися и исчезатися и она.

Статья X. Аще убо рещи будеть кто и сіе, яко здѣ прінде святѣйшій вселенскій патріархь куръ Іеремія, иже хиротониса (на полѣ: постави) перваго патріарха (на полѣ: московскаго) Іова, и чесо ради нерече намъ о семъ ничто? И паки послѣди прінде святѣйшій Өеофанъ патріархъ іерусалимскій, иже хиротониса Филарета патріарха, и посемъ Паисій (на полѣ: патріархъ) и иные мнози архіереи гречестіи, и нерекоша намъ ничего о томъ, сирѣчь: о прилозѣ въ сумволѣ, о аллилуіи, о сложеніи перстъ.

Слышите о томъ и внимайте, зане всяка вещь во время свое прилична есть: егда пріиде святьйшій Іеремій вселенскій патріархъ и хиротониса Іова патріарха, яко пишутъ хронографы, что непустиша никого отъ его людей ходити свободно по граду, ни старца, ни мірскаго, ниже россійскіе люди ходиша къ нему. И воедино лѣто, что живе на Москвъ, токмо трижды изыдоша отъ дому и быша въ царскихъ полатахъ: первое убо, егда пріиде и виде царя и благослови его; второежъ, егда постави патріарха и угостища его; третіе, егда простися и иде во свояси. Но сидѣчи и патріархъ и сущіи съ нимъ архіерей и прочій во единомъ

HOMY, H HURE ONU KORHANY BRE, HURE NO HUNG NORH KTO; OTHYRY ли можаху въдати, что бываетъ въ церкви и что глаголють и что мулоствують? Сего ради неведуще бываемая и не глагодаща что. И егла прінле паки блажени вишій Ософань патріархь ісрусалимскій, полобит сталяще и онъ съ человтки своими въ дому елиномъ, и нигит нехожлаху. Аще исходища вто лоторгу, ходища за ними и стражи: и паче сего, и языка невъдуще. Сего ради ниже они бываемая въдаща въ россійской церкви, того ради ниже они глаголаша что; подобиз и Пансій патріархъ и прочів. А егда прінде блаженнъйшій патріархъ антіохійскій куръ Макарій, во время благочестивъйшаго тишайшаго и боговънчаннаго великаго государя, царя и великаго князя Алексіа Михаиловича всеа великія и малыя и бълыя Россіи самодержца, не бысть тако, якоже прежде, но збло почти и благоговъйно прія его благочестивъйшій царь, и даде свободу ему въ великую соборную церковь и въ патріаршество ходити невозбранно, егда хошетъ. Такожде и человъци его священии и мірстія ходити невозбранишася безъ стражей повсему царствующему граду. Но н въ царскихъ палатахъ многажды бываще, и благослови благочестивъйшую царицу и благородныхъ царевичевъ и царевиъ, и угости его многажды, и почти и одари его веліе. И сего ради имъюще свободу патріаркъ и дружина его, и ходяще въ соборную церковь и во иная, зряще и слышаще несогласіе церковное здёшнее (на полё: россійское) съ восточною святою церковію; тогда нача и блаженнъйшій патріархъ Макарій, яко истинный пастырь и наслёдникъ Христовъ, глаголати благочестивъйшему царю и святьйшему патріарху бывшему Никону о тьхъ несогласіяхъ, сирвчь: о прилогв, еже есть въ сумволв, и о сложеніи нерстовъ, и о аллилуја и о прочихъ. Благочестивъйшій же царь и (на поль: святьйшій) патріархь, яко блага и добродьлная земля, пріяша съ радостію доброе свия, и сотворяща плоды добры многи, и повседневно, сія добра и блага земля, отдають плоды благи безчисленно, и никогда будеть престати. Табо вина бысть, о еже молчаща прежнім патріарси Іеремій и Өеофанъ и прочів, яко выше рекохомъ.

Статья XI. Но аще речеть вто еще и сіе, яво наши (на полѣ: русків) святін и чюдотворцы: Петръ, Алексій, и Іона, Кипріанъ, и Фотій и прочін, тъми внигами и обычаи спасошася, и въ томъ

отвъщесть: яко во времени ихъ обычан (на полъ: чини) сія (на новъ: таковый) и несогласіе не быша. токмо быша согласіе и добры чины, якожъ и у гоековъ быша тогла и нывъ. Зане они хожлаху во Парыграль и хиротонисащися тамо, и ин елиножлы хождаху въ Парьградъ, но и дважды и трижди ради церковныхъ потребъ, и греческое писаніе в'ядаща, и сего ради православно и согласно со гренами мудрствоваща, якожъ явственно вилится въ ихъ рукописныхъ книгахъ: святое евангеліе и апостольская посланія съ деянии святыхъ Апостоль, и апокалипсись, рукописаніе святаго Алексіа митрополита (на поль: въ Чуловъ монастыръ) согласно во всемъ съ греческими: и святый сумволъ бевъ прилога, и аллилуіа вряду трижды, таже: слава тебъ Боже, въ часословъ ихъ; такожде и прочая мудрствоваща православно якожъ и греки, сего ради и прослави ихъ Вогъ. Но сіе несогласіе и прелести посл'я ихъ возрастоща отъ н'явихъ кін отъ грековъ отлучишася, и съ ними несовопрошахуся очесомъ же, ради тогдашнія своя суемудрія.

Статья XII. Но аще кошете (сдова: счемудрів и глупів — зачеркнуты, и вверху ихъ надписано: о мулръйшій) мунрствовати въ перстахъ святую Тронцу, и Христово божество и человъчество образовати (на полв: толковати), приличнъйшее есть глаголати сице: яко первін три персты, кін совокупляємъ, знаменують исповедание святыя Троицы-въ Божестве Троицу и единицу, якожъ выше рекохомъ; и последніи два (на поле: персты), кія суть прекловены, яко знаменують: Христосъ Сынъ Божій преклони небеса п сниде на землю и пріять человіческую плоть отъ пречистыя и приснодъвы Маріи, и знаменують Христова два естества: Божество и человъчество. Сице есть вящше прилично, аще вто хощеть мудрствовати (на полъ: въ персты) о воплощеніи Христовів и о святій Троиців (на полів: вкратців). А яко вы мудрствуете человъчество быти выше святыя Троицы, и Троицу подъ воплощение полагаете воувлонныя и неравныя персты, есть зёло не прилично, и хула и ересь велія, яко выше рекохомъ ширше. Сего ради блюдитеся ради любве Христовы отъ таковыя ереси и хулы. Зане елико время неведениемъ согрешисте, чающе тму свёть и горкое сладко, имвете тогда негли меншій гріхъ и меншій судъ оть Бога; но отнеліже истязася сія вещь и явися истина, и извъстися соборнъ и всенародиъ ковсвиъ, сирвчь и вселенскія соборы о томъ быша: первое убо въ Константиноволи отъ всесвятейшаго вселенскаго натојарха вурь Пансія въ лёто 7162-е съ восмидесяти архієрен и влириви великія первы комстантинополскія; второе же и въ парствующемъ (на полъ: великомъ) градъ Москвъ, при благочестивъйшемъ и тишайшемъ великомъ государв нашемъ, царв и великомъ князъ Алексін Михаиловичь всея великін и малыя и бълыя Россін самодержць, и приблаженный шаго и святьй шаго Макарія патріарха антіохійскаго и всего востова (на поль: сущу ему тогда въ царствующемъ градъ Москвъ) и при святьйшемъ Никонъ, бывшемъ патріархъ московскомъ и всея Россів, и Гаврівль архіепископь иппекійскомъ и всея Сербін (и Болгарін и Албанін патріархі), и некейскомъ Григорін метрополить, и молдовлахійскомъ Гелеонв. и прочихъ великороссійскихъ митрополитьхъ, и архіепископъхъ, и епископъхъ, и архимандритьхъ въ льто 7164, и подложища анасемою немудрствующихъ тако, яко мудрствуетъ святая восточная и вселенская великая церковь православно. И сего ради вы, сопротивляющиеся нына, грахъ велій согращаете, и тяжкій сумь отъ Бога вамь будеть за непокорство и упрамство ваше, и яко еретики страшно истязани будете, и отъ лица Божія и вѣчнаго покоя лишени булете:

О четверокомечномъ крестѣ, иже именуютъ крыжемъ.

#### ГЛАВА III.

Статья І. Глаголете еще, яко четверовонечный вресть есть кресла, во еже посадина Христа іуден, и сяде, и коліноповленнінася ему віз поруганіе, и оная вресла, сирічь той кресть, попра Христось, и дадеся архіереемъ сидіти на нихъ. И паки: когда коліноповланяемся архіереемъ, вийсто поруганія повлоняемся имъ, а не чести ради архіерейства. О прелестній и баснословци! Како несрамляетеся глаголюще такая баснословія? Гдіз есть писано, яко посадина Христа іуден на кресла, кій евангелисть глаголеть сіе? Никтоже, инже иное писаніе православное глаголеть о семъ. А вы гдіз обрітосте сіе вредословіе?

Пишетъ святый свангелистъ въ божественномъ и священномъ евангелін, ако облачаху Христа червленою хламидою, и даша ему и трость въ руки, и поклонишася ему яко царю въ поруганіе. А яко посадиша его на кресла, спрѣчь на таковый крестъ, ни евангелистъ и никтоже иный писа, яко вы баснословите. И аще іуден поклонишася Христу за поруганіе, но мы, егда покланяемся архіереемъ, непоклоняемся имъ ради поруганія, но честь воздающе имъ, яко намѣстникомъ Христовымъ и пастыремъ и учителемъ нашимъ Се, яко въ томъ блидословите веліе и невъдаете, что глаголете.

Статья II. Глаголете еще отомъже кресть, иже есть отъ двою древу сложенъ, и о печати, иже есть на просфорь крестъ, яко нъсть той крестъ, токмо крыжъ латинскій, а крестъ подобаеть быти отъ тріехъ древъ: отъ кипариса, и певга, и кедра, и кій крестъ нъсть сице отъ тріехъ древъ, то нъсть крестъ, токмо крыжъ.

О семъ убо отвъщаемъ вамъ сице: едино убо по вашему мудрованію подобаеть, яко отъ инаго древа или отъ инаго вида да небудеть кресть, но токмо оть сихъ древесъ: отъ кипариса, и певга, и кедра, и илеже такован древеса необретаются, ниже кресту подобаеть быти оть иныхъ древъ и видъ. Второе же паки вы глаголете, яко подобаетъ кресту быти трисложну, сирвчь отъ тріехъ древъ. И паки вы сами себъ не согласуетеся, яко словеса ваша суть инако и дъла ваша инако, зане крестъ несотворяете тако, яко глаголете - отъ тріехъ древесъ, но рехъ, сиръчь: прямо едино древо, а впреки, иже есть посредъвторое древо; верхнее, иже именуете крестовою главою, третіе древо; и четвертое, иже именуете подножіе. Се, яко ниже вы творите пословеси вашему истинный (на полъ: правой) кресть, зане глаголете, яко подобаеть быти кресту отъ тріехъ древъ, и вы паки творите противно-отъ четырехъ. Чесо ради прелщаетеся несмысленно: иная глаголете и иная творите, ради зависти своея ослин васъ діаволь, и неразумитете, что творите и что глаголете. Мы убо не мыслимъ, ниже мудрствуемъ безумно, якожъ вы, но цёломудренно и благочестивно почитаемъ и поклоняемся обоимъ врестомъ, иже отъ двою древу сложенъ, и иже отъ тріехъ, нли отъ четырехъ древъ, по вашему вресту. Обаче подобаетъ ведати, что являеть ставрось (на поле: кресть), и что есть нужнъйшее знаменіе креста. Имя кресту есть сложно по греческому языку: стасисъ кє єvвросъ, единое убо древо прямое: стасисъ сиръчь стояніе (на полъ: зри); и второе древо, иже есть виреки: єvвросъ — сиръчь широта, се, иже имя кресту, ставросъ, имъстъ отъ сложенія и дъло: отъ стасисъ и єvвросъ, — ставросъ — (на полъ: зри), спръчь отъ стоянія и широты—ставросъ, сиръчь крестъ. И сего ради нужное знаменіе креста отъ двою древу сложену быти токмо подобаетъ, якожъ иншетъ и святый Абанасій Великій ко князю Антіоху во отвътахъ, во главъ 41 (и въ Кормчей листъ ).

Статья III. И что даречемъ много: Моисей (на полѣ: вреста знаменіе сотвори Монсей жезла удареніемъ), егда пройде со израчиты Чермное море, дважды удари жезломъ своимъ море: единою прамо и разсѣче море, и проидоша израилтане; второе же, впреви удари, и сововупися море и потопи фараона; змію въ пустыни впреви повѣси, п исцѣляхуся зрящіи отъ грызенія зміева; и ратующе Амалива, руки свои Монсей врестообразно распростре, и солнце ста и побѣди Амалива. Іаковъ, когда благословляще сыны Іосифовы, врестообразно положи руви свои на главы ихъ. Проровъ Іона, егда изыде отъ (на полѣ: бѣ во...) чрева витова, руцѣ свои врестообразно простре, яво глаголетъ святый Косма, творецъ ваноновъ, въ прмосѣ 6 пѣсни канона на воздвиженіе честнаго креста: воднаго звѣря во утробѣ длани Іона крестовидно распростеръ, спасителную страсть преображаше явѣ и прочая.

Аще убо хощете разумъти сущее таниство честнаго и животворящаго креста, яко свыше и изначала есть прореченъ и прознаменанъ образъ его, яко выше рекохомъ отъ Моисеа и прочихъ, отъ двою вида отъ древа ли и сребра (на полъ: или пного вида) сложение его (на полъ: быти), а не отъ триехъ, или четырехъ, якожъ вы баснословите (на полъ: непщусте), — возмите и смотрите Минею сентемврий мъсяцъ, и прочтите со вниманиемъ стихиры и каноны праздника воздвижения честнаго креста, ирмосъ первой пъсни: Крестъ начертавъ Моисей, и прочи тропари и ирмосы и стихиры, и будете разумъти: о двою ли древахъ, или иною двою виду являетъ творецъ отъ божественнаго писания

быти образъ честнаго вреста, или о тріехъ или о четырехъ быти, якожъ вы непщуете? Никако, но вездѣ обрѣсти будсте, яко отъ двоихъ видъ быти сложенію креста. Глаголетъ творецъ во единомъ подобиѣ: на хвалитѣхъ воздвиженія честнаго креста: О преславное чудо! широта и долгота креста небесе равна (на полѣ: равностоятельна); долготу ради прямаго древа глаголетъ, широту ради иже впреки есть. Се яко ради двою древу глаголетъ творецъ, а неради тріехъ или четырехъ по вашему. Аще и бысть на страсти Христовѣ таковый крестъ: съ титлою горѣ и низъ—подножіемъ, обаче она не суть нужная, ниже именуется крестъ; крестъ именуется токмо прямое древо и впреки.

Статья IV. Но аще ли будете любопретися и скажете отъ вътра главы своея, яко подобаеть каковъ кресть бф тогда на страсти, такову полобаеть и нына быти; отващаемь вамь о семь сице: яко подобаетъ по вашему на крестъ и гвозди пригвождены, п трость съ губою, и копіе съ желізомъ, и клещи, и молотки, и лъствицы, и веревки, и желчь, и уксусъ, и бичи и прочая, елика быша при страсть Христовь, быти всьмъ вкупь прилепленнымъ на кресть. И аще она вся небудуть, ниже кресть да почтется,не були. Обаче святін Апостоли и святін богоносній отцы не предаша намъ поклонятися трости и губ в и копію и прочимъ орудіемъ, иже быша при страсти, токмо кресту повельша покланятися. И сего ради нужно есть быти вресту токмо отъ двою древъ, или иною видъ, яко выще рекохомъ, а другія двѣ частититуль и подножіс, ненужны суть. Распятіе Христово было бы быти и безъ титла и подножія, якожь распинаху и разбойниковъ, зане у іудеовъ крестъ бысть вмъсто висилицы и за безчестіе распинаху, сиричь, вишаху разбойниковь на креств. И Христа вивсто злодвя и разбойника вивняху, зане именова себе царемъ и Сыномъ Божінмъ, и сего ради съ разбойникомъ вмёстё распяша его. И Пилатъ повелъ и написаша титлу: сей царь іудейскій, и положина на кресть. И рекоша ему іуден: не ниши сице, и онъ рече: еже писахъ, писахъ. И сіе писаніе на бумагь писа, и прилени тое писаніе на діцицу, и пригвозди вверху вреста, а педрево бысть яко кресть, такожь и подножіе бысть. И сего ради нъсть сіе нужно, и безъ нихъ есть крестъ истинный, иже есть отъ двою древъ сложенъ, сирвчь четвероконечный крестъ. Но аще и обратается и таковый крестъ съ титлою и подножіемъ,

аще и ненужны титла и подножіе, мы и той кресть почитаемъ, и покланяемся, и не хулимъ, яко вы (суемудріи и безумніи).

Статья V. Да речемъ еще и иной показъ: егда знаменуемъ себе знаменіемъ крестнымъ, како знаменуемся? И егда благословляютъ насъ архіерен и іерен, како ли благословляютъ насъ? Явно есть, яко знаменіемъ четвероконечнаго креста знаменуютъ насъ руками своими благословляюще. И егда священники благословляютъ и святитъ воду святаго крещенія, и въ литургіп святый хлѣбъ и потирь, притворяюще хлѣбъ и вино благословеніемъ (въ) тѣло и кровь Христову, како ли благословляютъ? Явно есть, яко знаменіемъ четвероконечнаго креста благословляютъ, а не восмиконечнымъ крестомъ по вашему.

Статья VI. Четвероконсчный крестъ четвероконечнаго міра образуетъ и освящаетъ: востокъ и западъ, съверъ и полудень. Подобнъ и крестъ, иже бываетъ на просфорахъ, и на ризахъ священническихъ, и на патрахили, и ораріи четвероконечній яко истинніи кресты вмъннемъ и почитаемъ, якожъ выше рекохомъ, а некрыжъ именуемъ. И что именуется крыжъ, или что есть? Крыжъ полскимъ языкомъ именуется крестъ, якожъ и греческимъ языкомъ ставросъ, и по арабски хачь, и по латински и по волоски круче, или круць. И кійждо языкъ имъетъ имя крестъ по своему языку, не бо вси языцы во едино имя именуютъ крестъ (на полъ: или распяла), но кійждо по своему; сице и полски крыжъ именуютъ по своему языку.

Статья VII. Глаголете еще, яко таковая печать крыжа печатана есть на опръснокахъ латинскихъ, а латыни на опръснокахъ неимъютъ такова креста печатана, иже именуете крыжъ, но распятіе Христово изображено и печатано имъютъ на опръснокахъ, а не токмо единъ крестъ по нашему. И о томъ невъдаете, что глаголете, и лжете о семъ явственно зависти и ненависти ради свося.

### О Іисусовъ молитвъ.

#### ГЛАВА ІУ.

Статья І. Непокоряются нічни отъ васъ и въ настоящей молитвів не хотяще глаголати: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ, но токмо хотятъ: Господи Інсусе Христе,

Сыне Божій, помилуй насъ, и любопрятся и мнять, негли яко тако есть добрь и православив, а: Госполи Інсусе Христе, Боже нашъ, цомилуй насъ, непшуютъ, яко есть хула. О безумнів! Чесо ради неразумбете доброе и не хошете ниже слышати сея модитвы? Мните яко нѣчто велію философію мудрствуете, или, паче реши. безумствуете. О мулрены не мулрін! Разсулите сами и разумвете. какое разиство есть въ семъ, или кая молитва есть вяшшее прилично и вящше честь приносить Христу? Явственно есть яко: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, есть вящше приличите. Аще мы добръ пріимемъ и глаголемъ и объ молитвы въ подобающее время: егла наединъ молимся въ келіи своей, глаголемъ: Госполи Інсусе Христе, Сыне и Слове Бога живаго, Богородицы ради, помилуй мя гръшнаго; а иное время, егда бываеть въ перкви моленіе, отъ общаго лица глаголеть священникъ, или иный вто. иногда и индъ: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ. Сицевое доброе преданіе имъетъ свитая восточная и апостольская церковь и съ молитвою, иже наединь, исповъдаемъ Господа нашего Інсуса Христа, Сына и Слова Божія; и со другою молитвою, иже глаголется въ церкви и вообще: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, исповъдуемъ обще, яво Христосъ есть истинный Богъ, подобенъ Отцу. Чесо ради упрямитеся вы и хощете токмо: Госполи Інсусе Христе Сыне Вожій, глаголати, а: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, ниже слышати, хощете? Неразумбете окаяннін, яко во аріеву ересь впадаете, зане Арій Христа Сына Божія токио глагола и исповеда, такожде и вы ныне. Тревлятый Арій исповеда Христа Сына Божія по благодати, а не посуществу Сына Божія и Бога истинна, якоже мы православно въруемъ и исповъдуемъ Христа Сына Божія и Бога истинна. И сего ради глаголемъ мы и объ молитвы во время полобно: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, и: Господи Інсусе Христе Сыне и Слове Божій, яко выше рекохомъ. И како хощете вы токмо глаголати: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, а: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, отвращаетеся и ниже слышати хошете? Известно есть въ томъ, яко мудрствуете и вы яко Арій, и исповъдаете и вы Христа токмо Сына Божія по благодати, а не Бога истинна по существу Отца.

Статья II. Речемъ еще и сіе въ показаніе: единъ царь, отъ царя рожденъ, да царствуетъ, и назоветь его кто царевичемъ,

и пригій наречеть царемь: кое имя пріятно будеть парю? Явно есть то, еже нарече его паремъ, приметъ удобите и любезить зане есть совершенна парская честь. И аше кто назоветь его меншимъ прилагательнымъ именемъ — царевичемъ, а не сушествительнымъ, безчествуетъ паря, и извъстно булетъ парь гивватися на глаголюшихъ его царевичемъ, а не царемъ. Такожде и Госполь нашъ Інсусъ Христосъ, аще и Сынъ Божій есть, но Богъ истинный есть. Сего ради полобаеть намъ глаголати прилично сію молитву: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ, вообще, и: Госполи Інсусе Христе, Сыне Божій, помилуй насъ, въ подобное время, якоже выше рекохомъ. А како хошете вы (за непокорство свое) (на полъ: завистію рали) глаголати токмо едину молитву всегда: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій. а: Боже нашъ. глаголати не хощете никогда, но еще п сопротивляетсся глаголюшимъ, въ томъ извъстно аріанствуете, яко Арій и прочін аріане, и ихъ часть будете наслідовати, и съ ними осуждени будете отъ Господа нашего Інсуса Христа въ страшный день втораго Его пришествія.

# СОЧИНЕНІЕ ПРОТИВЪ РАСКОЛА

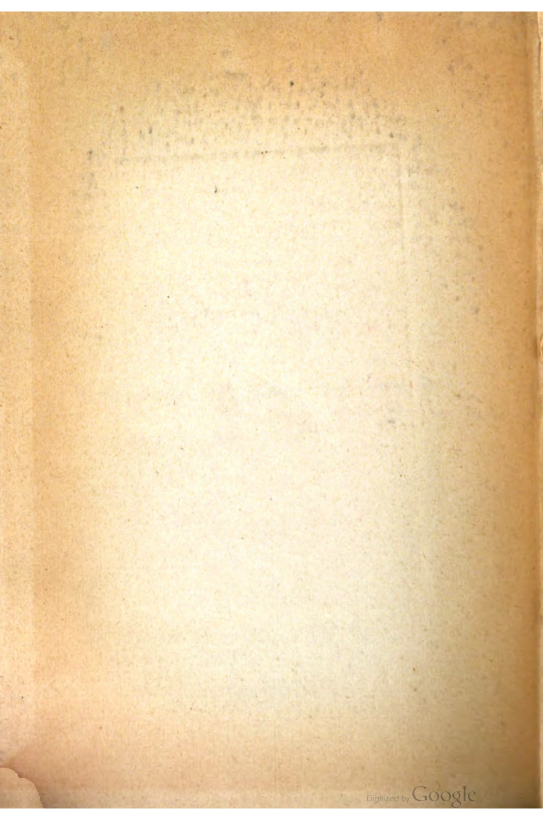
## ИВЕРСКАГО АРХИМАНДРИТА

ГРЕКА ДІОНИСІЯ,

написанное до собора 1667 года.



МОСКВА. Университетская типографія, на Страстн. бульв. 1888. Оттиски изъ №№ 7 и 12 Прав. Обозр. за 1888 годъ.



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

15日2657日

DUE OF 64 H



Digitized by Google

