

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

(TOV 123.11 (2)



### HARVARD COLLEGE LIBRARY







. • .





.



•

## КУРСЪ

## государственной науки.

В. Чичерина

ЧАСТЬ II.

соціологія.

Цвил З рубля.



• МОСКВА. Типо-литогр. Высочайша утвержа. Т-ва И. И. Кушиеревь и К. Понтинскат улиа, себ. ани. Понтинскат улиа, себ. ани. 1896.

Joogl Digitized by

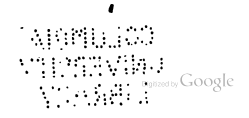
# Gov 123.11 (2)

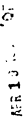
## mRHP fr.





321 c432 v.2





## II.

## наука объ обществъ,

#### или

## соціологія.

``**``** 

:

. . . .

• • •

u.

•

-

.

, .

.

. .

#### "КНИГА ПЕРВАЯ.

#### Существо и основные элементы общества.

#### ГЛАВА I.

#### Понятіе объ обществъ.

Въ Общемъ Государственномъ Прася было выяснено юридическое отличіе государства отъ гражданскаго общества. Мы видѣян, что это два разные союза, изъ которыхъ одинъ представляетъ общество, какъ единос цѣлое, а другой заключаетъ въ себѣ совокупность частныхъ отнощеній между членами. Один и тѣже лица входятъ въ составъ обоихъ, но въ разныхъ отношеніяхъ, почему эти два союза управляются разными нормами: одинъ публичныхъ, другой частныкъ правомъ.

Но юридическая сторона далеко не исчерпываеть содержанія государственной жизни. Это не болте какъ форма, въ которую вкладывается совокупность жизненныхъ интересовъ, составляющихъ предметъ государственнаго управленія. И въ этой области существуетъ тоже противоположеніе частныхъ интересовъ и государственныхъ, а съ тъкъ витетъ двоякаго рода отношенія между лицами.

Образуя единое цёлое, входя въ составъ государства, какъ члены союза, граждане остаются раздъльными единицами, состоящими между собой въ многообразныхъ юридическихъ, экономическихъ, умственныхъ и нравствепныхъ отношеніяхъ. Совокупность этихъ отношеній образуетъ между ними связь, которая есть нѣчто-совершенно иное, нежели связь государственная. Послъдняя исходитъ отъ цѣлаго и дѣлаетъ отдѣльныя лица органами и носителямя интересовъ этого иѣлаго: первая, напротивъ, исходитъ отъ отдѣльныхъ лицъ и представляетъ переплетеніе возникающихъ между ними частныхъ взакинодъйствій. Эта областъ заключаетъ въ себъ всю частную жизнь людей, ихъ семейныя и общежительныя отношенія, ихъ экономическія связи, а также всѣ сферы духовнаго творчества, въ наукѣ, въ искусствѣ, наконецъ нравственное вліяніе людей другъ на друга. Сюда же отно-

1

:::;

2

сятся и всё тё частные союзы, въ которые люди вступають во ния своихъ частныхъ цёлей. Очевидно, все это совершенно отлячно отъ отношеній полятическихъ. Подчиняясь государству, какъ высшену цтёлому, человъкъ не перестаетъ бытъ свободнымъ ляцемъ, то-есть, самоопредѣляющимся центромъ своей личной жизни; въ качествё свободнаго лица онъ вступаетъ въ сношенія съ другими, изъ чего и образуется между ними совокупная связь. Эта совокупность частныхъ о тношеній между людьми, подчиняющимися общей политической власти, и есть то, что называется обществомъ. Съ юридической стороны, насколько оно управляется нормами частнаго права, оно получаетъ названіе *пражданскаю общества*.

Понятіе объ обществъ, какъ области отличной отъ государства, искони было присуще юридической практикъ народовъ. На немъ основано различіе между частнымъ, или гражданскимъ правомъ и государственнымъ. Но въ наукъ это понятіе сознано и формуляровано сравнительно недавно. Гегелю принадлежить честь философскаго различенія гражданскаго общества и государства. Эта плодотворная мысль получила дальнъйшее развите у его послъдователей. Она была принята и выдающимися юристами, которые пришли къ этому понятію, ясходя не отъ нетафязическихъ построеній, а отъ фантическаго наученія различныхъ областей правовъдънія. Такое совпаденіе обонхъ путей изслёдованія, сверху и снизу, доказываеть правильность взгляда. Однако, до сихъ поръ еще понятіе объ обществ' установилось не вполнъ. Иные, напримъръ Эшеръ, ограничиваютъ его экономическою областью. Другіе, какъ Штейнъ, называютъ обществоиъ происходящее подъ вліяніемъ экономическихъ условій распредъленіе духовныхъ общественныхъ благъ, именно, власти и чести. Третьи, какъ Робертъ Моль, дають название общества совокупности постоянныхъ частныхъ союзовъ, стоящихъ посреднив между государствомъ, какъ единымъ цълымъ, и областью частныхъ отношеній, управляемыхъ гражданскниъ правоиъ. Четвертые, наконецъ, безитерно расширяя понятіе объ обществе, делають изъ него совокупный организиъ, обнимающий саное государство, которое является только одникъ изъ органовъ яли функцій этого цельнаго тела. На такую точку зренія становятся некоторые экономисты, наприятръ Шеффле, и реалистические философы, какъ Гербертъ Спенсеръ. Весь современный соціализиъ основань на сившения государства и общества или, лучше, на поглощения последняго первымъ. Лице теряеть здесь свою частную сферу деятельности; оно становится только органомъ и орудіемъ цилаго, какъ бы ни называлось это цълое, государствоиъ или обществоиъ.

Посятваняя точка зрънія должна быть безусловно отвергнута. Она

-

вся коренятся въ смешенія понятій. Разляченіе двухъ отдельныхъ областей человической диятельности, частной и политической, а витств и различение государства и общества, составляеть основное начало всей государственной науки. Это -- элементарное понятіе, безъ котораго нельзя сделать ни шага въ научномъ изследования общественныхъ явленій, внъ котораго водворяется только полнъйшій хаосъ мыслей. Но признавая это основное деленіе, не следуеть ограначивать понятіе объ обществѣ, какъ дѣлаютъ указанные выше ученые. Нельзя понямать общество исключительно какъ область экономическихъ отношеній и столь же мало можно ограничивать это понятіе распредѣленіемъ духовныхъ благъ. Общество, какъ совокупность частныхъ отношеній, заключаеть въ себѣ и то и другое, вбо человѣкъ есть существо физическое и духовное виссть; взанинодъйствіе людей представляеть обмѣнъ, какъ матеріальныхъ благъ, такъ и мыслей и чувствъ. Точно также невозможно подъ яменемъ общества разужеть только постоянные частные союзы, съ исключениемъ чисто личныхъ гражданскихъ отношеній. Свободно образующіеся союзы принадлежать къ области общественныхъ явленій, совершенно такъ же, какъ и личныя связи. Тв наъ нихъ, которые становятся органами государства. тимъ самыхъ получаютъ, какъ мы видъли, сибшанный характеръ; но изъ этого не образуется отдільная, самостоятельная область общественныхъ отношеній: въ промежуточныхъ формахъ выражается только взаимнодъйствіе двухъ смежныхъ областей, ведущее къ ситыпаннымъ явленіямъ. Общество не есть н'ячто отличное и отъ частныхъ отношеній и отъ государства. Совокупность частныхъ отношеній, заключающая въ себѣ и частные союзы, противополагается государству, какъ единому целому. Такова единственная теоретически правильная точка зрънія. Она лучше всего была выяснена (Трейчке въ его критикъ понятій объ обществъ \*).

Раздѣленіе этихъ двухъ сферъ твиъ необходније, что онѣ не совпадаютъ ни по объему, ни по содержанію. Область частныхъ отношеній, сама по себѣ, не имѣетъ опредѣленныхъ границъ. И физическое и еще болѣе духовное общеніе людей простирается на весь земной шаръ. Государство въ эти отношенія вноситъ юридическую обособленность; оно каждой отдѣльной группѣ придаетъ извѣстное единство. Какъ юридическое лице, государство составляетъ единое иѣлое, съ точно опредѣленною территоріей, съ явными признаками принадлежности къ нему тѣхъ или другихъ лицъ. Общество подчиняется этому высшему, господствующему надъ нимъ единству, но при этомъ

\*) Die Gesellschafts-Wissenchaft. Ein kritischer Versuch. 1859.

Digitized by Google

,...

• - ----

c

.....

**7**.1

v

5

2

i.

K,

1

1

2

÷

сохраняеть тв вившнія связи, которыя постоянно выводять его изъ преділовъ, положенныхъ государствоиъ. Такъ, въ натеріальной области, происходить постоянный торговый обмень съ другимя странаия, даже съ отдаленными частями свъта. Граждане одного государства живуть въ другонъ, пріобр'втають танъ собственность, заникаются пронышленностью и торговлей, не принадлежа къ политическону порядку, но составляя существенный элементь общественной жизни. Еще большее общение происходить въ сфер'я уиственной. 7 Обязнъ выслей, вліяніе вностранныхъ литературныхъ произведеній виноть громадное значение для общественнаго развития отдітльныхъ народовъ. Политическія сношенія касаются совокупныхъ интересовъ. общественныя же сношенія несравненно шире и многообразите. Наконець, и въ религіозной области члены одного и того же церковнаго союза ногуть быть ражбяны по разнымъ странамъ. Граждане одного государства ногуть подчиняться власти, находящейся въ другонъ. Паглядный тому прим'връ представляетъ католицизиъ. Такимъ образопъ, общество, подчиняющееся известной государственной власти, связывается съ другиия таковыми же обществами иногообразными связяни, установляющимися пожимо государства, и эти связи составляють существенный элементь его жизни.

Изъ этого можно видъть, что и по содержанию эти двъ сферы не сопладають. Государство управляеть совокупными интересами народа; но вся область личной дъятельности человъка, материальной и духовной, въ наукъ, въ искусствъ, въ промышленности, лежитъ вить его. Государство можетъ имъть на нее большее или меньшее, во всякомъ случат косвенное влияне; но самый источникъ дъятельности, производящая сила, а витетъ цъли и побуждения, заключаются въ лицъ человъка, который, какъ свободное существо, составляетъ самостоятельное начало жизни и дъятельности. Изъ взаимнодъйствия свободнытъ единичныхъ силъ образуется то, что называется обществомъ.

Спрашивается: въ какой мъръ изъ этого взаимнодъйствія свободныхъ силъ и вытекающихъ отсюда отношеній взаимной зависямости иожетъ составиться нѣчто цъльное и единос? Единство, налагаемое на общество государствомъ, въ сущности для него витишнее; оно стоятъ надъ нимъ. Но постоянное тъсное общеніе между лицами неизбъжно установляетъ и постоянную внутреннюю ихъ связь. Какого же рода эта связь? Многіе изслъдователи общественной жизни прямо называютъ общество сризникамома; возможно ли въ точной наукъ придать ему это извание?

Всиатриваясь въ явленія, им заибчаемъ, что въ обществѣ дѣйствительно есть черты, сходныя съ организмомъ. Таково раздѣленіе труда

и проистекающая отсюда взаниная зависимость частей. Съ этой точки зрѣнія, различныя группы, на которыя само собою разбивается общество, представляются какъ бы органами и функціями единаго общественнаго тела. Это подобіе получаеть особенную яркость, когда это распределение подчиняется юридической организации и становится болье пли менње прочнымъ. Такова система кастъ. Однако эта аналогия остается весьма поверхностной. Свойственная человъку свобода разбеваеть эти искусственныя деленія и даеть человеческимь обществань строеніе, совершению несходное съ физическими организмами. Органическая клътка составляетъ элементъ ткани, который самостоятельнаго значенія не имфеть, а служить только целянь того целаго, въ которое она вплетена. Человъкъ, напротивъ, является самостоятельнымъ центромъ жизни и деятельности; онъ, въ сущности, составляетъ. цель, для которой существуеть самый общественный организать. Онъ по собственному изволенію можеть переходить не только наъ одной части организма въ другую, но и изъ одного организма въ другой. Въ силу этой присущей лицу свободы, вся общественная жизнь представляется взанинодъйствіснь саностоятельныхь и саноопредъляющихся единяць, и если между нямя установляется распредвление функций. то оно совершается темъ же свободнымъ взаимнолействиемъ, а отнюдь не внѣшнею, наложенною сверху организаціей. Человѣкъ выбираетъ какое-нибудь одно занятіе, потому что это ему выгодно и согласно съ его личнымъ призваниемъ или съ его личнымъ положениемъ; а такъ какъ экономическая выгода лица состоитъ въ томъ, что оно дъластъ то, что нужно другимъ, то этимъ удовлетворяется и общественная потребность. Отсюда рождается взаниная зависимость частей, проистекающая изъ отношения свободныхъ единичныхъ силъ. Но эта зависимость отнюдь не ограничивается частями юридически обособленнаго организма; она простпрается и на другіе организмы. нногда даже въ большей степени. Такъ, англійскія хлопчатобунажныя фабрики состоять въ гораздо большей зависимости отъ производства хлопка въ Америкъ, нежели отъ земледъльческихъ продуктовъ собственной страны. Самое продовольствие въ странахъ, не производящихъ достаточно хлеба для внутренняго потребленія, зависитъ отъ внёшняго ввоза, который играетъ такую же роль, какъ и внутреннее производство; онъ определяеть самыя пены производямаго въ странъ хлюба, следовательно и выгоды земледелія. 45

Очевидно, что тутъ есть иногообразное сплетеніе интересовъ и зависимостей, простирающееся на весь вемной шаръ. Если государство выдъляетъ нъкоторыя группы изъ другихъ, то это юридическое обособленіе не влечеть за собою соотвътствующаго экономическаго, ум-

ственнаго и нравственнаго обособленія. Общество черезъ это не становится единичнымъ организмомъ. Подчиняясь государству, какъ единому цълому, оно не перестаетъ быть сплетеніемъ частныхъ зависимостей в взаимнодъйствій, не представляющихъ никакого организованнаго единства.

Еще менее можно признать общество организмомъ духовнымъ, тоесть личностью, интощею общія цтали и общую волю. Когда говорять, что общество чего-нибудь требуеть оть лица, то это не болье какъ фигуральное выражение, ведущее къ путаняцъ понятия. Общество, какъ целое, ровно ничего не требуетъ, потому что не иметъ ни общаго разума, ни общей воли. Въ обществъ есть различные слон, въ которыхъ господствуютъ извъстные нравы и понятія, и принадлежащее къ нямъ лице, въ большей или меньшей степени, подчиняется общему направлению, ибо, живя съ другими, необходимо соображаться съ ихъ образонъ мыслей и дъйствій. Но эти нравы п понятія суть нравы в понятія извъстной суммы единиць; въ другяхъ слояхъ могуть господствовать совершенно другіе взгляды. Поэтому и то, что называется общественнымъ мнъніемъ я общественными потребностями, въ дъйствительности есть только митие и потребности извъстной суммы единицъ. Ничего другаго явленія жизни намъ непредставляють и ничего другаго не указываеть и строгая наука, изследующая свойства человеческой личности и существо техъ союзовъ, къ которымъ она принадлежитъ. Все остальное не болев какъ иетафоры.

Между темъ, во имя этихъ метафоръ пытаются перестроить весь человъческій быть. Не только чистые соціалисты, какъ Родбертусь, но и соціалисты казедры, какъ Шеффле, утверждають, что въ изслѣдованія экономическихъ отношеній надобно отправляться не отъ отдъльнаго лица, а отъ общества, какъ цъльнаго организма, въ которовъ лице играетъ только служебную роль, являясь страдательною клуткою, вплетенною въ общественную ткань. На этомъ основания весь существующій порядокъ объявляется построенныхъ на ложныхъ началахъ. Вивсто него, въ воображения воздвигается здание будущаго, въ которомъ человѣкъ перестаетъ быть саностоятельнымъ источниконъ жизни и деятельности, а становится лишь однимъ изъ безчисленныхъ мелкихъ колесъ громадной машины. Нечего говорить о томъ, что подобныя измышленія составляють плодь чиствяшей фантазіи. Противорвча действительности, они равно противорвчать и здравой теорія. Ими могутъ увлекаться только людя, не ум'вющіе ясно различать понятія. Къ государству, а не къ обществу приложимо понятіе о целонь, владычествующень надъ частями; въ изследованія обще-

[ ства надобно исходить отъ лица. Сизшеніе этихъ двухъ сферъ было причиной самыхъ крупныхъ ошибокъ въ исторіи философіи права.

Но отличаясь, по существу своему, отъ государства, какъ союзъ, основанный на свободномъ взаимнодействін ляцъ, общество темъ не менъе находится съ послъднимъ въ самой тъсной связи. Оба состоять изъ однихъ и твхъ же лицъ, а потому между ними установляется постояниая взаимная зависимость. Мы видели, что въ юридаческомъ отношении гражданское общество подчиняется государству, сохраняя однако свою неотъемлено принадлежащую ему самостоятельность. Общество, какъ совокупность всёхъ частныхъ отношения, экономическихъ, умственныхъ и нравственныхъ, не только образуетъ свою самостоятельную область, но и само воздействуеть на государство. Физическое лице, которое является въ немъ основнымъ началомъ, составляеть въ реальномъ мірѣ единственный источникъ всякаго соянанія и всякой діятельности, а потоку государство всі своя силы в средства почерпаетъ изъ общества. Органами и орудіями государства могуть быть только физическія лица, а они берутся изъ общества. Безъ сомнѣнія, государство можетъ выбирать наиболѣе способныхъ. и въ этомъ состоитъ одна изъ существенныхъ его задачъ. Оно можеть даже приготовлять людей для различныхь политическихъ поприщъ; но все-таки матеріалъ получается отъ общества. Создавать людей по своей воль государство не въ силахъ, и чемъ более развивается общественная жизнь, чтоть болье начало свободы водворяется въ общественныхъ отношсніяхъ, твиъ боліве государство принуждено опираться на общественные элементы и употреблять тв орудія, которыя общество ему даетъ.

Въ такой же зависимости состонть государство и относительно матеріальныхъ средствъ. Въ средніе вѣка князь имѣлъ свои отдѣльныя имущества, которыя служили главнымъ источникомъ для удовлетворенія правительственныхъ потребностей. Но съ развитіемъ государственной жизни казенныя имущества отходятъ на задній планъ. Главнымъ источникомъ государственныхъ доходовъ становятся подати, а онѣ получаются изъ частнаго достоянія. Податное бремя, волею или неволею, должно соразмѣряться съ средствами плательщиковъ. Богатство государства всецѣло зависитъ отъ богатства народа, а народное богатство создается не государствомъ, а трудомъ и сбереженіемъ частныхъ дипъ. Не юридическое, а физическое лице является источнякомъ экономической дѣятельности. Поэтому экономическая сфера, по существу своему, составляетъ область общественныхъ отношеній. Государству принадлежитъ здѣсь только содѣйствіе.

Тоже самое имветь явсто и въ сферв духовныхъ интересовъ. Го-

сударство связано тёми умственными, нравственными и релягіозными уб'яжденіями, которыя разлиты въ обществ'в. Оно не можетъ ндти имъ наперекоръ, не подрывая собственныхъ духовныхъ основъ, на которыхъ зиждется вся его сила. Все умственное развитіе народа есть существенно дѣло общества; государство, еще болѣе нежели въ матеріальной сферѣ, ограничивается здѣсь косвеннымъ содъйствіемъ. Что касается до религіи, то это — дѣло совѣсти, которая не подлежитъ принужденію со стороны государственной власти. Если, преступая свои предѣлы, государство вторгается въ эту область, то и въ этомъ случаѣ оно тогда голько можетъ расчитывать на нѣкоторый успѣхъ, когда оно опирается на убъжденія значительной части общества. Безъ этого оно остается безсильнымъ.

Сознание этой зависимости государства отъ общества составляетъ) этличительную черту новъйшей политической науки. Прежніе мыслягели, за немногими исключениями, слишкомъ склонны были исходить эть чисто теоретическихъ началъ на которыхъ они строили государтво, воображая, что эти созданія чистой логики могуть ціликомь прилагаться ко всякому обществу. Въ особенности въ этомъ заблужтенія повянна была либеральная <u>школа.</u> По горькіе опыты жизни разушили эти мечтанія. Опи показали, что государственный быть тогда солько имиеть прочныя основы, когда они покоются на господствуюцихъ въ обществъ убъжденіяхъ и потребностихъ. Теоретически, иден осударства одна, по приложение ся въ жизни можеть быть разное, Государство состоить, какъ мы видели, изъ разнообразныхъ элеменговъ: полное ихъ развитие и гармоническое ихъ соглашение составнють не более какъ отдаленную цель политическаго развитія. Въ телствительности же, преобладание того или другаго элемента, а съ гвиъ вибств строеніе и двятельность государства, зависять оть ивстныхъ и временныхъ условій, то-есть, отъ состоянія общества. Каждый народъ, въ каждую эпоху своего развития, ниветъ свой политический ыть, соотвитствующій присущних ему на этой ступени потребнотлиъ. Танъ, гдъ этого соотвътствія политическое зданіе виить на воздухь. Это сознание болье и болье проникаеть современные уны: оно составляеть прочное достояние науки.

Однако и это совершению правильное воззр'вніе можетъ страдать эдносторонностью. Ваятое въ своей исключительности, опо ведсть къ этрицанію идеальной стороны государственной жизни. Между тімъ, эта идеальная сторона составляетъ самое существо государства. Какъ эдиное цілое, господствующее надъ частями, какъ юридическое лице, иміющее власть надъ членами, государство является осуществленіэть извістной идеи. Государственное единство, которое связываеть

Digitized by Google

×

не только существующія одновременно лица, но и слёдующія другь за другомъ поколёнія въ постоянный союзъ, не есть нёчто физическос, подлежащее внішнимъ чувствамъ; это чисто умственное представленіе, которое однако имѣетъ силу въ дѣйствительности, ибо люди руководятся ямъ въ своихъ дѣйствіяхъ. Государство есть не физическое, а метафизическое лице; но это метафизическое лице живетъ и дѣйствустъ въ реальнохъ мірѣ. Оно является однимъ изъ важнѣйшихъ факторовъ въ исторіи и въ жизни.

Причина этого явленія заключается въ томъ, что челов'якъ, по саной своей природъ, есть метафизическое существо, которое руководится не только темъ, что даютъ сму внёшнія чувства, не одними физическими влечениями и нуждами, но и сознаниемъ высшихъ вачалъ, присущими ему потребностями свободы, правды, порядка. Эти духовныя потребности заставляють его подчиняться государственной власти видать въ государства осуществление высшей, господствующей н надъ нимъ иден. Это сознание можстъ быть болъе или менъе ясно, но оно всегда присуще народу. Оно выражается въ токъ, что государственная власть считается установленість Бога. Оно же проивляется въ идей отечества, которому человинъ жертвуеть своимъ достоянісять и самою своєю жизнью. Пичего подобнаго въ животноять мір' не заядчается. У животных ноть ни права, ни правственности, ни отечества, ни Бога, ибо у нихъ пътъ сознанія сверхчувственныхъ началь. Одинъ человъкъ, какъ разумное существо, изъ физической области возвышается въ область метафизическую.

Это разлитое въ обществи сознание можетъ принимать различныя формы, смотря по свойствамъ и стенени развити общества, и это различіе илінеть на самое строеніе государства. Иден государства, тоесть ухозрительная его природа, одна; но такъ какъ въ нее входятъ различные элементы, то сочстание ихъ можеть быть разное. Местныя и временныя условія и потребности дають перев'ясь тому или другому, чыхъ опредълнется и самое строеніе государства, которое такимъ образонъ становится въ указанную вышо зависимость отъ взглядовъ и направления общества. По и съ своей стороны, государство воздъйствуеть на общество. Идея государства, осуществляясь въ дъйствительномъ мірів, становится реальнымъ лицемъ, которое властвуеть надъ физическими лицами. Оно разрозненныя стремленія общества связывасть въ единое цілос и направлясть къ общей ціли. Этинъ видоизявляется, какъ состояние, такъ и сознание общества, которое дъяствіенъ государственной власти возводится на высшую ступень развитія. Лучшинь тому примъровъ служить переходъ европейскихъ государствъ отъ средневъковаго порядка иъ новому. Дъяствіемъ госу-

дарственной власти среднев вковой порядокъ, основанный на частномъ правѣ, постепенно разрушался; политическое тѣло пріобрѣтало силу и единство; идея государства все больше и больше осуществлялась въ дѣйствительной жизни. Точно также у насъ, въ преобразованіяхъ Петра Великаго, выразилось могучее дѣйствіе государства на весь об- ( цественный бытъ. Но эти прямѣры доказываютъ вмѣстѣ съ тѣмъ, что всякое преобразованіе сверху должно сообразоваться съ дѣйствигельнымъ состояніемъ общества. Оно тогда только можетъ быть успѣшно, когда общество достаточно къ нему подготовлено. Иначе самая безграничная власть остается безсильною.

Такинъ образонъ, ны нитенъ здъсь взаниную зависимость двухъ противоположныхъ общественныхъ сферъ, изъ которыхъ въ одной господствуеть единство, а въ другой розлячія. Съ одной стороны, центральная сила дъйствуеть на подчиненныя ей единичныя силы, съ другой стороны, единичныя силы воздействують на центральную. Это протявоположение центральной силы частныхъ составляетъ явление общее физическому и духовному міру. Но только въ области духа оно образуеть двъ противоположныя сферы дъятельностя. Въ физическовь мір'в цівлое я части связаны непреложнымь закономъ, который делаеть изъ нихъ совокупную систему, роковынъ образомъ подчиняющую единичныя силы центральной. Такова, напримеръ, солнечная система. Въ духовномъ мір'в, напротивъ, есть начало, которое делаетъ единичныя свлы самостоятельнымъ источникомъ жизни и деятельности. Это начало есть свобода, или самоопредъление разумнаго существа. Оно ведстъ къ тому, что едяничное лице, подчиняясь цилому во имя разумно сознанныхъ началъ, сохраняетъ однако свою самостоятельную сферу дівятельности и вступаеть въ свободныя частныя отношенія къ другимъ таковымъ же лицамъ. Отсюда противоположеніе двухъ сферъ; отсюда и такія свойства общественнаго союза, которыя делають всякія аналогія съ физическимъ организмомъ совершенно неумъстными и даже превратными.

Эта независимость общества отъ государства есть фактъ, не поднежащій ни малъйшему сомнѣнію. Если сопіалисты и соціологи, смѣшивая совершенно различныя понятія, хотять въ экономической области превратить общественныя силы въ чистые органы государства, то никто еще не пытался сдѣлать тоже самое въ области духовной. Никому не приходило въ голову утверждать, что наука, искусство, религія суть функціи государственной власти и должны вырабатываться повелѣніями сверху. А пока этого нѣть, пока всё высшіе духовные интересы являются плодомъ самостоятельной дѣятельности единичныхъ силъ, до тѣхъ поръ общество, представляющее совокуп-

ность этихъ частныхъ силъ, остается независямымъ отъ государства, какъ прянудительно организованнаго цълаго. Если же человъкъ въ области духовной является самобытнымъ в самоопредъляющимся источнякомъ жизни и дъятельности, то таковымъ онъ необходимо долженъ быть и въ области экономической, которая представляетъ отношеніе духовныхъ силъ къ окружающей природъ. Для покоренія природы люди могутъ соединять свои силы и образовать этимъ путемъ всевозможные союзы, но живымъ источникомъ дъятельности и отношеній является все-такя свободное лице, а никакъ не центрельная власть, которая здъсь, какъ и вездъ, можетъ только оказывать содъйствіе в частью давать направленіе, а не замънять собою частный починъ. Независимость общества во всъхъ сферахъ человъческой дъятельности составляетъ непреложный законъ духовнаго міра, вытекающій изъ свободы человѣка.

Задача науки состоить въ изследовании существа, свойствъ и взаимнодъйствія этихъ двухъ противоположныхъ областей общественной жизни. Изслъдование общества въ его составныхъ элементахъ и вліянія его на государство составляеть предметь Науки объ Общество, или Соціолоніи въ тёсномъ смыслѣ; наоборотъ, изслѣдованіе воздѣйствія государства на общество составляеть преднеть Политики. Послъднее предполагаетъ первое, ибо дъйствіе государства на общество не ножеть быть объяснено безъ опредъленія существа и свойствь последняго. А такъ какъ политика витеств съ государственнымъ правомъ составляеть часть государственной науки, то и наука объ обществъ должна войти сюда же. Общее Государственнов Право ей предшествуеть, ибо безъ этого нельзя опредълить различные типы человеческихъ союзовъ и установить отличіе общества отъ государства. Политика, какъ сказано, должна за нею следовать, нбо деятельность государства существенно зависить оть состоянія общества. Таковь именно порядокт нашего язложенія.

#### ГЛАВА II.

#### Элементы общества.

Изсл'ядованіе общества должно начаться съ разложенія его на составные элементы. Если общество, какъ мы вид'яли, слагается изъ отношеній отд'яльныхъ единицъ, то первоначальнымъ элементомъ общества является физическое лице съ его стремленіями и интересами. Но эти интересы весьма разнообразны; каждый изъ нихъ образуетъ отд'яльную область, въ которой единичное лице вступаетъ въ отно-

ныя группы, нитьющія каждая свой характеръ и свое значеніе въ об-\_\_\_ щей жизни. Эти сферы, вытекающія нат разнообразныхъ свойствъ и потребностей человіка, составляють боліве крупные элементы общества, которые и подлежать изслідованію. Въ каждую изъ пихъ,снотря по ся характеру, яние вступаеть извістною стороной своего естества, и всв онв, представляя совокупность человическихъ отношеній, являются какъ бы расчлененіенъ общества на естественные своя органы и отправления. Отсюда подобіе организма, которое од нако отнюдь не должно быть понимаемо въ симслв владычества целаго надъ частями. Здъсь, какъ мы видъли, расчленение установляется свободнымъ взаямподъйствісмъ отдільныхъ единицъ, которыя, въ силу обоюдности, самя собою группируются такъ, какъ требуется взаимными ихъ отношениями. Юридическаго, слидовательно принудительнаго, туть ничего пыть. Формальный юридический законъ освящаетъ только то, что дастся жизнью, то-есть, естественнымъ движениемъ единичныхъ силъ. Объ этонъ будсть ръчь ниже.

Изъ этихъ элементовъ, первымъ по времени и наиболѣе общимъ по значенію является тотъ, который вытекаетъ изъ природы человѣка, какъ физическаго существа. Онъ составляетъ естественную основу всей общественной жизни.

Какъ физическое существо, человъкъ живетъ въ матеріальномъ міръ и находится подъ его вліянісяъ. Окружающая его природа налагастъ на него свою нечать и дастъ направленіе его дъятельности. Это вліяніе не остается чъмъ-то роковымъ и ненажъннымъ: какъ духовное существо, человъкъ возвышается надъ природою и самъ, въ свою очередь, налагастъ на нео свою нечать и приспособляетъ се къ свою очередь, налагастъ на нео свою нечать и приспособляетъ се къ свою очередь, налагастъ на нео свою нечать и приспособляетъ се къ свою очередь, налагастъ на нео свою нечать и приспособляетъ се къ своитъ цълямъ. По совершенно отръшиться отъ естественныхъ условій онъ не можетъ; на вершинъ своего духовнаго могущества опъ всетаки ими связанъ. И тутъ есть взаимподъйствіе двухъ независимыхъ факторовъ, которое подлежитъ научному изслъдованію.

Природа оказываєть свое вліяніе не только на общество, но и на государство. Послѣднее также имъсть свою матеріальную основу: созндаясь въ извъстной мъстности, оно обнимаеть юридически опредъленную территорію. Въ Общемъ Государственномъ Правов налагаются тъ юридическія начала, которыя вытекають изъ этого владычества. Здъсь мы должны изслѣдовать то фактическое вліяніе, которое свойства территоріи оказывають на государственный быть.

Какъ физическія существа, люди находятся также въ физіологическихъ отношеніяхъ друъ къ другу. На естественномъ происхожденія основана преемственность поколѣній. Отсюда проистекаютъ различные физіологическіе, или кровные союзы: семья, родъ, племя.

Семья составляеть какъ бы основную ячейку всего общественнаго быта; въ ней съ физіологическими отношениям соединлется и правственная связь. И такъ какъ отсюда человъкъ черпаеть всв свои первоначальныя понитія, возарёнія и чувства, то свойства семейной среды отражаются на встахъ трахъ поприщахъ, гди лице явлиется диятолемъ. Еще болие правственный элементь преобладаеть въ роди. Здесь кровная связь слабеть, становясь более отдаленною; но родъ остается носителемъ правственныхъ преданій, передающяхся отъ покольнія покольнію. Въ этонъ заключается существенное его значеніе иъ обществъ и государствъ. Поэтому онъ является по преимуществу представителенъ охранительныхъ и аристократическихъ началъ въ политической жизни. Паконецъ, племя духовною своею сущностью образуеть народность и черезъ это становится основой самого государства. Въ Общемъ Государственномъ Правъ им разснатривали народ. ность какъ юридическое начало, определяющее въ известной мерт Іполитическую жизнь. Таяъ оказалось, что эта юридическая ея Псторона далеко не имветь общаго значения. Но твиъ важиве сторона фактическал, та сумма свойствъ, стремленій и взглядовъ, которая. истекая изъ данной народности, налагаетъ свою печать на весь общественный и государственный быть. Это отношение находить свое мысто въ наукъ объ обществъ.

Таковы элементы общества, которые можно назвать сстественными: природа и люди въ данныхъ природою отношенияхъ. Съ ними тисно связанъ и экономический быть. Матеріальная диятельность общества обращена на покореніе природы и подчиненіе ся ціллиъ человъка. И туть основнымъ дъятелемъ является физическое лице. Оно налагаетъ свою руку на природу, поставляя со въ служебное къ себт отношение; отъ него исходитъ всякий трудъ. Поэтому и въ этой области вся общественная диятельность опредиляется взанинымъ отношенісять саянничныхть существъ. Это отношеніс ведеть къ соединенію силь. Челов'єкь въ одиночеств' можеть саблать весьма немногое: только соединениемъ и раздълениемъ труда онъ достигаетъ значительныхъ результатовъ. На низшихъ ступеняхъ это соединение силъ достигается наспльственнымъ подчиненіемъ слабівшихъ сильнівшинъ; съ развитиемъ присущаго человъку начала свободы эти принудительные отношения заменяются свободнымъ соглашениемъ лицъ. Но и въ этомъ соглашении есть лица владычествующія в лица подчиненныя. Это вытекаетъ изъ самыхъ свойствъ труда, обращеннаго на покореніе природы. Въ немъ человѣкъ является съ двоякимъ своемъ естествоиъ: какъ существо физическое и какъ существо разумное. Сообразно съ этимъ и трудъ раздъляется на физический и унственный.

- 18 -

Первый состоять въ произведеніи матеріальныхъ дъйствій, второй въ направленіи этихъ дъйствій къ цълямъ человъка. Послъдній есть собственно главный факторъ въ покоренія природы; онъ дълаеть матеріальный трудъ плодотворнымъ. Поэтому онъ является элементомъ владычествующимъ, тогда какъ первый остается подчиненнымъ. Но при свободныхъ соглашеніяхъ это владычество установляется не принудительно, а добровольно. Владычествующій элементъ, то-есть направляющая воля, становится центромъ, около котераго группируются разрозненныя силы; отъ него каждая изъ нихъ получастъ свое мъсто и назначеніе въ совокупной дъятельности. И тутъ все совершается свободныхъ взаямнодъйствіемъ единичныхъ силъ. Промышленныя предпріятія возникаютъ и держатся по частной иниціативъ и въ силу частныхъ отношеній.

Но уиственный трудъ не ограничивается направленіенъ матеріальныхъ дъйствій. Онъ наобрѣтаетъ многообразныя орудія и средства для пользованія силами природы. Въ этонъ заключается главный источникъ человѣческаго могущества; этою умственною дѣятельностью природа покоряется цѣлямъ человѣка. И эта дѣятельность не ограничивается настоящимъ днемъ; она простирается на будущее. Пронзведенія труда, служащія для новаго производства, составляютъ прочное достояніе производителей. Они сберегаются, обновляются и передаются стѣдующимъ поколѣніямъ, которыя, въ свою очередь, умножаютъ ихъ и передаютъ своимъ преемникамъ. Совокупность этяхъ произведеній составляетъ капиталъ, который, на ряду съ направляющею волею, является могущественнѣйшимъ факторомъ промышленнаго производства. Это-прогрессирующій элементъ экономическаго развитія, нбо на немъ основана экономическая преемственность поколѣній и возрастающее ихъ богатство.

И туть все происходить свободнымъ дъйствіемъ частныхъ силъ. Личный трудъ, умственный и матеріальный, и личное сбереженіе со ставлють источники капитала. Поэтому онъ, по праву, принадлежить тъмъ, кто его произвелъ и сберегъ, то-есть частнымъ лицамъ, которыя и обращають его на новое производство. А такъ какъ люди, въ силу естественныхъ отношеній, продолжаются въ своемъ потомствѣ, то в капиталъ, путемъ частнаго наслѣдованія, переходитъ отъ поколѣнія къ поколѣнію. Общество, какъ цѣлое, тутъ не при чемъ; мы видѣли, что самое понятіе объ обществѣ, какъ цѣломъ, есть не болѣс какъ фикція. Общество не представляетъ собою лица и не имѣетъ воли. Государство же имѣетъ свою, принадлежащую ему, область дѣятельности; оно не работаетъ и не изобрѣтаетъ, а охраняетъ правовой порядокъ и управляетъ совокупными интересами. Поэтому при-

свосніе ему частныхъ капиталовъ можетъ быть только актомъ насилія. Не оно ихъ произвело, а потому они ему не принадлежатъ.

Таковы факторы производства: природа, усвоенная человъконъ, трудъ, уиственный и матеріальный, и наконецъ капиталь. Какъ участники производства, они получаютъ каждый свою долю въ произведеніяхъ. Это составляетъ задачу распредпленія. Гдъ самое проязводство является результатовъ частнаго взанинодъйствія силь, такъ и распредъление совершается свободнымъ соглашениемъ. Юридический законъ даетъ только общія формы, не определяя содержанія договоровъ; послѣднее установляется волею лицъ. Но эта воля, въ свою очередь, опредъляется фактическими отношеніями, часто не поддяю щимися челов'вческому произволу. Всякое частное предпріятіе состоять въ зависимости отъ общихъ экономическихъ условій, которыя не ограничиваются даже отдёльными обществами, а простираются на весь земной шаръ. Источникъ ихъ заключается въ томъ, что, въ силу раздѣленія труда, человѣкъ работаетъ не для себя, а для другихъ. Оть другихъ онъ пріобрѣтаетъ матеріалъ для своей работы и своими произведеніями онъ удовлетворяеть чужія потребности. Эти натеріалы производятся и эти потребности удовлетворяются неріздко на отдельныхъ частяхъ земнаго шара. Отсюда обороть, который составляеть явленіе, выходящее далеко за предълы даннаго общества и простирающееся на все человѣчество. И все это совершается взаниподъйствіемъ частныхъ силъ, подъ вліяніемъ факторовъ, ускользающихъ отъ всякаго юрядическаго определенія, следовательно и отъ дѣйствія власти.

Наконецъ, я послѣднее явленіе экономическаго быта, цѣль всего , процесса, потребление, ниветь источникомъ чисто личное начало. Человъкъ самъ опредъляетъ свои потребности и способы ихъ удовлетворенія. Онъ самъ рѣшаетъ, что изъ пріобрѣтеннаго имъ должно быть обращено на текущія нужды, что сбережено для будущаго и что обращено на другія целя. Только тогда, когда у него оказывается существенный недостатокъ жизненныхъ средствъ, онъ принужденъ обратиться къ чужой помощя. Туть уже прекращается дъйствіе экономическихъ силъ; онъ восполняются силами нравственными. Но и послёднія, по сущестку своему, коренятся въ области личной свободы. Нравственность состоить въ свободной деятельности на пользу другихъ. Въ отличіе отъ юридическаго начала, нравственное требованіе не имъетъ принудительнаго характера: оно обращается къ совъсти и исполняется добровольно. Поэтому и восполнение недостатковъ экономическаго быта въ области потребленія есть прежде всего діяло свободнаго нравственнаго взанинодъйствія между единичными лицами.

Это — поприще частной благотворительности. Послъдняя однако можеть осуществляться и въ болъе или менъе постоянныхъ учрежденіяхъ, особенно въ тъхъ меякихъ ссюзахъ, въ которые группируются лица. Государство же вступается только тогда, когда ало принимаетъ широкіе развъры и требуются общія мъры и распоряженія.

Вся эта широкая область экономическихъ отношений обстоятельно разработана наукою политической экономія. По последиля изследуеть ихъ въ отвлечения, отдяльно отъ другихъ сторонъ общественной жизни. Въ этонъ состоить частью ся сила, но частью и ся недостатокъ. Всякое явление природы и человъческой жизни должно быть прежде всего инстраовано по возможности отдільно отъ другихъ, съ устраненіенъ всёхъ постороннихъ вліяній. Только этниъ раскрывается собственная его природа и управляющие имъ законы. Всв точныя науки следують этой истоде. Это и было сделано такь-навываемою классическою политическою экономіей относительно эконоияческого быта. Вст явленія промынленной жизни были изслідованы съ величайшею тиательностью и управляющие ими законы выведены съ строгою точностью. Основныя начала этой науки, представляющей одниъ изъ великихъ памятниковъ челов'вческаго ума, остаются неопровержины. Немногое приходится исправить я дополнить. По чимъ иъ большемъ совершенствъ разработыкалась наука, тъмъ болбе чувствовалось, что экономическія отношенія не составляють области отрішенной оть другихъ общественныхъ явленій; они многосложными нитямя переплетаются съ другими факторами общественной жизни, которые всаде оказывають на нихъ вліяніе и видонаменнють пхъ результаты. Сознание этого недостатка именно и вызвало новтание направление политической экономии, направление, которое можно наавать соціологическима. Оно интесть въ виду связать экономическій явленія съ другими началами общественной жизни, правственными, юридическими и политическими.

Нельзя однако сказать, чтобъ это направленіе доселѣ принесло желанные плоды. Изслѣдованіе другихъ факторовъ общественной жизни требуютъ самостолтельной работы. Каждая область имѣетъ свои явленія и свои законы, которые должны быть точно обслѣдованы и отдѣлены отъ другихъ, прежде нежели опредѣлятся ихъ взаимныя отношенія. Затѣмъ, для установленія совокупной связи, необходямо возведеніе явленій къ общимъ началамъ, то-есть, философское пониманіе. Но именно во всемъ этомъ у современныхъ экономистовъ ощущается крайній недостатокъ. Чѣмъ болѣе, вслѣдствіе разростающагося катеріала, спеціализируются ванятія, тѣмъ слабѣе оказываются свѣдѣнія спеціалистовъ по другимъ отраслямъ и тѣмъ ниже въ

особенности философское понимание, стремящееся обнять общественную жизнь въ ся совокупности. При такихъ условіяхъ, внесеніе въ экономическую область постороннихъ началъ ведетъ только къ полизвишей путаниць понятій и къ язвращенію всъхъ отношеній. На лету схваченныя и превратно понятыя юридическія и правственныя требованія выдаются за неоспорными истины; область дівятельностя государства, безъ малійннаго изслідованія его природы и его призванія, расширяется безятерно; наконецъ, и государство и общество сливаются въ одно чудовищное представление, которое, подъ именсиъ общественнаго организма, стремится подавить всякую свободу и низвести лице на степень органической ячейки, лишенной всякаго сакоопределения и служащей только страдательныхъ элементовъ общественной ткани. Вст эти уродливыя измышленія, конечно, не имъютъ ни малейшаго отношения къ действительности; это не болеве какъ воздушные замки, которые, безъ всякаго научнаго основанія и безъ малійшей философской подготовки, строются фантазирующиния экономистами и выдаются ими за идеалъ будущаго \*).

Исправить эти недостатки можно только введеніемъ экономической области въ разрядъ другихъ явленій общественной жизни, тщательно обсяддованныхъ и согласованныхъ между собою. Это и должна сділать наука объ обществъ, связанная съ государственнымъ праномъ и съ политикой. Только сравнивъ между собою разлячные человъческие союзы и тщательно нзучивъ природу каждаго и ихъ взаимпыя отношения въ история и въ жизня, можно опредълить, что такое общество и что такое государство, какъ далеко простирается сфера дъятельности отдільнаго лица и гдъ начинается дъятельность общественной власти. Безъ такого изслъдования всъ попытки объединять общественныя явления должны оставаться тщетнымя; онъ ведуть только въ путаницъ понятій.

Недостаточность односторонняго изслъдованія экономическихъ отношеній оказывается въ томъ, что въ концъ концовъ они должны Сыть восполнены началами юридическими и иравственными. Но юридическія и иравственныя начала составляють принадлежность духовной жизни человъка; они состоятъ въ связи со всъми другими явленіями духовнаго міра. Отсюда необходимость изслъдованія этой области, составляющей самый существенный элементъ общества, элементъ, который, можно сказать, имъетъ первенство и надъ элементовъ естественнымъ и надъ экономическимъ, ибо въ немъ выражается природа

Digitized by Google

<sup>•)</sup> Критику всего этого направления см. въ монъ сочинския Собственносто и Государство.

человѣка въ отличіе отъ животныхъ. Между тѣнъ, этотъ элементъ въ своей совокупности, какъ основной факторъ общественной жизни, менѣе всего подвергался изслѣдованію. По отдѣльнымъ частямъ, особенно въ историческомъ отношеніи, естъ цѣнныя работы. Но ввести духовные интересы въ область общественныхъ наукъ, дать имъ точно опредѣленное мѣсто и выяснить ихъ отношеніе къ общественной жизни никто еще не пытался. Поэтому первые шаги въ этомъ на-

Это изслѣдованіе должно обнимать всѣ основныя начала и сферы человѣческаго духа: религію, науку, искусство, нравы, наконецъ воспитаніе, какъ способъ передачи духовнаго достоянія одного поколѣнія слѣдующему. Каково бы ни было различіе миѣній относительно значенія этахъ началъ, какъ выраженія встины, иѣтъ сомиѣнія, что въ дѣйствятельности они составляютъ могущественные факторы человѣческой жизни и, какъ таковые, подлежатъ научному изученію. Нѣтъ сомиѣнія также, что во всѣхъ этихъ сферахъ основнымъ задементомъ являются сознаніе и дѣятельность единичнаго лица, ибо отъ него исходятъ всякая мысль и всякое чувство.

Взгляненъ прежде всего на религію. Мы видёли, что церковь есть союзъ отличный отъ государства. Своею гражданскою стороной она подчиняется послёднему и облекается частными или публичными правами. Въ качестве гражданской корпорации, которая не служить органомъ государства, а имъетъ свою самостоятельную цъль и значение. она входить въ составъ гражданскаго общества. Но какъ нравственно-религіозный союзъ, она простирается далеко за предалы даннаго общества я ускользаеть оть всякихъ принудительныхъ опредъленій. Церковь есть союзъ спрующихъ, следовательно основныхъ ся началовъ является убъждение лица, его чувство, разумъ и совъсть. Общность этого убъжденія связываеть не только существующія лица. которыя его разделяють, но и следующия другь за другомъ поколенія; всявдствіе этого, церковь образуеть постоянный союзь, существующій тысячельтія. Но какъ бы онъ ни былъ высокъ и проченъ, судьею принадлежности челов'вка къ союзу всегда является личная совъсть Только върующій принадлежить къ церкви, а въра есть дело личнаго убъждения. Человекъ можетъ подчинятъ свои личные взгляды тому, что онъ признаетъ высшей истиной, но это признаніе есть илодъ собственнаго его саноопределения. Въ этой области всякое насиліе является извращеніень существа религіи и нарушеніень священивишихъ правъ человвка. Поэтому религія, по самой своей сущности, есть явление не государственное, а общественное.

Если государство не въ прав'в опредвлять принадлежность лица къ

тому или другому религіозному союзу, то еще менѣе оно властно надъ силою религіозныхъ убѣжденій, надъ тѣмъ вліяніемъ, которое они оказываютъ на человѣческія дѣйствія. Человѣкъ формально можетъ принадлежать къ извѣстной церкви, можетъ даже исполнять всѣ ея обряды, будучи въ душѣ совершенно невѣрующямъ. Принѣры обществъ, въ которыхъ, при оффиціальномъ господствѣ навѣстной религіи, распространено полное безвѣріе, навѣстны всѣмъ. Достаточно указать на Францію XVIII вѣка. Между тѣмъ, для государства важна не формальная сторона религіи, которая для него безраялична, а то вліяніе, которое она оказываетъ на общество, ся связь съ другими началами, направляющими человѣческія дѣйствія. Но именно въ этомъ оно оказывается совершенно безсильнымъ. Имѣя корень въ личной совѣсти, религія ускользаетъ отъ дѣйствія власти.

Еще болѣе это безсиліе обнаруживается въ тѣхъ отрасляхъ духовной жизни, которыя не связываютъ людей въ постоянные союзы во имя разъ установленныхъ догматовъ, а требуютъ лячной иниціативы. Таковы наука и искусство. Здѣсь уже лице исключительно и всецѣло является источникомъ всякой дѣятельности. Государство можетъ ее сдерживать, но не властно ее опредѣлять. Личная имсль и личный талантъ сутъ производящія силы, отъ которыхъ. исходитъ всякое умственное и художественное творчество. Ими же опредѣляется то вліяніе, которое они оказываютъ на окружающую среду. Государство можетъ даровать какія угодно льготы и награ́ды, оно не властно предписать, чтобъ извѣстныя произведенія нравились в чтобы извѣстныя мысли принимались съ сочувствіемъ. Все это опять составляетъ область частныхъ общественныхъ вліяній и отношеній.

Тоже нибеть ибсто и относительно нравовь. Здёсь общество является иногда деспотическимъ въ отношеніи къ лицу. Въ навестной средё установляются извёстные обычан и вагляды, которымъ всё должны подчиняться, если хотять находиться въ общеніи съ другими. Но эти обычан и взгляды опять же установляются свободнымъ взаимнодёйствіемъ едяничныхъ силъ, отъ которыхъ зависить и большая или меньшая терпимость, оказываемая другимъ. Деспотнамъ большинства не есть актъ внёшняго насилія, а дело свободнаго убъжденія. Пока онъ простирается только на внёшнія формы, что и есть обыкновенное явленіе, онъ остается безвреднымъ; если же онъ посягаетъ на самыя мысли и совёсть человёка, то послёднему всегда остается возможность удалиться изъ среды, гдё его вагляды и убъжденія не находять сочувствія. Все это опять дёло свободнаго взаимнодѣйствія лицъ.

Наконецъ, и въ дълъ воспитанія важиташая доля принадлежитъ

Digitized by Google.

2\*

частныхь силамъ. Мы видели, что воспитание разделяется на общественное и частнос. Въ первокъ государству принадлежатъ органязація и направленіе. Это составляеть одну наъ существенныхъ задачъ государственнаго управленія, хотя и понынъ есть высокообразованныя страны, гдв вся двятельность государства въ этой области ограничивается пособіями. Въ послъдненъ случаъ, очевидно, вся эта сфера принадлежить къ общественной діятельности. Однако и такъ, гді: народное образование находится въ рукахъ государства, частное воспитаніе, направляемое семействомъ, остается главною основой всего нравственнаго и -уиственнаго развитія общества. Изъ семейной среды окружающихъ общественныхъ вліяній главнымъ образомъ чери пается духь, которыхъ пронекнуты новыя поколения. Могучихъ факторовъ является тутъ и литература. Наконецъ, самыя педагогическия силы. деяствующія въ общественныхъ заведеніяхъ, исходятъ изъ общества. Педагогія есть дело личнаго таланта и личнаго призванія. Она разработывается наукою и практикою жизни, не по предписа-

ніямъ властв, а въ силу унственной и празственной д'вятельности,

обращенной на развитіе молодыхъ поколвній. Такниъ образонъ, ны нитемъ здъсь цълую громадную область духовныхъ интересовъ, въ которой опредъляющимъ началомъ является свободное взанинодъйствіе единичныхъ особей. Какъ разумное, а потому саноопредъляющееся существо, человъкъ составляетъ единичный центрь духовной деятельности; онъ изъ себя создаетъ весь свой умственный и нравственный міръ. Даже то, что онъ заниствуеть отъ другихъ, усвоивается имъ въ силу того же самоопределения. Общеніе установляется ядёсь свободнымъ обменомъ мыслей и чувствъ. А если таковыкъ является челов'вкъ, по самой своей природъ, въ области духовной, то таковымъ же, какъ уже было замъчено выше, онъ является и въ области экономической, которая представляетъ приложение духовной диятельности къ покорению природы. Воображать, что въ одной сфере лице остается свободнымъ деятелемъ, а въ другой оно является не более какъ орудіенъ владычествующаго надъ никъ целаго, ячейкой общественной ткани, есть чистый абсурдъ. На этокъ абсурдъ построенъ весь соціализмъ. Пока экономическая область разскатривается въ своемъ отвлечения, такое предположение ножеть еще представить никоторый призракъ правдоподобія для незралыхъ или путанныхъ умовъ; но какъ скоро мы эту область связываемъ съ другими и черезъ это возвышаемся къ пониманию истинной природы человека, такъ весь этоть призракъ улетучивается какъ аынъ.

Свободнымъ существомъ человѣкъ является наконецъ и въ исто-

Digitized by Google

!

рическояъ процессть, который, соединяя въ себть всть предыдущие элементы, даеть имъ особенную и притомъ изивняющуюся окраску. Общество развивается и въ этокъ развитіи проходитъ различныя ступени, налагающія свою печать не только на общественный быть, но и на государственныя отношенія. Эти ступени связываются общиия законами, вытекающими изъ самой природы духа. а потому независными отъ человъческаго произвола. Единичное лице является, здъсь не болеве какъ звеномъ въ общей цепи, орудиемъ общикъ, действующихъ въ исторіи силъ. Однако и въ этой роли, становясь дѣятелемъ на поприще исторіи, человекъ остается самоопределяющимся существояъ. Дтястве общихъ, властвующихъ надъ нимъ законовъ не унячтожаетъ его свободы, а оставляетъ ей должный просторъ. Человъкъ и въ матеріальной своей дъятельности связанъ естественными законами: покорять себъ природу онъ можеть не иначе, какъ слъдуя ся законамъ. Тъкъ не менъс, онъ налагаетъ на нее руку, какъ свободное существо, и подчиняеть ее своимъ цвлямъ. Въ своей матеріальной диятельности онъ можетъ даже уклоняться отъ законовъ природы, но въ таконъ случать дъятельность его не будетъ нивть успъха. Никто не мишаетъ ему построить машину, не согласную съ законами механики; но она не пойдеть. Тоже самое, еще въ большей степени, имъетъ мъсто въ области духа. И здъсь нътъ мъста для чистаго произвола, противоръчащаго природъ вещей. И тутъ есть обще законы, владычествующіе надъ частными дійствіями и управляющіе общинъ ходонъ процесса. Но здъсь, въ отличіе отъ натеріальнаго міра, эти законы не суть для человѣка нѣчто внѣшнее и чуждое: это-законы собственнаго его естества, которымъ онъ следуетъ и въ свободномъ своемъ самоопределения. Духъ есть общая стихія, связывающая разумныя существа и проявляющаяся въ свободномъ ихъ взаимнодъйствии. Становясь орудіенъ духа, человъкъ не подчиняется вившнему для него принуждению, а стремится къ собственнымъ свопиъ целянь и исполняеть внутреннее свое назначение. Поэтому и па попряще исторіи, исполняя общій законъ, онъ остается свободныхъ дъятеленъ. Исторія создается людьки: законъ исполняется путекъ свободы.

- 21 —

Тоже самое относится и къ государству. И оно является, съ одной стороны, свободнымъ д'вятелемъ на историческомъ поприц'я, съ другой стороны орудіемъ историческихъ сылъ. Исполненіе историческаго призванія народа составляетъ, какъ мы вид'яли, одну изъ высшихъ задачъ государства; оно осуществляетъ се сознательно, мыслю и волею правящихъ лицъ. Но при этомъ оно должно сообразоваться какъ съ внутренникъ состояніемъ общества. такъ и съ другими по-

литическими силами, дъйствующими на томъ же поприщъ. Въ результатъ происходитъ общій историческій процессъ, въ которомъ самыя государства являются подчиненными дъятелями. Законы, управляющіе этитъ процессомъ, можно разсиатривать, съ религіозной точки зрънія, какъ волю Провидънія. управляющаго судьбами народовъ, а съ философской, какъ явленіе Духа, связывающаго человъчество въ одно цълое и направляющаго его къ конечной цъли его существованія. Во всяковъ случаъ, тутъ есть высшее начало, которое дъйствуетъ не путемъ вибщияго принужденія, а внутреннею силой, направляющею дъятельность, какъ отдъльныхъ липъ, такъ и государствъ. Изслъдованіе этихъ законовъ, насколько они выражаются въ движеніи и формахъ общественной жизни, составляетъ также предметъ науки объ обществъ.

Таковы основные элементы общества; они даютъ содержание взаимнодъйствію единичныхъ силъ. Но это взаимнодъйствіе опредъляется и юридическимъ началомъ. Проявляясь во визшиемъ мірз, свобода одного лица приходить въ столкновение съ другими. Отсюда необходимость взанинаго ихъ ограниченія, определенія того, что принадлежить одному и что принадлежить другому. Это взаниное ограничение внъшней свободы есть право, безъ котораго не обходится никакое общество; иначе неизбъжны безчисленныя столкновения. Надобно, чтобы каждый зналь, что онь можеть и чего не можеть делать. Это достигается установленіемъ принудительныхъ нормъ, которыя даютъ обществу извістное юридическое строеніе. Этоть порядокь остается однако чисто формальнымъ: установляются только витшиня границы свободы; саное же содержание предоставляется воль человъка. Тъмъ не менъе, эта формальная сторона имъетъ такую важность, что она требуетъ особаго разсмотрѣнія. Отъ нея зависитъ та степень свободы, которою пользуется лице, слёдовательно и общество, какъ совокупность липъ.

#### ГЛАВА III.

#### Юридическое строеніе общества.

Взанинодѣйствіе свободныхъ единицъ, изъ котораго образуется общество, влечетъ за собою, какъ мы видѣли, взаниное ограниченіе свободы, которое и есть право. Поэтому, во всякохъ обществѣ господствуетъ извѣстный юридическій порядокъ. Первоначально онъ установляется саминъ обществонъ, силою обычая и фактическихъ отношеній, которые признаются всёми и получаютъ принудительную силу ръщеніемъ общественныхъ властей. На высшихъ ступеняхъ учреж-

деніє юридическаго порядка становится діловъ государства, которое, возвышаясь надъ обществовъ, какъ цілое, владычествующее надъ частями, даетъ ему законъ. Но установляя общія нормы права, государство, какъ сказано, ограничивается чисто формальною стороной, общею для всіхъ; самое же содержаніе этихъ общяхъ нормъ, то - есть, опреділеніе юридической сферы того или другаго лица, тіхъ правъ, которыя оно ямъетъ, и тіхъ требованій, которыя оно можетъ предъявлять другимъ, предоставляется взанинодійствію самихъ этихъ лицъ.

Право, опредѣляющее отношенія отдѣльныхъ лицъ между собою, есть право частное, или гражданское. Въ Общемъ Государственномъ Право были наложены существенныя отличія его отъ права публичнаго, опредѣляющаго отношенія единицъ къ господствующему надъ ними цѣлому. Мы видѣли, что подчиняясь общимъ нормамъ, лице само опредѣлястъ свою сферу дѣятельности и ся границы: оно налагаетъ руку на природу я усвояваетъ себѣ вещи; оно вступаетъ въ соглашенія съ другими и образуетъ вмѣстѣ съ ними частные союзы. Вездѣ личная воля является опредѣляющимъ началомъ права; государство установляетъ только тѣ формы, въ которыхъ эта воля должна проявляться, и тѣ условія, которыя она должна соблюдать, чтобы не нарушить чужой воли и чужаго права.

Отношения единичнаго лица къ окружающему міру опредъляють и основныя формы частнаго права. Въ нихъ выражается вытекающееизъ природы вещей различіе общественныхъ элементовъ. Прежде всего, сюда принадлежить область физіологическихъ союзовъ, на которыхъ основано продолжение человъческаго рода и преемственность покольній. Единичное лицо по собственному изволенію вступаеть въ бракъ и основываеть семейство. Дети, подчиняясь родительской власти. пока ихъ разумъ не созрѣлъ, по достижения совершеннольтия становятся распорядителями своей судьбы. Затёмъ человёкъ стремится къ покоренію природы. Онъ усвоиваеть себ'в вещи и обращаеть ихъ на свою пользу. Отсюда начало собственности, состоящее въ правъ человѣка распоряжаться пріобрѣтеннымъ по своему усмотрѣнію. Ограниченія этого права въ пользу другихъ, проистекающія изъ переплетенія частныхъ сферъ, образуютъ область право на чужую винь. Но взаимныя отношенія лицъ не ограничиваются разграниченіемъ правъ они ведуть къ обытну вещей и услугъ. Это отношение опредъляется соглашениемъ свободныхъ воль, то-есть договорома. Договоръ составляетъ основную юридическую норму для всякаго взанинодъйствія еди ничныхъ воль, какъ въ области матеріальной, такъ и въ области духовной, поскольку въ последней выражается отношение воль. Наконець, двйствуя совисстно, люди могуть образовать частные союзы во имя какой-либо частной цёли или интереса. Эти союзы могуть быть болёе или менее постоянны. Смотря по свойству интереса, они могуть составлять простыя товарищества, гдё каждое лице остается отдельнымъ отъ другихъ и общая связь установляется только общямъ соглащениемъ, или же они могутъ образовать постоянныя юридическия лица, или частныя корпорация, облеченныя правами независимо отъ перемъны членовъ. Объ этомъ было говорено выше въ Общемъ Государственномъ Права.

Таковы основныя формы гражданскаго права. Изъ нихъ собственность и договоръ суть въчныя и необходимыя формы, въ которыхъ выражается свобода лица въ отношения къ визшией природъ и къ другимъ таковымъ же лицамъ. Гдв есть свободные люди, тамъ существують собственность и договоръ. Затемъ, семейное и корпоративное право представляють различныя формы частныхъ союзовъ, въ которые люди вступають въ видахъ установленія постоянныхъ частныхъ отношеній къ другимъ: первое въ силу присущихъ всему человъческому роду физіологическихъ определеній, второе во ния какой-либо частной цели яля интереса. Интересонъ, вообще, навывается постоянная циль, которая преследуется лицень, будь она натеріальная или духовная. Сфера личной диятельности есть поэтому сфера личныхъ интересовъ. Но частный интересь можеть быть общій нізсколькимъ или дажеиногниъ лицаиъ. Есля для достиженія его они соединяють свои силы постоянною связью, то изъ этого образуются частные союзы, которые, расширяясь, могутъ получить общественный и даже государственный характеръ. Частные союзы представляють область постоянныхъ частныхъ интересовъ. Они составляють переходъ отъ общества. къ государству.

Таковы основные элементы гражданскаго права; ими опредъляется строеніе общества. Подчиняясь юридическимъ нормамъ, общество получаетъ вначеніе мридическаго союза; оно, какъ сказано, становится *вражданскимъ обществомъ*.

Это строеніе можеть быть разное, смотря по тому, которые наъ элементовъ права получають преобладаніе. Въ этомъ отношенія мы замѣчаемъ различныя историческія формація, обозначающія слѣдуюція другъ за другомъ эпохи человѣческаго развитія. Лоренцу Штейну принадлежить честь указанія этихъ различныхъ общественныхъ порядковъ, ихъ историческаго значенія и отношенія къ государству \*). Онь различаеть три общественныхъ строя, послѣдовательно смѣняю-

• •) Cz. Die Gesellschaftslehre.

VR. JR.

N

ちじしい

— 25 — 25-33 лентикс 25-33 лентикс прихъ другъ друга въ историческонъ процессв: порядокъ родовой, порядокъ сословный и порядокъ общегражданский (staatsbürgerlich). Первый принадлежитъ преимущественно древнему міру, второй средникъ въкамъ, третій повому времени.

Родовой порядокъ основанъ на преобладанія кровныхъ союзовъ. Имъ опредъляется не только гражданскій, но и государственный строй. Господство его относится къ тому времени, когда различные общественные союзы еще не выдълились и не получиля самостоятельнаго . развятія. Человъчество еще не освободилось отъ первоначальныхъ естественныхъ опредъленій; связанная ими личная свобода не получила еще свойственнаго сй развитія. Такой порядокъ характеризуетъ первыя ступеня общественной жизни. Онъ господствуетъ нераздъльно въ первобытныя времена, но сохраняется и при водворенія государственныхъ отношеній. На немъ были основаны классическія государства. которыя служатъ главными типическими представителями этой формація.

Представляя расчлененіе общества на основаніи физіологическихь опредѣленій, закрѣпленныхъ юридическимъ началомъ, родовой порядокъ даетъ обществу крѣпкую внутреннюю связь и органическое единство. Классическія государства въ ихъ борьбѣ съ внѣшникя врагами, при широкомъ развитій внутренней свободы, представляютъ тому живой примъръ. Но сохраненіе этихъ свойствъ возможно лишь при однородности элементовъ и маломъ объемѣ государствъ. Родовой порядокъ, какъ политическій строй, можетъ прочно держаться только въ племенныхъ общинахъ. Обширныя завоеванія нязводятъ его въ гражданскую область или ограничиваютъ сферою мелкихъ общинъ, гдѣ онъ можетъ долго сохраняться, какъ остатокъ прежняго быта, не являясь уже опредѣляющимъ началомъ всего общественнаго строя. Поэтому въ восточныхъ теократіяхъ онъ замѣняется иными нормами.

Въ самыхъ племенныхъ общинахъ отношеніе къ постороннять элементамъ становится причиной его разложенія. Это отношеніе можетъ быть двоякое: принудительное и свободное. Первое ведетъ къ порабощенію покоряемыхъ иноплеменниковъ. Всѣ древнія государства были основаны на рабствѣ. И это было подчиненіе всецѣлое, не оставлявшее человѣку ни малѣйшаго права. Рабъ вовсе не принадлежалъ къ числу гражданъ; онъ разсматривался какъ вещь, наравнѣ съ рабочить скотомъ. Но именно потому, что рабство состояло какъ бы внѣ политическаго порядка, оно не препятствовало широкому развитію свободы. Будучи обезпеченъ въ частной жизни, рабовладѣлецъ могъ всецѣло отдавать себя государственной дѣятельности и отстаивать свои права. Таково было положеніе гражданъ въ классическихъ государствахъ.

Совершенно иное дъйствіе нитють свободныя отношенія, возни-

кающія въ родовомъ порядкѣ. Люди, принадлежащіе къ другому племени, а потому не входящіе въ составъ правящихъ родовъ, пользуются меньшими правами, но все-таки остаются свободными гражданами. Они естественно стремятся къ расширенію правъ. Отсюда постоянная внутренния борьба, которая ведется тѣмъ съ большимъ упорствомъ, чѣмъ крѣпче тѣ и другіе разнородиме элементы. Типическимъ примѣромъ этого процесса служитъ исторія Рпма. Въ ревультатѣ, сторонніе элементы мало по малу вторгаются въ родовой порядокъ и разлагаютъ основанный на этомъ началѣ общественный строй. Провсходитъ уравненіе въ области политической. Но въ гражданской сферѣ, при существованіи и даже расширеніи рабства, противоположность элементовъ, съ одной стороны богатыхъ и заатныхъ, съ другой стороны неимущихъ и темныхъ, становится еще рѣзче, что неизбъжно отзывается и на государствѣ. Черезъ это родовой порядокъ постепению переходитъ въ порядокъ сословный.

Послѣдній основанъ на преобладаніи частныхъ союзовъ, образующихся во имя того или другаго интереса. Поэтому онъ представляетъ по преимуществу господство частныхъ интересовъ. Но при безразличія гражданскаго союза и политическаго, эти интересы получаютъ вначеніе государственное, а съ свосй стороны, государственные интересы становятся частными. Основанные на этомъ началѣ частные союзы являются органами государственныхъ потребностей. Это и даетъ имъ преобладающее значеніс.

Такое безразличіе союзовъ служить опять признакомъ низшаго развитія. Господство частныхъ интересовъ составляетъ вторую ступень послѣ господства физiологическихъ опредѣленій. Поэтому мы встрѣчаемъ сословный порядокъ уже въ раннія эпохи, при первоначальномъ образованіи общирныхъ завоевательныхъ государствъ. На немъ зиждется устройство кастъ. Здѣсь всѣ три высшіе союза, гражданскій, церковный и полнтическій, сливаются въ одно цѣлое, и каждый изъ нихъ воплощается въ какомъ-либо отдѣльномъ сословіи, жреческомъ, восшномъ и гражданскомъ; общая же связь охраняется неязмѣннымъ религіознымъ закономъ.

Тоть же порядокъ установляется и при чисто св'ятскомъ развитіи общества, когда родовое начало разлагается и уступлетъ м'ясто новому общественному строю. Сословный порядокъ состапляетъ, какъ сказано, характеристическую черту средней ступени человъческаго развитія, той, которая обозначается по пренмуществу навваніемъ среднихъ в'яковъ; но онъ зарождается ужо въ древности и простирается далеко въ новое время. На немъ держится разлагающеся государство древняго міра, которое принудительными повинностями сословій восполняеть недостатокъ собственныхъ средствъ; онъ сохраняется и при возраждающемся государствѣ новаго врсмени, пока послѣднее не успѣло еще достаточно окрѣпнуть и развить собственный свой организмъ. Средняя же ступень этого процесса характеризуется разложеніемъ государства и замѣною его частными, дробными союзами. Это — періодъ полнаго разцвѣта сословнаго порядка, который, однако, можетъ имѣть большую или меньшую крѣпость, смотря по болѣе или менѣе прочной организаціи дробныхъ союзовъ. На это было указано въ Общемъ Государствеенмомъ Правль, гдѣ обозначено и существенное въ этомъ отношеніи различіе между востокомъ Европы и западомъ \*).

Представляя, по существу своему, господство частныхъ интересовъ, которые организуются въ отдѣльные союзы, сословный порядокъ, въ отличіе отъ родоваго, установляетъ въ обществѣ не единство, а рознь. Вторая ступень развитія, какъ и слѣдуетъ по логическому порядку, отличается раздробленіемъ сялъ. Таковъ именно характеръ всего средневѣковаго быта. Рознь, въ свою очередь, ведетъ къ борьбѣ, а борьба къ побѣдѣ силытѣйшихъ надъ слабѣйшими. Тамъ, гдѣ частныя силы не сдерживаются выснею властью, сильные неизбѣжно покоряютъ слабыхъ. Отсюда образованіе многочисленныхъ ступенсй завясимости, опредѣляемыхъ частными отношеніями. Но подчиненные не становятся здѣсь полными рабами; они остаются членами общества, пользуясь большими или меньшими правами, смотря по стененя силы или слабости. Эти различныя формы частной зависимости можно обозначить общимъ названіемъ крѣпостнаго прыва. Оно составляетъ карактеристическую принадлежность сословнаго порядка.

Но такое частное закрѣпощеніе несовиѣстно ни съ истиннымъ значеніемъ государства, ни съ требованіями человѣческой свободы. Государство есть высшій союзъ, который призванъ сдерживать частныя силы и не дозволяетъ однямъ покорять себѣ другія. Гражданинъ подчиняется единственно общественной власти, а не частному лицу. Всякое частное порабощеніе противорѣчитъ государственнымъ началамъ. Въ этомъ состоитъ и высшее требованіе личной свободы, которое совпадаетъ съ задачами государства. Поэтому, рано или поздно, съ развитіемъ государства наступаетъ отмѣна крѣпостнаго права. Съ этимъ виѣстѣ падаетъ и сословный порядокъ, который можетъ еще сохраняться, въ большей или меньшей степени, какъ остатокъ прежияго быта, но перестаетъ уже быть опредѣляющимъ началомъ всего общественнаго строя. Сословный порядокъ замѣниется общегражданскимъ.

- ------

•) Си. главу о "Сословіяхъ".

Въ общеграждансковъ стров значение лица опредъляется уже не принадлежностью его къ твиъ или другимъ частнымъ союзамъ, физіологическимъ или группирующимся около извъстнаго интереса. Оно пользуется полнотою права само по себ'в, какъ разумно-свобод-. ное существо; а такъ какъ въ этонъ качествѣ всѣ люди равны, то опредъляющія начала общегражданскаго порядка суть свобода и рявенство. Поэтому, преобладающими элементами гражданскаго права являются адтсь собственность и договоръ, то-есть, тъ въчныя юридическія формы, въ которыхъ выражается личная свобода въ отношенін къ внъшней природъ и къ другимъ людянъ. Однако это не исключаетъ существованія мелкихъ союзовъ, въ которые соединяются лица. Семейное начало, коренящееся въ самой природъ человъка, продолжаеть быть физіологическою основой всего общественнаго быта. Родовыии отношеніями опредъляется наслъдственная передача имущества. Съ другой стороны, добровольное соединение силъ ведетъ къ образованию частныхъ союзовъ, и чъят шире и кръпче это соединение, твиъ прочиве самые союзы. Но не принадлежностью къ этниъ союзанъ опредъляются права лицъ, а наоборотъ, права союзовъ опредъляются волею лицъ, которыя, пользуясь полноправностью, свободно переходять изъ одного въ другой. Не исключается и неравенство политическое. Гражданская область определяется взанинодъйствіенъ отдільныхъ единицъ, которыя, будучи свободными, являются всё равными между собою; въ полятической области, напротивъ, человъкъ становится членомъ высшаго цълно и получаеть настолько правъ, насколько онъ способень исполнять план этого цилаго. Поэтому чистый индивидуализмь, выражающийся въ началахъ свободы и равенства, по самой природъ вещей, долженъ господствовать въ гражданской области, тогда какъ распредъление правъ и обязанностей, сообразное съ требованіями высшей идеи, составляетъ принадлежность политическаго союза.

Разд'вленіе этихъ двухъ областей является существеннымъ признакокъ общегражданскаго порядка. Какъ уже было указано въ Общема Государственномъ Шраев, оно составляетъ результатъ всегс предшествующаго асторическаго процесса. На низшей ступени, и государство и гражданское общество находятся подъ вліяніемъ физiологическихъ союзовъ; на средней ступени, государство поглощается гражданскимъ обществомъ или состоитъ подъ его вліяніемъ; на трстьей и высшей ступени оно выдъляется и образуетъ свой собственный строй, который, въ свою очередь, воздъйствуетъ на гражданское общество, полагая предъяъ господству частныхъ силъ и порабощенію однихъ другими.

Ихенно этихъ выделениемъ политической области установляются ръ гражданскояъ порядкъ начала свободы и равенства. Мы видъли, что родовой порядокъ, упрочивая внутреннее единство общества, ведеть къ полному подчинению визшнихъ для него элементовъ: онъ основанъ на рабствъ. Сословный порядокъ, напротивъ, ведетъ къ внутреннему разобщению и къ борьбъ частныхъ силъ, результатонъ которой является подчинение слабъйшихъ сильнъйшинъ: онъ держится крипостныхъ правомъ. Наконецъ, въ общегражданскомъ порядкъ всякое принудительное подчинение упраздняется; человъкъ остается подчиненнымъ владычествующему надъ нимъ цѣлому, но въ отношении къ другимъ онъ является свободнымъ лицемъ, по собственной волё вступающимъ во взаимныя соглашенія и принимающимъ на себя извъстныя обязанности. Юридическая свобода здъсь равная для всёхъ; всё подчиняются одному и тому же закону. А такъ какъ личная свобода составляетъ коренное опредъление человъка, какъ разумнаго существа, то порядокъ, основанный на свободномъ взанинодъйствіи разуяныхъ существъ, есть вменно тотъ, который соотвѣтствуеть ядев гражданскаго общества, какъ области частныхъ отношеній между людьян. Онъ представляетъ третью и высшую ступень въ развитія общественной жизни. На первой ступени-господствуеть единство, но единство физіологическое, данное природою, а потому не соотвытствующее духовному естеству человъка в осужденное на раснадение. На второй ступени происходить именно это распадение: различные шитеросы образують каждый свой собственный организать, опредъляющій права лицъ и препятствующій свободному ихъ передвижению. Свобода человъка замъняется сословною свободой или сословною зависямостью. Наконецъ, на третьей ступени, съ выдълениемъ политическаго союза, какъ цълаго, владычествующаго надъ частями. возстановляется утраченное единство; но это единство уже не физіологическое, а духовное. Оно не поглощаеть лица, а господствуеть надъ нимъ, оставляя ему въ гражданской области собственную сферу діятельности, преграждая только насильственные захваты и приходя на помощь тамъ, где этого требуеть общій интересъ. Такое отношение единства къ различиять составляеть отличительную черту высшей ступени развитія, которая состоить именно въ сведеніи разнообразія къ высшему единству при сохраненія должной самостоятельности частей. Такой порядокъ вполив отвізчаеть идев обонхъ союзовъ, гражданскаго и государственнаго, а потову его следуеть признать окончательною формой общежитія и прочныхъ достояніемъ челов'ячестваї

Изъ этого ясно, что ни о какомъ новомъ общественномъ стров.

инкошенъ установиться въ будущенъ, не можетъ быть рвин. Фантазировать можно, сколько родної можно воображать, что человъчество, въ своемъ дальнівниенъ развитіи, изобрітетъ нічто досель невиданное. Въ наукъ пътъ місти для такихъ прандныхъ на випленій. Злементы человъческаго общежитія всть на-лице. Они проявляются и развиваются въ историческовъ процессь, который представляетъ и возможныя ихъ сочетація. Для того чтобы явилось какос-либо новое сочетаціе, надобно, чтобы для этого существовали реальныя основанія въ природъ человъка в въ его исторія. По инкакихъ реальныхъ основаній для фантастическихъ возможностей нельзя указать. Когда историческій процессъ привелъ къ осуществленію требованій, лежащихъ въ природъ человъка, когда самый законъ этого процесса указываетъ на достиженіе высшей ступени, соотвѣтствующей идеъ союза, то ничего другаго ожидать нельзя.

X

Менње всего можно допустить возможность осуществленія соціалистяческаго строя, въ которомъ свободное взанянодъйствіе лицъ заинятся направленіемъ сверху. Такой порядокъ равно противорѣчитъ и свободѣ лица, которое становится чистымъ орудіемъ власти, и природѣ общества, которое знждется на индивидуальномъ началѣ, и наконецъ природѣ государства, которое есть юридическое лице, Призванюе управлять совокупными интересами, по отнюдь не замѣшять ичщую дѣнтельность нъ какихъ бы то ин было общественныхъ сферахъ. Подобное устройство, поглощающее лице въ государствѣ, представляетъ возвращеніе къ слитности обоихъ союзовъ, то-есть, къ первобытнымъ ступециять развитія, но уже не въ силу естественныхъ опредѣленій, предоставляющихъ и лицу естественно свойственныхъ опредѣленій, предоставляющихъ и лицу естественно свойственный сму просторъ, а путемъ принудятельнаго подавлеція личнаго начала и всецѣлаго подчиненія его общественной власти. Такого рода порядокъ можетъ существовать только въ головѣ утопистовъ.

Слідуеть ли однако изъ этого, что общегражданскій строй, установнышійся нын'в во вс'яхъ ображованныхъ государствахъ, составляеть 'высшій идеалъ челов'вческаго общежитія? Т'в алобные нападки, ко-'горымъ онъ подвергается со стороны людей, за которыми слідуютъ ' цілыя массы, не указывають ли на то, что въ немъ есть существенные недостатки, требующіе врачеванія? Разсмотр'яніе представляеныхъ возраженій покажетъ намъ, насколько въ нихъ содержится истаны.

Главный упрекъ, который ділается существующему гражданскому строю, заключается въ токъ, что онъ устанопляетъ свободу и равенство только въ юридической области, фактически же онъ ведетъ къ нолному неравенству, а всл'ядствје того къ зависимости слабыхъ отъ

сильныхъ. Свободное вязнинодъйствіе лицъ неизбъжно влечетъ за собою борьбу, а за нею и побъду силытъйшихъ. Человъкъ объявляется свободныхъ и равныхъ другихъ; но средствъ осуществить скою своболу онъ не ихветь и волей или неволей принужденъ покоряться другимъ. Онъ вступаетъ въ отношения, которыя признаются добровольными, но которыя въ д'ябствительности вынуждены. Лишенный средствъ пропитанія, онъ въ заключаемомъ ямъ мнимо свободномъ логовори принужденъ принимать тв условія, которыя налагаеть на него богатый. Отсюда страшное нераденство состояний, составляющее вопіющее противорвчіе съ провозглашаемымъ юрядяческимъ разенствояъ. Отсюда фактическое крипостное право, которое хуже юрядяческаго, нбо господинъ не связанъ здъсь никакния взаниными обязанностями и не имеетъ никакого личнаго интереса въ благосостояни подвластныхъ. При такихъ условіяхъ, юридическія начала свободы и равенства теряють для нассы всякій снысль. Дийствительное значеніе они могуть получить только при установлении равныхъ для всёхъ условій взанинодъйствія. Въ этонъ, по мизнію критиковъ, и состоитъ задача государства, которое призвано ограждать слабыхъ оть притвененія сильными.

Таково существенное возражение, которое двлается общегражданскому строю. Въ основания его лежитъ коренная путаница попятій Свобода и равенство, установляеные юридическимъ закономъ. суть, по существу своему, пачала юридическія, а не фактическія. Они даютъ лицу только право, то-есть, юридическую созможность дияствовать; пользование же этимъ правомъ предоставляется самому ляцу. которое осуществлиеть его по мыры силь и способностей, въ зависимости отъ окружающихъ условій. Законъ даеть свободному человітку право двигаться, куда эму угодно в какъ ему угодно; но если человыкъ параличенъ прикованъ къ постели, онъ этимъ правонъ но воспользуется. Точно также законъ длетъ ему право покупать все. что хочеть, но въ дъйствительности онъ можеть купить только то. на что у него достаеть денегъ. Давая сму право двигаться, законъ не облашвается его личить; давая сму право пріобритать вещи покупкою, онъ не обламвается давать сму средства для этой покупки. И это присвоенное человъку право всегда есть добро, хотя бы онъ въ томъ или другомъ случав не могъ имъ пользоваться; оно ограждаетъ его отъ визнанию насилія и признасть его личную волю всрховнымъ источникомь его диятельности, а это и есть то, что вытекаеть наъ разумной природы человѣка.

Столь же мало юридический законъ призванъ осуществлять сактическое равенство. Юридическое равенство есть равное для всёхъ пра-

во, а отнюдь не равныя для встахъ условія пользованія правомъ. Напротивъ, такъ какъ силы и способности людей, а равно и условія, въ которыхъ они действуютъ, не равны, то равная для всехъ свобода неизбижно ведеть къ неравенству состояній, а съ тикъ витсти къ безконечной цёпи частныхъ зависниостей, вытекающихъ изъ взляннодъйствія единичныхъ сняъ. И это тоже не есть вло, а добро, нбо въ этонъ проявляется то безконечное разнообразіе силъ и положеній, которое составляеть общій законъ природы я человіка. Неправда, что юридическій законъ, во имя высшей справедливости, облаанъ производить всеобщее уравнение. Равенство состояния столь же нало вытекаеть изъ требованій справедливости, какъ и равенство тівлесной сялы, здоровья, ума, красоты. Справедливость состоить въ токъ. что каждому воздвется свое, а свое для лица есть то, что вытекаетъ изъ его свободы, по общему закону. Ни на что другое оно не имъцеть права. Принудительное уравненіе неравныхъ людей не есть діло справедливости, а насиліе. Справедливость вовсе не требуеть уничтоженія всякой частной зависимости. Равенство правъ не уничтожаєть сстественного или общественного превосходства, а съ тыть витесть и вытекающаго отсюда фактическаго подчинения однихъ другимъ. Напротивъ, именно этою зависимостью устанавливается живая связь между людьми. Требуется только, чтобъ это совершалось добровольно, а не принудительно.

Но юридическимъ началомъ справедливости не исчерпываются отношенія людей. Н'ять сомн'янія, что неравенство, въ крайнихъ своихъ проявленіяхъ, порождаетъ бъдствія и нищету. Въ этихъ случаяхъ оно становится элонъ. Но это неизовжное эло, въ свою очередь, дълается источникомъ добра, нбо вызываетъ нравственныя силы людей и установляетъ между ними живую духовную связь въ делахъ взаимной помощи. Нравственное начало, то, что нын'в обозначается варварскимъ названіемъ альтруизма, восполняетъ здівсь начало юридическое; но первое, еще болѣе, нежели послѣднее, есть явленіе свободы, нбо оно исходить изъ внутренией свободы человъка, не подлежащей принужденію. Нравственный поступокъ есть тоть, который совершается по внутреннему вельнію совъсти. Такимъ образомъ, неравенство, даже въ своихъ крайностяхъ, ведетъ къ свободному взанинодъйствію нравственныхъ сняъ и къ проявлению высшаго естества человъка. Государство же вступается только тогда, когда бъдствіе получаеть широкіе разм'яры и требуеть совокупной д'вятельности. Объ этомъ будеть подробные рычь няже.

И такъ, гражданскій порядокъ установляетъ только форму, въ которой проявляется свободное взанинодъйствіе силъ, но онъ не за-

мънясть самой дъятельности этихъ силъ. Поэтому, онъ самъ по себъ не въ состояніи осуществить идеаль человическаго общежитія. Вся его задача заключается въ томъ, чтобы всвиъ челов'яческимъ спланъ дать просторь и препятствовать насилію. Въ этомъ отношенія можно сказать, что общегражданский порядокъ составляеть насаль общественнаго строя. Ибо нътъ сомнънія, что высшее развитіе человъче ства достигается не путемъ принужденія, а путемъ свободы. Общегражданскій порядокъ создаеть именно такую форму, въ которой свободное движение силъ можетъ проявляться во всей полнотъ. Оть этой свободной двятельности зависять дальнъйшіе шаги на этой почвь, достижение той внутренней гармонии, которая составляеть высшій идеаль челов'яческаго общества. Государство же, какъ верховный союзъ, представляющій общественное еденство, является высшимъ оберегателенъ и регуляторояъ этого движенія. Оно не занъняеть собою личныхъ силъ, но содъйствуетъ имъ тамъ, гдъ необходима совокупная діятельность, и указываеть имъ общую ціль. Въ этомъ состоитъ его призваніе.

Признаниемъ свободнаго взанинодъйствія частныхъ силъ во всѣхъ сферахъ человѣческой дѣятельности установляется существенное различіе обоихъ союзовъ: гражданскаго и политическаго. Изъ этого вытекаютъ взаимныя ихъ отношенія въ дъйствительной жизии.

### ГЛАВА IV.

#### Отношение общества къ государству.

Въ Общемъ Государственномъ Правъ ны опредъляли юрядическія отношенія гражданскаго общества и государства. Здѣсь рѣчь идетъ объ отношеніяхъ фактическихъ, о томъ вліяніи, которое общество оказываетъ на политическій бытъ, и о томъ воздѣйствів, которому оно, въ свою очередь, подвергается со стороны послѣдняго. Эти вазимныя вліянія естественно измѣняются, смотря по строенію общества и по болѣе или менѣе тѣсной связи его съ государствомъ. Однако туть есть нѣкоторые общіе законы, которые вытекаютъ няъ саной природы обояхъ союзовъ и которыми опредѣяются нхъ отношенія.

Во-первыхъ, тёсная связь обонхъ союзовъ ведетъ къ тому, что начала, господствующія въ одномъ, силою вещей отражаются и на другомъ. Между тёмъ, общество несравненно устойчивее государства-Частный бытъ, охватывая человёка всецёло, опредёляетъ всё его привычки, нравы, понятія, образъ действія. Поколебать все это гораздо трудиёе, нежели измёнитъ политическій порядокъ, который,

образуя вершину общественнаго зданія, можсть быть перестроенъ безъ потрясенія его основаній. Эта устойчивость гражданскаго строя составляеть общее историческое явление. Мы видъли, что родовой порядокъ, разрушенный въ политической сферѣ, упорно сохраняется въ гражданской области и оттуда воздваствуеть на государство. Тоже явленіе представляеть в сословный порядокъ. Онъ съ разныхи видонзивнениями идеть отъ Римской Имперіи, черезъ средніе въка, до новъйшаго временя. Въ этотъ промежутокъ, политический строй проходняь черезъ самыя противоположныя формы, отъ поливящаго деспотизма до совершеннаго разложенія государства. Точно также общегражданскій порядокъ, созданный Французскою революціей, сохраняется непоколебнымых среди всёхъ политическихъ переворотовъ, черезъ которые проходила Франція, отъ Наполеоновскаго деспотизка до нынъшняго республиканскаго правленія. Эта устойчивость гражданскаго быта инветь последствіень прочное его вліяніе на государство. Можно выразить это отношение въ виде общаго закона, сказавши, что наждый гражданскій порядокъ стремнуся создать соотвітствующій ену порядокъ политический. Этотъ законъ былъ впервые формулированъ Штейнокъ въ его Учении объ Общество \*).

Штейнъ уназалъ, во-вторыхъ, и на то, что это вліяніе общества выражается главнымъ образомъ въ стремленія господствующихъ классовъ получить преобладающее значеніе въ государствѣ. Взанмнодѣйствіе единичныхъ силъ неизбѣжно ведетъ, какъ мы видѣли, къ неравенству состояній. Послѣдствісмъ этого неравенства является раздѣленіе общества на классы, высшіе и низшіе. Первые, пользуясь преобладающимъ положеніемъ въ обществѣ, естественно стремятся занять такое же положеніе въ государствѣ, и это стремленіе, вообще говоря, отвѣчаетъ существеннымъ потребностямъ послѣдняго, ибо государство, какъ сказано, черпаетъ всѣ свои силы и средства изъ общества, а высшіе классы суть самые зажиточные и образованные: они, поэтому, являются главными дѣятелями на политическомъ поприщѣ; они наи болѣе способны служить государственнымъ цѣлямъ и давать направленіе государственной жизни.

Однако это естественное стремленіе получасть различный характерь, смотря по свойствань и положенію самихь владычествующихь классовь. Существенную важность имбеть туть юридическая форма, которою опредъляются гражданскія отношенія классовь. Юридическій строй либо закрвпляеть естественныя раздъленія, либо двлаеть ихъ текучими. Въ этомъ отношеніи, различные указанные выше порядки

<sup>\*)</sup> Die Gesellschaftslehre, crp. 33.

ведуть къ разнымъ последствіямъ. Въ родовомъ порядке, при нераздельности гражданской области и политической, естественное преобладание получаетъ родовая арястократия. Вторжение демократическихъ элементовъ представляетъ процессъ постепеннаго разложения родоваго строя. Такова именно исторія древнихи, классическихь государствъ. Тоже самое явление представляетъ и порядокъ сословный. здісь місто родовой аристократіи, основанной на естественныхъ отношеніяхъ, занимаетъ аристократія сословная, основанная на занятія. которос даетъ первенствующее положение въ обществъ классанъ. посвящающимъ себя общественному делу. Въ крайнемъ своемъ развитін, этотъ порядокъ ведетъ къ разложенію самого государства, которое распадается на группы связанныхъ между собою частныхъ силъ. Возстановление государственнаго единства приводить и здесь къ поднятію подчиненныхъ элементовъ, то-есть, къ процессу уравненія сословій, результатонь котораго является общегражданскій строй. Последній, будучи основанъ на началахъ свободы и равенства, не допускаетъ юридическаго господства высшихъ классовъ, а оставляетъ имъ только естественное вліяніе, вытекающее изъ взаимподвйствія свободныхъ силъ. Здёсь разделенія являются текучими и эти начала переносятся на государственный быть. Политическій порядокь, соотв'яствующій общегражданскому, есть порядокъ, основанный на полити-... ческой свободв. Таковъ неизбъжный историческій законъ; такъ, гдъ этого соотвѣтствія нѣтъ, въ обществѣ ощущается разладъ, который ихъетъ послъдствіемъ разслабленіе политическаго организна. А такъ какъ въ гражданскомъ порядкъ установляется свобода равная для встать, то и въ порядкъ политическовъ является стревление установить политическія права одинакія для всёхъ гражданъ. Отсюда неудержимое развитие демократии во встать европейскихъ государствахъ, основанныхъ на общегражданскояъ порядкв. Однако это развитие встринасть противодияствие въ самыхъ требованияхъ государство Въ изложени Общаю Государственнаю Права им видели, что свобода составляетъ существенный элементъ самого государства; поэтому развитіс ся въ области гражданской влечеть за собою развитіе ся въ области политической. Но вы видели также, что въ политическоять правѣ начало свободы ограничивается началокъ (способности.) Облеченный политическимъ правомъ гражданинъ не есть только свободное лице: онъ исполняетъ извъстныя функцін государственнаго организма, а для этого требуется способность. Между темъ, демократія есть отрицание начала способности. Не только она всвиъ даеть одннакія права, но вручая верховную власть большинству, то-есть Baродной хассъ, она тъкъ самынъ отдаетъ се въ руки наименъе обра-

зованной, слёдовательно наименъе способной части общества. Отсюда, рано или поздно, необходимость реакціи государственныхъ началъ противъ неправильнаго преобладанія тёхъ или другихъ общественныхъ элементовъ.

Ручательствоиъ за нензбъжное наступление этой реакции служить то, что государство, въ-третьнкъ, не только подчиняется вліянію общества, но и восполняеть недостатки послъдняго. Государство и общество представляють две противоположныя формы общежитія: въ одной господствуеть единство, въ другой разнообразие и множество. Оба элемента равно необходимы; каждый изъ нихъ иметъ свою область, въ которой свойственное ему начало является преобладающниъ. Но одно начало не въ состоянія зам'єнить другое; только взаниныть ихъ восполнениетъ достигается гармонія общественной жизни. Поэтону такъ, гдъ общественныя силы оказываются недостаточными яли действують въ одностороннемъ направлении, оне должны восполняться независимою отъ нихъ деятельностью государства. Въ политической области въ особенности требуется единство целей и направленія; поэтому и вліяніе общества въ этой сфер'я зависить отъ его способности действовать въ этомъ симсле. Эта способность очевидно темъ меньше, чемъ меньше единства въ самомъ обществе, или чемъ меньше общественныя силы способны дъйствовать согласно. Здъсь именно нужна восполняющая дівятельность государства. Отсюда общій законъ, опредѣляющій взаимнодѣйствіе обонхъ союзовъ, что чтыть меньше единства въ обществъ, тъкъ больше должно быть един. ство въ государстве, то-есть, темъ независниве и сосредоточениве должна быть государственная власть. Этотъ законъ былъ формулированъ Ипполнтовъ Пасси въ слишковъ мало завъченновъ его сочинени объ образахъ правленія \*).

Изученіе различныхъ формъ гражданскаго общества въ историческомъ ихъ развитіи подтверждаетъ вѣрность этого закона. Мы видѣли, что родовой порядокъ представляетъ естественное расчлененіе общества при первобытномъ сліяніи всѣхъ сферъ. Здѣсь крѣпко еще начальное единство союза, а потому вліяніе общественныхъ силъ на политическій порядокъ является здѣсь наибольшимъ. Первоначально все государство находится въ рукахъ знатныхъ родовъ. Такова была исходная точка древнихъ республикъ. Этотъ порядокъ разлагается вторженіемъ постороннихъ эдементовъ. Чѣмъ болѣе они получаютъ

Digitized by Google

<sup>•)</sup> Des formes de gouvernement. Paris. 1870. Основная хысль этого сочиненія была уже выоказыва авторомъ въ менуаръ, читалномъ въ парижской Академія из 1855 году. Туже ямоль а проводилъ въ моекъ сочиненія О кародномъ предстаентеменно.

силы, тёмъ болёе утрачивается внутреннее единство общества и тёмъ менёе оно становится способнымъ само себя уравновёснть. Господство демократіи ведетъ къ постояннымъ внутреннимъ раздорамъ и окончательно къ возстановленію утраченнаго единства въ видё абсолютной монархіи, независимой отъ общественныхъ элементовъ. Таковъ былъ конецъ древняго міра.

Въ еще болѣе рѣзкой формѣ является внутренняя рознь при сословномъ порядкѣ. Мы видѣли, что онъ основанъ на господствѣ частныхъ интересовъ, образующихъ каждый свой отдѣльный союзъ. Водвореніе этого порядка въ политической области ведетъ къ полному разложенію государства. Это мы и видимъ въ средніе вѣка. Но отсюда именно возникаетъ потребность восполненія. Государство возрождается, но уже какъ форма независимая отъ дробныхъ общественныхъ силъ. Чѣмъ болѣе оно упрочивается и развиваетъ свой собственный организиъ, тѣмъ болѣе оно получаетъ форму абсолютной монархіи. Вліяніе сословнаго порядка ограничивается подчиненными сферами. Государственное единство и общественная рознь составляютъ соотвѣтствующія и восполняющія другъ друга явленія.

Наконецъ, въ общеграждансковъ порядкъ возстановляется, какъ мы видъли, утраченное единство общества. Съ тъмъ виъстъ возстановляет- ос ся и вліяніе его на политическій бытъ. Представительное правленіс, въ различныхъ его формахъ, составляетъ естественную принадлежность этой формы гражданскаго строя. Но здъсь внутренняя связь далеко не такая тъсная, какъ на первой ступени. Начала гражданской свободы и равенства устраняютъ напоръ виъшнихъ элементовъ, разлагающій родовой порядокъ, но они оставляютъ полный просторъ внутренней борьбъ. Въ юридической области нътъ уже розни; различные интересы не группируются въ раздъльныя сословія, облеченныя каждое своими правами. Но въ области фактическихъ отношеній противоположность интересовъ остается, и чъмъ она ръзче, тъмъ сильнъе кипитъ борьба и тъмъ болъе ощущается необходимость власти независимой отъ общественныхъ силъ.

Этотъ законъ прилагается не только къ переходакъ изъ одного общественнаго порядка въ другой, но и къ различнымъ ступенямъ развитія каждаго порядка. Въ греческихъ республикахъ переходъ отъ аристократіи къ демократія совершился черезъ посредство тиранін. Въ Римъ, гдъ родовая аристократія отличалась необыкновенною политическою мудростью и всегда своевременно дълала нужныя уступки, при внутреннихъ смутахъ установлялась диктатура. Въ новъйшее время, бонапартизмъ явился плодомъ борьбы французской демократіи съ правящими классами. И такъ будетъ всегда, какъ скоро внутрен-

лие раздоры препятствують необходимому въ государстве единению элементовъ, которое одно обезпечиваетъ вліяніе общественныхъ силъ на политическій бытъ.

Нынвшияя соціалъ-декократія, съ ся широко распространенною оргаинзаціся, съ ея ненавистью кь высшимъ классамъ, съ ся стремленіемъ къ разрушению всего существующаго общественнаго строя, неизбъжно ведеть къ диктатури. Пося въ себи идеалъ, подавляющий всякую гражданскую свободу, она не мение грозить и свободи политической. Представительное правление можеть держаться только пока эта партия слаба и не въ состоянии прочно вліять на государственное управление. По силы ся очевидно растуть, а это неизбъжно должно привести къ глубочайшинъ потрясеніянъ. Если ей и удастся гди-либо получить минутный перевёсь, то она можеть держаться лишь съ помощью самаго страшнаго террора. Съ своей стороны, защита общества отъ грозящаго ему разрушенія потребуеть неограниченной диктатуры. Во всяковъ случав, при внутренней борьбв классовъ, одушевленныхъ взаниною ненавистью, только исрависимая отъ общества власть иожеть охранять общественный порядокъ и блюсти необходимое въ государствъ единство.

Такая власть служить, въ-четвертыхъ, главнымъ факторомъ при воздъйствіи государства на общественный строй. Государство не только восполняетъ недостатки послъдняго, но оно само преобразуетъ этотъ строй сообразно съ своими требованіями. А для этого оно должно быть вооружено властью независимою отъ общественныхъ силъ и носящею въ себѣ высшую идею государства. Чъмъ меньше строеніе общества согласуется съ этою идеей, тъмъ силытье потребность независимой отъ него власти.

Мы видъли, что идел государства состоить въ установлении высшаго динства общественной жизни и въ доглашении всъхъ входящихъ тъ составъ его элементовъ. Это двъ задачи разныя. Первая ведетъ къ закръплению частныхъ зависимостей и къ упрочению владычествующихъ элементовъ; вторая ведетъ къ ограждению низшихъ отъ притъснения высшими. Та или другая цъль выступаетъ съ особенною яркостью, смотря по состоянию общества. Можно сказать, что первая является насущною потребностью государства на низшихъ ступеняхъ развита, тамъ, гдъ приходится создавать общественное единство. Возникающее государство естественно опирается на силытъйшіе элементы, подчиняя имъ остальные и тъмъ стараясь скръпить общественную связь. Тоже явление повторяется и тамъ, гдъ государство склоняется къ упадку я чувствуетъ себя безсильнымъ охранять разрушающийся порядокъ. Во всякомъ случаъ, оно служитъ признакомъ слабости госу-

5400 - 4Ch

2732

дарственнаго организма. Напротивъ, когда этотъ организмъ окрѣпъ, съ особенною силой выступаетъ вторая задача. Государство, по своей идеѣ, есть представитель всѣхъ интересовъ и всѣхъ элементовъ обпцества. Оно не должно теритъть, чтобъ одни приносились въ жертву другимъ. Какъ носитель высшей иден, оно является защитникомъ сдабыхъ. Чѣмъ независимѣе государственная власть отъ общественныхъ элементовъ, тѣмъ это призваніе прояпляется съ большею силой. Отсюда повторяющееся въ исторія явленіе, что конархическая власть вступаетъ въ союзъ съ низшими классами противъ аристократіи.

Этою задачей опредиляется и роль государства въ развити сявдующихъ другъ за друговъ общественныхъ порядковъ. Во имя государственныхъ требований одинъ гражданский строй переводится въ другой.

Въ родовомъ порядкі, какъ мы виділи, чуждые элементы не находять себі міста; они являются какъ бы вибшнимъ придаткомъ. По сели они остаются свободными, то они входять въ составъ государства, а нотому должны пользоваться огражденіемъ и пріобщиться къ политическимъ правамъ. Этого требуетъ справедливость, высшимъ органомъ котораго является государство; этого требуетъ и самая польза государства, которое въ исключенныхъ элементахъ находитъ источникъ силы и опору. Чъмъ крънче эти элементы, тъмъ настойчикъ становятся ихъ требованія. Отсюда постепенный процессъ разложенія родоваго порядка вступленіемъ въ него чуждыхъ стихій. Съ расширеніемъ государства этотъ процессъ принимаетъ все большіе размъры. Въ Римѣ Цезарь насадилъ въ Сенатъ покоренныхъ Галовъ; Каракалла распространилъ права римскаго гражданства на всѣ подчиненные народы.

Но съ разложениемъ родоваго порядка утрачивается и основанное на немъ общественное единство. Установляется власть независимая отъ общественныхъ силъ, которая, въ свою очередь, воздъйствуетъ на общество и старается исчезнувшую въ немъ связь замънить дручою. Подъ вліяніемъ государственныхъ требованій, раздробленные интересы группируются въ отдъльные союзы. Родовой порядокъ постеленно смъняется сословнымъ.

И тутъ потворяется тотъ же процессъ. Пока государство слабо, оно опирается на владычествующіе элементы и полчиняеть илъ остальные. Какъ же скоро оно окрівло и развило свой собственный организмъ, такъ происходитъ обратный процессъ раскрівлянія и уравненія. Опять же во имя высшихъ государственныхъ требованій, сословный порядокъ переводится въ общегражданскій. И въ этомъ движеніи главныхъ діятеленъ является власть независимая отъ общественныхъ силъ. Даже танъ, гдё правительство, забывъ свое призваніе, продолжаетъ опираться на отжившій свое время порядокъ и новый строй водворяется напоромъ приниженныхъ элементовъ, утвержденіе его требуетъ все-таки деспотической власти. Живой тому примѣръ представила Французская революція. Старая монархія пала вмѣстѣ съ сословнымъ порядкомъ, на который она опиралась. На сцену выступило третье сословіе, которое не только количествомъ, но и образованіемъ и богатствомъ стояло несравненно выше остальныхъ, а между тѣмъ пользовалось гораздо меньшими правами. Во имя государственныхъ идей, выработапныхъ философіею XVIII-го вѣка, оно предъявило свои требованія и опрокинуло сопротивляющіеся остатки прежняго граждинскаго строя. Но изъ этого разрушенія вышелъ только хаосъ. Для утвержденія новаго порядка потребовался деспотизмъ Наполеона.

Съ водвореніемъ общегражданскаго строя идся государства, также какъ и идся общества, достигаютъ высшаго своего развитія. Образуются два союза, каждый въ полнотѣ своихъ опреділеній, управляемые тѣми началами, которыя вытекаютъ изъ самой ихъ природы, и находящіеся въ постоянномъ взаимнодѣйствін. Всѣ входящіе въ составъ общества элементы, подчиняясь равному для всѣхъ закону, ограждающему ихъ свободу, получаютъ полный просторъ для своей дѣятельности и занимаютъ то мѣсто, которое принадлежитъ имъ по естественнымъ мхъ свойствамъ. Свободнымъ взаимнодѣйствіемъ различныхъ интересовъ установляется ихъ связь, а государство охраняетъ требуемое единство.

Однако этихъ не исчерпывается задача государства. Съ уничто- ) женіень юридическаго разобщенія интересовь не уничтожается фактическая ихъ противоположность, а съ твиъ витеств и возможность внутренней борьбы, которая отражается и на государствь. Мы видълн, что представительное устройство есть та форма политическаго быта, которая соответствуеть общегражданскому порядку. Въ ней различные общественные элементы находять свое явсто и оказывають свойственное имъ вліяніе на государственное управленіе. Но если нежду различными элементами возгарается фактическая борьба, то она отразится и на политической области. Скотря по складу представительныхъ учрежденій, перев'ясъ въ нихъ могутъ получить или тв или другіе элементы. При установленія более или менее высокаго ценза преобладають высшіе, зажиточные классы; напротивъ, при всеобщекъ равенствъ правъ господствуетъ масса. Въ первоиъ случав, законодательство ножеть сделаться орудіень высшихь классовъ противъ низшихъ, во второмъ случат государство можетъ превратиться въ орудіе ограбленія ниущихъ классовъ нениущими. Ни то,

ни другое не должно быть терпимо, но последнее еще меньше перваго. Цоль государства состоить въ осуществлении идеальныхъ началь, сознание которыхъ требуетъ высшаго развития, а оно принадлежитъ зажиточнымъ классамъ, которые всегда и вездъ являются носителями высшаго образованія. Въ противоположность количеству, они представляютъ качество. Пе отрекаясь отъ себя, государство не можетъ отдать качество на жертву количеству. Одна изъ важиташихъ задачъ политики состоитъ въ томъ, чтобы привлечь къ политической деятельности лучшія, то-есть образованн'яшія силы страны. А эта циль не достигается, когда эти силы становятся въ полную зависимость отъ исобразованной массы. Такой порядокъ можетъ еще держаться. нока господствующая демократія, сама находясь подъ фактическимъ вліяніемъ образованныхъ классовъ, сохраняетъ достаточно благоразумія, чтобы довольствоваться юрядическимъ равенствомъ, и не пользуется своею силой для проведения своихъ одностороннихъ интересовъ. С ото на Но какъ скоро эти нравственныя сдержки исчезли, какъ скоро, подъ зелени вліянісиъ соціалистической пропаганды, государственная власть стано- сст и вится орудісяъ ограбленія, такъ подобный порядокъ обреченъ на па-Ger деніе. Соціалъ-демократія есть гибель демократін.

По самой своей идев, государство призвано соблюдать равновъсие между различными общественными элементами и приводить ихъ къ высшему соглашению. А для этого оно должно устроить свой собственный организмъ такъ, чтобы въ немъ количество уравновъшивалось качествомъ. Эта цъль не достигается господствующими въ общегражданскомъ порядкъ началами свободы и равенства; перенесенные на политическую область, они дають полный перевъсъ большинству, тоесть, чистому количеству. Мы видъли, что въ политическохъ порядкъ къ этимъ началамъ присоединяется требованіе способности. Только давши послъднему естественно принадлежащее ему мъсто въ политической жизни, государство достигаетъ устройства сообразнаго съ его идеей и можетъ привести къ соглашению противоборствующіе общественные элементы.

Но для того, чтобы исполнить эту задачу, для того чтобы установить надлежащее равновъсіе силь, государство должно заключать въ себъ элементь независимый отъ общества. Этоть элементь, представляющій чистое единство государства, дается монархическимъ началяющій сторическомъ прошломъ, но и въ идеальномъ будущемъ. На первыхъ ступеняхъ политическаго развитія оно создаетъ государственное единство и устроиваетъ политический организмъ, независимый отъ частныхъ интересовъ родовъ или сословій; на высшихъ ступеняхъ, когда единство упрочнлось и органязиъ получилъ полное развитіе, высшее его призваніе заключается въ томъ, чтобы въ живоиъ общенія съ общественными элементами держать между ними въсы и привести ихъ къ гармоническому соглашенію, составляющему конечную цъль человъческаго совершенствованія. Это высшее назначеніе монархическаго начала было также указано Штейномъ \*).

12 (1011 01) C.

Таковы исторически развивающіяся отношенія общества къ государству. Изъ этого очерка ясно, что для строго научнаго ихъ опредѣленія необходимо изучить порознь каждый изъ общественныхъ влементовъ, изслѣдовать внутреннюю его природу, его взаимнодѣйствіе съ другими и тѣ историческія формы, черезъ которыя онъ проходитъ въ своемъ развитія. Въ этомъ и состоитъ задача сопіологіи... Нечего говорить о томъ, что ничего подобнаго нѣть въ соціалистической литературѣ, которая стровтъ только фантастическія зданія, лициенныя всякой реальной почвы. Можно сказать, что современный соціалнамъ весь построенъ на невъжествъ. Недостатокъ знаній замѣняется необузданностью воображенія, которое прикрывается извращенными нравственными понятіями. Не въ немъ можно обрѣсть идеалъ, къ которому стремится чедовъчество.

\*) Die Gesellschaftslehre, crp. 58.

# КНИГА ВТОРАЯ.

# Природа и люди.

#### ГЛАВА І.

#### Страна.

Вліяніе природы на человъка-давно признанная истина. Человъкъ состоить изъ души и тела, и эти две стороны его естества находятся въ самой тесной связи. Разумно - свободное существо рождается и живеть въ тълъ и только черезъ тъло можеть дъйствовать на внѣшній міръ и на другихъ людей; тѣлесный же организиъ состоить звъ полной зависимости оть окружающей среды. Природа оказываеть непосредственное вліяніе и на самую дупну. Человъкъ развивается подъ вліяніемъ окружающихъ впечатленій. Они вызывають въ немъ ту или другую дъятельность, то или другое настроеніе. Иныя впечатленія, а вследствіе того иное развитіе получаются въ области съверныхъ тукановъ, подъ жаркимъ небомъ тропиковъ и въ ужъренной полосъ. Наконецъ, для удовлетворенія физическихъ своихъ потребностей человъкъ нуждается въ окружающей природъ. Препятствія, которыя онъ въ ней находитъ, вызываютъ большія или меньшія усилія съ его стороны, а это имъетъ огромное вліяніе на всю его жизнь, нбо работа составляеть главный источникъ человъческаго существованія.

Однако вліяніе природы на человѣка не есть нѣчто непреложное, совершающееся по неизмѣннымъ законамъ. Человѣкъ — существо не только физическое, но и духовное, а духомъ онъ возвышается и властвуетъ надъ тѣломъ. Въ этомъ состоитъ существенное и кореннос его отличіе отъ всѣхъ животныхъ, которымъ онъ уподобляется по физическому своему строенію. Духовная жизнь имѣетъ свои законы и свое развитіе, которое состоитъ въ зависимости отъ физической природы, однако далеко не вполнѣ. Внутри себя человѣкъ свободенъ, и въ склу

свободнаго самосознанія онъ способень отрѣшаться оть физическихъ влеченій, возд'яйствовать на нихъ и направлять ихъ къ той или другой цели. Какъ свободное существо, онъ можетъ воздействовать и на окружающій міръ. Следовательно, чемъ болев въ человекте развиваются сознание и свобода, твиъ менте онъ состоить подъ вліяніемъ физическихъ силъ. Это вліяніе наибольшее въ первобытномъ состояния, когда все существо человъка представляетъ еще безразлияную пельность, когда духъ, можно сказать, весь погруженъ въ физическую стихию. Но съ большимъ и большимъ развитиемъ человъкъ не только освобождается отъ власти матеріальнаго міра, но онъ покоряеть себѣ внѣшнюю природу. Онъ обработываеть землю, уничтожаеть разстояния, удовлетворяеть своимь потребностямь произведеніями дальнихъ странъ. Отсюда явленія, которыя съ полною очевидностью доказывають независимость человека оть визшией обстановки. Живя въ одной и той же странь, народъ изивняеть свое состояніе и проходить черезъ различныя ступени развитія; въ концѣ онъ весьна нало походить на то, ченъ онъ былъ въ начале. Византійскіе Греки вовсе не были похожи на Грековъ временъ Персидскихъ войнъ. а нынѣшніе и того менѣе. Съ другой стороны, народъ, который развивался на одной почвѣ, переходя на другую, сохраняетъ всѣ черты, пріобр'втенныя въ прежненъ жилищь. Достаточно указать на англосаксонское племя, которое заселило Стверную Америку. Австралію и тропическія страны, везд'в сохраняя основныя черты своего характера.

Изъ этого исно, что вліяніе природы на человіка далеко не безусловное. Тівлъ не менѣе оно весьма существенно. Гді есть взаимнодваствіе двухъ силъ, тамъ неизбіжно оказывается и взаимное вліяніе ихъ другъ на друга, и если одна изъ нихъ окончательно является преобладающею, то все же она сохраняетъ сліды полученныхъ ею воздійствій. Черты первоначальнаго развитія, вполить зависимаго отъ витышнихъ условій, удерживаются и въ поздитвашія эпохи народной жизни; вліяніе природы ослабіваетъ, но никогда не исчезаетъ совершенно, а выражается во множествъ разнообразныхъ явленій.

Укаженъ на главные дъйствующіе факторы. Сюда прянадлежать строеніе почвы, климать и произведенія.

#### 1. Строеніе почвы.

Земля состоитъ изъ двухъ главныхъ элементовъ: суши и моря. Оба нивютъ громадное вліяніе на человѣка: одинъ, какъ постоянное его жилище, другой, какъ средство сообщенія. Начнемъ съ перваго:

Сушь представляеть безконечное разнообразіе строенія. Зд'ясь перем'яшиваются горы, долины, равнины, р'яки. Это им'ясть вліяніе

прежде всего на разселеніе народовъ. Горы раздѣляютъ народы и оказываютъ препятствіе ихъ распространенію. Напротивъ, равницы представляютъ самое удобное условіе для разселенія одного племени. Поэтому малыя племсна естественно селятся на небольшихъ пространствахъ, въ долинахъ или прибрежныхъ полосахъ, окруженныхъ горами. Большія племена, напротивъ, стремятся занять общирныя равнины. Если на равнинѣ малое племя встрѣчается съ большимъ, то первое легко поглощается послѣднимъ, тогда какъ среди горъ оно можетъ сохранить свою независимость.

Обыкновенно народы любять селиться около рёкь, которыя представляють имъ удобство сообщеній. Иногда цёлое государство группируется около теченія одной рёки, которая оказываеть вліяніе ва весь его быть. Таковь быль древній Египеть. Но случается, что два племени, съ двухъ противоположныхъ сторонъ, стремятся къ рёкѣ, которая вслёдствіе этого становится ихъ границею. Широкія рёки представляють не только удобство сообщеній, но и препятствіе. Отсюда двойственный ихъ характеръ. Это различное отношеніе рёкъ къ примыкающимъ къ нимъ народамъ выразилось особенно ярко въ новѣйшее время въ притязаніяхъ Франція и Германіи на Рейнъ. Для Франціи онъ представляется естественною границей; для Германіи это – внутренняя рѣка, около которой селится германское племя.

Опредѣляя разссленіе племенъ, строеніе почвы тѣмъ самымъ опредѣляеть и величину государства. Равнины благопріятствують созданію большихъ государствъ; напротивъ, въ горахъ и долинахъ естественно образуются малыя. А величина государства имъеть вначительное вліяніе на самое его устройство. Чѣмъ общирнѣе страна, тѣмъ естественно меньше связь между различными ея частями, тѣмъ дальше отъ каждаго совокупные интересы, а потому тѣмъ сосредоточеннѣе должна быть власть. Въ малыхъ государствахъ люди почти всѣ знаютъ другъ друга и находятся въ постоянныхъ сношеніяхъ; адѣсь общіе интересы близки каждому. Это не отвлеченно общіе интересы, а вмѣстѣ и мѣстные, всѣмъ знакомые, которые со всѣхъ сторонъ охватываютъ жизнь. Поэтому малыя государства благопріятствуютъ развитію политической свободы. Есть образы правленія, которые певозможны даже въ большихъ государствахъ; такова непосредственная демократія. Другіе возможны въ большихъ государствахъ только при болѣе или менѣе высокой степени развитія. Таковы республика и конституціонная монархія.

Однако величина государства далеко не всегда опредъляется строеніемъ почвы. Сюда входять другія условія, которыя значительно видоизмѣняютъ вліяніе этого начала, какъ-то: племенное единство, отношенія къ сосёдянъ, наконецъ степень развитія народа и начала, господствующія въ общественной жизни. Поэтому мы видпиъ, что одна и таже страна является то разд'вленною на мелкія области, то соединенною въ одно государство. Прим'вры представляють Италія, Франція, Россія. Иногда господствующія въ данное время начала общественной жизни ведуть къ совершено неестественному разд'вленію страны на отд'вльные союзы. Такъ, Россія и Франція, созданныя природою для большихъ государствъ, въ средніе в'вка распадались на мелкія влад'внія всявдствіе господства феодализма и уд'вльной системы. Но природа объкъ странъ значительно содъйствовала паденію среднев'вковыхъ началь и установленію въ нихъ государственнаго единства.

Строеніе почвы им'веть значительное вліяніе и на внутреннюю спязь между различными частями государства. Равнины и р'вки способствують этой связи; горы, напротивь, оказывають ей препятствіе. . Такъ, горный хребеть, разд'вляющій южную Германію оть стверной, вначительно сод'в'яствоваль распаденію итвмецкаго племени на дв'в части, носящія каждая свой особый характерь. Еще ясн'ве это оказывается въ Австрійской Имперія, которая перер'взывается многочисленными горными хребтами. Каждая часть естественно стремится къ самостоятельности, а потому сдержать ихъ витесть не легко. Зд'ясь образуется мкожество центровъ итестной жизии, которые сохраняють свои особенности, а это им'веть громадное вліяніе не только на государственное устройство, но и на историческую жизнь и на все развитіе народа.

Существенно при этокъ отношеніе горныхъ частей къ равнинамъ в долинамъ и зависимость первыхъ отъ послѣднихъ. Горы естественно зависятъ отъ долинъ, а послѣднія отъ текущихъ по нимъ рѣкъ. Поэтому горныя части обыкновенно тяготѣютъ къ долинѣ той рѣки, въ которую впадаютъ горные притоки. Текъ, въ Австрійской Имперій центральное звено государства составляетъ долина Дуная, къ которой тяготѣютъ долины Дунайскихъ прятоковъ. Однако главная рѣка, орошающая Богемію, Молдава, впадаетъ въ Эльбу; но послѣдняя прорывается сквозь высокій горный хребетъ, отдѣляющій Богемію отъ Сѣвера, тогда какъ къ долинъ Дуная эта страна гораздо болѣе открыта. Во Франціи, южная, гористая часть не имѣетъ никакой самостоятельности, но естественно зависитъ отъ общирной сѣверной раввины, которая поэтому и составляетъ главное зерно государства.

Наконецъ, строеніе почвы имбеть существенное вліяніе и на саный характерь жителей. У обитателей горныхъ странъ, вслёдствіе ихъ обособленія и образа жизни, развивается духъ независимости, дюбовь къ своей роднив, энергія въ преодолёванія препятствій; но ря-

дояъ съ этинъ является отсутствіе высшихъ интересовъ и упорная привланность къ стариннымъ обычаямъ, которые мало приходятъ въ столкновение съ чуждою жизнью. Горцы способны мужественно отстанвать свою свободу, чему примеры ны видных въ Швейцарцахъ и Черкесахъ; но если природа и исторія поставили ихъ въ зависимость оть более обширнаго государства, они сохраняють непоколебнию привязанность къ власти, завъщанной преданіемъ, лишь бы она оставляла неприкосновенною ихъ итстную жизнь. Принтронъ могуть служить Тирольцы, Шотландцы и Баски. Жители равнинъ, напротивъ. не имъя защиты въ окружающей природъ, не отдъленные отъ сосъдей ръзкими границами, легче подчиняются общей власти и чуждымъ вліяніямъ. На широкихъ степяхъ, при кочевой жизни, постоянпое передвижение поддерживаеть въ нихъ энергио; съ осъдлостью развиваются, напротивъ, мягкія свойства. Однако и туть, на широкомъ раздольѣ, сохраняется удаль, которая исчезаетъ такъ, гдѣ человѣкъ стѣсненъ со всѣхъ сторонъ. Если равнина такъ общирна, что чуждыя вліянія мало касаются народа, то и въ немъ, также какъ среди горцевъ, упорно держится духъ старины. Равнина представляеть однообразіе условій, которос ведеть къ установленію общихъ, неизятыныхъ нравовъ; ближайшія столкновенія происходятъ между людьии, живущими подъ одними формами быта, а потому новые элементы запосятся нелегко. Нужно выдвинуться на окраины, чтобы вступить въ живыя сношенія съ соседями и внести въ стоячую жизнь новыя начала. Таковъ былъ удёлъ Россів.

Измѣичивость и подвижность духа развиваются тамъ, где естественныя условія разнообразны. Различіе впечатлѣній и образа жизни, изъ котораго проистекаютъ различіе нравовъ и многообразіе столкновеній, ведетъ къ постояннымъ нарушеніямъ установленнаго порядка; рождается потребность перемѣнъ, а это, въ свою очередь, ведетъ къ сознательной разработкѣ общихъ началъ, возвышающихся надъ частными формами. Кромѣ того, страна, представляющая въ себѣ разнообразіе горъ и равнинъ, содержитъ множество мѣстныхъ центровъ, изъ которыхъ каждый стремится къ сохраненію своей самостоятельности, а это естественно развиваетъ въ жителяхъ чувство права и свободы. Исторія принимаетъ иной оборотъ, когда она исходитъ взъ одной точки или изъ многихъ. Сто̀итъ вспомнитъ вначеніе въ Западной Европѣ феодализма и ту опору, которую онъ находилъ въ почвѣ, усѣлнной горами и скалами. На однообразной равнинѣ такіе центры не могутъ образоваться; они легко поддаются объединяющей власти.

Но еще большее вліяніе на подвижность духа им'єють постоянныя сношенія съ другими народами. Сухопутныя сообщенія проис-

ходять черсзь ртки, равнины и горные проходы. Они опредиляются строеніень почвы, отъ котораго зависить самое разселеніе и движеніе народовъ. Въ этонъ отношенія поучительный контрасть представляють Европа и Азія. Въ середнить азіатскаго материка воздвигается плоская возвышенность, трудно доступная человическимъ сношенияхъ. Она раздъляетъ прябрежныхъ жителей и обрекаетъ ихъ на одиночество, особенно въ восточной половинъ, нбо западная находится въ блажайшихъ сношенияхъ съ Европою. Эта плоская возвышенность средней Азін издавна служила центрокъ, откуда происходило движеніе народовъ. Кочующія орды сходили на прибрежныя низисиности и покоряли ихъ. Средняя Европа, напротивъ, представляетъ сношенія весьна удобныя. Изъ Азін народы двигались черезъ Кавказскіе проходы, по южной Россіи и наконецъ по Дунаю, откуда они вогли свободно распространяться всюду. Европейскій материкъ представляеть открытое поприще для народныхъ движений, для борьбы, для сившенія племенъ. Последствісиъ этого строенія являются высшее развитие и сложная обществения жизнь. Влінніє этихъ условій видонамъняется впрочемъ свойствами страны: представлисть ли она пустынныя равнины, способствующія передвиженію, какъ южно-русскія степя, или ивста, удобныя для поселенія, какъ Занадная Европа. Существенное значение имветъ и большая или меньшая близость къ всехірнымъ путимъ. Страна, удаленная отъ поприща народовъ, сохраняеть свою независимость и свои особенности; она менее поддается общему движению. Напротивъ, та, которая лежитъ на общемъ пути и открыта сосъдямъ, естественно представляетъ большее смъшеніе племенъ, сохраняетъ менѣе характеристическихъ особенностей и скорве идеть къ высшему развитію. Какъ примиры перваго, можно указать на Испанію и Скандинавію, примеры втораго представляють Германія к Франція.

Но еще большее, можеть-быть, вліяніе на международныя сношенія имбеть другой элементь—море. Значеніе его для человѣческой жизни двоякое. Съ одной стороны, оно отдѣляеть народъ отъ друиихъ и служить ему средствоиъ защиты. Съ другой стороны, оно представляеть удобный путь для сношеній съ самыми дальники странами. Но пользованіе этимъ путемъ требусть энергіи и предпріимчивости, ислѣдствіе чего эти качества вызываются въ людяхъ близостью моря.

Болье всего это вліяніе отражается на жителяхъ острововъ. Легкость защиты даетъ якъ возможность обратить главное свое вниканіе на внутреннее устройство и установить его на прочныхъ основахъ. Этому способствуетъ и то, что острова рёдко имъютъ большое про-

тяженіс. Близость и однородность элемситовъ, при отдѣленіи отъ другихъ, представляютъ сахыя благопріятныя условія для того, чтобы общество могло сплотиться и удержать свои особенности. Но саная ата замкнутость придаетъ жителямъ острововъ некоторую узкость взглядовъ и духъ исключительности. Въ соединсній съ привязанностью къ преданіямъ и съ стремленіемъ къ владычеству, это ведетъ къ господству аристократіи. Таковы были въ древности Критъ, а въ новое время Венеція и Англія. Стремленіе къ владычеству вытекаеть наъ развивающихся у островятянъ предпрівичивости и энергіи. Они являются колонизаторами и покоряють другія прибрежныя страны. Вышеозначенныя государства представляють тому примъры. Иногда широкое владычество установляется даже при весьма незначительномъ нассленін, что ны и видинь въ Венеціи. Но нужно, чтобы этому благопріятствовали другія условія. Торговое и политическое значеніе острововъ находится въ зависимости отъ ихъ географическаго положения относительно торговыхъ путей, отъ удобства гаваней, отъ сосвдства соперниковъ.

Тоже вліяніе моря отражается и на жителяхъ полуострововъ, хотя въ меньшей степени, ибо послѣдніе, примыкая къ материку, подвержены двиствію господствующихъ на немъ элементовъ. Полуострова менье защищены отъ визнинихъ нападений. Въ этонъ отношения весьма важную роль играють границы полуострова относительно материка: остается ли онъ открытымъ или отделяется отъ материка трудно проходимою цёпью горъ или узкимъ перешейкомъ. Примеры того и другого ны ножень видеть въ древней Греци. Аттика была совершенно открыта со стороны материка, и это имъло огромное вліяніе на ея судьбы и на внутреннее ся устройство. Черезъ это она подвергалась нападениять Персовъ, Спартанцевъ и наконецъ пала въ борьбѣ съ Филипномъ Македонскимъ. Удобство спошеній, морскихъ и сухопутныхъ, пызывало безпрерывныя столкновенія съ другими народами, а вследствіе того подвижность духа, которая вела къ установленію демократіи. Морея, напротивъ, отделенная отъ материка узкимъ персшейкомъ, послћ нашествія Дорійцевъ вовсе не подвергалась чужеземнымъ вторжениять. Всягадствие этого, Спарта такъ долго оставалась замкнутою въ себѣ и сохраняла свой древній быть. Другой пряктрь различнаго вліянія географическаго положенія на судьбы полуострова ны можемъ видъть въ Италіи и Испаніи. Объ отдъляются отъ материка горными цевлями. Но Пиренев гораздо менее удобны для перехода, пежели Альпы; притомъ Испанія лежить на самонъ краю евронейскаго материка, тогда какъ Италія примыкаетъ къ середний. Вследствіе этого, перван гораздо менее подвергалась чужевеннымъ

вліяніять в явилась какъ бы оторванною отъ общей европейской экизии. Посл'ядняя, напротивъ, была постояннымъ поприщемъ для борьбы сос'ядей.

Весьма важное значеніе им'веть самая форма полуострова и отношеніе земли къ берегамъ. Изр'взанная береговая линія, им'вющая длинное протяженіе, глубокія бухты, удобныя гаваня, вызываетъ мародъ къ мореходству и уменьшаетъ условія для внутренняго единства страны, тогда какъ бол'ве сплошная масса материка, съ меньшею и менѣе удобною линіей береговъ, даетъ странъ болье континентальный характеръ. Послъдній преобладаетъ, напримъръ, въ Испаніи, гдъ народъ, не смотря на приморское положеніе, не отличается особенною наклонностью къ мореплаванію. Напротивъ, глубоко наръзанныя формы греческаго полуострова вызывали то разнообразіе общественной жизни, которое мы видниъ въ древней Греціи. Удлиненная Италія представляетъ менѣе естественныхъ условій для внутрепняго единства, нежели сплоченная Испанія, а потому политическое единство установилось въ ней съ несравненно большимъ трудомъ.

Въ такомъ же положении, какъ население полуострововъ, находятся вообще прибрежные жители. Какъ скоро прибрежная страна имѣетъ возможность отдѣлиться отъ окружающаго материка, а вмѣстѣ съ тѣмъ представляетъ удобства для морскихъ сношений, такъ она естественно стремится къ самостоятельности. Такими граняцами служатъ въ особенности цѣпи горъ, чему примѣръ представляютъ древняя Финикія, Португалія, Норвегія. Но тоже дѣйствіе могутъ ямѣтъ и другія условія. Голландія, напримѣръ, защищена отъ нападеній своимъ низменнымъ положеніемъ и возможностью затопить страну. Вмѣстѣ съ тѣмъ, борьба съ природою вызывала въ жителяхъ трудолюбіе и энергію. Все это вмѣстѣ дало этой маленькой странѣ возможность отражать нападенія гораздо сильнѣйшихъ враговъ и играть всемірно-историческую роль.

Изъ всего этого ясно, какое важное значеніе ижвють берега моря въ историческихъ судьбахъ государствъ. Большее или меньшее протяженіе береговъ даетъ иногда совершенно противоположный характеръ странавъ во многовъ между собою сходнывъ. Это вы можевъ видъть изъ сравненія Россіи съ Сізверною Америкой. Объ страны представляютъ общирныя, богатыя равнины. Но въ Америкъ прибрежные жители распространились на равнину; въ Россіи, напротивъ, жителя равнины, послъ долгихъ усилій, завоевали себъ наконецъ небольшія прибрежныя пространства. Оттого въ Американцахъ является вся предпрівичность жителей береговъ, въ Русскихъ вся податливость жителей равнинъ. Въ Америкъ установились мелкія республяки, свя-

- 50 -

Такимъ образомъ, строеніе почвы и характеръ суши и моря опредъляють отношенія, какъ различныхъ государствъ другъ къ другу, такъ и отдъльныхъ частей государства между собой. Физическия условія соединяють яли раздівляють людей, вызывають въ нихь ту или другую деятельность, а это налагаеть известную печать на характеръ и развитіе народа, а всявдствіе того и на самое государственное устройство. Мы видели, что внутренняя связь общества составляеть условіе свободы и что, напротивь, разъединеніе влечеть за собой сосредоточение власти. Такое же вліяние оказываеть и потребность защиты отъ внъшнихъ нападеній. Необходимость держать всегда большое постоянное войско ведеть къ сосредоточению власти. И то и другое находится въ тесной зависимости отъ географическаго положенія страны и отъ строенія почвы. Но, конечно, это только одно изъ условій, дающихъ изв'єстное направленіе общественному развитию. Къ этому присоединяются другія, несравненно важнъйшія.

#### 2. Климатъ.

Вліяніе климата на общественный и государственный быть давно обратило на себя вниманіе публицистовъ. (Аристотель, Боденъ, Монтескье развивали свои мысли по этому поводу. Нельзя однако сказать, чтобы наука въ этомъ отношеніи пришла къ какимъ-либо точнымъ выводамъ. Едва ли даже таковые могутъ быть добыты, ибо климатъ составляетъ только одно изъ многообразныхъ условій, вліяющихъ на общественный бытъ; слёдовательно, всегда можетъ быть иножество обстоятельствъ, видоизм'ёняющихъ его дёйствіе.

Климать безспорно имъеть вліяніе на физическій организмъ, а черезь это и на духовную сторону человъка. Въ этомъ отношенія, существенно различіе холодныхъ и жаркихъ странъ. Жаркій климать развиваеть въ человъкъ впечатлительность и силу физическихъ влеченій, а вслъдствіе того и силу страстей. Оба эти свойства дъйствують въ одномъ направленіи: они обращають вниманіе человъка на виъшній міръ. Впечатлительность, дълая умъ открытымъ для виъшнихъ явленій, тъмъ самымъ способствуетъ и болъе быстрону развитію умственныхъ способностей; но это развитіе имъетъ предъяъ. Жаркій климать не содъйствуетъ сосредоточенности и созданію внутренняго міра. Человъкъ принадлежитъ здъсь болъе физической природъ, нежели своему духовному естеству. Если онъ и погружается въ себя, какъ индъйскіе факиры, то это погруженіе есть уничтоженіе соб-

4•

ственной личности въ безграничной охватывающей ее стяхи. А такъ какъ внутреннее развитие личности составляетъ первое условіе свободы, то человъкъ въ жаркихъ климатахъ вообще мало способенъ къ свободъ. Холодный климатъ, напротивъ, когда онъ не достигаетъ тъхъ крайностей, которыя уничтожаютъ всякую возможность ему противодъйствовать, уменьшая въ человъкъ впечатлительность и страстность, вызываетъ въ немъ сосредоточенность: онъ обращается внутрь себя.. Черезъ это духовныя силы, проистекающія изъ личной природы человъка, получаютъ полное развитіе. Поэтому жители Съвера или, скоръе, умъренно-холодныхъ странъ болъе способны къ свободъ.

Къ тому же результату приводитъ и сила страстей. Чѣмъ сильнѣе страсти, тѣмъ необходимѣе внѣшняя сдержка, а потому тѣмъ сильнѣе должна быть власть. Сила страстей имѣеть огромное вліяніе и на семейный бытъ, который, въ свою очередь, воздѣйствуеть на государство. На Югѣ физическій организмъ требуетъ большаго половаго удовлетворенія, нежели на Сѣверѣ. Оттого здѣсь естественно установляется многоженство, тогда какъ на Сѣверѣ искони существовало единобрачіе. Этому способствуетъ и то, что на Югѣ женщина ранѣе развивается и ранѣе увядаетъ. Она лишается своей внѣшней прелести въ ту пору, когда высшее развитіе разума еще не дѣлаетъ ее способною нравственно дѣйствовать на мужчину. На Сѣверѣ, напротивъ, женщина самою природою предназначена быть для мужа товарищемъ всей жизни.

Клинать действуеть не только на физическія силы и влеченія человъка, но также и на потребности и на работу. На Съверъ рождаются потребности, которыхъ пътъ на Югъ. Человъкъ принужденъ ограждать себя отъ визнинихъ невагодъ; онъ долженъ устроить себъ донашній очагь и проводить большую часть жизни внутри дома. А въ донашненъ нірь онъ санъ является устроитсленъ и хозяннонъ; онъ действуеть свободно. На Юге этихъ потребностей неть; человекъ можеть большую часть жизни проводить на дворув, подъ открытымъ небонь или подъ ничтожнымъ покровомъ, наслаждаясь тімъ, что сму дается извив. Относительно удовлетворенія своихъ потребностей, онъ состоить въ большей зависимости отъ вившияго міра, нежели отъ своей свободы. Зато на Югь требуется и строгое подчинение человтка окружающей его природъ. Для избъжанія вреднаго дъйствія жаркаго климата онъ долженъ подвергаться разнообразнымъ и неизмѣннымъ правиламъ жизни. Отсюда тв ислочныя предписанія, которыми изобилують восточныя религія.

Это различіе потребностей ямбеть вліяніе и на работу. На Югв не нужно много трудиться, ибо природа даеть все въ изобилія. Здвеь

человѣка можетъ заставить работать не стремленіе къ личному удовлетворению, а единственно внѣшняя сила. Оттого на Югѣ такъ легко установляется рабство. Иногда оно представляется даже необходемостью. Свободный Европеецъ не выносить работы на южныхъ плантаціяхъ, подъ палящинъ солнценъ; на это требуются Негры, а ихъ нужно силою привезти и заставить работать. На Съверъ, напротивъ, все вызываетъ челов'вческий трудъ: на каждовъ шагу нужно бороться съ препятствіями; человѣкъ не можетъ достигнуть ничего, иначе какъ посредствоиъ неутомимой работы, а это развиваетъ въ немъ энергію и постоянство. Но и туть можеть быть крайность. Сила труда вызывается только тогда, когда препятствія не слишкомъ громадны, и есть надежда на успъхъ. Даже при довольно умъренномъ колодъ, условія могуть быть таковы, что оне деяствують неблагопріятно на постоянство работы. Въ Россіи, наприм'тръ, землед влецъ почти половину года принужденъ оставаться въ относительномъ бездъйствін, а это естественно развиваетъ лънь. Когда препятствія слишкомъ велики, когда природа подавляетъ человъка, тогда дъйствіе съвернаго илимата стаповится одинаковымъ съ дъйствіемъ южнаго. Оно парализуетъ личную саходъятельность и пріучаеть человъка безропотно подчиняться визшнимъ вліяніямъ, стойко перенося все невзгоды и довольствуясь самыми скудными средствами существованія. Отсюда рождается склонность подчиняться внёшней власти. Свобода развивается только такъ, гдѣ человѣкъ, въ борьбѣ съ внѣшнею природой, можетъ ее преодолъть и покорить ее своимъ цълямъ. Очевидно, что на различныхъ ступеняхъ развитія этя вліянія действують съ различною силой. Чаки выше поднимается человакъ, такъ болве онъ далается способнымъ подчинить себт природу, и темъ более санъ онъ становится способнымъ пользоваться своболою.

Климать имъетъ вліяніе и на общежитіе. Въ жарковъ кливать люди мало сходятся, потому что зной удерживаетъ ихъ дова и преилтствуетъ передвижонію. Такое же дъйствіе имъетъ и холодъ. Напротивъ, общественность развивается въ умъренныхъ кливатахъ, гдъ сношенія легче. А легкость и удобство сношеній установляютъ въ обществъ внутреннюю связь, составляющую условіе высшаго развитія.

Изъ всего этого ясно, какое огромное вліяніе янветь клинать и на свойства пародовъ и на условія жизни, а вслъдствіе того и на государственный быть. Крайности жара и холода вредно дъйствують на человъка. Слишковъ сильный холодъ притупляеть его способности, парализуетъ его энергію, разобщаетъ его съ другими и дълаетъ невозножныхъ правильное развитіе жизни. Подъ съверными льдами изът государствъ. Крайность жара, напротивъ, при благопріятныхъ условіяхъ. первоначально даеть человѣку нѣкоторое развитiе, но окончательно оно также притупляеть умственныя способности, дѣлаеть человѣка неподвижнымъ и заставляеть его безропотно покоряться всевластнымъ вліяніямъ физическихъ силъ. Отсюда подчиненіе деспотической власти и господство теократія. Свобода скорѣе всего развивается въ климатахъ умѣренныхъ, гдѣ человѣческая энергія вызывается борьбою съ окружающею природою. Здѣсь развитіе происходить, хотя медленно, но прочнѣе. Однако и тутъ перевѣсъ холода или тепла налагастъ свою печать на общественную жизнь. Первый задерживаетъ развитiе, а яторое препятствуетъ внутренней сосредоточенности. Древняя исторія вся протекла у прибрежья Средиземнаго моря; новая исторія, съ ея пирокимъ развитіемъ внутренней жизни и личной свободы, перемѣстила свой центръ въ болѣе сѣверныя страны.

Но, какъ уже сказано выше, вліяніе климата, также какъ и другихъ естественныхъ условій, не имветь абсолютнаго значенія. Человыхъ первоначально развивается подъ этими вліяніями, которыя и въ позднъйшую эпоху оставляють на немъ свои следы; но достигши извъстной степени развитія, онъ уже господствуетъ надъ природою. Конечно, есть условія, которыя онъ не въ силахъ преодолѣть; подъ полярными льдами никакой общественный быть испыслимъ. Но вездь. гдв естественныя силы могуть быть покорены, человъкъ обращаеть ихъ на свою пользу я устраняеть тв препятствія, которыя полагаются его д'вятельности. Пришедши къ самосознанію, онъ уже не подчиняется д'вйствію климата. Свверный житель, переселившись на Югъ, остается сввернымъ. Съ темъ витсте, отрешаясь отъ витешнихъ вліяній, человъкъ воздъйствуеть на самого себя. Этниъ изиъняются самыя его свойства. Новыя потребности и высшее развитіе вызывають такія стороны характера, которыя прежде были заглушены. Человъкъ не осужденъ въчно и неизмънно оставаться на навъстной ступени, на которую обрекають его окружающия силы природы, Господствуя надъ нями, онъ преобразуетъ и самого себя.

## 3. Произведенія.

Произведенія почвы им'вють не меньшее вліяніе на общественный быть, нежели ся строеніе и климать. Ими опред'вляются богатство и б'ядность страны, а оть этого зависять, какъ матеріальныя средства государства, такъ и благосостояніе народа. Но и туть избытокъ им'веть такое же вредное д'вйствіе, какъ и недостатокъ. Излишнее богатство естественныхъ произведеній избавляеть челов'вка отъ труда, а потому не вызываеть въ немъ личной энергія, составляющей источникъ всякаго развитія. Прим'вромъ могуть служить тропическія стра-

ны. Съ другой стороны, даже бъдная страна, при выгодномъ положенін, можеть посредствомъ торговля достигнуть высокаго развитія. Такова была древняя Финикія.

Произведенія почвы опредѣляють и самое направленіе промышленности. Сѣверные лѣса, изобилующіе пушными ивѣрями, естественно вызывають занятіе охотой, степи скотоводство, плодородныя равнины земледѣліе, желѣзныя руды и копи каменнаго угля доставляють средства для фабрикъ. А направленіе промышленности, въ свою очередь, имѣеть вліяніе на образъ жизни и характеръ народа, а съ тѣмъ вмѣстѣ и на весь его общественный бытъ. Въ странахъ, гдѣ главные промыслы суть охота и скотоводство, общество стоитъ на низкой стунени развитія; жители степей естественно предаются кочеванію. Земледѣльческій народъ имѣетъ совершенно иной характеръ, нежели промышленный и торговый; самое государство строится иначе у перваго, нежели у послѣдняго. Мы возвратимся къ этому ниже, когда будсмъ говорить о вліяніи экономическаго быта на общественное устройство.

Иногда навъстнымъ произведсніемъ опредъляется самая судьба страны. Золотыя розсыпи Калифорніи, привлекая туда сбродное населеніе, вызвали тв общественныя явленія, которыя обыкновенно сопровождаютъ владычество неустроснной массы. Однимъ наъ важнъйшихъ факторовъ въ исторіи южныхъ штатовъ Съверной Америки было распространенное въ нихъ воздълываніе хлопка. Европейскій рабочій былъ къ этому непригоденъ; потребовались Негры, а съ Неграми водворилось рабство, которое положило ръзкое различіе между съверными штатами и южными и окончательно повело къ междоусобной войнѣ и къ покоренію Юга. Даже и теперь, послѣ освобожденія Негровъ, присутствіе ихъ въ южныхъ штатахъ полагаетъ почти неодолимое препятствіе всякому правильному порядку. Политическое господство обълыхъ можетъ держаться только организованною системой насилія и подлоговъ.

Произведенія страны имѣють значеніе и какъ матеріалъ для сооруженій. Въ краю, изобилующемъ камнемъ, легче сдѣлать удобныя дороги, нежели тамъ, гдѣ его нѣтъ. А пути сообщенія важны, какъ связь страны, что, какъ мы вядѣли, имѣетъ существенное вліяніе не только на общественный, но и на государственный бытъ. Камень даетъ матеріалъ и для крѣпостей. Съ развитіемъ техняки этотъ матеріалъ замѣняется кирпичемъ и земляными работами; государство, располагающее значительными средствами, всегда можетъ добыть то, что ему нужно. Но при низкой степени общественнаго развитія обиліе матеріала, дающаго средства для защиты, играетъ важную роль. Тѣ безчисленныя крѣпостн, которыми была усвяна Западная Екропа въ средніе вѣка, не могли возникнуть у насъ; деревянные остроги далеко не способны были ихъ замѣнить. Подъ защитою этихъ крѣпостей развились на Западѣ феодализиъ и городовой бытъ, которые имѣли такое громадное вліяніе на всю исторію Запада. Въ Россія, напротивъ, отсутствіе камия было однимъ изъ условій, объясияющихъ недостатокъ въ ней мѣстныхъ центровъ.

Какъ матеріалъ для построекъ, камень имъетъ еще иное значеніс. Деревянцыя жилища и памятники исчезаютъ скоро; каменные въчны. А этимъ опредъяяется то наслъдіе, которое новыя поколѣнія получаютъ отъ своихъ предшественниковъ, а вмъстѣ отношенія ихъ другъ иъ другу. На Западъ, народная старина всюду говоритъ позднъйшимъ поколѣніямъ; у насъ она исчезаетъ почти безъ слѣда. Тамъ. гдѣ нѣкогда существовали значительные города, княжескіе столи, нынѣ виднѣются однѣ деревушки. Поэтому, какъ скоро мы, Русскіе, выходимъ изъ безсознательнаго погруженія въ окружающую среду, мы легко отрѣщаемся отъ всякихъ преданій. Вѣковыхъ памятниковъ домашняго быта у насъ почти не существуетъ.

Различіе произведеній имъеть вліяніе и на взаниное отношеніе различныхъ частей государства. Горныя части относительно своего продовольствія зависять отъ равнинъ, фабричныя полосы отъ земледфльческихъ. Наоборотъ, последнія находять въ первыхъ сбыть своихъ произведений и въ свою очередь покупають у нихъ то, чего имъ недостаеть. Эта взаниная зависимость частей составляеть внутреннюю ихъ связь; каждая необходима для восполненія другой, и совокупность ихъ образусть единос государство. Такъ, въ Россіи земледъльческая полоса нуждается въ промышленной для всъхъ жизненныхъ удобствъ, а последняя нуждается въ земледельческой для своего пропитанія. Но съ другой стороны, различіе произведеній порождаєть различіе интересовъ, а вслёдствіе того столкновенія в даже вражду. Такъ напримъръ, съверные, фабричные штаты Стверной Америки стоять за покровительственный тарифъ; напротивъ, интересы южныхъ, земледівльческихъ штатовъ требуютъ свободной торговли. Эта противоположность интересовъ не нало содъйствовала разрыву. Побъда Съвера повела къ усилению покровительственной системы.

Такую же роль играють и колонія: съ одной стороны, онѣ служать иѣстомъ сбыта для произведеній метрополіи; съ другой стороны, собственныя ихъ произведенія удовлетворяють потребностямъ послѣдней, а взаимный обмѣнъ, развивая торговлю, служитъ новымъ источникомъ народнаго богатства. Колоніальная политика въ значительной степени опредѣляется различіемъ произведеній.

Наконецъ, это различіе является весьма важнымъ факторомъ и въ международныхъ сношеніяхъ. Потребность чужихъ произведеній установляеть болѣе или менѣе тѣсную связь и зависимость государствъ другъ отъ друга, а это имъетъ громадное вліяніе на весь внутренній быть и на самое государственное устройство. Замкнутое, себь довлѣющее государство не только не есть идеаль общественнаго быта, а, напротивъ, осуждено стоять на низкой ступени развития: оно остается въ сторонѣ отъ исторической жизне. Взаниныя потребности сближають людей и установляють между ними живое общение, которое ведеть къ матеріальному и духовному совершенствованію. Живой примъръ такого замкнутаго государства представляетъ Китай. Но и здъсь потребность чужихъ произведеній открыла въ него путь чужестраннымъ элементамъ. Торговля опіумомъ сдълала его доступныхъ для иноземдевъ. Среди образованныхъ народовъ эта взаниная зависихость, выражающаяся въ торговыхъ оборотахъ, достигаетъ весьма высокой степени развития. Чтить живте обороты, такъ теснте взаимная связь и темъ выше общее развитіе, какъ матеріальное, такъ и духовное. Конечно, государство не можетъ ставить себя въ зависимость отъ другихъ относительно предметовъ необходимыхъ для его защиты, наприятеръ пороха или оружія. Но стараться дорого производить у себя то, что можно купить дешево у другихъ, служитъ признакомъ весьма недальновидной политики.

Въ этомъ взаниномъ обмѣнѣ существенную роль играютъ не одни произведенія пряроды, но еще болѣе произведенія человѣка. Природа страны даетъ только матеріалъ для дѣятельности; пользованіе этимъ матеріаломъ всецѣло зависитъ отъ человѣка. Сообразуясь съ условіяии, среди которыхъ онъ живетъ, онъ обращаетъ ихъ на удовлетвореніе своихъ потребностей. Онъ покоряетъ природу своимъ цѣяямъ и воздвигаетъ надъ нею свой собственный міръ, въ которомъ онъ является опредѣляющимъ началомъ. Поэтому, въ устройствѣ общественнаго быта гораздо важнѣйшую роль, нежели природа, играютъ свойства живущихъ въ ней людей.

#### ГЛАВА И.

# Народонаселение.

Народонаселеніенъ называется народъ, заселяющій страну. Мы видѣли \*), что слово *карод*ъ принимается въ двояконъ симслѣ: юридическомъ и этнографическомъ. Въ первомъ отношеніи оно опять

<sup>•)</sup> Часть I, стр. 4.

имветь двоякое значеніе: какъ единое, организованное целое, народъ образуеть тосударство; какъ собраніе лицъ, онъ представляеть совокупность гражданъ. Мы видёли также \*), что юридическое значеніе не совпадаетъ съ этнографическимъ: государство можетъ состоять изъ рэзныхъ народностей, и одна и таже народность можетъ входить въ составъ разныхъ государствъ. Тѣмъ не менѣе, народъ въ этнографическомъ смыслѣ, какъ собраніе лицъ, связанныхъ общимъ происхожденіемъ и общею духовною жизнью, являстся однимъ изъ важитѣйшихъ факторовъ, какъ общественнаго, такъ и государственнаго быта. Существо и свойства этого фактора, въ связи съ занимаемымъ имъ пространствомъ земли, подлежатъ здѣсь нашему разсмотрѣнію.

Относительно народонаселенія, существенное значеніе имбють: 1) его количество; 2) его качество.

Количество народонаселенія составляеть первое основаніе государственной силы: оно даеть и денежныя средства и войско. Однако это правило далеко не безусловное. Количество можетъ заменяться качествоиъ. Исторія представляеть не одинъ примъръ большихъ государствъ, которыя разбивались о сопротивление малыхъ. Достаточно указать на борьбу Грековъ съ Персани, Нидерландовъ съ Испаніей, Швейцарцевъ съ Австріей и Бургундіей. Въ древности, величайшую всемірно-историческую роль играли малые народы: Аонияне, Спартанцы, Римляне. Подобныя явленія представляють намъ и средневѣковыя города-Венеція, Флоренція. Сліздуеть однако замітить, что въ то время историческія условія благопріятствовали выдающейся роли малыхъ государствъ. И классическая древность в средніе вака представляють эпохи преобладанія дробныхъ общественныхъ союзовъ, первая племенныхъ, вторые городовыхъ и феодальныхъ. Греки приходили въ столкновение съ громадными силами Персовъ, но послъдние далеко не стояли на одинаковой съ ними степени развитія и не имбли ни того внутренняго, племеннаго единства, ни въ особенности той личной энергін, которыми отличались первые. Римлине изъ одной точки завоевали целый міръ; но они делали это постепенно, мало по малу расширяя свои предълы и пріобщая къ себъ покоренные народы. Новое время, напротивъ, благопріятствуетъ развитію большихъ государствъ. Уравнивая условія жизни и подчиняя историческіе народы совокупному процессу развитія, оно даетъ перевъсъ большему количеству надъ меньшимъ. При столкновенияхъ побъждаетъ тотъ, кто въ состояния выставить больше войска и обладаетъ большнии денежными средствани. Самыя условія образованной жизни,

\*) Tant me, orp. 81.

доставляя всевозможныя удобства поб'вдителю, какъ будто дълають народъ менѣе способнымъ сопротивляться внѣшней силѣ. Это ясно выразилось въ Наполеоновскихъ войнахъ. Величайшій полководецъ новаго времени встрѣтилъ упорное сопротивленіе только въ Испаніи и въ Россіи, которыя безспорно стояли ниже другихъ по образованію. Съ тѣхъ поръ условія, благопріятствующія дѣйствію массъ, еще увеличились. Въ настоящее время, весь расчетъ войны состонть въ томъ, чтобы въ возможно короткій срокъ бросить на сосѣда ванбольшее количество войска. Немудрено, что въ видахъ защиты мелкія государства стремятся соединиться въ болѣе крупныя единицы. Первенствующую историческую роль пграютъ нынѣ большія государства.

Но если количество народонаселенія составляеть главную основу государственной силы, то оно далеко не такъ выгодно действуеть на внутреннее благоустройство. Чтиъ больше народонаселение, чтить шире пространство, имъ занимаемое, тъмъ разнообразите условія, въ которыя оно поставлено и твих труднъе связать его воедино. Древнія государства, въ которыхъ политический союзъ не отделялся еще отъ гражданскаго, и которыя поэтому представляли организацію, обнивающую всв стороны жизни, могли устроиться только въ малыхъ разиврахъ, при внутренно сплоченновъ населения. Для самобытнаго политическаго существованія требовалось только, чтобы народъ нитель достаточно собственныхъ средствъ пропитанія и не нуждался въ чужой покощи. Преобладающая форма древнихъ республикъ, непосредственная демократія, немыслима даже иначе, какъ при весьма небольшовъ количестве гражданъ, которые все могли собраться на площадь. Крояв собственно гражданъ, население состояло изъ метойковъ и рабовъ; но именно умножение этихъ стороннихъ элементовъ грозило опасностью внутреннему строю. Оно повело къ паденію древнихъ республикъ.

Въ новыхъ государствахъ, большое народонаселеніе не представляетъ тѣхъ невыгодъ, какъ въ древности. Здѣсь не требуется полное общеніе нравовъ и жизни. Участіе въ политическихъ правахъ не влечетъ за собою непосредственнаго участія каждаго гражданина въ законодательномъ собраніи. Съ отдѣленіемъ гражданской области отъ политической, частная жизнь предоставляется свободѣза въ государственномъ устройствѣ установляется начало представительства. При этихъ двухъ условіяхъ возможно соединеніе въ большихъ государствахъ <u>елинства и свободы</u>. Однако и здѣсь количество народонаселенія представляетъ препятствіе внутреннему единству. Труднѣе устроить государство со ста милліонами жителей, нежели съ тридцатью. Первое, имѣя менѣе внутренней связи, требуетъ болѣе сосредоточенной власти. Важно и отношеніе народонаселенія къ занимленому имъ пространству. Чъмъ тъснъе народонаселеніе, тъмъ, разумъетел, живъе взаимныя сношенія, тъмъ крънчо внутренняя связь элементовъ, а всяъдствіе того тъмъ выше развитіе. Ръдкое населеніе нензбъжно стоитъ на инзкой ступени. Обладая меньшею внутреннею связью, оно менъе способно къ совокупному дъйствію, а потому требуетъ болъе сосредоточенной власти. Это отношеніе имъстъ существенную влжность не только въ вопросахъ политическихъ, но и въ административныхъ, напримъръ, въ политикъ нереселеній. Когда, напримъръ, при громадныхъ пространствахъ и ръдкомъ населеніи Россія, считаютъ нужнымъ всякими искусственными мърами большую или меньшую его часть выселить въ Сибирь, то это значитъ обрекать Россію на застой.

Повъйния наобуртения уменьшають однако это ало. Желікшыл дороги и телографъ, если не уничтожають, то вначительно сокращають разстоянія; отдаленные края становятся другъ другу близкими. Черезъ это въ обществ'я установляется та жикая внутренняя связь, которан безт. того невозможна, а съ тъмъ вмъстъ водворяются условія высшаго развитія. Но и при этихъ условіяхъ, ръдкое населеніе остается существеннымъ препятствіемъ успѣхамъ общественной жизни. Желѣзвыя дороги не могутъ проникать всюду; онъ составляютъ только главныя артерія, связывающія страну; мѣстная же жизнь коспѣетъ въ первобытныхъ отношеніяхъ, уничтожающихъ всякую возможность живаго общенія, а съ тѣмъ вмѣстѣ и постоянной связи людей. Это мы и видникъ у себя.

Съ другой стороны, тёсное народонаселеніе им'ять свои весьма крупныя невыгоды. Средства пропитанія, которыя доставляеть страна, могуть быть педостаточны, и тогда образуется пролетаріать, со всіми сопровождающими его б'ядствіями. Въ такихъ случаяхъ единственнымъ исходомъ остается переселеніе. Къ этому и приб'яло англійское правительство относительно Ирландіи послѣ голода 1847 года.

Существенная задача состоить въ томъ, чтобы средства пропитанія возрастали не только соразмърно съ количествомъ народонаселенія, но еще въ высшей степени, ибо только при этомъ возможно движеніе впередъ. Пока народонаселеніе ръдко и необработанныхъ пространствъ много, эта соразмърность установляется легко. Вновь прибывающія руки обращаются на обработку непочатыхъ земель; новыи силы природы, покоренныя человъкомъ, удовлетворяютъ возрастающимъ потребностямъ. Но когда всъ земли уже заняты, вопросъ ставится иначе. Тогда недостатокъ дъвственныхъ силъ природы приходится замънять капиталомъ. Преуспъяніе общества возможно лишь тогда, когда ростъ капитала превышаетъ ростъ народонаселенія.

Объ этонъ мы буденъ говорить подробите при разснотръния законовъ и условій эконовическаго быта.

Во всяковъ случаф, существеннымъ факторовъ является тутъ движеніе народонаселенія. Оно можетъ увеличиваться съ большею или меньшею скоростью, или оставаться на одновъ уровнѣ, или даже уменьшатьси. Это зависитъ отъ отношенія рожденій къ спертности. Цабытокъ рожденій составляетъ нормальное правило, но оно видоизміняется многими условіями.

Количество смертей можеть зависьть оть чисто вибшинкъ обстоятельствъ, отъ войнъ, голода, эпидемін и т. п. Въ обыкновенномъ порядків оно опредіялется главнымъ образомъ санитарными условіями, пъ которыхъ живеть народонаселеніе, и вытекающимъ изъ этихъ услопій среднимъ, продолженіемъ жизни. Въ втомъ отношеніи успіхи пауки достигаютъ весьма крупныхъ результатовъ. Статистяка доказываетъ значительное уменьшеніе смертности и увеличеніе средней жизни въ странахъ, гдъ вводятся санитарныя мъры, указанныя новъйшею техникой. Чъмъ скученить населеніе, твиъ эти мъры необходимъс; по введеніе ихъ зависитъ отъ средствъ. Чімъ богаче мъстность, тъмъ болье она въ состолніи установить у себя нужныя условія.

Иначе действуеть образованный быть на увеличение рождений. Естественное стреиление родителей состоить въ тонъ, чтобы дати остакались, по крайней изрв, на одновъ съ ними общественновъ уровнъ, а это въ значительной стенени зависить отъ матеріальныхъ условій жизни. Въ каждой общественной средъ слагаются извъстныя привычки, которыя требують матеріальныхъ средствъ. Не только вслёдствіе родительской любни, по и въ силу присущаго челов'яху стренленія къ совершенствованію, каждое поколініе желаеть поставить слідующее за нимь въ лучшія условія, нежели ть, въ которыхь оно сано находилось въ началъ своего поприща. И чъкъ выше нравственный уровень поколения, темъ более родители чувствують свои обязанности относительно производныхъ на свъть дътей. Между твиъ, возножность поставить детей въ такія же или лучшія условія жизни, въ какихъ находятся родители, главнымъ образомъ зависить отъ иногочисленности семьи. Имине дробится между наслидниками, и каждому достается только соразмерная часть. Отсюда въ образованныхъ классахъ стремление ограничнъь развножение семействъ. Оно проявляется именно такъ, гдъ для поддержанія семьи требуется извъстный достатокъ. Напротивъ, тъ классы, которые свопиъ пропитаниемъ обязаны работь своихъ рукъ, не интють этихъ побужденій. Каждый появляющійся на свыть ребенокъ обреклется на физическую работу, следова-

тельно ставится въ этонъ отношенія въ одинакое положеніе съ родителями. Единственное побужденіе къ ограниченію семьи состоитъ въ трудности се содержать при недостаточныхъ средствахъ. Но у лодей, ничего не имъющихъ, кромъ своихъ рукъ, ръдко развивается забота о будущемъ. Отсюда вообще замъчаемое явленіе, что пролстаріатъ умножается быстръс, нежели образованные классы. Предусмотрительность и забота о дътяхъ развиваются съ умноженіемъ достатка. Можно сказать поэтому, что ограниченіе числа рожденій служитъ признакомъ увеличивающагося благосостоянія народа.

Разительный примеръ въ этомъ отношения представляетъ Франція, гдъ народонаселение за послъдние годы остается на одной точкъ и • скорве даже склонно къ уменьшению, что безспорно имветъ и свою оборотную сторону. Французы съ значительнымъ опассијемъ глядятъ на будущее. Они видять, что по прошестній извъстного числа лъть ихъ состан и соперники въ міровой борьбт возьмуть надъ ними верхъ численнымъ превосходствомъ. Такъ какъ государственная сила въ значительной степени зависить отъ количества народонаселения, то рость его, безъ сомитния, ставитъ государство въ выгодное положение. По если высшал задача государства состоить не въ умножения его силъ, а прежде всего въ установления внутренняго благоустройства, то въ этожь отношения уменьшающийся прирость пародопассления скорве служить условісить натеріальнаго довольства. Мы видили, что развитие натеріальнаго благосостоянія зависить оть того, что капиталь ростеть быстрие народонаселения. При быстроиъ увеличения капитала, задержка въ роств населения дъласть это отношение еще болье выгоднымъ. Поэтому нельзя въ ней видеть признакъ общества остано. вявшагося въ своемъ развити. Если задержка происходитъ отъ увеличнающейся предуснотрительности, то она скорбе служить признаконъ преобладанія духовныхъ потребностей надъ безграничнымъ стремленіень нь физическому развноженію, господствующимь въ животновъ царствъ. Производя на свъть дътей, человъкъ долженъ знать, что онъ берстъ на себя отвитственность за ихъ благосостолије и не въ правъ пускать ихъ по міру на произволь судьбы.

Во всяковъ случав, относительно этого важнаго фактора общественнаго развитія государство совершенно безсильно. Всв государственныя въры, которыя когда-либо принимались или могутъ приниматься на этотъ счетъ, не достигаютъ цъли; все тутъ зависитъ отъ нравовъ. И чъмъ бояве государство беретъ на себя попеченіе о благосостояния всъхъ и каждаго, чъмъ болве оно снимаетъ отвътственность съ семействъ, тъмъ болве оно потворствуетъ безпечности и тъмъ менве оно исполняетъ свою задачу. Соціалистическое государ-

- 62 -

1

ство, которое въ воображенін его поклонниковъ является распредѣлителемъ всіхъ земныхъ благъ, должно посл'ядовательно принять на себи регулированіе движенія народонаселенія. Но туть можеть обнаружиться только полная его несостоятельность. Снятіе съ челов'яка отв'єтственности за его потомство можетъ породить дишь полную разнузданность физическихъ страстей. Не государство съ его юридической организацієй, а единственно общество съ его нравственными требованіями способно оказать тутъ какое-нибудь вліяніе.

По еще болие важнымъ факторомъ общественной жизни, нежели количество народонаселенія, является его качество. Оно опредиляется двумл главными началими: 1) <u>этнографическими</u> свойствами народа; 2) степенью его развитія. Къ послиднему мы вернемся, когда буденъ говорнить объ историческомъ развитіи вообще; адись остановнися на первомъ.

Народъ 1) принадлежитъ къ изв'естной рас'в; 2) входитъ въ составъ изв'естнаго племени или самъ составлиетъ отдільное племя; 3) образуетъ единичную духовную личность.

Челов'вческій родъ разд'вляется на расы, или породы, отличныя -другь отъ друга по физіологическому сложенію и по способностянъ. Наука не выработала еще точной, всівни признанной классификаціи этихъ группъ. Главныя изъ нихъ, отличающіяся одна отъ другой різкими чертами, суть: 1) кавказская, или бізлая; 2) монгольская, или желтая; 3) африканская, или черная; 4) американская, или красная. Остальныя представляютъ смѣшенія или переходы.

Весьма существеннымъ, не только въ теоретическовъ отношения, но и для государственнаго быта, представляется вопросъ объ общенъ происхождения всіхъ этихъ расъ. Изъ единства происхождения вытекаетъ единство человізческаго естества, а вслідствіе того одинакость -человического достоянства и человическихъ правъ. Древніе не прязнавали этого единства. Аристотель, который въ этонъ случав можеть считаться представителемъ возэрбній античнаго міра, разділяль человъческія породы на высшія в низшія. Высшиви признавалясь Греки, обладающіе разумомъ; къ низшимъ относились варвары, имѣющіе только пассивныя свойства, а потому обреченные на повиновение. Отсюда законность рабства. По уже Киники, а еще более Стонки, возвышансь къ общимъ началамъ, развили понятія о единствъ человъческой природы и о вытекающихъ отсюда человвческихъ правахъ; эти понятія перешля къ римскимъ юристамъ. Христіанство утвердило это возартніе на религіозной основть. Уже Евреи признавали единство происхождения человическаго рода отъ общаго праотца; но они разділяли народы на избранныхъ и отверженныхъ Богоиъ: это было

дъленіе богословское, полагавшее глубокое различіе между людьми. Христіанство отвергло всё эти грани и признало всіхъ людей братьями. Это былъ громадный шагъ на пути челов'вческаго развитія; во имя этого начала можно было ратовать противъ всякаго норабощенія челов'вка челов'вку.

Однако этимъ не устранился вопрост. о единствъ происхожденія человъческаго рода. Изъ области религіозной онъ былъ переносснъ на научную почву. Въ Съверной Америкъ защитники рабства Негровъ старались доказать, что человъческія породы не могли произойти отъ одного корня, что необходимо предположить разные акты творенія или различіе мъстнаго происхожденія. По ихъ мнънію, только этимъ можно объяснить коренное различіе способностей, а слъдовательно и достовнства у разныхъ породъ. Въ силу такого возарънія, Негры, какъ существа низшаго разряда, обречены были на служеніе бълымъ.

Однако и наука, съ своей стороны, приводитъ весьма существенныя доказательства въ пользу единства происхожденія челов'вческаго рода. Въ физіологическовъ отношении главный доводъ состоить въ возножности сившенія породъ. Животныя разныхъ видовъ весьма ръдко сившиваются нежду собою, и эти сившенія большею частью оказываются безплодными. Напротивъ, животныя одного вида размножаются безпрепятственно, и это именно имееть место относительно челевека Сь точки зрвнія дарвинизма, который самые виды разсматриваетъ какъ вътви, разшедшіяся изъ одного корня, это доказательство имъетъ сугубую силу. Однако оно не можетъ считаться вполнъ убъдительнымъ. Опытная наука имветъ слишкомъ мало данныхъ для окончательнаго решенія этого вопроса; она принуждена добольствоваться более или менее вероятными гипотезами. Гораздо важиве доказатель. ство, почерпнутое изъ разсмотрения духовнаго естества человека. Высшія области человівческаго духа, религія, наука, искусство, государство, существують у всяхъ расъ. Этниъ полагается грубочайшая пропасть между животныхъ парствояъ и человѣкояъ; между ними лежить все нензмвримое разстояние между природой и духомъ. Этимъ полагается и единство челов'вческаго естества. Оно нагляднымъ образомъ выражается въ томъ, что всъ люди способны понимать другъ друга. Каждый народъ говорить на своемъ языкъ, но этотъ языкъ можеть быть усвоень другным и сделаться орудіень общенія. Наука никогда, можетъ быть, не въ состояния будетъ утвердить на совершенно достовърныхъ фактическихъ данныхъ физіологическую связь людей; но она даеть этому началу самое убъдительное подкръпленіе въ единствъ духовнаго естества, изъ котораго вытекаетъ прязнание за встин людьми челов'вческаго достоннства, а потому и челов'вче-

- 64 -

скихъ правъ. Если человъкъ не болже какъ животное, то нътъ ни малъйшей причины, почему бы съ нимъ не позволено было поступать какъ съ выючнымъ скотомъ. Отъ этого ограждаетъ его только выснили духовнал его природа, составляющая источникъ всякаго права. Мы видияъ здъсь практическое значеніе метафизическихъ началъ для человъческой жизни. Если пътъ метафизики, если общіл сущности инчто иное какъ собирательныя имена или совокупленія прязнаковъ, не имъющія никакого объективнаго значенія, то нътъ я общей духовной сущности, пътъ и человъческаго естества, слъдовательно изтъ и человъческаго достоинства и человъческихъ правъ. Все это присвоивается человъку единственно потому, что онъ существо метафизическое. Такижъ онъ является въ исторія, и такимъ онъ признается во всъхъ законодательствахъ міра. Опытная наука можетъ только удостовърнать этотъ фактъ; объясненіе его лежитъ внъ ея сферы.

Не всв однако челов'вческія породы обладають одинакним способностями. На основании имъющихся у насъ данныхъ, ны не моженъ даже утверждать, что всв способны къ высшену развитию, и еще исите, что вст могуть подняться на одинъ уровень. Американская порода въ общей нассв не показала даже какой-либо восприничивости къ просвъщению. Она исчезаетъ передъ Европейцами, но не поддается ихъ вліянію. Конечно, это можно приписать, съ одной стороны, исключительности англо-саксонскаго племени, съ другой стороны той упорной независимости духа, которою отличаются американские туземцы. При иной цивилизаціи, ближе подходящей къ ихъ уровню, они могли бы выказать дреялющія въ нихъ силы. Господство Ацтековъ въ древней Мексикъ показало, что американская раса не лишена способности къ высшему государственному развитію. Какъ бы то ни было, въ Соединенныхъ Штатахъ туземныя племена не поднялись выше состоянія дикарей. Чуждаясь Европсицевь, они живуть особняковь, только визинииъ образовъ подчиняясь иностранному правительству. А такъ какъ Сталя раса расширяется все болте и болте, то туземцы передъ нею постепенно исчезають.

Точно также и африканское племя до сихъ поръ не показало способности къ высшему развитию. Среди Негровъ не встръчается даже такал цивилизація, какая нѣкогда господствовала у Ацтековъ. Негритянскія государства, возникшія въ Африкѣ, представляютъ только самый необузданный теократическій деспотизиъ. Даже подчинившись европейскому вліянію, они не въ силахъ установить у себя прочный гражданскій порядокъ. Тѣ государства, которыя основаны Неграмя, освободнишивися отъ европейскаго ига, не даютъ высокаго понятія о ихъ способностяхъ. Но африканская порода обладаетъ

5

Значительною податливостью, а потому она легче всякой другой ставится въ служебное положение. Отсюда общее явление порабощения Негровъ. Въ этокъ вопросв сталкиваются начала человече- 7 скаго достоянства съ различною способностью племенъ. Въ настоятее вреня первое получило рѣшительный перевѣсъ. Подъ вліяніемъ высшихъ нравственныхъ требованій, которыя признаются всёми обравованными народами, невольничество всюду отмѣняется. Это составляеть лучшій плодъ европейской цивилизаціи, дълающій величайшую честь современныхъ народамъ. Но вопросъ объ отношения расъ этимъ не рышается, а напротивъ, возникаетъ съ новою силой. Должны ли освобожденные Негры быть уравнены въ правахъ съ остальнымъ населеніень или ивть? Въ первонъ случав оказывается значительная часть населенія, стоящая далеко ниже остальныхъ, имѣющая свой особый характеръ я можетъ-быть даже вовсе не способная къ такой политической деятельности, какая требуется въ образованныхъ странахъ. Это не кожетъ не отразиться на учрежденіяхъ и на всей политической жизни. Во второкъ случай нарушается коренное начало денократія, основанной на равенств' вс'яхь граждань. Освобожденное население, лишенное той гарантин, которую даетъ политическое право, фактически отдается въ руки владычествующей расв. которая, при неодолнионъ бытовонъ отчуждении породъ, можетъ всячески элоупотреблять своимъ превосходствомъ. Какъ известно, въ Сверной Америки, посли междоусобной войны, побидители ришили вопросъ въ первонъ сиыслѣ; но это имѣло самыя печальныя послѣдствія для поб'єжденныхъ. На первыхъ порахъ, освобожденные Негры, составляя большинство, захватили въ свои руки все внутрениее управленіе въ южныхъ штатахъ и сталя тамъ хозяйничать самымъ невъроятныхъ образомъ, пока наконецъ, бълые, сплотившись, снова получная верхъ. Но господство высшей расы, при равенствъ правъ, можеть держаться только организованною системой подлоговъ и притесненій, наврашающихъ весь общественный быть. Правильный по-· литическій порядокъ туть невозножень.

Гораздо выше предыдущихъ породъ стоитъ монгольская раса. Она создала государства, достигшія высокой степени силы, образованія и прочности. Нѣтъ государства въ мірѣ, которое бы долголѣтіемъ могло сравниться съ Китаемъ. Тѣхъ не менѣе, монгольская раса, въ 7 теченія тысячелѣтняго своего существованія, не обнаруживала способности подняться выше извѣстнаго уровня. Основанныя ею государства всѣ носятъ теократическій характеръ. Свобода человѣческаго духа, составляющая главную пружину развитія, ниъ неизвѣстна. Вслѣдствіё этого, монгольская раса въ теченія многихъ вѣковъ оставалась неподвяж-

- 66 --

ною. Однако, въ этомъ отношенія, современная исторія представляет, намъ замѣчательное исключеніе. Японія въ послѣдніе годы явила разнтельный примѣръ азіатской теократіи, которая въ немного лѣть усвоила себѣ европейскія понятія, нравы, учрежденія, и при этомъ не только внутренно не ослабла, а, напротивъ, достигла такой степени сили, что эта маленькая страна могла въ короткое время одолѣть громадную, иногомилліонную Китайскую Имперію. Это одно изъ самыхъ поучнтельныхъ явленій всемірной исторіи, за которымъ нельзя не слѣдить съ напряженнымъ любопытствомъ. Народы Азіи, коснѣвшіе въ многовѣковой дремотѣ, чуждые христіанству, какъ бы пробуждаются къ повой жизни и призываются къ самостоятельному участію въ судьбахъ чсловѣчества.

Но какова бы ни была будущность монгольскихъ племенъ, высшая по способностямъ раса, безспорно, кавказская. Она стоитъ во главѣ развитія человѣческаго рода. Она, можно сказать, покорила себѣ землю и явила знаки несомнѣннаго превосходства надъ остальными. Но кавказская раса, въ свою очередь, раздѣляется на нѣсколько отраслей, или семействъ, имъющихъ различныя способности, а потому и различную судьбу.

- Если единство происхожденія челов'тческихъ расъ составляеть вопросъ досель спорный, то для болье тысныхъ группъ существуетъ явный признакъ, указывающій на общность происхожденія. Этоть признакъ есть единство языка. Оно можетъ быть болѣе или менѣе тѣсно. Различные во многихъ отношеніяхъ языки могуть имъть общіе корни я сходныя черты строенія, указывающія на общій источникъ. Эти различныя степени сродства обнаруживають и болве или менье тесное родство говорящихъ на нихъ племенъ. Вслъдствіе этого, самое слово ялемя принимается въ болъе или менъе общирномъ значения. Такъ наполиторь, говорять о племени арійскожь, составляющень отрасль кавказской расы, о племени славянскомъ, принадлежащемъ къ группъ арійскихъ народовъ, наконецъ о племени великорусскомъ, принадлежащенъ къ славянской семьъ. Могутъ быть и племена сиъшанныя, даже говорящія на одновъ языкъ. Такъ великорусское племя восприняло въ себя многіе элементы финскіе и татарскіе. Подчиненныя племена, не обладающія духовною самобытностью, входять въ составъ господствующаго народа, воспринимають его языкь, понятія и нравы, и окончательно сливаются съ нимъ совершенно. Въ историческомъ процесств народной жизни единство происхождения составляеть первоначальную основу, на котороя строится высшій духовный міръ, представляющій сочетаніе разнообразныхъ эленентовъ. Можно даже сказать, что чыть чище племя, тыть болые въ немъ преобладають одно-

- 67 -

стороннія начала, свойственныя физіологической его природѣ; сиѣшеніе, напротивъ, способствуетъ разнообразному развитію жизни. Новые европейскіе народы ямѣютъ по преимуществу сиѣшанный характеръ.

Изъ племенъ, на которыя дълится кавказская раса, выдающееси положение занвиають Семиты в Арійцы. Изъ семитической ссиьн вышли важиващія религіи челов'яческаго рода: сврейство, христіанство. исламъ. Настроеніе Семитовъ по преимуществу религіозное: основанныя или государства носять теократический характерь. Поэтому и духъ семитическихъ народовъ отличается крепостью и неподвижностью. Саный разительный примбръ такого постоянства въ сохраненін своихъ духовныхъ особенностей, примъръ, имъющій практическое значение и для государственной жизни, представляють Евреи. Разстянные среди другихъ народовъ, они неуклонно держатся своихъ върованій, и это образуетъ между ними тесную связь, которая выделяеть ихъ изъ остальнаго населенія. Отсюда важный государственный вопросъ о включении Евреевъ въ составъ политическаго организма. Въ гражданскихъ правахъ образованное государство, признающее свободу совести, не можеть ниъ отказать; иначе оно явлиется притеснителенъ. Но уравнение въ политическихъ правахъ цълаго народонаселения, ижиощаго свои въковыя особенности и свои стремленія, представляется вопросокъ болье сложнымъ. Решение его зависитъ, съ одной стороны, отъ количества подчиненнаго населенія, а съ другой отъ большей или меньшей крепости владычествующаго организма.

Еще выше стоитъ семейство племенъ индосвропейскихъ, или арійскихъ. Они составляютъ, можно сказать, вѣнецъ человѣческаго рода. Къ нимъ принадлежатъ Индусы, Персы, Греки и Римляне, Кельты, Германцы и Славяне. Между ними высшес мѣсто занимаютъ племена европейския. Въ ихъ средъ вращается вся новая исторія человѣчества.

Но, какъ было зам'ячено, физіологическая связь, изъ которой вытекаетъ племенное единство, составляетъ только положенное природою основаніе, на которомъ воздвигается высшее духовное зданіе. Сознаніе духовнаго единства дълаетъ изъ племени мародъ. Поэтому, на историческомъ поприщъ, въ области развитія духа, не племена, а народы являются главными дъятелями. Народъ образуетъ единичную духовную дичность, которая созваетъ себя таковою и въ проявленіи своихъ духовныхъ особенностей видитъ высшее свое назначеніе.

Это сознаніе коренится прежде всего въ единств'я языка. Языкъ есть первое, инстинктивное произведеніе народнаго духа. Онъ установляетъ живую, духовную связь между людьма. Они понимаютъ другъ друга; у нихъ есть общій складъ ума, одинакіе отт'єнки понятій, которые выражаются въ языкъ и развиваются языкохъ. И чъиъ ближе и

дороже человѣку родная рѣчь, тѣмъ ближе ему и всѣ тѣ, которые говорятъ тою же рѣчью. Отсюда важность вопроса о языкѣ въ государственномъ управлении.

Съ единствомъ языка связана общность литературы. Она производитъ живой обмѣнъ мыслей, въ особенности между образованными классами, составляющлми высшую связь разсѣяннаго общества. Великія литературныя произведенія, писанныя на родномъ языкѣ, суть сокровища, которыми гордится каждый народъ в которыя, можетьбыть, болѣе всего содѣйствуютъ его объединенію. Италія представляетъ въ этомъ отношеніи поучительный примѣръ. Она искони распадалась на отдѣльныя государства; но общность духовной жизни и въ особенности литературы поддерживали и укрѣпляли сознаніе народнаго единства, которое наконецъ воздѣйствовало и на государственный строй. Тоже самое мы видимъ и въ Германіи.

Общность литературы не порождаеть однако единства върованій и взглядовъ. Въ этомъ отношении народность можетъ совмъщать въ ссбъ самыя противоположныя направленія. Такъ, Германія глубоко раздълена въ религіозномъ отношеніи: католическое населеніе преобладаеть на Югѣ, протестантское на Сѣверѣ. И эти вѣрованія для тѣхъ я другихъ составляютъ предметъ глубокой привязанности; объ этомъ свидътельствуетъ кръпкая организація католической партія въ Германии. Тъкъ не менъе, эта духовная рознь не мъщаеть имъ одинаково чувствовать себя Нѣмцами и видѣть въ себѣ членовъ единаго народа. Въ виду этого сознанія, на нашихъ глазахъ былъ пересозданъ весь государственный строй. Въ Россіп, православные в раскольники въ религіозной области раздівлены глубокою пропастью, но это не изшаетъ инъ одинаково сознавать себя Русскими. Столь-же нало изшаеть этому и то различие взглядовъ и понятий, которое силою вещей установляется между образованными классами и массою народа. Образование развиваеть въ человъкъ понятия совершенно недоступныя иассъ. Поэтому люди, стоящіе на одинакомъ умственномъ уровнъ, хотя бы они принадлежали къ различнымъ народамъ, легче понимають другь друга и инфють более общаго исжду собою, нежеля съ окружающею ихъ массою. Требовать, чтобы образованные классы раздѣляли вѣрованія и взгляды простонародья и даже учились у послъдняго, значитъ не понимать самой сущности образования. Но это уиственное разобщение не препятствуеть высшинь и низшинь классамъ сливаться въ любви къ общему отечеству и видеть въ себе членовъ единой духовной семьи, интющихъ свое место и свое назначеніе въ ціломъ. Годины народныхъ испытаній, каковъ былъ у насъ, напримъръ, 1812-й годъ, доказывають это наглядно.

Но взъ всёхъ элементовъ, содъйствующихъ образованию народности, нанбольшее значение инвсть общность историческихъ судебъ. Общія воспоминанія, стремленія и привязанности, память о совершенныхь вурств подвигахъ и прожитыхъ испытаніяхъ теснее связывають людей, нежели что-либо другое. Эта связь простирается даже на давно прошедшія времена. Велякія дела предковъ составляють гордость потонковъ, которые дорожать этинъ наслъдіенъ, какъ частью собственнаго духовнаго естества. Отсюда рождается и общій складъ чувствъ и понятій, который отражается на встхъ классахъ общества. Даже чуждыя другъ другу племена привязываются къ совокупному отечеству, за которое они вивств бились, которолу они вивств посвящаля свой трудъ. Разительный примъръ въ этомъ отношения представляеть Эльзасъ. Нъмецкое племя, не болте какъ два съ половиною въка присоединенное къ Франціи, раздъливъ судьбы послъдней, до такой степени примкнуло къ своему новому отечеству, что только силою можно было его оторвать и заставить повиноваться одноплеменному правительству. Можно сказать, что если племя создается природою, то народность создается исторіей.

Отсюда тесная связь между народностью и государствоиъ, которое на историческовъ поприщѣ является главною дѣйствующею силой. Въ Общемъ Государственномъ Правъ им разсиатривали это отношеніе съюрядической стороны. Такъ ны ставили вопросъ: имъетъ ли каждыё народъ право образовать отдёльное государтво? Отвётъ быль отрицательный. Но тамъ же ны замътили, что юридическою стороной не исчерпываются политическія отношенія. Въ дъйствительности народность составляеть основу всякаго прочнаго государственнаго быта. Она даеть сму ту духовную связь, на которой зиждется юридическая организація. Поэтому, то только государство прочно, которос опирается на извъстную народность. Если оно состоить изъ разныхъ народностей, то одна изъ нихъ должна быть преобладающею. Иначе зъ государствъ нътъ духовнаго единства, и вси части будутъ стре миться врозь. А внутренняя рознь, какъ мы виділи, иміветь огромное вліяніе на государственное устройство и управленіе. Въ силу вы-7 сказаннаго выше закона, чъкъ меньше внутренняя связь частей, тімъ сосредоточенние должна быть власть. Поэтому различје народностся въ государстве естественно ведетъ къ абсолютизиу. Какъ скоро водворяется политическая свобода, такъ вивств съ твиъ рождаются безчисленныя столкновенія, устраненіе которыхъ требуетъ постоянныхъ искусственныхъ сделокъ. Государству, при всяковъ потрясения, гроанть распадение. Поучительный прим'връ въ этомъ отношения представляеть Австрія. Составленная изъ различныхъ народностей, она

May meres is mil

была крѣпка при господствѣ неограниченной монархіи, которая не только сдерживала противоборствующія стремленія, но и давала решительное преобладание измецкому элементу. Вследствие этого, Австрия была главною опорой абсолютника въ Западной Европъ. Но когда естественный ходъ новой исторін привель къ повсемъстному водворенію политической свободы въ западно европейскихъ странахъ, Австрійскую хонархію постигли внутреннія затрудненія, грозившія саному ся существованию. Венгрія отторглась и только съ помощью чужестранной снам когла быть приведена къ повиновению; и все-таки ей принуждены были дать полнъйшую автономію. Другія народности точно также стремятся къ самостоятельности. Только держа между ними постоянное равновъсіе, дълая уступки однимъ, съ темъ, чтобы получить въ нихъ опору противъ другихъ, австрійское правительство можеть искусственныхъ образомъ поддерживать свое шаткое положение. Но прочнаго порядка такія политическія условія не об'єщають. Что станется съ Австріей, если возгорится европейская война, въ особенности если послъ объединенія Италіи и Германіи поднимется вопросъ славянскій это покажеть будущее. Для безпристрастнаго наблюдателя дальнъйшес существование Австрійской Имперіи при новыхъ условіяхъ европейской жизни представляется весьма сомнительнымъ.

При такомъ смѣшеніи народностей, весьма важнымъ обстоятельствомъ является количественное и качественное отношевіе подчиненныхъ народностей къ господствующему племени. Мелкія племена, стоящія на низкой ступени развитія, какъ напримѣръ тѣ, которыя заселяють грожадныя пространства Россіи, не представляютъ такихъ препятствій государственному объединенію, какъ народности развитыя и носящія въ себь преданія, каковы польская, чешская, венгерская. Наоборотъ, задача государства становится тѣмъ легче, чѣмъ болѣе преобладающая народность имѣетъ перевѣсъ надъ остальными, и количественно и качественно, чѣмъ богаче она матеріальными и духовными силами, чѣмъ болѣе она обладаетъ способностью ассимилировать себѣ другія или распространиться на мъть счетъ. Этими разнообразными жизневными отношеніями онредѣляются и различныя задачи политики.

Но государство не только должно служить выражениемъ извъстной народности; оно призвано се воспитать. Если въ образования народности важнъйшимъ факторомъ является исторія, то въ этомъ отношении значительнъйшая роль принадлежитъ государству. Оно связывасть населяющія страну племена въ единое цълое; оно ведетъ ихъ на защиту отечества; оно создаетъ для нихъ совокупные интересы, изъ которыхъ рождаются общія понятія в стремленія. Народность, прошедшая черезъ государственный строй, представляетъ совершенно

иную духовную личность, нежели разсъянныя племена, живущія самостоятельною живнью. Въ государств'в выражается народное единство, но оно же всего более содействуетъ сознанію этого единства. Тутъ, какъ и везд'в, есть живое взанинод'яйствіе между государственнымъ строемъ и общественными силами.

Въ историческовъ процессъ, ведущевъ къ созданию народнаго духа, слагается совокупность свойствъ, которыя составляють народный характеръ. Въ образование его входятъ, какъ духовные, такъ и физіологические элементы. Духовная жизнь развивается на основании естественныхъ опредъленій, которыя кладуть на него свою неизгладимую печать. Поэтому, нередко черезъ всю нить исторіи тянутся одни и теже народныя свойства, вытекающія въ значительной степеня наъ племенныхъ особенностей. Меняются воззрения, нравы, государственное устройство, но основныя черты народнаго характера сохраняются постоянно. Замъчательный примъръ въ этомъ отношения представляютъ Французы, которые, не смотря на тысячелѣтнюю исторію, на смѣшеніе племенъ, на глубочайшіе перевороты и въ унственныхъ воззрѣніяхъ и въ общественномъ бытв, досель удержали ть черты характера, ту подвижность, ту способность къ увлечениянъ, то славолюбіе, которыя были подивчены еще Цезарехъ у ихъ предковъ, Галловъ. Но къ физіологическимъ чертамъ историческій процессъ прибавляетъ другія. Завоеваніе Галлів Римлянами изичнило самый языкъ покореннаго народа и дало ему государственныя наклонности и воззрѣнія, совершенно чуждыя кельтическому племени. Преимущественно практическія способности Англичанъ не только составляютъ прирожденное свойство англо-саксонскаго племени, но онъ развились подъ вліяніемъ ихъ обособленнаго, приморскаго положенія и общественнаго склада, требовавшаго постоянныхъ сдълокъ. Феодальная система у западно-европейскихъ народовъ нитла огромное вліяніе на развитіе въ нихъ чувства чести, права и свободы. Напротивъ, татарское владычество, тиранство Іоанна Грознаго и последовавшее затехъ водвореніе празвитіе крепостнаго права значительно способствовали утверждению въ Русскояъ народъ привычки къ безпрекословному повиновению. Такимъ образонь, въ образования народнаго характера участвують и физіологическія свойства племени, и сибшеніе съ другими, и окружающая природа, и историческія событія. Изъ совокупности встхъ этихъ эле ментовъ вытекаетъ единое духовное пелос, составляющее личность народа.

Понятно, какое громадное вліяніе оказывають эти различныя на- / родныя свойства на общественный быть. Сила и слабость духа, личная предпріничность или терпъливое подчиненіе, постоянство или подвиж-

- 72 -

ность, идеальныя или практическія стремленія, все это опред'яляеть и т'я государственныя формы, въ которыя выливается народная жизнь.

Народъ, обладающій внутреннею свлой, способенъ отстоять в упрочить свою независимость; народы слабые, напротивъ, легко подчиняются другимъ. Однако и въ этомъ отношении исторический процессъ приноситъ существенныя перемъны. Нравственныя силы возбуждаются или глохнуть подъ вліянісиъ общественныхъ условій. Народы въ ихъ историческовъ развити кривпнутъ и падають. Тиже саные Греки, которые съ безприяврнымъ мужествомъ отстояли себя противъ громадныхъ персидскихъ полчищъ, безъ труда были покорены Риилянами. Напротивъ, Итальянцы, которыхъ внутреннее разслабление въ течении въковъ дълало добычею сосъдей, въ новъйшее время проявили зам'вчательную силу воли въ стреиленіи къ независимости. Иногда дремлющая энергія народа пробуждается всявдствіе гнетущихъ обстоятельствъ, и это служитъ залогонь будущаго. Теже самые Прусаки, которые послѣ проиграннаго сраженія безъ сопротивленія сдались Наполеону, выказали необыкновенную энергію при освобождении отъ французскаго ига, и этотъ толчокъ сдвлался началомъ нынъшняго величія Германія.

Сила характера можетъ проявляться въ разныхъ формахъ: въ личной самодъятельности или въ стойкости и терпъніи при перенесени невзгодъ. Этя различныя свойства натьють совершенно противоположное вліяніе на общественный быть. Личная предпріничивость составляетъ корень свободы; напротивъ, терпъніе лучшій залогъ для утверждения сильной власти. Собственный починь побуждаеть человъка полагаться на самого себя; онъ образуеть виссте съ темъ, постоянныя связи между людьми, которые соединяють свои силы въ общихъ предпріятіяхъ, не дожидаясь чужаго приказанія; а внутренняя связь общества составляеть, какъ ны видели, условіе свободы. При такихъ стремленіяхъ и привычкахъ, народъ нетерпѣливо выноситъ предписанія власти, стѣсняющія личную самодѣятельность. Онъ способенъ къ дисциплинъ, безъ которой невозможно никакое совокупное действіе: но эта лиспиплина должна неходить отъ него самого. Напротивъ, народъ терпълнвый легко подчиняется власти, дъйствуеть по приказанию и скоръе ожидаеть себъ благь отъ попечения высшаго, нежели отъ собственной иниціативы. Руководиный сверху, онъ можетъ обладать желѣзною стойкостью характера; при трудныхъ обстоятельствахъ онъ можетъ выказать необыкновенныя силы духа; но та настоячивость въ преследование целей, то ужение соединять свои силы для совокупной диятельности въ ежедневной жнзия, которыя составляють необходние условіе образованнаго обще-

ственнаго быта, а вжёстё и лучшій залогъ политической свободы, остаются ему чужды. Поэтому, въ одинакихъ вибшинхъ условіяхъ, народы съ противоположнымъ характеромъ установляютъ у себя совершенно различныя государственныя формы. При однородномъ населеніи, разсвянномъ на большомъ пространстве, народъ предпріимчивый образуетъ мелкіе союзы, связанные личною дёлтельностью и свободною водей гражданъ; общая же власть будетъ весьма ограничена въ своихъ правахъ. Здёсь возникаетъ союзъ мелкихъ республикъ, какой мы и видниъ въ Северной Америкф. Напротивъ, народъ териталивый подчиняется сильной власти, которая сплотилетъ его въ сдиное государство, и не встрѣчая нисдъ пренятствій, становится неограниченною. Танова Россія. Такимъ обрановъ, притивоположаныя свойстна аврамъера объясняють различную судьбу народовъ.

Такое же значение ижветь преобладание практическихъ способностей или теоретическихъ. Первыя составляють условіе свободы, посявднія скорве ведуть къ подчиненію. Практика отправляется отъ. опыта, отъ впогообразія явленій. Общій законъ сознается только канъ выводъ изъ частностей. Всярдствіе этого, общия власть представляется результатовъ взаимподъйствія свободныхъ силь. Практическія наклонности ведуть и къ тому, что народъ не любить ловки во ими общихъ началь; движение происходить путемъ сделокъ и уступокъ. Различные интересы, слаживаясь практически, щадять и уважають другь друга. Въ обществи водворлется кринкал связь, которал не разрушается внутрешней борьбою. Практический симслъ рождаетъ и политическій симсяъ, который ум'вряеть крайности и удерживаеть людей въ предълахъ благоразумія. А такъ какъ политика составляетъ область практической делтельности, то сюда постоянно устремлнются высшія сням общества; черозь это пріобритается виковой опыть въ государственной жизни. Вст эти черты ны находних у Англичанъ. Въ таконъ общестив будеть мению стройности, болье историческихъ наростовъ, но зато и болье свободы, нежели въ тахъ, которыя увлекаются идеальными стремленіями. Последнія имеють въ виду общія начала, которыяъ должно подчиняться все частное. Они требують не частного соглашенія явленій, а гармонія целаго, установляемой сверху, следовательно исходящей оть государственной власти. Отсюда подчинение общества государству и въра во всемогущество послъдняго. Избытокъ идеальныхъ стреиленій ведеть и къ току, что образованныя сных находять Солве удовлетворения въ двятельности уноврительной, нежели въ пре сической, а потому политическая жизнь остается имъ болье или иснова чуждой. Такое направление долго господствовало у Нащевъ. Отсюда и изкоторая замъчасная у нихъ неповоротливость въ

- 74 -

;

;

Ì

ł

жизни. Однако, рано или поздно, ндеи стремятся перейти въ дъйствительность. У народовъ впечатлительныхъ, каковы, напримъръ, Французи, это ділается даже очень быстро, и тогда въ политической области возгорнется борьба во имя началъ, гораздо болъе ожесточенная и унорная, нежели та, которая происходитъ во имя практическихъ требованій. Борьба за идеи возводитъ всъ ивленія къ общикъ пранципамъ, которые выставляются во всей своей непримиримой противоположности. А при такомъ внутрепнемъ раздъленія, свобода становится есля не совершенно невозможною, то во всяковъ случаѣ крайне шаткою. Если при этомъ самыя идеи лишены прочнаго основанія въ теоріи я въ жизни, если опѣ носятъ утопическій характеръ, то отъ этого, кромѣ разрушенія и сильяѣйней роакція, ничего нользя онидать.

Прочности порядка, на чемъ бы онъ ни былъ основанъ, на свободъ или на власти, въ значительной степени содъйствуеть постоянство характера, ибо и самая власть тогда только прочна, когда она опирается на духовныя силы народа. Папротивъ, подвижность и впечатлительность характера провзводять быстрые переходы изъ одной крайности въ другую, а съ тімъ витесть и шаткость всего общественнаго строя. Живой приміръ такихъ колебаній представляетъ исторія Франціи съ конца прошлаго стольтія. Выгодная сторона этой подвижности состоить въ разносторонности жизни, въ способности усвонвать себъ различныя начала, а потому и приводить яхъ къ высшему соглашению, тогда какъ постоянство въ одномъ направленін дастъ народу я государству односторонній характерь. Народъ, обладающій подвижностью духа, является передовынь въ общественномъ развитін; онъ пролагаотъ новые пути, увлекаеть и другихъ; онъ для всрхъ становится примъромъ и поученіемъ. Но все это достигается въ ущербъ внутреннему миру и общественному благоустройству.

1

i

1

Ониралсь на силы народнаго духа, государство естественно должно считаться съ свойствами народнаго характера. По какъ историческій ділтель, оно само призвано воснитать этоть характеръ, также какъ оно воснитываетъ сознаніе народнаго единства. Ділтельность его должна клопиться къ тому, чтобъ исправить присущіе народу недостатки. Государство не исполняетъ высшей своей задачи, если оно все могущество власти употребляетъ на усиленіе того односторонняго направленія, къ которому и безъ того склоняется народъ. Когда постъднему недостаетъ самодіятельности, государство не должно все брать на себя; напротивъ, здравая политика состоить въ токъ, чтобы поставить народъ въ такія условія, которыя вызываля бы личтергію и давали ей должный просторъ. Если общество привыкаю

къ рабскому повиновению, то задача государства состоить въ томъ, чтобы призвать его къ живому участію въ общественномъ даль, безъ чего водворяется неограниченное господство бюрократической рутины и мертваго формализма, которые подрывають самыя основы государственной жизни. Къ этому обыкновенно и прибъгаютъ государства послъ постигающихъ ихъ бъдствій, которыни обличается внутреннее разслабленіе. Когда бюрократическій порядокъ оказался несостоятельными, правительства взывають къ внутреннимъ силамъ народа, выражающимся въ самодеятельности, и если народный духъ крепокъ, такое воззвание ведеть къ обновлению всего общественнаго организна. Поучительный пряявръ такого возрожденія представяла Пруссія послѣ Наполеоновскаго разгрома. Не менъе поучительны реформы, произведенныя въ Россія послѣ Крынской войны. Но дальновидная политика не дожидается годины Седствій, чтобъ установить такой государственный и общественный строй, который, примѣняясь къ основнымъ чертамъ народнаго характера, даеть, вивств съ твиъ, надлежащій просторъ разностороннему его развитию. Если учреждения должны сообразоваться съ свойствами народа, то они, въ свою очередь, воспитываютъ народъ. Къ этому мы возвратнися еще не разъ.

## глава III.

#### Естественные союзы.

Племенная связь, составляющая физiологическую основу государства, коренится въ тѣхъ естественныхъ союзахъ, на которыхъ утверждается продолженіе человъческаго рода и которые составляють первоначальныя ячейки всего общественнаго строя. Эти союзы суть семейство и родъ.

Семейство есть союзь, вытекающій наъ самой природы человѣка, а потому существующій во всѣ времена, при всѣхъ общественныхъ условіяхъ. Основаніе его чисто-физіологическое: сожительство половъ съ цѣлью дѣторожденія. Но надъ этою физіологическою связью воздвягается цѣлый духовный міръ, который дѣлаетъ семью единичнымъ центромъ всего человѣческаго существованія. Здѣсь человѣкъ воспитывается ц умственно и нравственно; здѣсь рождаются первыя его прявязанности и получаются тѣ начальныя впечатлѣнія, которыя кладутъ неизгладниую печать на всю его жизнь. Здѣсь онъ и въ зрѣлыхъ лѣтахъ находитъ удовлетвореніе самыхъ чистыхъ своихъ стремленій и развитіе всѣхъ сторонъ своего духовнаго естества. Семья составляетъ цѣль, для которой онъ работаетъ и пріобрѣтаетъ; въ ней сосредоточиваются его радости и горе; она даетъ сму утѣшеніе въ скорби и покой въ

старости; наконецъ, она продолжается для него и за предълами гроба, . возбуждая въ немъ сердечное участіе къ судьбѣ его потомства. Можно сказать, что счастливая семейная жизнь—лучшее, что есть на землѣ. И это лучшее доступно всъмъ, богатымъ и бѣдиымъ, знатнымъ и темнымъ, послѣднимъ, можетъ-быть, даже въ большей степени, нежели первымъ, ябо въ темной средѣ менѣе соблазновъ и болѣе внутренней жизци.

Понятно поэтому, какое громадное вліяніе имъетъ семейный союзъ на весь общественный и государственный бытъ. Отъ кръпости перваго зависитъ и кръпостъ послъдняго. Двоякое отношеніе, изъ котораго слагастся семейный союзъ, отношеніе мужа и жены и отношеніе родителей и дътей, имъютъ каждое свой характеръ и свое общественное значеніе.

Какъ физіологическое отношеніе половъ составляетъ основу, на которой воздвигается цёлый нравственный міръ, такъ изъ противоположности ихъ физическихъ свойствъ рождается противоположность духовнаго естества. Въ однояъ полъ преобладаетъ воспріимчивость, въ другонъ самодвятельность, въ однонъ чувство, въ другонъ воля, въ одномъ сила, въ другомъ н'ежность. Конечно, бывають женщины съ мужскими качествами и мужчины съ женскими свойствами; но это составляетъ извращение истинной ихъ природы. Отсюда и различное призвание половъ. Назначение женщины сосредоточивается главныхъ образомъ въ семьт, гдъ преобладаетъ чувство, призвание мужчиныбыть дъятеленъ въ области государства, где требуется воля. Поэтому, присвоение женщинамъ политическихъ правъ, наравив съ мужчивами, есть извращение нормальнаго порядка. Женщина не создана для борьбы и для битвъ, а они требуются на гражданскоиъ поприщъ, также какъ и на войни. Чимъ болие въ особенности развивается денократия, тимъ больше борьба влечеть за собою огрубтніе нравовь, идущее въ разрёзь съ женскою натурой. Никто не квшаетъ женщинанъ быть журналистами; однако онв на этомъ поприще мало подвязаются. Съ другой стороны, исходъ борьбы требуеть сделокъ, соглашения и уступокъ, а къ этому женщины всего менте склонны. Онт, вообще, болте нетерпимы п болѣе способны къ увлеченіямъ, нежели мужчины, качества, которыя въ политикъ всего вреднъе. Наконецъ, по всему складу ихъ ума и характера, частныя соображенія у нихъ преобладають надъ общими; онъ руководствуются болье чувствомъ, нежели холоднымъ разсудкомъ, болѣе личными отношеніями, нежели отвлеченными понятіями, а въ политической жизни нужно именно обратное. Только непонимание особенностей природы каждаго пола ведеть къ подведению. обонхъ къ одному уровню. Осмъявныя еще Аристофаномъ, современ-

- 77 -

More noris. evening

ныя политическія стреиленія женщинъ служать признаковъ хаотическаго состоянія умовъ.

Темъ не менъе, женщина и въ политической сферъ играетъ значительную роль. Но эта роль частная, а не публичная. Семейныя и общественныя вліянія, даже не подкръпленныя правами, отражаются на государственной области. Нельзя однако сказать, что эти вліянія всегда благотворны. Извъстно, какую печальную роль играли парижскіе салоны въ исторіи Франціи. Въ нихъ разжигались политическія страсти; они служили школой нетерпимости. Но противъ этого ала всякія государственныя мъры безсильны. Общественныя явленія управляются не законами, а нравами.

Еще болѣе широкое поприще открывается женщинѣ въ собственно общественной сферѣ. Здѣсь есть громадная отрасль, гдѣ требуется проявленіе женскаго чувства и самоотверженія. Эта отрасль есть благотворительность. Именно женщина своею дѣятельною любовью призвана врачевать и частныя скорби и общественныя язвы, и эти проявленія несравненно выше и святѣе, нежели все, что она можетъ совершить въ полвтической области. Въ этомъ отношеніи соціальный вопросъ есть женскій вопросъ. Оба могутъ получить удовлетворительное разрѣшеніе, только когда будетъ понята ихъ взаимная связь. Вообще, въ гражданской области женщинѣ открыто всякое поприце, на которомъ она можетъ приложить свойственный ей трудъ. Здѣсь права, истекающія изъ свободы, для всѣхъ одинаковы. Ограниченія могутъ имѣть въ виду только защиту слабыхъ отъ притѣсненій. Этимъ руководствуется законодательная регламентація работы женщинъ и дѣтей на фабрикахъ.

Но главное призваніе женщины все-таки въ семьѣ. Ей принадлежить уходъ за рожденными ею дѣтьми и начальное ихъ воспитаніе. Она является хозяйкой дома, нравственнымъ центромъ семейной жизни, хранительницею семейной святыни, представительницей домашняго очага. Поэтому нарушеніе семейныхъ обязанностей со стороны женщины считается несравненно высшимъ преступленіемъ, нежели со стороны мужчивы, который представляетъ семью главнымъ образомъ въ ея отношеніяхъ къ виѣшнему міру. Онъ заботится о виѣшнемъ хозяйствѣ, о пріобрѣтеніи средствъ; онъ ограждаетъ семью отъ опасностей и является представителемъ ея передъ обществомъ. Поэтому, въ глазахъ закона, мужчина есть глава семьи, тогда какъ женщина остается ея нравственнымъ центромъ, оживляющимъ ее духомъ. Ему принадлежитъ юридическая власть, а ей нравственвое вліяніе, которое именно въ частной жизни несравненно сильнѣе всякаго юридическаго главенства.

Однако, и въ семсйной области права подвластныхъ требують огражденія. Власть главы семейства можетъ быть употреблена во ало, что нерѣдко и бываетъ. Въ такомъ случаѣ юридическій законъ является на помощь и даетъ защиту притѣсненнымъ. Отсюда юридическое опредѣленіе семсйныхъ правъ и облаанностей. Оно далеко не исчерпывастъ содержанія семейной жизни. Нравственный элементъ является въ ней все-таки преобладающимъ; но тамъ, гдѣ онъ нарушается, право вступается съ своими требованіями и останавливаетъ алоупотреблеція силы.

Признаніе семейныхъ правъ женщины установляется по мъръ того, какъ развявается самое признаніе человъческой личности. Тамъ, гдъ песлъдняя считается за ничто, женщина является рабыней. Таково ея положеніе въ тъхъ странахъ, гдъ господствуетъ многоженство. Женщина разсматривается здъсь не какъ подруга, а какъ средство для удовлетворенія потребностей мужчины. Власть мужа становится деспотическою. Въ сущности, адъсь настоящая семья исчезаетъ. Мужчина является не главою гражданскаго союза, а рабовладъльцемъ. Этотъ взглядъ изъ частной жизни переносится и на государство. Страны, гдъ господствуетъ многоженство, управляются деспотическою властью, и чъмъ болѣе развито первое, тъмъ неограниченнѣе послъдняя. Тутъ нътъ понятія о человъческомъ достоинствъ, униженномъ въ женщинъ, нътъ понятія о законномъ повиновеніи, а потому нътъ и свободы.

Таково, вообще, положеніе женщинъ на Востокѣ. Напротивъ, у свропейскихъ народовъ, носящихъ въ себѣ сознаніе свободы, искони признавалось единобрачіе. Мы находниъ его у Грсковъ, у Римлянъ, у древнихъ Германцевъ, у Славянъ. Христіанство признало его нена рушимымъ основаніемъ семейнаго быта и тѣмъ утвердило семейный союзъ на чисто нравственныхъ основахъ.

Однако и при единобрачія положеніе женщины можеть быть болѣе пли менѣе подчиненное. Въ допетровской Россіи онѣ заключались въ теремахъ; въ древней Грецін онѣ первоначально также не выходили изъ гинецеевъ. У Римлянъ онѣ не принимали участія въ общественной жизни. Высшая похвала римской матронѣ сосгояла въ томъ, что она сидѣла дома и пряла шерсть: domum mansit, lanam fecit. У новыхъ народовъ, напротивъ, онѣ пользуются полною свободой, и это имѣетъ громадное вліяніе не только на семейный, но и на общественный бытъ. Участіе женщинъ въ общественной жизни вноситъ въ нее мягкость нравовъ и изящество отношеній; оно вноситъ и нѣкоторый элементъ подвижности, способствующій движенію впередъ. Общества, въ которыя не допускаются женщины, отличаются мообще суровостью нравовъ и чуждаются прогресса. Таковы были

Римляне и Русскіе до Петра. Поэтому первымъ дъломъ великаго преобразователя было допущение женщинъ въ ассамблея. У Грековъ общественная жизнь получила новый характерь, когда въ ней появились гетеры. Однако это имъетъ и свою оборотную сторону. Если женщина въ сельв, какъ хранительница домашнихъ привязанностей и семейнаго очага, является преимущественно элементовъ консервативнымъ, то въ водовороте общественной жизни, при ся висчатлительности, развиваются подвижныя стороны ел характера: суетность, тщеславіе, увлеченіе моднымъ направленіемъ. Общественная свобода женщинъ значительно разслабляетъ семейныя связи. Превніе народы, которыхъ внутренній строй поконлся преимущественно на нравахъ, не въ силахъ были это выдержать. Появление женшинъ на общественномъ поприще действовало на нихъ разрушительно. Новые народы и въ этомъ отношении, какъ во многихъ другихъ, проявллютъ болѣе внутренней кръпости. Возникши изъ средневъковаго быта, который весь строился на личнокъ началъ, они выносятъ более личной свободы, нежели древніе. Они оснлили въ себ'в раздвоеніе, проястекающее изъ развитія личныхъ стремленій. Съ другой стороны, хрястіанство, поставляя надъ челов'вкомъ высшій нравственный законъ, указывая ему идеалъ совершенства, сдерживаетъ этя стреиленія несравненно сильн'вйшею уздою, нежели могли д'влать это языческія религін. Поэтому здісь распущенность нравовь не порождаеть тыхъ безобразныхъ явленій и той полпой разнузданности страстей, какъ напримъръ въ Римской Имперіи. Тъкъ не менъе, и у новыхъ народовъ разслабление семейныхъ связей ведетъ къ глубокой порчъ общественнаго организиа, которая отражается и на государственномъ строъ.

Крёпость семейной связи составляеть существенную основу государственнаго порядка. На первоначальныхъ ступеняхъ общества, при господствё кровныхъ союзовъ, семейная власть даже замёнлеть собою государственную. Послёдняя, развиваясь, опирается на эту естественную основу. Мы видёли, что древнія государства строялись по типу патріархальныхъ союзовъ. Поэтому здёсь глава семейства получалъ значеніе политическое; онъ облекался почти неограниченными правами надъ домочадцами. Такова была у Римлянъ власть мужа, manus mariti. По это была все-таки власть гражданская, а не деспотическая. Она сдерживалась строгими нравами и религіознымъ закономъ, которые облекали высокимъ уваженіемъ римскую матрону. Съ дальнъйшимъ развитіемъ государственной жизни семейная власть теряетъ свой политическій характеръ; но какъ хранительница семейнаго союза, она всегда удерживаетъ свое существенное значеніе. Въ семьѣ, какъ первона-

чальной общественной ячейкъ, воспятываются правы и понятія общества. Здесь развиваются уважение къ власти, привычка къ известной дисциплинв, свойства, безъ которыхъ гражданский порядокъ немыслимъ. Они необходимы не только для утвержденія власти, но. можетъ-быть, еще болъе для свободы. Только умъніе себя сдерживать и ладить съ другный, подчинлясь общему порядку, рождаетъ возможность совокупнаго дъйствія и установляеть ту внутреннюю связь общества, которая, какъ мы видъли, составляетъ первое условіє свободы. Напротивъ, распущенность нравовъ разрушаєть эту связь и вызываетъ потребность внъшней, сдерживающей власти, заятляющей недостатокъ внутренней дисшиплины. Βъ особенности сохранение крупкой семейной связи важно для аристократия. которая вся держится преданіями и наслъдственностью. Семейная власть давала нравственную силу ринскимъ патриціанъ. Напротивъ, при распущенности нравовъ арястократія теряетъ всякую устойчявость и становится неспособною управлять государствояъ. Примъръ представляетъ французское дворянство, а также и польское.

i

۱

Но не смотря на то, что крѣпость семьи нићеть весьма существенное значеніе для государства, послѣднее въ этой областя имѣеть мало вліянія. Юридическій строй семейства играеть въ немъ ничтожную роль въ сравненіи съ элементомъ нравственнымъ. Можно учредить какую угодно семейную власть, дѣйствительныя отношенія окончательно установляются нравами, а нравы не поддаются принудительнымъ опредѣленіямъ. Поэтому,въ семейномъ союзѣ песравненно важиѣйшую роль играетъ (церковь съ ел нравственнымъ авторитетомъ. Особенно сильно ея вліяніе на женщинъ, болѣе поддающихся религіозному чупству. На этомъ основаніи само государство, для утвержденія семейнаго союза, прибъгаетъ къ церковному освященію. Брачный союзъ установляется силою религіознаго тапиства. Такое учрежденіе существовало издревле и у языческихъ народовъ и у христіанскихъ. Общность его свидѣтельствуетъ о томъ, что оно коренится глубоко въ духовныхъ потребностяхъ человѣческой природы.

Однако, съ раздробленіемъ религіозныхъ върованій и съ ослабленісмъ религіознаго чувства, тутъ оказываются затрудненія. Религія есть діло совісти, а отъ совісти нельзя требовать совершенія таннства, въ которое человіжъ не въритъ. Съ другой стороны, освящая бракъ, церковь установляетъ и ті условія, при которыхъ она считаетъ бракъ законнымъ и дійствительнымъ. У различныхъ церквей этя условія могутъ быть разныя. При смішанныхъ бракахъ изъ этого онять возникаютъ столкновенія, которыя не только нарушаютъ прана совісти и разрушаютъ миръ семейнаго союза, но подвергаютъ

6

сомизнію самое его существованіе. Между тімъ, бракъ есть несомизіню установленіе гражданское, ибо семейство есть гражданскій соють, котораго члены состоять между собою въ юридическихъ отношеніяхъ и облечены извістными правами о обязанностями. Установленіе же юридическихъ отношеній не есть діло церкви, а государства. Отсюда учрежденіе гражданскаго брака, независимаго оть церковнаго. Принципіальное отрицаніе законности подобнаго брака, какое слышится иногда со стороны католическаго духовенства, не иміеть ни малійшаго основанія. Въ немъ выражается только стремленіе церкви подчинить себі гражданскую область, на что она не иміетъ имкакого права. Конечно, государство можеть съ церковнымъ освищеніемъ связать гражданскія послідствія; по по существу діла, только гражданскій законъ установляетъ юридическія отношенія, только оть него они получають свою силу. Гражданскій бракъ выражаеть это лежащее въ природів вещей различіе союзовъ.

Но установляя гражданскій бракъ, государство должно соображаться я съ нерковными правилами. Иначе опять могуть произойти столкновенія. Совъсть смущается, если гражданскій законъ прязнаеть правомърнымъ то, что отвергается религіознымъ закономъ. Чѣмъ болѣе государство дорожитъ крѣпостью семейной связи, тѣмъ болѣе оно должно щадить эти сомнѣнія совъсти, нарушающія внутренній миръ семьи, тѣмъ осторожить оно должно быть въ своихъ опреділеніяхъ. Въ особенности затрудненія возникаютъ по отношенію къ церквамъ, которыя по преданію стремятся къ владычеству въ граж данской области. Таковъ католицизмъ. Вопросы о введеніи гражданскаго брака, о степеняхъ родства, о смѣшанныхъ бракахъ, составляли и доселъ составляютъ предметъ безчисленныхъ пререканій, переговоровъ и соглашеній въ католическихъ странахъ. То, что признано въ одновъ государствѣ, отвергается въ другомъ. Твердыхъ основаній дяя соглашенія еще не достигнуто.

Такая же осторожность требуется и въ вопросѣ о расторжения брака. Различныя церкви держатся въ этомъ отношении различныхъ правияъ, и юридический законъ принужденъ съ ними сообразоваться. Для государства этотъ вопросъ имъетъ значение опить же въ отношении къ кръпости семейной связи, которая разрушается при легкомъ расторжении брака. Государство не можетъ смотръть на бракъ какъ на договоръ, который заключается и расторгается по волъ сторонъ. Это-договоръ, заключаемый на всю жизнь, въ виду блага не только родителей, но и рожденныхъ отъ нихъ дътей. Какъ скоро явились послъдние, такъ родители не въ правъ уже произвольно располагать собою. Человъкъ, который произвелъ на свътъ другаго, связанъ его

существованиемъ; онъ обяжинъ всегда имъть въ виду его благо. А это благо требусть сохранения семейной связи. Самая безпорядочная сенейцая жизнь лучше полцаго разрушения святыни, разрывающаго дытскія привязанности, препутывающаго всв нравственныя понятія и установляющаго совершенно неестоственныя отношенія къ постороннимъ, лицамъ, Каковы бы ни были взаниныя отношенія родителей. ни отень не въ правъ лицить дътей матери, ни мать не въ правъ лишить ихъ отца. Только крайность кожетъ оправдать расторжение брака тамъ, гдъ есть дъти. Въ этихъ взглядахъ государству легко сходиться съ церковью, которал также строго сиотрить на бракъ. Соглашение туть твить необходниве, что этоть вопросъ близко затрогаваеть совъсть и его нельзя ръшать односторонникъ актонъ государственной власти. Требустся согласіе союза, господствующаго надъ совістью граждань.

Это приводить насъ къ отношению родителей и дътей, которое составляетъ вторую существенную сторону семейнаго союза. Для государства эта сторона даже важитье первой, нбо на ней основана пресиственность поколтній, которою держится само государство, какъ едлюе непрерывное целое. Сь этой точки зрения сенья составляеть первообразъ государственнаго союза. Въ ней необходиность власти и лодчинснія вытекаеть изъ естественнаго положенія сторонъ: этоотношение, которое установлнется самою природой. Даже по достиженія совершеннольтія, когда человъкъ становится на собствешныя ноги, остается правственный авторитеть, основанный на естественномъ чувстві и на благодарности за всі полученные дары, за жизнь, за заботы, за воспитание. А уважение къ правственному авторитету составляеть одинъ изъ важитицихъ эдементовъ во всякой общественной жизни, носящей въ себъ правственныя начала.

По и здрсь государство большею частью оказывается безсильнымъ. Юридическій законъ дасть только вишшюю форму; существенно наполняющее эту форму нравственное содержание. Оффиціально, отцовская власть можеть признаваться въ самыхъ широкихъ разибрахъ, а дети могуть быть совершенно избалованныя. Все дело въ токъ, какъ эта власть прилагается. Самая строгость можеть нивть совершенно обратное действіе. Если она не поддерживается правственнымъ авторитетомъ, если дъти не видятъ въ ней выражения высшаго правственнаго порядка, которому они по совъсти обязаны подчяняться, она, вичесто привычки къ повиновению, порождаеть только внутреннее негодование, и это отражается на всей последующей жизня. Возмущаясь противъ семейной власти, не признавая въ отцё нравственшаго руководителя, дъти точно также относятся и къ общественному бы-

ту. Молодое поколение порываеть всякую связь съ предшествующимъ; оно считаетъ себя гораздо выше отцовъ и чувствуетъ въ себе привание изменять весь существующій порядокъ, установивъ его на ноимъ началахъ. Виесто того, чтобы следовать пресиственному развитю жизни, оно становится революціоннымъ. Подобныя явленія происходили у насъ на глазахъ,

Съ другой стороны, домашняя свобода далеко не всегда рождаеть привычку къ свободѣ политической. Послѣдняя не мыслима безъ строгаго подчиненія закону, а гдѣ это подчяненіе не развялось съ ранимъ лѣть, тамъ, виъсто свободы, является распущенность, которая дѣлаетъ человѣка совершенно неспособныкъ въ политической жизни. Домашняя свобода, не сдержанная нравственнымъ авторитетомъ, есть свобода влеченій, привычка исполнять всякія прихоти, а политическая свобода требуетъ, напротявъ, постояннаго самоограниченія, неослабнаго дъйствія воли, воздерживающей личныя стремленія и направляющей ихъ къ общему благу. Отсюда истекаютъ требованія отъ домашняго воспитанія, къ которымъ мы возвратимся ниже.

Пря всень своснь высоконь значения для человѣка и для общества, семья есть союзь преходлицій. Со смертью родителей она распадается; дѣтя становятся самостоятельными и сами основывають свои семейства. Но отношения естественнаго родства черезь это не исчевають; они образують связь между людьми, происшедшими оть одного корня. Семейство, разростаясь, переходить въ родъ. Эти двѣ разлячныя формы кровнаго союза не слёдуеть сибшивать. Обозначеніе ихъ однимъ именемъ (напримъръ la famille) нерѣдко ведеть къ вначительной путаницѣ понятій \*).

•) Олинъ нез занбчатодъщихъ статистиковъ подевины XIX въка. Де-Плэ, котораго ных хотять вывести изъ забвевія, дуналь на устройстив семьн, которую онь не отлячаль оть рода, основать всю общоствонную науку. Прототнов этихь отношеный оть видаль вы кочевыхь ордахь, которыя онь нивль случай наблюдать въ восточной Россія. Сравнявая съ якия обронейскія рабочія сомьн, на основація тщательциго взученія ихъ быта, онъ хотвль вывести нач этого вся захоны обществелнаго порядка. Нодобная вовытка, коночно, но могза выйть успаха. Статистическія данныя относительно рабочихъ семей, собранныя въ настоящое нремя, дають только несьма скудный наторіаль для науки объ обществі: прально вданію нать этого нельзя построять. Всего ненье можно видать прототивь общественныхь отношений въ коченыхъ ордахъ. вредставляющихъ вервую ступень общестненнаго развития. Можду ними и сомьями спронейскахъ рабочихъ лежитъ вся исторія, бозъ внанія которой сравненіе ни къ чому не велоть. Не статястака, а поторія должна служить гланнымъ руководитодомь въ изучения общественныхъ явловий; но, къ сожалънию, именно нь история Ло-Шле имълъ сливномъ спудныя сайдёнія. Столь жо мало быль онь внакомъ съ другой отраслыю. боть которой назыя сдалать ин шага нь науха объ общостий, съ правомъ. Наконеца, # для изсладованые духовныхъ интерессить, играющихъ столь нажную роль въ жизня

- S4 -

Родовой союзъ проходятъ въ своемъ историческомъ развитія черезъ различныя фазы. Наибольшее значеніе онъ имбеть на низшихъ ступеняхъ, при господстве кровныхъ отношеній. Первобытныя нелкія племена живуть родани. Каждый родъ составляеть обособленную единицу, которая управляется сама собой и не подчиняется общей власти. Этоть быть характеризуется существованиемь родовой мести. Мы находимъ его у многихъ народовъ. Таково было состояніе Славянъ въ IX въкъ: "живяху кождо съ своимъ родомъ и на своихъ мъстъкъ, влад'вюще кождо родовъ своивъ". Такія родовыя единицы представлялп до недавняго времени и шотландскіе кланы. Можно найти ихъ и въ настоящее время у дикихъ народовъ. Высшую ступень составляеть подчинение родовъ племенному единству. Такъ живуть иногія кочевыя племена. Племя разд'вляется на колівна, колівна на роды. Вездѣ властвуютъ старшіе. Когда племя дълается освдлымъ и организуется въ государство, это устройство сохраняется. Роды составляютъ постоянныя единицы, пзъ которыхъ слагается государство. Если они селятся отдёльно, они образують общины, болье или менее тісно связанныя между собой. Правленіе лежить въ рукахъ родовыхъ старшинъ. Около рода, подъ властью старшины, группируются кліенты и рабы, припадлежащие из подчиненныхъ племенахъ. Отсюда развивается аристократія старійшинь, которая является преобладающею силой въ государствв.

Такое устройство мы встрічаемъ у Грековъ, у Римлянъ, у Магьяровъ. Опираясь на естественныя связи и піковые обычан, опо интееть необыкновенную прочность и представляетъ значительныя преграды развитію центрильной власти, а витеств уравненію классовъ и всякних политическимъ пововведеніямъ. Однако развитіе личности ненабіжно ведетъ къ ослабленію этихъ первобытныхъ отношеній. Съ своей стороны государственная власть, имъя въ виду интересы массъ, стремится къ разрушенію родоваго порядка и къ замънъ его разділеніемъ народа на классы и по мъсту жительства. Такъ, въ Римъ, Сервій Туллій, рядомъ съ собраніемъ по куріямъ, которое основано было на родовомъ устройствъ, установияъ собраніе по центуріямъ, съ разділеніемъ народа на имущественные классы. Впослъдствіи, съ

и развити общестья, бюджогь рабочой соньи но продставляеть инкакихъ данныхъ. Имъя объ этомъ несьма смутныя понятія и из виал, за что ухватиться, Іс-Плэ ограничилом десятью ваполъдями! При такихъ крупныхъ пробалахъ о наукъ не можетъ быть ръча. Ло-Плэ отрадаль посьма обыкноновнымъ нодостаткомъ нюдей, которые, запъмалсь поключитольно однимъ продметомъ, воображаютъ, что на помъ виклотея иссь міръ. Пъ оксомъ издожения и старился дать семейному и родовоку союзу то мътого которов орнинадиемить ому въ маукъ.

развятіенъ денократін, явились я собранія по трибанъ, то-есть, по ивсту жительства, гдв уже совершенно устранялось родовое начало. Въ Аеннахъ Клиссенъ, въ видахъ упрочненія демократіи, произвелъ совершенно новое деление народонаселения. Прежде Авинский народъ, на основания племеннаго устройства, разд'влялся на четыре филы; каждая фила, въ свою очередь, дълилась на три фратрін; каждая фратрія заключала въ себ'в тридцать родовъ. Это диленіе имило отчасти и географическій характеръ, ибо первоначально колѣна и роды селились особо. Клисоенъ сдълалъ совершенно новое географическое разделение, которое разрушало прежнюю связь, опиравшуюся на кровное родство, и заменяло се связью по месту жительства. Виесто четырехъ филъ учреждены были десять; каждая изъ нихъ раздълялась на пять навкрарій, а каждая навкрарія на десять демъ. Этою реформою родовой аристократін нанесенъ былъ смертельный ударъ. Точно также въ Венгріи Стефанъ Великій подорвалъ владычество аристократін, замѣнивъ родовое дѣленіе географическимъ.

Но потерявъ прежнее значение въ политическомъ строф, родовое начало сохранилось въ области гражданской, а черезъ нее оно удержало свое вліяніе и на государство. И туть оно явилось поддержкою аристократическаго элемента. Преемственность богатства и общественнаго положенія повела къ противоположенію богатыхъ и знатныхъ родовъ темной массъ. Съ переходомъ къ сословному порядку эта противоположность получаеть юридическую организацию. Разложение государства, которое въ средние въка доходитъ до полнаго уничтожения политической связи, выдвигаетъ частныя общественныя силы. Общество распадается на мелкіе союзы, которые группируются около частныхъ интересовъ. Среди этихъ частныхъ силтполучаеть значение и родъ, какъ естественная единица. Вследствие этого установляется родовая собственность, признается родовое старшинство. Самая общественная власть, управляясь началами частнаго права, становится собственностью правящаго рода. Чтять ниже стоитьобщественный быть, чемъ ближе онъ къ первобытному порядку, чемъ меньше въ немъ развиты общіе интересы, твиъ большее значеніе ямѣють въ ненъ эти физіологическія отношенія. Родовыми счетами опреавляется устройство общественнаго союза; отъ нихъ зависитъ его единство или распаденіе; ими опред'яляется положеніе челов'я въ обществе и его отношения къ другимъ. Таковъ былъ характеръ всей русской исторія въ средніе въка, до возникновенія Московскаго государства. И въэтонъ порядкв признаніе родоваго старшинства даетъ обществу аристократическій строй. Правящимъ классомъ являются аристократические роды. Таковы были западные феодалы, таково же было и

древнерусское боярство съ его изстническими счетами. Отсюда та борьба, которую вели противъ нихъ и западные и русскіе государи.

Сь переходонъ сословнаго строя въ общегражданский общественное значение рода видоизятьняется, но не исчезаеть. Здъсь опредъляющимъ началомъ гражданскаго быта является свободное лице съ сго стреилениями и интересани; но и свободные люди остаются связанными своими естественными отношениями. Семейство продолжаетъ быть основаниемъ всего общественнаго быта и проистекающая изъ него кровная связь между следующими другь за другомъ поколеніями и расходящимися вътвями сохраняется, какъ неустранямый факть; изъ нихъ-то и образуется родъ. Самое государство зиждется на этонъ началь. То постоянное юридическое единство, которое составляеть его сущность и которое двлаетъ изъ народа одно непрерывное целое, продолжающееся въ теченіи въковъ, основано на естественной связи рождающихся другь оть друга покольній, то-есть, на родовонь началъ. Одна духовная связь не образуетъ государства: народъ можетъ заимствовать отъ другаго свое образование, свою религио, свои учрежденія, и все-таки изъ этого не выходить государства. Надобно, чтобы юридическое единство покоилось на физіологической преемственности поколѣній. Къ этой связи могутъ примыкать и посторонніе элементы; государства могутъ соединяться и раздъляться по волъ людей; но въ основания лежитъ родовое начало. Государство не можетъ отъ него отрешиться, не отрицая собственныхъ основъ.

Отсюда неизобъжное присутствіе во всяковь обществѣ аристократическаго элемента. Древность рода, его заслуги, сохраняющееся въ рядѣ поколѣній матеріальное обезпеченіс, которымъ ограждается его независимость, вселяютъ къ нему уваженіе и даютъ ему особое положеніе въ общественной жизни. Это—явленіе міровоє; оно идетъ черезъ . всѣ формы гражданскаго быта. Но конечно, для поддержавія этого уваженія необходимо, чтобы съ физіологическою связью соединялась и преемственность духовныхъ благъ. Присущій всякому обществу арастократическій элементъ тогда только можетъ образовать настоящую аристократію, когда онъ является носителемъ высшаго образованія, независимости духа и тѣхъ полятическихъ преданій, которыя дѣлаютъ его способнымъ занимать первенствующее мѣсто въ государствѣ. Иначе аристократія обречена на паденіе. Въ Полятмикъ мы подробиѣе объ этомъ будемъ говорвть.

Но не въ одновъ только аристократическовъ сословія, а также въ городсковъ состоянів и въ сельсковъ родовое начало играетъ существенную роль. Торговые дова, идущіе черезъ цълый рядъ докольній, крестьянская собственность, передающаяся изъ рода въ родъ, все это составляеть прочные центры общественной жизни; это-центральныя силы, около которыхъ группируются другія. А изъ этой естественной группировки образуются тѣ общественныя связа, которыя даютъ крепость всему государственному тѣлу. Онѣ составляютъ нравственную опору всякой разумной власти и всякаго законнаго порядка. Онѣ же составляютъ необходимое условіе свободы. Мы видѣли, что чѣмъ меньше въ обществѣ внутренней связа, тѣмъ необходимѣе установленіе независимой отъ него власти. А прочныя общественныя связи образуются около вырабатывающихся жизнью прочныхъ общественныхъ центровъ. Независимыя и обезпеченныя общественныя положенія составляютъ поэтому первую и необходимую опору политической свободы. Къ этому основному закону государственной жизни мы возвратимся еще не разъ.

Отсюда то явленіе, что политическая свобода всего ранѣе и прочнѣе развивается именно тамъ, гдѣ либеральное движеніе примыкаеть иъ родовой аристократіи. Сочетая въ себѣ преданія и независимость, аристократія, достойная этого имени, одинаково стоитъ за уваженіе къ закону и за сохрашеніе свободы. Она изъ своей среды выдѣляетъ людей, которые становятся во главѣ народа и образуютъ связь между массами и высшимъ сословіемъ. Таковы были Валеріи и Гораціи въ Римѣ; таковы же виги въ Англія. Отсюда устойчивость движенія при самомъ широкомъ развитіи свободы.

Но не въ одной политической области родовое начало играетъ существенную роль. Оно въ еще большей степени проявляется въ области гражданскихъ отношеній. На немъ основаны законы о наслъдствъ, которые имъютъ неизмъримое значеніе для всего общественнаго и государственнаго быта.

Начало наслъдственности вытекаетъ изъ самаго существа естественныхъ союзовъ, которые основаны на томъ, что одни покольнія сжъияютъ другія, заступая ихъ мъсто и вступая во већ ихъ права. Поэтому семейное состояніе, по естественному закопу, переходитъ иъ дътякъ, а за недостаткомъ дътей иъ родственникамъ. Когда родъ образустъ цъльную единицу, опъ считается собственникомъ совокулнаго ийущества, которое распредъляется по извъстнымъ правиламъ между семьями и непрерывно переходитъ отъ поколънія къ поколънію. Когда же эта связь слабъетъ велъдствіе развитія личнаго начала и общественныхъ отношеній, семейство становится преобладающимъ союзомъ, а родъ является только его восполненіемъ. Поэтому наслъдственное право опредъяется прежде всего семейнымъ пачаломъ; только тамъ, гдъ нослъднее прекращается, выступаютъ права родственныковъ, по степенямъ, родства. Однако и тутъ поцятіе о родо-

выхъ имуществахъ не исчезаетъ; оно остается въ вид'в твхъ или другихъ ограничения въ передачт имущества.

Къ этниъ физіологическимъ отношеніямъ присоединяется и другое начало: право человъка распоряжаться своимъ имуществомъ послъ смерти. На этокъ основано завъщание. Это право, существующее вездѣ, гдѣ признаются права человѣческой личности, не можеть быть у нся отнято безъ оскорбленія нравственнаго достоинства человіжа н духовнаго его естества. Мизніе, будто человъкъ ниветъ право распоряжаться своимъ имуществомъ только при жизни, а не послѣ смерти, когда воля его перестала существовать, основано на полномъ непониманій духовной природы лица. Челов'якъ потому и есть челов'якъ, что цели его не ограничиваются, какъ у животныхъ, настоящимъ днемъ или ближайшими потребностями, а идуть на будущее, далеко за предълы его земнаго существованія. И воля его твиъ болъе требуеть себь уважения, чемь менье она определяется инмолетными влеченіями страстей или висчатлівніями окружающей среды. Поэтому завъщание, выражающее волю человъка для того времени, когда ему на землъ инчего уже не нужно, всегда считалось актонъ священнымъ. Не государство установляетъ это право; опредъляя законныя формы завѣщанія, государство признаетъ только то, что лежитъ въ природъ человъка, какъ духовнаго существа.

Положительное право имбеть и другую, высшую задачу: опредълить отношеніе выражающагося въ завѣщаніи личнаго начала къ правамъ, вытекающимъ изъ природы естественныхъ союзовъ. Въ наслѣдственной передачѣ имущества, какъ и во всякой другой, есть двѣ стороны: передающая и получающая. Если умирающій имѣетъ право распорядиться своимъ имуществомъ, то съ своей стороны дѣти, даже помимо завѣщанія, въ свлу семейнаго начала, имѣютъ право на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, ко у родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умерризаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество умершаго отца, а родственники, въ силу родоваго начала, на имущество родича. На нервомъ основано наслъдование по завъщано образное. Отъ положительнаго закона зависить установленіе тъхъ или другихъ нормъ.

Но опреділяя отношеніе правъ дътей и родственниковъ къ волѣ завіннателя, государство не въ праві: само становиться на мѣсто родственниковъ и присвоивать себѣ большую или меньшую часть наслѣдственнаго пмущества. Тѣ, которые видятъ въ наслѣдственновъ правѣ только произвольное установленіе власти, вводимое по соображеніямъ общественной пользы или даже просто по предразсудку, признаютъ за государствомъ право, по своему усмотрівню, ограничивать и даже

воесе отживать наслидственную передачу ямущества. Бентамъ предлагаль ограничнъ наслидованіе по закону въ боковыхъ линіяхъ братьани и сестрами, а право завищанія половиною имущества. Миль, признавая, что изъ права собственности вытекаетъ право завищанія, но отнюдь не наслидованіе по закону, предлагалъ ограничить послиднее передачею дитямъ только части отцовскаго вмущества, достаточнаго для ихъ содержанія, а остальное обращать на общественную пользу. Самое право завищанія онъ считалъ нужнымъ ограничить навистными предъламя, признаваясь однако, что на дили исть поднить зто очень трудно. Соціалисты, которые отрицаютъ самое право собственности, конечно, идутъ еще далие. Сенъ-Симонисты на уничтоженіи наслидства строили свой фантастическій общественвый порядокъ. Лассаль видиль въ наслидстви только историческую категорію, которая должна исчезнуть съ далыгийпимъ развитіемъ жизни, ведущамъ, по его митнію, къ полному поглощенію частнаго общимъ.

Эта послъдняя, крайняя точка зрънія является не болъе какъ плодокъ односторонней діалектики, которая въ прочныхъ созданіяхъ дъйствительностя видить лишь иниолетныя явленія, улетучивающіяся въ общенъ процессъ. Пока существуютъ люди, какъ физическия единицы, пока поколенія проясходять другь оть друга въ силу физіологическихъ отношеній, однимъ словомъ, пока есть свободное лице и семья, до тихъ поръ личная собственность и наследственное право будуть составлять незыбленую основу человеческихь обществъ. Всв мечтанія утолистовъ разбиваются о силу вещей, вытекающую не только но физическаго существования человъка, но еще болье изъ тъхъ нравственныхъ началъ, которыя лежатъ въ природѣ человѣческой личности и самыхъ святыхъ ел привязанностей. Отрицая наследство, государство отрицаетъ собственныя свои основы, ибо оно само зиждется на преемственности поколения и на наследственной передаче матеріальнаго и духовнаго достоянія одного поколівня другому. Эта общая преемственность вся держится на частной, нбо не государство, а физнческія лица рождають дітей. Въ семействі лежить корень всіхъ наслёдственныхъ отношеній, а потому, отрицая ихъ въ частной сферѣ, государство разрушаеть собственный фундаменть; оно становится зданісиъ, вислішниъ на воздух'в. Таковынъ оно я является въ мечтахъ соціалистовъ.

Государство не въ правѣ не только отмѣнить наслѣдство, но и ограничить его въ свою пользу, ибо оно не въ правѣ присвоивать себѣ то, что ему не принадлежитъ. Такое притязаніе противорѣчитъ и юридическитъ и нравственнымъ требованіямъ. Какъ государство не рождаеть дѣтей, такъ оно не накопляетъ и семейнаго достоянія, а

потому не имъетъ на него никакого права. Въ качествъ представителя правосудія, оно обязано оберегать это достояніе отъ сторонняго расхищенія, а не участвовать въ расхищенія. Присвоеніе насявдственнаго имущества государствомъ есть ничемъ не оправданная конфискація, то-есть, чистое и голое грабительство. Только когда изть наслъдниковъ, государство можетъ обратить на общественную пользу выхорочное имущество, какъ никому не принадлежащую вещь; но в туть большее притязание могуть нитьть на него тв мелкие корпоратявные союзы, къ которыяъ прянадлежитъ человъкъ. Какъ же скоро есть родственники, хотя бы самые отдаленные, такъ наслъдіе умершаго принадлежитъ имъ, и никому другому. Этимъ началомъ, которое признается всвии законодательствами въ мірть, утверждается основное юридическое правило, что насл'ядство есть учреждение частнаго права, а не публичнаго, и притоиъ связанное съ естественнымъ происхожденіенъ людей. Отрицать это можно только при полной путаниців понятій; видѣть же въ наследстве только историческую категорію значить совершенно не понимать самыхъ коренныхъ оснований человъческаго общежитія.

Поэтому нельзя признать правильными и налоги на насятадство, въ особенности прогрессявные. Въ Общемъ Государственномъ Правъ было изложено истинное существо государственныхъ налоговъ. Оно состоить въ прав'я государства требовать отъ гражданъ соразиврнаго съ ихъ доходами участія въ общихъ расходахъ. Небольшой налогъ на наслъдство можетъ разсматриваться какъ вознагражденіе государства за юридическое охранение имущества при его переходъ, что, какъ мы видъли, можетъ быть допущено. Но какъ скоро налогъ на наслъдство достигаетъ тъхъ предъловъ, гдъ онъ становится тяжелъ для небольшихъ состояній, такъ онъ теряетъ характеръ справедликости. Въ крупныхъ размѣрахъ, особенно въ прогрессивной формъ, это инчто иное какъ замаскированная конфискація. Предлагающіе эту мѣру, напримѣръ Бентамъ, прямо признаютъ, что этимъ имъется въ виду уравнение состояний. Но уравнение состояний путекъ грабежа есть н'вчто такое, что совершенно противорвчить существу и требованіямъ государства, какъ представителя правды на землів.

Регулируя путемъ закона наслъдственный переходъ имущества, государство можетъ однако имъть въ виду и общественную пользу; но оно дълаетъ это не присвосніемъ себъ чужаго достоянія, а установленіемъ тъхъ нормъ, которыма опредъляется раздълъ имущества чежду наслъдниками. Это имъетъ громадное значеніе для всего общественнаго быта. Переходъ нераздъльнаго имънія къ старшему въ родъ ведетъ къ сосредоточенію богатства въ немногихъ рукахъ и къ

утверждению аристократического строя; напротивъ, разный раздъль нежду дітьня способствуеть дробленію ниуществь, и съ тімъ вийсть ведсть нь развитію девократін. Пичто такъ не содыйствовало упроченю во Франціи гражданскихъ результатовъ первой революціи, какъ установленный Гражданскимъ Кодексомъ равный раздіять насліяства. Важное значение имфетъ при этомъ большій или меньшій просторъ, которыя предоставляется воль завыцателя. Въ Англін, существовавшее въкамя право первородства пынси отменено, ибо, при полной свободь завышаній, опо сдылалось излипнимъ. Всякій завышатель установляеть для своего именія субституцію, определяющую переходъ его на ивсколько поколіній, а когда она прекращается, новое покольніе возобновляеть се на тихъ же основаніяхъ. Такъ согласустся воля завъщателя съ правами нарождающихся покольній. На европейскояъ контяненть, къ свободъ завъщанія вамвають занитники аристократического строл, и въ этокъ требовании безспорно заключается значительнол доля истины.

2

Это явствуетъ изъ того, что при опредблении пориъ наслъдственнаго права государство должно принять въ соображение не только права насябдниковъ, но и права переднощаго насябдство. Со стороны первыхъ, чистое начало справедливости заключается въ равномъ раздвлв имущества; но со стороны отца семейства, рядомъ съ этимъ, является естественное желаніе устронть и упрочнть свое семейное гивадо, по крайней мыры на изсколько покольній. Сохраненіе въ родъ донашняго очага инфетъ глубокіе корин въ человіческой природів. Оно связано съ самыми священными чувствами челов'ька, съ сенейными преданіями, съ воспоминаніями діятства, съ уваженіемъ къ могиламъ отцовъ, съ привлзащностью къ родному гићаду, однимъ словояъ, съ твяъ, что всего дороже человеку и что составляетъ правственную жизнь семьи. Отецъ семейства, вполить сознающій свои правственныя обяванности, основываеть и устроиваеть свой домъ не для своего только иниолетного удовольствія и даже не для удобствъ ближайшаго наслъдника, а въ надеждъ, что на многія покольнія адъсь установится нравственный центръ семейной жизни и сохранится живая панять о немъ и о всіхъ ему близкихъ. Высокое значеніе семьи и сенейныхъ преданій для всего общественнаго и государственнаго быта, тв глубокія правственныя связи, которыя установляются нин между людьми, должны побуждать законодательство поддерживать подобнаго рода учрежденія. Только преувеличенный демократическій нидивидуализить или потребности борьбы съ устарівннимъ порядкомъ могуть отвергать ихъ безусловно. Невыгодная ихъ сторона состоить вь тонъ, что въ нихъ одинъ изъ наслъдниковъ получаетъ большее

или меньшее преимущество передъ другими. Это жертва, которая приносятся непрерывности семейной связи и сохрансню изъ рода въ родъ семейныхъ преданій. Задача и туть состоить не въ томъ, чтобы устранить одно начало во ими другаго, а въ томъ, чтобы сочетать ихъ, примиряя сохраненіе семейнаго достоянія съ правами наслѣдниковъ. По это сочетаніе не можетъ быть произведено положительныхъ закономъ, который не въ состояніи уловить безконечное разнообразіе жизненныхъ обстоятельствъ. Рышающій голось въ этомъ дълг можетъ нифть только любовь отца семейства, который, устрояя свой докъ, заботится и о судьбъ своихъ потомковъ. Законодатель же не долженъ запирать двери этимъ, естественнымъ и глубокивъ человъческимъ стремленіямъ, которыя связаны съ тыжъ, что есть лучнаго въ жизни, и уносятъ църя человъка далеко за предѣям его мимолетнаго земнаго существованія \*).

Окончательно все тутъ зависить отъ правовъ, ибо воля завещателя опреділлется господствующими правами. Въ Римі, эта воля была безгранична; отцу семейства предоставлялось право распоряжаться своимъ наслъдіемъ по усмотрению. Uti legassit, ita jus esto. Ho въ течения выковъ этимъ правомъ пользовались для блага семьн. Только при разложении стариныхъ правовъ потребовались законодательныя ограничения. Въ Съверной Америки, таже свобода завъщаий, которая въ Англін ведеть къ установленію субституцій, способстачеть, напротивъ, равному разділу имуществъ. Самый законъ безспленъ противъ господствующихъ правовъ. Замъчательный примъръ въ этомь отношении представляеть законъ о моюратахъ, изданный Петрожь Великинь для русскаго дворянства. Послѣ немногихъ лѣть онъ быль отмыненъ, нотому что кореннымъ образомъ протяворичнять возарылять и обычалять высшаго сословія. Въ частной сферв, менве нежели гав-либо, государство является всесильнымъ. Если оно идеть наперекоръ господствующимъ попятиямъ, опо натыкается на непреодолимыя затрудненія и окончательно подрываеть собственныя основы. Въ новомъ государствъ въ особенности, коренное различіе этихъ двухъ областей, политической и гражданской, должно быть основныхъ началомъ всякой здравой политики. Тутъ есть широкое поле для свободнаго внаимнодийствія, по псумистно насильственное вторженіе одной сферы въ другую.

Пасл'ядственное право, установляющее переходъ ямущества отъ одного поколения къ другому, связано со вс'виъ экономическимъ бытомъ. Опо приводитъ насъ къ разсмотрению посл'ядняго.

\*) См. мое сочинение: "Собственность и Государство", ч. 1, стр. 230.

# КНИГА ТРЕТЬЯ. Экономическій быть.

### ГЛАВА І.

### Начало экономической деятельности.

Дъятельность человъка въ экономической области состоить въ покореніи прароды и обращенія ся силъ и произведеній на удовлетвореніе человъческихъ потребностей. Для этого необходимо: 1) усвоеніе силъ и произведеній природы, съ пълью обращенія ихъ на пользу человъка; 2) такое преобразованіе этихъ силъ и произведеній, которое дълало бы ихъ полезными для людей. Первое составляеть необходимое условіе всякой экономической дъятельности, второе составляеть содержаніе этой дъятельности.

Все, что служить цълямь человѣка, составляеть для него извѣстный интересь. Подчинение себъ предметовъ матеріальнаго міра есть интересъ матеріальный. Поэтому руководящее начало экономической діятельности есть матеріальный интересь. Усвоенныя и преобразованныя имъ вещи челов'ёкъ можетъ затёмъ обратить на всякія п'ёли, какъ матеріальныя, такъ и духовныя: онъ можетъ употреблять ихъ на себя и на другихъ, пользоваться ими хорошо или дурно. Но первое дёло состоить въ томъ, чтобы усвоить себ'в вещи и преобразовать ихъ такъ, чтобы онв могли быть полезными человеку. Въ этомъ именно состоить экономическая діятельность. И въ этомъ нізть ничего предосудительнаго, ибо человъкъ есть физическое существо, призванное д'Ействовать въ матеріальномъ мір'є и пользоваться имъ для своихъ потребностей; иначе онъ не могъ бы существовать. Покореніе природы составляеть требованіе самаго духовнаго его естества. Духъ возвышается надъ матеріальнымъ міромъ именно темъ, что опъ ставить его въ служебное къ себъ отношение. Это составляетъ призваніе челов'ячества на землі. Предосудительною эта дівлтельность становится лишь тогда, когда изъ-за ися забываются

высшіе, духовные интересы, когда изъ служебной она дълается первенствующею. Но исправленіе этого недостатка не есть дъло экономической дъятельности, которая, покоряя природу, исполняеть свое назначеніе. Это составляеть задачу высшихъ духовныхъ силъ, религіи, наукя, яскусства, нравственности. Преобладаніе въ обществъ матеріальныхъ интересовъ оказывается тогда, когда эти высшія силы глохнутъ; но поднять ихъ опять же не дъло экономической дъятельности, которая имъетъ значеніе служебное. Она ограничивается доставленіемъ средствъ, предоставляя духовнымъ силамъ руководить человъка въ употребленіи этихъ средствъ. Покореніе природы составляетъ только одну сторону человъческой жизни, ту, которая обращена на матеріальный міръ. Другая, высшая сторона остается внъ принадлежащей ей области.

Изслѣдованіе именно этой стороны человѣческой дѣятельности составляеть предметь экономической науки. Наблюдая явленія и сводя ихъ къ общимъ началамъ, она старается определить те законы, которыми управляется эта діятельность. Но для достиженія этой ціли необходимо выдълить посторонніе элементы, которые въ дъйствительной жизня видоизменяють чисто экономическія начала и отношенія, также какь физикъ, изследующій законы паденія тель, устраняеть всё постороннія условія. По закону тяготёнія, всё тела падають съ одинакою скоростью, но сопротивление воздуха дълаеть то, что въ дъяствительности эта скорость весьма различна. По закону тяготънія, тіла падають вертикально къ центру зеили, но постороннія условія, напримъръ движеніе вътра, относять тела въ сторону на болье или менье значительное разстояние. Тъже приемы употребляють и эконохисты въ изследования экономическихъ отношения. Они опреділяють тіз законы, которыми управляется свободное діяствіе экономяческихъ силъ; они изследують в те преграды, которыя поставляются этому действію принудительными челов'вческими установленіяхя; но ямъ нътъ дъла до внутреннихъ побужденій человъка, до того употребленія, которое онъ дълаеть изъ пріобрътенныхъ имъ средствъ. Выводя законы, которыми установляются цены произведений, и условія, которыя делають проезводство выгоднымъ или невыгоднымъ, они оставляютъ совершенно въ сторонъ вопросъ о томъ, работаетъ ян добродътельный человъкъ или порочный, имъеть ли онъ въ виду личную корысть или нравственныя цели. Все это они предоставляютьморалистамъ. Отецъ классической политической экономи, Адамъ Смитъ, изследовавъ законы народнаго богатства, рядонъ съ этимъ выработалъ и теорію нравственныхъ чувствъ. Онъ понималь, что это дев разныя области, которыя следуеть строго различать.

Между темь, новъйшие представители экономической науки, особенню въ Германін, спова стремятся къ сменненію этихъ областей. Они въ изсладование экономическихъ отношений вводить правственныя начала, въ видъ требованій, существенно изитилющихъ характеръ и свойства нервыхъ. Такую постановку вопроса нельзя не признать принципіально ложной и противорічанией истинно научной методь. Правственная политическая экономія столь же мало им'ють сяысла, какъ и политическая экономія религіозная или эстетическая. Въ дваствительности, человікъ, какъ цільное существо, діяствуеть подъ вліянісять разнообразныхъ побужденій, но каждый разрядъ побужденій, съ принадлежащею сму областью діятельности, долженъ быть изслидовань особо. Въ природи точно также дийствують разнообразныя силы, но каждая изъ няхъ изучается отдільно отъ другихъ. Физика не сибшивается ни съ химісй, ни съ минералогісй, ни съ ботаникой. Реальная связь различныхъ областей человъческой дяятельности, безъ сомпьнія, требуеть научнаго изученія ихъ отношеній; онт дояжны быть связаны въ наукь, также какъ онь связаны въ жизня. Но связать не значить сибшать. Ментье всего можно допустить, внессніе въ экономическую науку псопределенныхъ правственныхъ требованій и совершенно поверхностныхъ взглядовъ на право и государство, не опирающихся ин на какія паучныя данныя. Опредфлить связь различныхъ началъ въ человеческомъ общежити можно лишь на основании точнаго изслидования не одной только экономической начки, но также и права, правственности, религін, государства. Каждой области должно быть указано подобающее си ивсто и значение въ совокупномъ объемъ человъческихъ отношений; только тогда можно установить и взаимную ихъ связь. Именно это и составляетъ вадачу науки объ обществе, которая является такимъ образомъ какъ бы фокусовъ, въ которовъ сходятся различныя отрасли знанія, касающіяся человіка. Но безъ предварительнаго изслідованія отдільныхъ областей она будеть висть на воздухт или представить только хаотическую сибсь разпородныхъ началъ безъ всякой внутренней связя. Свитезъ виветъ научное значение лишь тогда, когда онъ опирается на научный анализъ. 🏑

Интересъ, который служитъ руководящимъ началомъ экономической дъятельности, есть интересъ дъйствующаго лица. Таковымъ можетъ быть, какъ физическое лице, такъ и юридическое. Государство имъетъ свои натеріальные интересы, ибо оно нуждается въ матеріальныхъ средствахъ для своей дъятельности. Такіе же интересы имъютъ и тъ мелкіе союзы, въ которые группируются люди. Но такъ какъ вся работа въ покоренія природы производится физическими лицами, то

t

интересь. И туть опять нёть инчего противор'вчащаго нравственнымъ требованіямъ. Пока личный интересъ держится въ своихъ преділахъ. не нарушая чужаго права и не посягая на интересы общественные. онь имаеть полное и законное право на существование. Защитники соціалистическихъ мечтаній стараются выставить существующій эконоянческій порядокъ, основанный на личномъ интересъ, какъ явленіе эгонзма, которое следуеть отрицать во имя правственныхъ началь. Но все это не более какъ пустая риторика. Въ экономической сферъ льло идеть не о внутреннемъ настроеніи человъка, не о правственной пропонтан, а объ отношенияхъ къ матеріальному міру. Если человъкъ есть лице, то у него есть и личные янтерссы, и осли это лице призвано действовать въ матеріальномъ мірь, то у него необходимо есть и натеріальный личный интересъ, руководящій его натеріальною деятельностью. Это провой факть, вытекающий наъ саной природы вещей, противъ котораго безсильны всякія декланаціи. Отрицая личное начало, превращая лице въ страдательное колесо громадной общественной машиним, утописты не только хотять сделать людей вовсе не такими, какими они созданы Богомъ, но они подрывають самыя основанія права и нравственности, которыя вытекають изъ природы человъка, какъ единичнаго свободнаго существа. Безъ визанией свободы ) изть права, безт внутренной свободы нать нравственности. А свобода и есть то личное начало, которымъ человъкъ руководится въ своихъ отношенияхъ къ матеріальному міру. Человѣкъ самъ полагаетъ себѣ цёли, самъ выбираетъ для нихъ средства, самъ удовлетворяетъ своимъ потребностямъ, и въ этой деятельности онъ долженъ быть огражденъ отъ всякаго посягательства, какъ со стороны другихъ лицъ, такъ и со стороны общества. И право и нравственность одинаково требують, чтобы ему присвоявались плоды его труда и обезпечивалось то, что имъ пріобр'втено, а въ этомъ и состоитъ тотъ личный интересъ. который онъ преследуеть въ своей экономической деятельности. Этотребование не эгонзма, а справедливости, воздающей каждому свое.

Однако интересъ единичнаго лица, проявляясь въ матеріальномъ мір'є, не остается разобщеннымъ съ таковыми же интересами другихъ лицъ. Общество, какъ мы видѣли, представляетъ взаимнодѣйствіе единичныхъ особей; изъ этого взаимнодѣйствія вытекаютъ отношенія, въ силу которыхъ интересы людсй переплетаются между собою. Прежде всего, при усвоеніи виѣшней природы, необходимо разграничнъ то, что принадлежитъ одному и что принадлежитъ другому. Это составляетъ задачу права. Затѣмъ, изъ взаимнодѣйствія единичныхъ особей вытекаютъ два начала, которыми опредѣляется вся экономнческая дѣятель-

7

Digitized by Google

ность людей, именно: раздъление труда и соединение силъ. Сама жизнь научаеть человѣка, что прилагая собственный трудъ къ удовлетворению встать своихъ потребностей, онъ достигаетъ весьма немногаго. Напротивъ, ограничивая свою двятельность извъстною отраслью и снабжая своими произведениями другихъ, въ замънъ чего онъ получаеть оть нихъ то, чего ему исдостаеть, онъ можетъ добиться несравненно большихъ результатовъ. Съ другой стороны, крупныя работы, необходнымя для покоренія природы, не подъ силу отдъльному человъку; нужно соединение многихъ. Отсюда новый источникъ взаимнодъйствія: являются совокупные интересы многихъ лицъ. Такимъ обравонъ. собственный личный интересъ побуждаетъ человъка соединяться съ другнин и ограничивать свою деятельность известною отраслью при живомъ обмънъ произведеній. Отсюда возникаетъ переплетеніе интересовъ и взаниная зависямость единичныхъ дъятелей, изъ которой образуется экономическое общество. Это и есть та сторона общественной жизни, которая обращена на покорение визшией природы.

Но эта взаниная зависимость, проистекающая изъ разделения труда и соединения силъ, не дълаетъ изъ экономическаго общества и вчто пальное и единое, владычествующее надъ частями. Мы уже видали, что всв уподобленія обществва физическому организму основаны на фантастическихъ аналогіяхъ и пустыхъ метафорахъ. Экономическое общество остается живымъ взанинодъйствіемъ свободныхъ единицъ, которыя собственных личных интересомъ побуждаются къ раздъденю труда и соединению силъ. Свободное лице избираетъ себѣ известную отрасль деятельности и вступаетъ въ соглашения съ другими не потому, что этого требуетъ отъ него фантастическое общество, а потому, что оно находить это для себя выгоднымъ. Ничего другаго явленія намъ не представляють и ничего другаго не указываеть намъ адравый разсудокъ. Въ этой области представление цълаго, владычествующаго надъ частями, ничто иное какъ праздная фантазія. Это представление заимствовано изъ сферы политической. Государство дъйствительно есть целое, владычествующее надъ частями; но оно ниветь свои задачи и свое призвание. Оно строится надъ частною сферою, а не поглощаетъ послъдней въ себъ. Государство не распредъляетъ занятій между гражданами и не соединяетъ людей въ частныя предпріятія: его ціть состоить въ охраненіи права и въ управлении совокупными интересами народа, что именно и требуеть господства пелаго надъ частями.

Это живое взанинодъйствіе лицъ управляется извъстными законами, въ значительной степени независимыми отъ человъческаго произвола. Гдъ есть взанинодъйствіе, такъ есть и общій законъ, опредъ-

ляющій отношеніе действующихъ силъ. Человекъ, какъ свободное лице, можеть совершать тв или другія дваствія, но последствія этихъ дъйствій и вытекающія изъ нихъ отношенія часто отъ него не зависять. Они опредѣляются силою вещей, свойствани тѣхъ алементовъ, сь которыми онъ имветь дело. Это относится въ особенности къ делтельности обращенной на катеріальный кіръ. Человікъ кожеть покорять себѣ природу, только сообразуясь съ ея законами; иначе его дъятельность останется безплодною. Онъ воленъ построить какую угодно жашину, но если она построена не согласно съ нензибнными законами механики, она не пойдетъ. Тоже относится и къ экономической области. Человекъ воленъ начать какое угодно предпріятіе, но часто не отъ него зависитъ, будетъ ли оно выгодно или ивтъ. Результать въ значительной степени опредъляется общини условіяни. въ которыхъ личная воля играстъ наименьшую роль. Это относится не только къ отдельнымъ лицамъ, но и къ самому государству. Всемогущее правительство можеть выпустить сколько угодно бумажныхъ денегъ; не отъ него элвиситъ поддержание ихъ курса. Чрезкърные выпуски ведуть къ неизбѣжному паденію ихъ цены. Туть есть сняв вещей, противъ которой безсильна всякая власть.

Изслѣдованіе этихъ общихъ условій промышленной дѣятельности составляетъ задачу экономической науки. Отсюда выводятся экономическіе законы, отличные отъ законовъ юридическихъ. Послѣдніе установляются волею человѣка, первые вытекаютъ изъ силы вещей; одни опредѣляютъ формальную сторону человѣческой дѣятельности, другіе ся содержаніе, въ значительной степени зависящее отъ тѣхъ фактическихъ условій, въ которыя она поставлена.

Однако и юридическій законъ имѣетъ существенное вліяніе на экономическую дѣятельность. Ограничивая свободу путемъ принужденія, онъ отчасти опредѣляетъ самое содержаніе и направленіе дѣятельности. Въ крайнемъ случав онъ можетъ даже совершенно уничтожить свободу человѣка, подчиняя его всецѣло волѣ другаго. Для раба побужденіемъ къ работѣ служитъ уже не личный его интересъ, а интересъ хозяниа, дѣйствующаго путемъ принужденія. Именно это явленіе представляется намъ на первоначальныхъ ступеняхъ человѣческаго развитія.

Мы виділи, что гражданскій порядокъ, въ своемъ историческовъ двяженіи, проходитъ три послідовательныя ступени: порядокъ родовой, сословный и общегражданскій. Въ каждовъ изъ нихъ установляются своеобразныя отношенія юридическаго закона къ экононическому быту. Первый основанъ на рабстві, второй на крізностновъ праві, въ третьемъ господствуетъ свобода. Изъ зтихъ основныхъ на-

- 99 —

чалъ вытекаютъ различныя, какъ юрядяческія, такъ и экономяческія послёдствія.

При существовании рабства законъ вовсе не вившивается въ отно\_ шенія господина и роба. Послёдній разсматривается какъ простоеорудіе, которое всецтало состоить въ волт хозяпна. Только когда нужно вынудить повиновение и частная власть оказывается недостаточною, прибъгають къ помощи общественной власти. Но если въ отношенія къ рабу воля господина всесильна, то въ отношенія къ государству она подвергается существенныхъ ограничениямъ. Въ родовомъ порядкъ, при ситшении гражданской области и политической, гражданинъ является не частнымъ челов'якомъ, а прежде всего служителемъ государства. Поэтому и экономическія его отношенія регуляруются съ точки зрѣнія публячнаго права. Роды составляють постоянныя единицы, изъ которыхъ слагается государство. Они надъляются землею и строго определяется порядокъ перехода имуществъ. Охраняя свободу гражданъ, какъ служителей государства, законъ визшивается и въ гражданскія обязательства. Отсюда законы о рость, инбашіе пралью препятствовать вступлению свободнаго гражданяна въ кабалу въ другому. Государство въ этомъ отношения шло такъ далеко, что оно посвоему усмотрѣнію сокращало долги.

Такой порядокъ вещей имълъ свое историческое и экономическое оправдание. Родовой порядокъ былъ колыбелью, въ которой зародилась и воспиталась челов'вческая свобода. Въ основанныхъ на немъ классическихъ государствахъ человъкъ впервые освободился отъ тяготвышихъ надъ нимъ теократическихъ путъ и создалъ свой собственный міръ свободныхъ общественныхъ отношеній. Государство являлось для него не извив наложеннымъ яриомъ, а живымъ организмомъ. котораго онъ состоялъ членояъ. Въ родовыхъ отношеніяхъ онъ находиль крѣпкую опору, которая дозволяла ему стоять на своихъ ногахъ; они давали обществу и внутреннюю связь, составляющую условіе свободы. Но для того чтобы надъ этою первоначальною патріархальною основой можно было воздвигнуть высшій духовный міръ, нужно было матеріальное обезпеченіе. Оно давалось покореніемъ другихъ племенъ, которыя обращались въ рабство. Гражданинъ могъ всецило отдавать себя государству, только будучи рабовладъльценъ. Рабство однихъ было первоначальнымъ условіемъ свободы другихъ.

Это требовалось и самыми экономическими условіями быта. На низшихъ ступеняхъ развитія, капитала почти нѣтъ, земли вдоволь, а трудъ ограничивается тѣмъ, что необходимо для скуднаго пропитанія. Въ этомъ состоянія человѣкъ имѣетъ ничтожныя потребности; онъ не смотритъ дальще настоящаго дня и преданъ на жертву всѣмъ слу-

чайнымъ невзгодамъ. Чтобы получить излишекъ, чтобы устроить прочный хозяйственный бытъ, нужно употребить принужденіе. Рабство служило нѣкотораго рода воспитательнымъ учрежденіемъ, необходимымъ для того, чтобы пріучить дикаря къ труду, накопить матеріальныя средства и тѣмъ достигнуть высшаго благосостоянія.

Но если на первыхъ порахъ экономическаго развитія такой порядокъ вещей представляется естественнымъ и необходимымъ, то онъ разрушается действіемъ техъ саныхъ экономическихъ силъ, которыя вызваны имъ къ жизни. Накопленіе богатства съ помощью насилія и рабства ведетъ къ сосредоточению его въ немногихъ рукахъ, а съ тыть визств къ противоположению богатыхъ и бъдныхъ. Мелкіе поземельные собственники исчезають, не будучи въ состояния выдержать соперничество крупныхъ рабовладъльцевъ; они превращаются въ пролетаріевъ. Политика завоеваній, при непрестанныхъ столкновеніяхъ съ чужестранцами, усиливаетъ это движение. Протиположение классовъ становится наконецъ господствующимъ началомъ всей общественной жизни. Это явленіе повторяется во всѣхъ древнихъ республикахъ. Даже Спарта, при всей строгости законовъ, опредълявшихъ разиъры богатства и передвижение имъний, не могла его избъгнуть. Въ Аоннахъ оно получаетъ еще болѣе рѣзкую форму; въ Римѣ, при міровомъ расширении его владычества, оно достигаетъ ужасающихъ разитровъ.

Между тѣмъ, это противоположеніе классовъ ненабѣжно ведеть къ разрушенію родоваго порядка, основаннаго на совершенно иныхъ началахъ. Оно въ концтв концовъ подрываетъ самое экономическое развитіе, ибо рабскій трудъ, при отсутствіи всякаго личнаго интереса, побуждающаго къ работѣ, далеко не даетъ того, что даетъ трудъ свободный. И чѣмъ больше количество рабовъ, тѣмъ менѣе ихъ работа производительна. Крупныя рабовладѣльческія имѣнія, сосредоточенныя въ немногихъ рукахъ, даютъ средства къ роскошной жнани немногимъ богачамъ, но остальному населенію не доставляютъ почти ничего, чѣмъ самымъ подрываются основы народнаго благосостоянія. Латифундіи погубили Италію, говоритъ Плиній.

Выходомъ изъ такого положенія можетъ быть только ограниченіе рабства и превращеніе рабовъ въ колоновъ. Это и совершилось въ Римской Имперія. Съ тѣмъ вмѣстѣ родовой порядокъ окончательно разрушается и переходитъ въ сословный.

Послѣдній, какъ сказано, основывается на крѣпостновъ правѣ. Тутъ зависимость уже не полная, а ограниченная. Вслѣдствіе этого ивляется необходимость юридически регулировать всѣ хозяйственныя отношенія, пбо они опредѣляются не договоровъ свободныхъ лицъ, а принудительными нормами. Поэтому регламентація экономическаго быта

составляеть отличительную черту этого общественнаго строя. Она требуется твиъ въ большей степени, чвиъ опредвлениве самыя отношенія. При широкомъ развитіи крѣпостнаго права, тамъ гдѣ, какъ наприжвръ еще недавно было у насъ, рабочее население почти всецвло отдается во власть хозяина, законъ не иместъ нужды виешиваться въ эти отношения. Но какъ скоро требуется оградить права подчиненныхъ, такънеобходимо самынъ точнымъ образонъ опредълить, что именно они должны дать или делать. Отсюда регламентація распространяется и на тв мелкіе союзы, которые образуются соединеніемъ свободныхъ людей. При отсутствіи общаго права, установляющаго форму свободныхъ соглашеній, все опредъляется частными привилегіями тъхъ яли другихълнцъ. Отсюда развножение корпорацій и цеховъ, заключающихъ въ себт отдъльные разряды лицъ, каждый съ своимъ особымъ привилегированнымъ положениемъ. Государство, которое образуется на основания этого общественнаго строя, при входить сюда съ своими требованіями в целями, что ведеть къ новой, сугубой регламентаціи экономическихъ отношеній. Тамъ, гдъ крѣпостное право не установилось само собой, государство его установляеть, ябо высшее сословіе, призванное служить государству, нуждается въ матеріальномъ обезпечения, а послъднее доставляется только принудительнымъ труловъ рабочаго населения. Такъ именно было у насъ. Точно также, гдь не сложились цехи, государство ихъ учреждаетъ, ибо ему нужно устроить и сгруппировать разствиныя силы и направить ихъ иъ общей цълн. Это дълается не во имя какихъ • либо произвольныхъ приминленій или ваниствованій, а подъ гнетокъ обстоятельствъ. Сословный порядонъ, также какъ родовой, составлиетъ необходниую историческую форму, черезъ которую проходить общественное развитис; и оннивоть свою внутреннюю логику, которая ведеть къ установлению навъстнаго общественнаго строя. Государство, еще не усибвинее разрить свой собственный организмъ, нуждается въ этихъ мелкихъ союзахъ, которые длють ону прочную оснону и установлиютъ из обществе внутреннюю свизь. Въ нихъ нуждается и гражданниъ, которыя находить въ нихъ кръпкую опору для всего своего существования. Въ нихъ развивается гражданское сознание, вытеклющее изъ взаимнаго ограничения правъ; развивается и привычка къ труду опредъленному, составляющему спеціальное призваніе человѣка. Можно сказать, что чемъ крепче организованы эти союзы, темъ воспитательнос яхъ значение больше. Напротивъ, чъмъ слабие внутренияя органязація, чтить меньше юридическихъ опредфленій, чтить, всливствіе того, произвольное власть высшихъ надъ низшими, тъмъ менее въ обществе вырабатываются твердыя правила жизни и тымъ менче прі-

обрѣтается привычка къ опредѣленному труду. Туть все стренится расплываться въ ширь, а вслѣдствіе того является необходимость юсполнить недостатокъ внутренней связи внѣшнимъ дѣйствіемъ власти. Это явленіе мы замѣчаемъ у насъ.

По и сословный порядокъ, въ свою очередь, разрушается дъйствіемъ воспитанныхъ имъ экономическихъ силъ. Чёмъ болёе развивается промышленностъ, тёмъ менёе она выноситъ юридическую регламентацію. Основное ся начало, то, которое вдыхаетъ въ нее жизнь и составляетъ главную пружину развитія, есть, какъ мы видёли, личній интересъ. А личный интересъ, истекая изъ челов'єческаго самоопредъленія, требуетъ прежде всего свободы. Именно этой потребиости призванъ удовлетворить общегражданскій порядокъ. Промышленнымъ силамъ становится тёсно въ узкихъ рамкахъ юридической регламентаціи; онѣ выбиваются на просторъ. На встрѣчу этиъ стремлевіямъ идетъ и вдравая экономическая теорія. Могучимъ натискомъ этихъ двухъ факторовъ разбиваются всѣ преграды и водворяется новый порядокъ вещей, который, установляя общее для всѣхъ формальное право, даетъ полный просторъ человѣческой дѣятельности.

Въ общегражданскомъ строт установляются тв отношенія права къ экономическому быту, которыя вытекають изъ пророды обонхъ. Мы виділя, что здісь право достигаеть высшаго своего развитія. Оно является чистымъ выраженіемъ требованій свободнаго лица въ его отношеніяхъ къ визниней природів и къ другимъ людямъ. На первыхъ основана собственность, на вторыхъ договоръ. Это не про- у влюльныя формы, наобрътенныя человъкомъ, а юридическія начала, вытекающія наъ существа вещей, а нотому существовавшія всегда и везді, но адісь получающія полное приложеніе. Тоже относится н. къ экономической области. Присущесе сй начало личнаго нитереса является выраженіемъ свободы человіжа въ его отношеніяхъ къ натеріальному міру. И это начало, вытекан наъ внутренной природы лица, всегда и везде составляло движущую пружниу экономической диятельности, но въ общегражданскояъ строй оно становится всеоб щимъ и владычествующимъ. Всв искусственныя преграды падаютъ ( человической диятельности открывается самое широкое поприще. Те кимъ образомъ, начала, составляющія истинную норму объихъ сферт совнадають, и отношения установляются вполить правильныя. Правон опредиляется формальная сторона визшией свободы человика, а эн помическия диятельность даеть сй содержание.

Изъ. этого не слидуетъ однако, что съ установлениемъ такого с рядка водворлется всеобщее благоденствие, а слидуетъ только, ч всякие дальники с экономические успирхи позможны дишь на этой почи

Первые шаги человѣка требуютъ принужденія; но высшія супени достигаются не вившиею регламентаціею, а внутреннихъ развитіемъ дъйствующихъ силъ. Именно для такого развитія общегражданскій порядокъ создаетъ всв нужныя условія: онъ открываеть человіну полный просторъ для проявленія встхъ его способностей. И точно, результаты получаются изумительные. Покорение природы есть діло всей исторіи челов'ячества; но никогда оно но совершалось въ такихъ громадныхъ разифрахъ и съ такою быстротой, какъ именно въ наше время, когда челов'вческимъ силамъ предоставлена полная свобода. Только при этомъ условін возможно самое широкое и плодотворное приявнение обонхъ началъ экономическаго производства, раздъления труда и соединения силъ; и то и другое, подъ влияниемъ личнаго интереса, совершается нанболе выгоднымъ образомъ. И надобно заметить, что ны стониъ только въ началъ предстоящаго намъ пути. Къ чему приведеть дальныйшее матеріальное развитіе человычества при свободномъ дъйствія экономическихъ силъ, невозможно даже предвидать.

Не менье общирное поле предстоить и законодательной двятельности. Ченъ выше экономическое развитіе, ченъ сложиве и оживленнью отношенія, тыкъ большаго совершенства достигають общія условія экономической діятельности, которыя, принадлежа къ области совокупныхъ интересовъ, естественно находятся подъ управленіемъ государства. Таковы монетная система, пути сообщенія, почты, телеграфы. При сложности переплетающихся интересовъ необходимо и установление общихъ распорядковъ, ограждающихъ лица отъ вредныхъ вліяній, которыя отдельное лице не въ состоянія контролировать. Въ этонъ отношения, законодательство призвано восполнять недостатки экономической свободы; это составляеть одну изъ существенныхъ заботъ административной политики. Какъ далеко государство можеть нати въ этомъ направлении, не стесняя свободного дълствія экономическихъ силъ, это зависить отъ разнообразныхъ фактическихъ условій и прежде всего оть свойства самыхъ этяхъ силъ. Чтобы определять въ этой области отношения государства къ обществу, надобно знать, какъ действують эти силы, предоставленныя самянь себь. Къ этому ны теперь и обращаенся.

### ГЛАВА II.

#### Производство.

Проязводствоять въ самонть общирновъ смыслѣ можно назвать всякую работу, направленную на удовлетвореніе человѣческихъ потребностей. Это понятіе прилагается къ духовной дѣятельности, также

жакъ къ матеріальной. Ученая книга, картина, статуя, суть произведенія человѣческаго ума и таланта; но они имѣють цѣлью удовлетвореніе духовное. Экономическое же производство есть то, которое обранцено на матеріальныя нужды. Однако и духовная дѣятельность имѣетъ свою экономическую сторону: книга и картина продаются и покупаются; полученная за нихъ плата служитъ для удовлетворенія матеріальныхъ потребностей производителя. Но здѣсь эта цѣль косвенная; не она имѣется въ виду ученымъ, изслѣдующихъ истину, яли художникомъ, вдохновляющимся образомъ красоты. Поэтому, когда говорятъ объ экономическомъ, или хозяйственномъ производствѣ, то имѣется въ виду дѣйствіе экономическихъ силъ, направленныхъ главнымъ образомъ на удовлетвореніе матеріальныхъ потребностей человѣка. Только оно составляетъ предметъ изслѣдованія экономической науки.

Въ самой экономической области понятію о производствѣ можно придавать болте или менте широкое значение. Оно вли ограничивается производствоиъ вещей, служащихъ для потребленія, нан простирается на всякое полезное дийствіе. Послидние точние, нбо во всякомъ производствъ ость множество полезныхъ дъйствій, которыя не оставллють по себі вещественнаго сліда. Таковъ, наприкъръ, подвозъ матеріаловъ для фабрики, посредничество при закупки этого матеріала и т. п. Все это входить въ составъ производства, какъ необходимое его условіе. Съ этой точки зр'внія, купецъ, доставляющій товаръ тімъ, которые иміютъ въ немъ потребность, является такниъ же производителемъ, какъ и работникъ, который добываетъ матеріаль изъ индръ земли, или фабриканть, который даеть ему обработанный видъ. Все это дъйствія, умножающія полезность предмета, который тогда только можетъ служить человеку, когда онъ находится у него подъ руками. Въ этомъ смысле разделение экономическихъ дъятелей на производительныхъ и непроизводительныхъ лишено значенія. Непроизводительно только то, что безполезно.

Такое понятіе о производстві тімъ болів соотвітствуеть существу діла, что всякое производство, по самой природі вещей, состоитъ единственно въ совершенія извістныхъ передвиженій. Работа, въ механическомъ смыслі, есть именно произведенное назістною силой передвиженіе. Это относится къ силамъ природы, также какъ и къ труду человіка. Матерія не создается и не уничтожается, а только принимаетъ различныя формы, путемъ соединенія и разділенія. Въ этомъ состоить все дійствіе механическихъ и органическихъ силъ. Но въ этомъ отношенія природа имбетъ громадное преимущество передъ человікомъ. Она производитъ такія тончайшія сочетанія и

раздъленія матеріи, которыя совершенно недоступны грубыят пріемаять человѣческаго труда. Свѣтъ, теплота, электричество, химическія силы дѣлаютъ то, что не въ состоянія даже усмотрѣть человѣческія глазъ, не только что произвести человѣческая рука. Еще менѣе человѣкъ властенъ замѣнитъ своимъ трудомъ дѣйствіе органическихъ силъ. Вся его дѣлтельность ограничивается механическими переданженіями. Онъ можетъ своими руками, хотя въ несравненно меньшихъ размѣрахъ, сдѣлать то, что дѣлаетъ вѣтеръ или паръ, но онъ не въ состояніи произвести ин одного растенія, ни одного животнаго. Вся его задача заключается въ томъ, чтобы поставить силы природы въ такія условія, при которыхъ онѣ могли бы дѣйствовать сообразно съ его цѣлями.

Этоть громадный перевъсъ естественныхъ силъ падъ всізъ, что можеть совершить человъкъ, привелъ физiократовъ къ убъяденію, что, въ сущности, производительны только силы природы, которыя однъ даютъ человъку все пужное для удовлетворенія его потребностей. Поэтому они главное значеніе въ экономическомъ производствъ придавали землъ. По ихъ ученію, весь доходъ общества получается отъ земли. Однако, болѣе строгій анализъ не замедлилъ общаружить всю односторонность этого вягляда. Адамъ Смить неопровержимымъ образомъ доказалъ производительную силу человъческаго труда. Дъло въ томъ, что силы природы, сами по себъ взятыя, едва въ состояния доставить человъку самое скудное пропитаніе; только трудъ обращаетъ ихъ на пользу человъчся и заставляетъ ихъ служить его пералял. Труду, поэтому, принадлежитъ первенствующее значеніе въ произведеніи полезностей.

Изъ этого не слъдуетъ однако, что экономически производителенодинъ трудъ, какъ полагаютъ въкоторые экономисты, а за ними и всё соціалисты. Будучи обращены на пользу человъка, силы природы не перестаютъ дъйствовать и производить полезные для него предметы. Человъкъ своимъ трудомъ все-таки не въ состояніи ихъ замънить. Онъ пашетъ жмлю и кладетъ въ нее съмена; но затълъ ростъ этихъ съмлиъ и полученіе изъ нихъ болъе или менъе обильной жатым зависятъ отъ совершенно недоступныхъ его вліянію климатическихъ условій: отъ свъта, теплоты и дождя. Онъ можетъ приручить животныхъ и дать имъ возможность размножаться, но самое размноженіе производятся не имъ. Усвоенныя имъ силы природы даютъ ему повыя произведенія, удовлетворяющія его потребностямъ. Самая работа его рукъ можетъ быть замънена естественными силами. Въ первобытномъ хозяйствъ яюди молотятъ хлъбъ цъпами; но таже полезная работа можетъ быть произведена водою яли парокъ. Если въ перво-

вомъ случат мы считаемъ трудъ производительнымъ, то и во второмъ мы не можемъ отрицать этого свойства у замѣнлющей его силы природы. Невозможно поэтому утверждать, что полезность придается произведеніямъ единственно трудомъ. Если въ двухъ разныхъ мѣстностляъ положено въ землю одинакое количество труда и умѣнія, а въ одной, ислъдствіе неблагопріятныхъ физическихъ условій, урожай вышелъ скудный, а въ другой обильный, то кто же произвелъ этотъ избытокъ богатства: природа или трудъ? Если на Югѣ родится свекловица, а на Сыверѣ иътъ, или одинъ годъ она даетъ обильный процентъ сахара, а въ другихъ скудный, то кому сахаровары обязаны своимъ богатствомъ?

Исно, что отрицать участіе силъ природы въ экономическомъ производствѣ нѣть никакой возможности. Если производство, въ концѣ концовъ, состоитъ въ совершеніи полезныхъ передвиженій, то это можетъ дѣлаться силами природы, точно также какъ и рукою человѣка, вслѣдствіе чего одно заміняется другимъ, и эта замѣна составляетъ одну изъ главныхъ пружинъ промышленнаго развитія. Гдѣ есть два фактора, надобно опредѣлить участіе обоихъ, а не отвергать одинъ въ пользу другаго, закрывая глаза на дѣйствительность.

Еще меньше можно отрицать производительную силу третьяго диятеля производства-капитала. Капиталь есть произведение, обраиснное на новое производство, следовательно, онъ представляеть какъ бы накопленный трудъ. Отвергать его производительность значить отрицать производительность положеннаго на него труда, что очевидно нелепо. Конечно, никакому экономисту не могла придти въ голову подобная иссообразность; но соціалисты, не отступающіе ни передъ какою несообразностью, утверждають, что капиталь ничего не производить, а только увеличиваеть производительную силу труда. Трудно нонять симсять этого положения, которое изобрытено, кажется, единственно затемъ, чтобы, нуская ныль въ глаза, затемнять истинное существо дила. Конечно, капиталъ безъ труда мертвъ; но и трудъ безъ канитала безсиленъ. Если онъ производить болье, нежели онъ могъ бы производить самъ по себя, то этотъ набытокъ очевидно производится участиемъ въ дийствия капитала. Нельзя даже сказать, что каниталъ является страдательнымъ орудісиъ въ рукахъ рабочаго; часто бываетъ наоборотъ. Въ машинт, какъ движущая сила, такъ и самал работа принадлежать орудію; а состоящіе при ней рабочіе инвкотъ служебное значение. Паровой двигатель самъ работаеть, а не унеличиваеть только производительность работы кочегара. Мельница мелеть муку, а мельникъ только всыпасть зерно. Въ машинъ дъй-

ствуетъ сила природы, покоренная человъковъ и обращенная на его пользу. Но это покореніе не есть діяло рабочаго, который служить при машнив, а того, кто ее изобрълъ и построилъ. Плодотворная сила уиственнаго труда, обращенная на будущее и осуществленная въ капиталъ, даетъ послъднему такую производительную силу, какой не ниветь никакая физическая работа. Утверждать, что работа инженера, строившаго машину, сама по себѣ непроизводительна, а служитъ единственно къ тому, чтобы делать более производительною работу кочегаровъ, можно только потерявъ всякое уважение къ здравому сныслу. Столь же нелево утверждать, что участие капитала въ производствъ опредъляется его тратою. Если трудъ инъетъ способность производить болье, нежели нужно для его поддержанія, то капиталу эта способность принадлежить въ несравненно большей степени. Въ этонъ именно состоитъ могущество мысли, заставляющей силы природы служить ея цълямъ. Самый трудъ только съ помощью капитала получаетъ избытокъ.

Очевидно, все это ученіе ничто иное какъ пустая декламація, изобрѣтенная шарлатанствомъ и подхваченная легкомысліемъ. А между тѣмъ, все современное ученіе соціалистовъ поконтся на этой основѣ. Этою безсмыслицей двигаются массы, которыхъ увѣряютъ, что всѣ произведенія промышленности въ сущности принадлежатъ имъ, что капиталисты, присвоивающіе себѣ значительную долю въ произведеніяхъ, обираютъ рабочихъ. И милліоны людей, которыхъ страсти возбуждены, а умъ неспособенъ разобраться въ тонкостяхъ понятій, во имя этихъ безсмыслицъ ополчаются на весь современный общественный строй и грозятъ ему разрушеніемъ. И что всего хуже, находятся люди, занимающіеся наукою, которые потакаютъ этимъ нелѣпостяяъ и стараются отыскать въ нихъ глубокій смыслъ. Нельзя не сказать, что такое явленіе свидѣтельствуетъ о весьма невысокомъ состоянін современной мысли \*).

Существенное отличіе труда отъ природы и капитала состовтъ въ томъ, что онъ представляетъ лъятельность свободно-разумнаго существа, съ которымъ поэтому нельзя обращаться какъ съ простымъ орудіемъ. Отсюда незаконность рабства и кръпостнаго состоянія. Какъ физическое существо, человъкъ принужденъ работать для удовлетворенія своихъ потребностей; но онъ дълаетъ это по собственному изволенію, и если онъ соединяется для работы съ другими людьми, то это дълается не иначе, какъ на основаніи свободнаго до-

•) Боліе нодробный разборь соціалистическихь ученій о діятеляхь произволства си. вь мескь сочинснія: "Собственность и Государство", ч. І, кн. 2, гл. IV.

говора. Въ этомъ внутреннемъ самопринужденін заключается нравственное значеніе труда, къ которому мы возвратнися ниже. Но присутствіемъ нравственнаго элемента не измѣняется экономическое значеніе провзводимой работы. Совершается ля извѣстное движеніе руками человѣка, или рабочимъ скотомъ, яли наконецъ машиною, экономическій результатъ будстъ одянъ и тотъ же, въ послѣднихъ стучаяхъ даже гораздо большій, нежели въ первомъ. На низшихъ ступеняхъ хозяйственной жизни, хлѣбъ молотятъ цѣпами, затѣмъ машинами съ коннымъ приводомъ, наконецъ являются паровыя молотилки. Значеніе молотьбы, какъ хозяйственнаго дѣйствія, черезъ это не язмѣняется; но участіе различныхъ дѣятелей тутъ разное, а потому не одинаково и ихъ участіе въ выгодахъ производства.

Трудъ имъеть еще и другое высшее значеніе. Онъ является руководителемъ всего процесса. Онъ ставитъ себъ цъля и заставляеть природу служить человъческимъ потребностямъ. Но эта высшая родь принадлежитъ не физическому труду, имъющему служебное значеніе, а соображающей мысли и направляющей волъ. Экономическая дъятельность въ полномъ ея составъ состоитъ въ соединеніи различныхъ факторовъ и въ направленіи ихъ къ общей цъли. Такое единичное сочетаніе экономическихъ силъ составляетъ промишленное предпріямие. Во главъ его стоитъ направляющая воля, которая является такимъ образомъ четвертымъ необходимымъ факторомъ производства. Она служитъ связующимъ началомъ всъхъ остальныхъ, а потому ей принадлежитъ верховное мъсто. Все экономическое развитіе страны зависитъ отъ предпріямчивости ея жителей.

Таковы четыре дѣятеля экономическаго производства: природа, трудъ, капиталъ и направляющая воля. Разберенъ ихъ одинъ за другинъ.

## 1. Природа.

Мы уже разсматриваля вліяніе природы на общественный быть. Положеніе страны, строеніе почвы, климать и произведенія опредвляють и общее направленіе экономической двятельности. Человвкъ можеть пользоваться окружающими его естественными силами, но онъ не въ состояніи ихъ измёнить. Онё кладуть неизгладимую печать на самый его характеръ и на все его существованіе. Этимъ еще разъ подтверждается значеніе силъ природы, какъ самостоятельнаго фактора экономическаго производства.

Но для того чтобы пользоваться силами природы, чтобы сдёлать изъ нихъ хозяйственное благо, нужно усвоить ихъ человѣку. Есть такія силы, которыя, находясь въ безграничновъ количествѣ, доступны всѣмъ и каждому, а потому не требують усвоенія. Таковы

Digitized by Google

١.

св'ять, солнечная теплота, воздухъ, сила в'ятра. Но другія существуютъ въ ограниченномъ количеств'я; нер'ядко нужно привести ихъ въ надлежащее состояніе, для того чтобы он'я могли служить ц'ялямъ челов'яка. Такова земля съ ся водными потоками и ся произведеніямя. Какимъ же путемъ она усвоивается?

Существуеть инвніе, что земля дана Богонь всему человіческому роду, а потому никто не имъетъ права владъть ею исключительно передъ другния. Такое инъніе не инъеть ни налъйшаго, ни фактическаго, ни логическаго основания. Ментье всего оно можетъ признаваться теми, которые не хотять науку утверждать на религюлныхъ върованіяхъ. По и при всякой точкъ арінія оно представляется чистою фантазіся. Какос распоряженіе сделаль Богь относительно земли при создания челокика, это никому не открыто. Безъ сомплия, человъкъ, какъ разумное существо, призванъ владычествовать на земль. Это логически следуеть наъ свойствъ его разумной природы и фактически подтверждается всимъ существованиемъ человичества. По изъ этого ни логически, ни фактически не вытекаетъ принадлежность земли человическому роду, какъ цилому, а не тимъ или другимъ лидамъ или союзамъ, которые приложили волю из ен усвоению. Человический родь, какъ цилос, есть безличный духъ, который не имиетъ единичной воли, а потому не представляеть лица способнаго быть субъектовъ правъ и облзанностей. Отдъльныя же лица имъютъ прано усвонвать себь только то, что не припадлежить другинь. Это-коренное начало, на которомъ зиждется все право. Человыкъ, въ силу духовнаго своего естества, властенъ наложить руку на вещи никому не принадлежащия, ибо онъ инветь передъ собою только натеріальную природу, которая далжна сму подчиняться; но какъ скоро съ вещью соединена воли человѣка, онъ обязанъ передъ нею остановиться: на чужую волю онъ не имъстъ права посягать. Поэтому вновь нарождающіяся поколенія получають оть рожденія лишь то, что имъ нередается предками, и могуть умножать свое достояние только уважая чужія права; ни на что другое они не могуть имъть притязанія. Съ точки зрънія разбираемой теоріи, не только отдъльныя лица, но и саныя государства не имеють права на землю, вбо этимъ исключаются аругіе народы, которые нитють на нее совершенно такое же право, какъ и они. Логически проведенное, это учение ведеть къ отринанію всякаго юридическаго отношенія человівка къ землів, а всябдствіе того ко всему окружающему его матеріальному міру, которому земля служить основой. Это чистый абсурдъ.

Еще менее логической состоятельности имееть теорія, которая право собственности на землю признаеть исключительно за государ-

ствояъ. Тутъ им встръчаенъ уже совершенный произволъ; ибо какъ скоро ны не присвонваемъ земли всену человъчеству, такъ нътъ основанія присвоивать его той или другой части челов'ячества. Если всякій человіткъ иміветь право на землю, то въ силу чего одни народы исключаются другими? Если же всякому человѣку по принадлежитъ такое право, то оно не принадлежить и всякому гражданину, а потому оно не принадлежить и государству, какъ представителю совокупности гражданъ. Излагая существо и цъли государства, мы показали, что каъ природы его вовсе не вытекаеть присвоение сму земли, какъ частной собственности. Исотьемлено принадлежащее ему верховное территоріальное право должно быть строго отличено оть принадлежащиго отдільнымъ лицамъ права частной собственности. Первое опредиляется публичнымъ правомъ, второе частнымъ. Государство тімъ менчье можеть предъявлять подобное притязаніе, что само оно поздитьйшаго происхождения; оно является продуктовъ культуры, а культура предполагаеть уже упроченную частную собственность. Исторически, первоначальными земельными собственниками являются тв первобытные натріархальные союзы, родъ и семья, которые въ доисторическия времена овладили иниськъ не занятою землею. Съ распадеденіень же родовь и семействь естественными наслівдниками ихъ являются отдёльныя лица, изъ которыхъ они состоять, а отнюдь не государство, которое, воздвигаясь надъ этою частною сферой, инветь надъ нею только тѣ права, которыя требуются для удовлетворения совокупныхъ интересовъ. Все, что выходитъ изъ этихъ предъловъ есть только акть насилія, а не разумное требованіе.

Съ строго юридической точки зрънія, всякое право первоначально принадлежить отдільному лицу, ибо право есть опреділеніе воли, а воля, по природь, принадлежить физическому лицу. Юридическое же лице является производныхъ созданиемъ юридическаго мышления, свизывающаго физическія лица въ одно мыслимое целое, которому присвоиваются извёстныя права во имя совокупныхъ интересовъ. Но пользулсь своимъ правомъ, которое есть выражение его свободы, единичное лице не имбетъ права посягать на свободу и права другихъ. Свободная воля человека тогда только становится правомъ, когда она подчиняется общему закону, разграничивающему области, присвоенныя отдельнымъ лицамъ. Право есть вланиное ограничение свободы подъ общниъ закономъ. Это относится и къ юридическимъ лицанъ. Какъ частные собственники, они могутъ присвоивать себе только то, что не принадлежитъ другимъ, а какъ представители совокушныхъ янтересовь, они въ правъ требовать отъ своихъ членовъ только то, что нужно для удовлетворенія этихъ интересовъ.

Эти начала прилагаются и къ поземельной собственности. Всякое дъйствующее въ мірѣ лице, физическое или юрядическое, имѣетъ право присвоивать себѣ то, что не принадлежитъ никому, но инктоне имѣетъ права присвоивать себѣ то, что уже усвоено другими. Здѣсь воля человѣка встрѣчается уже не съ природою, предназначенною къ подчивенію, а съ чужою волей, которая должна быть уважена. Поэтому и государство имѣетъ право присвоить себѣ только никому не принадлежащія земли; частныя же земли оно въ правѣ отнимать у владѣльцевъ ляшь въ силу общественной потребности, съ справедливымъ вознагражденіемъ. Въ области публичнаго права оно присвоиваетъ себѣ чужія области путемъ занятія или завоеванія; но это отиосится къ верховному территоріальному праву, а не къ частной собственности, которая должна оставаться неприкосновенною.

Таковы чисто юрядическія начала, которыми опреділяется происхожденіе поземельной собственности. На этокъ основано право амямія. Экономическая діятел "Эсть прибавляеть къ этому новое начало-право труда. Человіку, ...ыкъ свободному существу, должны обыть присвоены плоды его труда. Поэтому, если онъ приложилъ свою работу къ никому не принадлежащей землі, если онъ привелъ ее въ такое состояніе, которое діялаетъ ее способною служить человіческить ціялять, то она принадлежить ему, и никому другому. Но онъ не имбеть права прилагать свой трудъ къ землі уже усвоенной другилъ, иначе какъ оказывая уваженіе чужой волі, то-есть, по взаимному соглашенію. Какъ всякое явленіе свободы, трудъ тогдя только становится правомъ, когда онъ подчиняется общему закону и уважаетъ права другихъ.

Этоть экономическій источникь собственности совершенно уже недоступень государству, которое само не трудится, а только пользуется трудовь физическихь лиць. Отсюда ясно, что единичное лице инветь не только первоначальное, но и сугубое право на поземельную собственность. Оно присвоиваеть себѣ землю, какъ потому что право занятія предшествуеть государству, такъ я потому, что оно въ землю полагаеть свой трудъ. Затвиъ все дальнѣйшее движеніе поземельной собственности совершается уже производнымъ путемъ, въ силу свободнаго договора или законнаго наслѣдованія. Дѣти получають достояніе родителей, а если они хотятъ что-инбудь сами по себѣ пріобрѣсти, они должны дѣлать это собственнымъ трудомъ, или покупкою отъ другихъ. Никто при рожденіи не обязанъ ничѣмъ ихъ надѣлять. Свободный человѣкъ не получастъ надѣла, а пріобрѣтастъ землю самъ. Таковы чистыя начала права и экономической науки. Они могутъ видоизмѣняться только въ силу историческихъ условій,

которыя дълаютъ человъка кръпостнымъ и сохраняются, какъ преданіе, даже при выходъ изъ кръпостнаго права.

Именно эти условія существують на низшихъ ступеняхъ общественнаго развитія, въ порядкъ родовонъ и сословнонъ. Господствующее въ нихъ сившение областей, гражданской и полятической, отражается особенно ръзко на поземельной собственности, которая въ раннія эпохи, при маломъ развити промышленности, составляеть главную основу всего общественнаго быта. Въ родовоиъ порядкъ, земельные надълы родовъ получаютъ политическое значеніе, такъ какъ и самые роды висьють государственный характерь. Развитие гражданскихь отношеній разбиваеть эти преграды и даеть передвиженію собственности большую свободу. Но переходъ къ сословному порядку опутываеть се новыхи узамя. Въ Ряиской Имперін развитіе колоната и энфитевзиса связало ее больше прежняго. О свободной собственности туть нъть ръчи. Съ утверждениемъ сословнаго порядка эти начала достигають крайняго развитія. Въ феодализить іерархически организованная поземельная собственность становится основаниемъ общественныхъ отношеній. Съ возрожденіенъ государства на нее обращаются всё повишности. Крепостная зависимость развивается во всёхъ своихъ безчисленныхъ видоизмъненіяхъ. Тутъ является в надъленіе крестьянъ землею со стороны помъщика или государства. Они получаютъ ее не какъ свободные люди, которые пользуются своимъ правояъ, а какъ невольники, обязанные нести съ нея принудительныя тягости. Но и этотъ порядокъ, въ свою очередь, оказывается безсильнымъ противъ требованій экономическаго развитія. И онъ наконецъ разрушается напоровъ новыхъ экономическихъ силъ и уступасть жесто общегражданскому строю.

Въ послъднемъ, какъ мы видъли, чистыя начала права и экономической свободы находять полное свое приложеніе. Ими управляется и поземельная собственность, тамъ, гдъ ея устройство не видонамъняется политическики соображеніями. Въ экономическомъ отношения, сисбода собственности имъсть ту громадную выгоду, что земля переходить въ руки тъхъ, которые способны язвлечь изъ нея наябольшую пользу, чъмъ самымъ возвыщается общее производство. При обилія испочатыхъ еще естественныхъ силъ и скудости капиталовъ, часть естественныхъ богатствъ превращается въ деньги: это-такъ называемое хищническое хозяйство, которое практикуется въ промышленно мало развитыхъ странахъ. Наоборотъ, когда земля становится недостаточно, а капиталъ обиленъ, земля переходятъ въ рукя капиталястовъ, которые одни въ состоянія дать ей надлежащую обработку в получять съ нея наябольшую выгоду.

9

ţ

İ

1

Этоть двоякій процессь характеризусть двоякаго рода хозяйство, инвющее совершенно разлячное экономическое, а висств и общественное значение: хозяйство экстенсивное и интенсивное. При обили земель и налокъ количестви канитала и рукъ, главная выгода состонть въ топъ, чтобы пользоваться естественнымя богатствами почвы. При такожь направлении является стреиление распространяться въ шарь, вестя хозяйство въ более или мене значительныхъ размерахъ. Наобороть, когда земли становится мало, и почва, всярдстве постоянной обработки, истощается, а каниталь я рабочія руки, напротивъ, унножаются, является потребность съузить хозяйство и дать ему большую напряженность. Зсиль надобно возмъстить то, что у нея берется, и чемъ больше отъ нея требуется, темъ больше приходится въ нее вложить. Однако и это инветъ свои экономические предтлы. Вложеніе капитала въ жилю тогда только выгодно, когда оно окупается въ притв произведения. Жатва не ростеть пропорціонально вложенному каниталу, ибо действующія туть силы природы, съ увеличеніекъ напряженія, даютъ все меньше и меньше; слъдовательно, все адъсь зависить отъ хозяйственнаго расчета, который, въ свою очередь, определяется ценой произведений и условіями рынка.

Понятно, что государство не имъетъ ни возможности, ни призванія регулировать эти отношенія. Всякій хозяйственный расчетъ есть діяло личнаго интереса, который вслідствіе этого становится опреділяющимъ началомъ всей хозяйственной діятельности на наябстной ступени промышленнаго развитія. Государство можетъ только открывать кредитъ, строять пути сообщенія и, главное, устранять препятствія. Но какъ должно всівмъ этимъ пользоваться, это чисто діяло хозянна и никого другаго. При нерасчетливости самый кредитъ, открываемый государствомъ, можетъ быть источникомъ разоренія. Это хорошо знаютъ русскіе поміщики. Слідовательно, во всей ятой области личный интересъ, по самому существу діла, налотся иниціаторомъ и руководитолемъ, и юто именно признается и уваконяется общегражданскимъ порядкомъ.

При свободновъ передважении поземельной собственности, сами собою установляются и различные сл разм'вры. Каждый изъ нихъ им'ветъ свои хозяйствешныя выгоды и присущіе сму недостатки. Крупная поземельная собственность составляетъ принадлежность образованнаго и зажиточнаго класса, а потому она им'ветъ вст тів экономическія выгоды, которыя проистекаютъ отъ приложенія къ хозяйству капитала и образованія. Но при общирномъ проязводств'я хозяинъ очсвидно не можетъ вникать во вста подробности; многое отъ него ускользаеть, а потому онъ не въ состояніи извлечь изъ земли все, что она

можеть дать. Мелкое хозяйство, попротивь, инветь ту несравненную выгоду, что хозянить во все вникаеть самъ и пользуется всемъ; но обыкновенно у него есть недостатокъ и въ деньгахъ и въ умении. При слишковь большой дробности участковь самое хозяйство становится затруднительнымъ. Однако и тутъ принадлежащий семьв клочокъ земли можетъ служить существеннымъ подспорьемъ при другихъ зацитіяхъ. Средняя поземельная собственность соединяеть въ себъ выгоды большихъ и малыхъ; но въ какихъ размърахъ и въ какой форми она установляется, это онять зависить отъ свойства яниъ, обладающихъ среднияъ достаткояъ, отъ существующихъ эконовическихъ условій и наконецть отъ расчета. Иногда небольшому поземельному собственнику бываеть выгодно продать свой участокъ крупному землевладтлыцу и сдилаться у него арендаторомъ, обративъ весь свой каниталъ на производство. Именно это и произошло въ Англія. Мелкіе поземельные собственники превратились въ фермеровъ, и это возвело англійское сельское хозяйство на ту высокую ступень развятія. на которой оно стоить. Новыя экономическія условія могуть существсино изятильть эти отношения. Пынть конкурренция непочатыхъ еще странть, при дешевиянъ сообщеній, порождаеть серіозный кризись въ англійскояъ земледіян. Приходится сокращать поставы, ограничивать поятещение капитала наиболте производительными почвами, изслёдовать новые способы холяйства, что опять же можеть быть только деломъ расчета, то-есть, личнаго интереса.

Если после всего этого им спросниъ: какое же въ экономическовъ отношении наиболье выгодное распределение поземельной собственности. то на это следуетъ ответнъ: то, которое установляется само собой. Идеально можно, вивств съ Рошеронъ, признать нанболве выгоднымъ совывстное существование крупной, мелкой и средней поземельной собственности, съ преобладаниемъ однако средней величины но туть есть стольно разнообразныхъ влілющихъ условій, что установить накослябо общое правило иштъ возможности. Все окончательно зависить отъ способности людей расчотливо вести свои двла. Государство можеть давать какія угодно привилегія твых или другинь разрядань янць; ссли они не въ состояния стоять на своихъ ногахъ, все вто будетъ напрасно: они не избавятся отъ разорения. Въ хозяйственной области. какъ и во встат другихъ, прочность имъютъ только тв силы, которыя способны держаться сами собой, безъ визшией опоры. Это должно быть основнымъ правиломъ здравой экономической политики. Поэтому и помощь следуеть оказывать только темь, которые могуть употребнть се на настоящее дело, на пользу не только себе, но и всему обществу.

Однако задачи государства не ограничиваются экономическими отношеніями. Мы видели, что для всего общественнаго и государственнаго быта въ высшей степени важно существование прочныхъ частныхъ жизненныхъ центровъ, въ которыхъ сосредоточиваются и семейныя преданія и общественныя связи. Поддержкою аристократическаго строя служить крупная поземельная собственность; въ демократическомъ строъ такую же роль играеть мелкая. Государство твиъ менте можетъ имъть въ виду однъ экономическія цъля, что саный переходъ собственности изь рукь въ руки определяется не одними хозяйственными соображеніями. Насл'ядство есть не экономическое, а юридическое на-чало, вытекающее изъ семейной связи. Регулируя его, государство инветь въ виду не только существенно важное его значение для эконовнческаго быта, но и указанныя выше требованія семейнаго начала и общественваго порядка. Задача здравой политики, здись, какъ и всаль, заключается не въ последовательновъ проведения односторонняго направленія, а въ соображенія разнообразныхъ требованій жизни и въ приведения яхъ къ тому результату, который согласуется съ существующими условіями.

Къ этому им возвратнися еще ниже, а теперь перейденъ къ разсмотриню другихъ диятелей производства.

# 2. Трудъ.

Безъ приложенія труда силы природы остаются втупів. Только трудъ обращаеть ихъ на пользу человіка. Отсюда первенствующее его аначеніе въ экономическомъ производствів. Самый капиталъ имізетъ своимъ источникомъ трудъ.

Какъ дъятельность человъка, обращениная на физическую природу, трудъ имъетъ двъ стороны: матеріальную и умственную. Одна состоитъ въ произведеніи физическихъ движеній, другал въ направленіи этихъ движеній. Послѣднюю опять можно подраздѣлить на два разряда: трудъ техническій, который состоитъ въ руководствѣ извъетными прісмами, приспособленными къ матеріальной цѣли, и трудъ административный, который состоитъ въ направленіи цѣлой совокупности дъйствій различныхъ лицъ къ общей экономической цѣли. Эти различныя стороны могутъ сочотаться, при чемъ каждая изъ нихъ можетъ быть преобладающею. Отсюда различныя формы и слойства труда.

Мы видѣли, что въ производствѣ окончательно все сводится къ совершенію навѣстныхъ физическихъ передвиженій. При покореніи природы, эта форма труда составляетъ для человѣка первую и самую насущную необходимость. Высшее экономическое развитіе ведотъ къ тому, что многія изъ этихъ передвиженій совершаются силами природы или нарочно устроенными для того машинами. Но каково бы на было развитіе, отъ самого человѣка всегда требуется значительная доля физическаго труда. Дѣйствіе машинъ надобно поддерживать, сили природы надобно направлять посредствоиъ физическихъ передвиженій. Самое расширеніе производства вслѣдствіе техническихъ передвиженій. Самое расширеніе производства вслѣдствіе техническихъ совершенствованій ведетъ къ тому, что при машинахъ требуется большее и большее количество рабочихъ рукъ. Поэтому огромное большинство человѣческаго рода всегда было и будетъ обречено на физический трудъ. Таковъ удѣлъ человѣка, какъ физическаго существа, призваннаго жить въ матеріальновъ мірѣ и пользоваться ниъ для удовлетворенія своихъ матеріальныхъ потребностей.

Между твиъ, эта форма труда имфетъ чисто-служебное значение. Само по себъ, совершение физическихъ передвижения отнодь не дъласть еще трудъ производительнымъ. Обезьяна, которая въ баснъ катаеть бревна, подражая человъку, служнть тому нагляднымъ примеромъ. Все дело въ томъ, чтобы трудъ былъ надлежащимъ способояъ направленъ къ экономической цели, а это задача не физическаго, а направляющаго труда, слёдовательно не рабочаго, а хозянна предпрілтія. Кочегаръ при машнить не имъетъ понятія ни о техническомъ устройстві, ни о ціляхъ производства. Онъ ділаеть только то, что ему указано. Такимъ образомъ, силою вещей, рабочіе состоять въ служебновъ отношения къ холлину. Этого требуетъ, какъ характеръ ихъ диятельности, такъ и призвание ихъ въ экономическояъ проязводствев. И чемъ шире предпріятіе, чемъ отдалените цели, темъ более упрочивается это отношение. Па низшихъ ступеняхъ, въ мелкихъ пронаводствахъ, рабочій самъ можетъ быть вместе и хозянномъ. На высшихъ ступенихъ, при машинномъ производствъ, эти двъ дъятельности болье и болье расходится, нбо требують совершенно различныхъ способностей, приготовления и достатка. Развитие экономическаго быта ведеть из спеціализація, а не къ сибшенію призваній и занятій. Во всякомъ случать, физическій трудъ, какъ таковой, всегда якветъ назначение служебное. Рабочие при нашинги ногуть быть вичесть хоэлевами предпріятія, по они являются таковыми въ качестве пайщиковъ, то-есть капиталистовъ, а не какъ рабочіе.

Это служебное значеню физическаго труда ведеть къ возможности порабощенія человѣка. Мы видѣли, что на инэтихъ ступеняхъ общественнаго быта это составляеть явленіе всеобщее. Родовой порядокъ зиждется на рабствѣ, сословный порядокъ на крѣпостнокъ правѣ. Но состояніе порабощенія противорѣчитъ пряродѣ человѣка, какъ разумнаго существа. Поэтому, рано или поздно, основанныя на немъ

общественныя связи рушатся, и человичество приходить наконець къ общегражданскому порядку, который, установляя начало всеобщей гражданской свободы, твиъ самынъ является завершениенъ общественнаго развитія.

ţ

Этниъ утверждается и основное начало экономической діятельности-личный интересъ. Признаніемъ свободы труда провозглациатся право человёка работать не иначе, какъ по собственному внутреннему побуждению, въ виду собственнаго интереса. Консчио, человѣкъ можеть работать дарокь, на пользу другихъ; но онъ дълаетъ это опять же по собственной воль: никто не въ прави его къ этому принудить. Главнымъ руководящимъ началомъ экономической диятельности во всякомъ случать остается достижение эконовической цтали, то-есть, экономическій интересь. Поэтому и свободное участіе работника въ достяжения этой цели определяется его участиемъ въ этомъ интересы: отдавая свою работу, онъ янъсть право на вознаграждение; въ виду этого онъ работаетъ; оно составляетъ его личный интересъ. И это есть именно то, что делаетъ трудъ плодотворнымъ. Человъкъ работаеть усердно и даеть все, что онъ способенъ дать, только тогда, когда онъ дъйствуетъ сообразно съ своею природой, то-есть, по внутреннему побуждению, а не подъ страхомъ визшией силы. Только пизшее качество и количество труда можетъ быть вынуждено; высшее дастся одною свободой. Дикаря можно принудить; по вато опъ в даетъ нало. Образованный работникъ трудится только по собственной воль, но зато онъ даетъ много.

Этниъ присущниъ ему началовъ личнаго интереса не умаляется нравственное значение свободнаго труда. Напротивъ, только черезъ это онъ получаетъ нравственный характеръ. Нравственно то, что не вынуждено, а вытекаетъ изъ собственныхъ, внутреннихъ побужденій человѣка. Экономическій трудъ не есть только средство для удовлетворенія физическихъ потребностей; это нравственный долгъ человъна, призваннаго дъйствовать на зеилъ. Всякій трудь требуеть извъстнаго насилія надъ собою, и это внутреннее насиліе есть нравственный подвигъ, когда оно совершается съ сознаніемъ долга. Добровольное пранятіе на себя служебнаго положенія и добросов'єстное исполненіе сопряженныхъ съ этниъ обязанностей дълаетъ работника достойнымъ уваженія. Въ этонъ состонть святость труда. И когда съ этинъ соединяется поддержание семьи и возможность не только устроить собственную жнань, но и оказывать помощь другимъ, то понятно, что экономический трудъ является однимъ изъ самыхъ высокяхъ началъ общественной жизни.

Но всякое нравственное начало хожеть быть извращено. Экономичес-

кая діялтельность, которая руководится беззастішчивою корыстью, презирающею чужіл права и выногающею все, что ножно, у пеннущихъ, становятся безиравственною. Точно также в служебный трудъ делается безиравственнымъ, когда, вичесто сознанія долга, онъ превозносится неномерно, требуеть того, что ему не принадлежить, разжигается злобою и непавистью ко всему, что стоить выше его. А къ этому именно ведетъ современная пропов'ядь соціалистовъ. Она становится вдеойив отвратительною, когда это извращение всвязь правственныхъ понятій прикрывается лячиною челов'вколюбія в общаго блага. Если первые наявные утописты, въ родъ Сенъ-Сянона и Фурье, действительно воодушевлялись дурно понятыкъ стремленіемъ къ идеальному совершенству человъческаго рода, то переходя въ практику, особенно въ рукахъ Лассаля, Карла Маркса и ихъ послёдователей, эти невинныя утоніи превратялись въ чистыя орудія ненависти и вражды. Рабочниъ массамъ толкуютъ на всихъ прекресткахъ, что ихъ обираютъ, что всв плоды экономической дъятельности принадлежатъ исключительно имъ, что современное общество, построенное на ложныхъ началахъ, должно быть разрушено и замънено новымъ, гдъ управляеное рабочнии государство будетъ нитать въ своихъ рукахъ и всю землю и всъ орудія производства. И массы, неспособныя разобраться въ тумань понятій, потерявція всякій нравственный сиыслъ, разжигаются разрушительными страстями и готовы ежечасно посягнуть на все, что выработано многовъковымъ развитіемъ человъчества. Таково современное состояние Западной Европы. Оно свядетельствуеть о глубоковъ нравственновъ, также какъ и уиственновъ упадкъ общества. Причины этого упадка им постараенся выяснить ниже.

Извращая нравственное значеніе труда, соціализмъ разрушаєть въ самомъ корнѣ я присущее ему начало экономической свободы, которое требуетъ принципіальнаго отдѣленія экономической области отъ политической. Свобода труда находитъ приложеніе только въ частной дѣятельности, тамъ, гдѣ возможенъ выборъ занятій и этношенія опредѣляются взаимными соглашеніями. Но она устраняется взъ такого порядка, гдѣ государство является единственнымъ предпринимателемъ, а всѣ рабочіе превращаются въ чиновниковъ. Никто не говоритъ о свободѣ труда въ области государственнаго управленія. Свобода чиновника ограждается липь тѣмъ, что при существующихъ условіяхъ онъ всегда имѣетъ возможность выбирать между государственною службою и частною; есть сфера, гдѣ остается полный просторъ для его личной дѣятельности. Если же и эта сфера будетъ поглощена государствомъ, если всякая частная дѣятельность исчезнетъ, то гдѣ

же будеть убъжище для свободы? Такой порядокъ ничто вное какъ всеобщее рабство.

И туть эта безумная пропов'ядь прикрывается нравственною личеною. Соціалисты вс'ями силами ополчаются противъ личнаго интереса, какъ безиравственнаго начала, которое должно быть искоренено. Но если изгнать личный интересъ илъ экономической области, то о справедливомъ вознагражденіи за трудъ не можетъ быть р'вчи. Общество превращается въ стадо, которое работаетъ и кормится по мановенію власти. Общественный интересъ, который при такой системъ долженъ быть руководящимъ началовъ всей экономической д'ялтельности, становится принудительщымъ, и для свободы ивтъ болѣе мъста. Это опять полное извращеніе всъхъ нравственыхъ понятій.

Въ еще большей степени требование свободы прилагается къ труду техническому в административному. Для перваго нужно приготовленіе, и чтить выше и сложить задача, ттить приготовленіе должно быть значительнее. Это--уиственный капиталь, который накопляется въ учебные годы, съ темъ чтобы впоследствія приносить постоянные проценты. Въ высшихъ своихъ видахъ техника примыкаетъ къ наукв, которая въ этой области является направляющимъ началовъ экономической деятельности. Технический трудъ, руководимый научныме знаніями, совершенно даже отдъляется отъ фязическаго труда, который возлагаается на подчиненныя лица: техникъ даетъ указанія, а рабочіе ихъ исполняютъ. Но техническій трудъ можеть состоять не столько въ знанія, сколько въ ум'янін; тогда онъ соединяется съ физическою работою. Такой характеръ имъсть въ особенности трудъ художественный, который даеть произведению извъстное изящество. Здъсь область проявленія личнаго таланта, составляющаго прирожденную способность человѣка, хотя и развиваемаго ученіемъ. Наконецъ, въ трудв адмниястративномъ требуется главнымъ образомъ приложение воли; здъсь преобладающее значение имъстъ характеръ.

Эти три начала: знаніе, талантъ и характеръ, суть духовные элементы труда. Они не составляють принадлежности массъ. Это--чисто личныя свойства меньшинства, выдающагося своими способностлян. Имъ, по самому существу дъла, принадлежитъ руководящая роль въ экономическомъ пронзводстві. Только одухотворенное этими высшиия силами, оно достигаетъ полноты развитія. Рабочія же руки служатъ для няхъ только орудіями.

Однако и эти силы, въ свою очередь, состоять въ служебновь отношеніи къ предпринимателю, ибо не они полагають ціли, расчитывають средства и беруть на себя рискъ. Инпціаторовъ и верховнымъ руководителевъ предпріятія является все-таки хозянить. Всв разсіяни-

ные элементы экономическаго производства собираются во едино верховною руководящею волей, которой принадлежить окончательное рёшеніе и на которую падаеть барышь или убытокь. Все остальное есть только исполненіе.

Такимъ образомъ, чисто физическій трудъ имъетъ сугубо служебный характеръ. Надъ массою рабочихъ рукъ возвышается аристократія знаній, таланта и характера, а послъдняя, въ свою очередь, подчиняется монархическому руководству направляющей воли. Таковы отношенія, вытекающія изъ самой природы вещей. Конечно, на практикъ встръчаются самыя разнообразныя сочетанія элементовъ; рабочій можетъ сдълаться капиталистомъ и хозяиномъ. Но высшее развитіе экономическаго проязводства основано, какъ мы видъли, на раздъленія труда. Не только выдъляются высшія функція, но и самый физическій трудъ раздъляется на многообразныя отрасли, изъ которыхъ каждая имъетъ своихъ рабочихъ. Со временъ Адама Смита, экономясты единогласно прославляютъ неисчислимыя выгоды раздъленія труда и тъ громадные успъхи, которые подъ вліяніемъ этого начала совершило экономическое производство.

Нътъ сомнънія однако, что умножая производство, раздъленіе труда, доведенное до крайней степени, оказываеть вредное двяствіе на самого работняка. Слишкомъ односторонняя и ограниченная дъятельность ведеть къ тому, что остальныя силы человека глохнуть. Рабочій, который всю жизнь свою проводить въ томъ, что онъ делаеть двадцатую часть булавки, становится неспособныхъ ни на что другое. И чтыть больше отъ него требуется работы въ этонъ направленін, темъ тяжелее она на него ложится. Машинное производство, требующее отъ приставленныхъ къ нему рабочихъ постоянняго, ежедневнаго многочасоваго напряженія въ однообразной механической двятельности, неизбъжно ведетъ къ отупѣнію. Но эта вредная сторона высшаго экономическаго производства въ немъ самомъ находитъ и противодъйствующую силу. Она заключается въ присущенъ ему началь свободы, труда. Становясь добровольно орудісять и твить исполиля свое экономическое назначение, человыкъ не перестаетъ быть человчькомъ. Онъ сохимилетъ свое, равное съ другими человъческое достониство; онъ требуетъ и досуга для развитія своихъ духовныхъ силъ. Эти требованія предъявляются все громче и громче; они ведуть къ сокращению рабочаго времени, которое дъласть работника холянпоят часовъ-досуга. Сано государство беретъ подъ свое покровительство трхъ, которые не въ состояния собственною сплой отстанвать свои интересы, именно, женщинъ и дътей. Къ нему неръдко вашаютъ и вэрослые рабочіе, требуя законодательнаго ограниченія рабо-

чаго дня. По такое принудительное ограничение можеть быть установлено только въ ущербъ тѣмъ, которые хотятъ работать долѣс, ублочки зрѣнія такое требованіе не можетъ быть оправдано \*). Какъ свободное лице, человѣкъ самъ хозяниъ своей работы; запрещать ему работать болѣе извѣстнаго предѣла есть актъ насилія. Никакое большинство не въ правѣ въ этомъ отношеніи принудить меньшинство. Столь же мало такое ограниченіе можетъ быть оправдано съ экономической точки зрѣнія. Разъ признается свобода труда, это начало должно быть проведено во всей своей послѣдовательности. Здѣсь, какъ и вездѣ, регулированіе экономическихъ отношеній должно быть предоставлено свободному дѣйствію экономическихъ силъ.

Сокращеніе рабочихъ часовъ лежитъ, въ значительной степсни, въ интересахъ самого экономическаго производства. Чрезмърное напряженіе труда дълаетъ его менъе плодотворнымъ. Съ сокращеніенъ часовъ работы неръдко получаются большіе результаты. Къ тому же ведетъ развитіе производства и съ другой стороны. Возрастающее покореніе силъ природы умаляетъ участіе человъка и тъмъ самымъ доставляетъ облегченіе труду. Здъсь трудъ находитъ величайшаго своего пособника въ томъ элементъ, который при близорукомъ взглядъ представляется ему главнымъ врагомъ, но который, въ концъ концовъ, одинъ въ состояніи снять съ него излишнее бремя, — въ капиталъ.

### З. Капиталъ.

Капиталъ, какъ сказано, есть произведеніе, обращенное на новое производство. Въ немъ сочетаются природа и трудъ. Какъ произведеніе труда, онъ является накопленнымъ трудомъ: такъ и называють его экономисты. Когда же онъ обращается на новое производство, онъ представляетъ извъстную силу природы, дъйствующую на пользу человъка. Таковы всъ орудія и машины. Даже въ простой иголкъ, движниой рукою, твердость заостренной стали производятъ то, чего ие въ состояние была бы сдълать сама рука. Въ машинъ сила природы является виъсть и двигателемъ; она замъняетъ рабочія руки.

Отсюда производительность капитала. Она заключается, съ одной стороны, въ силахъ природы, покоренныхъ человъку и дъйствующяхъ на его пользу, съ другой стороны въ производительностя предшествующаго, положеннаго въ произведение труда. Но производительною является здъсь не физическая работа, употребленная на создание произведения и получившая свое вознаграждение, а мысль, устрех-

<sup>•)</sup> Сж. ч. 1, стр. 213.

ленная на будущее и обращающия это произведение на новое произнодство. Капиталь есть воплощение мысли, покоряющей природу и заставллющей се служить цълямъ человъка.

Это именно и даетъ ему возможность производить несравненно болће того, что было употреблено на его произведеніе и что нужно для его поддержанія. Все богатство, которымъ обладаетъ человъческій родъ, есть произведеніе капятала. Самъ по ссбъ, физическій трудъ едва въ состояніи удовлетворить самымъ скуднымъ потребностямъ человъка. Только сила мысли, воплощенная въ капиталъ и чрезъ его посредство покоряющая природу, дълаетъ человъка царемъ земли.

Этоть процессь начинается съ самыхъ первыхъ ступеней развитія. Дикарь, который дълаетъ себъ лукъ и стрълы или изобритаетъ удочку, явлиется уже первыхъ капиталистомъ. И каждый новый шагъ есть увеличеніе капитала. Произведенное однимъ поколѣніемъ передается другому, которое, въ свою очередь, умножаетъ это достояніе и передаетъ его своимъ потомкамъ. Въ этомъ постепенномъ накопленіи капитала, передаваемаго отъ поколѣнія поколѣнію, состоятъ все экономическое развитіе человѣчества. Поэтому совершенно безсмысленно говорить о капиталистическомъ производствѣ, какъ объ исторической категорія, ямѣющей преходящее значеніе. Капиталистическое производство есть сама исторія человѣчества. И чѣмъ болѣе капиталъ является преобладающимъ факторомъ, тѣмъ выше экономическое развитіе, ибо тѣмъ болѣе силы природы покоряются человѣку.

Другой вопросъ: кому принадлежитъ капиталъ? Это вопросъ уже не экономическій, а юридическій, но р'вшеніе его не подлежить ни мал'вйшему сомнѣнію. Всякое произведеніе принадлежить тому, кто его произвель или кому оно передано производителень. А такъ какъ двятелями въ экономической области являются физическія лица, то имъ же принадлежитъ и созданный ими капиталъ. Считать капиталы общественнымъ достояніемъ, а капиталистовъ должностными лицами общества, какъ дълаютъ соціалисты, есть ничто иное какъ пустая фраза, лишенная всякаго юридическаго и экономическаго симсла. Общество, какъ мы видели, есть фиктивное лице, не имеющее ни мысли, ни воли; въ дъйствительности, это только собирательное имя, означающее совокупность частныхъ лицъ въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ. Государство же, которое есть юридическое лице, представляющее народъ, какъ единое целое, не имееть ни малейшаго права на частные капиталы, ибо не оно ихъ произвело. Они передаются частными производителями или пріобр'ятателями своимъ насл'яднякамъ и такнить образовъ ндутъ, накопляясь въ частныхъ рукахъ, отъ по-

Этоку не противор'вчить то, что д'вятельность государства возвышаеть иногда ценность капиталовь. Такъ напримеръ, государство ножеть провести нь городу железную дорогу и устроить въ немъ адининстративный центръ; черезъ это возвышается доходность, а всявдствіе того и капитальная пенность построенныхъ тамъ частныхъ доновъ или существующихъ провышленныхъ заведеній. Но это косвенное вліяніе не даетъ государству ни малъйшаго права на эти дойа, точно также какъ построение сахарнаго завода, возвышающее доходность сосвдняхъ земель, не длетъ заводчяку никакого права на эти зенля. Собственность, находящаяся въ частныхъ рукахъ, подвергается разнообразнымъ стороннимъ вліяніямъ: при благопріятныхъ условіяхъ. она кожеть повышаться въ цене, а при неблагопріятныхъ она кожеть потерять всякую ценность. Во всяконъ случае, по общему юряднческому правняу, рискъ несетъ хозяянъ, и никто другой. Превращение города въ столицу можетъ значительно возвысить цвиность доновъ; но проистекающая отсюда спекуляція ножетъ вести къ полному разорению, чему Италія представляеть живой прям'єрь. Ня до того, ня до другаго государству нътъ дъла. Его выгода огранячивается твиъ, что при возвышении ценъ, оно можетъ взимать больший, соразиврный съ увеличенною доходностью налогъ. Ни на что другое его право не простирается. Вообще, такъ-называемыя "конъюнктуры". нля "общественныя соотношенія", которынъ Лассаль, съ обычной своею гиперболическою фразеологіей, приписываль непожірное значеніе въ образованія капяталовъ, играютъ въ этонъ процессъ веська второстепенную роль. Главными моментами являются здёсь производство и сбережение.

5

\$

Послъднее есть опять такое начало, изъ котораго несомнънно вытекаетъ присвоеніе капиталовъ частнымъ лицамъ. Проязведеніе очевидно принадлежитъ тому, кто имълъ право его потребить, но вмъсто того его сберегъ, съ тъмъ, чтобъ обратить его на новое производство. Но именно вслъдствіе очевидности этого положенія, подрывающаго въ самонъ основанія всю проповъдь соціалистовъ, послъдніе встан силами возстаютъ противъ сбереженія. Лассаль увъряетъ, что большая честь капиталовъ такого рода, что ихъ нельзя потреблять, а потому и сберегать, а другія произведенія, напротивъ, слъдуетъ потреблять, ибо яначе они погибнутъ: дома нельзя ъсть, а съвстние припасы нельзя сохранять. Родбертусъ доказывалъ, что

капиталисты, сберегая, дъйствують какъ должностныя лица, владъющія общественныхъ достоянісяъ, а работники не только не могуть, но я не должны сберегать, ибо этимъ уменьшается національное потребленіе \*). Вся это безсиысленная декланація основана на нгрѣ словъ. Сберегать произведенія можно не только въ видѣ вещей. но и въ видъ денегъ, превращая ихъ въ прочную пънность, могущую принять какую угодно форму. Это и совершается во всяконь производствъ. Результатъ его превращается въ деньги, и это составляетъ доходъ производителя. Очевидно, этотъ доходъ принадлежитъ ему, и никому другому. Онъ властенъ потребить его на свои текущія надобности или часть его сохранить для новаго производства. Въ последнемъ случае онъ поступаетъ не какъ должностное дице которому вверено общественное имущество, а въ силу собственнаго личнаго права, какъ предусмотрительный человъкъ, который огранячиваетъ настоящее свое потребленіе въ виду будущаго и твиъ унножаеть свое достояние. Затъкъ, эта сбереженная часть дохода можеть, въ теченіи болѣе или менѣе продолжительнаго времени, дежать у него безъ пользы. Если она предназначается для будущаго производ-

İ:

11

. .

1

ства, то она носить уже характерь капитала, нбо можеть всегда быть употреблена въ дъло. Но возможно и то, что это назначение не осуществится. Отложенный капиталь можеть быть потреблень самемь владъльценъ или другимъ лиценъ, которому онъ отдается въ ссуду. Онъ кожетъ быть употребленъ на разорительное предпріятіе, и тогда онъ пропадаеть, также какъ пропадаеть и производительно употребленный капиталъ, если предпріятіе становится невыгодныкъ и прекращается. При встать этихъ случайностяхъ, одно остается несомитеннымъ: это-: то, что всякое новое прибавление капитала дълается изъ избытка и дохода надъ потребленіемъ, то-есть, путемъ сбереженій. Если открывается новая фабрика, то потребный на это капиталъ берется наъ этого избытка; иначе это будеть не прибавленіе новаго капитала, а только превращение одного вида капитала въ другой. Следовательно, ; каковы бы ни были случайности, приращение капитала совершается путемъ сбереженій; а такъ какъ сбереженное неотъемлено принадлежить тому, кто сберегаль, то капиталь принадлежить частнымь владельцамъ и никому другому. Лишать ихъ этого достоянія значить варушить священявящее ихъ право.

Капаталъ можетъ принадлежать и государству; но и онъ имъетъ частное происхожденіе. Государство береть у гражданъ часть принадлежащихъ имъ доходовъ и обращаетъ ихъ на общія потребности.

\*) См. Собственность и Государство 1, отр. 365 и ольд.

Или же оно занимаетъ у частныхъ лицъ ихъ свободныя сбереженія и выплачиваеть изъ налоговъ проценты и погашение. Такъ составляются, напримеръ, капиталы железныхъ дорогъ. Эти капиталы экононически производительны, когда они служать экономическому производству; но они могутъ имъть и другое назначение, ибо задачи государства не ограничиваются содействіень экономическимь нуждань. Защита государства и его историческая роль суть также необходиныя потребности, но результать ихъ не изявряется экономическими выгодами. Во всякоиъ случаѣ, эти государственные капиталы суть единственные, принадлежащие обществу, какъ целому. Ни о какомъ другомъ общественномъ капяталѣ не можетъ быть рѣчн, яначе какъ въ фигуральномъ значения. Когда говорятъ объ общественномъ капиталѣ въ симслѣ совокупности существующихъ въ оборотахъ частныхъ каняталовъ, то этихъ означается только извъстный объемъ понятія, а отнюдь не такое начало, которое давало бы обществу какое лнбо право на капиталы, принадлежащие частнымъ лицамъ. Въ юридическовъ свыслѣ, общественный капиталъ есть тотъ, который выдвляется изъ частного достоянія на общественныя потребности. Въ экономическомъ же смысль, общественныя капиталъ есть совокупность произведеній, обращенныхъ на новое производство, въ чьихъ бы рукахъ они ни находились и кому бы они ни принадлежаля.

Становясь діятелемъ производства, капиталъ принимаетъ различныя формы. Главныя изъ нихъ суть капиталъ стоячій и оборотный. Первый сохраняется постоянно: производительния его сила заключается въ пользовании. Второй, напротивъ, потребляется въ однойъ видъ, съ тёмъ чтобы возстановиться въ другомъ. Къ первому разряду принадлежатъ зданія, машины и орудія, ко второму матеріалы, заработная плата, запасы готовыхъ произведеній, наконецъ деньги, какъ представители общей цівнности продуктовъ.

Относительно стоячаго капитала не можетъ быть сомигілня на счетъ его экономическаго характера: это-очевидно произведенія, обращенныя на новое производство. Тоже относится и къматеріаламъ, какъ твиъ, которые преобразуются въ новыя произведенія, такъ и твиъ, которые служатъ при этомъ вспомогательными средствами. Но почему заработная плата, составляющая вознагражденіе труда, обыкновенно причисляется къ капиталу?

Некоторые экономисты ділають это на томъ основанія, что заряботная плата служить для поддержанія работника, какъ дёятели въ производстве. При этомъ различають даже ту часть заработной платы, которая идеть на удовлетвореніе необходимыхъ потребностей я ноторая поэтому причисляется къ капиталу, и ту, которая идеть на

прихоти, а потому относнтся къ потребленію. Но такое очевидно несостоятельное дѣленіе указываетъ на ошибочность самаго взгляда. Работника нельзя разсматривать какъ простое орудіе, которое тратится и возстанавляется; онъ является своеобразнымъ дѣятелемъ, а потому не можетъ быть причисленъ къ капиталу. Какъ человѣкъ, онъ цѣлъ, а не средство; онъ не только производитель, но и потребитель. Поэтому и получаемая имъ заработная плата должна разсматриваться не какъ средство для поддержанія рабочей сялы, а какъ способъ удовлетворенія человѣческихъ потребностей. Если же, не смотря на то, она причисляется къ капиталу, то это дѣлается не съ точки зрѣнія получающаго, а съ точки зрѣнія дающаго заработную плату.

Дело въ томъ, что работникъ получаетъ свое вознагражденіе не изъ цёны проданныхъ проязведеній, а немедленно по совершенія работы. Произведенія могуть поступать къ потребителю по прошествін значительнаго промежутка времени. Если работа была употреблена на создание стоячаго капитала, напрямвръ при постройкъ желізной дороги, вознагражденіе затраченнаго на нее труда можеть получиться лишь черезъ много лёть, незначительными долями. Нередко получается даже просто убытокъ. А между тімъ, рабочій не можеть дожидаться отдаленныхъ результатовъ своей деятельности; ему нужно жить. Для удовлетворенія этой потребности предприниматель должень ижить денежный запась, а это и есть капиталь. Къ работнику онъ поступаетъ въ видѣ дохода: но въ замѣнъ этого дохода онъ отдалъ свою работу, которая воплотилась въ принадлежащія предпринимателю произведенія. Такимъ образомъ, денежный капиталь послъдняго исчезаеть при выдачъ заработной платы, но возстановляется вновь въ полученныхъ произведеніяхъ. Съ продажею посляднихъ онъ опять получаеть денежную форму, и этоть круговороть повторяется постоящно.

Изъ этого ясно, что и готовыя произведенія должны быть причислены къ капиталу, пока они находятся въ рукахъ производителя. Онп въ настоящей своей формъ не служатъ уже для новаго производства; но они заключаютъ въ себѣ весь затраченный на нихъ капиталъ. Поступая къ потребителю, они теряютъ этотъ характеръ; но черезъ это капиталъ не исчезаетъ, а получаетъ только новую форму: онъ возстановляется въ полученной за произведенія платъ, которая обращается на новое производство. Между производителенъ и потребителемъ можетъ быть даже промежуточная стадія, которая, въ свою очередь, требуетъ особаго капитала. Купецъ покупаетъ произведенія у фабриканта и доставляетъ ихъ потребителямъ, многда на

весьма отдаленныя разстоянія. Капиталь его заключается, какъ въкупленныхъ произведеніяхъ, такъ и въ средствахъ перевозки и възданіяхъ потребныхъ для храненія и продажи товаровъ. Если подъимененъ производства разумъть не только обработку вещей, но и всякое полезное дъйствіе, то торговля, бевъ сомития, есть извъстное экономическое производство, требующее, какъ таковое, затраты извъстнаго капитала.

Особенную роль играсть при этомъ капиталъ денежный. Какъ общій представитель цённостей и орудіе мёны, онъ служитъ посредникомъ между стоячимъ капиталомъ и оборотнымъ. Черезъ посредстводенегъ трата стоячаго капитала возстановляется въ цёнё произведеній. На деньги покупаются матеріалы и удовлетворяется заработная плата. Поэтому, въ классификація капиталовъ имъ принадлежитъ особое м'ясто, посредствующее между стоячимъ капиталомъ и оборотнымъ.

Есть наконецъ и четвертнай видъ капиталовъ, которыхъ значение представляется более сомнительнымъ. Это такъ называемые потребнтельные капиталы, которые служать дли потребления, а между твиъ доставляють постоянный доходь. Таковы, напримеръ, жилые дома. Должны ян опи быть исключены изъ числа капиталовъ, на томъ основанія, что они не служать для производства, следовательно какъ будто не подходять подъ общее понятіе? Для решенія этого вопроса, надобно обратить внимание на различныя свойства предистовъ потребленія. Также какъ капиталъ, они могутъ быть двоякаго рода: одни уничтожаются потребленіенъ, по крайней мері въ пастоящей ихъ формѣ; другіе сохраняются и служатъ только для постояннаго пользованія. Къ первому разряду принадлежить, напримеръ, пища, ко второму зданія. Въ последненъ случат преднеть не потребляется, а служить источникомъ потребленія, то-есть, приносимой пользы, а потому подходить подъ разрядъ капиталовъ и способенъ приносить доходъ. Зданіе, которое строится для жилья, и зданіе, которое строится для ткацкой фабрики, одинаково предназначаются для удовлетворения человическихъ потребностей; но въ одномъ случат это дилается непосредственно, а въ другояъ косвенио: польза отъ фабричнаго зданія получается только тогда, когда произведенная ткань, превратившись въ одежду, сдълается предметомъ потребленія. Съ точки эртнія народнаго хозяйства, очевидно, то и другое имбетъ одинакое значение. Плата за насиъ жилаго понъщенія не есть только перемъщеніе денегь изъ одного кармана въ другой, безъ всякой общественной пользы; это точно такая же плата за полученную выгоду, какъ и плата за купленную одежду или за личныя услуги. Всякое производство

окончательно оплачивается потребителенъ. Оъ точки же врёнія частнаго владіяльца, номізщеніе сбереженій въ жилой донъ, отдающійся въ наймы, или въ какос-либо промышленное или торговое предпріятіе, опредіялется степенью выгоды, которую онъ находитъ въ тонъ или другомъ. Постройка жилыхъ домовъ въ городів составляетъ совершенно такое же промышленное предпріятіе, какъ и устройство фабрикъ или торговыхъ заведеній. Поэтому и помізщенные въ нихъ капиталы иміютъ одинакое экономическое значеніе.

Общая черта встах этихъ видовъ канитала состоитъ въ токъ, что всявдстве доставляеной ими выгоды они приносять доходъ. Этоть доходъ, опредъляеный отношеніемъ къ капитальной сумив, называется процентомь. Какъ плата за доставляеную выгоду, проценть съ капитали имветь полное юридическое и экономическое основание. Всв возраженія соціалистовъ, которые видять въ проценть только неправильное присвоение себъ чужаго добра, ничто иное какъ пустая деклана. ція. Эта плата за получасную выгоду относится къ собственному капиталу, также какъ и къ чужому. Фабрикантъ или купецъ, влагающій въ предпріятіе свой собственный капиталь, насчитывають на него извістный проценть, также какъ и на капиталь, который берется взаймы; разняца лишь въ томъ, что первый принадлежить сму, а второй другому. Когда человѣкъ, виссто того, чтобы нанимать квартиру, строить себ'в собственный донъ, онъ твиъ санынъ сберегаетъ плату за квартиру, и это сбережение онъ считаетъ процентомъ съ затраченнаго на дояъ капитала. Но совершенно очевидную форму этоть доходъ принимаеть, когда капиталисть и предприниматель суть два разныя лица. Это и есть обыкновенное явление на высшихъ ступеннахъ экономическаго развитія. Капиталъ является только однимъ изъ деятелей производства; соединение его съ другими, съ землею и трудомъ, составляетъ задачу четвертаго фактора – направляющей воли, которая поэтому и является связующимъ началомъ всего производства.

Это раздѣленіе капиталистовъ и предпринимателей происходитъ само собою. Капиталы, накопляясь, ищутъ помѣщенія, а предприниматели ищутъ денегъ. Изъ этого взанинаго отношенія рождается особая отрасль экономической дѣятельности, — ссуженіе капиталовъ. Въ этомъ состонтъ кредить, который получаетъ тѣмъ большее развитіе, чъмъ состонтъ промышленная дѣятельность. Однако это раздѣленіе обоихъ факторовъ далеко не полное. Предпріятіе, основанное исключительно на чужихъ капиталахъ, всегда шатко. Во всякомъ дѣлѣ есть значительная доля риска, которую предприниматель долженъ нести самъ; иначе опъ впадетъ въ неоплатные долги. А для этого онъ долженъ

имъть собственныя средства, которыя служать, витеть съ твиъ, матеріальнымъ обезпеченіемъ кредита. Духовнымъ же обезпеченіемъ служитъ его умственный трудъ, направленный къ достиженію экономической цвли. Такимъ образомъ, предприниматель долженъ соединять въ себъ въ высшей формъ и работника и капиталиста. Это и дълаетъ его центромъ всего эковомическаго производства.

## 4. Направляющая воля.

Хозяинъ, управляющій промышленнымъ предпріятіемъ, долженъ соединять въ себѣ весьма разнообразныя качества. Его задача-сочетать всѣ элементы проязводства и направлять ихъ къ общей цѣля, къ полученю экономической выгоды. Для этого онъ долженъ не только знать, гдѣ что можно найти, но и умѣть устроять хозяйственную единицу нанболѣе цѣлесообразнымъ способомъ, выбирать людей, организовать администрацію, расчесть всѣ выгоды и невыгоды предпріятія. Кромѣ направленія внутреннихъ силъ, онъ долженъ знать и всѣ внѣшнія условія рынка, мѣста и способы сбыта, денежные обороты; онъ долженъ внимательно слѣдить за всѣми усовершенствованіями, чтобы не дать опередить себя сопернякамъ и изъ возможныхъ улучшеній прилагать тѣ, которыя при данныхъ условіяхъ могутъ оказаться наиболѣе выгодными. И во всемъ этомъ онъ одянъ беретъ на себя рискъ. Отъ него ясходитъ всякая иниціатива, и на него падаетъ вся отвѣтственность.

Понятно, что для удовлетворенія всёхъ этихъ требованій нужны выдающіяся личныя свойства. Необходимо не только знаніе дѣла, но прежде всего практическій смысль, умѣніе усмотрѣть выгоду, уловять минуту и все направить къ предназначенной цѣли. Нужна изворотливость въ устраненіи препятствій, настойчивость въ ихъ преодолѣванів, наконецъ умѣніе воздерживаться отъ увлеченій и рисковать тамъ, гдѣ есть шансы успѣха. Въ этомъ состоитъ духъ предпріимчивости, который составляетъ движущую пружину всего экономическаго развитія. Можно сказать, что все экономическое благосостояніе страны зависитъ отъ личныхъ свойствъ предпринимателей. И чѣмъ сложнѣе и оживленнѣе производство, чѣмъ шире рынокъ, тѣмъ болѣе возвышаются личныя требованія. На широкомъ попрящѣ нужно болѣе али менѣе высокое образованіе; необходимы и нравственныя свойства, возбуждающія довѣріе.

Всё эти личныя качества очевидно могуть принадлежать только единичному лицу. Поэтому, во главё всякаго предпріятія стоить лице, которое его ведеть. Когда оно является въ немъ единственнымъ хозянномъ, производство достигаетъ высшей степени интенсявности.

Но для крупныхъ предпріятій средства одного лица обыкновенно бывають недостаточны; тогда составляются компанія. Однако и туть дело всегда ведется одникъ лицемъ; остальныя оказываютъ ему только помощь к поддержку. Следовательно, все окончательно зависить отъ личнаго дов'трія и личныхъ отношеній. Никакія формальныя правила не могуть ихъ замънить. Какъ скоро въ промышленномъ дълъ заводится формализиъ, такъ въ немъ неизбъжно водворяется разладъ, н оно клонится къ упадку.

Съ умножениемъ числа участняковъ отношения становятся еще сложнъе. Тутъ большинству пайщиковъ можетъ принадлежать единственно контроль. Но чтыть общирите предпріятіе и чтыть больше число пайщиковъ, тъмъ самый контроль дълается затруднительные. Въ крупныхъ акціонерныхъ компаніяхъ онъ часто обращается въ фикцію. Являются подставныя лица и подстроенное большинство, съ которынъ бороться чрезвычайно трудно. Въ конще концовъ, и тутъ все зависить оть дов'врія къ стоящему во глав'в лицу. Смотря по тому, оправдаеть ли оно доверіе или неть, предпріятіе можеть аметь результатомъ или колоссальный успъхъ или колоссальное крушение. Примъры того и другаго представляють Суззский каналь и прорытие Пананскаго перешейка. Оба предпріятія велись одникь и тімъже лиценъ, одареннымъ необыкновенными способностями и энергіей. Если вы хотите совершить что нибудь великое", говориль Лессепсу Мехметь Али, "не спрашивайте ни чьего сов'ята, а д'влайте все сами". И Лессепсъ сталъ во главъ міроваго предпріятія; ему повърили, его поддержали, и оно было совершено. Но тотъ же человъкъ, на другонъ подобномъ же дълъ промахнулся и увлекъ за собою тысячи повърняшихъ ему капиталистовъ. Таково условіе всякаго риска. Овъ хожетъ вести къ крушенію, но онъ же составляетъ движущую пружину успъха. Безъ него невозможно някакое промышленное развитіе.

Если крупная акціонерная компанія не въ состоянів не только сама вести, но и контролировать дело, а должна по необходимости ввёриться одному лицу, то для юридическаго лица веденіе промышленнаго предпріятія становится вдвойн'в затруднятельнымъ. Такая задача противор'вчить самому его существу, его целямъ и свойствамъ. Живой человъкъ, обладающій практичными качествани, запъняется здъсь юридическою фикціей. Вслёдствіе этого, здъсь исчезаеть движущая пружина всей экономической двятельности - личный интересь: онъ заменяется интересонъ общественнымъ, который инветъ совершенно иной характеръ, нныя цёли и иное действіе на людей. Исчезаеть и рискъ, ибо рисковать можно только собственнымъ состояніемъ, а не общественнымъ. Поэтому устраняется предпрівнчивость,

90

то-ссть то, что составляетъ самую дущу экономическаго развитія. Вивств съ твиъ, личныя отношенія заивняются формальными, следовательно вводится самое вредное начало для всякой экономической двятельности. Въ ней водворяются неизбъжные во всякой бюрократія неповоротливость, рутина я формализиъ. При этомъ необходниъ и строгій контроль, ноо употребленіе общественныхъ денегъ не вожеть поконться на довфрін, а съ јерархическимъ контролемъ установляется общирное бумажное производство. Ко всему этому присоединяется наконець то, что въ предпріятін, принадлежащенъ юридическому лицу, облеченному властью, свободныя отношения замъняются прянудительными. Кто не довъряеть акционерной компании, тому предоставляется право изъ нея выдти, продавши свои акціи; но для обшественного предпріятія съ него все таки беруть деньги, какъ бы онъ ни считалъ его убыточнымъ. Такое отношение неизбъжно тамъ, гдъ предпріятіе служить для удовлетворенія общественныхъ пуждъ, а потому входить въ область дъятельности юридическаго лица; но именно потому эта область должна быть по возможности ограничена и частной предпріимчивости долженъ быть предоставленъ возможно широкій просторъ. Есля ны прибавинъ ко всему этому, что всякое государство интеть свой образь правленія; что при неограниченной власти государь силою вещей не можеть входить въ подробности, кследствіе чего въ промышленной области неизбіжно долженъ водвориться произволъ всемогущей бюрократін, а при свободномъ правленіи руководство падаеть въ руки партіи, которая, съ расширеніемъ государственной двятельности, получаеть возможность распоряжаться всёмъ достояніень граждань и притеснять своихъ противниковъ не только въ области публичныхъ отношеній, но и въ ихъ частной жизни, то вся нелепость подобнаго предположенія предстанеть наять съ полною очевидностью.

Мы здѣсь опять приходяжь къ тому, что составляеть азбуку всякой государственной и экономической науки, именно, что экономическая дѣятельность есть дѣло частныхъ лицъ, а не государства. Пока существуютъ на землѣ свободные люди, до тѣхъ поръ имъ должно быть предоставлено самое широкое поле дѣятельности во всѣхъ сфсрахъ и прежде всего въ промышленной области, которая составляетъ законное поприще частныхъ интересовъ. Дѣйствительная жизнь не представляетъ ничего другаго, и наука внолиѣ подтверждаетъ эти начала. Тѣ, которые хотятъ изъ государства сдѣлать всеобщаго предпринимателя, не понимаютъ ни существа и цѣлей государства, им существа и условій экономической дѣятельности. Съ точки зрѣнія теоретической, также какъ и практической, соціалязиъ ничто вное какъ пустая и вредная фантазія. Соединля въ себѣ различные элементы производства, силы природы, капиталъ я трудъ, предпріятіе принимастъ различные виды, смотри по тому, который изъ нихъ является преобладающимъ. Отсюда раздъленіе экономической дълтельности на разныя отрасли.

Силамъ природы цринадлежитъ первенствующее значение такъ, газ ихвется въ виду простое получение естественныхъ произведений. Это промышленность добывающая, въ общирновъ свысле. Она, въ свою очередь, разділлется на разныя отрасля, скотря по тому, какія произведскія имъются въ виду. Добывание заключенныхъ въ землъ имперальныхъ богатствъ составляеть основание горныхъ проимсловъ, къ которыяъ принадлежать и угольныя копи. Здесь задача труда состоить въ извлечении готоваго матеріала изъ ибдръ земля; но такъ какъ это бываеть сопряжено съ значительными затрудненіями, то при расширении производства рождается необходиность затраты крупныхъ каниталовъ, а витств нужно и приложение знания. Дальнващую ступень составляють тв производства, которыл обращены на растятельное парство; въ нихъ требуется не только язвлечение созданнаго природою матеріала, но и взращение произведений. Сюда относятся земледелие въ разлячныхъ его видахъ, ятсоводство, огородничество, садоводство. Исвначительную роль играеть при этокъ собирание дикихъ плодовъ. Гораздо большее значение имреть добывание дикихъ произведения въ отрасляхъ, обращенныхъ на животное царство. Охота и въ особенности рыбная довля составляють предметь обширныхъ промысловъ. Но и здесь несравненно важитьйшую роль играсть воспитание донашинхъ животныхъ, составляющее задачу скотоводства.

Затынь требуется добытыя произведенія привести въ такое состояніе, чтобы они могли служить человѣческинъ нужданъ. Это составляетъ предметъ промышленности обработывающей и распредмаяющей. Въ первой можетъ преобладать или ручная работа или нашинное производство, требующее стоячаго капитала. Отсюда разлячіе ремесль и фабрикъ. Вторая же представляетъ преобладаніе оборотнаго капитала. Таково существо торговли. Если предметонъ торговли является капиталъ денежный, то отсюда возникаютъ кредитныя, или банкирскія предпріятія.

Каждая изъ этихъ отраслей имъетъ свои особенности и свою исторію. То и другое излагается въ спеціальныхъ экономическихъ сочиненіяхъ. Для науки объ обществъ существенно важно ихъ вліяніе на образованіе общественныхъ классовъ. Объ этонъ будетъ ръчь ниже. Здъсь мы ограничимся указаніемъ на общій ходъ развитія.

На низшихъ ступеняхъ экономическаго быта естественно преобладаютъ различныя отрасли провышленности добывающей. Силы при-

роды находятся еще въ изобилія, и задача человівка состоить главныхъ образомъ въ томъ, чтобы воспользоваться твиъ, что оне дають. Въ саной обработывающей промышленности главное значение имъетъ ручная работа; отсюда развятие ремесль. Съ расширениемъ сношений, при знакоиств' съ отдаленными странами, развивается и торговли. Наконецъ, всего позднъе является накопление стоячаго капитала, который составляеть плодъ многовъковаго процесса. Мы видъли, что калиталь, вообще, есть прогрессирующій элементь экономическаго развитія. Передаваясь отъ покольнія покольнію и накопляясь въ большихъ и большихъ разибрахъ, онъ даеть человъку все возрастающую власть надъ природою. Поэтому, если низшія ступени развитія характеризуются преобладаніень силь природы, то высшія характеризуются преобладанісять капитала. Самыя добывающія отрасли промышленности, земледъліе, горное дъло, отъ него получають новую снлу. Земля, можно сказать, обновляется вложеннымъ въ нее капяталомъ и даетъ несравненно большее обиліе произведеній, нежели прежде. Оъ другой стороны, ремесла въ значительной степени заивняются фабряками; торговля принимаеть громадные разывры. Однимъ словояъ, вездѣ капиталъ является первенствующимъ факторовъ пронышленнаго производства. Если подъ именемъ капиталистическаго производства разумыть то, въ которомъ преобладаетъ капиталъ, то нъть сомнънія, что оно составляеть не преходящую историческую категорію, а плодъ всего историческаго развитія человічества. Это явленіс, которос съ самыхъ первыхъ ступеней идотъ въ увеличивающейся прогрессіи. Каждое покольніе получаеть насльдіе предковь и передаеть его унноженнымъ своимъ потонкамъ. Такниъ образомъ, накопленіс капитала идеть увеличиваясь язь рода вь родь, между тімъ какъ запасъ необработанныхъ силъ природы уменьшается. Человъческій трудъ служить звеномъ, посредствомъ котораго одна форма производящихъ силъ переводится въ другую. Каждое покольние вносить сюда свою лепту, умножая передавленое потоиству достояние и твиъ увеличивая его власть надъ пряридою. Какъ сказано, владычество капитала деластъ человека царекъ земли.

Развитіе капитала ведеть и къ преобладанію въ промышленности крупныхъ предпріятій. Въ производствъ существенное значеніе иміють не только различныя его формы, но и его размъры. Экономическія выгоды крупныхъ предпріятій извъстны. Онт состоятъ въ уменьшенін капитальныхъ затрать, неизбъжныхъ при разбросанности производства, въ возможности имъть наиболъе совершенныя орудія и наилучше оплаченныя, а потому наиболъе производительныя рабочія силы, въ большей интенсивности производства въ связи съ возмож-

чюстью завести при немъ выгодныя боковыя отрасля, въ открыти широкихъ рынковъ, въ сокращения адмянистративныхъ расходовъ, наконецъ, въ возможности довольствоваться меньшимъ относительныть барышемъ. Съ другой стороны, мелкое производство имбетъ превиущество тамъ, гдѣ хозяйскій глазъ должемъ вникать во всякую подробность, гдѣ нужно приспособляться къ измѣнлющимся обстоятельстванъ и разнообразному вкусу потребителей, въ особенности же тамъ, гдѣ требуется артистическая работа. Поэтому въ земледѣлін, въ ремеслахъ и мелочной торговлѣ, имѣющихъ въ виду тѣсный кругъ потребителей, мелкое производство всегда сохранитъ свое значеніе. Но на міровомъ рынкѣ, гдѣ нужно производить однообразныя массы товаровъ для массы потребителей, крупное производство вытѣсняетъ мелкое. Разсѣянныя ремесла замѣняются сосредоточенными фабриками. Таковъ неизбѣжный результатъ развитія капитала в сопряженнаго съ намъ промышленнаго прогресса.

Такимъ образомъ, производство опредъляется оборотомъ. Эконоиическая дъятельность имъетъ въ виду потребленіе, а отношеніе производства къ потребленію установляется обятиюмъ произведеній, то-есть оборотомъ.

Отъ оборота зависитъ и распредъленіе выгодъ производства между различными дъятелями. Усвоенныя человъкомъ силы природы, капиталъ и трудъ, участвуя въ производствъ, участвуютъ и въ проистекающихъ изъ него барышахъ. По чъмъ опредъляется доля каждаго? Предприниматель выплачиваетъ эти различныя доли изъ доходовъ предприниматель выплачиваетъ эти различныя доли изъ доходовъ предприниматель выплачиваетъ эти различныя доли изъ доходовъ предприниматель выплачиваетъ эти различныя доли изъ доходовъ предприниматель выплачиваетъ эти различныя доли изъ доходовъ предприниматель выплачиваетъ эти различныя доли изъ доходовъ предприниматель выплачиваетъ эти различныя доли изъ доходовъ подириниматель вободъ промышленности это дълается по взаниному соглашению. Но для того чтобы опредълить, что онъ можетъ и долженъ дать каждому, надобно прежде всего знать, что онъ можетъ самъ получить, а это зависитъ отъ условій рынка. Такимъ образомъ, законами оборота окончательно опредълются всъ экономическія отношенія. Изслъдованіе ихъ составляетъ краеугольный камень экономической науки.

### ГЛАВА III.

#### Оборотъ.

Человъкъ производитъ не только для себя, но и для другихъ. Усвоеніе силъ природы и приложеніе труда единственно для удовлетворенія собственныхъ потребностей оставили бы его совершенно безпомощнымъ. Только работая для другихъ в получая отъ нихъ, въ замънъ, то, что ему нужно, онъ можетъ улучшить свой бытъ. Такивъ образовъ, экономическое производство развивается въ силу вваямности. Таково основаніе раздъленія труда.

Всявдствіе этой взаимности, произведенія становятся предметомъ. оборота. Веци, нужныя другимъ, обявниваются па тв, которыя нужны производителямъ. Черезъ это онв получаютъ сравнительное достоинство, или измиоств. Чвиъ же опредвляется этотъ процессъ?

Очевидно, онъ представляетъ извъстное отношение. Здъсь есть двъ стороны, находящияся во взанинодъйстви, а потому необходимо существуетъ двоякая точка зрънія, того, кто даетъ, в того, кто получаетъ, производителя и потребителя. Оборотъ представляетъ, слъдовательно, отношение проязводства къ потреблению.

Причина, заставляющая потребителя цріобр'всти изв'встную вещь состонть въ томъ, что она ему нужна. Это составляеть цель самаго производства, которое совершается въ виду того, что произведенія нужны другимъ. Слёдовательно, иссеность лежитъ въ основанія всякой цённости. Утверждать, какъ дёлаетъ Карлъ Марксъ, что для опредёленія цённости необходимо отр'єшиться отъ всякой полезности и принять во вниманіе только количество положеннаго въ произведеніе труда, значитъ отр'єшаться не только отъ того, что д'єйствительно проясходитъ въ мір'є, но и отъ всякой логики. Въ таконъ случа совершенно безполезная вещь, на которую положенъ трудъ, имъетъ одинакую ценность съ самою необходимою. Это опять одна нать техъ нелепостей, на которыхъ соціалисты, за недостаткомъ разумныхъ началъ, принуждены строить свои фантастическія зданія, которыми они соблазняютъ невъжественныя массы.

Но полезность подлежащихъ обмѣну вещей качественно различна; какныть же образомъ можно произвести сравненіе? Для всякаго сравненія требуется прежде всего общее марило. Для сравненія различныхъ полезностей нуженъ предметъ, имъющій общую полезность, то-есть такой, который одинаково нуженъ всѣмъ. Такой предметъ становится орудіемъ маны. Самое это назначеніе сообщаетъ ему извъстную полеяность, ибо его всегда можно вымѣнитъ на всякіе другіе предметы. Производитель, уступающій свое произведеніе потребителю, можетъ не навтя у послѣдняго того, что ему нужно; но получивъ въ замѣнъ своего произведенія орудіе мѣны, онъ можетъ купить у другихъ то, что онъ ищетъ. Такова роль демењь въ экономическомъ оборотѣ: онѣ служатъ мѣриломъ цѣнности, или сравнительнаго мѣноваго достоинства произведеній.

Для того чтобы орудіе изны могло играть такую роль, требуются известныя свойства: нужно, чтобы оно само нивло довольно върную и притоиъ мало колеблющуюся цённость, чтобы оно не подвергалось порчё и было легко переносямо. Всего болёе этимъ свойствамъ отвёчаютъ драгоцённые металлы, которые поэтому, съ самой глубо-

кой древности, составляли орудіе мѣны у сколько-нибудь образованныхъ народовъ. Это не какое-либо временное исторяческое явленіе, а начало присущее всему экономическому развитію человѣчества, съ тѣхъ поръ какъ оно возвысилось надъ состояніемъ первобытной дикости. Деньги, а не рабочій день, составляютъ мѣрило цѣиности, Опредѣляемое имя сравнительное достоинство вещей, или ихъ цѣнность, становится челою.

Но чёмъ же опредъляется сравненіе самихъ пронаведеній съ этикъ орудіемъ? Почему потребитсяь за одянъ предметъ даетъ больше, а за другой меньше денегъ?

Пріобрѣтая вещь, онъ руководится двоякою точкой врѣнія: 1) потребностью въ предметѣ; 2) возможностью пріобрѣсти его другянъ путемъ. Если нужная вещь есть произведеніе природы, находящееся въ неограниченномъ количествѣ и доступное всѣмъ, то очевидно, онъ за нее ничего не дастъ, ибо всегда можетъ цолучить ее даромъ. Но если вещь находится въ ограниченномъ количествѣ и усвоена или произведена человѣкомъ, то возможность ее пріобрѣсти зависитъ отъ количества, предлагаемаго къ обмѣну. Чѣмъ это количество больше, тѣмъ легче получить вещь, а потому тѣмъ меньше приходится за нее платить.

Съ своей стороны, производитель работаетъ въ виду получения выгоды. Всякое предпріятіе сопряжено съ надержками. Предприниматель долженъ удовлетворить всѣхъ участниковъ въ производствѣ: землевладѣльцевъ, капиталистовъ, рабочихъ. Кромѣ того, онъ самъ долженъ получить барышъ, окупающій трудъ предпріятія и сопряженный съ нимъ рискъ. Иначе его работа пропала даромъ. Если пѣна произведенія не окупаетъ издержекъ производства, то предприниматель разоряется: предпріятіе, при такихъ условіяхъ, не можетъ существовать. Вслѣдствіе этого, производство сокращается. Наоборотъ, оно увеличивается, когда оно оплачивается хорошо: высокая пѣна произведеній побуждаетъ къ новой предпріничивости. Стремясь къ удовлетворенію потребностей, производство опредѣляется отношеніемъ къ этимъ потребностямъ.

Такимъ образомъ, мы приходимъ къ основному началу всего экономическаго оборота: къ отношенію предложенія в требованія. Этимъ началомъ управляется весь экономическій быть, ибо вся дъятельность человѣка въ этой области состоитъ въ производствѣ, имѣющемъ цѣлью удовлетвореніе потребностей, слѣдовательно, опредѣляются отношеніемъ одного къ другому. Это и выражается въ цѣнѣ произведеній, которая есть ничто иное какъ денежное опредѣленіе самаго этого отношенія. Такъ какъ это отношеніе количественное, то оно можеть

быть выражено математически. Обозначивъ требованіс, предложеніе и цённость начальными буквами, мы получимъ формулу  $\frac{T}{11} = 1$ . Изъ этой формулы ясно, что если требованіе увеличивается сравнительно съ предложеніемъ, то увеличивается и цённость; наоборотъ, если предложевіе увеличивается сравнительно съ требованіемъ, то цённость уменьшается. Если предложеніе безгранично или само требованіе прекращается, то цённость равняется пулю. Таковъ чисто математическій законъ, который вытекаетъ изъ самой природы экономическихъ отношеній и которымъ поэтому управляется вся экономическая дѣятельность человѣка.

Этотъ законъ до такой степени достовізренъ, что тіз, которые нщуть другихъ началъ для опредъленія цівнности произведеній, въ концев концовъ принуждены косвенно его признать. Карлъ Марксъ, который исходить оть того положения, что для опредъления ценностя произведения необходимо отвлечься отъ всякой полезности и им'ять въ виду единственно положенную въ нихъ работу, окончательно приходять нъ ванлючению, что но всякая работа опредаляють цанность производеній, а только та, которал общественно-необходима, то-ость та, которая опред'аляется требованиемь произведения. Такимъ образонь, въ этонъ удивительномъ учения, къ безсиыслице въ основания присоединяется противоръчіе въ выводахъ, но противоръчіе, которое, въ свою очередь, лишено всякаго смысла, ибо что такая общественно-необходямая работа и какъ се опредилить? Составляетъ ли, напрямеръ, производство въ Индіи опіума, требующагося Китайцами, или добывание въ Бразилии и Южной Африки алиазовъ, покупасныхъ европейскими богачами, общественно-необходимую работу? Что это за общество, которое требуетъ работу: все ли человъчество или отдельное государство, целыя ли нассы или небольшія группы? Наконецъ, какъ отличить ту работу, которая общественно необходима, и ту, которая не имъетъ этого свойства? Никто никогда не опредъяяль и никто не въ состояніи опреділить этихъ различій. Въ дійствительности, потребность работы определяется потребностью въ произведеніяхъ, а не наоборотъ; поэтому и ценность первой зависить оть цены последнихъ. Самое количество полагаемой въ произведения работы опредвляется отношенісых къ потребностямъ. Если работа въ извъстной странь не оплачивается, то производство сокращается, а съ твиъ витесть уменьшается предложение и цтвна возвышается. Наобороть, если работа оплачивается хорошо, то производство увеличивается и цена падаеть. Какъ бы ни старались перепутать всё понятія, чтобы затемнить самыя элементарныя экономическія истицы, мы все-таки окончательно приходимъ къ основному закону, управляющему всеми

акономическими отношениями. Онъ выражается въ общественно-необходиной работь соціалистовъ, также какъ в въ началахъ, признанныхъ илассическими экономистами. Разпица лишь та, что экономисты изследують отношения, какъ они есть, и определяють законъ такъ, какъ онъ дъйствуетъ въ жизни; соціалисты же, стараясь перевернуть вверхъ дновъ всё существующія отношенія, представляють этоть законъ въ такой форкв, которая лишаеть его всякаго смысла. Исходя отъ пеліяюсти, они приходять нъ неліяюсти. Но кменно атиять они пользуются, чтобы пустить туманъ въ глаза темъ, которые не въ состояния разобраться въ этонъ хаосъ. Этниъ способонъ осятиленныя нассы, для которыхъ всё эти понятія составляютъ закрытую книгу, подвигаются на разрушение всего существующаго общественнаго порядка. Когда подвергаешь аналнау мысли новъйшія соціалистическія ученія, то ясно вядяшь, что въ основанія ихъ лежить чистьйшая безспыслица. Такое явление служить признакомъ скутнаго состоянія умовъ. Пельзя не яжить его въ виду при оценкъ современныхъ общественныхъ теченій и того вліянія, которое оказывають чисто унственныя построенія на действительную живнь. Мы къ этому вернемся впоследствія \*).

Прилагалсь къ реальнымъ отношеніямъ съ многообразнымя ихъ условілин, законъ предложенія и требовація подвергается однако яногочисленнымъ видоизминениямъ. Единичная покупка и продажа можеть совершаться вовсе не по рыночной цене. Человекъ можеть продать тотъ или другой предметь сравнительно слишкомъ дорого или слишковъ дешево, свотря по личному своему положению и свойствамъ. Иногда онт, вовсе не знаетъ рыночной цены и продаетъ или покупаетъ наобуяъ. При небольшомъ спроств нужно дождаться покупателя, а этого многіє не въ состоянія сдівлать. Самое отношеніе предложенія къ требованію различно на тесновъ рынкъ, где мало конкуррентовъ н трудно добыть все нужное, и на широкомъ торговомъ поприщѣ, куда отовсюду стекаются произведения, вступая въ состязание другъ съ аругомъ. Множество стороннихъ обстоятельствъ оказываютъ тутъ свое вліяніе: удобство путей сообщенія, виды на будущіе урожан, монстные кризисы, политическия замъшательства. Предложение можеть быть стёснено стачками предпринимателей или рабочихъ, а также мерами правительства. Иногда оффиціально установляются таксы, опредиляющія цину произведеній. Съ своей стороны, требованіе безгранично, разнообразно и изм'внчиво. Сегодня мода требуетъ

<sup>\*)</sup> Бол'йе подробную критику тоорія Карла Маркоа си. въ мосиъ сочивенія: Собственность и Государство, ч. Ш. гл. 7, в также статью о Карл'я Марков, нацечатавную въ VI-их тоив Сборника Государственныхъ Знаній.

одного товара, а завтра сонуршенно другаго; отъ прежняго остастся излишекъ, который не находитъ сбыта и продастся за ничто. По всё эти видонзиёняющія условія не уничтожаютъ основнаго закона, который продолжаетъ дёйствовать такъ же, какъ въ приведеннояъ выше сравненія дёйствуетъ законъ паденія тёлъ, не смотря на то, что въ дёйствительности онъ видоизиёняется сопротивленіемъ среды и силами, уклоняющими тёло отъ вертикальнаго пути. Самыя таксы, устачовляемыя правительственною властью, должны соображаться съ фактическияъ отношеніемъ предложенія и требованія; когда онѣ отъ него уклоняются, жизнь стремится къ возстановленію нарушеннаго равновѣсія. Если такса установлена слишковъ низкая, сокращается предложеніе; если она слишковъ высока, сокращается требованіе.

Наяболье полное свое дъяствие законъ отношения предложения къ требованію получаеть при свобод'в промышленности. Тамъ, гд'в эконоинческая діятельность человізка не стізснена ничівиь, она устреяляется туда, гдъ представляется нанбольшая выгода. Вслъдстве этого, предложение увеличивается, а соразиврно съ твиъ цены падають, до техъ поръ пока оне достигають низшаго предела, соотвътствующаго выгоданъ производства. Наоборотъ, если производство оказывается невыгоднымъ, оно сокращается и деятельность переносится на другое поприще. Этоть переходъ можеть быть болье или менње затруднителенъ, а потому для него требуется болње или менње продолжятельный срокъ; но окончательно онъ все-таки происходить. Новыя пронышленныя силы, сберегаемые капиталы, нарождающияся рабочія руки естественно устремляются на ть поприща, которыя объщають имъ навбольшее вознаграждение, и это стремление продолжается до тёхъ поръ, пока получающіяся здёсь выгоды сравняются съ другими. Вследствіе этого, при свободе промышленности, выгоды различныхъ предпріятій, въ большей или меньшей степени, съ разными видоизивняющими обстоятельствами, стремятся къ общему уровню.

Но человѣкъ не ограничивается тѣмъ, что онъ прилагаетъ свою работу и свои сбереженія тамъ, гдѣ ему обѣщается наибольшая выгода; онъ ищетъ новыхъ путей. Онъ пріобрѣтаетъ новыя орудія, открываетъ новыя поприща. Въ этомъ состоитъ движущая пружива всякаго экономическаго развитія. И тутъ каждый новый шагъ, если онъ совершается съ знаніемъ дѣла и умѣніемъ пользоваться обстоятельствами, первоначально сопровождается значительными выгодаяя для предпринимателей. Привлекаемыя барышемъ, за ними устрейляются другія промышленныя силы, до тѣхъ поръ пока и это новое

поприще не уравняется съ прочими и не войдетъ въ общую колею. По такъ какъ человѣческой изобрѣтательности нѣтъ предѣловъ, то утотъ процессъ возобновляется безпрерывно. Постоянно отирываются новыя поприща, на которыя устремяяются самыя крупныя экономическія силы, и это поддерживаетъ ихъ въ постоянномъ напряженіи. Это составляетъ сущность всего экономическаго прогресса.

Результать его состоять въ большенъ и большенъ покорения силь пряроды вол'ь челов'тка, а вичест'я и въ большенъ и большенъ удовлетворении человъческихъ потребностей. Всякое усовершенствование ведсть къ умножению количества я къ уменьшению цены произведсній. Средствояъ для этого служить свободное состязанія людей на эконохическохъ поприщъ. Каждый предприняматель, побуждаемый личнымъ интересонъ, стренится производить больше, лучше и дешевле другихъ, и темъ пріобръсти возможно большій кругъ покупателей. Потребитель же, который есть цёль всего экономическаго процесса, является здёсь судьею: онъ даетъ предпочтение тому товару, который обходится ему дешевле и болте соответствуеть его потребностякь. Ему главнымъ образомъ достаются выгоды состязанія, которое стреинтся умножить количество произведений и низвести ихъ цену до возможно нязкаго уровня. Отъ него получають свои выгоды тв предприниматели, которымъ онъ даетъ предпочтеніе, вследствіе того что они наиболье удовлетворяють его требованіянь.

Этоть процессь имветь однако и свою оборотную сторону. Всякое усовершенствование замбияеть старое устройство новыль, а потому китересы, связанные съ прежнимъ порядкомъ, нензобжню страдають. Когда вводятся машины, замбияющія рабочія руки, послѣднія остаются бсзъ дѣла; когда заводятся фабрики, кустарное производство падаеть. Со временемъ эти невыгоды сглаживаются: усиленное производство падаеть Со временемъ эти невыгоды сглаживаются: усиленное производство пособлено требуетъ еще большаго количества рукь, нежели прежде; промышленныя силы приспособляются къ новымъ требованіямъ. Но приспособление есть дѣло времени, страдація же составляють замобу настоящаго дия. А такъ какъ этотъ процессъ возобновляется постоянно и совершенствованіямъ нѣтъ конца, то на каждой ступени повторяются тѣже явленія.

Таковъ неизбъжный результатъ соперничества. При свободной дъятельности, оно происходитъ путемъ борьбы промышленныхъ силъ, а въ борьбъ слабъйшіе всегда остаются въ накладъ. Поэтому тъ, которые принимаютъ къ сердцу страданія низшихъ классовъ, но не умъютъ соображать цъли съ средствами, всъми силами ополчаются противъ свободнаго состязанія, видя въ немъ величайшаго врага благосостоянія человѣческихъ обществъ. Соціалисты требуютъ его уничтоженія и замѣны свободной экономической дѣятельности государственнымъ управленіемъ. Болѣе умѣренные, не уничтожая свободы въ самомъ корнѣ, довольствуются возможно большимъ ея ограниченіемъ.

Эти лікарства хуже самаго ала. Они напоминають басню объ услужливонь медвіздів. "Когда дикіе народы хотять сорвать плодъ, говорить Монтескьё, они рубять дерево и срывають плодъ: таково наображеніе деспотизма". Можно сказать: таково же изображеніе соціализма.

Конкурренцію нельзя уничтожить, не уничтоживъ самой свободы, изъ которой она проистекаеть; а такъ какъ свобода составляеть саиую природу человъка, какъ разумпаго существа, такъ какъ въ ней кроется источникъ всей его личной дъятельности, то уничтоженіе конкурренціи подрываетъ въ самомъ корить всю экономическую жизнь человъческихъ обществъ и, вибсто обогащенія, обрекаетъ нхъ на безусловную бъдность. Соціалиститеское хозийство есть полное разореніе.

Но и всякія ограниченія свободнаго сопершичества могуть быть оправданы лишь въ виде исключения, тамъ, где это требуется необходимостью. Соціалисты казедры утверждають, что задача государства ограждать слабыхъ отъ притесиенія сильныхъ. Безъ сомивнія, слабые должны быть ограждаемы отъ всякаго посягательства на ихъ свободу. Это и деластъ законъ, карающій насиліс и обнанъ. Государство береть на себя и опску неполноправныхъ лицъ; оно для встхъ установляеть полицейскія правила, при которыхь допускается производство. По все это не стесилетъ свободы состизании. Всикий сохраняеть право производить лучше и дешевле другихъ. Это не есть послгательство на чужую свободу, а неотъемлено принадлежащее человъку право проявлять свои способности въ полной мъръ на всъхъ открытыхъ сму поприщахъ жизни. Стиснять диятельность способныхъ, потому что неспособные не могутъ съ ними соперничать, есть поснгательство не только на свободу и достоинство человика, но в на самый источникъ чоловъческаго развитія, на то, что двигаеть общество впередъ. Видственное положение остающихся позади конкуррентовъ не можетъ служить оправданісиъ стеспенія. Плохой учитель или бездарный художникъ могутъ остаться безъ средствъ, потому что болье способные соперники отбивають у нихъ хлыбъ; но это не даеть имъ права требовать ограничения диятельности послиднихъ. Туть рождается вопрось не права, а благотворительности. Общество и государство могутъ приходить на помощь нуждающимся, насколько у нихъ есть на то средства; но наложить узду на диятельность сильнвашихъ для огражденія слабъяшихъ было бы чистыхъ безунісиъ.

Столь же мало имъетъ значенія доводъ соціализирующихъ экономистовъ, что экономяческія отношенія рождаютъ взаниную зависимость интересовъ и лицъ, а потому требуютъ общей регламентація во имя общественной пользм. Вытекающая изъ свободнаго взанинодъйствія обоюдная зависимость интересовъ не влечетъ за собою принудительныхъ отношеній. Интересы свободныхъ лицъ, дъйствующяхъ на общемъ поприщъ, переплетаются тысячами разнообразныхъ способовъ; но исходя изъ свободы, они остаются свободными. Они управляются частпымъ правомъ, а не публичнымъ, соглашеніями заинтересованныхъ лицъ, а не государственною регламентаціей. Въ этомъ состоитъ существенное отличіе гражданскаго общества и государства, отличіе, которое вполнѣ выяснено выше и которое находитъ полное приложеніе именно въ экономяческой области.

Вившательство государства можеть быть теоретически оправдано только тамъ, гдъ интересъ дъйствительно становится общинъ, то-есть танъ, гдъ онъ касается совокупности лицъ. Въ силу этого начала, оно въ правѣ оградить свой внутренній рынокъ и стёснить въ большей или испьшей степени соперничество иностранцевъ. Выражая собою народное сдинство, оно руководится исключительно интересани того союза, которымъ оно управлнетъ. До иностранныхъ производителей сму нътъ дъла; оно оберегаетъ свойхъ. Но и это оно можетъ дилать только въ ущербъ потребителниъ, которые лишаются возножности пріобритать произведенія болье дешевыя и лучшаго качества, а принуждены покупать дороже и хуже. Поэтому и на протекціонную политику можно смотрёть только какъ на временную мёру, которая во всякоиъ случав ставить промышленность въ непориальныя условія. Это-опека, учреждаевая падъ малолізтнею провышленностью, съ цілью дать сй возможность стать на свои ноги. По часто она идсть именно противъ этой ціли. Стісния иностранцое соперничество, она повергаеть искусственно огражденную провышленность въ состояние усыпления я застоя. Чинъ меньше въ страни проямшленшахъ силъ, которыя могутъ соперничать другъ съ другомъ, темъ эта опасность больше. Въ надеждъ на покровительство, провышленность лишается главной движущей пружины развитія-личной иниціативы. Нерідко вызываются совершенно искусственныя предпріятія, которын потомъ приходится поддерживать, чтобы не дать имъ погибнуть. Всего хуже, когда покровительство распределяется неравномірно, а это бываеть неизбіжно, ибо государство властно только надъ своимъ внутреннимъ рынкомъ, а не надъ вибшнимъ. Какъ скоро цены зависять оть потребностей международнаго рынка, такъ сняя. вещей береть свое, и государственныя стесненія перестають быть

дъяствительными. Русскій помъщикъ можетъ разоряться отъ того, что въ Аргентинской республикъ хлъбъ производится дешевле и обильнъе, нежели въ Россіи; противъ этого ойъ безсиленъ. Взаимпая зависимость экономическихъ отношеній не рождаетъ для него права требовать стъсненія чужой дъятельности. Не можетъ утъшить его и то, что терпя убытокъ на собственномъ производствъ, онъ принужденъ сверхъ того уплачивать изъ своего кармана лишнія деньги на добываніе желъза въ Уралъ и на производство хлопка въ Бухаръ. Само государство отъ этого ничего не выигрываетъ. Обирая удрученныя производства въ пользу процвътлющихъ, онъ даетъ только совершенно искусственное направленіе туземной промышленности, а это ведетъ не къ обогащенію, а къ объдненію страны.

Впоследстви ны возвратинся къ экономической политике, которан требуеть более подробнаго разсмотрения. Здесь нужно было только доказать, что стёсненіе свободнаго соперничества само по себ'в есть ало. Оно всегда происходить на счеть потребителя, который лишается возножности покупать дешевле и лучше. Его заставляють платить дань не въ пользу государства, а въ пользу частныхъ лицъ, которыя обогащаются искусственнымъ возвышениемъ ценъ. Оно происходить и въ ущербъ твиъ производителянъ, которые, при стесненія международныхъ сношеній, лишаются сбыта на внѣшнихъ рыпкахъ. Оно вредно дъйствуетъ и на совокупное производство, которос, вивсто естественнаго направленія, указаннаго всегда прозорливымъ личнымъ интересомъ, вводится въ искусственное русло, устроенное слишковъ часто близорукой и рутинной государственною регламентапіей. Можно признать покровительственную систему, въ ум'вренныхъ размѣрахъ, временною потребностью прохышленности, не умѣющей стоять на свояхъ ногахъ или подвергающейся внезащнымъ изятиениянь условій, къ которымъ она еще не успѣла приспособнться; но конечною целью промышленнаго развитія все-таки остается свобода, которая составляеть самую душу экономической деятельности. Только на почвѣ свободы возможно высшее развитіе человѣческихъ силь на какнаъ бы то ни было поприщахъ.

Свобода наконецъ тёсно связана съ тёмъ гражданскимъ строемъ, къ которому окончательно приходятъ всё образованные народы. Родовой порядокъ, какъ мы вядёли, держится рабствомъ. Сословный порядокъ основанъ на крёпостномъ правё и на государственной регламентація. Въ общегражданскомъ порядкё, гдё всё признаются равно свободными и одинаково подчиненными общему для всёхъ закону, свобода составляетъ основное начало, отъ котораго нельзя отступитъ, не разрушивъ самаго явждущагося на ней общественнаго

строя. А такъ какъ общегражданский порядокъ представляется идеальною норною гражданскихъ отношений, то и связанная съ иниъ промышлениая свобода составляетъ неотъемленую принадлежностъ исрхъ человъческихъ обществъ, достигшихъ высшаго развитія.

Этоть порядокъ не исключаеть однако естественно образующейся свободной организація промышленныхъ силъ. Напротивъ, онъ неудержимо къ ней ведеть, ноо къ этому побуждаеть движущее начало сво-Соднаго соперничества-личный интересь. Человъкъ очень хорошо видить, что въ одиночестве онъ безсиленъ и подверженъ всякимъ случайностямъ. Только соеднияясь съ другими, онъ можетъ достигнуть значительныхъ результатовъ и отстоять себя въ упорной борьбѣ. Мы видели, что самое накопление каниталовъ ведеть къ преобладанию крупныхъ предпріятій, которын на широконъ поприще инсьють огроиныя преимущества передъ мелкими. А крупныя предпріятія требуютъ соединенія силь. Отсюда громадное развитіе акціонерныхь компаній въ новъйшее время. Онъ болъе и болье завоевывають себъ пронышленные рынки. Временно такое состязание выгодно для потребителей, которые получаютъ товаръ нередко по ценанъ даже не окупающимъ издержекъ производства; но для конкуррентовъ оно разорительно. Саная громадность средствъ дълаетъ вредъ обоюднымъ. При такихъ условіяхъ, личный интересъ, побуждающій къ соперничеству, показываетъ, что гораздо выгоднъе прядти къ соглашению, нежели резать другь друга. Вследствіе этого образуются стачки предпринииателей, за которыя, въ концев концовъ, должны расплачиваться потребители. Цены поддерживаются на искусственной высоте; иногда наизренно сокращается производство. И на этомъ не остававливается двежение. Добровольныя соглашения переходять въ более или менее тесное сліяніе предпріятій. Возникають проямшленные синдикаты, которые не только управляють иножествояъ соединенныхъ предпріятій, но иногда держать въ своихъ рукахъ цвлыя общирныя отрасли производства въ извъстной странъ. Такимъ образомъ, свободное соперничество какъ бы сано себя отрицаеть. Естественною игрой свободныхъ силъ оно превращается въ монополію.

Таково явленіе, которое обнаруживается въ современномъ промышленномъ міръ. Особенно широкіе размъры оно приняло въ Съверной Америкъ, гдъ, при полной внутренней свободъ экономическихъ силъ, промышленное соперничество достигаетъ крайняго ожесточенія. Изъ этого многіе выводятъ, что пъсня индивидуализма спъта, что свободное соперничество неудержимо идетъ къ самоотрицанію; утверждаютъ, что силою вещей промышленность стремится къ монополія и окончательно должна сосредоточитъся въ рукахъ государства, которое,

10

инъя въ виду общее благо, а не частныя выгоды, одно въ состояния оградить потребителей отъ произвольнаго обярания со стороны владыкъ произниленнаго ира.

Такое заключеніе, однако, сляшковъ поспѣшно. Нѣтъ болѣе обманчной логяки, какъ та, которая наъ развитія извѣстнаго направленія выводить окончательное его торжество. Полное торжество можеть яаступить лишь тогда, когда нѣтъ другихъ противодѣйствующихъ силъ, а здѣсь ояѣ находятся въ изобиліи. Онѣ кроются въ томъ сановъ началѣ, изъ котораго истекаютъ всѣ этк явленія. Личный интересъ, побуждающій людей соедниять свои силы и образовать монополія, стремится ихъ разрушить.

Во-первыхъ, какъ указано выше, далеко не нездѣ выгодно крупное производство. Во всѣхъ отрасляхъ, гдѣ требуется внимательный ховяйскій глазъ, наблюдающій за подробностями, гдѣ обстоятельства безпрерывно изяћияются, гдѣ нужно приспособляться къ разнообразноку вкусу потребателей, въ особенности гдѣ требуется художественная отдѣлка, мелкое производство остается и всегда останется преобладающимъ. А это составляетъ большую половихъ промышленнаго производства. Крупныя предпріятія, выдвигаясь на первый планъ, заслоняютъ собою работающій во тъмѣ мелкій людъ; но численное превосходство пока не на ихъ сторонъ. Земледѣліе въ особенности остается почти нетронутыхъ.

Во-вторыхъ, крупныя предпріятія ижвютъ и крупныя невыгоны. Съ расширениемъ оборота эти невыгоды выступлють особенно ярко. Чтих больше силь соединяются для извъстниго дъла, тъмъ меньше онв въ состоянія имъ управлять. Поэтому акціонерныя компанія обыкновенно попадають въ руки пемногяхъ дъльцовъ, неръдко даже одного человъка, который ведсть все предпріятіе. Масса же пайшековъ яграсть чисто страдательную роль. Самые существенные ихъ интересы подвергаются риску, а ихъ собираютъ только для формы. Такова обычная повъсть акціонерныхъ компаній. Если стоящія во главъ лица честны и дъловиты, предпріятіе можеть им'ють громадный услёхъ в принести колоссальные барыши; но и самый геніальный предприниматель можеть промахнуться. Въ рукахъ одного и того же лица прорытіе Суззскаго канала ув'внчалось блистательнымъ усп'яхомъ, а прорытіе Пананскаго перешейка повело къ разоренію пайщиковъ. Когда же крупное предпріятіе находится въ рукахъ посредственныхъ лядъ, кановы большинство людей, или, что сще хуже, когда оно попадаеть въ руки прожектеровъ и спекулянтовъ, которые ищутъ тольно воспользоваться случаемъ для личной наживы, то опасность стаязытся еще больше. Отсюда естественно зарождающееся недовъріе

въ массв пайщиковъ, ничего не ввдающихъ въ двят и опасающихсн за свои капиталы. Они требуютъ строгаго контроля, а правленіе не всегда можетъ раскрытъ свои карты, ибо малъйшіе признаки шаткости предпріятія грозятъ ему крушеніенъ. Возгарается внутренция, глухая борьба, гибельная для двла. Еще хуже, когда къ этону присоеднияются сопершичество и раздоры среди самихъ правящихъ лицъ, а въ человъческихъ двлахъ этого избъгнутъ почти невозножно. Поэтому, всякое крупное предпріятіе, основанное на соединеніи иногихъ силъ, въ себъ самокъ носитъ свмена своего разложенія. Условій долговъчности оно не имъстъ.

Въ-третьихъ, монополизировать извъстную отрасль производства можно только тогда, когда самый матеріалъ, на который она обращена, находится въ ограниченномъ количестве и въ известныхъ истностяхъ. Къ этому разряду принадлежатъ, напримеръ, угольныя копи и нефтлице источники. Не говорю о желъзныхъ дорогахъ, которыя, будучи предназначены для общаго пользованія, составляють естественную монополію государства и только при слишконъ слабонъ развити государственныхъ началъ предоставляются свободному соперничеству. Большинство же проимшленныхъ производствъ таково, что они могутъ умножаться безгранично, а потому превратить ихъ въ конополію чрезвычайно трудно. Если, съ одной стороны, личный витересъ побуждаетъ людей соединять свои сялы для совокупнаго дъйствія, то съ другой стороны, именно самые способные и предпріничные люди не охотно соглашаются яграть страдательную роль и дёлаться колесани нашины, управляеной чужими руками. Они предпочитають дъяствовать на свой собственный страхь и рискъ, а съ ними бороться не легко. Поэтому неть почти прямеровъ. чтобы синдикать охватываль все безъ исключения предприятия, приналлежащія къ извістной отрасли: всегда остается поле для личной дъятельности. Конкурренція проявляется твиъ сильнее, ченъ выгоднъе предпріятіс. Въ преуспъвающей странъ ежегодно дълаются громадныя сбереженія; являются новые капиталы, которые ищуть пожвщенія, новые придприниматели, которые ищуть приложенія своей диятельности. Ти и другіе устремляются туда, гди представляется нанбольшій барышъ. Съ ними надобно считаться; устранить ихъ ивть возможности, а принять ихъ значить умножить производство, что ведсть къ паденію ценъ и къ уменьшенію выгодъ. Только въ странахъ, где изсякла всякая предпринчивость, моноподін могуть держаться, не боясь нонкурренции; но въ такихъ странахъ неныслямо саное образование синдикатовъ, ведение которыхъ требуетъ твиъ болве выдающихся провышленныхъ способностей, чвиъ общирние предпріятіе.

10\*

Въ-чствертыхъ, еслибы даже удалось ионополистанъ захватить въ свои руки тузенный рынокъ, то приходится выдерживать иностранную конкурренцію. Туть уже стачка несравненно трудите, а сліяніе предпріятій совершенно невозможно. Даже при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ, когда пронаводство, по существу своему монопольное, ограничивается двумя странамя, напримеръ добывание исфтя въ Свверной Амернить и въ Россін, соглашение въ виду раздъления **міроваго** рынка **эстр**вчаєть почти непреодолнныя трудности. Когда же производство неограниченно, и въ немъ участвуютъ разныя страны, то объ общей стачки предпринимателей нечего и думать. Поэтому, стремящиеся къ монополин синдикаты всегда стараются приютиться водъ крыловъ покровительственной системы. Въ Стверной Америкъ они встии дозволенными и недозволенными средствами дийствують на законодательство съ цёлью устранить иностранныхъ соперниковъ. И есян государство такъ слабо и ближоруко или такъ плохо устроено, что оно отдаеть себя въ руки частнымъ интересанъ, то торжество монополнстовъ можетъ быть полное. По оно достигается не свободнымъ развитіемъ промышленныхъ силъ, а ствененіемъ свободы путемъ государственной регламентации. Понимающее свои задачи государство всегда инветь въ своихъ рукахъ надежное оружіе противъ вслкихъ монополій. Это оружіє состоить въ свободів торговли, которая составляеть саную драгоцівнную гарантію для потребителей и саное ногучее средство дать перев'ясь общему витересу надъ частнымъ. Мы видимъ громадное процибтаніе промышленныхъ синдикатовъ при высокихъ таможенныхъ пошлинахъ. Желательно было бы посмотрить. какъ бы они процвізтали, еслибъ эти пошлины Сыли отмінсны и иностранная конкурренція замізнила недостающую впутреннюю.

Государство имбеть въ рукахъ и другое могучее оружіе противъ монополій. Оно заключается въ тѣхъ юридическихъ началахъ, которыми управляются акціонерныя общества. Простое соглашеніе предпринимателей всегда непрочно, если оно не облечено въ юридическую форму. Каждый изъ участниковъ можетъ по своему произволу отъ него уклониться, и противъ него иѣтъ никакихъ средствъ. Юридическую скую силу договору даетъ только законодательство, а оно всегда можетъ отказать въ поддержкѣ такому соглашенію, которое направлено во вредъ другимъ. Еще большую силу имѣетъ законъ въ случаѣ сліянія предпріятій, когда изъ нихъ образустся юридическое лице. Мы видѣли, что установленіе юридическаго лица всегда зависитъ отъ воли государства. Это не естественное пролвленіе принадлежащей человѣку личной свободы, а искусственное устройство въ виду извѣстной пѣня. Государство поддерживаетъ его, когда пѣль подевна, и от-

казываеть ему въ признанія, когда ціль направлена къ подавлению чужой свободы. Слёдовательно, существованіе промышленныхъ сипдикатовъ, какъ юридически организованныхъ союзовъ, вполнѣ и всеціло зависить отъ воли государства; существованіе же простыхъ соглашеній никогда не въ состояніи уничтожить свободнаго сопериичества, ибо тутъ личная воля имъетъ полный просторъ.

Изъ этого ясно, что современное развитіе промышленныхъ синдикатокъ вовсе не оправдываетъ предположенія, что окончательно всё предпріятія должны слиться въ рукахъ государства. Между самою общирною частною монополіей и правительственнымъ управленісяъ есть неизмърямый скачокъ. Всякое частное предпріятіе держится свободнымъ соединеніемъ личныхъ силъ и разрушается, какъ скоро эти силы идутъ врозь. Въ основанія его лежитъ личное начало, которое продолжаетъ дъйствовать, проявлянсь въ постоянно возобновляющенся соединеніи и раздъленіи силъ, составляющенъ самую жизнь промышленнаго міра. Государство же есть юридическое лице, возвышеннее надъ этими стремленіями и колебаніями личныхъ воль. Опо имъетъ въ виду не временные и измъняющіеся интересы отдъльныхъ лицъ, а совокупные интересы, связывающіе слъдующія другъ за другомъ нокольній и образующіе изъ нихъ единое духовное цёлое.

Въ экономической области задача его состоитъ не въ томъ, чтобы замънить собою свободную игру промышленныхъ силъ, а въ томъ, чтобы сдерживать ихъ въ предълахъ, согласныхъ съ правами другихъ и съ общею пользой. Конечная цъль государства, также какъ и всей экономической дъятельности, есть все-таки удовлетвореніе потребителей, которые составляютъ совокупность общества, а удовлетвореніе потребителей возможно только при свободномъ соперничествъ, которое ведетъ къ возможно большему пониженію цънъ и къ постоянному улучшенію производства. Поэтому невозможно утверждать, что пъсня индивидуализма спъта. Индивидуализмъ есть сама свобода человъка, которая есть личное начало. Пъсня ся только тогда будетъ спъта, когда перестануть существовать разумно-свободныя существа на зеилъ, то-есть, когда человъкъ превратится въ животное низшаго разряда. Но этого пока не предвидится.

## ГЛАВА IV.

### Распредъление дохода.

Результать производства есть полученіе извъстной прибыля. Это составллеть *доход*ь. Онъ образуется избыткомъ произведеній надъ издержками производства. Это и есть настоящій или чисный доходъ

предорянниателя. Полученный же результать, безъ вычета издержекъ, называется ирубыма доходомъ. Но такъ какъ въ издержии производства аходитъ удовлетворение всъхъ другихъ дъятелей, землевладъльцевъ, капиталистовъ и рабочихъ, то грубый доходъ предпринимателя ваключаетъ въ себъ чистый доходъ остальныхъ.

Обыкновенно доходъ извинтся на деньги, ибо только этихъ способонъ можеть быть определена его величина, а вијсти и доля каждаго изъ деятелей въ общей прибыли. Но настоящую денежную форму онъ принимаетъ только тогда, когда полученныя произведения пускаются въ обороть, что и есть обыкновенное явление. Случается однако, что производитель самъ потребляетъ часть своихъ произведеній. Такъ, наприявръ, сельскій хозяниъ, крупный или мелкій, можетъ часть полученныхъ имъ продуктовъ обратять на свои домашнія потребностя. Если эти предметы составляють результать его хозяйствецной деятельности, то, очевидно, они также должны быть причислены иъ доходу. Затруднение оказывается только тамъ, гдъ потребление состонть въ пользовании потребительнымъ капиталомъ. Послъдний, будучи отданъ въ наймы, могъ бы приносить доходъ; но хозяннъ пользустся ниъ самъ, а потому дохода не получаеть. Однако, относительно домовъ, собственное пользование всегда считается равносильнымъ доходу, а нотому облагается податью наравив съ наёмомъ. Но относительно движимыхъ всщей пользование до такой степени сливается съ простыяъ потребленіемъ, что отділеніе одного отъ другаго почти невозможно, да и не представляетъ практической надобности. Въ народновъ хозяйстве эта часть дохода играетъ вссьма несущественную роль, а потому можеть быть оставлена въ сторонѣ.

Изъ совокупнаго дохода предпріятія выдъляется та часть прибыян, которая приходится на долю каждаго изъ дълтелей производства. А такъ какъ доходъ получается предпринимателемъ, то имъ совершается я самое распредъленіе. При свободныхъ отношеніяхъ лицъ, это дълается, какъ и всъ человъческія соглашенія, путекъ договора. Но при этомъ предприниматель неръдко дълаетъ авансъ, то-есть, выплачиваетъ деньги впередъ, съ тъмъ чтобы впослъдствія вознаградить себя язъ полученнаго дохода. Для этого, какъ сказано, онъ долженъ имъть оборотный капиталъ; смотря по доходности капитала; дълаемый имъ авансъ получаетъ большее или меньшее вознагражденіе.

Но соглашеніе составляєть только формальную, наи юрндаческую сторону отношенія. Содержаніе его опред'вляется экономическими факторами, которые играють туть важнівйшую роль. Экономическія условія и управляющіе ими законы побуждають людей придти къ тому или другону соглашенію. Въ чемъ же состоять эти законы?

Общій доходъ, переведенный на деньги, опредъляется изною пронаведеній, а ціна произведеній опредъляется, какъ ны виділя, отвошенісмъ предложенія къ требованію. Тімъ же отношеніемъ опредъляется и тотъ доходъ, который приходятся на долю каждаго въ діятелей производства. Предприниматель долженъ соображать свои издержим съ ціною произведеній. При возвышающейся цінт окъ кожетъ вхъ увеличить; при уменьшающейся цінт онъ долженъ ихъ сократить. То-есть, при возвышающейся цінт онъ долженъ ихъ сократить. То-есть, при возвышающейся цінт онъ долженъ ихъ сократить. То-есть, при возвышающемся требованія на произведенія ростетъ и собственное его требованіе въ отношенія къ другить діятеллиъ производства, въ содійствія которыхъ онъ нуждается, я наоборотъ, при понижающемся требованіи на произведенія понижается и требованіе предпринимателя. Съ своей стороны, другіе діятели производства, то-есть, усвоенныя человіжовъ силы природы, канятать и трудъ, нуждаются въ предприниматель, пбо вначе они остаются въ бездійствій и не приносять дохода. Съ ихъ стороны, эта нужда

Выражается въ предложения. Отношеніемъ этого предложенія къ требованію опреділяется содержаніе тіжъ соглашеній, въ силу которыть, при свободномъ отношенія людей, установляется связь различныхъ діятелей производства въ совокупномъ предпріятія. Основной экономическій законъ я тутъ дійствуетъ въ полной силѣ. Иначе и быть не можсть, нбо здісь требуется не опреділеніе физическаго участія каждаго діятеля въ производствѣ, что привело бы къ невозможному исчисленію количества совершенныхъ передвяженій, а опреділеніе ствпени ихъ полезности, то-есть соотвѣтствія требованію, а это и дается закономъ отношенія предложенія къ требованію. Инаго основанія экономъ отношенія пе имѣетъ.

У каждаго изъ двятелей производства есть, однако, свои особенности, которыя требуютъ отдельнаго разсиотрения.

### 1. Поземельная рента.

Доходъ съ земли, независимо отъ прибыли обработки, называется позсмемною рентой. Онъ выражается съ полною ясностью, когда земля отдается въ насиъ. Арендная плата составляетъ доходъ землевладъльца.

Очевидно, въ немъ заключается, по крайней мъръ отчасти, плата за дъйствие силъ природы, усвоенныхъ человъкомъ. А такъ какъ земля, въ данной странъ, находится въ ограниченномъ количествъ, то землевладъние естественно обращается въ монополию. Этикъ опредъляется отношение предложения къ требованию. Съ увеличениемъ народонаселения спросъ на всиледъльческия произведения ростеть, а предложение не увеличивается соразмърно. Вслъдствие этого установляется монопольная цъна, которая не только вознаграждаетъ издерж-

ки производства, но даетъ избытокъ, составляющій поземельную ренту. Величина ся твиъ больше, чвиъ выгодиве положеніе земли и чвиъ больше требованіе на ся произведенія.

Постепенное образование этого избытка было тшательно изследовано экономистами. Пока пустопорожныхъ пространствъ много, обработываются только самыя близкія къ рынкамъ и самыя плодородныя зенин. Онъ вознаграждають положенный на нихъ трудъ, но позсмельной ренты не приносять, ибо, пря увеличении требования, разработываются таковые же непочатые еще участки, вслъдствіе чего увеличивается предложение и цены остаются на прежней высоть. Но когда, съ дальнъйшимъ ростоиъ народонаселения, спросъ увеличивается такъ, что земель перваго разряда становится недостаточно, тогда начинають обработывать земли втораго разряда, бол в отдаленныя и мен в плодородныя. Возвысившіяся цёны и туть покрывають издержки производства; но земли перваго разряда, находящіяся въ лучшихъ условіяхъ, дають уже избытокъ дохода, который и является въ виде позсмельной ренты. Тоже самое повторяется и тогда, когда наступаеть очередь земель третьяго разряда. Тогда земли втораго разряда начинають приносить поземельную ренту. Последняя является такимъ обравонь платою за лучшее качество в болье выгодное положение участка. Величные ся опредвляется избытковъ цвны произведения надъ издержкани производства на земляхъ высшаго разряда. Это-плата собственнику, владъющему сравнительно лучшими участками.

Такова теорія поземельной ренты, которая была развита фонъ-Тюненонъ н Рикардо. Изъ этого соціалисты выводять, что будучи основана на присвоеніи и вкоторыхи людьии первоначальныхъ силъ природы, которыя должны составлять достояние встхъ, поземельная рента является несправедливостью. Нужды многочисленныхъ обдныхъ служать средствовь для обогащения немногихъ привилегированныхъ лицъ. Въ этонъ присвоении видятъ даже главный источникъ объдитния народныхъ массъ: разиножаясь, онѣ находять уже всѣ участки занятыми я относительно средствъ пропитанія попадають въ полную зависимость оть тахъ, ноторые успали захватить зомли въ свои руки. Лъкарство противъ этого зла видять въ возстановленія нормальныхъ отношеній, то-есть, въ присвоения связанныхъ съ землею силъ природы цълому обществу, которое должно распределять се между своими членами сообразно съ ихь нуждами и пользоваться поземельною рентой для совонупныхъ потребностей. Послъдняя должна такимъ образомъ замънить собою подати. Въ этонъ состоитъ весьна распространенная нынъ теорія націонализація зеили. Наиболье умъренные реформаторы требують выкупа ся государствоиъ; болье радикальные стоять за постепенный

переводъ ся въ руки государства путемъ прогрессивныхъ налоговъ на землю и въ особенности на наслъдства.

Эти выводы, какъ мы постараемся доказать, не нибють ни малбйшаго, ни юридическаго, ни экономическаго основания. Но и изложенная выше чисто экономическая теорія поземельной ренты, которая служить имъ исходною точкой, требуеть значительныхъ поправокъ.

Мы уже видели юридическія основанія поземельной собственности. Первоначальное усвоение отдельнымъ человекомъ никому не принадлежащихъ силъ природы составляетъ неотъекленое его празо. Въ этомъ заключается, витестт съ твиъ, первое и необходниое условіе всякаго промышленнаго развитія, з потому это неоцівненная услуга, оказанная человъчеству. Въ дальнъйшемъ же двяжения, переходя наъ рукъ въ руки, земля достается твиъ, кто или санъ пріобриль ее отъ другихъ законныхъ путемъ, или получилъ ее по законному наслёдству. Въ обоихъ случаяхъ право на землю ненарушимо. На этомъ основанъ весь гражданскій порядокъ. Если же владълецъ является законныхъ собственниковъ земли, то онъ имъетъ неотъемленое право получать съ нея доходъ, совершенно также какъ капиталистъ, поибщающій свой капиталъ въ промышленное предпріятіе. Въ этомъ отношенія, хежду тёхъ и другимъ нётъ никакой разницы, а потому нётъ ни малъяшаго основанія требовать націонализаціи земли, не требуя, вжеств съ тъхъ, націонализація встхъ капиталовъ. При свободномъ предложени поземельной собственности, покупка земли составляеть изв'естное появщение капитала, которое можеть быть выгодно нли невыгодно. сиотря по обстоятельстванъ. Доходъ съ земель, а вследствіе того и ихъ капитальная цённость, хогутъ рости, но они хогуть и уменьшаться, что ны и видимъ на своихъ глазахъ. Вообще, земля даетъ меньшій доходъ, нежели промышленныя и торговыя предпріятія. Если, не смотря на то, люди, имѣющіе деньги, рѣшаются ее покупать, то это происходить оттого, что землевладение приносить некоторыя невещественныя выгоды, окупающія меньшую доходность. Прочность семейнаго быта, привязанность из изсту, чувство собственности, какъ матеріальной основы благосостоянія, все это въ большей мірів удовлетворяется поземельною собственностью, нежеля всякою другою. Всёхъ этихъ невещественныхъ выгодъ не имбетъ государство, а потому для него націонализація земли путемь выкупа представляеть только весьма плохой расчеть. Конечно, оно можеть посредствоиъ налоговъ обобрать всёхъ частныхъ яемлевладёльцевъ и понемногу перевести всё земли въ свои руки. Но эта чудовнщная конфискація, ниспровергающая всё начала права, а потому подрывающая самыя основы государства, все таки приведетъ къ самымъ плачевнымъ экономическимъ

результатамъ. Государство, какъ мы видёли, худшій изъ всёхъ производятелей. Экономическое производство вовсе не составляетъ его привванія. А потому сосредоточеніе всей поземельной собственности въ его рукахъ можетъ повести лишь къ пониженію общей производительности. Въ обществ' оно уничтожитъ всё тё побужденія къ д'яятельности, которыя проистекаютъ изъ чувства собственности и изъ желанія ее пріобр'єсти и сохранить. Сл'ёдовательно, со всёхъ сторонъ можетъ быть только ущербъ для народнаго хозяйства.

Такое извращеніе всёхъ издревле установившяхся экономическихъ отношеній тёмъ менёе можетъ быть оправдано, что самая его исходная точка невёрна. Поземельная рента не есть только плата за дёйствіе силъ природы, монополизпрованныхъ человёкомъ. Къ этому присоединяются другія начала, которыя существенно видоизмёняютъ эти отношеція.

При самомъ первоначальномъ усвоенія силъ природы, къ нимъ перёдко прилагается трудъ, для того чтобы сдёлать ихъ способными служить целямъ человъка. Конечно, степь хожно прямо распахать и получать съ нея жатву. Но лесныя местности надобно расчистить, выкорчевать пин; где есть камии, нужно ихъ удалить; для стока воды нужно прокопать канавы. Въ позднъйшее время для получения удобной почвы производится осушение болоть. И весь этоть приложенный къ землъ трудъ остается постоянною, исотъемлскою ел принадлежностью. Съ далынъйшимъ же развитиемъ хозяйства приходится возстановлять истощающіяся силы природы вложеніемь въ землю капитала. Земля глубоко распахивается в постоянно удобриется; для удаленія излишней влаги устропвается дренажъ; при недостаткъ воды производится искусственное орошение. Для хранения запасовь и орудія, а также для жилища рабочихъ, воздвигаются зданія. Такимъ образонь, съ постоянно дияствующими силами природы соединяется стоячій капиталь, который не можеть быть отъ нихъ отделень. Некоторые экономисты признають даже, что этоть капиталь такъ великъ, · что онъ равняется ценности самой земли, если ся не превосходить, наъ чего выводять, что взимая поземельную ренту, землевладилець получаеть вознаграждение липь за то, что произведено человъкомъ. Въ дъяствительности, доля участія силь природы и капитала въ ценности и доходности земель можеть быть весьма разнообразна и раздёлить нхъ нъть возножности. Менъе всего ножно согласнться съ теми, которые общій доходъ съ капитала опреділяють по послідней вложенной въ зеклю долъ \*). По общему закону, последовательное при-

\*) Marshall: Principles of Economics, 2-e sat. orp. 210.

ложеніе капитала къ землѣ дастъ все меньшій и меньшій доходъ, вслѣдствіе того что приходится дѣйствовать при менѣе благопріятныхъ условіяхъ: когда главныя силы природы уже обращены на пользу человѣка, а требованіе увеличивается, обращаются къ менѣе производительнымъ. Но пользованіе этими меньшими свлами не можетъ служить мѣриломъ производительности, а слѣдовательно и доходности капитала при пользованіи большими. Стоячій капиталъ, какъ сказано выше, ничто иное какъ сила природы, ставшая служебною человѣку, а потому, чѣмъ производительнѣе сила природы, тѣмъ производительнѣе самый капиталъ. Раздѣлить эти два фактора нѣтъ возможности, а еще менѣе возможно опредѣлить, что принадлежитъ тому и другому, ибо дѣйствіе капитала состоитъ именно въ пользованія силами природы. Съ помощью капитала сила природы обращается на пользу человѣка и становится неотъемлемымъ его достояніемъ.

Это усвоение силь природы съ помощью капитала, на которомъ основано все благосостояніе челов'вчества, когло бы однако нивть вредныя последствія, еслябы действятельно эти усвоенныя силы сделались монополіей немногихъ, которые черезъ это получили бы возможность держать остальныхъ у себя въ подчинения. Но дело въ томъ, что землевладвлецъ можетъ пользоваться усвоенными ниъ силами природы только съ помощью рабочихъ рукъ. Если последнія нуждаются въ немъ для своего пропитанія, то и онъ нуждается въ нихъ для обработки земли. Отъ большей или меньшей выгодности производства зависять, какъ прендная плата, такъ и величина заработковъ. Если же землевладълецъ захочетъ воспользоваться своямъ положеніемъ, чтобы поднять свои требованія, то конкурренція заставить его ихъ понизить. А развитие капитала ведетъ къ тому, что конкурренція становится почти безграничною. Свободные казиталы и рабочія руки переносятся въ непочатыя еще пространства земнаго шара, а удешевление средствъ перевозки дълаетъ ихъ самыми опасными соперниками на туземныхъ рынкахъ. Интенсивному хозяйству въ густо населенныхъ странахъ, гдѣ земли становится мало, трудно состязаться съ дъвственными почвами. Европа испытываетъ это въ настоящее время. А потому ни о какой монополін туть не можсть быть ричн.

При такихъ условіяхъ, экономическая роль землевладівлыца дівлается тімъ затруднительніве, чімъ выше хозяйство и чімъ сложиве отношенія. При обилія земель, сдача ихъ въ аренду приносить мало дохода; приходится хозяйничать самому. Это тімъ удобніве, что первобытная культура не представляетъ большихъ трудностей. Когда же количество свободной земли уменьшается, а капиталы еще скудны, надобно выбирать между собственнымъ хозяйствомъ и невіврной арен-

дой; неръдко всего выгоднъе сочетаніе обоихъ способовъ. Вообще, съ намъненіемъ экономическихъ условій, землевладълецъ долженъ расчитывать, какое направленіе нужно дать хозяйству и какое приложеніе капитала для него выгоднъе. Нерасчетливое хозяйство ведетъ къ разоренію. Когда же окончательно установляется интенсивное хозяйство, вемлевладълецъ становится оберегателемъ положеннаго въ землю стоячаго капитала и высшимъ руководителемъ производства. Фермеръ, снимающій землю на срокъ, имъетъ въ виду свои временные барыция; землевладълецъ же ставитъ собъ цълью выгоды прочныя. Отъ него зависитъ направленіе, которое дается культуръ; на немъ же главнымъ образовъ лежатъ и капитальныя улучшенія. А потому его роль тутъ первенствующая.

Нервако однако, пря интенсивномъ хозяйствъ, улучшенія береть на себя самъ фермеръ, и тогда возникаетъ вопросъ о правахъ, вытекающихъ для него язъ этого отношенія. Обыкновенное ръшеніе вопроса состоятъ въ томъ, что это дълается по обоюдному соглашенію. Но при увеляченіи затратъ и краткосрочности арендныхъ сроковъ можетъ родиться потребность законодательныхъ постановленій. Когда сдъланныя фермеромъ капитальныя затраты ведутъ къ увеличенію арендной платы, то справедливость требуетъ, чтобы съ прекращеніекъ аренды онъ были возвращены. На этотъ путь вступило нынъ англійское законодательство. Надобно только замътить, что тутъ слъдуетъ дъйствовать съ крайнею осторожностью, ибо сдача земли въ аренду все-такя остается свободныхъ договоромъ, условія котораго опредъляются волею сторонъ. Законъ можетъ дать гарантія той или другой сторонъ, но основное начало договора должно оставаться ненарушинымъ.

Поэтому, никакъ нельзя признать нормальнымъ устаповленіе постояннаго фермерскаго договора и вытекающее отсюда регулированіе арсндной платы правительственными коммиссіями, какъ дълается нынѣ въ Ирландіи. Такой порядокъ представляетъ возвращеніе къ средневѣковымъ отношеніямъ, когда несвободная собственность, въ силу обычая или закона, подвергалась многообразнымъ ограниченіямъ въ пользу верховнаго владъльца. Сами англійскіе государственные люди, которые провели этотъ законъ, признавали, что онъ составляетъ радикальное отступленіе отъ нормальнаго порядка и оправдывается только совершенно исключительнымъ положеніемъ, въ которомъ находится Ирландія. Тамъ, при завоеваніи страны Англичанами, земли, принадлежавшія туземцамъ, были конфискованы въ пользу завоевателей, и съ тѣхъ поръ, вслѣдствіе ненарушимаго права первородства, постоянно оставались въ рукахъ аристократическихъ землевладѣль-

цевъ, принадлежащихъ къ чуждому племени. Между тъкъ, принадское население жаждеть земли и, вслидствие конкурренции, доводить арепдную плату до чрезмърной высоты. Отсюда нищета, голодъ. гоонадныя переселенія; отсюда натянутыя отношенія, которыя ведуть къ безпрерывнымъ аграрнымъ преступленіямъ. Чтобы помочь алу, англівское правительство решилось прибегнуть къ крайней герт: признать за фермерами постоянное право на арендуемые ими участки и опреділить величним арендной платы правительственными коминссіями. Въ такомъ порядкъ можно видъть только переходную форму къ истинной цъли законодателя, именно, къ переводу земельныхъ участковъ въ руки фермеровъ путемъ выкупа и нъ созданию такимъ образонъ класса нелкихи поземельныхъ собственниковъ. Это - револю. ціонная ибра, которою разрішается историческая задача: возстановленіе н'вкогда нарушенной справедливости в переводъ созданнаго заьоеваниемъ чисто искусственнаго порядка въ новый, более согласный съ требованіями общегражданскаго строя. Нормальнымъ, во всяконъ случать, его признать нельзя, и еще менте можно прилагать его къ другияъ условіяяъ.

Къ такого же рода мѣрамъ, завершающимъ историческую эпоху и переводящимъ извъстный историческій строй въ новыя формы, относится и надѣленіе крестьянъ землею при освобожденіи. Крѣпостное право въ теченія вѣковъ лишало ихъ возможности пріобрѣтать землю и отдавало ихъ работу въ произвольное распоряженіе владѣльца. Справедливость требуетъ, чтобы при освобожденіи имъ были предоставлены тѣ земли, на которыхъ они сидятъ и съ которыхъ отбываютъ повинности. Въ правильновъ порядкѣ это дѣлается путенъ выкупа, котораго условія могутъ быть различны. Но во всякомъ случаѣ это мѣра единовременная, которая принимается при переходѣ изъ одного поридка въ другой. О постолиномъ или возобновляющемся надѣленія не можетъ быть рѣчи. Въ общегражданскомъ строѣ, основанновъ на свободѣ, поземельная собственность пріобрѣтается и отчуждается путемъ свободныхъ сдѣлокъ, и такими же сдѣлками опредаѣляются отношенія вемлевладѣльца къ арендатору.

Такимъ образомъ, при свободныхъ экономическихъ отношеніяхъ, составляющихъ норму всякаго промышленнаго производства, высота арендной платы зависитъ отъ отношенія предложенія къ требованію. Предложеніе опреділяется обилість земель и легкостью переселенія, требованіе зависитъ отъ количества капитала и рабочихъ рукъ, ищущихъ пом'вщенія. При экстенсивномъ хозяйствъ и скудости капиталовъ, арендаторами большею частью являются крестьяне, работающіе своими рукамя; при накопленіи капиталовъ и введеніи интенсив-

наго хозяйства, установляется фермерство, которое возводить земледъле на высшую ступень. Но окончательно высота платы опредъляется цёною произведеній, слёдовательно конкурренціей. Чёмъ удобнёе пути сообщенія, чёмъ дешевле перевозка, тёмъ легче сбыть, но зато тёмъ сильнёе соперничество на всемірномъ рынкѣ. Вслёдствіе этого, цёна произведеній, а съ тёмъ виёстё и арендная плата, возвышаются или надають независимо отъ дёятельности производителей и даже отъ государства, а въ силу обстоятельствъ, опредъляемыхъ общими условіями міроваго производства.

Сообразно съ этимъ возвышается или падаетъ самая капитальная ценность зеили, которая, какъ и ценность всякаго стоячаго капитала. определяется ся доходностью. Колебанія могуть быть въ ту или другую сторону; но во всяковъ случав выгоды и убытки падають на владъльца, и ни на кого другаго. Общее юридическое правило, какъ уже сказано выше, состоить въ томъ, что случай падаеть на собственника, и это правило въ экономическихъ отношеніяхъ находить полное свое оправдание. Хозяинъ потому и есть хозяннъ, что онъ несетъ рискъ. Кто вкладываетъ свой капиталъ въ землю, тотъ ожидаетъ, что она со временемъ повысится въ цене, но онъ рискуетъ и темъ, что она можетъ понизиться. Это шансы промышленныхъ силъ, которые потому именно должны падать на хозянна, что онъ одинъ способенъ на нихъ расчитывать и къ никъ приспособляться. Въ первоиъ состоять предприямчивость, во второмъ изворотливость, качества, составляющія душу всякаго хозяйства. Устранить ихъ нельзя, не подорвавши въ корив самую хозяйственную двятельность человъка. Отсюда нелепость мечтаній о присвоеніи государству всёхъ выгодъ поземельной собственности. Въ здравой экономической наукъ для нихъ нътъ мъста.

## 2. Процентъ съ калитала.

Процентъ съ капитала есть вознагражденіе за приносимую икъ экономическую пользу. Процентомъ онъ называется въ отношеніи къ капитальной цённости, опредѣлясмой общимъ мѣриломъ—деньгами. Это равно относится къ стоячему капиталу и къ оборотному. Но въ первомъ, кромѣ вознагражденія за пользованіе, требуется еще возмѣщеніе траты, ибо стоячій капиталъ пользованіемъ потребляется; для сохраненія его нужно, чтобы часть приносимаго имъ дохода употреблядась на поддержаніе его въ первоначальномъ видѣ или, если это невозможно, на возстановленіе капитальной цѣнности въ денсжной формѣ. Это возмѣщеніе траты принадлежитъ къ издержкамъ производства, которыя возвращаются изъ доходовъ. Въ оборотномъ же

капиталѣ траты нѣть инкакой, ибо, переходя изъ одной формы въ другую, онъ самъ собою окончательно принимаетъ видъ денегъ. А потому здѣсь процентъ является чистымъ доходомъ съ капитала. Всего яснѣе это выражается тамъ, гдѣ капиталистъ и преприниматель два разныя лица. Предприниматель получаетъ въ ссуду капиталъ, который онъ возвращаетъ съ приплатою процентовъ. Но и тотъ, кто работаетъ съ собственнымъ капиталомъ, насчитываетъ на него извѣстный процентъ, ибо капиталъ, вложенный въ предпріятіе, становатся одинать изъ дѣятелей производства, а потому на его долю должна причитаться извѣстная часть дохода.

Изъ этого ясно, что процентъ съ капитала составляетъ совершенно справедливую и экономически необходниую форму дохода. Всъ возгласы соціалистовъ противъ этого ненавистнаго имъ прироста ничто иное какъ пустая декламація °). Они разбиваются о тотъ простой фактъ, что капиталъ приноситъ экономическую пользу, которая должна быть вознаграждена. Возмѣщеніе траты не есть вознагражденіе; этотолько возвращеніе издержекъ. Если нътъ излишка, то самая работа, употребленная на созданіе капитала, въ какой бы формѣ онъ ня являлся, остается невознагражденной. Для созданія оборотнаго нян денсжнаго капитала, также какъ и стоячаго, требуется работа; если употребленіе этого капитала не вознаграждается, то и положенная въ него работа ни вознаграждена. Онъ приноситъ пользу, но не твиъ лицамъ, которыя его создали я сохранням, а совсѣвъ другимъ.

Чтять же опредъляется высота вознагражденія? Опять же отношенісмъ предложенія къ требованію. Капиталь есть пронаведеніе, обращаемое на новое пронаводство; слъдовательно, онъ требуется для предпріятій. Чтять больше требованіе сравнительно съ предложеніемъ, тъмъ выше процентъ. Такъ бываетъ во встяхъ странахъ съ мало развитою промышленностью, гдъ капиталы скудны, и всякое предпріятіе, при обиліи непочатыхъ силъ природы и недостаточной конкурренція, объщаетъ значительныя выгоды. Напротивъ, съ умноженіемъ капиталовъ вслъдствіе избытка доходовъ надъ издержками производства, процентъ естественно понижается. Это и есть нормальное явленіе во встяхъ прогрессирующихъ странахъ, гдъ капиталь умножается быстръе, нежели другіе дъятели производства.

Этоть процессъ равно касается всёхъ промышленныхъ отраслей. Предпріимчивость устремляется туда, гдё объщается большая выгода; туда устремляются и капиталы. Но именно это обиліе предложенія,

<sup>\*)</sup> Подробный ихъ разборъ си. въ новиъ сочнивша: Собстоянность и Государсное, ч. Ш, стр. 57 и слъд.

съ одной стороны, и конкурренція съ другой понижаютъ прибыль, а съ тімъ вичсті и процентъ. А такъ какъ это относится ко всімъ отраслянъ производства, то, вообще, процептъ съ капиталовъ стремится къ общему уровню.

Въ частностяхъ, этотъ процессъ подвергается болѣе или менѣе значительнымъ видоизмѣненіямъ и колебаніямъ. Предпріятіс, обѣщающее крупныя выгоды, можетъ представлять и большой рискъ. Поэтому капиталы помѣщаются туда съ крайнею осторожностью; чтобы приманить ихъ, требуется значительное вознагражденіе. Къ обычному проценту прябавляется премія за рискъ, которая можетъ быть болѣе или менѣе высока, смотря по довѣрію къ предпріятію и къ управляющимъ имъ лицамъ.

Кроив выгодности предпріятій, требованіе капятала вызывается вногда в нуждою. А такъ какъ требованія нужды бывають самыя сельныя, то этимъ пользуются обладатели капиталовъ для получения чрезитрно высокихъ процентовъ. Въ этомъ состоитъ ростовщичество, которое не есть экономическое употребление капитала, а пользование нуждою для выхогательства. Подобныя сдълки не должны находить защиты въ законъ. Поэтому обыкновенно законодательства установляють известную высоту процента, сверхъ которой прекращается взыскание. Конечно, не трудно обойти законъ причислениемъ процентовъ къ капитальной сумив; въ виду этого, недозволенныя или скрытыя сдівлки иногда караются потерей самаго капитала. Но всі подобныя ограниченія, имъющія въ виду огражденіе нуждающихся отъ притеснений, не должны изшать правильныхъ сделкаяъ. Высота закономъ ограждениаго процента должна быть такова, чтобы оставалось ивсто для всвхъ видоизивненій, проистекающихъ изъ риска и выгодности предпріятій.

Общій уровень процента подвергается и временнымъ колебаніянъ всявдствіе состоянія промышленности. Открытіе новыхъ поприщъ порождаеть усиленное требованіе капиталовъ, что ведеть къ увеличенію процента. Съ другой стороны, тотъ же результатъ можетъ вивть и удрученное состояніе торговли, которое уменьшаетъ прибыль, сявдовательно увеличиваетъ рискъ и сокращаетъ сбереженія. Эти колебанія выражаются въ учетномъ процентъ, который взимается банками при денежныхъ операціяхъ. Онъ служитъ признакомъ состоянія промышленнаго міра.

Въ странахъ, стоящихъ на различномъ уровиѣ промышленнаго производства, процентъ съ капитала очевидно долженъ быть разный. Однако и тутъ, при усиленія торговыхъ сношеній и удобствѣ путей сообщенія, проявляется стремленіе къ большсиу или меньшему урав-

неню. Капиталы наъ богатыхъ странъ переносятся въ бъдныя и твиъ пособствуютъ пониженію процента въ послъднихъ. Но такъ какъ тотъ переносъ всегда сопряженъ съ затрудненіями и рискомъ, то полнаго уравненія не происходятъ, а есть только большее или меньшее вліяніе различныхъ странъ другъ на друга, зависящее отъ разносбразныхъ фактическихъ условій.

Общее міровое явленіе состонть въ постепенномъ пониженія процента съ капитала. Этимъ обозначается прогрессъ челов'ячества на пути экономическаго развитія. Накопляясь отъ поколѣнія къ поколѣнію, капиталъ ростеть, а съ тѣмъ виѣстѣ умножается н его благотворная дѣятельность. Онъ свонмъ владѣльцамъ приноситъ все меньшее и меньшее вознагражденіе; большая же часть приносихой ниъ выгоды идетъ на пользу потребителей, нбо уменьшеніе процента на обращающійся въ производствѣ капиталъ ведетъ къ уменьшенію цѣны произведеній. Значительная доля этихъ выгодъ достается и на долю заработной платы, ябо чѣмъ больше капиталовъ ищутъ помѣщенія, тѣмъ болѣе возвышается требованіе рабочихъ рукъ, а съ тѣмъ виѣстѣ и заработная плата. Отъ обилія капиталовъ всего болѣе вынгрываетъ масса. Представляя собою возрастающее наслѣдіе слѣдующихъ дугъ за другомъ поколѣній, капиталъ является величайшимъ благолѣтелемъ человѣческаго рода.

Но это уменьшеніе процента никогда не можеть дойти до полнаго увичтоженія, ибо этимъ самымъ прекратился бы всякій поводъ къ вакопленію капиталовъ. Тогда начался бы обратный процессъ. Съ возрастаніемъ народонаселенія и потребностей снова увеличилось бы требованіе на капиталъ, а вслёдствіе того сталъ бы возвышаться и процентъ. Гдё есть приносимая экономическая польза, тамъ должна бить и получаемая экономическая выгода. На этомъ основана вся дательность человёка на промышленномъ поприщев. Мы адёсь опять приходимъ къ тому, что стремленіе въ изв'ястномъ направленія вовсе не означаетъ окончательнаго его торжества. Гдё есть взаямнодёйствіе различныхъ силъ, тамъ ни одна не можетъ унячтожиться въ пользу другой.

# З. Заработная плата.

Заработная плата есть вознагражденіе за трудъ, положенный въ производство. Работать можсть и самъ хозлинъ; въ такомъ сдунать его заработная плата сливается для него съ прибылью предпріятія. Но во всякомъ сколько-инбудь общирномъ дъять веденіе хозяйства отличается отъ исполненія различныхъ работъ, а потому оба фактора оплачиваются особо. Даже такъ, гдъ хозянномъ предпріятія является

- 162 -

артель рабочихъ, отличается плата, получаеная каждымъ за произведенную работу, и общая прибыль, которая дёлится между всёми на тёхъ или другихъ основаніяхъ. Въ огромномъ же большинствё случаевъ оба фактора раздёлены, и тогда величина заработной платы опредёляется ихъ отношеніемъ, то-есть, формально, или юридически, договоромъ, а экономически предложеніемъ и требованіемъ, спросомъ со стороны предпринямателя и количествомъ рукъ, ищущихъ работы. Общій законъ, опредёляющій всё экономическія отношенія, прилагается адёсь вполиё.

Противъ этого неумъстно возражение, что тутъ дъло идетъ не о мертвонъ товаръ, а о живонъ человъкъ, котораго вся судьба зависить оть заработной платы и который, будто бы, въ силу этого закона, отдается въ кабалу предпринимателю. Именно потому, что это не мертвая вещь. а человъкъ. требуется его согласіе. Всегда и вездъ отношенія свободныхъ лицъ определяются договоромъ, и это именно имееть изсти здесь. Туть вопросъ идеть не объ устройстве судьбы человъка, которое, при свободныхъ отношеніяхъ, лежитъ на немъ самонъ и ни на конъ другонъ, а объ исполнении пзвъстной работы, за которую объщается извъстное вознаграждение. По содержанию, договоръ кожетъ быть выгоденъ или невыгоденъ для той или другой стороны; это зависить отъ иножества разныхъ условій. Иногда рабочія руки дешевы, и предприниматель получаеть хорошую прибыль; иногла. наобороть, работа оплачивается хорошо, а предприникатель терпить убытокъ. Во всяковъ случав, ни о какой кабалѣ туть не можеть быть ричи. Ти громадныя стачки, которыя устроиваются рабочими въ Западной Европт и Америкт, свидтельствують о токъ. что вст подобныя возраженія ничто яное какъ пустая декламація. Даже въ тѣхъ странахъ, гдъ не допускаются стачки, напримъръ у насъ въ Россія, погоня землевладъльцевъ за рабочным руками и трудность ихъ удержать показывають, что туть отношения не принудительныя, а своболныя. опредиляемыя обоюдною выгодой. Если, при полной юридической равноправности, капиталь фактически имъетъ какое-либо преимущество, то это такое преимущество, которое вытекаетъ изъ самой его природы и изъ его общественнаго назначения. Фактическия вліяния рождаются изъ взанинодъйствія свободныхъ общественныхъ силъ. Государство призвано не противодъйствовать имъ, а напротивъ, поддерживать ихъ, нбо они полезны для общества. Ими держится весь общественный строй.

Но именно противъ этвхъ фактическихъ вліяній вооружаются соціалъ-демократы; они отвергаютъ всякую зависимость человёка отъ человёка, утверждая, что этикъ унижается человёческое достоинство.

II въ этонъ возражения нѣтъ начего, кромѣ риторики. Мы видѣли, что правственное значение труда состоить въ токъ, что человъкъ принуждаеть себя исполнять известную работу въ пользу другаго; юрилическая же сторона заключается въ тояъ, что онъ получаетъ за это вознаграждение. Если туть установляется зависимость, то лишь такая, которую человекъ добровольно на себя принимаеть, и это нисколько не унижаеть его достониства, вбо это составляеть исполнение человъческаго назначения. Взанинодъйствие свободныхъ лицъ установляетъ между ними сложную цёпь частныхъ зависимостей. При безконечномъ разнообразін жизненныхъ условій, одни могутъ занимать высшее положение, другие низинее; но пока есть свобода, зависямость всегда обоюдная, ибо высшій нуждается въ услугахъ низшаго, также какъ последний нуждается въ плать. Въ этомъ состоить свободная солндарность людей, не исключающая јерархическаго порядка, а напротивъ, требующая такого порядка, нбо, при неравенствъ силъ и призваній, свобода сама собою ведеть къ перавенству положеній, которымъ и опредъляется взаниная зависимость. Только этниъ путенъ установляется внутренняя, свободная организація общества, которая одна даеть ему крепость и устойчивость.

Эта организація держится иногообразными отношеніями. Кроиъ экономической связи, туть установляется и нравственная, нбо везда, гат есть люди, рождаются правственныя требованія. Со стороны низшихъ требуется уважение къ высшимъ и добросовъстное исполнение принятыхъ на себя обязанностей. Въ этомъ состоитъ иравственное ихъ достоинство, которое одно имъетъ цъну и которое ножетъ проявляться въ самой низменной доль. Оно дается не матеріальными средствами и не общественнымъ положеніемъ, а темъ нравственныхъ чувствомъ, съ которымъ человекъ относятся къ своему положению. Обоюдно, со стороны высшихъ требуется уважение къ низшимъ и внимание къ ихъ нуждамъ. Но нравственность опять же есть дело свободной совести. Задача нравственнаго проповедникавнушить людямъ, что съ экономическими отношеніями должны связываться и нравственныя, что служение ближникь и забота о нихь составляють долгь совести. Всего плодотворнее туть действуеть хрястіанское ученіе. Экономисть же, котораго призваніе состоить не въ нравственной проповеди, а въ изследования экономическихъ отношеній, береть вопрось съ другой стороны: онъ старается выяснить общіе законы, которыми, при тъхъ или другихъ экономическихъ усло-DIяхъ, опредиляется заработная плата. Если же, не ограничиваясь этою научною задачей, онъ хочеть, вичесть съ текъ, взять на себя роль нравственного проповедника, не нися на то никакого научного

основанія, я еще болёе, есля онъ, сибшивая правственность съ правомъ, присоединяетъ къ этому превратныя юридическія понятія, то не только онъ пе достигаетъ научной итали, а напротивъ, онъ производитъ только умственный хаосъ, что мы и видниъ въ дъйствительности.

Экономисть нивль бы однако полное право возстать противь определенія заработной платы предложеніемъ и требованіемъ, еслибы было доказано, что при свободномъ отношеніи промышленныхъ силь рабочіе, какъ слабъйшіе, всегда остаются въ накладъ, а потому нензбъжно обречены на нищету. Это и утверждаютъ соціалисты. Лассаль указывалъ на "желѣзный закопъ", въ силу котораго, при свободномъ сопериячествъ и сосредоточенія капиталовъ въ рукахъ богатыхъ, ваработная плата едва достаточна для поддержанія жизни рабочихъ. Если она понижается, то часть рабочихъ, не будучи въ состояніи себя содержать, вымираетъ, вс.тѣдствіе чего уменьшается предложеніе и плата опять идетъ вверхъ. Наоборотъ, какъ скоро заработная плата, при большемъ на нее спросъ, повышается, такъ рабочіе размножаются, предложеніе увеличивается и плата опять идетъ внизъ. Такижъ обрязомъ, рабочіе классы всегда находится на краю нящеты.

Эта теорія основывается на ученін Мальтуса, который доказываль, что рость народонаселенія всегда стремится превысить средства существованія. Первое умножается въ геометрической прогрессіи, вторыя въ ариометической. Поэтому, какъ скоро народонаселеніе размножается такъ, что средствъ существованія становится недостаточно, такъ различныя физическія бъдствія, голодъ, болѣзни, войны, истребляютъ лишнее количество и инзводятъ его снова къ уровню, допускаемому существующими условіями жизни. Лѣкарство противъ этого роковаго закона Мальтусъ видѣлъ только въ добровольномъ воздержаніи отъ размноженія.

Еслибы эта теорія была вѣрна, то никакія соціалистическія преобразованія не могли бы набавить огромное большинство человѣческаго рода отъ неисцълимой инщеты. Государство должно было бы не только взять на себя все промышленное проязводство, но и регулировать размноженіе, опредѣлять, сколько кому дозволяется имѣть дѣтей. А такъ какъ всякое собственное побужденіе къ воздержанію было бы устранено, а съ другой стороны, производство въ рукахъ государства давало бы меньше прежняго, то понятно, что такой порядокъ вещей превосходялъ бы самыя ужасныя тираніи, какія когда-лябо доводилось испытывать человѣчеству.

Къ счастью, въ немъ н'ятъ нужды. Экономическое производство содержитъ въ себе элементъ, который служитъ противов'всомъ чрез-

ябрному размножению народонаселения. Этоть элементь есть кашеталь. Если народонаселение ростеть, то и капаталь накопляется, передаваясь отъ поколения поколению. Надобно только, чтобъ онъ возрасталъ быстрие, нежели народонаселение. Когда Мальтусъ развиваль свою теорію объ отношенія народонасоленія къ средстванъ существованія, онъ имъль въ виду страну съ ограниченныхъ пространствоит земли. По пока на земномъ шарт существують необра-Сотанныя почвы, до техъ поръ о недостатке средствъ существования не можеть быть ричи. Капиталы и рабочія руки переносятся въ другія страны; капиталъ дъласть способы перевозки удобными и дешевыян; наконецъ, каниталъ доставляетъ рабочинъ покупныя средства, возвышая заработную плату въ другихъ отрасляхъ производства. Капиталь, следовательно, явлиется благодетелень человеческого рода, избавлиющимъ его отъ нищеты. Вся задача состоитъ въ тонъ, чтобы онъ возрасталъ быстръе народонаселенія, а это достигается именно свободнымъ дъйствіемъ частныхъ экономическихъ силъ, ибо въ рукахъ частныхъ лицъ, движимыхъ зкономическимъ интересомъ, капиталь умножается быстре и сберегается лучше, нежели въ рукахъ правительственныхъ агентовъ.

Этимъ не устранлется требованіе собственнаго воздержанія; но оно можеть быть только діяломъ свободы, а не принужденія. Рождая въ свіять діятей, человізкъ долженъ знать, что онъ въ значительной степени беретъ на себи отвіятственность за ихъ судьбу. Очевидно, такое сознаніе можетъ войти въ правы только тамъ, гдѣ человіять самъ является распорядителемъ своей судьбы и отвіятственнымъ за себи лицемъ. Если же онъ относительно собственной судьбы и судьбы діятей можетъ положиться на государство или общество, то этимъ устраняются всякіе поводы къ обузданію естественныхъ влеченій. Всего сильніве размножаются тѣ, которые не думаютъ о будущемъ.

Отношеніемъ капитала къ народонаселенію опредъляется отношеніе предложенія къ требованію рабочихъ рукъ. Капиталы ищуть помѣщенія въ предпріятіяхъ, ибо только атимъ путемъ они могутъ приносить доходъ; предпріятіе же нуждается въ рабочихъ. Такимъ образомъ, предприниматель является посредникомъ между капиталистами и рабочими; это-связующее ихъ звено. Вознагражденіе тѣхъ и другихъ входитъ въ составъ издержекъ производства. При одинакой высотѣ издержекъ, очевидно, что чѣмъ меньше вознаграженіе капитала, тѣмъ больше можетъ быть вознагражденіе рабочихъ. Уменьшенію процентовъ соотвѣтствуетъ увеличеніе заработной платы. Но издержки должны быть возмѣщены изъ цѣны произведеній, а цѣна, какъ мы видѣли, зависитъ отъ предложенія и требованія на общемъ рынкъ. Слъдовательно, окончательно, заработная плата опредъляется состояніемъ рынка, ускользающимъ отъ всякой произвольной регламентаціи.

Отсюда невозножность опредѣлить наименьшую, необходимую для жизни работника высоту заработной платы, какъ требують соціалисты-Безъ сомнѣнія, желательно, чтобы работникъ имѣлъ всегда средства существованія, но обезнечить ему эти средства государство не въ снлахъ, ибо они зависятъ отъ экономическихъ отношеній, надъ которыми государство не властно. Если издержки производства не окупаются цѣною произведеній, то приходится или понизить заработную плату или прекратить производство.

При такихъ условіяхъ, вознагражденіе рабочнять путемъ заработной платы представляетъ для нихъ громадную выгоду. Предпріятіе можетъ идти въ убытокъ, по надежда на будущее поправленіе заставляетъ хозянна продолжать свое дъло. Рабочіе получаютъ все туже плату, а убытки вст падаютъ на предпринимателей. Отсюда многочисленные примъры акціонерныхъ компаній, которыя въ теченін цтлаго ряда лѣтъ не даютъ пайщикамъ никакого дивиденда, между тъмъ какъ милліоны выплачиваются въ видъ заработной платы.

Подобныя предпріятія составляють однако неключеніе. Вь конць концовь, пронаводство, приносящее убытокъ, прекращается. Все развитіе промышленности п рость капиталовь основаны на предпріятіяхь, которыя окупаются. На этохъ же основано и возрастаніе заработной платы, которое составляеть выдающееся ивленіе новъйшаго промышленнаго развитія. Сравнивая величину заработной платы въ началѣ нынѣшиляго столѣтія и въ концѣ, мы видимъ громадный успѣхъ. Во Францін и въ Англіи она увеличилась вдвое. Съ тымъ вмѣетѣ уменьшилось количество рабочихъ часовъ и возросла покупная сила заработка. Значительное удешевленіе большей части произведеній повело къ тому, что за одну и и туже сумму денеть рабочій гораздо лучше можетъ удовлетворить своямъ потребностямъ. Умножая капиталы, промышленная свобода равливаетъ благосостояніе въ массѣ иародонаселенія \*).

Этоть общій прогрессь не исключаеть однако временныхъ колебаній. Перепроизводство въ тѣхъ или другихъ отрасляхъ, а также происходящее отъ конкурренціи уменьшение п'янъ ведутъ къ умалению прибылей, а съ тѣмъ виѣстѣ къ задержкамъ и даже къ сокращению производства. Вслѣдствіе этого и рабочіе лишаются заработка. Это

Digitized by Google

<sup>•)</sup> См. сочивовів Лерул-Больс: Колаї виг la répartition des richemes. Цифры приводови зъ мовиъ сичивенія: Собственность и Государство, ч. П. стр 109 и саба.

составляеть для нихъ источникъ весьма значительныхъ бъдствій. Чёнъ меньше они могли или умъли сберечь на случай нужды, тёмъ сильнёе на нихъ отражается удрученное состояніе промышленнаго рынка. Но и противъ этого государство безенльно. Оно не можетъ сочинить работу, когда нётъ спроса на произведенія. Право на работу есть соціалистическое требованіе, не имѣющее ни юридическаго, ни экономическаго основанія. Право обезпечиваетъ человѣку свободное распоряженіе тёмъ, что ему принадлежитъ, а не даетъ ему притязанія на то, чего у него пѣтъ. При подобныхъ времещныхъ экономическихъ колебаніяхъ помощь можетъ оказывать только благотворительность, частная или государственная.

Па отношеніе предложенія къ требованію рабочнъъ рукъ нивють вліяніе и тв разнообразныя ствененія, которынъ подвергается свободное двяженіе экономическихъ силъ. Они могутъ касаться, какъ предложенія, такъ и требованія. Всякія фискальныя и иныя ивры, ственяющія предпріимчивость, ненабіжно отражаются и на заработной платѣ. Также дійствуетъ отчасти и закрытіе или ограниченіе витлинать рынковъ таможенными пошлинами. Для внутренняго рынка таможенныя пошлины иміютъ послідствіемъ привлеченіе предпріимчивости къ покровительствуемымъ отраслямъ, а съ тычъ витетъ и возвышеніе заработной плати. Но это совершается, какъ мы видѣян, гъ ущербъ потребителямъ, а также и тычъ отраслямъ производства, которыя вывозятъ свои произведенія. Здісь, вслѣдствіе стѣсненія сбыта, заработная плата, напротивъ, пошжается. Задача экономической иолитики состоитъ въ правильномъ соображенія существующихъ условій и ихъ послідствій для народнаго хозийства.

Что касается до предложения, то прежния внутренния ственения свободнаго передвижения народонассления большею частью исчели. По международныл ственения практикуются еще въ широкихъ размърахъ. Самый разительный примъръ представляетъ язгнаніе китайскихъ работниковъ изъ Соединенныхъ Штатовъ. Китаецъ работаетъ усердно съ утра до ночи, довольствуясь самымъ ничтожнымъ вознагражденіемъ; черезъ это онъ становится опаснымъ конкуррентомъ для туземныхъ рабочихъ, привыкникъ къ уровню жизни, требующему несравненню болъе высокой илаты. Американцы не нашли инаго средства помочь этому злу, какъ выгнать всъхъ Китайцевъ изъ Америки. Пхъ примъру слъдуетъ и Австралия. Но европейския государства, не смотря на раздающеся въ нихъ возгласы противъ наплыва иностранныхъ рабочихъ, доселъ воздерживаются отъ подобныхъ къръ. Оня понимаютъ, что при живомъ развити международныхъ сношеній нельзя оградить себя китайскою стъной отъ иностранцевъ. Въ особемности

тамъ, где допускаются стачки рабочихъ, соперничество иностранцевъ служитъ имъ самымъ сильнымъ протяводъйствіемъ.

Посябднее явленіе составляеть характеристическую черту современнаго экономическаго быта. Свобода соглашения нензотжно ведеть къ стачкамъ. Онѣ образуются, какъ между предпринямателями, такъ и между рабочнин. Для рабочихъ это часто единственное средство поддержать свои интересы. Въ одиночку они безсильны; соединяясь, они составяяють сплоченную жассу, которая нередко въ состояни предписывать свои условія. Несправедливо, что при свободныхъ соглашеніяхъ предприниматели всегда интютъ перевъсъ, пбо они обладаютъ денежными средствами и потому могутъ ждать, тогда какъ рабочіе, побуждаемые голодомъ, принуждены принимать самыя невыгодныя для нихъ условія. Предприниматель обыкновенно интесть долгя, съ срочною расплатою, и обязательства, которыя онъ долженъ исполнить. Если предпріятіе останавливается, онъ разоряется. Рабочіе же, при взаниной понощи, ногуть выдерживать долго, особенно въ странахъ, гдъ общій уровень заработной платы довольно высокъ. Но чёмъ болёе они въ состояния выдерживать, техъ ярче выступають невыгодныя стороны стачекъ. Безспорно, онв могутъ содъйствовать улучшению условий работы; регулируя предложение, онъ ставять рабочнать въ более выгодное положение. Ижвя передъ собою не беззащитныя единицы, а кръпко организованную массу, предприниматель принужденъ дълать вст тъ уступки, которыя совитестны съ его интересами. Но эти выгоды покупаются иногда чрезжърно высокою цъной. Всякое прекращение работы отражается гронадными потерями, и для производства, и для потребителей, и для самихъ рабочихъ. Такъ, наприятъръ, забастовка рабочнуъ въ пелонъ общирномъ райсне угольныхъ копей иместь посявдствіень значительное вздорожаніе топлива, а это не только составляеть бъдствіе для всего неимущаго населенія страны, но ведеть къ задержкъ или даже прекращению работъ на иногихъ фабрикахъ и такимъ образомъ оставляетъ безъ заработка множество даже стороннихъ рабочихъ. Предприниматели терлятъ громадные убытки, и сами забастовщики съ ихъ семействами переносятъ величайщую нужду. Всъ ихъ мелкія сбереженія уходять, и только помощь товарищей полдерживаеть ихъ существование. Поразительны тв цифры чистыхъ потерь, какъ для самихъ рабочихъ, такъ и для всего народнаго хозяйства, которыми выражаются издержки каждой забастовки. И часто все это не ведеть ни къ чему. Въ большей половинъ случаевъ рабочіе не выдерживають и возобновляють работу на прежнихъ условіяхъ. Или же ныъ дълаются уступки, далеко не покрывающія того, что они теряють оть временной пріостановки заработковь. Еще хуже, когда

рабочіе становятся орудіямя политическихъ аситаторовъ, которые поддерживають забастовки язъ партійныхъ цілей и разжигають народныя страсти. Тогда рабочіе делаются жертвами безумной соціалистической пропаганды. Такъ это проясходить большею частью во Франція, съ тёхъ поръ какъ стачки тамъ разрешены. Наконсцъ, редко подобныя движенія происходять безь пасилія надъ другими. Забастовка только тогда можеть иметь успехь, когда она общинаеть всёхь рабочихъ безъ исключенія. Между твиъ, многіе вовсе не хотять жертвовать судьбою своихъ семействъ для выгодъ часто весьма проблематическихъ. Всегда есть и сторонніе люди, не имъющіе заработка и готовые идти на всякія условія. Чтобы достигнуть цели, забастовщики должны прибъгнуть къ острастить, а если это не дъйствуеть, то и къ насилію. Нужны чрезвычайныя полицейскія изры, чтобъ оградить желающихъ работать отъ толпы забастовщиковъ. Разръшал стачки, какъ явленія свободы, государство очевидно не можеть терпъть, чтобъ онъ обращались въ нарушение чужой свободы. Неръдко рабочіе, принадлежащіе къ организованнымъ союзамъ, требуютъ, чтобы на фабрикахъ вовсе не принимались сторонніе рабочіе. Это составляетъ уже самое возмутительное посягательство на свободу прояышленности и труда.

По встять этимъ причинамъ, стачки рабочихъ допустимы только тамъ, где широкое развитие экономической и политической свободы укоренило ее въ нравахъ и утвердило въ самыхъ нижшихъ классахъ ирявычку уважать свободу другихъ. Иначе онъ ведутъ къ нескончаеныхъ смутамъ, къ насиліямъ и къ неисчислимымъ потерямъ для народнаго хозяйства и для самихъ рабочихъ. Въ демократическихъ странахъ, конечно, этого избъжать невозможно. Но нельзя утверждать, что только путемъ стачекъ поднимается заработная плата, а вслёдствіе того и благосостояніе рабочаго класса. Экономическая исторія нынъшняго столътія показываетъ, что такой же подъемъ произошелъ и тамъ, гдъ стачки вовсе не допускались. Во Франдін, какъ указано выше, заработная плата удвоялась, не смотря на то, что стачки разръшены только въ новъйшее время. Во многихъ случаяхъ стачки пяльля результатовъ улучшение условий работы; во вножествъ другихъ онъ повели, напротивъ, къ громаднымъ потерямъ. Въ сумиъ же, ръшающее вліяніе имбеть туть вовсе не организація стачекь, а отношеніе предложенія къ требованію. При умноженія капятала возрастаетъ требованіе рабочихъ рукъ, а съ твиъ вивств и заработная ллата. Отъ этого зависитъ и самый успѣхъ стачекъ. Предприняиатели тогда готовы идтя на уступки, когда капиталы предлагаются въ изобиліи и предпріятіе идетъ успѣшно.

مع بر

Сказанное о стачкахъ относится и къ рабочимъ союзамъ, которые и суть главные устроители стачекъ. Какъ организація взаниной понощи в средство для обсужденія совокупныхъ интересовъ, они принесли и приносять существенную пользу рабочену классу. Но этооружие обоюдо-острое. Нужна глубоко вкореннышаяся привычка къ самодъятельности и ясное понимание свояхъ интересовъ, для того чтобъ эти союзы не обратились въ орудіе политической борьбы и возбужденія взаниной ненавистя классовъ. Въ Англін, рабочіе союзы досель держали себя въ сторонъ отъ политики и преслъдовали только свои экономическія ціли; однако и въ нихъ въ настоящее время начинають пріобретать почву соціалистическія ученія. Во Франціи же, недавно учрежденные синдикаты рабочихъ прямо попали въ руки соціалистическихъ агитаторовъ и сдълались самыхъ удобнымъ поприщень для противообщественной пропаганды. Нячего не сиыслящія нассы становятся слепыни орудіями въ рукахъ денагоговъ, которые пользуются всякимъ удобнымъ случаемъ, чтобы разжигать страсти и съ помощью смуть играть выдающуюся роль. Досель, кромъ вреда, французские синдикаты ничего не принесли.

Тажь, гдв рабочие союзы держатся на почве своихъ собственныхъ. чисто экономическихъ интересовъ, въ нихъ замѣчается другое, антиденократическое стреиление. Они замыкаются внутри себя и образують нізчто въ родів средневізковыхъ гильдій, съ привилегированныяъ положеніемъ. Имъя въ виду регулировать предложеніе работы, они стараются не допускать къ ней постороннихъ. Отсюда упомянутое выше требование, чтобы на фабрикахъ принимались только члены рабочняхь союзовь. Современное законодательство, исходящее отъ общегражданской свободы, конечно, не можетъ покровительствовать подобныкъ стремленіямъ, которыя находиля настоящую свою почву въ сословноиъ порядкъ. Тъкъ не менъе, фактически, рабочіе союзы могуть пріобр'втать боліве или меніве привилегированное положеніе тамъ, гдъ работа требуетъ подготовки и умънія и гдъ поэтому невозможно свободное передвижение рабочихъ изъ одной отрасли въ другую. Отсюда общее явленіе, что рабочіе союзы образуются преямущественно нэъ высшаго разряда рабочнхъ въ каждой отрасли. Изъ общей массы выдъляется своего рода рабочая аристократія, которая организуется въ союзы и обладаетъ иногда весьма значительными средствами. Масса же простыхъ рабочихъ остается вив союзовъ, переходя, смотря по потребности, отъ одной работы къ другой.

Всв эти явленія составляють естественное послѣдствіе экономической свободы, предоставляющей безпрепятственное поприще неравныхъ силакъ. Человѣческій трудъ различается не только количественно, но

и качественно. Вследствіе этого, и требованіе труда не ограничивается извъстнымъ числомъ рабочихъ дней и часовъ; для разныхъ производствъ нуженъ различнаго качества трудъ, и чёмъ выше качество, текъ трудъ оплачивается дороже. Это признается и твин, которые, какъ Карлъ Марксъ, хотятъ ценность произведеній определить количествояъ положенныхъ на нихъ рабочихъ дися. Они допускають высшую плату за высшаго качества работу, но утверждають, что на практикъ квалифицированная работа легко переводится на простую: день той или другой квалифицированной работы приравнивается из столькниз-то днямъ простой работы, которая служитъ общимъ для нихъ мъриломъ. Чънъ же однако на практикъ опредъляется это отношение? Опять тъхъ же отвергаемыхъ ими законояъ предложенія и требованія. Работа высшаго качества оплачивается дороже, потоку что требование на нее больше, а предложение меньше. Потребитель готовъ заплатить больше за лучшую работу, а доставить ее можеть не всякій: для этого нужно умъще, а иногда и талантъ. Послъдний есть чисто личнос, прирожденное свойство, а потому составляеть естественную привилегию немногихъ. Для перваго же требуется более или менее продолжительное приготовление. Человъкъ тогда только станетъ тратить на это время, деньги и трудъ, когда онъ имъетъ въ виду, что на такого рода работу есть спросъ и что она оплачивается хорошо. Это своего рода накопляемый человъкомъ унственный капиталь, который приносить проценть. Но величина этого процента опредъляется исклю. чительно предложениемъ и требованиемъ, и ничтыть другимъ. Извъстная квалифицированная работа можеть требовать весьма значительнаго приготовленія; но если спросъ на нее небольшой или конкурренція велика, то она оплачивается плохо. Отсюда весьма обыкновенное явление, особенно въ образованныхъ странахъ, что молодые люди съ довольно высокимъ образованіемъ не находитъ себѣ мѣста; пріобрѣтенныя ими знанія, за недостаткомъ спроса, остаются безъ приложенія. Изъ этого образуется такъ называеный унственный пролетаріатъ, которыя, не находя исхода свониъ способностямъ, неръдко устремляется на неправильные пути. Тѣ, напротивъ, которые нахолять подлежащее имъ мъсто въ общественномъ стров, занимаютъ въ немъ высшее положение и пользуются болье или менье значительными выгодами въ сравнении съ другими. Такимъ образомъ, въ силу закона предложенія и требованія, человъческій трудъ самъ собою организуется въ јерархическовъ порядкъ, съ соотвътствующивъ каждой ступени вознагражденіемъ в съ свободнымъ передвиженіемъ вверхъ и внизъ. На вершинъ этой лъстницы стоить та рабочая аристократія, о которой говорено выше. Она составляеть цвъть рабочей массы; изъ нся выходить и значительная часть предпринимателей.

Digitized by Google

#### 4. Прибыль предпрининателя.

Прибыль предпринимателя образуется изъ разности между издержками производства и цѣною произведеній. Это и составляеть вознагражденіе предпринимателя за руководящій трудь и за сопряженный съ предпріятіехъ рискъ. А такъ какъ, при однихъ и тѣхъ же издержкахъ, цѣны произведеній, вслѣдствіе измѣненія предложенія и требованія, подвергаются колебаніямъ, то очевидно, что этотъ избытокъ можетъ быть больше или меньше, смотря по обстоятельствамъ. Поэтому, изъ всѣхъ вядовъ дохода, прибыль предприниматели есть самый разнообразный и измѣнчивый. На немъ прежде всего отражаются свойства и результаты экономическаго движенія, и они служатъ ему мѣриломъ.

Изъ двухъ входящихъ въ составъ прибыли элементовъ, труда и риска, первый имъетъ характеръ субъективный, второй объективный. Но и трудъ предпринимателя заключаетъ въ себъ двоякое начало: собственно руководящую работу, которая требуется всегда и всядъ, и безъ которой никакое предоріятіе не можетъ идти, и промышленный талантъ, который составляетъ чисто личное свойство руководителя, а потому разнообразенъ до безконечности.

Самый обыкновенный трудь предпринимателя требуеть сочетанія недюжвиныхъ качествъ. Здѣсь необходимы: 1) талантъ организація; 2) умѣніе выбирать людей и управлять имп; 3) знаніе экономическихъ условій и различныхъ способовъ производства; 4) умѣніе правильно расчесть возможныя выгоды и убытки. Чѣмъ крупнѣе предпріятіе, тѣмъ эти свойства требуются въ большей степени. Для предпріятій, расчитывающихъ на общирные рынки, при остромъ соперничествѣ, нужно и болѣе или менѣе широкое образованіе. Но всего нужнѣе практическій смыслъ.

Понятно, что такой трудъ требуетъ и высокаго вознагражденія. Тамъ, гдѣ хозяннъ самъ ведетъ предпріятіе, это вознагражденіе прямо дается прибылью. Но въ акціонерныхъ компаніяхъ, гдѣ участниковъ предпріятія иножество, руководящій трудъ приходится возлагать на одного или нѣсколькихъ, и тогда онъ оплачивается особо. Однако и тутъ руководящимъ лицамъ, кромѣ постояннаго жалованья, всегаа предоставляется болѣе или менѣе значительная доля въ прибыли, пбо только этикъ способомъ личный интересъ, составляющій главную побудительную причину экономическаго производства, связывается съ выгодами предпріятія. Поэтому, крупные доходы руководителей составляютъ первое и необходимое условіе всякаго обширнаго предпріятія. Конечно, этикъ можно злоупотреблять. Въ дурно организованныхъ

компаніяхъ директоры получаютъ значительные оклады, давая скудный дивидендъ акціонерамъ. Но этому алу легко помочь уменьшевіемъ постоянныхъ окладовъ и увеличеніемъ доли, причитающейся изъ прибыли.

Какъ бы однако ни была высока эта прибыль, въ упроченныхъ предпріятіяхъ и въ отрасляхъ, вошедшихъ въ навъстную колею, она не превышаетъ извъстнаго уровня. Побуждаемыя личныкъ интересонъ, лучшіл промышленныя силы устремляются туда, гдъ ожидается наябольшая выгода, а соперничество ихъ ведетъ къ пониженію цънъ. Поэтому, здъсь прибыль болъе иля менъе стремятся къ уравненію, хотя особенности единичныхъ предпріятій и умъніе ихъ вести всегда отражаются на высотъ дохода. Совершенно иное имъетъ мъсто, когда открываются новыя поприща дъятельности или новые способи пропзводства. Здъсь требуется уже не обыкновенное умъніе вести дъло, а высшая способность. Здъсь настоящее поприще для промышленнаго таланта, умъющаго предугадывать новыя условія и воспользоваться счастливо слагающимися обстоятельствами.

Вознаграждение талапта не имъетъ мъры, ибо это чисто личное, безконечно разнообразное свойство, котораго оцтинка вполни зависить отъ вкуса и потребностей публики. Это относится ко всемъ поприщамъ. Цена картины великаго художника можетъ достигнуть баснословныхъ размъровъ. Но въ искусствъ денежное вознаграждение составляетъ только низшую, матеріальную его сторону. Высшее вознаграждение художника заключается въ пріобрівтаемой виъ славів в въ тояъ сочувствін, которое онъ встрівчаеть въ другихъ. Иногда оцівнка немногихъ знатоковъ для него дороже рукоплесканій толпы. На прохышленномъ же поприцъ весь талантъ заключается въ получени денежной прибыли, ябо на это направлена вся д'вятельность. Поэтому я высота таланта изябряется прибылью: чемъ выше таланть, текъ больше онъ доставляетъ выгоды. Отсюда стремленіе даровитыхъ предпринимателей къ большему и большему пріобр'втенію. Этниъ они выказывають свой таланть и получають известность, а виесте и довъріе, необходимое для крупныхъ предпріятій. Отсюда и тв гронадныя состоянія, которыя возникають въ особенности на новыхъ попришахъ. Какъ вознагражденіе таланта, они по всей справедливости принадлежать предпринимателямъ, пролагающимъ новые пути. И такъ какъ эти состояния созданы ими, и никвиъ другимъ, то они составляють крупныя пріобретенія для всего народнаго хозяйства. Оть нихъ получаютъ выгоды и всё другіе участники предпріятія, капиталисты, влагающие въ него свои сбережения, и работники, участвующе въ немъ своимъ физическимъ и умственнымъ трудомъ. Этимъ, нако-

- 173 -

нецъ, возбуждается духъ предпріничивости, составляющій движущую пружину всего экономическаго развитія. Народное хозяйство тогда только можетъ достигнуть сколько-нибудь значительной высоты, когда промышленнымъ талантамъ предоставляется свободное поприще. Даровятые предприниматели играютъ такую же роль въ экономической жизни, какъ значительные ученые и художники въ области науки и искусства. Это – герон промышленнаго міра.

Походъ близорукихъ поклонниковъ равенства противъ крупныхъ состояния, образующихся на промышленномъ поприщъ, тогда только находить некоторое оправдание, когда значительныя богатства возникають не путемъ свободной промышленной деятельности, а съ помощью искусственныхъ мѣръ, создающихъ для извѣстныхъ лицъ монопольное положение въ ущербъ другияъ. Такъ, наприятръ, когда многомилліонныя состоянія образуются подъ защитою покровительственныхъ пошлинъ, потребитель не можетъ не видъть, что они берутся изъ его кармана. Его заставляють покупать дороже и хуже то, что онъ могъ бы пріобръсть дешевле и лучше. Въ этохъ случать крупныя выгоды предпринимателей являются очевиднымъ доказательствомъ, что покровительственныя пошлины служать не только поддержкою младенческой проямшленности, по средствоять чрезя врнаго обогащения однихъ на счетъ другихъ. И тутъ талантъ проявляетъ свою силу; но эта сила выражается главнымъ образомъ въ обирания чужихъ кармановъ съ помощью правительственныхъ распоряжений. Лекарство противъ этого ала лежитъ единственно въ свободновъ соперанчествѣ, которое, предоставляя таланту самое широкое поприще, не ставить его въ привилегированное положение, а даетъ только проявиться естественному его превосходству.

Крупное вознагражденіе таланта, пролагаюндаго новые пути, тімъ необходимізе, чімъ больше рискъ предпріятія. Велкое предпріятіе сопряжено съ рискомъ, ибо обстоятельства, опредіякощія, какъ условія производства, такъ и отношеніе предложенія къ требованію, поясчислимы и нажівчивы. Они не подлежатъ точному опреділенію. По когда навізтная отрасль до ніжоторой стенени упрочилась, различныя вліяющія на нее случайности становатся боліве или меніе извістными. Статистика обнаруживаетъ ихъ повтореніе и ихъ размірні. На этонъ основано страхованіе, которое выплачивается изъ прибыли и такивъ образовъ составляетъ часть надержекъ производства. По страхованів касается лишь ніжоторыхъ случайностей; оно не можетъ обезнечить ціянъ на произведенія, отъ которыхъ окончательно завнситъ вся выгода предпріятія. Поэтому, даже въ упроченныхъ отрасляхъ, предприниватель всегда долженъ имѣть въ виду такіе крупные

барыши, которые покрывали бы возможные убытки. Это составляеть существенную часть прябыли. Еще болье это имбеть ибсто въ предпріятіяхъ новыхъ, еще неизвъданныхъ. Тутъ нуженъ большой тадантъ, нужна и надежда на значительные барышя, чтобы побудить человъка ряскнуть всъмъ своимъ состояніемъ для проложенія новаго пути. Рискъ въ новыхъ предпріятіяхъ такъ великъ, что обыкновенно первые зачянатели разоряются, и только сятьдующіе за ними, умудренные ихъ опытомъ, пріобрѣтаютъ тѣ громадныя выгоды, которыя поражаютъ современниковъ.

Во всякоиъ случать, тамъ, гдъ дъйствують обстоятельства независимыя отъ человеческой воли, шансы могуть быть и въ ту и въ другую сторону. Въ этопъ и состонтъ рискъ. Задача же человъка заключается въ томъ, чтобы по возножности расчитать тв и другіе, воспользоваться хорошнии и отвратить или выдержать дурные. Въ этонъ выражается сила разума, призваннаго дъйствовать во визшнемъ мірѣ, который есть міръ случайностей, нбо, находясь въ условіяхъ пространства и времени, онъ представляетъ поприще частныхъ силъ, а случайность ничто нное какъ отношение частныхъ силъ. Санъ человъкъ, какъ единичное существо, подлежитъ всякаго рода случайностямъ; но разумъ и свобода на то ему и даны, чтобы онъ среди этихъ случайностей нашель надлежащій путь и обратиль ихъ въ свою пользу. И это онъ можетъ сділать предуснотрительностью, изворотливостью, постолнствомъ, одиниъ словомъ, теми свойствами ума и характера, которыя составляють сущность промышленнаго таланта и которыя ділають человіка наремь земли. Когда Лассаль утверждаль, что среди безчисленныхъ условій экономическаго быта инкакого расчета произвести нельзя, и что успівнеть всегда глупійшій, именно нотому что онъ менье всыхъ расчитываетъ, то это одинъ изъ техъ ислъвныхъ порадоксовъ, которыми соціалисты стараются затемнить недостатокъ аргументовъ. Разумъ человеческий, среди случайностей проямилленнаго міра, есть болье, чімъ шансь банкомета, даже болье, чемъ шансъ умнаго игрока, который въ коммерческихъ играхъ, при перемвнахъ счастья, окончательно остается въ выягрышев, потому что хорошо играеть: это-шансь первенствующаго двятеля, который унветь не только воспользоваться благопріятными обстоятельствами, но и приладить ихъ такъ, чтобъ оня служили ему къ выгодъ. На этокъ основана самая существенная часть прибыли предпрянимателей. Но непремінное для этого условіе заключается въ свободновь употреблении своихъ силъ и способностей. Поэтому совершенно неязно предположение твхъ, которые требують, чтобы благопріятные шансы шли на пользу государства. Какъ уже сказано выше, подобное требование

подрываетъ промышленность въ самояъ ен корнъ, ибо этинъ уничтожается предпріничность. Человъкъ, въ этой системъ, перестистъ быть свободнымъ единичнымъ существояъ, призваннымъ дъйствовать во внъшнемъ міръ; онъ становится колесомъ неповоротливой бюрократической машины, страдательно воспринимающимъ извить падающія на него блага и невзгоды. Присвоивая себъ шансы, государство присвоиваетъ себъ все, ибо шансы падаютъ на хозлина.

Изъ всего этого ясно, что прибыль предпринимателя составляеть самую разнообразную, подвижную и памънчивую часть дохода. Этопрогрессивный элементъ промышленнаго міра. Изъ прибыля выдъляются остальныя части дохода, поземельная рента, пропентъ съ капятала и заработная плата; затъмъ остающался часть служитъ мъриломъ выгодности предпріятія, а вмъстъ и успъховъ народнаго хозяйства. Она служитъ вжъстъ съ тъмъ главнымъ источникомъ приращенія капиталовъ, составляющаго первое и необходимое условіе экономическаго развитія. Часть полученной прибыли потребляется; остальная же часть становится капиталомъ и обращается на новое производство. Этимъ опредъляется и отношеніе производства къ потребленію. Въ оборотъ это отношеніе выражается въ цънъ произведеній; въ доходъ оно пролыяется въ количественномъ отношенія потребляенаго къ сберегаемону. Это приводитъ насъ къ изслъдованію потребленія.

### ГЛАВА V.

#### Потребленіе.

Потребности человъка такъ же разнообразны, какъ разнообразна сама человъческал природа. Какъ физическое существо, онъ нуждается въ средствахъ существованія; какъ духовное существо, онъ ставитъ себѣ высшія цъли: онъ ищетъ гармоніи и наящества жизни. Эту печать духа онъ стремится наложить и на свою матеріальную обстановку, дълая ее болъс удобною и изящною. А такъ какъ изобрѣтательность человъческаго ума не имъстъ предѣловъ, а съ другой стороны, столь же неисчерпаемы богатства природы, изъ которыхъ человъкъ можетъ навлечь пользу или наслажденіе, сдѣлавъ ихъ обравонъ и орудіемъ духа, то понятно, что потребности могутъ рости п разнообразиться до безконечности, вызывая все новую и новую дѣательность съ цѣлью ихъ удовлетворенія.

Всю яту сумму потребностей можно разд'влить на нівсколько посявдовательныхъ ступенсії, смотря по тому, какой цівли онів отвівчаютъ. Низшую ступень составляють потребности месблодимия, имівющія въ виду моддержаніе жизни. Сюда относятся пища, одежда, жи-

- 177 -

лище и топливо. Вторую ступень составляють потребности удобсные и удовольствія, имѣющія въ виду пріятность жизни. Наконець, третью и высшую ступень составляють потребности роскоши, ниѣющія въ виду изящество жизни. Какъ удобство, такъ и роскошь въ значительной степени состоять въ улучшеніи предметовъ необходимости въ самыхъ разнообразныхъ формахъ; но къ этому присоединяется множество другихъ вещей, имѣющихъ цѣлью дать матеріальной жизни человѣка обликъ, соотвѣтствующій требованіямъ духовной его природы.

Развитіе всіхі, этихь потребностей не идеть равном'врно оть низшей ступени къ высшей. Исходную точку, безъ сомибнія, составляеть удовлетвореніе необходимыхъ нуждъ. Можно думать, что челов'вчество жило ціллыя тысячелітія, прежде нежели оно успіло возвысяться надъ этимъ уровнежь. Въ эти первобытныя времена, матеріальное состояніе людей ночти одинаково; всі они едва имбють скудныя средства сущестнованія. Выходъ изъ этого положенія можеть дать только накопленіе капитала. По на этой начальной ступени капиталь состоить почти исключительно изъ первобытныхъ орудій и рабочаго скота. Къ этому присосдиняется разумное орудіе — подвластные люди. Мы виділи, что рабство составляетъ отличительную черту первой эпохи экономическаго развитія. Посредствомъ него челов'ячество вышло изъ состоянія дякости и вступило на путь экономическаго и общественнаго прогресса.

Съ водвореніемъ рабства, черезъ покореніе одняхъ народовъ другими, образуется противоположность владычествующихъ и подчиненныхъ, съ чтяхъ вмтестъ развивается и различіе потребностей. Для однихъ все ограничивается скудными средствами существованія; среди другихъ возникаютъ потребности роскощи, и чтять шире и кръпче установившаяся власть, чтять выше стоитъ образованіе, тъять болъс. Эли потребности ростутъ. Отсюда тъ изумительныя картины росконии, которыя представляютъ намъ восточныя монархіи. Лучшими тому свидътелими служать раскрываемые нынъ остатки египетскаго искусства, процябтавшаго за нъсколько тысячъ лътъ до Рождества Христова.

Тоже повторяется и въ классическихъ государствахъ. Пока близкій къ первобытнымъ временамъ родовой порядокъ держится въ предълахъ центральной общины, окруженной небольшою территоріей, потребности роскоши получаютъ мало развитія. Онѣ даже воздерживаются государствомъ въ видахъ охраненія нравовъ. Въ Спартѣ, всякая роскошь воспрещалась закономъ. Но какъ скоро родовая община расширяетъ свои предълы и становится завоевательной, съ чѣмъ виѣстѣ умножается и количество рабовъ, такъ является неудерживое вторженіе потребностей роскоши, а всл'ядствіе того противоположность богатыхъ и б'ядныхъ, которая повела наконецъ къ паденію древнихъ республикъ. Надъ противоборствующими общественными илассами воздвигается опять монархія; но потребности роскоши все ростутъ. Роскошь римскихъ императоровъ и знатныхъ лицъ не знала предъловъ, а нищета массы населенія все увеличивалась. Вообще, это противоположеніе потребностей роскоши и скудныхъ средствъ существованія, съ отсутствіемъ потребностей удобства, составляетъ отличительную черту древняго міра. Это — принадлежность экомическаго быта, основаннаго на рабствъ. Самая торговля въ древности имъла въ виду почти исключительно удовлетвореніе потребностей роскоши.

Начало развитія среднихъ потребностся относится къ сословному строю. Въ земледъльческой отрасли, при господствъ кръпостнаго права, и туть является противоположность богатства и бедности; но при іерархическомъ порядкъ землевладинія и постепенномъ переходъ отъ крупнаго землевладенія къ мелкому, образуются среднія звенья, свяаывающія противоположныя крайности. Настоящее же, самостоятельное развитие эта средняя ступень получаеть въ городъ, который является средоточіенъ прохышленнаго и торговаго класса. Европейскій городъ есть колыбель всей промышленности новаго времени, которал инветь въ виду уже не удовлетворение потребностей однихъ богатыхъ, а общее благосостояние встхъ. Эта новая промышленная сила разбиваеть наконець сословныя преграды и создаеть себь свободное поприще въ общегражданскояъ стров, где исть уже резко определенныхъ деленій, а установляется безконечное разнообразіе положеній съ постененными переходами отъ одной крайности иъ другой. Въ токъ же направления дъйствуетъ и все промышенное развитие новъйшаго времени. Фабричное производство имбеть въ виду уже не удовлетворение потреблости немногихъ, а именно массу. Оно понижаетъ цены и расчитываеть на возможно обширный кругъ потребителей. Рядокъ съ этикъ остаются художественныя производства, имъющия цілью удовлетвореніе утонченнаго внуга богатыхъ; но они играють второстепенную роль. Выдающееся явление современнаго экономическаго быта, связаннаго съ общегражданскияъ строемъ, составляетъ производство массами, расчитанное на болве и болве увеличивающиеся кругь среднихъ потребителей. Газвитие жизненныхъ удобствъ, разлитое въ среднихъ слояхъ, составляетъ явление новаго времени.

Такинъ образонъ, результатъ экономическаго процесса состонтъ въ томъ, что между противоположными крайностями вставляются свявующія ихъ среднія звенья. Этотъ результатъ соотвётствуетъ общему

вакону, которынъ управляются всъ явленія, какъ физическаго, такъ и духовнаго міра, закону, который можно назвать закономъ средняю мина. Вездъ, гдъ извъстная сила, дъйствующая среди окружающихъ условій, выражается въ ряд'я явленій, нанбольшее ихъ количество радаеть на среднія формы; крайности же становятся темъ болёе редкихи, чемъ болье оне удаляются отъ средины. Этоть законъ, признавлемый и естествоиспытателями, находить вполит достовърное подтвержденіе въ статистикъ, которая формулировала его въ ученія о среднами чаловыки. Однако, началовъ развитія этоть законъ подвергастся существенному видоизженению. Развитие не идеть равномерно, еть одной ступеня къ другой, путемъ количественнаго умноженія. Процессь здісь иной: сперва изъ безразличной нассы, гді господствують средніе типы, выд вляются противоположности, затвив эти противоположности опять сводятся къ высшему единству вставлениемъ между ними среднихъ звеньсвъ. Такимъ образомъ, высшая ступень представляетъ какъ бы возвращение къ пизшей, по съ сохранениемъ разнообразия и съ возвышеніень общаго уровня. Этоть общій законь, къ которону ны подробные вернемся впослыдствія, вполны выражается въ указанновъ выше экономическояъ процессъ. Задача послъдняго заключается, слъдовательно, въ постепенномъ поднятін общаго уровня путемъ возножно широкаго развитія среднихъ звеньевъ, при сохраненія естественнаго разнообразія положеній и потребностей. Это и совершается на почві общегражданскаго строя, который предоставляеть полную свободу развитню частныхъ силъ подъ общимъ, сдерживающимъ ихъ закономъ.

Если это такъ, то совершенно неумъстно ополченіе моралистовъ и соціалистовъ противъ роскоши. Какъ всякими другими благани, роскошью можно элоупотреблять, но сама по себь она есть благо, а не зло. Красота жизни есть одна изъ высокихъ потребностей человъческого духа. Высшую роскошь составляють художественныя прокаведенія, которыми обставляеть себя человікь. Недостаточно любоваться ими на площади или въ музеяхъ. Надобно, чтобъ они составляли принадлежность домашияго быта. Этимъ поднимается духъ и развиваются изящные вкусы и правы. Къ высокняъ общественныяъ наслаждениять принадлежить и широкое гостепринство, связывающее людей и создающее образованные центры общественной жезии, гдв вырабатываются утонченные нравы и просвещенныя понятія. Конечно, все это составляеть достояние немногихъ; но надобно, чтобы это въ обществъ было. Геній, талантъ, красота, высшее образованіе составлиють также достояние немпогихъ; но они служать высшинь украшеніемъ общества. Распространенная въ обществе роскошь означаетъ тотъ уровень богатства и образованія, до котораго оно достигло.

12\*

Роскошь имъетъ и экономическое значеніе: она служитъ побужденіекъ къ дъятельности. Всякая экономическая дъятельность имъетъ въ виду не только поддержаніе, но и улучшеніе жизни. Для того, чтобы она шла безостановочно, надобно, чтобы самая возможность улучшенія простиралась до высшихъ предъловъ. Предприниматель, который достигъ средняго уровия, работаетъ для того, чтобы достигнуть высшей ступени для себя и для своихъ дътей. Конечно, онъ можетъ свой избытокъ пожертвовать на накое-инбудь общественное - дъло; это внолить отъ него зависитъ. По при этокъ не возбранлется и украшеніе собственной жизни. Это желаніе внолить законное и до такой степени присущее человъку, что устранить его значитъ подорвать человъческую дъятельность въ самомъ ся корить.

Потребности роскоши оплачивають и трудъ, обращенный на ихъ удовлетворение. Количество работы, потребной для производства предметовъ перной необходимости въ извъстной странь, имъетъ предъль, опредълненый выстными условіями. Англія, напримыръ, не въ состоянія проязводить всего хліба, нужнаго для ся населенія. Ей выгодные покупать недостающее у постороннихъ, которые производять дешевле. Но для этого необходимо, чтобы остальное население имъло заработокъ, дающій сму средства покупать хліють. Этотъ заработокъ дается удовлетворенісых другихь потребностей. Чтых шире и разнообразние эти потребности, тыкъ больше и требование на работу и тыкъ большее количество населенія можеть поддерживать свое существованіе. Въ числъ этихъ производствъ преднеты роскоши занимаютъ видное иесто. Они требуются самою зажиточною частью народа, а потому оплачиваются всего лучше. Страна, въ которой нѣтъ роскоши, всегда остается бедною и мало образованною, способною содержать только скудное население.

Безъ сомнънія, не всякая роскошь можетъ быть оправдана. Экономически оправдывается только та, которая соразмърна со средствами. Стремленіе къ роскоши, превышающей доходъ, ведетъ къ разоренію. Эстетически оправдывается только та роскошь. которая дъйствительно имъетъ художественное значеніе, а не безвкусіе, стремящееся блистать богатствомъ, иногда при отсутствін самыхъ элементарныхъ жизненныхъ удобствъ. Не наружный блескъ, а гармонія жизни составляетъ истинную ся красоту. Наконецъ, нравственно оправдывается только та роскошь, которая не развивается въ ущербъ нравственнымъ обязанностямъ къ ближнимъ. Богатый челов вкъ, который, укращая свою жизнь, оказываетъ помощь другимъ, не можетъ подвергаться нравственному осужденію. Но какъ эстетическая, такъ и нравственная оцівнка роскоши не принадлежитъ къ задачамъ экономиста.

•11

Внутренній побужденія челов'єка лежать вив области его изсл'ядованія. Они составляють предметь пропов'єди эстетика и моралиста; для экономиста важно существованіе потребностей, вызывающихъ изв'єстное экономическое производство.

Во всякояъ случав, то употребление, которое человъкъ дъластъ изъ своего дохода, зависитъ отъ него одного и ни отъ кого другаго. Законы противъ роскоши принадлежатъ къ области прошляго. Въ древности они падавались въ виду поддержания расшатывающихся правовъ; но опи оказались безсильными остановить этотъ процессъ. Они были уместны и при средневековомъ порядке, когда различе сословій выражалось не только въ правахъ и обязанностяхъ, но я во всей вичинией обстановкъ жизни. Каждой группъ людей возбранялось выступать изъ положенныхъ для ися предъловъ. Но съ переходомъ къ общегражданскому строю всё эти преграды исчезли. Свобод'ї: промышленности соотв'ютствуеть и свобода потребленія. Каждый воленъ дълать изъ пріобрътеннаго имъ достолнія то употребленіе, которое онъ хочетъ, никому не давая въ томъ отчета, нбо оно принадлежитъ сму и никому другому. Юридически и экономически, это единственно правильная точка эрения. Правственно, употребление богатства можетъ быть хорошо или дурно; но это дело совести. Нравственность есть начало не принудительное, а свободное. Моралисты и проповедники могутъ стараться распространить нравственныя понятія и вызывать въ людяхъ правственныя побужденія; мизніе окружающей среды можетъ ихъ въ этомъ поддерживать: законодателю до этого нътъ дъла, а экономистъ не имъстъ тутъ голоса. Всего менъс позволительно смотр'ять на богатыхъ людей, какъ на носителей общественнаго достоянія, призванныхъ исполнять извъстныя общественныя обязанности. Такая точка зрънія не питеть ни кальйшаго основанія. Она коренится въ хаотическояъ смѣшеніи понятій юридическихъ, нравственныхъ и экономическихъ. Въ воображении воздвигается фантастическій призракъ общества, какъ целаго, владычествующаго надъ частямя и распределяющаго между ними свои функции. Мы видели, что въ дъйствительности ничего подобнаго нътъ. Всъ люди нитютъ правственную обязанность помогать ближнимъ: чемъ больше средствъ. тыхъ, разумъется, можно оказать большую помощь. Но это обязанность личная, коренящаяся въ совести и утверждаемая релягіей, а не налагаемая на людей во имя какого-то общественнаго начала. Религія внушаєть даже, что правая рука не должна знать, что дівлаєть лѣвая, въ знакъ того. что всякое общественное начало туть неунестно. Люди интють обязанности и къ обществу, какъ целону, то-есть къ государству, а равно и къ заключающимся въ немъ частнымъ союзамъ

къ которымъ они принадлежатъ. Эти обязанности состоятъ въ разчыхъ повинностяхъ и общественной службъ, принудительной или добровольной. Онъ излагаются въ государственномъ правъ. Ничего другаго иътъ, ни въ теоріи, ни въ жизни. Есть только правственная оцънка человъческихъ поступковъ, сужденіе о свойствахъ людей; но никакихъ требованій и обязанностей изъ этого не вытекаетъ.

Но если государство не въ правъ витшиваться въ употребление, которое делають богатые наъ своего избытка, то оно не можеть оставаться равнодушнымъ къ другой крайности, именно, къ недостатку въ средствахъ существованія. Восполненіе этого недостатка составляетъ долгъ человъколюбія. Заключая въ себъ нравственный элементъ, государство не можетъ оставаться ему чуждымъ. Но съ чьей бы стороны ни оказывалась помощь неимущимъ, со стороны ли частныхъ янцъ, общинъ или государства, это все-таки остается бланотворительностью, то-есть, делонъ милосердія. Никакого права изъ этого не рождается. Человъкъ, страдающій недостатковъ средствъ, не имъетъ ни налвашаго права требовать отъ другихъ, чтобы они ему помогали: онъ ножетъ только взывать къ ихъ человъколюбію. И это не составаяеть униженія правильно понятаго человеческаго достоянства, нбо этичь установляется правственная связь между людьми и вызываются самыя высокія чувства, составляющія именно нравственное достопиство человъка. Съ одной стороны является смиреніе и благодарность, съ другой стороны милосердіе и любовь. Эти чувства сиягчають то, что ножеть быть унизительнаго въ благотворительности; они дилають ее однимъ пяъ самыхъ высокихъ проявлений человъческой души. По именно поэтому благотворительность есть прежде всего дляо личное. Ея высокое правственное значеню проявляется только тамъ, гдв человъкъ свободно отдаетъ этому ділу свою душу, а не тамъ, гда аваствуеть бездуннюе юрядическое лице посредствоять насяныхъ служателей. Поэтому частная благотворительность всегда должна быть правиломъ, а общественная исключеніемъ. Только единичное лице, съ его сердечныя участіся къ судьбъ ближняго, способно вникнуть и во все нужды, различнть действительный недостатокъ средствъ отъ стремленія жить даровъ на чужой счеть. Общественная благотворительность, действующая путенъ общихъ правилъ, не въ состояния подвести подъ нихъ все разнообразие жизни, а потому всегда будетъ грешить въ ту или другую сторону.

Отсюда вытекають иткоторыя общія начала, которыми должна руководнться всякая благотворительность. Во-первыхъ, помощь должна оказываться съ строгимъ разборомъ, лишь тамъ, гдв есть двйствительная нужда. Во-вторыхъ, къ пособіямъ наъ чужихъ средствъ слв-

дуетъ прибъгать только тамъ, где невозножна санопонощь, то-есть, гат человъкъ не въ состояни самъ заработывать свой хлъбъ. Вътретьихъ, общественная благотворительность должна действовать только за недостаткомъ частной, опираясь на послёднюю и скорбе приходя къ ней на помощь, нежеля дъйствуя самостоятельно. Въ-четвертыхъ, общественная благотворительность должна находиться въ рукахъ прежде всего тахъ частныхъ союзовъ, къ которынъ принадлежатъ граждане; эти мелкія единицы ближе стоять къ людянь и болье знакомы съ ихъ нуждами. Государство же должно оказывать помощь лишь въ крайнихъ случаяхъ, когда нужда становится общею. Въ-пятыхъ, понощь должна оказываться только по ивре средствь. Частный человекь, конечно, можетъ располагать своими средствами по своему усмотръню; онъ воленъ продать все свое имъніе и роздать нищимъ. Но общественныи средства, которыя собираются принудительно, а не добровольно, имеють свое законное назначение. Только избытокъ ихъ ножетъ идти на благотворительность. Государство, въ особенности, не въ состоянии помогать всякой нуждѣ. Оно ис призвано опекать всёть гражданъ и доставлять имъ средства существованія. Задача его состоптъ въ управления твин совокупными интересами, которые составляють общія условія этого благосостоянія. Покощь, оказанная частнымь ляцамъ, для него дъло случайное.

Изъ этого ясно, что восполнение недостатка средствъ существованія у неихущихъ предполагаеть чрезвычайное разнообразіе условій в способовъ дъйствія. Причины недостатка могуть быть разныя. Во-первыхъ, оні могутъ быть чисто фланческія, проистекающія наъ дряствія естественныхъ свяъ: таковы боявани, старость, сиротство. Сюда же припадлежать случайныя бъдствія, постигающія человъка, какъ-то: пожары, наводненія, засухи, к т. п. Во-вторыхъ, человъкъ можетъ лишиться пропитація вслівдствія безработицы, проистекающей оть удрученнаго состоянія промышленности или отъ пролагаемыхъ сю новыхъ нутей, а также и отъ конкурренцін состоящяхъ въ болье выгодновъ положении. Иногда соперинчество рабочихъ въ извъстной отрасли ножеть быть такъ велико, что при самой усиленной работв имъ едва достаетъ средствъ пропитанія, а мные совершенно остаются безъ дѣла. Все это причины, коренящіяся въ изитичивыхъ условіяхъ пронышлевной двятельности. Наконецъ, въ-третьихъ, причина недостатка средствъ часто кростся въ собственной внить человъка. Извъстно, какую глубокую лаву среди рабочаго класса составляють пьянство к безпутная жизнь. Пороки родителей ведуть къ разорению семьи и отражаются даже на потомстве.

Послъдняя причина требуетъ прежде всего нравственнаго враче-

- 184 -

Что касается до причинъ физическихъ, то противъ нихъ могутъ бытъ разныя средства. Главное состоитъ въ широкомъ развитін взаинности, въ силу которой случайности распредъляются на многихъ. При господствъ свободы въ экономической и гражданской области, основнымъ началомъ всъхъ подобныхъ учрежденій должна быть самопомощь. Свободное лице отвътственно за себя и за свою семью, а потому оно само должно заботиться о своей и ся судьбъ. Къ такого рода учрежденіямъ принадлежатъ кассы взаимной помощи, а также и потребительныя товарищества, имъющія цълью, посредствомъ оптовыхъ закупокъ, удешевить и улучшить средства пропитанія. Подобныя товарищества составляютъ одно изъ самыхъ дъйствительныхъ средствъ для поднятія уровня жизни рабочаго класса.

Но взаимность не ограничивается тёснымъ кругомъ знающихъ другъ друга лицъ; она получаетъ болѣе обширное значение въ общихъ системахъ страхованія. Страхованіе отъ физическихъ бъдствій извъстно съ давнихъ поръ. Оно не только роспространено среди болте или нение зажиточныхъ классовъ, но простирается и на мало имущихъ, которые могуть быть въ конецъ разорены случайнымъ бъдствіемъ. У насъ введено принудительное страхование отъ огня крестьянскихъ строеній. Принужденіе вызывается тімъ, что погорівшіс крестьяне нензбъжно падають на общественное попечение. При существующей у насъ систенѣ крестьянскихъ построекъ, пожары составляютъ не частное только и случайное бъдствіе, а общее и постоянное, а потону требующее общихъ мъръ. Въ новъйшее время стало распространяться и страхование жизни, имиющее въ виду обезпечение семьи въ случать смерти ся главы. Но для рабочаго класса всего важите вводиное ныне страхование рабочнать отъ болезней и увечья, а равно в пенсіонныя кассы для старости. Въ Германія эта систеха получиля широкое примѣненіе; въ другихъ странахъ все ограничивается пока слабыми попытками. Причина та, что адъсь возникають вопросы весьма сомнительнаго свойства. Первый состоить въ томъ: насколько тутъ ужестно принуждение? второй: насколько уместно обязательное участие въ этомъ дълъ стороннихъ лицъ и самого государства?

Принужденіе въ дълѣ страхованія можеть быть оправдано тѣкъ, что яншающійся средствъ падаеть на содержаніе общественной благотворительности. Но такая точка зрѣнія умѣстна только тамъ, гдѣ Спаствіе дійствительно инветь общій харантерь. Пожарь, распространялсь, истребляеть цілыя села; увічье же, болізнь, безпонощная старость суть чисто личныя бізды, не отражающіяся на другихь. Нельзя притомъ не сказать, что всякое подобное принужденіе естьопека, предполагающая, что лице неполноправно я не въ состоянія само распоряжаться своею судьбой. Поэтому оно принужденіе разитры, а человіческая свобода цівнятся очень невысоко. Въ Германія, какъ платістно, эта система была введена въ надежда не оправдалась: напротивъ, соціализжь развялся еще съ большею силой. Государственное вмішательство въ экономическія отношенія дійствуеть ему на руку.

Что касается до втораго вопроса, то привлечение хозяевъ къ участію въ страхованія рабочихъ отъ увѣчій, происходящихъ въ ихъ собственномъ производствѣ, можетъ быть поддержано во имя справедливости. Различныя законодательства возлагають на нихъ даже большую или меньшую отвѣтственность за увѣчья. Но совсѣмъ вное дело участие въ страховании отъ случайныхъ болезней и старости, которыя не инъютъ ничего общаго съ производствояъ. Предприниматели могутъ учреждать у себя больницы для наличныхъ рабочихъ и пенсіонныя кассы для стариковъ, которые всю жизнь работали въ ихъ предпріятін. Подобныя учрежденія веська желательны; они установляють правственную связь между предпринимателями и рабочнии. Но принудительное участіе въ общемъ страхованія не только не укръпляетъ этой связи, а напротивъ, ее разрываетъ. Рабочій не дорожитъ уже предпріятіень, где онъ находить постоянную работу, даже есля со стороны хозянна прилагаются вст заботы, чтобы устронть его жизнь и обезпечить его судьбу. Выплачивая обязательно известную сумку, онъ знаетъ, что остальное будетъ внесено другиян, и не дорожитъ уже инчёмъ, а переходить, какъ перелетная птица, туда, гдв онъ минутно надвется найти наибольшую выгоду. Со своей стороны, предприниматель перестаеть принимать участие въ судьбе блуждающихъ рабочнять. Принудительное участие въ страховании становится для него просто частью издержекъ производства. Оно возибщается или уменьшеніень рабочей платы или возвышеніень ціны произведеній. Такой порядокъ, разрушающій все естественно образующіяся частныя связи, не можеть быть выгоденъ ни для экономическаго быта, ни для государства.

Еще менње оправдывается участіе въ страхованія самого государства. Оно можеть проявляться въ разной форми: яли въ види посо-

бія добровольно образующимся кассамъ взапиной помонии, какъ нынф вводится во Франции, или въ видъ взноса въ общую кассу, установленную закономъ и управляемую слиниъ государствомъ, какъ въ Германіи. Первое витеть въ виду поддержаніє и развитіє самопонощи, и это составляеть существенную ся выгоду. Но точка эриня здись все-таки радикально ложная. Какими бы церлями ни прикрывалась эта помощь, она все-таки инчто иное какъ благотворительность; по благотворительность должна оказываться наиболие нуждающимся, а здъсь она оказывается темъ, которые сберстаютъ, следовательно не нуждаются; тв же которые терпять наибольшую нужду, остаются безъ понощи. Вторая система инфеть то преямущество, что эдесь помощь ока-Амвается встиъ безъ различія. Это та точка зрешія, на которую становится государство, когда оно руководится справедливостью, составляющею верховное начало всей его диятельности. Но именно къ **Слаготворительности** это начало менъе всего приложимо. Благотворительность, распространяемая на целые классы безъ разбора, въ силу общаго закона, представляеть полное извращение правственнаго ся значения, которое состоить въ оказания помощи тамъ, гдъ обнаружисается нужда. Государство не имбетъ права распоряжаться такияъ образонъ средствами плательщиковъ, обращая обязанность человѣколюбія въ принудительную подать, взимаемую съ одной части гражданъ въ пользу другой. Когда же оно беретъ на себя львиную долю этого взноса, какъ предлагалось въ проекть, представленномъ итсколько лъть тому назадъ французской палать, то подобное учреждение представляеть совершению чудовищное извращение истинныхъ отношения государства къ гражданамъ. Рабочій приравнивается къ чиновнику, получающему отъ государства пенсію за долговременную службу. Такая точка зрѣнія можетъ корениться только въ полномъ смѣшеніи всвхъ понятій, въ непониманія различія между публичнымъ правомъ и частнымъ, между государствоиъ и гражданскимъ обществомъ. Рабочій-не лице, облегченное обществезною должностью и получающее за это установленное законокъ вознаграждение, а послѣ извъстнаго срока пенсію: это-частный человѣкъ, который самъ за себя отвѣтствуеть и самъ устроиваеть свою судьбу, вступая въ частныя договорныя отношенія съ другими. Дівлать его пенсіонеромъ государства значить подрывать въ немъ чувства отвътственности за себя и обязанности къ своей семьт, чувства, которыя одни дають истенно нравственное значение личной свободъ. Когда человъкъ знаетъ, что онъ не самъ себя обезпечиваеть, а обезпечивается другими, въ немъ уничтожается главная пружина самодъятельности, именно то, что мо-

жеть поднять его на общественной лъствицъ. А между тъмъ, на

государство это возлагаеть такое громадное бремя, которое ему сопершению не по силамъ. Всё подобныя мѣры суть ничто яное какъ уступки соціализму, стремящемуся разрушить существующій общественный строй. Правительство старается привлечь къ себё рабочихъ разными приманками, что въ странахъ, гдё господствуеть всеобщее право голоса, составляеть обыкновенную уловку практической политики. По подобныя уступки, представляющія искаженіе правильныхъ началъ государственной жизни, способны только утвердить въ рабочихъ ложныя понятія о ихъ правахъ и о тёхъ требованіяхъ, которыя они могутъ предъявлять государству. Онё не ослабляютъ, а укрѣпляютъ соціалистическія стремленія.

Истниное начало государственной жизни состоить въ тонъ, что сосударство, управляя совокупными интересами, вовсе не призвано и не въ силахъ исправлять всё частныя бъдствія и обезнечивать благосостояніе частныхъ лицъ. Поэтому оно безеильно противъ голъ, проистекающихъ отъ экономическихъ кризисовъ и отъ разнообразныхъ случайностей экономическаго движенія. Если рабочіе, всябдствіе введенія машинъ или экономическаго перепроизводства, остаются безгь заработка, они не могутъ требовать отъ государства, чтобы оно даалло имъ работу, ибо оно не имъетъ ся въ своемъ распоряженія. Конечно, могутъ случайно встрѣтиться полезныя общественныя работы, которыя можно ускорить, съ принессніемъ даже нѣкоторыхъ жертвъ, чтобы придти на помощь нуждающимся. Но вообще, подобпыя работы, вызываемыя случайными обстоятельствами, представляють только безполезную трату общественныхъ средствъ. На практякѣ онѣ большею частью приносили болѣе вреда, нежели пользы.

Противъ случайныхъ бедствій, когда они наступили, существусть, какъ сказано, только одно средство – благотворительность. Она можетъ принимать различныя формы и разятеры. Она можетъ ограничиваться пособіями на дому, что требусть строгаго вниманія и р забора. Она можетъ проявляться и въ формъ постоянныхъ учрежденій для призрѣнія малолѣтнихъ, престарѣлыхъ, больныхъ. Сюда относятся также дешевыя квартиры и столовыя, ночныя убъжища, воспитательные дома. Могутъ бытъ и посредническія учрежденія для прінсканія заработковъ, наконецъ даже рабочія колоніи, хотя послѣднія менѣе всего могутъ расчитывать на успѣхъ. Широкое развитіе всѣхъ формъ благотворительности составляетъ одну изъ лучшихъ сторонъ современнаго общественнаго быта. Здѣсь проявляются высшія качества человъческой души, любовь къ ближнему, самоотверженіе. Здѣсь богатый подаетъ руку нищему и обрекаетъ себя на служеніе послѣднему. Но именео поэтому, какъ уже замѣчено, это область преимущественно

частвой, а не общественной д'ятельности. Недостатки свободнаго экономическаго развитія восполняются свободными правственными спламя, а не принудительною оргинизацією; это—начало, на которое нельзя достаточно напирать. Государство играеть туть только роль пособника въ случаяхъ крайности.

Къ свободнымъ нравственнымъ силамъ принадлежитъ и собственная предусмотрительность, воздерживающая удовлетвореніе потребностей настоящаго въ видахъ обезпеченія будущаго, для себя и для своей семьи. Въ этомъ и состоитъ сбереженіе. Оно представляетъ безъ сравненія важитайшее средство отразить или, по крайней мърт, сиягчитъ тъ экономическія бъдствія, которыя обрушиваются на человтка вслъдствіе случайностей жизни. Самое страхованіе есть видъ сбереженія, подкръпляющагося взаимностью. Тамъ, гдъ страхованіе не приложимо, человъкъ ограждаетъ себя отъ возможныхъ невзгодъ тъмъ, что откладываетъ часть своего дохода на черный день. Эго составляетъ нравственный его долгъ относительно себя и семьи.

Соціалисты утверждають, что рабочіе не только не могуть, но н не должны сберегать. Мы уже закътили, что это одниъ изъ тъхъ нельпыхъ парадоксовъ, которыми заменяются разумные доводы. Возможность сбереженій доказывается, какъ ростояъ сберегательныхъ кассъ, такъ и твин громадными суммами, которыя издерживаются на стачки, нередно по самымъ пустымъ поводамъ. Она доказывается и темь количествомъ косвенныхъ налоговъ, которые уплачиваются низшими классами на предметы чистой прихоти, какъ-то, на вино и табакъ. Удовлетвореніе прихотей очевидно не есть требованіе правственности. Оно извинительно и нравственно допустимо только тамъ, где человекъ, не лишая себя удовольствій въ настоящемъ, думаетъ я о будущень я откладываеть коптику на черный день. Нравственное значение воли состоить не въ удовлетворении влечений, а въ разумномъ ихъ воздержанін. Поэтому, привычка къ сбереженіямъ составляеть высоко нравственное начало, присущее экономической диятельвости человъка. На немъ основаны и всъ успъхи прохышленнаго развитія, ибо только откладывая избытокъ дохода и обращая его на вовое производство, получается увеличение средствъ. Это и есть тотъ передаваеный отъ поколения поколению капиталъ, котораго рость обозначаеть непрерывное развитие экономическаго быта, а вивств и постепенное совершенствование человической жизни.

Но для того, чтобы это начало могло получнъ полное развитіс, необходяма свобода. Рабы не сберегають, потому что у нихь отнинается все. Не сберегають и рабовладъльцы; они обезпечевають себя твиъ, что заставляють другихъ работать на себя. Поэтому, въ древ-

ности нътъ ръчи о сбереженіяхъ. Сокровнща древняго віра составляли плодъ рабскаго труда. Они состояли въ грудахъ золота и драгоценныхъ каменьяхъ, которыя сохраняются, потому что не могутъ быть истребляемы. Процессъ сбереженія начинается такъ, гдв водворяются зачатки экономической свободы, а именно, въ средневъковыхъ городахъ. На немъ основанъ весь рость средняго сословія. Привычка къ сбереженіямъ установляется я въ назшемъ земледёльческомъ классё, танъ глъ онъ пользуется большими или меньшими правами и достаточно огражденъ отъ хищенія. Но такъ какъ при господствъ сословнаго порядка нязшія сословія, вообще, разснатрявались главнымь образовь какъ предметъ всевозможныхъ поборовъ (la gent taillable et corvéable à merci), то сбережения здъсь не обращаются на новое производство, а прячутся отъ хищенія. Только высшіе слон пронышленнаго сословія болье или менье ограждены отъ фискальныхъ требований; поэтому и экономический рость ихъ такъ великъ, что наконецъ онъ разбиваетъ всъ преграды и превращаетъ сословный порядокъ въ общегражданский.

При господствъ общегражданской свободы и равенства передъ закономъ, все экономическое развитіе народа основано уже вполить на началъ сбереженія. Только тв классы способны поддержать себя на свосмъ уровнъ и улучшить свою жизнь, которые имъютъ привычку сберегать. Иначе они бъднъютъ или разоряются, и никакія государственныя мъры имъ не помогутъ.

Примъръ ны ножемъ видъть въ собственномъ отечествъ. Рабовладальческое хозяйство, какъ сказано, не могло. развить привычки къ сбережениять ни въ помъщикахъ, на въ крестьянахъ. Поэтому, при разрѣшеніи крѣпостной связи, ни тѣ, ни другіе не въ состояніи быля справиться съ своею новою экономическою залачей. Значительная часть помѣщиковъ разорилась вслёдствіе неумѣнія сдёлать правильный хозяйственный расчеть и приспособить свой быть къ измѣнившимся условіямъ. Тоже самое следуетъ сказать и о крестьянахъ. Несправедливо, что тяжести, возложенныя на нихъ Положеніенъ о Выкупъ, были такъ велики, что они не въ силахъ были ихъ нести. Возложенныя на нихъ тяжести были несравненно меньше тъхъ повинностей, которыя были съ нихъ сняты. Свободнымъ заработкомъ легко было ихъ покрыть. Въ этояъ отношения, первые годы послѣ освобожденія были особенно благопріятны. Поэтому, въ то время благостоявіе крестьянъ виднио возрастало. Но полученные избытки не сохранялись на черный день, а тратились на разгулъ, который принялъ самые широкіе разм'яры, и когда наступили болье трудныя времена, сбереженів не оказалось никакихъ. Даже и при нынтиннихъ условіяхъ возможность для крестьянъ делать сбереженія доказывается тем

суммами, которыя тратятся на водку и которыя составляють лишь нячтожную часть потерь и ущерба, наносимаго хозяйству привычкою иъ пьянству. Она доказывается и теми крупными издержками, которыя, въ силу обычал, делаются на свадьбы и которыя ведуть къ разорению семействъ на многіе годы. Иногда въ одновъ и тояъ же солв оказывается, что всв раскольники живуть согато, а всв православные въ бъдности. Однако и среди православныхъ встръчаются въ особенности небольшія деревни, гдъ крестьлие, смирные и работлиціе, пользуются довольствоять и исправно уплачивають всв подати. По вообще, у крестьлиъ, также какъ у покъщиковъ, въ силу привычекъ, укоренившихся при криностнохъ правь, всв лишнія деньги уходять сквозь пальцы. А между тёмъ, народонаселение ростеть, силы земли истощаются все расширяющейся выпашкой, а долженствующій восполнять ихъ капиталъ, при отсутствіи сбереженій, не образуется; чего же ножно ожидать отъ такого экономическаго порядка, кромв общаго обълнания?

Никакія государственныя жеры не въ состоянія помочь этому злу. Напротивъ, они могутъ только его усилить, пріучая населеніе къ имсян, что не оть него самого, не отъ его деятельности и предусиотрительности зависить улучшение его быта, а отъ благъ, расточасныхъ на него правительствонъ. Можно положить общинъ правилонъ, что всякое учреждение, подрывающее заботу человъка о самояъ себт и о своихъ дътяхъ и побуждающее его полагаться на чужую помощь, приносить неисчислимый вредъ народному хозяйству. Сюда принадлежить и общинное владиние, которое даеть каждому нарождающемуся члену общины право получать участокъ земли изъ общаго достоянія. Домохозяниъ знаетъ, что не отъ него, а отъ общины его доти получать свое обезпечение, а потому онь о нихъ и не заботится. Такой норядокъ, естественный въ ті времена, когда родовая община составляла одно целое, связанное кровными узами, уместный п при крепостномъ правъ, когда хозяниъ надиляетъ своихъ рабовъ земельнымя участкамя, съ которыхъ они несуть свои повинности, противорфчитъ началанъ общегражданской свободы, которая дъластъ каждаго человъка ответственнымъ за себя и за свое потомство. Къ такого же рода учрежденіямъ принадлежать и переселенія на счеть государства. Въ крайнихъ случаяхъ можно, конечно, прибъгать къ этой мъръ; но какъ постоянное учреждение, оно безусловно должно быть признано вреднымъ. Безъ сомнѣнія, каждому человѣку должно быть предоставдено право перессляться, куда угодно, на свой собственный страхъ и рискъ. Во избъжание совершенно безполезныхъ и разорительныхъ трать, ему могуть быть облегчены всевозножныя справки. Но по-

143 co. 2.4

ощреніе переселеній разными льготами и пособіями на общественный счеть дъйствуеть развращающимъ образомъ на мъстное населеніе. Человъкъ перестаетъ дорожить мъстнымъ улучшеніемъ своего быта, когда онъ знаетъ, что его перевезуть на счетъ государства за тридевять земель и тамъ онъ получитъ даромъ всевозможныя блага. Такая политика менъе всего умъстна въ странъ съ такимъ ръдкимъ населеніемъ, какъ Россія. У насъ обыкновенно говорятъ о возрастаюиней недостаточности крестьянскаго надъла, какъ будто каждый крестьянинъ непремънно долженъ быть надъленъ навъстнымъ участкомъ аемли, обезнечивающимъ его существованіе. Тъ заработки, которые онъ можетъ имъть на сторонъ, вовсе не принимаются при этомъ въ расчетъ. Такой взглядъ, составляющий остатокъ возаръний крепостнаго права, совершенно неприложимъ къ порядку, основанному на свободъ.

Вл. общегражданскомъ стров единственнымъ источникомъ улучшенія акономическаго быта служитъ свободное сбереженіе. Государство не можетъ и не должно въ это вмѣшиваться, ибо оно не въ правъ распоряжаться тѣмъ, что человѣкъ пріобрѣлъ своимъ трудомъ, опреаѣлять ту часть, которая должна идти на удовлетвореніе настоящихъ его нуждъ, и ту, которая должна быть сохранена для будущаго. Оно не призвано быть судьею личныхъ потребностей и замѣнять личную предусмотрительность. Пріобрѣтеннымъ имъ достояніемъ свободный и взрослый человѣкъ распоряжается самъ, по собственному усмотрѣнію, въ силу неотъемлемо принадлежащаго сму права. И это имѣетъ неисчиелимыя выгоды для всего народнаго хозяйства. Всѣ изумительные усиѣхи промышленности въ новѣйшее время основаны на свободновъ сбереженіп.

Этоть процессь начинается сверху. Чтиъ меньше въ обществе капиталовъ и чтиъ ниже стоитъ промышленное производство, текъ трудита сберечь что-нибудь за удовлетвореніемъ насущныхъ потребностей. Только крупные доходы дають возможность крупныхъ сбереженій. Въ этомъ состоитъ въ высшей стенени важная роль ихъ въ развити народнаго хозийства. Избытки крупныхъ доходовъ обращаются на новое производство и темъ питаютъ промышленность п умножаютъ народное богатство. Но съ развитиемъ последняго умножаются и средние доходы, которые, въ свою очередь, открываютъ возможность все большихъ и большихъ сбережений. Этотъ процессъ распространяется все дале и дале, на няжние слов, разливая благосостояние въ массахъ. Отсюда те грохадныя суммы, которыя скопляются въ сберегательныхъ кассахъ. Въ прежния времена правительства, когда хотъли заключать займы, обращались къ крупнымъ банкиранъ;

въ настоящее время прибъгають къ всенародной подпискъ, которая покрывается въ нъсколько десятковъ разъ. Самый мелкій людъ несеть свои сбереженія и получаетъ доходъ на свой капиталъ.

Въ результатъ получается наибольшее сбереженіе при наибольшемъ, возможномъ въ существующихъ условіяхъ, удовлетвореніи потребностей. Это и составляетъ конечную цъль всего промышленнаго развитія. Здъсь обнаруживается и отношеніе проязводства къ потребленію. Постараемся его выяснить.

Экономистовъ занималъ вопросъ о тіхъ способахъ, какими можно получить нанбольшую сумму удовлетворенія въ народномъ хозяйстві. Если подъ именемъ удовлетворенія разуміть сумму получаемыхъ удовольствій, то этотъ вопросъ не толъко неразрішнить, но даже и неумістенъ, нбо удовольствіе есть чисто личное ощущеніе, для котораго нітъ мірила. Всв подобныя опітнки, въ которыхъ упражнялись Бентамъ и его школа, ничто иное какъ чиствійній произволъ. Но если мы спросимъ: чего ящутъ всв потребители? то отвітъ можетъ быть только одинъ: возможной дешевизны произведеній. Слідовательно, наябольшее удовлетвореніе получается возможно большею, при существующихъ условіяхъ, денисвизною произведеній, а это достигастся свободною конкурренціей производителей. Препятствуетъ же дешевизні всякая монополія. Слідовательно, задача государства, нитьющаго въ виду возможно большее удовлетвореніе потребителей, состонтъ въ токъ, чтобы противодійствовать монополіямъ.

Конечно, государство можетъ находящиеся въ его владения предметы отдавать въ пользование дарояъ и темъ увеличивать сумму удовлетворенія. Но не надобно забывать, что даровое пользованіе всегда производится на чей-нибудь счетъ. Возобновление находящихся въ пользования предметовъ совершается изъ общественныхъ сумиъ, то-есть, на счетъ плательщиковъ податей. Это своего рода принудительная благотворятельность. Такой порядокъ уместенъ только тамъ, гдъ пользование общее и одинакое для всъхъ; но тамъ, гдъ пользование ограниченное и разнообразное, оно должно оплачиваться главнымъ образонъ теми, которынъ оно служитъ удовлетвореніенъ. Улицами и грунтовыми дорогами можно пользоваться даромъ; по протадъ по желъзнынъ дороганъ и пользование газовымъ освъщениемъ въ донахъ должны оплачиваться потребителями. Этого равно требують и справедливость и общественная польза. Государство, о которожь исчтають соціалисты, можеть все давать въ пользованіе даромъ, потому что оно все себ'в присвоило и не нуждается уже ни въ какихъ податяхъ. Но оно даетъ не то, что отъ него требуется, а то, что оно хочетъ нать, нбо оно всеобщій монополисть. Владія всімь, оно опреділяеть

и потребности гражданъ и средства ихъ удовлетворенія. А такъ какъ всякое личное побужденіе къ дъятельности прекращается, а само государство худшій изъ производителей, то эти средства наименьшія, какія возможны. Соціализмъ есть система наибольшаго притёсненія при наименьшемъ удовлетвореніи.

Но и въ системъ свободы далеко не всегда установляется надлежащее отношение между производствомъ и потреблениемъ. Предълъ удешевленію произведеній полагается здъсь прибыльностью производства. Надобно, чтобы оно окупалось. Нередко, вследстве конкурренция, цена произведений падаеть даже ниже этого предъла. Стараясь вытёснить другь друга съ рынка, конкурренты продають товаръ себе въ убытокъ. Нередко также, при выгодности известнаго производства, туда устреиляются промышленныя силы и производится болѣе, нежели требуется. Тогда ціны падають ниже стоимости произведеній; производство страдаеть, и наступаеть промышленный кризись. Если въ предпріятіе вложенъ крупный капиталь, то переместить его не легко; съ этямъ сопряжены значительныя потери. Поэтому, производство изкоторое время продолжается, даже при неблагопріятныхъ условіяхъ, въ надеждѣ на поднятіе цівнъ. Но работать себів въ убытокъ постоянно невозможно; въ концѣ концовъ производство должно сократиться. Вслѣдствіе этого, иногіе предприниматели разоряются, капиталисты лишаются своихъ капиталовъ, а рабочіе теряютъ заработокъ. Это отражается и на другихъ отрасляхъ, ибо при сокращения производства уменьшаются доходы заинтересованныхъ въ немъ лицъ, а съ темъ виесте и требованіе ихъ на всякаго рода другія произведенія, удовлетворяющія ихъ нуждамъ. Еще хуже, когда это осложияется разстройствонъ монетной системы, что, напримъръ, происходитъ нынъ при обезцънения серебра. Тогда происходить всеобщее удручение торговли, задержка производства и сокращение потребления.

Таковы весьма обыкновенныя явленія, которыми сопровождается нарушеніе равновѣсія между производствомъ и потребленіемъ при снстемѣ экономпческой свободы. Эти явленія повторяются какъ бы періодически. За періодомъ общаго оживленія промышленности и торговли слѣдуютъ періоды упадка. Чѣмъ шире торговый рынокъ, чѣмъ тѣснѣе и оживлениѣе международныя сношенія, тѣмъ болѣе измѣненія промышленныхъ условій въ одной странѣ отражаются на другихъ. Иногда кривясъ происходитъ отъ соперничества странъ, гдѣ разработываются непочатыя еще богатства природы. Такъ, современный кризисъ земледѣлія въ Россіи и на Западѣ происходитъ отъ усилившагося производства въ Сѣверной и Южной Америкѣ, въ Индіи и въ Австраліи. Иногда, наоборотъ, кризисъ наступаетъ вслѣдствіе сокращенія

Digitized by Google

13

производства въ другой странѣ, отнуда получается необходимый натеріалъ. Таковъ былъ, напримъръ, хлопчатобумажный кризисъ въ Англіи вслідствіе междоусобной войны въ Соединенныхъ Штатахъ. Или же извъстное государство возвышаетъ у себя таможенныя пошлины и тъмъ сокращаетъ ввозъ произведеній изъ другихъ странъ. Вслъдствіе этого, въ послъднихъ оказывается излишекъ произведеній, которыя, не находя сбыта, падаютъ въ цёнгь.

Противъ всёхъ подобныхъ нарушеній равновесія государст во ножеть принимать некоторыя меры. Когда кризисъ происходить отъ иностраннаго соперничества на внутреннемъ рынкв, оно можетъ установлениенъ такоженныхъ пошлинъ оградить туземное производство. Но, какъ уже заявчено выше, оно всегда двлаетъ это въ ущербъ потребителямъ, которые принуждаются покупать хуже в дороже. А такъ какъ удовлетворение потребителей составляеть конечную циль проямшленнаго производства, то подобныя выры всегда представляють изато непормальное. Онъ могуть оправдываться временными обстоятельствами, но окончательно он все-таки наносять глубокій вредъ народному хозяйству, придавая сму совершенно искусственное направление. Вивсто свободнаго приспособления производства къ нотребленію, онт водворяють принудительное обираніе однихъ въ польау другихъ. Пронаводители пріучаются полагаться не на самихъ себя, а на дарованныя имъ правительствомъ привилегіи, лодъ покровомъ которыхъ они могутъ свободно налагать подать на чужіе карманы. Когда же покровительство достигаеть высокихъ разявровъ, то этихъ, въ свою очередь, вызываются внутрение кризисы, которые тыяъ вреднее для народнаго хозяйства, что они составляють послидствие искусственнаго направленія промышленности. Соблазнясные выгодою, капиталы и предпріимчивость устремляются въ тв отрасли, которынъ оказывается высокое покровительство; всятадствіе этого, туть происходить перепроизводство, которое многимъ грозить разореніемъ. Чтобы помочь этому алу, государство, которое само его вызвало, прибъгаетъ къ поощрению вывоза. Производители отправляють за границу излишекъ своихъ произведеній и продають его за полъ-цены, возмещая убытокъ преміею или поднятіемъ цень на внутреннемъ рынке, огражденновъ отъ иностраннаго соперничества. Во всяковъ случав расплачивается за это туземный потребитель, котораго обирають не только въ пользу производителей, но и въ пользу вностранцевъ, покупающихъ произведения по удешевленной цънъ. Все это мы видниъ на своихъ глазахъ въ нашемъ сахарномъ производствв.

Всего хуже, когда покровительство оказывается неравном врное, пос, какъ уже было ван вчено, государство можетъ покровительство-

вать только тімъ отраслямъ, которыя ввозятъ, а не тімъ, которыя вывозять. Обыкновенно вывозныя премін составляють только возврату внутренняго акциза; во всякомъ случаѣ, онѣ являются исключенісмъ. Относительно предметовъ вывоза, все, что государство можетъ сділать, это стараться облегчать ихъ сбыть заключенісмъ торговыхъ договоровъ и расширеніемъ колоній. Но оба эти средства весьма ненадежны. Первое зависитъ отъ воли другихъ державъ, второе отъ географическаго положенія страны и междупародныхъ сношеній. Противъ соперничества странъ, находящихся въ болѣе благопріятныхъ условіяхъ на международновъ рынкѣ, государство безсильно. Какъ ни могущественна Россія, она не можетъ сдѣлать, чтобы проязводство хлѣбовъ въ Аргентинской Республикѣ не понижало цѣнъ на евронейскомъ рынкѣ и черезъ это не ставило въ критическое положеніе русскихъ производителей, которые расширили свои запашки въ виду все возраставшаго сбыта за границу.

Окончательно, единственнымъ средствомъ противъ пронышленныхъ кризисовъ является сокращение производства, черезъ что возвышаются цъны и возстановляется нарушенчое равновъсіе. Но это уже прямо діло самихъ производителей. Только самъ хозяниъ можетъ рѣшитъ, выгодно ли сиу продолжение производства или онъ долженъ его прекратитъ. Слабъйшие въ этихъ кризисахъ погибаютъ; другие сокращаютъ производство, и только наиболъе способные и находящиеся въ наиболъе благопріятныхъ условіяхъ въ состояния выдержать борьбу.

Такимъ образомъ, приспособленіе производства къ потребленію и установленіе правильнаго между ними отношенія, по существу своему, есть діло свободы. Это, вмѣстѣ съ тѣмъ, дѣло предусмотрительности и сбереженій. Періодическія колебанія промышленности указывають на то, что во времена подъема нужно ожидать слѣдующаго затѣмъ періода упадка, а потому сберегать средства, чтобы поддержать себя въ трудную пору. Успѣхи промышленности измѣряются среднихъ курсокъ. Самые періоды упадка содѣйствуютъ экономическому развитію тѣмъ, что заставляютъ человѣка изыскивать новыя средства и новые пути, чѣмъ и улучшается его экономическій бытъ. Но изысканіе этихъ средствъ и путей не есть дѣло государственной власти, которая ничего сама не изобрѣтаетъ: это — задача личной предпріимчивости и расчетливости, постоянно стремящихся впередъ, подъ вліяніемъ личнаго интереса, составляющаго душу всей экономической дѣятельности человѣка. А для этого первое условіе есть экономическая свобода.

Отъ свободы зависитъ, наконецъ, и отношеніе потребленія къ сбереженіямъ. Существеннъйшимъ факторомъ является адъсь ростъ дохода. Чѣмъ больше доходъ, тъкъ очевидно больше возможность дълать 18\* сбереженія; но какимъ образомъ челов'якъ воспользуется этою возможностью, это зависатъ отъ личнаго его усмотр'внія и ни отъ кого другаго. Опасеніе, котороѐ высказывается писателями съ соціаластическимъ направленісмъ, что избытокъ сбереженій надъ потребленіемъ ведетъ къ перепроизводству, и что поэтому сл'ядуетъ сокращать безнолезное сбереженіе \*), лишено всякаго основанія. Челов'якъ всегда склоненъ предпочитать настоящее удовлетвореніе ненавъстному будущему; когда же съ возрастаніемъ народнаго богатства, соблазны въ настоящемъ ужножаются, а доходъ съ сберегаемаго канитала, напротивъ, уменьшается, то эта наклопность получаетъ еще большую силу. Сбереженія увеличиваются, когда производство идетъ усп'вшно, и уменьшаются въ періоды упадка. Равнов'ясіе установляется само собою, естественнымъ путемъ, сообразно съ обстоятельствами.

Столь же неосновательна мысль, что перепроизводство происходить оть избытка сбереженій у однихъ, при недостаткѣ покупной силы у другихъ. Избытокъ сбереженій ведеть къ умноженію канитала, слѣдовательно къ возвышенному спросу на рабочія руки, а потому къ увеляченію покупной силы рабочихъ классовъ. Какъ уже выяснено выше, вссь рость народнаго богатства зависитъ отъ того, что капиталъ умножается быстрѣе народонаселенія, а это опредѣллется количествомъ сбереженій. Сокращеніе сбереженій, при безпрепятственномъ ростѣ населенія, есть вѣрный путь къ нищетѣ. Къ этому и ведуть всѣ соціалистическія теоріи.

Y

Въ дъйствительности, размъръ потребленія, а выъсть и отношеніе его къ сбереженіямъ, опредъляется тыкъ уровнем быта (standart of life), который установляется въ данное время въ извъстной средъ. Человъкъ стремится въ своей обстановкъ и въ удовлетворенін своихъ потребностей стать въ уровень съ окружающею средой. Тщеславіе побуждаетъ его даже се превзойти. Но если онъ тратитъ все, что получаетъ, то въ трудныя времена ему приходится идти назадъ, а это сопряжено съ дишеніями и страдаціями. Онытъ жизни научаетъ его предусмотрительности. А такъ какъ эти различныя побужденія дъйствуютъ одинаково на всъхъ, то изъ этого образуется средній уровень быта, который постененно ростетъ по мъръ увеличенія народнаго богатства, то-есть, по мъръ умноженія сбереженій и напитала.

Этоть уровень различенъ для различныхъ общественныхъ группъ. Онъ очевидно тыкъ ниже, чыкъ коньшо средства, и возвышается по изру увелячения докода. Отсюда обравование общественныхъ илассовъ, съ различнымъ достатиокъ, положениемъ и потребностиян. Общество,

<sup>7</sup> Cu. Hobson: The Evolution of modern capitalism evp. 200 u cath.; orp. 364.

дъйствіемъ экономическихъ силъ, располагается въ ісрархическовъ порядкъ. Стоящіе винау удовлетворяють только необходимымъ своимъ потребностямъ; стоящіе посреднигь пользуются удобствами и удовольствіями; наконецъ, стоящіе на вершинъ могуть удовлетворять и потребностямъ роскоши. Съ умноженіемъ народнаго богатства общій уровень поднимается, но различія богатства и положенія остаются, ябо они составляють необходимое посятаства и положенія остаются, ябо они составляють необходимое посятаствіе свободы. Мы видъян, что свобода естественню ведеть къ неравенству. Это вполиті прилагается къ экономическимъ отношениямъ. Вытекающее изъ нихъ неравенство общественныхъ классовъ составляеть важиташій общественный результать экономическаго развитія, ибо имъ опредъялется самое строеніе общества. Поэтому оно требуеть внимательнаго разсмотръвія.

# глава VI.

## Общественные классы.

Общественные классы, какъ намъ уже извъстно, имъютъ происхожденіе не только экономическое, по п юридическое, политическое и даже религіозное. Въ Общемъ Государственномъ Правъ наложены были различныя формы, которыя они принимаютъ въ дъйствительной жизни. Здъсь нужно выяснить отношеніе юридическихъ формъ къ экономическихъ началамъ. Оно наглядно выражается въ ихъ исторія.

Мы видѣли, что уже въ родовомъ порядкѣ, въ силу понятій о кровнохъ старшинствѣ, является различіе нлассовъ. Съ высшею честью обыкновенно соединяется и высшій достатокъ. Правящіе роды получаютъ нѣсколько большій надѣтъ и владѣютъ большимъ ниуществомъ, нежели другіе. По вообще, это различіе не велико. Каждый родъ пиѣетъ свой, болѣе или менѣе равный съ другими надѣлъ, который и составляетъ основаніе матеріальнаго его положенія. Въ родовомъ порядкѣ господствуетъ еще свойственное первоначальной ступени безризличіе состояній. Самый экономическій бытъ весьма простъ; опъ ограничивается земледѣліемъ и скотоводствомъ. При обнліи непочатыхъ еще естественныхъ богатствъ, земли достаетъ на всѣхъ, а какъ скоро оказывается излишекъ инселеція, онъ выселяется въ колоніи, которыя занимаютъ новыя пустопорожнія иѣста. Поэтому здѣсь нѣтъ ин богатыхъ, им бѣдныхъ; господствуетъ средній, довольно впрочемъ низкій экономическій уровець.

Різнюо различію илассовъ, а вийсті и достатна, польляются съ переходовъ отъ чисто родоваго союза, съ одной стороны, къ гражданскому, съ другой къ религіозному. Послёднее совершается выдъяеніемъ духовныхъ функцій, которыя, силою релягіознаго сознанія, сокоторое къ началамъ кроннаго союза присоединиеть отношения гражданскія, а на высшей ступени государственныя. Покоренные становятся рабами или подвластными. Однако, на этой первой ступени развитія, ни гражданскій, ни религіозный союзъ не образують еще самостоятельной области отношеній, опредъляемыхъ свойственными имъ началами. Общество все еще составляетъ единое цъльное тѣло; но къ первоначальнымъ родовымъ элементамъ присоединяются другіе, яхъ видоизмѣняющіе и возводящіе ихъ на высшую ступень. Воспринятіемъ ихъ родовое начало преобразуется въ государственное. Изъ этихъ новыхъ элементовъ преобладаніе можетъ получить или тотъ или другой. Преобладаніе религіознаго начала ведетъ къ теократіи, преобладаніе гражданскаго начала къ чисто свѣтскому развитію.

Въ Общемъ Государственномъ Праев были изложены различныя формы теократическаго государства. Мы возвратимся иъ нимъ ниже. Въ отношении къ экономическому быту всё онё имѣютъ одинъ общій характеръ: такъ какъ все здѣсь опредѣляется религіозными понятіями, то экономическое развитіе не получаетъ самостоятельнаго значенія, а потому не можетъ быть вліяющимъ факторомъ общественной жизни. Въ теократическихъ государствахъ промышленное искусство можетъ достигать весьма высокаго развитія; но при отсутствіи свободы, въ немъ нѣтъ того внутренняго начала, которое пронзводитъ двяженіе впередъ. Теократическія государства всегда болѣе или менѣе иеподвижны. Въ массѣ сохраняется въ большей или меньшей степени первобытный родовой порядокъ, надъ которымъ воздвигается религіозно-государственный строй, управляемый неизмѣнными нормами. Таковы, вообще, восточные народы.

Совершенно иное имъетъ мъсто при свътскомъ развитіи. Оно ведетъ къ постепенному разложенію родоваго порядка примыкающими къ нему сторонними элементами, которые требуютъ уравненія правъ и въ концъ концовъ достигаютъ своей цъли. Таковъ именно былъ процессъ развитія классическихъ государствъ. Отъ родовой аристоиратія оня постепенно переходятъ къ демократіи. Но съ уравненіемъ политическихъ правъ и съ уничтоженіемъ основаннаго на нихъ различія классовъ, на сцену выступаетъ экономическое различіе, какъ опредъяющій факторъ: является противоположность богатыхъ и отъ ныхъ, а вслёдствіе того возгорается борьба между ними.

Къ этому результату ведетъ все предшествующее развитіе общества. Завоеваніе инветъ посл'єдствіемъ созданіе многочисленнаго класса рабовъ, на которыхъ возлагается удовлетвореніе хозяйственныхъ нуждъ. Гражданнить же всецтвло посвящаеть себя общественнымъ дтамъ: онь или сражается на поле брани или подаеть голось на площади. Заниматься овонии хозяйственными двлами ему некогда. Поэтону средній классь свободныхь земледільцевь, обработывающихь свои участки, тотъ классъ, который составлялъ главную свлу греческихъ республикъ и римскаго государства, постепенно исчезаетъ. Авляется, съ одной стороны, классъ богатыхъ рабовладъльцевъ. которые захватывають все большее и большее количество земель и рабовъ въ свои руки, съ другой стороны голая чернь, которая сама не работасть, но имтеть право голоса въ общественныхъ делахъ и пользуется имъ для того, чтобы получать пропитаніе и увеселенія на счеть государства и богатыхъ лицъ. Естественно, что она хочеть употребить предоставленную ей власть для улучшенія своего состоянія. Это дълается не путемъ свободнаго труда, а съ помощью государственныхъ квръ, которыя нивютъ въ виду, съ большею или меньшею долей справедливости и целесообразности, обобрать богатыхъ въ пользу б'едныхъ. Естественно, съ другой стороны, что посл'ядние стараются дать отпоръ революціоннымъ стремленіямъ, направленнымъ на изи внение экономическаго порядка. Отсюда нескончаемыя междоусобія, наполняющія исторію Греціи и Ряма въ поздиташій періодъ ихъ развитія, следующій за водвореніемъ демократія.

При экономическомъ бытѣ, основанномъ на рабствѣ, взъ этой борьбы нѣтъ исхода. Посредствующимъ звёномъ между богатыми я бъдными можетъ быть только средній классъ, а его нѣтъ, да и не откуда ему взяться, ибо пѣтъ свободнаго труда. При такихъ условіяхъ, общественная свобода немыслима. Надъ борющимися классами воздвигается деспотическая государственная власть, которая сдерживаетъ ихъ въ должныхъ придѣлахъ и каждому элементу указываетъ подобающее ему мѣсто въ общей системѣ. Здѣсь лежитъ и начало перехода къ сословному строю. Каждая группа отдѣляется отъ другихъ и получаетъ свое назначеніе. Государство же стоятъ надъ нимя, какъ представитель цѣлаго, охраняющій это распредѣленіе и обращающій его на общую пользу. Но именно вслѣдствіе такого отрѣшенія отъ общественныхъ элементовъ, оно лишается почвы и какъ бы висятъ на воздухѣ. Поэтому, оно само обречено на паденіе.

Древнее государство въ историческовъ процессѣ рушилось; но сословный порядокъ, который начиналъ установляться подъ его сѣнью, черезъ это не исчезъ, а, напротивъ, получилъ еще большее развитіе съ паденіемъ сдерживающей власти. Каждая группа однородныхъ интересовъ замкнулась въ себѣ и обставила себя привилегіями. Слабые подчинились сильнымъ, а тъ, которые, сомкнувшись, въ состоянія

были себя отстоять, образовали самостоятельные союзы, также съ привилегированнымъ положениемъ. Такъ установилел средневъковой сословный порядокъ, съ иногообразными видонахізненіями, но тождественный въ основныхъ чертахъ. Здесь экономическия силы снова быля вполит подчинены юридическимъ опредаленіямъ. Крипостное право охватило всв инације слов населения; промышленность била опутана всевозножными стями. Однако здесь было начало, которое ногло быть источникомъ новаго, высшаго развитія. Такимъ началомъ была свобода промышленнаго труда, нашедшая себъ убъжнще въ городахъ. Не снотря на вст стъснения, она пробила себъ путь; капиталъ накоплялся и промышленность росла. На помощь ей пришло возродившееся государство, которое въ городскомъ сословіп искало поддержки противъ притязаний феодальныхъ владъльцевъ. Къ горожанань примкнула и развивающаяся бюрократія, ставившая себъ цілью иодчинение сословныхъ привилегия высшимъ требованиямъ государства. Наконецъ, эти соединенныя силы, которыя носили въ себси и накопяяющееся богатство и все возрастающее образование, опрокинули всв иреграды и разрушили сословный порядокъ. Что такое третье сословіс? спранинвалъ Сізсъ.-Шичто. Чаяъ оно должно быть?-Встаят.

Подъ напоронъ возрастающихъ экономическихъ силъ сословный порядокъ уступилъ иссто общегражданскому. Здесь уже экономическая свобода получаеть полное развитие. Она сдерживается юридическимъ законовъ, воспрещающимъ одному лицу нарушать права другихъ; но это законъ общій и равный для всёхъ, не установляющій никакихъ привилегій, ограждающій, а не стісняющій человізческую свободу. Каждый подъ его охраною воленъ работать, пользоваться плодами своего труда и полученныхъ отъ предковъ достояніемъ п безпрепятственно подвигаться на общественной лествинсь. Преграды человсческой діятельности ставятся лишь естественными условіями в состоянісыь экономическаго быта, а не юридическими нормами. Такой порядокъ вполить соотвътствуетъ, какъ идеалу права, такъ и требованіять экономическаго развятія. Въ некъ равная для всехъ юридическая свобода и полное обезпечение правъ сочетаются съ неотъемлемыми требованіями экономической свободы, составляющей первое условіе развитія, и съ проистекающимъ изъ нея безконечнымъ разнообразіемъ экономическихъ положеній и отношеній.

Выше было уже замѣчено, что такое разнообразіе положеній и. отношеній составляеть необходниос условіе проявленія всякой реальной силы въ дѣйствительномъ мірѣ. Всякая сила природы, дѣйствуя въ безконечно измѣняющихся условіяхъ пространства и времени, производить все присущее ей разнообразіе явленій. Таковъ міровой законъЭто безконечное разнообразіе, съ вытекающими изъ него частными отношениями, составляеть действительность. Тоже саное прилагается и къ силамъ, действующимъ въ области человъческихъ отношения. Какъ реальное существо, а не какъ воображаеная единица, человъкъ находится въ условіяхъ пространства и времени и не можетъ отъ нихъ отрѣшиться. А потому лежащій въ этихъ условіяхъ законъ безконечнаго разпообразія положеній подчиняеть его себ'я съ неотразпиою силой. Совокупность проистекающихъ отсюда частныхъ отноисий и взаимнодфйствій составляеть тоть дфйствительный мірь, въ которомъ онъ живетъ. Въ особенностя этотъ закопъ проявляется въ эконохической диятельности, которая вся направлена на подчинение вислиней природы потребностямъ человъка. Находясь во взанинодъйствін съ силами природы, человѣкъ подчиняется присущянъ ниъ условілиъ пространства и времени. Только черезъ это онъ можетъ нии пользоваться. И это приспособление из безконечно разнообразныиз визынимъ условілиъ внолив соотв'ятствуетъ собственной его природа, не только какъ единичнаго физическаго существа, обладающаго органи. ческимъ твломъ, но и какъ духовнаго существа, одареннаго внутренниять самоопредфленісять. Какъ свободное лице, человіять діяствуетъ на визниною природу и подчиняеть ее своимъ цълямъ; какъ свободное лице, онъ занимаетъ въ экономическомъ порядкѣ то положение, которое длется сму собственною его д'вятельностью и личными его отношениямя къ окружающему его міру и къ предшествовавшинъ ему покольніямь.

Такимъ образомъ, дъйствіемъ спободныхъ экономическихъ силъ образуется іерархія лицъ съ различными степенями достатка я проистекающею отсюда различною шириною потребленія. Такъ проясходять общественные классы, высшіс, средніе и низшіе. Въ общегражданскомъ порядкё, между ними пѣтъ юридическихъ преградъ; каждое лице можетъ безпрепятственно повышаться и понижаться по общественной лѣствицѣ. Но яюдя съ одинакимя средствами естественно занимаютъ одинакое общественное положеніе и связываются общями интересами. Общество раздъляется на слои или группы, незамѣтно переходящіе другь въ друга, но, тѣмъ не менѣе, ямѣющіе свои отличительныя особенности и свое призваніе въ цѣломъ. Это призваніе не налагается на нихъ принудительнымъ закономъ, а вытекаетъ изъ фактическаго ихъ положенія; оно составляетъ естественный результатъ свободнаго движенія экономическихъ силъ.

Въ экономическовъ производствъ зажиточные классы являются представителями накопленнаго въкаме богатства. Ихъ экономическое значение состоитъ въ обладание силами природы, въ накопления капи-

тала, въ руководстве общирными промышленными предпріятіями. Въ противоположность имъ, масса, составляющая огромное большинство населенія, призвана участвовать въ производствъ своимъ физическимъ трудовъ. Пока человъкъ существуетъ на землъ и ямъетъ физическія потребности, до твхъ поръ покорение природы и пользование ея силами всегда будуть требовать массы физическаго труда, п всегда этоть физическій трудь будеть ділонь наименье достаточной части населенія. Таковъ нензявнный и непреложный законъ, управляющій всёнь экономическимь производствонь и составляющій необходимое условіе всякаго улучшенія челов'тческаго быта, вбо только разд'яленіень труда и различіенъ общественныхъ призваній достигается высшее экономическое развитие. Но этоть жельзный законъ не действуеть на отдъльное лице съ роковою необходимостью: онъ не полагаетъ своболь человъка неодолимыхъ преградъ, а побуждаетъ его только искать своего призванія въ томъ, что естественно дается его положеніемъ и способностями. Если онъ чувствуетъ въ себѣ высшія силы, ничто не изшаеть ему, пользуясь благопріятными обстоятельствами, достигать даже самыхъ высокнять ступеней. Примеры рабочихъ, которые делались милліонерами, нер'вдки въ наше время. Но обыкновенно возвыпеніе идеть недленнымъ путемъ, черевъ среднія ступени, и совершается въ теченія нізсколькихъ поколізній. Экономическое призваніе среднихъ классовъ состоитъ именно въ томъ, что они связываютъ нрайности, представляя сочетание высшихъ формъ труда съ руководящею двятельностью въ мелкомъ производствв. Черезъ нихъ, незанътными переходами, способнъйшие люди изъ низшихъ классовъ достигають высшихъ ступеней. Они составляють связующий элементь экономическаго быта. Отъ нихъ же исходитъ и главная иниціатива движенія, которая интеть своинь источниконь напряженный унственный трудъ, не ослабленный ни потребностью удовлетворения физиче-

скихъ нуждъ, ни обезпеченностью положенія, а упорно стремящійся къ достиженію предположенныхъ имъ цёлей.

Уиственный трудъ требуеть образованія. Оно одно дѣлаеть его истинно плодотворнымъ. Въ этомъ отношеніи опять обнаруживается различіе призванія тѣхъ и другихъ общественныхъ классовъ. Оно касается уже не одного экономическаго быта, а всей общественной жизни, которой высшее значеніе состоитъ въ развитіи духовныхъ силъ, зависящихъ отъ образованія. Экономическій достатокъ даетъ средства и досугъ для пріобрѣтенія знаній и для умственной дѣятельности. Поэтому, зажиточные классы суть виѣстѣ образованные классы. Это опять нензмѣнный и непреложный законъ, управляющій всею живнью и развитіемъ обществъ. Какой бы высокой степени про-

свещения ни достигло человечество, никогда человекъ, котораго жизненное призвание состоять въ физическовъ трудѣ, не будеть равняться въ образования съ темъ, который посвящаетъ себя унственной лъятельности. Стремление установить равное для всъхъ интегральное образование ничто иное, какъ праздная мечта, обличающая совершенное непонимание истиннаго существа просвъщения. Можно чатать рабочниъ классанъ сколько угодно лекцій: хватаніе верхушекъ не сділаетъ изъ нихъ образованныхъ людей. Этимъ путемъ можно только водворить въ ихъ умахъ полный хаосъ понятій и способиващихъ отвлечь отъ настоящаго ихъ назначенія, ибо образованный челов'ять и никогда не будетъ считать свовиъ жизненнымъ призваніемъ физиче. скій трудъ. Онъ посвятить себя унственной работь, къ которой влечеть его возбужденный въ немъ высшій интересь и въ которой одной онъ можетъ найти удовлетвореніе. Серіозное образованіе требуетъ такого количества досуга и труда, которое всегда делало и будетъ дълать его достояніемъ немногихъ. Въ этонъ отношения, зажиточные классы поставлены въ счастливыя условія, которыя значительно облегчають имъ эту задачу. Они воспитываются и живуть въ такой сферъ, гдъ главный интересъ заключается не въ удовлетворения физическихъ нуждъ, а въ умственномъ общенін, основанномъ на широкоиъ внакоистве съ современнымъ бытомъ. У нихъ есть и средства иногое вид'ять; есть и общирныя связи съ людьми различнаго положенія и направленія. Самыя окружающія ихъ разнообразныя и утонченныя потребности въ сколько-нибудь восприничивыхъ натурахъ возбуждають интересь къ образованию. Конечно, бывають иногія исключенія. Человѣкъ, пользующійся значительныхъ достаткомъ, нерѣдко употребляеть его единственно на удовлетворение своихъ физическихъ влечения. Бываютъ и цълые классы, погруженные въ роскошь и забывающіе высшіс интересы. Но это всегда служить признаконь вообще весьма невысокаго общественнаго развитія. Можно сказать не ошибаясь, что тамъ, гдв таковы зажиточные классы, тамъ низшие въ уиственномъ отношении стоятъ еще гораздо ниже. Высшее развитие образованія прежде всего обнаруживается въ верхнихъ слояхъ, отъ которыхъ оно постепенно переходитъ на остальные. Таковъ опять непреложный законъ человъческаго совершенствования.

И въ этомъ отношеніи оказывается существенное различіе между высшими классами и средними. Значительный избытокъ средствъ, избавляя человѣка отъ необходимости работать, вообще ослабляетъ напряженіе умственнаго труда; поэтому, за рѣдкими исключеніями, научное и литературное движеніе исходитъ отъ среднихъ классовъ. Зато высшіе болѣе посвящаютъ себя общественной дѣятельвости; въ

этокъ состоитъ главное ихъ призвание. На всякояъ поприще личный интересь составляеть одно изъ сильнейшихъ побуждений къ деятельности; самоотверженное желаніе общаго блага всегда является исключеніенъ. Но для зажиточныхъ классовъ экономическій интересъ представляется уже второстепеннымъ; они къ этокъ отношении удовлетворены. Поэтому, стремление ихъ обращается къ общественной деятельности, которая даеть ямъ вліяніе и почеть. И это для самого общества чрезвычайно важно. Общественное дъло стоитъ несравненно выше, когда съ нимъ не соединяется никакой экономический интересь, то-есть, когда оно исполняется безвозмездно, а это именно достигается твиъ, что оно находится въ рукахъ зажиточныхъ классовъ. Средніе классы не иніють этой выгоды. Занятые своимъ спеціальнымъ дъломъ, на которомъ основывается ихъ благосостояніе, они не питьютъ ня времени, ни охоты посвящать себя общественной деятельности. Обыкновенно ей предаются тв, которые нажили себв состояние и отстають оть экономическаго производства. Однако и участие среднихъ классовъ въ общественной жизни въ высшей степени важно. Оно одно полагаеть предъль поползновению высшихъ классовъ обратить общественное дъло въ орудіе частныхъ своихъ выгодъ. Средніе классы, преимущественно передъ всеми другими, являются представителями общаго права; на нихъ, поэтому, главнымъ образомъ, лежитъ поддержаніе общественнаго порядка; въ нихъ находятъ главную свою опору и начала свободы. Низшіе классы, напротивъ, и по своимъ свойствамъ, и по своему положению менъе, всего способны къ общественной даятельности. Не имия ин экономической независимости, ни образования, они либо являются покорными орудіями власти, либо попадають въ руки профессіональныхъ политикановъ, ищущихъ своихъ личныхъ выгодъ, а еще чаще демагоговъ, которые направляютъ ихъ къ своихъ разрушительнымъ цилямъ, возбуждая яхъ страсти и представляя ниъ въ превратномъ виде то, что они сами не въ состоянии понять.

Все это въ особенности приложимо къ представительному порядку. Политическая свобода немыслима безъ обезпеченныхъ состояній. Только экономическая независимость обезпеченныхъ классовъ даетъ обществу независимость политическую. Это — истина, которая яркими чертами написана на страницахъ исторія, и на которой пельзя достаточно настанвать. Поэтому, б'ядная страна не можетъ быть свободной страной, разв'в въ весьма тісныхъ преділахъ и на низкой ступени развитія. Тамъ, гдё при простыхъ условіяхъ жизни, общія дѣла, весьма несложнаго свойства, постоянно находятся у всѣхъ на виду и близко знакомы всѣмъ, для участія въ нихъ не требуется особенной способности. Но адѣсь обыкновенно нѣтъ и рѣзкаго различія богатыхъ и

Сідныхъ. При невысокихъ потребностяхъ всі состоянія боліе или меніе обезпечены. Напротивъ, въ общирныхъ странахъ, гді отношенія несравненно сложніе и въ общественномъ діять замішаны крупные питересы, гді, самою силою вещей, развивается противоположность правительства, какъ представителя государства, и общества, какъ совокупности частныхъ силъ, тамъ самостоятельность послідняго и участіе его въ государственныхъ діялахъ зависятъ исключительно отъ экономической обезпеченности его членовъ. Поэтому все, что расшатываетъ экономическій бытъ образованныхъ классовъ отдаляетъ возможность политической свободы.

Отсюда понятна громадная важность экономическаго развитія для политической жизни народа. Понятно и все безуміе соціалистическихъ мечтаній, которыя хотятъ основать народную свободу не на умноженія обезпеченныхъ состояній, а на полномъ нхъ уничтоженія. Въ соціалистическомъ строт вст граждане становится служителими государства, приставленными къ исполнению извъстной общественной обязанности, колесами громадной бюрократической машины, охватывающей всю жизнь человіка и ділающей его чистымъ орудіенъ власти. Всякая независимость исчезаеть; каждый гражданинь относительно встхъ ислочей жизни и встхъ средствъ существованія посто- . янно находится въ рукахъ всемогущаго правительства, то-есть, владычествующей партін и руководящихъ ею демагоговъ, которынъ изтъ возможности сопротивляться и отъ которыхъ некуда уйти. И этотъ чудовницный деспотнамъ укращается именемъ свободы и выдается за высшій идеаль общественнаго устройства. / Подобными небылицами можно кормить инчего не сиыслящую толну, но для всякаго человчка способнаго связывать две мысли, оне представляются произведеніяни чистелинаго шарлатанства и грубаго невежества. Въ науки они находять мисто, лишь какъ историческое явление, указывающее на состояние умовъ въ данную эпоху. /

Кром'ь количественныхъ степенса богатства, важное общественное значение имъстъ и различное его качество. Характеръ собственности и связанной съ нею экономической дъятельности, опредъляя призвание человъка и окружая его извъстными впечатлъниями, кладетъ свою печать на весь его образъ мыслей и привычки и тъмъ даетъ свою печать на весь его образъ мыслей и привычки и тъмъ даетъ ему спеціальное назначение въ цъломъ. Въ этомъ отношения, важитъйшую роль играютъ различия недвижной и движимой собственности, умственнаго и физическаго труда.

Земля не есть произведение человическаго труда; она дается самою природой. Человикъ не можетъ располагать ею по произволу, переносить ее съ миста на мисто, изминить ся существо, истреблять и

уничтожать ес. Она остастся втично исподвяжною и неязитиною, я этоть характерь более или менее сообщается владельцамь. Теже свойства имветь и двятельность, обращенная на обработку земли. Земледъльческія работы совершаются подъ вліянісяъ въчныхъ и ненаявиныхъ законовъ природы, съ которыни человъкъ долженъ сообразоваться и которыми онъ не можетъ располагать по своему произволу. Правильныя смены временъ года требуютъ правильнаго и неизмъннаго порядка жизни. Самые плоды труда окончательно зависять отъ стихійныхъ силъ, передъ которыми человъкъ безпомощенъ. Постигающія его случайности, которыми разрушается иногда все, что онъ готовилъ и свялъ, являются произведенисиъ исотразимыхъ законовъ природы. Высшее развитие зсиледилия требуетъ и приложения капитала; но и это дълается медленно, постепенно, въ строго ограниченныхъ предълахъ. Вложение капитала въ землю следуетъ закону уменьшающейся доходности. Поэтому нъть отрасли, которая бы развивалась такими медленными шагами, какъ земледъліе. Тутъ нътъ ин быстраго обогащения, ни быстраго объдивния, а есть только постепонное движение въ ту или другую сторону, сообразно съ условіями сбыта. Временныя колебанія зависять отъ истеорологическихъ вліяній, опреділяющихъ не только містное производство, но и состояніе міроваго рынка. Къ нимъ надобно применяться составленіемъ при хорошень урожав запасовь для дурныхь годовь; а это требуеть предусмотрительности и бережливости. Производя предметы первой необходимости, земледелець можеть всегда расчитывать на известный сбыть и на удовлетворение самыхъ насущныхъ своихъ потребностеп; но улучшение состояния возможно для него только весьма медленно, приспособляясь къ независниымъ отъ него условіямъ, съ помощью правильнаго и неусыпнаго труда и бережливости.

Всё эти обстоятельства заставляють земледъльца не столько полагаться на собственныя силы, сколько покоряться владычествующему надь нямь порядку. Въ немъ развяваются не столько предприячивость и изобрётательность, сколько постоянство. Онъ долженъ собственную свою жизнь устроить въ правильно намъняющемся порядкъ; онъ держится не новизны, а преданій и опыта. Онъ любить улучшенія постепенныя, которыя не измъняютъ разомъ всего быта, но совершаются въ связи съ предшествующимъ, правильнымъ теченіемъ жизни. Однимъ словомъ, какъ недвижныяя собственность, такъ и земледъліе развиваютъ въ человъкъ духъ охранительный, а это составляетъ для государственной жизни элементъ первостепенной важности. Само государство основано на преемственности покольній, на преданін, идущемъ изъ рода въ родъ и связывающемъ въ одно живое цълое отда-

лепийлиня времена. Эта связь и дъласть его юридическимъ лицемъ, питющимъ права и обязанности, унаслёдованныя отъ предковъ и передаваемыя потожкамъ. Потребность развитія вносять въ него и начало движенія; но охраниительный духъ всегда составляетъ свиую основу его существованія. Тамъ, гдѣ его ивтъ, государству грозятъ разрушеніе, и если въ здоровомъ обществѣ онъ временно затибвается, онъ скоро возстановляется съ новою сялой.

Этоть охранительный духъ, въ связи съ независимостью положенія, всего болѣе свойственъ крупной поземельной собственностя. Послѣдняя даетъ владѣльцу и общирное мѣстное вліяніе, а вмѣстѣ и нанбольшій досугъ для занятія общественными дѣлами. Переходя ваъ рода въ родъ, она является носительницею преданій и высокаго общественнаго положенія, передаваемаго потожственно. Поэтому, во всѣ времена и при всѣхъ порядкахъ, крупная поземельная собственность состапляетъ матеріальную опору родовой аристократія. Даже при полнояъ гражданскомъ и полятическомъ равенствѣ, она фактически остается главною представительницею аристократическаго элемента, необходимо присущаго всякому развитому обществу, носящему въ себѣ государственныя преданія. Гдѣ качество поглощается количествомъ, уровень общественной жизни не можетъ быть высокъ.

Однако, одной крупной поземельной собственности недостаточно для того, чтобы дать аристократическому элементу подобающее ему общественное значение. Надобно, чтобы натеріальное обезпечение отражалось и на духовновъ міръ: съ экономическою независимостью должна соединяться независимость правственная. По своему положению, поземельная аристократія всего больс призвана къ участію въ государственныхъ делахъ. Обезпеченная въ своемъ матеріальновъ положения и нятя досугъ, она естественно стремится къ почету и власти. Но почеть и власть она можетъ пріобръсти двоякниъ путемъ: либо какъ независимая общественная сила, облеченная правами, либо пользуясь благод вяніями правительства, охраняющаго ся привилегіи. Въ первокъ случать она является политическою аристократией, во второнъ случав она становится аристократіся служебною и придворною. Черезъ это общественное ся значение умаляется и можеть даже совершенно исчезнуть. Чтить болье она дорожить своими привилегіями, чтить ченье ся притязанія соотвътствують истинному ся достоянству, твиъ болте она возбуждаеть противъ себя низшіе классы. Витсто того. чтобы стоять во главъ общества, какъ требуется ея призваніенъ, придвориая аристократія дівлается пом'яхою развитію. Поучительный примъръ въ этомъ отношения представляетъ французское высшее дворлиство. Все свое могущество, идущее отъ феодальныхъ временъ, оно

É

уютребляло главшых образовъ для сохраненія своихъ привилегій. Понятіе объ общественновъ благъ было ему до такой степени чуждо, что даже въ половнић XVII-го въка высшіе его представители нисколько не затруднялись соединяться съ врагами отечества и идти на него войною. Когда же наконсиъ его сила была слоялена, оно столинлось ко двору и вичесть съ собою повлекло къ погибели самую монархію, которая, окруженная царедворцами, потеряла смыслъ истинныхъ нуждъ народа и сдилалась расточителенъ милостей для привилегированныхъ классовъ. Такая же участь должна постигнуть всякую аристократію, которая потеряла политическія права и сділалась покорнымъ орудіемъ власти. Между общественнымъ значенісяъ, требующимъ исзависниости, и придворнымъ положениемъ, требующимъ угодливости, ссть коренное противоричіе, которое можеть разрышиться въ ту или другую сторону, сообразно съ чъжь измъчнется и саман историческая роль высшаго сословія. Образцонь унівнія поддержать свое общественное значение можеть служить английская аристократия, которая искони стояла во глав общества и, отказавшись отъ всикихъ гражданскихъ привилегій, въ союз'в съ другими классами, отстаивала народныя права. Въ теченін въковъ она была руководителемъ общества на пути политическаго развитія, носителемъ государственныхъ преданій и однимъ изъ красугольныхъ столбовъ англійской конституція. Еслибы она была унесена напоромъ демократіи, то Англія перестала бы быть Англіей. Тв, которые хотять подражать англійской аристократіи, должны прежде всего усвоить ея историческую роль; вначе это будеть только жалкая карикатура. Истинная аристократія есть политическая аристократія. Крупная поземельная собственность служить ей матеріальною опорой, но на этой основ'в развивается политическій духъ, сочетающій уваженіе къ преданіямъ съ стремленіенъ къ свободѣ; только этотъ духъ даеть аристократіи право на высшій почеть.

Съ нѣсколько инымъ оттѣнкомъ пролвляется тотъ же духъ въ среднихъ землевладѣльцахъ. Они составляютъ настоящее зерно землевладѣльческаго класса, безъ котораго самая поземельная арпстократія лишена настоящей почвы. Въ сословномъ порядкѣ они образуютъ низшее дворляство; въ общегражданскомъ строт они остаются классомъ средняго состоянія ломѣщиковъ, живущихъ на мѣстахъ и занятыхъ своимъ хозяйствомъ. Не пользуясь высокимъ политическимъ и служебнымъ положеніемъ, они не подвергаются тѣмъ соблазнажъ, которые окружаютъ высшія сферы, а потому сохраняютъ большую или меньшую независниость, долже когда высшая аристократія становится чисто придворною. Наста съсе ихъ общественное призваніе со-

стоить въ руководстве жестными делами, областными и ублаными. Значение ихъ темъ выше, чемъ большая доля предоставляется саноуправлению. На этокъ поприще они сталкиваются съ бюрократией, а потому становятся естественными ся врагами. Правильная организація и разумное примиреніе этихъ двухъ алементовъ въ исстнояъ управлении составляють одну изъ существенныхъ задачъ государственной политики. Висшательство государства въ этой области текъ необходниве, чимъ шире привилегия мистиыхъ землевлядильщевъ и чыхь болье они склониы пользоваться ими для своихь хозяйственныхъ выгодъ и для подчиненія себъ инзшаго народонаселенія. Уделенные отъ центровъ, гдъ проявляется свободное движение мысли. яъстные землевладъльцы, вообще, причастны охранительному духу въ еще большей степени, нежели высшіе слои, и этоть духь, всявдствіе связи съ містными интересами, принимаеть у нихъ болье узкій характерь. Поэтому они вообще являются противниками всякихъ нововведений, особенно тихъ, которыя касаются ихъ личныхъ правъ в интересовъ. Это вытекаетъ изъ самаго пхъ положения. Неть, поэтому, ничего удивительнаго въ тожъ, что значительная часть русскаго дворлиства нехотя приняла великую реформу освобождения крестьянъ. Падобно, напротивъ, удивляться тому, что нашлось такъ много ивстныхъ появщиковъ, которые всвиъ сердценъ отдались двау, грозившему подорвать все ихъ благосостояніе, требовавшему кореннаго изжинения всего яхъ хозляственнаго быта, и вынесли его на своихъ плечахъ. Это дъластъ величайшую честь русскому дворянству. По эта готовность жертвовать своими правами имветь и свою оборотную сторону. Она делаетъ русский помещичий классъ безсильнымъ противъ патиска бюрократія и неспособнымъ стоять за свои права. Па это есть свои историческія причины, коренящіяся въ слишковъ недостаточномъ развити началъ права въ Руссковъ государствъ. Немцы въ этомъ отношения ямъють несравненно более стоякости. Воспитаншые корпоративныхъ духомъ, унаслёдованнымъ отъ феодальныхъ учрежденій, они умъють стоять за себя. Они уже и упориве, нежеля Русскіе, по гораздо самостоятельниве. Охотно подчиняясь верховной власти, охраняющей ихъ права и интересы, они на исстахъ хотятъ Сыть хозяевами. Они сплотилются и организуются тамъ, гдъ Русскіе расплываются и покорствують. Это отражается и на самонъ эконоинческоить бытв. Иченцы умеють вести правильный расчеть, устроить свое хозяйство сообразно съ изминающимися условіями и соединяться для совокупныхъ цълся. Русскіе жо оказываются безсильными противъ экономическихъ невэгодъ и только взывають къ понощи правительства. Между твиъ, землевладъльческя классъ, которыя не спо-

Digitized by Google

14

собенъ стоять на своихъ ногахъ и не умъстъ самъ устроить свой экономический бытъ, не можетъ имъть никакого общественнаго и политическаго значения. Онъ теряетъ всякую независимость. Такимъ образомъ, историческия начала и народный характеръ видоизмъняютъ тъ черты, которыя вытекаютъ изъ экономическаго положения различныхъ общественныхъ классовъ.

Наконецъ, и мелкіе землевладільцы, то, что можно назвать русскимъ именемъ крестьянства, одушевлены твиъ же охранительнымъ духовъ, который составляетъ общее свойство землевладельческаго класса. Ченъ более они отдалены отъ общихъ центровъ и привязаны къ свониъ итстнымъ интересанъ, чтиъ ниже ихъ образование, тъмъ упорнъе держатся въ нихъ уважение къ преданиямъ, любовь къ старань, господство обычая и отвращение отъ всякихъ нововведений. Въ нихъ религіозныя вліянія находятъ самую спльную поддержку; крестьянство во всёхъ европейскихъ странахъ составляетъ главную опору кдерикальной партія. Отсюда громадная важность этого класса для государства, котораго охранительныя силы покоятся на этомъ фундаменть: отсюда необходимость чувствомъ личной собственности привязать его къ гражданскому строю. Эта необходимость ростеть съ водвореніенть общегражданскаго порядка, основаннаго на свободъ. • При сословномъ бытв, крестьянство подчиняется крепостному праву н составляеть только страдательный элементь общества. Но какъ скоро оно получило свободу, такъ оно становится самостоятельнымъ факторонъ общественной жизни; съ темъ витесте рождается потребность поставить его въ условія, благопріятныя свободному развитію. Въ демократическихъ странахъ въ особенности, классъ мелкихъ землевладъльцевъ составляетъ главную общественную силу, охраняющую политический порядокъ и мъшающую сму носиться по волъ вътра и волнъ. Таково именно положение дълъ во Франции. Тамъ же. гаъ этоть классь, вслёдствіе историческихъ причинъ, исчезъ, такъ, съ развитиемъ демократии, является потребность создать его вновь. Въ Англін съ этою целью принимаются чисто искусственныя и вры, несогласныя съ правильнымъ гражданскимъ порядкомъ, но объясняемыя полнтическою потребностью.

Необходниость правильнаго устройства гражданскихъ отношеній мелкаго землевладънія тъмъ настоятельнъе, что, не смотря на присущій ему охранительный духъ, оно можетъ подпасть и радикальному направленію. Когда на немъ лежатъ тяготы въ пользу высшихъ классовъ, оно становится во враждебное отношеніе къ послъднимъ, а съ тъмъ витеств и къ тъмъ государственнымъ началамъ, которыхъ они являются представителями. Ограниченное узкою сферою своихъ мел-

кяхъ интересовъ и удаленное отъ образованныхъ теченій, оно неохотно несеть и ть тягости, которыя требуются общини государственными нуждами; оно готово в'врить твяъ, которые говорятъ ему, что собираемыя съ него подати идуть на прихоти, роскошь и затем высшихъ классовъ и правящихъ лицъ. Съ этой стороны, пропозбав радикализма находить въ немъ воспріничнвую почву. Еще опасніве процов'ядь соціализма, подрывающая не только основы государства, но н весь существующій общественный строй. Въ чувств' собственности она находить самое сильное противодъйствіе, а потому, въ демократическихъ странахъ въ особенности, кръпкій классъ нелкихъ зеклевлад'вльцевъ представляетъ самый надежный оплотъ противъ разрушительныхъ стреиленій. Но этой пропов'яди открывается саное обширное поприще, какъ скоро колеблются основанія собственности и крестьяне привыкають думать, что землю можно произвольно отнимать у одного и отдавать другому; а къ этому именно ведуть учрежденія, подобныя общинному землевладенію. Когда за него стоять соціалисты, которые видять въ немъ осуществленіе своихъ кечтаній, то это понятно; но когда его поддерживають люди, дорожащіе гражданственностью и порядкомъ, то можно только удивляться ихъ ослъплению. Они готовятъ своему отечеству неисчислиныя бъдствія.

Переходонъ отъ землевладъльцевъ къ обладателямъ движниой собственности является классъ фермеровъ, которые вкладывають свой капиталъ въ арендуемую ими землю. Здъсь существенно важно то отношение, вь которомъ они состоятъ къ владълыцанъ земли. Мы видели, что въ Англіи мелкіе землевладельцы вашли выгоднымъ продать свои участки и сдилаться фермерами на земляхъ крупныхъ земельныхъ собственниковъ. Это именно возвело зсиледъліе въ Англін на такую высокую степень, съ которою не можетъ соперничать не одна страна въ мірв. Пря такихъ условіяхъ, классъ фермеровъ становится естественною опорой поземельной аристократіи, отъ которой они состоять въ экономической зависимости. Но тоже Соединенное Королевство представляетъ въ другой своей части, въ Ирландів, явленіе совершенно противоположнаго характера. Здёсь, вслёдствіе историческихъ причинъ, поведшихъ къ насильственному обезземелению населения, годояные фермеры соперначають между собою въ погонъ за клочкомъ земли; алчущіе поземельной собственности становятся въ радикально враждебное отношение къ твиъ, которые ею обладаютъ. Это и повело англійское правительство къ принятію мъръ чисто революціонняго свойства, клонящихся къ установлению класса мелкихъ земельныхъ собственниковъ Такинъ. образомъ, при однихъ условіяхъ, фермеры

14\*

являются опорою охранительныхъ пачалъ, при другихъ они становятся орудіями самаго крайняго радикализма.

Носителенъ прогрессивныхъ началъ въ человъческихъ обществахъ является движникая собственность. Мы видели, что развитие народнаго богатства состоить въ накоплении капитала, передающагося отъ поколенія поколенію. Въ этонъ и заключается экономическій прогрессъ, который влечеть за собою и прогрессъ унственный, ибо напиталь доставляеть средства и досугь для занятій и открываеть все новыя и новыя поприща дъятельности. Капиталъ не дается природою; онъ чисто произведение человъческиго уна. Человъкъ можетъ располагать ниъ по произволу, переносить его съ итста на итсто, прилагать его къ новымъ предпріятіямъ. Въ экономической деятельности, основанной на капиталь, успъхъ зависить не отъ дъйствія стихійныхъ силъ, не подчиняющихся волъ человъка, а главнымъ образомъ оть собственной его изобрѣтательности и расчета. Но адъсь есть и рискъ, при которомъ можно или много вынграть или все потерять. Отсюда возножность быстраго обогащения и столь же быстраго об'яненія. Отсюда колебанія провышленности я состояній, какого нізть въ зсилепѣлін.

Этя свойства движямой собственности и основанныхъ на ней отраслей производства развиваютъ въ владёльцахъ сознаніе собственныхъ силъ, духъ предпріимчивости, стремленіс къ нововведеніямъ, наконецъ любовь къ свободъ. Изъ этого класса исходили главнымъ образомъ ляберальныя стремленія новыхъ европейскихъ народовъ. Онъ составляетъ подвяжный элементъ общества, и это свойство проявляется въ немъ твиъ съ большею силой, чёмъ вначительнёе этотъ классъ, чёмъ выше стоятъ промышленность и образованіе. Но исходящее отъ него движеніе только при сильномъ разгарѣ страстей принимаетъ бурный характеръ. Вообще, оно правильное и постепенное; оно соединяется съ побовью къ порядку, ибо порядокъ для промышленности и торговли составляетъ насущную потребность. Всякій безпорядокъ причиняетъ остановку въ дълахъ и грозитъ страшными потерями. Поэтому, при внутреннихъ переворотахъ, промышленные классы легко кидаются въ объятія реакція.

Эта противоположность недвижной н движимой собственностя усиливается свойствами той среды, въ которой онв призваны двиствовать. Средоточіенъ движимой собственности является городъ, средоточіенъ земледвлія село. Эти два центра имвютъ совершенно различный характеръ. Къ вліянію движимой собственности присосдиняются въ городв скопленіе людей, разнообразіе интересовъ, постоянныя стоякновенія, совокупленіе силъ для общихъ предпріятій. Го-

родъ есть настоящій центръ д'вятельности и образованія. Въ селахъ, напротивъ, людн живутъ болбе или менъе разобщенные, столкновенія рѣже, жизнь однообразнъе, поводовъ къ умственному двименію меньше. Здъсь настоящая среда для охранительныхъ элементовъ общества.

И въ движимой собственности различный ся разнъръ кладеть особенный отнечатокъ на владеющіе классы и даеть инъ разлячное общественное значение. Наиболие охранительнымъ духовъ естественно отличается крупная собственность. Значительные капяталисты сбразують денежную аристократию, которая составляеть необходяное восполнение и противовёсь аристократім поземельной, или родовой. Денежное богатство редко переходить изъ рода въ родъ. Обыкновенно оно дробится; поддержание его требуеть коммерческихъ способностей, которыя не нередаются по наследству. Есть, конечно, торговыя фирмы и банкирские дома, которые сохраняются въ итловъ рядъ покольній, но они составляють исключеніс. Такь не менье, обладая громадными средствами, денежная аристократія занимасть высокое общественное положение. Соперничая въ этокъ отношения съ аристократісй родовой, она не днеть посліздней замыкаться въ сословныхъ предразсудкахъ. Связанная коммерческими расчетами, она, вообще, обладаетъ менынсю шириною, политическихъ взглядовъ, но зато она болье открыта новымъ движениямъ. Въ истории, замкнутыя торговыя аристократіи проявляля крупныя полятическія способности, однако всегда съ нёкоторою узкостью взглядовъ, которая окончательно подрывала ихъ силу. Таковъ былъ въ древности Кареагенъ, а въ новонъ нірѣ Венеція. Въ общеграждансковъ строѣ классъ крупныхъ капиталистовъ играетъ выдающуюся общественную роль. Когда другія общественныя силы, основанныя на преданія, падають, когущество денеть не только остается непоколебимымъ, но получаетъ еще большее значеніе. Въ экономической области этоть классь является регуляторовь промышленнаго движенія и денежнаго оборота. Для экономическаго развитія страны въ высшей степени важно, когда эту роль исполняеть независимая общественная сила, а не государственная власть, подчиияющаяся разнообразнымъ политическимъ соображеніямъ, перемізнавъ партій, а нер'вдко и случайнымъ взглядамъ государственныхъ людей. Неисчислимы тв выгоды, которыя приносить богатымъ странамъ существование независимаго центральнаго банка, приходяща го на вомощь государству въ случаяхъ нужды, но стоящаго вдали отъ всякихъ политическихъ колебаній и твердо хранящаю преданія эконоияческой устойчивости. Только съ помощью независимыхъ в крупныхъ общественныхъ силъ сохраняется устойчивость во всякомъ движения.

И въ классъ движимыхъ собственниковъ, также какъ среди по-

яемольныхъ владъльцевъ, настоящее его зерно составляютъ среднія состоянія. Они образують связующее звено между высшими слоями и низшими; черезъ нихъ совершается двяжение вверхъ и внизъ по общественной лествице. Въ нихъ проявляются и все то разнообразје положеній и та подвижность, которыя составляють результать развитія движимой собственности. А такъ какъ все это дается свободою. то эти классы, по преимуществу, являются носителями либеральныхъ идей. Таковыми они были во всёхъ европейскихъ странахъ, гдё развитіе богатства и образованія давало ниъ возножность играть болье или мене значительную общественную роль. Они же доставляли главные элементы той бюрократін, которая составляла важнівйшее орудіе королей въ наъ борьбъ съ средневъковыми привилогіями и тъмъ подготовляла водворение новаго порядка. Можно сказать, что общегражданскій строй, основанный на свободе и равенстве, быль главнымь обравоиъ созданиенъ этихъ классовъ, которые и по количеству и по качеству собственности носили по преимуществу название среднихъ. Ратуя за себя, они боролись за всёхъ. У насъ, слабое развитие этого общественнаго элемента и невысокій уровень его образованія составдяли и доселе составляють главную помеху либеральному движению.

Если на средняхъ ступеняхъ движимой собственности развивается наклонность къ либерализму, то низшіе слон этого класса представляють удобную почву для радикализна. Чемъ исньше ихъ экономическое достояние, твиъ меньше они дорожатъ существующимъ общественнымъ строемъ, а чёмъ няже яхъ образованіе, тімъ меньше яхъ способность къ общественной двятельности. А между темъ, стоя на иязшихъ ступеняхъ общественной лествицы, они естественно стреиятся вверхъ и хотять играть общественную роль. Ихъ притязания вообще не соотвътствують ихъ способностямъ, а это и составляеть отличительную черту радикализма. Отсюда и стреиление отрешиться оть разнообразныхъ условій действительной жизни и все подводить подъ общій уровень отвлеченныхъ началъ. Въ гражданской области такой взглядь находить себ'в надлежащее м'всто, ибо зд'всь установляются только общія, одинакія для встахъ нормы права, дъйствительное же ихъ осуществление предоставляется свободному движению экономическихъ силъ. Но въ политической области, где всякое право даеть вивств власть надъ другими, такое направление представляеть серіозную опасность. Однако в на этихъ низшихъ ступеняхъ промышленнаго міра присущее имъ начало собственности проявляеть свою охранительную снлу. Мелкіе промышленники и торговцы боятся всякихъ потрясеній, задерживающихъ тв промыслы, которые дають имъ средства существованія, в грозящихъ даже совершенно уни-

чтожить ихъ маленькое, трудомъ пріобрѣтенное достояніе. Поэтому онн готовы подчиниться самому деспотическому правительству, лишь бы оно охраняло порядокъ и избавило отъ ихъ анархін.

Это связанное съ собственностью побужденіе исчезаєть только такъ, гді исчезаетъ самая собственность, то-есть, въ классахъ, которые питаются исключительно своимъ трудокъ. Здівсь необходямая въ обществі устойчивость поддерживается уже не упроченными ілодами экономическаго развитія, а господствующими въ обществі духовными сялами.

Мы видели, что трудъ раздъляется на уиственный я физический. Первый можеть быть обращенъ вовсе не на экономическое производство, а на разработку и усвоеніе тіхъ высшихъ областей духа, которыя составляють лучшее достояние человичества - религия, науки, искусства. Здёсь собственною личною деятельностью выдвигаются тв свётила, которыя властвують надъ умами и указывають челов'вчеству его путь. Они составляють зерно того, что ножно назвать унственною аристократіей, въ отличіе отъ поземельной и денежной. Соединяя въ себ'в охранительныя начала и прогрессивныя, она служить какъ бы связующимъ звеномъ между нимя. Это высшее сочетание противоположныхъ направленій вытекаетъ изъ того, что, съ одной стороны, проложение новыхъ путей требуетъ свободной диятельности и только на почвъ свободы можетъ происходить высшее умственное и общественное развитіе, а съ другой стороны, изученіе совокупности явленій исторін ведеть къ неотразниому уб'яжденію, что будущее коренится въ прошедшемъ и подготовляется путемъ медленнаго и постепеннаго перехода оть одного строенія къ другону. Чемъ глубже пониманіе, тыхъ ярче изъ временныхъ, изивняющихся явления выступають тв въчныя начала, которыя выражаются въ развитія человъческаго духа. Призвание руководителей умственнаго движения состоять главнымь образомъ въ томъ, чтобъ указать современникамъ правильное отношеніе противоположныхъ началь. Въ различныя эпохи хожеть преобладать то или другое, смотря по изменяющимся потребностямь и по состоянію общества. Мы увидияъ далев, что развитіе человеческаго ума идеть не прямолянсйнымъ ходомъ, а путемъ разработки одностороннихъ направленій и посл'влующаго сведенія ихъ къ высшену единству. Но именно поэтому, задача руководящихъ мыслителей, нонимающихъ свое призвание, состоитъ въ томъ, чтобъ обнаружить односторонность взглядовъ в выяснить место и значение каждаго элемента въ совокупномъ составе общества и въ последовательномъ его развитія. Исторія показываеть, что эта чисто теоретическая работа всегда имъла громадное вліяніе на современное состояніе умовъ.

а всяздствіе того и на весь ходъ событій. Теоретики мысли были всегда двигателями человъческаго прогресса. Поэтому, отъ болъе или менъе высокаго уровня этой умственной аристократія въ значительной степени зависитъ и самый уровень общественнаго быта. Каковы бы ни были успъхи промышленности, если въ высшихъ умственныхъ сферахъ есть разладъ, то будетъ разладъ и въ обществъ.

Эта уиственная работа нивсть однако и свою экономическую сторону. Она приносить доходъ. Но этоть доходъ совершенно несоразивренъ съ твяъ умственнымъ трудомъ, которому онъ служитъ вознагражденісыт. Всякій экономическій доходъ опредѣляется потребностью; поэтому и доходъ съ умственныхъ произведений опредиляется потребностью нассы, а эта потребность, вообще, весьма невысокаго свойства. Именно ть произведения, на которыя всего болье положено уиственного труда, всего менте доступны толить, ибо для понимания ихъ и оценкя тоже нуженъ унственный трудъ, превышающій ся способность. Этоть недостатокъ можеть отчасти восполняться помощыя) государства и оценкою зажиточныхъ классовъ, которыхъ общественное значение черезь это возвышается. Но вообще, соразмирность между трудокъ и вознагражденісиъ здісь вовсе не требуется, нбо ціяль работы заключается не въ экономической выгодъ, а въ удовлетворении иныхъ, высшихъ потребностей духа. Результать зависить, съ одной стороны, отъ способностей и таланта работниковъ, съ другой стороны отъ свойства и уровня той среды, въ которой они призваны дъйствовать.

Въ иномъ видъ представляется отношение работы къ доходу въ прякладныхъ сферахъ, гдъ плоды теоріи обращаются на полученіе экономическихъ выгодъ. И тутъ передко первые зачинатели дела, именно тв, которые положили на него всего болве умственнаго труда, всявдствіе недостатка средствъ, неприлаженности условій или малаго развитія потребностей, не только не получають никакого вознагражденія, но даже разоряются. Таково свойство всякаго проиншленнаго предпріятія. Но если приложеніе теорія дъйствительно выгодно, то оно скоро получаеть общее признаше и становится обильнымъ источникомъ экономическаго дохода. Отсюда тв крупныя богатства, которыя пріобр'втаются техниками. Зд'всь умственная работа и экономическая прибыль находятся въ большемъ или меньшемъ равновъсіи. Техники составляють одинъ изъ важиващихъ элементовъ твхъ среднихъ классовъ, которые соединяють движамую собственность съ уиственнымъ трудомъ и предпріимчивостью. Сюда же следуетъ причислить и другія профессія, требующія унственной подготовки и обрашенныя на практическія ціля, хотя в не экономическаго свой-

ства. Таковы медики, адвокаты, журналисты, учителя. Вст они образуютъ нанболте интеллигентную часть среднихъ классовъ; а такъ какъ они, по преимуществу, получаютъ доходъ свой отъ личнаго уиственшаго труда, то оня всего болте воспріимчивы къ либеральнытъ идеямъ. Это прямо вытекаетъ изъ ихъ общественнаго призванія и положенія. По либеральное направленіе умърлется самымя пріобрътаемыми ими средствами, которыя, установляя гармонію между уиственнымъ развитіемъ и матеріальнымъ положенісмъ, служатъ сдержкою разрушительнымъ стремденіямъ.

Этой сдержки изть въ техъ сферахъ умственнаго труда, гдъ ощушается недостатокъ въ эконожическихъ средствахъ. Человъкъ, получивший извъстное образование, не можеть уже посвящать себя филаческому труду, который не соответствуеть ни его призычкамь, ни его подготовкъ, ни его кругозору. Могутъ встръчаться единичные оригиналы, которые находять въ этомъ удовольствіе или предаются физической работь по убъждению; общимъ такое явление не можетъ быть, ибо оно ненормально. А между темъ, поприщъ для умственнаго труда можетъ быть слишковъ нало для желающихъ. Случается, что предложение превышаетъ спросъ. Такое явление ридко встричается при нормальномъ порядкъ воснитанія молодыхъ покольній, когда родители дають дытямь образование на собственныя средства, въ виду твхъ поприщъ, на которыя они могутъ расчитывать впоследствия. Однако и тутъ стремление инашихъ общественныхъ слоевъ къ повышенію, желаніе набазить дотей отъ физическаго труда и дать нить возхожность занять болье почетное место на общественной лествние, можеть вести къ переполнению свободныхъ профессия и къ избытку кандидатовъ на государственную службу. Но въ еще большей изрв это несоотв'ютствіе между предложеніемъ и спросовъ обнаруживается тамъ, гдъ высшее образование дается даромъ и даже поощряется стипендіями. Государство, нуждающееся въ образованныхъ чиновникахъ, можеть прибрать къ подобной мере, нивя въ виду дать своимъ стипендіатамъ опредъленныя мъста. Но затъмъ является общественное увлечение; учреждаются безчисленныя стипендии, въ надежить, что лишь было бы образование, поприща всегда найдутся, а эта надежда на практикъ можетъ оказаться совершению невърною. Изъ этого образуется такъ называемый унственный пролетаріать, классь людей. которыхъ унственная подготовка вовсе не соответствуетъ натеріальному достатку. Необходные въ человеческой жизни разновесіе между духовною стороной и физическою нарушено. Притязанія велики, а средствъ для удовлетворенія нівть. Отсюда внутренній разладъ, недовольство и озлобление противъ существующаго порядка, въ особен-

ности противъ богатства, которое темъ ненавистите, чтемъ болже чувствуется въ немъ недостатокъ. Воображаютъ, что оно несправедливо присвоявается однимя въ ущербъ другимъ; ополчаются противъ общества, которос узаконяеть эту неправду. Уиственный пролетаріать представляеть самую благодарную почву для всякихъ разрушительныхъ стреиления. И чемъ ниже его уиственный уровень, тряъ рраче выступають эти стреиленія. Въ этонъ отношенія русскій нигилизиь представляеть поучительное явление. Безъ сомитния, онъ не объясняется однимъ развноженіемъ унственнаго пролетаріата; корин его лежать гораздо глубже. Они кроются вообще въ современновъ состоянік европейскихъ обществъ и въ особенности въ томъ гнеть, который такъ долго тяготелъ надъ русскою мыслью. Чвиъ сильнее было давленіе. темъ безпорядочные дыйствуетъ сила, освобожденная отъ оковъ. Нать ничего ужасные взбунтовавшихся холоповъ, а таковы именно русскіе нигилисты. Поэтому они дерзостью превзошли своихъ свронейскихъ собратьевъ, не скотря на то, что среда, въ которой они дъйствовали, представляла гораздо менфе благопріятныхъ условій, н поводовъ къ дъйствію не было никакихъ. Когда совершались величаящія преобразованія, въ то время какъ освобождались двадцать инлліоновъ крипостныхъ, мение всего можно было жаловаться на правительство. Если, не смотря на то, нигилисты могли образовать больс ния мение сплоченную силу, то это произошло потому, что они нашли благодарную почву въ расплодившенся у насъ унственномъ пролетаріать. Недоученые юноши, руководимые фантазирующими журнали. стани, у которыхъ сивлость заменяла знаніе и талантъ, вообразили себя цвътонъ человъчества, призваннымъ разрушить весь существуюций строй и дать русскому народу невиданныя досели формы жизни. И во имя этихъ дикихъ мечтаній совершались чудовищныя элодъянія, глубоко потрясшія все русское общество и свернувшія Россію съ правильнаго пути гражданскаго развитія. Надъ такинъ лвленіемъ не можеть не призадуматься историить и мыслитель, наблюдающій разнообразныя движенія общественнной жизня.

По уиственный пролетаріать остается безсилень, если онь не находять поддержки въ пролетаріать рабочень. Мы видъли, что и въ массахъ, инъющихъ призваніенъ физическій трудъ, образуются различные классы. Высшія формы труда, связанныя съ техникой и унъніенъ, даютъ рабоченъ возможность пріобръсть нъкоторый достатокъ и тъпъ возвыситься на общественной лъствицъ. Они вступаютъ въ рядъ мелкихъ капиталистовъ, —явленіе наиболъе ненавистное соціалистамъ, которые въ рабоченъ, сдълавшенся мъщаняновъ, видять отступника, ускользающаго изъ-подъ ихъ вліянія. Но въ этомъ именно заключается вся будущность рабочаго класса. Поднятіе его уровня зависить оть возможности пріобр'втать достатокъ и тёмъ самынъ ноступать въ ряды м'виданства. Этимъ уничтожаются и резкія экономическія грани между различными классами, а съ тёмъ витестё силгчается ихъ противоположность.

Затемъ однако остается масса, для которой единственное средство пропятанія заключается въ ежедневной физической работь. Она и образусть настоящій пролстаріать, котораго общественное назначеніе состонть въ физическовъ трудъ. Инъя при этонъ скудное образованіс, слёдовательно якшенная именно того накопленнаго предшествующими поколеніями матеріальнаго и унственнаго капитала, который возводить человъка на высшую ступень, она естественно занимаеть низнее место на общественной лествине. Она всего более подвержена лишеніянь и страданіянь, а потому возбуждаеть наибольшее сочувствіе. Къ ней съ любовью обращаются и милосердныя души во имя христівнскаго братства, и служители церкии, несущіе страждущимъ слово утвшения, и художники, которые въ самой низкой сферв унвють раскрывать человический образь и высокия черты духовной жизни. По къ ней же, съ видомъ участія, обращаются и тв, которые хотять ся лишенія и страданія сдёлать орудіень своихь разрушительныхъ целей, вдыхая въ нес семена ненависти и злобы. Недостатокъ обраицается въ право. Пролетаріянъ твердятъ, что они, въ сущности, производители всего человъческаго богатства, и что если они имъ не пользуются, то это происходить оттого, что ихъ обирають жадные капиталисты; ихъ увъряютъ, что различіе состояній есть плодъ насилія и обмана; что имъ стонтъ сплотиться, чтобъ опрокинуть весь этоть основанный на неправде общественный строй; что къ этоку ведеть самая исторія, выдвигающая на первый планъ сперва верхніе классы, затемъ средніе и наконецъ пролетаріать, который призвань окончательно восторжествовать надъ всёми и такимъ образовъ являетси вънцомъ всего человъческаго развитія.

сахъ. Въ этомъ и состоитъ прогрессъ человѣческаго благосостоянія. Противоположеніе безмѣрнаго богатства однихъ и инщеты другихъ не есть, безъ сомнѣнія, отрадное явленіе, но оно составляеть необходимую посредствующую ступень экономическаго развитія. Это хуже, нежели общее довольство; но это лучше, нежели общая инщета. Исторія ведетъ къ большему и большему накопленію капитала, слѣдовательно къ большему и большему накопленію капитала, слѣдовательно къ большему и большему экономическому преобладанію капитализма, а отнюць не къ поставленію на первое мѣсто именно тѣхъ, которые ничего не имѣютъ. Представленіе матеріальнаго и умственнаго недостатка вѣнцомъ человѣческаго развитія есть чудовищное извращеніе понятій и отрицаніе исторіи. Какъ бы высоко ни поднялось человѣчество, физическій трудъ всегда имѣлъ и будетъ имѣть значеніе служебное, а потому никогда не можетъ быть первенствующимъ факторомъ общественной жизни.

Эти весьма простыя истины понятны всякому, кто получилъ достаточное образование и чей умъ не затемненъ предвзятыми идеями. Но онь совершенно недоступны массамъ, не имъющимъ ни мальйшаго понятія о наукъ, о правъ, о задачахъ государства, объ исторяческояъ развития, и когда ихъ страсти разжигаются, когда имъ говорятъ, что онь ямеють право на все и что ихъ обирають, онь готовы вырить. Въ этой среди, противовисомъ разрушительной проповиди соціалнама могуть служить только одинаково доступныя всіжь истины религін. Взывая къ самымъ глубокимъ правственнымъ основамъ человической души, религія учить ее синренію и покорности; она указывлеть на высшую Волю, управллющую судьбами человъка; она страдающимъ и удрученнымъ объщаетъ вознаграждение въ иномъ, лучшень мірь, гдь плачущіе утынатся и послідніе будуть первыми. И эта высокая нравственная проповідь именно въ смирешныхъ и угнетенныхъ сердцахъ находитъ живой отголосокъ. Пока пролетаріать подчиняется вліянію религія, онъ въ простоть сердца исполняеть свое человъческое призвание, терпъливо перенося лишения и невзгоды, неразлучныя съ земнымъ существованиемъ, и наслаждансь тъми высокими радостями, которыя равно доступны всякому человчку. Таковъ большею частью пролетаріать сельскій, удаленный оть соблазновь н сохраняющій привычки и преданія, свойственныя простому деревенскому быту. Поэтому онъ более всихъ другихъ классовъ подчиняется вліянію духовенства; въ немъ клерикальная партія находить саную сильную поддержку. Напротивъ, на пролетаріатъ городской двяствують всякія развращающія вліянія: и разнообразныя искушенія городской жизни, и видъ безмърной роскоши однихъ рядоиъ съ нищетою другихъ. Здёсь онъ приходить въ сношения съ умственнымъ

пролетаріатовъ и увлекаєтся его зажигательною проповѣдью: релягіозныя убъжденія въ немъ расшатываются, распаляются политическія страсти; онъ становится открытымъ всѣмъ разрушительнымъ ученіямъ. Городской пролетаріатъ представляетъ настоящую почву и орудіе для соціальной борьбы.

На этонъ явленія, которое играсть выдающуюся роль въ современныхъ обществахъ, слёдуетъ остановиться.

Борьба составляеть необходниую принадлежность всякаго взанинодъяствія частныхъ силъ. Она существуеть въ физической природъ; она проявляется и на каждой ступени человеческого развития. Всякій новый порядокъ вырабатывается борьбою съ старыхъ. Въ этокъ заключается условіе движенія, какъ въ политической, въ унственной, такъ и въ экономической сферв. Чвиъ разнообразиве и противоположніе взгляды и интересы, твиъ съ большею силой возгарается между ними борьба. Мы видели, что въ древнемъ мірв, посяв борьбы за право, выступила на сцену борьба за экономические интересы. Богатые и бъдные старались захватить въ свои руки государственную власть, съ тімъ чтобы обратить се въ свою пользу. Но при рабовлад вльческомъ хозяйстве не могла еще возникнуть борьба нежду капиталовъ и трудовъ; последний былъ въ неволе. Происходная только случайныя и временныя возмущенія рабовъ. По той же прячнив не могла развиться экономическая борьба при сословномъ порядкв, основанномъ на крвпостномъ праве. Только съ водворениемъ экономической свободы, когда человвческой двятельности предостаиляется полный просторъ и противоположность интересовъ различныхъ общественныхъ классовъ можетъ проявиться во всей своей різкости, возгорается между ними борьба на экономической почве. При господстве закона предложения и требования, предприняматели естественно стремятся нанять рабочихъ за возножно меньшую плату и получить отъ нихъ наибольшую выгоду; рабочіе, съ своей сторовы, стремятся по возможности возвысить плату и сократить работу. Возгорается соперинчество между самими предпринимателями, борьба крупныхъ, капиталовъ съ мелкими и другъ съ другомъ; является конкурренція и между рабочний, ведущая къ пониженію платы в къ старанію не допускать постороннихъ.

Всякая борьба, составляя условіе развитія, ниветь и свои невыгодныя стороны, ибо слабые не могуть сопершичать съ сильныхи. По отвратить эти невыгоды пельзя иначе, какъ уничтоживъ самый источникъ борьбы, человъческую свободу, а съ тъжъ висстъ задержавши самое развитіе низведеніемъ сильныхъ иъ уровню слабыхъ. Все, что человъкъ можетъ сдълать во имя правственныхъ требованія,

. Digitized by Google

1

это-подать помощь слабымъ, тамъ, гдв въ этомъ оказывается нужда. Это и составляетъ задачу общества и государства. Здвсь открывается общирное поприще для благотворительности.

Пока вопросъ держится на этой почви, онъ составляетъ, можно сказать нормальное явленіе жнани, не представляющее никакой опасности для общества. Но онъ получаетъ совершенно иной характеръ, какъ скоро онъ изъ экономической области переносится на почну юридическую, когда, при господстве политической свободы, противоположные интересы стреиятся къ тому, чтобы захватить государственную власть въ свои руки и обратить се въ свою пользу. Вогатые стараются путекъ законодательства притеснить обдинахъ, а бедные обобрать богатыхъ. Это стремление выказывается въ особенности со стороны нассъ. Зажиточные классы довольствуются свободою, которан удовлетворяеть ихъ уиственнымъ, пранственнымъ и экономическимъ нотребностякъ. Саный общегражданский порядокъ, установляя одинакую для всёхъ свободу и равенство, полагаеть предель возможнымъ притесненіянь. Народныя массы, напротивь, не довольствуются свободою; онъ хотить экономическихъ выгодъ и за этикъ обращаются къ государству, которое онв стремятся сделать своимь орудіснь для ограбаснія зажиточныхъ классовъ. Развитіе демократія предоставляетъ ниъ для этого всъ нужныя средстви: съ водвореніемъ всеобщаго права голоса всрховная власть достается въ руки большиниства, а большинство составляють рабочие классы. Перезь это рабочал партія становится грозною силой, которая, если не получаеть неревъса, то вынуждаеть уступки; съ нею надобно считаться. Пачипается эра законодательства, обращеннаго исключительно на пользу массь: регламентація работь, введеніе прогрессивнаго налога съ избавленісиъ б'ядныхъ, участие государства въ пенсіонныхъ кассахъ, принудительное отчужденіе земли въ пользу частныхъ лицъ и т. п.

Однако всё эти частныя мёры не въ состоянія удовлетворить требованія рабочихъ. Въ самыхъ демократическихъ странахъ зажиточные классы, обладая естественнымъ превосходствояъ, которое дается образованіемъ и богатствояъ, сохраняютъ свое преобладающее положеніе въ государствё и не даютъ ему обратиться въ чистое орудіе ограбленія. Вслёдствіе этого у руководителей массъ рождается мысль, что весь государственный и общественный строй, какъ онъ создался въками и выработался исторіею челов'вчества, основанъ на неправдё и долженъ быть инспровергнуть. Рабочая партія становится носителемъ ученій соціализма въ различныхъ его видахъ, въ форм'в всепоглощаюшаго в всецодавляющаго государственнаго деспотизма или въ форм'в безумной анархіи, представляющей полную разнузданность челов'

ческой воли. Исторія соціализна ноказываеть, что это див вътви одного и того же кория; объ исходять изъ однихъ началъ я одянаково интеють въ виду разрушение всего существующаго. Пока сплотившийся пролотариать сдерживается страхомь, онь, въ явить своихъ вожаковъ, кожсть прикидываться политическою партіей; какъ скоро онъ получаетъ силу въ руки, онъ становится чистыиъ орудіенъ разрушенія. Терроръ 1793 года, Іюньскіе дни и ужасы парижской Коннуны доказали это съ очевидностью. Если первый находить объяснение въ нолитическихъ условіяхъ того времени, въ ожесточенной борьбь, возгорившейся при отмини стараго порядка, въ необходиности раздавить внутреннихъ враговъ, чтобы дать отпоръ визшнему непріятелю, то последнія налонія не находять уже ни малейшаго оправданія: туть не было ни визшией, ни внутренней опасности; не было даже спорныхъ вопросовъ, изъ-за которыхъ бы разгорелась борьба, а просто проявлялись зверскіе инстинкты разнузданной нассы. Это-факты, которыхъ нельзя вычеркнуть изъ исторіи. Рабочій пролетаріать, руководнима пролотаріатонь унственнымь, теоретически является носителемъ самыхъ безумныхъ ученій, а переходя въ дъйствіе, становится зитерень. Такинь онь показаль себя вь самыхъ образованныхъ странахъ міра; чего же можно ожидать въ остальныхъ?

Нат. этого ясно, что соціальный вопросъ, какъ онъ нынѣ ставится иъ Европѣ, ямкотъ двѣ существенно разныя стороны, экономическую и умственную, съ которою связана и нравственная: ковяйственное положеніе рабочаго класса и то умственное состояніе, которое дѣлаетъ его жертвою нелѣпыхъ ученій. Обѣ стороны вопроса требуютъ разрішенія; ябо гдѣ есть борьба, тамъ долженъ быть и выходъ. Составляя условіе развитія, борьба все-таки не есть цѣль, а средство; цѣль же состоятъ въ высшемъ примирсній противоположностей. Задача человѣческаго разума состоитъ въ томъ, чтобы сознать эту цѣль и держаться того пути, который къ ней ведстъ.

Мы виділи, что въ древности, при рабовладівльческовъ хозяйстві, изъ этой борьбы не было исхода. Только отвлеченная государственная власть, воздвигаясь надъ борющимися классами, могла сдерживать ихъ въ должныхъ границахъ и указывать каждому подобающее ему въсто въ ціломъ. Въ нововъ мірів напротивъ, при свободів экономическаго труда, исходъ прямо указывается жизнью. Онъ состонть въ развитія посредствующихъ звеньевъ, связывающихъ крайности, то-есть, среднихъ классовъ. Всякое разумное примиреніе противоположностей состоитъ именно въ развитіи связующихъ элементовъ, которые, ядя въ разнообразныхъ сочетаніяхъ отъ одной крайности къ другой, представляютъ высщее ихъ соглащеніе. На почві экономической свободы

повторяется общій законъ человѣческаго развитія. На первыхъ порахъ. при появлении новыхъ проимшленныхъ силъ, выдвигаются крайности: первобытныя нелкія производства падають и зактияются фабричною проимиленностью; съ этикъ вибств является противоположение крупныхъ капиталовъ и рабочаго пролетаріата. Но какъ скоро пронышленное движсние входить въ нормальную колею, распространяя благосостояние въ нассахъ, такъ въ возрастающей прогрессии разви-• ваются именно среднія состоянія. Крупныя богатства дробятся естественнымъ ходомъ вещей, и если при открытіи новыхъ поприщъ они вновь образуются въ еще болѣе широкихъ размѣрахъ, то они уже не дъйствуютъ въ-одиночку, а призываютъ на помощь среднія состоянія, которыя одни, массою своихъ сбереженій, способны доставить средства крупнымъ акціонернымъ компаніямъ, затевающимъ новыя предпріятія. Этотъ неудержнями ростъ средняхъ состояній составляеть характеристическую черту нашего времени. Статистика не оставляеть на этоть счеть ни мальйшаго сомньнія \*). Всь толки о томъ, что экономическая свобода ведетъ къ безитерному обогащению однихъ и къ объдивнію другихъ, лишены фактическаго основанія. Исходя оть частныхъ явленій, они упускають изъ вида общій неотразными ходъ экономической жизни. Статистика свидътельствуеть и о крупнокъ подъемъ благосостоянія рабочаго класса въ нынъшненъ стольтін, именно при господстве экономической свободы. И въ этокъ фактическія изслъдованія не оставляють никакого сохненія. Джиффенъ расчитывалъ, что за сорокъ лѣтъ, отъ 1843 до 1883 г., доходъ капиталистовъ увеличился на 100 процентовъ, а заработокъ рабочихъ на 160 процентовъ. Первый въ 1883 году равнялся 400 милліоновъ фунтовъ, а последний 620 жилліоновъ \*\*). И этотъ прогрессъ идетъ все возрастая. Чёмъ болёе понижается проценть съ капитала, тёмъ болѣе ростеть заработная плата.

Слѣдовательно, исходъ борьбы найденъ. Съ экономической точки зрѣнія вопросъ вполнѣ разрѣшается свободою, которая сама собою ведстъ къ развитію среднихъ классовъ и къ поднятію общаго уровня.

Противъ этого могутъ возразить, что это процессъ медленный, а нужды пролетаріата настоятельны и требують врачеванія. Но гдѣ же мърило быстроты человѣческаго развитія? Всякій прогрессъ совер-



<sup>)</sup> См. указанное выше сочиненіе Леруа-Больс: Кезаї виг la Répartition des richesses, в ное сочиненіе: Собственность и Государство ч. П., стр. 109 и слёд. См. ланке річь англійскаго министра финансовъ Гошена о результатахъ подоходнаго налога за десятилітіе 1873—1883 г. и инфры, приведенныя статистиновъ Джиффенновъ из 1863 г. Тішев Wookly Ed. 23 Ноября.

<sup>\*\*)</sup> См. приведенную выше рачь.

шается медленно к постепенно; если движущей силѣ дать искусственный толчокъ, то она, по присущему ей закону, возвратится назадъ и будетъ колебаться до тѣхъ поръ, пока достигнется состояніе устойчиваго равновѣсія. На почвѣ свободы возможны и всякія улучшенія, ведущія къ подъему рабочаго класса, какъ-то: произшленныя товарищества, потребительныя и даже производительныя, участіе рабочихъ въ прибыляхъ предпріятія, страхованіе и пенсіонныя кассы, наконецъ самое широкое развитіе благотворительности. Не въ изиѣненіи юридическаго порядка, а въ дальнѣйшенъ развитія эконовическихъ и нравственныхъ силъ лежитъ вся экономическая будущность человѣческихъ обществъ. Юрядическій порядокъ, который есть порядокъ формальный, совершилъ свое дѣло, когда онъ установить право общее и равное для всѣхъ. Затѣмъ, подъ этою охраною, открывается самое широкое попряще двяженію свободныхъ силъ, отъ которыхъ зависитъ все дальнѣйщее преуспѣяніе.

Но если на чисто экономической почве соціальный вопросъ вполне разрѣшается свободою, то этикъ не разрѣшается вопросъ унственный я - нравственный. Напротивъ, чъмъ выше поднимается экономическій уровень рабочихъ классовъ, темъ они становятся притязательнее и темъ менте они готовы довольствоваться своимъ настоящимъ положениемъ и дожидаться медленнаго улучшенія въ будущенъ. Чёнъ больше инъ предоставляется правъ, темъ более они склонны воспользоваться ими для того, чтобы захватить власть въ свои руки и обратить ее въ орудіе ограбленія зажиточныхъ классовъ. Для человѣка, который съ научной точки зрѣнія изследуеть различныя стороны общественнаго быта и умъетъ связывать своя мысли, не можетъ быть ни налзятаго сомнѣнія въ томъ, что соціализмъ есть экономическій, юридидическій, нравственный и политическій абсурдъ; но какъ уб'ядить въ этомъ массы, которыя не ямъютъ ни малъйшаго понятія о наукъ. и вожаковъ, воображающихъ себя пророками, призванными возвъстить человъчеству невъдоныя доселъ начала? Фактическаго доказательства нельпости соціалистическихъ мечтаній представить нельзя, ибо въ атаствительности соціализиъ никогда не осуществлялся и не ножеть осуществиться. Еслибы даже ему удалось гдв либо получить перевысь я временно произвести полное разрушение общественнаго быта, за чъкъ, разунъется, послъдуетъ еще более сильная реакція, то все же онъ можетъ оправдываться темъ, что обстоятельства были неблагопріятны, в утверждать, что при лучшихъ условіяхъ ему удастся наконецъ осчастливить человический родъ. При отсутстви всяной почвы, фантазировать можно сколько угодно. Гдв ныть фактическаго доказательства, такъ, по выраженію Милля, люди съ самыми общирными

научными свёдёніями разсуждають иногда такимъ же жалкимъ образомъ, какъ и круглый невёжда; чего же ожидать оть чуждыхъ всякому образованію массь? И вотъ мы видимъ то удивительное явленіе, что парижская червь, произведшая ужасы Коммуны, считаетъ себи нысшимъ цеётомъ человёчества, а недоученые пигиянсты, у которыхъ въ головё нётъ ничего, кромё цёликомъ проглоченныхъ неятъностей Карла Маркса, видятъ въ себт провозвъстниковъ идеальнаго будущаго, призванныхъ обновить челов'ическія общества!

Лекарство протных этого ала, составляющаго величайную язву современнаго міра, заключается только въ развити просвѣщения. Накипевшій въ Европе соціальный вопросъ есть въ сущности вопросъ. не экономическій, а умственный и правственный. Экономически, какъ сказано, онъ разръщается свободою, которая ведетъ къ постепенному улучшению быта рабочаго класса; по для умственнаго и правственнаго исправленія требустся работа совершенно инаго рода. Туть необходнио деяствіе техъ духовныхъ силъ, которыя призваны направлять человъчество. Соціалнанъ тогда только будеть побъжденъ, когда человіку, сколько-инбудь причастному образованию, будеть также совъстно признать себя соціалистомъ, какъ совестно признать себя последователекъ народнаго повъръя, что зекля стоитъ на четырехъ китахъ. А для достижения этой цили нужно не только постепенное развитие образованія въ среднихъ и инзшихъ слонхъ, но и умноженіе того ухственнаго капитала, который составляеть его источникъ. Къ несчастью, имению въ этомъ отношении современное просвъщение представляетъ саныя существенныя прор'яхи. Весь унственный капиталь, унасліздованный оть предшествующихъ поколеній, кинуть за борть, и работа начата съизнова, исходя отъ фактовъ. По досслів она привела только къ полному хаосу понятій. Всъ коренныя основы, на которыхъ стронлись человическия общества, расшатаны, и новиго в прочнаго не выработано ничего. Нать, можно сказать, ни одного существеннаго начала, на которонь бы сходились людя, стоящие во главе современнаго просвъщенія; самые коренные запросы человѣческой души, тв, отъ которыхъ зависить все правственное существование человъка, обълвляются неразрешиными. Въ результате получается только полное разочарование въ самой жизни, или же строятся фантастическия утопін, которыя должны въ будущенъ замѣнить слишконъ тяжелое настоящее. Въ такой средь соціалистическія бредин обрътають готовую почву. При хаотическовъ броженій умовъ, самые дикіе выинслы, говорящие страстямъ, находятъ отголосокъ и собираютъ нокругь себя сплоченныя насом, не встръчая надлежащаго отпора. Отсюда успёхи соціализна. Они коренятся не въ собственной его

силь, а въ дряблости техъ элементовъ, которые призваны ему противодействовать.

Такимъ образомъ, экономическія воззрівнія, господствующія въ обществи. находятся въ зависимости отъ дъйствующихъ въ немъ духовныхъ силъ. Но изследованіе этихъ силъ выходять уже изъ области экономической науки. Вынуждаемые самимъ предметомъ, который общаруживаетъ связь разнородныхъ явленій въ дийствятельной жизни, повейшіе экономисты цытаются изъ чисто экономической сферы перейти въ область права, правственности и государства; но туть они обнаруживають только полную свою несостоятельность. Для раскрытія началь, господствующяхь въ высшихъ сферахъ человъческаго духа, нужны изслъдованія совершенно другаго рода. Они составляють задачу общественной науки, которая интеть въ виду научить различные факторы, входящие въ составъ общественной жизни. и показать ихъ вліяніе на устройство и развитіе общества. Крожь экономическихъ интересовъ, есть витересы духовные, которые инвютъ саностоятельную природу и свойства, а потому требують особаго васятьлованія.

Къ нямъ мы теперь и переходниъ.

Digitized by Google

15\*

## КНИГА ЧЕТВЕРТАЯ **Духовные интересы**.

t.

ŀ

## ГЛАВА І.

## Религія.

Изъ всъхъ духовныхъ интересовъ человъка, религія есть тотъ, который является наяболёв могущественнымъ факторомъ общественной жизня. Она имъетъ самое сильное вліяніе на массы. Въ исторін опапроизводила самые глубокіе перевороты. Появленіе христіанства было поворотною точкой въ исторіи человъчества.

Въ наукѣ объ обществѣ изслѣдованіе этого элемента должно быть ведено, конечно, не съ точки зрѣнія того или другаго вѣроисповѣданія, а чисто объективно, съ точки зрѣнія науки, изучающей явленія и объясняющей ихъ значеніе въ общественной жизни и ихъ вліяніе на ходъ событій. Субъективно, каждый можетъ исповѣдывать ту или другую вѣру по указаніямъ своего разума и своей совѣсти: онъ можетъ даже не исповѣдывать никакой, что однако не дѣлаетъ его болѣе безпристрастнымъ. Объективно, всякое вѣроисповѣданіе научается со стороны тѣхъ дѣйствій, которыя оно производило или производитъ на общество.

Разснатривая религію въ ся совокупности, мы должны прожде всего признать, что она отв'вчасть кореннымъ потребностямъ челов'вческой души. Всеобщность этого явленія, всеохватывающая мощь религіозныхъ движеній, ихъ вліяніе на судьбы челов'вчества показывають, что религія есть духовная сила, коренящаяся въ глубочайшихъ у основахъ челов'вческаго естества. И это вліяніе не ограничивается инжими слоями, непричастными образованію; оно охватываеть и просвіщенные классы; оно покорлетъ самые сильные умы. Христіанство явилось среди высокой культуры греко-римскаго міра, когда челов'вческій умъ во вс'яхъ отрасляхъ проявлялъ свою пытливую д'вя-

тельность, когда искусство стояло на недосягаеной досель степени совершенства, когда процвѣтали философскія школы сахыхъ разнородныхъ направления, отъ высскаго идеализна Платона и Аристотеля до чистаго натеріализна Епикурейцевь. И не только уняженныя н угнетенныя массы жадно воспринимали слово обътованія: ему симренно виниали самые гордые цари; ему подчинялись величайшие умы, извъдавшіе всю глубину знанія и мысли, какъ, напримъръ, Бл. Августянъ. И въ новое время глубочайшіе мыслители, генія, двигавшіе науку и раскрывавшіе всеобъемлющіе законы природы, какъ Паскаль, Ньютонъ, Лейбницъ, Шеллингъ, были виъсть и глубоко религіозные люди. Отецъ эмпирической философіи новаго времени, Бэконъ, говоряль, что немного философія отвращаеть оть релягія, а более основательная философія возвращаеть къ религін. При такихъ фактахъ, видъть въ религія ляшь плодъ невёжества или отжавшій предразсудокъ ножно только при крайне поверхностномъ взгляде на вещи. Съ самыхъ первыхъ ступеней своего духовнаго существованія, человъкъ инстинктивно ищетъ Бога и стренится къ нему всею душой. Сначала онъ поклоняется ему въ явленияхъ природы, которыя поражають его свониъ всличіенъ; затемъ, возвышаясь разумомъ надъ иниолетными явленіями, онъ восходить къ абсолютнымъ началамъ бытія, которыхъ власть онъ признастъ надъ собою. Какъ ограниченное существо, онъ инкогда не можетъ обнять ихъ вполнъ; но онъ постепенно прибляжается къ нимъ, очищая и возвышая своя понятія по мірів развятія своихъ духовныхъ силъ.

Анализъ человическаго мышленія убъждаеть нась, что этоть фактическій процессь происходить въ силу неотразимыхъ требованій разума. По законамъ логики, все относительное имветъ основание въ абсолютнояъ; все, что зависитъ отъ другаго, предполагаетъ нечто, зависящее только отъ себя. Это и есть бытіе самосущее, или абсолютное. Существование этого понятия въ человъческовъ разунъ есть факть, не подлежащій сомивнію; если же есть понятіе, и притомъ необходимое, то есть и познание, то-есть, опредъжение этого понятія. Признавать, что человікь ниветь понятіе объ абсолютновъ, но что оно непознаваемо, есть логическое противоръчіе. Познаніе дается тыкъ самынъ процессонъ высли, который приводятъ къ понятію. Если бытие самосущее признается источниковъ всякаго относительнаго бытія, то оно опредвляется, какъ сяла производящая. Если все отъ него зависитъ, то оно всему даеть законъ; а такъ какъ чистый законъ, выражающій необходиность, является въ сознанія разуна, то бытіе саносущее твиъ санымъ опредвляется, какъ верховный разунь, управляющій міронъ. Наконецъ, заключая въ себів всю полноту бытія, бытіе самосущее представляется и высшимъ совершенствомъ. отъ него все исходитъ, къ нему же все возвращается; съ этой точки зрѣнія, оно опредѣялется какъ начало конечное. Такимъ образомъ, эти три верховныя опредѣяенія абсолютнаго бытія, причина произвдящая, или начальная Сила, причина формальная, или верховный Разумъ, и причина конечная, или Духъ, все сводящій къ конечному совершенству, представляются какъ начало, средина и конецъ всего сущаго. Къ этому присоединяется четвертая причина—матеріальная, составляющая начало всего дробнаго и относительнаго. Человъческій разумъ, устремленный на познаніе вещей, въ силу присущихъ сму законовъ, необходимо приходитъ къ этимъ опредѣленіямъ. Они лежатъ въ основанія всѣхъ философскихъ и религіозныхъ системъ, которыя когда-лябо существовали въ мірѣ. Различіе этихъ системъ заключается главнымъ образомъ въ томъ, что дается преобладаніе тому или другому уачалу \*).

Но религія не ограничивается раціональными опредівленіями Абсолютнаго; она ставитъ человъка въ живое къ нему отношение. И это ( вполить согласно съ требованіями разума. Если существуетъ Абсолютное, какъ живая, сила, отъ которой зависить все относительное, то есть и реальное взонинодвастие между твиъ и другимъ, слвдовательно между человековь и Божествовъ. Абсолютное не является внёшникъ чувствакъ, которымъ доступно только частное, матеріальное бытіе; но оно открывается духовному взору человѣка, я здѣсь оно охватываеть его всецело, подчиняя себе не только его разумъ, но и чувство и волю. Прежде нежели человъкъ начинаетъ философствовать, онъ вствиъ существомъ своимъ стремятся къ Божеству, въ силу необходниаго внутренняго влеченія, составляющаго самую глубокую основу человической природы. Это инстинктивное влечение разуна есть спра; она выражается вознесеніень чувства въ молитель н преклоненіень воли въ жертов, символически совершаемой религіозными обрядами, а внутренно состоящей въ самоотречении. Таковы существенныя принадлежности всякой религия. Но это живое духовное взанинодъйствіе естественно принимаеть различныя формы, спотря по свойствамъ и развитно воспринимающаго существа. Чъкъ ниже уиственное состояние человъка, тъкъ менъе онъ способенъ понимать Абсолютное и темъ менте оно ему раскрывается. Отсюда дикія и безобразныя формы религіознаго поклоненія, которыя встр'ячаются на низшихъ ступеняхъ челов'вческаго развитія. Ихъ уродливость состоить яменно въ коренномъ противор'вчия между высокнять

") Сн. ное сочинение Осносния лочики и летефизици. Ср. также Наука и Релизия и Пеленкительная философія и единство науки.

внутренникъ стремленіенъ и тізни низненными понитілни, въ которыхъ оно выражается. Но чізнъ боліве просвізтляется разунъ, тізнъ боліве очищается самое богопочитаніе, тізнъ полите раскрывается человізку Божество. Когда человізкъ доходитъ до философскаго пониманія Абсолютнаго, религіозныя візрованія становятся выраженіенъ глубочайшихъ истафизическихъ системъ. Таковыни представляется фраманнямъ, буддизмъ и наковецъ христіанство.

Понятно, что дъйствуя не только на разунъ, но и на чувство я волю, религія нитеть саное сильное вліяніе на все существо человъка. Отсюда громадная ся роль въ исторін; отсюда могучее ся -дъйствіе на народныя массы. Человъкъ вствия силани души привязывается къ тому, что составляетъ для него верховное начало бытія, источникъ всей его жизни. Религіей связывается и направляется человъческая совъсть. Поэтому она является высшею правственною силою на землъ. Отсюда выдающееся ся значеніе для всего общественнаго быта.

Можно сказать, что для нассъ релнгія всегда была и останется единственныхъ мериломъ правственныхъ требованій. Нравственный законъ существусть и отдельно отъ религін; онъ вытекаеть наъ саной природы человъка, какъ разумно-свободнаго существа. Разунъ раскрываеть человъку общій законь, по которому онь должень діяствовать, а внутренняя свобода даеть ему возможность согласовать съ этимъ закономъ свои поступки. У человъка есть и внутреннее нистинктявное мърило для оцънки дъйствій и побужденій; соевств указываетъ ему разлячіе добра и зла. Однако это руководящее начало далеко не всегда обладаеть достаточною силой для направленія человѣческихъ дѣйствій. Какъ показываеть всемірный опыть, влеченія в страсти нередко заглушають его голось. Чтобъ укревлять совесть, нужно дать ей опору въ твхъ высшихъ началахъ, отъ которыхъ она сама получаетъ свое бытів. Надобно связать ее съ совокупнымъ міросозерцаниемъ, выяснять ся отношение къ истафизической природъ человѣка, который призванъ не подчиняться влеченіять а возвышаться надъ ними и ставить себ'я целью абсолютное и въчное. А это выяснение можетъ быть только деловъ философии или религии. Инаго пути для утвержденія нравственности не существуеть. Энширическая правственность не есть правственность, а чистая путаница понятій. Нравственность не есть фактъ, а требованіе. Фактъ тотъ, что челов'якъ обыкновенно повенуется своимъ влечениякъ и ищетъ своего личнаго удовольствія или пользы, а требованіе состоить въ томъ, чтобъ онъ этого не дълалъ, а подчинялся высшену закону, хотя бы это лично причиняло ему вредъ. Утвердить это требованіе на прочныхъ основахъ могуть только философія в религія. Но

наъ этихъ двухъ сферъ, носящихъ въ себъ сознание правственныхъ пачалъ, первая для нассы совершенно недоступна. Философское нышленіе требуеть такого унственнаго развитія, нужно такъ много труда, чтобы составить себ'в связное міросозерцаніе, что оно всегда было и будеть уделонь лишь высоко образованнаго меньшинства. Для огромнаго же большинства человвческаго рода высшею нравственною опорою всегда была и останется религія, которая одинаково говорить сердцу каждаго в раскрываеть истины понятныя проствишимъ уманъ. Поэтому, какъ скоро въ нассахъ расшатываются религіозныя върованія, такъ въ нихъ исчезають и всякіе правственные устон. Соціалъдемократія провозглашаеть атензиь основою своего міросозерцанія. во вменно поэтому она представляеть полное извращение всъхъ нравственныхъ началъ: подъ именемъ любви она проповъдуетъ зависть и ненависть; она возбуждаетъ вражду классовъ и стремится къ разрушению всего общественнаго строя. И тв, которые противъ нея борются на чисто светской почве. тщетно ищуть опоры въ гражданской нравственности помимо религия. Сухая нравственная пропов'ядь, лишенчая своихъ метафизическихъ основъ, не удовлетворяетъ разума и не въ состояния направить совъсть. Она годна для прописей, ' но не можеть воспитывать гражданъ. Отсюда правственное безплодіе современной французской светской школы.

Вліяніе релитія на челов'вческую жизнь не всегда однако им'веть одянакую силу. Есть эпохи въ исторія, которыя характернзуются возбужденіемъ религіознаго духа, и другія, въ которыхъ, напротивъ, этотъ духъ слаб'веть, уступая м'всто чисто с'вътскому развятію общественныхъ элементовъ. Первыя эпохи можно назвать синтетическими, вторыя аналитическими. Въ первыхъ господствуетъ ц'вльное міросозерцаніе, охватывающее весь общественный бытъ и дающее ему характеръ неподвижности, во вторыхъ развивается разнообразіе и проявляется движеніе общественныхъ элементовъ. Это по преимуществу времена прогресса.

Начало исторій обозначается именно нераздільнымъ владычествояъ религія. Можно сказать, что религія была воспитательницею человіческаго рода. И это понятно. На первыхъ ступеняхъ развитія господствуетъ слитность всіхъ алементовъ духа. Содержась въ инстинктивной цільности дуловнаго бытія, оня только постепеннымъ процессомъ выділяются изъ этой общей основы и образуютъ свои самостоятельные міры. Эта первобытная цільность составляетъ настоящую почву для религія, которая, взывая къ глубочайшимъ инстинктамъ человіческаго разума и человіческаго сердца, возводитъ ихъ къ верховнымъ изчаламъ бытія и кладетъ свою печать на всю человіческую жизнь.

t

F

Таковъ былъ характеръ древняго Востока, представляющаго колыбель челов'вческаго рода; такимъ онъ остается и доселъ, какъ живой памятникъ минувшихъ временъ. Въ немъ господствуютъ величавыя, но вм'вств неподвижныя и нензм'внимя теократія.

Историческое двяжение начинается въ классяческовъ который. отрешаясь отъ теократическихъ основъ, первый даль саностоятельное развитие всвиъ разнообразнымъ элементамъ человъческаго духа --наукъ, искусству, праву, государственной жизня. Здъсь лежитъ начало всего свътскаго просвъщения, того, что составляетъ высокое н неотъемленое достояніе современнаго челов'тчества. Только развиваясь самостоятельно и образуя каждый свой собственный міръ, управляеный свонин началами и находящийся въ свободномъ взанинодъйствии съ другния, эти разнообразные элементы могли проявить все, что въ нихъ заключается, и черезъ это дать человъческой жизни надлежащую полноту. Но именно вслъдствіе своего разобщенія они не въ состоянія были водворить въ ней цельность и связность. Для этого потребовался новый религіозный синтезъ, который и явился въ христіанствъ. Такниъ образонъ, свътское развитіе древняго кіра привело къ новому господству религіозныхъ началъ. Этикъ характеризуются средніе вѣка.

Однако этотъ новый религіозный синтезъ не былъ похожъ на прежній. Древнія религіи были, можно сказать, выраженіемъ первобытнаго единства; онъ охватывали человъка всецёло, опредъяли всъ подробности его жизни, не оставляя мъста для свободы и движенія. Христіанство, напротивъ, обнимаетъ только высшую, нравственную сторону человъка, которую оно выдъляетъ изъ другихъ элементовъ. Отръшаясь отъ земныхъ стремленій, оно указываетъ людяяъ на будущую жизнь, на спасеніе души. Религіозный союзъ отдъляется отъ гражданскаго и обравуетъ свой особый самостоятельный міръ, гдъ господствуютъ въчныя, незыбленыя начала, въ противоположность превратностяяъ земнаго бытія. Царство Божіе, съ присущею ему въчною правдой, противополагается царству нірскому, гдъ господствуетъ ало, то-есть не прерывающаяся борьба частныхъ силъ и страстей. Это раздвоеніе составляетъ основаніе всего средневъковаго міросозерцанія.

Такое существенное отличіе христіанскаго синтеза отъ древняхъ объясняется самымъ различіемъ ихъ содержанія. Религіи древняго міра были, можно сказать, познаніемъ или откровеніемъ Бога въ природѣ. Величіе окружающихъ явленій и собственная судьба человѣка, какъ земнаго существа, вели его къ признанію высшаго, владычествующаго надъ всёмъ начала, и какъ разнообразны были предI

ì

меты, поражиющіе его взоры, такъ разнообразно было и самое понимание этого верховнаго начала. Врашающияся въ неизитиновъ порядкъ свътила приводили къ понятію о небесномъ Богъ, какъ верховномъ Разумѣ, дающемъ всему законъ. Таковымъ доселѣ представляется Божество въ глазахъ Китайцевъ. Жизнь, разлитая во всей вселенной, рождала понятие о Духъ, присущемъ міру и проявляющенся въ безконечновъ разнообразія формъ; отсюда пантенстическія религін Индін и Египта. А съ другой стороны, изм'внчивость явленій, порождаеная борьбою естественныхъ силъ, и въ особенности превратности отданнаго имъ на жертву человъческаго существования заставляли преклоняться передъ верховною Силою, владычествующею въ мір'в и располагающею жизнью и участью людей. Таково было воззр'яние Семитовъ. Наконецъ и матеріальное начало, источникъ всего частнаго и дробнаго, находило представителя въ женскомъ божествь, въ Матери - Природь, рождающей ть разнообразныя индивидуальныя силы, которыя, владычествуя каждая въ своей сферь. сочетаются однако въ общемъ гармоническомъ строъ вселенной. Въ этомъ состояла сущность міросозершанія классическихъ народовъ. Каждое изъ этихъ началъ, въ свою очередь, будучи связано съ другими и заключая ихъ въ себъ, какъ подчиненные моменты, представляло возможность самыхъ разнообразныхъ видоизмѣненій и сочетаній. Отсюда необыкновенная полнота и многообразие древняхъ върования. Они представляють целый мірь саныхъ разнородныхъ міросозерцаній, связанныхъ однако общниъ закономъ, подобно тому, что представляють наяъ философскія системы, о которыхъ будетъ ричь няже. Кажлый народъ, сообразно съ своимъ характеромъ и съ своею исторіей, подходить по своему къ пониманію Божества. Многіе, какъ напримъръ Египтяне, проходили черезъ различныя ступени религіознаго міросозерцанія. Нікоторыя изъ этихъ религій, по своему болье общечеловическому характеру, получали и болие широкое распространеніе. Такъ наприявръ, буддизиъ, изгнанный изъ своего отечества, Индін, широко распространился среди другихъ азіатскихъ племенъ. Но вообще, древнія религін были, по прениуществу, религін народ. ныя. Вытекая изъ народнаго духа, онъ сковывали всю общественную и частную жизнь въ неподвижныя и неизмънныя формы. Таковъ пхъ " отличительный характеръ. Менже всего этотъ характеръ принадлежаль твиъ религіянъ, которыя отличались наименьшею глубиной, ниенно господствовавшему въ классическовъ віръ поклоненію индивидуальнымъ, производнымъ божествамъ. И оно носило на себъ чисто національный отпечатокъ; но среди разнообразія предметовъ поклоненія, которые сами получали человізческій обликъ, оно оставляло

болѣс въста для человѣческой свободы. Поэтоку отсюда началось свътское развитіе \*).

- 235 -

Совершенно иными свойствами отличается христіанство. Оно вовсе не касается отношенія Бога къ природъ. Изъ всёхъ редигій древняго міра оно признало единственно ту, въ которой всего болѣе былю человъческаго, которая представляла поклонсние Богу Силы, владычествующему въ судьбахъ избраннаго имъ народа. Но оно эту религию отръшило отъ всего народнаго и дало ему совершенно новое содержаніе. Вся сущность христіанства заключается въ разрішенія нравственныхъ вопросовъ: о гръхъ, объ искупленін, о спасенін души, о наградахъ в наказаніяхъ въ будущей жизни. Можно сказать, что оно представляеть откровение Бога въ нравственновъ мірб. Но поэтоху самому, христіанство есть религія общечелов'яческая. Нравственные вопросы одинаково касаются встхъ и понятны встить. Христіан-· ское братство и связанная съ някъ нравственная солидарность человъческаго рода, выражающаяся въ искуплении, обнимаетъ всъхъ людей безъ исключенія. Христосъ отдалъ себя въ жертву для спасенія всехъ, кто въ Него въруетъ, безъ различія племенъ и народовъ. Вслёдствіе этого, Еврен, какъ чисто восточный народъ, отверган эту религію, возникшую въ нхъ собственныхъ нѣдрахъ, также какъ браманы отвергли буддизиъ. Они остались върны тому великому Завѣту, который воспитывалъ ихъ народность съ саной ея колыбели и охраняль ее среди всёхь превратностей земныхь судебь. Въ этокъ состоить ихъ нравственное величіс, но витесть и ихъ ограниченность. Рожденная среди няхъ новая религія нашла, напротивъ, благодарную почву у техъ племенъ, которыя развитіемъ светскаго образованія были подготовлены къ воспринятію общочелов'вческихъ началь. Христіанство сдѣлалось религіей всѣхъ новыхъ народовъ. Черезъ это оно явилось величайшею историческою силой; оно составляеть поворотную точку въ исторіи челов'вчества.

Этоть отвлеченно-нравственный, общечеловъческій характерь христіанства и быль причиною того раздвоенія, которое обнаружилось въ средневъковонъ міросозерцанія. Христіанская церковь выдъяняась язъ міра, какъ царство Божіе, якізющее главою Христа; світская же область была предоставлена собственному теченію: здівсь господствовало право силы, борьба страстей; адъсь происходили безпрерывныя войны, которыя веля къ угнстению слабыхъ. Съ высоты своего незыблемаго величія, церковь пыталась однако возд'вйствовать на этоть волнующійся міръ, подчинить его высшему нравственному закону. Но

<sup>\*)</sup> Си. дале: Кинги натой главу І.

въ этонъ именно обнаружилось коренное протяворъчіс между требованіями и средствами. Нравственное начало, основанное на внутреннекъ самоопредълении разумнаго существа, есть, по самой своей сущ. ности, начало свободное. Нравственный законъ обращается къ совъстя и не подлежить принужденію, которое составляеть принадлежность закона юридическаго, определяющаго внешнюю свободу. Также свободно и вознесение души къ Богу, составляющее сущность всякой религии. Между темъ, чтобы воздъйствовать на волнующійся мірь страстей и подчинить его нравственному закону, средневъковая церковь обращалась не только къ пропов'яди, но я къ принуждению. Она хотъла подчинить себъ и человъческую мысль и самую гражданскую область. Еретиковъ и вольнодумцевъ сжигали на кострахъ; противъ зараженцыхъ ересью племенъ воздвигались крестовые походы; потоки крови лились во имя заповеди милосердія и любан. Непокорные церковной власти князья отлучались отъ церкви и подданные разрешалясь отъ повиновенія. Все это кореннымъ образомъ протяворвчяло заветанъ Христа, который говорилъ, что Его царство не отъ міра сего. Челов'яческая мысль, воспитанная всімъ предшествующинь свътскинь развитіень, наконсць возмутилась; и государи и подданные отказали въ повиновения. Между церковною властью и свътскими элементами началась борьба, которая кончилась поб'ядой постванихъ. Церковь потеряла свое первенствующее положение въ мірт; она перестала быть руконодительницею человъческихъ общестъ въ историческовъ ихъдвижения. Всъ свътские элементы, наука, искусство, право, государство, снова обрѣли свою независимость и стали развиваться чисто извнутри себя, на основании собственныхъ началъ, помямо всякихъ указания религии. Начался новый періодъ чисто свътскаго развитія, составляющій характеристическую черту новой исторія. Поклонники церковнаго владычества объ этомъ сокрушаются, считая это

отпаденіе отъ церкви испозволительнымъ своеволіемъ челов'вческаго ума; защитники свободы и св'ятскаго образованія, напротивъ, рядуются предоставленному имъ простору, въ которомъ оня вядять источнякъ вс'яхъ благъ. Во всякомъ случав, это историческій фактъ, который не подлежитъ ни мал'яйшему сомігвнію.

Но переставши быть руководительницею челов'вчества на пути историческаго развитія, церковь не потеряла своей власти надъ умами. Въ христіанств'я заключаются нравственныя начала, которыя отв'ячають в'вчнымъ потребностявъ челов'вческаго духа. Поэтому мы видимъ, что, не смотря на яростные нападки разума, возмущеннаго церковными притязаніями или увлекающагося односторонними теоріями, христіанская церковь стоитъ непоколебима. Пость періодовъ времен-

паго затитнія настають эпохи, въ которыя исповтдуеныя ею ученія овладъваютъ унами съ обновленною силой. Потерявъ свое первенствующее положение, религия остается однимъ изъ самыхъ существенныхъ факторовъ общественной жизни.

ł

Нанбольшое вліяніе она оказываеть на народныя нассы. Выше ны уже видели, что для низшихъ слоевъ народонаселения селигия составляеть, можно сказать, единственную духовную пищу. Но изъ всёхъ религій именно христіанство всего болье обращается къ унаженнымъ и обездоленныхъ. Оно провозглашаетъ всъхъ людей братьями и признаеть одинакое челов'яческое достоянство въ богатыхъ и бедныхъ. въ знатныхъ и техныхъ; оно сулитъ утоленіе скорбей и утвшеніе плачущякъ; оно гласитъ, что въ царствін Божьенъ последніе будуть первыни, что высшее призвание состоить въ служении ближнимъ и нанбольший подвигь въ самоотвержения; оно въщаеть, что богатому такъже трудно войти въ царство Божіе, какъ канату пройти сквозь иголочное отверстіе, между тімъ какъ нищій Лазарь посяв смерти поконтся на лонъ Авраана. Помощь страждущимъ, подаяніе нищимъ, утвшеніе скорбящихъ сдилались высшими подвигами христіанскихъ душъ. Благотвореніе приняло самые широкіе разм'яры. Вдохновляясь словани братства и любви, многіе христіанскіе пропов'ядники отстанвають даже соціалистическія начала. Рядомъ съ свртскимъ соціализномъ развивается соціализиъ христіанскій.

Послиднее направление находится однако въ противоричи съ истинными началами христіанской религіи. Христось пропов'ядываль самоотвержение и любовь, какъ внутрениес требование совъсти, а не какъ принудительное начало общественной жизни. Весь юридический порядокъ лежитъ вис сферы, определяемой религия. Высоко ставя елужение страждущинъ и помощь ненмущимъ, христіанство не говорить последнимъ, что они имъють одинакое со всеми право на все блага жизни, а утвшаеть ихъ темъ, что въ заменъ недостающихъ имъ земныхъ благъ они получатъ блага небесныя, и текъ более ногутъ питать въ себи эту надежду, чимъ терпилнове они переносять инспосылаемыя имъ лишенія и страданія. Провозглашая всеобщее братство и одинакое правственное достоянство людей, оно не превозносять человъка, а учитъ его синренію и покорности; оно требусть оть него уважения къ установленнымъ властямъ, оно указываетъ ему на Провидівніе, управляющее судьбами человівка. Поэтому христіанская релягія явллется главною опорой и связью всёхъ охранительныхъ элементовъ общества. Напротивъ, она всего ненавистиве соціалистанъ, проповедующимъ разрушение существующаго общественнаго строя. Весь соціалнаять основанть на возмущеній человтька противъ Бога и

Понятна поэтому неизмѣримая важность христіанскихъ началъ для всего общественнаго порядка. Можно сказать, что государственная власть, объявляющая войну христіанству, не въ состояній держаться. Однако, еслибы все значение религи ограничивалось правственныяъ обузданісяъ массъ и удержанісяъ ихъ въ покорности объщаніень небесныхъ благъ въ заменъ недостлющихъ имъ благъ земныхъ, то положение си было бы веська шатко. Религия, не находящия почвы въ образованныхъ классахъ, рано или поздно обречена на паденіе. По и въ этонъ отношения христіанство сохраняетъ несокрущанную силу. Оно отвечаеть такимъ глубокимъ потребностямъ человеческой души, которыя въ немъ только находитъ удовлетворение. Страдания и скорби не составляють принадлежности однихъ только неничинихъ классовъ. Они одящаново постигають богатыхъ и бъдныхъ, властителей и подвластныхъ. Брепное существование человъка подвержено всъяъ случаяностякъ частнаго бытія. Среди обуревающихъ его житейскихъ невзгодъ, болтаней, смерти, физическихъ и правственныхъ страданий. онъ находить онору и прибъжище только въ живояъ общения съ высшею силой, объщающей ему утвшение скорбей и душевный миръ посль всихъ треволнений земли. Христіанство дасть прибъжище и твиъ унанъ, которые среди хаоса носящихся въ обществе разнородныхъ интий не въ состояния выработать себе связное міросозерцаніе, а таково огромное большпиство людей. Человъкъ не можетъ успоконться на скептицязив. И умъ, и сердце, и воля, все требуетъ связныхъ убъжденій, удовлетворяющихъ стремленію къ истинъ и направляющихъ практическую делтельность; а где ихъ найти среди безчисленныхъ противоричій, которыя осаждають его со всихъ сторонъ? Особенно въ такія эпохи, когда высшіе представители современнаго уиственного движения провозглашають абсолютное непознаваемымъ. когда величайшие естествоиспытатели, указывая на тесные пределы естествознанія, воскляцають: "ignoramus et semper ignorabimus" \*), человъку волею или неволею остается искать прибъжища въ религи. Чтить более наука ограничивается эмпиризмомъ, чтить болье она признасть недоступнымь человическому разуму именно то, что составляеть для него самое существенное и важное, вопросы о начальныхъ и конечныхъ причинахъ бытія, текъ более она кидаєть человека въ объятія религін, которая одна дасть удовлетвореніе глубочайшимъ его

•

\*) "Мы не знасиъ и михогда не буденъ знать".



нотребностямъ. Особенно сильны эти потребности у женской половины человъческаго рода. Женщина, по своей природъ, менъе всего склопна къ чисто логическому спъпленно понятій. Преобладаніе въ ней разсудочности составляетъ ненормальное явленіе. Въ своихъ убъжденіяхъ и въ жизни она руководится болъе чувствонъ, нежели разумонъ. Она воспринимастъ истину всъмъ существонъ своитъ, а не въ силу логическихъ выводовъ. Поэтому религія всегда находила въ ней самую кръпкую привязанность и поддержку. Даже во времена безвърія женщины остаются непоколебнио върны своему религіозному вдеалу, а это имъстъ громадное вліяніе на весь семейный бытъ и на самос общество.

Но и всего этого нало. Религія не ножсть быть прочною общественною силой въ образованномъ обществев, сели она не въ состояніц принлечь къ себі высщіе умы. Факты доказывають, что христіанство исполняеть и эту задачу. Оно стоить испоколебино въ теченіп почти двухъ тысячелістій, обнаруживая свою способность бороться противъ самыхъ сильныхъ нападокъ. Поверхностные умы на него ополчалясь, но самые кръпкіе приходили ему на помощь. Оно хогло удовлетворить такихъ всеобъеклющихъ мыслителей, какъ Лейбницъ, Шеллингъ, Баадеръ, не потому, что они разочаровывались въ силтв разума и искали въ религи убъжища отъ скептицизма, а потому что они находили въ христіанстве самое полное и глубокое разрешение техъ правственныхъ вопросовъ, которые составляють неотъсилемую принадлежность человическаго духа. Къ тому же результату долженъ придти всякій имслитель, который въ последовательности и полноть разовьеть начала, составляющія незыбленыя основы нравственнаго кіра.

Правственные вопросы съ неотразимою силой возникають въ душтв человъка. Въ его разумъ и совъсти запечатлънъ правственный законъ, какъ абсолютное требованіе. Но это законъ свободы; правственное его значеніе заключается именно въ томъ, что онъ исполимется не принудительно, а добровольно, по внутреннему побужденію. Между тъкъ, свобода предполагаетъ и возможность уклоненія. Это уклоненіе есть зават, нарушеніе правственнаго долга. Въ дъйствительности, при несовершенствъ человъческой природы, уклоненія значительно перевъшиваютъ строгое исполненіе закона. Люди въ своихъ дъйствіяхъ руководствуются частными побужденіями, слъдуютъ своихъ влеченіямъ и страстямъ; неръдко голосъ совъсти совершенно въ имхъ заглушается. Человъческая природа гръховна по самому своему существу; это-міровой фактъ. Пося въ своей совъсти сознаніе высшаго нравственнаго закона, какъ абсолютнаго требовалія, человъкъ безпрерывно отъ него уклоняется. Между этими двумя началами происходитъ не перестающая борьба. Какъ же разръшается это противоричіе?

Абсолютное значеніз правственнаго закона требуеть, чтобы всякое его отрицание было въ свою очередь отрицаено. За гръхомъ должно слёдовать наказаніе, то-есть созмездіе за уклоненіе оть закона. Въ этонъ состонть правосудіе, которое есть непремізное и непреложное . начало нравственнаго віра. Кому же принадлежить отправленіе правосудія на земять? Въ области витешней свободы эта задача исполняется визшнею властью, которая установляеть принудительный законь и наказываеть всякое его нарушение. Но нравственная область висьщнему принуждению не подлежить; это-область свободы. Не импеть туть силы и интине окружающей среды, которая можеть быть даже болье гръховна, нежели подлежащее обсуждению лице. Иногда единячное правственное созпание безконечно возвышается надъ окружаюшею средой и осуждается именно за свою иравственную высоту. Нравственный законъ, написанный въ сердцахъ людей, не есть діло рукъ челов'вческихъ; какъ абсолютное требованіс, онъ исходитъ отъ абсолютнаго начала, отъ всрховнаго Разума, владычествующаго въ нірѣ. А потому хранителемъ правственнаго закона и верховнымъ правственнымъ судьею челов'яческой сов'ясти можетъ быть только само Божество. Но въ земной жизни Божество не пролвляется и не дъйствуеть непосредственно. Здесь предоставлень полный просторь человической свободи, которою человикъ пользуется для того, чтобы безпрерывно нарушать правственный законъ. И это совершается безнаказанно; ало торжествуетъ, а праведные подвергаются притисненіянь я страданіянь. Если все челов'вческое существованіе ограничивается женнымь бытіемь, то нравственный законь теряеть всякую силу. Какъ бы гроико онъ ни вопіялъ въ единичной совъсти, дъйствительность ему противоричить. Мысль о томъ, что можетъ быть, когда - нибудь, установится лучшій порядокъ, не можеть служить утъшеніенъ. Настоящія и прошедшія неправды не псиравляются пробленатическимъ будущимъ. Абсолютный законъ всегда требуетъ удовлетворенія, а это удовлетворсніе онъ можетъ получить только если для человъка все не ограничивается земнымъ существованісмъ, если за предълами гроба его ожидають награды и наказанія оть рукъ всеногущаго и всевъдущаго Божества. Бытіе Бога и будущая жизнь суть необходниме постулаты нравственнаго закона. Это и было признано Кантокъ, который съ полною очевидностью выработалъ эту сторону правственныхъ требования.

Но кроив правосудія есть и блаюсть, или любовь, которая составляеть /

высшее правственное начало. Во имя ея, грёшному человѣку долженъ быть открыть путь къ возврату. Самъ онъ, по своей грёховной природѣ, подняться не можеть; ему нужно протянуть руку. Въ этомъ состоить правственная обязанность тѣхъ, которые носять въ себѣ высшее правственное сознаніе. Павшій человѣкъ поднимается подвитами любви и самоотверженія, совершенными для него и за него. Въ этомъ выражается правственная солидарность человѣческаго рода. Связывая людей, провозглашая ихъ братьями, нравственный законъ дѣлаетъ пхъ правственно солидарными другь съ другомъ. Самоножертвованіемъ однихъ искупаются грѣхи другихъ и удовлетворяется божественное правосудіе.

Однако и весь человический родъ, по своей гриховности, не въ состояния совершить это искупление. Падобно, чтобы къ нему на понощь пришло само Божество, которое составляеть центръ всего нравственныго міра: отъ Него исходить нравственный законъ и Оно же есть верховный источникъ благости. Именно это и совершается въ христіанствів, котораго вся сущность состонть въ томъ, что Верховный Разумъ, или Слово Божіе, писходить на землю я приносить себя въ жертву для спасенія рода человическаго, тикъ саныкъ запечатлівая духовное единство божественной природы и человъческой и нравственную солидарность встхъ разумныхъ существъ. Не развитиемъ логическихъ началъ, а реальнымъ актомъ, живымъ взанинодъйствіемъ нежду человиновъ и Боговъ разришаются нравственные вопросы. примирлется правосудіе съ милосердісиъ и возстановляются цільность я полнота всего правственнаго міра. Сила христіанства, покорившая себт всі образованные народы, заключалась не въ отвлеченной нравственной проповеди, которую тщетно вели философы идеалисты, а въ живой въръ въ Сына Божьяго, сошедшаго на землю для спасенія рода человъческаго. Эта въра перевернула весь ходъ исторія и возвела ее на повую высоту; ею человъчество пяталось въ течения многихъ въковъ. Тъ, которые отвергаютъ христіанство, считая его предразсулкомъ, исчезающимъ передъ свитомъ науки, должны признать, что фантасиагоріи составляють историческую силу, подвигающую человічество впередъ. По такое признание есть абсурдъ. Серіозная наука но можетъ на немъ остановиться. Фактическое значение христіанства въ исторія челов'вчества объясняется только истиною его содержанія.

Отчего же однако, если христіанство заключаеть въ себѣ всю полноту нравственныхъ истинъ, оно потеряло свою прежнюю власть надъ уманя? Отчего христіанская церковь, какъ замѣчено выше, перестала быть руководительницею человѣчества на пути его развитія? Оттого, что нравственныя истины, какъ бы онѣ ни были высоки и важны,

далеко не обнимають собою всей человіческой жизни. Правственность составляеть только одну изъ областей духа; но есть и другія: наука, искусство, право, государство, экономический быть. Всв оне инскоть свои собственныя, присущія инъ начала, которыхъ значеніе и развитіе отнюдь не опредиляются отношениемъ ихъ къ правственнымъ требованіянъ. Среднев'вковой снитерь поставиль себ'в задачею подчиненіе всяхь этихь сферь правственно-религіозному началу; по такая насильственная связь по только произвела возмущение мысли и жизни противъ церковныхъ притязаній, но она повела къ извращенію самаго нравственно-религіознаго начала, которое изъ свободнаго сдилалось принудительнымъ. По самой природъ, какъ правственнаго начала, такъ и светскихъ элементовъ, соглашение ихъ можетъ произойти только на почвѣ свободы. Къ этому свѣтскіе элементы должны подготовиться собственныхъ внутреннихъ развитиемъ. Это и составляетъ содержание историческаго процесса поваго времени. Высшая задача его состоять въ гармоническомъ соглашения всъхъ разнообразныхъ элементовъ человической жизни, въ сочетания абсолютныхъ правственныхъ требованій съ свободнымъ движеніемъ жизня и съ полнотою развитія всего ся духовнаго и матеріальнаго содержанія. Можно дунать, что для окончательнаго достиженія этой цівли требуется новый религіозный синтезъ, не замвняющій, а восполняющій христіанство. синтезъ, имѣющій своимъ идеаломъ совершенство не только правственной, но совокупной человеческой жизни. Такой ядеаль составлясть конечную цель всего человеческаго развитія; но осуществленіе его возножно только путемъ свободы, безъ которой нътъ ни совершенства жизни, ни полноты развитія. Это-не діло власти, охраняюшей визшній порядокь посредствомъ принужденія, а діло Духа, извнутри д'вйствующаго и невидниыми путями ведущаго челов'ячество къ конечной цели его существования.

Въ этокъ подготовительномъ процессѣ, христіанская церковь, хотя не занимаетъ руководящаго положенія, однако играетъ весьма существенную роль. Все новое развитіе происходитъ въ средѣ народовъ, воспитанныхъ христіанствомъ и насквозь проникнутыхъ его духомъ. Христіанская церковь остается высшею опорой всѣхъ дѣйствующихъ въ обществѣ нравственныхъ элементовъ; она въ особенности сдерживаетъ народныя массы. Непоколебимая въ своихъ основахъ, она стоитъ, среди борющихся и волнующихся стихій, какъ вѣковѣчное зданіе, о которое сокрушаются всѣ натиски враждебныхъ силъ. Никогда ея величіе не обнаруживается въ такой мѣрѣ, какъ средя гоненій. И чѣмъ яростиѣе были нападки, тѣмъ сильнѣе наступаетъ реакція: послѣ періодовъ распространяющагося безвѣрія церковь прі-

обрѣтасть еще большую власть надъ унами. Если она перестала быть руководительницею, то она осталась унфрительницею движенія.

Но именно въ этой роли унъстно увъщание, а не принуждение. Когда церковь, воскрешая средневъковыя притязанія, хочеть насняьственно подчинить себъ и человъческую иысль и человъческую совесть, когда она хочетъ властвовать въ гражданской области и объявляеть войну началамъ новаго времени, она не только возбуждаеть противъ себя всв независниме умы, но она отталкиваетъ лучшія нравственныя силы, которыя возмущаются притеснениемъ совъсти. Если за періодами безвірія слідують періоды реакція, то и періоды безвірія ствачють за періодами угнетенія сов'всти. Противорелигіозныя ученія XVIII-го въка распространились во Франціи послѣ отибны Нантскаго Эдикта и суроваго преслъдования протестантовъ. Они находили саную сильную поддержку въ такихъ явленіяхъ, какъ казнь Каласа и Ла-Барра. Въ виду атихъ ужасовъ, Вольтеръ могъ воскликнуть: "écrasons l'infame!" и найти отголосокъ въ окружающенъ его обществъ. Не насиліенъ и борьбой, а миролюбіенъ и любовью поддерживается нравственное начало; не объявленіемъ войны свободѣ новаго времени и проистекающему изъ нея самостоятельному развитно свътскихъ элементовъ, а признаніемъ ихъ законныхъ правъ можетъ установиться вравственное согласіе челов'вческой жизни.

Особенно опасною становится роль церкви, когда она вступаеть ۱ на политическое поприще. Черезъ это она вовлекается въ борьбу партій, дівлается причастною вствиъ человіческимъ страстямъ, возбуждаетъ противъ себя непримиримую вражду. То высоко нравственное, общечеловъческое начало, которое составляетъ существенное содержаніе христіанства, низводится съ своей недосягаемой высоты, наъ той чистой области свъта и любви, гдъ оно паритъ надъ волненіями человъческихъ обществъ; оно становится средствомъ для земныхъ педей и черезъ это теряетъ свое высокое нравственное значение. Обращение религіи въ орудіе политики есть искаженіе санаго ся существа, превращение высшаго, что есть въ человъкв, отношения души къ Богу, въ средство для изменчивыхъ и далеко не всегда нравственныхъ интересовъ государства. Такой низменный взглядъ на религію хуже самаго ся отрицанія. И наоборотъ, обращеніе полятики въ орудіе религін есть навращеніе существа объихъ, внесеніе принужденія въ такую область, гдѣ оно не должно существовать. Поэтому, образование политическихъ партій, связанныхъ религіознымъ началомъ, всегда составляеть ненормальное явленіе въ обществе. Оно вызывается либо притеснениями власти, стремящейся поработить себе церковь, либо стремленіемъ церкви поработить себѣ свѣтлую область, а всего чаще твиъ

<sup>16•</sup> 

и другимъ вмёстё. Когда клерикальная партія, отстанвая независнмость церковнаго союза, взываетъ къ началу свободы, она, безъ сомићнія, стоитъ на твердой почвё, ибо религіозный союзъ, по существу своему, независимъ отъ политическаго, хотя и можетъ состоять съ нимъ въ болёе или менѣе тёсной связи. Но обыкновенно, отстаивая свободу для себя, клерикальная партія хочетъ отнять ее у другихъ и тѣмъ обнаруживаетъ свои поползновенія. Нерѣдко она вступаетъ въ союзъ и съ демократіей, ибо яменно въ массѣ народа она находитъ главную свою поддержку. Мы видѣли, что въ ней проявляются даже соціалистическія стремленія. Все это мы разсмотримъ подробнѣе въ Политической области.

Въ этомъ отношения, существенную важность имветъ связь ея съ тою или другою народностью. Мы видели, что религи древняго міра ' были по преимуществу національныя. Христіанство, напротивъ, естьрелнгія общечелов'вческая. Однако я оно, въ своемъ историческомъ процессв, принимаеть различныя формы, которыя, усвоиваясь различными народностями, кладуть на нихъ свою печать и темъ оказывають гранадное вліяніе на весь ихъ общественный я государственный быть. Объ отношения народности къ религия ны будемъ гозорить ниже, когда будемъ разсматривать народность въ ея исторической роли. Здъсь же необходимо обозначить въ общихъ чертахъ существо н свойства тёхъ различныхъ формъ, которыя принимаеть христіанство въ своемъ историческимъ движении, организуясь въ нравственнорелигіозные союзы съ гражданской подкладкой. Конечно, туть дъло идеть не о догнатическихъ различіяхъ, разсмотрѣніе которыхъ предоставляется богословію, а о различіяхъ въ устройстве и способахъ лъйствія церкви въ общественной сферъ, какъ они проявлялись въ лъйствительности.

По идев, христіанская церковь едина и имбетъ невидимымъ главою Христа. Въ Сумволъ Въры исповъдуется единство церкви. Но въ дъйствительности она распадается на отдъльныя отрасли, язъ которыхъ каждая въ своей организаціи представляетъ преобладаніе того или другаго изъ элементовъ общественной жизни. Мы видъли, что всякій общественный союзъ заключаетъ въ себъ четыро основныхъ элемента: власть, законъ, свободу и цъль, или идею, которая состоитъ въ гармоническомъ соглашения всъхъ элементовъ. Именно эти начала развиваются въ историческомъ процессъ церковной организаціи.

По самому существу нравственно религіознаго союза, исходною точкой служить установленіе закона. И точно, первые въка христіанства на-

полнены разработкою догмы. Происходять ожесточенные споры со всякими ереслин, или уклоненіями отъ истиннаго духа христіанской въры. Верховными ръшителями этихъ догматическихъ споровъ являются соборы, составленные изъ духовенства. Въ то время религіозные интересы ямъли первенствующее значеніе въ общественной жизни. Однако эта новая духовная сила и самый подъемъ духа, вызванный обсужденіемъ высшяхъ вопросовъ, какіе могутъ занивать человъческій умъ, не въ состоянія были обновять разлагающійся греко - римскій міръ. Дряхлая Византія, которая нанболёв потрудилась надъ разработкою догмы, въ теченіи тысячи лётъ влачила жалкое существованіе и окончательно погибла подъ ударами нехристіанскихъ народовъ. Для обновленія человѣчества нужны были свѣжія племена, воспитанныя христіанствомъ, но носящія въ себѣ всю дикую мощь меночатой природы и всю энергію личнаго начала, не признающаго надъ собою никакой власти. Таковы были варьары.

Съ появленіемъ на сцену этихъ новыхъ элементовъ, римскій міръ распадается на двѣ половины: восточную и западную. Въ послёдней, подъ натискомъ варваровъ, разрушился весь государственный строй и водворился хаосъ буйныхъ силь, надъ которынъ возвышалась одна только христіанская церковь, какъ высшее, примиряющее начало. Въ восточной же половинъ, гдъ поселены были прениущественно славянскіе народы, бол'ве иягкіе и разсіянные на болье широкихъ пространствахъ, сохранялась связь съ дряхлеющею Вязантіей, откуда шли и государственныя и церковныя преданія. Съ этимъ вибсті и самая христіанская церковь распалась на двѣ половины. Процессъ установленія закона былъ завершенъ; на сцену выступили другія начала общественной жизни. Въ Запалной церкви развилось начало сласти, въ Восточной - идея согласія, составляющая высшую цвль общественнаго союза. Одно есть выражение сномняю, другое - внутренняю единства. Каждое изъ нихъ было вызвано историческими потребностями и состояниемъ той среды, въ которой призвана была дъйствовать церковь. Каждое въ своемъ развити выказало и присущія ему качества и недостатки.

Католическая церковь провела начало всемірнаго единства не только въ догматахъ, но и въ самомъ управленіи. Не довольствуясь невидимымъ главою, она создала внёшняго глазу церкви въ лицё папы, который явллется всемірнымъ духовнымъ властителемъ, совершенно независимымъ отъ свътскихъ князей. До послёдняго времени онъ имълъ даже свою государственную область. Такое устройство безпорно даетъ католической церкви такое независимое и высокое положеніе, какимъ не пользуется никакая другая. Всъ мъстыя церкви вмѣютъ въ папъ центръ и опору; имъ назначаются высшіе церковные сановники. Въ безбрачномъ духовенствъ и монашескихъ орденахъ онъ имъеть целую духовную армію, всегда послушную его всленіямъ и следующую каждому его слову. Такого могущественнаго орудія действія. простирающагося на весь міръ, не им'єла никакая власть на земль. И когда эта власть стоить незыблено въ теченій многихъ въковъ. взирая невозмутимо на вст обуревающія се земныя волненія и напасти, то нельзя не преклониться передъ величіенъ этого зданія. О него сокрушались самыя грозныя ополченія; оно обуждывало самыхъ могучихъ владыкъ. Передъ правственною силой папы Генрихъ IV-й стоять босоногій въ Каноссь, выхоляя прощеніе; Фридрихъ Барбаросса преклонилъ свою голову подъ его ноги. Поныпъ еще папская власть является самыми крепкимъ оплотомъ противъ всехъ притязаній світскихъ правительствъ, стремящихся поработить себі церковь. Нѣмецкая культурная борьба доказала это во всей очевидности. Не только Генрихъ IV-й. но и князь Бисмаркъ долженъ былъ идти въ Каноссу.

При такихъ громадныхъ и централизованныхъ средствахъ, католическая церковь естественно оказываеть самое могущественное вліяніе на человѣческія души. Не было въ кірѣ учрежденія, которое бы ыжьло такое дисциплинирующее действіе на человеческое общество, не силою вившияго только порядка, а возбуждениемъ радостной покорности въ сердцахъ. Нигдъ, подъ вліяніемъ церкви, не совершались такіе подвиги любви и самоотверженія; нигде въ такихъ широкихъ разжерахъ не учреждались братства для проповеди Евангелія и для помощи ближнимъ. Католическія сестры милосердія могутъ служить образцомъ для встахъ. И все это дтвлается не въ силу суроваго сознанія долга, а по сердечному влеченію, возносящему челов'вка въ высшій міръ, гдѣ онъ находить удовлетвореніе глубочайшихъ своихъ потребностей. Соединяя гибкость съ неуклонною твердостью, глубоко понниая всъ изгибы человъческаго сердца, поражая воображение въ то время, какъ она взываетъ къ чувству, католическая церковь явилась величайшею руководительницей челов'вческихъ сердецъ, какую представляеть всемірная исторія.

Но эти высокія качества имѣють и свою оборотную сторону. Гдѣ есть неизмѣримо возвышающаяся власть, тамъ неизбѣжно рождается и властолюбіе. Чѣиъ значительнѣе было историческое призваніе католической церкви, чѣмъ болѣе требовалось наложить нравственную узду на варварскія племена, разрушившія Римскую Имперію, тѣмъ шире и сильнѣе развивались ея притяванія. Она хотѣла господствовать во всей гражданской области, быть верховнымъ судьею царей и на-

родовъ, подчинить земныя цъли цъли небесной, не путекъ убъждеція, а путемъ принужденія, насилуя сов'єсть, безпощадно пресл'я дуя всякую свободу мысли и всякое уклонение отъ правом'врнаго учения. На этомъ пути она не останавливалась ни передъ чвиъ; для утвержденія сьоей власти она совершала злод'вянія, передъ которыни бявдньють всі: ужасы революціоннаго террора. Крестовый походъ противъ Альбигойцевъ, костры инквизиции, Вароолонеевская ночь, драгоннады Людовика XIV-го остаются на католицизм' вичныхъ пятнояъ, которое не смоютъ инкакія историческія заслуги. И въ то вреия, какъ во имя религін ипра и любви потоками проливалась кровь и пылали костры, представители высшаго нравственнаго порядка, облеченные неограниченною властю надъ душами, являли на папскомъ престоль примъры самаго гнуснаго разврата. Имя Борджіа сдълалось синонимомъ встать преступления. Высочайшая нравственная власть въ мірѣ превратилась въ орудіе самыхъ низменныхъ цѣлей. Мудрено ли, что возмущенная человеческая совесть, въ лице протестантизма, отказала въ повиновения этой власти и объявила свободное отношение души къ Богу единственныхъ истинныхъ началомъ религия?

Исторія осудила притязанія католической церкви и сама она, вынужденная обстоятельствани, должна была на практикв отъ нихъ отказаться. Но прошлое наложило на нее свою неизгладниую печать, и въ теорія средневѣковыя ея возарѣнія остались непоколебниы. При Пін ІХ-яъ, съ высоты папскаго престола преданы были проклятію всв завосванія новаго времени, всі требованія свободы. Даже при ужъренномъ и дипломатическимъ Львъ XIII-иъ, въ Венгрін ведется ярый походъ противъ гражданскаго брака и свободы въронсповъданій, то-есть противъ такихъ началь, которыя составляють неотьемленую принадлежность гражданскаго общества. Отрицаніе грэжданскаго брака есть прямое притязание на владычество въ гражданской области. Бракъ можетъ признаваться таинствомъ; но это не мъшаетъ ему быть, виъстъ съ тъмъ, гражданскимъ установленіемъ. Такимъ онъ неизбъжно является, когда онъ становится источниковъ гражданскихъ правъ и обязанностей. А между темъ, католическіе прелаты не хотять признать его законность, то-есть право гражданской власти распоряжаться въ принадлежащей ей области. Послѣ этого, чего же можно ожидать при папѣ, менъе склонномъ къ примирению? Отсюда та неиспълимая вражда и то глубокое недовъріе, которое питають нъ католицизму все защитники либеральныхъ началъ. Тв искреније католики, которые пытались сочетать свободу съ религіей, были формально осуждены папскинъ престолокъ. Отсюда, съ другой стороны, тотъ фанативиъ, съ кото-

рынъ ревностные католики ополчаются противъ свободы. Въ католическихъ странахъ эта взаниная вражда составляетъ источникъ безчисленныхъ затрудненій и постоянной борьбы. Трудно даже сказать, какой изъ нея можетъ быть исходъ. Примяреніе католицизма съ духонъ новаго времени представляется почти бознадежною задачей.

Совершенно иныя свойства якветь церковь Восточная. Основное ея начало, какъ сказано, не власть, а согласіе, или любовь. По идсь, несомненно, это начало высшее, нбо верховная цель всякаго человеческаго союза, а твиъ болве союза нравственнаго, состоитъ въ соглашения вс вхъ его элементовъ. Но именно трудность осуществления этой наси деласть то, что основанный на ней союзъ гораздо менте способенъ къ дъяствію. Идеалъ Восточной церкви состовть не въ пріобрътения власти надъ душами, а въ отришении отъ міра, въ монашеской жизни. Поэтому, относительно практическихъ способностей, она далеко не можетъ сравняться съ церковью Западною. Представдяя высокіе прим'єры благочестивой жизни, она не выказала себя руководительницею людей. Поэтому она пе въ силахъ была отстаивать свою независимость отъ свътской власти. Стреиление къ согласио рождаеть податливость, и эту печать Восточная церковь наложила на воспитанные ею народы. Въ самомъ церковномъ управлении свътская власть нередко распоряжалась по своему изволенію. Самыя крупныя персивны, какъ-то, отобрание церковныхъ имуществъ, совершались безъ протеста. При отсутствія вибшияго единства церкви, св'ютскіе князья не были поставлены въ необходимость вести переговоры съ независимою отъ нихъ всемірною властью, которой принадлежало всрховное слово въ перковныхь делахь; нужно было сладить только съ внутреннею, жестною оппознцією, а сділать это было тімъ легче, что Восточная церковь не выработала организацій, которая соотв'єтствовала бы ея идеалу и давала бы каждому элементу подобающее ему мъсто и значение въ циломъ. Все зависило отъ мистныхъ и временныхъ обстоятельствъ. Такъ, въ Россін сперва были митрополиты, болев или менев подчиненные Константинопольскому патріарху, затімъ учрежденъ быль особый патріархать, наконець патріархь замізнень Синодомь, въ который епископы призываются по назначению государственной власти. Также изивнялись устройство приходовъ и отношение свътскаго элсмента къ церковному.

При такомъ недостатит прочной организаціи, обезпочивающей каждому элементу принадлежащій ему голосъ въ союзв, согласіе могло охраняться только внутреннимъ, духовнымъ началомъ, присущимъ всему церковному твлу, именно, пеуклопнымъ храненіемъ церковнаго преданія. Это и двлаетъ Восточную церковь самыхъ консер-

ватявнымъ учрежденіемъ, какое существуєть въ мірв. Отсюда громадная ся важность для государства. Но и это начало инветь свою оборотную сторону. Привязанность къ неизивниому обычаю рождасть обрядность. Поклоненіе вившины формань заменяеть живое релягіозное чувство. Въ необразованной средѣ самый обрядъ можетъ съ теченісяъ времени подвергнуться постепенному искаженію, и когда церковная власть хочеть исправить вкравшіяся ошноки, она неожиданно встричаеть въ пастви совершенно безсимсленное сопротивление. Это именно произошло у насъ при исправлении церковныхъ книгъ. Когда цилыя массы народа выдиляются изъ церкви и предають се проклятію наъ-за двуперстнаго сложенія и сугубой аллилуів, то діло идеть уже не о высокихъ правственныхъ и истафизическихъ вопросахъ, раздъляющихъ человъческую совъсть, а о чисто визшинхъ е обрядахъ, но инфющихъ въ ястинно религіозной жизни никакого значенія и обличающихъ только кнайнее развитіе формализна въ народной средъ.

Съ другой стороны, господство формализма не даетъ удовлетворенія и внутреннему религіозному чувству, которое ищетъ уб'яжища въ сектахъ сродныхъ протестантизму. По своей идеть, согласіе, представляя сочетаніе вс'яхъ общественныхъ элементовъ, требуетъ и предоставленія должнаго простора свободѣ. Но когда оно опирается на нензитиное и неподвижное преданіе, то для свободы не остается уже мъста. Она ищетъ инаго исхода.

Этоть исходъ она находить въ протестантизив, который двлаеть свободное отношение души къ Богу кореннымъ началомъ всей религіозной жизни. Это-последняя, новъйшая форма, которую приняло христіанство въ своемъ исторяческомъ рязвитія, форма, которая отрицаетъ предыдущія, но не въ состоянія ихъ заменить, ибо она сама основана на одностороннемъ началть.

Испоколебниая истина протестантизма заключается въ томъ, что личное, внутреннее, свободное вознесеніе души къ Богу составляетъ источникъ всякой религіи. Богъ открывается только тёмъ, кто въ Него върнтъ, а въра есть дъло свободнаго внутренняго убъжденія. Безъ этого есть только мертвый вившиній формализмъ, не только не возвышающій, а напротивъ, уникающій душу. Только это бнутреннее свободное влеченіе даетъ ей к нравственную силу, необходимую для совершенія подвиговъ самоотверженія и любви. Оно освящаетъ и чувство и волю, направляя ихъ къ источнику всякаго добра и укріплял ихъ живымъ духовнымъ взапинодъйствіемъ съ верховнымъ началомъ всего правственнаго міра. Отсюда та нравственная крёность, то непоколебимое сознаніе долга, которыми отличаются посл'ядователи протестантизна; отсюда и его громадное воспитательное значеніе для человѣческой личности. Католицязмъ пріучастъ ее къ дисциплинѣ, пратестантизмъ воспитывастъ ее для свободы, сдержашной сознаніемъ высшаго долга. Отсюда и великая политическая роль протестантизма въ исторіи. Политическая свобода развилась прежде всего и шире всего въ протестантскихъ странахъ. Здѣсь она совкѣпам.сь съ неуклоннымъ уваженіемъ къ закону, а потому имѣла наибольшую прочность. Въ католическихъ странахъ, напротивъ, свобода становилась во враждебное отношеніе къ религіи; она являлась какъ возмущеніе противъ господствовавшаго закона, а потому воздвигала только шаткія здаяія.

Но религіозный союзъ основанъ на сознанія абсолютной истины, а личное внутреннее чувство, измѣнчивое и разнообразное, менѣе всего можетъ быть мѣриломъ истяны. Оно открываетъ путь всякимъ фантастическимъ представленіямъ. Для того чтобы обрѣсти полную увѣренность въ истинѣ, личное чувство нуждается въ опорѣ. И Восточная и Западная церковь даютъ ему эту опору въ учрежденіяхъ, незыблемо стоящихъ въ теченій многихъ вѣковъ и свято сохраняющихъ религіозное преданіе, идущее отъ самаго начала христіанства. Протестантизмъ, отвергнувъ эти основы, какъ представляющія уклоненія отъ истинныхъ началъ христіанской вѣры, искалъ опоры единственно въ Священномъ Писаніи. Но Священное Писаніе можно понимать весьма различными способами. При отсутствіи всякаго авторитета, каждый толкуетъ его по-своему и видитъ въ немъ то, что хочетъ. Вслѣдствіе этого, протестантизмъ естественно разбивается на секты. Единой церкви онъ никогда составить не могъ.

Въ различныхъ его отрасляхъ опять выражаются указанныя выше основныя начала общественной жизня, съ преобладаніемъ того или другаго. Ближе всего къ прежнему устройству осталась англиканская церковь, которая сохранила епископство, какъ учрежденіе, идущее, силою рукоположенія, отъ самихъ апостоловъ. Этотъ аристократическій элементъ является представителемъ и хранителемъ закона. Лютеранская церковь, напротивъ, отвергнувъ епископатъ, подчинилась смасти, но уже не духовной, а гражданской. Во главъ ся стоитъ свътскій правитель. Здъсь нъкогда господствовало знаменитос правило: «чъя земля, того и въра» (сијиз est regio, illius est religio). Реформатская или пресвитеріанская церковь отвергла и это начало. Послъдовательно проводя коренной принципъ протестантизма, личную свойоду, она признаетъ только свободную общину, выбирающую своихъ пастырей. Ивъ нея вышли самые могучіе борды за свободу и въ Англій и въ Съверной Америкъ. Наконецъ, являдись и такія секты, которыя, - 251 -

поставляя себт идеальную имы, пропов'ядывали всеобщее равенство, общеніе имуществъ. Воображая себя вдохновенными свыше, он'в испов'ядывали личное наитіе Духа, глаголющаго черезъ своихъ пророковъ. Когда эти секты выступали на историческое пеприще, он'в стремились иъ разрушенію всего общественнаго строя. Таковы были въ XVI-иъ в'вкъ анабаптисты. Но когда он'в ограничяваются теоретическимъ вснов'яданіемъ своей в'вры, он'в образуютъ мирныя общины, которыя инкому не д'ялаютъ вреда, но и не играютъ никакой общественной роля. Прочнаго вліяція въ какой бы то ни было стран'в он'в никогда не могди получить.

Таковъ былъ общій ходъ развитія хрястіанской церкви. Единая въ началъ, она распалась на нъсколько отдъльныхъ отраслей, изъ которыхъ каждая считаеть себя обладательницею абсолютной истины. Благочестивыя души мечтають о ихъ возсоединении; но безпристрастно взирая на вещи, нельзя не признать подобныя стремленія тщетными. Возсоединение церквей, очевидно, можеть совершиться только на почвъ католицизма или православія; раздробленный протестантизиъ не въ состоянии объединить себя, не только-что другихъ. Католицизиъ шитаетъ на это наиболе надежды. Поныне еще папа взываетъ къ восточнымъ церкванъ, убъждая отпавшихъ возвратиться въ лоно единой истинной церкви. Но для Востока примкнуть къ католицизму значить отречься отъ своего тысячелѣтняго прошлаго, подчиниться совершенно чуждой ему власти, наконецъ, признать своими всв историческія злодівянія, совершенныя католицизнокъ. Непонятно, притокъ, зачімъ нужно объединение, не только догматяческое, но и административное, въ союзтв, основанномъ не для мірскихъ, а для нравственно-религіозныхъ цълей. Исповъдуя начало внутренняго единства, восточныя церкви хранять общение въры и любви; относительно же административнаго устройства каждая страна можеть сообразоваться съ своими внутренними потребностями и своими историческими судьбами. Отсутствіе визшияго единства можеть аміть и вкоторыя невыгоды: разсіянныя церкви менте способны отстоять свою независимость противъ светскихъ правительствъ. Но декарства оть этого зда следуетъ искать не въ подчинения внёшней церковной власти, а въ признания начала свободы, которое одно можеть обезпечнть церкви надлежащую самостоятельность.

Но если Восточная церковь не можетъ подчиниться католицизму, не отказавшись отъ всего, что для нея есть самаго высокаго и дорогаго, то еще менъе можетъ католицизмъ отречься отъ всего своего прошлаго, въ особенности отъ могучей организация, которая, вырабатываясь въ течения тысячелътий, донынъ представляетъ сильнъйший оплотъ противъ всякихъ разрушительныхъ силъ. Каждая изъ христіанскихъ церквей имъетъ свои историческія судьбы и свое земное призваніе. Объединеніе ихъ искренній христіанинъ можетъ искать не въ этой области земныхъ стремленій, а въ невидимомъ духовномъ мірв, обнимающемъ живыхъ и умершихъ. гдв главою является не земной владыка, вънчанный папскою тіарой, а Христосъ, сошедшій на землю для спасенія рода человъческаго. Только эта невидимая перковь, обнимающая небо и землю, представляетъ всю полноту нравственнаго міра, какъ онъ выразился въ христіанскомъ міросозерцаніи. Земныя же ея отрасли, развивающіяся въ измѣнчивыхъ условіяхъ

ственнаго міра, какъ онъ выразился въ христіанскомъ міросозерцаніи. Земныя же ея отрасли, развивающіяся въ изм'внчивыхъ условіяхъ пространства и времени, представляють прим'внение в'вчныхъ христіанскихъ началъ къ разнообразію судебъ и потребностей человтка. Каждый народъ по - своему воспринимаеть эти высшія истипы и посвоему осуществляеть ихъ въ своей жизни. Мало того: даже въ одножь я токъ же народъ не всъ имъють одянакія духовныя потребности и одинакое религіозное пониманіе. Чтить шире народный духъ, чёнь разносторонные его элементы, тыкь больше разнообразія должно проявиться и въ самонъ восприняти религіозныхъ истинъ. Съ этой точки зрънія, распространеніе сектъ не есть эло, а благо для общества. Оно свядательствуеть о токъ, что въ немъ живо религіозное чувство, которое не находя удовлетворенія въ оффицальномъ формализив, ищеть его въ другихъ выраженіяхъ религіозной истины. И никто не въ правъ ему это возбранять, нбо никто не въ правъ сказать человѣку: ищи Бога здѣсь, а не тамъ, поклоняйся сму этимъ, а не другимъ способонъ. Человъческая совъсть свободна и ищетъ Бога такъ, где она чувствуетъ себя къ Нему ближе, где Онъ сильне действуеть на душу. Какими путями Богъ призываеть къ себъ человъка и привлекаетъ къ себѣ его сердце, это отъ человъческихъ взоровъ сокрыто, а потому витыния власть не въ правъ святотатственно налагать руку на эти отношенія. Таково должно быть воззрѣніе истиннаго благочестія; съ своей стороны, философъ и политикъ могутъ только подтвердить этоть взглядъ.

Если такимъ образомъ церковь, въ своемъ земномъ существованія, распадается на отдъльныя отрасли, соотвътствующія разнообразнымъ потребностямъ и судьбамъ человѣка, то очевидно, что ни одна изъ нихъ не можетъ быть ясключительнымъ мъриломъ истины, хотя каждая себя считаетъ таковымъ. Изъ того, что человѣкъ родился членомъ извѣстной церкви, и что она отвъчаетъ его религіознымъ потребностямъ, вовсе еще не слъдуетъ, чтобы она была носительницею абсолютной истины. Магометане, брамины, будисты точно также родились и воспитывались въ извѣстной вѣръ, которая соотвѣтствуетъ

k

ихъ потребностямъ и даетъ имъ внутреннее уб'яжденіе. Для того чтобы опред'алить, которое изъ существующихъ на земле вероисповеданій боле или менте подходитъ къ тому, что человёкъ можетъ признать для себя абсолютной истиной, надобно возвыситься надъ ними и сравнить ихъ между собою; надобно сопоставить ихъ съ духовными потребностямя человёка вообще, а равно и съ указаніями его разума.

Такое сравнение можеть быть только деловь разума. Никакое чувство не можетъ служить ивриломъ истины, нбо чувство есть нъчто непосредственное, субъективное, разнообразное и изибнуявое. Чтобы знать, насколько оно соотвътствуетъ объективному бытію, надобно его разнять и сравнить съ темъ, что дается другими путями. Для утвержденія объективной истины необходимы анализь и пров'єркя, а это дъло разума, отвлекающагося отъ всёхъ конкретныхъ явленія и подвергающаго ихъ испытанію. Всякое мърило, по самому своему понятію, есть начало отвлеченное; поэтому имъ не можеть быть никакое чувство, въ особенности религіозное, которое охватываеть человівка всецияло и въ своемъ конкретномъ единстви связываетъ самыя разнообразныя стороны его жизни. Безъ сомиснія, человъческій разунь сань есть начало изменчивое и шаткое, а потому онъ абсолютнымъ мерилонъ служить не можеть. Но инаго у человъка нъть. Даже те, которые, отвергая разумъ, даютъ первенство религін, дълаютъ это на основания предварительнаго испытания того, что можетъ дать то и другое. Какъ разумное существо, человъкъ, съ помощью даннаго ему Богомъ орудія, долженъ искать истины: въ этомъ состоить его величіе. Но какъ ограниченное существо, онъ въ этокъ исканіи можетъ ошибаться, а потому изследование истины составляеть работу иногихъ • в многихъ поколѣній. Приложеніе разума къ познанію вещей есть наука, которая такимъ образомъ, при всъхъ своихъ колебаніяхъ и недостаткахъ, является путеводнымъ указателемъ для разумнаго существа на его жизненновъ попрящъ. Посмотривъ, что она можетъ дать.

## ГЛАВА II.

## Наука.

Наука есть систематическое, руководимое разумомъ познаніе вещей. Она заключаеть въ себ'в разные элементы, въ зависимости отъ объекта и отъ способовъ дъйствія.

Первоначальное, непосредственное познаніе дается реальных взанинодъйствіемъ съ предметомъ. Какъ во всякомъ взавинодъйствія, туть есть два независнимыхъ другь отъ друга элемента: субъекть познаю-

щій в объекть познаваемый; ихъ отношеніе есть леленіе. Всякое непосредственное познаніе есть познаніе явленій.

t

Явленія внішняго матеріальнаго міра раскрываются намъ внішними чувствами. Это составляеть область вняшияю опыта. Но есть и явленія внутренняго міра, которыя познаются субъектомъ, когда онъ обращается на самого себя. Разумъ познаетъ собственныя своя дійствія, а равно и свои отношенія къ внішнему міру, выражающіяся въ воспріничивости и воздійствія, то-есть въ чувстві и волів. Все это составляетъ область смутренняю опыта, въ которомъ верховное, связующее начало есть самосознаніе разума. Субъектъ сознаетъ себя центромъ всего ваключающагося въ немъ міра впечатлівній, чувствъ, стремленій и мыслей. Эта сознающая себя центральная точка есть я; къ нему субъектъ относятъ всё частныя явленія внутренняго міра, признавая ихъ своими.

Такимъ образомъ, ны имѣемъ два противоположныхъ другъ другу міра, находящіеся въ тесной взаниной связи: міръ внёшнихъ, случайныхъ и разсвянныхъ явленій, который раскрывается нами вившинии чувствани, и міръ внутреннихъ явленій, связанныхъ единичнымъ самосознаніемъ. Однако и этотъ внутренній міръ, также какъ внъшній, состоить подъ условіями пространства и времени, ибо самъ субъектъ подчиняется этемъ условіямъ. Все, что онъ думаетъ, чувствуетъ и хочеть, совершается въ изв'ястное время в на изв'ястномъ м'ясті. Но пространство и время суть формы бытія, которыхъ всё части лежать ени аругь друга, одно въ порядке совиестномъ, другое въ порядке последовательномъ. Поэтому всѣ явленія, по существу своему, представляются частными, изм'внчивыми и безсвязными. Самъ субъектъ, какъ явленіе, представляется только вивстилищемъ разнообразныхъ в изивняющихся впечатленій, мыслей, чувствъ и хотеній, которыя въ немъ соединяются и раздівляются, безъ какого-либо общаго руководящаго и связующаго начала. Такимъ онъ дъйствительно признается эмпиризиомъ, который, останавливаясь на этой первоначальной ступени, представляетъ низшую форму пониманія, свойственную челов'яческому уму.

Очевидно однако, что такое пониманіе не составляеть науки. Для того чтобы изъ разсвянныхъ и безсвязныхъ явленій составить систему, нужно раскрыть въ нихъ то, что въ нихъ есть общаго и постояннаго; а это не дается явленіями. Необходимо познаніе связующихъ началь, которыя недоступны ни вившинить чувствать, ни внутреннему опыту. Эти начала разумъ находить въ самомъ себв. Пока онъ къ явленіямъ относится страдательно, какъ чистая доска, на которую отпечатлёваются слёды чуждыхъ ему силъ, на него дъйствующихъ, онъ далѣе разсвяннаго, случайнаго, слёдовательно безсмысленнаго познанія не пойдетъ. Систематическое и разумное познаніе вещей возможно только

тогда, когда разумъ самъ является діятельною силой, которая связываетъ и разділяетъ познаваемыя явленія и возводить ихъ къ общимъ, присущямъ имъ началамъ, скрытымъ отъ голаго опыта, но яснымъ для умственнаго взора.

Эту разд'ялющую и связующую д'яятельность разукъ ножетъ совершать только на основанія своихъ собственныхъ, присущихъ ену законовъ. Всякая сила д'яствуетъ по своимъ собственнымъ законамъ, вытекающямъ изъ ея природы. Если разуму свойственно систематическое познаніе вещей, то онъ въ себ'я самомъ долженъ заключатъ связующія начала, способныя свести разствянныя и измъняющіяся явленія къ общей и связной системъ. Эти начала раскрываются изслёдованіемъ познавательной способности человъка, проявляющейся въ его д'вятельности, то-есть логикой.

Къ такимъ связующямъ началамъ принадлежатъ прежде всего пространство и время, какъ общія формы, обнимающія вст явленія. Въ этихъ общихъ формахъ разумъ распредъляетъ вст встричающіяся ему случайныя явленія, опредъляя мъсто каждаго, а съ тъмъ вмъстѣ совмъстныя и послѣдовательныя отношенія къ другимъ. Поверхностный эмпиризмъ, инчего не понямающій, кромѣ голаго опыта, признаетъ и эти формы чистыми продуктами опытнаго знанія. Болѣе глубокій анализъ показываетъ, что въ нихъ есть свойства, которыя не даются никакимъ опытомъ: безконечность, непрерывность, однообразность, всеобъемлемость, наконецъ, способность служить источникомъ всякихъ умозрительныхъ построеній. Все это доказываетъ, что пространство я время суть формы, присущія самому разуму, какъ дъятельной силѣ, обращенной на познаніе явленій. Таковыми призналъ ихъ Кантъ, в таковыми не можетъ не признать ихъ всякій серіозный мыслитель, не останавливающійся на поверхности вещей \*).

Но эти чисто внѣшнія формы, представляющія среду, въ которой распредѣляются явленія, не даютъ еще началь, связывающихъ ихъ внутреннею связью. Послѣднія даются логическими катеюріями, посредствомъ которыхъ разумъ связываетъ и раздѣляетъ познаваемыя явленія. Въ разнообразномъ и изжѣняющемся онъ ищетъ единаго а постояннаго. Это усматриваемое разумомъ единое, лежащее въ основанія различій, онъ называетъ субстамиісю, а принадлежащее ему разнообразіе онъ опредѣляетъ какъ признаки. Прилагая къ этому отношенію форму времени, онъ опредѣляетъ единое какъ причиму, а признаки какъ дийстой или сладотей. Но во времени единое не только

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сн. нон Основанія логити и метафизики, в также статью о <u>Пространство</u> и времени, напечатанную въ журнахі: Вопросы философіи и понжологіи. Январь, 1896 г.

предшествуеть различіянь, но можеть и следовать за ними. Последующее единое, опредъляющее предшествующія различія, представляеть отношение имли в средство. Наконець, получившия самостоятельность различія, приходя въ соотношеніе, находятся во езаимнодийствіи, управляемомъ общимъ закономъ. Таковы четыре основныл категоріи уна, определяющія реальныя отношенія вещей: субстанціальность, причинность, пелесообразность и взанинодъйствіе. Но на этомъ разумъ не останавливается. Реальныя отношенія, какъ таковыя, суть печто конкретное, то-есть, они представляють сочстание больс простыхъ началъ. Разнимая ихъ, разумъ приходить къ более отвлеченнымъ категоріямъ. Единое и пребывающее возводится къ категоріи бытія, которан въ чистой форкь противополагается небытію, а въ конкретной форкь сочетается съ последнимъ и дастъ бытие опредъленное, которое есть начало всякаго различія. Съ другой стороны, изм'вняющійся элементь возводится къ категоріи дийствія съ присущими ей определеніями возможности, необходимости и дъйствительности. Наконенъ, отвлечение отъ всякаго качественнаго различія, какъ бытія, такъ и действія, даетъ категорію количества, которое есть соединеніе и раздиленіе тождественнаго \*).

Всв эти опредъленія, вытекая изъ единаго разума, образують едииую систему, логически связанную, а потому выводниую а пріоря. Этоть выводь категорій, съ приложенісять ихъ къ общинь формань бытія, относятельнаго и абсолютнаго, составляеть задачу метациязики, какъ науки. Въ отличіе отъ формальной логики, изследующей чисто формальную сторону познанія, она представляеть развитіе умозрятельнаго содержанія познавательнаго процесса, то-есть, объединяющихъ категорій. На этокъ основаны всъ философскія системы; каждан наъ нихъ, съ своей точки арвнія, старается объленить все человіческое знаніе подведеніенъ всего ніра явленій подъ общія логическія категорія. Совокупность этихъ системъ представллетъ развитіе человъческаго поняманія. Поэтому и самую метафизику можно опредълить какъ науку пониманія, ибо пониманіе состоитъ именно въ усмотрішін разумной связи вещей, или въ подведении ихъ подъ общія логическія начала. Метафизика показываеть, какими способами это совершается или можетъ совершаться.

Спрашивается однако: соотвётствують ли эти чисто логическія формы, выводимыя а пріори, тому, что существуеть въ дъйствительности, нян, можеть - быть, он'в представляють только субъективные способы объединенія знаній, вовсе не похожіе на то, что есть на

7

C

2

£

F

ñ

3

3

£.

£

t.

15

ß

ĩ

٢

t

٢

<sup>\*)</sup> Сн. нон Основания логиям и метафизики.

٠.

самонъ дёлё? Послёдняго мнёнія, какъ извёстно, держался Кантъ; онъ видёлъ въ категоріяхъ чисто субъективныя догическія формы, служащія для объединенія опытнаго ананія, но не дающія никакого понятія о сущности вещей, которая должна вёчно оставаться отъ насъ скрытой. Понынѣ эта скептическая точки зрёнія раздёляется многими, хотя исторически ученіе Канта было только преходящею ступенью умственнаго развитія, началомъ, изъ котораго, въ силу неотразимой логической необходимости, выработались цёльныя объективныя системы, связывавшія общими разумными началами весь духовный и физическій міръ.

Вопросъ решается безповоротно темъ, что законы разума суть витств и законы витшилго міра. Это одно, что даеть человтку возкожность познавать вещи и дійствовать въ окружающей его среді. При всякомъ взанинодъйствін, управлнющій имъ законъ представляетъ начало общее дъйствующимъ другъ на друга вещамъ. Поэтому, логически необходимое необходимо и въ действительности. Фактически это доказывается тимъ, что унозрительные выводы разуна находятъ подтверждение въ опыть. Кромъ истафизики, есть другал наука, которая, исходя отъ чисто унозрительныхъ началь и действуя путемъ отвлечению логическихъ выводовъ, приходитъ къ совершению точному и достоверному знаню. Эта наука есть математика. Она развиваетъ начала, присущія той же самой логической категоріи количества, которая составляеть точку отправления истафизики, какъ-то: единое и вногос, безграничное и граница, величина и число. Изъ этихъ началъ она выводить цілый мірь отношеній, связанныхъ логическою необходимостью. При этомъ она оперируетъ съ такими логическими опреділеніями, которыя не только не даются никакных опытонъ, но даже и не представиям, какъ безконсчно - малое и безконсчно - великое; а между тівять, на основанім вычисленій, исходящихть именно изъ этихъ началь, определлются саныхь точныхь образовь движения небесныхъ светиль, предсказываются явленія даже за сотин леть, съ определеніемъ самаго момента, въ который они должны совершиться. Матечатикъ, сидя въ своемъ кабинсть, пряме годы дъласть отвлеченныя выкладки и по окончании ихъ утверждаетъ, что въ такую-то иннуту, на такомъ-то месть на небь должна находиться никому неизвестная планета, и когда на это мисто наводится подзорная труба, то дияствительно эта планота такъ обрътается. Болъе очевидного доказательства совпадения законовъ разума п законовъ визыняго міра невозножно придумать. А такъ какъ законы разума не ограничиваются одною категоріей количества, а образують цельную систему, то ясно, что соотвътствіе должно быть общее. И точно, въ другихъ

17

областяхъ мы находимъ такое же совпаденіе. Двъ тысячи лъть тому назадъ, метафизики, исходя отъ понятія о субстанціи, которое эмпирики объявляютъ чистымъ призракомъ, провозгласили, что вещество не можетъ ни прибавляться, ни убавляться, а только соединлется в раздъляется, я новъйшая химія подтвердила эту истину. Тъже метафизики поняли матерію, какъ состоящую изъ недълимыхъ частицъ, или атомовъ, и опять же химикя объявляютъ, что нътъ инаго способа объяснить законы пропорцій въ химическихъ соединеніяхъ.

ſ

t

I

Однако, однихъ метафизическихъ началъ далеко не достаточно для познанія вещей. Они длють только отвлеченныя умственныя категоріи, или способы сочетанія явленій, а какниъ образомъ въ томъ или другомъ случав эти категоріи прилагаются къ двйствительности, это вопросъ совершенно другаго рода, который не можеть быть рвшенъ умозрвніемъ. Явленія представляють безконечное разнообразіе частныхъ силъ, которыя состоятъ въ безпрерывно измвняющихся отношеніяхъ другъ къ другу. Все это измвнивое разнообразіе надобно фактически изучить, разнять составные его элементы и путемъ сравненія извлечь изъ него то, что въ немъ есть общаго и постояннаго. Это — работа гроиздная, требующая изощренія всвхъ умственныхъ способностей, тонкости и изобрвтательности. Въ этомъ состоитъ задача оныма, двйствующаго путемъ наведенія, то-есть, восхожденія отъ частнаго къ общему. На немъ основано все познаніе вившняго міра, въ особенности физической природы.

Еслибы эти два протввоположные пути, индуктивный и дедуктивный, и одинъ идущій отъ частнаго къ общему, другой отъ общаго къ частному, всегда совпадали, то наука двигалась бы равномърнымъ путемъ. представляя только постепенное умножение челов'вческихъ знаний. Но на дълв это происходить не такъ. Полное совпадение обоихъ путей возможно яншь тогда, когда оба достигли надлежащей полноты. Это в составляеть цёль всего познавательнаго процессса, но именно поэтому оно можеть осуществиться только въ концтв. Пока этого нить, всегда окажется несоответствіе между темъ и другимъ, вследствіе чего челов'вческий умъ поперем'внию становится то на ту, то на другую точку зрѣнія. Съ одной стороны опытъ, при скудномъ матеріалѣ и недостаточныхъ средствахъ, представляетъ лишь обрывки знанія, которые не укладываются въ догическія категорія или могуть быть подведены подъ нихъ только искусственнымъ путемъ. Съ другой стороны, умозриние не представляеть сразу цильной и полной системы. • Разунъ есть способность развивающаяся. Развитіе его состоить въ томъ. что присущія ему логическія начала одно за другимъ выступають въ сознание и становятся способами объединения всего умствен-

наго кругозора. Это совершается путемъ діалектическимъ. Сперва изъ общей безразличной основы выделяются противоположности, затакъ, въ силу логической необходиности, эти противоположности опять сводятся къ высшему единству. Этоть процессъ повторяется на всёхъ ступеняхъ. Вследствіе этого, философскія системы сисняють одна. другую и вступають другъ съ другонъ въ борьбу. Каждая наъ никъ, становясь на исключительную точку зрения, представляеть недостаточное или одностороннее развите метафизическихъ началъ и только въ нхъ совокупности выражается цельный процессъ унственнаго развитія челов'єчества. Понятно при этомъ, что недостаточное или одностороннее начало не въ состоянія дать такое объединеніе знанія, которое соотвѣтствовало бы дѣйствительности. Недостаточно изученныя явленія насильственно подводятся подъ тв или другія одностороннія категорія, представляя обнанчивый призракъ знанія, такъ, газ въ дъйствительности есть только искусственное построеніе или плохая догадка. Но рано или поздно опыть обнаруживаеть несостоятельность этихъ взглядовъ, а такъ какъ это повторяется на каждой ступени, то отсюда рождается общее недовъріе къ истафизикъ.

Таковъ совокупный процессъ умственнаго развитія человъчества. Онъ представляетъ послъдовательность смъняющихъ другъ друга міросозерцаній, которыя, опредъляя весь умственный кругозоръ человъка, имъютъ огромное вліяніе на всю его дъятельность, а потому и на общественное развитіе. Если въ синтетическія эпохи религія является господствующимъ началомъ въ мысли и жизни, то въ аналитическія эпохи наука становится верховныхъ руководителемъ развитія. Эта роль принадлежитъ въ особенности метафизикъ, которая, опредъляя самыя основы міросозерцанія, служитъ и главною пружиной человъческой дъятельности. Исторія свидътельствуетъ объ этомъ яркими чертами.

Мы видѣли, это досель человъчество прошло черезъ двъ эпохи свътскаго развятія: древнюю и новую. Въ объихъ человъческій умъ поперемѣнно исходитъ то отъ умозрѣнія, то отъ опыта, начиная то сверху, то снизу. Цѣльность міросозерцанія требуетъ, разумѣется, сочетанія противоположныхъ путей; поэтому, на каждой ступени существуютъ оба; но тотъ или другой является преобладающимъ. Господство умозрѣнія можно назвать раціонализмамъ, господство опытареализмамъ, наконецъ сочетаніе обонхъ-умиероализмамъ. Каждая изъ этихъ ступеней представляетъ полное развитіе всего цикла умственныхъ категорій. Обозначимъ вкратцѣ этотъ процессъ <sup>9</sup>).

\*) Развитіе философскихъ системъ и вытекающихъ ноъ нихъ общественныхъ

Digitized by Google

17\*

R

ł

Движение естественно начинается съ безразличия обонкъ путей. Это-то, что можно назвать первобытнымъ универсализмомъ. Таковъ характеръ древнъйшей греческой философіи. Мысль инстинктивнымъ синтезонъ охватывала всв области бытія и подчиняла ихъ общену началу. Нередко она выражалась въ поэтической форме. Въ эту первую эпоху замечается двоякій процессь. Сперва мысль, исходя отъ явленій, постепенно возвышается къ связующему ихъ абсолютному закону и такниъ образонъ приходитъ къ саной отвлеченной изъ всехъ категорій, къ количеству. Таково было значеніе подготовительнаго періода греческой философіи, представляемаго Іонійцами. Изъ нихъ вышель Пнеагорь, который провозгласиль число сущностью встхъ вещей. Писагорейская система представляеть первую попытку связать общинь закономъ весь физический и нравственный міръ. Эта попытка не ограничивалась умственною областью; она вліяла и на общественную жизнь. Въ городахъ Великой Греціи образовались писагорейскіе союзы, которые составляля болье или менье замкнутыя корпорація, управлявшія всёми дёлами. Господствующая аристократія находила въ нихъ теоретическую поддержку. Съ Пивагорейцевъ начинается обратный пронессь. Мысль, въ своемъ логическомъ развития, переходитъ одну за другою всё остальныя категорія сущаго. Категорія бытія находить свое выражение въ учении Элеатовъ, которые понимали сущее какъ единое, неподвижное и неизибниое начало, признавая все остальное призраковъ. Въ противоположность имъ, категорія действія развиваются въ учения Гераклита, которому міръ представлялся вѣчнымъ процессонъ. Наконецъ, этотъ первоначальный циклъ мышленія завершается развитіень категорій реальныхь отношеній, высшинь выраженіень которыхъ является атомистика, понимающая субстанцію, какъ составленную изъ единичныхъ силъ, соединяющихся и раздъляющихся, но не наябняющихъ своего существа. Соответственно этому движению совершается и развитіе общественной жизни; аристократическій строй переходить въ демократический, черезъ посредствующия ступени тираннів, установляющей единство власти, и сложныхъ формъ, представляющихъ изивняющееся сочетание различныхъ элементовъ во имя идеальной пели. Демократія есть чистый политическій атомизиъ. Мы видниъ, что аналогія туть полная. Общественная жизнь и умственное развитие следують общему закону и находятся въ постоянномъ взаиинолваствін.

• Но и въ уиственной сферв, также какъ въ общественной жизни,

началь въ древненъ и новонъ нірі си. въ ноей Исторіи политических ученій 4 части. Ср. также Наука и релинія, ни. 3, и Основанія лоники и летафизики.

Digitized by Google

выражающееся въ атомистикъ господство видивидуальныхъ началь раскрываеть фактическую противоположность частныхъ силъ и ведеть къ ихъ борьби. Эта сактическая сторона становится теперь первенствующею: высль отъ началъ переходить къ лелению; универсализиъ занъняется реализмомъ. Въ греческой философіи этотъ важный шагъ былъ сдъланъ Софистикой, которая устани Протагора провозгласила, что истина есть явление, а мърило всъхъ вещей человъкъ, какъ субъекть явленій, то-есть, какъ единичное физическое существо, воспринимающее и ощущающее изм'вичивыя впечатитнія, наносниыя на него потоковъ матеріальнаго бытія. Изъ этихъ началъ вытекало пелое новое міросозерцаніе, которое разрушало всѣ существующія основы общественной жизни, религію, право, нравственность, освященный преданіенъ общественный строй. Платонъ, въ Разговорь о Закональ, излагаеть этоть взглядь, который, какъ онь говорить, находится въ устахъ почти у встахъ \*). Въ основныхъ чертахъ, онъ совершенно напоминаетъ современное намъ направленіе, хотя онъ господствовалъ дв'в тысячи л'ять тому назадь. По этому воззр'янию, все въ мір'я раздъляется на естественное и искусственное. Естественно то великое и прекрасное, что представляеть намъ физическая природа. Все это произошло не отъ какой-либо разумной причины, а чисто отъ слепаго случая, вследствіе отношенія физическихъ силъ. Напротивъ, искусственно все то, что создается и изиышляется бренныхъ человъкомъ; это-людскія игрушки, мало причастныя истин'я и представляющія только тени и подобія. Только те искусства более существенны, которыя приближаются къ природъ; таковы земледъліе, медицина, гимнастика. Религія же и политика ничто иное какъ изобрътенія человъческаго ума. Богя не существують въ природъ, а выдуманы человъкомъ, а потому разные у разныхъ народовъ, смотря по тому, какіе установлены законодателями. Столь же искусственна и политика. Справедлявость вовсе не истекаеть изъ природы, а дило чисто человическое. Люди, следуя случайнымъ воззрениямъ, безпрерывно меняютъ свои законы: что они постановляють въ извъстное время, темъ они и управляются. Послёдовательно проводя эти начала. Софисты признавали справедливымъ то, что полезно сильнъйшему; а такъ какъ большинство сильнее меньшинства, то оно въ праве постановлять все, что оно считаеть для себя нужнымъ. Другіе, съ неменьшею последовательностью, выводили изъ этого оправдание тираннии: если тиранъ умъстъ захватить власть и держитъ своихъ согражданъ въ повиновения, то въ этомъ онъ следуетъ только закону природы, которая

\*) См. Исторію колитическихъ ученій. Часть І, отр. 28.

даеть право сильнѣйшему. Всякій ищеть того, что ему полезно иля пріятно, и если онъ хочеть пріобрёсти власть и богатство, то позволительно употреблять для этого всякія средства. Сами Софисты ставили себё цёлью научать людей способанъ достигать желаннаго. Танъ какъ въ государствё, по естественному закону, владычествуеть большинство, то надобно стараться склонить это большинство на свою сторону. Лучшинъ для этого средствонъ служитъ краснорѣчie. Софисты являлись учителями риторики и наставляли юношей искусству убъждать людей дѣлать то, чего хочеть ораторъ; за это они получали крупные гонорары. Они поучали и всякивъ другимъ искусстванъ, странствуя по городамъ и похваляясь тѣмъ, что они все знаютъ и все умѣютъ. Это былъ эмпиризмъ во всемъ своемъ послѣдовательномъ развити, не сдержанный никакими нравственными побужденіями.

Понятно, что такая пропов'ядь разрушала вст общественныя связи. Она внесла въ греческую жизнь такой разладъ, отъ котораго она никогда не оправилась. Вызванная естественнымъ движеніемъ мысли в жизни, Софистика явилась въ ней разлагающимъ элементомъ. Однако и она, въ свою очередь, вызывала реакцію. Челов'єкь не есть только игралище явленій; онъ носить въ себ'в внутреннія начала, которыя не поддаются софистическихъ воззръніямъ и возмущаются противъ проповѣди личнаго своекорыстія. Какъ разумно-свободное существо, онъ возвышается надъ случайностяма и приходитъ къ сознанию общихъ началь, на основании которыхъ онъ самъ себя опредъляетъ къ дъятельности, стараясь направить и подчинить себ'в визшнія явленія. Въ силу этого внутренняго сакосознанія, субъекть, какъ разумное, діятельное начало, противополагасть себя объекту. На самой почвѣ реализма внутренній опыть противополагается внішнему. Таково было значеніе Сократа, который сделался исходною точкой для всего дальнейшаго развитія философія.

Однако и это внутреннее начало дъйствовало разлагающимъ обравомъ на сложившіяся въками основы общественнаго порядка. Возвышая человъка надъ случайностями, возводя его въ область чисто внутренняго самоопредъленія, оно отръшало его и отъ той среды, въ которой онъ призванъ былъ жить и дъйствовать. Вышедшіе наъ школы Сократа Киники провозглащали себя космополитами; Киренаики ставили себъ цълью умное пользованіе жизненными благами. Виъстъ съ Софистикой, критикъ подвергалось и все существующее, во имя чисто разумныхъ началъ. Прежде всего она касалась установленной релити. Внутреннее самосознаніе разума вело къ признанію единаго верховнаго Разума, владычествующаго въ міръ, а это разрушало многобожіе. Поэтому Сократъ былъ преданъ смерти ревностными защит-

никами старины. Приготовляя человъчеству лучшее будущее, онъ возстановлялъ противъ себя умирающее прошлое.

Но оставаясь на почвѣ реализма, внутреннее самосознаніе не въ состоянія было служить объединяющимъ центромъ всей человѣческой жизни. Для этого надобно было изъ области относительнаго, гдѣ происходитъ распаденіе субъекта в объекта, возвыситься къ абсолютному, въ которомъ они связываются высшимъ, господствующимъ надъ ними пачаломъ, то-есть, надобно было отъ реализма перейти къ рапіонализму. Это и сдѣлалъ ученикъ Сократа, Платонъ, который черезъ это сталъ основателемъ новаго метафизическаго періода греческаго мышленія. Реализмъ явился адѣсь, какъ онъ всегда долженъ быть по самому своему существу, только переходною ступенью между двумя метафизическими періодами.

И туть ны видимъ полную аналогію съ темъ, что произощло въ общественной жизни. Такъ надъ борющнинся общественными стихіями возвысилось государство, какъ господствующий надъ ними союзъ; здъсь туже роль играла метафизика, возвыснышись къ сознанию абсолютнаго, господствующаго надъ относительнымъ. Но какъ тамъ отвлеченное государство способно было установять только вишный порядокъ, а не внутреннюю связь частей, такъ и здёсь отвлеченный раціонализиъ не въ состоянія былъ сдѣлаться началовъ всего человъческаго знанія, а съ твиъ вивств и человвческой жизни. Въ обонкъ случаяхъ недоставало одного и того же: посредствующихъ звеньевъ между общимъ и частнымъ. Скудное развитие опытныхъ наукъ не дозволяло подводить явленія подъ общія начала вначе, какъ искусственнымъ и поверхностнымъ образомъ. Поэтому древняя метафизика, удовлетворяя высшіе умы, стремившіеся къ познанію абсолютнаго, ж давая имъ жизненную опору, мало имъла вліянія на общественный быть. Въ своемъ развити она болье и болье удалялась отъ жизни. Отъ пдеализма Платона в Аристотеля, которые высшимъ началомъ признавали причину конечную, представляющую конкретное сочетание противоположностей, мышленіе перешло къ противоположенію причины формальной и причины матеріальной: первой у Стоиковъ, которые все проязводили отъ верховнаго Разума, владычествующаго въ мірѣ, второй у Епикурейцевъ, которые основаніемъ всего сущаго признавали раздѣленную на атомы матерію. Наконецъ, умственный цикль завершился возведеніемъ противоположностей къ общему ихъ источнику, къ причинъ производящей: такова была точка зрънія послъдней ступени греческой философіи — неоплатонизия. Изъ этихъ системъ наибольшее общественное вліяніе вивль стонцизиь, который развитіемъ нравственныхъ началъ старался внести разумный порядокъ Въ

÷

ł

разлагающійся міръ. У него поучались римскіе юристы, которые, раз вивал общечелов'вческія начала права, создали в'єков'єчный намятник перешедний въ наслідіе къ новымъ народамъ; няъ вдохновлялся тот возвышенный самодерженъ, который кроткою мудростью ныталс охранять міръ п законный порядокъ въ своей необъятной имперії Но отвлеченное правственное начало мение всего способно быть орг: низаторомъ общественной жизни. Стонцизмъ замѣнился неоплатони: монь, проповъль правственнаго закона религіознымъ погруженіемъ в абсолютный источникъ всего сущаго. И то в другое было поготов леніенъ къ воспринятію новой религіи правственнаго міра. Стоя в почить греческаго мышленія, послідніе его представители, Неоплате ники, явились врагами новаго в сроисповъданія. Они пытались начк лами, выработанными философіси, обновить и воскресить отживши язычество. По эта попытка была тщетная. Язычество принадлежал къ области прошлаго, и философския его толкования были чист искусственныя. Существенное значение всей греческой философія состе яло именно нъ томъ, что, разрушивъ изычестно, она пролагала пут христіанству. Поэтому самые сильные умы, не удовлетворенные неопла тонизмонъ, становились христіанами. Повая религія, отвергнутая наро доят, илъ котораго она вышла, нашла воспримчивую почву у техт которые были подготовлены къ ней свътскимъ развитіемъ мысли.

Обозръвал весь ходъ древняго мышленія, мы видняъ, что оно шл параллельно съ жизнью, въ постолиномъ взанинодъйствія съ последнек Но въ этомъ взаимнодъйствій мысль явлилась болье разлагающимъ нежели созидающимъ началомъ, ибо таковъ былъ самый жизненны процессъ. Общественный быть классическихъ народовъ, основанны на крѣпкомъ народнояъ духѣ, на преданіяхъ, идущихъ изъ рода в родъ, разлагался двоякных путемъ: съ одной стороны развитием: частныхъ интересовъ, вытёснявшихъ интересъ общественный, с другой стороны развитісяъ отвлеченнаго общечелов'яческаго начала которое подрывало конкретныя формы народной жизни. Въ обонха направленіяхъ философская мысль являлась существенныхъ факто роят движенія. По въ этихъ разлагающихъ началахъ коренились в зачатки новой, высшей жизни. Преобладание частныхъ витересов вело къ развитію личности, съ принадлежащею сй сферою д'вительности, которой не было простора въ древнемъ государствъ; сознани же общечеловъческаго начала привело къ понятію о человъкъ, какт разумно-правственномъ существъ, съ его внутреннияъ достониствояъ независимыхь отъ какихъ бы то ни было висьшнихъ определений. . понятію, нашедшеху высшее свое выраженіе въ христіанстви, которос отвергнувъ различіе между Эллинами и варварами, провозгласило всёха

- 265 -

людей братьями во имя Христа. Окончательнымъ результатомъ этого процесса было распаденіе общества на два противоположные міра: однпъ представлялъ безграничное господство частныхъ силъ и частныхъ интересовъ; въ другояъ, напротивъ, воплощалось общечеловѣческое начало, которое служило связью возвышающагося надъ свѣтскою областью правственно-религіознаго союза. Таковъ былъ характеръ средневѣковаго порядка.

Въ атояъ новояъ религіознояъ спитезѣ наука имѣла подчиненное аначеніе. Она считалась служанкою богословія. Всякое стремленіе къ самостолтельному мышленію подавлилось безпонцадно. Однако, въ области юридическихъ отношеній, она смѣло отстанвала права свѣтской власти противъ папскихъ притязаній и въ этояъ находила защиту у свѣтскихъ владыкъ. Самая схоластика, которая была попыткою втѣснить завѣщанное древностью философское наслъдіе въ узкія рамки богословскихъ опредѣленій, изощряла человѣческій умъ, который наконецъ сбросилъ съ себл наложенныя на него оковы и выстунилъ, какъ самостолтельный дѣлтель. На первыхъ порахъ, путеводными свѣтилами въ этояъ движеній были великіе мыслителя древности, которыхъ творенія вдохновляли передовые умы. Наступила эпоха Возрожденія, которая была началояъ новаго, свѣтскаго развитія мысли и жизни.

Въ этомъ пробуждения всёхъ силъ человёческаго духа, вырвавшихся на просторъ, всё элементы знанія, какъ метафизика, такъ и опыть, нашли себъ мъсто. Однако метафизика была преобладающияъ началоять. Она сдилалась руководительницею человическихъ обществъ въ первый періодъ ихъ развитія. Такимъ .образомъ, адъсь умственное движение начиналось не съ стремления понять дъйствительность, какъ въ древности въ первобытнояъ универсализить, а съ отръщения отъ аблатвительности. Умъ, свергнувшій свои оковы, исходиль оть самого себя. Послідняя ступень древней философіи была первою ступенью новаго мышленія. Самый процессь развитія раціонализна шель въ обратномъ порядкъ, не отъ конкретныхъ началъ къ отвлеченныхъ, а отъ отплеченныхъ къ конкретнымъ. Исходною точкою новой философін было понятіе о причнит производящей, то, которое было посяванею ступенью древняго міросозерцанія. Это начало лежить въ основании учений Картезіанской школы. Затвях выступаеть противоположность причины формальной и причины матеріальной: первая въ школв Лейбница, которая развивала понятіе о всрховномъ Разумв, владычествующемъ падъ единичными духовными силами, или монадани, и подчинлющемъ ихъ непреложному закону; вторал въ философія XVIII въка, которая возвратилась къ поиятію о раздъленной на атомы

матерія. Наконецъ, противоположности сводятся къ высшему единству причиною конечною, составляющею основное начало измецкаго идеализма.

Сообразно съ этикъ развиваются и умозрительныя начала общественной жизня. Прежде всего установляется понятіе о государствъ, какъ союзъ, облеченновъ верховною властью надъ членамя; затъкъ выступають противоположныя начала права и нравственности; одно лежащее въ основанія видивидуалистическихъ теорія XVIII вѣка, другое въ школѣ Лейбница и Вольфа; наконецъ, эти противоположныя начала возводятся къ ндев, составляющей высшую цвль государственнаго развитія: такова точка зрѣнія идеализна. Изъ этихъ началь, въ отличіе отъ того, что мы видъли въ древности, наибольшее вліяніе на общественную жизнь оказали тв, которыя ближе стояли къ дъйствительности. Индивидуалистическія теоріи XVIII въка, можно сказать, перевернуля весь міръ. Онв произвели глубочайшія потрясенія и окончательно разрушили средневъковой порядокъ. Даже такъ, где оне не находили подготовленной почвы, оне повели къ кореннымъ персивнаяъ, какъ въ жизненнояъ стров, такъ и въ общяхъ воззрвніяхъ. Въ особенности онъ нашли полное и плодотворное првложеніе въ области гражданской, где личное начало составляетъ корень и основание вствуъ отношения. Подъ ихъ вліяниемъ сословный строй превратился въ общегражданский, и это составляетъ прочное пріобрѣтеніе человъчества. Меньшее дъйствіе онъ оказали въ политической сферъ, нбо ядесь, по саному свойству государственнаго союза, личное начало не можеть нивть притязанія на исключительное господство. Въ этой области одностороннее развитіе индивидуализма можетъ являться результатовъ въстныхъ условій или составлять переходную ступень развитія, но теоретически оно не оправдывается. Поэтому, зд'ёсь въ санонъ унственнонъ процессъ нензбъжно происходитъ реакція. Въ государств' требуется не исключительное развитие того или другаго изъ входящихъ въ него началъ, а сведение ихъ къ высшему единству. Это и составляеть задачу идеализма. Однако и идеализмъ, если онъ является чисто теоретическихъ ученіемъ, не принаровленнымъ къ фактическить условіянь міста и времени, лишень жизненной почвы, а потому обреченъ на паденіе. Такова была вездъ судьба отвлеченнаго доктренерства, считавшаго возможнымъ прилагать умозрительныя теорів, безъ вниманія къ той почв'я, на которой он'в должны осушествиться.

Такова же была судьба раціонализма вообще. Отвлеченное умоэрівніе не въ состоянія дать полноты внанія. Для этого надобно изучить явленія въ самихъ себів; необходимо восполненіе умоэрівнія опытокъ. Вследствіе этого, человеческая мысль, завершивъ свой раціоналястическій цяклъ, нензбіжно переходить къ реализиу. Въ идеализиі, представляющенъ сочетание противоположностей въ конечновъ едниствъ, философія достигла высшаго изъ всёхъ умозрительныхъ началъ. Но самый идеолизиъ, какъ исключительная система, въ свою очередь, оказывается одностороннимъ. Конечное единство, отрешенное отъ свояхъ основъ, ведстъ къ отрицанию самостоятельности частныхъ сялъ; едяничное начало является здёсь только преходящею ступенью общаго процесса. Въ общенъ кіросозерцанія это ведеть къ пантензну, въ области общественной къ поглощению лица государствовъ. Конечно, строгіе мыслители, понимающіе точным границы понятій, воздерживаются отъ этихъ крайностей; но односторонніе ученник выводять ихъ съ кажущеюся последовательностью. Между темъ, противоположные элементы, которые требуется свести къ высшему единству, не суть нъчто преходищее, улетучивающееся въ общемъ процессъ. Они составляють реальныя начала жизни, образующія каждое свой особенный міръ свособразныхъ отношеній, сохраняющихъ свою относительную самостоятельность даже при подчинении ихъ высшему единству. Поэтому, исключательный идеализиъ, когда онъ хочеть налагать свой законъ на весь міръ явленій, становится съ нимя въ протяворѣчіе. Туть онь встричаеть протесть въ науки, опирающейся на факты. А такъ какъ факты делаются черезъ это высшимъ мериломъ истины. то они, въ свою очередь, полагаются въ основание всего ужственнаго кругозора. Во ния опыта отвергается не только односторонній идеадизиъ, но и все умозрѣніе, котораго онъ составляетъ высшій продукть. Спустившись изъ области отвлеченной метафизики къ конкретнымъ явленіямъ, мысль отъ рапіонализма переходитъ къ реализиу.

По существу своему, опытъ долженъ быть восполненіемъ нетафизики. Но человѣческій умъ, въ своемъ развятін, ядетъ отъ одной крайности къ другой, исчерпывая до конца содержаніе каждой. Поэтому, вступленіе его на почву реализма знаменуется полнымъ отрицаніемъ метафизики. Она выкидывается черезъ бортъ, какъ отслужившій свое время и уже ненужный хламъ. Такова точка зрѣнія современной науки. И въ этомъ одностороннемъ увлеченія есть глубокій смыслъ. Ибо опытъ имѣетъ свои совершенно самостоятельныя, непоколебиныя начала, независимыя отъ метафизики. Именно поэтому онъ и можетъ служитъ провѣркою послѣдней. Человѣческій разумъ способенъ достигать полноты знанія, потому что онъ имѣетъ два противоположныхъ и вполнѣ самостоятельныхъ пути, которые могутъ провѣряться одинъ другимъ. Но по этому самому, каждый изъ нихъ, взятый въ своей исключительности, не даетъ требуемой полноты. Если отвлеченная метафизика часто грёшитъ незнаніемъ явленій, то исключительный опыть грёшить полнымъ ихъ̀ непониманіемъ, ибо безъ метафизики, заключающей въ себъ связующія начала мышленія, никакое пониманіе невозможно. Отрицаніе ся ведеть только къ политёйшему умственному хаосу, въ которомъ находять пріютъ самыя безообразныя теоріи и самыя крайнія направленія. Это и составляетъ характеристическую черту нашего времени.

Также какъ въ древности, въ періодъ Софистики, современный реалканъ распадается на двъ противоположныхъ отрасли, которыя можно назватъ реализмовъ матеріалистическивъ и реализмовъ правственнымъ. Первый господствуетъ преимущественно въ Англіи и Франціи, второй въ Германіи. Можно сказать, что первый составляетъ преобладающее направленіе нашего времени, а второй служитъ ему только плохою поправкой \*).

Въ матеріалистическовъ реализить, опирающенся на визший опыть, выказываются самымъ лркимъ образомъ всв существенные недостатки чисто энцирической точки эрвнія. Вившинія чувства не дають намъ ничего, кроив совивстности и последовательности явленій въ пространстві и времени. Все, что выходить изъ этихъ преділовъ, недоступно эмпирическому познанию. Поэтому эмпирики объявляють абсолютное непознаваемымъ. Это основной яхъ догмать. Но черезъ это исчезаеть возможность всякаго связнаго міросозерцанія, нбо относительное, то-есть частное, изи внчивое, условное, вависимое отъ другаго, находить опору и единство только въ безусловномъ, неизивнномъ, зависимомъ лишь отъ себя, то-есть, въ абсолютномъ. Безъ этого весь міръ представляется загадочною игрой случайныхъ силъ, жертвою которыхъ является человъкъ. Самъ познающій разумъ становится внутренно противор'вчащимъ себ'в началомъ. Понятіе объ абсолютновъ ему присуще; это - факть, который невозножно отрицать. Какъ только человъкъ начинаетъ себя сознавать, онъ, по выраженію Конта, ставить себѣ вменно тѣ вопросы, которые совершенно ему недоступны, вопросы о начальныхъ и конечныхъ причинахъ бытія. И эти вопросы сопровождають его на самыхъ высшихъ ступеняхъ уиственнаго развятія, нбо они составляють неотразничю потребность, какъ его разуна, такъ и его совъсти. Съ ръшениемъ яхъ связано все, что ему дорого и свято на землъ. Разумъ не можетъ успоконться на относительномъ, когда само относительное неотразнио указываеть ему на абсолютное, какъ на первоначальный свой источ-

<sup>•)</sup> Относительно критики реализиа ср. ное сочинение: Положительная философія и единство науки, а также Основанія лоники и нетафизики.

инкъ и верховный законъ. Если онъ самъ не въ состояния выпутаться изъ этого противорѣчія, то единственнымъ для него исходомъ остается подчиненіе религіи, которая открываетъ чувству высшую область, недоступную разумѣнію. Такъ дѣлалъ Паскаль, и такъ должны дѣлать всѣ высокія души, жаждущія истипы и не обрѣтающія ся въ инзиснныхъ сферахъ относительнаго знанія. Но тогда наука становится въ служебное положеніе къ религіи, также какъ въ средніе вѣка. Она ограннчивается низшею областью эмпирическаго бытія и перестаетъ быть руководительницею человѣка на его жизнемномъ пути. Признаніе абсолютнаго непознаваемымъ есть отреченіе вауки отъ руководящей роли въ человѣческой жизни.

Но не только въ этой всрховной области знанія, а также въ различныхъ сферахъ относительного бытія, въ познаніи природы и человъка, обнаруживается тоже исисцъянное внутренисе противоръче чистаго эмпиризна. Въ естествовъдъния опытная наука празднуетъ величайшія свои поб'єды. Ей главнымъ образомъ челов'єчество обязано своею властью надъ природою. Всв изумительныя изобретения нашего времени, то, что дало самой общественной жизни совершенно новый строй, машинное производство, желъзныя дороги, пароходы, телеграфы, все это произведено руководимою опытомъ наукою. И въ чисто теоретической области матеріаль собрань громадный; все доступное человическимъ чувствамъ изслидовано въ мельчайшихъ подробностяхъ. По если, не ограничиваясь поверхностью явленій, ны дспросимъ эмпирическую науку о тѣхъ началахъ, которыя лежатъ въ ихъ основаніи, о существѣ тѣхъ силъ природы, которыя выражаются въ безконсчномъ разнообразія явленій, то на это ны не найдемъ въ ней отвѣта. Тутъ все для насъ покрыто непроницаемою тайной. Мы санынъ точнымъ образомъ определяемъ движенія небеснымъ свётнаъ, за сотни леть можемъ предсказывать зативнія, но существо производящей эти явленія силы притяженія остается для насъ чиствйшею загадкой. Мы изслёдуемъ явленія электричества, вычисляемъ невидимыя колебанія св'етовыхъ волнъ, но все это строится на гипотезв таинственнаго эеира, который не подлежитъ нашимъ чувствамъ н которому мы принуждены приписывать, повидимому, противоръчащия свойства: несжимаемость и упругость, наполнение пространства и несопротивление движению. Еще хуже обстоить дало въ познания органическаго міра. Тутъ неизвъстно даже, какого рода началамъ мы должны приписывать наблюдаеныя явленія: достаточно ли однихъ механическихъ и химическихъ силъ или следуетъ признать особую органическую, или жизненную силу, производящую строеніе и развитіе органязиа?

Наше время иногда определяють какъ векъ механическаго міросозерцанія и дарвянизма. Но одно противор'вчить другому, хотя оба воззр'внія равно несостоятельны. Механическое міросозерцаніе есть метафизическая теорія, все сводящая къ частнымъ силамъ, присущимъ матеріи. Она находить полное свое прим'вненіе въ области д'виствія чисто механическихъ силъ, но совершенно неприложима къ органической жизни, не только-что къ человъку. Никто никогда не въ состояние быль объяснить строение и развитие организма извъстными намъ механическими законами. Тутъ самыя явленія обнаруживають цълесообразно дъйствующую силу, отношения цъля и средствъ, органовъ и функцій, которымъ нетъ места въ чисто механической системъ. не знающей ничего, кром'в производящихъ причинъ. Поэтому, когда органическія явленія стараются свести къ д'яйствію механическихъ и химическихъ силъ, то этимъ обнаруживается только крайняя скудость въ анализъ и связи понятій. Дарвинизмъ не гръщитъ этою односторонностью; по существу своему, онъ противорвчитъ механическому воззрѣнію, нбо основнымъ началомъ въ эволюція организмовъ онъ признаетъ пользу, то-есть, отношение цели и средствъ, выходящее изъ предъловъ чистой механики. Когда рьяные дарвинисты, въ родъ Геккеля, объявляютъ, что въ силу гипотезы Дарвина все развитие органическаго міра сводится къ механическимъ законамъ, то они доказывають только свою неспособность связывать понятія. Однакс и самъ Дарвинъ подалъ къ этому поводъ, ибо онъ старался дъйствіе фактически признаннаго имъ начала пользы объяснить чисто механически, случайными столкновеніями частныхъ силь, изъ которыхъ всегда побъждаетъ наиболъе приспособленная къ окружающимъ условіянь. Черезь это, отношеніе цели и средствь низводится на степень совершенно безсимсленнаго начала неизвъстнаго происхожденія, которое, подчиняясь закону случайности, не въ состоянии объяснить восходящее развятие организмовъ. Ибо какие организмы можно считать нанболее приспособленными къ разнообразнымъ и изменчивынь условіянь земной жизни? Пе тв, которыхъ сложное в разнообразное строение требуеть столь же сложныхъ и разнообразныхъ жизненныхъ условій, а тв. которыя, по простотв строенія. приспособлены но всякных условіянь. Именно поэтому низшіе организмы, какъ показываетъ опытъ, размножаются несравненно быстръс в въ большенъ количестве, нежели высщіе, а при столкновеній частныхъ силъ въ борьбъ за существованіе, количество въ концт концовъ всегда будетъ имъть перевъсъ надъ качествонъ. Искусственный подборъ, который составлялъ для Дарвина исходную точку егс изсявдованій, доказываеть, что будучи предоставлены случайной игрі

- 271 -

силъ, бережно валеліянныя особя дичають. Вслідствіе этого, онъ санъ принужденъ былъ признать, что его гипотеза не объясняеть, въ силу чего инзшіе организмы развиваются въ высшіе. Но тогда какое же научное значеніе можетъ им'ять подобная гипотеза? Она не им'ять основанія ни въ логикъ, ни еще менъе въ фактахъ. Еслибы она была върна, мы постоянно видъли бы превращеніе организмовъ другъ въ друга, въ силу неустанию дъйствующей борьбы за существованіе. Но инчего подобнаго мы не замъчаемъ. Поэтому Дарвинъ принужденъ былъ прибъгнуть къ новой гипотезъ безконечно долгихъ періодовъ времени, потребныхъ для произведенія малъйшей перемъны въ организмахъ, гипотезъ, лишенной всякой почвы въ виду быстраго дъйствія искусственнаго подбора, и представляющей, по выраженію великаго Бэра, только плохую гавань, куда фантазирующая имсль укрывается отъ напора фактовъ.

Такимъ образомъ, всё старанія объяснить явленія природы съ точки зрёнія чисто опытной науки оказываются тщетными. Легкомысленные поклонники эмпиризма могутъ на матеріалистической почвё строить всевозможные воздушные замки; они могутъ даже провозглашать, что въ природё нётъ болёе таннъ. Все это остается только плохою метафизикой, въ которой недостатокъ твердаго знанія восполияется ничёмъ не обузданною фантазіей. Строгій ученый, держась опытнаго пути, можетъ только воскликнуть, вслёдъ за знаменятымъ естествоиспытателемъ: "ignoramus et semper ignorabimus!" \*).

Мало того: отвергая умозрѣніе, эмпнрическая наука, на самой опытной почвъ, не кожетъ безъ нея обходиться. Величайшник свонии успѣхами она обязана чисто умозрительной наукв-математикь, которая раскрываеть уже не относительные, а абсолютные, логически необходимые законы количественныхъ отношеній. Все, что есть раціональнаго въ механическомъ міросозерцаніи, основано на математическихъ началахь. Этого нельзя отвергать; а такъ какъ это кореннымъ образонъ противоръчитъ эмпирической теоріи, то приверженны ся пытаются самую натематику выдать за науку, построенную на опытныхъ началахъ. Даже великие естествоиспытатели, какъ Гельнголыть, подъ вліяніемъ современнаго теченія, усвоивають себе этоть фантически невърныя и логически польный веглядъ. И туть, какъ и вседъ, съ отрицаніенъ умозр'внія, приходится опыть восполнять фантавіей. Выходя изъ строго определенной области человеческого разужения, основаннаго на законахъ логической необходимости, ученые математики вдаются въ гипериатематическия построения, развивають непред-

<sup>\*)</sup> Мы не знаемъ и викогда не будемъ знать.

ставямыя представленія пространства о четырехъ и болёе изм'ёре ніяхъ, которыя при ближайшемъ анализ'ё оказываются совершеннымъ абсурдомъ. И все это дёлается для того, чтобы, отвергнувъ всякум логику, признать виёшнія чувства единственнымъ основаніемъ чело в'яческаго знанія. Къ счастью, эти праздныя блужданія не м'ёшаютт математик'е быть и оставаться чисто умозрительною наукой. Логиче скій анализъ математическихъ понятій и представленій обнаруживает это съ поливищею достов'ёрностью. Только изъ умозрительныхъ началт можно сдёлать логически необходимые выводы. Опытъ же не даетт инчего, кром'ё аналогія, изъ которой никакого точнаго вывода сдѣ лать нельзя и которымъ, поэтому, математика никогда не руковод ствуется \*).

Подчиняясь во всёхъ количественныхъ опредёленіяхъ математи ческимъ законамъ, опытная наука не обходится и безъ метафизики Понятія о матеріи и о сияв, лежащія въ основанін законовъ механикі и физики, суть понятія метафизическія. Какъ мъщанинъ во дворянствѣ который не подозрѣвалъ, что онъ говорить прозою, естествоиспыта тели, отвергающіе метафизическія. Какъ мъщанинъ во дворянствѣ который не подозрѣвалъ, что онъ говорить прозою, естествоиспыта тели, отвергающіе метафизическія. Какъ мъщаниять во дворянствѣ который не подозрѣвалъ, что онъ говорить прозою, естествоиспыта тели, отвергающіе метафизику, не подозрѣваютъ, что они постояни ею руководятся, вбо безъ нея нельзя связывать понятія. Къ довер шенію комичности ихъ положенія, они громко объявляютъ, что мы н знаемъ, что такая матерія и сила, и вслѣдъ затѣмъ начинаютъ опре дѣлять свойствъ и дѣйствія этихъ неизвѣстныхъ вещей, какъ будті опредѣленіе свойствъ и дѣйствій не есть искохое познаніе вещи Только неясность понятій можетъ требовать чего-либо другаго.

При такомъ состояніи науки, естествознаніе представляеть изуми тельную смѣсь самыхъ разнорѣчивыхъ понятій и самыхъ вопіющихт противорѣчій. Матеріалъ собранъ громадный; техническіе пріехы і приложенія достойны всякой похвалы и удивленія; но свѣтъ, озаряю щій эту необъятную область—ничтожный и мерцающій: это—скудна лампада, зажженная неумѣлыми руками. Для поверхностнаго легко мыслія всѣ вопросы, конечно, рѣшаются очень просто. Стоитъ тольки усвоить себѣ механическое міросозерцаніе и дарвиннамъ, и въ природ инѣтъ болѣе тавиъ. Если что-нибудь еще не объяснено, то оно объ яснится со временемъ. Но болѣе строгіе умы поражаются именни необъятностью того, чего мы не знаемъ; а тѣ, которые сохранилі еще сяѣды философскаго образованія, могутъ видѣть въ современномъ естествознаніи лишь подготовительную ступень для науки. Это—тща тельно собранныё, но не переваренный матеріалъ, ожидающій озаре

<sup>•)</sup> См. главу о математикъ въ ноенъ соченения: Положительная философія ( единство науки. Ср. также Основанія лоники и метафилики.

нія мысли. Въ настоящемъ своемъ положенія, онъ менѣе всего способенъ служить руководящимъ началомъ въ умственномъ развитія человѣчества. Тѣ, которые отдаются всецѣло одностороннему направленію естествознанія, либо увлекаются пошлѣйшимъ матеріализмомъ, либо погружаются въ умствешный хаосъ, взъ котораго нѣтъ исхода.

Но ссли таково состояние естественныхъ наукъ, то еще хуже обстонтъ съ познаніенъ человъка. Тутъ требуется не только изученіе явленій и сведение ихъ къ фактическимъ законамъ, но и ихъ оцънка. Когда естествоиспытатель изслёдуеть какое нибудь явление физического ніра, онъ принимаєть его за непреложный факть, выражающій истинные законы природы. Только черезъ это опытная наука пріобр'втаєть твердую почву. Но когда изследователь, не признающий ничего, кроив чистаго опыта, встрёчается съ историческимя или жизненными явленіями, носящими на себ'в печать метафизики, какъ-то, съ религіозными ученіями или съ философскими системами, онъ видить въ нихъ не выражение истины, а проязведение лжи. Для него это предразсудки, которые должны исчезнуть передъ свътомъ разуна. А такъ какъ вся исторія и современная жязнь наполнены подобными явленіями, то и та и другая подвергаются повальному отрицанию. Опытная наука по митию ея последователей, должна выработать новыя начала, призванныя обновить челов'вчество. Между темъ, голый опыть викакихъ подобныхъ началъ въ себе не заключаетъ, а потому изъ всехъ такого рода воззрѣній выходить только бредъ воображенія.

При таконъ взглядъ, вся человъческая природа подвергается коренному извращению. Человъкъ, по природъ своей, есть истафизическое существо, носящее въ себъ сознание сверхчувственнаго міра н руководящееся этихъ сознаніемъ въ своихъ дъйствіяхъ. Всъ высшія теоретическія и практическія начала жизни, релягія, философія, свобода, право, нравственность, государство, суть начала истафизическія. Изучая окружающій его физяческій міръ, человъкъ исходить оть явленій и старается возвести ихъ къ общинъ законанъ; но воздъйствуя на внёшній міръ и подчиняя его своимъ цёлямъ, онъ руководствуется тыхъ, что онъ находитъ внутри себя, въ собственномъ внутреннемъ самоопределения, а это и есть источникъ всякой метафизики. Если же именно это внутреннее начало отвергается, то человъкъ становится страдательнымъ игралищемъ вибшнихъ силъ; весь снысяъ его жизни теряется: высокая, разумная его природа низводится на чисто животную ступень. Любиная нечта энцириковь состоить въ топъ, чтобы представить его потонкомъ обезьяны.

Извращеніе начинается съ самого разума, который представляется не діятельною силой, имізющею поэтому свои законы, а чисто стра-

Digitized by Google

18

дательною способностью, руководниою эмпирическими данными, или скорве пустою средой, въ которой, въ силу частныхъ спеплений, сталкиваются и связываются различныя случайныя представления, невъдонынъ путенъ добытыя извнъ и почену-то ставшія какимито саностоятельными существами. Эмпирическая логика, въ сущности, ничто яное какъ отрицаніе логики. Таковою она является у Милля, главнаго теоретика этой школы. Когда признается, что самыя элементарныя логическія очераців, напрямвръ положеніс, что двѣ величины равныя третьей равны между собою, являются только результатовъ виденнаго на опыте, то что же остается для логики? Между тыкъ, человъческая мысль заключаетъ въ себъ понятія, которыя никакимъ опытомъ не даются, напримъръ понятія о силъ, о причинь. Опыть даеть только совитстность и последовательность явленій, а не связующія начала. Математика содержить въ себь я недоступныя опыту понятія о безконечно великовъ и безконечно маловъ. которыя полагаются въ основание совершенно точныхъ вычисления. Энпирической логикъ приходится объяснять всъ эти исподходящие подъ ея теорію факты, в туть пускаются въ ходъ саные изумительные софизны, инвющіе цілью затемнить истину и скрыть очевидность. Философъ, признающій, что челов'яческій разунь способень понинать только относительное, вдругъ объявляетъ, что причиною называется послёдовательность безотносительная, деяствующая при всякихъ условіяхъ, какъ будто всё существующія въ мір'я частныя причины не видонзивняются и часто не парализуются окружающими условіями. Понятіе о силѣ объявляется нефилософскимъ, а физическій законъ сохраненія энергія сводится къ субъективному ожиданію чего то неизвъстнаго. Для объясненія математическаго опредъленія параллельныхъ линій, которыя не встричаются нигди, будучи продолжены въ безконечность, насъ приглашаютъ перенестись мысленно въ то мъсто, где кривая поворачиваеть, и темъ убедиться, что она не есть пряная. Однимъ словомъ, для устраненія неустранимыхъ возраженій изобретаются самые чудовищные парадоксы, и все это принимается на въру тъми, которые разучились связывать понятія. Да и зачъмъ нужно понямать, когда ны напередъ отреклись отъ всякаго поняманія?

t

Такое же извращеніе происходить и въ практической области. Всв побужденія къ двятельности, всв руководящія ею начала, право, нравственность, государственныя цвли, сводятся къ ощущенію удовольствія или страданія. Полученіе удовольствія и избъжаніе страданіясоставляють пользу, общинь ивриломъ которой становится наибольшая сума удовольствій наибольшаго количества людей. Этимъ обобщеніемъ сюсго нравственнаго иврила эмпирическій утилитаризиъ нашего вре1.

нени отличается оть древней Софистики, которая признавала изрило чисто личное. Воспитанная христіанствоиъ совъсть возмущается противъ возведенія грубаго своекорыстія на степень верховнаго побужденія человіческой діятельности. Новійшіе утилитаристы принуждень вступить съ нею въ компроинссъ, и это они делаютъ самынъ необыкновеннымъ изворотомъ: они увъряютъ, что альтрунамъ доставляетъ гораздо болье удовольствія, нежели эгонзиь, а потому сму надобно следовать. Но если такой выводъ оказываеть большее уважение къ правственности, то онъ гораздо менте послъдователенъ, нежели чистая пропов'язь личнаго интереса. Въ дъйствительности, изриловъ удовольствія можеть быть только личное чувство и ничто вное. Если есть люди, которые находять удовольствіе въ альтрунстическихь побужденіяхъ, то они вольны имъ следовать; но они не имеютъ ни налъйшаго права навязывать свои чувства другимъ. Опыть показываеть, что огромное большинство человъческаго рода предпочитаетъ эгонстическія побужденія альтруистическняхь, а такъ какъ опыть составлясть для насъ единственный путь къ познанію, то ны несомивнно должны признать личный интересь, съ вытекающею изъ него борьбою за существование, верховныхъ началовъ всей человъческой дъятельности. Это и делали древніе Софисты. На практика, признаніе высшею целью человека нанбольшей сунны удовольствій нанбольшаго. количества людей можеть вести лишь къ тому, что большинство, во ния своего удовольствія, будеть считать себть все позволеннымъ. Когда удовольствіе, какъ таковое, безъ всякой нравственной оцівнки, становится итрилонъ дъятельности, то судьею ощущенія можеть быть только самъ ощущающій субъекть, и сдержки нізть никакой. При такомъ взглядъ, право низводится на степень интереса; нравственность становится благоразумнымъ выборомъ удовольствій, а государство превращается въ орудіе ограбленія имущихъ ненмущени. Чистый утилитаризнъ не ведетъ нп къ чему другому.

Немногимъ выше стоитъ и резлизмъ нравственный. Онъ имъетъ то существенное преимущество передъ первымъ, что обращаетъ вниманіе на внутреннюю сторону человъческаго естества, противополагая се внъшнимъ явленіямъ. Разумъ признается дъятельною силой, нравственное начало требованіемъ совъсти. Но оторванныя отъ своей метафизической основы, которая даетъ имъ симслъ и указываетъ ихъ значеніе въ цъломъ, эти начала представляются какими-то шаткими обрывками, которые не только не въ состоянін объединить человъческую жизнь, но способны внести въ нее лишь большую смуту, ибо они состоятъ въ неустранимомъ противоръчін со всъмъ окружающимъ міромъ. Противополагая себя объекту, какъ единичный субъектъ, чеие

ловъкъ, отръзлиный отъ своей духовной почвы, остается игралищенъ визшнихъ силъ, брошеннымъ на жертву случайностей, вопреки своей разумной природъ, требующей разумнаго устроенія жизни. Къ этому визшнему противоръчію присосдяняется и внутренній разладъ, ибо что же это за странное существо, которое сознаетъ въ себъ начала, не

вившиему противорвчію присоединяется и внутренній разладъ, ибо что же это за странное существо, которое сознаеть въ себе начала, не вивющія внчего общаго съ окружающею средою и мучится вопросами недоступными его пониманию? Разумъ въ этомъ возарвния представляется но полученнымъ свыше свытомъ, способнымъ выяснить запимающие человъка міровые вопросы, а ограниченною, частною силою. связанною своими вившними отношешями и носящею въ себъ какойто нернающій світильникъ, который едва проливаєть слабые отблески на безконечный, окружающій сго мракъ. Даже внутри субъекта опъ подчиненть слепой реальной силь, безсиысленному влечению воли, которая не только въ сдиничномъ субъектв является господствующимъ элементомъ, но возводится на степень міроваго начала, все изъ себя производящаго и все въ себя опять поглощающаго. Разумъ нужень воль повидлиому лишь затьмъ, чтобы показать ей все безсимсліе ся стреилсній. Инстинктивное влеченіе дасть субъекту правственное начало въ руководящей имъ совъстя; но и совъсть, оторванная отъ общаго нетафизическаго ніросозерцанія, а потону безсильная въ своень одиночестве, повидимому, дана человеку лишь для того, чтобы онъ ногъ видёть все несоотвётствіе реальныхъ отношеній съ правственными требованіями. Лишенное настоящей своей почвы, внутренней свободы, которой изть изста въ эмпирическомъ міросозерцанія, нравственное начало сившивается съ правоиъ, вносится въ область эконоинческихъ законовъ, извращаетъ существо государства, однимъ словомъ, вноситъ смуту во всъ человъческия отношения./Подъ его покровомъ развиваются на просторъ самыя нельпыя требованія и самыя дикія фантазіи. Во имя его возбуждаются въ массахъ зависть и ненависть; во ния его человѣкъ отрицаетъ всю исторію и всю современность, вознося свое случайное, неосмысленное я превыше всего и всіхъ. Естественныхъ последствіенъ такого направленія можетъ быть только глубочайшій пессимизиь, который и составляеть характеристическую черту нашего времени, особенно въ Германія. Если мораль матеріалиствческаго реализна состоять въ мимолетномъ, грубомъ наслаждения, то мораль нравственнаго реализма заключается въ пессимизить. Это результать иросозерцания, потерявшаго всякия прочныя основы. Въ древности, нравственный реализиъ, выразившійся въ школѣ Сократа, быль твиъ великъ, что, въ противоположность Софистанъ, онъ указываль на внутренний духовный мірь челов'єка и черезь это сделался началонь новаго высшаго полета мысли, вознесшейся оть относитель-

Digitized by Google

1.4.5.7

наго къ абсолютному. Современный же нравственный реалнамъ, отжинувъ всв выработанныя философіей высшія начала, остался какъ бы на мели, лишенный опоры, а потоку обреченный на безплодіе. Матеріалистическій реализиъ даль по крайней ивр'я крупные результаты въ паслъдования вибшией природы; правственный реализть въ наслъдовании человека не далъ, ножно сказать, почти инчего, а только перепуталь все понятія. Съ отрицаніемъ метафязики, въ человеческовъ познація водворяется непроницаемый мракт. Современныя нъмецкія наложенія логики и психологіи представляють хаось, въ которонь трудно разобраться. Въ таконъ же хаотическонъ состоянія паходятся и начки общественныя. Ценныя работы въ этой области представлены только теми, которые держались старыхъ началъ, стараясь изследовать фантическое ихъ приятеление къ разнообразнымъ условіямъ жизни. Всъ попытки внести сюда что-нибудь новое оказались радикально несостоятельными. Недавно еще столь высоко стоявшая германская на ука понязилась такъ, что ее едва можно узнать. Никто, боле Немцевъ. не потрудился надъ разработкой метафизики; въ этонъ состоить въчная ихъ заслуга передъ человъчествомъ. Отрекшись отъ нея, нънецкая наука какъ будто отвергла собственную душу.

При такоиъ состояния человическаго знания, не мудрено, что вногіе начинають отворачиваться оть науки. Превозглашають даже ея · банкротство, къ великому негодованию рьяныхъ ея приверженцевъ. Въ сущности, это только банкротство эмпиризна, который исключительно величаеть себя наукою, хотя не инветь на то не налвяшаго права. Какъ замъчено выше, онъ составляетъ не болъе какъ подготовительную ступень для истинной науки. Эмпиризиъ представляеть лишь груду натеріала, ожидающаго разунной разработки. Если въ немъ есть что-инбудь связное, то этниъ онъ обязанъ математикъ. Самъ же онъ не въ состояни решить ни одного изъ высшихъ вопросовъ, занимающихъ человъческій умъ и составляющихъ высшую задачу науки. Но, какъ бывало во всв времена, недостатки существующаго научного міросозерцанія побуждають людей отвращаться оть науки вообще и искать разръшения занимающихъ ихъ вопросовъ въ области религія. То, чего не даеть разумъ, то ожидается оть чувства. Однако, такое ожидание совершению напрасно. Мы уже сказали, что личное чувство, не озаренное разумомъ, не можетъ служить ивриловъ истины. Оно способно дать субъективное удовлетворене, во не объективную увъренность. Менъе всего можно имъ руководствоваться въ изслъдовании какихъ бы то ни было явлении интешнито или внутренняго міра. Пониманіе явленій съ помощью чувства можть служить только прикрытіенъ саныхъ одностороннихъ и доженть

взглядовъ и источникомъ безконечныхъ праздныхъ фантазій. Каждый при такой методѣ, видитъ въ явленіяхъ то, что ему угодно. Это, конечно, очень пріятно и избавляетъ отъ труда, по такой способъ изслѣдованія не имѣетъ ни малѣйшаго отношенія къ истинъ. Въ особенности, изученіе исторіи съ помощью чувства есть дверь открытаявсякимъ патріотическимъ бреднямъ. Такого рода воззрѣнія обнаруживаютъ полное испониманіе истиннаго значенія науки.

Побъднть одностороннее направление науки можетъ только всестороннее ся развитіс. Отвлеченная метафизика оказалась несостоятельною; но еще болье несостоятельнымъ оказался эминризмъ. Полноту знанія можеть дать только сочетаніе обоихъ открытыхъ человъческому разуму путей: умозріния и опыта. Реализиъ новаго вренени, также какъ древній, ножетъ быть лишь переходною ступенью между двумя періодами метафизическаго развитія. По между тімъ. какъ въ древности мысль, отрънаясь отъ противоположностей относительнаго бытія, воздвигла свой собственный идеальный мірь абсолютныхъ началъ, мысль новаго времени, прошедшал уже черезъ ступень раціонализна, должна возвыситься къ точкв зрѣнія, объединиющей оба пути познанія: отъ реализна она должна перейти къ универсализну. Это - возвращение къ первоначальной, исходной точкв арънія древней философін, но уже совершенно въ нной формъ, не на степени первобытнаго безразличія, а какъ высшее единство развившагося во всей полноть своей разнообразія. Такниъ образонъ, древнее мышленіе и новое образують полный цикль, въ которомъ конецъ совпадаеть съ началомъ, съ темъ однако существеннымъ различісяъ, что консчное единство не поглощаеть въ себи частнаго бытія, а предоставляеть сму полную свободу, внутренно направляя его къ высшей, идеальной цели. Оно представляеть не однообразное безразянчіе жизни и не визинее ся подчиненіе чуждому сй началу, а свободное и гармоническое ся согласіс. Таковъ указанный мыслью идеаль человъчества.

Возможность исполненія этой задачи лежить въ самомъ развитія реализма. Древній реализмъ, при країне скудныхъ средствахъ опытнаго знанія, не былъ достаточно подготовленъ къ объединенію явленій раціональными началами. Чтобы достигнуть единства, мысль должна была отръшиться отъ реальнаго міра и перейти къ чистому раціонализму. Новый реализмъ, напротивъ, вооруженный встым средствами опытной науки, добылъ громадный матеріаль, который ждетъ только свъта разума, чтобы сложиться въ стройное зданіе. Въ этомъ состоитъ положительное его значеніе и великая его заслуга. По самъ онъ этого свъта произвести не въ состоянін; его можетъ дать только ме-

. .

тафизика. Поэтому, первая задача науки въ наше вреия состоить въ возстановлении мотафизики.

Эту вадачу псполнить относительно легко. Исторія философія даеть для этого всё нужные матеріалы; ихъ стонть только свести къ общему итогу. Человъческій разумъ, развиваясь, налагаеть одно за другить всё присущіл ему опредъленія, и эти опредъленія повторяются на каждой ступеня, образул всякій разъ полный циклъ и тёмъ доказывал, что имя исчерпывается совокупность логическихъ формъ, служащихъ къ объединенію знанія. Въ сущности, все сводится къ умозрительному развитію категорій и къ умозрительному же ихъ приложенію къ различнымъ форманъ бытія. Пичего новаго человъческій умъ вь этонъ отнонненіи не можетъ произвести. Нужно только точнымъ образовъ сдёлать выводы и указать необходимую логическую связы присущихъ разуму понятій. Историческое развитіе мысян можетъ служить фактическою провъркой возможныхъ при этонъ ошибокъ. Во всекъ этокъ вітъ ничего неисполнимаго \*).

По этимъ не ограничивается задача. Для объединенія знанія мало изслѣдовать свойства и законы орудія мысли. Педостаточно и чисто логическаго развитія началь. Универсализмъ состоитъ въ сочотанія обонхъ нутей. Пужно выведенныя начала провести по встыъ явленіямъ, провърить ихъ фактами, изслъдовать приложеніе ихъ во всъхъ областихъ человъческаго знанія и жизли. Это — задача, несравненно болѣе общирная и трудная, нежели предыдущая. Она требуетъ такого объема свъдъцій и такого развитія мысли, которыя, при громадности накопнишагося матеріала, не по силамъ одному человъку. Тутъ необходима совокупная рибота многихъ. Важиъващая часть этой задачи состоитъ въ нахожденіи посредствующихъ звеньевъ, способныхъ сяужить связью между умозръвнемъ и опытомъ. Какъ въ областя эконоическихъ и общественныхъ силъ, такъ и въ чисто умственномъ мірѣ, развитіе посредствующихъ элементовъ составляетъ первое и главное условіе высшаго объедяненія противоположностей.

Современная наука указываеть намъ и способы нахождения этихъ авеньевъ. Мы видъли, что не смотря на реалистическое направлене, она не могла отдълаться отъ умозрительныхъ началъ. Математика въ особенности даетъ намъ совершенно точное и достовърное знане, которое можетъ служить указаніемъ правильнаго пути во всякоять научномъ изслъдованіи. Приложеніе математики къ опытнымъ даннымъ показываетъ намъ въ живыхъ примърахъ, какимъ образомъ умозръніе сочетается съ опытовъ. Метода состоитъ въ томъ, что опыт-

۱

<sup>•)</sup> Ср. нон Основанія лозыки и метафизики,

ныя данныя подвергаются конструкции, способной служить выражещісять отвлеченныхъ законовъ. Тотъ же пріемъ можетъ быть употребленъ и въ отношении къ нетафизическимъ началамъ. Понять явления вначить подвести ихъ подъ логические законы, то-есть, построить яхъ такъ, чтобы они могля служять выраженісяъ раціональныхъ пачаль. Беяь сомпанія, конструкція можеть быть искусственная в неверная; это случается я съ натенатическими построеніями. Но провърку въ обояхъ случаяхъ сдълать легко, съ одной стороны сравненіень съ явленіями, съ другой стороны противоричемъ сдиланныхъ этинъ способонъ выводовъ тому, что намъ достовърно навъстно. Если явленія не укладываются въ схему, значить схема построена неправильно; если получается выводъ противоръчащий фактамъ, то приложеніс вакона невфрио. Въ обонхъ случаяхъ следуетъ не отказываться отъ всякаго построенія, а стараться его исправить или искать новаго, ибо это единственный путь къ раскрытію раціональныхъ началъ, заключающихся въ опытныхъ данныхъ.

Изъ двухъ свойственныхъ челов'вческому разуму системъ умозрятельнаго знанія, математики и метафизики, первая находить полное приложение въ области естествопридения, подлающенся количественныкъ панъреніянъ. Механика, астрономія, фивнка свидътельствуютъ о великомъ ел значения для изслъдования реального міра. Несравненно меньшее приложение находить здъсь метафизика. Силы природы не раскрываются человъку непосредственно, въ видъ раціональныхъ началь. Онв должны быть логически выведены изъ явленій, а это путь долгій и трудный, требующій изопцренія встхъ способностей человъческаго ума. Однако и тутъ находятъ приложение не только чисто отвлеченныя метафизическія понятія, какъ спла, законъ, матерія, по и целыя связныя истафизическія системы, напринерт, атомистика. Какъ замъчено выше, химические законы дають ей непоколебиную основу. Но именно вдесь между общимъ началомъ и частными явлеяіями недостаеть посредствующихь звеньевь. Изъ общаго понятія объ атом'в нельзя вывести ни его строенія, ни его качественныхъ различій, а между тімъ, это необходямо для объясненія явленій. Паполнение этого пробъла путемъ математической и метафизической конструкция составляеть одну изъ существенныхъ задачъ современной науки, задачу, ришение которой не представляеть также непреодолнныхъ трудностей.

Но если въ области дъйствія механическихъ силъ математическая конструкція проявляеть всю свою мощь, то къ изслъдованію органическаго міра она вовсе не примънима, нбо органическія силы не поддаются количественнымъ опредъленіямъ. Приложеніе же метафизиче-

Ł

скихъ началъ хотя я совершается въ современной наукѣ, но препратно. Оно состоитъ въ стреиления свести органическия явления къ механическому міросозершалію, между тѣмъ какъ именно адѣсь посяѣднее непрямѣнямо, нбо явленія совершенно другаго рода. Всяѣдствіе этого, досеяѣ всѣ подобныя попытки не привели ни къ одному сколько-нибудь достовѣрному выводу. При такомъ отсутствія всякаго руководищаго начала, науки, изсяѣдующія органическій міръ, представляютъ ту область знанія, которая озарена наименьшимъ свѣтомъ. Тутъ все янгадочно, а потому здѣсь возможно распространеніе всякаго рода фантастическихъ теорій, въ родѣ дарвинязма. Блуждая во тъмѣ кромѣшной, растерлиная мысль хватается за нихъ, какъ за якорь спасенія.

Столь же мало приложенія находить математика и въ наукахъ, обращенныхъ на изслёдованіе человъка. Попытки подвести экономическія явленія подъ математическія формулы представляють болѣе остроумныя яллюстрація, нежеля строгіе законы. Когда отношенія просты, такого рода формулы могуть служніть нагляднымъ выраженіемъ общаго закона; но при болѣе сложныхъ элементахъ, математическія конструкція скорѣе могутъ вести къ затемиталъ, математическія конструкція скорѣе могутъ вести къ затемитанію понятій. Попытку приложить къ экономическимъ ивленіямъ дифференціальноо исчисленіе, сдѣланную Маршаллемъ, нельзя назвать удачною.

Зато истафизика находить въ области человическихъ отношеній такое приложение, которое не только ум'встно, но и совершенно необходимо, нбо адись она сама становится явленісмъ. Какъ сказано, человыкъ, по природъ своей, есть истафиянческое существо, и такимъ онъ ивляется во всей своей диятельности. Отъ саныхъ низшихъ ступсией развитія до высшихъ онъ руководится истафизическими началами, которыя онъ черпасть извнутри себя и которынь онъ подчиняеть окружающий его мірь. Какь нетафизическое существо, онъ сознаеть себя свободнымъ, то-есть самоопредъляющимся субъектомъ. и это сознание онъ вносить во все свои общественныя отношения. На этомъ зиждутся право, правственность, государство. Поэтому, въ этой области все для человъка ясно. Тутъ нътъ необходимости раскрывать въ явленіяхъ невёдомыя силы. Д'яйствующія туть силы суть собственныя силы человеческаго разума, которыя сознаются имъ непосредственно и сознательно прилагаются къ жизни. Онв сами о себѣ говорятъ. Въ области наукъ человическихъ все становится темнымъ только тогда, когда къ нимъ пытаются применить неоснысленную методу наукъ естественныхъ, когда яменно главная движущая пружина, то-есть сознательное метафизическое начало, отвергается, и все человическое развитие выводится изъ слишкъ инстинктовъ в фактическихъ отношеній, гдѣ исчезаеть все разумное. Естественно, что при такомъ взглядѣ всѣ историческія явленія получають превратный видъ. Вмѣсто пониманія общихъ идей, руководящихъ событіями, историкъ-реалистъ пробавляется мелочными подробностями, которыя возводятся на степень крупныхъ явленій; подъ видомъ глубокомыслія тянется нескончаемая канитель ничего не значущихъ или давно извъстныхъ психологическихъ замѣчаній, которыя выдаются за важные историческіе факторы; выкапиваются пошленькіе анекдоты изъ провинціальныхъ архивовъ, и изъ цѣлой груды собраннаго такимъ образовъ матеріала воздвигается зданіе, представляющее только карикатуру, дѣйствительности. Образецъ такого рода исторіографія, примѣненный къ одному изъ важнѣйшихъ событій новой исторія, у насъ на глазахъ, какъ поучительный примѣръ того, къ чему ведетъ чисто эмпирическая метода.

Такое состояние науки не можеть не оказать громаднаго вліяния на весь общественный быть. Современный эмпиризнь извратиль вст понятія, на которыхъ строятся человъческія общества. Право нязводится на степень интереса; нравственность смешивается съ пользою и удовольствіенъ: государство становится орудіенъ ограбленія. Революціонныя стремленія сдерживаются только внѣшнею силой, ибо нравственный отпоръ слишковъ слабъ. Безумныя соціалистическія теоріи, среди господствующаго хаоса идей, находять готовую почву и подвигають массы на разрушение всего существующаго строя. Растерянные умы, лишенные всякой опоры, не знаютъ, за что ухватиться, и челов'вчество стоить передъ нев'едомымъ будущимъ, съ ужа-... сомъ взирая на тѣ дикія силы, которыя дружнымъ натискомъ осаждають расшатавшееся зданіе, провозглашая недалекое уже свое торжество. У друзей свободы и порядка отваливаются руки, ибо что ножеть дать свобода и что можно основать прочнаго при полномъ хаос'в понятій и при разнузданности дикихъ страстей?

Вывести челов'вческія общества изъ этого безотраднаго состояніяможно только путемъ выясненія понятій, ибо порядокъ въ жизип возможенъ лишь при порядк'в въ умахъ. Эмпнрическая наука произвела всю эту смуту: отвергнувъ высшія, метафизическія начала чслов'вческой жизни, она исказила самое естество челов'вка, лишила его всякой нравственной опоры и отдала его на жертву всёмъ случайностямъ вн'єшняго бытія. Исц'ялить эти набол'вшія лавы, вывестичелов'вчество изъ той низменной области, въ которую оно погружено, и поставить его на правильный путь можетъ только наука, взошедшая на высшую ступень. Реализиъ можетъ быть поб'єжденъ только универсализмомъ, сознающимъ метафизическія начала, не толь-

ко въ ихъ отвлеченія, но н въ ихъ приложенія къ разнообразныхъ условіямъ жизни, въ ихъ дѣйствін на человѣческія общества, какъ въ исторія, такъ и въ современности, которая есть плодъ исторія. Только универсалнамъ, обнимая совокупность явленій и озаряя ихъ свѣтомъ разума, можетъ указать мѣсто и значеніе каждаго въ общей системѣ человѣческихъ отношеній, обнаружать односторонность взглядовъ, обличить нелѣпыя теоріи и тѣмъ приготовить человѣчеству лучшее будущес. Въ этомъ состоитъ задача современной общественной науки, достойной этого имени. Въ этомъ можно видѣть спасеніе современныхъ европейскихъ обществъ.

И для исполненія этой задачи есть на-лице всё нужные элементы. Исторія научена во всёхъ подробностяхъ и весьма основательно. Что-либо новое можетъ представить въ этомъ отношенія разв'я только изсл'ядованіе доисторическихъ временъ или начальныхъ ступеней развитія; но въ сокровищницё добытаго наукою всемірной исторія отъ этого прибавится весьма немного. Фактически изучено и развитіе учрежденій; а съ другой стороны, исторія философской мысли развитіе учрежденій; а съ другой стороны, исторія философской мысли разваботана, какъ никогда. Нужно только свести къ общему итогу всё имъющіяся данныя и стараться вывести изъ нихъ общіе законы, управляющіе историческими явленіями. Ц'вль настоящаго курса – способствовать, по м'врё силъ, исполненію этой задачи.

Нельзя однако ожидать, чтобы наука, даже возведенная на выси ую ступень, могла въ скоромъ врсмени измѣнить умственное состояніе общества. Чъкъ поверхностнъе и одностороннъе теорія, тъкъ дегче она воспряняжается и распространяется. Для легкомысленнаго отрецанія не нужно някакой подготовки: съ него обыкновенно начянаетъ мысль, едва пробудившаяся къ сознанію и начинающая критически относиться къ окружающему се міру. Поняманіе положительной стороны вещей требуеть эрълости. Когда же теорія потакасть страстямъ и сулитъ ненсчислимыя блага, какъ убъдить людей, что это чистая целёпость? Чёмъ шире и глубже точка зренія, на которую становится мыслитель, чтокъ болтве она обнимаетъ явленій и тре-· буетъ основательныхъ знаній, темъ ненте она доступна нассв. Серіозная мысль всегда была и будеть достояніемь немногихь. Они образують унственную аристократію, которая составляеть цвёть народа и отъ которой зависить все его уиственное развитие. Составонъ этой аристократіи, тими болие или мение крупными силами, которыя уна въ себъ заключастъ, ся внутреннею жизнью и направлениемъ темъ уиственнымъ авторитетомъ, которымъ она пользуется, опредъляется уровень образованія общества. Къ этому высшему умственному міру принадлежать не только спешалисты по разнымъ отраслямъ

знанія, но и тё истипно образованные люди, которые, стоя на высотё современнаго просв'єщенія, въ состояніи оцієнить и взв'єнть мысль, свойство вообще р'ёдко встр'ёчающееся въ людяхъ и требующее широкаго пониманія. Авторитеть этихъ первенствующихъ умовъ въ особенности важенъ въ области наукъ, касающихся челов'ёка, которыя им'ёютъ нанбольшее значеніе для общества. Но именно въ этонъ отношеніи реализмъ, и сверху и снизу, д'ёйствуетъ разлагающимъ образомъ и тёмъ затрудняетъ усп'ёхи умственнаго просв'єценія.

Съ одной стороны, онъ ведетъ къ изисльчанію, а вслъдствіе того къ паденію уиственной аристократіи. Если въ области естествознанія выдаются крупные спеціалисты по разныхъ отраслямъ, то уровень силь, обращенныхъ на изучение человъка и его отношения, несомизнно понижается. Съ отрицаниемъ метафизики всюду сказывается недостатокъ философскаго образованія, а съ твиъ вхівств недостаточная шярина взгляда, ситьшеніе понятій, превратное пониманіе началь, руководищихъ человъческою дъятельностью. Этинъ страдають самые видные представители науки. А между твиъ, чънъ шире становится объемъ изучасныхъ наукъ, чъмъ обильнъе матеріаль, чемь явственнье выступаеть связь различныхь отраслей, твиъ болбе требуются именно общія, связующія начала, способныя внести свътъ въ эту груду разноръчнвыхъ частностей. Одного спеціальнаго знанія мало; нужна философская мысль. Но витесто руководящихъ идей, дающихъ направление общественному сознанию, реализиъ производитъ только смуту въ умахъ. Даже выдающіеся ученые выпускають въ св'ять такія сочяненія, которыя подчасъ кажутся бредовъ сумасшедшаго. Стонтъ вспомнить многотомную княгу Шеффле о строеніи и жизни общественнаго тела. А когда на вершинь господствуеть хаось, чего можно ожидать внизу?

Съ другой стороны, подъ вліяніемъ реализма, отвергающаго всѣ прежнія, добытыя человѣчествомъ общія идеи, какъ устарѣвшій хламъ, происходитъ демократизація мысли, которая, откинувъ всякіе авторитеты, признаетъ полную независимость личнаго мышленія. И это направленіе всего легче водворяется въ области наукъ, каспющихся человѣка. Чтобы судить о явленіяхъ природы, необходимы спеціальныя знанія; здѣсь тотчасъ можно уличить человѣка въ полномъ невѣжествѣ. Но каждый считаетъ себя въ правѣ судить о человѣческихъ дѣлахъ, которыя близко касаются всѣхъ, а потому кажутся всѣмъ доступными. Здѣсь кривотолкъ, взывающій къ страстямъ и нахально выдающій величайшія нелѣпости за непреложныя истины, гораздо легче можетъ пріобрѣсти вліяніе на массы, нежсли ученый, всоруженный самымъ общирнымъ запасомъ свъдѣній, недоступныхъ непро-

pagnen

свъщеннымъ умамъ. А когда разъ такое направленіе утвердилось, съ никъ трудно бороться. Нужно много времени, труда и таланта, чтобы возстановать порядокъ въ расшатанныхъ умахъ.

- Существенную роль нграють туть средніе интеллигентные слоя,  $\cap$ которые призваны не разработывать науку, а усвоивать и популяри-- зяровать ся результаты. Это-задача гораздо низшаго свойства, которая приходится по плечу среднимъ умамъ, составляющимъ главное зерно внтеллигентнаго общества. Этоть средній классь, болье или иенъе причастный просвъщению, стоить между умственною аристократіей и народною массой, до которой научное образованіе доходить въ весьма слабой степени. Какъ вездъ, эта промежуточная ступень раздъляется внутри себя на множество слоевъ, съ большею наи меньшею степенью уиственнаго развития, но не инбющихъ опредвленныхъ границъ. Чекъ ближе она стоитъ къ народной массе, текъ ниже ся унственный уровень. Распределение выработаннаго человечествоиъ уиственнаго капитала совершается по темъ же законанъ, какъ и распределение капитала матеріальнаго, съ темъ различиемъ, что умноженіе перваго не производятся собственнымъ трудомъ этихъ среднихъ слоевъ; онъ получается ния отъ высшихъ въ готовомъ видъ, а ихъ уиственная работа состоить только въ усвоении.
- Полуляризація науки въ этяхъ среднихъ слояхъ имѣетъ двоякую цѣль: практическое приложеніе и общее умственное развитіе. Достиженіе первой цѣли, кромѣ усвоенія знаній, требуетъ и умѣнія примѣнять ихъ къ существующимъ условіяхъ. Въ этокъ отношенія, реализмъ приноситъ самую существенную пользу; главная его сила заключается въ изученія разнообразія условій и въ примѣненін къ нимъ общихъ началъ. Практическое приложеніе науки требуетъ и основательнаго ся изученія; поверхностность знанія тотчасъ оказывается на дѣлѣ. Поэтому, главныя умственныя силы среднихъ слоевъ состоятъ изъ практическихъ спеціалистовъ по разнымъ отрасляять дѣятельности. Всякаго рода техники играютъ въ нихъ важнѣйшую роль.

Совершенно въ иномъ видѣ представляется вопросъ объ общемъ образованія. Здѣсь важно знать: какая пища дается обществу? Популяризація науки и усвоеніе ея результатовъ совершается тѣмъ легче и тѣмъ плодотворнѣе, чѣмъ болѣе сама наука достигла прочныхъ и достовѣрныхъ выводовъ. Когда же въ основныхъ научныхъ понятіяхъ господствуетъ полная безурядица, когда всякія общія начала подвергаются отрицанію яли искаженію, что можетъ дать популяризація науки, кромѣ безсвязныхъ, ни на что не пужныхъ свѣдѣній или прошаганды самыхъ крайнихъ теорій, которыя выдаются за непреложныя истивны и принимаются какъ таковыя неподготовленными умамв? И точно, если мы взглянемъ на тв популярныя библіотеки по разнымъ отраслямъ знанія, которыя издаются нынѣ во мпожествъ въ образованной Европъ, то мы встрътимъ въ нихъ откровенную проповъдь чистаго матеріализма и соціализма, которые провозглашаются послъднимъ словомъ науки. И все это принимается на въру наивнымъ читателемъ, неспособнымъ провърить истину подносимыхъ ему теорій. Продълать весь путь паучнаго мышленія — задача трудная, требующая умственной работы, на которую способны немногіе, а повърить тому, что выдается за послъдное слово науки, очень легко и даже лестно, ибо это служитъ признакомъ образованія. Для этого не нужно даже чтенія книгъ: достаточно небольшихъ брошюръ. По всего лучше эта вадача исполняется журналистикой, которал ежедневно или ежехъсячно даетъ каждому, въ самой популярной формъ, совстьъ уже переработанный и готовый матеріалъ. Все это прямо кладется въ роть и проглатывается безъ малъйшаго труда.

Журналистика, даже помино политической области, въ чисто теоретической сферь, имветь весьма существенное значение, когда она даеть серіозную критику и оцінку выходящихъ произведеній. По обыкновенно ся задача совствиъ другаго рода. При демократизации иысли, она расчитываеть не на немногіе избранные умы, которымъ нужна серіозная критика, а на массу читателей, которые требуютъ легкой пищи. И этой потребности она удовлетворяеть вполив, къ великому ущербу для умственнаго уровни общества. Въ Европъ горько жалуются на то, что люди отвыкають отъ серіознаго чтенія, съ тіхъ поръ какъ журналы закънили книгу. То уиственное напряжение, которое необходимо для того, чтобъ уснонть логическій ходъ понятій или одолъть обиліе матеріала, становится уже не въ мочь современнымъ читателямъ, воспитаннымъ на журналахъ. Гораздо проще принямать на ввру то, что постоянно твердить ежедневно пробитлемое летучее издание, въ легкихъ статейкахъ, не требующихъ никакой уиственной работы. Это темъ пріятите, что всегда можно выбрать журналь, который приходится по вкусу, оставляя въ стороит все остальное. Съ паденіемъ умственной аристократін, журналистика ста- ј новится господствующимъ явленіемъ общественной жизни, распространительницею всякаго рода сведений, судьею всехъ авторитетовъ. одникъ словокъ, царицей унственнаго міра. Личная независимость сужденій на діять оказывается безотчетнымъ подчиненіемъ ремесленной литератур'я, которая твиъ доступные массы читателей и твиъ больс удовлетворяеть ся потребностямъ, чемъ ниже она спускается къ ся уровню. Подъ вліяність журналистики, публика привыкаеть къ легкоиысленнымъ сужденіямъ, къ праздной болтовнъ, и совершенно уже

- 287 -

геряеть способность отличать то, что инветь ввсъ и цвиу, оть того, но не интеть никакой. Денократизація науки ведсть къ большену в большему опошлёнію мысли; въ этомъ согласны всё мыслящіе наблюцатели современной жизни. И если таково положение просвъщенной Европы, то чего же можно ожидать въ налообразованныхъ странахъ, ат умы не подготовлены къ самостоятельной работв въками плодогворной диятельности? Исльзя не придти въ ужасъ отъ той массы сверащенныхъ понятій, которыя книуты въ русское общество самыни юнулярными журналистами новъяшаго временя, каковы были Черныневскій, Добролюбовъ, Писаревъ. Понынт еще эти статели нигилизна съхъ родовъ превозносятся какъ всликие писатели, которые двинули амосознание русскаго общества, между твиъ какъ человъкъ способый отличать науку и невъжество, мысль я безсимсліе, таланть к кахальство, не находить въ ихъ сочиненияхъ ничего, кромъ самонадъянюй, пустой и невъжественной болтовни, внушающей отвращение унакъ оспитаннымъ на серіозной мысли. Только весьма низкій умственный ровень общества объясняетъ подобныя япленія.

По образование этой средней массы читателей зависить не оть од юго состояния науки. Туть важную роль играеть другой существеный факторъ общественной жизни-искусство. Посмотримъ, что оно асть.

## глава III.

## Искусство.

Наука имість двоякое общественное значеніе: съ одной стороны, ча дасть общее направленіе умажь и выясняеть существенныя основы слов'вческой жизни; съ другой стороны, изученіемъ природы она одъйствуетъ покоренію ся ц'алиъ человъка и тімъ умножаетъ благоостояніе челов'вческихъ обществъ. Вліяніе искусства вное: оно непоредственно д'айствуетъ на чувство и волю. Изображая въ яркихъ сртахъ тв идеалы, къ которымъ стремится человъкъ, и тв превратости, которыя онъ испытывасть въ своей жизни, оно возбуждаетъ ъ немъ любовь и ненависть, вселяетъ въ его душу гармонію или азладъ, возносить ее къ небу или инзвергаетъ на землю. Произвеенія науки являются выраженіемъ современнаго ся состоянія; немногія охраняютъ прочное значеніе. Произведенія искусства составляютъ вчное достояніе челов'вчества: представляя образы непреходящей расоты, они служатъ источниковъ возвышенныхъ наслажденій для свхъ временъ и народовъ.

Искусство опредъляется какъ выраженіе вден въ соотвітствующей й гарионической формів. Въ наукъ идея выражается въ отвлеченныхъ, логическихъ понятіяхъ; въ искусстве выраженіемъ ея служат конкретные образы и чувства. Художественная идея, пронякающа произведенія, не есть только мысль; содержаніемъ ея можетъ быт впечатленіе, чувство или действіе. Самыя философскія начала полу чають адесь плоть и кровь; иначе они не принадлежатъ къ области искусства.

6

Для конкретнаго выраженія иден требуется матеріалъ. Приспо собленіе его къ цѣлямъ искусства составляеть область техники. Раз личіемъ матеріала опредѣляются различные виды искусства: пластика живопись, музыка, поэзія. Изъ нихъ высшую ступень занимаетъ по эзія, которая, выражая идею въ наиболѣе соотвѣтствующей ей формі слова, соединяетъ въ себѣ живописность образа съ музыкальностья звука, воображеніе съ чувствомъ, совиѣстность изображенія съ по слѣдовательностью разсказа. Поэтическія произведенія составляюті высшій цвѣтъ народнаго духа; ими опредѣляется общее настроенія умовъ. Однако и другія отрасли искусства имѣютъ свое высокоя призваніе. Не подлежитъ сомнѣнію великое значеніе живописи і пластики, а также и пѣнія, для возбужденія религіознаго чувства Извѣстно также могучее дѣйствіе музыки на поддержаніе военнах духа.

Но для того, чтобы идея, выраженная въ матеріалѣ, имѣла вна ченіе художественнаго произведенія, надобно, чтобы она получил стройную и гармоническую форму, привлекающую душу. Въ этомъ со стоитъ красота, которая есть собственная идея искусства, въ отличк отъ тѣхъ частныхъ идей, которыя оно призвано изображать. Этимъ оно отличается отъ другихъ началъ человѣческаго духа этимъ она дъвствуетъ на душу. Красота образа есть изичество, кра сота чувства есть поззія, въ смыслѣ производимаго на душу впе чатяѣнія. Чувствомъ красоты, которое возбуждается художественнымъ произведеніемъ, душа окрыляется и возносится въ идеальную сферу превыше обыденныхъ жизненныхъ мелочсй. Этимъ н воля направляется къ идеальцымъ цѣлямъ.

Идеею красоты опредъляется и отношеніе содержанія къ форм' въ искусствъ. Содержаніе искусства двоякое: съ одной стороны ті высшія идея, которыя оно призвано выразить, съ другой стороны ті жизненныя явленія, которыя должны служить выраженіемъ идей. Послёднія берутся изъ самой жизни, и чёмъ болёе они съ нею сходствуютъ, чёмъ ярче они се изображаютъ, тёмъ больше жизненной правды заключается въ художественномъ произведенія, тёмъ глубж оно затрогиваетъ челов'єка. Это составляетъ реалистическій элементъ искусства. Поэтому оно определяется вногда какъ подражание природи. Но такое опредаление не соотвътствуеть настоящему его понятію. Природа и жизнь дають только натеріаль для искусства. Реальный міръ содержить въ себі въ хаотическовъ сившенія существенное и случайное, высокое и безобразное. Для того, чтобы изъ этого натеріала составить художественное произведеніе, надобно откинуть отъ него все случайное и создать изъ него нечто цельное и гармоническое, выражающее идею, иными словами, надобно жизненный натеріаль очистить я наложить на него печать красоты. Черезь это кудожественное произведение не перестаеть быть правдивымъ изображеніемъ жизни; но оно изображаетъ не вившнія, случанныя явленія. а самую ея сущность, то, что составляетъ глубочайшій ея смысль. Возвышая человека надъ пірокъ случайностей, оно заставляеть его живие чувствовать и понимать существенное содержание жизни. Въ этонъ состоитъ великая задача художника, его высокое общественное призвание. Сила, производящая этоть очищенный оть случайности идеальный міръ, есть своего рода теорчество. Это - сила, непосредственно, почти безсознательно истекающая изъ души художника и нокоряющая ему сердца людей. Онъ становится творцомъ вдеальныхъ образовъ, въ которыхъ міръ себя узнаетъ, но узнаетъ возамшаясь и очишаясь.

Это не значить однако, что художникъ долженъ ограничиваться паображениемъ идеальной стороны жизни. Дъйствительность весьна далеко отстоить оть идеала, и представление этого несоотвытствия составляеть одну изъ важигващихъ задачъ искусства. Но несоотвътствующія идеалу явленія опять же должны быть изображены не въ ихъ случайности, а въ ихъ существъ, то · есть, въ жилической, нан идеальной форми, заключающей въ себъ не фактическую, а существенную правду. И самая идся, которой они противорвчать, должна возвышаться надъ ними, освёщая ихъ своимъ свётонъ. Возвышеніе иден надъ житейскою пошлостью является въ виде обличительного сивха; въ этонъ состоитъ комизмь. Возвышение идсе надъ житейскою мерзостью, посягающею на лучшее, что есть въ человъкъ, появляется въ видъ скорби и негодованія. Изображеніе борьбы идеальныхъ стренлений съ обуревающник ихъ жизненными невзгодами составляетъ одну нат величайшихъ задачъ искусства. Въ этомъ состоитъ транам. Чень чище и глубже идея, чемъ возвышените характеры, темъ сильнее действусть трагическое положение на человъческую душу. Величайшие художники въ этомъ проявляля свой геній.

По трагнамъ имъстъ еще высшее значение. Оно изображаетъ не только борьбу идеала съ несоотвътствующею ему дъйствительностью, но и

Digitized by Google

19

борьбу твхъ кіровыхъ силъ, которыя действуютъ въ исторіи и изъ которыхъ слагается извънчивая жизнь человъка. Въ безпрерывно волнующенся морь событій гармоническія явленія жизни предаются на жертву неудержниому потоку и сокрушаются силою владычествующаго надъ ними рока. Красота жизни есть преходящій цвъть, заключающій въ себ'в с'вхена смерти, а потому носящій въ себ'в трагическое начало. Она представляетъ полное и гармоническое изображение иден въ частномъ явленія; но всякое частное явленіе есть ифято преходящее, не вполнъ соотвътствующее ндеъ, а потому долженствующее погибнуть. Наслаждаясь жизнью, человекъ носитъ въ себе это скорбное чувство изменчивости бытія; но какъ носитель идеи, онъ заключаеть въ себе и стремление выдти изъ ограниченности частнаго явленія и возвыситься въ область втунаго, незыблемаго, стоящаго надъ всёни случайностями. Эта неудовлетворенность настоящимъ, это присущеее человъку стремление къ безконечному составляетъ, въ свою очередь, обильный источникъ художественнаго творчества. Оно обозначаеть особенное направление искусства, отличное оть того, которое полагаетъ себъ цълью идеальное изображеніе дъйствительности. Послъднее составляло характеристическую черту классическаго міра; первое же развилось съ появлениемъ христианства.

Греческій мірь быль весь пронякнуть чувствомъ красоты. Въ этомъ весенненъ разцеттв человъческого духа различные его элементы не получили еще односторонняго и сахостоятельнаго развитія. Все сливалось въ одно стройное и гармоническое целое: и природа и жизнь, и небо и земля; все представлялось челов'вческому взору исполненныхъ прелести и поэзія. Боги понимались не какъ грозныя, стихійныя силы, владычествующія надъ судьбою людей; они являлись человѣческому сознанію въ стройныхъ, изящныхъ образахъ, какъ идеалы всего высокаго и прекраснаго. Вся природа дышала полнотою жизни и наполнялась прелестными созданіями воображенія. Въ человъческоюъ существования поклонение красотв во встахъ ся видахъ было господствующимъ началомъ. Въ самой борьбѣ страстей сохранялось чувство явры и гармоніи. Все это естественно находило свое выраженіе въ искусствъ, которое, всяъдствіе этого, достигло такой идеальной красоты формъ, какъ никогда прежде и никогда послѣ. Безконечное разнообразіе содержанія не зативвало еще стройности цвлаго. Все было просто и ясно, а потому все могло выливаться въ произведеніяхъ, которыя съ первоначальною простотою соединяли высшую степень маящества.

Но уже Греки чувствовали всю бренность красоты. Отсюда трагизиъ, господствующій въ ихъ міросозерцанія. Надъ всёмъ царитъ

неумолнный рокъ, сокрушающій все лучшее на зенль. Божество представлялось завистливымъ. Далыгьйшее движеніе жилия могло только усугубить это сознаніе. Вторженіе новыхъ элементовъ внесно ръ нее пенсицілимый разладъ, который все увеличивался. А съ гарнонісй жизни должна была исчезнуть и гармонія въ искусствъ. За періодовъ высшаго разцивта слідуетъ періодъ упадка, который идетъ неудержимыми шагами. Въ послідніе візка греко-римскаго міра отъ древняго искусства остаются только слабые сліды. Не поклоненіенъ красоть, а скорбью и негодованіемъ отзываются лучшія проязведенія того времени. Эти чувства выражаются въ сатирі Ювенада и въ мастерскихъ изображеніяхъ Тацита. Древній міръ разрушался, а съ нимъ всчезало и древнее искусство.

Именно это послужило исходною точкой для средневъковаго творчества. Основнымъ его мотивомъ было отрящаніе земнаго и стремленіе яъ пебесному. Земля представлялась юдолемъ плача, поприщенъ для борьби дикихъ силъ. Только въ представленіи загробной жизни человъкъ находплъ себъ утвшеніе. Это идсальное стремленіе къ безконечному выражалось и въ стръльчатыхъ соборахъ, вздымающихся къ небесанъ, и въ изображеніяхъ изможденныхъ святыхъ, съ безобразными формами, но исполненныхъ внутренняго, глубокаго благоговънія, и въ поэзія, которая высшее свое выраженіе нашла въ картинахъ ада и рая. Этивъ идеальнымъ стремленіемъ къ чему-то высшему, чистому, недоступному человъческимъ страстянъ, проникались и поклонники земной красоты. Оно выражалось въ рыцарской любвя, вдохновлявшей средневъковыхъ пѣвцовъ. На ряду съ изображеніями загробной жизни стоитъ у Данте поклоненіе Беатриче.

Средневъковое искусство содержало въ себъ и силъный реалистическій элементъ. Раадвоеніе, господствовавшее въ жизни, отражалось и въ искусствъ. Въ немъ, рядомъ съ идеальнымъ стреиленіемъ кънебесному, проявляется самое мелочное вниманіе къ подробностямъ быта. Въ особенности этотъ контрастъ поражаетъ насъ въ произведеніяхъ германскаго духа, который былъ типическимъ представителемъ раздвоеннаго средневъковаго міросозерцанія. Въ готическихъ соборахъ, уносящіяся къ небу стрѣлки и своды украшены самыми прихотливыми и мелочными орнаментами, съ разнообразными, часто уродливыми фигурами. Въ произведеніяхъ индерландской живописи глубокое религіозное выраженіе фигуръ сочетается съ необымновенною жизненною правдой и съ самою мелочною и тщательною выдѣякой обстановки. Но эта реальная сторона произведеній того времени чужда всякаго понятія о красотъ. Фигуры угловаты и часто бевобразны; драпировка какъ бы вся составлена изъ многоугольниковъ;

bigitized by Google .

нтътъ ни перспективы, ни композиціи. Только тщательность отдѣл и одухотворяющее ихъ глубокое религіозное чувство дѣлаютъ ахъ пр метонъ невольнаго удивленія. Въ итальянскомъ искусствъ, котој сохраняло въ себъ гораздо большіе слѣды древности, этотъ контрас выражался въ гораздо менѣе рѣзкой формѣ. Здѣсь символизиъ госп ствовалъ надъ реализмомъ. Но несоотвѣтствіе формы содержанік потребность гармоническаго ихъ соглашенія рано или поздно долж были повести къ новому направленію.

1

ſ

B

1

ĩ

1

1

Į

I

Ì

ł

Это совершилось возвращениемъ искусства къ формамъ, выра( таннымъ древностью. Въ этомъ состоитъ великое значение эпохи Во рожденія. Образы вѣчной красоты, завѣщанные Эллинами, послужи типами, въ которые влилось все среднев вковое міросозерцаніе. Хр стіанская эпопея была изображена въ цъловъ рядъ дивныхъ прог веденій, візнцомъ которыхъ являются творенія Рафарля. А съ друг стороны, весь выработанный средними въками реализиъ нашелъ поэт ческаго представителя въ ногученъ генін Шекспира. Это была втор великая эпоха художественнаго творчества въ исторіи челов'тчести Но существенно новыхъ элементовъ она въ искусство не внесла, и все было исчерпано предшествующимъ развитіемъ. Античный мі даль идеальную красоту формы, дальше которой человичество никог, не шло и не можетъ ндти, ибо она представляетъ совершенство. ( другой сторсны, средневъковое міросозерцаніе, рядомъ съ безконечі разнообразныхъ содержаніемъ жизни, развило стремленіе къ безконечн му, уносящее человъка за предълы земнаго бытія. Изъ этихъ двухъ осно ныхъ элементовъ составляется все человѣческое искусство; задача нова времени состоить въ ихъ соглашении. Въ эпоху Возрождения это си четание было произведено непосредственнымъ актомъ свободнаго твој чества, создавшаго новый идеальный міръ, въ которомъ антячнь формы и средневѣковое содержаніе сливались въ одно гармонячески цвлое; а такъ какъ непосредственное творчество составляетъ главну силу искусства, то и зд'всь оно достигло такой идеальной высоть какая не дана была уже последующимъ векамъ. Наука для свос разработки требуеть анализа; въ искусстве все дело состоитъ в синтетическомъ творчестве. Этотъ первоначальный творческий акти этоть первый полеть воображенія, стремящагося изобразить идеал ный міръ въ новыхъ, совершенныхъ формахъ, имвютъ такую свежест и такое обаяніе, съ которыми ничто не можетъ сравниться. Все по сявдующее представляется уже более или менее подражаниемъ.

Однако и послёдующее развитіе яскусства нельзя назвать упал номъ. Но различные его элементы, обособляясь, приняли болёе одно стороннее, а потому менёе высоко-художественное направленіе. Само

стремление къ ихъ соглашению не носило уже той печати непосредственниаго, самороднаго творчества, какных отличалась эпоха Возрожленія. И здісь, также какъ и въ развитін науки, им ноженъ различить два послъдовательныхъ періода: періодъ идеялизна и періодъ реалнама. Въ первомъ, въ ндеальной формъ, развиваются всъ элементы искусства поваго времени: поклонение античнымъ образцамъ въ классической школь, средневьковыя стреиления въ романтнаяв, художественный реалновъ въ проязведенияхъ голландской школы живописи и въ романахъ XVIII-го въка, наконецъ сочетание этихъ разнородныхъ началъ въ художественнояъ міросозерцанія, которое съ спокойной высоты взярая на все безконечное разнообразіе жизни, стремится извлечь изъ нея то, что соотвътствуетъ идсалу. Высшинъ представителень этого последняго направленія является величайшій изь поэтовь новаго времени. Гёте, который орлинымъ взоронъ окидивая всю вселенную, умаль античную красоту формы сочетать съ глубочайшинь поняманиемъ всёхъ элементовъ новой жизни, которому равно доступны были и высота философской мысли и невинный лепеть девическаго сердца. У насъ, это сочетание идеальной красоты формы съ романтическими стремленіями и съ изображеніенъ разнообразныхъ сторонъ русской дейстрительности нашло высшее выражение въ поэзия Пушкива.

По и въ области искусства, также какъ и въ наукъ и въ жизни, за Періодонъ идеализна слёдуетъ періодъ односторонняго реализна. Современное искусство стремится къ изображению жизни, какъ она есть, въ ся будничновъ течения, даже, и еще болве, въ ся низменностякъ. Это-направление нанболъе удаляющееся отъ того, что составляетъ высшую задачу пскусства, отъ стреиленія къ идеалу, отъ изображенія красоты. Въ лятератур'в поэзія зам'вняется прозою; преобладающихи формами литературныхъ произведений являются романъ и конедія, но романъ безъ занимательности и комедія безъ сивха. Интересъ рохана заключается въ содержащи, а безконечная и однообразная канитель будничной жизни порождаеть только скуку. Безъ сомивния, н въ обыденной жизня могутъ проявляться высокія стороны человізческой души. Простое, беззатъйливое существование можеть представлять такую внутреннюю гармонію и такую нравственную чистоту, которыя делають его преднетомъ сочувствія и униленія. Старосветскіе пом'вщики, съ ихъ безконсчною добротой, среди окружающаго ихъ глубокаго мира, въ простотъ отношеній, дають намъ отрадное и воявышающее душу впечатление. Это — изображение красоты жизни въ самомъ темномъ закоулкъ. Но когда, виъсто плънительной идилаји, намъ представляютъ цёлый рядъ событій, въ которыхъ пошаме люди ведуть пошлые разговоры и совершають пошлыя лействія, то полобныя

эпопея становится невыносямою. Только смехъ искупаетъ изобран ніе пошлости. Но и сибхъ долженъ быть высоко художественнь Таковъ былъ глубокій и мізткій смізхъ Гоголя. Онъ одянъ способе быль поднять Ревизора и Мертеыя души на степень первоклассны произведеній искусства. Напротивъ, поверхностное, подчасъ заба ное, но всегда пошлое глумление Щедрина въ концъ концовъ на няеть тоску. Конедія безъ сизха пленяеть иногда тонкостью мысл нгривостью формы, но она всегда остается произведеніемъ низша разряда. Когда же все ограничивается изображениемъ пошлости, хо и правдивымъ, но не выходящимъ изъ ся предъловъ, то здъсь да» объ истинновъ художествъ не можетъ быть ръчи. Еще хуже, ког, вивств съ пошлостью изображается грязь, и санъ авторъ ( услажденіенъ купается въ этой грязи. Подобныя картины внушают отвращение не только къ произведению, но в къ самому автору. Хладн кровное и безстрастное изображение пошлости и грязи составляет одно изъ самыхъ противныхъ явленій реализиа. Оно характеризует саныхъ выдающихся писателей новъйшаго времени во Франціи.

Ľ

R

E

Z

t

:

1

1

£

•

Все это относится въ особенности къ той отрасля реализма, ко торую и въ области искусства можно назвать матеріалистическим реализнонъ и которая имъетъ въ виду изображеніе жизни въ са мыхъ неприглядныхъ ея проявленіяхъ. Гораздо выше стоить то на правленіе, которое можно назвать реализмомъ правственнымъ. Он нитеть въ виду изобразить проявление въ жизни высшихъ правствен ныхъ началъ. Самая симпатическая его сторона состоитъ въ раскры тін высокихъ нравственныхъ побужденій въ самыхъ низменныхъ сфе рахъ, въ сочувствія обездоленнымъ и угнетеннымъ, въ указанія человъ ческаго образа на самыхъ низкихъ ступеняхъ уиственнаго развитія. Этниъ оно привлекаетъ сердца, возбуждаетъ сочувствіе и состраданіе къ ближнимъ, связываетъ высшія сферы съ низшими. Но когда все этниъ ограничивается, когда передъ взорами тянется только безконечная вереница страданій, униженія в нищеты, безъ всякаго примиряющаго алемента, тогда на читателя нагоняется такая же гнетущая тоска, какъ и нескончаемыми взображеніями челов'вческой пошлости. Душа стремится вырваться на свежий воздухъ изъ этой удушливой атмосферы, въ которой она напрасно ищеть чего-нибудь, на чемъ бы она могла отдохнуть и успоконться. Высшее примиряющее призвание искусства черезъ это совершенно теряется. Идея выражается не въ соответствующей, а именно въ несоответствующей ей форме. Хорошо указывать красоту даже и въ безобразіи, но представлять красоту непременно въ безобразія, это-тенденція, нанболее противоречащая требованіямъ художества. Еще хуже, когда мужикъ выстав-

ляется насалонь, а вся высшая сторона развитія, закрытая для художественцаго взора, подвергается отрицанию. Подобное направление илеть совершению на руку современнымъ демократическимъ стреиленіямъ, но способно возбудить только смуту и ненависть, а не примиреніс и любовь. Въ самой душ'в художника, при таконъ одностороннекъ направления, вселяется нензобъжный разладъ. Онъ носять въ себ'в правственный идеаль, которому вовсе не соотв'ятствуеть приковывающая его реальность, и съ этикъ противоръчіенъ онъ сладить не въ силахъ. Матеріалистическій реализиъ примиряется съ обыденною пошлостью, далѣе которой онъ не ндстъ; нравственный реализиъ стремится внести въ нее н'ячто вное, что съ нею вовсе не клентся. Если дарование не всянко, художникъ становится на ходули и сочинасть небывалые образы, какими переполнены, напримъръ, драны Ибсена. Болѣе крупные таланты просто погибають отъ этого внутренняго разлада. Такъ погибъ геній Гоголя, который въ послёдніе годы своей жизни мучился перазр'яшимыми противор'ячіями и наконець умерь, предавши огню свое приготовленное уже къ печати произведение. <sup>1</sup> Объ эти противорѣчія сокрушился и великій таланть Толстого. Отрекаясь оть художества, онь сделался фантазирующимь моралистомь. Такое направление можетъ сбивать съ толку неприготовленныхъ юношей; въ более арвлыхъ умахъ оно возбуждаетъ только чувство глубокаго сожальнія объ утрать крупнаго дарованія.

Въ исторіи челов'вческой мысли это направленіе не ново. Уже въ древности правственный реализмъ выработалъ изъ себя отрасль, которая полагала разумную правственность въ отреченіи отъ всего вибшняго. Антисоенъ, гордость котораго проглядывала сквозь его рубища, Діогенъ, который жилъ въ бочкъ и разбилъ свой ковшъ, когда увидалъ, что мальчикъ черпаетъ воду рукою, были представителями этого воззр'внія. Съ возрожденіемъ правственнаго реализма въ новое время, и оно естественно должно было проявиться. На почит иовой исторія, къ прежней односторонности прибавилось только искаженіе христіанства, ибо стремленіе возвратять посл'яднее къ міросозерцанію Киниковъ нельзя назвать иначе, какъ грубыхъ искаженіемъ. По существу своему, христіанство безконечно шире вс'яъъ этитъ узкихъ теорій, которыя произвольно выдергивають изъ него тѣ или другіе урывки и, толкуя ихъ по-своему, строятъ на нихъ фантастическій міръ.

Во всяковъ случать, нравственный реализаъ, со встан вытекающими изъ него отраслями, составляетъ пережитый коментъ въ исторіи человъческой мысли. Въ искусствъ, также какъ и въ наукъ, онъ является остатковъ прошлаго, а не началовъ будущаго. Что требуется для будущаго, это ясно изъ техъ недостатковъ, которыни страдаетъ [ реализить въ обънкъ своихъ отрасляхъ. Общая отрицательная ихъ черта, то, что поражаеть насъ въ современности, состоить въ полножь отсутствія поэзін, ибо нельзя назвать поэзіся тв жалкія попытки на стихотворство, которыми насъ даритъ въ особенности французская литература. Рубленая проза съ претензіями, съ холодною вычурностью формъ, но часто безъ всякаго симсла, потому только выдается за поэзію, что она украшается беззвучными риомами и об. лекается въ неуклюжее стопосложение. Во всемъ этомъ ивтъ и тени искренняго чувства или поэтическаго полета воображения. Столь же мало можно назвать поэзіей тоть неопредівленный мистицизмъ, который, стремясь вырваться изъ пошлой действительности, уходить въ совершеннъйшую пустоту. Современный міръ не имъетъ ни одного сколько-нибудь крупнаго поэта, способнаго пробудить дремлющія стороны человъческаго сердца и поднять его на новую высоту. Никогда еще человѣчество не переживало такой эпохя, когда, при необыкновенновъ обилін литературныхъ произведеній, нѣтъ ни одного, которое было бы не только предметомъ разговоровъ, но событіемъ въ общественной жизни. Многіе думають даже, что въкъ поэзія прошель безвозвратно. Но это значило бы, что человъческій духъ утратиль то, что въ немъ есть санаго высокаго и прекраснаго; ибо когда высокое в прекрасное звучить въ душт человъка, оно естественно выливается въ пъснъ. Поэтическое содержание требуетъ и поэтической формы. Такъ всегда было, съ твхъ поръ какъ человичество себя сознаеть, и такъ всегда будеть, пока оно не низойдеть на стецень животныхъ. Реализиъ, отрицающій поэзію, составляетъ только преходящій коменть въ исторіи челов'вческаго сознанія. Какъ въ наукв требуется возрождение метафизики, такъ въ искусстве требуется возрождение поэзии. Оба начала тёсно связаны другь съ другонъ-Современное человъчество, потерявши въру, разочарованное во всъхъ и своихъ стреиленіяхъ, жаждетъ появленія могучаго генія, который сумъль бы разбудить умолкнувшіе звуки и дать крылья душъ, пресныхающейся по земль.

Когда появится этотъ геній и что онъ скажетъ благоговѣющимъ людямъ, этого, разумѣстся, никто предсказать не можетъ. Духъ вѣетъ, гдѣ хочетъ и какъ хочетъ. Менѣе всего можно поставитъ какія-либо ранки свободному творчеству. Но позволительно указать тѣ условія, при которыхъ поэтъ можетъ дѣйствовать на сердца современниковъ въ настоящемъ состоянін человѣческихъ обществъ.

Мы виделя, что ближайшая ступень, на которую предстоить взойти человеческой мысли, есть универсализмъ. Онъ состоить въ соче-

танія раціонализна съ реализновъ, въ высшенъ соглашенія разнообразныхъ влементовъ человѣческаго духи, указаніенъ мѣста и значенія каждаго въ общей системѣ духовнаго міра. Именно это высшес, гармоническое соглашеніе жизненныхъ элементовъ составляетъ задачу поззін. Въ гармонія заключается красота, а это и есть идея искусства. По чѣмъ шире задача, тѣмъ менѣе допустимо какое-лябо одностороннее направленіе. Универсальный поэтъ не можстъ уединяться въ отвлеченной сферѣ, отказать въ сочувствія тѣмъ или другимъ жизненнымъ явленіямъ. Онъ не скажетъ, какъ Пушкинъ:

> Подите прочь, какое діло Поэту мирному до вась? Въ разврати каменийте сміло, Не оживить вась лиры глась.

Призванный действовать въ обществе и на общество, онъ дояженъ радоваться вствиъ его радостямъ и мучиться вствии его скорбяни. Ничто человеческое не можетъ быть ему чуждо. Но призванный указать и вызвать къ жизни высшую гармонію сущаго, онъ не можеть и не долженъ быть причастенъ твиъ или другимъ господствующямъ въ обществъ односторонивмъ теченіямъ или волнующимъ общество страстямъ. Сочувствіе его къ явленіямъ жизни должно изитряться тыть идеаловъ красоты, который составляетъ верховный источникъ всякой поэзіи. Поэть ножеть вдохновляться ндеей свободы, нбо это одно изъ высокихъ началъ духовнаго міра; оно давало высшій полеть поэзія Шиллера и Байрона. Но ходульный таланть Виктора Гюго тахъ более удалялся отъ истинной поззін, чемъ более онъ погружался въ нутный потокъ современности. Тенденціозныя произведенія не могуть вить притязанія на поэтическое достовнство. Поэть денократъ или соціалистъ менъе всего способенъ исполнять свою высокую задачу. Если сочувствіе обездоленныхъ представляеть возвышенную черту нравственной натуры, то злобныя стреиленія низшихъ классовъ къ владычеству и возникающія на этой почви дикія фантазін не въ состоянін привлечь поэта, носящаго въ себ'я ясный образъ красоты. Художественному взору, обнимающему все безконсчное разнообразіе жизни, равно должны быть открыты всё ея сферы, какъ низшія, такъ и высшія, посліднія даже боліве, нежели первыя, нбо въ нихъ всего полите осуществляется идеалъ и въ нихъ тантся законъ гармоническаго соглашения всёхъ элементовъ.

Для того чтобы постигнуть все разнообразіе міровыхъ явленія, поэтъ долженъ быть образованнымъ человѣкомъ. Одного художественнаго чутья педостаточно для пониманія высшихъ сторонъ жизня; необходимы разносторонность свъдъній и умственное развитіе. Веля-

чайшіе поэты новаго времени, Шиллеръ и Гёте, был ванные людя; ниъ доступны были саные глубокі просы. И чинъ шире задача, тинъ это требование с тельние. Поэты, выходящие изъ народныхъ массъ, пленительные звуки для выраженія простыхъ чувсті но совладать съ высшими задачами человъческой : силахъ. Художникъ съ скуднымъ образованіемъ все каться одностороннями тенденціями. Только широкс способно очистить самое художественное чувство о: ностей реальнаго бытія, въ которое оно погружено широкое и всестороннее образование составляеть са дачу въ настоящее время. Какимъ образовъ можне моническому міросозерцанію, когда жизнь представ разладъ, когда въ умахъ царствуетъ хаосъ и все сам рогое человѣку расшатано въ самыхъ основахъ и от всякных дикных инстинктамъ и уродливымъ фантазія: шее нынъ естествознаніе и въ умственной сферъ н ни малташей почвы для ришенія вопросовъ, касают а въ области искусства оно не даетъ ровно ничего. методы естественныхъ наукъ менбе всего приложимы

1

t

ł

I

t

Очевидно, что появленіе поэта, способнаго д'вйстн ство, должно быть подготовлено самою жизнью. Вооб цв'ять искусства является плодомъ долговременнага процесса. Рафаэль и Микель Анджело были завері эпохи Возрожденія; Пушкинъ явился какъ в'внецъ періода русской литературы. Поэтъ воспитывается средой, а эту среду составляетъ тотъ избранный круя художниковъ и цёлителей искусства, который являет существенныхъ элементовъ умственной аристократіи о всенародный столь же мало можетъ безъ этого об художникъ, выражающій исключительно чувства и в: другой группы людей.

Мы приходниъ туть къ вопросу о значения искусст ныхъ общественныхъ сферъ и классовъ, вопросу, котс объ обществе имветъ самое существенное значеніе.

Какъ выраженіе красоты жизни во всёхъ ел прояв ство составляетъ неотъемлемую принадлежность чело на всёхъ ступеняхъ его развитія. Какъ скоро вырабат способный служить выраженіемъ чувствъ и представл дожественное творчество естественно выливается въ н ими слагается въ легендарные и фантастическіе разски вое выраженіе художественной души народа. Зд'ясь проявляются уже т'я духовныя свойства и особенности, которыя отличають народъ на дальн'єйшень его историческохъ пути. Поэтову они такъ дороги и для изсл'ядователей народнаго быта и для поэтовъ, черпаюцихъ наъ глубным народнаго творчества мотивы для своихъ вдохновеній. По яменно какъ первоначальное проявленіе духа, оно вичетѣ самое скудное. Пародныя пѣсни и разсказы доступны встать, потому что стоятъ на токъ низкомъ, однообразномъ урови'я, который господствуетъ въ первобытныя времена и къ которому подводятся всѣ общественныя явленія. На низшихъ ступеняхъ развитія, разнообразныя формы и явленія жизни еще не выдѣляются изъ состоянія слитности; общество представляетъ однородную масссу, еще не расчлеилющуюся на сословія вли классы, имѣющіе различныя возарѣнія, интересы и вкусы.

Эти различія водворлются съ развитіемъ образованія. Оно полагастъ глубокую пропасть нежду классани образованными и необразованными, преданными умственнному и матеріальному труду. Съ этимъ связано и коренное различіе быта, понятій и интересовъ. И эти различія никогда не наглаживаются, какъ бы широко ни распространилось образованіе въ обществъ. Высшее развитие не состоитъ въ возвращения къ вервоначальному однообразію, а въ установленія высшей гармонія, при сохранения всёхъ различий. Народной массъ, преданной физическому труду, всегда будутъ доступны только простъйшіе мотивы духовной жизни. Все, что требуетъ болъе глубокаго пониманія, болъе утонченнаго вкуса, становится достояніемъ избранной части. Такое раздъление общества естественно и необходимо. Мы сказали уже, что количество и качество составляють необходимую принадлежность всякаго бытія. Простъйшія основныя начала духовной жизни совершенно достаточны для удовлетворенія обыкновеннаго челов'єка; ножетъ-быть, они даютъ даже большее счастіе, нежели утонченныя потребности. Но высшій цвъть духовной жизни все-таки остается достояніемъ немногихъ. Изъ народной массы выдъляется умственная аристократія, которая призвана выражать высшія стороны народнаго духа.

Съ этимъ вмѣстѣ искусство получаетъ новое значеніе. Народныя пѣсни и разсказы остаются духовною пищею массъ, мотявомъ дли художниковъ, услажденіемъ любителей, особешно тѣхъ, которыхъ дорого и близко все, что вылявается изъ народной души; но задачи искусства становятся уже совершенно иными. Оно живыми красками изображаетъ тѣ вагляды, понятія и интересы, которые господствуютъ въ образованной средѣ. Въ эпохи отвлеченнаго идеализна оно даже ис-

ключительно ставить себѣ эту цёль, какъ единственно достойную искусства, носящаго въ себѣ идеалъ красоты. Съ водвореніемъ реализма оно нисходить съ этой высоти; оно пряближается къ массі и дѣлаетъ. въ свою очередь, будничную жизнь исключительнымъ предметомъ. своей творческой фантазіи. По эта послъдния односторонность еще хуже первой, нбо она дальше отъ идеала, составляющаго всегда и вездѣ высшую задачу искусства. Универсалнаяъ требусть сочетанія обонхъ направленій; но сочетаніе не есть уравненіе. Въ какой бы формѣ оно ни являлось, высшее содержаніе духовной живни, глубина мысли, утонченность вкуса, инкогда не могуть быть достоянісмъ толпы. Искусство въ высшихъ своихъ проявленіяхъ, по существу своему, составляеть аристократическій элементъ въ человъческихъ обществахъ. Истипныхъ цѣимтелей художества, одаренныхъ тонкимъ чувствомъ изящнаго, способныхъ понимать всю его возвышенность и красоту, всегда очень немного.

> Кто наслажденіе прокраснымъ Въ прокрасный получнат удбать,

тоть принадлежить къ числу избранниковъ, составляющихъ уиственную аристократію общества. Массы же поражаются болье иркостью образовъ в красоки, нежели ихъ гармоніей. Перідко оні предпочитають безобразіе красоть. Въ Италія замічено, что предметовъ народнаго поклоненія всегда служать самыя уродливыя мадонны. Народный поэть можеть, конечно, низойти до понимания массь. Своимь художественныть чутьемъ угадывая ся потребности, онъ можеть въ простыхъ и ясныхъ образахъ дать ей духовную пищу. По высшія стороны его таланта всегда останутся ей недоступны. Общественное его значение ограничявается вліянісить на тр средніе слон, которые лежать между умственною аристократіся и народными массами и которые составляють главное связующее зерно новыхъ обществъ. Здъсь искусство призвано яграть высокую роль. Именно въ этихъ слояхъ, преданныхъ житейскимъ заботимъ, распространени та пошлость взглядовъ и стремленій. которая составляеть вообще принадлежность посредственных натуръ. " Облагородить ихъ вкусы, возвысить ихъ житейския понятия, указать ниъ идеальныя стреиленія, такова существенная задача искусства вообще и поэзіи въ особенности. Погруженный въ житейскія мелочи, человъкъ нуждается въ досугъ. Въ высшей степени важно, чъмъ опъ наполняеть этоть досугь: пустыми ли разговорами и разнаго рода безсиысленными играми и упражненіями, или впечатленіями, возвышающими душу? Послёднія доставляеть ему искусство.

Однако, для воспринятія художественныхъ впечатленій надобно быть боле или мене подготовленныхъ. Чтобы действовать на публи-

Ł

1

ку, недостаточно одного художественнаго творчества; надобно содержаніе этого творчества, такъ сказать, разжевать и вложить въ роть посредственнымъ людямъ. Это составляетъ задачу эстетической и литературной критнки. Послёдняя въ особенности можетъ играть важную общественную роль. Такъ какъ некусство касается всёхъ сторонъ жизни, то и литературная критика можетъ обсуждать всё вопросы, новсюду возбуждать мысль и давать направленіе. Въ странахъ, лишенныхъ политической жизни, она иногда получаетъ даже политическое аначеніе. Это мы, Русскіе, видъли у себл. Вслёдствіе этого, отъ свойствъ и направленія литературной критики зависитъ иногда самое настросніе общества. Это такое явленіе, на которомъ нельзя не остановиться.

По существу своему, литературная критика требуеть сочетавія весьма высокнуть умственныхъ качествъ: широкаго образованія, тонкаго эстетическаго вкуса, глубокаго пониманія жизни. Поэтому, въ истинновъ своемъ значения она должна исходить наъ высоко образованной среды, составляющей унственную аристократію общества. Этоть набранный кругъ служитъ посредникомъ между художественнымъ творчествомъ и массою общества, которой онъ выясняеть эстетический и жизненный смысль художественныхъ произведеній. Когда же эта уиственная аристократія раснадается или исчезаеть, что, какъ ны виділи, составлиеть результать реализна, тогда литературная критика попадаетъ въ руки всякаго журнальнаго сотрудника, владъющаго бойкных перонх. Научная критика требуеть все-таки пекотораго, хотя и веська поверхностного знашия; для литературной критики не нужно ровно ничего. Чтобы высказывать самоувъренныя суждения о всякихъ литературныхъ произведенияхъ, чтобы хлестко говорить кос-что обо всемъ на свъть, не требуется ни основательныхъ свъдъній, ни ума, ни тонкаго вкуса; нужно только прійтись по плечу необразованной публикіз и, главное, проводить извъстныя тенденціи. Тогда успъхъ обезпеченъ, п ничего не смыслящій журнальный борвописець возводится на степень руководителя общественнаго сознанія.

За примѣрами ходить не далеко. У насъ, представителемъ идеалистической критики сороковыхъ годовъ можно считать Бѣлинскаго. Мало людей, имѣвшихъ такое вліяніе именно на средніе слон русскаго общества, какъ этотъ популяризаторъ и сѣятель мыслей. Самъ по себѣ, онъ обладалъ довольно скуднымъ образованіемъ, но онъ принадлежалъ къ кружку высоко-образованныхъ людей; ими онъ вдохновлялся. По своей страстной натурѣ, онъ въ жадномъ исканіи истины переходнять отъ одного направленія къ другому, при этомъ постоянно вдаваясь въ крайности: онъ самъ про себя говорияъ, что куда онъ ни кинетси въ погонѣ за истиной, онъ всегда очутится гдѣ-нибудь на краю. Но

эти крайности умврялись у него глубокнив эстетическимв чувствомв, ١ которое одно даеть ему прочное значение въ русской литератури. Оно не всегда ограждало его отъ увлечений, и подъ часъ искажалось одностороннею тенденціей, но оно не дозволяло ему удаляться отъ ндеальныхъ требованій и отъ образованныхъ взглядовъ. Этотъ шагъ сдізлали тв, которые считали себя его последователями. Они перешли череяъ край истины, и пустились въ безбрежную пустоту отрицанія, услаждаясь фантастическими мечтами о томъ новомъ мірів, который долженъ имъ открыться въ конце этого безотраднаго плавания. Научной и философской подготовки у нихъ не было никакой, и еще менте было знанія жизни. Объ эстетическомъ чувстве никто и не помышляль: оно отвергалось, какъ устарълое аристократическое начало. Это быль самый дикій разгуль мысли, не сдержанный ни логикой, ни фактами, нахально быющій направо и наліво, проповізывающій матеріалистическій реализить во всей его наготів, стремящійся, подъ личиною сочувствія къ угнетеннымъ, къ разрушенію всего существующаго. Такова была картина русской умственной жизни въ шестидесятыхъ годахъ, эпоха, о которой запоздалые поклонники этого направленія понын' вспомянають съ умиленіемъ. Результатомъ этого двяженія были тв явленія нигилизма, которыя всіхъ поразили ужасомъ и многихъ заставили одуматься. Россія была сбита съ пути мирнаго законнаго развитія, на который поставили ее совершенныя правительствомъ преобразованія. Оторопѣлое общество шаталось, какъ угорѣлый, не зная, за что ухватиться.

Реакція была неизбъжна; но и она оказалась весьма невысокаго свойства. Это быль нравственный реализиь въ самыхъ низменныхъ своихъ формахъ: патріотизиъ самаго пошлаго характера, проповѣдь грубаго произвола, узкая въронсповѣдная петерпимость. Всъ высшія у начала общественной жизни, религія, отечество, государство, низводнлись на степень притѣснительныхъ орудій, тяжелыкъ гнетомъ ложащихся на человѣческую мысль и на человѣческую совѣсть, способныхъ удовлетворить лишь самые низкіе и пошлые инстипиты коснѣющихъ въ невѣжествѣ массъ. Таковы естественные плоды обѣихъ отраслей реализиа въ мало образованномъ обществѣ. О художественномъ творчествѣ не было, разумѣстся, и помяну. Оно пало среди общаго умственнаго и жизненнаго разлада. Осталась одна тенденція.

Но съ тёхъ поръ, какъ существуетъ челов'вчество, искусство всегда являлось на помощь людямъ жаждущимъ идеала. Въ глубинъ народнаго духа, носящаго въ себъ съмена будущаго, таятся живыя силы, способныя возвести его на новую высоту. Когда душа человъка, погруженная въ низменныя сферы, ищетъ наъ исхода, является

геній, вокругъ котораго группируются лучшіе люди, образуя новую уиственную аристократію, могущую служить руководительницею общественнаго сознанія. Созданіе ся есть діло не учрежденій, а жизни. Геніальные поэты, великіе художники, просв'ященные умы, способные ихъ понимать, все это дается не государствоиъ, а обществоиъ. Акаденія остаются мертвыми формамя безъ одухотворяющихъ ихъ общественныхъ силъ.

Жизнь длеть и богатый матеріаль для художественнаго творчества, но жизнь въ ся совокупности, а не въ мимолетныхъ явленіяхъ настоящаго дня. Поэть, призванный изображать всё высшія стороны человѣческаго духа, не ограничивается тіять, что представляеть ему окружающая его среда; предметомъ вдохновенія служить для него вся волнующаяся въ вѣчномъ движенія исторія человѣчества. Не взоръ, прикованный къ частностямъ, а пониманіе цізлаго, въ его совокупномъ теченія, способно выяснить высшее и лучинее, что есть въ человѣкѣ. Можно сказать, что этотъ матеріалъ доселѣ еще мало разработанъ. "Идеалнамъ коснулся его отчасти; реалнамъ, погруженный въ будничную жязнь, совершенно неспособенъ его понять. Только универсализмъ, отъ частнаго возвышающійся къ общему, можетъ въ живыхъ краскахъ нзобразить исторію человѣчества. Это-задача будущаго.

Исторія даеть художнику не одинь только матеріаль въ событіяхъ прошлаго; она создала и въчные образцы художественнаго творчества для встахъ временъ и народовъ. Какъ мыслитель находитъ въ исторія философіи тв глубокіе взгляды, которые служать ему руководящими нетями въ построении новаго умственнаго здания, такъ и художникъ находить въ прошедшихъ явкахъ тв высокія созданія искусства, которыя въ спокойномъ величія озаряють земной путь и дають человъку возножность проникнуть восхищеннымъ взоромъ въ глубину небесныхъ пространствъ. Художнякъ поставленъ въ этонъ отношения даже въ лучшія условія, нежели мыслитель. Философія идеть развиваясь; прошлое служить ей только матеріаловь, а не образцовь для будущаго. Въ искусствъ, напротивъ, неувядающая красота, воплощенная въ идеальныхъ образахъ, остается вечнымъ достояніемъ человеческаго духа, источниковъ полнаго и нераздъльнаго эстетическаго наслажденія для всіхъ поколізній. Боги и герон Иліады и Одиссен и въ настоящее время, среди совершенно измънившихся взглядовъ и условій, наполняють нась неудержимымь восторгомь. Творенія Шекспира для встхъ временъ и народовъ останутся глубочайшимъ откровеніенъ челов'тескихъ страстей и характеровъ. Въ эпоху Возрожденія началомъ новой исторической жизни было возвращеніе из образцамъ въчной красоты, созданнымъ древнямъ міромъ. Въ настоящее вреня.

ндеальными образцами могуть служить уже не одни произведенія древности, но и то, что создано средними въками и новымъ человъчествомъ. Все это въ совокупности образуеть міровой художественный эпосъ, который является неизсякающимъ источникомъ поученія и вдохновснія для всякой души, стремящейся къ идеалу. Только въ живомъ общенія съ этимъ источникомъ возможно возрожденіе поэзія, и оно дасть его приниженному къ землъ человъчеству.

## ГЛАВА ІУ.

## Нравы.

Юридическій законъ установляеть формальный принудительный порядокъ общественной жизни; фактическій порядокъ установляется нравами. А такъ какъ фактическія отношенія, возникающія изъ без конечно разнообразныхъ и постоянно изиѣняющихся жизненныхъ явленій, несравненно шпре и богаче отношеній юридическихъ, то и область нравовъ значительно превышастъ объемъ юридическихъ нориъ.

Эти две стороны общественной жизни находятся въ постоянномъ взаямиодъйствія и визють существенное вліяніе другь на друга. Съ одной стороны, нравы слагаются подъ вліяніенъ учрежденій, особенно гражданскихъ, опредъляющихъ частныя отношенія людей. Патріархальный сословный и общегражданскій строй, нивють каждый свои нравы. Въ первояъ, съ однообразіемъ быта и простотою отношеній соединяется почитание старшинства, доходящее до самыхъ мелочныхъ подробностей. Во второмъ господствуютъ раздельность и замкнутность общественныхъ сферъ, выражающіяся и во внёшнихъ признакахъ и въ обхожденів. Въ третьемъ, съ водвореніемъ юридическаго равенства, все опять подводится къ внешнему однообразному уровню, что однако не исшаеть установлению безчисленныхъ оттенковъ, вытекающихъ изъ фактическихъ отношения. Подчиняясь вліянию того или другаго общественнаго строя, нравы, съ своей стороны, не только видоизжиняють его, но нередко действують на него разрушительнымь образомь. И патріархальный и сословный строй разлагаются нравами, прежде нежели юридическія ихъ формы отивняются закономъ. Даруя лицу известныя права, юридический законъ даетъ ему только возможность деяствовать; самое же пользование правомъ зависить отъ нравовъ. Поэтому одниъ и тотъ же законъ можетъ им'ять совершенно различное двастые, смотря по тому, какъ онъ прилагается. Законъ, который въ свое время соотв'етствовалъ нравамъ, можетъ съ теченіемъ времени превратиться въ мертвую форму, которая наконець отменяется, потому что перестала отв'вчать жизненнымъ явленіямъ. Невозможно сохранить

уваженіе къ родовому старшянству или сословныя отличія, когда жизнь ядеть имъ наперекоръ.

Иногда нравы заявияють даже самый законъ. Такъ наприятъръ, въ Англін, крепостное право было отменено не какниъ-либо законодательнымъ актомъ, а дъйствіемъ нравовъ, которое повело къ унич-- тожснію обязательныхъ отношеній. Но бываетъ в наобороть, что юридическій законъ отитиять извістный порядокъ, который однако долго еще держится въ нравахъ, когда давно пересталъ уже существовать въ законодательстве. Следы патріархальныхъ нравовъ можно найти въ крестьянской сред'я, когда они потеряли уже всякое юридическое значение. Точно также удерживаются сословныя различія и предразсудки, когда существенное ихъ вначение исчезло. Предразсудки держатся даже упориве, нежели что-либо другое. И въ этонъ отношения нравы нередко заменяють в восполняють законъ. Въ общеграждансковъ порядкъ въ особенности, область ихъ все расширяется на счетъ прянужденія. Гражданскій законъ установляетъ общую свободу и равенство; но правы вносять сюда различія, которыя разбивають общество на множество отдельныхъ сферъ, нивющихъ каждая свои правила жизни. Эти правила действують вногда сильнее, нежели законъ. Послъдній можно обойти; его можно оставить безъ исполненія, нбо власть не все видить и не всегда на сторожв. Но отъ правовъ уйти невозможно, ибо они поддерживаются всею окружающею средой. Отсюда то явление, что самое широкое развитие свободы совитьщается иногда съ самымъ деспотическимъ господствоять нравовъ. Такое явление замъчается, напрямъръ, въ Англи. И это понятно. Необузданность свободы ведеть къ анархін, разрушающей всё общественныя связи. Поэтому, чъмъ менъе она сдерживается принудительнымъ закономъ, тъмъ болте она должна сдерживаться нравами. Иначе немыслимъ общественный порядокъ, а безъ прочнаго порядка ве можеть существовать никакое общество. Вследствіе этого, защитники свободы, указывая на благотворныя ся дъйствія, окончательно должны полагаться на нравы.

Изъ этого ясно, какое исязивримо важное значеніе имвють нравы для всей общественной жизни. Отсюда то вниманіе, которое посвящають имъ проницательные наблюдатели человвческихъ обществъ-

Нравы установляются негласнымъ, почти безсознательнымъ соглашеніемъ на счетъ тѣхъ правилъ, которыми должны руководствоваться люди въ своихъ отношеніяхъ. Въ значительной степени они вытекаютъ изъ самыхъ этихъ отношеній, изъ свойства людей, изъ уровня ихъ развитія, изъ ихъ общественнаго положенія, изъ тѣхъ условій, въ которыя они поставлены. Когда эти отношенія получаютъ характеръ

20

общности, однообразности и прочности, они слагаются въ нравы. Въ человъкъ, какъ существъ общежительномъ, есть извъстное стадное чувство, стреиление стать въ уровень со всвиъ окружающимъ, делать такъ, какъ дълаютъ другіе. Чънъ ниже развитіе, тънъ менъе личность предъявляетъ свои права, а потому твиъ сильнъе ложится на весь общественный быть общая однообразная печать. Весь родовой порядокъ, можно сказать, держится нравами. Они передаются отъ покоявнія покольнію, образуя крешкую основу, на которой поконтся весь общественный строй. Но и на высшихъ ступеняхъ, когда лице выдъляется наъ общей массы, это стремление стать въ уровень съ окружающею средою проявляется въ самыхъ разнообразныхъ формахъ. Инъ опредъляется даже изяънчивый элементъ нравовъ-мода. Первоначально опа возникаеть изъ присущаго человъку стреиления отличиться отъ другихъ, изобръсти что-нибудь новос, чего пъть ни у кого. Но немедленно же являются подражатели, и скоро мода становится достояніень нассы. Изъ этого рождается желаніе опять придумать что-нибудь такое, чёмъ можно отличиться отъ другихъ, и снова происходить тоть же процессъ. Когда протекло достаточно времени и старое забыто, нередко опять нъ нему возвращаются; эти колебанія повторяются періодически. Элементь моды составляеть одинь изъ достойныхъ вниманія факторовъ общественной жизни. Имъ опредъляются не только второстепенныя принадлежности быта, какъ покрой платья, но и явленія духовной жизни, напримъръ колебанія общественнаго интенія. Когда появляется новая нден, или даже подогритая старая, всв поверхностные умы, составляющие массу, жадно за нее хватаются изъ желанія не казаться отсталыми. Въ обществ' происходить увлечение, которое многие принимають за развитие общественной мысли или, по крайней мере, за рождающуюся въ обществъ потребность, требующую удовлетворенія, но которое, въ сущности, ничто яное какъ игра моды на поверхности общественнаго сознания. Проходить некоторое время, и это увлечение уступаеть несто совершенно противоположному, обозначая колебанія мысли, не нашедшей еще точки равновъсія.

Выражая общіе взгляды и вкусы, господствующіе въ извѣстной средѣ, нравы намѣняются сообразно съ самою средою. Только на низшихъ ступеняхъ, при господствѣ первобытнаго безразличія, они одинаково простираются на всѣ слон. Какъ же скоро общество, съ дальнѣйшниъ развитіемъ, расчленяется внутри себя, такъ установляются различные нравы для высшихъ, среднихъ и низшихъ состояній иля идассовъ.

Эти различія выражаются прежде всего въ устройствѣ матеріаль-

3

наго быта. Мы видели, что развитие экономическаго порядка неизстако ведеть нь различному уровню быта въ различныхъ слояхъ общества. Этотъ уровень опредъляется, съ одной стороны, потребностями, съ другой стороны средствами для ихъ удовлетворения. Постедния зависять оть экопомическихъ условій и оть законовъ, нин управляющихъ; первыя же опредвляются главнымъ образомъ нраважи. Строго необходимое человъку для его существованія ограннянвается весьма немногимъ; все, что выходитъ за эти предълы, установляется нравами. Это ясно выражается въ соперничестве рабочихъ, привыкшихъ къ некоторынъ удобстванъ жизни, съ теми, которые довольствуются скуднымъ пропитаніемъ. Такъ наприм'яръ, сввероамериканскій работникъ, стоящій на относительно высоковъ уровив быта, не въ состояния выдержать конкурренцию Китайцевъ, которые живутъ въ конурахъ, питаясь пригоршией риса. Извъстный уровень образования и вытекающие отсюда нравы рождають потребности, отъ которыхъ трудно отказаться, разъ онв завелись. Поэтому соціалисты, провозглашающіе желізный законъ заработной платы, въ силу котораго рабочие будто бы всегда получають лишь необходимое для поддержанія ихъ существованія, принуждены видоизивнить это положеніе признанісять извъстнаго "уровня быта", ниже котораго рабочій уже не кожеть пли не хочеть спускаться, чень санынь ниспровергается саная теорія. Этоть утвердявшійся нравами уровень быта иместь вліяніе и на самыя средства существования. Онъ составляеть самое сильное побуждение къ труду. Человъкъ долженъ больше и усидчивъе работать, чтобы поддержать себя на известноять уровне и удовлетворить зароднвшимся въ немъ потребностямь. Этимъ опредъляются и тъ сбереженія, которыя онъ можеть сделать. Чемъ больше потребностей, тънъ больше нужно средствъ для ихъ удовлетворенія и твиъ неньше остается для сбереженій.

Такимъ образомъ, отношеніе потребностей къ средстванъ существенно опредѣляется нравами. Въ этомъ состонтъ громадное экономическое значеніе послѣднихъ для всѣхъ классовъ народа, не только назшихъ, но также среднихъ и высшихъ. Отъ этого вависитъ весь экономическій прогрессъ общества, который опредѣляется избыткомъ дохода надъ расходомъ: гдѣ люди тратятъ все, что они получаютъ, тамъ ни о какомъ экономическомъ прогрессѣ не можетъ бытъ рѣчи. Отъ этого же зависитъ все внутренцее благосостояніе и довольство семей, взъ которыхъ составляется общество. Соглашеніе потребностей съ средствани составляетъ первую задачу всякаго хозяйства; оно даетъ и жатеріальную обезпеченность и внутренній миръ. Среди безконечнаго разнообразія потребностей и средствъ, эта вадача на разныхъ ступеняхъ во

нсполняется различно; но во всяковъ быту возможна та внутренияя гармонія, которая составляетъ истинную красоту жизни, в которая привязываетъ человѣка къ земному существованію. Въ этовъ отношенін, у дикихъ племенъ встр'вчаются привлекательные привѣры. Нашъ язв'ястный путешественникъ, Миклуха-Маклай, нашелъ близъ Новой Гвинен группу острововъ, которые онъ назвалъ Архипелаговъ Довольныхъ Людей.

При налыхъ потребностяхъ и скудныхъ средствахъ, соглашение достыгается даже легче, нежели при более широкомъ развити тыхъ и другихъ. Конечно, когда бидная семья едва ниветь насущный хлебъ и должна выбиваться изъ силъ, чтобы добывать себе скудное пропитаніе, положеніе ся горько, а иногда ужасно. Оно становится источникомъ невечислимыхъ страданій. Но при сколько-нибудь обезпеченнонъ матеріальнонъ положенія рабочаго класса, таконъ, напринъръ, какниъ онъ въ значительномъ большинстве пользуется въ европейскихъ странахъ, простота быта, при отсутствін всякихъ прихотей, неть возножость такого гарионическаго существования и такого вичтренняго довольства, какія рёдко встр'вчаются на более высокназь общественныхъ ступеняхъ. Здёсь высшее развитие обнаруживается не въ роскоши, и даже не въ удобствахъ жизни, а въ чистоте и порядке. которые свидетельствують объ образованныхъ вкусахъ и водворяются нравани даже въ саной бъдной средъ. Чънъ далъе эта сфера оть соблазновь образованной жизни, чъмъ болье въ ней сохраняются патріархальные нравы, твиъ чаще встрівчаются въ ней миръ и довольство. Эти нравы могутъ держаться даже и при крипостновъ состоянія, о чень свидітельствуеть наше крестьлнство. Но вообще, кріпостное состояние не способствуеть выработки правовь, клонящихся къ соглашению потребностей и средствъ. У кого изтъ ничего своего, тотъ привыкаеть тратить все, что онъ получаеть. Оттого наши крестьяне такъ нало привыкля къ сбероженіянъ; у пихъ деньги уходятъ сквозь пальцы. Въ томъ же направления дъйствуетъ и общинное владъние. Только неотъемленая личная собственность развиваетъ нравы, способные упрочить донашнее благосостояние наъ поколения въ поколение.

Еще хуме дъйствують на рабочій класст. соблазны городской жизни. Стремленіе къ внутреннему устройству быта замѣняется ясканіемъ анѣшнихъ удовольствій и развлеченій, на которыя тратятся скудныя средства, въ ущербъ донашному хозяйству, а нерѣдко даже на счотъ пропитанія семьи. Къ этому присоединяется та шаткость правовъ и понятій, которая водворяется въ блуждающемъ населеніи, доступномъ всякниъ вліяніямъ, затрогивающимъ его страсти. Столь широко распространенная кынѣ проповѣдь матеріалистическаго реализма, приправ-

ясннаго бреднями соціализма, съ одной стороны возбуждаетъ стренленіе къ матеріальнымъ благамъ, съ другой стороны вселяетъ зависть, алобу и иснависть ко всему существующему порядку вещей. Туть, вивсто прочныхъ правовъ, которые въ мало образованной средъ одни могутъ замънить сознательныя правила жизни, водворяется полная безурядица понятій и стремленій. Сбитая съ толку рабочая масса представляетъ самое печальное зрълище для наблюдателя человъческихъ отношеній.

Еще, кожетъ-быть, труднъе, нежели въ низшихъ сферахъ, соглашение вотребностей со средствами на самыхъ высшихъ ступеняхъ общежитія. Но здѣсь дѣйствуютъ другія причины. Въ высшихъ слояхъ общества дотребности получають наибольшее развитие; здесь господствуеть изящество жизни, которое налагаеть свою печать на весь общественный быть и съ которыми средства большинства далеко не всегда соразитрны. Желаніс поддержать свое положеніс, стать въ уровень съ другихи, и присоединяющіяся къ этому мелкія стороны челов'вческой души, самолюбіе, тщеславіе, нграють здісь большую роль, нежели въ техной средѣ, гдѣ люди не стоятъ у всѣхъ на виду. Прихотливость, эта величайшая пагуба домашняго быта, развита здесь въ сильной степени. При сословномъ порядкъ, все это еще закръпляется и умножается сословными предразсудками, привычкою къ безграничной власти надъ крѣпостными и непривычкою къ промышленной деятельности и расчетливости. Всё эти свойства влекуть за собою несоразиврность потребностей съ средствани. И въ прежнее время разоряющиеся рус-

скіе бары были у насъ зауряднымъ явленіемъ. Когда же, съ освобожденіемъ крестьянъ, наступилъ переломъ, значительная часть русскаго дворянства не умъла ни устроить свое хэзляство на новыхъ началахъ,

- ни соразмърнть свои потребности съ свонин средствани. Къ извинению его надобно сказать, что понижение уровня быта, измънение укоренившихся съ дътства понятій и привычекъ, составляють одну изъ самыхъ трудныхъ жизненныхъ задачъ. Такіе же правы, какъ у русскаго барства прежняго времени, господствовали и средя французскаго днорянства до Революціи. Такъ страшная катастрофа волей или неволей его отрезвила. Суровый опытъ жизни научилъ его попижать свои потребности къ уровню средствъ и видъть въ этокъ единственный прочный валогъ матеріальнаго благосостоянія.

Наибольшую соразвирность потребностей съ средствами можно найтя въ среднихъ классахъ. Здись пить гнетущей бидностя, котои рал сдва имистъ необходимое, а съ другой стороны интъ и роскоиля, а есть довольство при весьма эластическихъ потребностяхъ удобства. Оъ промышленною диятельностью и расчетливостью здись со-

сдиняется привычка къ сбереженіямъ, которая даетъ прочную основу домашнему быту. Съ небольшими матеріальными потребностями могуть сочетаться и болье или менье развитыя уиственныя стреиления, которыя находять пріють въ самой скроиной средв. Здесь развивается та нъмецкая Gemüthlichkeit, то благодушное довольство скрояною долей, которое составляеть красу этой золотой середниы, искони прославленной поэтами и философани. Мы видели, что средніе слон общества составляють источникъ всякаго экономическаго преуспъянія; но это преуспъяніе тогда только прочно, когда оно поконтся на передаваемыхъ отъ поколения поколению холяйственныхъ нравахъ. И въ этомъ отношения, разлагающее дъйствіе имбетъ матеріалистическій реализиъ, расшатывающій вст понятія и возбуждающій жажду натеріальныхъ благъ. Тлетворному его вліянію всего более подвержены висино средние слон, которые, раздробляясь на иножество ступеней, при легкомъ переходъ отъ одной къ другой, представляють наямение устойчивости. Въ обществи, котораго вси нравственные устои подорваны, значение денегь становится преобладающимъ; постояная промышленная деятельность заменлется биржевою игрой; скромныя прявычки жизни исчезають; всядь, а на высшихъ ступеняхъ въ особенности, развивается стрекленіе къ роскоши, выставляющейся на показъ. Один быстро обогащаются, другіе также быстро разоряются; общество, какъ бы увлекаемое неудержинынь водоворотонь, представляеть картину лихорадочнаго движения, въ которонъ единицы безпрерывно несутся то вверхъ, то внязъ, слагаясь не въ прочныя созданія жизни, а въ преходящія группы, лишенныя всякой внутренней связи. При такомъ настроении, въ котороиз находится нын'в большинство европейскихъ народовъ, владычество нравовъ, передающихся отъ поколінія покольнію, исчезаеть совершенно; на мисто ихъ водворяется мимолетное царство моды. Современный романъ представляетъ намъ картину этого хаотическаго броженія, въ которокъ господствуеть всеобщій разладъ. А какъ скоро нравы расшатались, возстановление ихъ дъло не легкос; нуженъ долговременный нравственный и экономяческий процессъ для того, чтобы жизнь снова сложилась въ кръпкія формы, наъ которыхъ когли бы выработаться прочныя правила для руководства людей.

Говоря объ этой сторон'в правовъ, польяя по упомящуть о той вначительной роли, которую играетъ въ этонъ отношения женщина. Она является правственнымъ центромъ семейнаго быта; па ней лежитъ все внутреннее благоустройство дома; отъ пея главнымъ обривонъ зависитъ то соглашение потребностей и средствъ, та гариония жизни, безъ которыхъ нѣтъ семейнаго счастия. Поэтому, въ ней вы-

соко ценятся все те свойства, которыя способствують этой внутренней гарионія: довольство малынь, уменне изъ всего извлечь польлу, сочетать порядокъ в наящество съ простотой, дъйстве болье чувствоиъ, привлекающниъ сердца, нежели волей, направляющею людей, однимъ словомъ, все то, что дилаетъ домашиюю жизнь притягательнымъ центромъ для семьи и друзей. Женщина является въ сень в главною хранительницей нравовъ и преданій, на которыхъ поконтся семейный быть; но она же становится и главнымъ разлагающинъ элементонъ, если, виъсто означенныхъ качествъ, въ ней развиваются противоположныя: желаніе инвиняго блеска, тщеславіе, прихотливость, привязанность къ модъ. Домашнинъ свойстванъ противоричать и все те нов'яшія стреиленія, которыя вытекають изъ отвлеченнаго пониманія началъ свободы и равенства, составляющихъ сущность общегражданскаго порядка. Женщина, которая стрекится къ вившией двятельности, хлопочетъ о правахъ, хочетъ стать наравить съ мужчиной и принимать участие въ общественныхъ дълахъ, отрекается отъ настоящаго своего призванія; она всегда будеть плохою донохозяйкой. Не въ области права, а въ области нравовъ про-

является настоящее значеніе женщины, и здісь оно нензибримо важно. Оть ноя зависить благоустройство семейнаго быта, слідовательно главная красота жизни и земпое счастіе человіка. Невидимос и негласное ся вліяніе такъ воляко, что оно перевішиваеть всякія обцественныя права.

Это вліяніе не ограничивается однямъ домашнимъ бытомъ; оно простирается и на общественныя отношенія, по не публичныя, а частныя, которыя регулируются не юридическими нормами, а опять же правами. Эта область играетъ весьма важную роль въ развитія общества.

Постоянныя правила общественныхъ отношеній, установляеныя нолчалинымъ соглашеніемъ людей, суть обычаи. Они могуть получить и юридическій характеръ, если они прилагаются судами къ разр'яшенію тяжебъ. Таково первоначальное происхожденіе всякаго права. Но, крохть этого, признаются многочисленныя правила общежитія, безъ которыхъ общественная жнань не можотъ плавно идти. Они ва инмаютъ въ ней такое же мъсто, какъ привычка въ личной жизни. Установлиясь почти безсознательно, въ силу самопроизвольно слагающихся<sup>4</sup> отношеній и передаваясь отъ поколѣнія поколѣнію, они получаютъ силу естественныхъ законовъ и имъютъ надъ человѣкомъ тѣмъ болѣв власти, чѣмъ менѣве развита въ немъ разсуждающая способность. На первоначальныхъ ступеняхъ общежитія, обычан охватываютъ человѣка всецѣло. Патріархальный порядокъ весь ими про-

никнуть; теократін возводять ихъ въ священныя правяла жизни. Не менте крепокъ обычай и въ сословномъ строт; но здесь онъ интетъ иной характеръ. Патріархальный порядокъ, не смотря на безчисленныя ступени старшинства, представляеть болье или менее однообразную массу, а потому и обычаи здъсь однородны. Въ сословномъ порядке, напротивъ, установляются разные обычая для различныхъ разрядовъ людей. Существенное ихъ значение состоитъ именно въ выработкъ жизненнаго строя, сообразнаго съ общественнымъ призваніемъ каждой группы, но при существующихъ между сословіями юридическихъ граняхъ, оказываются и тв невыгодныя последствія и столкновенія, которыя проистекають изъ ихъ заякнутости и разобщенности. Послванія черты исчезають въ общеграждансковъ стров; юридическія грани падають в отношенія болье или менье подводятся къ обплему уровню. Однако, выработанное сословныхъ порядкохъ разнообразие не исчезаеть: на различныхъ ступеняхъ общества сохраняются разные обычая, сообразные съ ихъ бытонъ и общественнымъ положениемъ, при незамътныхъ переходахъ отъ одной ступени къ другой.

١

١

ł

١

I

И туть слъдуеть отитять низшіе слоя, средніе я высшіе. Каждая ступень витеть своя характеристическія черты.

Въ народной массъ, не затронутой образованиемъ, долъе всего сохраняются обычан патріархальнаго порядка. Ихъ можно наблюдать въ нашей крестьянской средъ. Здъсь господствуеть однообразный порядокъ жизни, при строгомъ соблюдении всъхъ степеней родоваго старшинства, что не изшаетъ, однако, колодынъ оказывать полное неуважение къ старыяъ, какъ скоро послъдние перестали быть дъятельными главами семья и отбыли на покой. Для встахъ движеній обыденной жизни, а тъяъ болъе для крупныхъ ся событій, выработанъ извъстный обрядъ, передающійся отъ покольнія покольнію и считающийся чтих-то священныхъ. Обрядность вносится и въ пониманіе религін, часто въ ущербъ внутреннему духу. Можно дукать, что саный перковный союзь въ значительной степени заимствуетъ господствующее въ немъ направление отъ той среды, въ которой онъ водворяется. Даже на внъшнемъ обликъ крестьянской массы отражается выработанный жизнью формальный строй: мужченамь онь придаеть никоторую степенность и важность, а въ женщинахъ онъ выражается въ скрояной сдержанности и полной достоянства простоть, чертахъ, которыя съ трудомъ вырабатываются въ самыхъ высшихъ сферахъ и ставятъ иную крестьянскую бабу на ряду съ саною утонченною аристократкой. Только строгое господство обычая, налагающаго печать на все поведение человъка, воздерживаетъ

ту грубость вравовъ и ту визшиною распущенность, которыя обыкновенно проявляются въ мало образованной средѣ, какъ скоро исчезаетъ въ ней эта выработанная жизнью сдержка. Уваженіе къ форнамъ, на низшихъ, еще болѣе, нежели на высшихъ ступеняхъ, составлястъ такой элементъ нравовъ, которому нельзя не придавать веська существеннаго значенія. На низшихъ ступеняхъ его нельзя ничѣмъ закѣнитъ. Разрушеніе сложившагося вѣками обычая дѣйствуетъ пагубно на народныя массы.

Уважениеть къ форманъ проникнуты и обычан аристократической среды. На некъ основано визшнее плящество, которое является алісь основныхъ требованіемъ быта, а равно и учтивость, составляющая первое условіе пріятныхъ отношеній между людьми. Свътскія приличія вст интють въ виду или то или другое; соблюденіе ихъ вносить въ жизнь утонченный порядокъ, который входитъ въ плоть и кровь и делаеть сношения дегкния и удобными. Въ отношения въ высшимъ, изъ этого вырабатывается этикетъ, который имъстъ ту существенную выгоду, что всякій знасть, что ему делать, и избъгаются всякія недоразумьнія и столкновенія. И въ этой области важиващую роль играетъ женщина, въ сношенияхъ съ которой изящество и учтивость составляють первыя требованія. Присутствіе женщины сиягчаеть и сдерживаеть нравы; оно одно въ состоянія внести въ общественныя отношения тонкость и изящество, свойственныя аристократической средъ. Отсюда важное общественное значение ассамблей, введенныхъ у насъ Петромъ Велякямъ. Мужчинъ свътскіе обычан съ молоду пріучаютъ къ постолнному самообладанию, а этниъ вырабатываются не только витшнія формы, но и самый характеръ. Въ средть, требующей наящества, менъе, нежели гдъ либо, допуствиы распущенность, нерящество, невнимание къ другимъ.

Однако этоть свётскій формалязиь инбеть и свою оборотную сторону. Налагая на всёхъ однообразную печать, онъ сглаживаеть тё индивидуальныя особенности, которыя составляють самую привлекательную сторону человёка. Требуя постоянной сдержанности, онъ налагаеть узду на тё искрепнія и живыя выраженія мысли и чувства, которыя составляють оживляющій элементь всякаго общежитія. Общество, опутанное свётскими приличіями, становится монотоннымъ и скучнымъ; а когда съ внёшнимъ лоскомъ соединяются полная внутренняя пустота и отсутствіе всякихъ высшихъ интересовъ, то образованнаго человёка охватываеть въ этой сред'в невыносимая тоска, отъ которой онъ б'ёжитъ въ менѣе блестящія сферы. Еще хуже, когда подъ изящнымъ покровомъ скрываются выработанные сословнымъ порядкомъ аристократическіе предразсудии, надменность

н чванство, не оправдывающіяся никакамъ существеннымъ содержаніемъ. Нерѣдко въ аристократической средѣ сохраняются отжившія понятія, которыя оказываютъ вліяніе на самый политическій бытъ. Извѣстно, какую печальную роль играли во Франціи парижскіе салоны во времена Реставрація и Іюльской монархіи. Доселѣ они являются главнымъ центромъ лишеннаго всякой почвы реакціонаго направленія, составляющаго существенную помѣчу объединенію партій и правильному политическому развитію.

Господство св'ятскаго формализма сиягчается въ тѣхъ среднихъ образованныхъ слояхъ, которые, не гоняясь за внѣшнямъ изяществомъ, болѣе дорожатъ умственными интересами Равно отстоя отъ грубости нравовъ низшихъ классовъ и отъ чопорности высшихъ, они представляютъ ту наиболѣе пріятную для жизни среду, въ которой образованный человѣкъ, не стѣсненный ничѣмъ, чувствуетъ себл привольно и можетъ свободно въливать свои мысли п чувства. Здѣсь мѣсто и тому радушному гостепріимству, которое, не ослѣпляя внѣшнимъ блескомъ, раскрываетъ и притлгиваетъ сердца. И тутъ женщина мграетъ вначительную роль, и какъ центръ домашней жизни, и какъ сиягчающій и оживляющій элементъ общества. Эти средніе кружки составляютъ настоящій пріютъ той умственной аристократіи, отъ существованія которой зависитъ все умственное движеніе общества. Москва сороковыхъ годовъ представляла въ этомъ отношеніи привлекательный образецъ.

Въ твеной связи съ обычалии находятся и понятія о чести, господствующія въ той или другой общественной средь. Честь есть общественное достоинство человівка. Высшинъ си основанісиъ служить внутреннее нравственное достоинство лица. Всякій постунокъ, противорічащій правственнымъ требованіенъ, налагаетъ пятно на честь. Но въ общественныхъ отношеніяхъ къ этому присоединлется вибшній элементъ: общественныя заслуги и въ особенности положеніс, которынъ оказывается вибшній почетъ. Этотъ вибшній элементъ можетъ даже совершенно яаслонять собою внутренній. Нерідко честь воздается людямъ, которые вовсе этого не васлуживаютъ по своимъ правственнымъ свойствамъ.

Различіе общественныхъ положеній опреділяется особенностями того или другаго общественнаго строя. Отсюда разныя понятія о честя на различныхъ ступеняхъ гражданскаго развитія. Въ родоновъ порядкъ, положеніе опреділяется кровнымъ старшинствомъ. І а этомъ основанъ почетъ, который вообще оказывается старшинъ, и тъ безчисленные его степени и оттънки, которые входятъ въ обычай, какъ составной его влементъ. Это сохраняется отчасти и при переходъ къ сословному порядку; но здёсь отношенія осложняются и видонзитияются пріобр'втемнымъ положеніенъ. Для различныхъ общественныхъ групать вырабатываются общія начала чести, а внутри каждой группы установляется іерархическій порядокъ чиновъ, который строго соблюдяется во всёхъ общественныхъ отношеніяхъ. Отсюда безконечные споры о правъ сидъть выше другихъ (préséance), которые составляли характеристическую черту этого строя и на Западъ и у насъ.

Въ сословновъ стров выработались и правила рыцарской чести, съ ся утонченными требовапіямя и правожь личной мести за всякую обиду. Въ основании этихъ понятій лежить совершенно върное трсбование полнаго визниняго уважения къ лицу, хотя въ приложения оно хожеть быть доведено до излишией щепетильности. Върно и то, что человікъ сань является судьею и защитниковъ своей чести. Иногда оскорбление такого рода, что оно не можетъ даже быть предано гласности, но омывается только кровью. Въ поедянкъ выражастся то высокое начало, что честь ставнтся выше жнани; не только тоть, кто оскорбляеть другаго, рискусть своею жизныю, по и оскорбленный омываетъ обиду, подвергая себя смерти изъ-за чести. Тщетно законодательства боролись и продолжають бороться противъ этихъ понятій. Они такъ глубоко вкоренились въ нравахъ, что даже съ уничтожениемъ сословнаго быта они продолжають считаться кодексовъ чести въ высшихъ слолхъ большей части европейскихъ обществъ. При господстве сословнаго порядка они служать выражениемъ и охраною личной независимости аристократическаго сословія. Монтескьё считаль честь началовь вопархическаго правления. Этикь онь хотель сказать, что при отсутстви юридическихъ сдерженъ, границы самодержавной власти полагаются нравами, ограждающими независимость лица. Именно поэтому, подобныя понятія могли развиться только такь, гд!: высшее сословіе пользовалось независимымъ положеніемъ. У насъ, при господстић холонскихъ отношеній служилыхъ людей къ государю, установившихся всябдстве татарскаго владычества, понятія о личной части не могли выработаться; они перешли къ намъ отъ Запада. Старое русское болрство отстанвало свои личныя права только въ явстинческихъ счетахъ, которые уживались съ холопствоиъ.

Съ переходомъ сословнаго порядка въ общегражданский, самое начало чести изъ сословнаго превращается въ общегражданское. За всъми признается одинакое человъческое достоинство. Это составляетъ значительный шагъ впередъ въ развитіи общественныхъ понятій. Однако различія общественнаго положенія в взглядовъ, господствующихъ въ высшихъ и изъшихъ классахъ, значительно видонямъняютъ это начало. Утонченность нравовъ влечетъ за собою и утонченныя понятія о честя, которыя отсутствуютъ въ болѣе грубой средѣ. Какъ сказано, выработанныя сословнымъ порядкомъ правила въ большей • или меньшей мѣрѣ сохраняются въ высшихъ слояхъ. Въ Англін поединки вывелись, но зато установился кодексъ общественныхъ требованій и приличій, который ставитъ отношенія людей въ весьма опредѣленныя рамки и охраняется строгимъ нравственнымъ судомъ общества. И это можетъ быть только дѣломъ нравовъ, а не законодательства.

Публичность и гласность новаго времени внесли однако въ обще- 7 ственную жизнь такой элементь, который значительно ослабляеть утонченныя понятія о чести. Свобода журнальной полемики нередко ведеть къ самымъ оскорбительнымъ нападкамъ, не только на общественныя дівянія, но и на самую частную жизнь отдівльныхъ лицъ. Даже въ нанболее образованныхъ странахъ только журналы высшаго разряда держатся приличнаго тона. Большинство же считаеть вполить законнымъ пріемонъ полемики кидать грязью въ противниковъ, и чёмъ грубъе нападки, тъмъ больше ими услаждается пошлая масса публики. Въ нало образованномъ обществъ эти пріемы составляють господствующее явленіе. У насъ они получили самое широкое развитіе подъ пероиъ публициста, который свониъ талантомъ занялъ первенствующее жесто въ журнальномъ нірв, но полнымъ отсутствіемъ нравственнаго сиысла и беззастенчивостью своей полемики более встать содействоваль упадку литературныхъ нравовъ. Противъ этого зла безсильны всякія законодательныя кіры. Общественный діятель нашего временн. при свободе печати, долженъ отказаться отъ техъ утонченныхъ понятій о чести, которыя господствують въ аристократической средв. Онъ долженъ сделаться толстокожниъ и отвечать только презрениемъ на брань в клевету. Можетъ-быть, вследствие этого, въ Англин, где раньше всего развилась общественная жизнь съ сопровождающею се гласностью, видоизмѣнились и понятія о чести. Самыя парламентскія пренія, гдъ порядокъ охраняется предсъдателемъ, не всегда ограждаютъ людей оть личныхъ оскорбленій. Еще недавно сцены личной расправы происходили не только въ итальянской палать и во французской, но и въ столь высоко стоявшей досель англійской Палать Общинъ. Нельзя ; не сказать, что эта демократизація нравовъ составляеть одинь изъ печальныхъ признаковъ нашего времени.

Ликарство противъ этого яла заключается лишь въ постепенновъразвитін нравственныхъ понятій, составляющихъ высшую, но вийств и самую неуловниую сторону нравовъ. Независимо отъ общечеловъческой правственности, каждый общественный строй имбетъ свои свойственныя ему правственныя начала, которыя проникають весь быть и управляють дъйствілии людей. Разложеніе строя ведеть къ шаткостя правственныхъ правилъ, и наоборотъ, упадокъ правственности ведетъ къ разложенію быта.

На первыхъ ступеняхъ развитія человѣческихъ обществъ, нравственныя начала не имѣютъ еще того высокаго и чистаго характера, какой они получаютъ въ христіанствѣ. Нравственность здѣсь уже, но зато она крѣпче и болѣе коренятся въ нравахъ. Родовой порядокъ весь основанъ на строгомъ охраненіи семейной нравственности. Древній Рямъ представляетъ въ этомъ отношенія типяческій примѣръ. Съ разложеніемъ построеннаго на этихъ началахъ общественнаго порядка расшатываются и нравы. Послѣднія времена республики и періодъ имперіи представляютъ картину полнѣйшаго разврата, что и было одною изъ причинъ паденія древнихъ обществъ.

По семья составляеть, какъ мы видели, основание общества не въ однояъ родовомъ порядкъ. Выше было объяснено высокое значеніе семсяной связи для всякаго общественнаго быта. Въ сословновъ ворядкъ семьи связываются въ отдёльныя группы, уже не въ силу кровныхъ отношеній, а на основаніи совокупнаго общественнаго призванія. Эти группы инфють болбе или менфе наслёдственный характеръ, а потому сохранение въ нихъ предания связано съ криностью семсйнаго начала. И туть разложение быта насть рука объ руку съ порчею нравовъ. Оно начинается съ переходомъ средневъковаго порядка къ государственному строю новаго времени. Центральные пункты новыхъ государствъ, дворы князей и монарховъ, являются въ этомъ отношения главнымъ разлагающимъ элементомъ. Съ одной стороны соблазны роскоши, почета и власти, съ другой стороны привычка ставить себя выше всего и счятать себе все дозволеннымъ, ведуть къ полной распущенности нравовъ, беззаствнчиво выставляющейся напоказъ. Роль любовницъ французскихъ королей, Людовика XIV-го и Людовика XV-го, а равно и фаворитовъ Екатерины Второй, представляетъ примъры совершеннаго презръня къ нравственнымъ требованиямъ. Изъ прядворныхъ сферъ эти нравы распространялись и на вст высшіе слон общества. Только въ среднихъ классахъ сохранялись еще семейныя добродътели, которыя считались чёмъ то мвщанскимъ. Въ XVIII-мъ въкъ, распущенность нравовъ достигла мрайнахъ пределовъ. Но это былъ и последний періодъ сословнаго порядка. Онъ рушился, уступая изсто общегражданскому строю. Мъщанскія добродътели восторжествовали. Въ общественномъ сознания проивошла реакція, которая несомнівшно повела къ улучшенію нравовъ. Нын'в картины придворнаго разврата, какія представляль XVIII-2

1

въкъ, сдълались почти неизвъстными. Все это отошло къ области прошлаго.

Однако и общегражданский порядокъ, по существу своему, представляеть мало опоръ для семейной нравственности. Многое въ немъ, напротивъ, способствусть ел разложению. Господствующия въ ценъ начала свободы и равенства, внесенныя въ семейный быть, ведуть къ требованию свободы и равенства для женщинъ, а это есть разрушение органического начала ссмын. Шаткость правовъ еще более усилявается реализмонъ, отрицающимъ всв высшія основы человѣческаго естества. Въ общеграждансковъ строт, гдъ устраняются всъ искусственныя преграды, онъ находитъ благопріятную почву, но онъ разрушаєть ниенно то, что адись всего болие требуется, ти свлаующия начала, которыя, съ наденісиъ юридическихъ граней, могутъ держаться только свободнымъ дъйствіемъ правственныхъ силь. Отсюда ті нечальныя картины правовъ, которыя дасть намъ современный романъ. Въ высшихъ сферахъ чувство витешиято приличия полагастъ, по крайней къръ, нъкоторый предълъ явному разврату; въ среднихъ же слояхъ полусвыть составляеть, если не господствующее, то во всякомъ случать веська видное явление современнаго быта.

Противодъйствовать этимъ разлагающимъ вліяніямъ можеть только болье глубокое пониманіе общественныхъ отношеній, а вмъсть и болье высокое развитіе нравственнаго сознанія въ обществъ. Это составляетъ задачу будущаго. Правственное возрожденіе современныхъ обществъ тьсно связано съ возрожденіемъ метафизики и порзіи.

Понятно, какую громадную роль играеть въ этожь процессь литература. Отъ мыслителей и поэтовъ зависить въ значительной степени правственный уровень общества. Инчто такъ не способствовало упадку правовъ въ XVIII-мъ въкъ, какъ матеріалистическое направленіе тогдашней философіи. И въ наше время господство матеріалистическаго реализма всего болѣе содъйствуетъ шаткости всъхъ нравственныхъ попятій. По еще силыгье, нежели философъ, дъйствуетъ па на общество художникъ. Представляя людявъ тъ или другіе идеалы, изображая въ яркихъ краскахъ или упоеніе разнузданныхъ влеченій, или то высшее удовлетвореніе, которое даютъ гармонія семейной живни и сознаніе ясполненнаго долга, онъ по своей волѣ направлиетъ сердца въ ту или другую сторону. Въ эпохи свободы въ особсиности, онъ является главнымъ знждителемъ и хранителемъ нравовъ.

Кроить семейныхъ нравовъ, восьма важное значеніе имбетъ развитіе сознанія общественнаго долга. И оно находится въ тёсной связи съ гражданскитъ строемъ. Родовой порядокъ не ограничивался семейною средой; онъ охватывалъ совокупность общественныхъ отно-

шеній, подчиная ихъ высшей идей отечества. Древній гражданнь всеціло принадлежаль государству, которое представлялось ему воплощеніенъ отечества; оно было для него твиъ священніе и дороже, что оно заміняло ему все. Взоръ его не простирался за его преділы; онъ не зналъ еще чисто человіческихъ отношеній. И внутри, частная жизнь не отавчалась отъ общественной; область частныхъ интересовъ не выдіялялась въ отдівльный гражданскій союзь. Все сверху до низу связывалось въ отдівльный гражданскій союзь. Все сверху до низу связывалось въ отдівльный гражданскій союзь. Все сверху до низу связывалось въ отдівльный пражданскій союзь. Все сверху до низу связывалось въ отдівльный пражданскій союзь. Все за родину. И въ этонъ отношеній Ринъ представляль типическій прихіръ гражданскихъ доблестей. Вст древнія республики держались этою нравственною связью. Онть шали, какъ скоро этоть духъ исчезъ всядаствіе развитія другихъ элементовъ, общечеловіческихъ и частныхъ.

Въ сословнояъ порядкъ общія обязанности гражданина въ отношении къ отечеству замъннются спеціальнымъ призваніемъ сословія. Дворянство, въ особенности, имбеть своимъ назначениемъ служение государству. Эта обязанность ножеть въ большей или меньшей степени нивть юридический характерь; по и съ ослаблениемъ или отибною принудительнаго начала она остается правственнымъ долгомъ высшаго сословія. Съ этой стороны, какъ свойства п разм'вры обязанности, такъ и исполнение зависять отъ правовъ, а потому видоизя вияются съ развятиемъ жизин. Мы видели, что средневсковой быть весь быль основань на частноять правіз. Тота же характеръ низли и сословныя обязанности. Онь относились не къ обществу, какъ цълому, а къ лицу феодальнаго господина. Съ юридическими обязательствами соединялось и правственное начало - «врность. Отсюда развилась личная преданность монарху, черти, которая нередно сохраняется даже среди совершенно наявнившихся условій жизни. Досел'я она удержалась у потояковь французскаго дворянства, какъ правственный обловокъ давно исчезнувшей старины. Прежнее значение монархическаго начала во Францін совершенно утратилось; фактически оно давно перестало существовать; но французские легитнинсты сохранили непоколебниую върность преданію, чувство поэтическое, но ділающее ихъ неспособныхи къ настоящей политической жизни и составляющее, можно сказать, существенную поквху установлению нормального политическаго быта. Люди, всею душею привязанные къ прошлому, нало пригодны для настоящаго.

Эта личная привизанность къ господину не мъшала однако феодальнымъ владъльцамъ крънко отстаияать свои права и объявлять войну своимъ князьямъ при всякомъ ихъ нарушения. И эта черта сохранилась съ водворениемъ государственнаго порядка. Отсюда, наприжвуть, то поражающее насъ явленіе, что еще въ половнитѣ XVII-го втака первые полководцы Франція, даже принцы крови, какъ Конде и Тюреннъ, безъ малѣйшаго зазрѣнія совѣсти, становились во главѣ непріятельскихъ войскъ и шли войною на отечество. Личныя отношенія къ князю совершенно заслоняли ядею отечества, представителевъ которой былъ монархъ и которая постеценно вырабатывалась государственною жизцью новаго времени. У насъ, аналогическія съ этивъ явленія представляли въ средніе вѣка отъѣзды бояръ и слугъ, которые замѣнились потовъ холопскими отношеніямя къ князю. И тутъ, подъ частною формой, развивались служебныя отношенія къ государству; съ тѣвъ виѣстѣ крѣпла и любовь къ отечеству, котораго единство создавалось стоявшею во главѣ его монархическою властью. Отсюда сохраняющаяся въ пародновъ сознаніи связь обоихъ началъ, связь, которая служвъ самою крѣпкою правственною опорой государственнаго порядка,

Во Франція, столкновеніе среднев'вковаго начала личныхъ отношеній къ князю съ новою ядеею отечества проявилось въ полной силѣ во времена Революція. Эмигранты, по прим'вру предковъ, присоедянялись къ иностраннымъ войскамъ и шли войною на своихъ согражданъ; но они оказались безсильными противъ революціонныхъ ополченій, одушевленныхъ идеей отечества. Эта идея придавала главную силу революціоннымъ стремленіямъ и дала имъ возможность поб'ядить старую Европу. Но, въ свою очередь, она водушевила и тв народы, которые возстали противъ Наполеона, когда онъ хотѣлъ наложить руку на чужую независимость. Существовавшая въ дресности тѣсная связь между идеей отечества и идеей народности возстановилась въ повой исторія, главнымъ образовъ вслѣдствій революціонныхъ войнъ. Съ этимъ связано и водвореніе общегражданскаго порядка, въ которомъ всѣ считаются свободнымя и равными гражданами единаго и общаго для всѣхъ отечества.

Однако и въ этомъ новомъ строъ сохраняется выработанная сословнымъ порядкомъ спеціальность общественнаго призванія высшихъ классовъ. Она продолжаетъ существовать уже не какъ юрядическое начало, а какъ нравственная обязанность участвовать въ общественныхъ дълахъ, лежащая на тъхъ, которые обладаютъ достаточнымъ имуществомъ и досугомъ. Таковы въ особенности болъе или менъе крупные землевладъльцы. Сознаніе этой обязанность составляетъ одну изъ самыхъ прочныхъ основъ, какъ мъстнаго самоуправленія, такъ и политической скободы. Вся политическая жизнь Англіи въ теченіи въковъ держалась главнымъ образомъ этимъ началомъ, какъ было выяснено Гнейстомъ. Но для того, чтобы это сознаніе могло сохраняться, необходию, чтобы самыя учрежденія представляля для него благопріятную

цочву. Добровольное в безвознеждное участіе высшихъ классовъ въ общественныхъ ділахъ возножно только типъ, где они пользуются ислависимостью и вліянісить. И то и другое уничтожается, съ одной стороны, вторженіенъ бюрократін, съ другой стороны развитіенъ денократін, два начала, которыя обыкновенно соединяются для уничтожеція стоящихъ между нямя независямыхъ силь. Вторженіе бюрократія въ мъстное управление оправдывается только такъ, гдъ высший классъ пользуется своимъ вліянісмъ для частныхъ целей, вопреки интересанъ отечества. Во Франція, после Революція, когда дворянство экнгрировало и соединилось съ врагами, очевидно не оставалось янаго исхода, какъ вибрить все мистное управление бюрократия. Съ другой стороны, развитіе демократія представляеть историческій процессь, охватываюцій всі западно-свропейскія общества, а онъ пеудержино ведеть къ постепенному вытёснению высшихъ классовъ изъ прежняго ихъ преобладающаго положения. Въ Соединенныхъ Штатахъ этотъ процессъ давно уже совершился; въ результате оказалось, что зажиточные и образованные классы устраниются отъ общественныхъ делъ, которыя попадають вь руки черин, руководимой демагогами. Туть уже всякое сознание общественной обязанности исчезаеть; остается борьба ваз.за личныхъ интересовь. Общественная деятельность становится поприщемъ для нажины политикановъ, которые двлають изъ этого ренесло, а честнымъ людлять приходится прибъгать къ невъроятныять я большею частью тщетнымъ усиліняъ для того только, чтобъ ихъ не грабиля исмилосердно. Плохимъ яткарствояъ противъ этого торжества худшихъ элементовъ общества служитъ влілніе капитала, который силою подкупа паправляеть общественныя дела къ достижению частныхъ выгодъ. Исправить глубоко вкоренившееся яло ножно только возстановленіемъ пориальнаго отношенія классовъ. Но для этого денократія, не содержить въ себѣ никакихъ элементовъ. Мы возвратнися къ этому вопросу въ Политикъ.

Въ средневъковомъ порядкъ получила свое развитіе и другая, высокая правственная обязанность, имъющая значеніе уже не политическое, а соціальное, именно, обязанность любви къ баижнему и оказанія ему помощи. Какъ общественное начало, она является въ видъ организованной благотворительности. Въ средніе въка церковь была источникомъ и органомъ благотворенія; тъ громадныя имущества, которыя ей дарились, предназначались въ значительной степсни на пособія бъднымъ. И въ поздиъйшее время, когда свътская область получила полную независимость, благотворительныя общества и учрежденія возникали и распространялись главнымъ образовъ подъ вліяціемъ церков. Достаточно указать въ этомъ отношенів на дъя-

тельность Св. Викентія. Понын'в религіозный духъ составляетъ глав- 7 ное движущее начало иногочисленныхъ частныхъ благотворительныхъ учрежденій. Онъ подвигаєть світскихъ данъ высшаго парижскаго общества на подвиги сипренія и служенія ближнимъ. Можно скавать, что это та сторона быта, которою современное общество иссго болев можеть гордиться. Никогда сще человечество не видало столь широко распространенной и такъ разумно устроенной благотворительности. Прежий правственный связи, соединявшия людей въ иелкіе союзы, исчелли; въ замізнъ того развилось въ самыхъ общирныхъ разитерахъ оказаніе помощи во ния общаго начала христіанской любви. Этимъ, консчно, не разрынается сще соціальный вопросъ. Страданій и инцеты, заслуженныхъ и незаслуженныхъ, на сивтв такъ много, что приложенныхъ силъ и средствъ далеко еще не хватаеть на ихъ утоленіе. По въ оказанія помощи ближнему во имя христіанской любви заключается единственный путь къ врачеванію твхъ случайностей, которынъ подвергается человъкъ на своемъ земноиъ попрингв. Не въ принудительной организации, а въ свободномъ саноотвержения лежить истипное разришение соціальнаго вопроса. И оно зависить не отъ законодательства, а отъ правовъ.

Поэтону, въ высшей степени важно все то, что способствуеть развитію правственныхъ началъ въ челов'вческихъ обществахъ. Главныхъ факторовъ являются тутъ, какъ вы видбли, религи и философія. По последния составляеть достояніе немногихъ высокообразованныхъ людей; религія же дійствуетъ на всіхъ: она самыхъ скудныхъ умонъ подвигаетъ на самоотвержение. И наъ вс'вхъ религий, христіанство возводить это начало на высшую ступень совершенства двлая его красугольнымъ камнемъ всего правственнаго міра. Въ этомъ отношения, христіанской церкви, во всіхъ ся видахъ, предстоятъ еще высокая роль. Только при ся содъйствін, силою воспитанного и укръпляемаго сю духа христіанской любви, возможно разр'вшеніе соціальнаго вопроса. Но и дли неи опасность заключается въ сившенинравственныхъ началъ съ юридическимя. Такое смешение противоречить, какъ ся целянъ, такъ и ся интересанъ, ибо правственная область принадлежить ей вполны, а юридическая отходить оть нея всеция. Поэтому христіанскій соціализиъ представлнется какимъ-то междуумконь, идущинь въ разръзъ и съ истипнымъ духомъ христинства и съ непоколебниции основани гражданскаго общества. Пытаясь внести религіозныя требованія въ гражданскія отношенія, онъ является возвращенісять на новой почв'я къ средневаковымъ началамъ, оказавшинися несостоятельными и осужденныхъ ясторіей. Проповфдь любан из ближнимъ есть высокое дило; но превращение этой любви

въ припудительную норму жизни есть извращение, какъ нравственности, такъ и религии.

Ещо превратите въ этонъ снысле действуеть антихристівнскій соціализять. Отвергая христіанскую любовь, онть заятвияеть се неопределеннымъ началомъ альтрунама. По въ альтрунамв, какъ факть половической природы, стоящемъ на-ряду съ другник кногочисленными фактами совершению противоположного свойства, прть ровно ничего облацтельного, ни правственно, ни еще менъе юридически. На атокъ началъ инчего нельзи построить. Поэтоку оно выдвигается только для оправдания принудительной организации, основанной вовсе не на правственных обязанностяхь, а на воображаемовъ правъ. Благотвореніе изъ добровольно оказанной помощи становится юридическияъ требованісяъ нуждающихся. По такое сявшеніе разнородныхъ началь ведеть, какъ уже было указано выше, лишь къ полному извращению правственныхъ понятий. Актъ инлосердия признается благояъ, по принятие этого акта считается унизительныяъ для человъческаго достоинства. Въ силу равенства, лице требуетъ помощи, какъ принадлежащаго сму права. Вина за все его несчастія взваливается на общество, которое поэтому обизано его вознаградить. Имущіе выставляются эксплуататорами, высасывающими кровь изъ своихъ ближнихъ/ Вябсто любин, проповедуются зависть и ненависть. Самыя низкія и злобныя чувства возбуждаются въ нассахъ подъ личнною сочувствія ись ихъ бъдствіямъ. Таковы характеристическія черты современной соціалистической пропаганды. Если христіанская благотворительность составляеть самую свътлую сторону современнаго быта, то проповедь соціализми, со всеми его развращающими последствіяии, представлиетъ, напротивъ, самую темную картину современныхъ правовъ. Это и есть то глубочайшее зло, съ которымъ надобно бороться всёми силами.

Лікарство противъ него лежить опять же не въ ваконодатель. ныхъ мірахъ, а въ возстановления правильныхъ нравственныхъ понятий въ общественномъ сознания. Съ нравственныхъ аломъ можно обороться только правственными силамя. Всегда и вездв правственный судъ общества надъ своими членами составляетъ одну изъ важивалихъ его функцій: это-высшее проявленіе нравовъ. Онъ тімъ боліе требуется, чъмъ боліе человіску предоставляется свободы. Но именно въ этомъ отношенія современный общегражданскій строй представляетъ наименье точекъ опоры. Въ родовомъ порядкъ, который весь держится правственно-юридическою связью, вытекающею изъ кровныхъ отношеній, правственный судъ этой среды служитъ сдержкою и указаніемъ для лица. Такое же значеніе имъетъ нравственный

авторитеть тёхь частныхь корпоративныхь союзовь, на которые разбивается сословный порядокь. Надь всёми ими возвышается, крожі того, авторитеть церкви, высоко стоящей надь свётскою областью и дающей ей нравственное направленіе. Вь общегражданскомь строї все это исчеало. Мелкіе корпоративные союзы разрушены; церковь потеряла свою власть надъ умами. Юридическій порядокъ построень на началахъ свободы и равенства, предоставляющихъ полный просторъ лицу; но для нравственнаго суда надъ дёйствіями лицъ недостасть органовъ. Все ограничивается пеопредѣленнымъ и расплывающимся общественнымъ мижиемъ, главнымъ выразителемъ котораго является періодическая печать. Между тёмъ, именно въ области нравственныхъ отношеній, періодическая печать, представляющая самыя разнородныя направленія, менѣе всего способна быть судьею, хотя обыкновенно она выдаетъ себя за непреложный органъ нравственныхъ сужденій общества.

Существенное значение печати состоить въ разоблачении зла. Гласность выводять наружу скрывающіяся во тьят дтянія. Но рядовъ съ раскрытіенъ истины, какая безконечная съть лжи распространяется этемъ путемъ! Сколько безстыдной клеветы, какое недобросовъстное искажение или умолчание фактовъ! Только при весьма наивновъ отношения къ реальному міру можно воображать, что при гласновъ обсуждения человъческихъ дъйствий истина всегда торжествуетъ. Въ газетной полемикъ перевъсъ обыкновенно имъетъ тотъ, кто выступаеть сивлые другихъ и болье неразборчивъ на средства. По самому существу своему, періодическая печать не можеть быть судьею нравственныхъ вопросовъ. Первое качество судьи есть безпристрастіе, а первое требование отъ печатнаго органа состоитъ въ пристрастии. Призванный проводить мизнія и интересы язвістной партіи, онъ все сводить къ этой односторонней цёли, яскажая истину въ пользу друзсй и стараясь всячески унизить и уналить значение противниковъ. Если крупные органы въ этомъ отношения показывають изкоторую сдержанность, то мелкіе, нисколько не стесняясь, стремятся лишь къ тому, чтобы закидать грязью противниковъ. Этихъ поддерживается собственное ихъ значение, этимъ они пріобрѣтаютъ успѣхъ. Къ интересань партіи присоедяняются и денежныя выгоды. Журналы получають пособія то оть правительства, то оть поддерживающихъ яхъ партія. Черезъ это оня перестають быть выраженіемъ независимаго митнія. Въ большинствъ европейскихъ государствъ существуеть въ той или другой форм'в фондь рептилый, назначаеный на поддержку газетъ. Такой же фондъ составляетъ крупную статью издержекъ во всяковъ провышленновъ предпріятів. При всеобщей глас-

ности, предпріятіе только при помощи газеть можеть расчатывать на усл'яхъ. Ихъ поддержка привлекаеть кліентовъ, ихъ вражда можетъ быть смертельныхъ ударомъ. А пріобр'всти поддержку и устранить миямыя или истипныя разоблаченія можно только съ помощью денегъ. Реклама и шантажъ посредствомъ газетъ становятся господствующимъ явленіемъ современнаго міра. Гд'в же тутъ м'всто для правственнаго суда?

Въ доказательство, что эта картина не преувеличена, повторю приведенныя въ другояъ сочинения \*) суждения самыхъ безпристрастныхъ и либеральныхъ наблюдателей общественныхъ явленій. Чтобы провавести на читателей нѣкоторое впечатаѣніе княгою", говорятъ Сисмонди, "нужно по крайней мъръ имъть извъстную массу свъдъній, извъстную сумму идей, искоторую долю таланта; иначе книга падаеть изъ рукъ читателя или остается у книгопродавца. Но на журцаль подписываются, не зная, что онь будеть содержать, чятають его на досугь, между сномъ и бденісить, отлагають его безь мысли, мало сму довърля, а между тъмъ ежедневное повторение одныхъ и тіхл же положеній, догнатовъ пли клеветь оставляеть въ умахъ болве впечатления, нежели миение, основанное на строгомъ изслъдования и серіозномъ изучения. Пускай прочтутъ журналы, которые показывались въ эпохи уничтожения цензуры, въ странахъ, находившихся подъ вліяніемъ революціонныхъ движеній, особенно журналы мало распрострененные, и всякій ужаснется нев'яжества, предразсудковъ, истительныхъ страстей, которын проглядываютъ въ нихъ на каждой строкт; станеть совъстно за унижение литературы, причиняемое этнии мнимыми литераторами. И когда подумаешь, что саиыя лучшія брошюры не въ состоянін соперничать съ отвратительиташным газетами, придешь къ заключению, что вліяніе, предоставленное имъ на публику, вліяніс, заглушающее истинные таланты, уничтожило бы всякое двяжение мысли, всякое разумное пренис, а потому и всякую истинную свободу\* \*\*).

Также судяль и одниь изъ замъчательнъйшихъ либеральныхъ публицистовъ Франціи, Бенжаменъ Констанъ: "Необходимость писать каждый день". говоритъ онъ, "кажется мнѣ камнеяъ преткновенія для таланта. Спекуляція, которая взъ журнала дѣлаетъ доходную статью, соображаетъ подписку, установляетъ опредѣленный в подробный расчетъ между читателемъ, мнѣніямъ котораго надобно угождать, и писателемъ, расточающимъ лесть, не оставляетъ журналисту пи времени, ни независимости, необходимыхъ для подезныхъ сочине-



<sup>•)</sup> О кародномъ представительство, стр. 448-9.

<sup>\*\*)</sup> Etudes sur les constitutions des peuples libres, p. 356.

ній. Потребность поражать умы сильными доводами ведеть къ преувлеченію; желаніе позабавить читателя вовлекаеть въ клевету. Всё эти невыгоды умножаются еще полемическими препіями и личными ссорами, неразлучными съ этимъ ремесломъ. Журналисть отрекается отъ достоянства литератора, отъ глубины сужденій, отъ свободы мыслей. Обыкновенно журналъ хуже своего автора и еще чаще авторъ становится хуже своего журнала<sup>\*</sup> \*).

Съ твхъ поръ какъ высказывались эти сужденія, положеніе ухудшялось. Демократизація общества ведетъ къ большему и большему паденію обращенной къ массѣ литературы. Въ гостинныхъ требуется, по крайней мърѣ, внѣшнее приличіе; грубые пріемы вызывають отвращеніе. Въ кабакѣ, гдѣ собираются для чтенія журналовъ и толкованія объ общественныхъ дѣлахъ, грубость и нахальство совершенио умѣстны. Къ неразлучному съ демократіей господству пошлости реализиъ присоединяетъ шаткость всѣхъ нравственныхъ понятій, а соціалистическая пропаганда, неизвѣстная еще во времена цитированныхъ авторовъ, переполняетъ чашу возбужденіемъ въ массѣ самыхъ низкихъ страстей. При такихъ условіяхъ не можстъ быть рѣчи о господствѣ нравственныхъ началъ.

Если въ обществъ требуется правственный судъ, то органомъ его не кожеть быть періодическая печать. Нравственный судъ нужень прежде всего надъ самою печатью. Такимъ органомъ не можетъ быть и государственная власть, ибо правственность независима отъ государства. И надъ государственною властью требуется правственный судъ, и чтыть менте у нея юридическихъ сдержекъ, такъ настоятельнъе эта потребность. Въ средніе въка она удовлетворялась нравственнынь судонь церкви надъ князьями; въ настоящее время этоть судъ можеть принадлежать только независимымъ общественнымъ силамъ, иньющимь въ обществе неоспоримый нравственный авторитеть. По таковыхъ въ современныхъ обществахъ не обрѣтается; надобно нхъ создать. Къ возрождению философии и поэзии присоединяется требование возрождения правственнаго авторитета. Онъ можеть принадлежать только уиственной аристократии, если она съ уиственнымъ превосходствоиъ соединяетъ высшія нравственныя качества. Въ общеграждансковъ порядкъ она составляеть необходниое восполнение юрядической организаціи, основанной на свободѣ и равенствѣ. Она одна можеть дать правственную устойчявость обществу. Но опять же создание такой аристократи не есть дело законодательства; она можетъ возникнуть лишь свободнымъ действіемъ правственныхъ силь.

\*) Cours de politique constitutionnelle, éd. Laboulaye, t. II, p. 93.

Есть ян на это какіе-нибудь задатки? Ведеть ян асторическій процессь современныхъ обществъ къ высшей нравственной организаціяили они осуждены болѣе и болѣе погружаться въ нравственный хаосъ, не видя исхода? Отвѣть на этотъ вопросъ можетъ дать только иклѣдованіе историческаго развитія человѣчества и управляющихъ инъ законовъ. По прежде, нежеля мы приступниъ къ этой задачѣ, надобно разсмотрѣть тотъ умственный и правственный процессъ, которывъ духовное достояніе одного поколѣнія передается другому. Этотъ процессъ есть воснитаніе.

### глава у.

## Воспитаніе.

Процессь историческаго развитія человѣчества состоять въ токъ, что добытое натеріальнымъ и унственнымъ трудомъ одного поколенія передается другому, которое, въ свою очередь, умножаеть это достояніс и передаетъ его сліздующему за нимъ. Передача и усвоеніе матеріальныхъ благъ не требуетъ труда; формально это совершается простымъ юридяческиять актомъ. Однако, для сохраненія и умноженія пріобрътеннаго необходимы извъстныя свойства, которыя развиваются воспятанісяъ: нужна привычка къ порядку, бережливость, осторожность, умение расчетливо вести свое хозяйство, соображать расходы съ доходами. Безъ этого, полученное отъ отцовъ достояние быстро исчезаеть, что ны и видинь на каждонь шагу. Еще более требуется для усвоенія достоянія умственнаго. На это нуженъ собственный трудъ. Въ періодъ юности, то - есть приготовленія къ жизни, новое покольніе, подъ руководствоиъ стараго, воспринимаеть духовное наслівдіе отцовъ, съ техъ чтобы впоследствін, собственнымъ саностоятельнымъ трудояъ, умножить его и передать тівнъ же путенъ своинъ потонканъ. Въ этомъ состонтъ задача воспитанія.

Поилтно, какую громадную роль оно играсть въ общественновъ развитіи. Связывая поколічнія, оно опреділяеть ихъ взаниныя отношенія; завершал настоящес, оно готовить будущее. Оть него зависить умноженіе духовныхъ силъ и ихъ направленіе, а слідовательно и то изсто, которое занимаеть народъ въ ряду другихъ.

Въ воспитанія надобно различать дв'в стороны: умственную и нравственную, развитіе ума и развитіе чувства и воли. Первое есть образованіс, второе — воспитаніс въ тесномъ смысл'в. Образованіе, когда оно правильно поставлено, несоми типо должно заключать въ себ'в элементъ воспитанія; развитіе ума вліяетъ и на другія способности челов'вческой души. Темъ не менте, эти дв'в стороны не только раз-

:

1

1

i.

ŝ,

t

¥

ł

s

1.

٢

-Тичны, но п принадлежать разныхь направляющимъ -Тичны, но спеціально ризныть направляющим Ваніе есть діяло спеціально подготовленных учитсле Вание си в разныхъ ступеняхъ, въ цълой системъ учителе Воспитание жа асть полно учреждения, ( Разныхъ Султаніе же есть прежде всего діло се 1 частима в. Зовъкъ получасть первыя своя впечатятния, оставля ЛОВВИКЬ исла и свол висчататый, оставля Мый Савдъ на всся его жязня; наъ нея онъ выносита сотопыя незонити от составно выносита НЫЙ СЛИДО И СЛИДО И ОКОНИ, ИЗО ИСИ ОНЪ ВЫНОСИТЕ НЫЙ ДУХЪ, КОТОРЫЙ Неалитию влінеть на вст его чув ОНЪ СОВЕРШЕНИ СТЯТОЧНОЙ СТЕПСИИ МОЖСТЪ ВОСПОЛИЯТЬ ИЛИ ИСПРАВЛЯТ Позио тома има има има исправлят Статочном слена. Даже такъ восновна в най исправлят мейнаго быта. Даже такъ, гдъ она въ этокъ успъв ł

меннато он на поли и опа въ отовъ услъв Самымъ разрушиетъ духовную связь семья, что, въ сви Самынъ раску сталов ссяси, что, въ с великое ало, не только частное, но и общественное. икое оло, но волос, но в общественное. Для общества въ высшей степени ражно, чтобы а Цли общество во отобласно, гав семья не по Тельным снам долого обласного гдо сельм не ис Статочно для Школы, а послъдняя дъяствуеть въ ра Статочно или видать неизовжно происходить разрывъ нынь Аулона, Получявшіе посвойственное ихъ Воспитаніс, отрываются отъ своей среды и часто не надлежащаго мъста; въ семьяхъ поселяется раздоръ, ј

ряется шаткость. Все это явленія весьма хорошо навъс скимъ, в объясняющія многое въ нашемъ общественно Отсюда ясно, съ какою осторожностью следуеть пр ſ ственныя ивры для распространения образования. Тут ţ чисто теоретическія соображенія о пользѣ просвѣщенія; ſ какъ оно прилагается въ далной средъ. Когда правятелы ι Bb ofpasoballitis gillobilitica decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de decada de t Аостаточномъ количествѣ, система поощренія может t унъстна. Мъста готовы, требование есть; для удовлетво) ţ новляются прявилегія, учреждаются стипендія, правит ! BOCHATABLIC BIA CBOR CHETS. Ho CORCINELINO RHOCE ANA GCHIE IC 1 Hoe npasnegehie Jozef Kb ofpasosalijo, ila kotopoe inte ł CIPCCA, NOKETS BECTH TOTOKO KS PARALA IN A VUPUKUBUHAN INA AVALA INA AVALA INA VUPUKUBUHAN INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA AVALA INA A зованіе в тою средов, къ которов онт. прянадлежить. ł CUETS POLITELES YRAILBEETS HE TO, 970 B3 CENOS CENSI ROTTL REFERENCE MALL CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CON BOCTE AATE AETANE HABECTHOE OGPARDBAHIE; BOCHBTAHIE HE I i CTBA ENR FOCYAAPCTBA ATMACT VUPAOUSUNIC, SUUMAN OTT 1 анстраниеть ихъ искать совершенно иныхъ путей, пене вые транието на ото и иныхъ путей, пене ла ото i рые представляеть имъ окружающая среда. 1 TO BE OKARAMBARTCR. KOFAR Y DOARTCHOR BET'S ACCTR TO YHU 1 TTOGH AATS BACILLEE OGDABOBABLIE ABTABS, TO OGLIKHOBEHH 1

I

i

i

стих воль достаточно средства для оплаты образованныхъ сили»; изъ н. кихъ и спроса. Искусственным израни образуется улиственны и следациять, о которонъ удоннуто изве, среда недовольнысть, на изъкът изъ сложй извен и не нашеднихъ другой дороги, а потоя т. токахъ образованенъ и изтеріальными средствани оксазавляется также за несотитстве, какъ нежду унственныть уровногъ люжнали и и оплата и изъ розителей. Всюду водоряется развадъ, предный для сбластьська и изъ розителей. Всюду водоряется развадъ, предный для сбластьська и изъ розителей. Всюду водоряется развадъ, предный для сбластьська и изъ розителей. Всюду водоряется развадъ, предный для сбластьська имяза и осасный для государства.

Ко та селы, высокое воспитательное значение нитеть перынов. в эт. ал.сые эсегда благотворно, вбо религия составляеть высшуно праксточетую салу, какия существуеть на земля. Мы махала, что все транстичение и россордание человъка, даже съ чисто фелософсист TO ME IN TALK, GROUNT TELEBO CROINTER EL COMPANIO AGCOMOTINO, MARI и здало источнила пранственнаго закона. Религи даеть это солна-L. IS MANYS DORIDGER, OTRATHRADINERS & WYNETHO & BOAD, IM в. сы, которой философское понизание недоступно, редиторные иткрозани составляють перама и гланный асточникъ правственныхъ по-Стадат 1. Такланть же они являются и для юнаго возраста. Начто и с редоли, консораций душу къ верховныхъ началахъ бытія и ужаакал дей са на абсолютное Благо, накъ на верхонную цель всей члотъческой жилня. Душа, въ дътетит не воспитанная религией, ли-TYPE CULTECTBERSTATICE OROPH IS MEMIE: OR SCETE OCTACTOR HORSствунно вскажуляною. Датскій возрасть нь отдального человіна, такъ же какъ в во всекъ человъчествъ, требуетъ религіоннаго вос-ENTABLE.

Пока ребенскъ находится въ сенът, перков ножеть дъйствовать ислыко зерель послъднною. Это — аліяніе правственное, а потоку сво-(слясе, Какъ ни важно для общества согласное воспитательное ингравленіе семьи и перкви, оно не аластно установить его талъ, гдъ око рушалось. Ковечно, государство можеть требовать, чтобы дъти плухали изътстное религіозное воспитаніе. Въ Общель Госудерсивенвась Праки было объяснено, что даже при полной свободъ въровсповъдалія отсутствіе религіознаго воспитанія можеть считаться такить же нарушеніемъ обязавности родителей въ отношения въ дътяль, какъ и недостатокъ свътскаго образованія. Но всё подобныя вибинія итры не приносять пользы, когда духъ сеньи идеть игь въ разрізть. Для того, чтобы религія въ дътсковъ возрасть дъйствовала на душу, издобно, чтобы уваженіенъ къ ней была произникута та атносфера, которою дышеть ребеновъ. Дъло не въ заучнанія уроковъ, а въ прав-

ственномъ дух'в воспитывающей среды. А на это госуд : имътъ никакого вліянія. Это дало свободы.

Иначе ставится вопросъ объ отношении церкви имъетъ свою исторію. Въ средніе въка церковь была į цей всего человическаго образованія, которое впрочен невысоко. Всв школы быля въ ся рукахъ. Въ новое на тіемъ свътской науки, эта область отъ нея отошла частной корпорація, предоставляется право заводить : этниъ правоиъ она пользуется въ большей или меньшей но средствань и по одушевлиющену со воспитательн и гав господствуеть система частнаго обучения, какъ Англін, тамъ в вроиснов вдныя школы составляють преос По въ школахъ, учрежденныхъ на общественный с сстественно принадлежить общественнымъ органамъ, 1 ству или мыстнымъ учрежденіямъ, смотря по тому, онъ содержатся. Однако и здъсь духовенство, въ ос лическое, нередко предъявляетъ притязание на преобла 👔 Важность релягіознаго воспитанія юношества дасть ніянъ сильную опору. Немудрено, что между защитникі і и свытскаго образованія происходять на этоть счета пререканія.

Вопросъ касается преимущественно народной школь ное обучение имъетъ наибольшее значение. Здъсь элем образования весьма скудны. Научнаго развития они не да мяя свъдъния совершенно элементарны; усноиваются и ния, сколько орудия и средства умственной дъятелы нисьмо, счетъ. По содержанию же, самая существенная состоятъ именно въ усвоении религіозныхъ истинъ, кот ютъ завътъ всего человъчества; дъйствуя на чувство и общаютъ высокий нравственный духъ, необходимый 1. гражданина. Поэтому, безъ релягіознаго образованія на всегда остается лишенною самаго жизненнаго своего эл

Это и оказывается въ тъхъ странахъ, гдъ вслъдствіе и государства народная школа получила чисто сибтен съ устраненіемъ всякаго религіознаго обученія. Ныпъшия, республика произвела этотъ опытъ въ самыхъ общирны Поводовъ послужила вражда католическаго духовенства тическияъ учрежденіямъ. Демократія, основанная на все голоса, болъе нежоли какая - либо другая государсті нуждается въ школъ. Народъ, которому принадлежитъ долженъ, по крайней мъръ, бытъ грамотенъ. Но пре ствѣ нѣть достаточно средствъ для оплаты образованныхъ свлъ; нѣть па нихъ и спроса. Искусственными мѣрами образуется умственный пролетаріатъ, о которомъ упомянуто выше, среда недовольныхъ, выбитыхъ илъ своей колем и не нашедшяхъ другой дороги, а потому готовыхъ обаннять и семью и общество за своя неудачи. Между пріобрѣтеннымъ образованіемъ и матеріалі-ными средствами оказывается такое же несоотвѣтствіе, какъ между умственнымъ уровнемъ молодаго поколѣнія и ихъ родителей. Всюду водворяется разладъ, вредный для общественной жизни и опасный для государства.

Кроять ссими, высокое воспитательное аначение имъетъ церковь, и это вліяніе всегда благотворно, ибо религія составляеть высшую нравственную силу, какая существуеть на зсиль. Мы виделя, что все нравственное міросозерцаніе челов'вка, даже съ чисто философской точки зрънія, окончательно сводится къ сознанію Абсолютнаго, какъ верховнаго источника правственнаго закона. Религія даеть это сознаніе въ живомъ поклоненія, охватывающемъ и чувство и волю. Для массы, которой философское понимание недоступно, религиозныя втованія составляють первый я главный источникь правственныхь побужденій. Таковынь же они являются и для юнаго возраста. Ничто не можеть замѣнить для молодыхъ поколвній воспитательнаго значенія религіи, возводящей душу къ всрховныхъ началакъ бытія и указывающей ей на абсолютное Благо, какъ на верховную цель всей человъческой жизни. Душа, въ дътствъ не воспитанная религіей, лишена существеннъйшей опоры къ жизни; она всегда остается нравственно искаженною. Дътскій возрасть въ отдъльновъ человъкъ, такъ же какъ п во всемъ челов'вчествів, требуеть религіознаго воспитавія.

Пока ребенокъ находится въ семьѣ, церковь можетъ дѣйствовать только черезъ послѣднюю. Это — вліяніе нравственное, а потому свободное. Какъ ни важно для общества согласное воспитательное направленіе семьи и церкви, оно не властно установить его тамъ, гдѣ оно рушилось. Конечпо, государство можетъ требовать, чтобы дѣти получили извѣстное религіозное воспитаніе. Въ Общемъ Государственмомъ Правь было объяснено, что даже при полной свободѣ вѣровсновѣданія отсутствіе религіознаго воспитанія можетъ считаться таквиъ же нарушеніемъ обязанности родителей въ отношеніи къ дѣтямъ, какъ и недостатокъ свѣтскаго образованія. Но всѣ подобныя внѣшнія мѣры не приносятъ пользы, когда духъ семьи ядетъ имъ въ разрѣзъ. Для того, чтобы религія въ дѣтскомъ возрастѣ дѣйствовала на душу, надобно, чтобы уваженіемъ къ ней была проннкнута та атмосфера, которою дышетъ ребенокъ. Дѣло не въ заучиванія уроковъ, а въ нрав-

ственновъ духв воспитывающей среды. А на это государство не можетъ имътъ никакого вліянія. Это-дъло свободы.

Иначе ставится вопросъ объ отношении церкви къ школѣ. Онъ ихъетъ свою исторію. Въ средніе въка церковь была руководительницей всего человъческаго образованія, которое впроченъ стояло весьма невысоко. Всв школы быля въ ся рукахъ. Въ новое время, съ развитіень свътской науки, эта область оть нея отошла. Церкви, какъ частной корпорація, предоставляется право заподить свои школы, и этниъ правоиъ она пользуется въ большей или меньшей степени, сиотря но средстванъ и по одушевлиющему ее воспитательному духу. Тамъ, гдъ господствуетъ система частнаго обучения, какъ напримъръ въ Англін, танъ въронсновъдныя школы составляють преобладающій типъ. Но въ школахъ, учрежденныхъ на общественный счетъ, управление сстественно принадлежить общественнымъ органамъ, то-есть государству или ивстнымъ учрежденіямъ, смотря по тому, на чьи средства онъ содержатся. Однако и здъсь духоненство, въ особенности католическое, нередко предъявляетъ притизание на преобладающее пліяние. Важность релягіознаго воспитанія юношества даеть этимъ стремленіянъ сильную опору. Немудрено, что между защитниками религіознаго и свытскаго образованія происходять на этоть счеть ожесточенныя пререканія.

Вопросъ насается преимущественно народной школы, гдъ религюзное обученіе имъетъ наибольшее значеніе. Здъсь элементы свътскаго образованія весьма скудны. Паучнаго развитія они не дають. Сообщаемыя свъдънія совершенно элементарны; усвоиваются не столько знанія, сколько орудія в средства умственной дъятельности — чтеніе, нисьмо, счетъ. По содержанію же, самая существенная сторона школы состоятъ именно въ усвоеніи религіозныхъ истипъ, которыя составляють завътъ всего человъчества; дъйствуя на чувство и нолю, онъ сообщаютъ высокій нравственный духъ, необходимый для человъка и граждянина. Поэтому, безъ религіознаго образованія народная школа всегда остается лишенною самаго жизненнаго своего элемента.

Это н оказывается въ тѣхъ странахъ, где веледствіе разлада церкви и государства народная школа получила чисто сибтскій характеръ, съ устрансніемъ всякаго религіознаго обученія. Пыневшияя Французская республика проязвела этотъ опытъ въ самыхъ общирныхъ размерахъ. Поводомъ послужила вражда католическаго духовенства къ демократическимъ учрежденіямъ. Демократія, основанная на всеобщемъ праве голоса, боле нежели какая - либо другая государственная форма, нуждается въ школе. Народъ, которому принадлежитъ верховенство, долженъ, по крайней мъре, быть грамотенъ. Но предоставить его воспитание сословию, которое явно становится во главъ враговъ сунествующаго государственного строя, церкви, которая предаеть анаосий вст общественныя вольности новаго времени, очевидно, изть возножности. Законы о свътской школт во Франція были вызваны политическою исобходимостью. Говорю не о тёхъ крайностяхъ, въ которыя увлекаются враги всякой религи, а о самонъ существъ дъла. Но такое изгнаще религіознаго обученія изъ пародной школы не ножеть не оказать самаго вреднаго дъйствія на ея нравственный характеръ. Какъ бы умало ни владали ученики элементарными орудіями знанія, какъ бы твердо они ни усвоивали сообщенныя имъ элементарныя свъдения, ота этого ихъ правственный уровень не подвинется ни на нагъ. Такъ называемая гражданская правственность не въ состояния заячанить религіозной. Правственность, какъ ны видели, можеть опнраться либо на философію, либо на религію. О философія въ народной школі: не можеть быть різчи; вообще, она доступна весьма немногимъ высоко образованныхъ людихъ; религи же совершенно устраинется. Остаются правственныя сентенцін, которыя годны для прописей, но совершению не въ силахъ дъйствовать на человъческий унъ и на челов вческое сердие. Это правственность, доведенная до той степени нонілости, при которой она можеть быть только преднетовъ наcurlance.

Результаты оказались такіс, какихъ можно было ожидать. Въ прошедшевъ 1894 году, на международновъ събадь соціологія во Франція, англійскій ученый, сэръ Джонъ Лёббокъ, представиль поразительныя статистическія цифры о результатахъ народнаго образованія въ Англія, сь тіхть поръ какъ правительство стало давать частнымъ школамъ значительныя пособія. Съ 1870 года, средняя цифра заключенныхъ въ тюрьмахъ уменьшалась съ 12000 на 5000. Средния годовая цифра осужденныхъ на тюремное заключение поннаилась съ 3000 на 800. Ежегодное число молодыхъ людей, осужденныхъ за преступления, попизилось съ 14000 на 5000. Число Сединахъ, получающихъ понощь, попизилось съ 47 до 22 на 1000 жителей. Французы съ горестью должны были признать, что ничего подобнаго они у себя не видять, не смотря на то, что школа поставлена гораздо шире и траты делаются несравненно большія. Школа, изъ которой изгнано всякое религіозное преподаваніе, никогда не можеть соперничать въ нравственновъ отношения съ тою, въ которой этотъ элементь занимаетъ подобаюшее ему місто.

Папрасно, въ виду явной несостоятельности такого рода элементарной школы, составляются общества для правственнаго руководства · молодыхъ людей по окончании начальнаго учения. Сами эти общества

лишены всякихъ нравственныхъ опоръ, ибо нравственность можно основать только на религіи или на философіи, а когда то и другое отвергиется, остаются лишь смутныя я шаткія понитія, которыя не въ состояніи дъйствовать на людей.

Еще болће несообразнымъ представляется преподаваніе въ свътскихъ школахъ только тіхъ религіозныхъ догматовъ, которые общи встать христіанскихъ втронсповъданіямъ, какъ нынъ принято въ англійскихъ общественныхъ школахъ. Религія составляетъ нъчто цъльное, изъ чего нельзя по произволу выбирать то или другое. Ментье всего къ ней приложимъ механическій эклектизмъ, лишающій се всякой правственной силы. Такой странный компромиссъ между свътскимъ направленіемъ и церковнымъ могъ придти въ голову только людякъ, которые привыкли подводить религію къ одной точкъ зртиня съ политикой.

Однако, изъ того, что религія должна составлять существенный элементь первоначального обучения, отнюдь не слидуеть, что народная школа должна по праву находиться въ рукахъ духовенства, Такое возвращение къ средневъковымъ началамъ не только противорвчить духу и направлению новаго времени, но оно способно вселить разладъ въ такое дило, которое болие всякаго другаго требуетъ согласія. Съ матеріальной стороны, школа должна находиться въ рукахъ тіхъ, кто даетъ на нее средства. Поэтому и церкви пельм отказать въ правъ, наравиъ съ частными лицами, заводить школы на свое иждивение; но школы, содержимыя на общественныя средства, должны состоять въ управления государства или итестныхъ общественныхъ органовъ, смотря по тому, кто дастъ деньги. Передача этихъ школь въ въдъніс духовенства не можеть быть инчемъ оправдано. Съ педагогической же стороны, существенное значение свътскаго образованія состоить въ токъ, что оно одно для всіхъ віроисповівданій. Какь таковое, оно составляеть цельную систему, сверху до низу; изъ нея нельзя выръзать часть и передать ее другому въдоиству съ другимъ направленіенъ. Учителя народной школы учатся въ свътскихъ заведеніяхъ; подчинить нхъ духовенству значитъ лишить ихъ того самостоятельнаго положенія, которое они занимаютъ и должны занимать въ учебновъ міръ. Въ народной школъ, какъ в вездъ, не принудительное подчинение одного элемента другому, а свободное ихъ соглашение составляеть идеальную цвль, къ которой следуеть стремиться.

• Менње всего подчинение народныхъ школъ церкви умъстно тамъ, гдъ исторически духовенство не обнаружило самостоятельной педагогической дъятельности и не выказало въ этомъ дълъ ни малъйшей иниціативы, какъ было, наприябрь, у пасъ. При такихъ условіяхъ, передача сму народныхъ школъ не ниветъ никакого оправдания. Въ нашей педавно возникшей по иниціативи земства народной школі религіозное преподаваніе занимаеть первое м'ясто, и если призванное къ нему духовенство исполняетъ, какъ слидуетъ, возложенныя на него обязанности, то за это можно быть сму глубоко благодарнымъ. Это и есть правилыная и пориальная постановка первоначальнаго образования. Вносить же смуту въ это важное дело, виесто согласнаго действія возбуждать неуместное соперничество и взаниную вражду внушать православному духовенству свойственныя католицизму властолюбивыя притязанія, которыя досель были сму чужды, это — такое направление, которос должно встратить строгое осуждение со стороны людей, понимающихъ потребности народной школы в искренно желающихъ ся преуспълнія. Подобное сочетаніе средневъковыхъ понятій съ бюрократическими стремленіями въ ділі народнаго образованія хожеть принести только величайший вредъ.

Гораздо женьшее значение интеть вопросъ объужистности религіознаго преподаванія въ средней школь; однако и ядысь онъ можеть разсматриваться съ разныхъ точекъ зрізнія. Преподаваніе світскихъ наукъ получаетъ здісь такой объемъ, что религіозное преподаваніе отходить на второй планъ. Свётская же наука ниветь свои начала, независимыя отъ религия; преподаватели средней школы еще менес, нежели пародные учителя, когуть быть подчинены контролю духовенства. Если они уклоняются отъ своей педагогической задачи, воздержание ихъ можетъ принадлежать только свътскому же начальству. По изъ этого не сл'ядуетъ, что религіозное преподаваніе должно быть устранено изъ средней школы. Папротивъ, оно въ ней совершенно унъстно. Юноша долженъ нивть понятія о религін несравненно высшія, нежели ть, которыя преподаются ребенку въ начальной школь; эта область должна раскрываться уже несколько развитому образованиемъ уму. Полезно также, чтобы религіозное преподаваніе совершалось въ школь, а не внъ ея; не желательно, чтобы въ незрълокъ еще укъ юноши было полное разъединение этихъ двухъ сферъ. Хотя наука совершенно независима отъ религии, но въ объемъ тъхъ неоспоримыхъ истинъ, которыя преподаются въ средней школь, между объими нътъ противорѣчія. Его не должно быть и въ молодыхъ умахъ. Возможный разладъ и возможное соглашение---все это дело позднейшаго испытующаго процесса, требующаго умственной зрълости. Средняя школа только подготовляеть людей къ самостоятельному решению высшихъ вопросовъ, и въ этомъ отношение наука, въ предълахъ достовърности, и религія, въ предълахъ терпимости, должны подявать другь другу руку. Каждая изъ нихъ ниветъ свое воспитательное призваніе, и только сочетаніе об'вихъ даетъ то гармоническое развитіе, которос требуется для юношескаго возраста. Такова именно задача средней школы, безъ которой она не исполняетъ своего пазпаченія.

Но если правильное отношеніе св'ятскаго преподаванія и религіознаго въ средней школ'в опред'яляется довольно просто, то въ пред'ялахъ самаго св'ятскаго преподаванія возникаютъ вопросы гораздо бол'ве сложные, которые составляютъ предметъ горячихъ споровъ. Источникомъ ихъ служитъ частью различное назначеніе средней школы, частью различное направленіе современнаго знанія.

Средняя школа имъетъ двоякую цъль: приготовленіе къ практической дъятельности средняго уровня, промышленной и технической, и приготовленіе къ высшему образованію. Первой цъли служатъ реальныя училища, второй гимназіи. Этимъ различіемъ опредъляется самое содержаніе и направленіе преподаванія. Тѣ высшія его стороны, которыя подготовляютъ юношу къ усвоенію высшаго ананія, отпадаютъ въ реальныхъ училищахъ. Устройство ихъ приспособляется къ практическиять потребностяять. Они имъютъ въ виду не возвысить человѣка надъ обыкновенною средой, а дать ему возможность дѣйствовать съ пользою въ этой средъ. Поэтому и самое преподаваніе зависить отъ уровня данной среды. Возникающіе здѣсь вопросы преимущественно техническіе и практическіе. Общаго значенія они не имѣють.

Совершенно иной характеръ гимназій. Здёсь возникаютъ вопросы объ общемъ направленіи преподаванія. Если въ народной школѣ споръ идетъ между средневѣковымъ началомъ и духомъ новаго времени, то въ средней школѣ кипитъ борьба между двумя послѣдовательными ступенями развитія новаго времени—идеалнамомъ и реализмомъ. Представителемъ перваго является классическая система, представителемъ втораго реальная.

Мы видъли, что переходъ отъ среднихъ въковъ къ новому времени карактеризуется возрожденіемъ классицизма. Въ наукъ, въ искусствъ, въ правъ, образцы, оставленные намъ дрезностью, послужили исходною точкой всего новаго міросозерцанія; они легли въ основание дальнъйшаго развитія человъчества. Поэтому, изученіе памятниковъ древности сдълалось главною пищей молодыхъ поколъній въ теченіи всего идеалистическаго періода новой исторіи, до новъйшаго времени.

И это имѣло глубокій симслъ. Конечно, новая жизнь во многолъ несходна съ древнею. Средневѣковой порядокъ, съ его безконечнымъ разнообразіемъ жизненныхъ явленій, подъ высшимъ руководствомъ христіанскихъ началъ, наложилъ на новые народы свою незгладимую печать. Но не менѣе существеннымъ элементомъ остались начала, выработанныя древностью. Всё основныя человѣческія отношенія, какъ умственпыя, такъ и общественныя, чувства, взгляды, понятія, выразнянсь въ произведеніяхъ древняго міра съ такою простотой, ясностью и нзяществомъ, къ какимъ способна была только жизнь при первонъ своемъ разцвѣтѣ, пока она не осложнилась исторяческияя наростани и потребностью сочетанія разнородныхъ элементовъ. Это высоко идеальное наслѣдіе юношеской поры человѣческаго рода пожетъ и должно служить незамѣнимымъ воспитательнымъ средствомъ и виѣстѣ нензсякаемымъ источникомъ возвышенныхъ мыслей и чувствъ для всѣхъ вновь нарождающихся поколѣній. И строгость логической связи, и простое изящество формъ, и сила выраженія, все здѣсь соединяется для того, чтобы сдѣлать эти сокровища, завѣщанныя античныяъ міромъ, предметомъ постояннаго удивленія и поученія для людей. Безъ знакомства съ классиками нельзя быть вполнѣ образованнымъ человѣкомъ.

Жизнь новаго времени выдвигаеть однако новыл задачи, которыя дълаютъ классическое образованіе недостаточнымъ. Въ особенностя изученіе силъ природы и ся покорсніе цълямъ человъка безитрно расширили предълы знанія и вызвали требованіе такого запаса свъдъній, какихъ не даетъ классическая школа. Въ области естествознанія реалистическая наука празднуетъ велячайшія свои побъды. Отсюда ополченіе приверженцевъ реализиа противъ классическаго образованія, которое будто бы держится въ отвлеченной сферъ, не удовлетворяя насущнымъ потребностямъ общества и не приготовляя людей къ усвоенію и исполненію задачъ нового времени.

Это возмущение противъ классицизма страдаетъ крайнею односторонностью. Какъ ни важно естествовъдъніе, особенно въ настоящее время, оно не составляеть не только единственной, но даже высшей стороны знанія и воспитанія. Кроят природы, есть челогість, котораго познание все-таки всего важите для человъка, а оно естествовъдъніекъ не дается. Мало того; одностороннее развитие имсли въ дукъ сестественныхъ наукъ сообщаетъ совершенно превратное направление понятілиъ о человъкъ. Современная эмпирическая наука о природъ отвергаеть всякую метафизику, а метафизика, какъ было объяснено выше, выражаеть самую сущность духовной жизни; она составляеть руководящее начало всей человъческой дъятельности. Къ метафизическимъ началамъ принадлежитъ и человъческая свобода. Въ природъ для нея нёть мёста; тамъ все происходить по неизмённымъ законамъ. Вследствіе того, эмпирики отрицають ее въ человексе. Съ точки вренія чистаго реализна отвергается, вообще, познаваемость всего, что выходить изъ предъловъ опыта, а это въ концев концовъ приводить

L marsh and

къ отрицанию всякаго связнаго міросозерцанія, следовательно подрывасть всё высшія основы челов'ьческой жизни. Если же, отрекаясь оть послёдовательности и совершая неизмернный логический скачокъ. энпиризиъ хочетъ нассу разнородныхъ явленій свести къ общинъ началамъ, онъ не находитъ въ объемъ своихъ понятій ничего, крохъ внешняго механизма; самое понятие объ организме остается ему недоступныхъ. Между темъ, изъ всъхъ возножныхъ міросозерцаній, неханическое наименте приложнио къ человъку. Это — низшая форма понятій, опредъляющая явленія извъстнаго разряда и совершенно неспособная объяснить действіе высцинхъ силъ природы, не толькочто явленія духа. Поэтому, пряложеніе методъ и взглядовъ естественныхъ наукъ къ области человъческихъ отношеній ведеть къ совершенно извращенному пониманію послёднихъ. Полнота знанія требуеть, чтобъ изучение природы восполнялось самостоятельнымъ изученіемъ челов'вка, а это изученіе дается въ самой элемснтарной и доступной юнымъ умамъ формѣ классическимъ образованіемъ. Можно сказать, что истинно образованнымъ естествоиспытателемъ можетъ быть только тоть, кто прошель черезъ классическую школу.

Нъть сомнънія однако, что одниъ классицизиъ не даетъ всесторонняго познанія человѣка. Какъ сказано, онъ составляетъ одинъ изъ существеннъйшихъ элементовъ жизня новаго времени, но далеко не единственный. Восполнить его можеть только исторія, которая, представляя последовительное развитие человечества, указываеть настоящее исто и значение классицизма въ этомъ движении. Поэтому история должна составлять одинь изъ важивйшихъ предметовъ преподавания въ средней школф, подготовляющей къ высшему знашю. Другимъ, хотя и второстепеннымъ, пособіемъ служитъ изученіе первоклассныхъ пронаведеній литературы новаго времени. Паконець, необходимо и знаніе основныхъ законовъ природы. Здёсь главное место занимаютъ тё отрасли естественныхъ наукъ, которыя представляютъ не одниъ сборъ фактовъ, но и строго логяческую послідовательность мысли, пріучающую юпошество къ научному мышленію. Сюда относятся математика и физика. Таковъ необходници циклъ преподавания, который дилаетъ среднюю школу способною достигать истинной своей ціли-приготовленія молодыхъ покольній къ усвоенію высшихъ областей знанія.

Понятно, что такой объемъ преподавания требуетъ весьма высокихъ условій; по именно въ этокъ отпошения встръчаются значительныя затруднения, какъ со стороны учащихъ, такъ и со стороны учащихся.

. Для того, чтобы классическое преподавание, сохраняя свое значение, удъяло мъсто другимъ отраслямъ знания безъ чрезмърнаго обременения учащихся, надобно, чтобы въ немъ количество замънялось качествояъ, то-есть, требуется весьна высокій уровень преподавателей. А именно это всего трудиће найти при господствћ реалистическаго направленія, которос, изгоняя классическій духъ изъ литературы и изъ общества, естественно изгонясть его и изъ воспитанія. Для учителя недостаточно твердо знать грамматику и върно переводить классиковъ; надобно проникнуться якъ духомъ и умъть этотъ духъ вдохнуть въ учениковъ. Иначе классическое преподавание обращается въ мертвую рутину, возбуждающую только отвращеніе въ учащихся. Таковъ иженно былъ результатъ предпринятой у насъ въ семидесятыхъ годахъ классической реформы, гдъ благородное знамя классицизма служило только прикрытіемъ мертвой рутины и бюрократическаго формализма. Зубреніе греческой и латинской грамматики выдавалось за саное надежное лекарство противъ либеральныхъ идей, которыя дукали искоренить отупениемъ учениковъ. Въ результатв получилось не только не поднятіє классическихъ знаній, но напротивъ, ихъ упадокъ, а виссть и упадокъ вслкаго литературнаго образованія, доходящій до неуменія выражаться даже на родновъ языкъ. Какъ учащіеся, такъ и общество равно получили отвращение отъ классицизна. Всякая учебная рефорна, а темъ более классическая, тогда только можетъ быть плодотворна, когда она опирается на живыя силы въ сословіи преподавателей. Но вызвать къ жизни и организовать эти силы-дъло не легкое; сочинить же программу съ усиленнымъ числомъ уроковъ ничего не стонть; это дълается однияъ почеркояъ пера.

Другое затрудненіе встрізчается со стороны учащихся. Въ прежнія времена классическое образование имело целью выделить церть общества и поставить его во глан'я народа. Оно составляло достояние исиногихъ. Въ настоящее же время, въ университетахъ толиятся нассы, которымъ классициямъ и безполезенъ и не по плечу. Демократизація общества имила послидствіемь денократизацію университетовъ. Съ этимъ явленіемъ надобно считаться. Оть средней массы нельзя требовать такого образования, которое пригодно только для унственной аристократіи. Приходится либо сокращать доступъ въ университеты. либо допускать, по крайней міррі, на піжоторые фикультеты людей безъ классическаго образования. По первое идеть совершенно наперекоръ вслиъ современнымъ стреилениять и никакъ не можеть содляствовать поднятію уровня образованія въ народь. Остается примириться съ посл'яднимъ. Можно думать, что въ будущемъ классическое образование останется достояниемъ высоко-образованнаго меньшинства. призваннаго быть унственнымъ руководителемъ общества. Масса же будеть довольствоваться образованиемъ реальнымъ.

Вопросъ о классицизыть касается собственно средней школы, при-

Digitized by Google

22

готовляющей къ высшему образованию; въ высшей школф онъ отпадаеть. Изучение классиковь становится тамь спеціальностью. Причина та, что наука въ ея полнотъ не можетъ быть предметомъ изучения для отдельныхъ лицъ; приходится довольствоваться тою или другою ся отраслыю. Поэтому, витесто экнциклопедическаго образования, составляющаго содержание средней школы, университеть раздъляется на факультеты. Однако, взаимнодъйствіе различныхъ отраслей знанія до такой степени важно, что различные факультеты обыкновенно соединяются въ одно учреждение. Они распределяются по разнымъ центрамъ только такъ, гдъ главное ихъ назначение состоить не въ развити высшаго научнаго образованія, а въ приготовленія молодыхъ людся къ спеціальнымъ карьерамъ. Примъръ такого устройства представляеть Франція. Но подобный взглядъ унижаеть и достоинство науки и уровень преподаванія. Живое взаняподъйствіе умственныхъ силь въ различныхъ отрасляхъ знанія необходимо, какъ для преподавателей, такъ и для учащихся., Только этимъ создаются уиственные центры, которые могуть служить разсадниками науки и просвъщения. Высшихь образцовъ такого рода учрежденій является Германія. Она паходится въ этопъ отношения въ особенно счастливыхъ условіяхъ. Государственное разъединение и недостатокъ полятической жизни послужили на пользу просв'ещения. Высшия умственныя силы устремились въ область теоретическихъ изслъдованій; всюду создались университеты, которые соперничають между собою въ привлечении ученыхъ. Провинціальные университеты въ особенности, удаленные отъ столичныхъ интересовъ и соблазновъ, были пріютояъ чистаго стремленія кь наукв. Въ педагогическовъ отношения, провищиальная жизнь, если только есть въ ней достаточно умственныхъ силъ, представляетъ весьма важныя прениущества. У насъ, высокое положение Московскаго уняверситета въ сороковыхъ годахъ объясняется твяъ, что Москва давно перестала быть столицей. Тому же обстоятельству обязанъ былъ своимъ процвътаніемъ нъкогда столь высоко стольшій, нынъ разгромленный, университеть Дерптскій.

Но мало одного соединенія факультетовъ. Для того, чтобы уняверситеты могли получить настоящее общественное значеніе, какъ центры умственной жизни, надобно, чтобъ они былп поставлены въ болве или менве независимое положеніе. Въ Общемъ Государственномъ Правъ было объяснено, что университеты, по существу своему, должны составлять самостоятельныя корпораціи, облеченныя выборными правами. Профессоръ---не чиновникъ, исполняющій приказанія начальства, а человъкъ самостоятельно изучающій науку и передающій слушателямъ результаты своихъ изслъдованій. Только независимое положеніе и корпоративная связь способны водворить въ средѣ преподавателей и тоть правственный духъ, который дастъ имъ авторитетъ надъ учанцимиси. Умственныя силы суть иезависимыя силы; иначе онѣ теряютъ всякое вліяніе. Орудіе не есть сила, а средство въ чужихъ рукахъ. Полтому, лишеніе университетовъ корпоратявныхъ правъ и низведеніе профессоровъ на степень простыхъ чиновниковъ не можетъ не имѣтъ своямъ послѣдствіемъ глубокій упадокъ высшаго образованія, а съ тѣмъ вмѣстѣ и умственнаго уровня общества. Въ этонъ отношенія, уняверситетская реформа 1884 года нанесла русскому просвѣщенію такой ударъ, отъ котораго оно не скоро оправится.

Въ связи съ независнязыть положеніемъ университетовъ находится и свобода преподаванія. Сообразно съ двоякою цѣлью высшаго преподаванія рождаются и двоякія требованія: въ видахъ приготовленія людей къ высшиять карьерамъ установляются обязательныя програимы; напротивъ, развятіе науки требуетъ свободныхъ курсовъ. При широкомъ объемѣ преподаванія, при значительномъ запасѣ умственныхъ силъ, то и другое можетъ сочетаться. Чѣмъ выше умственное значеніе университетовъ, чѣмъ больше въ нихъ соединяется силъ, и чѣмъ выше уровень учащихся, тѣмъ болѣе свободный элементъ преобладаетъ надъ принудительнымъ. И въ этохъ отношеніи Германія представляетъ образенъ, которому однако лишь съ большою осторожностью могутъ подражать менѣе образованные народы.

Свобода преподаванія предполагасть и большую или меньшую свободу въ выраженія политическихъ и религіозныхъ митий. Безъ сомитина, профессоръ не въ правт ополчаться противъ редигіи и законовъ своего государства; даже тамъ, гдт это допускается въ печати, это не діло каседры, которая должна стоять въ сторонт отъ борьбы партій. Еще менте профессоръ въ правт преподавать теорія, разрушающія общественный строй. Но въ этихъ предълахъ есть итсто для широкой свободы, безъ которой умственное развитіе немыслимо. Тамъ, гдт она оффиціально стъсняется черезъ мъру, тамъ негласнымъ и косвенныхъ путемъ пробивается потаеншая такая критика, гораздо болѣе опасная, нежели явная, и дъйствующая сильнъе на молодые умы. Наиболѣе стъсненные формальныхъ образомъ центры становятся разсадникомъ самыхъ крайнихъ мыслей и самой ръзкой оппознція.

Независимость, какъ въ общественномъ положенія, такъ и въ вираженіи своихъ мићній, таково первое и основное требованіе твъъ высшихъ умственныхъ силъ, которыя призваны руководить общественнымъ воспитаніемъ. Это и есть существенное свойство еслкой аристократіи, умственной еще болће, нежели другихъ, ибо уиственная сила только черезъ то имъетъ авторитетъ, что она дъй-

Digitized by Google

22\*

ствуеть независимо, по собственному почину. Оть этихъ высшихъ уиственныхъ силъ зависитъ все народное образованіе и все дальнѣйшее умственное развитіе общества. Ибо образованіе идетъ не синзу, а сверху. Отъ умственнаго состоянія университетовъ зависитъ уровень преподавателей средней школы, а отъ послѣднихъ уровень преподавателей народной школы. Тутъ установляется іерархическій порядокъ, получающій движеніе сверху.

Такая же іерархія умственнаго образованія водворяется я въ целонь составь, общества. Это делается не въ силу какихъ-либо искусственныхъ мъръ или учрежденій, а само собою, вслъдствіе потребностей и хода жизни. Такой порядокъ составляетъ естественное и необходимое слъдствіе самаго общественнаго развятія. Какъ свободное движение экономическихъ силъ установляетъ въ обществъ јерархио состояния въ безконечно - разнообразныхъ ступеняхъ, такъ и различіе воспитанія само собою порождаеть іерархію унственнаго развитія. Такъ всегда было, есть и будеть, ибо таковъ необходный ваконъ общественной жизни. То интегральное образованіе, о которонъ мечтають соціалисты, стренящіеся встахъ подвестя къ одному уиственному уровню, есть не болье какъ праздная фантазія, обличающая полное испонимание и существа науки, и задачъ воспитанія, и различнаго призванія людей. Истинно научное образованіе не можеть быть доступно всёмь; оно требуеть такой массы умственнаго труда, которая всегда будеть дълать его достояніемъ немногихъ, и тв., которые этоть трудъ осилили, не станутъ посвящать свою жизнь физической работв. Кто пятнадцать леть своей молодости посвятиль усвоенію уиственнаго достоянія челов'єчества, кто сид'ять надъ Софокломъ и Виргилісиъ, кто изучалъ правовъденіе или медицину, тотъ не пойдеть рабочнить на прядильную фабрику или кочегаронть на желъзную дорогу. Между уиственною подготовкой и жизненнымъ призваніемъ должно быть соотвітствіс, а туть оказывается полное противорізчіс. Конечно, и для рабочихъ полезно чтеніе лекцій о разныхъ предметахъ; но считать это популярное изложение, принаровленное къ умственному уровню массы, серіознымъ образованісяъ могуть только ті, которые не имвють о наукв ни мальйшаго понятія. Несравненно умиве и посявдовательные были ть старые соціалисты, въ роди Бабёфа, которые для уиственнаго уравненія всіхъ требовали изгнанія всіхъ наукъ и ограинченія преподаванія твиъ, что нужно рабочниъ нассань. Это-единственное интегральное образование, согласное съ началами соціализна.

Ственное интегральное сорысоване, соптеріальному благосостоянію и Соотвѣтствіе умственнаго уровня матеріальному благосостоянію и жизненному призванію различныхъ общественныхъ классовъ составляетъ нормальное требованіе, отъ котораго зависитъ правильный ходъ

общественной жизня. Гдт этого неть, такъ ощущается разладъ. Аристократія, родовал или денежная, которая не держится на высотъ современнаго умственнаго уровня, теряетъ свое нравственное вліяние и неизбъжно клонится къ падению. Точно также, когда въ среднихъ классахъ унственное развите и матеріальный достатокъ не соотвътствують другъ другу, образуется уиственный пролетаріать, который составляеть саный опасный элементь для общества. Наконець, когда въ народныхъ массахъ зарождаются умственныя потребности, превышающія ся матеріальныя средства, въ ней распространяется неудовольствіе, которое можетъ всети къ переворотанъ. Однако, когда говорится о соотятьтстви, это не означаеть количественнаго совпаденія. Высокое умственное развитіе вовсе не требуеть значительныхъ матеріальныхъ средствъ, а только обезпеченности, дающей независимость. Главный контингентъ унственныхъ свлъ дають все-таки средніе слон, которые съ достаточною обезпеченностью соединяють упорную уяственную работу, необходняую для высшаго развитія. Этимъ трудомъ умножается и накопляется, какъ матеріальный, такъ и умственный каниталь, оть котораго зависить все дальнёйшее развите челов'вчества. Какъ зиждители капитала, средние слон выдъляють изъ себя и денежную в умственную аристократію; они составляють неизсякаемый источникъ народныхъ силь, изъ котораго происходить постоянное обновление высшихъ слосвъ.

Но для этого обновления требуется высшая школа, исполняющая свое назначение и способная дать правильное направление уманъ. Въ настоящее время жного хлопочуть о народной школь. Въ денократическихи странахъ въ особенности, необходимо дать образование народу, облеченному политическими правами. У насъ, послѣ освобожденія крестьяниь, явилось также стреяление ноднять освобожденную массу, открыть ей новые уиственные горизонты. Все это достойно полнаго сочувствія; по когда берутся учить народъ, надобно, чтобъ у самихъ учителей головы были въ поридкъ, а то ли мы видимъ на дълъ? Образование массы не ограничивается формальнымъ обучениемъ грамоть и ариометики; надобно знать, какал умственная и правственная пища ей дается. Столь высоко стоящая измецкая школа изшаеть ли народнымъ массамъ слипо воспринимать безумныя теорія соціализма? Ужасающій рость соціалистической партій въ Германій служить на это ответоит. Тоже самое мы виднит и во Франціи. Самая образованная часть инзшаго народонаселенія, городскіе рабочіе классы, насквозь заражены самымъ крайнимъ соціализномъ. Школа возбуждаєть въ нихъ только уиственныя стреиленія, ділающія ихъ воспрівичными ко всякимъ разрушительнымъ теоріямъ. Ужасы паряжской Коннуны

показали, что образованимй парижскій работникъ, по звърскимъ инстинктамъ, стоитъ не только не выше, а можстъ-быть и инже самаго безграмотнаго крестьянина. Инаго нельзя и ожидать, когда въ обществъ нътъ высшей руководящей силы, когда наверху, благодаря реализму, царствуетъ полный умственный хаосъ, когда всѣ науки, касающіяся человъка, опрокинуты вверхъ дномъ, когда въ нихъ исчезло всякое твердое начало, когда, съ отрицаніемъ философіи, самая возможность разумнаго міросозерцанія исчезла, оставляя мъсто только для превратныхъ фантазій. Главное современное зло лежитъ наверху, а не внизу. Тщетно лѣчить ноги, когда болитъ голова. Чтобы поднять народную школу, надобно прежде всего дать крънкія основы высшему образованію, а для этого необходимо, чтобы создалась руководящая умственная аристократія, которая въ настоящее время находится въ жалкомъ упадкѣ.

Мы приходинъ здъсь какъ бы кълогическому кругу. Для того, чтобы поднять умственную аристократію, нужна правильно поставленная школа, а для того, чтобы поднять школу, пужна умственная аристократія, стоящая на высотѣ своего призванія. Гдѣ же изъ этого шыходъ? Онъ лежитъ единственно въ неудержимомъ ходѣ исторія, паправляющей человѣчество къ высшей цѣли его существованія, съ участіемъ человѣческой воли, но по законамъ, стоящимъ выше человѣческой юли и вытекающимъ изъ самой природы духа.

Изсявдованию этого процесса будеть посвящена следующая книга.

# КНИГА ПЯТАЯ. Историческое развитіе.

### ГЛАВА І.

### Понятіе о развитія.

Исторія представляеть преемственный процессь, переходящій отъ поколізнія къ поколізнію. Каждое изъ нихъ, получая матеріальное и умственное наслідіе своихъ отцовъ, умножаетъ его собственною работой и передаетъ діятямъ. Тикимъ образояъ, добытое предкажи становится прочинахъ достояціемъ потомства.

Этотъ процессъ не идетъ однако непрерывнымъ ходомъ. Иногда натышия дикія силы разрушаютъ илоды многовъковаго преемственнаго просвъщенія. Такъ было въ Европъ при нашествія варваровъ. Обыкновенно эти перевороты подготовляются внутреннимъ разложенісять общества, подтачикающимъ его силы и черезъ то дълающимъ его неспособнымъ противостоять визшиему натиску. Это и случилось съ Греками и Римликами. Однако этихъ не упичтожается умственное наслъдіе человъчества. Оно усвоивается другнии народами, которые снова умножаютъ его своею работой и нередаютъ нарождающимся ноколталіямъ. Нынъ мы пользуемся плодами трудовъ Грековъ и Римлигъ, хоти эти племена давно исчезли съ лица земли. Умственное ихъ насятъдіе перешло въ плоть и кровь новыхъ народовъ и сдълалось источникомъ новаго высщаго развитія жизни.

Всъ эти явленія приводять насъ къ понятію о постепенновь совершенствованія челов'яческаго рода. Мы несомитино богаче, нежели древніе, и наше богатство идеть возрастая. Современная наука безспорно стоить выше, нежели у древнихъ, и знаніе точно также идеть возрастая. Такимъ образомъ, передъ нами открывается путь, которому не предвидится конца. Челов'яческій разумъ, изощряясь, болёе и более расширяеть область познанія и покоряеть себ'я природу. Конечно,

при ограниченности человѣческихъ средствъ, полнота и совершенство въ томъ и другомъ отношеніи никогда не могутъ быть достигнуты. Идеальная цѣль лежитъ въ безконечности; но человѣчество можеть постепенно къ ней приближаться. Отсюда взглядъ на исторію, какъ на безконечный прогрессъ, выработанный преимущественно философами XVIII-го вѣка.

Одпако, это количественное опредълсніе далеко недостаточно. Оно не объясняеть періодовь упадка, часто происходищаго не отъ виблинихъ, а отъ внутреннихъ причинъ. Оно не выясниетъ и взаняныхъ отношеній различныхъ сторонъ духовнаго процесса. Наконецъ, въ самомъ развитія разума, все, при этомъ ваглядъ, ограничивается формальнымъ умноженіемъ знанія, безъ опредъленія его содержанія, тогда какъ послъднее играетъ въ исторія важикйшую роль. Человъкъ, познастъ не только витвишою природу, но и самого себя, ть внутреннія силы, которыя лежатъ въ глубнить его духа. Постененное выясненіе этихъ внутреннихъ цачалъ, приведеніе ихъ къ самосознанію и устройство на этомъ основанія человъческой жизни, таково существенное содержаніе исторія. Не стремленіе къ совершенству, какъ думаля мыслители проплаго въка, а умубленіе яв себя составляетъ истипный ся смысяъ в руководницее сю начало. Въ этомъ состоцтъ рязвиніс, понятіе основное и для органическаго міра и для духовной янани.

Въ этомъ полятіи сочетаются разныя опредвленія. Изъ самаго его смысла очевидно, что опо представляеть переходъ въ *дъйствишельность*, или въ дѣятельное состояніе, того, что заключалось въ *возможности*, али въ потенціональнояъ состоянія. По здѣсь это совершается не подъ вліяніемъ внѣшнихъ силъ, а дъйствіемъ внутренняго начала, составляющаго самую природу даннаго существа, которое стремится проявить во внѣшниемъ мірѣ всю полноту заключающихся въ немъ опредѣленій. А такъ какъ осуществленіе въ дъйствительности совокупности жизнечныхъ опредѣленій составляетъ имъ прогресса, то развитіе есть пѣлесообразный процессъ, переводящій внутреннюю природу даннаго существа изъ потенціальнаго состоянія въ дѣятельное, при взаимнодъйствіи съ окружающею средой.

Этимъ внутреннимъ, цёлесообразно дъйствующимъ началомъ развитіе отличается отъ чисто механическихъ процессовъ, которые сами по себі не представляють никакой цёлесообразности, и если подчиияются какимъ-либо цёлямъ, то послёдній остаются для нихъ визыними, почему в направляющая къ нимъ сила является для нихъ визыними, почему в направляющая къ нимъ сила является для нихъ визыними, почему в направляющая къ нимъ сила является для нихъ постороннею. Машяны служатъ цёлямъ человъка; по не онъ сами развиваются въ виду этой цёли, а человъкъ ихъ строитъ и направляетъ. Въ природъ, дёлесообразно дъйствующія силы встрѣчаются только въ организмахъ, почему къ нимъ только и прилагается понятіе о развитім. Каждая единичная особь, растительнаго или животнаго царства, представляетъ тому прим'бръ.

Въ свиени, въ потенціальномъ состояніи заключается уже все будущее растение. Въ силу присущаго сму дъятельнаго начала, оно претвориеть въ себя окружающій его катеріаль и такниъ образонь развивается въ цільную единичную особь, ня вющую опреділенное строеціе и свойства, именно эти, а не какін-либо другія, каково бы ин было различие визнинихъ условий. Стросние и свойства, образующия извъстный имиз, вполит уже заключаются въ стиени, нисколько не завися оть окружающихъ условій, которыя могуть только способствовать или задерживать развитіе, дать преобладаніе току или другому признаку, но не въ состояния наябнить самаго тина. Изъ свиени осним всегда произойдеть осниа, а никогда береза, из какую бы среду оно ни было ноставлено. Производный человікомъ искусственный подборъ, действуя въ теченія впогихъ ноколіній, видоизвінноть типь лишь въ тоять отношения, что все больний и больний перев'ясь дается току или другому признаку; какъ же скоро это искусственное направление прекращается и растеніе предостанляется дійствію естественныхъ силь, такъ оно возвращается къ своему естественному типу.

Такимъ образояъ, результатомъ развитія является воспроизведеніе типа, заключающагося из стриени. Какъ скоро тигь проявияся во всей своей полноть, такъ дальныйшее развите прекращается. Этоть результать составляеть, вийств съ темъ, направляющее начало всего процесса, то-есть, ньи развития. Саный процессь инветь инвесобразный характери: онъ состоять въ разнити опредчленныхъ органовъ для извістныхъ отправленій организна; отпошеніе же органовъ и отправления есть отношение церли и средствъ. Следовательно, и съ этой стороны развитие есть цилесообразный процессь, или ивление внутренней, целесообразно действующей силы, которан, по присущных ей законамъ, создаетъ органы для отправленій цівлесообразно устросинаго организма. Ничего подобнаго механическія и химическія силы наять не представляють. Развитие составляетъ исключительную принадлежность существа одареннаго жизнью, то-есть, находящагося въ цілесообразноя взанинодіяствін съ окружающею средой. Завершенісыъ этого органическаго процесса является произведеніе новаго съчени, совершенно подобнаго прежнему, изъ коториго, въ свою очередь, развивается новая особь совершенно того же типа. Старая, достигши полноти своего развити, умирасть, а новая заступаеть ея where. Такимъ образомъ, одниъ и тотъ же типъ сохраняется непрерывно въ рядъ смѣняющихся поколтий. Одна и таже цълесообразно

дваствующая сила переходить оть потенціального состоянія въ діятельное и затіжь обратно, наъ діятельного состоянія въ потенціальное, составляющее начало новой особи.

Тоть же процессь повторяется и въ животномъ царстве. Въ человъкъ, параллельно съ иниъ идетъ и духовное развитие. Въ появявшенся на свътъ ребенкъ духовныя способности находятся въ зачаточновъ видъ, въ состоянии слитности; съ физическивъ развитиемъ организма развиваются и оне, изощряясь въ целесообразной деятельности. Онв позднее, нежели тело, достигають зрелости; затыхъ, со старостью онъ слабеють и наконецъ исчезають съ разрушениемъ тыла. Составляеть ли это исчезновсије конечный предвлъ существования человека или присущая сму единичная духовная сила, составляющая его я, съ разложениемъ тъла возвращается въ потенциальное состояние, съ тънъ чтобы потонъ опять возродиться къ новой жизни, объ этонъ ны фактически ничего не знаемъ. Мы ноженъ только делать объ этонъ заключение изъ свойствъ человъческой особи и изъ назначенія челов'яка. Исходя оть начала развитія, ны не можень не признать, что, въ отличіе отъ физическихъ организмовъ, духовное развитіс челов'вческой особи не исчерпываеть еп содержания. Челов'вческая мысль, чувство и воля идуть далеко за пределы преходящаго земнаго бытія. Если нормальное развитіе, не прерванное случайностями, состоить въ достижении полноты существования, то человъку эта полнота не дается: онъ на земль не достигаетъ своего назначенія, изъ чего можно заключить, что земною жизнью не исчерпывается его существование, и что онъ предназначенъ для инаго, высшаго бытія. Это заключеніе водтверждается свойствами единичной субстанции, представляющей недълнное, а потому не подлежащее разложению цълое, духовный атомъ, а также и требованіями, вытекающими изъ правственнаго закона. Оно составляетъ общее убъждение человъчества, которое отвергается только одностороннимъ матеріализмомъ.

Но развитіе не ограничивается отдівльною особью. Даже въ органическомъ мірів, если мы ваглянемъ на совокупность растительнаго или животнаго царства, мы не можемъ не замізтить постепеннаго перехода отъ простівншихъ формъ къ боліве и боліве сложнымъ, отъ меніве совершенныхъ къ боліве совершеннымъ, попимая подъ именемъ совершенства согласіе въ разнообразия, то-есть, раздівленіе органовъ и отправленій и подчиненіе ихъ общему средоточію. Съ этой точки зрівнія, всів организмы распредівляются по іерархической лізствицъ, на вершині которой стоитъ человізкъ. Различные роды и виды растеній и животныхъ распредівляются на ней по группамъ и ступевать, между которыми являются переходныя формы, но есть и мно-

- 347 -

гочисленные скачки. Въ общемъ нтогъ, органический міръ представаястъ цѣльную систему цѣлесообразно устроенныхъ и постспенню совершенствующихся формъ. Процессъ развитія, которымъ опредѣляется ростъ отдѣльной особи, повторлется и въ цѣломъ. А потому им и адѣсь должны признать присутствіе цѣлесообразно дѣйствующей силы, которая постепенно производила этотъ рядъ организмовъ и завершилась наконецъ созданісмъ человѣка, представляющаго явленіе новой, высшей силы духовной.

Естественный выводъ, который можно сделать изъ этой картины, состоитъ въ томъ, что всѣ эти организмы произошли одинъ отъ другаго путемъ постепеннаго совершенствования. Такова именно была теорія, которую въ началъ нынъшняго въка развивали въ Гермавія натуръ-философы, а во Франціи Ланаркъ и его последователи. Противъ нся есть однако существенное фактическое возражение: въ дъяствительности мы не видимъ превращенія однихъ органическихъ формъ въ другія; напротивъ, мы совершенно достовърно знасиъ, въ предълахъ вашего опыта, что разъ установнешийся типъ не изивняется ни въ какой другой, и если онъ искусственно получаетъ одностороннее развитие, то, предоставленный себь, онъ возвращается къ своей естественной формъ. Повъйшія попытки устранить это возраженіе признаниемъ безконсчно длинныхъ періодовъ времени, въ теченія которыхъ постепенно накопляются незам'ятныя переизны, тэмъ менте когли утвердить теорію превращенія на прочныхъ основахъ, что саная причина, производящая эти перемены, та внутренняя сила, которая лежитъ въ основания развития, не была не только изслъдована, но даже указана. Ес старались просто обойти, заменивъ ес чисто неха-. ническимъ дъйствіемъ борьбы за существованіе, въ которой побъждають особи, наиболже приспособленныя къ окружающинъ условіянь. Приспособленность же сводится къ фактическому началу изиѣнчивости организмовъ: предполагается, что хотя бы ничтожныя, но выгодныя для организма перемёны дають лиший шансь въ борьбе за существование и сохраняющимися въ живыхъ особями передаются потоиственно; постепенное же накопление переминъ производитъ наконецъ полное превращение типа. По въ дъйствительности изиънчивость организмовъ держится въ тёсныхъ предёлахъ даннаго типа и всегда къ нему возвращается; признание неограниченной изивнчивости есть чисто произвольная гипотеза. Такъ же произвольно и распространение мелкихъ перемънъ на громадные періоды времени, придуманные для того, чтобъ объяснить отсутстве фактовъ: искусственный подборъ, на который ссылаются последователи этой теоріи, деяствуеть несравненно быстрее, а природа, по ихъ собственному признанію, влад'ясть безконечно большими силами, нежели челов'якь. Наконець, начало приспособленія кь ви'вшимиъ условіямъ само по себ'я не ведеть къ высшему развитію; папротивъ, ч'ямъ сложите и совершените организмъ, тімъ болте онъ требуеть утонченныхъ, слівдовательно болте рідкихъ условій для своего существованія. Панбол'є приспособлены ко истит. изм'янлющимся условіямъ среды вовсе не высшіе, а именно низшіе организмы. Они же и размножаются несравненно быстрів. Слівдовательно, и качественно и количественно, они имівють нанболте шансовъ на существованіе, а потому должны получить перевість въ борьбі.

Чтобы побъдить всё эти невыгоды, нужна внутреннии, движущая причина развитія, возводищая организмы на высшія и высшія ступеня. до тіхъ поръ пока наконецъ она достигнетъ своего преділа. Эта внутренняя целесообразно действующая сила раскрывается намъ въ развити единичнаго существа. Если им пріобрътенное этимъ путень понятіе о развитіи приложних къ совокупности организмовъ, то и адъсь им должны признать пілесообразно дійствующую силу прароды, которая постепенно произвела различные типы, восходя исе выше . н выше, до тіхъ поръ, пока не было достигнуто совершенство органической жизни въ существъ, способновъ быть носителевъ новой, высшей жизни духовной. Въ отличіе отъ силы, действующей въ единичномъ организмѣ, эта общая сила не ограничивается воспроизведенісять даннаго строенія. Производя все новые и новые типы, она является творческою; по это твореніе не извигь, а извнутри. Постепенно совершенствующійся рядъ цілесообразно устроенныхъ организмовъ раскрываетъ намъ законъ развитія этой силы; ны замізчаемъ туть общій планъ и постепенность переходовь. Но какимъ путемъ она действовала, незаметныхъ ли превращениемъ однихъ организмовъ въ другіе, или скачками, производя новые типы изъ зачаточнаго состоянія, объ этокъ ны не нивенъ ни мальйшаго понятія, ибо при существующихъ условіяхъ ничего подобнаго уже не совершается. Разъ созданные и упроченные типы не носятъ въ себі: никакихъ началь далытвашаго развитія. Они держатся въ данныхъ предблахъ, колеблясь немного въ ту и другую сторону, но постоянно возвращаясь къ среднему состоянию. У насъ нътъ никакихъ данныхъ дая построенія научной гипотезы, а фантастическія гипотезы должны быть изгоняемы изъ науки.

Совершенно иное представляеть намъ развитіе духа. И тутъ процессъ восхожденія отъ низшей ступени къ высшей не ограничивается единячною особью, а обнимаетъ цълые народы и даже все челов'чество. Но здъсь самый способъ перехода отъ одной ступени къ дру-

гой намъ достовърно извъстенъ. Всё люди находятся или могуть находиться въ духовнояъ общенін другъ съ другояъ; умственное насявдіе одного поколізнія усвоинается другияъ и умноженное передается даясе. Для этого не нужно даже неносредственнаго общенія; дъятельность духа оставляеть по себь матеріальные сявды, язъ которыхъ вознаются руководившія имъ начала. Литературные я художественные намятники древности нослужили источниковъ новой духовной жизни, когда создавний ихъ народы давно перестали существовать. Этимъ способояъ духовное насявдіе переходитъ отъ одного народа къ другому и становится прочныхъ достояніемъ человъчества.

Изъ. этихъ ивленій неотразимо вытекаетъ понятіе о совокупной, пресметненно нереходящей духовной жизни всего челов'ячества, сяъдовательно о единомъ духѣ, развивающемъ извнутри себя полноту своихъ опредъленій въ посл'ядовательномъ движеніи всемірной исторіи. Вст народы, съ этой точки эръ́ція, представляются членами единаго духовнаго ц'алаго, а отд'яльныя лица д'ятелями въ общемъ духовноюъ процессі. Такова именно была теорія, выработанная итмецкою философіей въ первой четверти имизанниго вѣка.

Иервоначально, въ шнолъ натуръ-философовъ, это духовное развитіе било подведено подъ одну категорію съ развитіемъ органическимъ. Ему дано было названіе зволюцій, при чемъ постененность зволюціоннаго движенія противополагалась революціоннымъ переломамъ жизни. Но болѣе глубокое пониманіе историческаго процесса выяснило, что овъ совершается не только путемъ постепеннаго органическаго роста, но и путемъ сознательной борьбы. Эта борьба происходитъ, какъ между односторопними направленіями, раздъляющими современность, такъ и между смѣняющими другъ друга пачалами, старымъ и новыхъ, при чемъ побъждаетъ то, которое имъетъ за себя наибольшую духовную силу и носитъ въ себѣ высшія начала духовной жизни, а потому способно возвесть человѣчество на высшую ступень. Это — развитіе пе *ораническое*, а *діалектическое*, направляемое законами разума.

Этотъ взглядъ на исторію, выработанный главнымъ образовъ Гегелемъ и его послѣдователями, не былъ, однако, приложенъ къ явлеиіямъ съ достаточною точностью и осмотрительностью. Основная мисль была глубокая и вѣрная, но построеніе было ложное. Діалектическій законъ требовалъ выдѣленія противоположностей изъ первоначальнаго единства и затѣмъ сведенія послѣднихъ къ новому, высшему единству. Это высшее, конечное единство Гегель видѣлъ въ христіанствѣ; поэтому онъ всю новую исторію, совокупно съ средневѣковою, нонималъ какъ постепенное развитіе христіанскихъ началъ, при чемъ главными дѣлтелями въ этомъ процессь онъ считалъ Германцевъ; среднее же звено исторіи, представляющее противоположность элементовъ, онъ отнесъ къ римскому міру. Такое постросніе было несогласно съ фактами. Противоположность основныхъ элементовъ человъческаго развитія, религіознаго и свътскаго, церковнаго и гражданскаго, является, напротивъ, характеристическимъ признакомъ среднихъ въковъ; Римская же имперія представляла послѣднюю, унаслѣдованную отъ древности связь стремящихся врозь противоположностей, съ паденіемъ которой противоборствующіе элементы выступили во всей своей рѣзкости. Въ связи съ этимъ невѣрнымъ построеніемъ находится и преувеличенная роль, предоставленная Германцамъ. Они, дѣйствительно, были преобладающимъ элементомъ въ средніе вѣка; но въ новой исторіи, съ возвращеніемъ къ началамъ древняго міра, они остались однимъ изъ существенныхъ факторовъ исторической жизни, однако отнюдь не первенствующимъ, а стоящимъ на ряду съ другими.

Исправить эти недостатки, очевидно, можно было только внимательныхъ изучениемъ фактовъ и стараниемъ свести ихъ къ общимъ законанъ. Такова именно была задача реализма. Но последний, отвергнувъ истафизическія системы, которыя строяля асторію сверху, асходя оть апріорныхъ началъ, въ свою очередь впалъ въ противоположную и еще худшую односторонность. Пачавши снизу, онь отрицаль всякую метафизику, какъ незаконное проявление мысли, между тъкъ какъ иженно истафизическія начала составляють главивание содержаніе историческаго развитія. Огюстъ Конть пытался даже построить на этояъ отрицания цълую историческую систему. Онъ признавалъ последовательность періодовъ богословскаго, метафизическаго и положительнаго основныхъ закономъ историческаго развитія челов'ячества. Богословское воззрѣніе, по его теорін, составляеть принадлежность иладенческаго состояція имсли, когда, вивсто изследованія фактическихъ законовъ, она приписываетъ всв явления природы испосредственному деяствю высшихъ существъ. Метафизика представляеть уже выходъ изъ этого первобытнаго міросозерцанія: фантастическія существа замъняются отвлеченными сущностями. Но послъдния имъютъ столь же нало реальнаго значенія, какъ и первыя, а потому, съ большею зраютью мысли, и онв отвергаются: человакъ ограничявается наслёдованіень фактическихь законовь, не пытаясь постигнуть первоначальныя и конечныя причины бытія, недоступныя его поннианію. Такова точка зренія положительной философіи.

Это реалистическое построеніе исторіи страдаетъ твиъ же отвлеченнымъ схематизмомъ, въ которомъ оно упрекаетъ метафизику. Въ действительности, мы такого закона не находимъ; чтобы провести его въ исторіи, надобно извратить всв явленія, что и делалъ Контъ-

Въ предыдущенъ изложенія мы уже видѣли, что древняя мысль перешла отъ богословской точки зрѣпія къ метафизической и затѣнъ къ положительной, но потонъ опять вернулась отъ положительнаго воззрѣнія къ метафизическому и наконецъ отъ метафизическаго къ богословскому. Слѣдовательно, это законъ мнямый, ядущій наперекоръ ясторическимъ фактамъ \*).

Поздићашје реалисты и не пытались его поддерживать. Подобно Конту отвергая метафизику, они старались, стоя на чисто фактической почвь, свести всь явленія развитія къ общимъ законамъ бытія. раскрываемымъ эмпирическою наукою. Главшая попытка въ этомъ род'в припадлежить Спенсеру. Понятіе о развитія онъ замвияеть заимствованнымъ у метафизиковъ терминомъ жолюція; самый же пропессъ сводится къ интеграния и дифференціаціи, то-есть, количественному соединению при качественномъ раздъления. Интеграция подвергается натерія, что сопровождается разсвяніснь присущаго сй движенія, а уменьшение внутренняго двяжения влечеть за собою обособление разнороднаго, подъ вліяціенъ визшнихъ причниъ, действующихъ въ увеличивающейся прогрессіи, нбо каждая причина порождаеть многія с.тваствія и каждое следствіе, въ свою очередь, становится причиною. Подъ эти общія начала подводятся все явленія мірозданія. Прячины же приводятся исключительно механическия; всякая извнутри двйствующая, а твяъ более целесообразная сила отвергается. Такинъ образовъ, весь міръ представляется чистыхъ исхавизновъ. Но дошелщи до крайнихъ предъловъ, этотъ процессъ сизняется обратныяъ: за эволюцісй слідуеть диссолюція, выражающаяся въ дизинтеграція матерія съ поглощеніемъ двпженія, опять же всябдствіе дъйствія визнинихъ силъ, при чемъ различія сглаживаются и возстановляется однородная масса. Въ постоянной сменть періодовъ эволюція и диссолюція состоять, по мизнію Спенсера, весь процессь бытія.

Что эта совершению безскысленная смёна безскысленныхъ процессовъ представляетъ не болёе какъ чистую фантазію, объ этопъ не нужно много распространяться. Соединеніе и раздёленіе суть дёйствія, которыя можно найти во всемъ на свётъ. Обозрёвая совокупность явленій, легко подобрать сколько угодно пранёровъ интеграція и дифференціація и столько же можно подобрать прим'яровъ противнаго. Изъ этого ровно ничего не выдетъ, крои совершенно произвольныхъ построеній. Внёшними механическими причинами, во всяжемъ случав, развитіе не объясняется, и самъ Спенсеръ, воздвигнувъ свою

 волее водробный разборь этой теорія си. въ коенъ сочивскія: Пелекнимельная уплософія и единство науки.

воздушную систему, заявляеть, что при всехъ томъ, остается совершенно непонятнымъ, почему изъ двухъ яицъ, положенныхъ подъ одну насёдку, выходятъ изъ одного цынленокъ, а изъ другаго утенокъ. Это, говоритъ онъ, загадка, неразр'вшиман при настоящемъ состоянии челов'вческаго знанія. А между т'явъ, яменно, въ этой загадкѣ заключается вся тайна развитія. Въ такъ называемой эволюціи для этого понятія п'ятъ м'яста. Эволюція есть терминъ, заимстлованный у философовъ, но лишенный всякаго точнаго смысла, а потому приложимый ко всему на св'ять. Еще менче въ этой системъ есть м'ясто для развитія духовнаго. Въ основаніе эволюціи полагается интеграція матерія съ разс'ялніемъ движенія: сл'ядовательно, вся теорія покоится на матеріалистической почкв; о духовной д'вительности нѣтъ річи \*).

Реализжь, отрицающій метафизику, вообще неспособень не только объяснить начало развития, но и отличить его отъ другихъ процессовъ, совершающихся въ мірь. Только универсализмъ, обнанающій совокунность началь бытія и все разнообразіе явленій, можеть укавать явсто и значеніе каждаго въ общей систем'я міровыхъ силъ. Мы видели, что развитие следуеть строго отличать отъ всикихъ механическихъ процессовъ соединенія и разділенія. Оно непосредственно спязано съ началомъ жизни; источникомъ его служитъ цёлесообразно хваствующая сила, которая подчиняеть себть визниній матеріаль и пъ неяъ раскрываетъ свои внутрений опредиления. Вслидствие этого, при однихъ и техъ же впецинахъ условіяхъ, изъ двухъ янить выходить дна совершению разныхъ животныхъ. Эта живан, цілесообразно діяствующая сила, которая сама создаеть свой организмъ при постоянномъ вланянодфиствін съ окружающею средой, называется душою. Это истафизическое понятіє находить полное приложеніе въ явленіяхъ органической жизни.

Но им видъли, что явленія этой силы не ограничиваются единичною особью. Она переходить наъ одного поколтнія въ другое, при ностоянно возобновляющейся сибить потепціальнаго состоянія и діятельнаго. Изъ стиени выростаеть дерево, которое дасть новое стия, выростающее опять въ дерево. Тоже происходить и въ животножь нарствъ. Слідовательно, единичная органическая душа есть только чистное явленіе боліе общей силы, дійствующей въ цікломъ рядів ситинихся поколівній. Если мы признаемъ, что весь органическій мірть развился изъ первоначальной протоплазмы, то мы должны будевъ

ł

<sup>\*)</sup> Болье порробный разборь теорія Сисисора си. въ носих сочинскіч: Собственнность и Гасудорство, ч. 11, пи. 3, гл. 0.

этой жизненной силт прядать еще боле общее значеніе, признавъсе началохъ и источниковъ всего органическаго процесса. Къ этому и приводитъ дарвиннатъ, который затемияетъ только безсознательно ваключающеся въ немъ понятіе признанісиъ основными факторами процесса измѣнчивость организма и борьбу за существованіе. Измѣнчивость организма не идетъ далѣе присущей ему силы. Какъ бы ин были благопріятны виѣшнія условія, ничего не выйдетъ, есян иѣтъ силы способной произвести данное измѣненіе. Признавши измѣнчивостъ безграничную, хотя бы въ безконечномъ рядѣ поколѣній, им должим необходимо признать существованіе силы, способной произвести всѣ эти измѣненія и возвести организмъ отъ зачаточной формы до самой высшей ступени развитія. Борьба за существованіе можетъ только содъйствовать процессу или его замедлить, но не она его производитъ. Какой бы теоріи мы ни держались, трансформнама яли

творенія, дійствующаго извнутри по язвістному плану, ны все-таки должни придти из понятію о единой творческой силі, лежащей въ основаніи процесса и произведшей цілый рядь организмовъ, отъ низшихъ ступеней до высшихъ, то-есть, ны должны признать существованіе общей души, проявляющейся въ ряді органическихъ формъ и одаренныхъ жизнью существъ.

Древніе философы, понимая вселенную какъ единое, живое цілое, разсматривали со какъ одушевленное животное, и съ этой точки эрвнія приходили къ понятію о кіровой душев. Сравнивая это понятіе съ явленіями, которыя раскрываются опытными науками, мы должны сказать, что оно вовсе не применимо къ действію механическихъ и химпческихъ силъ, но находить приложение въ области органической жизни. Происхождение и развитие организмовъ въ ихъ совокупности им не ноженъ объяснить иначе, какъ присутственъ творческой, целесообразно действующей силы, дающей форму и жизнь органическому строенію и возводящей единичныя свои созданія отъ низшихъ, простъйшихъ ступеней до самыхъ высокихъ и сложныхъ. Эта общая проявляющаяся въ органическохъ мірв жизненная сила составлисть низшую ступень духа. Поэтому и предель ся лежить тамъ, где начинается процессъ сознающаго себя духа. Произведши человъка, общая органическая сила природы достигаеть конечной свосй итли, съ чъмъ витств всякое дальнъйшее движение прекращается и всв произведенныя на свъть органическія формы затвердівають въ своемъ опредъленномъ, частномъ бытін. Таковъ логическій выводъ, который ны должны сделать наъ нивющихся у насъ фактическихъ данныхъ.

По формъ, духовное развитие сходно съ органическимъ. Духъ изла-

Digitized by Google

23

гаеть свои внутреннія определенія въ целесообразномъ процессе, при взаимнодъйствія съ визшиею природой. И здісь это взаимнодъйствіе составляеть только внешнее условіе, ускоряющее или задорживающее развитие, дающее преобладание тому или другому элементу; но не оно опредъляеть содержание развития. Духъ покорясть ссов природу и дълаеть ее орудіень своихъ собственныхъ целей. Эти цели онъ черпаеть изъ самого себя; имя онъ существенно отличается отъ всего органического міра. Въ послідненъ высшую ціль процесса составяяеть все-таки органическая жизнь единичной особи; къ ней приспособлены всв развивающиеся органы и отправления. Жизнь можеть быть болье или исные полна и разнообразна; чисто органическия отправленія, питаніе, дыханіе, оплодотвореніе, могуть сопровождаться чувствоиъ, визшисю впечатлительностью и самопроизвольнымъ движеніснь; но все же конечною целью остается видивидуальная органическая жизнь. Замечательно, что среди животныхъ совокупная жизнь обществани, съ подчинениемъ отдельныхъ особей общему строю, встрв. чается именно на низшихъ ступеняхъ, у пчелъ и у муравьевъ. Животныя съ нанболее совершенныхъ строенісяъ, позвоночныя и въ особенности ялекопитающія, живуть въ-одиночку, и если соединлются въ стада, то безъ всякаго совокупнаго строя: каждая особь живетъ для себя; взаимнодъяствія, протекающаго изъ раздъленія труда, исть никакого. На саныхъ высокихъ своихъ ступеняхъ органическая жизнь не идеть далёс натеріальнаго удовлетворенія единичнаго организна.

Совершенно иное содержание духовнаго развития. Съ покорениемъ природы, натеріальная жизнь человъка, безъ сомитнія, обогащается новыми средствами; но не въ нихъ заключается существо человъческаго развитія, а въ тёхъ духовныхъ, метафизическихъ началахъ, которыя сознаются и осуществляются въ историческовъ процессъ. Эти начала суть изложенные выше духовные интересы человтческихъ обществъ: религія, наука, искусство, право, нравственность, государ. ственная и общественная жизнь. Къ этому присоединяется и покореніе природы, какъ средство для осуществленія духовныхъ цілей. Эти начала не ограничиваются уже единичнымъ существомъ, а составляють общее достояние всёхъ; они развиваются совокупными силами, при живомъ духовномъ взаимподфяствій единичныхъ особей, въ преенственновъ рядѣ поколіній, передающихъ другъ другу общее духовное насявдіе. Этоть духовный элементь связываеть въ одно живое целое не только одновременно живущія единицы, но и все прошедшія и будущія. Всь онь составляють живыя звенья единой связывающей ихъ цени; всё онё являются участниками совокупнаго процесса, въ которомъ проявляется общая, прессообразно двяствующая сила. Эта сила в есть

*дуя*ъ, развивающій свои опредѣленія въ исторіи человѣчества. Общая сила, присущая органическому віру, находится въ посяѣдненъ еще на инзшей ступени, въ безсознательновъ состоянін; въ духѣ она просвѣтляется сознаніенъ и свободою. Это—высшая форма; какой достигаетъ совокупное, извнутри дѣйствующее, цѣлесообразное начало, составляющее вѣнісцъ бытія.

Эта совокупная сила, которая служить связующимъ элементонъ человеческихъ обществъ, не существуетъ помимо отдельныхъ лицъ, во краянся мере въ той частной форме, въ какой она проявляется въ земновъ существования человъчества. Она имъ присуща; она живетъ и дъйствуеть въ нихъ и черезъ нихъ; сознание и воля составляютъ принадлежность сдиничнаго лица. По являнсь носителенъ общаго начала, лице не становится чрезъ это чистымъ его орудіемъ или преходящимъ моменточъ совокупнаго процесса. Лице не происходить отъ развивающагося въ человичестви общаго духа, а интетъ свое самостоятельное существование. Оно причастно общену процессу, но итстною и временною ролью, которую онъ въ немъ играетъ, не нечерпывается его содержание и его пазначение. Какъ носитель сознания абсолютнаго, человъкъ имъетъ высшее призваніе, уносящее его за предълы частнаго земнаго существованія. Онъ дъйствуеть, какъ орудіе земнаго духа, для высшихъ его целей, по действусть по собственному, внутреннему самоопределению, сознательно и свободно. Въ этонъ состоить высокое его достоянство; въ этомъ состоить я высокое достониство самаго процесса. Духъ сознанія и свободы развиваеть свои опредиления чрезъ свободныя лица, которыя сами опредиляють себя къ диятельности и осуществляють то, что они считають благонъ.

Съ другой стороны, эта совокупная сила есть дъйствительная, живая сила, присущая лицамъ, а не только отвлеченное понятіе, выражающее ихъ отношеніе, яли законъ ихъ взаимнодъйствія. Всякое взаимнодъйствіе предполагаеть общій элементь, въ силу котораго совершается воспринятіе и сообщеніе дъйствія. Если люди понимають другъ друга, то это обнаруживаетъ присутствіе въ нихъ общаго разума, съ тождественными законами и опредъленіями. Духовное общеніе возможно только на общей почвъ. И этотъ совокупный элементъ, связывающій отдъльныя лица, не ограничивается настоящямъ; онъ обнаруживаетъ постоянство во времени. Понятія, чувства и стремленія одного поколѣнія передаются другому, даже не связанному съ нимъ естественною связью, просто въ силу духовнаго усвоенія. Они передаются не какъ витыший только придатокъ, подобно матеріальнымъ благамъ, а какъ начала, опредѣялющія самыя внутренція свойства и духовную жизнь людей. Отсюда образуется живая преемственная

23\*

связь, которая известныя группы людей делаеть постоянными, развивающинися во времени сдиницами, подобно отдильной особи. Таковы народы. Существование народовъ, съ ихъ особенными духовными свойствами, съ ихъ общею жизнью и общимъ развитіемъ, наглидно доказываеть присутствіе въ отдельныхъ особяхъ общаго духовнаго, связующаго ихъ элемента, пребывающаго во премени и развивающагося извнутри себя, при взаимподъйствии съ другими. Отсюда возможность образовать изъ этихъ общихъ единицъ юридическия лица, облеченныя правани и обязанностями. Таковы государства. Сознание и воля все-таки принадлежать отдельныхь особямъ, которыхъ самостоятельное значение не можетъ быть отрицаемо безъ нарушения того, что составляеть самую духовную ихъ природу и что одно дилаетъ ихъ способными быть носителями духовныхъ началъ. По рядомъ съ этимъ существуетъ и общій, связывающій ихъ элементъ, который делаеть ихъ членами одного целаго, живущаго совокупною жизнью въ рядь сивняющихся покольний. Въ силу этого общаго духовнаго элемента, народъ становится реальнымъ лицемъ, играющимъ роль въ исторіи. Если народъ не есть только отвлеченное понятіс, а реальная единица, то реальныхъ мы должны признать и тотъ общій духовный элементь, который діялаеть изъ него единое, пребывающее во времени целос, имъющее свои спеціальныя свойства и свою особенную жизнь. Такое же реальное бытіе имбеть и духовный элементь, присущій всему челов'вческому роду. Всякое частное явленіе предполагаеть общее, проявляющееся въ псяъ начало, менте конкретное, но болте широкое. Пароды суть члены единаго человическаго рода; народный духъ есть частная форма общечеловъческаго духа, проявляющагося въ совокупности народовъ и развивающагося въ общемъ историческомъ процессв. Будучи менте конкретнымъ, этотъ общій духъ не деластъ изъ человечества такое же организованное целое, какимъ представляется народъ, устроенный въ государство. Онъ является только общею, свободною стихіей, присущею встить. Ттить не менте, и туть есть я единство содержания и единство развитія. Содержаніе составляють указанныя выше пдек, общія всвиъ народамъ, религія, наука, искусство, право, правственность. Принимая безконечно разнообразныя формы, он'в составллють руководящія начала всей духовной жизни народовъ, какъ въ теоретической, такъ и въ практической области. Единство же развитія доказывается твиъ, что это достояние передается въ пресиственномъ порядкъ отъ однихъ народовъ другимъ, образуя совокупный процессъ, управляемый общинъ наконовъ. Начало исторической жизни зарождается на Востокі: въ Грепін заниствованные у Востока элементы перерабатываются

ţ

и возводятся на высшую ступень; завоевательный Римъ усвоиваеть собъ гроческую цивилизацию и передлеть се новымъ народанъ, которые, въ свою очередь, перерабатывають и унножають это общее достояще человъчества. Отъ Востока пришла и религія новаго временя — христіанство. Греческіе философы, съ своей стороны, подготовили классические народы къ ен восприятию; черезъ это она сделялась достояниемъ встать новыхъ народовъ, которые, представляя въ себв сочетание обонхъ элементовъ, греко-римскаго и христіанскаго, всецъло стоять на почвѣ, подготовленной яхъ предшественниками, и разра. батывають далье полученное оть нихъ насладіе. Во всекъ этокъ несомпѣнно видна общая инть, идущая черезъ весь процессъ и связуюцал его въ одно живое цилое. При всемъ разнообразіи явленій, при всей видимой случайности событій, всемірная исторія представляеть развитіє единаго духа, излагающаго въ ней свои внутреннія опреділенія. Такимъ образомъ, ны имвемъ два общихъ фактора историческаго развитія: общечелов'яческій и народный. Первынь опред'яляется совокупный процессъ, вторыяъ ти разнообразныя формы, которыя онъ приинмаеть въ дъйствительности. Взаняное отношение этихъ двухъ нячаль имветь существенную важность для всей общественной жизни,

въ устроения и развития которой народность играетъ первенствующую роль. Къ изследованию этого отношения ны теперь переходянъ.

#### ГЛАВА II.

## Народность въ исторіи.

Ми уже разсматривали народность, какъ одинъ изъ существеннъйнихъ факторовъ общественной и политической жизни. Мы видъли, что въ ней къ этнографическому элементу присоединяется духовный. извъстный складъ ума, понятій и чувствъ, который вырабатывается въ историческомъ процессъ, при взанинодъйствіи съ окружающини условіями. Народность, какъ духовная единица, есть главнымъ образомъ продуктъ исторіи, однако не страдательный, а дъятельный, ибо она сама является факторомъ историческаго процесса. Народъ, также какъ органнзмъ, будучи поставленъ въ извъстныя условія, въ значительной степени самъ создаетъ свою исторію; онъ участвуетъ в въ созданіи исторіи человъчества. Выведенное выше понятіе о развитія, какъ постепенномъ осуществленію опредъленій, которыя кроются въ глубинъ духа, приложимо я къ нему. Спрашивается: въ какомъ же отношеніи находится развитіе этой частной духовной силы къ совокупноху процессу развитія человъческаго рода?

Германская философія, вырабатывая понятіе о развитін духа въ

послѣдовательномъ рядѣ ступеней, яди моментовъ, признавала, что каждая ясторическая народность является выраженіемъ одной изъ этихъ ступеней. Въ этомъ полагалось ся историческое прязваніе. Съ этой точки зрѣнія, Востокъ, въ своей совокупности, представляетъ первоначальную ступень слитнаго сознанія, погруженнаго въ общую теократическую стихію. Въ Греціи является первое пробужденіе свободы, еще не отдѣляющей себя отъ окружающаго міра и находящейся въ гармоническомъ единеніи съ цѣлымъ. Затѣмъ, въ Римѣ происходятъ разладъ: свобода единичнаго лица противополагаетъ себя пѣлому, вслѣдствіе чего развивается, съ одной стороны, частное право, основанное на личной свободѣ, съ другой стороны отвлеченная Имперія, обнимающая весь міръ. Наконецъ, въ христіанствѣ совершается примиреніе противоположныхъ началъ вѣрою въ единство человѣческаго естества в божественнаго; отсюда новое міросозерцаніе, носителемъ котораго являются Германцы.

Такимъ образомъ, для другяхъ народовъ не оказалось мъста въ новой исторіи. Мы уже видели несостолтельность этого построенія, которое, отрешаясь отъ фактическихъ данныхъ, значительно способствовало паденію философіи исторіи. Нельзя однако не признать, что высказанный здесь взглядъ на исторяческую народность, какъ на выражение извъстного момента всемирного развития, прилагается отчасти къ древнему міру. Дъйствительно, восточные народы, достигнувъ извистной ступени развитія, какъ будто затвердівають на ней и остаются на въкъ неподвижны, напожиная собою ть органические типы, дяльше которыхъ данная порода не идеть. А съ другой стороны, классические народы, выработавъ изъ себя все, что могла дать древняя жизнь, исчезають, какъ скоро историческое развитие переходитъ на яную, высшую ступень. Саное христіанство не въ состояній было ихъ обновить, какъ доказываеть примъръ Византіи, которая, принявъ христіанскую в'вру, просуществовала еще более тысячельтія въ видъ дряхлеющаго тела, не носящаго въ себе никакихъ зачатковъ новой жизни, и наконецъ пала подъ ударами мусульманъ. Нужны были свъжіе народы, для того чтобы проникнутая христіанствомъ цивилизація могла дать новые плолы.

Но всё эти явленія не дають намъ права возвести ихъ на степснь общаго закона. Поражающій своею неподвижностью Востокъ въ раннія эпохи своей исторіи переходилъ черезъ различныя фазы. Распространеніе буддизма и затёмъ ислама составляють въ немъ крупныя событія, выходящія далеко за предёлы отдёльной народности и имъвшія гломадное вліяніе на его судьбы. И доселё онъ не сказаль своего росябдняго слова. Недавній примъръ Японіи доказываеть, что и во-

ł

сточные народы способны усвоить себё плоды европейскаго просвёщенія и черезъ это пріобрѣсти новыя силы. Этоть примѣръ тѣнъ назидательнѣс, что усвоеніе произошло не вслѣдствіе внѣшняго завоеканія или столкновеній съ впостранцами, а чисто по внутреннему почину, что указываетъ на присущее народу стремленіе къ высшему развитію. Это и составляетъ главное ручательство за будущее, хотя теперь еще трудно сказать, къ чему можетъ привести это новое движеніе.

Что касается до классическихъ народовъ, то паденіе ихъ объ-V ясняется твяъ, что самый исторический процессъ, которому они подверглись, былъ процессомъ разложенія, а не созиданія. Они представляли начальное единство духа, которое должно было уступить ивсто развятно противоположностей. Последнее требовало новыхъ сялъ. Мы видъли, что средневъковой порядокъ, возникшій на развалинахъ антвчной цивилизации, распадался на два противоположные міра, религюзный и свытскій: однить являлся носителенть общечеловическаго начала, другой быль основань на личности, не знающей никакихъ сдержекъ. Представителяян последней могля быть только народы, не связанные инкакими преданіями и инкакою цивилизаціей. Они и сділались преобладающими, когда пришла ихъ очередь играть всемірноисторическую роль. Христіанская церковь и варвары — таковы были элементы средневъковаго порядка. Однако и наслъдіе греко-римскаго міра не исчелло. Воспитанные церковью, варвары, въ свою очередь, восприняли начала древней цивилизація, которыя сдилались для нихъ исходною точкою новой, высшей жизни. Новые народы представляють собою уже не какой - либо односторонній моменть, а сочеталіе всіхь трехъ основныхъ историческихъ началъ, выработанныхъ предшествующимъ развитіемъ: національнаго, или грско - ринскаго, общечеловъческаго. или христіанскаго, пакопецъ чисто-индивидуальнаго, яли варсарскаго. Гармоническое ихъ соглашение составляетъ цъль всего историческаго развитія новаго времени. Въ этомъ совокупномъ процессв каждый народъ участвуетъ съ своими свойствами и съ своими особенностями; но ни одинъ изъ нихъ не представляетъ уже никакого затвердевшаго типа. Все содержать въ себе неисчерпаеныя семена развитія и всё проходять болёе или менёе черезь одинакія фазы, стремясь къ общей цели совокупными средствами, при живомъ ванино двяствія другь сь другонь.

Въ этомъ живомъ взанинодъйствін народовъ заключается весь симслъ новой исторіи. Каждый изъ нихъ настолько является исторяческимъ народомъ, насколько онъ участвуетъ въ общемъ процессъ, и наоборотъ, настолько остается на низшей ступени, насколько онъ

уединяется въ своей особенности. Историческое развитіе новаго времени несравненно шире древняго: происходя на почвѣ общечеловѣческаго начала, выработаннаго христіанствомъ, оно не ограничивается уже предѣлами той или другой народности, а составляетъ общее достояніе всѣхъ; оно представляетъ совокупную жизнь, которая идетъ отъ одной ступени къ другой, при живомъ взаимнодѣйствіи всѣхъ историческихъ силъ. Поэтому, появленіе всякаго новаго народа на историческомъ поприцтв есть благо для всѣхъ; пріобщаясь къ совокупной жизна, онъ приноситъ запасъ новыхъ силъ на служеніе человѣчеству.

Для насъ, Русскихъ, этотъ вопросъ имѣетъ такую существенную важность, онъ подвергался и подвергается такимъ противоположнымъ воззрѣнямъ и тэкимъ ожесточеннымъ спорамъ, что слѣдуетъ нѣсколько на немъ остановиться. Прежде всего надобно опредѣлить, что въ народной жизни есть заямствованнаго и что въ ней самороднаго.

Первое и основное отличіе новыхъ пародовъ отъ древнихъ состоитъ въ тонъ, что важнъвший элементъ общественной жизни, религия, у первыхъ есть начало заимствованное, а у вторыхъ самородное. Религін древняго кіра, за немногими исключеніями, были созданіями народнаго духа, а потому непосредственно связывались со встым сторонами народной жизни, которую они охватывали всецьло. Отсюда неподвижность восточныхъ теократій. Когда классическіе народы вступили на путь чисто свътскаго развитія, національныя ихъ върованія поколебались, а съ паденіенъ религіи исчезла самая связанная съ нею народность. Однако и въ древнемъ мірѣ мы видимъ религіи съ болѣе общимъ характеромъ. Замъчательнъйшій примъръ въ этомъ отношение представляеть буддизмъ. Но яменно потому, что онъ выходилъ наъ предъловъ создавшей его народности, расширяя узкій ся кругозоръ, онъ былъ изгнанъ изъ своего отечества и нашелъ болве благодарную почву средя менье культурныхъ народовъ, не окрышихъ еще въ установившейся теократической формъ.

Таже участь постигла и христіанство. Какъ бы мы на него ня сиотръли, какъ на ученіе принесенное свыше или какъ на историческое явленіе, несомитино, что оно было завершеніемъ всего предшествующаго развитія Еврейскаго народа. Но и оно, также какъ буддвяхъ, было отвергнуто тикъ племенемъ, среди котораго оно явилось. Евреи крипко держались и доселъ держатся религіи Ветхаго Завита, создавшей, можно сказать, ихъ національность и сросшейся со всими ся элементами. Это самый поразительный примъръ неразрывной связи народности и религіи, какой представляетъ всемірная исторія; но именно эта связь, въ нравственномъ отношеніи достойная всякаго удивленія, обрекла Евреевъ на дальнъйшее историческое

Gennaogie. Вышедшая изъ нѣдръ ихъ новая религія была сѣнененъ, пзъ котораго выросъ пѣлый новый міръ, а они, среди этого новаго міра, остались обложками пережитаго прошлаго, можетъ быть предназначенные для новыхъ, невѣдомыхъ судебъ, но не сливалсь органическою связью съ окружающей ихъ средою, а потому не живя съ нею общею жизнью.

Христіанство, по существу своему, есть религія общечеловѣческая. Вліяніе, которое оно оказываеть на народность, состоять въ тояъ, что оно вносять въ нее общечеловѣческое начало и тѣмъ саныяъ выводить ее изъ ея ограниченности и дѣлаетъ ее способною къ общечеловѣческому развитію. Только черезъ это она становится дѣятелемъ въ новой исторія. Такимъ образомъ, та духовная основа, на которой строится весь новый міръ, есть начало не санородное, а запиствованное. Христіанство новые народы выработали не изъ себя, а получили отъ другихъ.

Однако пониманіе этого общечелов'вческаго начала можеть быть разное. Подвергаясь историческому процессу, христіанство принимаеть различныя формы; отсюда рождается различіе віронспов'яданій. Какъ ограниченія общаго начала, эти формы ближе стоять къ особенностямъ народнаго духа. Воспринимаясь тіми или другими народностями, онъ налагають на няхъ свойственную ниъ печать. Поэтому, неръдко духовное существо народности полагають въ привязанности къ тому или другому віроиспов'єданію.

Но если иы всиотринся ближе въ сушность этихъ различій, то увидимъ, что въ нихъ выражаются не народныя особенности, а болѣе общія начала духовной и общественной жизни, вслёдствіе чего и они составляють достояние не одного народа, а многихъ. Въ борьбѣ первоначальной христіанской церкви съ осаждавшими ее ересями выражалось не какое-либо національное начало, а чисто догнатическое развитіе доступныхъ всему челов'тчеству религіозныхъ истинъ. Эти ереси исчезля, не оставлять по себть прочнаго слъда. Затъмъ, уже въ IX-мъ въкъ, произошло раздъление церквей, Восточной и Западной. Здъсь главное существо вопроса заключалось уже не въ догнатическихъ спорахъ, а въ различномъ пониманія церковнаго устройства. Какъ было указано выше, Западная церковь признавала единство внъшнее. сь подчинениемъ единому главъ, Восточная церковь, напротивъ, держалась единства внутренняго, преданія, сохраняеваго совокупностью церкви. Это различіе вызывалось различіень историческихь судебь обънхъ половинъ Рямской Имперін. На Западъ, старая Имперія рушилась и на развалинахъ ся водворилось анархическое броженіе буйныхъ снять въ лице варварскихъ народовъ. Среди этого хаоса, Римская церковь оставалась одна прочно организованнымъ союзомъ, заженившинъ собою павшее государство. Ей необходимо было крепкое внёшнее единство, чтобы обуздать эти дикія силы и воспитать народы къ новой, высшей жизни. Этотъ подвигъ она совершила, и въ этокъ состоитъ ся величіе. Восточная церковь не вивла такой задачя. Какъ ни дряхла была Византія, все же она представляла организованное государство, и церковь не призвана была его замънять. Поэтому, витесто витыняго единства, она ограничивалась единствояъ внутреннимъ, оставляющимъ болѣе простора свѣтскому элементу, но зато съ гораздо меньшимъ воспитательнымъ значениемъ. А такъ какъ главное призвание средневъковой церкви состояло именно въ духовновъ воспитании новыхъ народовъ, то Западная церковь, не смотря на менве высокую культуру въ сравнения съ Византийской, успѣшнѣе совершила свое дъло. Главнымъ центромъ исторической жизни въ средніе вѣка была западная половина Европы. Поэтому и воспитанные Римскою церковью народы рание другихъ выступили на новое историческое поприще. Они сибло двинулись впередъ по пути просвещения, когда восточные коснъля еще въ невъжествъ.

Но этотъ новый шагъ былъ вмёстё съ тёмъ переломохъ и въ отношеніяхъ къ церкви. Воспитательная ел задача кончилась; новые народы сталя на свои собственныя ноги и сбросили съ себя опеку. Съ этимъ вмёстё появилась на свётъ и новая форма христіанства, протестантизмъ, основанный на началё личной свободы въ пониманіи и толкованіи религіозныхъ истинъ.

Эта новая форма была преимущественно созданиемъ германскаго духа. Она появилась и укръпилась главнымъ образомъ среди народовъ германскаго племени. У другихъ она не нашла надложащей почвы. Поэтому, если есть форма пониманія христіанства, которая носить более или менее національный характеръ, то это именно протестантязиъ. Нельзя не видъть однако, что въ немъ кростся прито гораздо большее, нежели чисто народное понимание. Свобода мысли и совъсти есть не народное, а общечеловъческое начало, и если оно у однихъ народовъ водворяется ранее, нежеля у другихъ, то на известной ступени развитія оно становится общимъ достояніемъ всёхъ. Поэтому протестантизиъ пустилъ крипкіе корни не только въ странахъ нассленныхъ германскимъ плененемъ, но и во Францін, и есля онъ былъ оттуда изгнанъ актонъ безумнаго деспотизна, то онъ замънился чисто свътскимъ отрицаніемъ, которое поволо наконецъ къ инспроверженію всяной религия. Секты съ протестантскимъ характеромъ появились я у насъ. Таковы духоборцы, молокане, штундисты: доказательство, что начало духовной свободы въ релягіозной области не составляетъ

принадлежности какого-ялбо одного народа или племени, а представляеть явленіе общее всімъ.

Однако оно далеко не всегда принимаеть форму протестантизма. Въ сахой Германія значительная часть народонаселенія осталась върня. католической церкви. Этотъ прямъръ дучше всего свидътельствуетъ объ отношения народности къ въроисповъданию. Изъ народностей, населяющихъ Европу, германская отличается, можетъ-быть, нанбольшею санобытностью и наиболье ръзкими особенностями. Это не сившанное племя, какъ латинскіе народы, какъ Англичане, или даже какъ Великоруссы, а самородная отрасль индоевропейской группы, съ языконъ, ядущимъ отъ глубочайшей древности и сохранившимъ всю свою чистоту и своеобразіе. Германцы въ исторіи играли выдающуюся роль, в на политическовъ поприщъ, я въ области науки н искусства, гдъ они проявили изумительную глубниу имсли и самое высокое художественное творчество. Все это наложило на нихъ совершенно особенную печать. Иль этого историческаго процесса выдьлался своеобразный народный характеръ, выработалась народность, сознающая свое единство и обнаружившая въ стреилении къ этому «динству удивительное постоянство и энергію. А между тімъ, именно эта народность вовсе не представляется связанною съ какниъ-либо въронсповъданіемъ. При самомъ началъ своего историческаго поприща, Германцы отъ язычества перешли къ христіанству; затвиъ, въ теченія всёхъ среднихъ вековъ, именно въ ту эпоху, которая всего более носитъ на себѣ печать германскаго духа, они оставались върны католицизиу. Когда же, съ началовъ новаго времени, наъ глубины того же герванскаго духа возникъ протестантизяъ, онъ далеко не сдълался достоянісыть всего народа. Значительная часть посл'ядняго сохранила прежнее въронсповъдание. Германия раздълилась на католическую и протестантскую, и если это различіе, въ теченіи послёднихъ вековъ, препятствовало крипости внутренней связи, то оно не помишало ей въ новъйшее время снова соединиться и образовать самое могучее государство въ мірь. Понынь католическая партія въ Германія играсть выдающуюся политяческую роль, свидетельствуя о силе религознаго чувства, возбужденнаго въроясповъданіемъ, не интвющимъ някакой національной почвы. Германская народность заключаеть зъ себ'я и протестантнамъ и католициямъ, но не связана ни съ темъ, ни съ другимъ.

Тоже явленіе представляеть и другая европейская народность, столь же могучая и своеобразная, именно, англійская. Изъ всіхъ отраслей протестантизма, англиканское візронсповізданіе есть то, которое носить чисто національный характерь. Однако и оно являесь уже плодовъ позднѣйшаго развятія. Воспитательницею англійской народности была опять же католическая церковь. И когда, вслѣдствіе Реформаціи, послѣ уцорной борьбы, упрочилось наконецъ національное вѣронсповѣданіе, оно далско не обняло всего народонаселенія. Не только сохранялись многочисленные остатки католицизма, въ новѣйшее время даже значительно умножающісся, по рядомъ съ оффиціальною церковью распространилось множество сектъ, которыя играли выдающуюся роль въ народномъ развитіи. Пурятане совершиля величайшій переловъ въ англійской исторіи: они сложили абсолютнямъ Тюдоровъ. Понынѣ они составляютъ въ англійской жизни такой важный факторъ, съ которымъ постоянно надобно считаться. Какъ ни тѣсно связана англиканская церковь съ англійскою народностью, она не исчерпываетъ содержанія послѣдней.

И у насъ, когда говорять о неразрывной связи православія съ русскою народностью, то забывають, что изъ той же русской народности, рядомъ съ оффиціальною церковью, возникло множество разнообразныхъ секть, старообрядческихъ и духовныхъ. Можно даже сказать, что именно въ этихъ сектахъ преимущественно выразились особенности народнаго духа. Православіе было заимствовано нами у Византія; это виронсповиданіе у насъ общее съ народами, въ другихъ отношеніяхъ совершенно намъ чуждыми, напримъръ съ Греками и Румынаяв. Но старообрядчество есть явленіе исключительно русское: это-та форма, которую приняло православіе въ древне русской жизни. Наложение на него проклятия соборомъ 1667 года было знаменательныкъ актонъ, которынъ отвергалась чисто національная форма и утверждалась связь съ общечелов'вческимъ началомъ. Но черезъ это старообрядчество не перестало быть существеннымъ элементомъ народной жизни. Гоненіе на другихъ не служить признакомъ неразрывной связи господствующаго направленія съ преобладающею народностью. Оно доказываеть, напротивъ, слабость духовной связи, которая иначе не можетъ поддерживаться, какъ принужденісять и насилісять. Живая духовная связь держится свободныхъ духовныхъ общеніемъ.

Изъ всего этого ясно, что народность и въроясповъдание въ дъйствятельности не совпадаютъ. Народность, съ одной стороны, тъснъе, съ другой шире всякаго въроисповъдания. Она тъснъе въ токъ отношения, что одно и тоже въроисповъдание является достояниемъ разныхъ народностей, не имъющихъ между собою ничего общаго; она шире, ибо заключаетъ въ себъ разныя въроясповъдания, иъ которыхъ выражаются различныя стороны народнаго духа. Въ историческохъ своекъ развити, народность можетъ переходить отъ одного въроисповъдания къ другому, какъ доказываютъ примъры народовъ, перешед-

нихъ отъ католицизна къ протестантизну. Даже одно и тоже въроисповедание можеть въ разныя эпохи иметь совершенно различное значсніс для народной жизни. Въ средніе в'єка, когда религіозный элементъ господствоваль во встхъ сферахъ и свътское образование не нивло слиостоятельнаго значения, отношение народовъ къ церкви было совершенно инос, нежели въ новое время, когда свътскій элементь получиль полную самостоятельность, какъ въ гражданской сфере, такъ п въ области мысли. Изятичние этого отношения именно и повело къвозникновению протестантизма, а тамъ, гдв последний не могь утвердиться, прежняя связь разрушилась неудержимымъ развятиемъ свътской высли. Во Франціи, католицизиъ досель остался религіей большинства Французовъ; но отношение къ нему Французскаго народа совершенно яное, нежели въ средніе въка или при Людовикъ XIV-иъ. Подобныя перемѣны повторяются всюду, куда проникаетъ свобода нысли и совъсти. Близорукіе политики воображають, что они могуть задержать историческое развитие, насильственно подчиняя народъ господствующему въронсновъданию и наказывая всякое отъ него отступленіе. Но это искусственное возвращеніе къ среднев'вковой точкъ зрѣяія, давно отжившей свой вѣкъ, обнаруживаетъ только умственную и духовную скудость, свойственную неподвижныхъ восточныхъ теократіямъ, но совершенно несовятстную съ стремленіями и потребностямя христіанскихъ, развивающихся народовъ. Поэтоку, рано или поздно, эти узы везд'в разрываются. Свобода сов'всти составляеть абсолютное, неотъемленое право человъка, которое окончательно должно восторжествовать въ историческомъ процессв. Народъ, косивющій въ средневсковыхъ понятіяхъ, не можеть быть носителенъ высшаго развитія, а потому не въ состоянія соперничать съ другими. Если онъ не обновляется духомъ, онъ обреченъ на паденіе.

Еще менѣе, нежели религіозными формами, народность связана какими-либо формами политическими. Де-Местръ развивалъ ту мысль, что извѣстное государственное устройство вытекаетъ изъ народнаго духа и развивается виѣстѣ съ нимъ. Такой взглядъ не подтверждается исторіей и не имѣетъ теоретическаго основанія. Политическое устройство вытекаетъ изъ даннаго состоянія общества и присущяхъ ему потребностей, а все это измѣняется со временемъ. Одинъ и тотъ же образъ правленія не можетъ бытъ пригоденъ народу, находящемуся въ младенческохъ состояніи, у котораго еще нѣтъ ни умственной жизни, ни образованныхъ потребностей, и тому, который достигъ уже болѣе или менѣе высокой степени развитія, у котораго есть и наука и литература. Еще болѣе это прилагается къ измѣненіямъ гражданскаго строя. Политическій порядокъ тѣсно связанъ съ гражданскимъ. Какъ было выяснено выше, каждый гражданскій строй имѣетъ соотвѣтствующій ему строй полнтическій. Одннъ и тотъ же образъ правленія не можетъ быть пригоденъ для гражданскаго порядка, основаннаго на крѣпостномъ правѣ, и для того, который зиждется на общей свободѣ. Если между этими двумя сторонами общественнаго быта нѣтъ соотвѣтствія, то въ жизни ощущается постоянный разладъ.

Исторія вполн'в подтверждаеть этоть взглядь. Только неподвижные народы Востока косньють въ течени тысячельти въ однихъ и техъ же политическихъ формахъ. Развивающіеся народы и въ этомъ отнопения проходять черезъ различныя ступени развития. Во всей вссмірной исторіи не было народа болѣе устойчиваго въ своихъ политическихъ стреиленіяхъ, какъ Римляне; съ нимя могутъ соперничать развѣ только Англичане. Между тѣмъ, Римъ, въ своей многовѣковой исторія, прошелъ черезъ самыя различныя политическія формы; онъ испыталъ и монархію, и аристократію, и демократію, и сившанную республику, и кончилъ наконецъ имперіей, которая была собственно уже не національнымъ, а всемірнымъ явленіемъ: она возникла, какъ неотразниая потребность, когда полнтическая жизнь небольшаго племени замънилась всемірнымъ владычествомъ. Такія же измъненія политическаго строя представляють и новые народы Европы. Всв они прошли чрезъ послъдовательные періоды феодальнаго порядка, абсолютной монархін и наконець конституціоннаго правленія. Англія въ этомъ отношения не представляетъ исключения. Ея особенность состоять въ томъ, что въ ней наменения и переходы были менее резки. Она обязана этикъ току, что съ самаго начала ея конституція была сложная, заключающая въ себв всв общественные элементы и всь начала политической жизни. По итрт того, какъ исторія выдвигала тотъ или другой элементъ, онъ получалъ преобладание надъ остальными, не разрушая общаго строя. И тутъ, въ средніе вѣка, ны видимъ господство феодальныхъ бароновъ; затемъ, на развалинахъ феодализма воздвигается абсолютизмъ Тюдоровъ, при которомъ однако сохраняется, хотя и обезсиленное, народное представительство; когда же общество окрѣпло, оно, въ свою очередь, получило преобладаніе, и королевская власть отступила на второй планъ. Эластичность англійской конституци, применниость ся къ изменяющимся потребностямъ жизни, произошля именно отъ ся сложности: національная же особенность состоять въ умения приноровляться къ обстоятельствамъ, делать нужныя уступки, дъйствовать содокупными силами. Народъ, воспитанный въ политическихъ формахъ, основанныхъ на одностороннихъ началахъ, никогда не можетъ нитъть этихъ свойствъ. Они пріобрътаются только практикой.

Такихъ образовъ, всё новые европейскіе народы следуютъ общену пути развитія и проходять черезь одив и тв же ступени, при постоянномъ, живонъ взанинодъйствін другь съ другонъ. Всяжое развитіе совершается при взанинодъйствін съ окружающинъ міронъ. Даже древніе народы, болбе обособленные, нежели новые, подчинялись этому закону. Греція потому ранѣе Рима выступила на историческое поприще, что она состояла въ постоянномъ общения съ Востокомъ и внутри себя заключала разнообразіе отдёльныхъ племенъ, жившихъ однако совокупною жизнью. Къ этому присоединялось широкое распространеніе колоній, сохранявшихъ связь съ метрополіей. Все это придавало греческой жизни необыкновенное богатство элементовъ, составляющее первое условіе высокаго развитія. Болье уединенный Рикь долго боролся съ окружающими мелкими племенами, стоявшеми на относмтельно низкой степени культуры. Но когда наконець и онъ выступилъ на болье широкое поприще в пришель въ столкновение съ Греціей, онъ усвоилъ себе плоды греческой цивилизація. Тоть крушный вкладъ, который внесла латинская литература въ умственнуво сокровищняцу челов'вчества, быль результатовь этого усвоенія. Точно также и римское право выработалось подъ вліянісиъ сношеній съ иноплеменниками. Главнымъ его органомъ былъ преторъ яностранцевъ (praetor pereginus). Для суда нежду различными племенами, подчиненными Риму, установлялись общія нормы права, вивешія уже не народный, а общечеловъческий характеръ. На изсто јиз civile становилось jus gentium. Это и дало римскому праву то всемірное значеніе, которое сдвлало его основаніемъ теоретическаго и практическаго правовъдънія въ новое время.

Въ еще большей мъръ общечеловъческія начала выступають у новыхъ народовъ. Послъдніе развиваются уже не каждый особняковъ, а на общей духовной почвъ, установленной, съ одной стороны, христіанствомъ, а съ другой стороны, наслъдіемъ греко-римскаго міра. Въ своемъ историческомъ движенін они параллельно проходять одннакія ступени, при живомъ взаимнодъйствіи другъ съ другомъ. Особенности народовъ, проявляются въ тъхъ конкретныхъ видонзивненіяхъ, которымъ на каждой ступени подвергаются общія всъмъ начала, и въ томъ своеобразномъ вкладъ, который вслъдствіе того вносятся въ совокупную жизнь. При такомъ взаимнодъйствіи постоянно происходятъ и ваимствованія я сообщенія. Чъмъ выше стоятъ народъ, чъмъ богаче онъ содержаніемъ, чъмъ болѣе онъ способенъ своею дъятельностью обогатить человъчество, тъмъ меньше онъ получаетъ отъ другяхъ и тъмъ больше онъ въ состоянія имъ дать. Напротивъ, чъмъ ниже онъ стоитъ на пути совокупнаго развитія, тъмъ больше

ему приходится жить чужниъ добромъ. Народъ, который долго оставался въ сторонѣ отъ историческаго движенія и наконецъ къ нему примыкаетъ, естественно и неизбѣжно долженъ пройти черезъ періодъ запиствованія, то-есть, черезъ историческую школу.

ł

ł

Таково именно было положение Русскаго народа. У насъ много возставали противъ слёпаго подражанія всему иностранному; возставали даже протявъ реформъ Петра Великаго, который русскія національныя особенности заньняль европейскими формами. Не хотьли понять, что только этимъ путемъ Русскіе могли сдълаться исторяческимъ народомъ, самостоятельнымъ дѣятелемъ на поприщѣ всемірной исторіи. Въ средніе въка мы отъ Византіи получили христіанство; но усвоение греко-римскаго наслъдія въ эпоху Возрожденія и все вытекшее отсюда новое развитіе жизни оставались намъ чуждыми. У насъ не было ни науки, ни искусства, а при такомъ низкомъ унственномь уровнь самая общественная жизнь стояла на весьма невысокой ступени. Татарское владычество, оторвавшее насъ отъ Европы, истребило въ обществъ и всякія начала права. Кръпостная зависиность, въ санонъ широкомъ объемъ, охватывала не только низшія сословія, но и высшія, которыя признавали себя холопами государя. Нужна была вся наумительная энергія великаго Преобразователя, чтобы находящійся въ такоиъ состоянія народъ вдвинуть въ европейскую семью. Но для этого нужно было пройти черезъ европейскую школу, усвоить себѣ то, что было выработано другими, то-есть, вступить на путь подражанія. И какъ всегда бываетъ при невысоковъ развитін, когда умъ еще не окрѣпъ, сперва усвоивается внѣшнее и случайное, и лишь впоследстви, путемъ долгой работы и углубленіемъ въ предмсть, достигается пониманіе сущностя. По той же причнив, все сначала усвоивается безъ надложащей оцвнки; ученикъ не въ состояния разобрать, что втерно и что невтерно въ томъ, что ему говорить учитель. Напрасно твердить ему, что онъ долженъ все самъ испытывать; для этого у него нътъ мърила. Только усвоивъ себъ чуждое ему содержание я обнявъ предметъ вполнъ, онъ въ состояния выработать изъ этого собственный взглядъ и сделаться самостоятельнымъ дѣятелемъ на уиственномъ поприлув. Доказательствомъ зрѣлости служать въскіе вклады въ общую сокровищницу мысли, а не пустыя стреиленія сказать непреи вино что-нибудь свое, непохожее ни на что другое. Народъ, одаренный способностью къ высшему развитію, высказываеть свое, только. предварительно усвоивъ себъ чужое. Періодъ подражанія необходино предшествуеть періоду соностоятельности.

Иначе ставится вопросъ на практической почвъ. Здъсь для приложенія чужаго необходимы условія, которыя далеко не всегда на-

ляце. Поэтому приверженцы консервативныхъ началъ справедляво возставаля и возстають противъ подражательныхъ конституща, переносямыхъ на неподготовленную почву, а потому яншенныхъ всякой жизненной опоры. И туть однако надобно сказать, что одинакое развятие рождаеть и одинакия потребностя. При живонь обизиз мыслей между европейскими народами, при совокупной ихъ жизии, нден переносятся наъ одной страны въ другую, всюду возбуждая одянакія стреиленія. У всіхъ народовъ Западной Европы періодъ абсолютнама сибнияся періодовъ развитія конституціонныхъ началь. Англія ранбе другихъ вступила на этотъ путь, а потому ся конституція, оправданная времененъ, послужила образцонъ для всъхъ. Безъ сомивнія, перенесеніе ся цвликовъ въ яныя условія было двяовъ неосуществимымъ; отсюда множество неуспъшныхъ подытокъ. Тъкъ не менте, основныя ся черты, вытекающія не изъ какахъ-анбо итстныхъ особенностей, а изъ самаго существа дела, накъ-то: систена двухъ палать, одной народной, а другой болье или менье аристократической, предоставление палатамъ изкоторой доли законодательной власти и разсмотрения сметы, вручение правительственной власти безответственному главѣ государства съ отвѣтственнымъ министерствояъ, наконець гарантія личной свободы в правъ гражданъ, были приняты всёми и сдёлались прочнымъ достояніемъ европейскихъ вародовъ. Видонзитиенія касаются больше подробностей, инвющихъ иногда существенное значеніе, но не язміняющихъ сакаго основанія полнтическаго устройства. Мечты людей, желавшихъ навсегда закрѣпить народы въ разъ установленныя формы политическиго быта, оказались тшетнымя.

До какой степени возможно успѣшное перенесеніе извъстных учрежденій на совершенно новую почву, доказываеть наша судебная реформа. Послѣ освобожденія крестьянъ, разомъ были усвоены всѣ начала и пріемы суда, которые были выработаны западно-европеâскями народами, и все это принялось съ полнымъ успѣхомъ. Въ безсудной дотолѣ Россіи, гдѣ господствовали крючкотворство и взяточничество, водворилось судебное устройство, составляющее вѣнецъ современнаго развитія. И для этого нашлись всѣ нужные элементы. Успѣхъ былъ бы даже еще больше, еслибы поздиѣйшія теченія въ высшихъ сферахъ не шли наперскоръ благимъ стремленіямъ, положеннымъ въ основаніе этой реформы. Удача такого рѣзкаго перехода отъ полнаго безправія къ самымъ утонченнымъ гарантіямъ правосудія свидѣтельствуеть о томъ, что умственное развитіе Россіи стояло далеко впереди ел общественнаго и политическаго строя, въ чемъ впрочемъ не сомнѣвались тѣ, которые жили въ эпоху преобразованій.

Digitized by Google

34

Изъ всего этого ясно, что отношение народности къ общимъ началанъ, развивающимся въ исторіи челов'єчества, опред'вляется: 1) степенью развитія, 2) особенностями народа. Отъ степени развитія. вависить способность усвоенія общечелов'вческихъ началъ, отъ особенностей народа тъ своеобразныя формы, которыя ниъ придаются, и характеръ того вклада, который народъ вноснть въ совокупную жизнь. Эти два фактора не следуеть сиешивать и приписывать особенностякъ народа то, что составляетъ лишь явление извъстной степени развитія. Защитники крепостнаго права пытались выставить это учреждение спеціальною принадлежностью русской жизни, указывая на то, что на немъ основалось могущество Россіи и кръпость ея внутренняго быта. И точно, оно, можеть быть, болве нежели что-либо другое, послужило къ скривлению государства. На вси сословія наложено было тяжкое ярио; каждое на своемъ месте должно было нести службу на пользу отечества. Россія выросла и окрѣпла подъ этниъ строекъ; опираясь на него, она одерживала великія поб'єды и одно время управляла судьбами Европы. Темъ не менте, онъ былъ только преходящею ступенью въ ея развитии. Необходимое въ младенческомъ состоянія общества, крѣпостное право было несовитестно съ высшним требованіями гражданскаго порядка и просв'ященія. Отична его была признаніень, что Россія вступила въ періодъ общественной зрелости.

Развивающіяся въ исторія общечелов'вческія начала не составля- / ють однако нѣчто единое и нераздѣльное, цѣликомъ переходящее отъ ступени къ ступени, какъ совокупное достояніе челов'ичества. Они обнимають разнообразныя стороны духовной жизни, и въ данновъ народъ одна сторона можетъ преобладать надъ другиян. Пародъ ( можеть стоять на высокомъ удовни умственнаго развития, при сравнятельной отсталости въ гражданскомъ отношения. Причины могутъ быть историческія, а вногда и чисто личныя, коренящіяся въ свойствахъ правителей. Примъръ представляетъ Пруссія въ началъ нынъшняго стольтія. Великія имена философовь и ученыхь, украшающихь ея исторію въ эту эпоху, свид'втельствують о томъ, что умственно она стояла никакъ не ниже Францін; но въ военномъ и гражданскомъ отношения она погрязла въ старой рутнить, тогда какъ Франція вся обновилась происшедшею въ ней революціей. Последствість Сыль погромъ 1806-го года. Изъ этого состоянія униженія Пруссіи вышла только путемъ глубокихъ реформъ, которыя подняли ее на новую высоту и сделали ее выдающимся деятелемъ въ войнахъ освобожденія, а затімъ и во всей нов'вйшей исторіи Германіи.

Не только въ разныхъ сферахъ, но и въ одной и той же области духа развитіе можетъ получить более или менее односторонній харак-

терь, всячаствіе народныхъ особенностей или историческихъ условій. Мы знасиъ, что политическая жизнь представляеть сочетание различныть элементовь: монархическаго, аристократическаго и денократическаго. При общенъ развития, народныя особенности могуть дать преобладание тому или другому. Такъ, исторія Соединенныхъ Штатовъ представляеть исключительное развитіе денократія; въ англійской асторія преобладающимъ элементомъ является аристократія, въ Германія монархія. Этниъ не исключаются однако и другія начала. Чвиъ полние и выше жизнь, тихъ более она совиещаеть въ себи разнообразныхъ элементовъ, стремясь къ высшему ихъ соглашению. Односторонность и исключительность началь служать признакомъ низкаго удовня. Поэтому, съ дальнійшимъ развитіемъ жизни, рядомъ съ господствующими началами становятся и другія. Въ Свверной Америкь, средя демократія, значительнымъ вліяніемъ пользовалось крупное зеплеаладение, основанное на рабстве. После разгрона южныхъ штатовъ, преобладающее значение получила денежная аристократия. Въ Англин. съ развитиенъ демократическихъ началъ, нажняя палата, основанная на сановъ широковъ правъ голоса, пріобрѣтаетъ все большій в большій перевъсъ надъ верхней. Элементъ, который прежде былъ владычествующямъ, становится только задерживающимъ. Въ Германія, рядонъ съ монархіся, учреждается народное представительство, которое хотя не пользуется такямъ преобладающимъ значениемъ, какъ въ другихъ странахъ, однако служитъ существенною сдержкой, а вивств н опорою всрховной волн.

Свойствами народа опреділяется и то участіе, которое онъ принимаєть въ совокупномъ развитіи, и тотъ вкладъ, который онъ въ мего вноситъ. Чімъ шире и многосторонитве народный духъ, твиъ онъ способитве переходить отъ одной ступени къ другой, проявляя на наждой свои силы. Папротивъ, чтвиъ онъ ограниченитве, твиъ боліе онъ коснбетъ въ одномъ направленіи. Послъднее, на практикъ, имъстъ ту значительную выгоду, что этниъ придается жизни большая устойчивость; но полнота развитія черезъ это терлить ущербъ.

Замѣчательный прим'ыръ въ этомъ отношенія представляеть Англія. При всемъ богатствѣ англійской жизни, при всемъ разнообразія ея элементовъ, при тѣхъ великихъ способностяхъ, которыя обнаружены англійскимъ народовъ въ различныхъ сферахъ духовной жизни, и въ наукв, и въ искусствѣ, и въ промышленности, и въ политикѣ, нътъ сомпънія, что направленіе его преимущественно прентическое. Поэтому, въ области мысли ему доступенъ главнымъ образовъ эмпиризнъ. На всѣхъ ступеняхъ умственнаго развитія, именно въ этомъ направленія проявились его силы. Въ зпоху Возрожденія, Англія про-

21"

извела Бэкона; въ XVII-мъ въкъ она дала механическую систему Гоббеса; Локкъ былъ основателсиъ сенсуалистической школы XVIII-го столътія; наконецъ, въ наше время имена Милля и Спенсера стоятъна первомъ мъстъ въ числъ корифеевъ эмпирической философіи. Напротивъ, все глубокое развитіе нъмецкаго идеализма для англійской мысли прошло безъ слъда.

Еще большую односторонность въ томъ же направлевіи представляють Свверо-американцы. Имъ болѣе или менѣе чужды всѣ тѣ элементы европейской жязня, которые придають ей высокій идеальный характеръ. Вся ихъ цѣль направлена на практическія задачи. Демократія, промышленность, прикладное знаніе, —этимъ въ сущности исчерпывается содержаніе ихъ жизни и тотъ вкладъ, который они вносять въ совокупное раявитіе человѣчества.

Напротивъ, Франція, даже въ предълахъ новой исторіи, проходила черезъ саныя противоположныя направленія мысли и жизни. Въ философін, съ одной стороны Декарть и Паскаль, съ другой Вольтеръ и Дидро, въ религіи фанатическая привязанность къ католицизму и отрицание всякой въры, въ искусствъ самые строгие классики и саные растрепанные романтики, въ политикъ абсолютизиъ Людовика XIV-го и Объявленіе правъ человѣка и гражданина, представляють крайности, сизнявшія одна другую. И если XIX-й въкъ пытался согласнть противоположныя начала, то и это делалось не путемъ постепеннаго ихъ сліянія и замиренія, а скачками и борьбою противоположныхъ началъ. Отсюда крайняя неустойчивость въ понятіяхъ и учрежденіяхъ, черта, которая, коренясь въ самомъ народномъ характер'я, д'ялаеть Францію какъ бы передовынъ постонъ Европы, піонеромъ новыхъ путей, иногда открывающимъ новые просвѣты, а иногда служащимъ предостережениемъ для другихъ. Переходя отъ одной ступени къ другой, Французы на самихъ себѣ испытываютъ всё выгоды и невыгоды послёдовательныхъ формъ человъческаго развитія.

Столь же противоположныя другъ другу направленія представляетъ и германская неродность въ своемъ историческомъ движеніи. Какъ уже было указано выше, средневѣковой порядокъ представлялъ живое изображеніе германскаго характера. Это было сопоставленіе самаго возвышеннаго идеализма съ самою грубою практикой. Въ дальнѣйшемъ процессѣ, по мѣрѣ намѣненія вадачъ и потребностей времени, выступала то та, то другая сторона. Даже существующее нынѣ поколѣніе могло видѣть на своихъ глазахъ, въ умственной области, изумительный скачокъ отъ глубочайшаго идеализма къ самому грубому матеріализму, отъ Канта, Фихте, Шеллинга, Гегеля, къ Фейербаху, Штирнеру, Фогту, Молешотту, а въ области гражданской, столь же изунительный переходъ отъ полнаго политическаго безсилія иъ самой могущественной военной и государственной организаціи. Съ изибиеніемъ умственныхъ и жизненныхъ задачъ, съ восхожденіемъ исторіи на новую ступень, какъ будто разомъ мѣнлется вся декорація. Народъ, весь преданный одному направленію, внезапно переходитъ къ совершенно другому, не связанный никакнии понятіями и формами, но налагая на всё развивающіяся въ исторіи понятія и формы свою своеобразную печать.

Изъ всего этого ясно, что народность въ исторія не представляетъ нзвъстной ступени, или момента въ развитіи человъчества. Этоодаренная своеобразныки свойствами историческая скла, которая участвуеть въ совокупномъ процессъ, воспрянимая и сообщая движеніе сообразно съ свояни особенностямя. Исторія, какъ процессъ разентія челов'яческаго духа, проистекаеть изъ этого взанинодъйствія самостоятельныхъ силъ, вырабатывающяхъ общее содержание и отражающихъ на себъ, каждая въ своеобразной формъ, результаты совокупной диятельности. Поэтому, каждая ступень развитія отражается различно на различныхъ народностяхъ. Въ однихъ изивстное направление проявляется съ полною силой и доводится до крайности, въ другихъ оно отражается слабе, въ третьихъ оно не оставляетъ почти слёда. Поэтому нётъ необходимости для каждаго народа проходять черезъ всѣ тѣ ступени, черезъ которыя проходять другіе. Разнообразие содержания распредъляется между дъйствующими силами, смотря по свойствамъ каждой изъ нихъ; чемъ известное направление односторонные, тыхъ меные оно способно быть усвоено всын. Только элементы общіе и необходимые для всякаго человіческаго развитія когуть расчитывать на всеобщее примѣненіе. Къ такого рода элементамъ несомнѣнно принадлежитъ свобода, которая вытекаетъ изъ саной природы человъка. Высшаго развитія достигають только свободные народы, а не тв, которые коснѣють подъ крвпостнымъ правокъ. Но степень и формы применения свободы могутъ быть веська разнообразны, смотря по особенностямъ того или другаго народа.

Къ такого рода одностороннить проявлениять свободы въ политической области принадлежитъ демократия, то-есть, политическая свобода общая и равная для всъхъ. Мы уже указывали и ниже постараемся подробнъе доказать, что демократия, по существу своему, не можетъ быть цълью развития человъческихъ обществъ, а является только переходною ступенью. Какъ односторонняя форма, она, по самыхъ свойстванъ человъческаго развития, находитъ временное или даже постоянное примъненіе въ нъкоторыхъ обществахъ, которыя

особенно въ ней расположены по своему характеру или по своимъ историческниъ условіямъ; въ другія она входитъ, какъ одинъ изъ составныхъ элементовъ; въ третьихъ она можетъ даже совершенно отсутствовать, и это не служитъ признакомъ низшаго развятія, а свидътельствуетъ только о крѣпости другихъ общественныхъ элементовъ, которымъ, въ силу высшихъ потребностей государственной жизни, принадлежитъ направляющее значеніе. Если върна высказанная выше мысль, къ которой мы возвратимся ниже, что возрожденіе аристократіи, въ умственной и въ общественной сферъ, составляетъ насущную потребность современныхъ обществъ, то сохраненіе этихъ владычествующихъ элементовъ составляетъ залогъ будущаго, высшаго развития.

Такниъ образовъ, въ народности отражаются въ своеобразной форкт различныя фазы совокупнаго процесса. Отъ послъдняго зависятъ и самое развитіе народнаго самосознанія. Давно извъстная истина, что человъкъ познаетъ себя только въ человъкъ, по сравненю съ другими, въ живовъ взанинодъйствія съ себъ подобными.

### Der Mensch erkennt sich nur im Menschen; nur das Leben Lerhet jedem was er sey \*).

Какъ реальная сила, народность проявляется во вси времена. Уже въ племенномъ бытв выражаются основныя черты народнаго характера. Какъ сказано, Германцы наложили свою печать на весь средневъковой быть; появившись на историческомъ поприщъ, они внесли свой собственный элементь во всемірную исторію. И въ основанія новыхъ государствъ лежитъ начало народности. На низшихъ ступеняхъ развитія, народная связь, подкр'впляеная непріязнью къ иноплеменникамъ, можетъ бытъ, еще кръпче, нежели на высшихъ. Во времена Наполеоновскихъ войнъ наибольшее сопротивление оказали народы наименте образованные: Испанцы в Русскіе. Но во встяхь этихъ явленіяхъ народность находится на степени технаго инстинкта, а не сознательнаго начала. Въ средніе въка, при анархическовъ броженія буйныхъ силъ, при господстве частнаго права, о народности, какъ историческомъ двятелв, менее всего могло быть речи. И когда изъ этого хаоса стали возникать новыя государства, вислось въ виду не собираніе народа, а увеличеніе владеній. Правители делили земли и присвоивали себт области, безъ малъйшаго внимания къ характеру населенія. Даже на В'висковъ Конгресств народы разр'язывались на куски, въ силу интересовъ твхъ или другихъ державъ.

z

<sup>&</sup>quot;) "Челоніка познаюта собя только на челоніка; только жизнь заучають каждаго, тто ока таков" (Гёто).

Однако, эти проявления государственнаго деспотнама вызвали наконецъ реакцию. Въ народныхъ нассахъ пробудялось живое чувство своей санобытности, а вибств и стремление къ единению съ своими соплемениятами. Философія пришла на-встр'ячу развивающенуся самосознанию. На государство перестали смотр'ять, какъ на отвлеченную силу, опирающуюся на войско в деньги; его стали понимать, какъ живое единство народной жизни. Философія выработала и понятіе объ исторической роли народовъ, какъ представителей общечеловъческаго развитія. Все это повело къ тому, что начало народности выдвинулось на первый планъ и сделалось господствующихъ факторомъ политической жизни. Даже подавленныя народности, косневшія въ тупонъ подчинения чуждыхъ имъ силамъ, пробудились къ самосознанию. Блистательные примъры такого возрожденія представиля Греція и Италія. Но еще любопытиве пробуждение народнаго сознания въ славянскихъ народахъ. Здъсь не было ни великаго историческиго прошляго, ни національной литературы. Все должно было созвдать вновь, изъ глубним порабощеннаго духа. Движение началось въ чисто уиственной сфери, съ словарей, съ историческихъ изысканий; но кало-по-калу оно расширялось и охватывало народныя массы, пока наконець оно сделялось такою духовною силой, съ которою приходится считаться и въ политикъ. Славянский вопросъ сделался живымъ вопросомъ современ-HOCTH.

Это идеалистическое воззрение на народность, которое вырабатывалось в философіей и жизнью, естественно вело къ преувеличенію. Каждый народъ воображаль себя первенствующимъ двятеленъ въ исторія челов'єчества. Французы смотр'єли на себя, какъ на великую, передовую націю, призванную обновить челов'вчество, пос'ять въ нежь начала свободы и права. Нѣнцы украшали своихъ предковъ всѣни добродѣтелями и признавали себя главными представителями всѣхъ началъ новаго міра; христіанскій періодъ исторіи именовался германскимъ. И мы, въ свою очередь, не отставали отъ другяхъ. И у насъ вознакла патріотическая школа, которая считала Россію представителенъ будущаго, призваннымъ смѣнить гикощій Западъ на историческояъ поприщъ и обновить весь міръ началами православія и общины. Эта школа съ ожесточеніенъ возставала противъ рефорнъ Петра, сблизившихъ насъ съ Европою; въ классахъ, причастныхъ европейскому образованию, она видела отщепенцевъ отъ Русскаго народа, а въ руссковъ мужикѣ идеалъ всѣхъ совершенствъ. Плоды европейской науки отвергали съ презр'яніемъ, какъ несовитестные съ православными взглядони, а древнюю русскую исторію строили на основанія фантастическихъ представления о каконъ-то идеальновъ согласия. Въ настоящее время трудно пов'врить, что вс'в эти д'ятскія мечтанія могли сочиняться и разд'яляться умными и образованными людьми, каковы несомитично были первые славянофилы. Черезчуръ легкій философскій и научный дилеттантизмъ, подбитый узкими религіозными возар'яніями и доходящею до осл'яцленія любовью къ отечеству, объясияють это явленіе. Въ научномъ отношеніи, это направленіе, конечно, осталось совершенно безплоднымъ; но въ мало образованномъ обществ'я, каково наше, оно им'яло т'я вредныя посл'ядствія, что сбивало съ толку неподготовленные умы, возбуждало презр'яніе къ чуждому намъ знанію и къ отсутствующамъ въ русской исторіи началамъ права, побуждало фантазіи принимать за дъйствительность и вм'ясто основательныхъ историческихъ изсл'ядованій строить воздушные замки. Трудно опредълить всю ту массу ложныхъ взглядовъ и понятій, которые, подъ заманчивымъ покровомъ патріотизма и религіи, были пущены этикъ путемъ въ русское общество.

Но еще несравненно вредиве было то патріотическое направленіе, которое принао ему на сивну. Идеализиъ замънился реализмомъ; возрожденіе народностей сділалось ногучних реальных фанторомъ современной исторіи. Съ этимъ вивств попятіе о народности съ неба спустилось на зенлю. Всякія ндеальныя, общечелов'вческія ціли были отвергнуты; народность ограничивалась областью практическихъ интересовъ. Провозглашали, какъ великую истину, что народъ долженъ нисть въ виду только свои собственныя выгоды и ничего другаго, забывая что интересы притеснителей не имеють нравственнаго права на существованіе, если не опираются на высшія начала. Пасиліс, нетерпиность, раболъпство признавались спеціальными свойствами Русскаго народа. Подъ покровокъ патріотнама взывали къ самымъ инзменнымъ общественнымъ страстямъ, къ самыммъ темнымъ инстинктамъ массъ. Если прежнее понятіе о народности витало въ облакахъ, то новое валялось въ грязи. Въ сущности, новаго тутъ имчего не было; такъ называеный кеасной патріотизиъ изв'ястенъ у насъ съ давнихъ поръ. По въ прежнія времена литература, исходящая изъ образованныхъ классовъ, старалась народные инстинкты облагородить и возвести на степень нстивно челов'вческихъ чувствъ; реалистическая же публицистика стреиплась искоренить всякія человическія чувства и пизвести ихь на степень животныхъ инстинктовъ. Цинизмъ, съ которымъ пропозъдывались эти начала, превосходить всякое вероятіе. Люди съ возвышенными стремленіямя, искренно любящіе свое отечество и желающіе видеть его на высоте общечеловеческаго просвещения, не могли не возмущаться до глубины души этикъ безиравственнымъ загрязиеніемъ саныхъ лучшихъ человеческихъ чувствъ, этипъ низменнымъ понима-

ı

ніємъ свояхъ народныхъ особенностей. Имъ больно было вндъть, какое пятно налагалось на Русскій народъ послъдствіяня этого направленія. Только указаніе на общечеловъческія начала, заключающіяся въ умиверсализить, можетъ вывести пониманіе народности изъ этой реалистяческой тины. Народность, какъ дъятель въ исторія, настолько интетъ цтаны, насколько она осуществляетъ въ себть эти начала и сама содъйствуетъ ихъ развитно. Не виташняя сила, а внутреннее благоустройство и просвъщеніе, вытекающія изъ глубины народнаго духа великія произведенія науки и искусства, осуществленіе въ своенъ гражданскомъ бытѣ началъ справедливости и свободы, наконенъ гуманное отношеніе къ подвластныяъ племенамъ, – вотъ что даетъ народу право на высокую историческую роль и на признаніе со стороны друсяхъ. Это именно то, что можетъ пожелать ему всякій просвъщенный патріотъ и чему онъ обязанъ содъйствать встани.

Но для того, чтобъ исполнить эту задачу, чтобы правяльно понять и особенности своей народности и ть общечеловъческія начала, которыя она призвана осуществлять при взанинодъйствія съ другния, надобно изслъдовать содержаніе общаго историческаго развятія и ть законы, которыми оно управляется. Это мы и постараемся сдълать въ слъдующей главъ.

#### ГЛАВА III.

# Законы развитія человѣчества.

Мы видели, что всемірную исторію следусть понимать какъ развитіе единаго духа, излагающаго свои опреділенія из пресиственнойъ ироцессв. Но всякое развитие иметь свои законы. Законъ есть способъ дъйствія силы, вытекающій наъ ся природы. Гдъ есть взанинодъйствіе двухъ или болъс силъ, тамъ общимъ законовъ опредъязется ихъ отношение. Отсюда опредъление законовъ, какъ необходницаъ отношеній, вытеклющихъ изъ природы вещей. Эти отношенія ногуть быть случайныя или цілесообразныя. Первыя проистекають изъ ивстныхъ в временныхъ столкновений частныхъ сялъ, не вывющихъ между собою шикакой необходиной связи. И туть отношеніе опредвляется природою силь; но оно можеть быть и не быть, почему оно и называется случайнымъ. Вторыя, напротивъ, заключаютъ въ себъ необходимость. Ціль можеть быть достигнута только съ понощью извістныхъ средствъ, вслидствіе чего цълесообразно дийствующая сяла пользуется окружающимъ матеріаломъ и подчиняеть его себів. При этокъ она должна д'вяствовать сообразно съ природою катеріала; иначе она его себѣ не подчинитъ. Но отношение опредвляется прежде всего собственною ся природою, которая выражается въ полагаеной ею цёли и налагаеть свою печать на окружающія ее условія существованія. Таково именно существо развитія, какъ оно было опредѣлено выше. Развитіе единичнаго органическаго существа происходять не иначе какъ при извѣстныхъ условіяхъ; но пользуясь этими условіями, оно послѣдовательно излагаетъ свои опредѣленія въ томъ видѣ, въ какомъ они заключаются въ немъ потенціально, или въ состоянія возможности. Это совершается всегда по одному и тому же закону, выражающему природу даннаго существа.

Тоже самое имъетъ мъсто относительно духа. И его развитіе состоить въ токъ, что онъ излагаеть внутреннія свои опредъленія въ условіяхъ пространства и времени. Поэтому, съ одной стороны, онъ осуществляеть то, что заключается въ немъ саномъ, въ глубинв его природы, съ другой стороны онъ осуществляетъ свои определения сообразно съ теми висшними условіями, въ которыя онъ поставленъ, по ивре того, какъ онъ покоряетъ себе природу, и въ той постепенности, которая составляеть законъ всякаго развитія. Оторваться отъ этихъ условій онъ не можетъ; еслябы духъ могъ творить чисто изъ самого себя, это былъ бы не человъческий духъ, прикованный къ зенль, а царство Божіе, существующее внь зенныхъ предъловъ. Однако эти внешнія условія, въ которыя онъ поставленъ, не составляють для него нечто случайное. Какъ общее начало, духъ, въ отличіе отъ единичнаго существа, стоитъ выше случайностей. Развитие единичной особи можеть, вследствие неблагоприятного стечения обстоятельствъ, получить неправильный ходъ, задержаться или даже совсёхъ прекратиться. Развитие духа не связано съ темъ или другимъ итстомъ 7 в временень; оно совершается тамъ, гдъ условія благопріятны для осуществленія изв'єстнаго, лежащаго въ неиъ опредъленія. Общія условія земнаго существованія даны ему разъ навсегда. Они съ самаго начала ограничивають возможность его проявления на данной планеть. Общій духъ можетъ иніть и болье широкое значеніе; человіческій духъ есть исключительно духъ земной, ограниченный условіямя земли. Общія духовныя начала проявляются въ немъ въ той форми, которая опредвляется земныхъ бытісяъ.

Однако, въ себѣ самонъ, духв носять другой элементь случайности, отличный отъ того, который зависить отъ внѣшнихъ условій. Духъ есть общая стихія, связывающая безконечное множество единичныхъ особей и не существующая внѣ ихъ, а эти особи приходять въ безконечно разнообразныя и случайныя столкновенія другъ съ другонъ. Самыя свойства этихъ особей таковы, что въ нихъ къ внѣшней случайности присоединяется внутренняя. Природа духа, въ отличіе отъ косной матеріи, состоить въ самоопредѣленіи, или внутренней свободъ.

- 878 -

:

E

ļ

L

Это и есть основное свойство человіжа, какъ разуннаго существа. Но свобода состоить въ возможности дійствовать такъ или иначе, слівдовать закону или уклоняться отъ него. Развитіе духа совершается иосредствовъ взанинодійствія свободныхъ единицъ, которыя, слідовательно, могутъ уклоняться отъ общаго закона, опреділяясь не на основаніи какихъ-либо разунныхъ началъ, а въ виду своихъ частныхъ цілей и стремленій.

Повидимому, мы стоимъ тутъ передъ противорѣчіенъ: если общій законъ исполняется взанинодѣйствіемъ свободныхъ лицъ, то онъ можетъ вовсе и не осуществиться, нбо каждое изъ нихъ имѣетъ въ виду свои личныя цѣли, а не общія; если же мы признаемъ безусловную необходимость общаго закона, то свобода лицъ исчезаетъ; они становятся невольными орудіямя общихъ цѣлей, осуществляемыхъ помимо ихъ воли. Какъ же выдти изъ этой дилемый?

Она разрѣшается правильнымъ пониханіемъ отношенія свободы кънеобходиности въ человъческихъ дъйствіяхъ. Мы уже указываля на это отношение въ дъятельности, направленной на покорение визшией природы. И туть человъкъ является свободнымъ существомъ, которое по собственному изволению полагаеть себ'в всякия цели. Между темь. природа управляется законами абсолютной необходимости, совершеннонезависимыми отъ человъческой воли. Какія бы цёля ни ставилъ себъ человекъ, осуществить ихъ въ матеріальновъ міре онъ можеть не вначе, какъ сообразуясь съ въчными и невзиънными законами природы, которые полагають предълы его дъятельности. Какъ свободное существо, онъ можетъ сочинять и строить какія угодно машины, но двиствовать будуть только тв, которыя согласны съ законами механики; иначе машина не пойдеть. Perpetuum mobile неосуществию, какъ ни старайся человъкъ достигнуть этого результата. Онъ воленъ направлять своя действія, какъ хочетъ, но они останутся безплодны. Тоже самое имъетъ мъсто въ отношения къ законамъ духа. Только тв свободныя человвческія действія будуть нивть успехь, которыя согласны съ этими законами; тв, которыя идуть имъ наперекоръ, останутся тшетныхи.

Въ отношении къ законамъ духа, свобода человѣка ограничивается еще и тѣмъ, что они составляютъ для него не виѣшиюю только границу, а собственное внутреннее опредѣленіе. Свобода сама есть явленіе духа, а потому дѣйствуетъ по присущимъ ему законамъ. Проявляясь въ единичномъ лицѣ, она подвергается всѣмъ случайностямъ частнаго существованія. Какъ свободное лице, человѣкъ можетъ уклоняться отъ исполненія закона. Это уклоненіе и есть внутренняя случайность его личной природы. Но уклоненія могутъ бытъ въ ту кли

другую сторону, и чемъ большее мы возьмемъ количество людей, темъ болёе противоположныя стремленія уравновешивають другь друга. Распределяясь въ массё, случайности исчезають, оставляя мёсто среднему теченію, въ которомъ выражается господствующая сила. Таковъ общій статистическій законъ, управляющій, какъ явленіями природы, такъ и человеческими поступками. Ежегодно повторяющееся количество действій, повидямому совершенно зависящихъ отъ человеческой воля, напрямеръ браковъ и преступленій, со всёми особенностями относительно пола, возраста и качества, свидётельствуетъ объ этомъ законѣ, который, предоставляя полный просторъ человеческой свободѣ, въ итогъ подводитъ се подъ общія нормы, выражающія действіе совокупныхъ силъ. Каждый вдовецъ воленъ вступать въ бракъ, жениться на дёвушкѣ или на вдовеѣ, но онъ не воленъ сдёлать, чтобы количество заключающихся браковъ того и другаго разряда не повторялось приблизительно изъ года въ годъ.

Ижь этого понятно значеніе великихъ людей въ ясторическомъ процессь. Великіе люди ть, которые всего ясиче понимають потребности современной жизни. Поэтому они находять наибольшій отвывъ и нивють успікть. Дийствуя согласно съ законами духа, они являются какъ бы его орудіями, исполнителями его цілей. Они всего болье содийствують двяженію исторіи впередъ, по пути, указанному внутреннею природою духовной силы.

При всемъ томъ, нельзя отвергнуть и участие чисто личнаго, слвдовательно случайнаго элемента въ исторіи. Свободное лице ипкогда не является честыхъ органохъ общаго духа; оно всегда сохраняетъ свои личныя свойства к стреиления. Чемъ более выдающуюся роль оно играеть въ совокупномъ процессъ, твиъ больс эти личныя свойства и стремленія отражаются на общемъ ходѣ дѣлъ. Они не въ силахъ наменить этотъ ходъ, но они могутъ ускорить его или задержать, дать развитію ту или другую окраску. Общій законъ можетъ осуществляться путемъ безконечно разнообразныхъ видоизитненій, выборь которыхъ предоставленъ человъческой свободъ. Аналогию съ этикъ отношениемъ представляетъ механический законъ сохранения эпергии. Въ силу этого закона, для прохожденія пути отъ одной опредъленной точки къ другой нужна затрата извъстнаго количества энерги. Пути могуть быть самые разнообразные; выборъ ихъ зависить отъ произвола. Но каковъ бы ни былъ путь, долгій или короткій, прямой или извилистый, въ концтв концовъ ватрата силы будетъ одна и таже.

Такинъ образонъ, слъдуя общинъ законанъ развятія, исторія на своей поверхности представляетъ безконечно разнообразную игру человъческихъ стремленій и страстей. Здъсь лячность проявляется во

всей своей свободів и со всівни своими особенностами. Эта волнующалася область представляеть самую заманчявую картину, не только для воображенія, по и для мысли, стремящейся нь познанію людей и ихъ отношеній. Здісь политикъ можеть почерпать самме назидательные уроки. Однако, для философскаго пониманія, которое ставить себі задачею въ манізнивомъ разпообразія явленій открыть внутренній ихъ симслъ и управляющіе ниъ закопы, всего важніе тв общія начала, которыя осуществляются въ этой сибні лицъ и событій. Для инскідованія ихъ нужно разнять различныя стороны общественной жизни и стараться опредіялить тв постепенные переходы, которыть они подвергаются въ исторяческомъ процессів.

Въ предъидущенъ изложения мы разсматривали составные элементы общества, какъ въ ихъ прищипіальномъ значения, такъ и въ ихъ историческомъ развитии. Здёсь намъ предстоитъ все сказанное свести къ единству и постараться вывести изъ этого общіе законы.

Разсмотренные нами элементы общественной жизни суть, съ одной стороны, духовные интересы, съ другой стороны экономическій быть, наконець гражданскій строй, съ которымъ связанъ в строй полятическій. Но экономическій быть состоить, какъ ны вильли, въ тесной зависимости оть гражданскаго порядка, на который онъ, въ свою очередь, оказываеть вліяніе. Въ развитія обществъ этоть элементь ямееть служебное значение; онь является только орудіень высшихъ началъ. Поэтому, ны моженъ ограничиться определеніснь главныхь моментовь развитія гражданскаго и полнтическаго строя, въ которомъ экономическія отношенія найдуть свое песто. Что же касается до духовныхъ интересовъ, то въ нихъ первенствующую роль играють религія и философія, въ которыхъ выражаются основныя, руководящія пачала челов'вческаго созпанія. Частныя науки н искусства интють второстепенное значение. Такинь образонь, изслыдованіе общаго хода исторія представить намь развитіе руководящихъ ею идей, съ одной стороны въ чисто теоретической области, въ религи и философія, съ другой стороны въ практической сферв, въ прило-- женін къ общественной жизни.

Но изъ двухъ означенныхъ теорстическихъ сферъ, религія, какъ болѣе конкретное явленіе духа, дѣйствующее не только на разумъ, но и на чувство и волю, оказываетъ непосредственное ыляніе на самый общественный бытъ. Мы назвалн времена, въ которыя преобладаетъ религія, синтетическими эпохами человѣческаго развитія: въ няхъ вся человѣческая жизнь, какъ въ теоретической, такъ и въ практической области, связывается религіознынъ началовъ въ одно систематическое цѣлое. Напротивъ, господствонъ философія характерязуются эпохи аналитическія, въ которыхъ каждая сторона жизни развивается самостоятельно, на основанія собственныхъ, внутреннихъ началъ. Это раздъленіе впервые было высказано Сенъ-Симонистами, которые однако поняли его слишкомъ поверхностио и не дали ему прочнаго основанія въ фактахъ. Между твмъ, изучсніе явленій исторіи представляетъ ему полное подтвержденіе.

Досель человычество въ своемъ историческомъ двяжения прошло черезь две синтетическія эпохи и две аналитическія. Какъ уже было указано выше, исторія начинается съ первобытнаго синтеза. Поэтому, первыя ступени человического развитія обозначаются господствомъ теократіи, охватывающей всв стороны жизни и дающей имъ большій или меньшій характеръ неподвижности. Таковы досель народы Востока. Впервые человъкъ сбрасываетъ съ себя теократические путы въ Грецін и Рнив; господство теократін сивияется здесь свътскниъ развитіенъ высли и жизни. Но этотъ аналитическій періодъ, завершивъ свое развитіе, приводитъ къ новому синтезу, уже не похожену на предыдущій, выражающену не первобытное единство, а раздвоение мысли и жизни. Религиозное начало обнимаетъ весь нравственный міръ, въ противоположность 'которому св'ятская область представляеть хаось буйныхъ силъ, управляемыхъ началами частнаго права и приходящихъ въ безпрерывныя столкновения другь съ другомъ. Таковъ средневсковой порядокъ. Но самая его раздвоенность п проистекающій отсюда разладъ ведуть къ его паденію. За синтезомъ опять следуетъ аналитический періодъ, котораго исходная точка характеризуется возвращеніемъ къ началамъ древняго міра, выработаннымъ классическими народами. Опираясь на эти начала, человъчество стремится къ высшему соглашению противоположностей путемъ новаго, сакостоятельнаго развитія всёхъ сторонъ жизня. Этототъ періодъ, въ которомъ оно находится до настоящаго времени. Аналогія съ предыдущихъ и выражающійся въ совокупнонъ процессв общів ходъ исторіи дають право предполагать, что и этоть второй аналитический періодъ долженъ привесть къ новому, высшему синтезу, представляющему уже не противоположность началъ, а идеальное ихъ соглашение. Такимъ образомъ, общій процессь развитія состонть въ томъ, что человечество ндеть отъ первоначальнаго единства къ раздвоению и затъкъ отъ раздвоения къ единству конечному. Начало, середина и конецъ процесса представляютъ синтетические 🦙 періоды развитія, характеризующіеся господствоиъ религіи, аналитическіе же періоды лежать въ промежуткахъ, обозначая переходы сперва между началомъ в середеной, а затемъ между середеной н KOHHONT.

Таковъ общій законъ развитія, который ны ноженъ вывести взъ явленій исторіи. Это - законъ не фактическій только, а вполит раціональный, ибо онъ представляетъ чистый законъ діалектическаго развитія, которое изъ нервоначальнаго единства выдъялетъ противоположности, и затъ́иъ эти противоположности опять сводятъ къ высшему единству. Въ общекъ, онъ представляетъ круговоротъ, въ которомъ конецъ совпадаетъ съ началомъ. Однако это совпаденіе далеко не тождественнос: то, что въ началѣ заключалось въ состояній слитномъ, какъ бы въ зародыштѣ, яли въ волюжности, то въ концѣ является въ состоянія раздъльности. Каждый элементъ, достигнувъ полнаго развитія, получаетъ самостоятельное существонаніс; онъ подчиняется цѣлому, но не поглощается послѣдняяъ. Первоначальное единство есть состояніе еще невыдѣлявшагося разнообразія; конечное единство есть согласіе разнообразія.

Чтобы утвердять этоть законь на прочной научной основь, надобно провести его по всимъ явленіямъ. Здъсь им, разумъется, принуждены ограничиться только главными моментами; но мы должны яхъ обозначить, ибо они для общественной жизни имъютъ самое существенное значеніе.

— Начнежъ съ первоначальныхъ религий, характеризующихъ первую синтетическую эпоху человическаго развития.

Сознание абсолютныхъ началъ бытия, лежащее въ основания теократяческихъ религій, не составляетъ первоначальнаго опредъленія человъческой мысли. Къ нему требуется извъстное приготовление. Умъ, погруженный въ объективный міръ, долженъ отъ представляющихся ему частностей постепенно возвыснться къ безусловно общему. Поэтому, развитію философскихъ религій, составляющихъ сущность теократического міросозерцанія, предшествуеть періодь развятія религій первобытныхъ. Низшую ихъ ступень составляетъ бежиинямь, то есть, поклонение какому-либо частному, земному явлению, . какъ божеству. Исканіе Бога, какъ уже было зам'ячено, искони присуще душтв человъка: это - первый признакъ ея внутренней, нетафизической природы. Имъ онъ отличается отъ животныхъ, которыя передъ поражающихъ или привлекающихъ ихъ явленіенъ ногутъ ощущать страхъ или влеченіе, но ничего похожаго на религіозное почитание. Этому внутреннему влечению къ Богу, лежащему въ основание всего религиознаго процесса, человѣкъ удовлетворяеть по иъръ развитія своего сознанія. Первоначально умъ, погруженный въ міръ вившнихъ явленій, не въ состоянія отъ нихъ оторваться. Поражарщее его явление онъ принимаеть за Божество. Но глубокое несоотвътствіе между идеей и формой ведеть къ дальнъйшему развитію.

Оть внешняго явленія умъ переходить къ сознанію внутренней его сущности, отъ видинаго къ невидиному. Это происходить двоякимъ путемъ: съ одной стороны, частныя явленія сводятся къ проявляющимся въ нихъ силанъ природы; съ другой стороны, развивается поклонение душанъ умершихъ, а съ твиъ вибств я всякимъ невидимымъ духамъ. Первую форму кожно назвать натурализмомь; вторая получила название анимизма. Первако между этими двумя противоволожными началами, производящими силами природы и силами смерти, происходить идсальная борьба, которая выражается въ разнаго рода миенческихъ сказаніяхъ. Примиреніе совершается черезъ то, что унъ отъ противоположности земныхъ силъ возвышается къ созерцанію в'вчнаго порядка, господствующаго во вселенной. Поднимая взоры къ небу, онъ видитъ небесныя свътила, всегда себъ равныя, въ стройномъ чинъ совершающія свой путь. Отсюда высшая форма первобытныхъ религія - сабсизмь. Въ нѣкоторыхъ върованіяхъ переходъ отъ анимизма къ сабензму выражается твмъ, что души умершихъ возносятся на небо и становятся небесными свътилами.

Отсюда уже однить шагъ до сознанія единаго небеснаго Бога, какъ верховнаго Разума, владычествующаго въ мірѣ и установляющаго всюду законъ и порядокъ. Это міросозерцаніе составляетъ первую ступень развитія религій философскихъ. Но затѣмъ, одно за другимъ, выступаютъ и другія начала, указанныя выше \*). Они соотвѣтствуютъ тому, что въ частной формѣ выражается уже въ первобытныхъ религіяхъ. Частныя силы природы сводятся къ понятію о единомъ Богѣ Силы, какъ творцѣ и верховномъ властителѣ всего сущаго; а съ другой стороны, представленія о единичныхъ духахъ подчиняются высшему понятію о Богѣ Духѣ, какъ душѣ міра, всюду присущей и всему дающей жизнь. Наконецъ, и матеріальное начало находитъ свое выраженіе въ представленія женскаго божества, Матеря-Природы, отъ которой происходятъ частныя силы, владычествующія въ различныхъ областяхъ вселенной, но образующія вмѣстѣ стройную систему. Такъ вавершается полный циклъ философскихъ религій.

Мы уже видъли, что эти четыре начала соотвътствуютъ четыренъ основнымъ опредъленіямъ разума: причинѣ производящей, причинѣ формальной, причинѣ матеріальной и причинѣ конечной. Къ этимъ началамъ сводится всякое пониманіе, какъ относительнаго, такъ и абсолютнаго бытія. Вытекая изъ самыхъ законовъ разума, опи одинаново прилагаются ко всему познаваемому. Отсюда рождаются систематяческія міросозерцанія, которыя можно обозначить назганіями

<sup>\*)</sup> On. an. III, rs. 1.

натуралязна, спиритуализма, матеріализма и идеализма, смотря по тому, которос изъ этихъ четырехъ началъ является въ немъ преобладающимъ. А такъ какъ законы разума суть вийстё и законы вибшинго міра, то они выражаютъ собою ястинную сущность вещей.

Исходя изъ единаго источника, совокупность этихъ началъ образустъ полный циклъ, состоящій изъ двухъ перекрещявающихся противоположностей. Поэтому, отправляясь отъ одного начала, умъ, въ силу внутренней логической необходимости, неязбъжно переходитъ в къ другимъ, пока не завершится круговоротъ. И это повторяется на встъхъ ступеняхъ развитія, вслёдствіе чего каждая отдёльная ступень представляетъ всю полноту основныхъ началъ бытія. Это мы можемъ видёть, какъ въ развитіи религій, такъ и въ развитіи фялософіи.

Но порядокъ движенія можеть быть разный, смотря по току, которое изъ четырехъ началъ служитъ исходною точкой. Такъ какъ полный циклъ образуеть дзв перекрещивающіяся противоположности. то главная нить движенія можеть идти либо отъ причины произволящей, черезъ причины формальную и матеріальную, къ причинѣ вонечной, и обратно, либо отъ причины матеріальной, черезъ причины производящую и конечную, къ причинѣ формальной, и обратно. Когда разумъ начинаетъ отъ себя, онъ идетъ первымъ путемъ, отъ началя къ конщу; поэтому, этотъ путь можно назвать субъективнымъ. Когда же онъ исходить отъ объекта, онъ идеть вторынь путень, который поэтому можно назвать объективнымъ. Мы видели, что совокупное развитіс челов'вчества идеть отъ первоначольнаго единства, черезъ двѣ посредствующія противоположности, къ единству конечному. Сявдовательно, это путь субъективный, выражающій развитіе духа извнутри себя. Но на первой ступени челов'вческий умъ еще себя не сознаеть, а погруженъ въ объективное бытіе. Поэтоху здёсь развитіе релисіознаго сознанія идеть объективнымъ путемъ, въ первобытныхъ религіяхъ отъ причины матеріальной къ причинв формальной, въ релягіяхъ философскихъ обратно, отъ причины формальной къ причнить матеріальной. На дальнъйшихъ ступеняхъ ны увидинъ эсъ разнообразныя точки исхода и пути развитія, которынь сліздуеть ужъ человъческій.

Отношеніе общечелов'вческихъ идей къ народному духу ведеть и къ тому, что различныя начала получаютъ преобладающее значеніе у различныхъ народовъ. Но такъ какъ всё эти начала связаны между собою, то въ болёе или менёе общирныхъ группахъ мы найдемъ всё означенныя формы, но въ различной степени развитія и въ различныхъ сочетаніяхъ. Отсюда сложность явленій, въ которой трудно иногда разобраться. Однако внимательное ихъ взученіе, наскольно оно до-

25

- 385 -

ступно современной цаукв, пряводить насъ къ нъкоторымъ выводамъ, которые можно признать достовърными \*).

Максъ Мюллеръ раздълетъ религіи древняго міра на три главныя "группы: туранскую, семитическую и арійскую. Но послѣднюю слѣдуетъ раздълить на двъ, имъющія совершенно разный характеръ: юговосточную, или азіатскую, и западную, или европейскую. Первая вполнѣ примыкаетъ къ восточному міросозерцанію, вторая представляетъ переходъ къ свътскому развитію. Такимъ образовъ получаются четыре группы, изъ которыхъ въ каждой преобладаетъ одно изъ четырехъ указанныхъ выше началъ: въ туранской — поклоненіе богу небесному, или верховному Разуму, въ семитической — поклоненіе богу небесному, или верховному Разуму, въ семитической — поклоненіе богу Силы, въ юговосточной арійской — поклоненіе богу Духу, наконецъ въ европейской — поклоненіе индивидуальнымъ божествамъ, рожденнымъ отъ Матери-Природы. По, какъ сказано, въ каждой отдъльной группѣ развиваются и остальныя начала, илъ чего проистекаютъ болѣе сложныя фориы.

Поклонение Небу, какъ верховному Разуму, источнику правственнаго закона, установляющему порядокъ въ мірозданія, представляетъ нанъ религія Китайцевъ. Это и составляетъ главное содержаніе ученія Конфуція. Въ отличіе отъ него, въ секть Лао-тце развивается пантеистическое понятие о верховномъ Разумъ, какъ душть міра. Это возврвніе служить переходожь къ міросозерцанію юговосточныхъ Аріевъ. Отсюда воспринятие буддизма, который, въ преобразованномъ видъ, получиль господство въ Тибетв. Съ другой стороны, у монгольскихъ завосвателей является понятіс о единомъ Богь, властитель вселенной. Это составляеть переходъ къ семитическому міросоверцанію, вслёдствіе чего Монголы перешли въ магометанство. Наконець, индивидуалистическое начало спиритуализка, поклонение проясшедшимъ отъ верховнаго Разуна безспертнымъ душамъ, присущее и другимъ отраслямъ, становится преобладающямъ въ туземной религия Японцевъ, Сянто. Они верховныя, небесныя божества считаютъ слишковъ отдаленными отъ человъка, и потому ему недоступными, и поклоняются небесной богинъ Тенъ-сіо-дай-цинъ, родоначальницъ людей, и произшедшиных отъ ися душанъ предковъ, кани, или святымъ. Эта последняя религіозная форма, по существу своему, является наименте устойчивой, а потоку открываеть доступъ другниъ върованіямъ, а вивств и светскому развитию.

Таковъ религіозный циклъ туранской группы. Отъ нея проязошли

<sup>•)</sup> Болде подобное наюжение развития древнихъ религий см. въ моенъ сочинения: Шаука и Релики. Оно было насямо местиаднать изът тому навадъ и въ некъ вреходится сдёлать пёкоторыя позравия, во главныя основания я считаю зёрнымя.

и ссиятическія религіи. Древивашая изъ посл'ядняхъ, халдейская. пряхо заимствовала свою верховную тронцу у покоревныхъ народовъ туранской отрасли, Аккадовъ и Сумировъ. Верховнымъ божествонъ считался богъ неба-Анна, къ которону присоединялись богъ стихійной силы-Эа и богъ бездны, или царства мертвыхъ, Муль-же, нли, но другому чтенію, Муллила. Наконець, къ этой верховной тріадъ прямыкало и женское божество, Давкина, дополняя собою основной циклъ. Воспринимая это просозернание, Семиты нъсколько его видоизятлияли, согласно съ своями духовными особенностями. Богъ техной бездны заменился у нихъ другою формой бога Силы, формою изивичивою, переходящею изъ одной противоположности въ другую, ужерающею и носкресающею. Таковъ былъ Бэль, видинынъ представитетеленъ котораго является солице, восходящее и заходящее, то владычествующее на небь, то погружающееся въ преисподнюю. Точно также изсто Давкины у Семитовъ заступила небесная богиня Истаръ, или Бэлита, подруга Бэля. Но изъ трехъ верховныхъ божествъ халдейской религии, небесный богь Анна скоро отошель на задній плань и исчезъ изъ сознанія. Преоблидающее значеніе получиль, съ одной стороны, Боль, который сделался верховныхъ божоствовъ Вавилонской монархін, а съ другой стороны, у Ассиріянъ; надъ всёми халдейскими богами возвысился грозный богъ Силы, Ассуръ. Отсюда въковая борьба между двумя великими завоевательными монархіяни Западной Азін. Ассирія въ теченія многихъ въковъ была грозою сосъдея. Навилонъ то затибвался, то вновь поднимался и окончательно пережилъ свою соперницу, возсіявъ необыкновеннымъ блесковъ передъ сачымъ своимъ паденіемъ. Его верховное божество слелалось господствующимъ и среди мелкихъ племенъ передней Авін, у которыхъ оно принимало различныя формы. Но рядонъ съ нимъ, у некоторыхъ даже выше его, становилось женское божество-Астарта, видоизивненная Истаръ. Однако и тутъ, въ противоположность многообразному в изжинчивому богу Силы, Валлу, развивалось понятіе о Боги Силы, вично себѣ равномъ, какъ единое всрховное Бытіе, исключающее всякое другое себѣ подобное и представляющееся началовъ всего сущаго. Это понятіе сділалось народнымъ достояніемъ маленькаго племени Евресвъ, которое черезь это получило міровое значеніс. Не только это понятіе о Божеств' было исходною точкой для той формы сенитическихъ върованій, которая окончательно восторжествовала надъ всёми другими и распространила свое владычество далеко за предълы Западной Азін, именно для ислама, но отъ него получила начало и та общечелов'вческая религія, которая сделалась воспитательницею новаго человичества-христіанство. Такимъ образонъ, еврейская на-

Digitized by Google

25\*

родность выработала въ себѣ я передала всему человѣчеству то, что составляетъ истинную сущность семятическаго міросозерцанія—понятіе о единомъ Богѣ, какъ всемогущемъ творцѣ міра и абсолютномъ властителѣ всиленной.

Съ другой стороны, изъ туранскихъ же върования развилось поилонение Богу-Духу. Столкновение проистекающаго отъ небеснаго Бога нензивныего порядка съ господствующими на земле дикими силами приводить къ противоположению свътлаго царства Добра техному царства Зла, а съ текъ виесте къ противоположению двухъ началъ, добраго и влаго, раздёляющихъ между собою господство вселенной и находящихся въ постоянной борьбъ. Это противоположение составляеть сущность древнъйшій изъ религій юговосточныхъ Аріевъ, зендской. Въ книгахъ, которыя приписываются Зороастру, весь процессъ ирозданія представляется постоянною борьбой между Ориуздонъ и Ариманомъ. Это міросозерцаніе было господствующимъ у встахъ иранскихъ народовъ, Бактровъ, Медовъ и Персовъ. Но на такоиъ раздвоенін мысль не могла остановиться. Требовалось единство, которое могло быть понято въ двоякой формв. Съ одной стороны, враждующія начала когли быть сведены къ понятію о силь изквичивой, переходящей изъ одной противоположности въ другую, къ тому самому понятію, которое развивалось въ религіи вавилонской и котораго вившнямъ представителенъ является солнце. И тутъ оно прямыкаетъ къ солнечному богу, Митр'в, поклонение которому господствовало въ особенности у Персовъ. Съ другой стороны, объединения противоположныхъ началь можно искать не въ силь, а въ духв, то-есть, въ началь внутренненъ, вѣчно дѣйствующемъ и переходящемъ отъ одного опредвленія къ другому. Въ пранской релягія это понятіе было развито въ формъ Въчнаго Времени (Зерване Акерене). Но здъсь оно не достигло преобладанія, а осталось достояніемъ отдёльныхъ сектъ. Полное развитие оно получило у другой отрасли юго-восточныхъ Аріевъ, у Индусовъ. Здесь выработалось цельное, чисто пантенстическое міросозерцаніе, съ тремя верховными божествами во главѣ: Брама, богъ закона, или верховный Разумъ, присущій міру, Шива, богъ силы въ двухъ противоположныхъ определенияхъ, благодетельный и грозный, сознающій и разрушающій, наконецъ Вяшну, богъ жизня, составляющій внутреннюю, животворную сущность всякаго бытія в своими превращеніями осуществляющій согласіе на земль. Къ этимъ тремъ началамъ примыкаетъ наконецъ и четвертое, чисто индивидуалистическое. Оно выражается въ воплощения Божества въ единичномъ человъкъ, и наобороть, въ вознесения человъка къ Божеству, отръшениемъ отъ всего изивнчиваго и частнаго. Такова сущность буданзма, которой, однако,

въ силу своего индивидуалистическаго характера, становится во враждебное отношение къ брананизиу, а потому изгоняется изъ Индіи, но находитъ широкое распространение у другихъ народовъ, главнытъ образонъ въ туранской группѣ.

Но буддистскій индивидуализиь быль только исчезающинь монентомь бытія. Челов'якь, вь этомь міросозерцанія, появляется на світь лишь за тімь, чтобы отречься оть себя и снова погрузиться въ безграничную стихію. Индивядуализиь, какъ прочное начало частнаго существованія, долженъ быль появиться какъ новая ступень религіознаго развитія. Это была та точка зрівнія, на которую стали народы западной отрасли арійскаго пленени. Для того чтобы могла выработаться эта повая ступень, нужно было взанинод'яйствіе противоположныхъ міросозерцаній, семитическаго и восточно - арійскаго, поклоненія богу Силы и поклоненія богу-Духу. Индія, удаленная отъ всемірныхъ путей, не могла быть поприщенъ этого духовнаго столкновенія, Оно пропающло въ Египтів, который поэтому занимаетъ особое місто во всемірной исторіи, какъ посредникъ между Азіей и Европой.

Религіозное развитіе Египта представляеть повтореніе тахъ же самыхъ ступсией, которыя были указаны выше, чёмъ самынъ подтверждается общность закона. Первый періодъ сгипетской исторія, Менфисскій, характеризуется поклоненіенъ небесному богу Фта, мудроку устроителю вселенной, источнику закона и порядка. Но и здёсь столкновение этого порядка съ неподдающиниеся ему буйными силами ведеть къ противоположению добраго начала влону и къ борьбъ между ними. Это выражается въ борьбъ небеснаго бога Добра, Озприса, съ олицетвореніемъ Зла, Сетомъ или Тифономъ. И туть это протявоположение связывается двоякимъ единствомъ, съ одной стороны поклоненіемъ богу Силы, переходящему отъ одной противоположности къ другой и олицетворяемому солицемъ, то царствующимъ на небъ, то нисходящимъ въ подземную область, съ другой стороны поклоненіенъ Духу, саносущену, все проникающену, проявляющенуся въ безконечномъ разнообразін формъ и всему дающему жизнь. Въ египетеномъ міросозерцанія эти два верховныя начала отождествляются: духъ, Акмонъ, является витеств и солнценъ, Ра; оба отождествляются и съ Оанрясонъ, богомъ Добра, въ борьбѣ его съ темными силами. Акмонъ-Ра-Гариакисъ \*) было тройнымъ именемъ одного и того же божества. Въ друговъ представления Анконъ-Ра сопоставляется съ Хонзу, боговъ небеснаго порядка, который считаяся его сыномь, и съ Муть, женскияъ

<sup>\*)</sup> Гарманись значить Горь между двумя горизонтани, то-есть солняе, на небя можду восходомъ и закатомъ, въ подвенной между закатомъ и восходомъ. Горъ есть другая форма Омириса.

божествояъ, олицетворяющимъ матеріальное начало. Изъ всего этого развивается пантеистическое міросозерцаніе, въ которомъ Духъ, или душа міра, проявляется въ самыхъ разнообразныхъ формахъ и поклоненіяхъ. Такова сущность египетской релягіи во второй періодъ историческаго ся развитія, центровъ котораго были Өявы.

ſ

t

Въ эту именно пору произошло столкновение съ Семитами. Не разъ они покоряли Египетъ и не разъ были оттуда изгоняемы. Это отразилось на религюзныхъ понятіяхъ. Египетскій духъ зла, Сети, быль отождествень съ семитическимъ Сутекомъ, и борьба между ннин представилась въ видъ погибели Озириса, который разрывается на части противоположнымъ ему влымъ началомъ. Но послъ него остается его жена, Мать-Природа, Изида, которая собираеть разрозненные члены своего мужа и рождаеть сына, истителя за отца. Озярись, какъ отжившее начало, остается судьею въ царствъ мертвыхъ, владыкою же вселенной становится сынъ Изиды, Горъ, который убиваеть Тифона и воцариется на землъ. Поклонение Изидъ въ связи съ мноонъ объ Озирисв и съ воцареніемъ Гора составляеть первенствующій элементь въ послёдній періодъ исторіи Египта, который сосредоточивается опять въ нижней его части, въ Дельтв. Далве этого религіозное развитіє Египта не пошло. Египтяне смотрёли не впередъ, а назадъ. Торжествующая Изида ограничилась рожденіекъ въ новоиъ видъ стараго божества. Новаго поколѣнія боговъ она не проязвела. Это было дъловъ европейскихъ Аріевъ.

Въ греческой мноологія, какъ она передается намъ Гезіодомъ, развивается таже послёдовательность ступеней религіознаго сознанія, которая указана выше. Сначала царствовали Небо и Земля; затёмъ родителей събстиять Кроносъ, завершитель, глотающій своихъ дѣтей, владыка золотаго вѣка, то-есть Духъ, все приводящій къ согласію, проявляющійся въ разнообразныхъ формахъ и опять снимающій или поглощающій эти различія; ваконецъ, сынъ Кроноса, Зевсъ, спрятанный и вскориленный матерью, нызвергаетъ отца и заставляетъ его выкинуть обратно проглоченныхъ имъ дѣтей. Кроносъ остается властителемъ Елисейскихъ Полей, въ царствѣ мертвыхъ. Виѣстѣ съ нимъ Зевсъ низвергаетъ и его сподвижниковъ, Титановъ, призвавъ на помощь дикія силы природы, Сторукихъ и Великановъ, которыхъ онъ ватѣмъ самъ обуздываетъ, послѣ чего онъ воцаряется безпрепатственно на Олимпъ.

Выработавшійся изъ этого процесса сониъ олимпійскихъ боговъ представляетъ стройную систему, въ которой каждое божество занимаетъ свое ивсто и получаетъ свой индивидуальный характеръ, сродный человъческому. Во главъ стоятъ три верховныхъ бога, раздълившіе

между собою вселенную: богъ неба, Зевсъ-громовержецъ, богъ стахійной силы, Посейдонъ, и богъ подземнаго царства, Андъ. Очевидно, это тъже божества, которыя мы видъли въ древней Халдев у Анкадовъ и Сумировъ. Точки зрънія и формы изняются, но начала остаются тъже. Сообразно съ индивидуалистическою формой греческаго иногобожія, женское божество распадается на изсколько отдъльныхъ лицъ: рядомъ съ царицею неба, супругою Зевса, Герой, является вышедшая изъ его головы Аевна-Паллада, Мать - Земля Деметеръ, и дочь ея Персефона, супруга Аида, воинственная Артенида и ботныя красоты Афродита. Особениное развитіе получаютъ у Грековъ идеалистическія представленія, связанныя съ подземнымъ царствомъ. Культъ Деметры и Персефоны, въ связи съ перешедшимъ изъ Малой Азіи поклоненіемъ Діонису, умярающему и воскресающему, составляютъ содержаніе мистерій, которыя для Грековъ были высшею тайной ихъ религіи и залогомъ будущей жизни.

Тёже божества, но въ болёе трезвой форий, съ меньшинъ преобладаніемъ воображенія, повторяются и у Римланъ. Сообразно съ духовъ Римскаго народа, адёсь большее значеніе получаеть начало силы. Верховнымъ божестволъ остается арійскій Юпитеръ, тождественный съ греческияъ Зевсонъ; но національнымъ боговъ Римлять является Марсъ, богъ войны, отецъ Ромула и Рема, инемческихъ основателей Рима. Подземное же божество, Андъ, замъняется двудикимъ Янусомъ, заимствованнымъ у Этрусковъ. Наконецъ, національнымъ женскияъ божествованнымъ у Этрусковъ. Наконецъ, національнымъ женскияъ божествовъ является Веста, представительница земной твердыни и кръпости домашняго очага. У Римлянъ не было инстерій, которыя, открывая религіозному чувству новые горизонты, выводили его изъ тёснаго круга индивидуальныхъ божествъ и заставляли его подняться къ верховнымъ началамъ бытія.

Обозр'ввая совокупное развятіе философскихъ религій древняго міра, мы вядимъ, что, исходя отъ понятія о небесномъ богѣ, какъ верховномъ Разумѣ, онѣ, черезъ посредствующія начала Силы и Духа, пришли наконецъ къ системѣ индивидуальныхъ божествъ, владычествующихъ въ мірѣ. Въ противоположность первобытнымъ религіямъ, развятіе шло зд'ѣсь отъ причины формальной къ причинѣ матеріальной. Послѣдная является завершеніемъ процесса; но, по существу своему, это — начало инзшее. Означенный путь есть процессъ разложенія, а не сложенія религіознаго міросозерцанія. Поэтому, греческая религія отличалась большимъ изяществомъ, но гораздо меньшею глубиною, нежели религія восточныя. Она была ступенью, предшествовавшею свѣтскому развитію. Вслѣдствіе этого, классическія религія пали, тогда какъ восточныя въ существенныхъ началахъ сохраниянсь доселѣ. Въ историческоль потокв исчезли переходныя в изивичивыя формы, но удержались тt въчныя начала, которыя, кроясь въ глубинъ человъческаго духа, присущи всякому богопочитанию. Китай и Японія, браманизиъ и буддизиъ, еврейство и исламъ, представляютъ различныя стороны этого богопочитанія, один въ форм'в народной, другія въ форм'в общечелов'вческой. Поклонение верховному Разуму и проистекающимъ изъ него безсмертныхъ душамъ, поклоненіе богу Силы, творцу и властителю вселеннов, наконецъ поклоненіе животворящему Духу въ разнообразін опредвленій-таковы результаты, добытые религіозныхъ познаніемъ Бога въ природъ. Они составляють прочное достояние человъчества. Передъ этими верховными началами бытія изящный міръ антропоморфическихъ греческихъ божествъ долженъ былъ померкнуть. Сами Греки признавали, что ихъ боги поздивйшие и производные. Но такое понятіе очевидно не могло удовлетворять потребностямъ челов'вческаго разума, который ищеть не относительнаго, а абсолютнаго. Поэтому, надъ греческнии богами господствуетъ высшее начало необходимости, Рокъ, которому они всв подчиняются. Мистеріи давали новый исходъ этниъ требованіянъ. Въ таинственныхъ представленіяхъ мысль искала солее глубокнать основь бытія. Въ полумиенческихъ космогоніяхъ она пыталась создать систему, выходящую изъ теснаго круга олимпійскихъ божествъ. Однако и это сибшанное, полурелигіозное, полуфилософское піросозерцаніе не могло ее удовлетворить. Разъ возбужденная мысль становится на собственныя ноги; она ищеть опоры и указаній въ самой себъ. Религіозный элементь откидывается въ сторону ная приводится только какъ подтверждение чисто логаческихъ началъ, которыя вырабатываются разумовъ. За періодовъ теократическаго кіросозерцанія следуеть періодъ светскаго развитія высли.

Прежде, однако, нежели мы перейденъ къ послъднему, попытаемся указать соотвътствіе между религіознымъ развитіемъ древняго человъчества и тъми гражданскими формами, черезъ которыя оно проходитъ. Въ Общемъ Государственномъ Правъ мы старались уже опредълить разнообразное строеніе, какъ патріархальныхъ, такъ и теократическихъ обществъ. Здъсь мы должны указать на соотвътствіе гражданскихъ обществъ. Здъсь мы должны указать на соотвътствіе гражданскихъ обществъ. Здъсь мы должны указать на соотвътствіе гражданскихъ учрежденій господствующимъ въ обществъ религіознымъ началамъ. Разумъется, мы можемъ сдълать это только въ самыхъ общихъ чертахъ, мбо мы имъсмъ въ виду вывести общіе законы человъческаго развитія, а никакъ не выяснить всъ подробности, что, при нынъшнемъ состоянім науки, едва ан даже доступно изслъдователю.

Мы знаемъ уже, что теократія не есть первоначальная форма, въ которую слагаются челов'вческія общества. Изъ четырехъ союзовъ,

на которые разд'вляется общежните, патріархальнаго, гражданскаго, религіознаго и государственнаго, исходною точкой служить первый. Господство его соотв'ятствуеть періоду развитія первобытныхь реянгій, когда религіозное начало недостаточно еще окр'яло въ сознанія, чтобъ охватить всю челов'яческую жизнь и опред'ялять всё отношенія. Это совершается уже на второй степени, когда изъ первобытнаго патріархальнаго безразличія выд'яляются, съ одной стороны, гражданскіе элементы, съ другой религіозные. Но изъ этого выд'яленія еще не образуются два противоположные міра: это д'яло гораадо поздиващаго развитія. На этихъ первыхъ ступеняхъ, гражданскіе элементы и религіозные сливаются еще въ совокупную систему, образуя теократическое государство, опред'яляемое главнымъ образомъ религіозными началами. Это и составляетъ общественный строй, соотв'ятствующій господству философскихъ религій.

У насъ нътъ достаточно данныхъ, чтобъ опредълнть соотвътствіе между развитіемъ первобытныхъ религій и различными формами паи тріархальнаго союза. Такъ какъ религія не является адесь определяющимъ началомъ всего общественнаго быта, то такого совпадения нельзя даже ожидать. Извъстная форма первобытной религие, напримъръ фетншизмъ, можетъ удержаться при весьма разнообразныхъ видахъ патріархальнаго союза. Темъ не менте, въ общихъ чертахъ можно опредълять соотвътствующія ступени развятія. Низшую ступень патріархальнаго союза составляють разстянныя семьн. Въ религіозной области этому соответствуеть фетицизмъ. Затемъ, надъ ними возвышается объединяющая власть родоначальника, соответствующая поклоненію силамъ природы, а въ противоположность ей является духовная власть заклинателя, вооруженнаго магнческою силой надъ духами, что предполагаетъ господство анимизма. Наконецъ, высшую ступень патріархальнаго союза составляєть совіть старійшинь, которые обыкновенно сами являются и жрецами. Выдъленіе изъ нихъ особаго жреческаго сословія открываеть возможность высшаго развитія религіозныхъ началъ, что составляеть переходъ къ теократін.

Теократическія государства образуются, какъ сказано, сліяніень гражданскихъ элементовъ съ религіозными, изъ чего рождается единство политическое. Изъ Общаю Государственнаю Права мы знаенъ основныя формы гражданскихъ союзовъ, пріобрѣтающихъ политическое значеніе: таковы дружина, вотчина, вольная община и сословія. Когда эти формы получаютъ религіозное освященіе, то изъ нихъ образуются теократіи военная, феодальная, сословная и общинно-племенная. Религіозный союзъ, съ своей стороны, присоединяеть къ этому свои элементы. Мы видъли, что церковь состоитъ изъ духовенства и мірянь, нь которынь присоединяются первосвященникь, какь высшій носитель духовной власти, и монашество, представляющее идеальную сторону религіи, отрёшеніе оть земнаго и погруженіе въ небесное. Сопоставляя эти элементы съ началами, господствующими въ означенныхъ выше философскихъ религіяхъ, мы видимъ уже а пріори, что поклоненію небесному Богу, установляющему порядокъ на небѣ и на землѣ, соотвѣтствуетъ, въ религіозной области, владычество духовенства, въ гражданской — феодальный порядокъ; поклоненіе богу Силы лежитъ въ основаніи военной теократіи, съ царенъ - первосвященникомъ во главѣ; поклоненіе Духу влечетъ за собою устройство кастъ, изъ которыхъ выдѣляется и монашество; наконецъ, поклоненіе индивидуальнымъ божествамъ свойственно племенной или общинной теократіи.

Это ны и находниъ въ дъйствительности. Изъ двухъ главныхъ государствъ туранской группы, въ Китаз весь государственный строй основанъ на господстве ученаго сословія мандариновъ, толкователей священныхъ княгъ, которые, по самому свойству китайской религи, не отличающей религіозный элементь оть свътскаго, занимають мъсто духовенства. Въ Японія, напротивъ, до посл'ядняго времени преобладаль феодализиъ, съ особынъ свътскимъ правителенъ во главъ. Духовному владыкв, жикадо, принадлежала только ножинальная власть, вслёдствіе чего политическій строй представляль здёсь такое же раздвоеніе, какъ Европа въ средніе въка. Въ исторіи Японіи мы можемъ проследить и самое развитие этихъ началъ. Древнее владычество микадо, потояка небесныхъ боговъ, окруженнаго јерархјей сановниковъ, представляло совершенное подобіе китайскихъ порядковъ. Этотъ теократический строй разложился двоякимъ путемъ: съ одной стороны водворениемъ буддизма, который съ образованиемъ принесъ и монашескую жизнь, съ другой стороны сосредоточениемъ военной силы въ рукахъ шогуна, который, лишивъ микадо свътской власти, вступиль въ борьбу и съ буддистскими монастырями, пріобрѣтшими политическую саностоятельность. По прочный порядокъ установился только тогда, когда военная дружина получила поземельное устройство, послужившее основаниемъ феодальной аристократии. Въ новъйшее время одлако, вражда къ иностранцамъ повела къ попыткъ возстановить доевнюю теократію въ ся первобытномъ видь. Должность шогуна была уничтожена и власть микадо возстановлена во всей своей силь. По вивсто возвращенія къ старнив, этоть перевороть нивль последствіснь открытіе Японіи европейскимъ вліяніямъ. Къ чему оно приводетъ, покажеть будущее.

Въ туранской группъ противоположность военной силы и духов-

наго развитія образуеть, какъ видно, только переходныя или подчиненныя формы; на слъдующей затвиъ ступени, у Семитовъ и у юговосточныхъ Аріевъ, эти два эломента становятся уже опредъляющями началами всей общественной жизни. Военный деспотизиъ составлясть отличительный признакъ завоевательныхъ монархій Западной Азія; понынъ опъ сохранияся въ магометанскихъ государствахъ. Напротивъ, устройство кастъ характеризуетъ пантенстическия религіи Индіи и Египта. Изъ Индіи выдълияся и будизиъ, который иъ Тибетъ основалъ теократию, представляющую господство монашества. Точно также и въ Египтъ жрецы Аммона, послъ упорной борьбы съ царлим, покинули отечество и основали въ Зойопіи свое особое духовное государство.

Наконецъ, у классическихъ народовъ, виъстъ съ поклоненіемъ нидивидуалистическимъ божествамъ, мы находимъ общинно-племенную теократію, въ которой жреческое сословіе не выдъялось наъ другихъ и не составляло замкнутой касты, а набиралось наъ тъхъ же родовыхъ старъйшинъ, составлившихъ господствующій элементъ гражданскаго порядка. Это былъ первобытный патріархальный строй, воспитанный теократіею къ государственной жизни. Главнымъ представителенъ теократическаго начала былъ царъ, который являлся виъстъ героенъ и первосвященникомъ. Съ паденіемъ царской власти начинается чисто свътское развитіе государства.

Мы видияъ, что въ существенныхъ чертахъ религіозныя начала и общественный бытъ развиваются по одному и тому же закону, что и естественно въ теократическовъ строї, гдї религія обнимаеть всї человіческія отношенія. Въ частностихъ, разуміется, могутъ быть тѣ или другія уклоненія, сообразно съ мѣстными и временными условіями, съ преобладанісяъ тіхъ или другихъ началъ. Разнообразіе формъ, указанное въ религіозныхъ вѣрованіяхъ, отражается и на общественновъ бытѣ, который представляетъ большую сложность элементовъ и видоизиѣняется отношеніями къ состановить всть эти частныя формы и переходи общественныхъ учрежденій въ давно исчезнувшяхъ государствахъ; иногое, безъ сомпѣнія, на вѣки погребено во мракѣ, окружающенъ эти отдаленныя времена. Въ Общемь Государственновъ Прасва ин старались обозначить главныя черты, характеризующія каждый типъ, и этого достаточно для нашей цѣли.

Болье обстоятельныя свъдънія им имбенъ о періодъ свътскаго развитія, который слъдуеть за теократісй. Какъ сказано, адъсь каждая область развивается самостоятельно, хотя и при взаимнодъйствия съ другями. И тутъ им должны прослъдить параллельное развитіе, съ одной стороны, философской мысли, а съ другой стороны обществен. ныхъ учрежденій.

Выше были уже обозначены три послѣдовательные періода развитія древней философів, которые мы назвали универсализмомъ, реализмомъ и раціонализмомъ. Каждый изъ нихъ характеризуются преобладаніемъ того или другаго способа познанія: въ раціонализм'я мысль идетъ сверху, путемъ умозрѣнія; въ реализмѣ она идетъ снизу, путемъ опыта; въ универсализмѣ оба пути сочетаются, что и составляетъ первоначальную точку отправленія разума, соотвѣтствующую первобытному безраяличію. И по содержанію, все на этой начальной точкѣ сливается въ общее представленіе ирироди, обнимающее и абсолютное и относительное, и Божество, и человѣка, и матеріальный міръ.

Но в туть, также какъ въ области религия, можно различать двъ последовательныя ступени: подготовительную и окончательную. Отрываясь отъ религіозной основы, мысль начинаеть съ объекта и постепенно возвышается къ познанію высшихъ началъ. Такияъ объектояъ является для нея матеріальный міръ. Она пытается всв матеріальныя явленія свести въ присущему ниъ началу, къ всществу. Такова была точка зрѣнія родоначальника греческой философія, Өалеса, который провозгласиль, что вода есть сущность встать вещей. Заттять, ученикъ его, Анаксимандръ, отъ причины матеріальной возвышается къ причинъ производящей. Онъ опредъляль се какъ обнимающее кіръ ослврежичное, неъ котораго все вещи происходять и въ которое оне возвращаются. Въ противоположность ему. Анаксименъ опредълялъ всщество, какъ внутреннее начало, или какъ живую, находящуюся въ вечновъ движении стихию, которая есть душа піра; таковъ воздухъ, который, принямая противоположныя формы, путемъ уплотненія и разръженія, производить все разнообразіе сущаго. Наконецъ, Пявагоръ, восходя къ причнит формальной, къ закону, управляющему вселенною, признаваль число сущностью всёхь вещей.

Отсюда начинается обратный ходъ мысли, уже пришедшей къ сознанію абсолютныхъ началъ, и съ большею полнотой опредвленій. Послѣ Пивагорейцевъ, все сводившихъ къ категоріи количества, являются двѣ противоположныя школы, развивающія два противоположныя опредѣленія сущаго: Элеаты—понятіе о единомъ, неподвижнокъ, всегда себѣ равномъ бымім, Гераклитъ—понятіе о вѣчномъ процессь, переходящемъ изъ одной противоположности въ другую. Сочетаніе этихъ двухъ противоположныхъ точекъ зрѣнія приводитъ наконецъ къ понятію о бытія, состоящемъ изъ невамѣнныхъ частвиъ, соединяющихся в раадѣляющихся. Такова точка зрѣнія амолистогъ. Она составляетъ результатъ эсего предыдущаго развитія, а выъсть и завершеніе умственнаго цикла, характеризующагося господствоиъ первобытнаго универсализиа \*).

Мы видинъ, что ходъ адъсь совершенно анологический тому, который мы прослъдиля въ развития древняхъ религий. И самые пути адъсь и тамъ одинакие: сперва унъ идетъ отъ причины матеріальной къ причинъ формальной, затъмъ обратно отъ причины формальной къ причинъ матеріальной. Дошедши до этой точки, мысль становится на новую точку зрънія: отъ совершившаго свой циклъ универсализма она переходитъ къ реализму, отъ природы къ *якаенію*.

Явленіе не есть уже просто объекть: это — отношеніе объекта къ субъекту. Самый опытъ, который служитъ источниковъ познанія, двоякій: внёшній я внутренній. Сообразно съ этипъ, реализиъ распадается на двё отрасли: матеріалястяческій реализиъ, исходящій отъ внёшняго опыта, и реализиъ нравственный, опирающійся на внутренній опытъ.

Матеріалистическій реализиъ есть Собистика, Философія относительнаго. Она примыкаетъ къ предыдущему періоду. Исходная точка ея есть явление. Протагоръ провозгласилъ, что явление есть истина: мъриломъ же этой истины признается человъкъ, тоже какъ явленіе, или какъ единичный субъектъ, случайно приходящій въ тв или другія отношения къ визшиему міру: "челов'єкъ есть міряло всіхъ вещей". Абсолютное, съ этой точки зренія, совершенно отвергается. Горгій старался доказать, что это начало само себ'в противоръчащее, а еслибы оно существовало, то оно было бы непознаваемо. Реальное значеніе нитеть только сила, почему въ д'ваствительности всегда поб'яждаеть сильнайшій. Софисты полагали свою главную задачу въ токъ. чтобы научить людей пользоваться существующими силами и делать ихъ орудіями своихъ целей. Въ этомъ состоитъ начало польм, къ которому сводилось все ихъ нравственное ученіе. Наконецъ, наяболе основательные изъ нихъ, какъ Гиппій, старались отъ изибичивыхъ дъйствій и установленій человъка возвыситься къ познанію постоянныхъ и непреложныхъ законотъ природы; но и они не шли далее фактическаго міросозерцанія, въ которонъ міръ представлялся случайною игрой слепыхъ силъ. Создать разунную и связную систему матеріалистическій реализиъ быль не въ состоянін; это выходило наъ предѣловъ его кругозора.

Таковъ былъ циклъ софистическихъ ученій. Примыкая къ предъидущену періоду, онъ, какъ можно зам'ятить, идетъ обратнымъ ходонъ

<sup>\*)</sup> Более подробное вызмение накъ этого, такъ и сладующих, періодовъ развития философія см. въ моенъ сочинении: Наука и Ремина.

противъ послъдняго, именно, отъ явленія къ закону. Это было за-

Совершенно на иную точку зрънія становится реализиъ нравственный. Исходя отъ субъекта, онъ является началовъ субъективнаго развятія. Точку отправленія зачинателя этого плодотворнаго двяженія, Сократа, составляло изреченіе: "познай самого себя". Основное начало его философія заключается въ понятін о разума, какз длятельной сыла. Отсюда, въ различныхъ отрасляхъ его школы, развиваются и другія опредъленія. Киники вырабатываютъ начало вытекающаго язъ разума прасственнаю закона, состоящаго въ отрешенія отъ внъшнихъ благъ и въ неуклонновъ слъдованіи разумныхъ требованіямъ. Въ противоположность имъ, отрасль, склонлющался къ Софистикъ, Киренанки, признаютъ правиловъ человъческаго поледенія разумное польвованіе жизненными благами, съ сохранеціемъ свободнаго къ нимъ отношенія. Наконецъ, Мегарики, развивая идеалистическую сторону ученія Сократа, считаютъ постигаемыя разумомъ понятія, или идеи, сущностью вещей.

Это послъднее начало становится исходною точкой новаго міросозерцанія, которое, возвышаясь надъ относительныхъ бытіенъ, стремится постигнуть абсолютное въ основныхъ его определенияхъ. Это-точка эрънія раціонализна. И здъсь мысль слъдуеть субъективному пути, но обратному противъ того, который мы видели въ развити Сократовой школы. Движение идсть отъ идсализма, то-есть отъ причины конечной, черезъ спиритуализиъ и матеріализиъ, то-есть, черезъ причины формальную и матеріальную, къ натурализму, или къ причинъ ароизводящей. Идеализиъ есть точка эрвнія Платона и Аристотеля, которые определяли абсолютное, какъ верховное Благо, или какъ конечную цель всего сущаго. Затехь нышление раздвояется: система Стояковъ представляетъ развитие спиритуализма, понимающаго Абсолютное какъ верховный Разумъ, изъ котораго истекаютъ неизибиные законы вселенной; напротивъ, Епикурейцы держатся чистаго натеріалнана. Объ эти одностороннія точки арвнія отвергаются скептициямомъ, который представляетъ переходную ступень въ развити мысли; наконецъ, Неоплатоники возводять противоположность матеріи и разуна къ верховному ихъ источнику, къ единому Бытію. Этимъ и завершается все развитие философіи древняго міра.

Мы видиит, что она послёдовательно проходить всё точки зрёнія и всё пути развитія, субъективный и объективный, и притоить, какъ въ прямоить, такъ и въ обратноить порядкё. Все это составляетъ строго логическую нить, которая, идя отъ опредёленія къ опредёленію, образуетъ цёльный связный процессъ, гдё различныя системы

являются лишь моментами общаго развитія. Древняя философія, въ своей совокупности, представляеть логическое движеніе челов'вческой мысли, развивающей свои опред'вленія. Оно такъ и должно быть, ябо разумъ не случайно, а въ силу логической необходимости, идеть оть одного опред'вленія къ другому. Всл'ядствіе этого, различныя точки зрівнія и системы являются звеньями общей логической ціли. Челов'якъ, какъ свободное существо, можеть думать все, что ему угодно, но только тів воззрівнія иківють значеніе въ исторія мысли, которыя не только логически связаны внутри себя, но связаны и съ предыдущихъ и съ послівдующимъ ходомъ, представляя изв'ястную ступень въ совокупной ліствиців \*).

Но завершивши весь циклъ опредъленій Абсолютнаго, мысль, въ силу той же внутренней необходимости, переходить оть логическаго понятія къ живому, конкретному отношенію къ Абсолютному. Философія уступаетъ мъсто религіи. Все развитіе древней философія было приготовленіемъ къ воспринятію христіанства. За аналитическимъ періодомъ слъдуетъ опять синтетическій.

Совершенно аналогическій процессъ представлясть и развитіе общественной жнани. Исходя отъ собственныхъ началъ, оно идетъ параллельно съ развитіемъ мысли и слёдуетъ тому же самому закону. И тутъ мы можемъ отличить три послёдовательныхъ періода развитія. Первый, соотвътствующій первобытному универсализму, характеризуется гармоническимъ соглашеніемъ общественныхъ элементовъ и государственныхъ; во второмъ, соотвътствующемъ реализму, преобладаютъ элементы общественные, съ ихъ противоположеніемъ и борьбою; въ третьсмъ, соотвътствующемъ раціонализму, надъ противоборствующими общественными элементами возвышается отвлеченный государственный строй, подчиняющій себъ частныя силы и развивающій свои собственным опредѣленія.

Мы виділи, что классическія государства строились на родовонь порлякі, который иміль значеніе не только гражданское, но и политическое. По существу своєму, этоть строй иміветь характорь аристократическій. Поэтому, съ паденісять царской власти, представительняцы теократическаго начала, наступаетъ господство аристократін. Туть нівть подготовительнаго періода, какой мы видіали въ развитія мысли. Владычество родовыхъ старійшинъ было уже подготовлено первоначальнымъ развитіемъ патріархальнаго союза и укрівлено теократіей. Съ устраненіемъ послідней, аристократія остается первен-

<sup>•)</sup> Въ Основаниять логики и метафизики и старался изложить чисте догическое развитіе мысли въ связи съ ек историческимъ развитіемъ. Отемдале къ этому сочанекію читателя, желающаго кодробите санакониться съ этимъ вопросонъ.

ствующимъ. элементомъ въ обществъ. Но затъмъ наступаетъ постепенное ея разложеніе: аристократія уступаетъ мъсто демократія. Этотъ переходъ совершается двумя путямя: черезъ тираннію и черезъ смѣшанное правленіе. Тотъ же процессъ повторяется и въ Греціи и въ Римъ, съ тъмъ различіемъ, что въ первой, при большей ровни элементовъ, главною переходною формой является тираннія, тогда какъ въ послѣднемъ, при болѣе крѣпкой связи и большемъ политическомъ духѣ владычествующей аристократія, переходъ происходитъ постепенно, черезъ смѣшанныя формы. Тираннія получаетъ здѣсь законный характеръ диктатуры, которая только временно и случайно, въ децемвиратѣ, выступаетъ изъ законныхъ предѣловъ. Мы видимъ, что и ходъ развитія и самыя основныя начала аналогичны съ тѣмъ, что мы прослѣдили въ развитіи умственномъ.

Но достигнувъ преобладанія, демократія, при формальномъ равенствъ гражданъ, обнаруживаетъ фактическую противоположность заключающихся въ ней общественныхъ элементовъ: богатыхъ и отаныхъ, знатныхъ и темныхъ. Родовой порядокъ разложился въ политической области, но въ гражданской онъ сохранилъ свое значение. Рабство, на которое онъ опирался, получало все большее и больше развитис. Именно это и вело, какъ мы уже видъли, къ ръзкому противоположению имущихъ и неимущихъ. Источникомъ богатства служили не свободный трудъ, а насиліе и грабежъ. Вслёдствіе этого, неситатныя сокровища сосредоточивались въ рукахъ немногихъ, а средніе классы исчезли. Не сиотря на уравнение политическихъ правъ, знатные и богатие роды противополагаются неимущей массь, и это отражается на государственномъ бытв. Возгарается борьба классовъ, изъ которыхъ каждый старается захватить государственную власть въ свои руки, съ темъ чтобы притеснять или истреблять соперниковъ. Во встахъ греческихъ республикахъ повторяются тёже явленія; но главными представителями этихъ двухъ направлений являются двъ народности, выражающия двъ разныя стороны эллинскаго духа: подвяжность, свойственную демократів, и постоянство въ сохраненіи основанныхъ на нравственной дисциплин'в аристократическихъ учрежденій. Таковы были Авины и Спарта. Ожесточенная борьба между ними характеризуеть этоть періодъ. Нельзя не отжътить и вліянія уиственнаго движенія на развитіе общественнаго быта. Аенны были главнымъ центромъ Софистики, которая болье всего содъйствовала разложению старинныхъ нравовъ и господству частныхъ интересовъ, вивсто общественныхъ. Изъ школы Сократа, напротных, выходили приверженцы спартанскихъ учреждения.

Самое развитіе авинской демократін идеть по твиъ же ступенямъ, какъ и развитіе Софистики. Прежде всего, умъренная и уравновъ-

шеньная декократія времень Пернила вырождается въ безпорядочную и революціонную. На сцену выступаеть необузданная личность, не анающая надъ собой закона. Это-охлократія, руководиная денагогани. Затёнь, послё неудачныхъ попытокъ сочетанія протявоположныхъ элементовъ въ сибшанновъ правленія, подъ вліяніемъ Спарты установляется господство силы, выражающееся въ тираннів; наконецъ, послё нязверженія тридцати тирановъ, возстановляется законный порядокъ. Умудренная опытомъ демократія старается найти свое равновесіе; но она потеряла уже всякую внутреннюю силу. Разложеніе ядеть неудержимымъ ходомъ. и окончательно она падаетъ въ борьбъ съ выступающими на сцену новыми историческими силами.

Совершенно внымъ путемъ проясходитъ развитіе Спарты. Оно вдетъ тънъ же порядкомъ, какъ и развятіе нравственнаго реализна. И адъсь, древній общественный строй, основанный на нравственной десцицаннів, разлагается вторженіемъ новыхъ элементовъ, вызываемыхъ потребностяхи борьбы. Прежде всего выступаеть на сцену личность, но не своевольная, какъ въ демократіи, и не съ высшими нравственными требованіями, какъ въ школѣ Сократа, а съ чисто политическими цѣлями, опирающаяся на собранную вокругъ нея военную силу и на деньги. Таковъ былъ Лизандръ, основатель спартанской гегемония. Затемъ, когда этотъ слишкомъ выдающійся деятель, грозившій опасностью общественному строю, былъ устраненъ, установляется суровое тосподство олигархическаго порядка, основаннаго на владычествъ все уненьшающагося количества разбогатевшихъ родовъ. Держась чисто реальной почвы, онъ руководится не высокими началами справедивости и свободы, а самымъ низменнымъ національнымъ своекорыстіенъ, почему онъ является несправедливымъ и притъснительнымъ, какъ въ отношения къ подвластнымъ, такъ и въ отношеніи къ союзникамъ. Это направленіе связано съ имененъ Агезилая. Въ противоположность ему, составляются союзы греческихъ городовъ, которые съ переизннымъ счастіенъ стараются отстоять свою саностоятельность. Среди самихъ Спартанцевъ болѣе либеральное направленіе находило представителей въ другой отрасли царскаго дока. Наконецъ, основанная на насили спартанская гегемонія рушилась, когда съ возрожденіемъ Өнвъ, вопросъ быль перенесенъ на высшую, обще-эллинскую почву. Въ самой Спартъ олигархическія учрежденія долго еще держались. Последнить автонь спартанской исторія была тщетная попытка Агиса и Клеомена обновить ихъ пріобщеніенъ къ власти подчиненныхъ и более разноиернымъ распредъленіемъ собственности. Но Спарта потеряла уже всякое историческое значение. Олигархія, столь же мало, какъ и денократія, способна была установять прочный порядокъ въ расшатанномъ обществъ.

Digitized by Google

26

Для этого надобно было отрёшиться оть борьбы общественныхъ элементовъ и возвыситься къ отвлеченной идеё эллинскаго государства, представителемъ котораго могъ быть только монархъ, независямый отъ партій. Развитіе монархическаго начала составляетъ главную руководящую нить въ третій и послёдній періодъ греческой исторіи. Но и оно проходитъ черезъ нёсколько послёдовательныхъ ступеней-

Мы знаемъ. что основныя начала государства суть: власть, законъ. свобода и цель, или идея. Последняя представляеть сочетание всехъ элементовъ; поэтому съ нея начинается развитіе, исходящее отъ противоположности реальныхъ силъ и потребности ихъ примирения. Въ этокъ ндеалистическовъ процессв одинъ за другивъ выступаетъ на сцену каждый изъ означенныхъ элементовъ, пока движение не завершается торжествоиъ монархическаго начала. Въ греческой жизни, первою ступенью этого процесса является кратковременное преобладание Өнвъ. Здесь связью возстановленной демократія съ лучшими элементами одигархів служить не возвышающійся надъ ними монархъ, а высокая личность одного изъ благороднъйшихъ представителей эллинизма, Эпаминонда. Послё его смерти вся эта попытка рушилась сама собою; при отсутствій среднихъ классовъ, для нея не было реальной опоры. Затёмъ возгарается борьба между новыиъ монархическимъ началомъ, представителемъ котораго является Македонія, в старою греческою свободой. Борьба кончается победою военной силы, которая адесь является служителень ндев, что и даеть ей всемірный характерь. Такова была историческая роль Александра Великаго. Посл'в него историческое движение принимаеть двоякое направление. Съ одной стороны, преемники его на Востоків основывають наслідственныя конархія, опирающіяся на систему административныхъ учреждения; съ другой стороны, въ Греців. остатки свободы организуются въ федеративныя республики. Ахейскую и Этолійскую. Наконецъ, воздвигается новая, чисто военная Македонская монархія, послъднее проявленіе греческой государственной жизни. Но и она не въ силахъ была противостоять всемірному владычеству Римлянъ.

Мы видниъ, что и тутъ развитіе ндетъ твиъ же порядкомъ, какъ и въ умственной сферѣ: отъ нден къ власти, черезъ законъ и свободу. На встяхъ ступеняхъ развитія происходитъ параллельный процессъ, хотя непосредственнаго вліянія одной области на другую нельзя заизтить. Что это не случайная аналогія к не искусственное построеніе, доказательствонъ служитъ то, что совершенно одинакій ходъ развитія, съ тами же самыми ступенями, повторяется и въ Римъ, хотя послъдкій развивался вполнъ независимо отъ Грепін, исходя отъ собственныхъ внутреннихъ стремленій и потребностей.

когда сохранялась еще вся крёпость національнаго духа, провсходять совершенно тождественный съ Греціей переходъ отъ аристократія къ демократін, черезъ сившанное правленіе и диктатуру. Но и туть, въ торжествующей демократія обнаруживается протявоположность общественныхъ элементовъ: богатой знати и обнишавшей массы. Каждый изъ нихъ старается захватить государственную власть и обратить ее въ свою пользу. Тъже причины производять тъже савдствія. Но въ отлячіе отъ Грецін, представителями двухъ партій не являются дв'в разныя народности; все здесь сосредоточивается въ одномъ городе, почему борьба принимаеть междоусобный характерь. Твиъ не нене, ступени и ходъ развитія и здісь и такъ одинакіе. Въ Рикъ, извращенная демократія вдеть оть революціонныхъ стремленій Гракковъ, черезъ военную тираннію Марія и реформаторскія попытки народныхъ трибуновъ, пока наконецъ она снова становится законнымъ элементомъ власти подъ предводительствомъ Цезаря. Съ другой стороны, владычество олигархической партіи, отрывающейся отъ историческихъ преданій, начинается съ военной диктатуры Суллы, который въ Римъ играль роль Лизандра, почему эти два лица и были сопоставлены Плутарховъ въ его характеристикахъ. Сулла не есть уже законный диктаторъ въ старомъ смысли: это - воинъ, который съ преданными ему легіонами впервые взялъ силою отечественный городъ и водворнлъ въ немъ свое владычество, истребляя враговъ. Сулла былъ, витсть съ твиъ, основателемъ новой олигархіи, исключавшей всякіе народные элементы. По его почнну установляется неограниченная власть родовитаго Сената. Однако, среди самихъ олигарховъ возникаетъ болъс либеральное направление, которое наконецъ получело перевъсъ: по иниціативъ Помпея и Красса возстановляется участіе народа въ правления. Но въ развращенной демократия искали только опоры для личной власти. Съ ея помощью воздвигается ковлиціонная диктатура Помпея, который, сохраняя уважение къ закону и опираясь на унвренные элементы, пытался вывести олигархический строй изъ тесныхъ его рамокъ, но встречая отпоръ въ правящей коллегія, соединялся наконецъ съ вожденъ демократін Цезаренъ для совокупнаго лъйствія.

Первый тріумвирать обозначаєть поворотную точку римской асторів, переходъ отъ періода борьбы общественныхъ силъ къ періоду господства отвлеченной государственной власти, отъ республики къ имперіи. И тутъ развитіе идетъ по твиъ же самыкъ ступенянъ, какъ и въ Греціи. Но здёсь исходная точка этого движенія, попытиа сочетать противоположныя начала, олигархическое и денократическое,

26\*

могла нивть еще менве успеха. Не только въ Римв, также какъ и въ Греція, не было среднихъ классовъ, на которые бы можно было опираться, но здесь не было и высокой личности Эпаминонда, которая, хотя временно, могла служить связующниъ началовъ общественныхъ элементовъ. Тріумвирать, основанный на личныхъ целяхъ, вскор'в распался, и снова возгорилась междоусобная война, на этотъ разъ нежду явнымъ стреиленіемъ къ нонархін и старою республяканскою свободой. Хотя Цезарь быль предводителень денократіи, но онь шель по стопань Суллы, зачинателя всёхъ военныхъ переворотовъ. Опять борьба кончилась торжествоиъ всенной силы, представляющей вивств съ темъ идею государственной власти, возвышающейся надъ борьбою партій. Это и дасть Цезарю такое же міровое значеніе, какое принадлежало Александру Великому. Онъ былъ основателенъ Римской Индерія. Насильственная его смерть только временно пріостановила паденіе республяки. Опять возгорилась борьба, кончившанся побидой Августа, который соединиль въ себе все высния военныя и гражданскія должности, чёмъ самымъ создавалось единство государственной власти, господствующей надъ противоположными общественными элементами и представляющей идею государства въ ся чистотв.

Однако и въ этомъ видъ императорская власть не могла имъть прочности. Отръшенная отъ всякихъ общественныхъ основъ, не нося въ себв никакихъ преданій, представляя отвлеченную идею, и притомъ въ односторонией формв, она виолив завистла отъ личныхъ свойствъ ея обладателей. Можду твиъ, не только эти личныя свойства часто вовсе не отв'вчали достоинству, но самое положение всемирнаго владыки, не знающаго никакихъ преградъ, извращало характеръ самодержцевъ. При такихъ условіяхъ, императорская власть становилась нгралищенъ всякихъ случайностей, всего болье своеволія преторіанской гвардін, которая оставалась последнимъ представителенъ римскаго народа. Чтобы сообщить ей прочность, нужно было обставить се законами, установить твердый порядокъ ся передачи, создать съть адиннестративныхъ учрежденій, дающяхъ возможность управлять безмѣрно расширившинся государствонъ. Такова была задача политики Флавіевъ и Антониновъ. Подъ ихъ управленісиъ римскій міръ вкусиль долговременный періодъ законнаго порядка и внутренняго спокойствія. Однако, если внутренняя борьба прекратилась, то оставалась визниняя: свобода, нагнашная изъ Имперіи, нашла уб'вжище среди варварскихъ племенъ, которыя яменно въ эту пору выступиля на историческое поприще и принесяи съ собой новыя, чисто япдивидуалистическия начала, долженствовавшія обновить разлагающееся человічество. Съ ники римскимъ императорамъ надлежало бороться, и эта борьба была

такого рода, что пришлось всю ямперію преобразовать на военный ладь, установивь тяжелую систему повинностей, ложившуюся на всё классы. Это была посяталяя эпоха развитія Римскаго государства; она начинается съ царствованія Септимія Севера. Подъ конець и это оказывается недостаточнымъ; является потребность дать императорской власти теократическое освященіе. Діоклетіанъ праникаетъ обликъ восточнаго деспота. Но язычество, потерявшее всякую почву въ умахъ современниковъ, не могло дать искомой опоры. Ее можно было обръсти только въ христіанствъ, почему Константинъ Великій и принялъ христіанскую въру. Этимъ знаменуется конецъ древняго міра и переходъ человѣчества въ новую эпоху развитія.

Этотъ новый синтетическій періодъ характеризуется, какъ ны уже видели, противоположениемъ церкви гражданскому обществу. Христіанство есть религія правственнаго міра, обнимающая высшую половину духовной жизни, но не охватывающая всецило все отношенія, какъ религия языческия. Всяздствие того, на этой ступени господствуеть раздвоение. Церковь образуеть отдальный союзь, простирающийся по своей идев на все человечество, а гражданский порядокъ слагается въ частные, дробные союзы, на основания собственныхъ началъ. Мы внділи и самыя формы, которыя принимаеть христіанская церковь въ своемъ историческомъ процессъ. Сперва утверждается единая вселенская церковь, установляющая законъ въ борьбе съ еретикани; главными ся органами являются соборы. Затехъ она распалается на двъ половины: одна подъ витинею властью первосвященияка, другая стремящаяся къ внутреннему единсцію, на основанія строгаго собяюленія церковнаго преданія. Наконецъ, въ протестантизмѣ выступаеть форма, основанная на свободе. Это - переходъ къ чисто светскому развитию. Сообразно съ этимъ, самый средневъковой періодъ раздъляется на три послъдовательныхъ ступени. Первую составляеть союзъ церкви съ разлагающинся древникъ государствонъ: это-періодъ византійскій. Вторую ступень образуеть собственно среднев'яковой порядокъ. Зд'ёсь является полное общественное раздвоеніе, какъ въ самой вселенской церкви, которая распадается на восточную и западную, такъ и въ противоположении церкви варварскимъ обществамъ. Наконець, третью ступень составляеть эпоха Возрожденія, представляющая возстановление разложившагося государства, а вивств и павшей свытской культуры. Съ этого начинается новый періодъ чисто свътского развитія.

Изъ этихъ трехъ ступеней, очевидно, первая представляетъ переходъ отъ древности къ средняяъ въкаяъ, а послъдняя переходъ отъ среднихъ въковъ къ новому времени. Центральнымъ же звеномъ всего этого движенія является собственно среднев'вковой порядокъ, характеризующійся противоположеніемъ церкви в гражданскаго общества. Въ Общень Государственном Правъ им старались обозначить существенныя черты этого порядка и тв последовательныя формы, которыя принимаеть гражданское общество, когда оно заступаеть и всто государства. Такнин формами являются различные частные союзы, получающие политический характеръ: дружина, вотчина, вольная община, сословія. Мы виділи, что сословный порядокъ, который зачинается уже въ Ринской Инперіи, достигаетъ полнаго развитія въ средніе въка и сохраняется въ государстві новаго времени, до тіхъ поръ пока онъ не заявняется общегражданскимъ строемъ. Мы старались определить и главныя отличія въ гражданскомъ и политическомъ развятів восточной Европы и западной. Основныя начала общественнаго быта и здесь и такъ одинакія, и самый ходъ развитія одинъ и тотъ же: отанчія касаются только видонзитьненій. Объ половины вселенской церкви исповедывають одну и туже веру, съ одними и теми же основныме догматами, установленными вселенскими соборами. Но одна управляется всевластнымъ первосвящениякомъ и стремится къ подчиненію себъ всего гражданскаго общества; въ другой, при меньшей внъшней связи господствуеть большее внутреннее единство; витсто энергическаго действія власти, здёсь характеристическою чертою являются смеренные подвиги монашества. Точно также и въ области гражданской, восточная половина Европы представляетъ гораздо меньшую крепость юридической связи, нежели западная. И здесь и такъ весь гражданскій порядокъ основанъ на господствів частнаго права. Это я есть основная черта, общая обънкъ. Но на Западъ вольные люди смыкаются въ кривские осидлые союзы; въ России они остаются разрозненными и бродячими по общирной равнинъ. Бояре и слуги не образують прочной феодальной іерархін, основанной на поземельной собственности; они остаются дружинниками, свободно перетажающими отъ одного князя къ другому. И въ Россіи вотчинное начало сивнило друженное; но усвлись на ивств не слуги, а одни князья, которые поэтому и сделались главными центрами новаго порядка. Съ другой стороны, низшее население также сохранило несравненно большую свободу, нежеля на Западъ. Виъсто кръпостнаго права, приковывающаго человика къ мисту жительства, у насъ до самаго XVII-го въка господствовали вольные переходы крестьянъ. Зато городовая жизнь, съ ея кръпкими корпораціямя, получила. гораздо меньшее развитие. Вольными городами были только Новгородъ и Псковъ. При такихъ условіять и сословная связь была слабая: вивсто общихъ сословныхъ интересовъ, на первомъ планъ стояли частные счеты изстничества. Индивидуализиъ господствовалъ всюду; все какъ бы расплывалось въ общирной равнина, гдз свободная личность человака терлется въ широкихъ пространствахъ.

Это различіе интло существенное вліяніе и на весь послъдующій ходъ исторія. Мы виділи, что основной законъ общественнаго быта состоить въ тояъ, что чвиъ меньше связи въ общестив, такъ сосредоточените должна быть власть. Поэтому, когда изъ средневековаго порядка возникаеть новое государство, оно является твиъ сосредоточениве, и правительство въ немъ твиъ сильние, чънъ слабие общественныя связя. На Западъ и въ Россія государство возрождается одновременно. И ступени развитія и самыя формы власти въ объяхъ половинахъ Европы одинаковы. Тотъ же абсолютнанъ водворяется всюду на развалинахъ средневъковаго порядка. Но въ Западной Европть ему приходилось бороться съ кръпкими союзами; обуадывая яхъ противогосударственныя притизанія, онъ принужденъ былъ вступать съ ними въ сдёлки и делать имъ уступки. Въ Россія же онъ встр'вчалъ только расплывчатую нассу, которую необходино было организовать въ виду государственныхъ пелей. На все сословія наложены были тяжелыя повинности, чень самыхь они получили большую юридическую опредѣленность; установлено было всеобщее крипостное право, простиравшееся и на низшихъ и на высшяхъ. Черезъ это, самодержавная власть пріобрівла такую силу, какой она не инівла на Западъ. Къ этимъ внутреннияъ причинамъ присоединилось двухвъковое владычество Татаръ, которое сломило всякое сопротивление и пріучило народъ къ безусловной покорности. Наконецъ, важнымъ факторомъ было отсутствіе всякаго самостоятельнаго унственнаго развитія. У насъ было возрожденіе государства, но не было возрожденія уиственной жизни. Подчиненіе дикой ордъ оторвало Россію отъ Европы и подавило въ ней всякіе зачатки умственнаго движенія. Мы на два втка отстали отъ другихъ европейскихъ народовъ. Между твиъ, возродившееся государство не могло обойтись безъ просвещенія. Только при этомъ условін оно могло стоять, какъ равноправное. въ ряду другихъ. Отсюда громадное значение реформъ Петра Великаго. Онъ вдвинули насъ снова въ европейскую семью. Это быдо не отречение отъ своеобразнаго народнаго развития, а возстановление порванной нити. Россія встиъ свониъ прошлымъ принадлежала къ европойскому міру; она развивалась твиъ же путемъ, слёдуя тёмъ же началамъ. Усвоение европейскаго просвъщения было необходимыяъ далынайшина шагомъ по этому пути. Новая Европа усвоила себъ плоды унственнаго развитія древнихъ народовъ; намъ тоже достояніе досталось подвинутымъ впередъ и укноженнымъ. Усвоенное нами

образование было не католическое и не протестантское, а чисто св'ятское, нбо въ новое время наука снова стала на свои собственныя ноги и развивалась своимъ путемъ, изъ своихъ собственныхъ началъ.

Поснотрниъ, каковы были фазы этого развитія.

Новая философія проходить черезь тёже самыя три послёдовательныя ступени, какъ и древняя, но въ обратнокъ порядкѣ. Она начинаетъ съ раціонализма, затёмъ переходитъ къ реализму, который составляетъ современную точку зрёнія; универсализмъ предстоить еще впереди: онъ является пока только логяческимъ требованіемъ. Такимъ образомъ, прошедши черезъ періодъ раздвоенія, мышленіе возстановляетъ порванную нить: начало новой философія примыкаетъ къ концу древней. Это еще ясите раскрывается въ развитіи отдѣльныхъ моментовъ.

Мы виделя, что древній раціонализмъ шель оть причины конечной къ прачнит производящей, отъ идеи, связывающей противоположности конечною целью къ единому, верховному бытію, отъ котораго происходить все сущее. Повый раціонализиъ вдетъ совершенно обратнынъ ходонъ: міровыя противоположности матеріи и духа, составляющія содержаніе среднев'єковаго спитеза, онъ возводить прежде всего къ причнив производящей, то-есть, къ единому бытію, или субстанція первоначальной, какъ всрховному ихъ источнику. Такова была точка эрвнія Картезіанской школы. Саное основное положеніе Декарта, представляющее логическое восхождение отъ мысли къ лежащему въ основания ся бытию: "я думаю, следовательно я ссиь", заниствовано имъ у Августина. Спиноза развилъ это начало въ понятіе о единой, самосущей субстанція, составляющей основу всякаго бытія: міровыя противоположности мысли и матеріи представляются только ея аттрибутами, а всв частныя вещи ея видоизмънснілии. Но несостоятельность этого воззрѣнія ведеть къ тому, что одинъ изъ этихъ двухъ аттрибутовъ признается основнымъ, а другой производнымъ. Всявдствіе этого, мысль снова раздвляется на два противоположныя теченія, изъ которыхъ одно понимаетъ Абсолютное какъ начало формальное, то-есть, какъ всрховный Разумъ, а другое какъ начало матеріальное. Первая точка зрівнія развиваєтся Лейбницемъ и его посявдователями, а вторая матеріалистами XVIII-го віжа, Паконсить, об'в противоположности сводятся къ единству конечному н'вмецкимъ идеализновь, который понимаеть Абсолютное какъ субъектъ-объектъ, ник какъ Духъ, извнутри дъйствующій и сочетающій противоположности въ конечномъ совершенствв. Всв начала бытія, въ нхъ взаниномъ отношения, развиваются одно за другимъ въ великихъ системахъ идеалистической философіи. Отъ скептическаго идеализия Канта,

который быль точкою исхода этого направленія, мысль возвышается из натуралистическому идеализму Шеллинга, и затіять, черезь спаритуалистическій идеализи'ь Фихте въ его посл'яднюю жоху, приходить из абсолютному идеализи Гегеля. Отъ Шеллинга идеть и индивидуалистическій идеализи Шопенгауера, который занимаеть въ этомъ цикл'я тоже положеніе, какъ буддизиъ среди брананическихъ ученій.

Но, не смотря на полноту началь, идеализмъ, въ своей отвлеченности, все-таки остается одностороннею точкой зрвнія, которая не въ состоянія объяснять всё явленія дёйствительнаго міра. Въ неяъ андявидуумъ въ концтв монцовъ исчезаетъ въ общемъ процессѣ. Между тѣмъ, индявидуумъ есть именно реально-сущее, какъ въ натеріальной области, такъ и въ духовной. Во имя его правъ, мысль, завершившия раціоналистическій циклъ, отвергаетъ отвлеченный идеализмъ и переходитъ на почву дѣйствительности. Путь сверху завѣняется путемъ синзу, раціонализмъ реализмомъ, умозрѣніе опытомъ. И опять, по самому свойству явленія, которое представляетъ отношеніе субъекта къ объекту, мышленіе распадается на два противоположныя направленія, на реализмъ матеріалистическій и реалязмъ нравственный, изъ которыхъ первый развивается главнымъ образомъ въ Англік и Франція, а второй преимущественно въ Германіи.

Последній идеть субъективнымъ путемъ, примыкая къ предыдущему періоду, то-есть, отъ нден къ субстанцін, следовательно обратно противъ того, что ны видили въ развити Сократическихъ школь древности. Тренделенбургъ, отвергая раціонализиъ Гегеля, понимаетъ міръ какъ организиъ, управлясный внутреннею целью. Затёнъ Шеллингъ, въ своей положительной философія, развиваетъ начало внутренняго самоопределения, или свободы субъекта, начало, которое энъ прилагаетъ и къ Абсолютному и къ единичному субъекту; на немъ онъ строитъ все мірозданіе и все челов'вческое развитіе. Въ противоположность ему. Лотце понимаеть реально-сущее какъ находящееся въ отношения къ другому; окончательно оно приводится къ понятию о единячной духовной субстанція, проходящей черезъ безконечный рядъ видоизявлений, при постоянновъ взаимнодъйствін съ другими. Это-возобновление на реалистической почви монадология Лейбница. Наконецъ, Гартманъ сводитъ все сущее къ единой, лежащей въ основанія воят, безсознательной въ своемъ источника, но развивающей изъ себя сознание. Это-завершение всого цикла, а вивств и конецъ субъективнаго пути.

Въ противоположность этому направленію, матеріалистическій реализмъ является зачинатолемъ объективного пути. Вполить понидая почву

раціонализна, онъ ящеть въ чистонь опыт'я раскрытія управляющихъ объектовъ законовъ. Такова точка зрънія Огюста Конта. Посль него Спенсерь, исходя оть выработаннаго физикою начала сохранения силы, развиваеть отсюда чисто исханическое иросозерцание. Напротивъ, Милль, устреиляя свое виниание на диятельность человика, сводить ее ( къ заинствованному у скептиковъ началу пользы. Тоже самое начало, въ связи съ борьбою силъ, прилагаетъ и Дарвинъ къ изследованию органическаго міра. Наконець, какъ результать всего процесса, выступаеть чистый натеріализнь. Визшиній опыть, по существу своему, анасть один матеріальныя явленія, а потому къ нимъ онъ старается свести все остальное. Но совершенная несостоятельность этого взгляда, отрицающаго весь внутренній, субъектявный міръ человѣка, необъяснимый законами матерін, заставляеть искать иной точки зрѣнія, сочетающей субъекть и объекть, внутренній мірь и визшній. Въ этомъ и состоить современное требование науки. Но удовлетворить ему можно только взошедши на высшую ступень, обнимающую оба противоположные міра: необходнию отъ раціонализма перейти къ универсализму.

Таковъ общій ходъ развитія новой философіи. Мы видимъ, что оно представляеть строго последовательный процессь, совершенно аналогический съ развитиемъ древней философии, но въ обратномъ порядкв. Однако, при тождествъ началъ, обозначающахъ послъдовательныя ступени развитія, содержаніе здісь несравненно боліве широкое. Съ одной стороны, мысль развивается на почве христіанства, съ другой стороны она обогащается всеми пріобретеніями опытнаго знанія. Виъсто первоначальной скудости, является полнота содержанія. Здівсь развиваются и ті посредствующія звенья, которыхъ недоставало древнему міру и которыхъ отсутствіе вело кь большену и большену расхождению противоположностей. Если процессъ древняго иышленія быль путекь разложенія его элементовь, то развитіе новаго иышленія есть путь постепеннаго ихъ сложенія. Онъ проходить черезь теже ступени, но ни одна изъ нихъ не похожа на прежнія. Въ взрословъ человъкъ узнаются черты ребенка, но уже въ совершенно иномъ видъ.

Посмотримъ теперь на идущее параллельно съ философіей развитіе общественной жизни. И туть повторяются тёже періоды развитія. Первый характеризуется преобладаніемъ государственныхъ началъ, во второмъ на сцену выступаютъ общественныя силы, въ третьемъ требуется сочетаніе тёхъ и другихъ.

. Въ развити государственности первенствующую роль играетъ монархическое начало, представляющее государственное единство, возвышающееся надъ разрозненными общественными стихіями. Но такъ

l

какъ въ составъ государства, кромъ власти, входятъ законъ, свобода и цъль, то въ совокупномъ развити государствепныхъ началъ каждый изъ этихъ элементовъ, въ свою очередь, выдвигается впередъ и становитси владычествующимъ моментомъ общаго процесса.

Таковъ именно былъ ходъ новой исторія. Въ возрожденновъ государстви прежде всего требовалось установление единой крипкой власти, подчиплющей себ'в дробныя и анархическія среднев'вковыя силы. / Отсюда развитие абсолютизна во всікъ европейскихъ странахъ. Но когда эта задача была исполнена, когда сила государства была упрочена, что совершилось къ концу XVII-го въка, тогда выступають и другія требованія. Государство нуждается не только въ силѣ власти, но и въ прочномъ законномъ порядкъ. Отсюда реформаторскія стремленія государей XVIII-го віка: Фридриха Великаго, Іосифа II-го, Екатерины, Леопольда Тосканскаго, Карла III-го въ Испанія, Поябаля въ Португалія. Съ другой стороны, на сцену выдвигается и начало свободы. Первая англійская революція сложила абсолютизиъ Сткартовъ, вторая упрочяла арястократическій порядокъ; сввероанериканская революція положила основаніе развитію денократяческой / свободы. Наконецъ, французская революція, возводя свободу въ идеалъ, провозгласила ее началовъ всемірнымъ и во ния ся вступила въ борьбу съ старою Европой. Въ томъ вндъ, какъ она велась, эта борьба не могла кончиться успехомъ, ибо свобода не есть единственное и коренное начало политическаго порядка. Однако побъды французскаго оружія ямъли тотъ результатъ, что они вдвинули это начало въ общую систему государственной жизни европейскихъ народовъ. Сочетание свободы съ порядковъ сдълалось дозунговъ дальнъйшаго развитія. Это и составило задачу политическаго идеализна первой половины XIX-го въка. И тутъ, одинъ за другимъ, выступаютъ всв государственные элементы въ ихъ взаимномъ отношения. Это тоже, что ны видели въ древнемъ міре, но опять въ обратномъ порядкъ. Прежде всего, сочетание совершается сплою военной власти, которая является здёсь служительницею иден. Наполеонъ играсть въ новой исторіи ту самую роль, которую въ древней играли Александръ Великій и Юлій Цезарь. Одушевлявшая ее идея была не политическая свобода, а устроение государства на основании общегражданскаго порядка, то-есть, гражданской свободы и равенства. Это было прочнымъ результатомъ его д'вятельности. Не только онъ водвориль эти начала во Франція, но онъ разнесъ ихъ по всей Европъ, придавъ имъ общечелов'вческое значение. Однако, вменно туть онъ столкнулся съ другями песокрушимыми началами государственной жизни, съ законною властью монарховъ в съ требованіями свободы. Онъ палъ подъ сое-

диненнымъ напоромъ этихъ двухъ силъ. Но восторжествовавъ, онъ вступнян въ борьбу между собою. Вторая французская революція решила эту борьбу въ пользу свободи. Вышедшая изъ нея Іюльская монархія пыталась сочетать противоположныя начала порядка и свободы въ идеальномъ устройствв. Общественный бытъ новаго времени представляль для этого всё необходимые элементы. Средніе классы, отсутствіе которыхъ въ древнемъ мірѣ дѣлало безплодными всѣ попытки подобнаго рода, въ новоиъ мір'я достигли преобладающаго значенія. Поэтому, зд'єсь это сочетаніе порядка и свободы об'єщало періодъ долгаго и плодотворнаго развитія. Но отвлеченное пониманіе задачь государственной жизни погубило основанныя на этихъ начадахъ учрежденія. Витесто того чтобы понять свое историческое значеніе, какъ связь остальныхъ элементовъ, средніе классы уединились въ своей исключительности и образовали тесную политическую сферу, гдъ владычествовали мелкіе интересы. Съ своей стороны, монархъ, который стояль во глави этого порядка, держался самыхъ узкихъ полнтическихъ взглядовъ; онъ боялся всякаго шага впередъ, всякаго пріобщенія новыхъ элементовъ къ политической жизни. Заодно съ нихъ язаствоваль и первенствующій министрь, который съ высоты невозмутимаго доктринаризма, не обращаль ни малейшаго вниманія на реальныя свям, существующія въ обществе, в не видель, что творится вокругъ него. Іюльская монархія пала, потоку что потеряла всякую реальную опору. Это быль послёдній акть отвлеченнаго развитія госуларственности. Какъ иниолетное явленіе, на сцену выступиль соціализиъ съ его утопическими построеніями; онъ представлялъ сочетаніе крайняго идеализна съ вновь пробудившимися требованіями нассъ. Но туть же обнаружилась полная его несостоятельность. Общественная жизнь, также какъ и мысль, изъ области отвлеченныхъ идей перешла. на реальную почву.

И тутъ, также какъ въ древности, съ появленіемъ на историческомъ поприщѣ общественныхъ сялъ возгорается борьба классовъ и народностей. Въ новомъ мірѣ противоположность имущихъ и неимущихъ выражается не въ столь рѣзкой формѣ, какъ въ древности. Развитіе среднихъ классовъ въ значительной степени ее сглаживаетъ. Однако движеніе промышленности, ведущее къ расширенію умственнаго образованія и къ умноженію капиталовъ, порождаетъ и пролетаріатъ. Послѣдній противополагаетъ себя зажиточнымъ классамъ и объявляетъ имъ ожесточенную войну. Это и есть современное намъ явленіе въ европейскихъ государствахъ. Но самое это развитіе промышленности и проистекающее отсюда распространеніе благосостоянія и умноженіе среднихъ классовъ, мѣшаютъ ему сдѣлаться господствую-

щею силой даже въ демократическихъ обществахъ; притязанія его ведутъ лишь къ тому, что вслёдствіе внутренней розни ся аленентовъ, демократія теряетъ всякую устойчивость. Съ своей стороны, шущіе классы являются главными носителями нравственной идеи, связывающей общество, — идеи народности. Въ особенности эта роль принадлежитъ среднияъ классамъ, которые понимаютъ свое призваніе шире, нежели старая аристократія, закоснёвшая въ сословныхъ предразсудкахъ. Но и тутъ рознь общественныхъ элементовъ имбетъ то послёдствіе, что національная идея можетъ осуществиться, только опираясь на военную силу.

Также какъ въ древней Греція, эти два противоположныя направленія, индивидуалистическое и нравственное, или денократическое и національное, представляются двумя разными народностями, которыхъ вражда составляеть центральное звено современной истории, именно, Франціей в Германіей. Развитіе ихъ вдеть разными путями. Національное движение примыкаеть къ предыдущему періоду. Революціонная вспышка въ Германія, въ 1848-иъ году, нивла цвлью осуществленіе національной иден, выработанной идеалистическою философіей, путенъ объединения всёхь полнтическихъ и общественныхъ элементовъ. Но по пытка Франкфуртскаго парламента создать имперскую конституцію разбилась о сопротивление правительствъ, опирающихся на аристократические классы, и не нашла поддержки въ народъ. Реакція, представляеная аристократическою Австріей в прусскихь юнкерствонъ восторжествовала надъ этими идеалистическими стремленіями. Однако, въ другой сосвдней странъ, въ Италіи, ненависть къ австрійскому владычеству соединяла всѣ классы, и съ помощью демократической Франціи удалось произвести національное объединеніе на почві свободы. Этоть услъкъ, въ свою очередь, воздъйствовалъ и на Германію. Изъ среды прусскаго юнкерства вышель человъкъ, который, отбросивъ всякія нравственныя соображенія я держась чисто практической почвы, съумель осуществять національную ядею, опираясь на военную силу. Подобно тому, какъ Лизандръ взялъ Асины и сдълалъ Спарту могущественнъйшинъ государствонъ Грецін, Лизандръ новаго времени взялъ Парижъ и сділалъ объединенную Германію самынъ сильныкъ государствоиъ Европы. И подобно Лизандру, совершивъ свое дѣло, онъ былъ устраненъ съ политическаго поприща и осужденъ доживать свой въкъ въ вынужденномъ бездъйстія. Объединеніе Герианія подъ военною гегемоніей Пруссіи было последнимъ велекить актонъ германскаго паціональнаго движенія. Этикъ процессь развитія нравственнаго реализма на политическокъ поприщъ завершияся. Также какъ въ области мысли, движение происходило здъсь субъективныть

путенъ, отъ иден къ силъ, обратно противъ того, что мы видъли въ древненъ міръ. Танъ мы имъли процессъ разложенія, здъсь мы имъемъ процессъ сложенія національности. Но далъе этимъ путемъ идти некуда. Реальная народность можетъ взойти на новую ступень развитія, только воспринявши въ себя идеальныя, общечеловѣческія начала.

Въ противоположность этому направлению, домократический реализиъ. получнышій господство во Францін, прямо отрывается отъ предыдущей ступени и начинаеть новый, объективный путь. Первая задача торжествующей демократія состояла въ установленія закона. Это было деловъ Учреднтельнаго Собранія 1848-го года. Но внутренняя рознь общественныхъ классовъ, порождавшая, съ одной стороны, ненависть къ богатынъ, съ другой стороны боязнь соціализна, скоро повела къ ниспровержению законнаго порядка и къ водворению на его мъсто тираннін. Последняя, въ постоянной борьбе съ стреиленіями къ парламентаризму, старалась внёшнею славой замёнить недостатокъ внутренней свободы. Одно время она, казалось, успъла упрочиться побъдамя надъ державами, косивющими въ старыхъ порядкахъ; но пря столкновения съ обновлеными силами Германіи, она подверглась разгрому, безпримърному во всемірной исторіи. На развалинахъ Имперіи водворилась революціонная демократія, которая однако, въ свою очередь, скоро истощилась въ борьбъ съ подавляющимъ могуществомъ Германии. Ужасы парижской Коммуны были послъднимъ актомъ этой потрясающей драмы. Мы видимъ, что и здъсь развитіе шло по тъмъ же ступенямъ, какъ въ древности, но обратнымъ путемъ.

На этомъ однако развитіе Франціи не остановилось. Какъ въ древности демократія, извращаясь, перешла въ демагогію, такъ въ наше вреня, наоборотъ, унудренная опытонъ, она отъ радикальной денагогіи перешла къ умъренному и уравновъшенному строю. Изъ среды старыхъ приверженцевъ конституціонной монархія вышелъ государственный человъкъ, который взялъ это дело въ свои руки; онъ провозгласиль, что республика будеть консервативная или ся вовсе не будеть. За нимъ послъдовали лучшіе люди той же партін; къ нему примкнули и разумные республиканцы, которые изъ безразсудныхъ радикаловъ превратились въ оппортюнистовъ. Такъ установилась нынѣшияя республика, которая, обуреваясь, съ одной стороны, лишенными всякой нравственной основы стреиленіями монархической реакцій, съ другой стороны необузданнымъ натискомъ соціалъ - демократін, держится однако средняго пути, представляя первый въ исторіи Франціи прикъръ сочетанія широкой свободы съ твердымъ охраненіемъ общественнаго порядка. Это безспорно даеть ей почетное мъсто въ исторін политическаго развитія новой Европы; но долго ли ей удастся удер-

жаться при внутренней розни общественныхъ силъ и при визшиенъ соперничествъ, это — вопросъ другаго рода, на который невозножно дать утвердительный отвътъ. Дсиократія составляетъ первую ступень общественнаго развитія, выходящаго изъ узкихъ рамокъ реализиа; во на этой ступени человъчество остановиться не можетъ. Въ ченъ должно состоять дальнъйшее движеніе, объ этонъ ны ноженъ сдёлать заключеніе, сводя къ общему итогу все наложенное доселъ и попытавшиесь вывести отсюда общій законъ, управляющій историческимъ развитіенъ человъчества.

Обозр'ввая совокупность вс'яхъ явленій въ ихъ посл'ядовательномъ ход'в, мы приходниъ къ сл'ядующниъ результатамъ:

. 1. Историческое развитіе челов'єчества идеть оть первоначальнаго единства, черезъ раздвоеніе, къ единству конечному.

2. Это движеніе совершается сибною синтетическихъ періодовъ и аналитическихъ. Первые характеризуются господствонъ религія, вторые саностоятельнымъ развитісяъ отдёльныхъ областей духа. Аналитическіе періоды представляютъ движеніе отъ одного синтева къ другому.

3. Каждый, какъ синтетическій, такъ и аналитическій періодъ, въ свою очередь, проходитъ черезъ нёсколько ступеней развитія, изъ которыхъ каждая представляетъ полный циклъ опредёленій нысли и бытія. Въ области теоретической, эти опредёленія суть: причина производящая, причина формальная, причина матеріальная и причина конечная; въ области общественной этимъ началамъ соотвётствуютъ власть, законъ, свобода и цёль, или идея.

4. Такъ какъ эти четыре начала образуютъ двѣ перекрещивающіяся противоположности, то движеніе можетъ быть двоякое: или отъ причины производящей къ причинѣ конечной, и обратно, или отъ причины формальной къ причинѣ матеріальной, и обратно. Первый есть путь субъективный, второй объективный; а такъ какъ тотъ и другой могутъ быть въ обѣ стороны, то всѣхъ способовъ движенія или путей мысли четыре.

5. Совокупное развитіе человѣчества идеть субъективнымъ путемъ; но оно начинаетъ съ объекта, чѣмъ и характеризуется первый синтетическій періодъ. Онъ распадается на двъ ступени: первобытныя религіи идутъ отъ явленія къ закону, или отъ причины матеріальной къ причинъ формальной, философскія религіи отъ закона къ явленію, или отъ причины формальной къ причинъ матеріальной.

6. Развитіе древней философіи точно также начинается съ объективнаго пути, но затімъ переходить къ субъективному. Въ своей совокупности она представляеть движеніе отъ объекта къ субъекту, или путь разложенія первоначальнаго единства на противоположным опредвленія. Въ этомъ движенія она проходить черезь три ступени развитія, сообразно съ тремя точками зрвнія, на которыя становится мысль. На первой ступени господствуеть первобытный универсалнамъ, на второй реализмъ, на третьей раціонализмъ. Первая н послвдняя представляють полный цяклъ всёхъ опредъленій; средняя же ступень характеризуется раздвоеніемъ, при чемъ каждая изъ двухъ отраслей заключаетъ въ себъ полный циклъ.

7. Развитіе общественной жизни идеть совершенно параллельно съ развитіемъ мысли и представляеть тіже ступени въ томъ же послівдовательномъ порядків.

8. Результатовъ аналитическаго развитія является новый синтезъ, съ господствовъ религія въ области мысли и съ противоположеніевъ церкви гражданскому порядку въ общественновъ стров.

9. Развитіе церковнаго устройства идеть объективнымъ путемъ, оть закона къ свободѣ, черезъ противоположныя начала власти и иден. Сообразно съ этимъ, средневъковое развитіе представляеть три ступени: на первой церковь стоятъ въ союзѣ съ разлагающимся государствомъ, на второй она противополагается замѣнявшему государство гражданскому обществу, на третьей, рядомъ съ нею становится возрождающееся государство. Одновременно съ разложеніемъ и возрожденіемъ государства разлагается и возрождаются вся умственная культура древняго міра. Послѣдняя становится началомъ новаго аналитическаго періода.

10. Развитіе новой философіи идеть обратныхь порядкомъ противъ развитія древней: оно начинается съ раціонализма и затімъ идеть, черезъ реализмъ, къ универсализму. Это путь отъ субъекта къ объекту, или путь сложенія, тогда какъ путь древней мысли былъ путемъ разложенія.

11. Въ объихъ пройденныхъ уже мыслью ступеняхъ развитія движеніе представляетъ тёже самые циклы опредѣленій, какъ въ древности, но точно также въ обратномъ порядкѣ. И тутъ развитіе общественной жизни идетъ совершенно параллельно съ развитіемъ мысли.

Изъ всего этого ны ноженъ вывести, какъ общій закопъ, что человичество идеть оть раздноснія къ конечному единству по тимь осе самимъ ступенямъ и опредиленіямъ, но которымъ оно шло оть переоначальнаго сдинства къ раздеоснію, но еъ обратномъ порядкъ.

Однако, какъ уже замъчено выше, ни одна ступень не похожа на прежнюю, нбо содержание новой жизни несравненно полнъе и шире древней. Элементы, прежде содержавшеся въ слитномъ состояния, получили полное развите и сохраняютъ относительную самостоятельность. Въ единствъ конечновъ требуется не слитность, а соглашение элементовъ.

Всявастые этого, человической свободи предоставляется здись полный просторъ. Она ножетъ разнообразять пути до безконечности, котя идти наперскоръ основному закону она не властна. Связующія начала остаются одни и тв же, ноо иныхъ ноть ни въ мысли, ни въ жизни, и санал ихъ последовательность заключаеть въ себе внутреннюю досическую необходимость, которой нельзя изиенить. Заизтикь однако. что въ этой посяддовательности не сявдуетъ искать натенатической точности. И въ планетной системъ, подчиняющейся неизиъннымъ механическимъ законамъ, есть пертурбація, происходящія отъ частнаго деяствія систиль другь на друга в водонзисьняющія ихъ пути; но оне но вышають общену двяжению. Тань болье уклонения возножны такь. гав двителенъ ивлистся человичсская свобода. Поэтому, частныя неправильности не могуть служить возражениемь противъ выведеннаго закона. Достаточно, если общий ходъ определенъ верно, а на это указывають изложенные выше факты. Можеть быть, скажуть даже, что выводъ страдаетъ излишнимъ схематизномъ. Но когда схема дается явленіями, изслидователю остается только се отмитить. Прежде нежели определять уклоненія, онъ долженъ стараться отыскать свявующую нить.

Если же выведенный законъ въренъ, то ны ноженъ, опираясь на прошедшее, опредликть путь будущаго развитія человізчества. Въ настоящее время, реализмъ, въ обънхъ свонхъ отрасляхъ, завершилъ свой циклъ; предстоитъ развитие универсализна. Основываясь на посладовательности началь въ соотвитствующихъ періодахъ древняго. міра и кливши ихъ въ обратновъ порядків, ны ноженъ сказать, что первою ступенью умственнаго развитія универсализна долженъ быть атомязиъ, а первою ступенью общественнаго развитія демократія. Затвиъ высль, черезъ опредъленія Силы в Дуча, дояжна возвыситься къ понятію о Разуми, какъ всрховномъ источники закона и устроитель вселенной. Параллельно съ этимъ, общественная жизнь должна оть демократія, черезъ сибшанныя формы и тиранцію, перейти къ господству аристократія. Такинъ образонъ, возрожденіе аристократія. которое выше представлялось требованіемъ, какъ умственной жазня, такъ и общественнаго порядка, здесь является необходними результатонъ законовъ развитія челов'ячества.

Но на этопъ развитіе не останавливается. Изъ того же закона ни видниъ, что за аналитическимъ періодомъ долженъ с лъдовать новый синтезъ, на этотъ разъ уже синтезъ конечный. Слъдовательно, ни должны ожидать появленія новой религіи, представляющей конечное единство, то-есть, религіи Духа, все сводящаго къ конечному совершенству. По существу своему, эта религія должна не отмънить, а

27

только восполнить предыдущія. Какъ христіанство не уничтожило, а, напротивъ, признало и завершило поклоненіе Богу Силы, такъ и религія Духа должна возвести на высшую ступень религію Слова, связавъ ее съ развитіемъ всѣхъ остальныхъ сторонъ человѣческой жизни. Сравнивая эти три формы религіознаго сознанія, можно ска- « вать, что первобытныя религія были откровеніемъ Бога въ природѣ; христіанство есть откровеніе Бога въ нравственномъ мірѣ; наконецъ, религія Духа должна быть откровеніемъ Бога въ исторіи, которая движется присущимъ ей Духомъ къ конечному совершенству. Богъ есть начало, середина и конецъ исторіи, также какъ Онъ составляетъ начало, середина и конецъ всего сущаго. Отъ Него все исходитъ, Онъ всему даетъ законъ я къ Нему же все возвращается.

Управляющимъ исторією закономъ опредѣляются и тѣ общественные идеалы, которые можетъ имѣть въ виду современное человѣчество. Выясненіе ихъ составляетъ послѣднюю задачу соціологіи.

## ГЛАВА IV.

## . Общественные идеады.



Во всяковъ развивающенся обществъ есть свои ндеалы. Человъкъ живетъ не однивъ настоящимъ дневъ; онъ простираетъ свои взоры на будущее, и притомъ не для себя одного, но и для потомства. Онъ принадлежитъ къ союзу, который имъетъ свои корни въ далековъ прошловъ и многовъковое существованіе впереди. Онъ работаетъ для атого союза, и чъвъ пламениъе онъ ему преданъ, тъвъ дороже для него идеалы, способные возвести отечество на высоту человъческаго совершенства. Сознаніе этихъ идеаловъ и стремленіе къ ихъ достиженію составляютъ высшую нравственную красоту жизни. Они поднимаютъ духъ человъка и даютъ ему нравственныя силы для плодотворной дъятельности.

Эти идеалы одушевляють и цёлые народы или, по крайней мёрё, высшую, образованнёйшую ихъ часть. Общественное сознаніе цёнится тёми идеалами, которые въ немъ разлиты. Чёмъ они ўже и одностороннёе, тёмъ ниже умственный и правственный уровень общества и тёмъ скуднёе плоды его дёятельности. Наобороть, чёмъ выше и шире его идеалы, чёмъ болёе они имёють общечеловёческое значеніе, тёмъ выше поднимается самый духъ народный, и тёмъ способиёв с онъ становится быть историческимъ дёятелемъ.

У христіанскихъ народовъ въ особенности, общественные идеалы необходино носятъ общечеловъческій характеръ, ибо христіанство, по существу своему, есть религія общечеловъческая; для нея нътъ Элли-

٦

на, ни Іудея, а есть только общее братство людей, которынь всёнь воав'ящается слово искупленія. Поэтону, исключительность в'яронсповідной точки зріння, отрицающей все остальное, всегда является умаленіемъ христіанскаго идсала, простирающагося на все челов'ячество. Ему равно противор'ячать властолюбіе папства, нетернимость узкаго православія и ограниченность протестантскихъ секть.

Но христіанскій идеаль есть только идеаль нравственный, а потому чисто личный. Общественный же идеаль гораздо шире. Въ нень къ свободному вліянію нравственныхъ началь присоединяется юридическое, то-есть прянудительное устройство общества, а съ тыть вибстѣ и уиственное образованіе и экономическое преуспѣяніе. Все это являстся плодокъ свѣтскаго развитія, совершающагося въ аналитическіе періоды. Мы видъля, что оно составляетъ совокупное дѣдо новыхъ народовъ. Они общими силами вырабатывають общественные идеалы. Ни одинъ изъ нихъ не можетъ устраниться отъ этого пронесса, не обрекая себя на безсиліе и безплодіе. Только пріобщаясь къ общимъ для всѣхъ идеаламъ, народъ становится историческамъ народовъ.

Но подлежа развитию, идеалы естественно меняются. Каждая новая ступень приносить новыя точки зрѣнія. Изследованіе законовъ историческаго развитія показало намъ, что не всегда эти точки зрвнія ведуть къ возвышенію в очищенію идеаловь. Идеализиь возносять ихъ на высоту, вногда даже чрезмерную; напротивъ, реализиъ ихъ принижаетъ. Въ этокъ отношенія, важнѣйшую роль играетъ философія. Отъ точекъ врѣнія, на которыя она становится, отъ тѣхъ горизонтовъ, которые она открываетъ мысли, отъ вліянія ея на умы зависять общественное настроеніе, а съ техъ виесте и высота тъхъ идеаловъ, которые усвоиваются обществоять и проводятся имъ въ жизнь. Въ періодъ живаго философскаго развитія, могучій духъ, въющій изъ высшихъ уиственныхъ сферъ, охватываетъ все общество и увлекаетъ его съ неудерживою силой, иногда въ совершенно одностороннее направление. Въ такия эпохи совершаются крупныя дъла; возгорается борьба новаго со старынъ; въ обществѣ происходятъ глубокіе перевороты, за которыми следуеть реакція, техъ более законная, ченъ одностороннее было прежнее направление.

Величайшій прим'яръ такого увлеченія односторонними идеяни представляеть XVIII-й в'якъ. На немъ можно изучить и силу и слаосоть этихъ умственныхъ теченій. Философія этого времени во вс'яхъ сферахъ мысли продагала новые пути. Она си'яло обнаруживала всю несостоятельность порядка, унасл'ядованнаго отъ среднихъ в'яковъ; она провозглашала свободу неотъемленынъ правонъ челов'яки и отирывала

87\*

ену перспективу безконечнаго совершенствованія. Какое то упоеніе мысли охватило всё народы Европы и даже самыя правительства. Всё преклонялись передъ всемогущимъ авторитетомъ французскихъ мыслителей. Современные реалисты, какъ Тэнъ, для которыхъ смыслъ философін. следовательно и исторіи, есть закрытая книга, видять въ этонь движении только двяствие ложнаго классическаго духа, витаюшаго въ отвлеченностяхъ, витесто того чтобъ изслъдовать реальныя условія жизни. Но именно это метафизическое направленіе, при всейсвоей односторонности, дало самый могучій толчокъ общественному сознанию. Воспитанныя философіей идеальныя стреилснія придали революціонной Франціи несокрушнико силу; они дали ей возможность побъдить старую Европу и сделать начала свободы и равенства существенными элементами всей европейской жизни. И когда это направление, вся вдствіе своей односторонности и крайности, пало отъ внутренняго разлада, а не отъ внёшнихъ враговъ, совершенное имъ дёло не погибло. Наполеонъ презиралъ идеологовъ, но онъ самъ былъ служителень той же иден и сознательно или безсознательно содъйствоваль ея успѣху. Тотъ подъемъ духа, который обнаружился въ Революціи, быль опорой я его поб'ядь. И когда великій полководець, въ свою очередь, палъ вслъдствіе презрънія къ свободъ в народности, тотъ же философский духъ взялъ въ руки его паслъдіе, поставивъ себъ идеалонъ уже не односторонее развитие свободы, а сочетание ея съ порядковъ въ сястенъ разувно уравновъшенныхъ учреждений.

Однако, при всей своей духовной мощи, при той производительной силь, которую онъ выказываль въ исторін, отвлеченный идеализиъ безпрестанно спотыкается о дъйствительность, часто вовсе не подготовленную къ воспринятию его идеаловъ. Для того чтобъ идеи нашли благодарную почву и могли пустить прочные корня, необходамо изучение реальныхъ условій ихъ осуществленія. Въ этомъ и состоить плодотворная задача реализна. Именно поэтому человъческий уиъ съ ндеяльной высоты спускается въ низменность и принимается за изучение фактической стороны общественной жизня. Но здёсь его ожидаеть другая опасность. Поставленный въ реальныя условія кізста и времени, идеалъ неизбъжно приняжается, а при одностороннень развити эмпиризна онъ даже вовсе зативвается. Это и составляеть естественный плодъ чисто реалистическаго направленія науки и жизни. Тогда уны постигаетъ разочарование; въ нихъ поселяется недоверіе къ идеальнымъ стреиленіямъ, а наконецъ даже равнодушіе къ жезна, лишенной высшахъ началъ, сообщающахъ ей красоту. Пессимных становится господствующимъ настроеніемъ; а тв, которые не хотять отказаться оть вдеаловь, воодушевляются ненавистью къ

существующену общественному строю я на жисто его стренятся поставять безумный бредъ своего разстроеннаго воображенія.

Таково современное положение умовъ. Не смотря на различе направленій, въ объихъ отрасляхъ умственнаго и общественнаго реализна обнаруживается таже духовная скудость, проистекающая отъ приниженія духа, прикованнаго къ низменной области реальныхъ отношеній.

Нравственный реализиъ несомивнию заключаетъ въ себе более духовной силы, нежели реализиъ демократический. Объ этонъ свидетельствують его победы. Онъ сохраннять въ себе предания прежняго ндеалистическаго періода, и это составляєть основаніе его могущества. Но спустившись на землю, втёсненные въ узкія рамки національныхъ интересовъ, прежніе идеалы потеряли свое возвышающее значеніе. Погрузившись въ эмпиризиъ, духъ науки, столь высоко стоявший въ Германія, понязвлся и опошлился. Особенно въ общественныхъ наукахъ всякія твердыя точки опоры исчезли; водворилась всеобщая шаткость уховъ, среди которой одянъ соціализнъ, какъ злов'ящая сила, выдвигается впередъ, пользуясь уиственною слабостью своихъ соперниковъ. Въ политической же области, после неслыханныхъ воснныхъ успѣховъ, оказалось полное безсиліе совлядать съ внутренними задачами. Какъ противодъйствіе либеральнымъ стреиленіямъ среднихъ классовъ, вызвано было демократическое начало всеобщей подачи голосовъ; но оно послужило только на пользу соціализна. Съ другой стороны, походъ противъ клерикаловъ кончился полныкъ пораженіскъ. Шаткость на всрху и шаткость винау, -воть все, чего достигла объединенная и торжествующая Германія И, какъ визниняя связь этой плохо слаженной системы, наль эсемь возденгается напряженный до крайности милитаризмъ, котораго развитие не ножетъ служить утвшеніемъ обществу, достигшему высокой стецени образованія и иткогда со славою носившему знамя общечеловти началъ. Мудрено ли, что въ некъ неудержимо распространяется пессяинанъ?

Такое же разочарованіе постигло Италію. Народный духь, въ борьб'в съ иноплеменниками, призванный къ защит'в отечества, временно поднимается до необыкновенной высоты и можетъ порождать великіе подвиги самоотверженія; но для прочнаго развитія нужно яное содержаніе. Сознаніе государственной силы и одержанныхъ поб'ядъ недостаточно для удовлетворенія высшахъ потребностей челов'яка. Самый этотъ подъемъ духа, который составляетъ посяйдствіе усп'яшнаго напряженія силъ, нер'ядко ведетъ къ тому, что народъ, задержавный въ своемъ развитія, въ борьб'я съ врагами, стоящими высшей степени культуры, заимствуеть у послёднихъ новые идег. Исторія Наполеоновскихъ войнъ представляетъ тому не одинъ мъръ. Государственная сила, составляющая плодъ народнаго саознанія, есть все-таки не цёль, а средство. Она даетъ народу возвость играть всемірно-историческую роль, но для исполненія этой нужно бы́ть носителемъ всемірно-историческихъ идей.

своей стороны, демократнческій реализиъ съ перваго же шага съ своей идеальной высоты. Оторвавшись отъ прошлаго, ъ же наткнулся на реальныя условія жизни, обнаружившія неприготовленность массы къ управленію государствоиъ. Витьоды, онъ обртять деспотизиъ. И если временно сознаніе воены могло служить иткоторымъ вознагражденіемъ за утрату , высшихъ началъ, то окончательный, позорный разгромъ цедоказалъ, что презриніе къ идеаламъ никогда не обходится даромъ.

Соціалнанъ, по существу своему, не можетъ быть идеаломъ человъческихъ обществъ. Человъкъ, по природъ, есть существо свободное, и такимъ онъ остается во всёхъ союзахъ, въ которые онъ вступаеть. Свободнымъ онъ является и въ гражданскомъ порядкѣ, гдъ свобода и равенство суть основныя начала, и въ отношении къ нравственнымъ требованіямъ, которыя обращаются къ его внутренней свободь, не подлежащей принуждению, наконецъ въ государств'я, которое есть союзъ свободныхъ лицъ- во ния совокупныхъ интересовъ, а не машина, подавляющая всякую личную самостоятельность. Между твиъ, соціалнзиъ отрицаетъ свободу въ санонъ ея корне: онь превращаеть человека въ страдательное колесо всеохватывающей машины, подводящей всёхъ къ одному уровню. Тотъ призракъ свободы, который дается гражданину въ государстве участиемъ въ совокулныхъ ришенияхъ, служитъ лишь къ тому, чтобы подавить лице деспотизновъ большинства, не знающаго на сдержекъ, ни границъ. Идеалонъ человъческаго общежитія можеть быть только свободное

- 422 -

۰ هر общество въ свободновъ государствъ, а никакъ не порабощеніе лица во всъхъ сферахъ его дъятельноств. Чънъ болъе въ полнтической области расширяется власть большинства, тънъ необходилъе чедовъку имъть убъжище въ частной сферъ, гдъ онъ остается полимъъ хозянномъ. А именно тутъ ему отръзаны всъ пути; но выраженно lеринга, онъ становится выочнымъ скотомъ общества. Таковъ результатъ соціализма. Въ погонъ за матеріальными благами, онъ уничтожаетъ въ человъкъ то, что дълаетъ его человъкомъ, – самостоятельную и самодъятельную личность. Соціализмъ не потому неосуществимъ, что онъ для человъческой природы слишкомъ высокъ, а потому, что онъ слишкомъ низокъ. Это—система годная для рабочаго скота, а не для люде.

Но и унвренная декократія не кожеть быть идеалонь человіческихъ обществъ. Установляя господство численнаго большинства, она такъ самыхъ вивряетъ верховную власть наямение образованной части общества, а такое отношение общественныхъ сыть не ножеть быть высшею цълью человъческаго развитія. Здъсь ны нитенъ пъло съ тъни свойствани человъка, которыя зависятъ отъ условій его зеннаго существования. Какъ физическое существо, человекъ ножетъ жить на землі, только покоряя природу своинъ цілянь. Для этого требуется масса фязнческаго труда, который в составляеть постоянное призвание огромнаго большинства людей. Но филический трудъ не дасть того высокаго развитія, которое дасть трудь уиственный. составляющій призваніе образованнаго меньшянства. На самыхъ высокнахъ ступеняхъ развитія этотъ законъ остается неизибнициъ. Воображать, что когда бы то ни было рабочая насса ножеть стоять на однокъ уровнъ съ образованными классами, есть совершенно праздная мечта. Мы интекть здесь лежащее въ саной природе вещей отношение количества къ качеству, или экстенсивности къ интенсивности. Во встать сферахъ бытія, въ физической природъ, также какъ и въ человъкъ, чънъ выше качество, тънъ оно ръже. Количественный перевъсъ есть свойство посредственности. Качество состоятъ именно въ тояъ, что въ немъ сливается во едино то, что въ количестве разстаянно во многомъ. Но именно поэтому, оно, а не количество, должно господствовать въ нормальномъ состояния человъческихъ обществъ. Владычество числа ножеть быть только переходною формой, низшею ступенью развитія, надъ которою должень воздвигнуться высшій порядокъ.

Однако демократія ниветь и свою идеальную сторону. Не только лежащее въ основанія ся начало свободы составляеть существенный элементь всякаго истинно челов'яческаго союза, но есть область, въ

Digitized by Google

которой свобода, равная для всёхъ, дёйствительно является идеалонъ общенитія. Эта область есть гражданское общество. Мы вядёля, что общегражданскій порядокъ, основанный на свободё и равенствё, представляется завершеніенъ юридическаго развитія общества. Индивичуализиъ составляетъ коренное начало гражданскаго союза, въ отлиtie отъ государства, которое основано на понятія о единствё цёлаго. Поэтому, далёе этихъ нориъ въ гражданской области идти невозожно. Установленіенъ строя, основаннаго на свободё и равенствё, цеалъ достигнутъ.

Но утверждениемъ правильнаго юридическаго порядка въ гражиской области не завершается развитіе человізческихъ обществъшротивъ, оно составляетъ только начало новаго, высшаго развития. риальный юридический строй есть не более какъ почва, на которой эявляются иныя, высшія силы. Мы виділи, что свобода естественно и абъжно ведетъ къ неравенству. На предшествующихъ ступеняхъ, въ довомъ и сословномъ порядкъ, неравенство установлялось яскусственин ивраин, вслёдствіе чего оно далеко не всегда соотв'ятствовало чественному отношенію силь. Съ водвореніень общегражданскаго строя, всв искусственныя преграды падають и естественное превосходство однихъ силъ надъ другими выступасть уже безпрепятственно. Оно обнаруживается во всёхъ сферахъ, и въ экономической, и въ уиственной. Высшее развитие общества, оснобожденного отъ старыхъ путь, состоить именно въ томъ, что эти высшія силы получають въ ненъ должное значение. Это и есть то возрождение аристократии, о которонъ говорено выше, какъ о существенномъ требования современной жизни и необходимомъ результать законовъ развятія человичества.

Мы видъян, что аристократія распадается на три главныя отрасля: родовую, или поземельную, денежную и умственную. Первыя двъ представляють два противоположныхъ, но оба равно необходимыхъ и восполияющихъ другъ друга элемента экономической, общественной и политической жизни народовъ: элементъ устойчивости и элементъ прогресса. Родовая аристократія, по существу своему, есть хранитель преданій и умъритель движенія; это-сословіе политическое по преимуществу. Такъ, гдъ она сознаетъ свое значеніе и занимаетъ подобающее ей иъсто въ общественномъ организиъ, такъ политическая жизнь представляетъ нанбольшую кръпость и постоянство, при неуклонномъ сохраненія свободы. Рымская аристократія и англійская представляютъ веничайщіе въ исторіи примъры политической мудрости. Наоборотъ, родовая аристократія, не понимающая своего призванія и яншенная политическаго значенія, аристократія, преслъдующая свои частныя дъм виъсто общественныхъ, составляетъ величайщую помѣху всякому совершенствованию. Оъ своей стороны, денежная аристократія, носятельница капитала, не только является естественнымъ руководителемъ промышленнаго міра, но и въ политической области она представляетъ начало движенія в прогресса. Мы видели, что все развитіе человъчества состоять въ накопления матеріальнаго в унственнаго капитала, передаваемаго отъ поколения поколению. Земля остается все таже; она не увеличивается и не уменьшается, не изивняеть своей формы, а подлежить только более или менте разумному пользованию. Капиталъ, напротивъ, умножается безгранично и принимаетъ самыя разнообразныя формы, составляя послушное орудіе изобратательности человъка. Поэтому, владъленъ капитала есть главный носитель прогресса. Силою капитала совершаются тв чудеса проимшленнаго развитія, которыя покоряють природу целянь человека я дають сму невъдомыя дотолъ орудія совершенствованія. Но и туть следуеть зам'ятить, что эта сила представляеть оружіе обоюдо-острое. Обращенное исключительно на матеріальныя блага, оно возбуждаеть самыя низменныя стреиленія и инвсто возвышенія, содвйствуеть униженію человъчества.

Очевидно, что эти две противоположныя другъ другу аристократія тогда только въ состояния исполнять свое общественное назначеніе, когда он'в стоять на высот'в современнаго просв'ященія; а для этого необходина связь ихъ съ аристократией унственною. Последняя не составляеть собственно полнтическаго элемента. Мечты Платона о владычеств' философовъ, мечты, которыя разделялись некоторыми новъяшлия соціологами, какъ-то Сенъ-Симономъ в Огюстонъ Контонъ, противортиать природъ вещей. Призвание унственной аристократия не практическое, а теоретическое. Весьма редки примеры людей одннаково сильныхъ и въ научныхъ изслёдованіять и въ управленія практическими делами. Но теоретическое призвание уиственной аристократів д'алаетъ се руководительницею уиственнаго движенія. Она изслідуеть законы общественной жизни; она указываеть в разрабатываеть общественные идеалы. Она же служить связью между аристократіей родовою и денежною. Только живой союзь этихь трехь элементовъ способенъ дать обществу ту стройность жизни и то всестороннее и гармоннческое развитие, которыя составляють для него высшую цель. Это- тв независимыя общественныя силы, которыя служать первыхь и главнымъ залогомъ, какъ внутренняго порядка, такъ и общественной свободы. Гдв нэть независниыхъ силь, способныхъ стоять на собственныхъ ногахъ и не поддающихся всякому течению, тамъ общество, лашенное устоевъ и не скрепленное внутри себя, носится по волъ вътра и волнъ; оно не представляетъ никакой преграды ни леспотязну сверху, ни деспотнаму снизу. Тамъ невозможны ни прочная свобода, ни правильное развитіе. Эти-то силы и составляють аристоиратическій элементь общества. Гдів ихъ нівть, или гдів онів расшатались, тамъ необходимо ихъ создать или обновить.

Но для того, чтобы аристократія могла быть действительною общественною силой, надобно, чтобъ она не отдълялась отъ общества, а состояла съ нимъ въ живой и постоянной связи. Прежніе общественные порядки, родовой и сословный, грешили именно темъ, что они ставлли искусственныя грани, которыя изшали свободному передвижению элементовъ. И это было неизбъжно, пока средние классы, свяяывающіе высшія общественныя ступени съ низшими, не получили надлежащаго развитія. Только въ новое время, вслъдствіе свободы провышленнаго труда, этоть связующій элементь общественной жязни разросся во всё стороны и заняль подобающее сму мёсто въ общественномъ организмъ. Общегражданскій порядокъ составляеть плодъ и выражение того начала личной свободы, на которонъ зиждется вся двятельность в все значение этихъ классовъ. Въ нихъ заключается залогъ и всего будущаго развитія челов'вчества, ибо они составляють не только опору, но и главный источникъ аристократическихъ элементовъ. Изъ среднихъ классовъ выходитъ, какъ денежная, такъ и уиственная аристократія. Самая родовая аристократія не въ состоянія держаться, если она не обновляется постоянно приливомъ свёжихъ силъ изъ среднихъ классовъ.

Начало равной для всёхъ свободы, господствующее въ общегражданскоиъ порядкв, не означаеть однако, что и въ политическоиъ стров аристократическимъ элементамъ не должно быть предоставлено никакихъ преимуществъ. Напротивъ, если въ обществъ они фактически получили преобладающее значение, то несомитьнию, что и въ государствъ имъ должно быть предоставлено соотвѣтствующее ихъ положенію мѣсто. Государство не есть только свободное отношение единичныхъ силъ, какъ гражданское общество. Оно даетъ одникъ власть надъ другими. Очевидно, что во имя общаго блага, власть должна быть предоставлена темъ, которые нанболее способны ею пользоваться. Если въ свободновъ обществъ никто не долженъ быть исключенъ изъ политическихъ правъ, то установление правъ одинакихъ для всъхъ противоръчитъ требованию способности. Вручить верховную власть въ государствъ численному большиству, то-есть нанменве образованной части общества, значить ндтя наперекоръ всемъ высшимъ требованіямъ государственной жизни и челов'вческаго развитія. Если въ области гражданской демократический строй представляется высшинъ иденломъ, то въ области политической онъ кожетъ быть только переходною ступенью. Сила современной демократия заключается главнымъ образовъ въ слабости ел соперниковъ. Во Франціи, которая является главныхъ представителенъ этого начала въ Европъ, нонархическия партин нивють свой идеаль въ прошлонъ; ничего не забывая и ничену не научнышись, он' упорно держатся принципа, давно отжившаго свой въкъ и похороненнаго подъ развалинами исторіи. Клерикальная партія идеть еще далбе назадъ; ел идеалъ лежить въ среднихъ въкахъ. Въ тэхъ и другихъ обнаруживается полное непонимание современной жизни и ся условій. Съ своей стороны, радикализиъ точно также живеть свой идеаль въ прошломъ, только не въ прочномъ порядкв, а въ минутныхъ потребностяхъ революціонной борьбы. Деспотнанъ нассы, не знающей сдержекъ и руководниой денагогани, представляется ниъ нормальнымъ состояніемъ челов'яческаго общежитія. Наконецъ, и соціялязиъ заямствуетъ всё свои ядеалы у отжившаго свой вёкъ утошяческаго ядеализма, который обращается въ орудіе разрушенія. Передъ встани представителями пережитыхъ номентовъ человъческаго развитія современная уравновъшенная демократія нитеть неоспорнямия преямущества. Она стоять на твердой почве настоящаго общегражданскаго строя и заключаеть въ себъ залогъ будущаго развитія. Изъ н'вдръ господствующихъ въ ней среднихъ классовъ могуть в должны выработаться ть аристократические элементы, которынъ принадлежитъ первенство въ будущенъ. Но владычество ихъ можетъ установиться не путемъ насильственныхъ переворотовъ и не подогръваниемъ началъ, отжившихъ свой въкъ, а признаниемъ въ подитической области того фактическаго превосходства, которое вырабатывается свободнымъ дъйствіемъ общественныхъ силь.

Мы не разъ уже указывали на то, что гражданская свобода естественно и неязбъжно ведеть къ фактическому неравенству положеній и вліяній. Это перавенство составляеть основаніе ядеальнаго политическаго строя, въ которовъ всё общественные элементы получають подобающее имъ въсто и значеніе въ цъловъ. Какъ было объяснено въ Общель Государственновъ Празв. въ гражданской области должно господствовать равенство числительное, въ области политической равенство пропорщональное. Этивъ способовъ высшія требованія государственной жизни связываются съ декократическимъ порядковъ, господствующить въ гражданской области. Но пока это фактическое превосходство образованныхъ элементовъ не получило надлежащаго развитія и признанія, декократія составляетъ нормальный порядовъ политическаго строя. Тщетно толковать о монархическовъ началъ, пока не выработалась аристократія, въ особенности умственная, которой принадлежить верховное руководство въ области ндеаловъ. Пока умы погружены въ энциризиъ, нечего говорить о высшихъ началахъ жизни. Только уиственное развитіе ножеть проложить путь развитію общественному.

Потребность этого дальнийшаго развития заключается въ неустойчивости демократия, какъ политической силы. Поставленная между двумя направленіями, изъ которыхъ одно прямо сй враждебно, а другое старастся сбить ее съ правильнаго пути, она держится только склоняясь попереженно то на ту, то на другую сторону. Господствующіе въ ней средніе классы не имъють въ собъ ни крыпкой внутренней связи, ни твердыхъ началъ, на которыя бы они могля опираться. Это расплывающаяся насса, которая служить посредствующею стихіей, склейкою общественныхъ элементовъ, но сама нуждается въ высшемъ руководстве. Она то готова съ испуга броситься въ обънтія деспотязна, то склонна дълать уступки перазумнымъ требованиямъ народныхъ массъ. Последнія же, поставленныя на высоту, совершенно несоответствующую ихъ внутрениску содержанию и ихъ способностямъ, съ одной стороны поддаются вліянію клерикализна, который одинъ даетъ ихъ нравственныя начала жизни, съ другой стороны увлекаются пропов'єдью соціализма, который говорить ихъ страстянъ. Последній является самымъ опаснымъ врагомъ демократія; толкая ее на ложный путь, онъ готовить ей паденіе. Демократія можеть быть болье или менње прочна тамъ, гдъ соціализмъ не имъетъ корней; но какъ скоро онъ усиливаетси, конецъ ея представляется лишь вопросомъ времени. Онъ можетъ быть ускоренъ соціальными переворотами, которыс, грозя разрушениемъ всему общественному строю, заставятъ всв здоровые элементы общества сплотиться противъ буйныхъ силъ, выступающихъ съ безсиысленными требованіями. Но прочная поб'єда лучшихъ элементовъ ножетъ быть полготовлена и обезпечена только высшинъ унственнымъ развитіемъ, обличающимъ всю нелівость соціалистическихъ стремленій, а вивств и несостоятельность такого порядка вещей, который инашія силы ставить наверху в вручаеть верховную власть классамъ наименте способнымъ ею пользоваться. Не въ общественныхъ порядкахъ, а въ хаотическомъ состоянии умовъ заключается язва современной жизни. Излечить ее можеть только высшее развитие науки.

Только умственнымъ развитіемъ можетъ быть подготовлено и то парство Духа, которое представляется в'вицомъ и завершеніемъ всего историческаго процесса.

Высказывая это ожяданіе, мы должны спросить себя: не уносимся ли мы, въ свою очередь, въ область утопій? Стоя на научной почвѣ, можно-говорить о современныхъ идеалахъ человѣчества, ибо эти идеалы существують; можно обсуждать и большую или меньшую возможность ихъ осуществленія; но пытаться опреділить тоть порядокъ вещей, который долженъ быть конечною цілью всего человіческаго развитія, не будеть ли слишковъ свіло? Не есть ли это тоже праздная мочта, лишеншая всякой реальной почвы?

Это недоуячение разрешается темъ, что указанная цель человеческаго развития составляетъ логически необходяный выводъ изъ чисто научнаго изследования законовъ историческаго процесса. История удостоверяетъ насъ, что раскрывающийся въ ней духъ не есть только мечта воображения, а реальная сила, действующая въ действительновъ міре, по законанъ, вытекающинъ изъ ся природы. Фактический ходъ идей и событий дастъ напъ возможность определить эти законы, а съ темъ виесть и те конечныя цели, къ которымъ илонится весь процессъ. Чтобы придти въ этомъ отношения къ совершенно точнымъ выводанъ, нужно только свести къ общему итогу все сказанное доссять.

Повторимъ, что духъ не есть только собирательное имя для обозначенія извѣстной группы единицъ. Это не есть также слово, которымъ обозначается общее направленіе, вытекающее изъ ихъ взанинодѣйствія. Духъ есть общая сущность, связывающая единичныя разунныя особи въ одно живое, развивающееся цѣлос. Въ области человѣческихъ отношеній эта сущность не существуетъ помимо особей, а живетъ и дѣйствуетъ въ няхъ и черезъ нихъ. Сознаніе и воля принадлежатъ только едиинчнымъ существамъ, которыя являются органами в носителямя руководящихъ исторіею идей. Тѣмъ не менѣе, это общее начало не простая фикція, а реальная сила, выражающаяся въ явленіяхъ. Человѣческая дѣйствительность, въ ея историческомъ развитіи и современномъ положенія, представляетъ тому неоспорнимя доказательства.

Въ исторія мы находниъ двоякаго рода духовную сущность: частную и всеобщую, народность и челов'вчество.

Въ народности мы можемъ наглядно .изслъдовать отношеніе единичныхъ существъ къ живущей въ нихъ общей духовной субстанція. Народъ очевидно не есть простое собраніе единицъ, находящихся во взаямнодъйствія. Онъ образуетъ единую духовную личность, имъющую свои спеціальныя свойства, разсъянную въ пространствъ в развивающуюся во времени, какъ единичная особь, извнутри себя, при постоянномъ взаямнодъйствія съ другамя. Какъ единичная особь, народъ имъетъ свои возрасты: свое младенческое состояніе и свой періодъ полнаго развитія силъ; многіе имъютъ и свою старость. Какъ единичная особь, онъ вступаетъ въ отношенія къ другамъ и играетъ родь въ исторіи. На этой реальной духовной основъ зиждется вся государственная жизнь. Государство потому есть лице, имъющее права и обязанности, что оно является представителенъ этой общей духовной

сущности, дъйствующей въ реальнонъ мірѣ и на историческонъ поприцѣ. Но народность шире государства. Она обнимаеть области духа, которыя не поддаются государственной связи: таковы наука и искусство. Она существуетъ и тамъ, гдѣ вовсе нѣтъ политической связи или гдѣ она перестала существовать. Итальянцы сознавали себя единымъ народомъ, прежде нежели установилось у нихъ государственное единство; послѣднее вытекло именно изъ этого сознанія. Еврен продолжаютъ сознавать себя единымъ народомъ, хотя они въ теченін болѣе полутора тысячи лѣтъ разсѣяны по всей землѣ и не связаны никакою юридическою связью.

Но образуя единую духовную личность, живущую и развивающуюся въ течения тысячельтий, народность все-таки не инветъ иныхъ органовъ сознанія, кромъ отдальныхъ, преходящихъ единицъ, которыя являются носителнии этого духа, передавая его отъ покольнія поколению. А съ другой стороны, сознаниемъ и выражениемъ этой общей народной сущности ис исчерпывается содержание личности. Ивляясь членовъ единаго цилаго, носителевъ общихъ идей и интеросовъ, человъкъ остается саностоятельнымъ и свободнымъ существомъ. Только таковыя существа и могуть быть органами духа. Поэтому, онъ общую духовную сущность видоизв'яняеть собразно съ своими личными свойствами. Онь воспринимаеть изъ ися то, что сму приходится. Онъ можетъ прииыкать и не примыкать къ общему движению, охватывающему общество въ известныя времена. Въ силу свося свободы, онъ можетъ даже совершенно оторваться отъ своей народности и приякнуть къ другой, или же, воспрянявши чуждыя начала, пытаться внести ихъ въ народную жизнь. Однимъ словомъ, если народность несравненно шире лица, ибо она обнимаеть многія лица и покольнія, то, сі другой стороны, лице, въ силу свободнаго самоопредъления, шире народности: оно принадлежитъ всену чоловичеству. Это живое взаимподийствие между общею духовною стихиею и личнымъ началомъ составляеть существо духовнаго процесса, который происходить путемь сознания и свободы.

Въ челов'вчеств'в это отношение видонам'винется т'вмъ, что органами его являются не только отд'влышая лица, но и ц'влые народы, которые играютъ каждый свою роль въ совокупномъ развитии. Поэтому, отр'вшаясь отъ своего народа, лице не можетъ отр'вшиться отъ челов'вчества, которое заключастъ въ себ'в всю полноту доступныхъ челов'вку началъ и свойственнаго ему развития. Оно представляетъ духъ въ томъ совершенств'в, которое полагается границами земнаго бытия. Выведенные выше законы историческаго развития раскрываютъ природу этого духа, какъ единой сущности, развивающейся извнутри себя в издагающей въ дъйствительности всю полноту своихъ опредъленій.

Оть первоначальной слитности развитіе ядеть из положенію противоположностей, и затвиъ эти протявоположности оно сводить оплть къвысшему единству. Первая половина процесса состоить въ токъ, что отдельныя областя духа выделяются изъ общей основы, получаютъ саностоятельность и развивають каждая свой собственный мірь, на основания собственныхъ, присущихъ имъ началъ. Вторая половина процесса состоять въ тонъ, что эти самостоятельныя сферы, находясь во взанинодъйствия, постепенно приводятся къ высшему соглашению. Первый есть путь разложенія, второй ость путь сложенія. Послёдній совершается по такъ же ступеняяъ, канъ и первый, только въ обратнояъ порядка, но результать его не есть простое возвращение къ точка исхода. Отдельныя сферы сохраняють свою относительную самостоятельность, подчинлясь только высшему единству; а такъ какъ высшія изъ этихъ сферъ, тв, которыя дають направленіе другинъ, не подлежать принуждению, то и единство ихъ должно быть не принудительное, а свободное, не визшиее, а внутрениее. Совершенство есть согласіе разнообразія; въ немъ полнота развитія должна совитицаться съ высшинъ единствонъ. Въ облисти духа это согласие ножетъ происходить только на почвы свободы, ибо органами духа являются не сліпыя силы природы, а разумныя и свободныя существа. Это и есть то нарство духа, которое представляется необходимымъ догическимъ репультатомъ и завершениемъ всего историческаго развития человачества.

По ны видели, что этоть консчный синтель должень быть синтезонъ религіолнымъ. Религія одна способна связать въ одно живое, духовное цілое всю совокупность сняъ человіческого духа, возводя ихъ къ абсолютному началу всего сущаго. Поэтому, ны отъ человъческаго духа должны взойти выше, къ абсолютному Духу, составляющему опредиление Божества. Религія челов'ячества, которую пропов'ядывають ивкоторые мыслители, есть ничто иное какъ пустая фантазія, обличающая полное непоникание существа и значения религи. Ничто относительное и преходящее не можеть быть предметокъ релягіознаго поклонения, которое относится только из незыблемому и вычному. Человический духъ, свизанный условияя земной планеты, инвющий начало и предвидищий свой конецъ, кожетъ быть только отдельнымъ, преходлициить явленисить Духа Божьяго, всадъ сущаго и всему дающаго жизнь. Присутствіе Вожьяго Духа въ человічестві и ость то, что понимается подъ руководствоиъ судебъ чоловъческихъ божественнымъ Проямсловъ. Оно полагаетъ челов'вческому развитно непреложные законы, которые скрытыяъ для него путемъ всдутъ его къ конечному совершенству. Но наша земля, съ существующимъ на ней человъче-

ствояъ, есть только песчинка въ мірозданія. На безчисленныхъ другихъ мірахъ, существующяхъ, существовавшихъ и имеющихъ образоваться въ будущенъ, безъ соннения, деяствуютъ такія же духовныя силы, совершающія свой путь въ пространств'я в времени и приводящія единачныя разунныя существа къ высшену, возножному для нихъ совершенству жизни в сознания Абсолютнаго. Всв эти безчисленные міры связываются присущимъ ниъ единымъ Духомъ Божіниъ, который составляеть конечную цель всего сущаго и совершенство всякаго бытія. Въ Божествъ разлитый въ міръ Духъ, который въ частныхъ своихъ проявленіяхъ сознается только единичными существами, находитъ высшій, абсолютный центръ сознанія, безъ котораго нътъ абсосютнаго и совершеннаго бытія. Таково уб'вжденіе, которое съ неотразиною силой вытекаеть, какъ изъ метафизическихъ началъ человическаго вышленія, такъ и изъ развитія этихъ началъ въ исторіи человъчества. Оно составляетъ основание той религии Духа, которая представляется завершеніемъ историческаго процесса и восполненіемъ религіи Силы, познаваемой въ природ'я, и религии Слова, открывающагося въ нравственновъ мірв. Въ этовъ состоять высшая задача будушаго. Опираясь на прошлое, ны моженъ съ увъренностью ожидать ся разрвшенія.

Но если Духъ дъйствуетъ путенъ свободы, то какова же въ этонъ процессъ родь государства?

Призваніе и способы дъйствія государства въ исполненін историческихъ цёлей и въ осуществленін народныхъ и челов'вческихъ идеаловъ принадлежитъ къ области Политики. Къ ней мы теперь и переходикъ.

Конецъ второй части.

## оглавление.

## КНИГА ПЕРВАЯ.

| Существо и основные влементы общества.   | _     |
|------------------------------------------|-------|
| Гл. 1. Податіе объ общостві              | Стр.  |
|                                          |       |
| Гл. З. Юридическое строевіе общества.    |       |
| Гл. 4. Отвошение общества къ государству |       |
|                                          | ••••• |
| КНИГА ВТОРАЯ.                            |       |
| Природа и меди.                          |       |
|                                          | •     |
| Гл. 1. Страна                            | 48    |
|                                          | 01    |
| Га 3. Естественные сонзы.                |       |
| 🖓 👝 🧹 книга третья.                      |       |
|                                          |       |
| Заономическій быть.                      |       |
| и. 1. Начало экономической діятельности  | 94    |
| Тл. 2. Проляводство.                     |       |
| Та. З. Обороть                           |       |
| Т. 4. Распреділеніе дохода.              |       |
| а. Б. Потребленіе                        |       |
| и. 6. Общественные влассы.               |       |
|                                          |       |
| книга четвертая.                         |       |
| Духовные интересы.                       |       |
| '1. 1. Pezuria                           | . 229 |
| и. 2. Паука                              | . 253 |
| и. З. Искусство.                         | . 287 |
| и. 4. Нразн                              | . 304 |
| z. 5. Bocnutanie                         |       |
|                                          | •     |
| книга цятая.                             |       |
| Историческое развитие,                   |       |
| и. 1. Понатів о развитія                 | . 343 |
| и. 2. Пародность въ исторія.             |       |
| T & SERVER DESERVIC RECORDERED           | 977   |

Гл. 4. Общественные идеалы.

418

L'acti distans sour web 3, 4- gypte bromin gabe pogy Mittain Answerens gepower D-He put yronon siz 57 70 - Holsion Course i Teponente Service teges you Digitized by Google



•

.

,

.

•



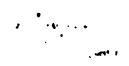
.





•

.





•