

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

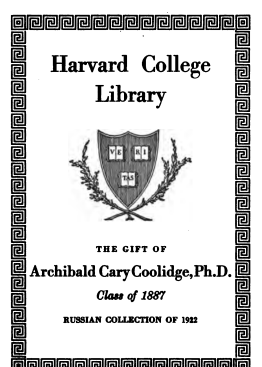
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



CP 385.5







I 326.

# X P II C T I A H C R O · E

TE'HIE,

• ИЗДАВАЕМОЕ

UPI

CAHKTHETEPBYPTCKOD



часть первая.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ

ВЪ ТИПОГРАФІИ ДЕПАРТАМЕНТА УДЪЛОВЪ.

1864.

326

# CP 385.5

ARE COL LICHARD

ARCHIBALD CARY COOLIDGE JULY 1 1922

. Отъ Санктиетербургкаго Комитета Духовной Цензуры печатать позволяется. Января 15 дня 1864 года.

Цензоръ, Архимандрить Фотій.

### ВЪ ЧЕМЪ НЕРВОНАЧАЛЬНАЯ ПРИЧИНА НЕВВРІЯ?

**М**ерзость грашнику—благочестів (Спр. 1, 25)!—Вотъ слова, свазанныя назадъ тому цёлыя двё тысячи лёть, но удивительно-върнымъ и точнымъ образомъ изображающія духъ, характеръ и направленіе многихъ людей и нашего въка. Успъхи въ наукахъ, мудрость и знанія, которыми съ техъ поръ такъ обогатилось человечество. не уничтожили такихъ нравственныхъ уредовъ, д. е. людей, для которых в бланочестве, правственныя совершенства и добродътели, заповъдуемыя Върою, составляють мергость, предметь отвращенія и презранія; напротивь съ теченіемъ времени число ихъ какъ будто возрастаетъ постоянно. Нына нечестіе, можеть быть, еще смалае, и открытье, нежели когда нибудь, провозглашаеть свои странныя и неявлыя ученія, усиливается подорвать саимя основанія благочестія-самыя первыя и основныя истины Вёры, и всеми возможными средсивами кочеть утвердить и распространить, невъріе.

Гдъ же первая причина этого крайне печальнаго явленія нашего времени? Не заключается ли она въ самомъ развитіи наукъ и искусствъ, въ самомъ крогрессъ современной жизки?—Нътъ, не здъсь им делжны искать этой причины!...

Основаніемъ христіанскаго благочестія, какъ навъстно, прежде всего служить сама истина христіанства, ученіе Господа нашего Інсуса Христа. Какъ высока эта истина! Какъ божественно-прекрасно это ученіе! Какъ убъдительно оно для ума, какъ животворно, пріятно и утъщительно для сердца! — Много думали и философы о міръ, о человъчествъ, о Богъ; много и они сказали истинно мудраго и добраго; много сийтлыхъ мыслей внесли и они въ общественную жизнь и отношенія людей. Но не ошибемся, если скажемъ, что предъ высокимъ, Вожественнымъ ученіемъ Евангелія всв ученія ихъ-то же, что дътскій депеть предъ словомъ человъка вполнъ развитаго и образованнаго. Ни одинъ изъ нихъ, кромъ тъхъ, которые черпали свои мысли изъ самаго иристіанства, не могь дать человічеству, въ своихъ тонкихъ и остроумныхъ соображеніяхъ, столь чистаго и свътлаго, столь возвышеннаго и достойнаго Бога понятія о Вогъ, накое даеть намъ Евангеліе въ своихъ дивно-безъискуственныхъ, простыхъ и ясныхъ словахъ. Ни одинъ изъ нихъ, въ своихъ умозрѣніяхъ, не могь съ такою всепроницающею дальновидностію, съ текимъ глубочайшимъ знаніемъ нуждъ и потребностей, свойствъ и природы человъка, опредълить всёхъ существенно нужныхъ для него, для блага и счастія его обязаниостей и отношений къ себъ самому и къ обществу, какъ опредъляеть и поназываеть ихъ Евангедіе. Ни одинъ изъ никъ самъ по себъ не могь дать человъчеству столь высокой и всеобъемлющей заповъди, какую даеть намъ Евангеліе въ своей заповъди о любы къ Богу и человичеству.

Это учение носить на себь печать самой очевидной и непреложной истины; оно достойно всей нашей выры,

веск примиваниости, всей любии наптего сердца; оно на можеть быть вы какомь бы то же было действительномь противоръчіи съ развидівнь наукь и званій, съ развитісить и усовершенствованісить человіческой жизни. Но темь не менъе были и имиъ есть люди, для ноторымы и это: ученіе есть дожь, заблужденів, выдумка и басия! Выши и ныив есть люди, поторые напрагають вей силы своего ума, употребляють всю остроту и изворотливость своего слова, чтобы подорвять нотину Евангелія! Злобныя ихъ нападенія на христіанство, кощунственныя ихъ насмашин надъ: истинной Евангелія, же новы; ихъ возраженія большею частію передаются но преемству изъ въка въ въкъ и, существенно оставенсь один и тв же, только меняють внешній видь и форму примънительно къ духу и направленію въка. Христіанство на всё ихъ возраженія и нападенія отвъчаеть дажь ясно, отчечанно и положительно, съ такой очевидной върностио и несомежниостио своивъ доназательствы, что предъ его словомъ они разсвяваются, пакъ новной мракъ предъ восходящимъ содицемъ, исчевають, подобно тенямь и привракамь. Значить, не въ ихъ разумной силь, не въ върности и основательности икф. мы должны искать причины, по которой они и держанся, и распространяются между нівоторыми людьми. Здёсь вселдёло прежде всего и болёе всего зависить собственно отъ внутренняго направленія в настроенія дума потъ техъ наклонистей и привязанностей, которыя человакь импесы, ють того духовнаго вауса, который онъ самъ: въ себв образуеть. -От сердци, говорить сама Истина, исходать польшиленія влая. (Мате. 15, 19); оть рердца исходить и мевіріс. и нечестіє: эдісь---его первый зародышь, здісь его

корень и начало! Если, напримеръ, по такимъ или другимъ обстоятельствамъ жизни, человъкъ очень долго вращается въ вругу общества, гдв любять провозглашать невъріе, гдъ дышать величайшей холодностію ко всему, что носить на себв печать въры и благочестія; то и самъ онъ мало-по-малу, незамътно для самаго себя, заражается невъріемъ, мало-по-малу привыкаетъ из нему, и, наконецъ, живеть и дышеть имъ, любить его, наслаждается имъ. Разнузданность чувственныхъ пожеланій и страстей, которая при этомъ такъ естественна и обынновенна, усыпление совъсти и всъхъ высшихъ, чисто-духовныхъ потребностей нашей души, еще болье удерживають его въ этомъ состояни, день-отъ-дня, боите и болъе вооружають его противъ Въры. Онъ ищеть только того круга людей, которые думають одинаково съ нимъ, одушаеть съ удовольствіемь только тв разговоры, которые пронивнуты невъріемь и кощунствомь, читаеть только те книги, въ которыхъ опровергается, тайно или явно, истина христіанства. Здъсь, въ этихъ разговорахъ и книгахъ, часто самыя пустыя мелочи кажутся ому вещами великими, самыя безсильныя возраженія и нападенія на христіанство представжяются неопровержимыми и неодолимыми; самыя пошлыя и нустыя и въ тоже время самыя безиравственныя насмвиияж и выходии кажутся признакомъ высокой проницательnocth m octpoymin, mponemeniems yma beannaro, reniamнаго, -- и чемъ более въ нихъ наглости и презренія, вности и ненависти противъ христіанства, темъ большемъ удовольствіемъ и похвалами встрівчають ихъ въ подобныхъ обществахъ... Жалкое состояніе! Однихъ человъческих усили часто бываеть рышительно недоотвточно для того, чтобы освободать отъ него человъва, чтобы убъдить его, какъ оно опасно и гибельно!... Въ самомъ дълъ, какъ убъдите вы подобныхъ людей? На все, относящееся къ религін, они смотрять съ крайнимъ недовъріемъ, даже съ отвращеніемъ и презрвніемъ. Станете им вы говорить имъ о Богв, о въръ, о безсмертів души, о приготовленів къ лучшей, загробной жизни? -- Они если и будуть слушать вась, то съ двусмысленной улыбкой, съ пренебрежениемъ и холодностію, едва-едва прикрытою маскою въжливости и приличія. Вудете ли представлять имъ самыя сильныя и разительныя доказательства истинъ религи, самыя основательныя и сильныя опроверженія ихъ заблужденій?-И здісь різдко-різдко вамь удастся заронить въ омраченную душу лучь божественнаго поколебать ихъ сомивніе и невіріе, потому именно, что они привываи къ своему мраку, и всякій лучь свъта дъйствуетъ на духовное чувство ихъ крайне болвзненно и раздражительно, потому, что во всемъ, касающемся религіи, они видять предразсудовъ, заблужденіе и суевъріе, изчто не естественное и не свойственное человъчеству; во всъхъ, самыхъ сильныхъ и неопровержимыхъ, доказательствахъ истинъ Евангелія или не находять ничего особеннаго, или же-что бываеть гораздо чаще-не хотять ни читать, ни слушать ихъ; всв авторитеты, на которыхъ опирается Въра и Церковь, которыхъ не могли унизить и опровергнуть ожесточенная злоба и гоненія язычниковъ, заблужденія джеучителей, самыя тонкія умозрівнія и софизмы мудрецовъ новыхъ и древнихъ-или вовсе имъ неизвъстны, или же извъстны въ самомъ жалкомъ и испаженномъ видъ, въ какомъ изображаетъ ихъ само невъріе въ своихъ кащунственныхъ разговорахъ и сочиненіяхъ, и стоятъ во мивнім цевірующихъ гораздо ниже самаго пустаго и бездарнаго проповъдника невърія, человъка, который ни чему основательно не учился, ни чего основательно не знаеть, а только умфеть фдко и остро смвяться надъ Върой, надъ Церковію, надъ ученіемъ и богослуженіемъ ея, и такимъ образомъ принаровляться во вкусу невърующаго общества, забавлять его, льстить, угождать и нравиться ему. Нъть, что бы вы ни говорили, а для такихъ людей всякое слово о въръ и благочестін будеть мервостію, - предметомъ насмъщеть и преврънія. Для нихъ вся система христіанской религіи выдумка и пустое преданіе школы; обряды и таинства Церкви-одна церемонія, въ существъ ничего не содержащая, молитва-дело ни въ чему не нужное, самое искреннее благочестіе-ханженство и пустосвятство; тъ высокія, чистыя и святыя, утеменія, которыя подаеть человъку Въра, тъ святыя радости, которыя она дастъ его сердиу, то предощущение небеснаго, въчнаго блаженства, которымъ насдандается истинный христіанинъ-для таникъ людей-не болбе, какъ мечты и выдумки фанатизма и изувърства; подвиги терпънія и самоотверженія, которыхъ требуеть отъ христіанина Евангеліе, --- напрасный трудь, напрасная трата времени и силь!.. Если бы вы свое слово подтвердили самымъ върнымъ и несомивннымъ чудомъ, и тогда не многіе изъ танихъ людей могли бы вфрить вамъ: аще кто от мертвых воскреснеть, говорить о нихь сама Истина, не имуть въры (Лук. 16, 31), потому, что не хотятъ върить, потому, что для сердца, живущаго и дышущаго невъріемъ, благочестіе и въра — мерзость!

И такъ, если мы видимъ, что и въ наши дни невъ-

рыгаеть хулы на самыя первыя и порежные истины христіанства: то отнюдь не должны думать, что оно есть естественный плодъ просвъщенія, следствіе усибховъ человичества въ наукахъ и знаніявъ, -- одно неъ твиъ явленій, поторыми обозначается и выражается истинный прогрессъ жизни. Натъ, оно не столько плодъ ума и убъжденій, околько-испорченнаго и развращеннаго сердца, превратнаго направленія намей воли. плодъ страстей и гръховныхъ привычевъ. -- Поэтому върующій и истинно-образованный человъкъ отвергнетъ его не только во имя Въры, ради спокойствія своей совъсти и спасенія души, но и ради самой науки, во имя истиннаго просвъщенія и образованія, - такъ какъ оно живеть и держится не силою истины, но силою лжи и обмана, не серьезными изследованіями въ области науки и знаній, жизни и религіи, но легкомысліємъ и кощунствомъ, прикрытымъ мнимою многоученостію, сившнымъ и жалкимъ подражаніемъ людямъ истиннообразованнымъ и ученымъ.

Наконецъ, каждый благоразумный человъкъ отвергнетъ невъріе во имя всъхъ, самыхъ лучшихъ и возвышенныхъ интересовъ человъчества, вообще во имя истиннаго прогресса и развитія жизни. — Отъ плодъ ихъ познаете ихъ (Мате. 7, 16), сказалъ Господъ о лжеучителяхъ. Это слово какъ нельзя болье приложимо и къ провъдникамъ нынъшняго невърія. Горьки и ядовиты плоды ихъ ученія въ отношеніи ко всъмъ сторонамъ жизни общественной и частной; потому что это ученіе потрясаетъ самыя первыя и прочныя основанія этой жизни, убиваетъ внутреннее чувство совъсти въ самомъ его корнъ и зародышъ, до конца изсущаеть тъ возвышенныя и благородныя чувства, кото-

рыми осебенно бываеть сильно и крыпко общество самоотверженіе и искреннюю любовь къ ближнему, убиваеть тв нравственныя достоинства, безъ которыхъ не возможно и вившнее, матеріальное благоденствіе общества—умівренность и воздержаніе, честность и безкорыстіе во взаимныхъ сношеніяхъ, — и создаеть тіхъ изніжненныхъ, сластолюбивыхъ, безъ всякаго смущенія совісти предающихся всімь порокамь чувственности, тіхть холодныхъ, дійствующихъ всегда по расчетамъ втоизма и самолюбія людей, которые составляють истинную язву общества...

O. H-Hb.

## исторія базиліанскаго ордена.

Исторія базпліанскаго ордена-предметь досель неизследованный и перазработанный. Источники него, исключительно руконисные, немнорочислениы. Намъ извъстны только слъдущія три рукописи: 1) акты XXVI-ти базвліансинкъ конгрегацій, или журналы комитетсияхь засёданій съ кратими перечиемь того, что было ръшено или постановлено на этикъ засъданіяхъ, начиная съ 1617 но 1719 г. Авторъ савдующихъ понерегацій, которыя созывались у базиліань еще и въ началь XIX-го ст., мы не имън подъ руками. Это главный и мочти единсивенный источникь для внутренней исторіи базиліанскаго ордена., Можеть быть гав-нибудь, въ пыли монастырскихъ библіотекъ и архивовъ, существуеть полюс, болье общирное и подробное описаніе базиліанскихъ конгрегацій. Предположеніе это основываемъ на томъ, что у базиліанъ была особан должность нотаріуса или канитульнаго секретаря (notarius capitularis), обязанность котораго состояла между прочимъ въ записывания всего, что говорилось нии ръшанось на контрегаціяхъ, и который обязывался присягою тне записывать, какъ дело рашенное того что, не ръшено большинствомъ голосовъ, и ничего неспускать изъ того, что рашено большинствомъ голосовъ (1). Записки эти, какъ и вообще всъ секретныя бумаги по дъламъ ордена, хранились у протоархимандрита или у митрополита. Изъ этихъ полныхъ и подробныхъ актовъ дълалась краткая выдержка постановленій конгрегаціи. Этотъ экстрактъ, или лучше сказать, эти бъловые акты капитульныхъ засъданій подписывались всёми дъйствительными членами конгрегаціи и потомъ разсылались по всёмъ монастырямъ. Каждый монастырь долженъ былъ имёть копію съ нихъ и читать ихъ по крайней мёрть разъ въ годъ въ столовой. Одинъ изъ такихъ списковъ, и то не полныхъ, какъ иы сказали выше, и быль у насъ подъ руками.

Другой источнить, имъющій не менье важное значение, жакъ и первый, это — сборнить правиль и конституцій базиліанскаго ордена, отчасти на латинскомъ, отчасти на славянскомъ языкъ. Рукопись эте не имбеть оправделеннаго заглавін. Первую ен половину занидругую составляють разныя правиль и конституція ордена, отчасти на алинскомъ, отчасти на славянскомъ язикъ ().

Наконецъ третій, в порти последній, источникъ, которынъ мы пользонались, —это "Поминий» или жизнеочи-

<sup>(4)</sup> Formula juramenti notariorum capitularium: Ego NN electus in notarium capituli juro Deo omnipotenti.... nihil, quod pluralitate suffragio-pum decisum non fuegit, pro deciso aeripturum, sicut nihil, quod decisso fuerit, omissurum. Codex Constitutionum Ord. S. Basiki M. Ruthenorum.

<sup>(</sup>ч) Она озаглавливается: Observanda circa electionem protoarchimandritae et circa congregationes, seu capitula generalla, tam electiva protoarchimandritae, quam alia ordinaria. Эта половина сесть не что вное, какъ краткое извлечение конституцій ордена изъ другаго, болье общирнаго сборника, изв'ястнаго подъ заглавіскъ: Codex constitutionum monactionum ordinaria. (Възв'я възв'я выбыта принцевого подъ

саніе замічалельных виць вы базилівней нь ордень; св 1686 до 1778 г., рукомись примадаежащая двукъ авторамъ: перван моловина, или жизнеописане дапъ, жавшихъ въ періодъ времени отъ 1686 по 1721 г., принадлежить Яну Олемевскому, а другая, съ 1721 по 1778 г., Антонію Завацкому, - консульторамъ ордена. - Этотъ меточникъ (на польскомъ языкв), не имъя столь важнаго значени, кажь первые два, по скудости фактовъ и по краткисти большей части разсказовъ, проливаетъ однакожъ довольно свъта на жизнь и дъятельность какъ частныхъ лицъ, такъ и цълаго ордена. Авторы его принадлежали, какъ видно, къ нартіи чисто-базиліанской, т. е. къ партіи, отстаивавшей права и независимость ордена отъ незаконныхъ притязаній уніятскихъ митрополитовъ, и потому часто высказывають такія мысли, передають такіе фак: ты, которые представлены въ иномъ свъть въ другихъ историческихъ памятникахъ, или же вовсе опущены (1).

Изъ второстепенныхъ источниковъ, которыми пользовались мы въ своемъ трудъ, можемъ указать на слъдующія книги: 1) Dwa wielkich swiatla... czyli zywoty ss. Eufrozyny i Parascewij. Stebelski. Сочиненіе это можетъ служить только справочною книгою въ отношеніи къ исторіи базиліанскаго ордена. Къ сожальнію, многихъ сочиненій, указанныхъ Стебельскимъ, имъющихъ по крайней мъръ косвенное отношеніе къ исторіи базиліанскаго ордена, мы не могди найти даже въ публичной Вибліотекъ. Таковы напр., два сочиненія по поводу процесса базиліанъ съ полоцкими ісзуитами объ имъмінхъ, принадлежавнихъ нъкогда полоцкому базиліанскому монастырю, —одно подъ ваглавіемъ: Informacya о

<sup>(</sup>¹) Указанныя здась рукописи находятся въ домашней библютека М. 6. Колдовиче.

chrach do Collegium polockiego nalezacych, iako nie są krolewszckyzna, ale własnie ziemskiemi dobrami...., naданное іскуплеми въ 1699 г. въ Вильнъ, другое подъ sarganiems: Refutacya Informacyi XX Iezuitow Polockich o dobrach do ich Collegium nalezacych... живиное также въ 1699 г. — въ Вильнъ. Мы не нашли также очень важной для изследователя исторіи базиліанскаго ордена вниги подъ заглавіемъ: Bullae et Brevia Summorum Pontificum nec non Diplomata Regionis Poloniae. Три части. Изд. въ Почасвъ 1767 г. Книга эта драгоцънна потому, что въ ней собраны папскія буллы и бреве, танже депреты конгрегація распространенія Въры (de propoganda Fide) по дъломъ уніи и базиліанскаго ордена, и притомъ тв будам, бреве и декреты, которыхъ ивтъ даже въ полныхъ сборникахъ папскихъ буллъ и декретовъ.

- 2) Dzieje i prawa Kosciola Polskiego, -- Octpoberaro.
- 3) Obraz Litwy,—Ярошевича. И наконецъ
- 4) Нізtoria Szkol w Koronie i W. X. Litewskim,— Лукашевича. Во всёхъ трехъ сочиненіяхъ очень немного свёдёній о базиліанскомъ орденё, и то довольно
  голословныхъ, почти безъ указанія источниковъ, изъ
  которыхъ заимствованы эти свёденія. Лукашевичъ,
  напр., посвятившій четыре тома исторіи школъ въ
  Польшё и Литвё, представляєть почти сухой перечень базиліанскихъ школъ, существовавшихъ при
  разныхъ базиліанскихъ монастыряхъ, не смотря на то,
  что эти школы играли въ исторіи польскаго просвёщенія такую же роль, какъ и ісзуитскія, особенно со
  времени изгнанія ісзуитовъ изъ Литвы и Польщи и
  закрытія ихъ коллегій.

При такой скудости источниковъ, предлагаемая статья

будеть скоръе собраність матеріаловь, относящихся из исторіи базиліанскаго ордена, чъмъ исторією, т. с. колнымъ, систематическимъ, законченнымъ сочиненість.

Унія, введенная насиліемъ, вопреки желанію православнаго западно-русскаго народа, требовала постоянныхъ и неутомимыхъ дъятелей. Правда, на сторонъ умін была огромная матеріальная сила: ее всими силами поддерживало польское правительство; ее приняли, поддерживали и распространяли первъйшие западно-руссніе і ерархи — митрополить и еписнопы. Но могли-ли первые двятели и виновники уніи разчитывать на постоянную поддержку гражданской власти, когда таже власть, довольно ограниченная шировими началами польской конституців, неръдко вынуждена была, по выраженію одного датинскаго историка, подписывать "смертный приговоръ уніи и охранять права диссидентовъ, какъ это случалось при первомъ же преемникъ Сигизмунда III, ревностнаго защитника уніи, Владиславъ IV? (1). Могли ли танже расчитывать первые двятели унів и на то, что ихъ преемники будутъ продолжать начатое ими дъло такъ же довко, такъ же искусно и неутомимо, какъ дъйствовали они сами? Они ясно видели, что усилія ихъ, вакъ частныхъ лицъ, не смотря на сильную поддержку гражданской власти, не могли увънчаться блистательнымъ успъхомъ въ дълъ распространенія унім. Нравственная сила православныхъ, одушейленныхъ глубокою ненавистію въ уніи, была столько крвика, что ея не могии сломать усили частныхь миць, даже такихъ, ка-

<sup>(4)</sup> Ostrowski: Dzieje i prawa Kos. Pelsk. T. 3, p. 231. Jaroszewicz: Obraz Litwy T. 2, p. 35.

жень быль, напр., Польй, не останавливавшійся ни предъ накими препятствіями. Жестокія, насильственныя міры Поцвя и его сотруднивовъ вызывали всеобщій ропоть и волненіе въ западно-русскомъ народъ, доходившіе иногда до открытаго возстанія (1). Со всехъ сторонь раздавались голоса противъ насилій и жестоностей унівтовъ. Вскоръ сами уніяты убъдились, что несильственныя мъры только раздражають и отгаливають правосдавныхъ отъ уніи, что нравственной силь православ. ныхъ, сосредоточенной въ братствахъ, нужно также противопоставить нравственную силу. Первый созналь эту мысль Поцви, испытавшій всю непреодолимую силу православныхъ братствъ, и старавшійся парализировать оту силу учрежденіемъ уніятскихъ братствъ. Но увіятскія братства оказались неудачнымъ подраженіемъ тому учрежденію, которое имъло прочное основаніе въ духъ и характеръ православной Церкви, допускающей участіе мірянь въ делахь церковныхь. Уніятская церковь, съ первыхъ временъ своего существования принявшая много элементовъ датинскихъ, отвергла это благотворное начало православной Церкви. И потому уніятскія братства никогда не имъди ни той самостоятельности въ своихъ дъйствіяхъ, ни того значенія въ уніи, какое имъли православныя братства. Не находя твердой опоры въ братствахъ, Поцъй обратилъ свое вниманіе на уніятсвое духовенство. Унія-доло духовенства. Она введена ісрархісю вопреки желанію мірянъ: ісрархіи естественно было поддерживать ее и охранять. Нужно было только рышить вопрось: -- кому поручить это дыло --



<sup>(4)</sup> Таковы, напримеръ, волненія, происшедшія въ Вильне по случаю отпятія у православныхъ Тромахаго монастыря Поцеемъ, который чуть было не лишился при этомъ жизня.

бълому или монашествующему духовенству. Поцъй ръшилъ его въ нользу послъдняго, потому что бълое дуковенство, по своему разрозненному положению, иккогда не составляло, да и не могло составить сильной, могущественной, плотной корнораціи, способной къвыполненію трудной задачи.

Незавидно было состояніе православнаго западнорусскаго монашества въ то время; еще болье незавидно было состояніе уніятскаго иночества. Большая часть
иноковь и даже цёлыхъ монастырей переходили въ унію
изъ корыстныхъ, матеріальныхъ выгодъ, или по страху.
Епископы, въ вёденіи которыхъ находились монастыри,
больше заботились о доходахъ съ монастырскихъ имёній,
чёмъ о нравственности иноковъ. Монастыри приходили
въ упадокъ. Лучшіе изъ иноковъ искали пріюта въ
бёднёйшихъ, пустынныхъ монастыряхъ, большинство
же или бродило по міру безъ всякой цёли и нужды,
или же оставалось на старыхъ мёстахъ и предавалось
всёмъ необузданнымъ побужденіямъ страстей, какія
только можеть породить праздная жизнь (¹). Дурное



<sup>(1)</sup> Воть накъ изображаеть состояние западно-русскаго иночества проповъдникъ XVII ст. Іоанникій Галятовскій: "Страшнымъ паденіемъ іудинымъ (поученіе въ В. Пятокъ) могли бы научиться нынъ многіе сребролюбцы и строители неправедные..., а особливо тъ, которые имъютъ
ковчежецъ (на сторонъ сдълана приписка: "и монастырей, противъ мірской мизни"), т. е. строеніе добръ (имъній) церковныхъ, въ которыхъ
имъніе нищихъ положено. Эти лукавые строители.... обнажають уды
Христовы, обижаютъ братію, имънія ихъ обращаютъ на свои пожитки
и збытки, сбираютъ тунеядцевъ, ласкателей, челобитчиковъ, пробивающихъ имъ дорогу, коней и колесницъ кованыхъ, шкатулокъ прекрасвыхъ, винопитіе безъ мъры, умноженіе блуда безъ срама и боязни Божіей,
безпощадно проливаютъ слезы убогихъ и заставляютъ быть въ большомъ
страхъ и воздыханіи находящихся подъ ихъ властію". Рукопись Совійской Библіотеки.

Такую же мрачную картину состоянія западно-русскаго иночества въ Т. І. Ч. І.

состояніе уніятскаго монашества не смутило однакожь Поцвя. Онъ рвинися образовать изъ него живую и двятельную силу и двинуть ее на борьбу съ православными. Слишкомъ занятый вившними двлами уніи, Поцви не могь взять на себя выполнение этой трудной задачи. Ему нуженъ быль помощникъ, и притомъ стольже двятельный и неутомимый, каковъ быль онъ самъ. Такой помощникъ давно уже былъ подготовленъ іступтами. Это быль знаменитый воспитанникь і езунтовъ, -- Іоснов Вельяминъ Руцкій, три раза перемінявшій свою віру и убъжденія — православіе на протестантство, протестантво на латинство, и наконецъ перешедшій, по внушенію своихъ воспитателей, изъ латинства въ унію. Поцъй поручилъ ему преобразование уніятскаго монашества. Въ 1605 г. онъ постригъ Руцкаго въ монахи, а чрезъ годъ назначилъ архимандритомъ виленскаго Святотроидкаго монастыря, недавно отнятаго имъ у православныхъ. Въ Троицкомъ монастырв и положено было Руцкимъ начало тому обществу, которое съ 1617 г. выступило на поприще исторической дъятельности подъ именемъ базиліанскаго ордена.

Дъятельность Руцкаго, какъ преобразователя уніятскаго монашества, съ 1606 до 1617 г. состояла главнымъ образомъ въ устройствъ Троицкаго монастыря и и въ обдумываніи плана устройства будущаго уніятскаго ордена. Планъ этотъ окончательно созрълъ въ его головъ и приложенъ къ дълу въ 1617 г. на первой базиліанской конгрегаціи въ Новогрудкъ. Сущность этого плана слъдующая: Все уніятское монашество осво-

впоху введенія унім изображаєть львовское православное братство въ своемъ посланім къ константинопольскому патріарху Іеремін. Акты Запад. Россіи. Т. IV. № 33.

бождается изъ подъ власти епархіальныхъ архіереевъ и составляеть одну общину, подчиненную власти одного генерала или протосржимснорита, свободно избраннаго на комеренции или общемъ съвадъ представителей общины и изъ среды самой же общины. Община избираетъ своимъ патрономъ или покровителемъ св. Василія В., почему и называется братствомъ, или орденомъ Васидія В. (Zakon S. Bazylego W.—Bazylianie). Во внутренней жизии орденъ следуетъ общежительнымъ правиламъ и уставу своего патрона. На основании этихъ правиль составляются новыя правила и конституцін, сообразныя съ духомъ времени и потребностями общества. Главная цъль, къ которой должна быть направлена дъятельность ордена-распространение уніи. Для достиженія этой ціли ордень должень заботиться объ умноженім числа своихъ членовъ и о распространенім своего вліянія на общество посредствомъ замъщенія своими членами всвхъ высшихъ церковно-јерархическихъ мъсть и должностей, а главное, посредствомъ общественнаго воспитанія, которымъ долженъ заправлять орденъ. Для большаго успъха во всъхъ своихъ дълахъ и предпріятіяхъ орденъ долженъ избрать себъ въ помощники и руководители-іезунтовъ. Вотъ планъ, по которому устроивался и развивался базиліанскій орденъ въ теченіи слишкомъ двухъ въковъ. Соотвътственно главивишимъ пунктамъ этаго плана, мы раскроемъ: во I) устройство базиліанскаго ордена; II) отношеніе его въ высшей уніятской іерархіи; III) отношеніе-къ бълому уніятскому духовенству; IV) отношеніе — къ іезунтамъ, и наконецъ въ V) скажемъ нъсколько словъ о базиліанских школахъ.

### І. устройство вазиліанскаго ордена.

Вазиліанскій орденъ, подобно латинскимъ монашескимъ орденамъ, раздёлялся на провинціи, которыя подчинались провинціалу, а весь ордень - генералу или протоархимандриту. До начала XVIII стольтія у базидіанъ была одна только провинція, въ составъ которой вкодили монастыри литовскіе и бълорусскіе. Эта провинція называлась литовскою, а базиліане, входившіе въ составъ ея, извъстны были подъ именемъ общества св. Троицы (zgromadzenie s. Troycy). Монастыри коронные (въ Галиціи) не входили въ составъ ордена до 1739 г., и находились въ полной зависимости отъ епархіальныхъ епископовъ. Въ 1739 г. уніятскій митрополить Флоріанъ Гребницкій созваль коронныхъ базиліанъ на генеральную конгрегацію въ Львовъ, и предложилъ составить изъ себя отдельную общину или конгрегацію, по образцу литовской, подъ управленіемъ генеральнаго провинціала (generalis v. provincialis superior), независимаго отъ литовскаго протоархимандрита. Это распоряженіе Гребницкаго не было утверждено въ Римъ. Конгрегація распространенія въры приказала соединить объ общины въ одну подъ властію одного протоархимандрита, который долженъ быть избранъ объими провинціями, въ присутствіи митрополита и папскаго нунція. Въ силу этого созвана была въ 1743 г. генеральная конгрегація въ Дубнъ, изъ коронныхъ и литовскихъ базиліанъ, подъ предсъдательствомъ уніятскаго митрополита Льва Шептыцкаго и Юрія Де-Ласкариса, епископа зенополитанскаго, заступавшаго мъсто нунція. На этой конгрегаціи объ общины базиліанскія, литовская и коронная, соединены въ одну. Для большаго удобства

въ управленіи весь орденъ положено было разділить на двъ провинціи - литовскую и коронную. Базиліяне, входившіе въ составъ первой провинціи, назывались, по прежнему, обществомъ или братствомъ св. Троицы (töwarzystwo s. Troycy), базиліане второй провинціи стали называться отнынъ братствомъ Покрова Пресвятой Богородицы (Opieki Przenayswięt. Panny Maryi) ('). Вся распорядительная, административная власть въ орденъ сосредоточивалась въ рукахъ протоархимандрита, поторый избирался на четыре года и непремънно изъ простыхъ монаховъ-профессовъ, а не изъ предатовъ, т. е. не изъ епископовъ. Онъ одинъ имълъ право принимать и удалять изъ ордена, назначать и смёнять настоятелей монастырей. Онъ также утверждаль важнейшихъ. должностныхъ лицъ въ монастыряхъ, какъ-то: викарія, духовника, пропов'ядника, эконома, эклесіаржа и отцовъ соборныхъ (patres capitulares). Одною изъ важиващихъ обязанностей протоархимандрита была ревизія, или визита (wizita) всёхъ подвёдомственныхъ ему монастырей, которую онъ ежегодно долженъ быль совершать самъ или чрезъ довъренное отъ себя лицо. На необходимые расходы по должности, особенно на разъъзды по дъламъ ордена, налагалась контрибуція на всъ монастыри сообразно съ ихъ доходами. Въ случав крайней пунды протоархимандрить могь взять въ кавъстномъ монастыръ необходимую сумму, или сдълать заемъ, который потомъ раскладывался на всв монастыри. (2)

Какъ глава ордена, протоархимандритъ долженъ былъ

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Saebelski. Zywoty S. Eufrosiny i. Parascewii, Т. 1. р. 365 — 379. Прицен. е.

<sup>(</sup>s) Congregacia I Nowogrodowicka (1617 r.) ses. 4. 3 5.

знать все, что делалось въ ордене, до мельчайшихъ подробностей, -- не только вившній образъ поведенія всёхъ своихъ подчиненныъ, но и ихъ душу, совъсть (1). При столь обширной власти, требовавшей со стороны протоархимандрита напряженнаго вниманія и неусыпной дъятельности, ему необходимы были помощники, которые раздъляли бы его труды и занятія. Помощниками ему были генеральные совътники или консульторы (сопsultores generales). Ихъ было четыре; избирались они протоархимандритомъ на обыкновенной генеральной конгрегаціи (ordinaria congregatio generalis) на всю жизнь. Они были большею частю настоятелями монастырей, ближайшихъ къ мъсту жительства протоархимандрита (2). Когда кто изъ нихъ поступалъ на высшую должность, епископа или провинціала ордена, или же умирадъ, то протоархимандритъ съ тремя остальными немедленно приступалъ въ избранію новаго. Одинъ изъ нихъ долженъ былъ всегда находиться при протоархимандритъ и назывался протоконсульторомъ. Всв вмъств они составляли совъть протоархимандрита. Везъ ихъ совъта онъ не долженъ былъ предпринимать ни одного важнаго дъла. Дъла ръшались большинствомъ голосовъ.

<sup>(1)</sup> Guret quantum potest cognoscere conscientias subjectorum sibi, eorum praesertim, qui superiores sunt aut majora officia gerunt.... Observanda circa electionem Protoarchimandrytae.... Cap. III. Regul. VIII.

<sup>(3)</sup> Congr. 1. Nowogrodow. Ses 3. № 15. Это постановленіе новогружской конгрегаціи въроятно отмънено было въ Римъ; потому что въ сборнить базиліанскихъ конституцій (Codex Constitutionum...) находится совершенно противоположное постановленіе: quatuor (consultores) singuli nimirum ex singulis electi provinciis esse debent, nec ad regimen monasteriorum citra dispensationem S. Sedis assumt possunt, sed in monasterio, in quo degit ipse Protoarchimandrita, residere semper tenentur. Regul. XII.

Къ числу помощниковъ протоархимандрита принадлежалъ еще мониторъ или напоминатель (Monitor). Обязанность его состояла въ томъ, чтобы, въ случав надобности, исполникать протоархимандриту, — на что онъ долженъ обратить особенное вниманіе, что должно служить предметомъ его заботливости. Мониторъ долженъ былъ также подавать протоархимандриту совъты, какъ поступить въ томъ или другомъ случав, какъ ръшить то, или другое дъло. Онъ долженъ былъ неотлучно находиться при протоархимандритв и помогать ему въ производствъ дълъ; онъ принималъ письма отъ настоятелей монастырей и другихъ частныхъ лицъ, какъ свътскихъ, такъ и духовныхъ, представлялъ выдержки изъ нихъ протоархимандриту и по его порученію давалъ отвъты. (1)

Власть протоархимандрита по управленію орденомъ раздъляль провинціаль, или начальникъ провинціи. Провинціаль базиліанскій не всегда имъль одинаковую власть и одинаковое значеніе. До Дубенской конгрегаціи, т. е. до раздъленія базиліанъ на двъ провинціи онъ назывался то генеральнымъ викаріемъ (generalny wikariesz), то генеральнымъ визитаторомъ (general. wesitator), и ръдко провинціаломъ. Такихъ викаріевъ или визитаторовъ имъли большею частію протоархимандриты изъ епископовъ, какъ напримъръ Левъ Креуза— Яна Дубовича, Рафаилъ Корска—Пахомія Войну Оранскаго, Яковъ Суша и Гавріилъ Календа—Пахомія Огилевича. Но съ тъхъ поръ, какъ протоархимандритовъ стали избирать изъ простыхъ монаховъ, должность провинціала оставалась только номинальною, и совмъща-

<sup>(4)</sup> Observanda cir. elect. Protoarchimandrytae. Cap. V. Regul. V x VI.

лась въ лицъ протоархимандрита: Особенное значеніе и права получають провинціалы со времени раздъленія ордена на двъ провинціи, изъ которыхъ каждая имъла своего провинціала. Съ этихъ поръ они получили въ административномъ отношеніи почти такія же права и такую же власть, какую имъли протоархимандриты литовскихъ базиліанъ. Они имъли своихъ провинціальныхъ консульторовъ и секретарей, созывали провинціальныя конгрегаціи или капитулы, ревизовали подчиненные имъ монастыри, назначали должностныхъ лицъ въ монастыри, за исключеніемъ настоятелей главивишихъ монастырей, напр. виленскаго, бытеньскаго, жировицкаго, полоцкаго и витебскаго — въ литовской провинціи, и давриновскаго, дьвовскаго, біздостокскаго и другихъ въ польской (коронной) провинціи, - о которыхъ представляли на утверждение протоархимандриту. Ему же отдавали они ежегодно отчетъ о состояніи своей провинціи и посыдали авты произведенной ими ревизіи монастырей (actae visitationis). Аппелляціи на провинціала могли быть подаваемы протоархимандриту только отъ имени настоятеля монастыря, а не отъ простыхъ монаховъ. Въ случав злоупотребленій со стороны провинціала, протоархимандрить самъ, или чрезъ довъренное лице ревизовалъ монастыри, подчиненные провинціалу, и въ это время разбираль всв поданныя на него жалобы. (1)

Кромъ означенныхъ лицъ, помогавшихъ протоархимандриту въ управленіи орденомъ, были и другія должностныя лица, находившіяся въ непосредственномъ въ-

<sup>(\*)</sup> Congreg. 1. Nowogrodow. Инструкція Провинціалу. Congr. Dubnen. ses. 2. № 6 и 7.

денім протовржимандрита. Таковы, напр., ревторы семинарій и префекты школь, начальники новиціатовь и прокураторы. Послідніе были не что иное, какъ депутаты или повіренные отъ всего ордена въ гражданскихъ присутственныхъ містахъ, особенно по дізамъ уголовнымъ и тажебнымъ. Они должны были постоянно сліднть за ходомъ діль, касавшихся ордена въ гражданскихъ віздомствахъ, хлопотать, искать протекціи и покровительства ордену у людей, имівшихъ силу, словомъ---употреблять всіз міры, чтобы искъ или тажба были різшены въ пользу ордена.

Особенное значение и силу имълъ прокураторъ римскій (procurotor in Urbe т. е. Romana). Онъ постоянно жиль въ Римъ для засвидътельствованія върности ордена апостольскому престолу и испрошенія помощи и покровительства папы ордену. Чрезъ его руки проходили всъ бумаги, всъ дъла, поступавшія въ Римъ на утвержденіе папы. Всъ вти бумаги оставались въ Римъ и хранились въ особомъ базиліанскомъ архивъ, за цълостію котораго долженъ былъ наблюдать прокураторъ. (1)

<sup>(1)</sup> Congreg. XII. Zyrowicka. M. 3. Cod. Censtit. Formula juramenti procuratoris in Urbe: Ego NN. Congregationis Ruthenorum professus ex provincia N electus capitulariter in procuratorem generalem totius congregationis Ruthenorum, juro Deo in Trinitate Uni, in nulla negotia, quae inter provincias (quod absit) controversa essent, directe vel indirecte, palam vel occulte me inplicaturum: illa vero duntaxat omnia negotia, quae Reverendissimo Protoarchimandrita et consultorio ordinis mihi ad promovendum, commitentur, fideliter, et quoad ejus fieri poterit, exacte promoturum: insuper etiam archivium ordinis in Residentia Romana reperibile, tam quod in exordio officii mei mihi ab antecessore consignabitur quam quod perturnum procuratoris mei accrescet, fideliter conservaturum, ac successuro mihi precuratore generali consignaturum: rem demesticam Residentiae nostrae Romanae, praesertim quo ad fidelem connotationem accepti et expensi, nec non quo ad instaurationem et conservationem aedificiorum ac utensilium ejusdem Residentiae, ut potis fuero curaturum. Sie me Deut etc.

Всв важивний двла, касавшілся интересовъ прилаго ордена, різшались на генеральныхъ конгрегаціяхъ или капитулахъ. Конгрегаціи у базиліанъ были двухъ родовь: одна избирательная (congregatia electiva), созывавшаяся для избранія генерала ордена или протоархимандрита, другая частиля, обыкновенная (congregatia ordinaria), которая созывалась обыкновенно чрезъ четыре года, а иногда и раньше, смотря по обстоятельствамъ и нуждамъ ордена.

Избирательная конгрегація созывалась матрополетомъ. По смерти протоархимандрита, или по истечении срока, на который онъ быль избранъ, митрополить писаль изевстительное посланіе (intimatio) по встить монастырямъ, съ обозначеніемъ времени и міста, въ которое должны были собраться настоятеля и депутаты оть всвхъ монастырей. Получивши это посланіе, каждый настоятель должень быль прочитать его всей братін. Братія избирала изъ своей среды одного или двухъ депутатовъ, смотря потому, сколько ихъ требоваль митрополить въ своемъ посланіи (quot metropolita suis in litteris jusserit), и отправляла ихъ вмёстё съ настоятелемъ въ назначенное время и мъсто. Никто изъ настоятелей монастырей не имълъ права отказываться, безъ уважительной причины, отъ повздки на конгрегацію; въ противномъ случав онъ платилъ денежный штрафъ (puniunt poena pecuniarum), который обращался въ пользу школь (1). Открытію конгрегаціи предшествоваль трехдневный пость. Эти три дня всв прівхавшіе на конгрегацію проводили въ молитвъ и въ частныхъ совъщаніяхъ и разспросахъ о дичныхъ качествахъ и до-

<sup>(1)</sup> Congreg. XI. Zyrowicka. ses. 6,

стоинствъ дицъ, которыхъ каждый изъ нихъ намъренъ быль предложить въ кандидаты. Въ день открытія конгрегаціи всв испов'ядывались, причащались и, посл'я краткаго отдыха, открывали заседаніе молитвою къ Святому Духу и краткою рачью (1). Затамъ приступали къ подачъ голосовъ. Обрядъ этотъ совершался слъдующимъ образомъ: По данному звонку секретарь ордена подходилъ къ каждому изъ членовъ конгрегаціи съ чашею, въ которую опускались карточки съ именами избираемыхъ лицъ. При этомъ опускавшій карточку произносилъ следующія слова: "призываю во свидетели Единаго въ Святой Троицъ Бога, что избираю въ протоархимандриты того, кого считаю наиболее достойнымъ". По отобраніи толосовъ, секретарь передаваль чашу митрополиту, или заступавшему его мъсто епископу, который съ двумя скрутаторами (scrutator) отходиль въ сторону и читаль написанныя на карточкахъ имена, которыя одинъ изъ скрутаторовъ записываль на особомъ листв. На чьей сторонъ было большинство голосовъ, тотъ и избирался протоархимандритомъ. Если случалось, что никто изъ избираемыхъ не имълъ узаконеннаго числа голосовъ, то митрополить записываль имена ихъ на особомъ листв, браль этотъ листь въ руки, становился на колени предъ образомъ Спасителя, (что дълали и всв присутствующіе), и посль краткой молитвы, открываль листы-чье имя первое бросалось ему въ глаза, тотъ и провозглашался протоархимандритомъ. Избранный такимъ образомъ прото-

<sup>(4)</sup> Въ этотъ же самый день во всикъ монастырякъ вноян должны были съ утра до вечера просить Бога о благонолучномъ избранія протоаржимандрита,

архимандрить немедленно приводился въ присягъ. На срединъ собранія полагалось Евангеліе или Распятіе съ двумя зажженными свъчами; по одной сторонъ его лежали правила и постановленія ордена (Regulae et constitutiones), опредъляющие права и обязанности протоархимандрита, а по другой сидель митрополить въ мантіи, омофоръ и митръ. Затъмъ, одинъ изъ заслуженивишихъ отцовъ приводилъ новоизбраннаго къ Евангелію, даваль ему въ руки форму присяги, которую онъ читалъ съ колъноприклоненіемъ. Главные пункты присяги — върность ордену, митрополиту и папь (1). Послъ присяги новоизбранный протоархимандрить подходиль въ митрополиту за благословеніемъ, -- цъловаль его руки, ноги и лицо, а митрополить обнималь его (metropolita vero ampléctatur eum). Таже деремонія повторялась и съ другими епископами, присутствовавшими на конгрегаціи. По окончаніи всъхъ обрядовъ, новоизбранный садился на особо приготовленное для него мъсто подав епископовъ. Затъмъ всъ остальные члены конгрегаци вставали съ своихъ мъстъ, подходили къ новоизбранному и цъловали правую его руку въ знакъ

<sup>(4)</sup> Both corms atom nrmearm: Ego NN. Ordinis S. Basilii M. Congregationis Ruthenorum professus, electus in Protoarchimandritam juro Domino Deo Uni et Trino me omnimodum S. Sedi Apostolicae et Illustrissimo ac Reverendisimo Domino NN. Metropolitano secundum omnia juro, constitutiones et decreta a S. sede Apostolica lata, ac juxta praescripta in literis fel. recor. Benedicti XIV decretalibus, quarum initium «Inter plures», ét «super familiam», aliasque ebedientism praestiturum perseveraturumque in Unione cum S. Romana Ecclesia: principi meo Dominatori invictam fidem servaturum: omnibus congregationis nostrae provinciis peraeque addictum et fidelem futurum: in disponendis ac praemiandis personis justitiam distributivam secuturum: de iis quae secreta esse oportent, taciturum, neminique malitiose et in fraudem bomicommunis unquam proditurum: ac munes protearchimandritae, in quem capitulariter electes sum, secundum constitutiones aestras et Regules officii mei a sede Apostolica approbatas expleturum. Sic me Deus etc.

своего повиновенія ежу и послушанія. Протоаржимандрить въ свою очередь ціловаль всёхь и обнималь. Этимъ оканчивалось первое засізданіе и весь обрядъ избранія. Противъ совершеннаго такимъ образомъ избранія никто не имъль права возражать или протестовать, подъ угрозою наказанія.

На слъдующій день новоизбранный принималь церковное посвящение (consecrabitur) отъ митрополита, или по его порученію отъ одного изъ присутствовавшихъ на конгрегаціи епископовъ. Послі посвященія митрополить или епископъ посвящавшій вручаль ему протоархимандричую печать, передаваль правила протоархимандричін (regula protoarchimendritae), правила общежительныя (regula communes) и наконецъ правила всюхъ монастырских должностей (R. omnium officiorum quae sunt per monasterio) и въ заключеніе, дълаль ему краткое наставленіе о важности возложенной на него должности, напоминаль также и всемь присутствовавшимъ объ обязанностяхъ ихъ въ отношеніи къ протоархимандриту. Если были какія нибудь важныя діла, требовавшія общаго обсужденія и рішенія, то конгрегація продолжалась въ полномъ своемъ составъ; если же такихъ дълъ не было, то митрополить съ епископами удалялись, а протоархимандрить съ консульторами приступаль къ исправленію обыкновенныхъ своихъ занятій. Тэмъ и оканчивалась избирательная конгрегація (1). Точно также производились выборы провинціаловъ на провинціальных избирательных конгрегаціяхъ.

Со времени присоединенія Литвы и Бълоруссіи въ

<sup>(4)</sup> Observ. cir. elect. Proto-dritae.... Cap. II. De congregatione generali ad eligendum proto-dritam.

Россіи базиліане литовской провинціи лищились на нъкоторое время этого права. Для устраненія всякаго повода къ сношенію бизиліанъ съ заграничнымъ, какъ уніятскимъ, такъ и латинскимъ духовенствомъ, Екатерина II подчинила всъхъ бълорусскихъ базиліанъ власти полоциаго епископа, который одинь имълъ право назначать базиліанамъ всёхъ начальниковъ. Понятно, какимъ тяжелымъ ударомъ для базиліанъ было подобное распоряжение гражданской власти. Въ 1790 году они подали прошеніе въ Сенать о возвращеніи имъ прежняго права. Прошеніе ихъ было удовлетворено. Сенать дозволиль базиліанамь самимь избирать провинціала, консульторовъ и другихъ властей, но право утвержденія предоставиль полоцкому уніятскому епископу. Въ 1795 году это ръшение Сената снова было отмънено Екатериною П. Павелъ 1-й отмънилъ послъднее распоряжение своей предшественницы. Указомъ 1798 года ноября 3-го дня дозволено было каждому монашескому ордену имъть провинціала, консульторовъ и секретаря. Въ царствованіе Александра I издано было въ 1801 году 13 ноября "Положеніе для монастырей и церквей римско-католическаго духовенства, и въ которомъ между прочимъ постановлено. "монастырямъ монашескихъ орденовъ быть управляемымъ во всемъ по ихъ правиламъ и институтамъ, имъть согласно тому своихъ орденскихъ начальниковъ и провинціаловъ, не дерзая однакожъ, вопрежи Высочайшему прещенію, подъ опасеніемъ суда уголовнаго, какое либо имъть сношение съ генералами монашескихъ орденовъ или иными властями, виъ Россіи находящимися, о чемъ имъютъ отвътствовать помянутые орденскіе начальники или провинціалы. Ча основаніи

этого положенія базиліане по прежнему созывали конгрегаціи, избирали провинціала, консульторовъ и сепретаря. За правильностію этихъ выборовъ наблюдаль уніятскій митрополить, и всякій разь доносиль о томъ гражданскому правительству. Обыкновенная генеральная конгрегація созывалась генераломъ ордена по совъту съ митрополитомъ (1). Открытіе этой конгрегаціи сопровождалось такими же церемовіями и приготовленіями, какъ и первой, -- избирательной. Всв пріъхавшіе на конгрегацію слушали объдню, исповъдывались и причащались, и затёмъ уже открывали засёданіе. Первое засёданіе открывалось чтеніемъ пунктовъ или предметовъ, требовавшихъ общаго обсужденія. Пункты эти предлагались всеми членами конгрегаців. Потомъ дълался изъ нихъ общій сводъ и предлагался на публичное обсуждение. Спорные пункты обыкновенно предлагались на обсуждение четыремъ опытнъйшимъ отцамъ (perfectiores patres), подъ предсъдательствомъ протоархимандрита. Решеніе ихъ читалось потомъ въ общемъ собраніи. Каждый изъ присутствовавшихъ имъль право дълать свои замъчанія и возраженія, которыя записывались секретаремъ и отдавались на обсуждение твиъ же выборнымъ отцамъ. Что они постановляли, то принималось всею конгрегаціею безъ всякаго противорвчія. Затвиъ всв решенія и постановленія конгрегаціи переписывались на-бъло, опять читались въ общемъ собраніи, подписывались дъйствительными членами конгрегаціи и разсылались во всв монастыри (2).

Всв присутствовавшіе обязывались влятвою сохранять

<sup>(4)</sup> Congreg. I. Nowogrodowicka ses. 4. No 19.

<sup>(2)</sup> Observanda..., Cap. VL De ordinaria congregatione generali.

въ секретъ все, что дъланось и говорилось на конгретаціи (1).

Танимъ образомъ базиліанскія конгрегаціи были самею высшею административною и законодательною инстанцією, ръшенія и постановленія которой имъли обязательную силу для всего ордена. Постановленія одной конгрегаціи могли быть отмънены и уничтожены только другою конгрегацією (²) и паною (²).

Поступленіе въ орденъ соединено было съ значительными затрудненіями и формальностями. Изъявившій желаніе поступить въ орденъ отсылался въ одинъ изъ новищатось, которы были въ Бытэни, Жировицахъ, въ Вильнъ Хелмъ. Здъсь онъ прежде всего представлялся настоятелю, который позволяль ему прожить у себя нъснолько дней на правахъ гостя, съ запрещеніемъ однако имъть общеніе съ внъшними (exteriores) т. е. не принадлежащими къ ордену, даже съ родными. Въ это время давали ему читать первую часть базиліанскихъ конституцій, (Cod. constitutionum pars prima, const. Communes). По истеченіи трекъ дней новоприбывшій допускался къ пріемному экзамену. Для этого въ новиціать была особая должность вкзаминатора, обязанность котораго исключитель-

<sup>(1)</sup> Congreg. Zyrowicka 1675 r. Zebrani my wyzey mianowani prałaciconsultarowie y posłowie S. Bazylego.... w źyrowicach na electią pro
to-dryty, glowy zakonu naszego, do ktorey electij tym sposobem pzystąpilismy: od zakonu S. taiemnie, lubo na congregaciach tak ieneralnylch,
iako y partykularnych, lubo oprocz congregacycy dochować w statecznem
milezeniu, y co kolwiek na congregacyach, oprocz nich będzie sie działo,
ordynowało, albo decudowało, connotować y wydawać to iako pszysięgą
ztwierdzam, tak mię P. Boźe wspomoź y Jego S. męka...

<sup>(</sup>э) Такъ напр. конгрегація 1703 г. отивнила постановленіе первой (1717 г.) конгрегаціи объ обязательности для всёхъ базиліанъ четвертаго объта.

<sup>(</sup>з) Ниже мы увидимъ, какія именно постановленія конгрегація были отмънены папами.

HO COCROSES, BY HORISTENIH HOCTERSONIETY BY HOBERIATY Прежде всего новоприбывшій подвергался медицинскому осмотру. Съ значительными опинескими недостативми, какъ-то скъпые, глухіе, пальки, подверженные заразитедьнымъ и вообще трудно излечимымъ бользиямъ, ще принимались въ орденъ. Если визаменующийся не имъль Фирическихъ невостатиовъ, аказминаторъ приступавъ иъ дальнайшему допросу. Онъ спрашиваль его имя, возп растъ, званіе, состояніе и вромсноваденіе, и судя по отвътамъ на эти вопросы, ръшаль принимать, или но принимать его въ новиціать. Не принимались 1) незаконнорожденные, неномнящіе родства и вообще дюди нешавъстного происхожденія, - бывшіе подъ судомъ, или подвергавниеся поворному макаранию, занимавшиеся низкимъ ремесломъ, какъ то: палачи, шуты, комедіанты, сводники; не принимались 2) не только рабы (servus) и престыме (subditus), не нолучивше свободы отъ своихъ господъ, но и получивиие свободу, - если тольно онь, нихь, нелья было ожидать накой нибудь пользы дия ордена. Не принимались, наконець, 3) неомиты или новообращенные изъ іудеень, еретиковъ и т. п. Иновърд цы, особенно инови-схизматики (т. е. провославные). нринимались тольно по усмотранію проговрхимандри-Если не оказывалось импаного препятствія къ ноступлению въ орденъ, то энэаминаторъ вписываль показанія желавиваго вступить въ ордень въ внигу, записываль такие годь, и число поступленія его въ новиціать, и затёмъ сдаваль его на руки манистро новиціата (1). Магистръ, или настовчикъ новиціушовъ, большею частію ісауить, назначаль новопоступившему

<sup>(&#</sup>x27;) Cod. Constitut. Regulae Examinatorum,



какое инбудь ваните, исторое обывновенно было тыть указительные, чань энетные быль по происхомдению или по воспитанию новопеступивний. Опуста день нам два после испытания, магистръ вазначаль ему восемы двей для приготовления из всповёди и причестно Святикъ Таниъ. Испевада была самая подребная, ве всю жизна. Этимъ оканчаванся обряда причнтія въ нови-

Новаціять продолженся годь и шесть педыть. Впро-<sup>с</sup> темв: трокъ этотъ могъ сохращалься: п: унеличиваться: по усмотранію магногра новиціата. Все это время новышущи вомодниясь поръ брительными надофонть сноего магистра или его помещника (species). Два раза въ медило сиъ изъясняль имь законь Bonin (doctrina christiana), а въ прочіе дни завимался съ ними повтор'еніемъ изъяснениято. Способъ повторени быль вротематическій или лучше сказать споластическій; кажой, унотреблядся въ тогдангинхъ дачинскихъ; особенно језунтонихъ финолахъ. Въ свободное отъ занича время имъ давались жинги для чтенія исключительно духовнаго; аскетического содержанія. Для управисти жигистръ назначень новиціущамь разные духовные подвиги, калі то: посты, молервы, поклоны, стояніе на коленаль, в другіе вившніе подвити биогоческій, по міррі свить каж даго; внушаль имъ при всякомъ удобномъ случав пользу, достоинство и необходимость "смирени", а главное, - послушанія, которое есть основаніе всехъ добродътелей". Новиніуши должны были мань можно чаще присутствовать при совершении тамиствъ и другийь церковныхъ службъ и обрядовъ, и жакъ можно чаще исповедываться и причащаться. Главная цель искуса состояла не вътомъ, чтобы узнать, способенъ ин нонения вы менением небудь нолезень ордену. Если магнетръ не замвчать въ ноницуть никаних особенных даровени и опесебностей, то немедленно уделять его изъ новищета (\*). Если ито изъ новищущовъ имътъ какое набудь двимимое или недвижимое имущество, то долженъ были чеблаговременю, по прайней мъръ за два мъсици во професси, объявить своему начальству (\*). По меметитущимъ ордена имъне это должно было принадмежимы ордену (\*).

По спонении новината вонинуюм допускались къ вночении в обътамъ (professis). Теперь они опять передавались на руки визаминатора, который даваль имъ уже спорую честь конституцій, собсивенно базпліанскаго произведенія (constitutiones congregationis). Когда они достадочно однакомливались съ ними, визаминаторъ спрашиваль ихъ (принціушевъ), мелають ли они навсегда остаться въ орденъ или нъть, и если желають, то достадочно ли чувогвують оть нихъ конституціи ордена, и нъть ли въ нихъ какихъ, либо сомнъній на светь мно-

<sup>(\*)</sup> Дилено уважити потреба превы весь часъ истусу, если бы это неспособнять паково (наи) неповиченный (безполений) законови наитому были меред, постоя потребы па дебро посмещите, накам не персопу тую, або оную, а што о томъ ракумъти будень наиделе полгоду до старшаго писать абы онь засьнореннальные Ченны вели урафовы: "Справовние во помуев будучихъ".

<sup>(</sup>a) Code Countil. Be probatione admittenderum. Decinstitutione et probatione: typonum.

color Congreg. L. Newogrodowicka; soc. 6. M 20... State sie mamy, bely tym monisterum (monimum) ni musym nieseliedziło, co do skulku przyprowadziemy, mie tak starziac nie o nowe nadmia które ieszcze w relach Basych są, a nam zaraz żyć porządnie potszeba, iako starziąc nie zeby to nas doszło, co według prawa nam naleny, we test spudki oraci nazych professow, ktore po bistarzi rodziem natmich przypuddią.

ческой жизни. Испытываль ихи приме и въ томъ на сколько они ознакомились из новиціять съ христіан, скимъ ученіемъ. Отвъты на ней нопросы экзамиватора записывались въ инигу и скръплацись поднисью экзаминатора и экзаменуемаго (¹). Выдержавшіе экзаментдопускались из обътамъ. Объты давались торжеотвенно, въ присутствіи протоархимандрите или провинціала, и только въ крайней нуждъ предъ простымъ ісромоналомъ (монасния часегою), —на всю жизнь (²). Неопронастыри на три года, для дальнайного усовершенствованія и для украпленія того духа, колерынь жановли ихъ, въ новиціать" (²).

<sup>(4)</sup> Cod. Const. De ils quae ad professionem tyronam pertinent. "3 6 7 (2) Хотя иноческіе объты давались каждымъ членомъ ордена на встра жизнь, но для большаго преуспъянія въ благочестін, базиліане постановили, чтобы объты повторялись ежегодно всеми членами ордена. Обод рядъ довторенія об'ятовъ совершадся слідующихь образока: — Въ день : св. Василія Вел. настоятель, собравши всю братію въ церковь, говоралъ ей приткое поучение. По окончани его, онъ становился на колъни предъ св. Даражи, моторые стояли на престав и читыть про веби ворму повторенія обытовъ. За тамъ онъ садился у образа св. Василія Велед, стоявшаго по лавой сторона престола и читаль туже форму въ слукъ всей братія. Вотв'эта форма: Ego NN. vilissimus peccator in sanctissima praesentia tua, Deus Optime Maxime, constitutus, humiles tibi ago gratias, quod me sola dignatione misericordiae tuae vocare sis dignatus ad erdinem religiosum sub regula s. patris mostri Basilii M., in que quemadmodum some? me totum Tihi conservavi et vovi castitatem, paupertatem et ebellicatium sub regimine protoarchimandritae congregationis nostrae, item non ambire ullas dignitates tam ecclesiasticas quam monasticas palam, ciam, nec per me, nec per aligno, ita hac empia vota libens in praccentia renove et . instauro. Suscipe, Te precor, misericors Deus, hoc innovatum spiritus mei sacrificium, et gratia Tua opitulari mihi perge, ut quae Tibi promisi fideliter, To adjuvante, adjupțicate. Admittere Tu quoque procibus tuis Mague Pater Basili, ut hace men in ordine Tue votorum renovatie sit mihi-stimulus ad perfectius juxta statum meum Dee serviendum et gustum paterno-: cordi tue faciendum., Amen. Cong. II. Lawrissewska (1624 r.). Ced. constit. Formula renovationis vetorum. . 10

<sup>(5)</sup> Congreg. VI. Wilenaka (1636 r.) ses. 14.

По опончания этого, такъ сказать, втораго новиціата, неопрофессы вступали въ число дъйствительныхъ членовъ ордена, настоящихъ профессовъ.

Профессы назывались также иноками четырехъ обътовъ (professy czterech szlubow). Это были—объть добровольной нищеты, цъломудрія, послушанія и недомогательства ісрархическихъ степеней и церковныхъ должностей (nie staranie sie o honory, nie domoganie sie wyzszych urzodow).

Профессы 4-хъ обътовъ составляли господствующій илассь въ орденъ. Изъ нихъ избирались протоархимандриты, провинціалы, консульторы и прочія должностныя лица въ орденъ. Они составляли монастырскій капитуль или совъть настоятеля монастыря и инъли рашинельный голось (suffragium definitivum activum) на генеральныхъ конгрегаціяхъ.

Въ базиліанскомъ орденъ былъ еще особый классъ инововъ, такъ называемыхъ дачковъ (laici) т. е. влассъ монаховъ, неимъвшихъ никакихъ церковныхъ степеней, не принадлежавшихъ къ влиру. Въ конституціяхъ называются просто ремесленииордена они иногда дами (vzemicznicy). И дъйствительно, это были не что иное, жакъ ремеслинники, или лучше сказать черпорабочій классь въ ордень. Въ этоть влассь принимались только тъ, которые знали какое нибудь ремесло. По конституціямъ ордена имъ не дозводядось заниматьса науками или учиться въ школахъ. Они постоянно должим были заниматься тамъ ремесломъ, или тою работою, которую назначали имъ монастырскія власти. Только староторым сто, стика, ото которых в ожидалась какая нибудь польза для ордена, дозволялось, съ разръшенія: прогозрхимендриве, или провинціала, учиться

въ школахъ. Настоятели монастырей обязаны были постепенно, мало по малу доводить ихъ до сознанія, что они дъйствительно черный народь, рабы въ орденв. Всегда и вездъ они должны были занимать послъднее мъсто, -- въ церкви, за столомъ и на прогулкахъ, которыя ихъ однако очень ръдко пускали. И по вившности они отличались отъ прочихъ членовъ ордена. Одежда ихъ состояла изъ одной полурясы, подпоясанной кожаннымъ поясомъ. Не имъли они ни мантіи, ни тонсуры на головъ, (выбритый кружовъ на манушкъ головы, по обычаю латинскаго клира) и волосы носили длиниве, чвиъ прочіе члены ордена. Подобно прочимъ членамъ ордена, они должны были предварительно отбыть новиціать, гдв они назывались новинічшами -- лаиками въ отличіе отъ повицічшовъ-клириковъ. Орокъ новиціата назначался для нихъ большій, чемь для повиціумовъ клириковъ, шиенно два года. Во время этого испытанія висколько не заботились о развитіи умствень ныхъ ихъ способностей, даже мало знакомили ихъ съ закономъ Вожінмъ. "Съ теми, которые не суть клирики, сказано въ базиліанскомъ уставъ, працовати потреба, абы молитись умъли". По окончания новиціата они также допускались нь профессии т. е. нь обътамъ монашескимъ, только вмъсто четвертаго объта, -- о недомогательствъ высшихъ ісрархическихъ степеней и церковных в должностей, — который давали новиціўши — клирики, -- они давали обътъ "недомогательства поступленія въ кипръ" (niedomaganie sie o kleryctwo) ('). Въ въдехъ поотпренія ихъ принимали въ члены монастырской капитулы, но только по истечени покрайней маръ r នៃ ជាស្រាស**ា** stopped the same and three a

RAP & likach, lish arzędzie y odzieniu. Congrego (I. Lawypsz) ib. 116.

трень літь содин проссесію. Вирочень они мизан здісь тельно соміндательный, (consultivum), а не різнительный голось (suffragium activum definitivum) (').: Ланий были очень мелезны для эрдена на минеріальном отношенію. Монастыри базиліанскіе ме мумдались на несторолимих маскимых ремеслениндать и мастераль: они низан своих».

Удаление же ордена было соединено сще съ большими затрудненіями, юридически было даже невозможно. Поступиншій жа ордень должень биль листь же речения въ закове невольникоме масть зостати<sup>и</sup> т. с. оставаныя вы ордены на вою жизнь. "Ито нольвень iducts: Britis: 3 sekosy si upochtu o' brisbolene 3 éto, " сказане вы понституціять ордена, подержи его не маемя (3). Если они отвисть употреблять разныя продъжни, станетъ, напр. безчинствовать, неслущаться настептеля, распространять мужую молву, про цвамй орgemes, man mpo toto monactupe, no kotopome mabote, то и въ такомънскучев не выпусками его, а употреблями : мой средсива из удержанию его из менастыри. Воли же это не моногало, -- желавшій выйти изъ ордена по прежнему безчинствоваль и тъмъ соблазнялъ прочую монастырскую братію, тогда настоятель, правиламъ долженъ былъ выпустить его, объявивши однако, что онъ все таки не свободенъ отъ обътовъ нищеты, цаломудрія и послушанія тому епископу, въ епархій котораго онъ будеть жить (3).

<sup>(</sup>i) ...Laici tertium a professione egressi annum capitulo monasterii interesse 'teneantar, ipsorum tamen' est consultivum duntaxat ferre suffragium.
Cod. Const. De iis quae ad professionem tyronum pertinebit. Reg. LIV.

<sup>(</sup>э) Уставъ всехъ Урядовъ. Справоване во искусъ будучихъ.

<sup>(</sup>s) Congreg 1. Nowogrodowicka ses. 5, Nº 25.

положено правале, намь видно, имблосский положено для тако, на покращем межно было положеном, что они и покращем из органа не будуть, или покрайней жере не въ состоянии будуть тайно жим явно предить ордену же не жажени будуть тайно жим явно предить ордену же обраща для тако, которые желали выйти жеть ордена же отступничеству оть уніи. Такія подозрительным жица: не кыпражую тюрьму да стольне времени, не смошько вы белгоревсудится генеральной комгрепаціи ():

Еще болье тяжное неказаніе ажидало тьке; моторию по жакима бы-то ни было причинамь, желали вийти изъ-свесто общества съ цълію посвупить въ другой (дадинскій) ордень и побуждали нь тому другихъ нво-ковъ. Они навсегда лишались права голоса и избраніи на высина должности, завлючались на годь въ може-старожую тюрьму, содержались только на клаба и во-да, должны день при входа и выхода братіи изъ транезы, должны были проситы прощевія, кланиясь каждо мущать дажь ва ноги. Они на отъ кого не могии по-мучить разращенія (absolясуі) въ этомъ гражь, крамъ митрополита (2).

Устройство каждаго изъ базиліанскихъ монастырей въ частности было очень похоже на устройство и организацію цълаго ордена.

Настоятель монастыря избирался протоархимандритомъ, или, какъ это было послъ дубенской конгрегаціи,—провинціаломъ, на четыре года. Впрочемъ генерадъ могь увеличить и сократить этотъ срокъ, смотра

<sup>(4)</sup> Тамъ же.

<sup>(2)</sup> Тамъ же.

по-заспуснивненовоправа Дид боле принцинато и добросовъстнаго управления попастирать, сму назвачались, нь новощники, нь мельшинь монастирать два; а нь большины четыре чакъ-залываетыкъ отщого соборния (датра сарісшагая): Опи нобирались всего братісю и учисридались протопринциндригомъ или провинціаломът Безъ ихъ відома и совинси настопичь не мого предпринцинать ни одного вашнаго діла.

Настоихань должень быль знать все, что діластся въ монастырів до мельчайшихъ подробностей. Повтому важдий жеть братів, не данжему жеть обету безусловнава жеспушанія—"повиненть есль старинству воб недочения слом и то шко видить въ братів, милуючи дум шу слом: и добро закону; самъ предъ вебе; и мебудучи яминоманя ознаймими (<sup>1</sup>).

Но такъ: канъ едва ин: ито ниъ братін рімписи бы на доносъ: на: своего себрала, : а тімъ брийе на самаго себя, а старінему все нави "о всемь потреба відели," то сить дав искусийнимъ мясть назначити такихъ, ко-терме бы аку тольно, а не цему имиюму відоны бы-

<sup>...(4)</sup> Съргою делію настоятелю вийнялось ять обяванность канть можно чаще, по крайней мъръ чрезъ три мъсяца "съ братіею духовно разиовлять, призываючи поединкомъ до себе, в нь той часъ пытатися о томъ, якося маетъ наздоровю, помарме, одажо и снаню,... едля не чуств якихъ покусъ на собе, если мастъ якіе налоди або склонность до якого зного, давные альбо теперешніе, и якося зъ тымъ обходить, што за поступокъ (успъкъ) въ справахъ духовныхъ, т. е. убуствъ, чистотъ и послушенства... Правила 200, уставы чи масть въ кели своей, чи чи таетъ, яко заховуется въ нихъ, яко отправуетъ молитву мысленную, правило церковное, читане инижокъ духовное, рахунокъ сумнаня, сповыдь, а фоли масть якій урядь ща собъ, яко оку досцть чинить: Если бы ито въдаль о иншихъ въ чинъ бы повинности своей недосить чиниль, и яко общують эсобою на упражненю, въ церкви яко поступують, также въ траневъ, за сванкими што за общоване або ихъ, або другой тінбра." и пр... The second second

на, а таки повинность бущеть примограванием могами, поступнамь бразів по перкви, въ трацезо, въз компарт, и нь обцовано сполномь на упражнение. Вти соглада, там новеденія и образа живни мноковъ назмижение блюсмителями (fiscales). Но такъ макъ модрбние ублюстители" ницав, ин на макомъ общестир, даже въ мнонескомъ не бывають термины, то устарийй яко найшивь, ней стеречися масть, мебы ни въ чимъ не вышию жизмебы накому зъ братів въ недозровно не быль въ тое причины".

Осполнение настоямеля из брани должно быль всегда и во весеть проинсе, отеческое. Есди ему примедилось исципь бы то ни быле путань узнать в вакомы мичества провинившагося и на перний разы "пасть части дука (упомином на верний разы "пасть части дука (упомином на верний разы "пасть частирой разы от уже "суровей домень имравить сму вычето пой разы от уже "суровей домень имравить сму вычето". Если и это-не подавотрупиь, то должень ирибът гвуть пъ исправительност наназания. "Однамо в грес зъ указаніемъ дюбви, жебы розно было каране законное оть свищихъ, и итдыся на кого ико облисий человить разгиваветь, въ тоть чась а ни карати, а ни упоминати не масть, ашь гибвь перейдеть".

Мъры къ исправлению были трехъ родовъ: самыя строгія: "на хльбъ и водъ вивсто объда перестати, крыжомъ презъ цълый тыдень при каждомъ объдъ лежати, въ отлученю отъ братіи, въ меньшемъ, алибо большемъ воздержанью презъ 10, 20 або 40 дней былъ. "Волье умъренныя: "съдячи на подножку ъсти на земли, цъловати другимъ ноги, молитися вленчачи; въ транет зъ читати, або устиъ повъдати предъ всъми стою вину,

из ядени на одной потраже неростати, на дитью на несей, поснува за кухне, на пекарии и не нишихъ местцах подивитихъ, и т. под. Самыя умеренныя и легия: — стоючи ясти, отче ваше змонити, одное по-тражы не всти, и т. п. (1).

Для ограничения произвела наслоятеля въ обращения съ бритею въ базнанскихъ монастыряхъ была особом долиность, такъ насываемого асилнора. Онъ набирамся прогосрхимандритомъ изъ добродомъстийнияхъ отновъ, по вреннуществу изъ "бущовъ соборныхъ" и обязайъ быль защищать братию отъ обядъ и притеставий настойтеля.

Мо насколько вей инови въ монастыръ облавны были следить друго за другома и обо новить допосить настомителю, на стощее мец и двие больше, облавны были хранить въ величайшемъ секретъ всъ гръхи, которые они знали другъ про друга, особенно про настоятеля, и вообще всъ темныя монастырскія дъла, и не только отъ снашить, събтенить монастырскія дъла, и не только отъ снашить, събтенить монастыркі. Нарушитель этого правила подвергался тому же наказанію, какому должень быль подвергнуться совершивній преступленіе (2).

Не смотря на кажущуюся строгость монастырской дисциплины, жизнь инома въ базиланскихъ монастырихъ не была слишкомъ тяжела и безотрадна. Вообще базилане не отличались строгостію къ себъ ни въ пищъ, ни въ препровождени времени. Тридневныя службы церковныя не были слишкомъ обре-

<sup>(4)</sup> Уставы всяхи Урадовъ. Настоятель. Прав. 4, 5, 7, 6, 11, 18, 14; 16 ж 17.

<sup>(</sup>a) Congregat. II. Lawriskowska, O osławiniących i socreta donoszących,

менетельны, тамъ болве, что рамый устанъ манасныря смій преднясываль, же бы братия стараючись о лабочисностві, коловы меурозили, або собі смять назбыть (слиць комъ) неунали (\*)<sup>4</sup>. Свободное очь церковныхь службъ время они проводили во взаимныхъ бестдахъ, чтемін йнигь, въ прогулкахъ вні монастыря. Въ транств у никъ быль сытный столь и херопесе пінтье (2). Маснає пища, не смотря на самыя строкія постановиснія компрекцій (2-й и 3-й), не смотря на убідительныя письма паны (Урбана VIII), (2) не могла быль выводень изъ употребленія и наконець ноложительно разріжена при митрополить Календів въ 1664 году (4). Устань базнавненій дозноляєть янокамъ въ дорогія въ госпіхъ не стісляться въ выборіз пища. Но за то тоть ме устань строко воспрещаєть янокамь инсть у себя въ малья

(в) Уставы всёхъ Уряд. Духовный отецъ. Прав. 4.

117

<sup>(</sup>s) Congreg. 1. Nowogrodow, ses. 9. O wstrzemięzliwości w napoju dźł pszestroge Imsc (Pynnik) tz sie to między bracię maną pokasalo, so piece po kilka kubkow mocuego piwa pszystole zarazali sie, dla tego w tym takesmy postanowili, zeby kazdemu bratu nalewano po dwa razg w kubki nasze, ktore maią miec miure kwarty; a iezeliby kto wikcey pić chuldi piechay miesto piwa grzydniego będzie dano poslodnicysze...

<sup>(</sup>s) O uzywaniu miesa, ktorego w tych czasach niektorzy z naszych pilno domagali sie, czytano nam list od Oyca s. Urbana VIII... w którym z pilnoscią zakazule lese zakonnikom mankym... Congreg, 4Vu Wilenska sea. 8.

<sup>(4)</sup> Proponowano także abstynętią carnium wznowić.... Do tego punctu lubo lmuc X. (Rozenza) czynić, aby w refectarsach cale miesa niemadano, iedajak wiedciąc y kosat sowicie, większy z ingęn inconvenientie które hy pszytrątkac musiały z dwoiakiey kuchni y dwoiakiey pracy, kiedyby dwoiakie potrawy kupować sie y gotować sie miały. Notandum tedy pszen dni trzy wtydzien ze ste moze pozywac mieso (krom iednak noviciatu y tych kłasztorow gdzie ryh dostatek) insze nas cztyre dni zachowac powinni srzode i piątek zwyczaynym sposobem, poniedziałek y sobotę z masłem dyspensując iednak w drodze i w goscinie hędącym. Congreg. XVII Wilenska, Ses. 4

ве "голько оржиные принамы жан горачіе нацитан, но даже, и деньки (1), нто единам собирданось на джеж.

Синстолительные пр саминь себь, базилане не быди синивожь строин и въ отношени въ своимъ бликникъ. Въ динтерой неркви соблюдались тъже посты,
накіе и въ православной. Но ин одинъ изъ этихъ постоиъ де былъ такъ обременителень ми бълнаго, заспаннаго литрвено бълорусскаго изрода, какъ постъ Цетровъ. На соборъ, бывшемъ въ 1720 году въ Замостъв,
базилане разръщили рабочему иласу не стъсняться въ
вторъ постъ выборомъ диния. При такомъ взглядъ на
вторъ постъ выборомъ диния. При такомъ взглядъ на
ирдержку въ современномъ обществъ. Число ихъ уветичнаность, имъна и капиталы ихъ возрастали.

II. Отношенія вазиланскаго ордена къ уніятской ігрархіи.

fig. Th

По илану Рутскаго, уніятская іерархія т. е. митроприять и епископы, должны были находиться въ самой тісной, неразрывной связи съ орденомъ. Этого требована какъ митересы ордена, котурые (орденъ и унія) такъ тісно связаны были между собою, что, по слованъ одного изъ поборниковъ унія и защитниковъ правъ ордена, "благо одного было вийстів благомъ и другой и зло перваго было зломъ для другой (1). Успіхки ордена, а слідовательно и са-

<sup>(\*)</sup> Congreg. II. Lawriszowska. O warowaniu sie własnosci.... Postanawiamy, aby pieniądze źadnemu z braci naszych do używania prywatnego niepozwalały sie, oprocz pospolitego uzywania, ktore samemu ekonomowi albo innemu pozwolone bydź ma....

<sup>(2)</sup> Proponowal (An. Cyma) te rzeczy, ktore są do debra caley Jednosci

мой умін, должны бімін зависьть оть того, вежду прочинь, кго будеть занижать интрополнчью ин ейнской каседры; будеть ин унівтскай ісрарым сочувствовать интересамь ордена, поддерживать и запинать его словомь и діломь, мин ніть (1). Тутскій не оснавних виль безь винимий этого важнаго пункта.

До времень Рупкаго вы западно — русской церкви, кажь православной, такь и уніатской ісрарійческій міста и должности не были привиллегією одного какого нибудь сословія. Каждый мірянинь, емогря по степени своего образованія и личныхь достоинствь, могь
получить ту или другую ісрархическую степень. Нужно
было только выхлопотать у короля такь называємый
привилей или грамоту на ту или другую перковную
должность. Естественно, что такіе епископы не всегда
и не всі могли горячо, сочувствовать интересамь ордена, съ которымь они не были связаны тісными узами и надъ которымь они не имъли почти никакой
власти.

Рупкій різмикій уничтожить этоть віковой обычай западно-русской перкви. Оніз выхлоноталь у Владислава IV привилей, піс которому одни тойько базанівне иміти право на полученіе перархических должно стей (\*). От зтахь порученіе митропомить и епи

promocyi hyli noynozytecznieysze, potym ktore do dobra samego zakony, nalezały, poniewaz bowiem zakon y Jednosć złączone, iednego dobro z drugtego dobro pochodzi, y zie lednego iest drugtego zie. Congreg. XVI. Brzeska. Ses. 2.

<sup>(1)</sup> Zakonowi naszemu (говорить Рупкій) wiele natym zależy, abysmy Metropolitę związkiem scistym z sobą złączonego, y takiego, ktory by miał chęc do rozmnozenią zakonu naszego: dla tego potszebną rzęcz bydę, rozumiemy, żeby zposzrodku od nas był obrany. ... Congr. I, Nowagrodą-wicka. Ses. 4. No. 21.

icka. Ses. 4. Ne 21. (\*) Воть втоть привидей: Władystaw IV etc. Władomo czyniemy etc.

енены выбиранням исикичностимо изъ базинанъ и саинии ин базаливнени. Пребо избрания епископовъ прииндаемим ритронолиту и протокрхникидриту съ конерньторами (\*). Взбранностийн ино отправлялось ко дверу за нелучениемъ привижен. Никто не сибиъ самъсебею, бези ибдена и согласія интрополита, добиваться той жим другей церновной долиности. Съ этою цёвие и установленъ быль базиліннами четвертый обътьписнеметительных выситить церковныхъ долиностей. Инбранный во епископы не освобомдался отъ обязаннесей, леживаниями на камдомъ членъ ордена. А что-

iz takosmy studio boni wzieli to na sie, abysmy pokoy miedzy ludzmi Religij speckigy zamaymall i sposoby pokola togo declaracyi Oyca s. zostawiliamy byli; (w czym iz Oycieć S. Studium swoie suspendit, i sadnet: declaracyi rzetelneg nieuczynił; a na segmie tym inaczey do Obrong Rzeczyptipoktey thiszych spłuw przyisć nie mogło; pszyszło nam convenire ludziom w Niewaii hodacym: co non in vim apprabaticule jurium Schiamatis, ale dla dobra pospolitego uczynilismy); Tak i tu testimonium nesne daiemy, ze ludzi w Unij Koscioła Rzymskiego będących eo prosequimur fagerungs allean, an earth pary Metropolij i dobrach do niey nalezacych wiecznemi cząsy zachowniamy. Archiepiscopatwo Polocides. Biskupitwa: Włodzimierskie, Pinskie, Chełmskie, Smolenskie i z monasterami, Cerkwiami, i debraidi de nich melezgeemi pszy unitach zawsze zostawać mają. Także Monaster, Wilenski, So. Troycy zuhractwem: a cerkwie: S. Pietnicy is fandacyami do nich nalezącemi: więc i Grodzienski, Zydychenski, Mohilowski, Minski, Nowogrodzki, Onufryiowski, Mscisławski, Pustynski, Połocki, konenyaski flitske, ktorych terse in possessione sa, potomnemi czasy psny truitaeh zomawaé maia, i w Witebsku, Polocku i Nowogrodku, nigdy nadnej Cerkwi Niednici mieć nie bedą. Warując to zas za nas i za Naytumievszych Potonikow uaszych, iz tego Episcopstwa, Archimandryctwa. linemenstwa, 'nikomu Wazemu' konferować i sukcessorowi nasi nie będą tylko zakonnikom zasłuśonym w lednosci reguły s. Bazylego będącym, kterych terathieyszy oyciec Metropolita Unit i successorowi lego Unici proponowat nam i subcessorom naszym bedą. Na co się reka własna podpisujeme etc. Władysław krof. W Warstawie 1635 r. dnia 14 Marca. Ostrowski. Dzieje i prawa Kosc. Pol. T. III. p. 236.

(1) Confired XXI. Rowognodskia (1686 r.). Nexus Metropolity zakonem. No 11. бы епископъ не забываль винкъ обязаниостей, базиліане постановили, чтобы при каждомъ жаь някъ жаходилось известное лицо, избранное протоврживандытомъ, которое бы напоминало имъ объ этихъ обязанностихъ (1). Кромъ, того какъ у еписконовъ, такъ и у митрополитовъ были еще коадмоторы или админастраторы. Қоздьюторы избиралисьпродоврхимандритемъ склоисульторами и ближайшими епископами. Коздъюторы: объ заны были между прочимъ управлять ділеми векентивить. епископскихъ каредръ и заботиться о пълости принадлежавшихъ въ нимъ движимыхъ и недвижимыхъ имуществъ (2). Вообще уніятскіе епископы не имъли почти никакой власти надъ базиліанскимъ орденомъ. На конгрегаціяхь, напримірь, все превнущество ихъ предъ прочими членеми состояло въ томъ, что въ порядкъ засъданій они занимали первыя мъста. Нъсколько въ другихъ отношенияхь из ордену находился митропо-THY'S.

Какъ гдава уніятской церкви и духовенства, митронолить считался главою ордена. Впрочемъ все главенство, вся власть его надъ орденомъ заключалась льтомъ, что опъ назначаль время и место контретацій

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Shosob złączenia zakonu naszego z biskapami taki hydz ma: starać się o przywiley u J Kr. Msci nato zeby biskypstwa ludziom zwiesckim dowane niebyły, tylko ludziom stanu, zakonnego, tym ktorzyby czas nie-iaki znaczny w zakonie pozyli y od Metropolity zalęcenie zycia potocz-nego y godności mieli do tego tez takim biskupom przed pozwięceniem ich Metropolita pszełożyć ma zeby się znał zawsz z być człowickiem sacikonu, y aby iego był obrącą y rozmnożycielem w biskupstwie swoim. Nakoniec Protoorchimandryta kazdemu takiemu, ktory z naszego zgromadzenia wzięty będzię na Metropolią lub na Rpiakodią panydzć mu iednego z Oycow dobrze doswiadchonych, ktory by pszestazegat tego co do zywotu zakonnego palezy: Congreg. I Nowogrodowicka, ses. 4. M: 22.

избирательныхъ и самъ предсъдательствоваль на нихъ, или посыдаль отъ себя повъреннаго епископа. Въ ръшеніи дълъ на конгрегаціяхъ, онъ также, какъ и протоархимандритъ, имълъ два голоса. Онъ наконецъ имълъ право суда надъ протоархимандритомъ: судъ однако производился большею частію на конгрегаціяхъ и непремънно въ присутствіи провинціала и консульторовъ (1).

Для предупрежденія могущихъ произойти столиновеній между орденомъ и митрополитомъ и для болье точнаго опредъленія правъ того и другаго на первой же базиліанской конгрегаціи положено было составить особыя правила, такъ называемыя правила митрополичьи, на върное соблюденіе которыхъ каждый митрополить, при вступленіи на кафедру, долженъ быль давать присагу ордену (2).

Нескоро однакожъ установились правильныя отношенія между орденомъ и митрополитами.

Свобода и независимость ордена во внутреннихъ, домашнихъ дълахъ, права и власть протоархимандрита въ управленій орденомъ, соблазняли уніятскихъ митрополитовъ. Всего больше соблазняло ихъ протоархимандритство и права ордена на свободное избраніе лицъ на эту должность. Почти всъ преемники Руцкаго, на-

<sup>(1)</sup> Tax's me. Ses. 3. No 14.

<sup>(\*)</sup> Tand me. Ses. 2. N. 9. Wiedząc źe Metropolicie Kijowskiemu (yhintenny) od Boga y Namiesnika iego na całym swiecie dany iest dożor nad wszystkiemi, nietylko w dyecezyi iego, ale teź y po dyecezyach wszystkich biskupow Ruskiey ziemi będących, nad Biskupami sameni, nad wszystkim duchowienstwem zakonnym y swieckim, dla tego y my sprawowaniu iego podlegać chcemy nie tylko w błogosławienstwie y porządku cerkiewnym, tyloź za rzecz potrzebna być rozumiemy, żeby miał pewne swoie osobliwe reguły od zakonu podane y od niego poprzysiężone, aby ta zwieszchność zakonowi napotým nie szkodztła.

чиная съ Сълявы до Льва Кишки, или сами добивадись этой должности, или же, если это не удавалось имъ, старались ослабить важность и значение ея. Но орденъ твердо отстаивалъ свои права и привиллегии, дарован ные ему Руцкимъ и конфирмованныя въ Римъ (1).

Преемнику Руцкаго Рафаилу Корсаку не-когда было думать о протоархимандритствъ, которое онъ занималь еще при жизни Руцкаго впродолжении 10 лътъ (1626—1636). Преслъдуемый православными, вытъсненный изъ Кіева Петромъ Могилою, онъ отправился въ Римъ, прося помощи и защиты у папы, и тамъ же скончался чрезъ два года (1641 г.).

Послѣ Корсака слѣдуютъ сряду три митрополита, съ которыми орденъ велъ почти непрерывную борьбу за свои права и независимость. Борьба эта началась съ Антонія Сѣлявы.

Въ 1642 году Свлява созвалъ генеральную конгретацію въ Вильнъ для избранія протоархимандрита. Вазиліане выбрали кандидата изъ своей среды, т. е. изъ простыхъ монаховъ; между тъмъ Свлявъ хотълось, чтобы конгрегація избрала его. Базиліане твердо стояли на своемъ. Упорство ихъ до того раздражило Свляву, что онъ сильно забольлъ. Наконецъ базиліане согламись на избраніе его въ протоархимандриты, но съ условіемъ, чтобы онъ далъ росписку въ томъ, что избраніе его въ протоархимандриты есть только уступка со стороны ордена, которая не должна служить примъромъ для будущихъ митрополитовъ, его преемниковъ. Сълява согласился на это условіе и подписаль его собственноручно (2). Актъ этотъ въ сущности ничего не

<sup>(</sup>¹) Қонституціи безиліанскаго ордена утверждены Урбаномъ VIII.

<sup>(2)</sup> Сведенія объ этомъ договоре Митр. Селявы съ базиліанами нахо-

даваль базиліанамъ новаго. Отношенія ордена иъ митрополиту по прежнему не были въ точности опредъ-Рупкій объщать лены и разграничены. особыя, подробныя правила для митрополитовъ, но не исполниль этого объщанія, и отношенія ордена жъмитрополитамъ были довольно запутаны и неопредъленны. Чтобы обевпечить себя на будущее время отъ вськъ возможныхъ притязаній со стороны митрополитовъ, базиліане заставили Съляву исполнить объщаніе Руцкаго на счетъ составленія упомянутыхъ правиль. Сълява согласился и на это требованіе. Правила были составлены, спрвплены подписами Свлявы и прочихъ членовъ понгрегаціи и наконець утверждены въ Римъ 1643 г. Базиліане торжествовали; права ихъ были обезпечены. Какъ бы въ награду за столь важную уступку

димъ только въ актажъ Виленской конгрегаціи, созванной въ 1661 г. провинціаломъ Венедиктомъ Терлецкимъ въ противодъйствіе супрасльской конгрегеціи, на которой митр. Коленда провозгласиль себя пожезненнымъ протовржимандритомъ. Czytany iest, сказано въ актахъ этой конгрегаціи, warunek od Jas. Przew. Imść. s. p. X. Antonieg Sielawy Metr. Kijowskiego y wszystkiey Rusi zakonowi dany, a od roźnych pralatow y starshych zakonnych podpisany, na wolną electią Protoarchimandryty zakonu S. Bazylego W., który warunek dla tego stanol, źe Imsc o. Me-Iropolita roku panskiego 1642.... podczas wiazdu swego na Metropolia w Wilnie wielce zachorzał oto ze zakonnicy niechcieli go mieć za protoarchimandryte. A wiedząc zdrowia Imsc peruculum na electia onegoz samego zezwolili ztakim iednak warunkiem, ktory extraktem z ksiąg episkopskich chelmskich autentice iest produkowany y wyiowszy samo suscepte do akt zwyczayną a in actis praesentibus iuz iest fol.... ten warunek listowmy perew. O Benedykt Terlecki provinciał zeszły podał do akt Chełmskiego Episkopatstwa R. 1658 Ian. 24 dnia, tegoz wszystkiej Congregacycy naszev dyrector (Як. Суша Еп. Хелискій) który ręką swą ten warunek pisał y od antecessora swego s. p. Metodiusza Terleckiego Episcopa Chelmskiego na ten wiazd z Chełma był zesłany y WW. 00. Piotr Minowski. Sebestyan Kaczynski Consultorowie, tak tez Pachomiusz Ohilewicz... consultor, ktory ten oryginał w reku swoich tak wiele razow miał...-Congreg. XIV (1661 r.) ses. 2.

со стороны Сълным они дозволили ему пользоваться правами протоархимандритства до конца жизни. Но торжество ихъ было непродолжительно. Составленныя правила не были приведены въ исполнение, а вскоръ и совсъмъ пропали, куда и какъ—никто про то не зналъ положительно (').

Это обстоятельство повело въ новымъ замъщательствамъ и безпорядкамъ въ орденъ. Преемникъ Сълявы, Гавріилъ Коленда, ръшился отомстить базиліанамъ за то униженіе, которое они нанесли достоинству митрополита въ лицъ Сълявы. Будучи еще администраторомъ уніятской митрополіи, Коленда успълъ склонить на свою сторону многихъ епископовъ, архимандритовъ и игуменовъ, и вмъстъ съ ними составилъ въ 1661 году (годъ смерти Антонія Сълявы) генеральную конгрегацію въ Супраслъ. Неизвъстно положительно, кто изъбазиліанъ былъ на этой конгрегаціи и какія на ней сдъланы постановленія, — извъстно только, что дъйствія этой конгрегаціи были совершенно противны уставамъ и конституціямъ ордена. Базиліане однако не унывали: за нихъ бодрствовалъ знаменитый въ это время ихъ про-

<sup>(1)</sup> Правила эти были составлены на двухъ конгрегагіяхъ, бывшихъ при митрополить и протоархимандрить Ан. Селявь—въ 1642 и 1664 г. О судьбъ какъ этихъ правилъ, такъ и самыхъ актовъ двухъ уповинутыхъ конгрегацій вотъ что говоритъ списатель актовъ базиліанскихъ конгрегацій: Ти, (т. е. послъ актовъ виленской конгрегаціи 1636 г.) mieli bydź dwie Wilenskie Congregacye, iedna г. 1642 dnia 14 lula, na którey za protoarchimandrytę był obrany Imść Antoni Sielawa, Metropolita y ta congregacya iest confirmowana decretem sacrae Congregationis de Propag. Fide, roku 1643 dnia 28 7-bra habita coram Sanctissimo. Druga takze była w Wilnie r. 1646. Obi te congregacye w zakonie nienayduią się, ale muszą bydś in Archiwo Metropolitano utaione, bo w nich są opisane reguly Metropolitom y Episcopom cum dependentia ich od zakonu. Congreg. VI. Wilenska: Замътка перепищика—въ самомъ концъ.

винціаль Бенедикть Терлецкій. Въ томъ же 1661 году онъ созваль частную конгрегацію въ Вильнів, на которой протествоваль противъ дійствій митрополита Коленды и вообще противъ супрасльской конгрегаціи. Протествовали также и послы отъ разныхъ монастырей ('). Въ тоже время были отправлены депутаты къ папскому нунцію съ жалобою на противозаконніля дійствія супрасльской конгрегаціи. Жалоба эта, равно какъ и протестація еще больше раздражили Коленду. Онъ взяль съ своихъ приверженцевъ клятву прервать всякое общеніе съ противною партією, и самъ никого не допускаль къ себі, не допустиль даже посланнаго къ нему съ письмами отъ нунція (2). Борьба такимъ образомъ затівалась серьезная. Въ эту критическую

<sup>(1)</sup> Stebelski. Zyw. ss. Euf. i Parasc. T. III. p. 278.

<sup>(2)</sup> Wniesli niektorzy 00., czy niemogł bysię iaki sposob zgody z strona przeciwną (т. е. партіею Митр. Коленды) znaleść, y gdy ad considerationem pszyszko, tedu w-tey materyi occurerunt wielkie trudności y niepodobienstwa żgody, naprzód ze strona przeciwna, zakonnikow swego prawa postrzegających, cale od siebie przez Supraslską congregacją odtrąciła, a wtym się tmść X, Archiepiscop (Коленда) zasadził aby tylko za starszą Metropolitanską y protoarchimandrycką głowę uznany był, czego y władza Oyca S., y prawa zakonne y sumnienie samo pozwolić niemoże: powtóre, ze Imść O. Archiepiscop Połocki iest intractabilis, ani do njego accedere, ani z nim conserre spokoynie podobna. Probatum est gdy byli Oycowie niektorzy do Suprasla z listem Imść X. Nuntiusza... posłani, a gdy drudzy iadąc na studia do Prus do Imść wstąpili ktorych iako Wyklętych niep-: rzyjął y znieważył, nawet y samego Prowinciała nieboszczyka (Benegunta Терлецкаго) y wszystkie zgromadzenie zakonne y do tych czas ma za wyklęte. A iakaby z nim conferencya być mogła, doznano na roznych congregacyash y congressach prywatnych, ze wazystko turbinibua et furija replebat, y co za fulmina, z congregacycy Supraslskiey na Torokańską zakonną (созванную тымъ же Венед. Терлецкимъ въ 1661 г.) przystał congregacia, iako durante eadem monaster Zyrowicki zaiechał był y variis modis chciał iako zakonnikow, tak y monastyr z cerkwią y skarbami pod się podgarnąć. Przetoź wszystko Stolicy S. Apostolskieg recommendari zlecono iest, aby ona vulneribus nostris oycowsko chciał mederi. Congreg. XIV. Zyrowicka 1661 r. ses. 3.

для ордена минуту умеръ представитель монашеской: партіи Бенедикть Терлецкій. Чтобы не дать времени усилиться противной партіи, базиліане тотчась составили новую конгрегацію подъ предсёдательствомъ хелмскаго епископа Якова Суши. Конгрегація эта прежде всего озаботилась избраніемъ протоархимандрита. Приняты были всв предосторожности, чтобы эта должность не досталась кому-либо изъ противной цартіи; прочитана папская булла, прочитанъ также договоръ митрополита Съдявы съ орденомъ на свободное избраніе протоархимандрита, наконецъ взята клятва со всвуъ членовъ конгрегаціи на върность ордену и на противодъйствіе партіи митрополита. Наконецъ приступили къ подачь голосовъ, которые, для большаго безпристрастія со стороны избирателей, опускались въ потиръ (s. kielich) съ произнесеніемъ следующихъ словъ: "призываю во свидетели единаго во Святой Троице Бога, что избираю въ протоархимандриты того, кого считаю наиболье достойнымь". Выборь паль на дателя конгрегаціи Якова Сушу (1). Скажемъ нъсколько словъ объ этомъ замъчательномъ лицъ въ исторіи базиліаскаго ордена.

Яковъ Суша былъ одинъ изъ неутомимыхъ двятелей уніи и защитниковъ ордена. Получивши отъ Яна Казиміра привилей на хелмскую епископію, до сихъ поръ находившуюся въ рукахъ православныхъ, онъ такъ усердно и неутомимо дъйствовалъ въ пользу уніи, что, какъ замъчаетъ его жизнеописатель, по смерти его въ хелмской епископіи осталось столько же православныхъ, сколько при вступленіи его на эту кафедру было унія-

<sup>(4)</sup> Tamb me. ses. 1. 2. 3 m 4.

товъ (\*). Съраннять дъть ностригниев въ монащество, онъ и въ санв епископа ничъмъ не отличалси отъ простого монаха, жиль вивстъ съ монахами и подчинился всъмъ ихъ уставамъ (\*). Этимъ объясняется то странное, не видимому, обстоятельство, что базиламе упорно отставивавшіе свое право на избраніе протодржиманта изъ своей среды, изъ простыкъ монаховъ, а не изъ епископовъ, въ настоящемъ случав сами добровольно подчинають себя власти протоархимандрита—епископа.

Яжоть Супта вполнъ отправдаль довъріе въ себъюрдена. Онъ выступиль на борьбу съ человъкомъ, отъ котораго зависълъ, какъ еписнопъ, съ человъкомъ, имъвшимъ огромныя связи съ польскими магнатами и съ латинскими вредатами, и вдобавокъ польвовавщимся расположеніемъ и дружбою самаго короля.

Митрополить Коленда и не думаль о примирени. Пользуясь сильною протекцією при дворь, онъ поставіяль на видныя міста своихь приверженцевь, простыя игументства обращаль въ архимандріи и наконець старался порадизировать дійствія жировинской конгрегаціи, выславши съ манифестацією противь нея недавно назначеннаго имь на пинскую еписнопію родственника своего Марціана Бялозора, человіка, надівлавшаго много зла ордену (3). Эта последняя выходка Коленды и сподручника его Бялозора вывела изъ терпінія базиліань. Конгрегація единодушно рішила отправить въ Римъ депутатию єв жалебою на Коленду и

<sup>(1) ,</sup> Поминнікъ"—подъ словонъ: lakob Sussa.

<sup>(</sup>a) W menastyrze zyńc z zakonnikami, y wszystkie pospołu zniemi cięzary ponosi, sam tylko w urzędzie Koiscopskim od nich się rózni. Congreg, XIV. Zyrowicka, ses.: 4.

Банозора. Съ. итею правобою опиравияся нь Римъ самъ Японь Суща (¹).

Узнавши объежих омутахъ и раздалени, происшедшемъ въ базиленскомъ орденъ, паца издаль бреве исимя своего нувція въ Польцев, въ которомъ приназываль нунцію созвать новую конпремацію подъ его собственнымъ председательствомъ, для мобранія протоврхимандрита изъ простыть момерось, а не изъ списноповъ, предъидущія же дай конгрегаціи т. е. супрасльсную и жировицкую (1661 г.) считать недъйствительными (2).

Hinc est, quod nos ejusmodi dissidiis, et dissentionibus remedium quantum nobis ex alto conceditur, adhibere, utque monachi praefati solliciti servent Unionem spiritus in viaculo paeta providere cupientes, so de tua fide, prudentia, charitate, integritate, et religionis zelo, plurimum in Domino confisi, de praefactorum Cardinalium consilio discretioni tuae per praefactes committibus, et mandamus, ut minime attentus dietis duodus Capitulia, nevum Capitulum dictorum monacherum; Ruthonorum ancuntitate nostra Apostolica convoces..., illique.... praesideas..., ut in eadem novo Capitulo electio Abbatis, seu superioris generalis monachorum praefatorum de persona alicujus monachi expresse professi dieti ordinis, qui utrique partium quantum fieri poterit minus suspectus, iisque moribus, discretione, prudentia, charitate, ab pacite et relig. 2010 praeditus sit.... nos enim te novi capituli hujusmodi nostro et Apostolica sedis nomine praesidenters.... facimus, constituimus et deputamus.... Duram 46, 39 Mail 1865 tat."

<sup>(1)</sup> Тамъ де. Поминикъ, подъ сдорожь Iakob Suspa.

<sup>(</sup>a) Born oro opene. Alexander papa VII. Dilecte fili salutem et Apostolikam benedictionem.

Com itaque, sieut mocepimus, christofideles Mitheni cum fl. Romana Ecclesia Uniti variis dissidiis agitentur, et ejusmodi dissentionibus praecipue, causam dederit celebratio duorum capitularum, in quorum uno Vener. frater Archiepiscopis Polocensis cum adhaerentia quorundam paucorum suorum seguacium ae in Abbatem sive superiorem Generalem menachorum Ruthe; norum Ordinis S. Basilii M. ad sui vitam elegi curaverat, in altero vero reliqui monachi Rutheni Vener. fratrem Episcopum Chelmen. in eorum Abbatem sive superiorem generalem elegitunt; memoratus autem Briscopus (helmen. apud Congregationem Frat, Card. Propag, Fide praenositorum plurica insteterit, ut primodictum Capitulum nullum declararetur, quippe quod legitimum esse nun' poterat propter defectum auctoritatis, quadictus Archiepiscopis caruisse reperiebatur.

Получиние броке, мущий тогчесь же издаль окружнее последіе (Intimacya) жь епископамъ, архимандритемъ и же восму ордену, въ которомъ приназываль отъ инели напы собраться жъ 11-му октября въ Супрасль на генеральную конгрегацію.

Въ париачениое нущијемъ время явлинсь архимадринты, педавно посвященные Колендою, игумены и послы оча жиныстаррей. Изъ едисовововъ прибмав одинь тольно Баловоръ. Конгрегація была едня изъ торжественнажинию, -- по числу събхавинися. Ожидали прибытія нунція, который по воль папы, должень быль предсвдательствовать на конгрегація. Нунцій не являтся. Об'в партіи стоями лицомъ нь лицу, и не знали, что ділать. Миогіє желам даже разъёхаться. Но безначаліе и раздорев побыть надожин. Рашили община голосомъ начать. засъданія безъ нунція. Но о чемъ же было разсуждать? Въ влавномъ вопросъ-пому управлять орденомъ, расходились объ партів. До одкъ поръ орденомъ управляли. единовременно два вротовржимандрита: одинъ, избрамный менеского вертино, именно Яковъ Суша, который уже сложивь съ себя это званіе, нотому что онъ набранъ быль только на четыре года; другой, самъ нипрополить Гаврінать Коленда, который и не думаль слагаты съ себя втей доминести, потоку что быль признанть своем мартіем пожизненнымъ. Когда иредложенъ быть вопросы: "для чего оствана настоящая иситрегація, ни для спободнаго ин избранія протосранмандритя; нан полько для набранія провинцівле", нартія митрополита отвинала, что протоврхимандрита не нужно избиражы, потому что имъ на дълъ (aktu) есть митропопатъ, в нужно тодьно избрать сму помощинка, т. с. провинцівналі (по наркія монастыровая, разграничнація

права матрополита: в: протокрумандрита; префована свободнаго избравія не только провинціала, но инпроч тоярхимандрича; твин (болье, что этого требоваль нунцій и самъ папа. Митрополить должень: быль уступить, но съ условіемъ, чтобы пабранный прогосрки-ч мандрить зависькь оть митрополить въ тахь мунитахь, которые будуть обозначены въ нарочно осставленнымы дли протоархимандрита правиляхь. Объ партия примен рились на этомъ и такимъ образомъ сощимсь въ главномъ пунктъ. Приступили къ подадъ голосовъ, чиневыборъ паль опять на митрополита. Възковсужеторы ред шили избрать двухъ архимандритовъ и двухъ изв про-, стыхъфионаховъ. Тъмъ и кончила свои двиствія сур-: раслыская конгрегація 1665 года. Но не комчилось дв. ло объ избраніи митрополита Коленды въ протсары: мандриты.

Нунцій, узнавши о таком в код в дълъ, объявиль нонгрегацію неділетвительною и потребоваль, чтобы базилане опать събхалесь на контрегацио къ 1 му марта. 1666 года. Такимъ образомъ по дълу митрополина Кот ленды въ течени 5-ти летъ составилась уже четвертал: конгрегація - брестская. На эту конгрегацію прибыль и самъ нунцій; но она далеко не была такъ торжественна, по чиску присутствующихь, какь предындущас. Изъ подписей видно, что здёсь присутствовале только 9 человъкъ---нунцій, митрополить, провинціяль, номсульторы, сопретарь ордена и потаріусь. Впрочемь вы-ARTAXD STOR KOMEDSFAME COTE ROBORDEO ACHEM YRASEніну что здёсь были также некоторые изь унінтокихак епископовъ4 какъ напримъръ, уже извъсрвый нашъ; Яковъ Суния потятимы инснетналидичь его вы чиска. подпиованиями. Одною назычавными причина такой

малочисленности конгрегаціи было неудобство сообщенія по случаю весенняго разлива річь и войны Польши съ Россiею за Малороссiю. Почти всв водынскiе и былорусскіе базиліане отназались отъ личнаго участія въ этомъ съйздв. При всемъ томъ брестивая конгрего. ція есть одна изъ замінательнійшихъ конгрегацій въисторіи базиліанскаго ордена. Она открыла базиліанамъ глаза, указала глубокія раны, нанесенныя ордену не столько вившними врагами - "схизматиками" и "Москвою, " сколько теми, которых в базиламе считали величайшими своими друзьями и благодетелями, — именно іезунтами (1), и первая распрыва мрачную картину внутреннихъ неустройствъ и безпорядковъ, произшедшихъ во время 13-ти лътняго управленія орденомъ дряхлаго и слабохарактернаго интрополита Сълявы; пьинство, бродяжничество, неповиновение старшимъ и вообще ослабление монастырской дисциплины дошло до такихъ громадныхъ размёровъ, что съ монахами нельзя было управиться не только простымъ, обывновеннымъ настоятелямъ, но даже самому протоархимандриту и притомъ такому, наковъ быль Яковъ Суща (2): Монахи никого не слушались, никого не хотвли знать. Нельзя было исправить ихъ ни угрозами, ни напазаніями. Да и самыя угрозы и наказанія не страшны были для нихъ. При мальйшей строгости со сторовы настоятелей или протовржимандрита, они оставляли свои:

<sup>(4)</sup> Вопросы этогь будеть разсмотрань подробнае нь ИІ отдыть.

<sup>(\*)</sup> Laska iest u nas teraz, говорить Як. Суша Нунцію, dysposycytizeczy, wiele bowiem iest sredze swewolnych zakonnikow, ktoezy gardaş y biią starszych.... Powiadał, że się to sobię samenu trafilo (въ бытъвость его Протеерхімандритокъ) tegdy maisi w весу рііас w Chelmie od niego napomnieni byli do włosow y bicia porwali się, ani dbali za był Biskupem y Protoarchimandrytą. Congreg, XVI. Brzeska ses. 2.

монастыри и перекодини въ другіе латинскіе ордена, или же вовсе оставляли монашество и делались светсними ватинскими священниками (). Такое бъдственное состояніе ордена смутило даже тахъ, которые недавно еще такъ упорно отстанвали права ордена на свободное избраніе протоархимандрита изъ простыхъ монаховъ. Теперъ на оборотъ, они всеми сидами наста, ивали на томъ, чтобы управленіе орденомъ было ввърено не простому монаху, а митрополиту. Нътъ сом-, нънія, что эти люди говорили и дъйствовали искренно, по убъждению, а не по какимъ-вибудь дичнымъ расчетамъ. "Нътъ ничего удивительнаго, говорилъ нунцію Яковъ Суша, (тотъ самый; который не задолго предъ твиъ такъ упорно противияся избранію въ протоаркимандриты митрополита Коленды), -- что я предлогаю теперь въ протоархимандриты митрополита; потому что я самъ, въ бытность свою протоврхимандритомъ, на опыть узналь, какь трудно управлять орденомь, особенно въ настоящее время, жогда столько накопилось въ немъ зла, столько нанесено ему глубокихъ ранъ, что излечить ихъ въ состояни одинъ только митрополить... (°)." Голось Якова Суши убъдиль нунція согласиться на общее желаніе, члобы управленіе орденомъ ввърено было митрополиту.

Жоленда благодарилъ все собраніе за такую довъренность иъ себъ, просилъ забыть давніе споры, про-

80.4

<sup>(1)</sup> Proponował tez (An. Cyma) o zakonajkach nicharnych nichodłusz nych, ktorny gdy nichcieli bydź od sweich starszych karani do nahozeństwa Rzymskiego bez źadney licencycy u stolicy Apostoslakiey przeszli, ezy iuź na roźnych mieyscach, nicktorzy zakonny habit mając rzymski, kto a drudzy kapłanami swieckiemi zestając miernie pomerli... Congreg. XVI. Brzeska ses. 2.

<sup>(\*)</sup> Taxes mei

изпеции с междетвие враминамъ недоразунана, говори, что они ниногда не домогален протовржимандритства по какимъ либо кормстнымъ видамъ, или по властолюбию, а единственно изъ жаланія дебра ордену и унін. Для большаго удостовъренія въ цекренности своихъ благожеланій ордену, Коленда, по примъру своего предмественника, Антонія Сълявы, обезпечних права ордена на свободное избраніе протовржимандрита изъ проскыхъ монахоръ, письменнымъ актонъ (\*).

Удерживая за собою протоврхимандритетво до конна жизии. Коленда имълъ достаточно времени и средствъ поправить разстроенныя дъла ордена. Онъ прежде всего ороботился ворстановленість новиціата, налодивша-РОСЯ ВЪ ЭТО ВРЕМЯ ВЪ СОВОРШЕННОМЪ УКАДКЪ, И:СЪ ЭТОЮ -од, ;иомправом жов вы оприбистноя станован справи становить такие, чтобы вей остаточных сумых въ монастыряхъ были отдаваемы на новиціатъ; строго пред-. писаль настоятелямь монастырей наблюдать за точнымь исполнениемъ монаками общежительного устава и правиль монастырской дисциплины, заставиль многихь архимандритовъ потвазаться отъ своихъ титуловъ, равно кайъ и отъ привилеевъ, выхлопотанныхъ ими у польскихъ королей безъ всякаго на то согласія со стороны представителей ордена, и--ито всего замвчательные, -заставидь, отказаться оть архимандрій даже техъ архимандритовъ, для которыхъ онъ самъ выхлопоталъ у короля привиден во время своего разлада съ орденомъ (3).

<sup>(1)</sup> Zakonnicy.... presili (Коленду) aby bezpiecznych przez script ich uczynił podług przykładu antecessora swego s. p. Antoniego (Селявы) Metropolity iź ta electia nic nie ma uwłaszczać prawom y przywilejom zakonnikow. A I. W. Metropolita uczynić o co prosili obiecał, y scryptem podobnym potym iako iego antecessor roborował... Тамъ же. ses. 3.

<sup>(2)</sup> См. акты конгрегацій Виденской XVIII (1667 г.) и Новогрудской XVIII (1671 г.).

По его водатайотву предъ государственными чинами унівтское духовенство освобощдено было отъ резныхъ государственныхъ повинностей, податей и военныхъ постоевъ. Онъ наконець выхлапоталь у Яна Казамира два привилен, которыми утверждались всё права и прерогативы, данныя унівтскому духовенству предшественнивами: Казиміра: ().

Такимъ образомъ, въ последние годы своей жизни Коленда вполна загладилъ ошибку, допущенную имъ тъ началъ управления унитского митронолиею, и умеръ въ миръ и согласии съ базалианами, съ правами и властью протоархимандрита.

Со смертію его не прекратились: однако лепріятных отолкновенія ордена съ митрополитами. Пресмникь его Жаховскій, назначенный Колендою жондидатомъ на улівтскую митрополію, считаль себя кандидатомъ и на

<sup>(1)</sup> On (METP. Kolehda) nietylko wolność zupelną u stanow dla duchowienstwa i ich dobr od wszelkinh cięzarow, podatnow i stanowisk wogękouych wyiednał; ale nadto odebrał od Iana Kazimierza oddzielne dwa przywileje, z storych pierwszym wszystkie prerogatiwy Metropolicie y całeniu duchowienstwu Unickiemu, poczowszy od Alexandra krola dawnicy nadane, mianowicie zaa wolna administracya juruądykcyi hez podległości prawu Magdeburskiemu, prawo Collacyi cerkiew wszystkich i nienalezność poddanych do sądow mieyskich stwierdzone i warowane zostały, drugim zas, dla tegoz Metropolity y iego następcow ostrzeźono, aby napotym wakujące dobra cerkiewne od nikogo, iak tylko z ramienia Metropolity, do czasu nominacyi Krolewskiey zarządzone niebyli. Ostrow. Dzicje i praw. Kosc. Pols. T. p. 257.

Оба вти диплома, напечатаны во 2 том в "Лидов. Церков. Унін" г. Кояловича. Стр. 414. Примъч. 322. Хотя въ одномъ изъ втихъ привименевъ (въ послъднемъ) говорител только о временномъ замъщения вамансій по распоряженію митрополита до окончательнаю пазначенує оть короля (do czasu nominacyi Krolewskicy), но на дълъ имълъ полию. силу привилей Владислава IV, данный на имя Рупкаго въ 1635 г., т. ся временное распоряженіе митрополита было окончательнымъ. Привилей Владислава IV приведенъ нами выше. См. прим. 42.

пожизненное протоархимандритство въ орденъ (1). Мадо того, — онъ желалъ протоархимандритства не для одного себя, но и для своихъ пресмниковъ. Но замыслы его не удались. Съ нимъ повторилась почти таже исторія, что и съ Колендою.

Въ первые годы своего управленія уніятскою митрополією (1674—1683) Жоховскій какъ будто хотыть
жить въ миръ сь орденомъ и не обнаруживаль никакихъ притязаній и посягательствъ на его права. На
первыкъ двухъ бывшихъ при немъ конгрегаціяхъ (жировицкая 1675 и 1769) онъ не только не высказывалъ
притязаній на протоархимандритство, а напротивъ самъ
отказывался отъ этой должности, и убъждаль базиліанъ
строго держаться постановленій прежнихъ конгрегацій
относительно избранія протоархимандритовъ изъ простыхъ только монаховъ, говоря, что у него, равно какъ
и у каждаго епископа, и безъ того слишкомъ много занятій и обязанностей (2). На сколько было искренности въ этихъ словахъ Жоховскаго—доказали дальнъйшія его дъйствія въ отношеніи къ базиліанамъ.

Враждебныя дъйствія Жаховскаго въ отношеніи къ ордену начались съ домогательства супрасльской архимандріи.

<sup>(</sup>i. Biorgo ponim (послъ Коленды) pierwszy urząd prawnie na siebie isko Kondiutora za zywoła ieszcze poprzednika swego nczynionego spadający, iuż tym samym i do druglego to iest protosrchimandryctwa nay-bizzanym się być ndawał... Stehelski. Zyw. SS. Euf. i Par. T. 2. Rozd. V. p. 379. прим.

<sup>(\*)</sup> Zaczoł Imść (Жоховскій) od affectu swego ku matce zakonowi szczycze się że go piesźczenie wychowała, i ka pierwszą godność całeż Rusi wyniosła, tudziesz gratulował matce zakonowi, ze podług congregacycy pierwszey y postanowień cieszy się z Protoarchimandryty głowy zakonu, zakonnika nie prałata, którzy y bez rządu nad zakonem maią swe trudnosci, a zatym z wielkim "affectem, od tey ęlecticy spente siebie zamegow. is carchidowała.... (Congreg. XX. Zyrowicka (1679 r.). cen. 1.

Въ 1683 году умеръ супрасльскій архимандрить Іссафать Михневичь. Базиліане избрали на его мъсто игумена жировицкаго монастыря Симеона Цыпріановича. Жоховскій отвергь это избраніе, обложиль монастырь податью, завладьль всёми принадлежавшими ему имёніями, и такимъ образомъ заставиль признать себя архимандритомъ. Цыпріяновичь тоже не уступаль и считаль себя законнымъ настоятелемъ монастыря (1). Неизвёстно, чёмъ кончилась эта тяжба, извёстно только то, что она была началомъ другой, болёе замёчательной тяжбы, которую Жоховскій вель уже не съ однимъ монастыремъ и не съ однимъ лицомъ, а съ цёлымъ орденомъ.

Въ 1683 году Жоховскій созваль у себя что-то въ родъ конгрегаціи или капитулы, силою заставиль присутствовавшихъ здёсь базиліанъ признать себя протоархимандритомъ и въ заключение постановилъ, чтобы управленіе орденомъ отнынъ принадлежало митрополитамъ. Этотъ поступовъ Жоховскаго, еще такъ недавно отказавшагося отъ всякихъ правъ и притазаній на протоархимандритство, сильно возмутиль базиліань. Началась тяжба, подобная тяжбъ съ Календою. Пошли опять протестаціи, жалобы предъ нунціємъ и въ Римъ. Римская курія опать приняла сторону базиліанъ. Папа Инокентій XI издаль буллу, въ которой уничтожаль вев двиствія и постановленія, сдвланныя Жаховскимъ на упомянутомъ съвздв 1683 года и приказалъ своему нунцію въ Польшъ созвать новую конгрегацію для примиренія ордена съ митрополитомъ (3).

<sup>(4) &</sup>quot;Поминікъ"—подъ словонъ lozufat Michniewicz.

<sup>(2)</sup> Stodelski: Lyw. SS. Euf. 1 Paras. T. H. Rosdy, V. p. 376 mpanate.

Конгрегація эта состоялась въ 1686 году подъ предсъдательствомъ папскаго делегата інзунта Оомы Уейскаго, кіевскаго латинскаго епископа. Она занядась главнымъ образомъ ръшеніемъ досель еще неръшеннаго вопроса объ отношеніи ордена къ митрополиту и устраненіемъ всъхъ возможныхъ поводовъ къ непріятнымъ стодиновеніямъ между унівтскимъ митрополитомъ пр протоархимандритомъ ордена. Эти отношенія опредърены конгрегацією въ такъ называемомъ *Nexus* в. или договорномъ актъ митрополита съ орденомъ. Главные пункты Nexus-а слъдующіе;

- 1) Протоархимандрить, въ силу папскихъ декретовъ (Урбана VIII отъ 1633 г. 28 сент.), есть лицо отличное отъ митрополита и долженъ быть изъ простыхъ мод наховъ, а не изъ епископовъ.
- 2) Митрополить не должень вижшиваться во внут: реннее управленіе, орденомъ, доторое находится въ въденіи протоархимандрита; онъ (митрополить) нифеть, только право юрисдинціи (ordinaria jurysdykcia).
- 3). Настоятелей менастырей, обывновенно избирает, мыхъ на 4 года, назначаеть протоархимандрить; игуменства же и архимандритства помененных раздаетъ, 
  интрополитъ, посовътовавшись напередъ съ протоархимандритомъ и консульторами.
- 4) Митрополить никого не долженъ представлять ко-, ролю для утвержденія на енископскія каседры безъ въ- дома и согласія протоархимандрита и консульторовъ.
- 5). Протоархимандриту, принадлежить ревизія монастырей и приходскихъ церквей, находящихся въ въденіи ордена. Онъ разсылаеть въ эти церкви Святое муро и разръшаеть дъла, касающіяся брака.

6) Мъсто и время конгрегацій назначаеть протоаржимприть но совъту съ митрополитомъ.

17) Покупка и продажа имъній, аренды, залоги и разнаго рода контракты находятся въ въденіи митропо-

187 По смерти протоархимандрита орденомъ управинеть консульторъ съ въдома митрополита, до избирательной конгрегаціи, которую созываеть митропо-The state of the s

Акть этоть для большей върности и ненарушимости. какъ со стороны митрополита, такъ и со стороны ордена, ръшено было послать въ Римъ на утверждение контрегации распространения въры (\*).

Такимы боразомъ борьба ордена съ митрополитами, продолжавшинся съ небольшими перерывами слишкомы 30 лътъ, кончилась въ пользу ордена. Nexus положилъ помець "честолюбивым' притязяніямь уніятскихь митрополитовъ на управление орденомъ. Со временъ Жоховскато протоархимандриты избирались только изъ прос тыхъ монаховъ, — и между орденомъ и последующими митрополитами не было значительныхъ столкновеній. Правда, были еще попытки со стороны преемвиковъ Жоховскаго къ ослаблению власти протоархимандрита, кажь напримъръ, при митрополить Юрів Винницкомъ (1701—1704) и Львь Кишкь (1714—1720), но эти попытки были слабы и ничтожны, и не вызывали со стороны базиліанъ почти никакихь оффиціальныхъ лобъ и процессовъ.

Делопвоть въ чемъ. Nexus, какъ мы видели, нисколь-. 4.

<sup>(1)</sup> Congregac. XXI. Nowogrodska (1686 r.) ses. 4. Nexus zakonu z Metropolita.

по не ослабиль власти протоврживащими, (чего однакожъ добивались Коленда и Жоховскій), и состоящаго при немъ совъта (изъ поисудьторовъ). Особенное значеніе ему придавало то, что по 3-му и 4-му пункту Nexus-a уніятскіе метрополиты безь согласія протоархимандрита никого не могли возведить на выстрія іерархическія должности. Эти пункты всего болье не нравились митрополитамъ и между прочимъ Юрию Винницкому, которому первому принилось испытать довольно сильную преграду въ этихъ пунитель въ удвержденію на уніятской митрополін. По смерти Льва Заденскаго, управлявшаго уніятскою митрополією съ 1694до 1708, унівтскіе епислопы избрали Вининкаго сначала администраторомъ митрополіи, а потомъ и митрополитомъ, безъ въдома и согласія протовржимандрита и консульторовъ, т. е. вопрека 3-му и 4-му пункту Nexus'a. Левъ Кишка, бывшій въ это время протоархимандритомъ, протестовалъ противъ этой частной сдълки епископовъ и вивств противъ нарушенія правъ ордема. Винницкій извинялся незнаніемъ обычаевъ ордена, и даже далъ письменное согласіе отложить публичное избраніе митрополита до будущей конгрегаціи. Конгрегація состоялась въ слідующемъ 1709 году, и на ней Винницкій снова быль единодушно избранъ митрополитомъ (1). Не смотря на такой благопріятный для Виниицкаго исходъ дъла, искра неудовольствія противъ стъсненія правъ епископскихъ глубоко запала въ его душу и онъ ръшился избавить себя и своихъ преемниковъ отъ всякаго стёсненія и зависимости отъ ордена. Съ этою целію Винницкій выхлопоталь изъ Рима

<sup>(</sup>¹) "Поминнікъ"—подъ словомъ lerzy Winnicki.

демирований демирова и ото пресманий и праз во возводить кого угорно на высили јерархически стер HORE SUPPORTED THE GETS BUREAFO CULTURGIE CO CLODOHP. представителей ордена. Въсть объ этомъ возмутила базиланъ до того, что они едва не завели судебнаго пропассы съ Вининдениъ. Дело однановъ упадилось довольные одирнов: блаводиря: уступчивости митрополита: Оны сладань попо принудина накого то итальянца; который выхлоногаль упоминутый двкреть совершению беза его: въдома: и поотласія, непинственью ибъ желаній чьив нибудь выскупиться предв нимъ, пи найонецъ, какв въ сиейкъ-описьманьи, такъ и имино она пейснекой оконо грегации, предъ лищомъ всего собранія уверяль всехь, что этоть депревы никогда и шикакой не будеть имать сылы и вкаченія (1). И действичельно, изъ даленей шей исторіи : безиманскаго ордена не видно, чтобы 'кто' изъ уніятскихъ митрополитовъ когда либо ссылался на этотъ депретъ, не сиотря на то, что многіе изъ нихъ, и самъ Винницкій, неръдко возводили на высшія должности людей, понавидимых базиліанами, и следовательно вопреки имъ желанію и согласію.

Остается сказать несколько словь объ отношени къ базиліанамъ митрополита Льва Кишки. Левъ Кишка принадлежить къ числу замечательныхъ лиць въ исторія базиліанскаго ордена. Онъ происходиль отъ благородной польской фамиліи, въ цветущей молодости поступильнав базиліанскій ордень, учился въ бытенскомъ новиціать, потомъ посланъ быль для дальнейшаго образованія въ Римъ, откуда возвратился докторомъ богословія и два года занимался преподаваніемъ ритори-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Tamb me.

ит и опассосия во визданирокой семинарии. Затана проходиль развыя должности въ ордень, былы сначала севрежиремы ордена, потомъ конбульторомъ, два граза быль, избираемъ въ протоархимандриты, и наконецъ по омерти: Юрія Винницкаго і избранті базиліанский конф вентомы възмитрополиты: Двительность Кишки, "какъ сежротари, консультора и протоархиминдрита ордена) совершению противономожна двятельности его; какъ интромодита. Вудучи еще секретаремъ ордена. Кишка горячо отетниваль правычи интересы ордена, вель два вроцесса -- одинъ съ полодкимъ епископомъ Марија: помъ Бяловоров о Судиловичь, - пругой - съ полоцпеми іступтами, стоивших тему не малых трудовь и са! ных жепрінтных столкновеній съ сильными міра, и между прочимь св митрополитом Валенскимъ, который чуть нечинимъ его полоцкаго игуменства за процессвось і ісвунтами (1). 1.

Во время управленія его орденомъ на алась война Швеціи съ Польшею. Это было самое тажелое побъдственное премя въ исторіи базиліанскаго ордена. Петръ І сильно ненавиньть базиліанъ, какъ людей, преданныхъ существовавшей тогда въ Польшъ партіи педовольныхъ Ангустомъ ІІ, такъ называемой партіи перодной, отличавшейся крайнимъ патинскимъ фанатизмомъ и желавней, при содъйствіи Швеціи, имъть новаго короля — Станислава Лещинскаго. Преданные этой партіи тъломъ и душой, базиліане стали вредить Петру, сносились съ шведами и народною партією, передавали имъ извъстія и неръдко позволяли себъ дурно отзываться о Петръ. Но имъ пришлось жестоко поплатиться за всъ

<sup>(&#</sup>x27;) Тамъ же подъ словомъ Leo Kiszka.

услуга наподной дажноской партів и за всиріптивсти Цетру. Дервый разъ пришлось ему испытать держость базиліанъ въ Подоцей, Прокода однанды мимо базидіанскаго монастыря во время вечерни, Петръ I иожободытствовать посмотреть уніятское богослуженіе, в вощель, въ церковь. Увидевъ изображение Іогафата (Кунцевича), Петръ заставиль одного изъ монаховъ разсказать исторію этого святодо. Разсказъ про жизнь мученичество и чудеса Іосафата разсміншив. Петра и его свиту. Затемъ Петръ вошелъ въ алгарь, съ преэрвнісив и кощунствомь (по словамь уніятскаго писатедя) отарванся о мощахъ Іосафата, о святыхъ даракъ уніятскихъ и т. п. Оскорбленные такимъ обращеніств Петра съ церковною святынею, базиліане назвали его еретикомъ. Въ порывъ гнъва Петръ поразилъ кинжаломъ дерзкаго монаха, осмълившагося наявать его еретикомъ, свита последовала его примеру и бросилась на другихъ монаховъ. Трое изъ нихъ легли на мъстъ, нъскодько, рацено, остальные посажены въ тюрьму (1): Съ сего времени Петръ всею душею возненавидълъ базиліанъ и, занимая своими войсками многія области Польши, далъ русскимъ приказаніе ловить унівтекняю іерарховъ и наложиль контрибуцію на вев базвліанскіе монастыри. Напуганные расправою Петра въ Подоцив, базидіане оставляли свои монастыри и спрывадись или за границей (какъ напримъръ уніятскій ми-

<sup>(1)</sup> Тамъ же. Воть имена постредавшихъ базиліанъ; Яковъ Казиковскій, настоятель монастыря; Константинъ Зайковскій—викарій; Ососаны Колбычинскій — проповъдникъ, Яковъ Кнышевскій, — регентъ музыки. — См. также "Литов. Церков. Унію" г. Кояловича Т. 2. Стр. 242—243.

трополить Левъ Заленскій) или въ отдаленныхъ угол-

Съ побъдою Петра надъ Карломъ XII Литва и Бълоруссія успоконнись на время. Театръ военных дійствій перенесенъ въ 1711 году на Югь противъ турокъ, поднятыхъ на Москву Карломъ XII. Съ изгнаніемъ изъ Польши Станислава Лещинскаго возстановится порядокъ и въ Польшъ. Базиліане теперь могли вздохнуть свободно, и стали возвращаться въ свои монастыри. Левъ Кишка, бывшій въ то время протоароть него средства къ возстановлению порядка въ ор денъ. Онъ искалъ протекціи, помощи и защиты у польскихъ вельможъ, возстановлялъ опустошенные и разграбленные монастыри и церкви на счеть тыхъ суммъ и драгоцинных вещей, которыя онъ умыть скрыть отъ сыщиковъ Петра. Такъ онъ возстановиль березвецкій монастырь, представлявшій собою груду разалинь, супрасльскій, въ которомъ завель типографію, выстроиль фабрит ку, которая славится въ Литвъ и донынъ. Ему наконецъ обязаны своимъ освобождениемъ изъ-подъ тяжкаго управленія епископскаго монастыри виленскій, лавришевминскій, пустынскій, метиславскій, черейскій и: тороканскій, которые уже нівскольно разь то освобождались, то опять поступали въ руки епископовъ архимандритовъ, въ силу королевскихъ привилесвъ, незаконно вытребованных накоторыми митрополитами и епископами (2). Словомъ, Левъ Кишка былъ

<sup>(1)</sup> Stebelski. T. 2. crp. 409-410.

<sup>(\*)</sup> Temu Leonowi Kiszce Wilenski, Lawryszowski, Pustynski, Matisławski, Czercyski y Torokanski klasztory winne są swoie z pod uciązliwych prałackich rządow (od ktorych przedtym nieraz oswobodzeni nie-

такимъ протоархимандритомъ, какого только могли жедать базиліане. Онъ такъ понравился базиліанамъ, что они оставили его въ должности протоархимандрита и послъ возведения на владимирскую архиспископию, когда по конституціямъ ордена онъ не могъ быть протоархимандритомъ (1). Но вскоръ базиліане должны были разочароваться въ своемъ любимив. Усердіе Кишки къ ордену охладъвало по мъръ того, какъ онъ приближался по ісрархической лъстниць къ митрополичей кассдръ, Въ 1713 году т. е. въ году избранія своего въ митрополиты, Кишка созваль въ Вильнъ конгрегацію и сложиль въ себя протоархимандритство, предлагая на мъсто себя Лаврентія Капарскаго. Базиліане однакожь не последовали его указанію и избрали Процевича, Это, повидимому, мелочное обстоятельство, раздосадовало честолюбиваго Кишку. Съ этихъ поръ совершенно измънились отношенія его къ ордену: онъ обращанся съ - d 1016

-.(1.)

raz znowu w nie za otrszymaniem niesprawiedliwie od Krolow Polskich przywilejami, tudzieź za uleganiem y przemocą niektorych Metropolitew popadały) zupełnie uwolnienie, o które on z pralatami az do złozenia z siebis urząda i protosochimandnyty... wiele i gurliwie czynik... Stebelski. T. 2, Rozda. V. p. 432 — 7 p.).

<sup>(</sup>¹) Aniby go (т. е. протоархимандритства) mu do smierci składać z siebie dopuscił, maiąc po sobie nietulko ustawę napityły Nowogrodskiey 1, ses. 3. № 4, która wygaznio mieć chec protoarchimandrytę docymotsi niego (\*), ale tez w słodkich iego rządach dziwnie się kochaią, i iak naydłuźcy onych sobie życząc, gdyby pewne niezaszły okolicznosci, ktore koniecanie i saniey potrzebowały odminny. Такъ же. Стр. 431 примът. 9.

<sup>(\*)</sup> Конституція віча, какъ ноназываеть вся исторія базилівнскаго орії дена, инкогда не исполняльсь на даль. Самъ Руцкій, при которомътельну дано вто постановленіе, былъ протоархимандритомъ только 4 года, и послів него всів протоархимандриты избирались только на четыре года, а не на всю жизнь. Въ 1752 г. Венедиктъ XIV разрішнять базиліннямъ избирать протоархимандрита только на воссить дітъ. Stebelski. Т. 3. р. 1286.

нимъ, по выражению жизнеописателя Кишки, какъ съ игрушкой. Такъ новоизбранному проторрхимандриту онъ не только не даль лошадей для разърздовъ, но не хотъль передать ему никакихь бумагь и актовъ своего 10-ти дътняго управленія орденомъ, и вообще старался унизить званіе протоархимандрита, требуя, чтобы онъ вездв занималь мъсто ниже обывновенныхъ архимандритовъ. Главною целію Кишки было ссорить ба-, зилівнь съ епископами и архимандритами. Цели этой онъ достигалъ следующимъ образомъ: являлось напримъръ два или три претендента на извъстную епискод пію или архимандрію. Кишка созываеть базилівисній конвенть (consultation) или совъщений объ избрании достойнайщого изъ нихъ. Избранцый конвентемъ начил насть, хлопотать, о привилев, а между твит. Кишка предлагасть (австигия образомь) чрягому преденчентя тоже илопотать о привилев, уврана что протовран мадрить съ консульторами даль, ему, (Кишка): устное согласіе на это., Протоврхимандрить наконець узнасть о подобной сдъдкъ, протестуетъ, но надрасно: новрозвительствуемый Кишкою получаль то, чего добивалов, и разумфется уже неблагопріятно, смотраль павліявать: которые ему противодъйствовани (). Жизнеописавены Кишки приводить иножество подобимить аактовъ и вообще, говорить объ немъ дчто онъ жоминова: своими подчиненными, какъ хотълъ (oral iak chcial);(2).

Мы, просденици орнену на просдения импрополичества странована пристем странования пристем при

i(\*), Par zocoten Socia erist mio oir prient erit till i

<sup>(1)</sup> Tan Iudzil; zwodził rozsiewał, miedzy zakonnikami dyszydencya "y:
u prałatow in odia sztucznie wprowadzał, говорить жизнеописатель Киш-

жати и видвии, что за исплючениемъ двухъ митрополитовъ (Рафаила Корсака и Льва Заленскаго) базиліане находились въ болве или менве непріятных столкновеніяхъ со всеми митрополитами. Какое же заключеніе мы должны вывести изъ этого обозрвнія? Ужели планъ и намъренія Руцкаго о теснъйшемъ союзь ордена съ митрополитами оказались несбыточною мечтою, и уніятскіе митрополиты на діль были врагами ордена?-Ниеполько. Если базиліане и враждовали иногда сь митрополитами, то эта вражда была, такъ сказать, семейная, домашния, которая неизбъжна во всякомъ обществъ, какъ бы оно ни было хорошо организовано, и которая однакожъ никогда не оканчивалась дурными последствіями джа которой нибудь изъ враждовавшихъ сторонъ. Поводомъ къ враждъ, какъ мы видъли, было желаніе нъкоторыхъ митрополитовъ удержать за собою протоархимандриготво. Но мы видили также, какъ базилане иногда сами сознавали, что для нихъ нуженъ протоархимандритъ именно митрополить, или по прайней мъръ епископъ. в не простой монахъ. Митрополиты и епископы незаконно требовали, а иногда и насильно овладъвали бопатъйшими монастырями съ принадлежавшими имъ имънінжи, Шдоходы однаножь съ этих монастырей они употребляли не на себя только, а на разныя нужды самихъ же базнајанъ. Они жертвовали значительныя суммы на богадъльни, на новиціаты, на школы, и на свои же средства посыбали лучших базиліанских воспитанниковъ въ латинские комметичны. При ихъ содъйствии базиліане получали разныя привиллегіи, пріобрътали новыя имънія и фундуши. Словомъ-уніятскіе митрополиты ссорились, враждовали съ базиланами, по нивоп. гда не забывали, что они дъти одной матери, птенцы

одного гивада, и потому никогда не отдъляли своихъ интересовъ отъ интересовъ ордена, который они часто называли "своею матерью" (matka swoia),—скажемъ больше, —уніятскіе митрополиты слишкомъ даже были преданы интересамъ базилівискаго ордена, —въ ущерфъ бълому уніятскому духовенству.

### (Окончанів будеть)

# происхождение и безсмертие человъческой души.

T.

Въ разсмотръніи происхожденія души человъческой представляются слъдующіе вопросы: откуда она, изъ какого источника и какое ея первоначальное состояніе?

Откуда наша душа? Какой она природы? Есть ли она часть Вожества, или часть видимой, внёшней природы, или -- если ни то, ни другое, -- не есть ли она существо, имъющее особливую природу и составляющее особливый классь въ порядкъ бытія? Въ отвътахъ на всъ эти вопросы новая философія блуждаеть также, какъ древняя. Но заблужденія той и другой выходять не изъ одного источника. Въ древней философіи они были плодомъ мысли слабой и не эрълой, какъ все вступающее въ первый періодъ бытія. Въ новой философіи, которая имъетъ величайшій запась опытности отъ прошедшихъ въковъ и которая развивается на почвъ, пропитанной началами высочайшей въры, они выходять изъ неестественнаго отношенія, которое образовалась между логическимъ развитіемъ мышленія и дъйствительною природою вещей. Мышленіе съ своими требованіями высшаго единства поставлено закономъ для всякаго бытія. Высшая субстанція, которая олицетворяеть собою это единство, дълается по необходимости началомъ, источ-

никомъ, изъ котораго существенно все происходить. По различію этой сущности, которая полагается въ основание всякаго бытия, все существующее, следовательно и душа, или обоготворяется или овеществляется, представляется частію Божества или природы. Но когда и это не удовлетворяло стремленію ума къ высшему единству, когда въ основномъ началъ онъ увидълъ двойственность сущности и бытія, представленій и реальности, то онъ пошель еще дальше и слиль эту двойственность въ умо-представляемое единство или тождество пдеальнаго и реальнаго. Такимъ образомъ безразличная, безхарактерная идея сдълалась родоначальникомъ всего существующаго. Всв существа, не изключая духовнаго міра, суть различныя формы, въ которыхъ эта идея проявляется и, какъ формы или способы обнаруженія идеи, не имьють бытія самостоятельнаго. До такихъ странныхъ умствованій дошла философія, уклонившаяся въ область чистаго мышленія и забывшая о живой двиствительности.

Тубь же и какъ искать руководственной нити, которая бы провела насъ сквозь этотъ лабиринтъ заблужденій?... Отытчаемь—въ природъ нашей души, въ ея высшихъ потребностяхъ и стремленіяхъ, которыя непреложны, какъ голосъ самаго Бога. Не будемъ только односторонии во взглядъ на душу. Чувствованія, желанія, вообще практическій стремленія составляють также существенныя ея стороны, какъ и мышленіе; слёдовательно требованія чувства должны быть столько же уважасмы, какъ и требованіи разсудка.

Итакъ откуда наша душа и какой она природы? Въ древности почти на всемъ Востокъ распространено быдо учение, по которому душа человъческая есть часть

или капля Божества. Это ученіе связано было санымъ существеннымъ образомъ не только со всеми върованіями, чувствованіями и действіями, но даже съ гражданскими учрежденіями индейцевъ, самаго древняго народа въ міръ. Если изследовать, что именно изъ индъйскаго ученія сдълалось извъстнымъ въ Европъ и перешло въ нее еще въ древнайшія времена: то окажется, что это было именно учение о переселении душъ, которое Пивагоромъ принесено къ грекамъ. Но для этихъ последнихъ оно было явленіемъ совершенно новымъ и чуждымъ, между тъмъ какъ въ Индіи оно было цовсемъстнымъ съ самыхъ древнихъ временъ, какъ только европейцы стали получать свъдънія объ этой странъ. Можно сказать даже, что на этомъ понятіи основанъ не только весь образъ мыслей, но и всв гражданскія учрежденія и житейскія отношенія индъйцевъ, У цихъ, это понятіе было, такъ сказать, родное, а у египтяцъ иноземное, хотя Пинагоръ заимствоваль его у этихъ последнихъ. Къ этому заключенію приводить насъ образъ погребенія мертвыхъ у египтянъ. Человъку такъ глубоко врожденъ какой-то священный трепетъ, какоето почти бояздивое благоговъніе передъ бездущнымъ. твломъ усопшаго, что насъ ни что такъ не оскорбияетъ, ни что не кажется намъ такъ не простительнымъ, какъ оскорбленіе этого чувствованія. Господствующій у различныхъ народовъ образъ погребенія мертанхъ не тодько чрезвычайно важенъ въ отношеніи къ ихъ нравственности, но онъ особенно замъчателенъ и любопытенъ еще и тъмъ, что по большей части бываеть тъсно, сопряженъ съ ихъ внутренними религіозными представденіями и чувствованіями. Любимое у грековъ сожиганіе умершихъ было въ обыкновеніи еще въ глубокой.

древности. Ово имъетъ много привледательнаго для вображения и соотвътствуеть внутреннему чувству чедовъка. Виъстъ съ пламенемъ духъ жизни возносится пъ небу свободнымъ и очищеннымъ, земная часть остается въ видъ пенав для сладостнаго воспоминанія. Странное обывновение египтянъ бальзамировать свои мумін, господствовавшее во всей внутренней Африка, не дегко можеть быть согласовано съ индейскими върованіями и понятіями переселенія душъ. Напротивъ такое обыкновение предполагаеть темное чувство, невнятно говорящее, что и этотъ повидимому мертвый остовъ для человъка еще чрезвычайно важенъ; а это чувство основано на поняти можеть быть понимаемомъ слишкомъ матеріально, что таинственный союзъ между освобожденною душею и ея земною оболочною - тыломъ, несовершенно прекращается, что онъ можеть быть опять возобновлень и что эта оболочка должна имъть участіе въ безсмертіи и нъкогда быть снова одушевленною и воскрешенною. Кажется, будто въ обычав бальзамированія тела заключаются чаяніе воскресенія его и предчувствіе христіанскаго догмата, хотя въ слишкомъ матеріальномъ примъненіи, и что по этой причинъ египтяне сберегали свои муміи съ такимъ тщаніемь и почитали ихъ священными. Образъ погребенія, господствующій въ нашей религіи, самый сообразный съ природою. Земав возвращается то, что отъ пея взято, и ея матеріальному нъдру повъряется земное, безжизненное тело, какъ семя для будущей жатвы. Когда мы знаемъ, что въ могилъ покоится любезное намъ тъло, то это сознание дълаеть его драгоцъннъе для памятованія и сильнье говорить чувству, нежели когда воспоминанію надлежить прилвиляться къ пустому мъсту послъ того, какъ тъло черезъ сожжение обратилось въ общія начала и стихіи.

Индъйское учение о переселении душъ основано было на представлении, будто всъ существа произошли и проистекли отъ Бога, а здъсь въ семъ міръ находятся въ уничиженномъ состоянии несовершенства и виновности своего отпаденія отъ Бога. Изъ этого состоянія всв существа вообще и преимущественно люди, чрезъ различныя степени видопревращеній и переселеній души, либо погрязають отъ собственной вины еще глубже дибо посредствомъ внутренняго очищенія своего существа снова могутъ приближаться къ совершенству и возвращаться опять къ своему божественному началу. Путь внутренняго очищенія, которымъ она достигаеть прежняго блаженства, состоить въ удаленіи отъ чувственности, углубленіи въ самихъ себя, удаленіи вившнихъ впечатлъній и сосредоченіи вниманія на о номъ предметъ. На этомъ представлении основанъ образъ жизни индъйскихъ, отшельниковъ, которые уделнясь отъ свъта, посвъщають себя исключительно уединенному соверцанію и подвергають свое твло самымъ строгимъ истязаніямъ. Нётъ надобности присовокущить, что аскетизмъ этого рода не имъетъ ничего общаго съ аскетизмомъ христіанскихъ отшельниковъ, у которыхъ вив шняя уединенность отъ гражданскихъ дълъ соединяется съ высокою внутреннею дъятельностію духа и сердца, плоды которыхъ опять вливаются въ общество. принадлежать упражнения въ наукахъ, нъкоторыхъ искуствахъ, также въ дълахъ общественнаго воспитанія ц общественной благотворительности, вообще воспитанія людей для иныхъ цълей, кромъ пользы гражданской ж сохраненіе того духа истины, который иногда упадаеть

въ обществъ, или подвергается опаснымь вліяніямъ со стороны усиливающихся земныхъ интересовъ (')

Но древнему ученю о происхождении человъческой души изъ Божественной сущности противоръчить во 1-тъ понятіе о Божествъ, какъ существъ въ высшей степени совершенномъ и святомъ, и потому не могла изъ Него произойти или отъ Него отделиться часть, въ которой видимъ зно. Если предположимъ, что зно явидось уже по отделени души отъ Вожественной сущности, то не разръшимъ затрудненія, потому что, представляя часть Божественной сущности съ возможности зда, мы должны представлять и ея источникь сь этою возможностію; иначе откуда взялась бы эта возможность? 2). Понятіе о Божествъ, какъ безконечномъ существъ. Вожественныя свойства проникають всю природу Его и, если можно выразиться образно, нать ни одной стороны, которая была бы менве совершенна, нежели другіл. Онъ есть всецвло безконечное Существо, но какийъ же образомъ одна или нъсколько частей Его, отдължинсь от Его Сущности и составивши особыя души, потеряли свою безконечность и сдълались ограниченными? Какимъ образомъ часть безконечнаго ума, безконечной воли, отделившись отъ своей сущности и сдълавшись отдъльнымъ бытіемъ, потеряли не часть своихъ совершествъ, но характеръ безконечнаго соверменетва? Этого нельзя изъяснить удовлетворительно никакимъ предположеніемъ.

Единственное, представляющееся мысли, изъясненіе этого заключается въ той слабой аналогіи, которую

<sup>(</sup>¹) Ф. Шлегель, Исторія Древн. и Нов. Литературы, Ч. 1, стр. ' 239—240.

представляеть опыть, что оть весьия умныхь отновы часто родятся бездарныя дэти. Но и это изъяснение не удовлетворительно, потому что здёсь постеценность; конечного, а тамъ разность конедиато съ безконечнымъ. Въ человъческомъ рождении и проислождении однихъ дущь отъ другихъ то, что существенно составляеть душу, ея высшія силы, непременно сообщается оть род дителей детямь; кли укажуть на опыть, что у кого нирачь вочится сргит резл. Базана" резл. силтя вочит совъсти, или чувства? Не сообщаются только тъ совершенства, которыя родители пріобратають образованіз емъ: но эти сов ршенства не составляють природы души. Между темъ въ Божестве исть этой постепенности между естественныць состояніемь Его природы, и совершенствами, которыя пріобратаются образованіемы Совершенства составляють Его сущность. Безконечность проникаеть всю Его природу, и потому мы не можемъ представить части, которая бы, отдалившись отъ этой сущности, лишилась свойствъ своей природым Душа не можеть быть извлечена изъ матеріальной сущности; потому что тогда въ причина было бы менъе, нежели въ произведении. Послъднія основанія матеріальнаго міра суть стихіи и силы: но ни тъ, ни другія не заключають въ себъ тъхъ свойствъ, какія мы замъчасиъ, въ душв. Какъ бы ни утончали огонь, воду, воздухъ, какую бы ни представляли чистую стихію или тончайшую силу: все онъ будуть дъйствовать не сознавая себя и притомъ по законамъ необходимости, не имъя власти уклониться отъ нихъ или перемънить ихъ. Не такова душа человъческая. Она мыслить и дъйствуеть съ сознаніемъ и свободою и свойства эти состав-ляють ея существо, ея природу. Поелику же этихъ.

свойотив невозновно заниствовать оттуда, гда свить ихъ: то следовательно и душа человъческая не могла преизейчи изъ накой либо стихіи или матеріальной сили. И тапъ душа не воть часть, истеченіе или папля. Вомества, як порожденіе Его; равнымъ образомъ не есть темчайшее развитіе или продуктъ какой либо естественной силы.

Происхожденіе души человіческой и ся отношеніе из-Вожеству и существамъ, отъ Него сотвореннымъ, можпо изъяснить имъ разсмотрівнія ся природы. Послику главное и существенное направленіе души есть стремленіе из Вожественному, то началень си дожно бытьсущество безконечное. Но отъ сего начала она не могла произойти чрезъ истеченіе или рожденіе; одинизсковомъ, не чрезъ отділеніе нівкоторой части силы Боміей, но только чрезъ сотвореніе. Съ втой стороны душа человіческая относится къ безновечному Существу точно также, накъ вой видиныя, сотворенныя существа; но си превмущество предъ ними заключаєтся въ особенныхъ совершенотважь си дуковной природы, одяренней разумностію и свободою и укращенной боленодобіємъ.

Способъ произмения души отъ Вога изъясияють имогими сравненіями и подобівми, которыя заимствуются или отъ міра чувственнаго, или отъ міра духовнато. Но эти изъясненія для своей цёли недостаточны и по следствівить опасны. Гипотева ветеченія или отделенія иткоторой части отъ полночы Божественнаго бытія заимствують образъ изъ матеріальнаго міра и переноситъ въ духовный порядокъ вещей, въ поторомь овъ не имъетъ мъста. Если же понимаютъ источеніе не въ собственномъ смысль, то подвить поводъ къ опасному

сожованию, вы которомы можно принять подобіє зо сежую вещь. Тоже можно сказать и о другомъ подоби--отраженія солисчивго луча въ водів или степлів м. ф. вськи прочихы подобіяхь, заимствуемыхы изъ-чувітвенваго міра. Не балке успувають тв. поторые завиству? ють подобіє изв міря дуковивго для жизни самой чоловъческой души. Говорятъ, что одинъ чедовъвъ можетъ сообщать свои мысли другому, висколько самы не те-PER THEST STO, TRIVE TO MEIGHE OCTRIONOR TE MIGHE COL врю же степенью! ясности, какими были до нередачы нив другому человъку. Равнымъ образомъ можно цередавать другому смлу воль, чувства, но опічная насколько потери въ нашихъ собсувенныхъ духовныхы емакь. Это самое можно примънить и жь Божествул или на проискождению духовной силы отъ Бова. Но это вожеть быть направлено: или вообще жъ происхожае-; нію человачесной души отъ Вога, или нь проискомденію только нівтоторымъ понитій, наково напримірть понятіе о Безпошечномъ. Но въ обоижь случаях в это поп добіє неприложимо, потому что въ первомъ случай оно изъясниеть только меремену въ состоянияхъ, а не касается самаго бытія; возбуждая въ другомъ человіню, невъстныя мысли, чувствованія; жедовія, мы дойствуемъ голько пазаобразъ маколей и чувствованій, моднесообщаемъ самыхв: духовнымъ силь, которыхъ природа. невависима отъ нашего воздействия на нихъ. Въ поол'йдвемы: случать выи невыясниють только чистую передвчу одной мысли или одного чувствованія, между тънъ навъ идея Безпонечного или стремленіе нашей душили Везпонечному есть высочайщій занонь нашей. духовной жизии, который проникаеть вою нашу духовную природу и танже : существенно относится въ ней,

вакъ закоръ дыханія или выдыманія из нашей чувогвенной природь. Сладовательно частный случай передачи-менсли отв одного существа нь другому не достакочень при изъясненім особенностей и существенямить свойствъ самой природы и законовъ ся, а по частимить обнаружевій.

Всегда ли дукъ человъческій быль такимъ, какимъ ME BUJUME OFO BE HECTORING BROWN, MAN BE COCTORNIN его премеошим ванія либо перемвиы? По древнему в всеобщему учению жизнь человическая не была колвержена такимъ перемвивамъ, страданіямъ, липеніямъ, канить подлеженть от мастоящее врамя. Все соотвеняю для нея мредметь наслажденія — и внутреннія расположенія души и видиная вийшняя приреда и общество подобныхъ намъ людей. Но этотъ порадонъ вешей продолжался недолго. Человать разрушиль эту гармомію и ето согласное лечение вещей грахопадением. Со времены этого несчестного событи окончился золотой въть добра и счасти и началось достояние полен баніе человіка между добромь и зломь, счастьемь и страдавівии. Начался новый порядокъ вещей, въ которомъ сила добра постоянно отраничивается зломъ. спекойствее души возмущеется ся вкутренними нестроенінши, наслажденіе природою отравляется ел врединми дъйствінии на наше тело и, наконець, общество подобимку намь дюдей подвергаеть насъ различнымь пранственным испытаніны и даже финческим страданіви. Исторія на каждой страниць представляєть нечальным следотвая грака, жичные опыты подтвержде-1 ють показанія исторіи. Повсюду слышатся жалобы на медское зножелетельство, на превратности счастья, на внутревнія плеустройства принці и на вившнія страдач

нія. Иныя видять нь этомъ естественный порядокъ вещей и думають, что человывь сотворень какимъ видять его ныий; видимыя несовершенства его составляють характеръ его природы, смесь добра и зла, счастія и нечалой — законъ его жизни. Но не на-чемъ основать подобное ученіе. Одно личное убізиденіе ще можеть устоять противь всеобщаго опыта, выражьемаго и преданіями религій и описаніями поэтовъ и показаніями исторіи и собственнаго опыта. Когда страдаеть человать, его нивто не убадить, что ему не тяжело, что это есть видимость страданія; если же стануть доназывать ену, что страданія находятся въ норадив вещей, то не только не утвинать его, по прибавыть еще новую тажесть нь страдаціямь, потому что сдвлають безвыходнымь его положение. И такъ зло, въ какожь бы видь оно ни представлялось, не может быть приведено къ естественнымъ явленіямъ человічеспойнизни. Всеблагой Творецъ не можеть быть Творцемъ, зла, поелику Онъ есть начало порядна и благоустройства; не могли произвести его другія силы, находящися виб человъка. Онъ не могли насильственно преклонить челована ко злу, поелику онь носить внутри себя умъ, сознаніе и свободу. И такъ причина этого явленія надо искать въ самомь человіні, куда и направляють насъ преданія древности и нашъ опыть. Отярытіе этой причины продъеть свёть на весь порядокъ насней жизни, осветить для нась путь исторіи и частію введеть нась вь тайны будущаго, сколько можно гадаль о немь по темь даннымь, какія находятов въ нашемъ распоряжения.

нь жреобледскій чувогичности надъ духовносійю, низимить симъ пожеманія надъ разумностію. Въ такомъ видь открожение передаеть намъ историю и первоначального граха въ человаческомъ рода. Однимъ изъ вервыхь обваруженій человіческой свободы было укломеніе на сторому нисшихъ, чувственныхъ силь, вследствів чего возникто это со всеми его последствіями. То, что ноначелу было только возможностю, содълалось дъйствительностию. Человъть могь, по самой природь своей свободы, сохранить перевысь высшихь силь надъ жидиния безъ касилія чему бы то ни было, но по той же свободо окъ уклонился на сторону чувственности. Явленіе зла произвело безпорядокь въ нравсевенной жизни человического рода, борьбу противоподожимих началь, оканчивающуюся нередко перевесом'в MATO HAVALA.

. Но уже самая эта борьба, повтворяющаяся въ опыть жаждаго человыка, показываеть, что эло не перемы вино человъческой природы, что оно не коснулось са! маро, лакъ скасать, кория его. Обыкновенный сиыслъ ирадскавляеть злое действіе и правственно преступную жизнь, какъ превратное неправление свободы. Въ этихъ едональ простаго симоми есть правда, но надобно точные епредванть не и оградить отъ дожных в толкованій. Психодорическій анадизь порочнаго действія показываеть, что вы совержении его участвують таже силы, ноторыми совершается и доброе действіе, - разсудовъ, воля нии правтическая сыга и чувство; и все эти силы действують согласно съ своею природою и своини зако нажи; но то, что существенно отличаеть нравственно засе двистые отъ добрато, заключается не въ природъ дъйствующихъ сняъ, но въ тъхь побужденияхъ, которыя располагають насъ въ симь дъйствия. Правотвенно доброе дъйствіе есть то, воторое происхедияв вслъдствіе справедливой оцънки встать побужденій, располагающихъ въ извъстному дъйствію и слъдствій, происходящихь оть извъстнаго дъйствія; нравственног эков происходить въ томъ случав, ногда вта опънка бываеть ложною, когда наному лябо интересу мы придаемъ силы болье надлежащаго и чрезъ то униваемь оплу высшихъ побужденій, имінощихъ непосредственнов отношеніе въ дъйствію. Но это можеть произойть тольдо вследствіе предварительнаго преобладами: пунственности надъ духовностію, въ следствіе положительнаго разстройства душевной жизни.

И текъ следствие первоначального грекопедские честь выстания, обнаруживается преобладатемъ нистить сить надъ выстими, чувственности надъ духовностию. Намъ навестно изъ опытнаго ученая о душть, чистодно силы души суть выстия, други нистия, одна пачальныя, други подчиненныя и вависимыя: неправильное отношение нежду ними возникло вследствие первако грека; отчеве недовакъ сталь удобопреклопийе къ удоживатиорению нистихъ, нежеля выстихъ силъ.

Следствія этого очевидны сами собою. Это во-первыхъ немраненіе разсудка, или образованіє пожныхю понятій о важитайшихъ предметахъ человічеснаго познанія—кажовы напр. ложных понятія о справодливомъ и несправедливомъ. Такъ доброе является въ нашей пушть, вакъ естественно-сильнійшеє побужденіе нь дійствію, апари превратномъ образованіи сильнійшимъ межеть поназаться не то, что ожльно по своей прирові, но то, что сдіналось такимъ отъ частаго невторенія, напр. дорочная силонность, страсть, —одинив сеювомъ—здо; отеюда вло менто принять выдъ добра, тамъ что понятія о томъ и другомъ должны были запутаться, накъ вто и понавываеть исторія. Во вторыхъ—оснабленіе воли; потому что начали управлять ею и располагать человіна къ сообразнымъ дійсквіямъ не добрыя, но порочныя желенія, какъ сильнійшія въ его душі. Напонаць, въ третьихъ—помраченіе чувства; потому что желенія и понятія, являясь въ ложномъ світь, не могли съ надлежащею справедливостію ни отпрывать, ни обнаруживать харантера прасоты.

Но мы долины поминть, что это же перемению человенской природы въ ея основания. Сила чувственности вависить оть большей удобопревлинности нь ней
человена, а не оть са внутренней препости, онерги.
Оть мастого удовлетворения ниемихъ силь образуются
сирасти, по даже мелое развите высшихъ силь уже
ослабляеть ихъ силу. Возстановление недлежащаго, 22коннаго равновесия между душевными силами, благоустроение душевной жизни по высшему требованию
правственнаго закона возможно въ полной мёрё тольво въ будущей жизни, но частию достигается и въ настоящей, такъ что жизнь настоящая въ нравственномъ
отновнения есть приготовление къ жизни будущей. Время воспитываетъ людей для вёчности, земля для неба.

Въ естественномъ порядкъ вещей содъйствующими средствами къ улучшеню жизни отдъльныхъ лицъ и народовъ служатъ: 1) воспитаніе, которое постепеннымъ упражненіемъ и внушеніями пріучаетъ душевныя силы человъка къ правильной дъятельности, стройной и соразмърной, въ такой періодъ, когда въ душъ еще мало собственныхъ основъ для выбора добра и зла; 2) образованіе, поелику оно, умножая число понятій, пра-

вильно образованныхь, и вводя ихъ въ правиленыя сочетанія (сужденія и заплюченія), уравновішиваеть духовную сторону человъка съ чувотвенною, — даетъ разсудку правило для сужденія, воля опору для нравчувству правильную мъру ственнаго дъйствованія, для сравненія и вообще возвышаеть разумную сторону человъка надъ чувственною. 3) Законодательство, поелику добытое образованіемъ и въковою опытностію -въд или йодол сикіношонто симнився си стокнёмисп гоустроенію гражданских обществъ на правственных в основаніяхъ. Наконецъ, въ порядке сверхъ естественномъ 4) откровенная религія, которая, открыван ногинныя понятія о Вого и міри, о дом в и правотвенности; и унръпляя волю, равно какъ облагоранивая чувство, вносить въ душенную живнь людей новые способы и силы истиннаго образованія и нравственнаго усовершенствованія человіческаго рода.

(Окончаніе будеть.)

## О ВОЗСТАНОВЛЕНІИ ВЪ АНГЛІЙСКОЙ ЦЕРКВИ МОНАШЕСТВА,

#### и именно винедиктинского ордена.

Давно уже носилась рёчь и ходили какіе-то неопределенные слухи о возстановленіи въ Англіи монастырей, и съ ними монашеской жизни. Наконецъ теперъ стали появляться, отъ времени до времени, разные «трактаты», будто бы издаваемые «братіей англійскаго ордена св. Бенедикта». Передъ нами лежитъ теперъ 6-й номеръ, быть можетъ, наиболее замечательный; и потому мы находимъ не неуместнымъ сдёлать изъ него цёногорым извлеченія. Писатель этого трактата поставиль себе задичей доказать, почему "монастыри должны быть возстановлены въ англійской церкви, и вийсте съ ними иноческая жизнь"; полюбопытствуемъ, чёмъ и какъ онъ доказываетъ необходимость этого возстановленія.

"Англійская наша церковь", говорить онъ, "безъ монастырей и безъ монашествующихъ не ноходить:

- "1. ни на первенствующую (primitive) Церковь,
- "2. ни на всъ прочія христіанскія церкви нашего времени, кажъ на Востокъ, такъ и на Западъ,
- "3. ни на себя самую въ лучшіе дни (purest days) ея существованія.
- "4. Она устроилась теперь не по идеж касолическихъ епископовъ и древнихъ отцевъ (каноны 1571), и не согласно "съ духомъ древнихъ отцевъ", тъхъ самыхъ, о

которыхъ она съ такимъ почтеніемъ говорить въ предисловіи къ ея "общему молитвослову".

"Для всякаго върнаго сына англійской церкви это явленіе представляеть печальный предметь размышленія, именно, что его церковь въ такомъ важномъ дълв, каково настоящее, явно противорѣчить толкованію Писанія, преданному ей первенствующей Церковію, древнимъ святымъ и мученикамъ, всему настоящему каволическому христіанству, самой себъ въ лучшіе дни ет существованія, и наконець противоръчить настоящей своей теоріи о канолической истинь. Намь скажуть что англійская церковь никогда не отрекалась отъ божественнаго авторитета, на который опираются подобвыя учрежденія, каковы напр. монашескія учрежденія ев. Василія и Венедикта; пусть такъ, пусть будеть тежъ, но отъ того-то именно гръхъ ея становится еще больше; что она не старается восполнить то лишеніе, которое она сама сознаеть, и равнодушно терпить его вы продолжение слишкомъ трехъ сотъ тътъ. Покуда это мебрежение будеть продолжаться, церковь англійская, **тю бы на товорили, на** практикъ, на дълъ, будетъ находиться въ противоръчіи со встии церковными авторитетами, которые она сама признаеть. И такъ не должно ли быть обязанностію и епископовъ и священниковъ и мірянь, - общими, совокупными силами, стараться объ усвоеній нашей части касолической церкви того устройства, какого требують дучшія, первобытныя времена, какого требують древніе отцы, какого требують всь настоящіе христіанскія церкви, и какого требуеть ея собственная теорія ?"

"Покуда эти лишенія будуть существовать у нась, до тъхь поръ не напрасно будуть говорить про нашу авилійскум перковь, что яй недостаєть кносимиссиото карактера, и что оне отділилась оть древияго общемія от касолическомъ кристівнствемъ. Оть того-то вонечно, при настоящемъ са положения, многія добрыя, кірующія и плайснійнийм ргисмъ ревности души оставляють са н'ядра: оне не дасть имъ ни средствъ, ни даже вос--щомпости слідовать свангельскимъ совітамъ о соверщенствій, подорые прадставдяются жамъ въ монашеской живни.

"Разберемъ теперь другую причину, почему заементь часческой жизии долженъ быть виссень нь органивацию нашей меркви".

- "Пива английская церковь будеть оставаться безь монострой, до тэкъ коръ она на принцию, деломъ, оси не ученемь, будеть противорочних в Ветхому: и Но-BOMY SARKTY. EQUI MIN STO ROBARCES, TO BEFORE CE TEMPS: допожемъ и то, почему обычное возрежение, будто моненява опстема была хороша и положно для двиночинувщикъ двей, а для потреблестей 19-го въна болъе не пригодна, -- на импетъ на какого основана. Яское дало, что неже моващеская живнь согласна съ Писаніемъ, если начало ся свыше, отн Бога, если она предъуставлена для всёхъ вёковъ Церкви-ясное, говорю, на винархован видом столько необходима для благостоянія Цервви и въ 19-мъ въкъ, какъ и во 2-мъ. Конечно, это маумить протестентовы, если свалать имы, что жа Бибаіи, не тольшо нолошены основанія, но и овмыя правыва монашеской жизви; темъ не менее ато истивно. Вы Библіи, и въ особенности въ Новомъ Завътъ, нарочито предъусмотръна возможность существованія иночества, какъ высшее проявленіе (Phase) христіанства и наиболье полное осуществленів свангольсмей живии. Конечно, слоей—инокъ, инокиня, менастырь, монашескій и т. п. не встрічнотся нь Писанін; но відк ність тамъ и слоси—Трокца; а мы не обннуксь можемь связать, что самое ученіе о молошества по прайней мітрі стольно же ясно, накъ и ученіе о Трокца, зачилючается въ Евангельскихъ и Апостольскихъ писаніяхъ".

"Чтожъ это за учене? Этимъ ученемъ внушнется мамъ, что высшая жизнь христанциа есть жизнь произсольной нищемы, цаломуфрія и послушонія, изъ любий 
во Христу. Для сей по цвли тв, которые чувствуютъ 
себя призванными въ избранію сей жизни, двлають резные обвты (1), обвты цвломудрія, нищеты и послушанія, т. е. обвты совершенного самостверженія. Жизнь 
Госпора машето Інсуса Христа была, въ истинивішемъ 
симслів, жизнію нешрерывной мищеты, нослушанія и 
правильномудія, инэче—это была жизнь иноко—провожнико. 
Отъ того-то во віди Благословенный Госпорь — Самъ, 
въ резличныхъ выраженіямъ, въ основаніи нашего правственнаго совершенства полагаеть эти три вноческій 
правила или эти три евангельскіе совіти.

- 1. Аще хощеши совершень быти, иди, придаждь импніе теое, и даогдо шицимь: и гради ет сладо Мене. Мо. 10. 21.
- 2. Суть скопцы, поисе изъ чреза матери родишася тако: и суть скопцы, иже скопишася от человинь: и суть скопцы, иже исказиша сами себе, царетыя ради пебеснего: мага выпотити, да втотить. Мо. XIX. 12.
- 3. Авт снидоже съ пебесе, не да теорю волю Мою, но волю пославшаго Мя Отца (Іоан. VI. 38). Аще кто ко-

<sup>(\*)</sup> См. Лев. 27, 1. 2. Числ. 6, 1. 2. 30, 1. 2. Суд. 11, 30. 1 Цар. 1, 11. Іврем. 35, 2-18. Даяв. 18. 18. 21. 23.

щеть : no Мин втыл да отвероюется себе, и возметь красть свой, и послыдуеть Ми (Лк. IX. 28).

"Въ этихъ трекъ неречениять евангельскихъ заключаются ясно и положительно монашеския правила, ученіе о монашествъ и совъты совершенския (Consilia perfectionis). Это

- 1. Совершения произвольная нищета.
- 2. Совершенное произвольное бевбрачіе.
- 3. Совершенное произвольное нослушение.

"Согласно съ симъ ученіемъ, панъ ны находимъ въ Дъян. 4, 34, 35., христівне букламно жили и дъйст-BOBALU BA OCHOBARIE DEDBATO HE'S CHES CRASS CRASS совътовъ, и вовси не въ слъдствіе необлодимости, какъ то можно видеть въ 4 ст. 1-й гливы. Прамеры втораго евангольского сообта представляють собою всв апостолы, новорые есь-оставили для Христа, - и отца и MATE H WELL, KARE TO MOMBO SARMOUNTE MOE CIÈL CLOBE св. Петра: рече мое Нетръ: ое мы пошавихомь вся, и по Тебе идожоми. И Господь, вам'ятим при семь, похваляеть оту святую решиность, какь то показывають севнующів Его слова: вминь слагамо вамь, яко никтонее сеть, инсе оставить домь, или родители или братію, или сестры, пли оксну, или чада, царствія ради Бозмія, чене не приметь мномичень во время сів, и въ впит пряддийй животь впанний. (Лук. 18, 29. 30) Не явное ли это указаніе на второй совыть Квангельскаго совершенства? А что говорить еще св. Апостоль въ посления своемь из Кориненнямь (гл. 7, 32)? Онь подожительно утверждаеть, что не оссенивыйся нечется о Господникъ, пано угодити Господски; а оженивыйся печется в міренцяв, како усодина экспа. И въ сенъ случав Апостоль замъчаеты что онь туть двачь свое мивніе,

какъ человъкъ, водиший Духомъ Божінмъ (ст. 40), и какъ человъкъ, которому дана благодать воздержанія (ст. 25). Въ Отпровеніи (14. 4) указуется особая мада для тъкъ; которые, ради Христа, обрекли себъ на жизъь дъвственниковъ<sup>4</sup>.

"Что касается до втораго совъта евангельскаго совершенства относительно произвольного мослушания, жизни по началамъ совершеннаго самоотверженія то намъ оставжея только замътить одно, а именно, что адысь, наиболые совершеннымы и наиболые "букваль" нымь образомы и вы наибомые высовомы емыслы, осуществияется примъръ нашего Господа, до конца пребывшаго послушнымъ волв Своего Небеснаго Отца и Святой Діврів Маріи. О послушанім доховнымъ нашимъ наставникамъ пусть всиній прочитаеть въ посланій къ Евреямъ. За тъкъ, развъ сдъгать еще два запъчанія, во избъланіе навихъ либо недоразумьній. И во 1 чт непремвино должно делать различіе между советеми и предписаніями или правилами: первые не имбють обизательнаго харажтера для всёхъ христіанъ, послёднія же, само собою разумеется, имъють общую обязательность для всянаго христіанина. Во 2-хъ, ни на муновеніе не должнопредполагать, чтобы Господь, благословенный во выми. увъщавая освавить жеку и чедъ ради Его, возбранилъ етимь бракъ, ибо. Онъ воно и положительно говорить. уло "могій вибетити да вм'єстить".

"На основанія всего этого, насолическая Церковь во вой времена учила, что Гооподь нашь Інсусь Христось; основавий Свою святую Церковь, всёмь желающимъ быть "совершенными" завіщель продать все, что они выбыть, и живь жизнію дівственною, визнію совершеннаго послушанія. И вото почему, накъ скоро поні чились гоненія, Церковь, говоря языкомъ нашего времени, организовала общества для мужчинъ и женщинъ, извъстныя нынъ подъ именемъ мужскихъ и женскихъ монастырей, какъ такія общества, въ которыхъ представляется наибольшая возможность жить согласно съ совътими еваніельскаго совершенства".

"Все это прекрасно можеть быть въ теоріи, скажуть намъ; но что добраго на приктикъ можеть выйти отъ возстановленія монастырей и монастырской жизни въ нашъ въкъ прогресси, въ нашъ 19-й въкъ? Отвътимъ же сперва на этотъ вопросъ, предполагая, что онъ исходить изъ усть христіанина".

Главная польза отъ возстановленія монастырей и монастырской жизни была бы та, что тогда англійская церковь снова овладела бы древнимъ оружіемъ вечерняго, полунощнаго и всенощнаго молитвеннаго бденія и хваленія: тогда отверзиись бы для ея върныхъ чадъ богатыя сокровищницы святых Божінхъ человъковъ. Лукавый светь теперь свое свия зла и грвха на всехъ степеняхъ общества; злонравіе и невъріе возрастаетъ теперь вездъ все болье и болье: а между тъмъ мы не видимъ теперь въ нашей странъ такихъ върныхъ чадъ, которыя денно-нощно ходатайствовали бы за насъ въ своихъ молитвахъ, дабы поспъщило водвориться среди насъ царство небесное, царство Божіе; не видимъ тъхъ святыхъ иноковъ и инокинь, которые всенощныя свои моленія и півнія противупоставляли бы безчиннымъ, неумолкающимъ кликамъ разврата нашихъ дней, кликамъ, вопіющимъ на небо и призывающимъ на насъ гнъвъ Божій. Съ возстановленіемъ же пріютовъ иноческой жизии, ходатайственныя молитвы святых иноковъ, какъ дымъ благовоннаго кадила, покрыли бы своимъ

благословеніемъ наши селснія грашничи, ибо не изрокъ ли и Самъ Господь, что Богь имать сотворити отминение избранных Своихъ, вопіющихъ къ Нему день и нощь (Лук. 18, 7)?"

"Далъе-какія благотворныя слъдствія могли бы открыться и въ тонъ и, такъ сказать, складъ всего общества, если бы явились среди насъ люди, все, все оставившіе на землю, ради Христа и въ чаяніи неба! Они были бы живыми, ходячими доказательствами истины будущей жизни, неотразимо вносящими убъжденіе въ души гръшныя, но ищущія мира и покоя. Одинъ видъ произвольной нищеты, какъ мечь, проходиль бы въ сердце гордаго и богатаго міролюбца, невольно напоминая ему о Томъ, Который во дни земной своей жизни не имъль мъста, гдъ бы подклонить главу. Нашъ 19-й въкъ такъ самомнителенъ и такъ самодоволенъ среди успъховъ своего прогресса, что почти нътъ возможности проникнуть въ тъ ограды самолюбія и своеворыстія, которыми онъ обставиль себя: и вотъ ничто столько, какъ возстановление иноческой жизни, не могло бы содъйствовать къ открытію пути въ эти укръ пленія. Англія 19-го въка, мы знаемъ, не любить, чтобъ ей напоминали, что, кромъ воскресной религи, есть релиия вседневная: откудажь голось обличения могь бы послышаться сильнее, какъ не изъ иноческихъ обителей?"

"Таковъ нашъ отвътъ совопроснику 19-го въка — христіанину. Послушаемъ теперь, что скажеть практи ческій человъкъ, какъ называетъ его міръ, или безуминий, какъ называютъ его Христосъ и Псалмопъвецъ. "Монастыри и монахи, по его словамъ, годились еще и даже были очень хороши въ въкъ мрака и суевърія;

но теперь, при полномъ свъть дня, когда люди возрасин въ мъру совершеннаго возраста, и царствуетъ повсюду разумъ, монастыри и монахи стали бы только мъщать общему ходу просвъщенія". На сей разъ и мы въ свою чреду предложимъ вопросъ: а что этотъ пракчическій человъкъ думаеть о нашей англійской системь обязательного, выпужденного милосердія? Что онъ думаеть о нашихъ поборахъ въ пользу бъдныхъ, о нашихъ рабочихъ домахъ? Знаеть ии онъ внутренній ходъ этой машинной системы? Наиболье добросовъстные люди должны сознаться и сказать, что все это нечбходимое неизбым ное эло; должны сознаться и сказать, что эти поборы въ пользу бъдныхъ служать печальнымъ, а въ нъкоторыхъ случаяхъ, и жестокимъ бременемъ для самыхъ бъдныхъ; о рабочихъ же домахъ довольно и того замътить, что иногда и крайняя нищета уклоняется отъ этого пріюта. Спращивается теперь, откудажь это необходимое, неизбъжное здо? Это ало есть следствіе уничтоженія монастырей и монастырской жизни. Разница между благотворительностію прежнихъ темныхъ временъ и благотворительностію нашего времени та, что первая исходила отъ сердца, свободно, ради Христа; а последняя, безъ воли нашей, наложена на насъ актомъ парламента. Чтожь изъ этого вышло? Благотворительность 19-го въка совершенно отделилась отъ христіанства. Нехристь, безбожникъ можеть быть въ главъ того или другаго благотворительнаго заведенія; нечестивецъ можетъ быть сборникомъ поборовъ въ пользу бъдныхъ; и отъ того-то пріемлющіе наше подавніе пріемлють его, не какъ милостыню во имя Христово, но какъ подать, наложенную на насъ вакономо; отъ того-то ни въ пріють, который

представляють имъ рабочіе дома, ни въ еженедвльныхъ денежныхъ пособіяхъ, которыя удъляются имъ изъ суммъ, собираемыхъ въ пользу бёдныхъ, они не видять и не чувствують кроткаго вёянія Духа Христова. Въ прежнія темныя времена любовь о Христв Іисусв была народною раздаятельницею милосердія и благотворенія больнымъ и бёднымъ; а нынё національное милосердіе—National charity, на всёхъ его степеняхъ, опредъляется актомъ парламента. Гдё же туть можеть быть хотя тёнь любви христіанской между дающимъ и пріемлющимъ?

"Но пусть возстановятся монастыри и съ ними монашеская жизнь: тогда, мы увърены, не нужны будутъ и вынужденные поборы въ пользу бъдныхъ и разные рабочіе дома, по крайней мъръ въ настоящемъ ихъ видъ. За больными и бъдными стала бы тогда ухаживатъ не рука наемника, снъдающаго половину подаяній, но рука человъка, посвятившаго себя на служеніе Богу и ближнему: изъ устъ его услышалось бы не слово жесткое или гнилое, какъ то бываетъ теперь, при настоящей системъ наемничества, но слово мира и любви, слово вразумленія и назиданія"...

За тъмъ писатель трактата обращается къ публикъ съ тономъ увъренности, что она отзовется на его призывный голосъ полнымъ участіемъ.

"Покуда, говорить онъ, наше братство слагается только изъ шести человъкъ; но и тъ, продолжаетъ онъ, не имъютъ еще постояннаго и опредъленнаго пристанища. Между тъмъ число желающихъ подчиниться изъвъстнымъ уставамъ бенедиктинскаго ордена возрастаетъ чуть не съ каждымъ днемъ. Уставы же эти не разнятся отъ прежнихъ, и всъ заключаются въ "Enchiridion Benedictium".

Попытка — возстановить въ нѣдрахъ англійской епископальной церкви монастыри и монашескую жизнь, очевидно, родилась вслёдствіе убѣжденія, что англійская епископальная церковь составляеть собою вѣтвь канолической апостольской Церкви.

Но какъ согласить террію съ прантиной? Напр. бенединтинскимъ уставомъ братіи или сестрамъ 3-го разряда, между прочимъ, предписывается какъ можно чаще "viriture beatum Sacramentum," и тамъ предъ алтаремъ совершать обычных моленія; между тъмъ въ англійской деркви не только "Sacramentum non reservatur," но и не должно быть сохраняемо; ибо по случаю пріобщенія больныхъ пасторъ каждый разъ обязанъ бываеть "Sanctificare elementa:" гдъ же и какъ, по крайней мъръ въ самъ отношенія, могь бы исполняться бенединтинскій уставъ?

Съ другой стороны англиканскою дерковію воспрещается всякаго рода "Eucharistica adoratio."

Вотъ что значить своевольно уклоняться отъ вселенсвой истины и своевольными же путями искать са достиженія.

**Протоісрой Енгеній Ценовъ.** 

an an

## СУДЬБА ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

## на понійскихъ островахъ.

Тонійскіе острова, составлявшіе въ последнее время особенную республику подъ протекторатокъ англійскаго правительства, а нынъ присоединяемые кв греческому королевству, состоять изъ семи острововъ разной величины, которые по порядку отъ съвера къ югу носять следующія названія: Корфу (въ древности Согсуга-Коркира), Санта-Мавра (Levcadia-Левнадія), Gearu (Ithaса-Иоака), Кефалонія (Cephallenia-Кефалленін), Запть, (Zacynthus-Закиноъ), Паксо (Sphagia-Coarin) и (Cithera-Kneepa).

'Христіанская въра введена была на этихъ островахъ двумя изъ 70-ти апостоловъ и спутниковъ св. апостола Павла, Іасономъ и Сосипатромъ, которыхъ св. Павелъ называеть своими сродниками (Римл. 16, 21). Прежде всего они ввели православную въру на островъ Корфу. Новая религія быстро распространилась и считала между первыми обращенными ко Христу Коркиру, дочь царя или правителя острова. Въ одной мили отъ города Корфу, на юго-восточномъ берегу, существуетъ церковь, построенная въ XII-мъ столътіи и посвященная памяти этихъ двухъ апостоловъ ( ).

чя апр. говорится о Ізсонів и Сосинатрів, что они (У Въ чет.-Мин. ... им въ Кервирейскій островь прише<sub>нь</sub> тые церковь прекрасну во имя св. ~~те, иногижь при-

Предъ самымъ первиеселіемъ столицы римской имперін въ Константинополь, церковь коркирская имала своего епископа и составили часть епархін епирской, Между предстоятелями церивей, бывшими въ Никев на 1-мъ вселенскомъ соборъ, упоминается Аполлодоръ, епискойъ коркирскій. Другіе двое коркирскіе епископы, Сотериять и Филиппъ, присутствовали — первый на 4 воеленскомъ соборъ, бывшемъ въ 451 г. въ Халкедонъ, а вторый на 7-иъ вседенскомъ соборъ, бывшемъ въ Никев въ 787 году. На этомъ последнемъ были также священия Тригорій за епископа кезалонскаго и Ленъ, епископъ закиноскій. Епископская канедра коржирская въ 887-иъ г. была вилочена императоромъ Львомъ Мудвышь въ число интрополій, подчиненных власти Копстантинополя. Въ его Διατύπωσις поль № 73 значится также епископъ Санта-Мавры, который навменованъ 23-мъ серхісписнопомъ. Митрополить коринескій считаль въ собственной спаркін списноповъ Кесалоніи и Занта. Въ началъ Х-го въка порипрская канедра славилась святостно возсъдавшаго на ней Арсенія, а въ XII и XIII-мъ въкахъ ученостію двухъ Георгіевъ — Куфары (Cufara), на котораго Мануиль Комнинъ воздагаль посольство къ императору Фредерику Барберуссв, и Варdana (Bardanus), автора нъскольнихъ трактатовъ о чистилицъ, опръсновахъ, исхождени Св. Духа и проч.

Съ того времени вившаяя судьба православной Церкви на Іонійских островах изменалась съ переменою обстоительствъ политической судьбы ихъ. А эти обстоятельства были следующія:

влекоша ко Христовой ввръ", потомъ "боящеся мучительства царева (при царъ Керкилинъ) бъкаща въ близъ бывшій островъ и крымкуся," а за тъмъ "многая содълаща чудеса и церкви купно съ царемъ (Севастьяномъ) создаща прекрасны и въ старости маститъй скончаща житіе".

До замятія Констатинополя леянцанами во время ізтаго крестоваго похода, Іонійскіе острова оставались подъ властію константинопольских императоровь, мовлючая немиотихъ лъть XII-го стояжтія, въ течени воторыхъ потомки Норманда Роберта Гвискара занимали острова Корфу и Кефалонію, по по спять раздільного трантата 1204 года эти два острова, равно какъ Зантъ и Санта-Мавра, достались венедіанамь. Впрочень Короу, принадлежа преемственно деспотажи Втоли и дому д'Анжу (d'Anjon), подчинился венеціанской республикъ тольно въ 1386 году, которян и владъла имъ до политической ватастроом 1797 года. Кезалонія н Занть принадлежами сначама Мажено Валенкурту (Walaincourt) посомъ принцамъ Ахали Виллегардунилеръ (Willehardouins), оза тъмъ дому д'Анжу, и наконаць: • замелін Токки (Tocchi) Беневентскихъ, которые владван также Санта-Маврою и Итакою. Къ концу XV • сполътін быладыли ими турки, но не на долго, и были изгнаны венепіавами, которые всявдетвіе этого подчинили своєй влести и Зантъ и Кефалонію. Санта-Макра, поворшипись въ 1459 году игу турожь и переходя попережанно: изь ихъ власти во влисть венеціань, окончательно осталась за последними съ 1699 года полските транията париовициаго. Чериго, вфрантю, по раврельному трантату, ималь одинановую судьбу съ Кандією и друтими сосъдними островами, доставимимися велеціанамъ. Этоть островь быль потомь ленивна владаниемь ось musin Bense (Wenier). By haven's me MVIII creating трактать пассаровицкій передаль его венеціанской республикъ. Паксо и Итака раздъляли участь Корфу и Кефелоніи. Такимъ образомъ въ концу XVIII въка семь Іонійских острововь, съ болве или менве отдаленной

вможи; жанодились во власти венеціанской республики. По трантоту кампо-вормійскому они были уступлены республика оранцузской, которая владіла островомъ Короу тольно 20 місяцень, а прочими островами еще менёе. Вей они образовали тогда, до 1807 года, распублику есми острововъ, съ уполномоченнымъ и гарнизовами руссинии. По тильзитскому миру они отданы были императору оранцузскому. Трактать парижскій 1815, года образоваль изъ нихъ независимоє государство подъ протекторатомъ короля великобританскаго. Въ 1817 году оти острова получили конституціомную хартію, преобразованную въ 1848 и 1849 годахъ.

Тавы жакъ главные властители Іонійскихь острововъ съ ХІІІ-то до ХІХ выка были католики, то православная Въра и Церковь въ теченіи всего этого времени испытывали тяжное вліяніе римскаво паны и его приверженцевъ, ногорое обнаружилось въ сладующихъ, болье заманатакьныхъ, осктахъ (1).

жи вонцу XIV стольтія церковь острова Короу была лишена своюю епископа приннами дома д'Алжу, которые оставили ей только прочопона (просопотах) и не приннавали викакой другой епископеней вдасти, кроит власти натинского арміснископа. Такое положеніе діль быдо подперживаемо и при владычестві венеціань, которые даровалі предопоятелю и влиру латинскому важныя общественним имінія. Вы Кесалоніи и вы Занті, съ 1342 года, вспорів послів овладічні ним крестоносціами, православная синскопокає, наседра была умичножена. Впрочень Леонардь de Тасоні везопановиль въ 1477 году арміспиство Кесалоніи, включивы вь его округь

<sup>(1)</sup> CM. BE L'Union Chrétienne, 1863 N N. 40 m \$1. Renseignements sur l'Eglise grecque dans les iles jouiennes.

Итаку и Занть; а на этомъ носледнемъ оставляся томко протопопъ. Венеціане въ 1716 году постановили, чтобы тамошній архіспископъ былъ избираемъ два раза сряду изъ клира кефалонскаго, и въ третій разъ изъ клира зантскаго. Но и на этихъ островахъ, равно какъ на Корфу и Санта-Мавръ епископъ латинскій, принадлежавшій къ господствовавшему въроиспов'єданію; пользовался преимуществомъ чести. Отдъльная спархія острова Чериго была управляема викарілям митронолій малвазійской или монемвасійской, изъ числа которыхъ изв'єстенъ Максимъ Маргуній (Магдипіия), жившій въ XVI въкъ.

Вообще господство латинскихъ предатовъ надъ греческимъ духовенствомъ въ этихъ областяхъ било пълію венеціанской и ватиканской политики. Hostony mana Александръ IV въ XIII въкъ издаль постановление для царства кипрскаго и другихъ соседнихъ областей, воторымъ учреждалось четыре епископства для датинавъ и четыре епископства для грековъ; но судъ надъ греческими епископами, низложение и перемъщение ихъ предоставлены римскому папъ. Греческій кипръ могъ избирать своего предстоятеля; но его избраніе должно было получить утверждение оть латинского епископа, и посвящение избраннаго не должно было совершаться прежде, нежели онъ исповедуеть свое подчанение латамскому епископу. Казедра митрополита греческого была уничтожена. Грекамъ дозволено было постановлять правила на своихъ спархівльныхъ соборанъ, но съ тенъ, чтобы постановленія сін были согласны съ обычании, католической въръ не противными и римскою церковію терпимыми (Jidei catholicae non adversis et a romana ecclesia toleratis). Въ отношени же къ мірянамъ еще

прежде того папа Инокентій III въ 1215 году даль предломеніе 4 собору латранскому "оказывать честь и покровительство тъмъ гренамъ, которые поступили бы въ подчиненіе свягому престолу (т. е. папскому), дозволяя имъ, сколько возможно, держаться своихъ обычаевъ и своихъ обрядовъ, но не дозволяя того, что можетъ вредить душевному спасенію и церковной чести. Посему запрещено было, подъ страхомъ отлученія и пизложенія, вновь крестить тъхъ, которые уже были крещены (разумъется, изъ грековъ) латинянами, и омывать престолы (разумъется, православные), на которыхъ совершали Евхаристію латинскіе священники.

Спорымъ последогрість таких распоряменій были разных притесненія, которыя греки испытывали со сторовы актинскихъ ещископовъ, требовавшихъ, чтобы дъти, крещенныя греческими священниками, были перепреживаемы по обряду римской церкви, таинство Евхаристім принято было совершать исплючительно на опръсновахъ, причащение подъ обоими видами-тъла и вреви Христовой-не было употребляемо, священники не смъжи носить бородъ (barbam nutrive), и тъ изъ нихъ, которые до посвященія были женаты, жили въ разводъ съ своими женами и проч. Отсюда возникан всеобщія поудовольствія и жалобы. Вследствіе ихъ пана Левъ I-й, желая поддержать, какъ овъ говориль, единеніе. пріобрътенное съ великимъ трудомъ (пліопем, multo labone queesitam), 18 mas 1521 года опредъящить: 1, чтобы треки неполняли свои обряды и обычан, совершали антургію и другія службы по своему древнеmy efundosedito (secundum corum antiquem consvetudiпому), и греческіе предстеятели, даже въ м'ястахъ, подленыцить базсти латинскимы проложень, свободно польводались своими правами, базь опаденія быры привле чену противъ воли къ суду, за соблюдение своихи обрядовъ; 2<sub>в.</sub> чтобы подавнія на перковныя нужды быдк свободно собираемы греками отъ грековъ и дахинянъ, безъ различія; 3, чтобы латинскій епископъ не предсъдательствоваль дри посвящении греческихъ кдириковъ и на обороть; 4, чтобы въ сжинанныхъ изъ грековъ и латинанъ епархіяхъ, инфющихъ только датинскаго предата, этогъ обязанъ былъ отряжать греческаго викарія для сужденія о ділахъ грековъ, и такимъ же образомъ поступаль въ дълахъ апелляціонныхъ; 5, чтобы священникамъ латинскимъ было запрещено, совершадь дитургію или другія службы въ перквахъ греческихъ, а также вивщинаться или принимать участіе (развъ только они будуть приглашены) въ похоронахъ, бракахъ, крестинахъ и другихъ священнодъйствіяхъ грековъ; 6, чтобы, при существовани въ одной епархіи двукъ епископовъ, одного датинскаго и другасо гречесваго, напр. въ Кеоелоніи, Зантв и других местахъ, датинскій епископь не нижшивался въ права другаго какъ въ отношени къ духовныть грекамъ, такъ и къ мірянамъ, и вообще въ какихъ бы то ни было дълахъ, относящихся из гречерному предстрателю, который должень управлять, имять наблюдение и власть надъ грекоми такъ же, какъ спископъ ладинскій надъ своини только; 7, чтобы греческіе священники приходскію и монажи свободно пользовались инуществомъ, принадле: желцинъ икъ перинана и монеожирямъ, разно какъ уступками, изъятіями и прецмуществами, орнаненными въ папской булла Маге мадаци; наконсите 8, чтобы вдовы греческихъ священниковъ и другикъ наприновъ, живущія (честью, жольровались): тёми же правами, мачятіями и преимуществами, которыя принадлежали имъ при жизни ихъ мужей.—Это постановленіе папы Льва Х подтвердилъ и Климентъ VII 26 марта 1526 года.

Однако, не смотря на эти правила и угрозы, которыя были присоединены въ нимъ, православные греки на о. Корфу были часто притвеняемы за соблюдение своихъ обрядовъ не только духовенствомъ, но и правительствами, принадлежавшими къ латинской церкви. Посему тамошній греческій протопопъ принуждень быль отправиться въ Римъ, гдв и представиль свои жалобы Папъ Павлу III, который 8 марта 1540 г. пославъ грамату латинскому архіепископу на о. Корфу и другимъ предатамъ и духовнымъ сановникамъ на этомъ островъ, приказавъ, подъ страхомъ отлученія или отдачи подъ судь, чтобы правила Льва Х были въ точности исполняемы, и прибавивъ, чтобы греческие священиики могли совершать обрядъ погребенія и носить крестъ, не платя ни какой пошлины латинянамъ и не испрашивая отъ нихъ разръшенія. Все это было одобрено и Венеціанскимъ Сенатомъ 31 іюля 1542 года, при Дожъ Петръ Ландо, и въ послъдствіи времени напечатано, въ 1762 г., на трехъ языкахъ итальянскомъ, греческомъ и славянскомъ.

Между тымь послыдующие папы римские не были одушевлены тыми же чувствованиями по отношению къ грекамъ, какими—упомянутые ихъ предшественники. Пій ІV, подъ предлогомъ злоупотребленій, происшедшихъ отъ прежнихъ правилъ, отміниль и уничтожиль относительно грековъ, живущихъ по ту и по сю сторону Фароса и въ другихъ містахъ, всі льготы, дарованныя имъ предшественнивами его, именно Львомъ X, Павломъ III и Юліемъ III, такъ что было дозволено латин-

скимъ предатамъ посъщать, въ сдучав нужды, всв греческія церкви, и тамъ свободно пользоваться своими правами, также оказывать полную и всецвлую власть въ томъ, что касается богопочтенія, совершенія таинствъ, спасенія душъ и истребленія ересей, при чемъ . только обряды грековъ, допущенные римскимъ престодомъ, рарно привидлегіи и апостольскія милости, данныя имъ, должны были оставаться цёлыми и неприкосновенными. — Пій V, граматою 13 сентября 1566 г. отмънилъ и уничтожилъ свободу или право священниковъ греческихъ (особенно женатыхъ) совершать по латинскому обычаю (latino more), а латинскихъ священниковъ по греческому обряду (graeco ritu)-литургію и другія церковныя службы.—Папа Клименть VIII 31 августа 1595 г. издаль инструкціи касательно нькоторыхъ греческихъ священнодъйствій, адресованныя къ латинскимъ епископамъ, имъющимъ въ своихъ епархіяхъ грековъ и албанцевъ (1). Въ этихъ инструкціяхъ достойна замъчанія первая, которая по видимому подвергаеть сомнанію, получили ли дати, прещенныя греческими священниками, св. муропомазаніе, которое въ церкви восточной, по древнему постановлению, совершается обыкновенно въ одно время съ крещеніемъ. Посему папа повелъваетъ датинскимъ епископамъ совершать надъ этими дътьми св. муропомазаніе и конфирмацію, хотя и съ оговоркою: если N не конфирмованъ (si N non est confirmatus). Замъчательно также, что епископы греческіе не обязываются брать оть датинскихъ

<sup>(1)</sup> Эти инструкців, равно и другія постановленія папъ собраны бывшимъ латинскимъ архієпископомъ на о. Корфу Анг. Мар. Querini и изданы для руководства латинскому илиру въ 1725 г. съ разръшенія папы Венедикта XIII.

епископовъ св. елей, когда онъ у нервыхъ уже приготовленъ и благословленъ ими самими по древнему обраду, но обязываются брать св. муро, которое непремънно должно быть освящено епископомъ (non nisi ab episсоро benedici potest). Далъе встръчаются въ упомянутыхъ инструкціяхъ такія постановленія:

Священники, формально посвященные схизматическими (т. е. греческими, православными) епископами, котя получають званіе, но не право дъйствовать (recipinnt quidem ordinem, sed non executionem), доколь они не будуть возсоединены и разрышены чрезъ торжественное отреченіе оть своихъ заблужденій или по крайней мірть оть схизмы произведшаго ихъ прелата. Безъ позволенія св. престола (т. е. римскаго папы) епископы схизматическіе не могуть ни получать, ни преподавать посвященія, или другихъ таинствъ.

Греви, произведенные въ высшія духовныя званія безъ разръшительныхъ грамать латинскаго епископа, отръшаются отъ должности.

Мужъ или жена католической въры не должны слъдовать въроисповъданію своего супруга; но жена греческой въры должна принять въроисповъданіе мужа—
латинянина; дъти принадлежать къ въроисповъданію
отца, если мать католичка не пересилить. Греки должны въровать, что Духъ Святый исходить отъ Отца и
Сына, но они не обязаны произносить этого, развъ въ
томъ случать, если бы могъ произойти соблазнъ, особенно если они живутъ между латинянами, или необходимость потребуетъ исповъдать католическую въру;
тогда нужно и произносить (tunc oporteret etiam pronunciare).

Въ смъщанныхъ приходахъ - изъ датинянъ и гре-

ковъ, — послъдніе обязаны соблюдать праздники, предписанные латинскою церковію.

Наконець папа учредиль вы Римы звание епископа преко католическаю, что бы онь посвящаль по греческому обряду тыхы грековы изы Италіи и прилежащихы острововы, которые захотым бы принять посвящение оты епископа греческаго, не обязывая ихы представлять разрышительныя граматы только вы этомы одномы случай.

Такое положение дваъ прекратилось въ то время, когда республиканцы — французы овладыли Іонійскими островами въ 1797 году. Генералъ Шабо (Chabot) изгналъ архіепископа латинскаго Fenzi, котораго подозръвали въ противленіи новому порядку вещей. А греческій протопопъ пользовался нікоторымъ расположеніемъ французовъ. Но всякая перемъна во внъшнемъ положеній церкви была прервана событіями войны, которыя передали О. Корфу во власть русскихъ и турокъ въ февраль 1799 г., тогда какъ прочіе острова еще прежде были завоеваны твми же соединенными силами. Республика этихъ семи острововъ, учрежденная въ видъ соединенныхъ штатовъ подъ покровительствомъ Россіи, хартією 1803 года признала религію греческую православную религіею исподствующею, объявивъ въ тоже время, чтобы и религія католическая римская считалась преимущественною и покровительствуемою и всякое другое въроисповъданіе терпимыма. О. Корфу, вмъсто простаго протопопа, получиль своего архіепископа; Кефалонія сохранила своего, равно какъ и Санта-Мавра и Чериго; Зантъ имълъ протопопа; а на другихъ островахъ первый санъ былъ санъ великаго эконома. Общественныя имущества, которыхъ лишены были архіепископъ и клиръ латинскіе, обращены были въ собственTEPRILIS, 3 APLICURES, 11 O. 4 PRICE PRICE PRICE PRICE PRICE ACTOR AT A STREET OF STRE

Наконенъ, когда Іонійскіе острова образовали, въ силу трантата 1815 года, тосударство свободное и -**натичовинда вкочож смота**чтанти стоп о**дминам** «акстр намыст мкого бъ октуги своей спархів, пабра скаго, понститупіонная хартія 1817 года провозгласная 4. 386 лізо «Ху суппіні ви знополому, «Ху доручої ва вуб OHRTE DERRING TRESCRIPTO TRABBUTO TOCHOCORRUPTE OF THE RESERVE OF ренитією государства, ренигію катодическую римскую ogobenno, norposume alcmeyenom u beskou apyrou burt peдигін терпимым, Жалованье датинских епископовъди священнивовъ бывшихъ тогда, объявлено пожизнен нымъ Верховныя права патріарха константинопольскаго нать греческою перковію іонійскихь острововь отврыто признаны. А. въ 1825, г. была установлена пардаментскимъ актомъ јерархія господствующей перкви; "изъ четырекъ архіепископовъ интрополитовъ для оптрововъ Корву в Кереноніи Ванта и Санто-Мавры "архієпископа для Черигон сепископа для Лтаки въ званія викерія митрополита, кефалонскаго, и спископа для, Паксод, вт. званім випарія митрополита о . Корох (1). Каждый изъ митрополитовъ по-очередно на 5 лътъ обтежьекся высшиме чоскойнствому первовнейих «сургамидомъ екзарха впрочемъ безъ нарущенія правъ константинопольство патрівруві при даждонь митрополить числятся десяти чиновниковъ, раздъленные на двъ пя-

Керкирскій Аванасій, Кералонійскій Спиријонъ, Закинескій Николай; фактировій Аванасій, Кералонійскій Спиријонъ, Закинескій Николай; средскій Аванасій, Кералонійскій Спиријонъ, Закинескій Николай; средскій Карасій, Арастировій, Кристировій, Сред Христ. Чт. 1861 Январь.

терицы; а архіспископъ о. Чериго и спископы Итаки и Паксо имвють только первую изъ нихъ. Независимо протосинкемия, архимандрита и архидакона; первые двое избираются Сенатомъ по списку, представленному епискономъ. Прокуроръ правительства на каждомъ островв есть также совътникь архіерея. Епископы назначають намыстниковь въ округи своей епархіи. Избраніе же греческих епископовь на Тонійских островахь исключительно предоставлено священникамъ епархіи, и производится по подавнинству голосовь, подаваемых в тайно, изъ кандидатовъ, предлагаемыхъ по крайней мъръ 10 частио всего числа священнивовъ. При "этомъ избраніи, на которомъ предсъдательствуеть безь права голоса правитель или мерь острова, исполнительная власть имветь только право запрешенія (veto). Посвя правилам в и древней практикв Церкви, тремя епископами, назмачаемыми для этого патріархомъ константинопольскимъ, который, бывъ извещенъ немедленно объ избраніи, посылаеть свои граматы Экзарху. Свищенники и діаконы не могуть быть произведены въ свой сань безъ позвоженія Сената, которое основывается на ув'ядомленіи и миъніи ихъ епископа.

Церковь датинскай на о. Короу имветь ныив архіспископа, назначаемаго римскимь папою и получающаго содержаніе оть конгрегаціи пропаганды. Есть датинскія церкви въ Занть, Кефалоніи и Санта-Мавръ, съ намъстниками, назначаемыми архіспископомъ. Никакая булла, грамата или указъ папы не могуть быть обнародованы или приведены въ исполненіе безъ позволенія (зі placet) сената. Сившенные браки между гревами и датинянами свободно заключаются и благословляются по обряду греческой цериви; а дёти отъ такихъ бряковъ воспитываются въ религіи отцевъ ихъ.

Во всемъ принцирання режи и принцирання острововъ, простирающемся до 230,000 душъ, число жителей латинскаго нароження на превышает и 4,000 д притомъ здёсь считають, особенно на о. Корох, многихъ иностранцевъ тогоже, вароженовължина върожение жители, исключая отъ 4 до 5 тысячъ евреевъ, принадлежать въ въроженовъданию пра вославному греческому.

Въ въдотог длъ наъ в принихъ до насъ апокриф ч слихъ Евал ели насо на все всегово и сусо Хонставъ самыхъ страл джъ и суловинетть прочать. Г. Ренанъ захольть обогаталил автерет пу лессо у одал вей и оль инцератово на селе селе на по селе на селе ва селе и селе на селе н

Въ нъкоторыхъ изъ дошедшихъ до насъ апокрифическихъ Евангелій изображается дътство Іисуса Христа въ самыхъ странныхъ и чудовищныхъ чертахъ. Г. Ренанъ захотълъ обогатить литературу этого рода, ибо и онъ пишетъ свое евангеліе дътства Христова на основаніи такихъ же прочныхъ историческихъ данныхъ, какъ и старинныя легенды, вызывающія своими описаніями улыбку на лицъ читателя.

Всё эти выдумки искажають историческую правду и закрывають ее отъ нашего взора; онё составляють какъ бы наросты на стволё дерева, хотя впрочемъ последнее продолжаеть существовать. Но Ренанъ идетъ гораздо дальше: онъ отрёшается разомъ отъ всякой исторической действительности, дабы ничто не мёшало полету его воображенія. Съ свойственною ему рёшительностію онъ отвергаеть свидётельство евангелистовъ о рожденіи Іисуса Христа въ Вифлеемё и о происхожденіи Его отъ колёна Давидова. При этомъ, какъ и вообще во всемъ своемъ произведеніи, онъ руководствуется въ толкованіи священнаго текста весьма страннымъ правиломъ: если какое нибудь событіе въ жизни Іисуса

Христа служить исполнениемъ ветхозавътныхъ пророчествъ о Мессіи, то этого и достаточно для Ренана, чтобы признать подобное событіе недвиствительнымъ и евангельское повъствованіе о немъ подложнымъ другихъ доказательствъ и не требуется, по мивнию нашего проницательнаго автора. Онъ утверждаеть такий образомъ, что Інсусъ родился не въ Виолеемъ, а въ Назаретв, какъ сынъ бъднаго ремесленника, родъ котораго всегда принадлежаль къ низшимъ слоямъ общества. твиъ Ренанъ по своему описываеть намъ дътство Іисуса въ убогой хижинъ его отца, на тъсныхъ улицахъ маленькаго галилейскаго города и у источниковъ, куда по вечерамъ приходили за водою молодыя жены и чери жителей. Все это, свидътельствуя о живомъ ображени автора, описано имъ съ тъмъ большею обстоятельностію, что оно лишено всякихъ историческихъ основъ Онъ нарисовалъ намъ картину твиъ болве фальшивую, чэмъ явственные въ ней выражается желаніе при помощи однихъ пустыхъ предположений срывать съ дътства нашего Спасителя ту такиственную завъсу, за которою оно остается по изображению священнаго текста. Съ любовію Ренанъ останавливается на описанія красотъ галилейской природы и живописныхъ береговъ мъстныхъ озеръ. Онъ написалъ нъсколько истинно художественныхъ страницъ объ этой природъ, угадывая опять тэмъ же пылкимъ своимъ воображениемъ минувшую красоту мъстности, не представляющей взоражь нынъшняго наблюдателя ничего, кромъ грустнаго и давнишняго запуствнія. Но въ основаніи этой по видимому нашего автора невинной игры воображенія лежитъ новое злоупотребленіе: онъ хочеть вліяніемъ этой ярко обрисованной имъ галилейской природы объяснить ду-

мевные свойства и умственное развите Господа Гису-ктень 1 гл. одготвенов в пустынъ нъкогда родила у Евреевь върованіе въ единое всемогущее Божество, тогда какъ роскошная и улыбающаяся Галилея произведа привлекательнаго, дышущаго любовію учителя, неспровергшаго грозный законъ Моисея. Съ громомъ, вызывающимъ трепеть, нисходить законъ съ пустыннаго Синая, тогда какъ Евангеліе благовъстія мира в совершен, какъ нажная лилія пвътеть въ этой цвътущей долинъ, свободной отъ хищныхъ звърей пустыни, оживленной безопасными и привлекательными породами животнаго парства. Всъ описанія подобнаго прода ставять образъ Христа Спасителя въ совершенов для Своихъ божественныхъ притчей; но съ другой стороны, съ какою полнотою и ръшительностію опъ возвышался надъ природою и владычествовалъ надъ нею внутреннею силою Своего духа! Вообще такая нею внутреннею силою Своего духа! Вообще такая у Евреевъ върование въ единое всемогущее Божество, нею внутреннею силою Своего духа! Вообще такая жизнь, какова жизнь Господа Інсуса, ни въ какомъ смысть не объясняется свойствами мъстной природы, въ последнюю; такая жизнь неизбежно предполагаеть душу, проникнутую божественными дучами, и сердце переполненное небесною любовію. Рисовать яркими красками окружавшую Христа природу, какъ это дълаетъ Ренанъ, значитъ только золотить раму для картины, которая лучше всего свътитъ собственною своею красотою и не нуждается въ поддъльныхъ украшенияхъ. И такъ, по мнъню нашего автора, природа была

И такъ, по мнънію нашего автора, природа была первою воспитательницею Іисуса Христа; она-то сообщила Его душь ту свъжесть и нъжную теплоту, кого-

рыми дышать первыя бесьды Его вы Галадев. По от-Въдь окружавшая Его галилейская природа не могла же дать Ему содержание Его возвышеннаго учения На этоть вопрось авторъ намъ отвъчаеть такъ: въ тогдашнее время повсюду распространилось ожидание чего то жучшаго, будущаго; въ Римъ и Греній это банданіе ограначивалось одною неопредъленною поэтическою мечтою; но на отдаленномъ востокъ оно вызвало появление саmaro crporaro a cyposaro acsernama; en fyder me ono выразниось въ болве и болве опредвленных предсказаніяхь о имприцемь явиться освободителя народа Вожія оть его внашнихь властителей. поти предсказанія въ свою очередь усвяний въ іуденкъ твердое ожиданіе будущаго освободители. Соедините втупвеликую мысть съ чистою и наивною душою молодаго Назарянина, прибавьте смитающее влание окружавшей его прелестной природы, - и воть вамь влючь ко объясненію происхожденія христіанства! Принесенная откуда-то вытромъ новая мысль о будущемъ освободитель и хорошая деревенская природа, воть, стало быть, все, что по мнънію нашего тенівльнаго автора нужно было. лабы создать такую личность, каковъ Інсусь Христось. и чтобы положить начало религіозному движеню, продолжающемуся уже болье 18 въковъ! Нать, г. Ренань. ваши открытія ужь чрезчуръ неожиданны и поразительны!

Обращаясь въ учение Тусуса Христа въ течени перваго періода Его общественной дъятельности, авторънать утверждаеть, что въ немъ изтъ ничего безусловно новато или самобычнаго. Інсусъ повторяеть только то, что было говорено до Него, и что повторялось дру-

гами въ Его время. Самыя тучнія изъ предложенны Имъ нвавственных правиль были извъстны и до Него Онт проникнутъ быль надеждами, свойственными вооб ще Его племени и незнакомъ быдъ съ великими идеязыву дакого нибуль Эпикура или Дукреція страхи уже съ себя старинную кимеру о бытіи личнаго Боже ства, управляющаго дълами вселенной. Інсусь же держался еще подобныхъ върованій съ дътскимъ простодушіємь; Онь воображаль себь, что Самь Богь даеть намъ насущный карбъ, и называя Бога Отценъ Онъ представлять Его Существомь всепрошающимь, благословляющимъ и помогающимъ людямъ — Если, далве, Інсусь восхваляеть бъдность, до и это не было чъмъ дибудь новымъ: Эссеи дълели тоже до Него. Онъ, тавинь образонь является, по мненію Ренана, естественнить проявлением своего напола и времени проавленіємъ конечно лучшимъ, но тъмъ не менъе не представляющимь ничего новаго. Какимъ же образомъ, спросимъ, у<sub>ст</sub>нащего автора, Інсусъ, не имъя въ Себъ и въ Своемъ ученій ничего новаго и необычайнаго, могь однако, положить, основаніе, новой редигій?, Это,, скажеть намъ Денанъ, объясняется просто симпатичностію и привлекательностію личности Інсуса: Онъ говорить то, что водкому, и безъ того извъстно, но говоритъ такииъ азыколь, который прямо дъйствуеть на сердие; на на прине слова соединены съ такими порывами привътливой нржнопти: Онт дакт жорошт себою и окружент дании эн фтофия оде 1.920 оде ..... инжоовин инидеритации. могловна придадь особенно заманчивой силы Его учению. <sub>он т</sub>Среди ,предестной, мастности, побильной дучними да-Байи "Нойройн" фіва жалачита бань цар састою твиью виноградниковъ и финиковыхъ деревьевъ, явилась горсть людей съ мляденческимъ чувствомъ возвъщавшихъ о приближении новаго царствія Божія, — и кто не взглянеть на нихъ съ любовію и сочувствіемъ. Пусть угрюмый Іоаннъ Креститель проповъдуетъ пованіе въ пустынъ Іудейской; пусть онъ грозно обличаеть пороки людей, питаясь акридами, подобно шаканамъ. Но зачъмъ друзьямъ Жениха поститься, пока съ ними Женихъ? Нътъ, веселіе свойственно царствію Божію, и потому Мессія участвуетъ въ радостяхъ брачнаго пира; Онъ призываетъ къ Своей трапезъ блудницу и добродушнаго Закхея, и основатели новаго царствія Божія являются дружками небеснаго Жениха.

Вся эта идиллія, порожденная воображеніемъ нашего автора, становится предъ судомъ адравой критики не болье, какъ ни на чемъ не основанною и жалкою каррикатурою. Все въ этомъ описаніи начала христіанства—на сколько ложно и фантастично само по себъ, на столько же оскорбительно для нашего религіознаго чувства. Неправда, будто Іисусъ предоставилъ Іоанну Крестителю одному карать порокъ и нравственное зло, ибо, возвратившись изъ пустыни, гдъ Онъ предавался воздержанію болье строгому, чъмъ питавшійся акридами Іоаннъ, первое же слово Его было: покаймесь (1). Не правда, будто въ Галилев всъ были проникнуты любовію и сочувствіемъ къ Іисусу, ибо въ Назареть хотъли свергнуть Его съ горы (1) и Онъ предалъ Капернаумъ и Виссанду страшному проклятію. (2). Не справедливо далье, будто Христосъ обнаруживалъ крайнюю снивалье, будто Христосъ обнаруживалъ крайнюю снивалье, будто Христосъ обнаруживалъ крайнюю снивалье, будто Христосъ обнаруживалъ крайнюю снивально сильности в предально снивально сильности в предально снивально сильности в предаль в предально снивань в предально снивально снивально сильности в предально снивально списания списания предага в пред

CS . " Arett C's

<sup>(1)</sup> Mare. 4, 17.

<sup>(1)</sup> Myr. 4, 29.

сходительность ко всёмъ приходившимъ къ Нему, ибо Онъ принималъ лишь тёхъ, которые у ногъ Его смывали грёхи свои искренними слезами покаяня, и когда Онъ изрекалъ имъ прощене, то лишь подъ условіемъ болье не грёшить. Если мы видимъ, что грёшники притекаютъ къ Нему, то это потому, что кроткій и святый взоръ Его, проникнутый Божественною чистотою и изобильною любовію, возжигаль въ грівшной душі спасии то, будто Христосъ въ теченіи перваго періода Своей общественной дъятельности никогда не обращался къ своимъ слушателямъ съ строгимъ увъщаніемъ; ибо уже въ Галилет Онъ заповъдуетъ Своимъ ученикамъ вырвать око и отстчь руку, если эти члены будуть орудіями грвка (1). Нагорная бъсъда, открывшая собою эту предполагаемую нашимъ авторомъ идиллю, начинается также знаменательными и серьезными словами: блаженны пищіе духомь; блаженны плачущіе; блаженны алиущие и жаждущие правды. Блаженство обътовано и тъмъ, которыхъ поносять и гонять и злословять за Христа; такимъ образомъ уже здъсь, при самомъ на-чалъ Своей проповъди, Христосъ даеть знать о Своемъ высокомъ, несравненномъ достоинствъ и о кровавыхъ гоненіяхъ, ожидающихъ Его последователей. Не является ли Онъ во всемъ полномочім Божественнаго авторитета, когда измъняя отличительныя постановленія ветхозавътнаго закона, прямо говорить: вы слышали, что сказано древнимъ,... а Я зоворю вамъ... Такъ начинаетъ дъятельность свою Галилейскій Учитель, и конечно до-

. . (....)

<sup>(\*)</sup> Mare. 11, 23.

<sup>(\*)</sup> Mare. 5, 30.

вольно одной негорной беседы (подлинность которой Ренанъ признаетъ), чтобы въ конецъ ниспровергнуть изложенную ипотезу нашего автора.

"Перейдемъ во второму періоду, общественнаго служенія Інсуса Христа. Въ первомъ періодъ мы, по мивнію Ренана, имвемъ пастушескаго трубадура, во второмъ же - предъ нами является мнимый чудотворецъ, злоупотребляющій суевъріемъ народа, но для доброй цвли. Но чъть же, прежде всего, произведенъ такой переворотъ въ жизни и двятельности Іисуса? Какимъ же чудомъ изображенный у Ренана молодой галилейскій раввинъ, послъ тихой идиллической жизни въ своемъ отечествъ, пріобрътаеть ту восторженную ръщижающею Его средою употребляеть всв и добрыя и дурныя средства для утвержденія своего вліянія? Для рвиненія этого вопроса остроумный авторъ нашъ прибъ гаеть къ предположению, будто Іоаннъ Креститель своимъ вліяніемъ вовлекъ Інсуса на путь, приведшій Его навонецъ въ смертной казни. И такъ Іоаннъ не предтеча Христа; онъ въ нъкоторой степени Его сотрудникъ, но главнымъ образомъ соперникъ Его. Чтобы не уступить Іоанну, Іисусь двлаеть насиліе своимъ при-роднымъ склонностямъ, начинаетъ говорить языкомъ болве строгимъ и заимствуетъ у своего соперника обрядъ крещенія, о которомъ Онъ Самъ по Себъ никогда не подумаль бы; такъ какъ Онъ притомъ легко поддается вліянію народа, то Онъ сліпо слідуєть теченію. Ренань сообщаєть намъ еще и другія не меніе замізчательныя новости; по его словамъ, Іисусъ оказывалъ особенную услужливость Іоанну Крестителю: Онъ приводить въ Іоанну Своихъ еще малочисленныхъ учени-

ковъ, какъ выражение того, что Онъ признаетъ надъ Собою превосходство Іоанна и только желаеть расти въ его тыни, въ надеждъ пріобрысти послыдователей, подражая ему. — Очень желательно было бы знать, какихъ источниковъ Ренанъ черпалъ, изображая намъ въ такомъ совершенно новомъ видъ отношенія Іисуса Христа къ Іоанну. Евангеліе совершенно напротивъ изображаетъ намъ Іоанна свидътельствующимъ о томъ, что онъ не Мессія, что онъ ниже Христа и не достоинъ развязать ремень у обуви Его, что Інсусу надлежить расти и самому ему умаляться. По свидетельству ថ្មី អា Евангелія, не Іисусъ приводить Своихъ ученикокъ къ Іоанну Крестителю, но совершенно наобороть: Петръ и Гоаннъ изъ учениковъ Крестителя становятся последователями вновь явившагося Божественнаго учителя. Единогласно свидътельствують объ этомъ сказанія Евангелистовъ. Съ какимъ же правомъ авторъ нашъ совершенно передълываетъ это повъствование и даже безъ всякаго объясненія своихъ основаній? Впрочемъ цъль г. Ренана понятна: ему нужно было чъмъ нибудь объяснить тоть перевороть, который, по его словамь, произошель въ образъ дъйствій и въ жизни Іисуса Христа. Ему нужно было это тайное соперничество, чтобы вы вести Іисуса изъ состоянія безмятежной, невинной идилліи, и сдълать изъ Него грознаго противника гордой іудейской осократіи. Section to

Надобно сознаться, что Ренанъ и съ умомъ и съ знаніемъ дъла изобразилъ намъ тогдашнее нравственное состояніе іудеевъ лицемъріе испорченнаго духовенства, пожираемаго властолюбіемъ и руководящаго для однъхъ только собственныхъ своихъ выгодъ фанатическимъ народомъ, вздыхающимъ подъ римскимъ игомъ; онъ изобра-

μία μετοπρομικές απουχνέο**σ**ε απο жаеть намъ совершенно върно эпикурензмъ, господствовавшій у высшихъ классовъ, преданныхъ саддукейству, ребячество раввинскихъ школъ, истощающихъ много саль и остроумія на пустыя тонкости, и выставленную на показъ добродътель ханжей-фариссевъ. Онъ отлично также изображаеть намъ второй храмъ какъ средоточіе не только еврейского богопочтенія, но и всевозможных р интригъ, дворецъ Ирода, оскверненный пороками всяваго рода, и жилище римскаго проконсула, которому при собственномъ его скептицизмъ крайне надоъли редигаозныя страсти и волненія этаго ууждаго ему, народа. Авторъ вообще умветь гораздо дучше изображать религію, обветшалую и пришедшую въ упадокъ, чвиъ начало и развитіе религіи новой и свъжей.

И какое въ самомъ дълъ жалкое начало имъетъ христіанство, по изображенію нашего автора! По свидітельству этого новаго своего біографа, Інсусь въ Галидев довольствовался твит, чтобы проповъдывать правила чистой правственности, несколько смягчать свойственный симитическому народу ригоризмъ и облечь въ бопосяв, когда Інсусъ съ проповъдію Своею явился на стогнахъ Іерусалима, ученіе Его начинаетъ пріобрътать свой отличительный характеръ: оно становится въ противоръчіе съ господствовавшими понятіями іздеевъ; но въ это время Іисусъ уже, по мнвнію нашего автора, измвниль самому себв и своимъ началамъ, благодаря вліянію Ісанна и окружающей среды. Такимъ образомъ выходить, что христіанство только тогда существовало въ своей чистоть, когда оно, недостигни еще Ісрусатима, находилось въ области неопредъленнаго и неуловинаго чувства. Когда же оно стало обособляться и обнекаться въ форму опредвленнаго ученія, тогда оно уже перестало быть върнымъ самому себъ: другими словами, по мнънго нашего геніальнаго автора, христіанство измънило самому себъ съ тъхъ поръ, какъ начало су метно самому ссов од подобное противоръче сильно подобное подобное противоръче сильно подобное подобно бросается въ глаза. Ренанъ, часто по видимому кочетъ во всъхъ положительныхъ стихіяхъ новой религіи видъть одни лишь ловкія приспособленія, прившедшія совнв и чуждыя собственному духу и настроенію Іисуса: во при болве близкомъ и внимательномъ взглядв легко замвтить, что онъ собственно видить приспособленія со стороны Іисуса Христа въ совершении Имъ чудесъ и въ принятіи Христомъ отъ народа извъстныхъ наименованій, какъ-то наименованія "Сына Давидова". Авторъ нашъ сознаетъ, что Гисусъ въ этомъ второмъ періодь Своей общественной двятельности преподаваль опредъленное и отличительное учение. Такъ Онъ провозгласилъ окончаніе іудейства и начало религіи общечеловической. Онъ сдилать притомъ Самаго Себя средоточіемъ этаго великаго переворота. Ренанъ находить при этомъ утомительнымъ то постоянство, съ какимъ їмсусь требуеть въры въ Самого Себя и обращаеть внимание Своихъ слушателей на собственную Свою личность. "Наименованіе Сына человическаго", говорить авторъ нашъ, выражало присвоенное Имъ Себъ достоавторъ нашь, жежду твиъ какъ названіе Сына Божія означало принадлежавшую Ему высшую власть, не имъозначало принадасника, выпую предвловъ. Никто не зналъ Отца кромъ Его: Онъ отпускаетъ гръхи; Онъ выше Давида, Авраама, Соломона и пророковъ. Нельзя не сознаться, что въ подобныхъ изреченіяхъ заключалось уже съмя того ученія, которое въ последствій сдвиало изъ Іисуса Божественную Упостась, тожественную съ предвъчнымъ Слоis a more received to a consequence of a BOMP (1).

Въ этихъ и подобнихъ имъ изреченияхъ лисусь тонечно не было никакихъ приспособления, ное жи чес не могло былье разко противорычить народилым политіямъ; и это ученіе привело Інсуса ин крестиой смерь ти. Съ какимъ же правомъ, спращивается, можетъ Ренанъ въ этомъ учени видъть изивнение перисиачальна! то христівнства, а не двиствительное зерно самаго жристіанства и исное обнаруженіе сего посывний въ редигіозномъ центрв іудейства? Мы видвай вирочемь, что и вы первомы періодь Своей общественной двитемвности Інсусь уже указывать на Самаго "Себя кажь на предметь въры и заявляль о власти Своей отпускать гръхи. Такимъ образомъ изчезаетъ предполагаемое нашимъ авторомъ различіе между этими двумя періодами и обнаруживается единство религіи, образовавшейся не случайно изъ разнородныхъ элементовъ, какъ думаеть Ренанъ, но съ полною внутрениею гармоніею воплотившейся въ священной личности ся Основателя.

Предполагаемое авторомъ нашинъ приспособление инсуса къ народнымъ повърьямъ іудеевъ начинается собе ственно Его чудесами, которые безь всиких в дальный шихъ доводовъ признаются Ренановъ невозможными: Не знаю, почему авторъ относить чудеса Інсусы Хумста уже ко второму періоду Его общественной живтельности; по свидътельству Евангелій Спаситель съ сайаго начала своего открытаго служенія является вывстві в учителемъ и чудотворцемъ. Впрочемъ мы на венномъ шагу встрачаемся въ разбираемой книги съ неваромъ-

<sup>(&#</sup>x27;) Pag. 245-247.

Land to the contract of the contract of

вепау о Упостаеь, гожественную съ предвъчнымъ Сао нымъ легкомысліемъ и произволомъ ея автора, передающие, соборжение сватенных чанко усем исакой опре**мрисилод: мељони": резд**инсакито: холнито валиния изживаный преднять. Изр. наиннаго, и простосердечнаго ьфинтецоваро" Алихеля 🚈 какиму юнь" изодбазиль намр Інеуса Христа въ первомъ періодъ Его дъятельности. Ренань <del>мьнесть</del> денерь, какого-то обизнцика, афиствующего на рода неловвусскій мирмыри, чудесери, Автора сом и мунский какторий и потомунство потомунств**реелся наскольно опряния 18% кли мзванить** чечостойный обрась пейнетній принасываемый пинь Інсусу Тристу, «Хр<del>испост</del>"»: "говорять онь, "сделелся (мнимымь) чудоливьжени прочные чести: eto diudecs оргин пточоми нясилія, самланизго Ему духомъ Его, времени, пр мирнію и. "Ренене, простокъ полонъ дукавства и имъетъ совержисино мухоо нодитіє обрадисиренности, чамъ мы<sub>на</sub>Для жесь, повериту закодина в фактория депренность **жь саможу себб**ыцяс атаныяскденность къ самому себб не имветъ динакоко, смысла, въ слазахъ восточныхъ на-Depose Tracombre transfer as Wedding Canal Boll and Scale of the лие» в песыности чи обмини и водрисловани которыя чил сты, на вы передоправатоду, скаже воз во<del>виндод</del>ев**я** в <del>каква</del>н **жатуран Тайын кайын кай жайы жайы жайы** жайы жайы жайын **жайын кайын жайы юмнж**ы в**ис**ту**рона** Вт. меновій, ... Исторія , останется для наст OTP CINT TO THE TENTER OF THE SEASON OF THE CHARTON OF THE CALLED мин жо<del>гренноски исуществують празличныя мары. Вса</del> волинія і цума карата в вининя прилиосредстви массы, но вленіе ея дъятельности, необходимо приспособляться къ народнымъ повърьямъ и представленіямъ. Для насъ дегко, среди нашего собственнаго безсилія, клеймить подебисе приспособлено именень лип и обмана; города своегобезивътного честностию, мы исегда способны произнести свое осуждение на героевъ, совершившихъ съ славого борьбу свою среди совершенно другихъ живнешныхъ условій. Еслибъ мы своего пренотливого честностію въ состоянів были совершить то, что эти гером исполнини своего дожью, тогда мы имени бы право быть отрогими въ своихъ сужденіяхъ о михъ" (1).

И подобныя уродинныя сужденія о правственномъ законт высказываются, когда рачь о Томъ, который сказаяъ: буде слово ваше ей, ей, ни, ни! Спазать, что можно успъвать при помощи обмана въ дълъ утвержденія и распространения правственного закона, не значить ди допуснать самое грубое противоречіе между средсивомъ и цъдію? Вирочемъ, изложенная теорія г. Ренана такова, что мив стыдно было бы остановиться на ея опроверженін; всякій, въ комъ не изчезло еще нравственное чувство, всякій, кто погда либо останавливался инскію на Божественной дичности Інсуса Христа, не можеть не отвратиться съ превръніемъ оть подобваго концинства. Натъ, никто не заставить человачество върыть тому, будто распятый Богочеловыкь, какь сынь востока, положиль основаніе іступтизму, вивсто прискіанства! Ничто не можеть быть болье оскорбительнымь для святей нашей въры, какъ эта мысль, по которой жристіанство является плодомъ мелкаго обмана!

Напрасно впроченъ Ренанъ предполагаетъ, что Інсусъ Христосъ поддался гибкости правсивението воденса востока, потому что изъ дальнъйшаго содержанів его иниги видио, что Христосъ Сапъ думаль владінъ седою

<sup>(1)</sup> Pag. 232, 233.

мужорнорешій: Автори даже допускаєть, что Кристось дійствительно совершиль разныя испускаєть, что еписнаться въ тогдащиее время чудесами. Танъ наприм. "чистая и ніжная прасота Его усповонла болівненную органивацію Маріи Магдалины. И во мпогихъ случаявъ примосновеніе самічательнаго лица можеть сильшів дійствовать на больнаго, чімъ всіз пособія медящины (1). Къ чему же, спросимъ у нашего автора, къ чему пуснаться въ такія смінныя объясненія, когда у вась подърунами вышензложенная теорія объ "искренности" восточныхъ народовъ? Відь она для васъ гораздо боліве удобоприложима къ объясненію Евангельскихъ чудесъ.

Впрочемъ изображаемый у Ренана Інсусъ не ограничивается въ своихъ приспособленіяхъ къ народнымъ представленіямъ" совершеніемъ мнимыхъ чудесь; Онъ идеть дальше и присволеть Себъ наименование сына Давидова, хотя и зналъ, что не имветъ права на это жаэваніе: Онъ приняль этоть титуль, краснія, съ дівственною спромностію, однакожь приняль его. Но нигра придуманная авторомъ теорія приспособленія не имъеть у него такого широкаго приложенія, какъ при объясненія Евангельскаго повъствованія о воскресеніи Лазара; по мивнію нашего ученаго автора. Лазарь спокойно дасть укладывать себя въ пещеръвьожиданіи своего минмаго воскресенія! Вообще эта страница можеть служить аснымъ свидетельствомъ того, какъ легво при отрицани сверхчувственнаго можно дойти до жалваго и смінц-Haro.

Бросимъ бътлый взглядъ на остальную часть новъ-

<sup>(&#</sup>x27;) Pag. 260.

ствованія нашего автора. Чімь биже къ развязий, твиъ болъе Інсусъ подъ пероиъ Ренана превращается изъ безмятежнаго галилейскаго нравоучителя въ мрачнаго гиганта, отремящагося ниспровергнуть всякое противодвиствіе. Вользненный экстазь, по мижнію Репана, болъе и болъе овладъвьеть Інсусомъ Христомъ. Подобную мысль авторъ думаеть подвердить, наприм., тамъ, что когда ученики Іисуса хотвли обратить Его вниманіе на красоту храма, который при надивиности свяшеннивовъ сдълался непріятнымъ для Інсуса, то Інсусъ обнаружиль "сурово критическій духь", отказался оть того, чтобы любоваться Іерусалимомъ и нашель достойнымъ похвалы лишь поступовъ бъдной вдовицы, отдавшей въ храмъ свою депту. Въ такой дожный свътъ ставить Ренанъ одно изъ самыхъ трогательныхъ и возвышенныхъ Евангельскихъ повъствованій!

Въ повъствовании о страданияхъ Спасителя Ренанъ большею частію остается върнымъ евантельскимъ сказаніямь, но съ упущеніемь всего сверхъестественнаго. "Жизнь Інсуса", говорить потомь нашь авторъ, "оканчивается смертію Его на креств. Но такъ сильно было впечативніе, произведенное Имъ въ сердцахъ Его учениковъ, такова была живая преданность Его друвей, что Онъ и по смерти еще быль для нихь въ теченіи ніскольких веділь живымь утіншителемь. Сильное воображение Маріи Магдалины играло въ этомъ обстоятельстви особенно важную роль. Божественная сила любви! Священныя минуты, когда экзальтированное состояніе женщины могло даровать міру воспресшаго Бога"! Другими словами, общее и всегдашнее върование христіанской Церкви въ воскресение Господа изъ мертвыхъ есть не болье, какъ следствіе галмодинаціи, которой помвертавсь Марія Магдалина. Таново мосліднее слово этой "назидательной" приги. Что касается до описанных въ Евангеліи враговъ Інсуса, то авторъ нашъ всячески старается оправдать ихъ; онъ еправдываетъ Пилата, оправдываетъ Іуду и фарисеевъ, оправдываетъ дикій вопль іудейской толиы: распии, распии Его! Онъ не обращаетъ вниманія на то, что существуетъ народъ, который донынів не можеть смыть съ чела своего ту святійшую и невинную кровь, за которую предки его взяли на себя вину словами: прось Его на нась и на чадъхъ нашихъ. Кажется, одной исторіи евреевъ достаточно, чтобы видіть, какъ неосновательно стремленіе г. Ренана оправдать виновниковъ смерти Христовой...

## IV.

Изъ сдъданнаго нами бъглаго анализа книги Ренана всякій безпристрастный читатель можетъ видъть, что изображаемый авторомъ нашимъ Христосъ ни въ чемъ не похожъ на описаннаго священными писателями Богочеловъка. Ренанъ повсюду ръзко противоръчить евангельскимъ сказаніямъ, хотя самъ же до извъстной степени допускаетъ подлинность этихъ послъднихъ. Мы уже видъли, что довольно одной нагорной бесъды, чтобы ръшительно ниспровергнуть ипотезы нашего автора, ибо въ этой бесъдъ мы уже встръчаемъ ясное выраженіе той нравственной строгости, которая, по мнѣнію Ренана, была чужда первобытному христіанству въ Галилеи. Возмите вообще какую угодно часть Евангелія за основаніе для сужденія о новой "жизни Іисуса," и вы непремѣнно придете къ заключенію, что изобра-

женный Ренаномъ Христосъ есть не болье, какъ плодъ его собственной, фальшиво настроенной фантазіи. Но новъствованіе о какомъ нибудь историческомъ лицъ можетъ быть плодомъ фантазіи, и однако сохранять въ себъ черты, соотвътствующія духу времени и мъстнымъ обстоятельствамъ, среди которыхъ изображаемая личность жила и дъйствовала. Подобное повъствованіе, не имъя конечно научно-историческаго значенія, можетъ удерживать харантеръ художественнаго произведенія: оно воспроизводить предъ нами извъстную минувшую эпоху. Но и это значеніе мы ръшительно оспариваемъ у сочиненія Ренана. Не смотря на свое литературное дарованіе и на изящество своего слога, онъ является въ своей "Жизни Інсуса" столь же слабымъ въ художественномъ, какъ и въ историческомъ отношеніи.

Въ самомъ дълъ, чтобы изобразить великую эпоху жизни Спасителя и дать ей надлежащій колорить, недостаточно набросать нъсколько сельскихъ пейзажей. Нужно было бы поставить священный образъ Інсуса Христа на его божественное основаніе и окружить его сіяніемъ того правственнаго величія, которое такъ гармонически слагалось изъ протости и любви. Следовало бы на опровавленномъ чель Распятаго оставить тотъ вънецъ божественной славы, съ которымъ неразрывно связаны дучшія упованія искупленнаго имъ человъчества. Въ глубинъ сердца своего мы имъемъ ненагладимый образь Христа Спасителя, весьма отличный отъ начертанияго г. Ренаномъ. Бледная, безхарактерная личность, изображенная нашимъ авторомъ подъ именемъ Імсуса, также мало соотвътствуетъ своему возвышенному оригиналу, какъ мало икона иного жалкаго живописца выражаеть черты лике Спасителя.

Если далве смотръть на содержание книги т. Ренана даже безъ сличенія ея съ источниками христіанскаго откровенія и съ тімь типомь Христа Спасителя, который начертанъ въ нашихъ сердцахъ, то и этого, мнъ кажется, достаточно для ея опроверженія, -- такъ полна она внутреннихъ противоръчій: изображаемая Ренаномъ личность Іисуса представляеть въ частныхъ чертахъ своей жизни и дъятельности множество такихъ нравственныхъ противоръчій, которыя ръшительно не допускають возможности единства въ общей идев; предъ нами является не живое существо, а сложное произведеніе разныхъ умозрѣній. Какъ существо фантастическое, придуманная Ренаномъ личность Іисуса не имъетъ никакихъ прочныхъ основъ, лишена всякаго постоянства и облекается въ самыя разнородныя формы. Между жизнію Іисуса въ Галилеи и въ Іерусалимъ нътъ, по изображенію автора, никакого прямаго, дъйствительнаго соотношенія. Ренанъ ничвив неможеть объяснить съ своей точки эрвнія, какимъ образомъ кроткій нравоучитель галилейскій (какимъ онъ изображаетъ Інсуса Христа въ первомъ періодъ Его общественной дъятельности) вдругь дълается грознымъ обличителемъ фарисейскаго лицемърія и говорить о Себъ какъ о великомъ посланникъ небесъ, имъющемъ спасти міръ Своею смертію и царствовать надъ сердцами людей. Это затруднение Ренанъ думаетъ преодолъть, называя душевное состояніе Іисуса Христа въ Іерусалимъ — экзальтированнымъ! Но подобное объяснение конечно не заслуживаетъ даже разбора.

Собственно говоря, вниманіе Ренана обращено не столько на лице Спасителя нашего и на совершенное Имъ дъло искупленія, сколько на плоды, произведенные

пристіансивомъ въ исторія человічества. Авторъ нашъ не можеть не признать, что появление христівнства есть величайшая эпоха всемірной исторія и что хрискіанству им обязаны мовъйшею цивилизацією съ ез просвіщенісмъ и со всёми ся благодівніями. Отрицая личнос воспресеніе Господа Інсуса и даровавное Имъ благодатисе вогрождение, Ренанъ не можетъ не признать допорического воспресемия и возрождения человачества сявдствіемъ двятельности Інсуса. Древній міръ нисшель нь могнау съ своими върованіями, съ своими миниыми божествами, съ своею военною и гражданскою славою; онъ уступиль свое м'ясто міру новому, получившему силу свою въ христіанствъ. До таниственнаго галилейскаго. Учителя міръ посналь въ правственномъ безсилів на распутіяхь суеварія и безбожія; онъ издыхаль среди типетныхъ попетокъ разръшить важитини проблеммы своей собственной живни. Кто же положиль начало новому обществу? Кто внесъ плодотворныя идеи и начатни свъжни правственных силь и стремленій въ этотъ омуть сперти и разрушенія? Кто открыль человічеству путь въ истинному прогрессу? Кто, -- какъ не тотъ же тамиотвенный голилейскій Учитель! Этого даже и Ренанъ не отрицаеть. "Вся исторія", говорить онъ, "становится нерегръннимою загадною безъ Христа. Ему по справедливости дано наименованіе Сына Божія, потему что чревъ Него человелество сделало такой шагь, съ воторымъ мичто иное не можетъ сравниться. Кажвый, изъ- насъ обязань Ему самымъ драгоценнымъ своимъндоспоявления. Онъ не реформаторъ древнихъ религій, по творець мічной режигін неловічества". — Это свидътельство г. Ренана, будучи важно по своей справедивости, замъчательно для насъ еще и пъмът (что

оно изобличаеть всю несостоичельность денико нама авторомъ изображенія жизни и характера Інсуса Христа. Самъ Ренанъ прямо говорить въ одномъ мъсть (1), что всякій факть можеть только быть объеснемь соразмърными ему причинами. Фактъ, въ настоящемъ скучав требующій объясненія, зацяючается въ обноваенія міра; причиною же этого фанта Ренанъ предокавляетъ намъ появление въ Гуден молодаго правоучителя, япчвиъ другимъ не отличенопраст отъ обывновекныхъ людей кром'в своей привленательной крогости и нравственной чистоты; ни жизнь, ни учение Его. по изображенію нашего автора, не представилють собою ничего чрезвычайнаго и исплючительнаго. Начему новому Онъ не научиль; всв лучиня Его масли заимствованы частію изъ преданій Его карода, частію изь иноземныхь писателей. Какь же, спращивается, этотъ ганилейскій Учитель одержаль побъду, возродивъ человъчество тогда, какъ мудрецы, развившіе тъже иден до Него, ни на одинъ день не могли остановить постепенное наденіе древвято міра?.. Очевидно, у Ренана изтъ никакого соотвътствія между причивою и дъйствіемъ, и онъ самъ себя осуждаеть своимъ упемянутымъ принципомъ. Отрицая все сверхъестественное, авторъ нашъ принужденъ исвать объясненія историческаго возрожденія міра въ разныхъ мелкихъ обстоихель: ствахъ, которыя въ приложении къ жизни Основачеля христіавства рішительно ничего не объясняють. Міть, г. Ренанъ, недовольно было одной привлекательной протости", чтобы исцванть родь человвческій отъ правственныхъ ранъ и спасти его отъ смерти! Сравияте съ

<sup>(!)</sup> Crp. 269.

нустословіємъ нашего автора величіє креста, орошеннаго кровію Вомественнаго Страдальца, предавшаго святійную душу Свою во набавленіе людей,—к вы лучше ноймете вею силу словъ св. ан. Павла: гдо мудрець? гдо книженикь? гдо сосопроснико съка сего? Не обратиль ли Богі мудрость міра сего съ безуміс? Безумкое Божее мудрье человикось, и немощное Божее сильные человикось (1).

Пусть, въ самомъ двяв одвижить сравнение представленных Ревеновъ попытовъ из объяснению жижи Інсуса Криста съ такъ понятіскъ о Вогоченовакъ, которое единодушно исповъдуется христіанскою Церковію вебять временть, не смотря ни на какія частныя равногласія периовныхъ обществъ. По ученію Христовой Въры человъть призвань из нравственной жизии по свебодному произволенію того святьйшаго Бога, образъ котораго онъ носить въ душв своей; онъ долженъ самъ решить свою участь чревъ испытаніе и правильное употребление своей свободы. Онъ падаеть и увлежаеть съ собою міръ, котораго онь поставлень царемъ; но среди своего гръхопаденія онъ еще сохраниеть нь себв панить о своемъ высокомъ назначении и межру божественнаго образа, по которому онъ данъ. Эта исира, соединенная съ надеждою будущаго иснушения, броспеть байдный сайть среди правственной тым чеживъчества в пранить его отв понечнаго отчалийи. Не смотри на всв оковы гръха и плоти, на всв страсти и молуждения свои; человить продолжаеть стреимичен жь Вогу, но попадаеть на распутія явыческихъ сусквый. Въ существи двиз не стоиько человить пприза своего Бога, спольно Богь Санъ ищеть своей:

<sup>(&#</sup>x27;) Kup. 1, 20-25:

потибшей твари; ибо этогъ Богъ не есть изито тожественное съ силами и законами природы, какъ учать нынъшніе натуралисты; этоть Вогь не есть ц отвлеченная идея, чуждая личной свободы, жизни и сознанія, вакъ утверждають новъйшіе идеалисты; нать, на престоль вычной славы возсыдаеть свободная п святыйныя любовь и эта любовь есть Самъ Господь Богь, самодъятельный и благой Отецъ своихъ тварей. По любви Своей Господь изкогда создалъ по любви же и по свободному произволению Своему Онъ даруетъ человъку искупленіе и спасеніе; вся исторія человічноства, управляємая Его премудрыми промысломъ, есть ничто иное, накъ великая драма плевія. Надежда на это искупленіе никогда не изчезада на землъ; она встръчается съ большею или меньшею ясностію во всёхъ слояхъ языческаго міра; подъ звувами вдохновенной арфы Сіонскихъ тейновидцевъ эта надежда превращается въ пророческій гимнъ, привътствующій будущаго Паря Искупителя. Наконець является Тотъ, прообравованиям котораго исполнена исторія Іудейства, Тотъ, вотораго предчувствоваль востокъ среди безсвявной съти своихъ лихорадочныхъ миролотическихь бредней, къ которому западъ стремился, еще не зная и не понимая Его. Онъ приходить не для идилін, изображасной Ренаномъ, а для величеорисниой и прововой жертвы, ибо Ему надзежело, по воль поснавшаго Его небеснаго Отца, искупить подшій міръ и снивойти деже до последней степени человечество осужденія, синзойти до могилы; Ему надлежало весторжеотвовать нада мрачнымъ дарствомъ смерти, отпричи воскресеніемъ своимъ врата въчной жизни для человъчества, признающаго въ немъ своего Бога и "Спасилеля.

Такимъ образомъ міръ, ниспадшій въ типу грѣха и зда презъ здоупотребленіе свободы, возраждается свободною же жертвою любви;— и эта любовь возстановляеть разорванныя узы между небомъ и землею.

Тайна сія велики есть, но вмюсть съ тыпь-каков здвсь гармоническое согласіе между причиною и следствіемъ! Я могу понимать, что міръ возраждается этимъ дивнымъ и таинственнымъ проявлениемъ божественной любви; но я никогда не пойму, никогда признаю сколько нибудь разумнымъ и правдоподобнымъ, чтобы допустить съ Ренаномъ и со всею натуралистическою школою, будто достаточно было одного неопредъленнаго вліянія, одного дыханія кротости и мира, чтобы ниспровергнуть столько идоловь и препятствій и воспроизвести богатую благоуханіями растительность ня изнуренной и изсохшей почев человыческой жизни: Прибавлю въ сказанному еще и то, что съ точки зрънія г. Ренана, не только всемірное вліяніе христіанства, но и самая личность Христа останется неразръшимою загадкою. Если Онъ не Богочеловъкъ, то и ученіе Его о самомъ Себв будеть не болве, канъ тванью пустых в самообольщений. Если Онъ не есть путь, истака и животь, то виноградная доза жишается своего сока и Евангеліе теряеть всяную силу, всякое значеніе. - И дійствительно, что можеть быть нелівное того, чтобы изобразить извъстное лице средоточіемъ религозной жизни человъчества, если это лице не болъе, накъ обыкновенный простой человакъ? Такимъ обравомь изъ желанія устранить все Божественное и сверхъестественное авторъ нашъ не только впадаетъ въ ръзкое противоръчіе съ самимъ собою, но вдается въ совершенную нельпость, изображая намъ Христа въ

одно и тоже время мечтателемъ и величайшимъ изъ всёхъ сыновъ человъческихъ. Вмёстё съ нелъпостію и внутреннимъ противоръчіемъ своихъ теорій, Ренанъ оставляетъ факты, которые ему хотълось объяснить, совершенно необъясненными.

Но Ренанъ идетъ еще дальше: онъ не только путается въ противоръчіяхъ при изображеніи личности Христа Спасителя; онг обнаруживаеть самое оскорбительное преврпние ко всему вообще человъчеству. Прежде всего онъ ясно даетъ намъ разумъть, что человъкъ, по его мивнію долго не отличался отъ животнаго (1). Человъкъ такимъ образомъ, въ его глазахъ, не призванъ къ высшей нравственной жизни, отличной отъ жизни животнаго. О гръхоподеніи уже не можеть быть болье рычи, ибо съ какой же нравственной высоты было пасть первобытному человъку? Онъ могъ лишь возвышаться, будучи по началу своему подобнымъ животному. Натуралистическая онлософія, которой держится и Ренанъ, ни за что на свътв не допустить ученія о грехопаденія, и не сознасть, до какой степени она унижаетъ человъка, отридая благородство его происхожденія и сродство его съ Вожествомъ. - То же презръніе къ человъчеству выражается у Ренана еще болъе явственно тамъ, гдъ онъ дъйствіемъ обмана хочетъ объяснить намъ успъхъ великихъ христіанскихъ идей. Снъ прямо утверждаеть, что самыя возвышенныя цёли достигнуты лишь при помощи ниакихъ и безиравственныхъ средствъ, и что истина только и можетъ восторжествовать въ человъческомъ родъ, окружая себя фальшивымъ блескомъ ложныхъ чу-

<sup>(1).</sup>  $_{n}$ Съ тёхъ поръ, какъ человёкъ сталь отличаться отъ животнаго $^{a}$  етр. 2.

десь; другими словами, истина, по мажно нашего автора, не иначе можеть быть доступна человъку—какв подъ попровомъ лии и обмана! Пусть привътствують рукоплесканіями подобныя идеи тъ люди, для которыхъ ложь дъствительно болъе сродна, чъмъ истина. Въ наше время часто говорять о достоинствъ человъческой природы, о правахъ личности и свободы человъка. Но гдъ же это достоинство, эти права могутъ возсіять съ такимъ блескомъ, какъ у подножія креста распятаго Богочеловъка? Только на колънахъ у креста Христова мы можемъ воскликнуть: велико достоинство человъческой души, искупленной подобной жертвою! На противъ, кто, поднявъ голову, пройдетъ миме этого креста съ улыбкою невърія, тотъ считаетъ человъка слишномъ низкимъ для такой жертвы.

Но довольно. Въ нашемъ въкъ, не смотря на распространение материалистическихъ идей, все еще найдется много людей, которые живуть со Христомъ и въ Его ученін, какъ и въ Его биагодати находять лучшую пищу для души своей. Понятно ли, что эти люди должны испытать, когда они видять, что Тоть, котораго они чтуть какъ Сына Божія, какъ Источника дучшихъ своихъ утъщевій и надеждъ, -- дълается предметомъ такихъ искаженій, какъ нынъ у Ренана? И если авторъ нашъ думаеть, что онъ своею книгою успеть поколебать въру людей, которые не по имени только принадлежать къ Христовой Церкви, то онъ совершенно не понимаетъ свойствъ истиню христіанскаго чувства. Вообще я не могу окончить свою статью о "Жизни Іисуса", не выразивъ еще разъ своего твердаго убъжденія въ томъ, что теперешній успахъ этой книги нисколько не опасень для христіанской въры. Вся составленная Ренаномь сыть произвольных и другь другу противерьтандихь предположеній не выдерживаеть никакой научной критики. И притомь, что предлагается намъ этою
книгою въ замівь ниспроверженнаго зданія Божественнаго Отвровенія? Она предлагаеть намъ религію безь
содержанія, нравоученіе безь освященія, и Бога,
лишеннаго всіхь истинныхь свойствъ Божества! Книга
г. Ренана, по нашему мнівнію, подобна изящно отшлифованному сосуду, въ которомъ вмісто здороваго питья
находится подслащенный ядъ, омрачающій сознаніе дожными представленіями и извращающій нравственное
чувство человіна искаженіемь истинныхь понятій о
добрів и влів.

Пова въ душъ человъческой не изсякла жажда примиренія и оправданія, дюди будуть преклонять кольна свои предъ Христомъ, какъ Божественнымъ своимъ Искупителемъ; они отвратять лице свое отъ всякаго "Іисуса", придуманнаго праздною фантазіею тайныхъ и явныхъ враговъ святой нашей Въры; они не отступятся отъ того Христа, Божественный ликъ котораго во всей простотъ и во всемъ величіи изображенъ намъ боговдохновенными писателями новозавътныхъ книгъ.

OCHURUS.

### О ПЯТОКНИЖІИ МОУСЕЯ.

### I.

#### название и планъ

### А) пятовнижия.

Книги Моусел первоначально составляли одну книгу, и назывались въ Еврейскомъ канонъ thora (¹), у ветхозавътныхъ писателей обыкновенно hatthora (²), что, по этимологіи (³), значитъ ученіе (⁴), по употребленію же въ переводъ LXX и въ Новомъ Завътъ — ваконъ (ὁ νόμος); назывались также книгою закона (ѕ), равно закономъ Господнимъ (°) или закономъ Божсіимъ (¹), и книгою закона Господня (в) или книгою закона Божсія (в), закономъ Могсее-

<sup>(1)</sup> См. напр. Івронима-наже.

<sup>(</sup>s) Bropos. 1, 5. 4, 8. 44. 32, 46. Heem. 8, 2. 7. 13. 14. 10, 34. 36.

<sup>2</sup> Парал. 25, 4 съ Еврейск. Ис. 2, 3. 8, 20. Іоанн. 1, 45.

<sup>(</sup>a) Cm. Mcx. 4, 12. 15. 35, 34. Mes. 10, 11. Brop. 33, 10. 3 Hap. 8, 36. los 6, 24. 8, 10. 34, 32. Hear. 26, 11. 85, 11. 108, 33. 102. Mc. 9, 14. Oc. 10, 12. Mmx. 3, 11.

<sup>(4)</sup> IOB. 22, 22. Hest. 77, 1. Hperry. 1, 8. 3, 1. 4, 2. 7, 2. 28, 7. 9. 29, 18. 31, 26. Mc. 1, 10. 8, 16.

<sup>(\*)</sup> Brop. 28, 61. 29, 20. 30, 10. 31, 26. Inc. 1, 8. 8, 34 no Esp. 4 Hap. 22, 8. 11. 2 Hapar. 34, 15. Heem. 8, 3.

<sup>(6)</sup> Псал. 1, 2. 18, 8. 2 Пар. 31, 3. сн. Ис. 5, 24. 4 Цар. 10, 31. съ Евр.

<sup>(7)</sup> Hca.z. 36, 31. Mc. 30, 9.

<sup>(\*) 2</sup> Hap. 17, 9. 34, 14. Heem. 9, 3.

<sup>(°)</sup> Inc. 24, 26. Heem. 8, 18. 4. I.

могсея (\*). Такъ назывались эти книги по своему содержанію и значенію для избраннаго народа; ибо въ нихъ излагается ученіе въры (сн. 2 Пар. 17, 9. 2 Макк. 6, 23) вмъстъ съ ея исторією, данное Богомъ чрезъ Моусея народу Еврейскому въ главное основаніе Ветхаго Завъта (\*), иначе сказать—излагаются историческое происхожденіе и основанія Феократіи. Законъ, егоже заповыда Могсей, или Господъ рукою Моусея (Неем. 8, 14. 1 Пар. 16, 40. 2 Пар. 34, 14), былъ всегда драгоцъннъйшимъ наслюдіемъ для сонма Іакоелева (Втор. 33, 4), какъ преимущество и отличіе его отъ всёхъ народовъ земли и норма всей его жизни (4, 5 — 8. Пс. 147, 8. 9. Есе. 3, 8. Рим. 3, 2. 9, 4) (\*).

По отношенію къ разділенію закона Movceeba на пять частей, евреи называли его chamischa chumsche thtora или chumaschim (отъ chomesch— для каждой части), что LXX толковниковъ перевели словомъ— Πεντάτευχος (отъ

<sup>(1) 2</sup> Пар. 23, 18. 1 Ездр. 3, 2. 7, 6. 3 Цар. 2, 3. 4 Цар. 23, 25. Дан. 9. 11. 13. сн. Лук. 24, 44. Даян. 28, 23.

<sup>(2)</sup> IEC. 8, 31 NO EBP. 23, 6. 4 Hap. 14, 6. Heem. 8, 1.

<sup>(</sup>a) 2 Пар. 25, 4 съ Евр. 35, 12 съ Евр. 1 Ездр. 6, 18. Неем. 13, 1. эн. Дъян. 15, 21. Лук. 16, 29.

<sup>(4)</sup> См. Простр. Хр. Катихизисъ: о священноми Писаніи въ особенности (книги законоположит.); Начерт. Церковно-Библ. истор. стр. 152. Отсюда еще названіе: книга завита (сія вся книга завита Бога вышняго, законь, егоже заповида Мочсей, наслидів сонмомь Іаковлимь) Сирах. 24, 25. 26. 4. Цар. 23, 2. 21.

<sup>(\*)</sup> По этому-то законь иногда означаль всю ветхозав. религію (См. у Fürst Hebraisch. und Chald. Handwörterb. Leipz. 1861. 2, 521; Schleusn. Lexic. Sub v. 26μος) и всякое ветхозав. писаніе (Іоан. 10, 34. 12, 34. 15, 25. 1 Кор. 14, 21), и назывался иногда книгою Ісгосы (Ис. 34, 16 съ Евр. сн. Числ. 24, 18) или просто книгою (Пс. 39, 8), т. е. по премиуществу, какъ мы говоримъ: святая Библія или, просто, Библія.

пёте! йнть и тейде; свитокъ) или Интокинесіе (2). Отеюда перешло это назнаніе и въ христіанскую церковь не только восточную, но и западную (2); впрочемъ въ послідней древніе чаще заміняли его просто словами: пять князь Могсел,—сколько видно изъ выраженій бл. Іеройима и Руфина (2). Это разділеніе положено во всіль еврейскихъ кодексахъ, какъ и въ древнійшихъ переводахъ и встрічается уже у Іосифа Флавія (4) и Фимона (6), какъ всімъ извістное и единственное. Оно существенно примыкаеть къ идей и плану Моусеева творенія, такъ какъ все, разсказываемое въ персой части о происхожденіи и судьбів міра и человіка,

<sup>(1)</sup> Имя это въ греч. собственно есть придагательное женскаго рода или ή πεντάτευχος τ. е.  $\beta$ ίβλος, какъ видно изъ: της πεντοτεύχε Μωύσεως,— у Орижени in Iohann. tom. XIII, с. 26.

При Латинскомъ Pentateuhus, которое встрвчается уже у Тертулліана (adver. Marc. I, 10), обыкновенно подразумъвають liber, т. е. принимають его въ муж. родь (отсюда напр. у нъмцевь der Pentateuch); въкоторые же еще и досель находять болье приличнымъ принимать это слово въ женси. родь, какъ взятое съ греческаго (Bleek Einl. in d. heil. Schr. Berl. 1860 1, 160). Во всякомъ случав оно не средняго рода, какъ стеражея доказать нъкто (Stange Cajus generis est Pentatenchus? in Keil und Tachirn. Anal. Bd. 1. St. 1. S. 22—27).

<sup>(\*)</sup> Изъ древнъйшихъ авторитетовъ запад. церкви можно указать здъсь только на Тертулліана (См. предыдущее примъчаніе).

<sup>(</sup>a) Hi sunt quinque libri Mosis, quos proprie Thora, i. e. Legem, appellant, пишеть Бл. Іеронинь, при исчисленіи свящ книгь (Prolog. gal. in Curs. Compl. S. Scr. 1,809) котя необходить и греческаго названія (ib. 814,— приводится ниже).— Itaque Vet. Instrumenti primo omnium Moysis quinque libri sunt traditi (Rufin. Expos. in Symb. Apostol.).

<sup>(4)</sup> C. Apion. 1, 8: καὶ τύστων πέντε μέν έστι τὰ Μωϋσέως.

<sup>(5)</sup> De Abrah. p. 274. ed. Col: των ίερων νόμων εν πέντε βίβλοις άναγραφέντων ή πρώτη καλείται και έπιγράφεται γένεσις. De migr. Abrah. p. 305: παγκάλως οῦν δ ίεροφάντης μίαν τῆς νομοθεσίας ὅλην ίερὰν βίβλον ἐξαγωγὴν ἀνέγραψεν.

Боле древних свидетельство о разделени него; ибо указаніе бл. Ісронима на пять словесь въ 1 Кор. 14, 19 (hucusque Pentatenchus, quibus quinque verbis loqui se velle Apostolus in Ecclesia gloriatur l. с. 814) есть только плодъ ораторскаго одушевленія.

неледител въ болве или менве бливкомъ отношения въ началамь домостроительства человаческаго спасенія, составляющимъ предметь частей посабдующихъ, или тому, изъ чего слагается законоположение и Завът Ветхій (1); три следующія части излагають въ вепрерывной связи начальную исторію Осократіи съ оя законами, оставляя въ сторонъ, или мало излагая то, что прямо къ ней не относится (2), именно: верорая часть представляеть основание этого нри Синав), третья — порядокъ духовной, а четвертая — порядокъ гражданской жизни призванныхъ въ завъть, пятая-отеческое увъщание къ пребыванию въ завътъ, изреченное въ виду кончины его ходатая. Не темные знави сего дъленія внигь Моусеевыхъ (т. е. именно нынъ существующаго, а не какого-либо другаго) можно примъчать въ нихъ самихъ, такъ какъ самый историческій пріемъ, которымъ открывается вторая книга, отличный отъ пріема въ первой, а равно теснейшая и глубокознаменательная связь того, чъмъ кончена вторая книга (первое откровеніе славы въ новосторуженной скиніи) съ тъмъ. чъмъ она начата (исчисленіе потомства Іакова) и что съ перваго взгляда кажется только повтореніемъ изъ книги первой (в), —все это, при сходствъ книгъ во всъхъ другихъ отношеніяхъ, невольно останавливаеть на себъ вниманіе читателя и наводить на мысль, что писатель хотель съ второю книгою тотчасъ же поставить на видъ новый поворотъ

<sup>(1)</sup> Начерт. Церк. Библ. Исторіи, стр. 123.

<sup>(2)</sup> Наприм. въ книге числъ опущ. исторія 38 л. пребыв. въ пустыкъ; въ книге Исх. почти ничего не говорится изъ исторіи пребыванія евреснъ въ Египтъ.

<sup>(</sup>a) Ясиле объ этомъ и следующихъ нунктахъ ниже—въ соответственпыхъ мёстахъ.

исторів или, лучше, начать самую исторію, предваривъ ее необходимымъ вступленіемъ, т. е. первою книгою; третья, самымъ началомъ предполагающая вторую (Лев. 1, 1. см. Иск. 25, 22. 40, 33 м д.), не еще тёснёе, какъ сказано выше, связующаяся съ чем-COMMONO, CTEXISCTCS OTTO HOS CHOCHED SARSIOTHTOSTHEMES примъчаніемъ (Лев. 27, 34) и надписью къ четвертой (Числ. 1, 1); пятая отделяется отъ четвертой опять своею надписью и ея подписью (Втор. 1, 5. сн. Числ. 36, 13), — и исторію, начавшуюся съ умноженія сыновей Іакова, кончаєть также смертію перваго лица ея-Законодателя, какъ вступленіе въ исторію кончается смертію последнихъ патріарховъ. Такимъ образомъ пятичастное дъленіе закона Моусеева оказывается не діломъ LXXII толковниковъ (1), ни вообще какимъ-либо стороннимъ произведениемъ позднъйшей руки или нъсколькихъ рукъ, но существеннымъ, кореннымъ свойствомъ одного самостоятельноцъльнаго произведенія, развитаго ни болье, ни менье, какъ въ границахъ его собственной основной мысли (2).

<sup>(\*)</sup> Противъ этого говорить уже а) пятичастное разділеніе Поалтира (еврейской), сділанное по образцу Пятокникія, равно кажь б) и то, что послідное діленіе зналь Филонь, но зналь, очевидно, не оть LXXII, ябо онъ навываеть вторую книгу 'εξαγωγή, не έξοδος (см. выше),—если уже и не упоминать о томъ, что онъ, кажется, не зналь и ихъ же сле-

<sup>(\*)</sup> Рачь идеть противъ новъйшихъ мизній о такъ навываемихъ редакціяхъ Пятокників, и въ особенности противъ мизнія (адушаго отъ мерайд'а Gesch. d. Volks Israel. 1, 80. ff. 175. VII, 419. 496 свд. and.), будго пятокникіе первоначально только составляло пять частей другаго произведенія, котораго шестою (и последнею) частью была книга Інс. Навина. Но, не говоря здёсь о единстве втой последней книги (что примичене указать при обозравіи ся самой) и не распространнясь о размичім языка въ пятокникіи и книга Інс. Навина (напр. объ отсудствів вдёсь арханажовъ), ни о томъ, что древность никогда не зваль слемі:

имаче сказать, современнымъ самому написанію этого преизведенія, — мысль встрачающаяся и у древникь іудеевъ (1), — хотя это даленіе и не оставило сладовъ своихъ въ язына богодухновенныхъ писателей уже потому, что образъ древнайшей письменности непрерывной даваль всему Пятокникію какбы видъ единаго стила.

Π.

### Б) Каждой вниги въ одвльности:

## а) первой, или книги Бытія.

Что касается до наименованія книгъ въ отдъльности, то евреи палестинскіе называли каждую изъ нихъ однимъ или двумя изъ словъ, которыми начинается текстъ ея (²), евреи еллинисты, также LXX толковниковъ и христіане — словомъ, выражающимъ содержаніе всей книги или первыхъ частей ея, и заимствованнымъ, большею частію, изъ нея же самой. Всъ послъдняго рода названія уже довольно распространены были, по край-

местикниже — hexateuchus и т. п.,—укаженъ на одно обстоятельство, явидътельствующее о книгъ. Інсуса Навина, какъ о самостоятельномъ есобонъ произведеніи: это — внесеніе въ нее новъствованія о совершенномъ чрезъ Мочсея завоеваніи и раздъленія заіорданскикъ областей между тремя съ половиною колънами, также какъ и о Мочсеевонъ опредъленія касательно городовъ убъжищъ въ этихъ областяхъ. Писатель, какъ видио, хотълъ изложить все, относящееся къ занятію и раздъленію Ханаава, а потому не выпустиль имчего, что сказано уже было объ врюмь — въ другомъ писаніи.

<sup>(</sup>¹) Именно у Филона въ последнемъ изъ приведенныхъ местъ, кота, гравумется, мысль его, будто бы Мочсей сделалъ самыя исфинент не разрушающая общей мыслы, а весьма ее предполагающая.

<sup>(</sup>a) На сей обычай указываеть Ісронинъ (Prol. Gal.) и Оримонь. В. мар' при Генете дисусурациями, пара да Еврагоге имо тие врупе тие федерация. Времен, н. п. д. (Выс. Hist. 6, 25).

ней и врв. за сто и вть до Рождества Христова (1), и вогранаются, отчасти съ накоторою переманою, у позднайших раввиновъ.

Такъ первая книга, надписываемая въ еврейскомъ текстъ Bereschit — ез пачаль, въ александрійскомъ ко-денсъ LXX—единственномъ, на сей разъ, представитель этого перевода (²) — Γίνεσις Κόσμε (³), также и у раввиновъ называемая Sepher iesira — киша творенія (¹), у пристіанъ, какъ п'у древнихъ эллинистовъ (³), уже съ древнъйшихъ временъ (³) обыкновенно надписывается в называется въ сокращеніи — Γένεσις, Бытіе или клига Бытія (Ъіβλος γενέσεος 2, 4), т. е. называется отъ слова пеоднократно встръчающагося въ ней (напр. 2, 4) в ныгражающаго все ея содержданіе.

Начинаясь сотвореніемъ неба и земли и оканчиваясь смертію патріарховъ Іакова и Іосифа, эта книга сообщаєть намъ свёдёніе не только о началё и первоначаль-

<sup>(1)</sup> Названіе Гічетіє и, съ нікоторою переміною, названіе второй пинги приводятся у Филона (см. выше), Δευτερονομίου віз посл. Ап. Варнавы (гл. 10), всі названія—въ соч. Симона Волхва, по свидітельству Инполита (Adver. haeres 6, 15); у Флавія ихъ нівть (см. выше), можеть быть, потому, что онъ быйь не изъ едлинистовъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Изв'встно, что въ Ватинанскомъ кодексъ первыхъ 47 главъ не сожранилось.

<sup>(3)</sup> Тоже у Епифанія: із тії Гезейсь той хобив кай протт Вірію пара Менфіт (Орр. edt. Petav. 1,287). Тоже въ Сирскомъ переводь: britho — теоренів, или sefro da —britho —пиша теоренія, почему толкованіе на Бытіе Федора Монсуетскаго называется у Фотія (Biblioth. Cod. 38): фратрібо тії хебовоє, —пбо посліднимъ словомъ означаются здісь не одналить первая глава.

<sup>(4)</sup> Другое раввинское названіе: книга Авраама, Исаака и Іакова.

<sup>(\*)</sup> Именю у Филона. Трудно думать, чтобы Филонъ соединаль съ втимъ названіемъ болье общирное представленіе, а не думать только, намъ и другіе, о бымки міра; во всякомъ случав, это сокращенное названіе дов. замичательно.

<sup>(6)</sup> См. Оригена въ примъч. 2 къ сему 5.

мой судьбъ міра и человъческаго рода, но и о началь домостроительства человъческаго спасенія, -- объ основания Церкви или Царствія Божія. Начинается она съ создани міра. какъ съ приготовленія къ созданію Церкви; ибо міръ есть откровеніе совершенствъ невидимаго Bora (см. напр. Быт. 1, 14) и поприще дъйствованія възной любви Его въ тварямъ: конецъ царства природы --- въ царствъ благодати (1). Потому и твореніе міра оканчирается твореніемъ чедовіна, какъ Богомъ поставленнаго владыки вселенной (все принадлежить ему, онъ же Богу Быт. 1, 26. 1 Кор. 3, 22); съ другой стороны исторія новосозданнаго міра-бытіе небесе и вемли (2, 4) начинается только лишь съ исторіею человіта, съ нею идетъ нераздъльно, изъ нея развивается и въ ней окончетельно изъясняется (2). Отпаденіе этого владыки отъ Вога привлекло на него и внесло въ его царство — во весь міръ-проклятіе, смерть и сусту (Выт. 3, 17 и д. Рим. 8, 19 и д.); наступитъ торжество его искупленія (Рим. 8, 22), — и первое небо и земля первая прейдутъ: явятся новое небо и новая земля, потребныя для жительства правды (Ис. 65, 17. 66, 22. 2 Петр. 3, 13. Апок. 21, 1) (8). Чрезъ гръхъ человъкъ удалился и отдълился отъ Бога, но Богъ, богать сый въ милости (Ефес. 2, 4), не удалился отъ своего созданія. Онъ не только тотчасъ-же по паденіи возв'ястиль челов'яку вивств съ наказаніемъ и объ избавленіи; но и въ последующія времена многократно и многообразно открываль Себя человъку, чтобы опять привлечь его къ Себъ,

<sup>(1)</sup> Начерт. Церк. Библ. Ист. стр. 1.

<sup>(°)</sup> Вожее — въ Хр. Чт. 1863 г. въ концъ статьи: «Мысли о сысокомъ значении начальных главт Пятокнижия».

<sup>(3)</sup> Зап. на вн. Быт. 1, 113. 63. 68. 88. 40 и т. н.

ебрасить его отъ пути петибели на путь спасенія, — и исторія человіческаго рода — отъ самаго начала его и поломь — стала исторією священных в шествій спасающаго Вога. Впрочемъ ясно отпрылась въ такомъ світь сіл имна бытіл человьча (5, 1) не для всіхъ, а тольно для тіхъ, у кого Превічный Создатель всіхъ и Создатель Премудрости поставиль ей скинію, и сказаль: въ Іаповіз вселися и въ Изранліз наслідствуй (Сирах. 24, 8. 9). Видьна быша шествія твоя, Боже, шествія Бога мовю царя, мже во святьма (Пс. 67, 25).

Обращаясь ближе въ содержанію вниги Вытія или въ тастившиему распрытію главной ся мысли, мы находимъ, что исторія спасенія распазывается здёсь въ ся влубоко-знаменательныхъ чертахъ отъ самаго ся начава и включительно до временъ Патріарховъ, которыхъ Вогь изъ всёхъ народовъ земли избралъ хранителями спасительнаго обътованія для всего міра — въ тыслим рабов (Пс. 104, 8 и д.). Этотъ долгій промежутовъ времени изъ 2369 лётъ по еврейскому счисленію, или 3799 по греческому (1656 или 2256 до потопа, 365 или 1207 до переселенія Авраама въ Хан., остальное — до смерти Іоснов), раздъляется на два періода.

Первый періодъ обнимаеть исторію человіческаго рода отъ его первобытнаго состоянія и гріхопаденія до распространенія и разділенія его на многіє народы со всімъ разнообразіємъ ихъ явыновъ, съ разсівніємъ по лищу земли (гл. 2, 4 — 11, 26), — и, въ виду потопа, развітвляется на два віжа или міра: а) міръ до-потоцный, и б) міръ отъ потона до отділенія церкви отъ сміщенія языновь.

а) Изъ исторіи міра до-потопнаго—отъ Адама до Ноя расказывается, всявдъ за грахопаденіемъ, объ образъ иненень, различаемых ихъ отношенень из Болу, — племень, различаемых ихъ отношенень из Болу, — племени нечестиваго и племень благонестивато, и о през обладании граховнаго распления, происпедшень всеза ствіе смёненія этихъ племень (2, 4—6, 8). Комчается это время концомъ первобытнаго міра въ лютопів (6, 9—8, 19): потопь міру нечествоплишти поведе, а осмаю ноя правды проповидники вохрами (2 Петр. 2, 5).

б) Во второмъ отдёлё, изъ времени, предпрествовавшаго отдёленію и основанію церкви въ семействе Авраама, или отъ Нов до Фарры, отда Авражова, — повъствуется о завётъ Бога съ Ноемъ, о Ноевомъ прашлятіи и благословенія, о родословіи покольній, илемамъ и народовъ, происпедшикъ отъ трехъ сановей Нол, о смёщенім языковъ и разділеніи народовъ, о родовей шляніи Сима до Фарры (8, 20—11, 26).

Второй періодъ обнимаєть времена патріархальния, обстоятельно излагая пути промыола Божія нъ живик трехъ родоначальниковъ Изранля, какъ сыемени избраннаго Богомъ въ Его собственный народъ, въ удёлъ Божій, — отъ призванія Авраама до смерти Іосима (11, 27—гл. 50). Такимъ образомъ исторія всего человічества ностепенно переходить въ исторія одного рода (1), получающию божественное обітованіе, что онъ будеть народомъ народомъ велинимъ къ благосковскію вейкъ народовъ земли, ... и доводится попорія до времени, въ исторое это избранное племи возраслопъ прильій нагродъ (сн. 47, 27) и исторое траничить съ временень самаго: бытописатель—основателя Осократів (3).

Изъ этаго общаго очерка содержанін ясно обнаружим

<sup>(4)</sup> Зап. на кн. Быт. 2, 30. 48.

Tabre me-3, 263. 274. 282. . .

вомися щімь в плоть явите Былів, состоявів ть чоль, чторы изпожить предварительную историю потховавативпо парсиния Вожія. Чревъ простое и естественнее явображаніе исторія міра, согнореннаго и хранимаго Богомъ;--она старается показать, какъ Вогъ-Промыванвель и Верховный Провитель вселенной восилтываль сотворенный во обросу Его родь человическій, --- же сметря на его отпаденіе и посліщовавшую затімъ порту ж гиболь гриковную,---воспитываль совласно съ своимъ чиорческимь о немъ опредъленіемъ, и накъ положнаъ Онъ основы того царства, въ которомъ должно было вехраниться и совершиться спасеніе міра. Тогда напъ веловаческій родь, въ силу мелученняго имъ творчеснаго базгословенія о рожденія, жаз одной четы распроотранялся во множество пародовъ и напознять эсмлю,---Вогь вторгаувшемуся въ исторію его злу полагаль вреграду словомъ и дъломъ, откровеніемъ своей воли въ заповъдяхъ, обътованіяхъ и угрозовъ, судомъ и назнана преграменямь Его бавгодати. Рядомь съ этимъ, въ планъ творенія лешапінть закономъ единства крови и множества происсиодинкъ осъ единыя крови, идетъ другой запонъ, возникающий изъ домостроительства искупленія и уже въ первоевангелін довольно-назнаменованный, -- законь объ отделение боящихся Бога отъ людей безбожныхъ, направленный къ сохранению и поддержанію святаго съмени во спасеніе и облаженствоваже всего человъчества. Ибо съмя свято стояние его. Этоть двойственный законь божественнаго міроправленія или исторіи, открывающійся уже въ самомъ встувления въ нее чремь употребление въ первый разъ величественнаго имени Ісговы и чрезъ знаменательное сочетаніе его съ именемъ Бога (2, 4), что достойно замачанія" (1), есть витога и основное начало Высосисамія, опредаляющее въ немъ выборъ, порядовь и разграмиченіе историческаго матеріала: соответопвенно жному рожденія, управляющему сохраненіемъ и умноженіемъ человіческаго рода, здісь являются генеаломія; ман родословныя таблицы, нъ поторня, какъ въ историческія грани, включаются описанія лицъ и событій, образующихъ такую или другую эпоху, между тімъ вакъ распорядовъ и діженіе всего собраннаго здісь историческаго содержанія слідуєть другому занону—выділенія.

Отсюда все содержаніе вниги Бытія разділиств на десять, относительно - законченныхъ и одкообразными надинсями въ ней самой разграниченныхъ группъ (2), къ которымъ безъ всякой надписи стоящій разсказь о твореніи (1, 1—2, 3) служить, какъ уже сказамо, основою или приготовненіємъ, — ибо безъ міра и человъма не мыслима исторія. Эти надписи называются toldut, что по этимелогіи и употребленію, хоромо обозначаєм ся славянскимъ — быміє (сіл же быжія Носос и т. пі), однако не въ смыслъ перваго вознивновенія изъ небытія въ бытіє (2), а въ смыслъ участи только-что вознившаго бытія (4) и соотвътствуетъ тому, что мы на-

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) Записки на кн. Быт. 1, 57.

<sup>(9)</sup> Ср. Зап. на кн. Быт. 1, 169. 3, 159.

<sup>(</sup>а) Какъ понимаеть напр., самъ себв противоръча на той же странить Ewald (Gesch. d. V. Isr. 1, 107), когда, приниман это слово везда за надпись, въ 2, 4 считаеть за подпись къ предыдущему разсказу о трареніи въ смысль такомъ: воть мы показали происхожденіе неба и земли. Такъ отчасти и Gesenius Thes. р. 596. Такое отнесеніе слова къ предыдущему противно контексту ваккъ десящи мъстъ иниги Быула и другихъ книгъ (Числ. 3, 1. Рус. 4, 18. 1 Пер. 1, 29), гдъ есть это слово: вездь указываеть на послъдующее. См. и Зап. на кн. Быт. 1, 56.

(4) Такъ вапр. говорится: elle toldet noah, сіл же бытіл Новеа (6, 9),

этийсять налаганию неворією — ронданнаго лица нли произмедний венци, исторією, такъ одавать, первой судьбы ихъ... Обозначенныя этимъ словомъ группы идуть чрезъ всю эту кингу, вполні прилично несываємую, по этой причині, прачкимъ и всеобъемлющимъ имевенть янити Вынал — Гамер, и суть слідующія: toldot.

- I) Hefa m semmu (2, 4-4, 26),
- ·II) Agama (5, 1-6, 8),
  - HI) Hos. (6, 9-9, 29),
  - IV) Charonell Hos (10, 1-11, 9),
  - V) Cuma (11, 10-26),
  - VI) Oappar (11, 27-25, 11),
- VII) Измания (25, 12--18),
  - VIII) Mcaara (25, 19-35, 29),
  - IX) Mcasa (ru. 86) u
  - X) lamora (rg. 37-50).

Нать группъ для первого періода, и пять для вторыго, — и такить образомъ оба періода, перавные пе смещу совержанію и объему, уравниваются въ своемъ истерическомъ значалів для цели Быконисанія. Все, что разблавывается въ первоить періодё—отъ Адама до Сарры — находится въ очевидной, хотя и отдаленной связи съ основаніемъ парствія Вожія въ Израилъ. Въ разсказъ о рай представляется первоначальное отношеніе человека къ Боту и его назначеніе въ мірѣ; въ грёхонаденіи указуется необходимость особеннаго божественна-

а вследь за симъ описывается не рожденіе Нон, описанное уже прежде (гл. 5), а характеръ Ноя, рожденіе Сима, Хама, . строеніе ковчега и т. п. Или: сія же бытія Иснаила сына Авраамля (25, 12), — и тотчась же прибавляется: его же роди Агарь, след. расзказъ о рожденім его не объщается, а за тъмъ и не сообщается, такъ какъ онъ уже и былъ сообщенъ прежде со всеми подробностями. Или: бытія Исаака начинаются, когда бяше Исаакъ лють четыредесяти (25, 19. 20), и т. п. Смотр. и Зап. на ин. Выт. ч. 3, стр. 5.

го домостромгельства для спасемія **мадилаге**; въ: обфияванін, следующемъ за промлятіемъ треда, отприменост гръщнику первая надежда на некупленіе; въ раздъленін потомковъ Адама на благочестивыхъ и нечестивыхъ представлено дальнейшее отношение всего человичества къ Вогу-подъ преобладающимъ вліянісмъ гріховаето начала; въ потопъ предуказанъ судъ надъ нечестивыми, а въ сохранении и благословении Ноя-спасение благочестивыхъ отъ погибели; наконецъ въ геневлогичесной таблицъ народовъ съ одной стороны и въ родословіи Сима съ другой представлено набражіе одного нареда. земли въ хранители откровенія о божественномъ искупленіи для всвіх народовъ. Особенныя, своесбразпо-исви отоге оприводения приготовления в образованию этого народа (періодъ второй) начинаются лишь призваніемъ Авраама и состоять въ божественномъ водинельства и обътованіяхъ, которымъ сподобились Авраамъ, Исаанъ н Іаковъ. Далъе: для пятичастнаго дъложи важдаго насперіодовъ главныя событія въ первомъ и плавныя линности въ поскванемъ представляють всв трчки зрания. пакія потребны нь расположенію не жинь или около нависторическаго матеріала. Наконецъ, что насается до внутренняго содержанія каждой толдоть или группы, то расположение его здысь учреждается по вышеуномянутому божественному закону выдъленія, такъ что въ каждомъ періодъ линіи побочныя, уклоняющіяся отъ главной, хотя въ извёстной мёрё и примыкающія къ ней, описываются прежде и туть же выдвляются, какъ бы откидываются изъ области исторіи, и только за тімь уже, вакъ бы по очищенному руслу ръки, вводится изображеніе линіи главной и исторія идеть далье (').

<sup>(1)</sup> Ср. Запис. на кн. Вытія 1, 169. 175. 2, 30. 68.

"Воеть наспольно разървания сымя натріарховь на дучивов:и худшее, дабы отвергая одно, дать больную чистоту другомує подобно какъ удвожють и утрожють ввяніе низемники, дабы нолучить болье чистое зерно" (1). Поэтомужто строго-выдержанному плану исторія Кавна и его реже разсказывается прежде, чемъ исторія Сиов и его нотомства: репословіе Іврета и Хама излагается прежде, чвиъ родословіе Сима, хотя онъ быль брать ихъ старьйшій, вин лучніе не ихъ брать, а только lagema, какъ ныражвется бытописатель совершенно въ духъ этаго за кона (10, 21). (\*); потому же исторія Изнанла, примывающая въ главной линів, ради божественнаго о немъ обътованія (16, 10 и д. 17, 20), излагается прежде исторін Исаака, какъ "введеніе" (\*) въ последнюю; исторія Исава, также по божественному о немъ предсказанию и отенескому благословению (25, 23. 27, 29. 40) входящая въ исторно Израния, изиагается прежде исторіи Іакова ('); наконецъ сказаніе о смерти Оарры съ понисмованиемъ встръчающихся стороною въ патріархальноми період'в двухъ другихъ сыновъ его ('), полагается прежде сказанія о призваніи отца върующихъ Авра-

<sup>(1)</sup> Tamb me 3, 4.

<sup>(\*)</sup> Зъп. на кв. Быт. 2, 48, 49: "что Симъ былъ первородный, примътно изъ того, что въ исчислени брацьевъ онъ общиновенно поставляется первый (5, 32.6, 10.7, 13.9, 18.23.10, 1). Отступивъ адъсь отъ своего порядка и поставивъ родословіе Сима посла родословій братьевъ его, писатель имълъ причину напомнить читателю, что Симъ есть стариній брать Іафету, котораго родословіе поставлено впереди прочихъ, не удостоивая между тамъ наименовать съ ними третьяго брата, уже отдаленнаго отъ нихъ и нравомъ и проклятіемъ".

<sup>(2)</sup> Зап. на кн. Бытія 2, 316. 324.

<sup>(4)</sup> Tamb me-3, 144.

<sup>(\*)</sup> Нахора—дада Ревении (11, 29. 22, 20—23.), и Аррана отда Лотова (11, 27).

ама (1). Тотъ же законъ выдъленія управляєть и мисгеми другими частностими священиаго новъствованія, каково напр., совершенное отсутстве изтосчисления Каннитовъ (4, 16 и д.), -- ибо для нихъ, навъ осужденныхъ Богомъ, не было будущности; съ другой стороны тщательное показаніе літь жизни святых патріарховь -- и жизни до рожденія первенца, какъ продолжателя родовой линін-главной и благословенной, жизни и по рожденіи первенца, и всей жизни вообще (гл. 5); отсюда же смысль кажущагося почти безцыльнымь повторения ближайшихъ потомковъ Сима (11, 10 и д. 10, 22 и д.), ибо въ первый разъ — въ родословіи Симитовъ — они нриводится для показанія родовъ всьхъ потомковъ Эвера, а во второй-чтобы представить прямъе происхожденіе дома Өарры отъ Сима чрезъ Фалека, особенно же чтобы продолжить хронологическую нить родовой диніи, которую никаль недьзя было бы вставить въ таблицу народовъ безъ разрушения ея единообразія, и т. п. При такомъ симметрично-безънскуственномъ расноложеніи по твердому плану, - расположеніи, указанномъ здъсь нами только въ общинъ чертахъ и безъ труда открываемомъ въ подробностяхъ каждаго рожденія или каждой изъ толоот, -- нельзя не признать книги Бытія за цъльное единичное произведение писателя, который, во свътъ божественнаго откровенія, обнявь всю исторію человъческаго рода отъ самаго его сотворенія и

<sup>(</sup>¹) "Отъ Фарры начинается исторія *странствованія* патріарховъ, воззванных Богомъ изъ смішенія народовъ... Фарра, не призванный Богомъ, съ похвальною впрочемъ ревностію, сопутствуетъ Авраму; по умираеть не достигнувъ земли обітованія: такъ напрасно ветхій, влотскій, не возрожденный человікъ думаетъ итти духовнымъ путемъ, и природа силится подражать благодати; ветхій Адамъ долженъ умереть на пути къ совершенству". Зап. на вн. Бытія 1, 74. 76.

сообразно съ тъмъ изложилъ ее въ опругленной, законченной формъ, какъ предварительную исторію ветхозавътнаго царствія Вожія.

#### Ш.

## б) кн. Исходъ.

Вторая книга Моусеева въ Еврейскомъ коденсъ по начальнымъ словамъ ен называеман weelle — schemoth (сокращенно schemot) — и сіл имена, въ переводъ LXX надписывается «Есодо» — Исходъ, сообразно съ содержавітемъ первой ен половины.

Она повъствуеть о началь исполнения божественнаго обътования, даннаго патріархамъ насательно освобождения потомковъ Іакова, распространившихся въ много-численный народъ, изъ египетскаго рабства и объ избраніи ихъ въ народъ Божій при Синав, —обнимая такимъ образомъ періодъ въ 145 лътъ—отъ смерти Іосмов, которою окончилась первая книга, до построенія скиніи свидёнія, въ началь втораго года по изшествіи изъ Египта, чъмъ окончивается эта книга вторая.

Въ втомъ періодъ времени совершилось изображенпое въ 1-й главъ чрезвычайное умноженіе потомковъ Такова, внушившее новымъ владыкамъ египетскимъ, воцарившимся спустя много времени по смерти юсифа, мысль о порабощеніи и угнетеніи евреєвъ. За исключеніемъ этого повъствованія и потомъ другаго (во 2 главъ) подробнаго разсказа о рожденіи, сокраненіи и воспитаніи Моусея, предопредъленнаго Богомъ избавителя,—во всей книгъ (съ гл. 3 — до гл. 40) подробно излагаются событія только двухъ лътъ: послъдняго года предъ исходомъ изъ Египта, и перваго—по исходъ.

ч. І.

-Это отношеніе къ исторіи, по видимому, не соразмаренное съ обширностію ея періода, вполив объясняется изъ сущности и цъли священнаго повъствованія. Болье, нежели двухсотльтнее (215 л.) пребывание израильтянъ въ Египтъ (отъ призванія же Авраама 430лътнее) было временемъ, въ продолжение котораго поселившееся здёсь семейство патріарховъ должно было, при благословении и покровительствъ Божіемъ, развиться въ целый народъ и созреть такимъ образомъ для исполненія завъта, который заключиль Богь съ Авраамомъ касательно будущаго его съмени, многочисленнаго яко звизды небесныя. Въ продолжение этого времени особенныя божественныя откровенія въ Израидъ престали (1) такъ что, кромъ сообщенныхъ въ 1 и 2 гд. отпровеній, во все это время не было другихъ, заслуживавшихъ сохраненія въ памяти потомства или особенно важныхъ для исторіи царствія Божія. Только лишь съ приближеніемъ конца этого времени начинается осуществление божественнаго плана спасения, -- съ призваніемъ Моусея (гл. 3) и основаніемъ, при посредствъ его, Өеократіи въ Израиль. На сей конецъ Изра--иль освобождается отъ власти египтянъ и за тъмъ, какъ народъ освобожденный отъ рабства ,человъческаго, пріемлется Богомъ, Владыною вседенной, въ Его собственный народъ.

Эти два великіе факта, съ ихъ всемірно-историческими послъдствіями, образують основаніе, корень и все существенное содержаніе книги, которая поэтому и раздъляется ими на двъ части.

Въ первой части, простирающейся отъ 1 гл. до гл.

<sup>(1)</sup> Ср. Начерт. Церков. Биби. Ист. стр. 77.

- 15. ст. 21, на ости отдъленіять изображается: Начало исполненія божественнаго плана, которов вообще им можемъ назвать Исходомь, или избавленіемъ, возгваніемъ избраннаго народа оть міра языческаго (изт Бінпта дозвадть рыма мосіо), —и которов въ частности отпрылось:
- 1) въ чрезвычайномъ, устрашившемъ Фараоновъ умі ноженіи израильтянъ, а равно и въ рожденіи и сохраноміи ихъ избавителя (гл. 1 и 2);
- 2) въ божественномъ призваніи и полномочім этого Избавителя и Вождя — Пророка и Боговидца Моусея (тл., 3 и 4);
  - 3) въ его явленіи предъ Фараономъ (5-7, 7);
- 4) жь побъдоносной борьбъ его словомъ и дъломъ, знаменіями и чудесами и казнями съ ожесточеннымъ сердцемъ Фараона (7, 8—гл. 11);
- 5) въ приготовительномъ освящении избавляемаго народа чрезъ учреждение Пасхи, и въ исходъ его изъ Египта, вынужденномъ чрезъ умерщеление египетскихъ мервенцовъ (12—до гл. 13, 16);
- 6) въ путешестви израильтянъ отъ Сокхова подъ божественнымъ нокровительствомъ до Черинаго моря (13, 17-14, 4);
- 7) въ переходъ изральтянъ чрезъ Чермное море и погибели Фараона съ его воинствомъ, при чемъ торвество дъла Божія воскваляется въ торжественной пъсии Мочсен: поимъ Господеви, словно бо прославися... (14:
  4—15, 21).

Во второй части (отъ гл. 15, 22—до гл. 40) излагается, также въ семи отдъленіяхъ, принятіе Израиля въ народъ Божій, именно:

1) путеществие израильтянь отъ Чермнаго моря до горы Божией (15, 22—17, 7);

- 2) отношение віра явическаго къ Паранаю, отпрывшеся въ нападеніи амаликитянь и въ посъщеніи Моусся надіамитанивомь Ісооромъ у горы Хорива (17, 8 та. 18);
- В) приготовленіе народа къ принятію закона отъ Вога при Синав, явленіе Бога Законодатели, десятословіє, основные законы церковные и гражданскіе, торжественное вступленіе евреевъ въ завъть съ Богомъ (19—24, 11);
- п. 4) божественное повельніе Мочсею о сооруженів таинственной скиніи—жилища Ісговы въ Израиль (24, 12—гл. 31);
- б) исторія нарушенія завъта Израндемъ и возотамовленія завъта Богомъ (гл. 32—34);
- 6) построеніе скиніи свидінія со всіми принадлем; нестями, необходимыми для богослуженія (гл. 35—39); 7) воздвиженіе и освященіе скиніи (гл. 40).
- Двъ уназанные части не отдълнотся одна отъ другой внъшнимъ образомъ, т. е. накъ десять рождени въ инигъ Бытія, такъ какъ изложеніе въ Исходъ слъдуетъ просто последовательному порядку событій: тъмъ не менъе эти части легко разграничиваются самымъ расположеніемъ ихъ внутреннято содержанія. Пъснь Моусея при Чермномъ моръ (15, 1—21), составляетъ неосноримо заключеніе первой стадіи историческаго движенія, которое началось призваніемъ Моусея и котторое не только было вызвано угнетеніемъ израильтичь со стороны Фараоновъ, имъвшихъ въ виду подавить ихъ народность и религіозную самостоятельность, но и было подготовлено спасеніемъ, воспитаніемъ и всьми обстоятельствами жизни Моусея. Течно также неоспорима важность и другаго пункта въ этой иско-

рін, --- Основанія Свинін: въ ней съ: неродомъ нарадавснимъ основался завътъ, о которомъ Богъ гоморила патріарху Аврааму (Быт. гл. 15); осьненіе воздыннутой скини облакомъ славы Божіей (Исх. 40, 33 п д) было, согласно съ обътованіемъ Божінмъ (Исход. 25, 22), основаніємъ изъ этого народа Церкви Божіей, -обитаніе Бога во святомъ святыхъ-началомъ осуществленія Царствія Божія въ этомъ народъ, такъ что все дальнейшее раскрытие законодательства, а равно в исторіи отъ Синая до вемли Ханаанской, служить тольно къ поддержанію и утвержденію этого общенів Бога съ народомъ, основаннаго при Синав провію завіта и символически открывшагося въ первомъ явленіи славы --при освъщени скини. Заключансь такимъ знаменятельнымъ и составляющимъ эпоху событіемъ, книга Исходъ, начавшаяся, какъ мы видъли, простымъ перечисленіемь наранныскихъ преседыниковъ въ Египетъ, --- оказывается налымь, округленнымь твореніемь вь ряду прочика никть Мочсея.

#### IV.

# в) кн. Левить.

Третья часть пятовнижія, въ первоначальномъ текств по начальному слову надписываемая waikra — в созвес, въ переводв LXX и у христіанъ со всемъ соответствіемъ ея общему содержанію называется Λευιτικόν (подразумёвается βίβλιον), внигою Левить; ибо она, говоря вообще, есть "книга обрядовъ" (1), наблюденіе за воторыми возложено было на священнивовъ, а все сел-

<sup>(1)</sup> Начерт. Церк. Библ. Ист. отр. 152.

инстичество уже падавна именовалось леситскими (Евр. 7, 11); темъ какъ и Ааронъ, отъ котораго происходили снищенники, именуется Леситиноми (Исх. 4, 14), и священники, глаголасшісся по чину Лароносу, именовались также, по общему имени своего кольна, ссященниками сынами Лесічными (Втор. 31, 9), священниками леситами (17, 18), даже просто леситами (31, 25. сн. 9) (1). Вътомъ же духъ и раввинскія названія: thora kohanim—заномъ священническій, sepher tora hakkirbanoth—кинъта закона о жертвоприношеніяхъ (2).

«Книга Левить доводить до конца, начатое въ 25 гл. Исхода, Синайское законоположение и въ особенности содержить законы, установляющие святое отношение израмльтанъ къ Богу ихъ—святому и единому, т. е. содержить и основныя оправдамия, чрезъ которыя имъло совершиться ихъ общение съ Богомъ на основании зевъта, и замовной и уставы, касательно того освящения ихреда, какое потребно было для пребывания въ семъ общении. Это какбы кодексъ, учреждающий между ними, какъ людьми Божими, благочиние жизни духовной.

Какъ всякій союзъ или завътъ предполагаетъ и обра-

<sup>(1)</sup> Мы не погращиле бы, если бы припомнили здась и то, что насначене обрядовъ, изложенное въ книга, заключалось въ отдажени Изранлът. отъ всахъ другихъ народовъ самою жизнію, въ святости ихъ святи будете, ико же Азъ свять есль, Господъ Богь вашь, Господь эдиный, короче—въ образованіи всего народа въ царство священиидось (Исх. 19, 6 си. Ис. 61, 6. 1 Петр. 2, 5. 9. Ан. 1, 6. Мад. 1, 11). Эта мысль даже особенно согласна съ духомъ книги, какъ сей часъ увидимъ, —одвако опущена нами, такъ какъ едвали была она у надписателей изтокникія, руководившихся, какъ по всему видне; первымъ внечатлявніемъ отъ каждой изъ книгъ его.

<sup>(</sup>a) Поэтому же накоторые изъ новайшихъ называють эту книгу: jus sacerdotum—еслиенническое право.

зусть извъстное взаимное отношение между пицыми; его заключающими; такъ и Іегова, Тосподь всей земли, въ завътъ, который заключилъ Онъ у горы Синая съ избраннымъ изъ всъхъ народовъ въ Его достояніе потомствомъ Авраама, не становится только самътвъ особенное благодатное общеніе съ народомъ Израильскимъ: нужно было, чтобы и самъ этотъ народъ вступилъ и пребываль въ дъйствительномъ, жизненномъ общеніи съ Ісговою. Какъ восхотвиъ Ісгова быть Вогомъ Израиля и открыться ему во всей славъ своего божественнаго существа и божественныхъ щедроть, какую только могъ созерцать и воспріять человакъ подзаконный, при царствъ съни и гаданій, - такъ восхотвіъ Онъ и того, чтобы народъ сей действительно быль Его народомъ, освященіемъ жизни изъ Израиля по плоти 'явлелся Израилемъ духовнымъ, и не иначе, какъ божественнымъ правиломъ жительствуя, сподобляйся мира и милости-удъла Израиля Божія (Гал. 6, 16). Чтобы осуществить то первое условіе завъта, Вогь повельль соорудить скинію-положити имя Его тамо, и по сооружени, даль видимое знамение, что Онъ уже обитаеть среди народа своимъ особеннымъ, благодатнымъ присутствіемъ. Теперь следовало воззвать къ осуществленію и другую сторону завъта, чтобы Израиль и самъ стремился и достигалъ въ мъру возраста Израиля Божія. И какъ гръхи и оскверненіе гръховной природы разлучали между людьми Вожіими и святымъ Богомъ ихъ (были и они естествомо чада ипова, якоже и прочій): то Богь указаль имь доступь къ престолу своей благодати въ такихъ оправданіяхъ, уставахъ и заповъдяхъ, которыя съ одной стороны возбуждали бы и украниям въ людяхъ царствія Вожія, творящихъ

плоды: его, чувство и познание слоей връховности, равно какъ и потребности прощенія и примиренія съ Существомъ святьйшимъ, съ другой—представляли бы бдагодатныя средства къ очищенію отъ гръховъ и къ освященію всей жизни непорочнымъ хожденіемъ въ пути, хожденіемъ въ законъ Господнемъ. Помови ми и спасуся, и поущуся во оправданіцть Твоихъ выну. Яко аще бы не законь Твой поученіе мое быль, тогда убо почибль быхъ во сжиреніи моемь (Пс. 118, 117. 92).

Къ этой-то цали направляются всё законы и уставы книги Левить: потому что они, всё въ совокупности и каждый порознь, имбють въ виду какъ установленіе внутренняго общенія всего народа и каждаго отдільнаго лица въ народё съ Господомъ чрезъ примиреніе или прощеніе граховъ и очищеніе его растланной природы, такъ висста и утвержденіе и укорененіе этого общенія чрезъ освященіе всахъ отношеній жизни. Соотватственно этой двояной цали, вся книга Левитъ раздаляется на два глявныя части или на два большіе ряда законовъ и правилъ.

Первая часть простирается отъ гл. 1 до гл. 16; вторая отъ 17 до 25.

Первый рядъ завоновъ, занимающій первую половину книги Ленитъ,

жа а) Открывается законами, относящимися до священнодъйствій, или законами о жертвахъ, принятыми Моусеемъ отъ Бога изъ новосозданной и освященной скиніи свидънія (гл. 1-7). Такъ какъ отъ самаго начала человъческаго рода и, конечно, по установленію божественному (1), жертвы были главнымъ средствомъ, при

<sup>(\*)</sup> Начерт. Церк. Библ. Ист. стр. 19. "Жертвы, гов. св. Злат., несами по сефа были прівилены, но благопрінтны были ради первообраза.

тамини вогорате пеленить вступаль вы общение от Вогень, Творцень, Промыслителень и Правителень восленной, и сподобления Его благодати и мира, по выра вы великую жертву Мессін, прообразованную тами жертвами: то и Изранль могь не только являться къ Богу своему съ своими приноженіями, но и въ приноженіи жертвь по уставу святаго и Богомъ-даннаго завона получать доступь къ престолу благодати.

- б) За постановленіями о жертвахъ слідуеть (гл. 8—10) посвященіе Моусеемъ въ священству Богомъ призванныхъ и избранныхъ Аарона и сыновей его, виботі съ описаніемъ какъ торжественнаго вступленія ихъ на діло служенія, такъ и освященія или утверженія ихъ священничества со стороны Бога діломъ и смоюмъ. Это событіе, да еще побісніе богохульника (24, 10), есть единственное разслазываемое въ кинтъ Ісвитъ событіе изъ тіхъ, которые относятся собственно их исторіи (прерванная посліднею главою Исхода, она продолжаєтся за тімъ тодько лишь съ Числ. 10, 11).
- в.) За симъ свъдують постановленія о чистыхъ и нечистыхъ животныхъ и о различныхъ тълесныхъ очищеніяхъ (гл. 11 до 15), замывающіеся и какбы совершенство свое пріемлющіе въ установленіи единаго въ году великаго дня очищенія (гл. 16), наанаменованняю единую истиню-очистительную жертву Испунителя (Евр. 9, 11 и д.)— кончины закона (Рим. 10, 4). Ибо законъ былъ пъстуномъ во Христа, да отъ въры оправдимся.

Ибо на всяхъ ихъ печатавется образъ Христа, и повсюду предначертано будущее.... все инъло отношение къ Искупителю." Орр. Ном. 166 г. V. р. 986, ed. Montfauc.

Если вов эти эмконы и уславы отпрырали жароду Израильскому доступъ къ престоку благодати, то скъдующій за тімь второй рядь законовь, образующій вторую половину книги (гл. 17-25), представляетъ требованія именемъ Божінмъ той святости отъ народа, безъ которой нельзя было ни прибывать въ общении съ Вогомъ, ни пользоваться дарами щедротъ Его. Радъ этихъ законовъ начинается предписаніями касательно святости всвять-въ пищи, въ супружеской жизни и въ нравственности (гл. 17-20), продолжается постасвятости или о личныхъ качествакъ новленіемъ о жредовъ, равно о качествахъ приносимаго для жерич вы (гл. 21, 22), далье касается священія правдниковъ и ежедневнаго богослужения (гл. 23. 24), ж оканчивается закономъ объ освящении всей земли ва субботній и юбилейный годы (гл. 25), когда не только весь Израиль, какъ церковь Ісговы, долженъ быль наслаждаться дарами милости Божівй блаженствъ субботняго покоя, но и вся земля Изранлева--такъ именно въ годъ юбилейный – должна была какбы преображаться въ царство мира и слободы, оттвиявшее на себъ и предрекавшее собою время совершения слевнаго царствія Божія, или наступленіе торжествующей свободы чадъ Вожіихъ, съ прекращеніемъ всяхой разботы грвху и тлвино....

Посему, какъ предписания о жертвахъ и очищевиять завершаются установлениемъ единственнаго въ кандомъ году—дня очищения, такъ установлениемъ юбилейнаго и субботняго годовъ завершаются предписания объ окващении жизни; —и оба ряда законовъ книги идутъ столько же въ гармонической параллели по своей вившности, сколько и въ нераздъльномъ согласки по сущъ

ности, жаждый, подобно струнамъ въ гусдяхъ, ностоянно сохраняя своеобразный звукъ, и въ доже врамя устрояя одну мелодію (Прем. Сол. 19, 17) ка сынома Израилееция: вы же будоте Ми царское селщение и явыка, сеять, сеяти, якоже Авь сеять есмь Господь Богь вашь, Господь единый (Исх. 19, 6). Во всыхь этихь законихь и постановленіять народу Бояпію не только быль указанъ путь въ достижению его назначения, но ж дано телое устройство, которое могло бы удовлетворять всемь условінить къ достиженію сей цъли, -- и основаніе царства Божія въ Израмав совершилось. Только для полной действенности Синайского законоположения оставалось еще какъ бы написать на сердцв народа и благословеніе за върное исполненіе завъта съ Вогомъ и провлятіе за нарушеніе завъта, что и исполняется въ гл. 26, и къ чему въ виде прибавленія присоединяется еще законъ объ обътакъ (гл. 27).

### ٧.

## г) кн. Числъ.

Четвертую книгу Моисея евреи обыкновенно называють или, но первому ед слову, Vajedabber—и глагола (1), или, какъ въ мазоретскомъ текстъ и теперь въ еврейскихъ рукописяхъ и изданіяхъ, Bemidbar—ез пустынь, слово также взятое изъ перваго стиха и особенно приажиет книгъ, которая говоритъ объ обстоятельствахъ странствованія израильтянъ въ пустынъ Аравійской отъ Синая до предъловъ земли Ханаанской къ Іордану, въ продолженіе почти 39 лъть—отъ начала втораго мъсяца втораго года по исходъ изъ Египта до начала одинициатаго мъсяца сероковаго года. Греческое назва-

<sup>(1)</sup> Hieron Prol. Gal.

ніе 'Арідної, сланнокоє Числа, также канъгравничнось, впрочемъ очень древнес, hammispherim или haphudim (recensiones, liber reconsionum) (1) произопли отъ сину санныхъ въ ел началь развыхъ счисленій—парода, левитовъ, первенцевъ (2)....

Послъ того, какъ законами книги Денить порядожь духовной жизни народа быль установлень, изравлытяне должны были начать свое дальнъйшее странствованіе въ Ханаану, чтобы вступить во владеніе землею объщанною отпамъ ихъ... Но какъ путь отъ земли Гесемъ до Синая быль для израильтянъ приготовленіемъ къ принятію ихъ въ заветь съ Вогомъ, такъ путь отъ Синая до Ханаана служиль притотовленіемь ихъ къ обладанію обътованною землею. Въ пустынь-bemidbar, на пути въ эту землю, евреи должны были съ одной стороны опытомъ увъриться въ върности Bora своему завъту, познать Его благопопечение и благодатную помощь, какія оказываеть Онъ хранящимъ завътъ Его при всякой ихъ нуждъ и опасности, равно какъ и тяжесть судовъ Его-Бога Святаго въ презрителямъ Его заповъдей, —да научатся всецько уповать на Господа и во всемъ искать только царствія Божія и правды Его. Какъ виноградъ въ пустыни обрютось Играиля.... Азъ пасохъ тя

(2) Не становъ, - ибо они исчисляются только ливь въ нових книги.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> По всей въроятности изъ сочетавія этикъ-то сипенцинченних словь образовалось названіе  $\Lambda \mu \mu \iota \iota \sigma \sigma \rho \iota \iota \iota \iota$ , которое Оригень (у Евсев. Ист. 6, 25) называеть самымъ обычнымъ обозначеніенъ втой книги истя еврения,—но крайней мъръ трудио иначе объяснить это назвалие. Вісек, 38 лътъ читавшій "Введеніе въ Св. Писаніе," замічаетъ, что одинъ изъ его слушателей нашель у раввина Раши названіе для этой книги—сношесь рікодім (т. е. "питая часть закона, называемам рік."); нашевніе выждой части Плятоннямія словомъ Срошевой было обичное у евреевъ, и объясненіе Оригенова слова было бы при этомъ еще проще.

ен протили но семен не населенией (Ос. 9, 10. 13, 5). Да помишении весь нуть, иможе проведе та Господа Бан твой оте четыредесятое лито вы протини, и пр. (Втор. 8, 2 и д.). Съ дружей стороны израильтине во время этого пути должим были още получить "въ донолнение и подкръпленіе" прежде данняго закона, законы и уставы, относищеся къ жизни прежденской напъ для тото, чтобы Дерковь авилось: въ граждановомъ обществъ подобно ванъ душа въ твив" (1), такъ недля того, чтобы, при строгой в прердой организаціи гражденской, они могли предстать предъ ожидавшія ихъ вибреда языческія царства и народы народомъ сильнымъ, праткооназанными увами вижимиго и виутренняго своеобразнаго единенія, и потомъ служить своему святому привнавію между народами вемлинню фода съ ваковы язынескіе (Лев. 20, 23). Эти законы даны были частію еще при Синав, частію во теченіе странствованія въ пустынъ при разныхъ случаяхъ, частію же по прибытів на подя Моавитскіе у Іордана, противъ Іерикона: зажовы перваго рода касались вийшияго и внутренняго устроенія колькі Изранлевыхь, какь воняства и цержем Ісговы, законы остальные относились нь занятію Ханаамской земли и обиталию въ ней. Всв они по своему обявродованию и содержанию тесло примывають къ событіямъ исторіи собственно-такъ называемой, к соответственно тремъ уназаннымъ временамъ ел, дълится на три вида. Отокода три части книги:

Часть персая оть гл. 1 до гл. 10, 10 въ четырехъ отдължит представляетъ приготовления въ отправлению отъ Синая, именю:

<sup>(4)</sup> Начерт. Цери. Биби. Мот. стр. 181.

- ти—или исчисленіе кольнь и размыщеніе, строй ихъ около скиніи свидьнія (гл. 1. 2), съ особеннымь исчисленість Левитовь, и опредъленість ихъ на службу въ Скиніи, какъ диць, взятыхъ Богомъ въ замънь первенцовъ народа (гл. 3. 4);
- 2) благоустроеміе внутреннее, нравственно—духовное въ Изранлъ, какъ обществъ Ісговы—или законы о чистотъ въ станъ и народъ, внъшней и внутренней, и о священическомъ такого общества благословения (гл. 5. 6);
- 4) указаніе божественнаго знаменія къ водруженаю или снятію стана, и устроеніе серебряныхъ трубъ вля образъ созыванія сонма (9, 15—10, 10). 
  Во еторой части (отъ гл. 10, 11—до гл. 21) изпатается, въ трехъ пунктахъ, исторія странствованія отъ Синая до вершины Фасти не далеко отъ Іордана, именно:
- 1) Отправленіе изъ пустыни Синайской (10, 11—36) въ пустыню Фаранъ, съ привлюченіями при Тобееръ, Гробахъ похотёнія и въ Хацерохъ (пл. 11. 12) и съ тыми событіями въ Кадисъ, вслъдствіе которыхъ народъ, за возмущеніе противъ Бога, осужденъ на сорожальтнее странствованіе по пустынъ, пока не измреть все поколеніе, вышедшее изъ Египта (гл. 13 и 14);

- 2) изъ перібда времени, въ пределянение вотораго долженъ быль совершиться упомянутый судъ Божій, т. е. отъ конца втораго года до вторичнаго собранія въ Кадись въ началь короковаго года странсевованія, мы встръчаемь тольно разскавь о возмущеніи и надазаніи Коран (тл. 16—гл. 17, 15), съ предшествовавшими втому событію законами о приношеніи жертвъ по занийи земли Ханаавской, о напазаніи богохульниковъ в о памятныхы знакакь на одеждь (гл. 15), и съ послевновавшими за тъмъ событіємъ—бежественнымъ подтвержденіямь Авронова священства (17, 16—28), предшисаніями объ обязанностякъ и правакь священниковъ и левитовъ (пл. 18), и закономъ объ очищеніи оспверненныхъ прикосновеніемъ къ мертвому (гл. 19);
- 3) путешествіе Израильтинъ въ сороковомъ году изъ Кадиса до горы Оръ, около Сепра и мимо земли Моавитской, чрезъ область Аммореевъ, и до вершины Фасги, съ побъдою надъ Сихономъ царемъ Аморейскимъ и Огомъ Васанскимъ, и съ занитіемъ земель ихъ въ Галаадъ и Васанъ (гл. 20. 21);

Въ *третьей* части, отъ гл. 22 до гл. 36, излагаются событія, бывшія на поляхъ Моавитскихъ, на восточной сторонъ Іордана, вмъстъ съ данными тамъ законами,—въ пяти отдъленіяхъ:

- 1) Покушенія моавитянъ и мадіанитянъ изгнать и погубить израильтянъ, сначала силою проклятія Валама, который, однако, противъ воли благословляетъ мараильтянъ (гл. 22—24), потомъ чрезъ совращеніе израильтянъ къ разврату и идолопоклонству (гл. 25);
- 2) Новое (третіе) исчисленіе народа по родамъ его (гл. 26), съ закономъ о наслъдіи по поводу недоумънія дочерей Целаохада (27, 1—11), и поставленіе Іисуса На-

вина въ преемники Мочсею (27, 12—33); 🐃 📖 🙃

- 3) Постановленія о правдимчныхь жертвахь и обътахь (гл. 28—30);
- 4) Побъда надъ медіанитинами (тл. 31), съ раздъленіемъ заіорданскихъ областей между колъмани Румпмовымъ, Гадовымъ и половиною колъна Манассінна (гл. 32), и съ обворомъ всего досель пройденнаго воприща пустыни или съ списномъ становъ (гл. 33, 1—449);
- 5) Обновленіе закона объ изгнамія хананевиь, востановленія о занятіи и раздівленія земля Ханавиской между прочими колінами, о городамь Левитова и геродахь убіжница и о не-перенесенія права наслідія: изводного племени въ другое (33, 50—га. 36).

### VI.

## д) ки. Второзаконія.

Послъдняя часть Моусеева пятокнижія въ Еврейскомъ кодексъ надписывается, по начальнымъ словамъ elle haddebarim (сокращ. dibre), сіл словеса, въ переводъ LXX и у христіанъ называется Δευτερονόμιον, Второзакоміе,—слово, взятое изъ нея самой (17, 18 (1) сн. Іис. 8, 32) и данное ей въ соотвъствіе первому представляющемуся, при взглядъ на нее, предмету, состоящему въ повтореніи преждеизложенныхъ законовъ. На этомъ же основаніи у еллинистовъ и многихъ равви-

<sup>(1)</sup> Рачь, впрочемъ, въ этомъ мъств о "спискъ, копіи съ закона село", нбо воякая ненія—вродгарниш есть повторичіс, накъ уме кадейскій паравразъ переводиль mischne словомъ pitschegen и какъ понимають большая часть раввиновъ, съ темъ различіемъ, что, по поводу евр. слова, которое значить duplum, они придумывають дей для паря копіи съ закона ("duplum, i. e. duos libros legis, unum qui recondatur in domo gazophylacii ejus (царя), alterum qui ingrediatur et egrediatur cum ipse, Sal. Jarchi. Comm. ad. h. l.).

неть она называется mischne hatthora или просто mistana — повтореніе закона (1); у нъкотрыхъ же — sepher tokachot—кина обличеній, по причинь содержащихся нъ ней строгихъ обличеній израильскаго народа въ преступленіяхъ настоящихъ и даже будущихъ.

Эта книга излагаеть событія двухъ последнихъ месецевъ последнято года въ пустыне (°), --и по содержанію и духу последних речей Мочсея, составляющих в наибольшую часть ся, представляеть не столько повторежіе трехъ предыдущихъ книгъ, сколько облеченное въ оорму увъщанія изложеніе, раскрытіе и изъясненіе важнайших частей Синайского закона, съ настоятельнымъ указаність главнаго руководительнаго начала (запост**да большей) съ законъ и съ** приложеніемъ его къ жизни народа въ землъ обътованной, какъ сказано: исча **Могсей изъясняти законъ (1, 5).** Подлинно, только такого рода изъяснение закона предлагается здёсь, а не просто сокращение законовъ предыдущихъ, ни новое самостоятельное законоположение, отличное отъ прежняго, ни изъясненіе древняго закона вследствіе пережъны обстоятельствъ, ни вторая книга закона, предназначенная для незнакомаго съ нимъ народа, -- какъ иногда полагають (\*). Противъ этого говорить уже то обстоятельство, что законы, а съ ними и божественныя обътованія и угрозы въ трехъ предыдущихъ книгахъ приводятся постоянно подъ именемъ словъ Ісговы жь Мочсею, которыя онъ долженъ быль возвёстить народу, -- что даже и тамъ, гдъ это возвъщеніе принииветь форму ръчи (напр. въ Исход. 23, 20 и д. Лев.

<sup>(1)</sup> Abarban. Comm. ad. Ios. 8, 32.

<sup>(\*)</sup> Начертаніе Церк. Вибл. Исторіи стр. 152.

<sup>(2)</sup> Ewald, de Wette, Riem H. Ap.

Ч. І.

ги. 26,), постоянно не Мочсей говорить отъ своего имени, но Ісгова говорить чрезъ Моусея. Напротивъ адёсь — въ книге Второзанонія представляются только ръчи Мочсея въ народу, на что и обращается вниманія уже въ надписи: нача Могсей. Посему-то ни прежде данные и теперь только повторяемые законы; ни присоединяемые къ нимъ дальнъйшія предписанія и распоряженія о единствъ Богослуженія, о пророкахъ, о про ряхъ, о судопроизводствъ, о веденів войны и т. ч. ничто изъ этого не излагается здёсь из категорической формъ законодательства: слово законодателя смъншется здёсь словомъ отца, увъщаніемъ твердымъ, но жобвеобильнымъ и обставленнымъ всеми воспоминаниями, всем ми побужденіями, какія тольно могли тронуть сердше поучаемых соблюдению закона. Какъ повторение десть тословія (гл. 5), которое самъ Богь немосредственно изрекъ въ народу съ горы Синая, а равно повтореніе и многихъ другихъ законовъ, изреченныхъ Имъ чрезъ Моусея у Синая и въ продолжение странствования по пустынь, направляется собственно къ тому, чтобы встьме сынаме Играилевыме (1, 3) ученить в въ душь ихъ напечативть давно-данное слово завъта, - изъяснити ваконь: такъ точно и постановленія, составляющія особенность этой книги, представляють вовсе не такія прибавки, которыя восполняли бы будто - недостаточный составъ прежняго запоноположенія, а только истолкованіе и распрытіе его примінительно пъ ніпоторымъ особеннымъ отношеніямъ и строю жизни народа нъ земль Ханаанской, которой завладьніе народомъ уже почти совершилось. Нигдъ, во всей книгъ, законъ, который Movceй предложиль, какъ говорить онъ, въ день сей, -- не представляется новымъ или измъненнымъ; непротивъ, это все тотъ же законъ завъта, который данъ былъ Богомъ при заплючения завъта въ Хоривъ (5, 1 и д.), это тъже заповъди, уставы и правила, которые нолучилъ Мочсей у Синая, чтобы научить имъ Израили (5, 31 и д. си.6, 20—25). Частивищее разсмотръніе сестава книга ведеть къ тому-же заключенію.

Меріую часть, — она-то, какъ уже сказано, и есть найбольшая часть книги, — оть гл. 1 — до гл. 30, со-ставляють три пространныя річи, которыя Мочсей, но сказанію надписи (1, 1 — 4), изрекъ всему народу изранлыскому въ первый день одинадцатаго місяца 40 г. по изпествім изъ Египта, въ землів Мозвитской.

А) Первая реть (1, 6—4, 40) направлена въ тому, ттобы подготовить народь въ последующему за нею изложеню, изъясненю и укорененю закона въ сердив слушателей. Съ этою пелію Мочсей приводить здёсь на намать важнейнія событія изъ исторіи соровальтняго странствованія въ пустынё подъ благодатнымъ водительствомъ Божіимъ (1, 6 — 3, 29), и присовокупляетъ въ этому настоятельное увещаніе не забывать откроменій Господа, явившагося при Хориве, и запов'ядей изреченнаго тамъ завета, но всячески помнить, что Істова есть единый Боть на небъ и на землё и хранить Его запов'яди и оправдація—до благо тебю будеть и сыможь тодить по тебю, яко до будете долюльти на земли, юже Господь Богь теой длеть тебю, т. е. въ Ханабнів (4, 1—40).

Ва темъ спедуеть известие о томъ, что Мочсей на восточной стороне Гордана отделиль три города въ убъжище для убищъ ненамеренивыхъ (4, 41—48.).

Б) Вторая рёчь (гл. 5—26) надписывается именемъ зеком, предложеннате: Мечесемъ сыцамъ Израмисъмъ (4, 44 — 49), и раздълдется на двъ части: общин, д

. а) Въ общей части (гл. 5 - гл. 11) Моусей повтог ряеть десять словесь завъта, изреченныхъ Істовою ко Израидю отъ Синая, изъ среды огня, насаясь и относящихся въ тому случаю событій (гл. 5), — и всятих за тэмъ распрываеть мысль первыхъ двухъ заповіщей десятословія, т. е. что Ісгова есть единый истинный Богъ, требующій любви оть всего сердца и оть всей души, и не терпящій почитанія боговъ иныхъ (гд. 6). Поэтому израильтяне при занятіи земли Ханаанской. посат побъды надъ хананеями, не только не должны заключать съ ними никакого союза, напротивъ должны еще пагубою погубить — истребить ихъ безъ пощаны. уничтожить вск ихъ алтари, вскух истукановъ; такъ вакъ Господь избрадь израильтянъ, изъ мюбви къ отцамъ ихъ, въ свое святое достояніе, и хочеть, если тольно они пребудуть върными Его закону, пребывать съ ними въ завътъ своей благодати и ущедрить ихъ своимъ благословеніемъ (гл. 7); они же, съ своей стороны, обладая и наслаждаясь богатыми дарами земли благословенной, должны постоянно помнить о томъ, какъ Богъ испытывать, смиряль и отеческими наказаніями вразумляль ихъ въ пустынь, дабы не забыли они, въ гордости сердца, о Господъ и благости Его (тл. 8), -- должны непрестенно помыцилять,, что не своей праведности они обязаны занятіемъ и обладаніемъ земли обътованной, а единственно милости Бога, котораго неодновржино прогиваляли они въ пустыяв, щ върности Его своему святому завъду (9, 1-10, 11), т. должны, следовательно, всячески со всею ревностно, въ истинномъ страхв и любие служить Ему и неполнять ваповъди Его, чтобы сподобиться обътованнаго благословенія и не подпасть провлятію, постигающему идолослужителей и беззаконниковъ (10, 12 — 11, 32). Ва симъ

- б) Въ особенной части (гл. 12 гл. 26) предлагаются важнъйшіе наъ постановленій завъта, которыя весь народь Изранльскій долженъ соблюдать въ землі обътованія:
- аа) Предписанія о поведенін Израиля предъ Господомъ Вогомъ, именно: о единствъ богослужения или о совершени жертвъ и жертвенныхъ пиршествъ только въ мъстъ, указанномъ отъ Бога, не вездъ канъ у кананеевъ-токмо преда Господома Вогома да сипси я на жисть, еже извереть Господь Богь твой Себь (гл. 12); объ истребления всёхъ совращающихъ въ идолоповлонство, будеть ин то ижепроровь или вто-либо изъ ближейшихъ родственниковъ, равно какъ объ истребления городовъ впадшихъ въ идолопоклонство (гл. 13); объ удаленіи отъ языческихъ похоронныхъ обрядовъ и отъ употребленія нечистыхъ животныхъ въ пищу, объ отделеніи десятины, при жертвенныхъ пиршествахъ, на пользу бъдныхъ (гл. 14), объ отпущения долговъ единоплеменнымъ и такихъ же рабовъ въ годъ седьмой или субботній, о приношеніи первородных отъ воловъ и овець (гл. 15), и о жертвенныхъ пирмествахъ при святилищъ во время праздниковъ пасхи, пятидесятинin a symen (rg. 16, 1-17.);
- точные Осократическому устройству общества, и въ частности: о поставлении во всъхъ городахъ судей и должностныхъ лицъ и о производствъ суда надъ идолопоклонинами и преступниками въ низшей и высшей ин-

станціях» (16, 18—17, 13), объ образв набранія и обяг занностях» царя, когда придеть къ тому время (17, 14—20), о правакъ (доходахъ) священищесть и деряг товъ (18, 1—8) и о дожныхъ и истинныхъ пророжадъ (ст. 9—22);

- вв) учрежденія, относящіяся къ охраненію в защитъ человъческой жизни, именно: постановление объ учрежденій въ последствій еще и другихъ (сверхъ учрежденныхъ самимъ Мочсеемъ) городовъ убъжніца для невамъренныхъ убійцъ (19, 1-13), о непереставленія межевыхъ знаковъ или о сохранени предъловъ наслъдія, объ отстраненім ложнаго обвиненія ближнихъ (чисдо свидътелей, наказаніе джесвидътеля ст. 14-21), объ образъ веденія войны и отношеніи къ завоеваннымъ мъстностимъ (гл. 20), о примиреніи съ Богомъ наи о жертвъ-по случаю убійства, котораго виновникъ неизвъстенъ (гл. 21, 1-9), о человъкодюбивомъ обращени съ военноплънною и о бракъ съ нею (ст. 10-14), о правильномъ употребленім родительской власти или о правахъ первенца жены нелюбимой и о наказанія непослушнаго сына (стр. 15-21), наконецъ о погребеніи вазненнаго преступнива (ст. 22. 23);
- гг) объ обязанностяхь, налагаемыхь дюбвеобильною заботливостію о собственности ближняго и уваженіемъ въ порядкамь природы и правственности (напр. запретиеніе перемінять одежду пола и т. п. 22, 1—12), д разныя предписанія относящіяся до охраневія числоты браннаго союза (22, 13—23, 1), числоты—внутревней и вніпней—сомма Господня или Осовратическаго общества израильтянь (да не внидеть блудородный и т. п. 23, 2—26), также какь до семейной и общественной жизни въ разныхь отношеніяхь ся (напр. о разводь,

осъобождени отъ военныхъ и всякихъ повинностей въ первый годъ супружества, о залогъ, о проказъ, должникахъ, мърахъ и въсахъ, и т. п.) (гл. 24. 25); наконецъ

- дд) установленіе благодарственной молитвы на случай приношенія начатковъ и десятины отъ полевыхъ плодовъ (26, 1—15), съ заключительнымъ увъщаніемъ соблюдать всв еги законы и правила отъ всего сердца (ст. 16—19).
- В) Предметь третьей рачи (гл. 27-30)-обновление завъта. Этоть торжественный акть начинается постановленіемъ даннымъ во изъявленіе и поощреніе уважевія въ заповъдямъ Божінмъ, постановленіемъ, -- по переходь чревъ Іорданъ начертать ихъ на большомъ алвареобразиомъ изъ цъльныхъ камней памятникъ на гова Геваль, и, во всенародномъ собраніи, на сей горъ произносить проклятія противъ нарушителей, а на гора Гаризинъ благословенія на блюстителей закона (рд. 27). Въ этомъ поведении Movceй находить поводъ изложить и излагаеть подробно самыя благословенія и провлятія, навія имъли постигнуть народъ, смотря потому, будеть ди онъ исполнять слово Ісговы, или будеть нарушать его (гл. 28). За тымь слыдуеть, по непесредственному повельнію Божію (29, 1) (1), самов мозобновленіе завъта: оно заплючается въ томъ, что Мочсей еще разъ торжественно указываеть всему собранію народа на то, что Господь сділаль для него и въ немъ, и, еще разъ указавъ на благословенія и проплатія закона, требуеть и заклинаєть, чтобы народъ вступиль въ завъть теперь заключаемый Господомъ-

<sup>(\*)</sup> Жичерт. Церк. Библ. Ист. стр. 148.



прейти ез заевт Господа Бога вашего и ез клатен; едика заевщает Господь Бога теой ка теба диесь, — и чтобы окъ изъ предложенныхъ ему — благословенія и провадтія, жизни и смерти—избралъ себъ жизнь (гл. 29.,30). Втарая несравненно меньшая часть книги (гд. 31— 34) содержить описаніе послъднихъ распоряженій и кончины Моусея:

- а) Поставленіе Іисуса Навина въ додиность вошда израильтянъ въ землю Ханаанскую, врученіе книга закона, по окончательномъ ея написаніи, священникамъ, для храненія и чтенія ея народу во время праздиваю кущей въ годъ субботній (гл. 31);
- б) Пророчественная пъснь Моусея (гл. 32, 1-47) и божественное возвание его на гору Нававъ (48-52);
- в) Предсмертное благословеніе Мочсея и изреченіе имъ судьбы каждаго изъ колінь Израилевыхь (гл. 33), щ
  - г) Извъстіе о его кончинъ (гл. 34).

Уже этотъ общій обзоръ содержанія книги поназываеть, что приготовленное первою річью изложеніе заповідей, установленій и правиль закона, не имбеть другой піли, кромів той, чтобы торжественно внушить народу неуклонное сохраненіе въ землі Ханаанской того завіта, который Богь заключиль съ Изранлемъ въ Хориві (28, 69). На сей конецъ Моусей повторяєть не только основоположеніе завіта—десятословіє, но и многія частныя заповіди, уставы и правила дальнійшаго Синайскаго законодательства, посліднія одиако же різдко повторяєть вполні, какъ напр. зановіди о ниці (гл. 14), но большею частію приводить только въ краткихъ намекахъ, избирая важнійшіе изъ частныхъ предписаній боліве въ виді приміра, дабы на нихъ представить ближайшее объясненіе закона, ръ ево



вреживновия на особоживить изстинить отношениямъ земин Жанаанской. Вообще эта нинга направияется на тему, чтобы особонно при мосредство ся дополнитель-MANUEL H BCHOMOTOTOLIMINED HOGYAHOBICETÉ; SAROHH H. 110становления, накін предпологаются уже изв'ястными изъ жинга предыдущихъ, достигали своего дайствія не кака вибудь, но во всей своей сил'я и идей, не смотря ни на каків пропиретвія нь тему въ эсмлі Ханаанской нан гай бы то ни было. Не только предписания о постройna cannin, o clymenie changehaurode i lebatobe, o жеревахъ и очищеніямъ оставлены безь всякаго упоминамія, какъ уже извістныя; но даже и изъ праздниковъ тра важавание въ году правдника - Пасхи, Пятдеситивны и Кущей уприничестся пратво и собственно для того, чтобы дать узажонение о совершении сопровож**давинахъ ота** праздинии жертвенныхъ пирисствъ не гд нибудь, а при святилища (гл. 16). О даяніи отъ десятины и оть первородныхъ уноминается не одинъ разъ, RO HA CTOMBRO, HR CROMBRO STO RECEMOCH OHERE TOTO ME съждения жертвенных предъ Господомъ. Заповъдуется темие поставление судей во всехъ городахъ земли и банже эт разлачных предписаніям опредбляется судопроминодство; но о самомъ избраніи судей ніть ничево, потому что уставъ объ этомъ былъ преподавъ уше прежде. Напротивь являются различныя постановженія касательно царя, котораго народъ на будущее время захотьяь бы поставить себь, и о пророкахъ, которыхъ имъль воздвигнуть Господь также въ послъдствіи, жижнотся привила о веденіи войны сь другими народами: (промъ т. с. ханансевъ, которыхъ истребление спова запевъдуется только мимоходомъ), и т. п. Если уже ниъ этого: выбора предметовъ открывается, что нажв-

реніе писатели состолю не столько съ тойъ, часби ва конодательство предъндущихъ живгъ доложивъ ковина SANCHAME, CROLLEG BY TOME, WIRE CONTROL MAY соблюденію, введенію мяз во жизнь народа и упрочо ипо ихъ ненарушнивго существованів на будущее вреия: то такое намърение още понъе обнаруживается шть другаго обстоятельства. Разумнень то, напъ Мочсей не телько тотчась же послё повторенія десетосновія, нее сучественное содержание законовъ, уставовъ и правидъ, вапонъданимиъ Вогомъ, сводитъ въ одной заповъди "о любви Вога всъмъ сердцемъ и всею дущево" и т. д., но и за тънъ при всъть изъясненияъ закона, при всяхь увъщаніяхь нь послушанію, при всяхь угревахъ и обътованіяхь стремится возбудить въ сердив изрода нопренное ресположение въ исполнению сихъ-завовъдей, чувство смиренія и любви и добровольшую поворность, стремится подавить столь обычную въ LLOTOROND VELORBED HARLOPHOCTE ES OLHOR ENERE ERвонности по виблиности и буквъ, или къ сописанзът праведности фарисейской, научить же нопревиску, сердечному храненію завёта, чтобы въ людяхъ Вожіннъ было обравание сердца вукома, а не только писвивле 29), чтобы всегда пламентать въ викъ точъ же благоугодный Госнодеви стражь Господень, съ жаяниъ они стояли при Хоржев и непросили ходатая: кто дасть еже быти тако сердцу ись вы никог яко болтиол Мене, и пранити ваповоди мол во вал дии, да биа-10 будеть имь и сыноме чесь во выси (Втор. 5, 29).

Въ втой-то особенности и въ втомъ назмачения ръмай: Второзаконія состоить задача поскодней части Пятокнижія, а не въ томъ напр., чтобы кромъ замонодательсива, назначеннаво для левштовъ и свящеминковъ-

мить еще особее народу.... Есть ин педобіе начого-то особоло неделся народнаго въ документа, содержищемъ не все, что провется народа, даже наз статей самыхъ женичко во живен народной, каково напр. постановленіс объ ображанія, о велидомъ дня очищенія, который однаво долженъ быль праздноваль каждый израндытяжинь подъ страхомъ смерти, объ омовеніяхъ и очище-MINTS, CHEMORHETCE DOORGE BENELINE Y 17500BT HT. II.?!.., Но въ этой же указанной сейчасъ особенности, заклю, частся и важичние догазательство происхожденія вдиги отъ Моусея. Что сказано въ надписании книги (1, 1-4), чменно-что Мотсей сказыть ати ръчи не задодго предъ своею смертію въ замдъ Моарилской у Іфрана, слидов., такъ сказать, на праки земли обидомениой, то усверждается и осржою и содержаніска виния. Мотсей говорить завсь совершенно приличио ево положению, -- какъ умирающій отець, навсегда редскающійся съ дітьми. Его слова исходять изъ распростреженного сердца, промикнуты всею неотразимою сидою любви, исполнены одушевленія наобычайного и трогательности самой убъдительной. Онъ смотритъ назадъ, на всъ оти сорокъ дътъ, наполнившіе поприще протыми, воекрешаеть въ памяти народа, всё благовыжијя, какія подучиль онъ отъ Бога, и неблагодарнасть, жакою отъ отружнать на благоджинія, заприъ сиды Божін, за триъ новыя инпости отъ Бога, возниванија изъ любви Его безконенной и върности слову. данному отнамь неблагодарныхь, -- изъясняеть, повторасть и пополняеть законь, — и неустанно, со всею нотренностію и трогательностію, увінцеваеть исполнять его— эти сти этинь, даща (32, 47); общиветь взоромъ эск пререканів и мянежи, каліе ему пришлось погран

тить от местемовыйнаго народа; изъ прошединато переносится въ будущему и видить здёсь то съ грустію; то съ радостію повтореніе того же въ судьбі Наранаятакже отпаденіе, также наказаміе, помилованіе. Времи жизна лица, говорящаго всв эти ръчи, отпрывается и по нимъ тоже, какое указано надписью, т. е. время, когда Израиль стояль на границъ земли обътованной, готовился перейти Іорданъ, —нигдъ ни мальйшаго намека на то, что было центромъ жизни народной въ поздивишее время, напр., на Герусалимъ, съ его храмомъ: единое мъсто, еже избереть себь Господь, называется еще неизвъстнымъ. Влизкое занятіе страны предполагается только вообще: эта земля постоянно изображается со всею предестію блага ожидаемаго, а ближайшихъ подробностей о жизни изранлътянъ въ ней; какъ въ странъ воюемой и завоеванной, нигдъ не допускается. Есть слово о царъ; но уже основаніе, по которому напр., запрещается имъть ему множество коней-ниже да возвратить людей во Египеть (17, 16),исключаеть мысль о писатель времень царсиихъ-Соломона или его преемниковъ, когда не думали о возвращеніи въ Египеть, и отсылаеть къ положенію законодателя, хорошо знавшаго о любви народа къ египет-CHUM'S ROTIAND MIN O POTOBHOCTH CO BOCHOID30B2TBCA мальйшимъ предлогомъ для возобновленія связей съ Египтомъ, только-что расгоргнутыхъ. Къ этому при соединимъ, съ другой стороны, выражающееся понсюду постоянно и какбы невольно живъйшее воспоминаніе о Египть и жизни израильтянь въ Египть, на примъръ, о земяв его, юже напавли ногама своима (11, 10), о жестокихъ бользняхъ египетскихъ (7, 15. 28, 27. 35, 60), m'r. In. (5, 15, 15, 15, 16, 12, 24, 18), -- pasно кажъ и самое точное знаніе о первыхъ народахъ, съ воторыми народъ израндьскій вступиль при Мочсев въ отношеніе враждебное или дружественное (гл. 2), и многія другія частности, измінившіяся вскорів по завиданія, Жаналюмъ...

## ПРОИСХОЖДЕНІЕ И БЕЗСМЕРТІЕ ЧЕЛОВ ЧЕСКОЙ ДУШИ.

(Окончание.)

## II.

Едва ли какая нибудь скорбь сравнится съ тою, какую мы испытываемъ при видъ смерти нашихъ род ныхъ, друзей, близкихъ нъ намъ лицъ, родныхъ намъ, съ которыми мы дълили радость и любовь, счастье и горе, съ жезнію которыхъ, такъ сказать, синвалась наша жизнь, которыхъ мы уважали, цвиили, на которыхъ нолагали надежды; --- и едва ли при какомъ другомъ вопросъ ограниченность нашего въдънія болье печально дъйствуетъ на чувство, какъ при вопросъ: безсмертна ли наша душа, или и она разрушается вместе съ теломъ? Конечно также безпокоитъ насъ и ограниченность нашего познанія о вселенной, которая въ безконечность простирается предъ нашими глазами, но въ которой мы можемъ наблюдать и познавать очень не многое; безпокоитъ насъ и то, что въ ряду причинъ и дъйствій, при всемъ напряжения нашего мышления, мы не въ состоянін достигнуть ни до исходнаго начала, ни до последней цвии, и что въ Божественномъ міроправленіи остается для насъ много неразръшимаго во многихъ отношеніяхъ; но эти вопросы относятся болье въ умозрвнію и не затрогивають души такъ живо, какъ вопросъ о ея безсмертіи.

Что мобудить насъ шь усовершенствованию, самоотверженію, яъ жертвамъ, разнымъ дипеніямъ; что побудить стрещиться къ достижению отдаленнымъ целей, стоящих целой жизни труда, нь любии, которая все полагаеть за другаго? - Что заставить предпочитать честную жизнь безславной, общее благо лечному? Гдв нокать утапивнія страждущимъ душею наи твломъ, если нать наградь за терпъне? Я знаю, что противь ученія о безсмертін и воздажній за гробомъ я не могу возрашать, не подвергая себя величайшимъ вогрудненіямъ нине помищам у вфры всего, что в признавать прежде за истинее и доброе. Если душа смертна, то разсудень не что мисе, какь сонь, моторый Богь дароваль вамь: для того единствение, чтобы увеличить наша бъдения; тогда добродённы утратить весь бисскы свей; поторый соделываль се въ глазахъ нашиль божествен-MOIO: TOPHA BCS NAMELEOS H. BINCORDS, RARL BL SPARCTHEM номъ, такъ и въ онзическомъ миръ, не будеть болъе печетью Вожественного совершенства, тогда подобно животнымъ, все назвачение наме будеть заключаться толь-RO BE TOMB, TOOBS HERETS BRIDE H YMEDSTE: TOTAS HE ваной разпости въ томъ не будеть: содълаюсь им я украпрениять или стидомъ человъчества, умножу ли собой число счастливыхъ или несчастныхъ; покра презръщиваній изъ людей получить полное право освободить себя от власти Bora, и насильственно расторимуть тоть узель, который привязываеть нась къ жизеп. Если дуни смертия, то мудрайшіе занонодатели и основателя ченовъческихъ обществъ только обнанывали или насъ нии самихъ себи: тоода между: всемъ родомъ человъческий должно предположить усмовіе, которое онь закаючить, чтобы защещать заблуждение и оказывать

уваженіе тімп, попарате необріния его; топра общоство свободныхъ, мыважщихъ существъ будеть не что мисе, вакь отадо. безумныкь животныхь, а. ченербкъ --- же я содрагаюсь отъ одного возартнія на него въ такомъ учинижении — дишенный надежды безсмертия, онъ изъ самаго прекраснъйшаго создания превратится въ самос жалкое твореніе на земль, потому что онъ можеть жу нерчастио нонимать свое состояніе и стращиться смертя, Нъть, не всемилосердый Богь, утвинающийся блаженствомъ своего созданія, но ніжое зворядостное существо должно было одарить его такими преинуществами, которыя увеличивають его бъдстве. Не завю, какой то ственяющій ужась овижувнаеть мосю душею при одной мысяк, что я на мёстё тёхъ несчастныхъ, которые страніатся уническенія. Печальное воспониваніе смерть должно отравить вой ижи радости. Наслаждаются ли они дружествомъ, познають ли истину, упражняются ли въ добродътели, -- покланяются ли Божеству, восхищаются ли изящнымъ и совершеннымъ: мысль о ничто: жествъ, какъ грозное видъніе, возогаеть въ душъ ихъ, и всв ихърадости превращаеть въотчаяніе. Прерваня ное дыханіе, остановившійся пульсь, пехищають у нижь вев совершенства, и существа, поклонявшися Божеству, превращаются въ пракъ и табије.

"Благодарю боговъ, что они избавили меня отъ такой боязни, которая среди всъхъ насланденій низии уловияла бы меня жаломъ скорпіона. Мон понятія о Бовъ, добродёнски, достоинствъ человъка, и о томъ отношений, въ ноторомъ онъ поставленъ съ Божествомъ, не оставляють для меня ни какого сомнёніи о его назначеніи. «Надежда будущей жизии разрёшаеть всъ такія недоумёнія, и всъ истяны, въ которыхъ хотя скольно

нибинь добинены, приводить понова въ соплесіе. Она оприваниваетъ Божество, позвращаетъ добродътели ве-ANTIO: AGGTA EDOCOTA GIGCEL, HACHARICHIO IIDERAGERTOILчость, услаждаеть горесть и самыя страданія этой жи-SEE AMERICA DE LESSEE HERRES HE CLOSP LELOCHEME положні что ны сравниваемь вей произпествія сь тіми беспонечными посердствіями, которыя оть никь монуть произойст. Ученіе, которое согласно съ такимъ множеспискы могостимать и докоменных уже истирь, и чревь которос: оъ. толой лектостію, мы объяснясть себь иногія семиния, конечно найметь жась всегде, расноложенныин ит. его принятию, не требуя для того нападкам грубономновеннымь изысцаній. Ежели нападе изъ допадатольствь, взятое отвельно, и ме доставляють още намъ HARHANO YESPORIS. TO, ISPORTABLESCO HAME BOT DESCRIPTA. ови убъщность насъ съ такой нопроссоримой силой, что им усполонивания совершенно, и изголяемь изъ дужин всв сомжинія" (т).

Если мы бросинь взоры вопругь себя, то увидинь, что 1) въ жизви образовансых и необразованных водей ость на этоть стеть свои убъндения, самыя разнобразныя. И едва и о накомъ либо другомъ предметь могуть быть таких разнообразных убъндения съ извиномъ разнообразных отвънновъ; 2) въ тесной связи съ этими убъндениями, возникающими изъ еслесивеннить серемлений ума и чувства, находится догмати леденительной религи. Но они имъють вызовую спороны досповирности и полную силу убъдительности съ исторической стороны, менду тъмъ какъ по внут-

<sup>(1)</sup> Федонъ или о безсмертін души, М. Мендельстона. С.Пб. 1837 г. етр. 59-161.

Ч. І.

реннему содержанию они не все отпрывають о будущему и, будучи достаточны для спокойной мысли довфриваго сердца, не могуть успоконть мысли, возмущаемой и колебленой сомевніями. Наконець 3) къ нимъ примыкають философическія доназательства безсмертія души. Ихъ можно разделить на несколько разрядовъ. Въ однихв истина безсмертія выводится изъ теоретическихъ оснований и доказывается подобно всякой другой искинь; вы другихь убъждение въ безсмерти предотавимотъ нанъ въру ума, полагая въ основание его или прирожденную идею или другія общечеловическія основанія, изъ которыхъ истина безсмертін вытекаеть, какъ не отвержимый постудять. Наконець многіе подагають, что истины безсмертія нельзя утвердить на твит ни другимъ путемъ, ни путемъ въры, ни путемъ знанія: это-скептилизмъ, который развивается въ двукъ направленіяхъ, выходя или изъ превратныхъ поеттій о душть и объ источникахъ нашего убъщенія, или же изы испорченнаго сердца, которое смотрить на будущую жизвь, накъ на предразсудокъ, который держить людей въ какомъ-то страхв и рабствв, наполняеть жизнь пустыма призраками. Подобныя мысли могуть возникнуть тольно у людей; порабощенных чувственностю, которые таготятся и настоящею жизнію, твиъ болве не могуть равнодушно подумать о будущей жизни и о бытіи мескончаемомь. Мы разсмотримъ этоть вопросы и различныя рашенія его научнымъ образомъ и понажемь подлинныя основанія наших убъщденій въ безспертін души: Основанія эти совершенно одинаковы съ тами, на которыхъ утверждаются всв другія наши убъжденія о сверхчувственномъ. Мы не будемъ домогаться доказать эту истину, но только прояснить основанія нашего убъжаснія, какъ въры, основанной на существенных потребностякъ нашего дука. Чъмъ сильное эти основанія, тъмъ прочиве въра. Для знанія и то уже будеть величайшее пріобратеніе, если мы съ возможною вороятностію опредодимъ какъ теоретическія, такъ и пректическія основанія этого убънденія и опровергнемъ ученія противныя. Мы примемъ все, что найдемъ годнымъ дию этой цъли, и примемъ съ благодарностію, откуда бы то ни перешло. Пусть доказательства подпровиляють и усиливають одно другое.

Исторія оппособін показываєть, что и въ отношенію жь этому вопросу начало скылано отвлечениямь разм сужденість и уже посав обратились къ оцыту, когорый ведеть въ разръшению этого вопроса. Впроченъ н после того, накъ философское изыснание обратилось нъ опыту, мыслители возвращались нерадно нь отвлеченнымъ понятіямъ и положеніямъ — частію потому, что опыть одинь и самь по себв не представляеть твердой. опоры ни для доказательства, ни для опроверженія безсмертія, но главнымъ образомъ потому, чло отвлеченное познание имветь сравнительно высніую достовірность для ума. Поэтому и мы разсмотримъ 1) доказа. тельства безсмертія, построенныя на основанім отвисченных понятій бытія и не-бытія; 2) доначательства опытныя на основаніи изысканій а) о природів и существъ дуни (бытіе конпретное) и б) частиве на основаній изследованій о жизни души, т. е. особеннюстихъ ся жизни и образованія, наними они предстаналются въ опыть.

1. Доназательства безсмертів души, выводимыя изъ отвлеченных понятій бытія и не-бытія, весьма древни. Это можно объяснить твиъ, что ностроеніе икъ весьми

Digitized by Google

просте и неслечно. Они являлись въ разныхъ формаль, то въ чисто теоретической, то въ ибноторомъ сбинжеч нія сь опытомъ. Но всь донавалельства опирались на одномъ началь, что для самаго мылысьія бытіє и не-бытів раздалены исироходимою бездною. Переходъ изъ бытіи въ не-бытіе, вли уничтоженіе ръплительно невозможенъ; сибдовотельно и въ отношени из человической душъ им не можемъ представить абсолютного уничтожения. Когда допавательство выводится изъ отвлеченимин-понятій, но въ некоторомъ сближенік съ опытомъ, то опо опирается на запонъ сохраненія, господствующемъ въ межеріальность мірів, въ которомъ мы не видимы в не номень доказать обсолютнаго уничтожения. Если мы жидина миотда что выбо подобное, чо стоить тольно всмотреться повывнательнее и мы согнаемся вы своей онибвъ. Неремъны происходить только въ форме бытія. То, что прежде не подлежало наблюдению и оппущению, дъавется доступнымъ для чувствъ и воспріятія. Правда, и въ обынновенной жизни и въ наукъ говорять объ уничтошения той или другой матеріи: но это означаеть тошьно, что она перестава дъйствовать на маше чувство. Есле же такь въ матеріальном міръ, то томъ менье можно допустить увичтожение души, пакъ совершенивалию существа, следовательно, им не можемь в представить ся уничтоменія вли препраменія ся бытія.

Самымъ строгимъ научимить образомъ это допазательство мостроено въ новъйнее времи въ Гегелевой овлососіи. Главныя черты его можно представить въ слъдующемъ видъ: Бытіе есть начало, основаніе всего, поэтому ощо должно сохраняться во всемъ, все развиваетси изъ него и на основаніи его: слъдовательно все предволагаеть бытіе, какъ свою основу, субстрать, какъ вочное заключають въ себв начало отрицанія, воторое разрушительно двиствуєть на бытіє и стремитом
уничтомить его. Абсолютное бытів нан абсолютноя инел
не есть отвлеченное, спокойно пребывающее, не пустол
чистая субстанція, но безнонечно изибинившился видиь,
безконечно вовнишающаяся надъ всімъ конечнимъ,
постоянно смова наполняющееся, вічно обновляющееся
развитіе. Высшій моменть ен развитія—духъ. Но шежду
тімъ какъ безконечное такимъ образомъ неремінистоя,
превращается изъ одного въ другое, не существу оно
востає остаєтся тімъ не; и сибдовательно объ умичтоженія, объ абсолютномъ нрекращеній бытія не можеть
быть и річи.

Такъ какъ эти доназательства основываются на одникъ очелеченныхъ поилтіякъ, то и могуть быть ослабиясим и даже разрушаемы на основаніи тъкъ же или такняъ же понятій, не получающихъ себь опоръ явъ дайствительнаго содержанія этихъ понятій.

Если вы допустить, что вы абсолотного увичествия или не можемъ представляеть им одного случая педебнаго уничтоженія, то все еще можно спросить: эта невозномность инфеть ли полное, или безусловное реальное значеніе и дъйствительно ли нъть случаевъ невиноченія шть этого правила или закона? Да и видиность машего наблюденія и пругь нашего опыта саставляеть им правиле, законь? Мы не можемъ точно также представить происхожденія изъ ничего: но наме върованіе признаеть сотвореніе міра изъ вичего единствожно силою Божествениаго всемогущества; слёдовательно для нышленія, обращающагося только въ кругу отвлеченныхь ненятій, также возможно представить и возвращеніе міра жъ жичтожество, котя силою тогоже всемогущества. Конечко это возраженіе непримѣнимо къ построенію Гегеля, истому что у него мышленіе и бытіе тожественны: слѣдовательно что допускаеть одно, то должно имѣть всю силу и для другаго. Равнымъ образомъ если оно не отдѣляеть Бога оть міра такъ, какъ мы отдѣляемъ Его въ нашемъ върованіи, то объ уничтоженія силою вссмогущества Божія также не можеть быть рѣчи. Но оамое это тожество бытія и мышленія есть предположеніе, ни чѣмъ недоказанное, а потому и доказательство на немъ основанное пе можеть быть убѣдительнымъ.

Но если мы согласились, что не можеть быть никакого сомнёнія въ невозможности абсолютнаго унинтоженія: что мы пріобрам? — Со сторовы того, что насъ интересуеть въ разсматриваемой проблемив и что мы собствению называемъ безсмертіемъ, ровно ничего. Тъво наше не уничтожится абсолютно, но превратится или въ воздухообразное: или, въ жидкое тело, войдетъ въ сочетение съ другими вещественними начавами. Можеть быть и душа будеть имъть продожжение бытия, мо въ другой формв. Форму душевной жизни составлисть сознаніс, образующееся изъ прираженія въ душь вижимихъ предметовъ: но сохранимъ ли мы сознаніе и самодинтельность, сохранимь ди то, что составляемь безсмертіе и что дъласть безсмертіе утапительнымь? Этого нельзя утверждать на основани приведеннаго доказательства, котя бы оно и имело полную силу. Следовательно ото доказательство по крайней міри въ отношенія добственно въ вопросу совершенно: безраздично ... Аналогія, вижшией природы не достаточна для доказательства безсмертія души. Это подтверждается

разнорвчіями, появившимися относительно безспертія души у последователей Гегеля: один отрицають якчное безсмертіе и опираются на авторитеть учителя. Хота абсолютная идея въ своемъ развитии и явлиется подъ отдельными формами: но на эту отдельность надобно смотръть какъ на временныя ограниченія идек, моторыя должны уничтожиться. Жизнь дерева проивляется стволомъ, вътвями, листьями, це**т**ерми и плодами; но онв уничтожаются, а дерево не перестаеть жить. Другіе сближаются съ ученіемъ Шеллинга и разсуждають, что абсолютный духь, то есть развивающаяся идея, сохраняеть воспоминание о духахь, прешедшихъ въ теченіе исторіи. Въ этомъ восноминаніи они присущи Вожественной мысле, не канъ бывшіе, но какъ сущіе наи существующіе для него. и для себя; следовачельно они сами должны продолжать жеть въ этожь воспоминанів.

Какой изъ этихъ выглядовъ справедливъ? Если ми посмотримъ на вопросъ исторически, есть ли въ Гегелевой системъ основанія для безсмертія или не безсмертія человъческихъ индивидуумовъ: то мы не можемъ согласиться ни съ тъмъ, ни съ другимъ. Формулы или категоріи, лежащія въ основаніи его построенія, слишкомъ произвольны — для нихъ нѣтъ юснованій ни но вижщией природъ, ни въ человъческомъ духъ—и слишкомъ общи для того, чтобы изъ нихъ вывести разръчение такого частивго вопроса; поэтому изъ нихъ можно выводить равно то и другое. Конечно здѣсь дано безпонечное бытіе, или если угодно — безконечная жизнь: но образъ бытія оставленъ совершенно неопредъленнямь и отвлеченныя пустыя формулы одни изъ его послідователей каноліяють такъ, другіе иначе:

Общее заключение, выводимое изъ разсмотрении этикъ доказательствъ, можно выразить въ слъдующей обриф: если можно и даже необходимо допустить продолжение бытіл всего существующаго, то втого еще недостаточно для полнаго убъжденія въ безсмертіи думи съ сохраненіемъ той же формы ен бытія. Слёдовительно мы и должны обратиться къ разсмотренію семаго этого бытія, природы и жизни человъческой думи.

2) Несравненно большую важность и убъдитемыность для нашего разума имъють тъ доказательства безсиертія человъческой души, которын заимогвуются язъ разсмотранія ея природы и жизии.

Человъческая душа надълена такими способностями и силами, которыя предназначены къ безконечному усовершенствованію. Но весьма многіе не получають никавого образованія, многіе получають очень ограниченное образованіе. Самые образованные жюди во мнотомъ не довершаются, большею частію они развиваются въ вакомъ нибудь одномъ направленіи. Ужели же должны погибиуть всв эти труды, потрачение для достиженія образованія, мудрости? И согласие ли съ премудростію Вожією положить такія условія для образованія, - однихь мишить всего, а у другикъ пегубить плоды лътъ, трудовъ, любви, спорбей? Тъмъ болъе это странно, что самое стремивніе къ высичну соверністству, постоянное приращение знаній, добродітели, составляеть последнюю, конечную пель творенія. Вов понечные духи имъють присущія имъ способности, которыя развиваются и совершенствуются ўпранкисийску. Человать развиваеть свою способлость опцицинати жыски съ посившкостно неиброжной. Съ каждымъ ощущеніемъ приливаєть къ нему потокъ ковыхъ повначій.

Синчан же' свои ощущение и сравниван, разсундан и вакиючая о нихъ, избирая и отвергая, онъ умиожаеть чрезъ то и свои познавіи до бевконечности. Въ тоже самое время пробуждается въ нешь и безпрерывная двятельность врожденных способностей духа и образуеть вы немы остроуміе, умы, равсудокы, изобрытательность, чувство изищиято и добрато, вежикодуние, человъколюбіе, общемительность, юдимить словомъ, всё совертичнства, изъ которымь ещо не отказано было ни одному изв смертными. Хоти мм и называемъ накоторинк людей тупоумными, безсимсиемимии, безпувотвенными, недостойными и жестокими, и хотя такія названія и могуть пногда по сравненію имъть свое основаніе; по еще не было ни одного такого безумца, котерый бы никогда не обперушиль въ себв невоторыкъ признаковъ ума; не было ни одного здодва, у потораго въ груди не тавла бы хотя искра человъколюбія. Мый вев получаемъ такія спойства и вся разность между нами заплючестся вы большемъ или меньшемъ ихъ мочностов; и сказаль: всв, потому что в самый величайній безбожнять не можеть дійствовать совершенне ирогивно опоску назначению. Онь будеть упорствовать, обиротивляться тому св весичайшимь управолюсь, но и самое это сопротивление уже будеть происходить оть природной навионности, которая въ своемь источпинк чиста, и только чревъ жеправильное напривление могаз быть испорчена. Еще не было ин одного человыка, неторый бы мость бизготвориаго обращения съ подобыми ону людьии не оставиль земли совершенвъе, немени какъ онъ вступки на нес. Такому точно закону подлежить и вся цёнь мыслящихъ существъ: тогда какъ онъ ощущають, мыслять, желають, побуж-

даются, отвращаются, то съ темъ виесте и присущія имъ спосебности образуются въ нехъ болье и болье; чемь далее оне упражняють ихъ, темь деятельнее становятся ихъ силы, твиъ неукоснительные ихъ действія, твиъ способиве дваются онв сами, въ созерцании истиннаго изящества и совершенства находять свое счастіе. Но что-жъ, должны ли всв эти совершенства, подобно легкой пънъ потожа, подобно стръдъ въ воздушномъ пространствъ, пронестись и не оставить по себъ никакого следа? Самомаленцій атомь не можеть уничтожиться въ природъ безъ сверхъестественнаго разрушенія, а всё такія превосходства должны изчезнуть, и существа, которыя ими обладали, должны ихъ утратить безъ всякихъ послъдствій, безъ пользы, какъ будто онъ пиногда и не принадлежели имъ? Какое заплючение послё того им можемъ сделать и о цели всего чворенім (').

Могутъ возразить, что это достигается не отдъльными лицами, но цълымъ человъческимъ родомъ. Всякое поколъніе миветь въ следующемъ покольнін, одно мокольніе передаеть другому свои богатства, свои опыты и открытія и между тъмъ какъ недълимыя умирають, человъчество все восходить на вмешую и высшую степень совершенства.

Но намая же будущая генерація достигнеть этого совершенства? И почему же ей жертвовать всёми ражинни понолінівми? За чёмъ милліоны должны страдать, терпіть бідствія отъ недостатка или превратности образованія, для того только, чтобы одной генераціи достались плоды столькихъ трудовъ и тяжкихъ віже-

<sup>(&#</sup>x27;) Федонъ Менделетона етр. 101-102.

выхъ усилій? И смотря на эти жалкія покольнія, накое чувство питать къ нимъ — презраніе или состраданіе? — И такъ только тогда осуществится предначертаніе, данное Богомъ чедовъческой природъ, когда мы предподожимъ другую жизнь, высшую, и когда всяное существо мыслящее достигаетъ этой цъли для самаго себя.

Если посмотримъ на состояніе человъка въ этой жизни, то увидимъ, что изъ всёхъ извёстныхъ намъ существъ одинъ человъкъ имъеть опредъленное воспоминаніе о прошедшемъ, вредчувствіе, чаяніе и гаданіе въ отношеніи будущаго и способенъ сравнивать совершенное съ несовершеннымъ.

Но какое имъетъ вліяніе это преимущество на благосостояніе человене? Если оно составляеть преимущество только земной живни: то нельзя не сказать, что оно приносить болье вреда и скорби, нежели пользы и утвшенія. Животное не чувствуєть въ настоящее время нужды, не мувя непріятного ощущены, уже счастдиво, потому что у него изть ни воспоминанія, ни сревненія. Всякое миновеніе бытія есть міра его счаедія и вь этихъ предбладь ему нетрудно быть удовлетвореннымъ. Но у человъжа настоящее отравляется то воспоминаніями, то опасеніями и предчувствіями, то дищеніями родныхъ, друзей, ограниченными и часто недостаточными средствами для удовлетворенія своихъ нуждъ, то неудачею въ любимыхъ мечтахъ. Сравнение своего счастія съ счастіемъ другихъ также не умножасть радостей нашего рода. Иногда достаточно одного обдачва, утобы затмить горизонть нашей жизни.

Но кроме этого одинъ человъкъ имъетъ предвъдъніе неогразимой смерти и онъ одинъ способемъ сравнивать старость съ юностію, безсиліе съ крівностію. Животное старое конечно изміннется, но опо не сознасть этого и ограничивается ощущеність настоящаго. Ему неизвістень ужасный образь смерти. У человіка напротивь. Ужели это счастье для человіка—призравь?

Наконенъ только одинъ человъкъ способенъ къ такому познанію вселенной, при которомъ все, его окружающее, возбуждаеть въ немъ жажду безсмертія. Безпредъльныя небесныя пространства, предъ которыми нама земля есть только малая песчинка, устремляють мисль и взоръ его въ безконечную даль и пробуждають въ немъ чувство недовольства землею и земными наслажденіями. Безчисленные образы смерти и возрожденія поселяють въ немъ предчувствіе такого же возрожденія и для своей души въ будущей жизни. Это чувство, общее между всёми народами, превращается при старости въ члаженное и неодолимое желаніе продолженія бытія.

Всв эти преимущества были бы жестокостію, а не жилостію со стороны Творца, если бы не было другой жизни, гдв эта дистармоніи разрышится въ гармонію, и свойства, отличенній человика оть животныхъ, получать свое полное значеніе.

Если мы посмотримъ на продолжение нашей жизни отъ рождения до смерти: то увидимъ, что здёсь часто встрёчаются противоречи съ свойствами Божественнаго правосудія и благости. Подлё счастья вездё видимъ сморби; то визическія бъдствія: бури, земметрясенія, моровыя извы, болёзни изнурительным втеченіе мёсяцевъ и лётъ; то душевныя: заботы, лишенія, огорченін—это ин человеческое счастіе? Подлё совершенства повосюту видимъ недостатии и месовершенства, подлё

добра и высокихъ подвиговъ добродътели — зло, преступленія, слабости, паденія; въ исторіи представляются цълые періоды нравственнаго упадка. Наконецъ цълые народы влачать несчастную полуживотную жизнь. Но если и видимъ добро и нравственный подвигь, то не видимъ соразмърности между степенью нравственнаго совершенства и внъшняго благосостоянія. Честные труженики почти всегда суть рабы заботъ, напротивъ безчестные или неподвимающіе перста для добраго дъла живутъ привольною жизнію. Говорять, что въ душъ находятся довольство и наказаніе каждому по мъръ его добрыхъ желаній и труда, не смотря на внъшнюю видимость, которая можеть не представлять этой соразмърности правственнаго совершенства и воздаянія.

Но у сколькихъ дюдей совъсть неразвита, а у преступниковъ часто совсъмъ заглушена? Съ другой стороны скорби и лишенія часто колеблють самыя праведныя души—доводять до печальныхъ слёдствій.

Всё эти загадни разрёшаются только вёрою въ личное безсмертіе. Когда мы вёруемъ, что земная жизнь не есть сама для себя цёль, но средство для высшей цёли: то всё противорёчія разрёшаются легко.

Къ этому же порядку мыслей относится и знаменитое Кантово доказательство безсмертія души. Безсмертіе души, какъ и бытіе Божіе, есть постулять практическаго разума.—Основное условіе высочайшаго блага есть цолная сообразность воли съ нравственнымъ закономъ, или святость: это требованіе практическаго ума. Но въ жизни человъка, какъ существа не только разумнато, но и чувственнаго, нельзя указать никакого періода времени, когда онъ дъйствительно его достигь. Между тъмъ это практически необходимо и нравственный

законъ не можетъ требовать невозможнаго. Слъдова тельно, если это возможно подъ какими либо другими условіями, то мы должны допустить непремѣнное выполненіе этихъ условій, но если ни въ какой періодъ нашего бытія нельзя указать такого времени, то остается одно—осуществленіе его въ безконечное время. И потому для всякаго мыслящаго существа необходимо допустить реальность этого (выполненіе этого условія) по требованію практическаго ума. Но этотъ безконечный прогрессъ возможенъ только съ предположеніемъ безконечно продолжающагося бытія и личности того же разумнаго существа. И такъ въра въ безсмертіе есть необходимый постулять практическаго ума, необходимомое предположеніе для осуществленія высшаго блага.

Разбирая научнымъ образомъ эти доказательства, мы должны сознаться, что они имъютъ высокую силу убъжденія, но скептицизмъ и ихъ не щадитъ, потому что имъ недостаетъ полной объективной достовърности. Вся сила ихъ основывается на личныхъ началахъ, на нуждахъ, чаяніяхъ и стремленіяхъ нашей души; и чъмъ выше сила этихъ послъднихъ, тъмъ выше степень основывающихся на нихъ доказательствъ. Но желаніе все таки отается желаніемъ, и мы не можемъ съ полной достовърностію сказать, чтобы дъйствительно существовало то, чего такъ пламенно ищетъ наше сердце.

Такое же значеніе имъетъ Кантово доказательство безсмертія, основанное на необходимости исполненія нравственнаго закона. Если мы сами себъ даемъ законъ (автономію разума), то ничто не обязываетъ насъ къ исполненію его, по крайней мъръ ничто не ручается за безсмертіе, какъ единственное условіе выполненія его. Впрочемъ эти доказательства, не имъя строгой силы

научных роказательствь, твит не меньше имъють полную силу, какъ основанія для въры въ безсмертіе, утверждающейся на идев всеблагаго и всемогущаго Существа, сотворившаго міръ и въ немъ разумныя существа, предназначенныя къ тому, чтобы искать Его и въ познаніи Его находить свое счастіе. Разсмотръніе жизни человъческой души даеть новую опору этой въръ и новую силу доказательствамъ безсмертія человъческой души.

3) Здёсь мы встрёчаемся со взглядами 1, матеріалистовъ и 2, спиритуалистовъ.

Первые утверждають, что человъческая душа есть произведение (продукть) его тълесной организация, точно такъ, какъ звукъ олейты есть произведение особеннаго устройства, прекрасное впечатлъние картины есть продукть вещественнаго сочетания матеріальныхъ частицъ, жизнь дерева—продукть его особеннаго устройства. Но тълесный составъ разрушается, слъдовательно и душа, какъ продукть его, также разрушается. Древнъйшую оорму этого воззръни вмъстъ съ разборомъ его мы находимъ у Платона въ Өедонъ, прекраснъйшемъ памятникъ древности.

Гармонія оть настроенной лиры, — говорить одинъ изъ участниковъ предсмертной бесёды Сократа съ друзьями, Симміанъ, — есть нёчто невидимое и безтёлесное, нёчто прекрасное и божественное, а самая лира и струны суть тёла, предметы тёловидные, сложные и сродные смерти. И такъ что еслибы вто разбиль лиру и перерёзаль, либо изорваль струны, а другой сталь бы доказывать, что та гармонія не уничтожилась, но непремённо существуєть? Ибо никакъ невозможно, чтобы лира съ изорванными струнами и смертовидныя стру-

инсенце существовали, а гармонія, однородная съ божественнымъ и подобиля безсмертному, погибла прежде смертнаго? Что еслибы вто сказаль, что гармонія должив продолжать свое бытіе, что прежде должно стнить дерево и струны, нежеди испытать что нибудь гармонія? Ты, Сократь, думаю и самъ знаешь, какъ мы большею частію разумвемь душу. Твло наше какь будто натянуто и держится теплотою и холодомъ, сукостію и влажностію и такъ далье; а душа есть смътеніе и гарионія этихъ началь, зависящая отъ хорошаго и мърнаго соединенія ихъ между собою. Ежели душа есть гармонія, то явно, что съ нівкоторымъ ослабленіемъ нашего тъла или съ его напряженіемъ отъ бользией и прочихъ золь, она, несмотря на свою божественность, должна укичтожиться, подобно тому, какъ уничтожаются и другія гармоніи, наприм'връ, въ звукажь и во всых произведениях художниковь, между твиъ панъ остатки каждаго твла могутъ сохраниться долгое время, пока не сгорять или не сгніють (1). По этому представленію души, какъ гармоніи тала, душа должна разрушиться, какъ скоро разрушится тело.

Но противъ него говорить разность природъ души и тъла. Мы не видимъ нигдъ въ опытъ, чтобы тълесное производило духовное и иъ духовному вообще неприложима мира или норма тълеснаго, (ведичина, въсъ, цвътъ, тоны, совокупленіе, гармонія) "Если особенное сопряженіе вещества пораждаеть то, что мы называемъ духомъ-говоритъ Лордъ Брумъ въ своихъ знаменитыхържчахъ о еспественномъ Богословіи (Discours sur la

<sup>(</sup>¹) Сочиненія Платона, нережеденныя Карионыкъ, ч. П. Фодокъ, отр. 100.

Theologic naturelle)—roeno производство единственное въ своемъ родъ и безпримърное. Нътъ другато водобнаго случая; мы не знаемъ, чтобъ гдв нибудь соединеніе жавъстныхъ срихій, производило изчто совершенно отличное же тольно отъ наждой изъ составныхъ частей, но и отъ целяю состава. Сизшавъ нислоту со щелочью, им можемъ образовать третье тело. лишение начествъ той и другой и имъющее свои собственныя качества; но эдось третье толо состоить изъ соединемия двухъ другижъ.: Тутъ не двъ вещи, не два различния существа---COME, COCTABLICHHAR HE'S RECNOTES & III CHONE, M TTO TO HEYгое, непохожее на соль и пораждаемое въ первый разъ при образования этой соли. Такъ, когда мряморъ оживаеть подъ рёзщемъ художина, онъ является пъ новомъ видъ, одвренями снособностно производить пріятное впечативние въ нашикъ чувствакъ, въ памяти, въ воображении; однакожь онъ все таки мраморъ; мы видемъ прекрасную и выразительную онгуру вийсто безформной толщи, но видъ, приданный этому намию, не произвель никакого другаго вещества. Матеріалисты же должны утверждать, что при устроеніи вещества особеннымъ образомъ происходить и организованисе тело и нечто различное отъ него, не именощее никавихъ его свойствъ, ни размъра, ни цвъта, ни въса, ни очерганія. Они должны утверждать, что химикъ, сившавшій крышкой водки съ поташемъ, произвель селитру и что-то еще совершенно отличное оть этихъ трехъ тъль, начавшее существовать съ той самой минуты; намъ сверновалась селитра; и что ваятель, который ивобразиль Аполлона, не только придаль мражеру чедоваческую наружность, но вызваль къ бытію что-то совершенно различное съ мраморомъ и статуею, сущеч. І.

Digitized by Google

15

CHENNERS MINISTER MINISTER CONTRACTOR OF THE SECTION OF THE SECTIO одного гипъо свойстват. На вон на применения на применения - Если бы души были только произведеномы таки, то же было . бы различи между правотменными и бозиранотвеннымъ, между добродътелію и порокомъ, вообще уничножнаесь бы вравственныя опенненія вы челові-HOCKOFI MHERE, HOTOMY TOO OHE EDEBOTTEMEN OH DE остественных состояных ман саждетнія фривансанні десповрка достринению чакия жер наки его. здоровае побас ажать: превижния: и божнаенняя: отпраняентя его оквівпровических в процессовы Сокраль, отвінан на заве раменія (Симніяся (въ Феропъ), спращиваеть спращиваеть спращиваеть думаемы и Симинасо Каметсяци тебы, чио гивидой ини RESTORI REBOO: COMPRESSO HORMANI / HEXCOMPRESS BY. COCTOM-HIM OURSEONS OT SOCKORDS HACTOR; BOOKSURETS BACOS четамей Мв кажется. Знанить первых (гармовія, душа) на дъйствущоть и страдають тосьно памь, канъ дъйствукать и отреденть поскаденя (трансныя сонеренія)? Да. Но втомул гарменім остаєтся не управлять тими наизлемия.: изъ. воторыить она образуется, а сабдовать вись. Согласонъ ... Значить гариовія: ни пакъ не можеть кале-APPROPRIET HE ABRINGHEN, WAZAROTE ZBYRN, BOOGOTO NOORBARTE ся: ни аченопрови: настямъ споинъ. Конечно пет можеть. Но либа Велрая: гармонія не такь ин сегь гармонім, вых бызвани настроена? Я не понимаю этого. Если, то есть, строй выше и болье; выклажны новышлень инотруменить: то: не ниже: ли, и нене: менее ли иронванерся и гарменія? Конечно.. А можно им сказала это в душть? Можно и упрередать, чтобы одне душе, хочя самомежыйпицива образонть, именя болье, и вы больный отення ни пли менбе и въ маньшей светени, нежели пругал душе, тогоу что соскавляеть душу? Ниваль нельси. Хо-

реше, проделжить Секрать; скажи же ченерь, ради Ве-BCA, WE TOBODETS ME, TTO HEAR BYES OTHER SECRETARIES. добр<del>одит</del>елію, благостію, а другал безувіски, порочностію, заомъ и месправедання ли говорять это? Конечно справединво. Итакъ если душу называють рармоніей, то чвы почичають упоминутых добродителя? Не ниою ли гирионією и дистармонією? Когда, то сеть, душа настроени, то бываеть доброю и из своей гариснім викаючаєть другую гармонію; а колда ома не пастроена, то (въ свеси приредной гарменія) другой варможім же имвечь. Не знаю, что сказаль ма это, отвъчайть Симпіяєть. --- Одижно человінть сафдующій танощу предноложению оченидно должень быть сказань въчес подобное. Впроченъ им еще прежде согласталсь, чис одна душа не пожеть быть ни больше, ин меньше друч гой дуни, а это экспить, что одна гармовія не выше и небольне и не ниме и не меньие другой? И таки осли одна душа не больше и не меньше другой души облаgaeth thus, 410 coetablisets lymy, 10 offic hactrocks не больше и не меньше другом? Такъ. Намодясь же въ Такомъ состояніи одня не можеть имвть горменіи и дисгармония больне, немель другая? Комечно. Находясь въ текожъ состояни будеть им одна причастна злу к добродътели, гарионіи и дисгармовіи больше, нежели другая? Никамь небольше. Такъ воть безь сомнымя върное заплючение, Симмінсь, что никаная душа не причастна влу, накъ скоро душа есть гарионія; пбо гармонія, оставаясь гармоніст, не можеть вижщать въ себъ двегарновію. Колечьо не мометь. Значить и души, оставансь душею, не вивидаеть въ себв вла. Да, ниь нашего ревсумдения сладуеть, что души всахь живинъ существъ равно добры, если онв именно души.

Митинеристи панть, Совретть до допромно ди, думанны, утверждать подобное, митине, и допро ди бы неше разд сундение, до такого заключения, чели бы предподржение, что душа есть гарионія было спрародливе? Никанты не допром бы, отвіналь онт.

і Навонець, во всейтинни дущи обнаруживается назависимость оть твлесных состояній и перемінь. Дус ща и гівло при всемь внутреннемъ сагласіи их с отцентленій, живуть каждое сносю жизнію и стреминся до развымъ паправленіямь къ разнымъ цівдивъ

. "Изън находящагося въ человъкъ, : спранираетън Сог иракъ, называешь ли ты господствующимъ чко нибудь, **кром'в души, особливо, когда она блогоразуния? Не из**е зываю, отвъчаеть его противникь въ разговоръ. А дудоправодительной водет смененевной или противност имъ? Разумъю воръ ито. Когда напримъръ мучитъ звой и... жажда, то душа вленеть иногда въ противному-ненить; а когда томить голодь, то она побуждаеть къ противному—не всть Видимъ много, и другихъ примът ровъ, что она противител: тълу. Или нътъ? Коначно видимь. Однако не согласились мы прежде, что если душа есть гармонія, то она не можеть разногласить съ **теми составными частями, которыя: сообщають, ей, ца;** пряженность, ослабленіе, движеніе и все, свойственное ниъ самимъ, и что она должна не управлять на управвяться имъ? Какъ не согласиться. Итонъ? А теперь она дълаетъ повидимому противное, и следовательно управа дяеть всёмь темь, изъ чего, говорять, составлена; теперь она противостоить почти всему во всю свою жизнь и господствуеть всячески, иногда строгими обузданіями и посредствомъ окорбей, напримірь въ гимнастическихъ упражненияхь, либо въ врачебныхь средствахь, иногна

противни внушеніями, грозя пожеданіямъ, гизву и труч сости и вразумляя ихъ такъ, какъ бы разговаривала съ чъмъ нибудъ другимъ, кромъ себя, подобно Гомеру, который говоритъ объ Одиссев:

Въ грудь онъ ударилъ себя и сказалъ раздраженному сердцу: Сердце смирисъ; тъ гнуснъйщее вытеривть смлу имъло.

Думаешь ли, что Гомерь сложиль эти стихи, почитая душу гармоніей, управляемой пожеланіями твла? Не мыслиль ли онъ напротивь, что душа управляеть и владычествуеть ими и что она есть начто тораздо божественные гармоніи? Да, клянусь Зевсомь, Сократь, мінь кажется. Итакъ вовсе не хорошо нашь, почтенныйй, называть душу гармоніей; иначе мы по всей въроятности не сойдемся съ Гомеромъ, божественнымъ поэтомъ, ни сами съ собою. Правда, сказаль Симмасъ.

Но это доказательство безсмертія развито вы совермествъ вы новоє время вы ръчахы Брума.

"Перемвны, говорить онь, которымь подвергается ужь вь своей двятельности, каждый испытываеть и можеть наблюдать въ самомь себв. Сущность его одинакова, основное его свойство неизмвню; онъ никогда не теряеть отличительных особенностей, раздвляющих его съ матеріей; онъ никогда не пріобрътаеть ея качествь, но онъ подвергается важнымъ перемвнамъ и по времени и чрезъ упражненіе и обработку. Развитіе твлесныхъ силъ, повидимому, имветь на него вліяніе, упадокъ тоже; но быть можеть лучше было бы сказать, что въ обыкновенныхъ случаяхъ, усовершенствованіе его несовременно съ ростомъ твла и упадокъ съ разстройствомъ твлесныхъ силъ послъ долгольтней жизни. По крайней мърв не подлежить никакому сомивню,

что умъ передъ глубокою старостію дълается болье адравына и бываеть способень из важнайшимь даламъ еще лътъ трижцать по ослабленіи тъла; что по большей части онъ не претерпъваетъ никакого умаленія въ силь и льть десять посль того; что во многихъ случаяхъ и еще нескольно леть дряжлости не производирь надь нимъ никакого дъйствія, и что иногда опособиости его остаются свёжими до последняго конца, переживъ почти совершенное тълесное истопрение. Достовърно, что оизическая сила, проворство, способность переносить усталь, словомь, вст качества тада начинають ослабавать съ тридцати лать, ни какъ не позже; однакожь умь быстре совершенствуется оть тридцати до пятидесяти лътъ, не претерпъваетъ вовсе или почти нинакого упадка до шестидесяти и потому при ослабленіи тела въ пятдесять восемь или пятдесять девять лать бываеть дучие, чамь за тридцать дать прежде, то есть, въ полномъ цвъть тълесныхъ способностей, Такъ же достовърно, что когда тъло начинаеть быртро дражать, нежду простидесятымь и семидесятымь годомь. у большинства людей умъ едва ли сколько нибудь утрачиваетъ своей силы; что до семидесяти пяти или семичеськи пости трат асторите почезбесси поли всими умственными способностими, тогда какъ лишь не многіс жънти годы могуть похвалиться чёмъ нибудь болёс остатионъ физической силы, и есть примъры, что люди отъ восьмидесяти до девяноста лъть и даже старъе, когде тэло едва можно назвать живущимъ, обладаютъ ены подною умственною драгельностию. Мы мивеиъ право заключить изъ атихъ факторъ, что безъ колого нибудь необывновенного и сопрушительного случал, какъ на примъръ сильной бользии или пагубиато зашиба, унъ съ тъломъ следують въ живни совершвию; реснания лутами, и но большей чести въ продивополомнивъ неправления. Опланое доказалельство, что уми не зависить отъ тъле и что истребление его въ періодъ полной силы продивно всяной авалогіи въ природъ.

. Но есть още сильнъйшій доподъ, получаемый сомымъ стрегимъ наведеніемъ изъ фактокъ. Тіло постояние подвергается перемънамъ во всехъ своихъ частяхъ. Въфилио, ин нъ одномъ двадияти - пятилетномъ человене вътъ ин заиной частиды того тъла, которое нивы онъ десяти авты; тамы менье можно предполагаль, чтобы у него остадась накая нибудь часть того тела, съ жоторынь онь родился. Все, принадлежавшее ему прежде, вошло приерь въ новыя соединения, составило части друч тикъ людей или живолинату, растеній или исконасмиль; точно даух теперешнее его тадо рездожится въ новия соединенія послі его смерти. Унъ между тімь остается все одинь и тоть же базь всякаго изміненія... Никапанинасть епо не можеть разложиться, потому что юшь сдинъ и цълонъ и не измендется съ переменами тело: Доводъ, отнюдь не утратить своей силы, еслибъ и не захотъя допустить, что тряс подвержено такой подной перемвив, и предпраржили бы, что накал нибуда проли твердых частей его оствется при насть во всю жизнь.

Но замётьте, какъ убъдинельны наимочеція, выводимыя изь этихъ фектовъ, въ доказапельство совершенной независимости души отв. тела и върожіности, что она нереживеть эту оболочку! Если душа оствется одна и таже, когда все или ночти все тело измённяесь, то саёдуеть, что быше души опидь не зависить ответществованія тела, потому что она перешил уже соверсовершенное его истребленіе. Если сильнайшій, единственный доводь въ пользу того мивнія, что дунів понибаеть съ теломъ можно почерпнуть чольно въ явленіяхь смерти, то факть, о которомь мы сейчась говорила, служить на него отвётомъ. Деводъ, камъ извёстно, состоить въ томъ, что мы не знаемъ ни одного стучая, чтобъ душа существовала по смерти тыла. Но здысо представляется такой случай; ибо явко, что тоть же самый процессь, который совершается надътвломъ болье вивзапно при смерти, происходить постепенные, но такъ же действичельно, накъ въ течене целой жизен; и что самая смерть не болве разлагаеть тыло на стихів и видь его въ новыя соединенія, чемъ пативащить наи двадцать лъть жизни истребляють его такимъ ме разложеніемъ и соединеніемъ. Однако по прошествін этихъ лътъ и по разевяни тъла въ разные другие виды, душа остается все по прежнему съ той же памятію, съ темъ же сознаність, съ той же личною тежественностію, какъ еслибъ тело вовсе не подвергалось никакой перемене. Сказать, что у верхъ насъ, живущихъ въ настоящее время, тыв составлены изъ того, что было ивногда твломъ нашемъ предвовъ, отнюдь не правильные, чемь сказать, что инкоторые изъ нась, достигшіе пятидесяти льть, имьють тыла, отчасти принадлежащія другимъ ихъ современнивамъ одинаковаю съ ними или другаго возраста. Явленія точно тіже, и процессы совершаются одинаново, хоти и не съ равной степенью быстроты. Всякій повірня бы отдільному су: **тествованію души, еслибь узналь изь опыта, что вый** существуеть прознь отъ тыла. Но факты, на которые MIN COMMANDE, GORNSMERIOTS, TO OHR CYMICURYCTS OT-REMONO OTO TEMB, CH' MOTOPHING CHIER MENOITR BE'GESSN,

и хотя она соединается потомы сы другимы, но такъ какъ она и съ нивъ перазгучна, то должно заключить, что она можеть существовать вовсе отдельно и независимо отъ тыж. Далье, всяній повърнить бы, что душа переживаеть тело, еслибы, по омерти тела, существованіе ен могло быть очевиднымь. Но та же санты доказывають, что по смерти твла, то есть, после кроническаго разложенія, которому подвергается оно во вреия жизни, душа продолжаеть существовать, накъ и прежде. И такъ вотъ желанное доказательство, что душа существуеть посль разложения телесной оболочки, съ которою она была связана. Ни какое здравое суждение не можеть положить разности между двумя случаями, которые мы приводили, и потому этоть доводъ-чистое наведение, полученное частию изъ наукъ оизическить посредствомъ чувственныхъ впечативній, частію изъ психологіи посредствомъ нашего сознанія внугреннего, доказываеть несомивиность безсмертія души такъ же ясно, какъ еслибъ кто воскресъ передъ нами изъ мер-BLIXB

Можно представить это доказательство въ другомъ нидъ. Если душа смертна, то она или виругъ уничожается, переходить въ одинъ мигъ изъ бытія въ небытіе, или умираетъ постепенно, претериввая, подобио
тълу, различныя изминенія, переходя изъ одного состоянія въ другое до тъхъ поръ, пока утратить всю
чувства человіческой души и превратится во что имбудь другое: потому что и тъло, послів безчисленныхъ
изминеній, териетъ накойецъ видъ человіческиго состава и превращается въ воздухъ, растенія, или даже въ
такти какого нибудь животнаго.

"На первое межно сказать, что въ природа "на что

не уничтожения, потому нто между бытірыт и небытісыт жаходится ненам'яримая бердна, которую природа не въ силахъ перешагнуть. Но впрочемъ вообразимъ себъ, что оно возможно и потомъ посмотримъ; погла, въ вакое эремя душа должна исчезнуть и не въ то ди итионеніе, канъ она отращится отр. така, то есть, въ минуту смерти? Но мы знавит, нто нать такого игновенія, ногла бы можно было сказать: теперь животное умираеть. Разрушеніе талесной организаціи начинается гораздо прежде, нежели мы можемь это заметить; потому что въ самомъ образования животныхъ твль завыстены уже такія противодъйствующія силы, которыя бевирестание стремятся къ разрушению цадаго. Это разрушительное вліяніе увеличирается до тахъ поръ, пока вов выполня силы трческой облинавній не поле-JERU RRIERRA GROUP WINDERSCHIER OTGEROO OTGEROOF нихъ не станетъ дъйствовать особенно: тогда тъдесный составъ разрушается. Но все это происходить съ такой постепенностію, и въ такомъ безпрерывномъ порядка, что каждое изивненіе, произшедшее въ тълесномъ составъ, свояв тесно госкинено сь предыдущинъ и последующимъ изивненіями, что можеть быть цазрано следствісмь предыдущаго и причиною последующаго немененія. Следоналельно, если мы предположимъ, что смерть тела должив быть и смертью души, до намъ также невозможно будеть означить игновенія, въ котороє и дуща умираеть. Съ тамъ видств, какъ дъйствія свяъ тадеснаго организма перестають стремиться нь одной общей нфин, должна и двига мостененно ослабавать въ своихъ смявить и опоей выутренней длятельности.

Но что силы души не изчесалоть постепению, подобио, телесиния, это мы довржени нь предыдущемь резсумденін. И тект мы делжны веляючить, что душа неша вель не перестесть жить во время большей и поотепеннато разрушенія тіла, такъ не прекратить слоей живни и пооль его смерти, не будеть обледать мыслящей силой, овободою невеляющимо духа и чувствами любящего сердца.

Мы вдёсь вотречесть сонимию: можеть ли духъ нешь безъ чувотвенных впечальний получать понятия? Но нть чего им ванаючаемъ, что это неворможно? Изълого, что въ этой жизин не можемъ получить безъ нивъ понятій? Но какое мы нивемъ право простирать такой опыть за рубенть этой жизни? Если бы младенець могь равсуждать из угроби натерией, то могь ли бы онь увориться, что и онь будеть жить ибкогда иною болба свободною живонію и не вадумаль, ли, бы онь факке :выводить своих заключеній о невозиромирсти этого, щет условій его настоящей, утробней жизни? Но лучше ди поступаемь и мы, ногда, находясь въ тесныхъ предел махъ втой жизни, дерзаемъ судить о томъ, что доступио вли недоступно намъ въ томъ бытіи, поторое ожидаеть насъ за грабомъ? Одинъ ваглядъ на неисчерцаемое равпробравіє творенія можеть убадать нась вы неосновал тельности таних вандюченій. Гомаръ справедино за-CTREERET'S CROSTO TOPOS BOOKENIATS:

Боги! такъ подлично сеть въ Андовоиъ доий подзенноиъ Духъ челована и образъ, но онъ совершенио безплотный,

Основанія спиритуалистическаю взгляда мы издожили уже въ разборѣ возраженій противъ безконечной жизни человъческой души, представляємых матеріалистами. Впроцемъ, мы не откажемся здъсь собрать черты этого взгляда въ ихъ подожительной формъ въ надеждъ еще болье подпръцить выводы, сдължиные нами въ спро-

верженіе матеріалистических понятій, и отстранить та особинныя возраженія, накія представляются противы этого взгляда.

Душа человъческая есть начало совершенно противоноложное тълу, нематеріальное и простое; слъдовательно не только не можеть быть раздълена на части, но долина продолжать свое собственное (специфическое) бытіе. Его могло бы уничтожить или прекратить одно только всемогущество Божіє: но мы не можемъ ожидать втого оть премудраго и всеблагаго Существа; это прямо противоръчить идеъ Божества.

Противъ этого возражають, что душа человическая не имъеть вибиней количественности, сложности частей, межнимую вий и подай одна другой, не имбеть величины пространственной вившией (экстенсивной), но можеть быть величиною интенсивной, то есть, имъть размичныя степени энергіи, следовательно различную ревальность въ отношени къ своимъ силамъ. Силы ел моругь ослабъвать, упадать и если не чрезъ дъленіе, то черевь постепенное умаленіе, сила ен можеть дойти до нуля. Такъ, напримъръ, наше совнаніе имъетъ извъстч ную, опредвленную степень силы или ясности; нъ старости оно постепенио угасаеть, потухаеть, ослабываетъ: следовательно можетъ и совсем в погаснуть. Тоже самое можетъ быть и съ прочими силами души. Но степень силы, энергіи и степень реальности суть дві различныя вещи. Въ первомъ отношени сознание можетъ повышаться и понижаться, но основание его — наша внутренняя жизнь не перестаеть существовать даже тогда, когда сознательность нашихъ понятій, желаній и расположеній понизится до последней степени, какъ это вилно изъ воспоминантя представленій, продолжителности стемонностей индрименій чувстви, кодорыя мы считали уже уничтоменными въ нашей душь. Въ втомъ отношени человькъ образованный развитый живетъ болье полною жизнію, нежели дитя или человькъ неразвитый. Если мы отдылимь то, что характеризуетъ жизнь человька развитаго, и оставимъ только общее у наго съ дититей, то у последняго мы увидимъ высшую стейень слабости, силы еще неразвитыя, но все же это всть сущность, вифющая свой опредъленный характеръ и относительно высокую степень сиды и энергіи.

Единство, — догражають еще, — на которомъ спиритуанисты основывають свои доказательства, конечно составляеть существенную форму жизни нашей дущи; но мы не знаемъ ни его начала, ни характера. Это ни что иное, какъ единотво сознавта, лежащаго въ основанти воспринимающей или мыслящей силы, следовательно оно чисто субъективнаго промсхождентя и потому несправедливо усвояють его самой субстанціи, переносять на душу. Конечно, это неотразимо по самой дриродъ нашего предогавлентя, такъ какъ для него необходима форма и притомъ двоякая (чистаго возгрънтя и категорій): но тъмъ не менъе, оно не есть свойство предмета, а форма мыйлентя или представлентя.

Если бы это возражение (Канта) было справедливо; то мы о существъ нашей души не имъли бы никакого поника и слъдовательно разръшение вопросовъ ума о природъ вещей на этомъ основании было бы невозможно, между тъмъ психологический анализъ душевныхъ дъйдствий открываетъ намъ, что въ каждомъ нашемъ представлении основание его составляетъ предметъ (представлемое) и что въ этомъ случать въ наше представление не входитъ ничего, что могла бы привнести съ

собою мысть о единство или субстанціональности представляющей силы; стадовательно, если шы ихъ представляемъ, то они мыбють въ нашей душт объективное начало.

Но что же следуете отсюда для разрешения нашей задачи?

Душа есть существо не матеріальное, спідовательно ни одна изъ категорій матеріального бытія къ ней не примінима. Душа представляеть внутренеє единство всіхъ своихъ двиствій, силь, явленій. Все, что въ мей образуется, не отвив приходить, а есть только внутреннее распространеніе ея прежникъ силь и свитей. Это не тоже, что внутреннее единство тіла, гдъ матерія постоянно изміняется, но сохраняется только сормальное единство тілесной жизни. Напротивъ здісь сохраняются всіх основанія душенной жизни, сберегаются всіх, такъ сказать, элементы души, какъ показываеть воспоминаніе.

Съ этими свойствами нематеріальности и единства соприкосновенны два другія: простота и первыми, не ей существа. Ихъ часто смънтивноть съ первыми, не они различны отъ нихъ, и по отношенію къ нашей задачь дають совсьмъ другіе выводы. Часто душів притисывають простоту и неправильно язьясняють ее тикъ, будто во всякое мгновеніе душа можеть совершать и сознавать только одно дъйствіе. Опроверженіе этего можно найти почти во всякомь актъ душенной жизла. Но если не принимать простоту за одно съ немитеріальностію; то что же она такое, это понять весьма трудно тъмъ болъе, что мы знаемъ, что въ самой бъхной душів есть сотни тысять представленій, чувствовы ній, желаній. Конечно всё они составляють одно бытіе,

одну живих, одну субсивном, яс развиниются особенno: hand. By sto uprobenie & mucho ormy mescal, we сабдующее-другую и такь даже. Сабдовательно им должны допустить въ душь сложность, иномество, до при сдинствъ сознанія и при единствъ сущности души. TTO RECEIVED HO HORDENHOOTH RYHIB, TO RYING COTA ROнечно существо единичное. Мы же можемь представия ее далиною, потому что не знаемъ ни одного опыть, который бы отпрыть навъ возможность ся-- чтобы напримъръ чувство зрвнін могло существовать фезь чувства служа, иыпленіе безь воспоминанія, желанія безь представленій. Даже тамъ, гдв по обымновенному представлению и слововыражению не достасть наного шабудь чувства, то педостаеть, собственно говоря, же чувства, а только раздражительности этого чувствя. Сжапые имъють темное представлено объ ощущовать зрвнія и вирсть приоторое представленіе о видижеми пространства, но тольно не могуть образовать жув него ясныхъ представлений. У лишининия зрание образы, составлявниеся изъ отущеній эрвнія, сохранявием. Савдовательно наша душа всегда представляеть абхость и полное единство своихъ основныхъ смив. Денности; отдельнаго существованія ихь, однить безь другаль, ны не можемъ представить. Но мотуть возразить, что нельзя же представлять недвлиность дуни безусловною при всваъ возможныхъ обстоятельствиаъ. Въ сименъ двав, что мвшаеть думать, что все, что произонно ван образовалось въ душъ вътечение времени, не межеть бытв твыв же путемв и разрушено? Сладоначельно исправ-Hell mede by stomy othorienia momno gonyotate geneмость души? Правда, если мы пойдемъ этимъ путемъ, то придемъ не къ небытію, не къ некомительному вичтоместву, но нь реальному, жь тому, что было наравеначально подъ сормою единства, къ основанио душева ныхъ силъ, къ субстанціи души. Но въ этомъ случать душалобратилась бы въ свое первоначальное состояніе, въ кекомъ она находилась при началь развитія и слудовательно потеряла бы всё плоды этого развитія. Она можла бы снова начинать земную жизнь или, какую угодно другую, хотя и при другихъ условіяхъ: но во всякомъ случать это прододжающееся бытіе уже, не было, бы прододженіемъ нашего бытія и потому съ этой сторомы о безсмертім не могло бы быть и рачи.

Напротивъ погда мы говоримъ о безсмертия, то же, ласмъ продолженія жизни на теперешчемъ основаніц нашего бытів, чтобы ничего не было разрушено, выдълено изъ нашей дущи, изъ нашихъ мыслей, изъ нашихъ чувствованій, изъ нашихъ воспоминаній. Но очевидно, что этого нельзя доказать съ точки зрвнія отвлеченных исихических отношеній. Дичность человьва есть совивстный продукть основаній нашей дущевной жизни со всеми окружающими насъ образовательными условіями и отношеніями во всейших особенности и своеобразности для каждаго человака. Сладовательно когда дело идеть о личномъ безсмертіи, то мы должны обращаться къ душевному образованію, какъ оно является въ опыть, и наблюдать, какъ наща ду: щевная жизнь мало по малу развивается, растеть, крицнеть, переработываеть и усвояеть визшинія впечативден и выранть да вы разнообразных сочетанія, И на биюженіе душевной жизни убъждаеть нась, съ этой стороды, въ потинъ безсмертія самымъ очевиднымъ обра-30мъ.

.. Душевная и телесная, сторона человака нь первую

половину ихъ жизни представляють полную парадлель и очень близкое сходство. Тъло растеть, какъ всякій живой организмъ, достигаеть эрълости, потомъ сидоняется постепенно къ старости и наконецъ умираетъ. Въ первый періодъ жизни силы его постепенно увеличиваются до техъ поръ, пока не достигнутъ высшей степени своего развитія или полной зралости; за тамъ во второй постепенно упадають до тахъ поръ, дона не истощится весь ихъ запась и не наступить смерть, разръшающая тъло на его составныя части. Это общій законъ чувственной жизни, изъ подъ котораго не можеть освободиться ни одинь живой организмъ. На первый взглядь и душевная жизнь слъдуеть тому же закону. Душа ребенка также молода и свъжа, какъ его тъло. Душа юноши становится богаче силами, знаніемъ и опытомъ. Свъжія силы его ищуть простора, довять на лету встръчныя впечатлънія, дегко подвижны и нескоро утоманотся, а утомившись дегко опять возстановляются. Душевная эръдость повидимому совпадаеть съ зрълостію физическою, когда тьло ужъ не ростеть и не развивается больше, а только пріобретаеть силу и кръпость, и когда утрата и обновление находятся почти въ равновъсіи. Наконецъ въ старости равновъсіе между утратою и обновленіемъ нарушается, а вмёсть съ тъмъ и душевныя силы ослабъваютъ. Въ физическомъ отношени всв части тела теряють свою пластичность и подвижность; органы отвердевають, мыщцы дълаются волокнистыми; хрящи костеньють, кости изъ губчатыхъ дълаются сплошными, твердыми массами, тежду темъ, какъ ихъ кровяные сосуды уменьшаются въ объемъ или вовсе изчезають. Стънки артерій, относящихъ кровь отъ сердца, твердеють и утрачива-Ч. І.

ють свою сократительность, между твмъ какъ вены, приносящія кровь въ сердцу, становятся шире и растяжимъе; испарина почти прекращается, кожа дълается жесткою, сухою, морщинистою. Мышечная система ослабляется до того, что становится почти безполезной. Человъкъ прежде сильный сгорбливается; на ходу спина сильно гнется и помощь палки становится необходимою, чтобы удерживать тело въ равновесій. Вилеств съ этимъ у стариковъ ослабъваютъ память и воображеніе: желанія ділаются мало по малу ограниченные и наконецъ совершенно притупляются. Дъйствительность терпеть для нихъ свою привлекательность. Ихъ мысль и любовь обращаются къ старому, какъ къ лучшему идеалу жизни. Однимъ словомъ, они также, повидимому, состарвлись по душь, какь и по тылу. Но если всмотръться ближе, то эта параллель окажется не совсвиъ точною. Положимъ, нельзя не признать, что душевная жизнь распадается, какъ бы на двъ половины, изъ коихъ каждая имветъ свой особый карактеръ. Первая половина занята, такъ сказать, собираніемъ впечатавній, матеріаловъ для душевнаго образованія и отдана болве визиней двятельности. Вторая напротивъ при несравненно меньшей воспримчивости ко внъшнимъ впечативніямъ, посвящена болве внутренией ихъ переработкъ. Первая запечативна харантеромъ не ясныхъ и неопредъленныхъ надеждъ, общирныхъ замы словъ и плановъ, которые мы надвежся легко исполнить, желаній, которыя мы думаемъ осуществить. Вторая напротивъ обозначается характеромъ установившихся понятій, правиль, принятыхь за руководство въ жизни; болве или менве опредвленная действительность заступаеть місто надеждь, желанів становятся уміврем

нве, требованія неприхотливве, человікь становится сосредоточенные, внимательные къ самому себы; углубляется болье въ себя, нежели отпрывается для вившнихъ впечатлъній; радужные цевта, покрывавшіе предстоящую жизнь, разрашаются въ одинъ простой, бълый цвътъ яснаго и спокойнаго созерцанія. Въ этомъ равновъсіи мысли съ дъйствительностію проходить значи: тельная половина жизни, сопредвльная съ смертію. Къ старости человыть еще болье погружается въ себи становится замкнутве и какь бы ограничениве. Его не занимають вы такой мірь, какь прежде, никакія радости, даже самыя чистыя, нивакія событія, даже самыя неожиданныя. Случается, что въ старости человъкъ впадаетъ въ нъкоторую слабость, обнаруживающуюся неподвижностію мысли, потемнівніємъ сознанів и потерею воли. Все это въ разной степени составляеть постепенное видоизминение второй половины жизни.

Когда оканчивается первый періодъ и начинается другой, нельзя опредълить съ точностію, потому что эта переміна не связана съ літами, а зависить оттусловій и опытовъ личной жизни каждаго человіка. Для одного этоть переходъ совершается раньше, для другаго позже, точно такъ, какъ и оизическая эрълость наступаеть не въ одно для всёхъ время. Есть люди, которые всю жизнь остаются, такъ сназать, въ первой ея половинъ, смотрять на вещи чужими глазами, живуть по чужимъ правиламъ, или, однинъ словомъ, руководствуются не собственною мыслію, а внішними впечатлівніями. Но, оставляя въ сторонів эти разности личнаго образованія, мы обращаемся къ важному для насъ вопросу: какого рода этотъ второй періодъ жи-

Digitized by Google

зни? Если это періодъ слабости, то за нею должно слъдовать разрушеніе, потому что всякое ослабленіе оканчивается разрушеніемъ, смертію. Если же это періодъ возрастанія и силы, то какъ объяснить это видимое противоръчіе явленій его съ тъмъ, что представляють намъ невеселыя картины старческаго безсилія и одряхлънія?

Точное наблюдение надъ душевною жизнію даеть намъ ключь къ разръшению этого противоръчия. На основание опыта мы считаемъ аксіомой, непреложнымъ закономъ душевной жизни, что изъ души ничто не пропадаеть, что образовалось въ ней съ совершенствомъ. Всякое новое ея пріобрътеніе, увеличивая запась ся понятій и кругь ся опыта, въ тоже время увеличиваеть ся силу. Но чемъ больше разширяется и усложияется дущевное образованіе, тамъ больше притупляется впечатлительность во вившнему міру и стремленіе из новымъ пріобрътеніямъ. Мысль, дегко обнимающая и усвояющая тысячи разнообразныхъ предметовъ, мало по малу теряеть свою быстроту, но за то становится поднъе, глубже и отчетливъе. Воображение и память слабыють, но разсудовь врыпнеть, чувство становится не такъ порывисто, воля пріобретаеть болъе устойчивости. Въ этой-то сосредоточенности человъка и заключается причина трхъ явленій, которыя поверхностному наблюдателю кажутся какъ бы упадкомъ душевной силы. Всякая мысль сопоставляется въ душъ со множествомъ другихъ мыслей, со всвмъ порядкомъ и строемъ нашего душевнаго образованія, всякій поступокъ и всякое действіе обсуживаются со всъхъ сторонъ и во всъхъ возможныхъ отношеніяхъ со стороны побужденій и со стороны следствій, какія

изъ нихъ могуть произойти, всякое чувство умържется и охлаждается опытностію жизни. - Все это, упрочивая и возвышая наше духовное богатство, въ тоже время ослабляеть въ насъ впечатлительность ко вибшиему міру, къ явленіямъ окружающей двиствительности и запрываеть для нась одинь изъ источниковъ образованія— вившній міръ съ его богатымъ разнообразіемъ. Присовокупите въ этому постепенный упадовъ тълесныхъ органовъ чувственнаго воспрінтія, съ которымъ также мало по малу заграждается намъ путь ыь вийшнему міру, въ следствіе чего душа также обращаеется къ себъ самой, къ богатству, собранному ею въ прежнее время жизни. Но тоже наблюдение показываетъ намъ, что наши душевные образы- наши мысли, нонятія, правила, весь опыть нашей жизни какъ бы ни были свътлы и прекрасны сами по себъ, но обнаруживаются и открываются только тогда, когда ихъ вызываеть и какъ бы пробуждаеть что нибудь извив. Тысячи, можеть быть, прекрасныхъ вещей лежать въ глубинъ души, и мы какъ бы забываемъ о существованіи ихъ до тёхъ поръ, пока что нибудь не вызоветь ихъ къ новой жизни. Поэтому когда чувства наши мало по малу ослабъвають и закрываются, когда притокъ вившнихъ впечатавній умаляется, когда мы сосредоточиваемся въ себъ, погружаемся въ глубь нашей души и замыкаемся отъ внъшняго міра, то сознаніе наше постепенно гаснеть и наконецъ почти совершенно погасаеть, но вмёстё съ тёмъ не отъемлются у души ея пріобрътенія. Все, что она пріобръла, опытомъ долгой жизни, составляеть ея неотъемлемую собственность, которая останется при ней на всю въчность. Когда душа вступить въ новый міръ, чего мы надвемся и что со-

ставляеть предметь нашихь пламенныхь желаній и религіозной въры, и когда откроется для нея источникъ сознанія въ новыхъ впечать вніяхъ; то твиъ начнется для нея, на прежнихъ основаніяхъ ся духовнаго развитія, новая жизнь и ея богатства засіяють новымь блескомь, какь можно гадать объ этомъ даже по темъ состояніямъ нашей теперешней жизни, накое нибудь новое и сильное впечатавніе, свътлая мысль, правственное вліяніе одного человъка на другаго оваряють новымъ светомъ весь кругь его нредставленій, и въ его же душъ открывають или освъщають то, чего онъ прежде не видъль и не предчуствоваль, проливають свыть на его прошедшую и настоящую жизнь и возбуждають правственную энергію упавшаго духа до такой степени, что она становится епособною въ совершенію величайшихъ подвиговъ и неренесенію величайшихъ трудовъ.

## миссіонерская поъздка

туруханскаго игумена Мисаила въ 1788—1789 годахъ.

(Mahilepialis den ucmopit cubupenavo muscionepemsa es XVIII omoznamiu).

тім (2 Кор. 11, 26): такова была обстановка благовіти (2 Кор. 11, 26): такова была обстановка благовітстническаго служенія первыхъ проповідниковъ христіанской візры. Теперь уже нізть ех обісіо—противниковъ благовістія Христова. Но и ныий на святой Руск, въ преділяхъ государства съ господствующею православною візрою, съ православными миссіонерами случаются тіже скорби, какія приходилось тернізть и первопроповідниками Евангелія... Современные намъ миссіонеры не оглашають печатно всіхъ, встрічаємыхъ ими на пути ихъ служенія скорбей и препонъ, частію по скромности своей, частію по не зависящимъ оть нихъ обстоятельствамъ, да не горше что будеть... Когда минують эти обстоятельства, истина сказаннаго вполні откроется.

Обстоятельства ати миновали уже по крайней мъръ для прощавто стольтія, но о миссіонерскихъ дъйствіяхъ въ донць прощаго стольтія мы такъ мало знаемъ. Между такъ ови не прекращались, макъ извъстно, им въ Европейской Россіи, ни въ Сибири.

Мы имъи случай встрътить въ архивъ томской кон-

систоріи отрывовъ изъ миссіонерскихъ извістій въ прошломъ столътіи на крайнемъ съверъ восточной Сибири, и дълимся имъ съ читателями, которыхъ по праву интересуеть исторія отечественнаго миссіонерства. Едва ли это будеть не первый, извъстный въ цечати, опыть миссіонерскихъ отчетовъ прошлаго стольтія. Изъ него читатель можеть познакомиться съ трудностями и препятствіями миссіонерскихъ дійствій въ описанной містности Сибири, имъющими нъкоторое приложение къ темъ или другимъ мъстностямъ сибирскимъ и въ нацие время и вліяющими на развитіе и успъхи миссіонерства сибирскаго... Это — огромность разстояній, суровость климата, дикость и безлюдность страны, недостатокъ въ средствахъ къ пропитанію, незаконныя требованія отъ новопрещенных со стороны містнаго начальства, удерживающія язычниковь оть святаго Крещенія, и наконець всевозможныя притесненія, притязанія и плеветы въ отношеніи къ саминь пропов'ядиикамъ отъ "крещеной" земской власти.

Около 1788 года преосвищеннымъ Варлаамомъ, ени скономъ тобольскимъ, игуменъ туруханскаго монастыри Мисаилъ назначенъ былъ проповъдникомъ слова Божія по красноярской и туруханской округъ (1). Не знаемъ о подробностяхъ путешествія Мисаилова по красноярской округъ. Изъ "дъла" видно только, что о Мисаилъ совершилъ свою поъздку, по крайней мъръ, безъ тъхъ препятствій, какія встрътили его еще до отъъзда та миссіонерское дъло по туруханской округъ.

Въ 1789 году, о игуменъ Мисаилъ долженъ былъ изъ своего монастыря отправиться внизъ по Енисею

<sup>:(1)</sup> Такъ навывается въ Сибири увядъ.

до бероговъ Ледовитого моря по своей миссіомерской обизанности и, истати, для заложенія новой церкви въ хатангскомъ погоств. По прівздв въ г. Туруханскъ онъ обратился нъ земскій судъ съ просьбою о выдачів ему модорожной, и туть уже встритыть препятствіе! Крещеныя власти земскаго суда, вивсто должнаго содъйствія, сочак за благо не дать о. Мисанлу возможности исполнить трудный и святой подвигь. Онв съумван подвискать каной-то указь, запрещающій обременять инородцевъ взиманіемъ у нихъ обывательсянхъ подводъ безъ платы прогоновъ, несмотря на то, что о. Мисанать не быль намерень путешествовать безплатно, просиль же подорожной только "ради свободнаго проведа." Въ подорожной о. Мисанду земскій судъ отказаль. Что оставалось ему дълать? Вхать ему для заложенія нервы и обращенія иновърцевъ "долгъ належаль;" отыскавъ попутчиковъ на нъкоторое разстояніе, игуменъ Мисандъ отправился изъ Туруханска водою внизъ по ръвъ Енисею. Но будемъ передавать исторію долгаго странствованія игумена Мисанла по возможности собственными словами его довесенія преосвященному Варлааму, не лишенваго нъкоторой оригинальности въ самомъ слогв.

Августа 20-го (1788 г.) игуменъ Мисамиъ "пустился" отъ своего мъста (изъ туруканскаго монастыря), взявии съ собою жившаго у прежняго игумена Өеофана при кельъ Алексъя Уксусникова, сына дъячка хантайскаго погоста Василья... По прибыти въ Туруканскъ и по отказъ (въ подорожной), повишть водою внизъръки Енисея съ попутными людьми и приплыль въ старой хантайской погостъ, разстояніемъ отъ г. Туруканска въ 400 верстахъ. Въ этомъ погостъ имъми домы

жваниеминки Сергій и Алексій Унсусниновы. Зафов зад жвания миссіонера осень, и оны проживь тумь недыре неділи, онидая зимняго пути. А проживь тумь недыни, такь что вы одномь домі цять, вы другомь семь человіны померле; в вы инымь домакь, щі одник, щі двое здоровымь было, в прочіс вой лежали больные. М-еслибь "не пригодились" туты одени отца пуноманутаго Алексія Уксусникова; до и і жать дыпіс не на чімь стало бы. Не чтихь оленамь Мисанлы вийстів съ Алек вейемь Уксусниковымы отправился вы хатанской погость "ва чунару".

Вдучи: туда че видаль оны льсу, кромы можу и не большой травки. Вскоры Енисей дотшибся" на съверы; а ему транть на востокъ. И такъ пустымъ мъстомъ, а не въснымъ, ъзаль пать дней: Для запасу, же съ собою везъ роздужной чумъ (1), и для постановки его, гдълнужно, деревянные шесты, танже жемъзную доску и дръва. Когда чумъ становить случалось, то по срединъ чума кладется на той желъзной доскъ отонь; а водъ доскою бываютъ положены два толстыхъ положна, чтобы снъгь отъ отня не таяль. Когда же:случится быть вътру и пурто (2), оной чумъ вся надежда и оборома. Олегни (тогда) отмускаются по тундръ тебенекать (копытами снъгь разбивая, кормиться); только они такъ привычны, что ниногда вдаль не отходять.

По оной тундрѣ вдучи; стоямь однѣ жутки за жнутною (?) погодою; но за помощие Всемогущиго Бога в арживаетырскими: мажитвами пробыль благешалуню. —н

Company of the Compan

<sup>(\*) &</sup>quot;Hio mamony—hazarra. San' Mate. "The Feed along that the see

По прівзда Мисанда въ третье зимовье, называемоє Черноє, товарищь его Алексви Уксусниковъ забольнъ горячкою и лежаль ровно шесть недвля, и о. Мисанлъ принужденъ быль ожидать, пока тоть выздоровнеть. Къ тому же пора настала темная. Съ 23-го ноября содина стало не видно, да и свъта было мало. О. Мисанлъ "увеселядся" только взятыми имъ съ собою книгами. Солице стало показываться уже съ начала января (съ крещенья) и день сталъ такъ скоро нрибывать, что въ первыхъ числахъ марта заря съ зарею стали сходиться.

О хлъбномъ же припасъ, пишетъ о Мисаилъ, вашему преосвященству объявляю, что въ дешевую пору пудъ муки бываетъ рубли полтора, а обыкновенная пища (здъшнихъ жителей) — одна только рыба, какъ для людей, такъ и для собакъ, питье — вода. А я, замъчаетъ онъ, питался сухарями съ водой, въ прочія жъ (въ иныя) дни и—отъ рыбъ.

Когда о. Мисаилъ находился еще въ упомянутомъ Черномъ зимовъв, прівхалъ къ нему не крещеный самовдскій старшина Дедоуй. Ледоуй просцяв миссіонера написать и послать письмо къ башлыку (1) Самовдовъ, чтобы онъ не гналъ ихъ съ ясакомъ. "Мы-де спустя время, или весною вывдемъ и ясакъ привеземъ весь." Миссіонеръ, пользуясь благопріятнымъ случаемъ, предложилъ Ледоую слово о православной въръ и догматахъ ея, о смерти, о стращномъ судъ, мукъ и раъ. Переводчикомъ при бесъдъ о. Мисаила съ инородческимъ старшиною, незнавшимъ рускаго языка, служилъ, хорошо знавшій мъстный языкъ, Алексъй Уксусниковъ.

<sup>(1) &</sup>quot;Сберицику Ясапиону", пояси. о. Мисаниъ.

Во многихъ отношеніяхъ замѣчателенъ отвѣтъ на про- повѣдь Евангелія, высказанный о. Мисаилу язычникомъ.

"Да, хорошо преститься!!... Воть одинь изы нашихъ престился, Тунгузь курейской орды, Егоромъ зовуть. И что же? Оны поставлены вы крестыянство. Теперь оны и подушныя платить, да и нашы ясакы—тоже. Для чего же креститься? Развы для того, чтобы двойное платить? А воты наши-де братья, Иркутской губерніи, если престятся; то имы дается льгота на три года."

По выздоровленіи Уксусникова, выбхавши изъ чернаго зимовья, миссіонеръ бхаль четыре дня пустымъ мъстомъ. На пятый день прібхаль въ зимовье Вахрушево благополучно. Въ этомъ зимовьй жиль онъ четыре дня за "неспособностію, погоды. Потомъ десять дней бхаль зимовьями, два дня пустымъ мъстомъ и выбхалъ на р. Хатунку (Хатану) въ хатангской погостъ къ Богоявленской церкви. Въ этомъ погостъ, для заложенія церкви, прожиль одну недълю.

По заложеніи церкви (1) (2-го февраля), вывхаль изъ погоста и провхавши три дня, цвлые сутки простояль "за погодой". Посль того вхаль восемь дней зимовьями и десять дней пустымъ мъстомъ. Вывхалъ на р. Анабору (парохіи хатангскаго погоста). Здвсь мъщане, крестьяне и новокрещенные якуты объявили миссіонеру: "у насъ — де священникъ Уксусниковъ не бываль два года, поэтому у нихъ малольтніе дъти оставались долго безъ св. крещенія. О. Мисаилъ крестиль здвсь семь

<sup>(4) &</sup>quot;Подрядился оную церковь строить турукансий изинанинъ А. Гороховъ съ товарищами за 459 рублей. Церковь должна быть поставлена въ одинъ годъ; длиною — въ 10 саж. А при церкви было наличными 500 р. да изъ завринова товару на 100 р." Зам. м. Мис.

человъть малолътнихъ, да еще было имъ опрещено здъсь "изъявившихъ желаніе принять христіанскую въру—трое взрослыхъ изъ инородцевъ. Всего же въ разныхъ иъстахъ о. Мисаилонъ въ эту поъздку просвъщено св. прещеніемъ семнадцать душъ; именно: семъ мужеска пола и десять женска пола; въ этомъ числъ четыре человъка взрослыхъ отъ 15 до 25 лътъ, прочіе—малолътніе, отъ одного мъсяца до трехъ лътъ.

Въ долгомъ и далекомъ странствованіи своемъ, замівчасть игуменъ Мисанль, не добхаль онъ до якутской округи, Иркутской губерніи, только днищей шесть. Оттуда обратился марта 1-го числа тіми же містами назадъ, выбхаль на Енисей и прибыль въ великоденну субботу къ Хатангской Введенской церкви. Здівсь служиль въ святую пасху и на другой день, отслужа, побхаль на свое місто въ монастырь.

Но сибировіе кони его, —собаки, —не дослужили ему и до Туруханска версть за соровь, и онъ ето разстояніе должень быль итти пъшкомь. Изъ города отправился на новыхъ собакахъ въ монастырь, куда прибыть 3-го мая 1789 г., и по прибытіи десять дней быль болень.

"Вадилъ я нартою, заключаеть о. Мисаилъ свое донесеніе преосвященному Варлааму, и на ней имълъ кибиточку, въ коей всю дорогу короталъ".

Такимъ образомъ самоотверженный труженикъ странствоваль около девяти мъсяцевъ; въ морозы, пургу, по цълымъ мъсяцамъ не видя ни дня, ни солнца, проплылъ водою на лодкъ, проъхалъ по тундрамъ на оленяхъ, то на собакахъ до 4000 верстъ и завершилъ свое странствованіе "пъщеходнымъ способомъ"; терпълъ и холодъ и голодъ и скуку бездъйствія по цълымъ недълямъ; пріобримь для св. Церкви '17-ть душть; наконець за девятимьсичино полздну расплатился десятидневною бользнію. Чемь же оть другихь вознаграждень быль его нелегий и солтой трудь? Темъ же, чемъ зднов, на земле;
вознаграждались труды апостоловы; наглою илеветою и
беззаконичими пригизаніями!

Мрещеная власть не могля удержать Мисаила отв повадки въ тв местности, гдъ каждато исъ представи телей са величають госудоремь и гдв эти государи неограниченно владычествовали наув безответными **дина**Р рями, больше чемь со властно помещина вадъ крепостиыми, взимали съ инородцевъ двойныя подати и всебще безусловно расноряжались въ свою пользу имъ имуществомъ. За то, когда окончилось странствование о: Мисанда, не кончидись заботы многопопечительнато о своихъ подчиненныхъ земскаго начальства. Вспоръ по возвращении игумена Мисаила, туруханскаго вемскаго суда засёдатель Иванъ Гоголевъ объявиль въ судё, же бы ему желовались жители и мъщене, что игумень Мисандъ во время поведки своей не платиль имв прогоновь, отвываясь будго бы выданною ему изъземскагосуда подорожною безъ прогоновъ. По донесенію о семъ земежаго суда тобольское намистническое правление просилс тобольскую поисисторію "вытребовать отв Мисанла указные прогоны и воспретить ему впредв те только требовать подорожным безь прогоновь, (1) но и подоодь не брать (ясно!.). На запросъ понсисторіи игумент Мисаниъ отвъчаль:

"Я просиль земскій судь о подорожной, не прописы:

<sup>(1)</sup> Естественные, казалось бы, запретить, кому слыдуеть, выдавать подобную подорожную, какъ противуванонную...

я глухо, непрописывая же врегововь. Но подорожных (по Краснопрску) даваны были, тожько съ прописаніемъ прогоновъ, и что чав всявно было указовы жономнить і дан исполненію того і бадиль (ню і присноправой опругь) и платиль. А эдеший (туруханскій) земеній судъ вовсе отрекси дать мив подорожную; а чинть для заложенія церкви и обращенія иноверцевь непременніки долгь належаль. Потому и вкаль частю св попутчиками, частію на оденяхъ, принадлежавшимъ дун ховнымъ лицамъ, а частио, правда, и на обывательскихъ подводахъ. Но при этомъ обыватели, узнавъ, wid у меня есть трамота на заложение церкви (а не подорожная), и что я вду танже для обращения висширцевъ, значитъ, говорили, не ва собственивис своимъ дъломъ, а за мірскимъ, денеть отъ меня пичего не брали и не требовали".

Впрочемъ, о. Мисаниъ, узнавния, что на него насчитываютъ 82 р. 70 к. (за 2474 в. на три подводы в 848 в. на одну подводу) пробилъ тамошнихъ священниковъ въ сто счетъ учлатить ими придожднамъ, если они будуть того требовать. Не свищеници, ногомъ прибивни въ Туруханскъ по церковнымъ дъламъ, объявили игум. Мисаниу, что изъ прихожамъ имъ денетъ, за пробадъ его, никто не просилъ у никъ, повторяя имъ тоже самое, что преще самому игум. Мисаниу, т. е. что "онъ не за своимъ дъломъ вздилъ, а за мірскийъ,. Не смотри на то земскій судъ продолжать настанвать на требованіи мнимыхъ прогоновъ. О. Мисанлъ счелъ за лучшее удоплетворить незаконному требованію. Въ октябръ 1792 г. онъ отослалъ капитанъ исправнику Солодилову требуемую сумиму съ просъбою раздать ее просителямь, взявь оть никь росписим въ получения. Солодидовъ быль добросовъстиве прочей своей братии. Возвративнико, изъ своей поъздим не мъстамъ, прежде носъщеннымъ Мисанломъ, одъ обратно приследъ ему всъ деньги, сообщая, что ува проведъ его (иг. Мисанла) денега никто не приняля, а всъ геворили повторяючи, что иг. Мисанлъ не за своимъ дъломъ вздилъ, а за мірскимъ».

Танить образомъ вполнъ открылась и подтвердилась невинность о. Мисанла.

"А что земской судъ меня обезславиль, (1) суди ему Богь; ибо все оное изволиль на меня взносить напрасно". Танъ заплючаеть о. Мисанль свое донесение преосвящениому Варлааму, отъ 1-го Іюдя 1792-го года!.

Дальнъйшіе труды и судьба туруханскаго миссіонера намъ неивийствы. Судя петому, какое заглавіе дано консисторскому "дёлу" объ иг. Мисанлів, можно думать, что не смотря на доказанную невинность о. Мисанла и явную притязательность земской власти, (конечно во избіжнаніе впредь подобныхъ недорозумьній), иг. Мисанлу приказано было пріостановить на неопреділенное время свою миссіонерскую діятельность (2), И такъ заботливость земской власти въ извістной степени увінчалась желаннымъ для ней успіхомъ!

Между тъиъ, не говоря уже вообще о необходимости и высокой важности миссіонерскаго служевія въ нашемъ отечествъ среди многочисленныхъ инородцевъ, вмъстъ съ христіанствомъ возраждающихся въ лучшей

<sup>(4)</sup> и, прибавить, тянуль незаконное дело нескольно леть.

<sup>(1)</sup> Дело это въ архивъ Томской Д. консисторіи озаглавлено такъ: "о оставленіи проповеди туружанскому ягумену Мисанлу впредъ до указу".

гранденской низни, читалени могим увидеть настоительную потребности въ подобнихъ Мисемлу овноотверженныхъ труженскомъ краю, гдъ свищенники не только для обращени иновърцень, но и для крещения дътей христівнскихъ родителей не посъщали своихъ приходовъ годи по два—по три. Чтобъ еще наглядате представить то, какима бличав последствіями для христівнства въ Туруханскомъ краю должно было сопровокдатися достигнутое земскою властью "пріостановленіє проповъди" иг. Мисемла, выпишемъ еще нъсколько строяъ на нашего "дъла".

Изъ миссіонерскаго отчета Мисанда преосвященный Вардаамъ усмотръдъ, что въ посъщенимът миссіонеромъ мъстахъ младенцы крещены бывають послъ рожденія своего иные чревъ годъ, а иные спустя и большее время, по этому поручено было игуи. Мисаилу донести преосвященому: за нерадвніемъ ли священииковъ, или за дальнимъ разстояніемъ приходовъ чрезъ таное время (младенцы) некрещены были, а можетъ быть иные и безь прещенія померли. При этомъ отъ Мисанла требовалось доставить подробныя сведенія, на сколько верстъ простираются тъ приходы. Что же оказалось?-Оказалось, что священникъ Алексъй Уксусниковъ два года не былъ въ своемъ приходъ. "Первая зима была "безпокойная", одинъ не смёль пуститься, никто не прівхаль. Літнимъ временемъ попасть къ прихожанамъ ни какимъ образомъ не возможно; текущихъ къ нимъ ръкъ нътъ, поперечными къ нимъ доплыть нельзя; другой годъ болень быль". Вообще священники жаловались, что имъ подводъ не даютъ; сами прихожане въ священнивать не вадять, а только съ

Digitized by Google

попутчивами присыдають въсти—престить или исповът дать; безъ попутчика же въсти не дойдутъ, семому священнику не ръдко ъхать не на нъмъ; да и да погодою теряются иногіе, какъ напримъръ делчокъ Уксут сниковъ потерялся (1)... Вотъ и въдомость о разотомніяхъ приходовъ:

Градо-туруханской преображенской церкви-приходы; вверхъ по р. Турухану на 200 верстъ, внизъ по р. Енисею на 200 в. и вверхъ по Енисею на 70 в., всего на 470 в., "промъ постороннихъ". Священиять объфажаеть свой приходъ въ годъ раза по два и по три на своихъ собакахъ безъ проводниковъ. Инбацкой водости успенской церкви приходъ-вверхъ по, р., Енисею на 250 верстъ, внизъ, на 300 в., всего на 550 версть, перомъ постороннихъ; священнивъ обътвжаетъ приходъ въ годъ два раза безъ проводниковъ. Хантайской приходъ примърно на 1380 версть; Хатангской Богоявленской церкви приходъ: отъ церкви вверхъ по р. Хатангъ и прочимъ ръкамъ до р. Енисея на 900 версть; виизъ по Хадангъ на 450 верстъ; итого на 1350 версть "кромъ постороннихъ; священникъ объъвщесть свой приходъ два раза въ годъ зимою; лътомъ невозможно.

А. Владаміръ.

<sup>(1)</sup> Въ Туруханскомъ крав теряются не только люди, но и дни. Въ недавнее время въ Томской консисторіи было дело "о петеряніи недальнаго дня" однимъ изъ священниковъ Туруханскаго края. Въ долгомъ странствованія по своему нербоарямому приходу, въ ведикій пость, священникъ потерялъ върный счетъ дней и въ конца страстной сединцы возвратившись домой отпраздновалъ пасхалное воскресенье знемъ раньше, т. е. въ страстную субботу.—А. Вл.

## БИБЛЮГРАФИЧЕСКІЯ ЗАМЪТКИ.

ОБОЗРЪНІЕ ПЕРМСКАГО РАСКОЛА ТАКЪ НАЗЫВАЕМАГО «СТАРООБРЯДСТВА»

составлено архимандритомъ палладиямъ,

ректоромъ каменецъ-подольской духовной семинаріи. спб. 1863 года.

Не смотря на появление въ последнее время довольно значительнаго числа сочиненій и журнальныхъ статей о расколь, изучение этого замычательнаго въ русской церковной исторіи событія идеть все-таки довольно медленно. Правда, въ настоящее время прошлая жизнь раскола не составляеть уже болъе тайны для общества, но за то его современное состояние въ разныхъ мъстностяхъ и губерніяхъ Россіи покрыто еще непроницаемымъ мракомъ. А между тъмъ нельзя не сознаться, что для изученія раскола — съ цілію указать ему боліве правильныя и разумныя начала для жизни гражданской и церковной важно не столько знаніе прошедшаго, сколько настоящаго его положенія. Правда, и знакомство съ исторіей раскола можеть дать изследователю не мало назидательныхъ уроковъ, объяснивъ ему напр., что разъяснение религіозныхъ недоумъній — прямая обязанность власти церковной и что вывшательство въ это

дъло власти свътской не только не приносить, какъ показаль опыть, никакой пользы православію, напротивъ можеть быть положительно вредно для него --въ томъ отношеніи, что заблуждающіе, преследуемые за свои убъжденія гражданскимъ закономъ, не только начинають сомивичься вы истивности физики церкви, для поддержки котораго нужна будто бы внъшняя помощь, и поэтому подозрительно смотрять на самую проповъдь православія, но переносять свое нерасположение и на власть гражданскую за ел немиролюбивое отношение къ людямъ, ни мало предъ нею не виновнымъ. Но подобныя убъжденія такъ присущи сознанію современнаго общества, что частному человъку нътъ особенной нужды вдаваться въ какія либо историческія изследованія, чтобы признать эти убежденія вполне справедливыми. Не кътъмъ результатамъ можетъ привести изследователя раскола знакомство съ его современнымъ состояніемъ. Туть онъ увидить не только то, почему въ теченіе двухъ сотъ літь всь мітры церковнаго и гражданскаго правительства къ ослабленію раскола не достигли желанной цъли, но и то, что собственно нужно сдълать въ настоящее время, чтобы соединить съ православнымъ обществомъ отделившихся отъ него членовъ. Расколъ, какъ извъстно, не смотря на свою привазанность къ буквъ и обряду, не остановился въ своей религіозной жизни на тыхь только разностихь, которыя были первоначальной причиной отделенія его отъ церкви, но, подъ вліяніемъ разнаго рода обстоятельствъ, допустиль въ своемъ ученіи много и такого, чего, по видимому, никакъ нельзя было ожидать отъ ревнителей старины и древняго благочестія. Самые основные и первоначальные пункты ученія раскольни-

ческаго съ теченіемъ времени изманялись, разнообразились, развивались у разныхъ расколоучителей, изъ которыхъ каждый дъйствоваль на массу, приспособляясь къ современнымъ ему обстоятельствамъ. А послъ втого понятно, что ограничиваться при изучени раскола напр. тодько сочиненіями его и притомъ написанными въ давнее время, какъ дълалось это до нащихъ дней, значить рисковать составить понятіе о расколя не только не подное, но даже ложное. Этимъ обстоянезнанісит современного состоянія тельствомъ, т. е., раскода, мы и объясняемъ тв не согласные до противоположности взгляды на него, какіе находимъ въ литературъ даже послъдняго времени, а равно и ту непосафдоватьность въ мфрахъ противъ раскола, какія употребляла власть правительственцая. Думая дійствовать на расколь въ видахъ приведенія его на истанный путь, судини объ немъ не по тому, что въ немъ дъйствиделено орто вр чиное вбеми, и по сланициями проявденіямъ, или еще хуже – по воспоминаніямъ о прежней жизни раскола. Отъ того нередко и православная проповыте направлятась протива таких вещей ва расколф, которыя или полунили во неме совершенно новый видъ, или двже совершенно были оставлены ииъ. Усивхъ отъ такой проповъди, разумъется, былъ самый деутршительный. Мало этого: не зная хорошо дристрилетенічть митересово раскола, полемика православная иногда, по невъдънію, приписывала ревнителямъ древняго благочестія то, въ чемъ были виноваты только частнем чить, и такими образоми вифсто пользей приносила только вредъ церкви, раздражан своею несправедчивостію защитниково старины й резо того не олейр расположенныхъ къ церковной власти.

Неестественность подобнаго порядка вещей уже сознана правительствомъ какъ церковнымъ, такъ и свътскимъ. Первое въ видахъ болье успъшнаго дъйствованія на расколь словомъ истины учредило въ епархіяхъ, гдъ существуеть расколь, такъ называемыхъ миссіонеровъ, которые, встръчаясь съ расколомъ лицомъ къ лицу, могутъ, разумвется, ближе и лучше знакомиться съ его современнымъ состояніемъ, - чтобы потомъ повъдать свои наблюденія надъ заблуждающими міру православному. Къ сожально только, до настоящаго времени не встръчалось въ печати подобнаго рода миссіонерскихъ трудовъ. Что за причина этого молчанія, трудно сказать. Желательно по крайней мъръ, чтобы на будущее время епархіальныя начальства озаботились изданіемъ въ свъть свъдъній о мъстномъ расколь. на основании представляемыхъ имъ миссіонерами отче-Существованіе во многихъ епархіяхъ товъ объ немъ. епархіальныхъ въдомостей даетъ начальству полную возможность осуществить это, а польза отъ обнародованія подобнаго рода свъдъній можеть быть громадная. Тогда во-первыхъ наставники семинарій, преподающіе ученіе о расколь, изучивь мыстный расколь надлежащимъ образомъ, будуть занимать своихъ слушателей не разборомъ челобитныхъ, какъ бываеть это нынъ, а указаніемъ и разъясненіемъ техъ жизненныхъ пунктовъ ученія м'єстнаго раскола, на которые по преимуществу и должны будуть обращать свое внимание будущіе пастыри церкви. Тогда во-вторыхъ и церковная власть узнаеть опредълениве, какія меры для извъстной мъстности могутъ быть употреблены ею съ большимъ успъхомъ для православія.

Власть свътская съ цълю узнать современное состоя-

ніе раскола и его численность разослада въ прошломъ десятильти по разнымъ губерніямъ, зараженнымъ расколомъ, особыхъ чиновниновъ, для изученія мъстнаго раскола. И хотя, какъ знаемъ мы, некоторые изъ командированныхъ лицъ представили въ министерство внутреннихъ дълъ весьма обстоятельные отчеты о своикъ наблюденіяхъ надъ расколомъ, но къ сожальнію и эти отчеты досель ходять по рукамь только въ рукописяхъ и извъстны не многимъ. Вообще нужно сказать, что, не смотря на извъстное всъмъ сущсствование у насъ распола, распораженія касательно его власти церковной и гражданской до самаго последняго времени облекаются непроницаемой тайной. Что за причина такого явленія, мы не знаемъ, но знаемъ, что вредъ отъ этого очень большой. Общество лишено возможности употреблять съ своей стороны необходимыя для примиренія съ собой распольниковъ средства; власть таинственностію своихъ распоряжений касательно раскола возбуждаеть невольное недовёріе въ справедливости этихъ распоряженій. А между тімь расколь, прикрытый тайною, растеть и усиливается, благодаря именно этой тайнъ.

Послѣ всего сказаннаго читатели наши поймутъ, съ накою радостію встрѣтили мы появленіе въ свѣтъ книги, заглавіе которой выписали въ началѣ. Въ пермской епархіи, сколько намъ извѣстно, расколъ существуетъ издавна и въ огромныхъ размѣрахъ. Здѣсь прежде, чѣмъ въ другихъ епархіяхъ, учреждено миссіонерство. — Имѣя въ виду это, мы думали найти въ "Обозрѣніи Пермскаго раскола" свѣдѣнія о мѣстномъ расколѣ не только подробныя и обстоятельныя, но и самыя интересныя, надѣялись встрѣтить въ квигѣ о. Архимандрита не только положеніе прощлой жизни пермскаго раскола, исто-

рію его происхожденія и развитія, но и описаніє настоящаго, современняго его состояніл, - интересовъ волнующихъ живущее, — наше покольніе пермскихъ воспольниковъ. Къ сожалвнію, надеждь нашихъ не оправ: далъ трудъ о. Палладія. Въ "Обозрвніи Пермскаго раскола" нътъ не только живой, полной картины настоящаго положенія раскола въ этой губерніи, до и прошлая его жизнь описана такими неопредвленными и тусклыми красками, что по прочтени квиги остается въ головъ впечатлъние самое смутное. Намъ кажется, что если бы переменить имена месть, селеній, заводовь и городовъ, тогда все сказанное въ книгъ о пермскомъ расколь можно было бы приложить къ расколу и въ другихъ епархіяхъ, - такъ мало здёсь свёдёній о мёстныхъ условіяхъ, въ какихъ находится расколъ пермской епархіи, объ особенностяхъ пермскихъ раскольниковъ въ ихъ образв жизни, нравахъ, обычаяхъ и т. д. Мы не намърены ставить въ особенную вину автору указанныхъ недостатковъ: чтобы представить полную и върную картину современнаго раскола въ той или другой мъстности, для этого недостаточно только и мъть въ кабинетъ нъсколько "формальныхъ дълъ о раскольникахъ", нъсколько "частныхъ записокъ" о расколъ и нъсколько "раскольническихъ сочиненій", -- источники, изъ которыхъ заимствовалъ свои свъдънія о перискомъ расколь о. Палладій (предисл. стр. 111,)—но необходимо еще личное знакомство съ расколомъ, знаніе не только общихъ положеній его въры и общихъ началь его жизни, но и частныхъ, мъстныхъ предубъжденій его противъ существующаго въ православной церкви поридка, частныхъ, мъстныхъ антипатій заблуждающихъ противъ современныхъ обычаевъ православнаго общен

ства. -- необходемо, однамъ сдовомъ, видеть расколъ лицемъ нь инцу, ознакомиться съ его жизнію не тольно общественною, но и частною, домашнею въ разныхъ местать, деревняхь и селахь. А это таной трудь, который требуеть и немало времени, и довольно средствъ. Роворя о ведостаткъ въ вингъ о. Палладія свъдъній о современномъ состояни пермекаго раскова, им имъли въ види только показать, на что собственно должио обращать преимущественное внимание каждому, кто вздумаль бы писать "Обогръніе" раскола въ той или другой тубернін, въ той или другой містности. Потому что мы надвемся, что разсматриваемый нами трудь о. Архимандрита-первый въ своемъ родь, не будеть и посафдиимъ, по что онъ найдеть себъ подражателей и, дай Вогъ, болве искусныхъ и съ большими для двла сред-CTRRMU.

Посять общихъ замъчаній о трудь о. Паддадія, спажемъ инсполько словь о самомъ содержаніи "Обозранія Пермскаго раскола".

Вся книга о. Архимандрита состоить: изъ предисловия и трехъ частей, изъ которыхъ въ первой помъщена "исторія Пермскаго раскола", во второй изложены заблужденія раскольниковъ общія поповщинт и безпоповщинт и частныя, составляющія отличительное ученіе той и другой секты, въ третьей говорится "о церковныхъ обрядахъ и обычаяхъ", существующихъ у пермскихъ раскольниковъ. Въ концт книги помъщено въ видъ "приложенія" и техолько выписокъ изъ раскольническихъ сочиненій и въ заключеніе "съ горы созерцанія брошенъ" авторомъ "взглядъ на Пермское старообрядство". Скажемъ и тесколько словъ о каждой изъ указачнихъ частей сочиненія.

Въ "предисловіи" о. Архимандрить, сказавь въ нач чаль, что пермская церковь съ самаго основанія своего (XIV-XV в.) не знавшая никакихъ раздъленій, въ концъ XVI стольтія подверглась, въ следствіе появленія въ ней разныхъ выходневъ изъ внутренней Россіи, зараженныхъ расколомъ, смутамъ и раздълежію, произносить за тамъ- свой судь о располь вообще и въ завлюченіе, послів сознанія неудовлетворительности: своего труда, чертить планъ для своего сочиненія съ указаніемъ источниковъ, которые были подъ рукой у автора. Оставляя безъ вниманія обмольку о. Палладія, а можеть быть и опечатку, будго располь существуеть у насъ съ вонца XVI стольтія, мы остановимся только на судъ автора о расколъ. Вотъ кавъ смотритъ на расколъ о. Архимандритъ: "расколъ есть зловредная бользнь, разстроивающая организмъ церкви, язва, заражающая здоровые члены, самое гибельное порождение вымы и слепыхъ страстей, самое грустное явление въ нашей церкви". Было бы странно не сотласиться, что расколъ составляеть бользнь, грустное явленіе въ нашей церкви, — но мы не решаемся признать его "порожденіемь тьмы и следыхь страстей". Что хотель свазать этими словами о. Палладій? Если, считая расколь порожденіемъ тьмы, авторъ хотвль указать этимъ на недостатовъ въ расколъ умственнаго развитія, на существованіе въ немъ невіжества, --- онъ сказаль правду, но требующую большихъ ограниченій. Распольники не отличаются образованіемъ, многіе изъ нихъ не знають даже грамоты, но этотъ недостатокъ общій и раскольникамъ и православнымъ одного съ ними состоянія. Мало этого: въ расколъ даже больше, чъмъ въ православномъ простонародъв, развита грамотность, въ немъ

больше можно найти людей, которые съумъють и прочитать и написать что либо. Справедливо ли же посэтого поносить раскольниковъ за ихъ невъжество, когда его пе чужды и православные простолюдины? Нътъ, невъжество-наше общее несчастие и приписывать его раскольникамъ, какъ что-то исключительно имъ принадлежащее, значить видеть сучець въ глазу брата... Пора, кажется, понять, что одни возгласы, хотя бы н красноръчивые, противъ существующаго зла -- не надежное средство къ его искоренению. Нужно двло, а не слова, а дъла-то до настоящаго времени и не видно. Пусть-ка устроять для раскольниковъ училища, да не такія, въ которыя не пускають своихъ дътей и православные простолюдины, а училища вполнъ народных, приспособленныя къ нуждамъ и потребностямъ массы, въ которыхъ бы дело делалось не по заказу, а по доброй воль со стороны -- какъ учащихъ, такъ и учащихся. Тогда раскольники своимъ усердіемъ къ образованію, можеть быть, удивили бы самихъ православныхъ. Скажуть пожалуй: мечты? Говорить можно все, что придеть въ голову, да не все правда. Если и при ствсненныхъ обстоятельствахъ раскола не было почти ни одного раскольническаго семейства, въ которомъ бы не было двухъ-трехъ лицъ грамотныхъ, а не ръдко и очень начитанныхъ, то нътъ основанія предполагать, чтобы при улучшенномъ положении раскольники отстали отъ другихъ въ усердіи къ образованію.

Если же, называя расколь порожденіемъ тьмы, сочинитель "Обозранія" ималь въ виду религіозное малознаніе раскольниковъ, въ такомъ случав мысль его требуеть еще большихъ ограниченій. Правда, большинство раскольниковъ знаетъ только тв обрядовыя разности,

ивъ-за поторыхъ: оно-отделяется отъ церкви, но есть не мало въ расколъ и такихъ лицъ, которыя знаніемъ церновной обрядности, древней богословской дитературы, археологическими свъдъніями могуть возбудить удивленіе въ самомъ образованномъ человъкъ, которыя о разныхъ предметахъ въры пишутъ иножество сочиненій замъчательныхъ и по своему содержанію и по своему изложению. Скажутъ: это исключение и довольно не частое. Но иного ли мы видимъ подобныхъ же исключеній въ православномъ простонародь В? А въдь его ни кто не считаеть и не называеть порождениемъ тьмы. Притомъ если брать во внимание не передовыхъ тодько модей въ расколь, а массу, большинство, и въ такомъ случат нельзя сказать, чтобы православный народъ быль болье знакомъ съ истинами въры, чъмъ раскольнини. Лучинимъ доказательствомъ этого можеть служить то, что православные простолюдины часто переходять въ расколъ, следуя внушеніямь раскольнических настанниковъ-мужиковъ, а между тъмъ еще не было примъра, чтобы раскольникъ быль убъжденъ въ правотъ православной церкви православнымъ крестьяниномъ. Чъмъ объяснить это явленіе, какъ не тъмъ, что напору раскольнических убъжденій, положимъ, дожныхъ, нътъ надлежениего противодействія въ религіозномъ образованіи православнаго простонародья. Намъ кажется, дучше бы подумать, какъ сдълать массу правосдавнаго населенія Россіи способною противостоять раскольническимъ заблужденіямъ, а не обзывать раскольниковъ "по-DORRCHIEND THEM.

Что же касается мысли, будто расколь — порождение слфпыхъ страстей, то и она, по нашему мивнію, не чужда преувеличенія. Не споримъ, что какъ между пер-

выши расколоучителным былы лица, которыя возстывыли противъ мнимыхъ нововведений Никова скомько по приверженности къ старинъ, столько же и по личными неудовой бетвіямь на патріврха, такь и нынв можно найти въ расколь не мало людей, которые удалиются отъ церкей и остаются въ расколв по побуждения делеко не бёзкорыстнымь. Тамовы между прочимь некоторые настанням раскола, которые иногра намъренно скрывають йстину отъ своихъ учениковъ, чтобы чрезъ это не ниійнться своего вліянія на нихъ; таковы же авкоторые довольно образованные раскольники особенно изъ молодаго купеческаго покольнія, которые хорошо понимають ложность порядка, существующаго въ расколь, и однакожъ не обращаются къ церкви изъ опасенія лишиться наследства отъ родныхъ, зараженныхъ расколомъ, или по крайней мъръ потерять право на получение, въ случать какой либо бъды, поддержки и помощи со стороны своихъ единовърцевъ. Къ этой же категоріи, къ сожаавнію, должно причислить и твхъ отступниковъ отъ православія, которые переходять въ расколь не по убъждению въ его правотъ и спасительности. для того, чтобы жить въ расколъ съ большими удобствами при меньшемъ трудъ, или иногда чтобы скрыться въ этой, покрытой тайной, массь отъ заслуженнаго въ православномъ обществъ позора и даже наказанія. Такъ называемые бытые попы, которыхъ впрочемъ въ послъднее время почти не видно въ располъ, оставляли православную церковь и переходили на сторону отдълившихся отъ нея членовъ большею частію по указаннымъ побужденіямъ (Ист. о бъгств. свящ.). Но справедливость требуетъ сказать, что число подобныхъ лицемъровъ въ раской очень не велико особенно сравни-

тельно съ числомъ всего раскольническаго населенія въ Россіи. Что же касается большинства раскольниковъ, то оно испренно, отъ всей души, въритъ, что принадлежать ныих къ церкви значить подвергаться опасности — лишиться въчнаго спасенія и что расколь дъйствительно есть истинная, правая древняя въра, въ которой одной и можно угодить Богу. Если же и изъчисла этихъ послъднихъ раскольниковъ многіе не чужды сденыхъ страстей, -- это значить только, что и раскольники люди гръшные, какъ и всъ прочіе смертные. Правда, въ расколъ многіе пороки возведены въ принципъ, многія преступленія совершаются не только безъ угрызеній совъсти, но почти съ сознаніемъ ихъ законности, или по крайней мъръ неизбъэкности при существующемъ порядкъ вещей. Таковы между прочимъ всь проступки раскольниковъ-безпоповцевъ противъ цъдомудрія. Но и эта мрачная сторона жизни раскола заслуживаеть, по нашему мивнію, больше сожальнія и исправленія, чъмъ строгаго осужденія и укоризнъ. Потому что развратная жизнь господствуеть въ нъкоторыхъ толкахъ раскола не потому, чтобы последователи этихъ толковъ беззаконіе предпочитали закону, а потому, что нынъ будто бы не можетъ быть законнаго сожитія между мужемъ и женой по неимънію православнаго священства, которому одному принадлежитъ право заключать браки, а между тъмъ кійждо искушается своею похотію. Съ другой стороны если въ расколъ мы находимъ не мало нравственныхъ недостатковъ, которыхъ впрочемъ не чуждо и православное общество, это не значить, чтобы расколь потворствоваль дурной жизни своихъ членовъ, напротивъ расколъ строгь къ своимъ последователямъ, его правила жизни

отличаются иногда даже излишнимъ ригоризмомъ и если они не всегда исполняются раскольниками, это значитъ только, что гранный человакъ нерадко не еме кощемъ, доброе теорить, но еме не кощеть злое, си соднасеть. А что дайствительно нравственныя правила раскола чужды всякой поблажки граху, въ этомъ могутъ убъдить напримаръ сладующія, приведенныя въ инига о. Палладія, опредаленія перискихъ раскольниковъ, постановленныя ими въ 1818 году января 12 дня:

- 1) Ежели вто изъ насъ будеть упиваться до пьянства и начиеть находиться въ шинкахъ, или хоги и въ домакъ, или подобныя тому злыя дъла окажутся, то всъхъ таковыхъ къ намъ въ соборъ не принимать до тъхъ поръ, когда того они не покинутся.
- 2) Ежели же кто сдълаеть игрища и будуть на нахъ пъсни бъсовскія пъть и плясать, также и тъхъ людей не вринимать.
- 3) Ежели же кто изъ насъ сдълаеть въ праздники Господскіе или въ воскресные дни "помочи", тоже и тъхъ не принимать.
- 4) Кто сделаеть "помочь" хотя и не въ праздники, а будуть на техь "помочахъ" упиваться и песни бесовскія петь и плясать, то и техь намъ не принимать.
- 5) Ежели поторые старообрядцы будуть къ намъ въ соборы ходить ръдко за лъпостью или за непокорствомъ; то съ тъми людьми запретить никому общения не имъть, и съ ними ни пити, не ясти и Богу не моглитися.
- 6) Ежели кто изъ насъ будетъ держать въ домахъ или на сторонъ наложницу, и тъхъ намъ не принималь, когда они того не покинутся.

- 7) Ежели кто окажется воромъ или татью, шин же кто будеть покупать веронскія вещи, т. е., жельзо и прочін подобныя тому; то и тъхъ людей намъ къ себъ въ общество не принимать, и въ томъ ихъ не утавьять и ме крыть: а ежели же кто спеноть крыть, или тенть, то и тъхъ не принимать же, а объявлять о ихъ на-чальству.
- '8) Емели кто изъ насъ станеть носить необычаую одежду, то и тъкъ должно немъ въ общество не принимать же, доколь они того не поканутся.
- 9) Ежели кто изъ нашихъ старообрядцевъ дълать будутк между собою распри, раздоры и гивъъ, то и тъхъ нашь въ соборъ не принимать дотолъ, когда они между собою не простятся".

Не следовало бы автору, зная эти наставленія; а равно и другія правила живни раскольниковъ, помещенныя имъ напримеръ на стр. 193—6, называть расколь порожденіемъ слепыхъ страстей.

Вообще нужно сказать, что въ теченіе двухъ соть лють высказано и написано столько обличеній и укоризнъ раскольникамъ, что, право, пора бы перемённить тонъ обращенія съ ними и строго-суровую рючь замюнить болюе мягкимъ и любвеобильнымъ словомъ. Тюмъ болюе это необходимо, что брань, какъ показаль опытъ, не только не достигаетъ цюли вразумленія заблуждающихъ, что имълъ въ виду и о. Палладій, пища сною книгу, но еще болюе раздражметъ ихъ; накъ противъ писателей разныхъ сочиненій противъ раскола, такъ и вообще противъ православія. Раскольникамъ еще извинательны грубня выходки противъ церкви и пранославнито общества; они — люди заблюждающіе, а ложь, чувствуя себя безсильною, вногда по неволю прибъгаетъ для эдинты себя въ средствемъ непозволительнымъ д неодобрительнымъ. Но истинъ, которая въ церкви, прилично только кроткое, кота и правдивое слово, какъ д сама сив мирия, кретка, благопокорлиса, исполнъ милести и пледоек благиях (Івков. III, 17).

Въ первой части своего труда о. Архимандрить издатаетъ метерию перменаго раснола, поторан раздължна имъ на два періода. Первый отъ понца XVII сволютія до 1828 года представляетъ постепенное и свободное распространеніе старообрядчества въ перменой губернім. Второй съ 1828 года, съ отпрытія миссіи, до поаднійшихъ временъ, представляетъ борьбу раскола съ миссією и его постепенное изміненіе.

👉 Объ этой части труда о. Палладія нельзя свазать ничего, особеннаго, пром'я того, что св'явнія, сообщанныя имъ о появленіи и распространеніи раскода въ разныхъ ужидать и ивсталь пермекой губерній, отдичаются необынновеннымъ сходствомъ и самымъ утомительнымъ одиообразівиъ. О валомъ бы мёстё ин шла рёчь, она сводится жъ следующимъ положеніямъ: устроялся заводъ, на заводъ собиравись рабочіе, въ томъ числъ и раскольники, которые, получивъ неизвёстно какими еудьбами начальственную власть въ заводскомъ населенін, начивали распространять свои убъяденія и въ толив подчиненных имълицъ, покровительствуя твиъ, которые переходили въ расколъ, и пресивдуя упорныхъ. Отть заводомь расколь распространялся и по окрест--25 ви предобрания скиноторых или работали на 24водакъ, или случайно посъщали ихъ. Иногда впрочемъ заводскію расколоучители сами разъбажали по селамъ ж деревнямъ съ проповъдно о старой въръ и совращали православника. Быть можеть, на самомъ дълв вездъ танъ и было, тольно повторять одно и тоже на тысячу

омиком вформа кар станий истори и страний и стори ка быть но меньшей изра утомительно, а для чителеля въ внешей степени случно. Впрочемь по мыстамь въ правчачь о распрострономи реоколи момно встрачаль и довольно назидательные сведения. Такъ напр. на стр. 48 авторъ говорить, что "распространению и усилению рискова вь кумтуровомъ убодь оснособсиневами **исма**у прочинь: а) малочисленность православных церквей, оть чего приходы были очень сбитерны и прихожале че погли быть чисто нь мерной и спушемь вразущиеми оть своих пастырей: напр. приходь Вардинской жевжви до 1835 года простирелся версть на 70; мозгому, ръдко посъщая свою перковы жители этого прихода скорбе других варажались расколомь. б) Небрежность самихъ пастырей, которые за отдаленностию или мо другимъ причинамъ, ръдко посъщали прихожанъ даме и въ нужныхъ случаяхъ, по довволями бабкамъ беть нужды ногружать новорожденныхъ младенцевъ, разрешали безъ кристіанскаго напутствія хоронить умершикъ и отпъвать на кладбищакъ, а сами отпъвами заочно" и т. под. Такіе безпорядки, говорить авторь, сами собою отчуждали прихожань и отъ перкви и отъ настырей. Подобныхъ замътокъ въ книгъ не мало (стр. 45), и онь невольно наводять на вопрось: почему и до настоящего времени у насъ не обращено долживо вниманія на устройство принодовъ танинъ образомъ, чтобы прихожане минии полную возможность во всемое времи года посвитать свои храны и участвовать въ обместненновь богослужения. Жалуются на усиление съ наждымъ годомъ раснова, в не котить позаботиться объ устражени причинь этого зна. Мы олышели отъ одного очень достовърнато мица, что есть епаркін, въ могорижь и ныив приходы простираются больше, чёмъ на

ото вереть. Кеть ли тукъ ощрическая возможность свяпеннику наблюдать за своими пасомыми, а прихожанамъ постадать храмъ и учиться истинамъ въры? И удавитольно ли, осли въ подобныхъ енархіяхъ раскодъ распространяется съ чрезвычайною быстротою? Укажуть ножадуй на недостатокъ средствъ для постройки новыжь церивей и содержанія фовыхь причтовъ? Но мъво, о поторомъ настъ рачь, такъ важно и свято, что для него можно ножертворать всемь, самым необходажымь. Да и правда ли, что дело не дедается по недостажву средствъ? Мы не прогивъ благодения цервыей Божінкъ, избави насъ Богъ и подумать объ этомъ, но только думаемъ, что гораздо дучше и богоугодиве было бы, если бы значительныя суммы, расходуемыя на укращенія храмовъ, не составляющія месобходимости, а многда и совершенно излишнія, употреблядись на увеличение числа храмовъ въ тъхъ епарміякъ, гдв върующіе, по недостатку церквей и причтожь, лишены возможности пользоваться дарами благодани Божісй и устроять свое въчное спасеніе. Намъ скажуть, что средства, на которыя мы указывачастную собственность некотоemp, decire and the second рыхъ церквей и монастырей, и следовательно на ниять не имфетъ прямаго права власть церковная, хотя бы въ видахъ общаго блага върующихъ. Правда, и мы далени отъ мысли, чтобы власть церковная могла пользоваться указанными средствами по своему личному усмотранію, безъ согдасія на то тахъ масть и упремисній, которымь принадлежать эти средства; полобный морявон вещей можеть имать самыя неблагопріятныя для деля последствія; мы желали бы только, чиобы двао спасенія ближняго признано было самиим нфрующими общимъ дъдомъ каждаго изъ нихъ,

а не обязанностію одной только власти цервовной, и чтобы каждый членъ церкви, каждое режиговное 'учрежденіе помогали своими средствами власти: въ распространении и утверждении св. православной выры между върующими уже, такъ осообанно эмежду неправовърующими, или даже совершенно невърующими. Будь развито въ сознаніи общества это убвжденіе, и мы увърены, что нашлись бы оредства не только на устройство новыхъ храмовъ въ мъстахъ, гдъ ихъ мало, на учреждение при нихъ новыхъ причивъ, но и на дъла болъе громадныя, напр. на устройство и содержаніе миссій, такъ необлодимыхъ для общираси Россіи, въ которой кром'в неправов'в ующих в ость сочии тысячь душъ, еще не знающихъ истичнаго Бога. Мы удивляемся постоянному и нередко быстрому распространению напр. католичества въ странахъ даже языческихъ, а не подумаемъ, что наша православная прочовъдь могла бы имъть еще большій успъкъ, если бы только у насъ также, какъ въ церкви катопической, дъло распространенія св. въры не считалось обязанностію одной церковной власти, а святымъ долгомъ каждаго члена Церкви. Впрочемъ нъ чему намъ обращачься за примърами далеко. И нашъ расколъ въ этомъ стучав представляеть живой примъръ. Кому, напр. неизввстно, что въ случав какихъ либо затруднений въ средствахъ по устройству религіозныхъ двяъ распола, Москва помогаеть Ригв. Рига Нижнему Новгороду, этоть последній Саратову и проч. и проч. И ото жьлають не только цёлыя корпораціи расколькическій, напр. Преображенское и Рогожское владбища, Иргизскіе монастыри, Городецкая (въ Нижегор. губ.) часовня, но и частныя лица, и при томъ дълають совершенно добровольно, по одному убъндению, что дело выры

должно быть дорого паждому. Подобная готовность раст кольниковъ жертвовать частными интересами въ подьзу общего дела своей веры и служить одною изъ главныхъ принимъ того, что расколъ не только ме ослабеваеть, но более и более усиливается.

Второй періодъ исторіи перискаго раскола, представляющій борьбу раскола съ миссією, миветь болье интереса. Жаль только, что авторъ, изложивъ общія свёдёнія объ этомъ предмета, "не счель нужнымъ сладить за дъятельностію каждаго миссіонера въ частности", жоти, какъ видно изъ указаній въ книгь, о. Падледій ималь подъ руками ваписки многикь миссіонеровь. Въ оправданіе свое, онъ говорить, что "дэйствія миссін" были довольно однообразны". Но въдь достало же терпънія у автора излагать въ первомъ періодъ однообразныя свыдынія о распространенія раскола въ разныхъ мъстахъ периской губерцін. А сваданія объ ослабленін раскола двиствіями миссіи, хотя бы и однообразными, болъе полевны. Одъ могли бы даль не мало уроковъ миссіонервиъ другихъ епархій. Намъ нажется даже, что, не ограничиваясь издожениемъ общихъ свъдъ, ній о двиствіяхъ миссіонеровъ, авторъ могь бы сообщить, хотя въ краткомъ видъ самый способъ собествованія ихъ съ заблуждающими, -- возраженія раскольниковъ противъ превосдавія и отвъты на нихъ пастырей церкви. Въ запискахъ миссіонеровъ, какъ видно (стр. 81-2, 128 примъч.), была ръчь и объ этомъ предметъ. Вообще нужно сказать, что авторъ не вполнъ ясно сознаваль задачу своего труда и клопоталь не столько о темъ, чтобы сообщить читателямъ свъдънія интересныя и действичельно полезныя для нихъ, сколько о расположенін изложенных сведеній вр возможной систомъ и порядкъ, съ неизбъжными рубриками и отдъдами, т. е., заботился больше о формальной сторонв двла, чемъ о его сущности.

Вторая часть кийги-о заблужденіяхь раскольниковь пермской губерній страдаеть тімь же недоститкимь, котораго не чужда и вся книга, т. е., отсутствиемъ свъдвий о местныхъ заблужденіяхъ раснола. Читая заблужденія раскольниковъ, йзложенныя авторомъ, видишь не пермскій расколь, а расколь вообще, т. е. виднішь то, что давно извъстно всемъ и каждому. Только по mbctame ectphyaetch roe-tro hoboe, ococentice, tro, no видимому, составляеть отличие въ учении пермскихъ раскольниковъ. Но такихъ мъсть въ каигъ очень не много (стр. 92, 95, 96 и др.). Другой недостатовъ этой части состоить въ смещенія авторомъ ученія поновпины съ ученіемъ безпоповщины. Танъ, капр. къ заблужденіямъ, общимъ всью раскольникамъ и половцамъ и безпоповнамъ, авторъ относить учение раскольнановъ о троеперстій, какъ печати антихристовой (стр. 93), о четвероконечномъ креств (Латинскомъ крыжв), жакъ знаменім антихриста (стр. 94) и под. Сполько инвестно, такъ учать только безпоновцы... Излаган отличительное ученіе поповіщины, авторъ говорить, что пермскіе старовъры не отвергають таинства муропомазанія, а только за неимъніемъ мура и священника, стараются доказать, что въ случав нужды можно обойтись и безъ муропомазанія (стр. 111). Вто, какъ венній знасть, ученіе безпоновщины. Да и самъ авторъ, приводя доказательства, которыми раскольники подтверждеють изложенное учение о муропозании, ужазываеть примо на Поморскіе отвыты. Подобная же жеточность встричаетси и въ изложении авторомъ учени поповцемъ объ Въ-· xapuctiv (crp. 112-3), o norazin (114-6), o sparb (117-8). Правда, о. Палладій замічаєть въ одномь

изота (стр. 112, примъч. 1). что налочен перионів пополіци вти настолице времи во многоть согласны съ безноповідами отпосительно талиствъ перион. Не ста повюдяєть себа усумничься въ справедливости этого заизчанів—темъ более, что имив, сволько намъ пъ въстно, въ периской губерній существуєть авотрійство свищенство, и даже еписконы, и сладовательно пополіди имъють полную возможность оставаться варными сволну основному, отличающему ихъ отъ бозноповцень, ученію. Если же учать о таниствахъ оспласно съ безпоновідами та изъ перионить поновцень, которые по принили австрійскаго свищества, въ такомъ случай ихъ нать нужды и причислить яъ поповцамъ.

Роворя объ отлачительномъ учени безпеповишины, авторъ имъль въ виду одникь только поморцевъ. Кооив известимх воемь пунктовь ученія поморянь, авторъ указываетъ еще следуще, составляюще особетность только поморцевь пермскикь: "такъ какъ премъ rpenienia abro apyraro chegcida chameria ipbrobo (uso же значить носий этого испорадь поморщень мредь маставниками?), то манденцовь и молодыхъ людой дучше престить тольно предъ смерчир, стириловъ же мощно престить и здоровымь; тамь накь они могуть отращився отъ міра и пребывать въ благочестія неблавновню. Крещаемому должно нарежать не то ими, поторое опъ посиль, живя въ мірв, а другов. Крещенный помородь есть настоящій христівнять, а не прещенный помередъ - мірянинь, какъ бы оглашенный только. Посев жрежения дожино удажиться міра и его скверить, не сообщаться не только съ сретинами, пр и съ самами поморцами -- мірянами ни въ пищи, на въ пичім, ни въ молитвъ и проч. Поморцы - міраче, не крещениме, живи въ міръ, могуть творить мірское, т. е. занимиться

житойскими дълама". Касательно брана поморцы нермской туберній учать, что брань довволяется только міринамъ поморцамъ, а христіане поморцы должны проводить жизнь безбрачную. Согласно такому ученію поморцы христіане, по крещеній, если были женаты, разводится съ своими женами, уединяются въ свои кельи в тамъ проводять жизнь до конца въ моленіяхъ, и чтеніять. Ввичаются поморцы-міряне большею частію въ цервви православной - не потому, чтобы додускали въ ней существование даровъ благодати, а потому, что на бракъ смотрятъ не какъ на таинство, а накъ на одну вивинною форму, гражданское условіе, припись" или сведеніе. Безпоповцы другихъ толковъ учать насательно прещенія, что безь крайней нужды не должно крестяться до 30 леть, такъ какъ въ такихъ летахъ крестилел самъ Інсусъ Христосъ, -- при томъ должно креститьси, по примару Христа Спасителя, только въ проточжей водь. Замъчательно еще ученіе безполовцевъ пермскихъ объ евхаристи. Въ шадринскомъ увадъ, напр. безполовцы уната, что жесьи отъ поду дица своего асти будень клабъ насущный; то будень имать тало Христово въ единой правдъ". Въ другихъ мъстахъ (напр. въ Нижне-Тагильскомъ заводъ) думаютът что свивристію, въ случав смертной опасности, можеть заманить причащение водою, или произнесение молитвы Інсусовой съ обращеніемъ въ распятію или иконъ. Нъкоторые же безпоповцы не принимають никакого при--чащенія, а говорять: "Богу кайся, слезани причащайса". (стр., 119—21). Въ ученія пермскихъ раскольнимовь объ ангихристь сеть также начто, особенное, иди лю прайней мере интересное. Такъ въ некоторыхъ местахъ признаками пришествія антихристова считаются жарты, портреты, веняель, паспорты, двуглавый орель

на казенныхъ печатяхъ, присяга, "письмена на карточкахъ", т. е., подписки, отбираемыя отъ раскольниковъ, имя, выраженное властными литтерами, т. е., именнсловное перстосложение, число имени звъря и наступление осьмой тысячи леть оть мірозданія, съ окончаніємь которой, по ученію безпоповцевь, должно быть второе пришествіе Христово. Всь указанные предметы безпоповым невавидать, но особевную ненависть патають нъ паснортамъ и двуглавому орлу. Въ 1837 году пойманы были близъ Екатеринбурга три раскольническихъ монаха и приведены въ екатеринбургскую управу благочинія. Лишь только они вошли сюда, какъ вдругь бросились въ зердалу, сбросили его со стола и начали тоятать ногами, крича: "двуглавый змій антихристь". О лиць антихриста перменіе безпоповцы думають не одинавово. Имена его будуть различныя и между прочимъ онъ будетъ "нарицать себя четверопонта сынъ ими разныхъ тиранъ, по еллински аввадонъ, по еврейсви Наполюнь, по гречески Бонапарть, а по словенсии антихристь. Наполіонъ воздвигнеть ужасное провепролитіе и никакія силы одольти не могуть, только его догонять воины Моісеовы казаки и ратники брадаты со крестами, сирвчь, стрвльцы благовърные". Ангикристь явится тогда, когда русскій народь овладветь Царьградомъ и побъдить Турковъ при русскомъ царъ Константинъ, будеть короноваться въ Царижъ, вы цервви изтолической, гдв и будеть сидеть на высосочайшемъ престоль о 24 ступени, подъ великимъ балдажиномъ. "Папа же Римскій, угождая врагу Божію, мередасть ому свою святительскую власть, какъ предпісопоснитть и предотеча, а но лишенім власти своей, будеть жить во Францыи подъ крацкимъ надзираніемъ и получать жалованья отъ антихриста 666000 р. (стр.

126—7). Читая эти строки, рынительно не понимения, какъ могуть доходить до подобных сумазбродных уметивный люди съ здравымъ смысломъ, и какъ находите другіе, которые върать имъ.

Въ концъ этой части авторъ говорить коротие с мелкихъ раскольническихъ сектахъ и толкахъ нъ мериской спархіи, какъ поповщинскихъ, такъ и беспоновщийскихъ, хотя при этомъ и замівчаеть, что сущеетвують ли нынъ указываемые имъ толки въ периокей губерніи, онъ не знасть. Это-то незнаніе авторомь современнаго состоянія пермскаго раскола и было въроятно причиной того, что онъ о некоторыхъ сектать. весомнънно существующихъ въ пермекой епархіи, напр. о странникахъ, даже не упоминаетъ. Замъчательна указываемая авторомъ одна секта подъ названіемъ: Зеленый сабь или былып виноградь. Эта сента, по словань о. Палладія, основана въ Москвъ въ началь XVIII стольтія. Въ Екатеринбургь она открыта городской помиціей уже только въ 1831 году. Ученіе этой секты схекно съ ученіемъ Христовщины. Последователи ся избирають изъ среды себя старшину, который въ молитиемныхъ собраніяхъ представляеть лицо Спасителя, а Вежію Матерь представляеть накая либо старуха-пистушка". Такою матушкой была въ Екатеринбурга напак Акулина Ивановна, сосланная въ Сибирь.

Не ограничиваясь изложеніемъ общихъ заблужденій пермскихъ раскольниковъ и—отличительнаго ученів поповщины и безпоповщины, авторъ укоминаетъ вще о
"частныхъ заблужденіяхъ пермскихъ раскольниковъ".
Къ такимъ заблужденіямъ авторъ относить ученіє: о
сотвореніи человъка, антеловъ и міра, о печитаніи 12
пятницъ, сонъ пресвятыя Богородицы, чернодневіє, о
табакъ, чаъ и кофе, о картофели, о хибльномъ питін

и о новомодной одеждь. Особенного въ учении перискихъ раскольниковъ объ указанныхъ предметакъ и втъничего. За исключениемъ учения о табакъ, чав и проч., вов другия огранныя мысли, указанныя авторомъ, существують и въ нашемъ православномъ народъ, потому что вти инвини не придуманы вновь после "появление раскола, в существовали въ нашей вноврионческой литературъ съ давиято времени.

Въ третьей части - подъ заглавіемъ: о религіозной жизни Пермежихъ раскольниковъ, авторъ говоритъ сначала о требоисправленіяхь у распольниковь, -- о томъ, какъ совершаются у нихъ: крещеніе, миропомаваніе, причащение, пование, брави, погребальные обрады, номиновеніе умершихъ и погребеніе. За трив во второмъ отдълв этой части ръчь идеть объ общественныхъ и частныхъ молитвословіяхъ раскольниковъ, о времени модитвословій, объ одвянім для модитвословій и о принадаежностихъ молитвословій, пакъ-то: о подручни-REAL, ADCTOBRAND, HORIORAND, RPECTHOMB SHAMEHIM, TARD Rabisbachoms "waqaab", Trenin, ubrin, Raszenin, Mkoнахь и о молитев Інсусовой. Въ заключение авторъ говорить объ обычаяхъ перискихъ раскольниковъ и указываеть савдующіе: "полаживаніе, — это почти тоже, что исправа, или очищение тихь, которые молились въ православныхъ церквахъ и приняли тамъ накое либо таймство; частное благословеніе, пользующееся особенныжь уваженість у распольникова; очищеніе пищи, попунаемой на рынкахъ у православамихъ; религіозныя путешествія на могилы располоучителей, почитаемыхъ свитыми; домениям посолонь" и др. Эта часть труда о. Поливдія страведиво услжна быть признана самою интересною, не смотря даже на то, что миогія свідівнія, сообщаемыя здёсь авторомъ, давже извёстим жанедому

и касаются всёхъ вообще, а не пермскихъ только раскольниковъ. Такъ напр. говоря объ обынаяхъ перм-. свихъ раскольниковъ, авторъ (стр. 172 - 3) заимству еть свои сведения изъ ответовъ раскольниковъ Питириму. Понятно, спольно изъ подобныхъ описаній мод жно познакомиться съ современнымъ обществомъ пермснихъ распольниковъ. Есть и еще недостатокъ въ этой части труда о. Архимандрита. Говоря о требоисправленіяхь у раскольниковь, авторь не различаеть требоисправленій безпоповщинскихъ отъ поповщинскихъ, а жадагаеть ихъ подъ однимъ общимъ именемъ требоисправленій распольническикъ, что ведеть въ смещенію пол иятій и даже къ неправильностимъ. Такъ, напр. разсуждая о муропомазаніи, авторъ говорить,—"совершается ли гдв нибудь и какъ совершается тамиство муропомазанія у пермскихъ раскольниковъ, неизвъстно. Хотя они увъряють, что имбють муро освященное и цереданное имъ отъ благочестивыхъ первыхъ епискодовъ, бывшихъ до Никона; однако тъже распольники, руководствуясь, поморскими ответами, уверяють, что за нус жду и промъ мура прещеніе совершается, надежно и извъстно и спасительно можеть быть. По всей въроятности муропомазаніе теперь вовсе не соверщается у перменихъ раскольниковъ" (стр. 157). Очевидно здъсь учение поповцевъ (неполное) смъщано съ учениемъ безпоповцевъ. Тоже смъщение находимъ въ статьяхъ: о причащени, покалніи, бранахъ. Все, что сказано авторомъ объ этихъ таинствахъ, относится иъ бевпоновидамъ и почти нисколько въ поновцамъ. Есть въ этой части книги и противоржчія прежде изложенным сведеніямь. Такъ на стр. 110-11, 138, 140 и др. авторъ сназаль, что поповцы не перекрещивають переходящихъ къ нимъ имъ православія, а на стр. 156 говорить, что и попов-

чатовани стоквани от предоставани в порежения в порежения в предоставания в пр цевъ, прещенвыхъ православными священниками, что едвали справедливо. На стр. 119-20 сказано, что отлагають крещеніе до старости поморцы, а распольники пругихъ толковъ чолько до 30 летняго возраста. а на стр. 155 этоть обычай - креститься въ старости приинсывается всемь вообще безполовцемь; на стр. же 179-00 говорится, что староворы перискіе рожденіе младенца стараются скрыть, дабы не узналь и не донесь своему начальству приходскій священникъ, а потому тайно и наскоро крестять чрезь кого случится. Объ комъ--- эта ръчь, о поповцахъ, или безпоновцахъ? Вообще видно, что авторъ не изучиль отчетливо религіозныхъ обычаевъ, существующихъ въ разныхъ распольнических сектахь и толкахъ пермской ецархіи, а нисаль объ нихъ или по слухамъ, или по отчетамъ лиць, моло также внакомыхь сь деломь.

Изъ приложеній заслуживають внеманія стальи, помъщенныя подъ №№ 2, 4 и **5**. Въ первой послъ праткихъ замъчаній о мнимомъ поврежденіи древней въры П. Никономъ, при содъйствіи Арсенія Ррека, объ окончательномъ истреблении православія Петромъ Велекимъ, при помощи Ръдкина и Питирима, анторъ - распольникъ ведеть рачь о возстании стральцовъ за перемъну Петромъ древней одежды, о наказаніяхь за это стральцовь преобразователемь и о быствъ ихъ "гоненія ради" въ разныя страны, между прочимъ, и въ выневшнюю перискую епаркію. Въ чисав бъжавимить изъ Москвы были, по словамъ автора, не только простыя, но и изъ большихъ персонъ штаты", -нытр. "старецъ Андрей-енералъ, Анедомъ-архіерей Моековскій (?), инокъ Өсодосій бояринь, инокъ Пафнутій дворянинь, иновъ Василій Семеновичь изъ набищета

ассесорь, неокъ Ізковъ Гавриловъ при Сенатв сенаторъ изъ Бергъ-Коллегіи" и др. Всв эли лица "мили скитами" человътъ по сту, отдъльно отъ желщинъ, которыя имъли свои особенные опиты и изъ которыкъ многія были также изъ сословій высшихь. Всв отн синты были разорены "капитанемъ Палчиковымъ Василіемъ Васильевичемъ Казанскимъ, по ордеру отъ Осицскаго воеведы раёра Романа Намиова". Насколько справедливы всь эти свъдьнія о первоначальномъ модвленія раскола въ пермской губернін, трудно сказаль. Авторъ писель свое сочинение спустя довольно времени после описываемых событій — въ 17.95 году, - основаніе достаточное не вполнъ вършть сообщаемымъ имъ свъдъліямъ-тъмъ болъе, что между ними есть положительно несправедливыя, напр. о московскомъ архіерев Анедомъ, никогда не существовавшемъ. Послъ историческихъ свъдъній въ разсматриваемомъ сочиненіи излагаются обвиненія церкви и православнаго общества въ разныхъ ноновведеніяхъ и ересяхъ. Жесткость употребляемыхъ авторомъ выраженій наводить на мысль, что сочиненіе вышло изъ подъ пера безпоповца. Въ числъ упрековъ православнымъ находятся между прочимъ следующе: "правила и земныхъ поклоновъ не имутъ, матерно-скаерно лаютца, табакъ жрутъ, изъ породства женятца, присятами клянутца, пьють и ядять съ тагарами и вотянами. Попы сребромъ вкупаются и вадять по крескынамъ, грабятъ руги, пасхально, празнивано, вънчаніе прещеніе, погребеніе, а Господь не повельль ученивамь собирать злата и сребра и мъди на дву ризу и саполи. Влаговъстникъ Евангеліемъ проклинаетъ, аще отъ крещенія даръ возметь и нипа, подобень Іюдь предателю." Всв эти упреки распольнивовъ показывають, что для полнаго примирения съ православнымъ обществомъ раснела нужно не тельке долозать непостоядельность оро догметических убънденій, но и устранить по возможности предсубънденія раскола противь нъвоторых сторень правтической жизни правозлавия го русскаго общества, лакь объ этомь мы уже и говорили (Xp. Чт. 1868 г. янь. стр. 28 и 30).

Поизменное подъ № 4 сочинение раскольническое такие, по нашему мизию, написано безпоповцемъ. Въ немъ оперва излагаются правила, опредбилопрія до мельчиникъ подробностей нравственно-религюзную жизнь респольниковъ, а за темъ исчесляются разныя мнимыя отступленія православных от истиной віды въ ученін и въ дълахъ. Особенно замъчательны правила: въ инкъ видно желаніе раскольниновъ во все — въ самыя обыденныя, житейскія діла, вносить религіозный элементь. Этимъ-то явленіемъ-привычною распольниковъ смотръть на все въ жизни съ редигіозной и церковиой точки зрвнія и объясняется то, что они видять наруменіе въры православными даже въ такихъ вещахъ, которыя не имъють никакого отношенія къ върв и имъють значение чисто мірское, житейское. Такъ, напр. авторъ разсматриваемаго сочинения осуждаетъ православныхъ между прочимъ за то, что они "одежду прсять немециую, латынску зборами и брыжами манжесы зборники южки женщины и мущины. Камкола съ проръжами и пуговицы широки и щаблеты колпаки, якоже Даміня пророкь Навуходовосору о виденіи приществія аминиристова, власы жевони на челв ежомъ подклеены но бъсовски и галстусы удавление вивсто преста догибель собъ знаменують на стращномъ суде;... издороги пришоть и вдорогу и за столь садятца не модясь изсастола, и за столъ снадворья не умывъ рукъ за хлъбъ принчиваютца погаными руками и за чистое беруть и

молятив, неы у нихъ за столомъ дежатъ и ссобой испосуды кормятъ..., иные молятся протяня руку побахметски до полу. Поклонясь оглядавающа во все стороны какъ коза, втанкахъ предъ образомъ стоя и вмолитвъ Сына Вожія и вкресномъ знаменіи отвергли, и да
иконахъ—Іисусъ, и женской поль иные полугрудамъ, и
простоволосо стоятъ и молятся безплатовъ напокрывъ
головъ, таковыхъ апостолъ брить и остругать повелеваетъ и проч. и проч. Разумъется, всъ указываемыя
здъсь злоупотребленія—мелочи, но мы не можемъ осуждать раскольниковъ за ихъ взглядъ на эти мелочи.
Жизнь христіанина должна быть христіанскою во всемъ,
въ самыхъ обыкновенныхъ его дълахъ и занятіякъ.

Подъ № 5 помъщена авторомъ выписка изъдвъдника раскольническаго, — содержащая въ себъ учение объ антихристъ. Сущность этого оригинальнаго учения уже изложена нами прежде.

Мы сказали прежде, что въ концъ книги помъщенъ авторомъ взглядъ на пермское старообрядство", гдъ доказывается, что пермское старообрядство не есть старая въра, и старообрядческія обіцества далеко не походять на истинную древлеотеческую церковь ни 1) по своему основанію, такъ какъ насадителями раскола въ пермской губерніи были большею частію преступники, враги церковнаго и гражданскаго правительства, распространявшіе свое ложное ученіе посредствемъ обмана и насилія, и притомъ расколь появился въ пермской странъ уже только въ XVII въкъ и даже поэже... ни 2) по церковному устройству, такъ какъ у поповцевъ изтъ епископа, а безъ епископа-и деркви, а у безпоповцевъ нътъ вовсе јерархіи, въ слъдствіе чего у нихъ нътъ и многихъ таинсквъ, а тъ, которыя есть, не законно совершаются мірявами,... ни 3) во своему отанченствому ученію, въ котором тольно ложь и общажь. Хотя побуждение къ написанию этой части жниги авторъ имълъ и довольно уважительное, -- ему котвлось, посмотравь по частямь пермскій расколь, взойти на гору созерцанія и бросить отсель взглядь на периское старообрядство"-подобно тому, какъ поступають путешественники, которые, осмотравь какой либо городъ по частямъ, чтобы обнять его общимъ взглядомъ, восходять для сего на возвышенное мъсто; тъмъ не менъе мы осмъливаемся сказать, что о. Палладій напрасно увленся желаніемъ "взойти на гору созерцанія" и безъ пользы написалъ свой взглядъ на периское старообрядство". Что расколь не только пермскій, а и вообще всякій, не есть старая Въра, а старообрядческія общества не составляють истинной древлеотеческой церкви, это знають всв, разумвется, кромв самихъ раскольниковъ. Если же авторъ хотвлъ убъдить въ этомъ самихъ раскольниковъ, - то едвали онъ достигнеть своей цёли. Гораздо прежде появленія въ свёть жниги о. Палладія напечатано было и неразъ превосходное сочинение покойнаго пр. митрополита Григорія: "истинно древняя и истинно православная Христова Церковь", въ которомъ съ большею основательностію и обстоятельностію, чёмъ въ книге о. Архимандрита, решены все те вопросы, которыхъ касался въ своемъ взглядъ на пермское старообрядство и о. Палладій, — и однакожъ раскольники досель убъждены, что они одни составляють истинную церковь и хранять истинную въру. Новаго сравнительно съ указаннымъ сочинениемъ приснопамятнаго архипастыря нътъ въ разсматриваемомъ отдълъ книги о Палладія ничего: значить трудь (хотя и не большой) потерянь и пользы ни Ч. І. 19

вая православія, ни для науки никакой. А ссак мы обратимъ вниманіе на тонъ річи о, Архимандрита во ватля: дъ его на периское старообрядство, то додины будамъ сказать, что этотъ трактать не только безполезенъ, но даже можеть быть вредень для правосливія. Строгія сужденія автора о расколь, какь о ядовитомь растенія. (стр. 2), его отзывы о раскольническомъ учени, какъ основанномъ на превратномъ пониманіи или толкованіи: двла, на лжи и обманъ (стр. 36 и 47), его приговоры о раскольникахъ, особенно о безпоповцахъ, какъ о люг дяхъ, у воторыхъ съ трудомъ можно находить сагады истиннаго христіанства, безобразныя общества котон рыхь покрываеть глубовій мракъ, изъ мрачныхъ жилинь которыхь слышатся только дикіе вонли ожесточенія и ненависти къ св. православной церкви (стр. 17 и 18), —всв подобныя вещи скорве оттолкнуть раскольниковъ отъ дъла, защищаемаго авторомъ, чъмъ расположать въ его пользу.

Что же сказать вообще о трудѣ о. Архимандрита? Трудъ—не вполнѣ удачный, но, какъ первый въ своемъ родѣ, заслуживаеть нъкотораго извиненія со стороны читателей и вниманія со стороны науки.

H. Huareniä.

## 6 1 0 B 0

въ день возшествія на престолъ его императорскаго вваичества, влагочестивьйшаго государя императора александра николаквича, самодержца всероссійскаго ( $^1$ ).

Уподобися царствів небесное человтку, стявин добров стям на сель овоемь. Мате. 13, 24.

Когда жизнь идеть обычною чередою, то и мысль наша вращается большею частію около обычныхъ, быстро сміннющихся, нашихъ частныхъ діль и предпріятій. Но бывають времена, когда всякій, живущій въмірь, невольно задумывается надъ тімь, что въ цівломъ мірів происходить. Таково именно наше время, когда въ судьбахъ народовъ и царствъ совершилось и совершается столько неожиданнаго. Тутъ мысль наша, отрываясь отъ мелкихъ случайностей жизни, старается обнять кругъ жизни міровой; мы припоминаемъ прошедшее, вглядываемся въ ходъ настоящаго, обращаемся съ запросами къ будущему,—и во всемъ этомъ ищемъ разъясненій для прошлаго, уроковъ и упованій для жизни дальнійшей. Что жь такое настоящая жизнь? Что значать всё ея переміны, то утільшительныя и

ч. і.

<sup>(4)</sup> Произнесено въ Исак. Соборъ 19 ф. 1864 года Инсп. Ак. А. Владиніромъ.

отрадныя, то грозныя и потрясающія? Къ чему все это идеть, и къ чему наконецъ придеть? Чего намъ ждать, чего надъяться?

Весьма естественно, если эти и подобные вопросы всею своею совокупностію больше или меньше занимаютъ нашу мысль, православные соотечественники, въ въ настоящее время, когда въ немногіе годы царствованія Благочестивъйшаго Государя нашего совершилось столько важныхъ событій, начато и подготовлено Верховною Властію столько великихъ преобразованій! Еще естественные, если эти вопросы займуть насъ въ настоящій день, когда все отечество наше празднуетъ возмествіе на престоль Того, державной воль Коего волею Всевышняго Промысла ввърено попеченіе о судьбахъ русскаго царства. — Простительны и умъстны они, и върный отвъть на нихъ возможенъ, если задають ихъ не малодушіе и маловіріе и не одно пустое любопытство, но -- смиренная въра въ недожныя указанія десницы Всевышняго. Это потому, что разумение судебъ Всевышняго нисходить только отъ самаго Всевышняго, и смиренной вррр очаговочить Онр открыть ихр вр святомъ своемъ Евангеліи.

Уподобися царствів небесное человіку, сілвиу доброе сімя на сель своемт... Сьявый доброе сімя есть Сынт человіческій. А село есть мірт. Доброе же сімя сій суть сынове царствія. Въ этихъ не многихъ словахъ Совершителя судебъ — разъясненіе тайны судебъ всего міра и судьбы нашего возлюбленнаго отечества.

Съявый доброе съмя есть Сынг человъческій, а село есть міръ. И такъ весь міръ есть поле, назначенное небеснымъ Съятелемъ для посъва и жатвы добраго съмени. Душа человъческая—духовная почва для этого съмени.

И какъ общирна и разнообразна эта почва! Сколько въ міръ народностей и языковъ, возрастовъ, званій и состояній, душевныхъ дарованій и харантеровь, различающихъ другъ отъ друга милліоны насельниковъ земли! Многочисленные народы и государства суть не что иное, какъ отдельныя нивы на этомъ неизмеримомъ поле, нивы, имъющія своихъ особыхъ дълателей, подъ верховнымъ распоряжениемъ Божимъ, свою историю, свои ваконы и условія жизни. Цари и царства, со всеми законами и условіями жизни общественной, не суть дъло случайнаго человическаго устроенія, но діло промыслительной десницы Божіей, поставившей, устроившей и сохраняющей ихъ для высшихъ цвлей. Отдвльныя личности, какъ отпрыски, появляются на свъть, растуть, развиваются, созравають, пожинаются, какъ наассы, и смъняются другими. Для чего же именно назначено это поле? Для чего устроены эти нивы? Какое именно доброе съмя должно произрастать и созръвать на нихъ?

Доброе съмя сіи суть сынове царствія, — это ученіе объ истинномъ Богй и о томъ, что человіть долженъ ділать, чтобы достойно чтить Господа Бога, любить Его и угождать Ему. Притомъ—не всякое ученіе объ этомъ, какое самъ собою измышляль когда нибудь разумъ человіческій, но единственно то, которое принесь отъ Отца Небеснаго единственный Спаситель міра; то сімя, которое посіяль въ міріз Сынъ человіческій — Самъ и чрезъ своихъ апостоловь. Семя есть слово Богою Какой плодъ этого сімени? Сынове царствія; сыны св. Церкви, того благодатнаго царства, которое основать приходиль на землю самъ всевышній Царь и которымъ, какъ невидимый Глава, Онъ управляєть до-

нынъ. Благодатные сыны св. Церкви, какъ благіе класы, возникають изъ среды міра оть свмени чистаго слова Божія, возрастають духовно и созравають въ вара и святости. Итакъ, вотъ для чего существують царства и народы, съ ихъ разнообразными условіями и жизненными обстановками, - не сами для себя, не для того собственно, чтобы только охранять и развивать свое временное, земное благосостояніе; но того, чтобы, принимая въ себя и храня въ чистотъ евангельское съмя слова Божія, возращали изъ себя сыновъ благодатнаго царства Христова. Самъ по себъ міръ, какъ дикое, незасвянное поле, можетъ приносить только дикіе плоды, по містамь цвіты красивые, безплодные: такое именно достоинство имъютъ, глазахъ въры, всъ добродътели семейныя, всъ доблести гражданскія, всь успахи ума и воли, — просвъщение и образованность, искуства и промышленность,--если они возникають не отъ добраго съмени святой въры Христовой и цълію своею имъють не славу Божію и святость жизни, - вст они имтють значеніе только временной пріятности и пользы, но не приносять спасительнаго плода въ жизнь въчную. Теперь понятна цъль, къ которой направлются невидимою Рукою всь событія міра, то явно благотворныя и свътлыя, то поражающія душу и гнетущія сердце. Это — не что иное, какъ разнообразныя средства къ исправленію и удобренію духовной почвы царствъ и народовъ, какъ тъхъ, которые еще не приняли въ себя съмени христіанства, такъ и тъхъ, которые приняли уже оное; это-или благотворные дожди, орошающие и оживотворяющіе добро, или бури, очищающія духовную атмосферу отъ вредныхъ испареній, съ корнемъ исторгающія плевелы и вийстй съ типъ ділающія обильнійшимъ и плодоноснійшимъ все истинно доброе и нолезное. Если эти средства дійствують благоуспішно, если какое либо царство, принявь въ себя святое сіми христіанства, всі свои жизненныя силы и средства, науки и искуства, промышленность и законодательство и т. под., — употребляеть на то, чтобы хранить это сіми во всей чистоті его и возращать изъ него благіе плоды віры и святости: то бытіе государства обезопашено, дальнійшая слава, могущество и благоденствіе его несомнівны.

При этомъ указаніи Слова Божія, какой світь проливается на прошлыя судьбы нашего отечества, сколько назидательнаго представляется для настоящаго, сколько ясныхъ уроковъ для будущаго!

Долго приготовляемо было промысломъ Вожіемъ духовное поле отечества нашего къ посвву на немъ свмени царства Вожія. Наконедъ устроена была нива русской державы, и вследь за темь, при благоверной Ольгъ и равноапостольномъ Владиміръ, посъяно на ней святое свия христіанства въ апостольской чистоть, безъ всякой примъси плевелъ неправославія. Святое свия пустило глубокіе корни въ народную жизнь и стало приносить желанные плоды по виду своему: всноръ возникли по всему общирному пространству земли русской върные сыны православной Церкви. Въ послъдствіи многими скорбьми удобряема была нива сердца Русскаго для большаго плодоносія. Живоносное свия, сохраняемое во всей его чистотв, было вместв и стояніемъ нашего отечества, опорою и залогомъ его несокрушимости. Не исторгли и не заглушили православной въры ни перевороты междоусобій, ни монгольскія на-

пестія, ни смуты междуцарочвія. Они только українляли ее въ царствъ русскомъ; научели дорожить ею, какь основаніемь спасительнаго единодержавія, какь кореннымъ началомъ и животворнымъ духомъ, отъ вотораго зависять бытіе, слава, могущество и благоденствіе Россіи. Чуждые намъ плевелы, подъ покровомъ наукъ и искуствъ, накогда принесены были на нашу почву и пустили было свои вредные отпрыски въ жизни общественной. Но, по дивному и всеблагому устроснію Божію, сами же съятели этихъ плевель, съ огнемъ и мечемъ проникши до первопрестольной столицы, содвиствовали тому, что мы сознали весь вредъ наносныхъ илевель, научились больше прежняго цънить и любить свое родное -- русское, православное. Урожь сталь было забываться... Къ тому же въ планахъ Всевышняго предначертано было вскоръ совершить въ короткій срокъ много мирныхъ событій, долженствовавликъ подвинуть православную Россію далеко впередъ по пути совершенствованія. И воть промысль Божій попустиль современно два тяжкихь испытанія. Съ Запада надвинулась грозная туча многонародного написствія враговъ. Отечество лишилось царственнаго Делателя, съ незабвенною неутомимостію всв дни и часы жизни. своей посвящавшаго заботамъ о прочномъ и славномъ благостояніи его. Испытанія сім върными сынами Россіи приняты были съ христіанскимъ упованісмъ, во въкъ непосрамляющимъ. Вражеское нашествіе не только не сокрушило, какъ хотело, ограды достоянія русскаго, но послужило средствомъ въ новымъ, истиннымъ нользамъ нашего отечества... Небесный Отецъ даровалъ энаменіе своей къ намъ милости, благоволивши воздожить свищенное бремя правленія на державнаго первенца

Няколаева, нынъ благополучно царствующаго Госудеря Императора, святою върою къ этому приготовленнаго, многольтнимъ опытомъ искушеннаго и духомъ благости своей сердцамъ русскимъ давно извъстнаго. Въ первый день своего царствованія православный Государь, предъ лицемъ Россіи и всего свъта, далъ незабвенный обътъ-посвятить свою жизнь возведению России на высшую степень славы и могущества. Съ привычнымъ благоговъніемъ въ царсному слову и отрадными надеждами сложили мы тогда въ сердцахъ своихъ этотъ священный объть. И изъ девяти протекцихъ лъть---каждый годъ приносиль намъ съ собою исполнение царскаго объта, оправданіе нашихъ первыхъ ожиданій и новые залоги для новыхъ надеждъ на лучшее въ близкомъ будущемъ. Забудутся ли когда нибудь не только намисовременниями, но и отделенными потомками русскихъ, --- освобождение престыянъ, усмирение Кавкава и забота о возстановленін тамъ древняго христіанства, по высокому царскому милосердію-всевозможное облегченіе или отивна наказаній для имівших несчастіє впасть въ тажкія преступленія, частію оконченное, частію вновь предпринимаемое устройство наилучшихъ путей сообиденія, разширеніе и новые способы и условія народнаго образованія-высшаго и первоначальнаго, изысканіе средствъ къ удучшенію быта пастырей и служителей св. Церкви, мъры въ улучшению судопроизводства, облегченію и разширенію промышленности, объединенію сословій въ заботахъ о благь общественномъ, къ укръплечію и развитію православія и русской народности въ западномъ праж имперін, и т. под.? Съ возшествіемъ на престолъ Благочестивъйшаго Государя и съ наступленіемъ мирнало времени, посл'в тяжкой, кровопролитной брани, не возвратился уже прежній ходъ жизни. Всюду стала замътна значительная и многосторонняя дъятельность. Явный знакъ, что Провидъніе, съ своей стороны, достигло цъли: духовная почва сдълалась мятче, воспріимчивъе, развитіе общественное усилилось, ускорилось.

Но все это воздагаеть на насъ обязанность быть особенно внимательными къ себв и осторожными. На хорошей почвъ съ большею силою и скоростію укореняются и растуть плевелы... Къ счастю нашему, всъ улучшенія и перемены государственныя совершаются по воль и руководству Царя православнаю. И самъ Онъ, въ первый же день своего царствованія, положиль основою отечественнаго благоденствія и высшею цівлію государственной жизни, и своимъ подданнымъ внущалъ подагать - сохраненіе и преуспівніе св. віры и чистой нравственности. Будемъ же оправдывать Его надежды и жеданія, какъ Онъ оправдываеть наши упованія! Согласно съ современнымъ духомъ усиленной, разносторонней двятельности, не останемся и мы въ бездъйствіи: но при этомъ будемъ заботиться по преимуществу объ укоренении и возращении въ себъ и другихъ св. свмени ученія Христова. Просв'вщеніе умственное и и нравственное, гражданственное, промышленность, искуства, добродътели семейныя и общественныя будемъ основывать на св. въръ, и высшею цълью жизни своей будемъ имъть въру и святость.

Имъя въ виду, что царства земныя существують ради парства небеснаго, будемъ служить государству ради Церкви Христовой, руководительницы къ царству небесному, или, иначе говоря, да будеть наше служение отечеству служениемъ въ духъ святой Церкви, однимъ

изъ видовъ служенія Інсусу Христу и Его св. върв. Юъ какому бът ито служению и занятию призванъ ни быль: пусть ищеть не своихе си только, но и дружиню (Филип. 2, 4), служить ст усердіемь какь Господу, а не нако челосписмо (Ев. 6, 7). Къ свободе ин призванъ кто милостію царскою? Да небудеть для него свобода поводомь тольно къ учожевнию плота (Гал. 5, 13), но пусть пользуется ею, какъ средствомъ удобиве служить Господу и польза ближнихъ. Учить ли вто призванъ? Да учить въ разумъ Божін и смиренномудрін. Судить ли -- кто призванъ? Да судить съ правдою и нелицепріятіемъ. Получиль ли кто право и большія удобства къ пріобрътенію и умноженію своихь земныхь благь? Пусть имъеть въ виду-не какъ Евангельскій богачь - разорять одни житницы и большія созидать, чтобы всть, пить и веселиться, но въ Бога богатпеть, чтобы, всегда и во всемъ импья всякое довольство, быть богатымъ на всякое доброе дыло (2 Кор. 9, 8). Новыми гражданскими учрежденіями члены всёхъ сословій призываемые къ тъснъйшему объеденію, будемъ для этого имъть въ виду, что самою верою Христовою мы призваны въ живой взаимной связи во Христъ Іисусъ, какъ члены Его тъла-Церкви, какъ братія о Господъ. Дънтельное сознаніе этой мысли внесеть истинный и животворный духъ прочнаго единства и любви въ самый союзъ гражданскій, будеть украплять и освящать насладственную любовь русскаго къ Царю и отечеству. Будемъ смотръть на всв событія отечества во свъть въры, какъ вразумляющія, испытующія и исправительныя міры всеблагаго промысла Божія для того, чтобы научить насъ проводить жизнь свою во всякомъ благочестіи и чистотв. Тогда всв мвры къ благоустройству государственному будуть благословляемы десивцею Всевышняго; тогда всё, подобныя бывшимъ и уже оканчивающемуся, испытанія, попускаемыя на отечество наше промысломъ Божіниъ, не только не поколеблють его, но, какъ и прежде, послужать къ большей славъ и препости его.

Паче же всего, Ты Самъ, Всеблягій Господи,—не въ правдахъ нашихъ, но на неизреченную милость твою дерзающе молимъ Тя,—продолжай исполнять во благихъ обътныя желанія Благочестивъйшаго Государя Импиратора Александра Николаквича, утверди Его животь въ силъ и правдъ Твоей на многан лъта, православную же Россію и православныхъ христіанъ во въкъ въка. Аминь.

## **ЕВАНГЕЛЬСКОЕ ЧТЕНІЕ ВЪ НЕДЪЛЮ СЫРО-**ПУСТНУЮ.

Приготовляя христіанъ къ подвигу поста и покаянія иногими трогалельными пъсноманіями и обрядами, св. Церковь болже всего приготовляеть и украпляеть ихв на ртотъ подвигъ словомъ и ученівмъ самаго Господа нашего Інсуса Христа. Цълымъ рядомъ свангельскихъ чтеній въ воспресные дни, предшествующіе святой четыредесятивце, она то предостерегаеть насъ отв гордости фарисейской, могущей истребить и погубить плоды всвяъ нашихъ даже двиствительно добрыхъ дъль, то примъромъ мытаря внушаеть намъ духъ истиннаго смиренія, низводящаго на постащихся благоволеніє Божіє; то въ поразительной притчь о блудномъ сынъ изображаеть бъдствіе человъка, удалившагося оть Бога и предавшагося чувственности, міру и плоти, и милосердіе Отца Небеснаго, возводящаго человъка изъ бездны гибеди и зда въ его первобытное достоинство; то напоминаміемъ о последнемъ стращномъ суде потрясаеть душу безпечныхъ и ожесточенныхъ гръшниковъ и возбуждаетъ въ нихъ желаніе тёхъ вёчныхъ и неизреченных благь, которыя наследують благословежнім Отща Небеснаго, -всв истиню кающієся и ведупре жизнь истини христіанскую. Напонець, въ последній воспресный день, предпествующій великому посту, св. Церковь въ евангельскомъ чтеніи указываеть еще на нъкоторыя весьма важныя и непремънныя условія, которыя требуются отъ каждаго христіанина, чтобы подвигь поста и покаянія былъ для него благотворнымъ и спасительнымъ.

Аще отпущаете человьком согращенія их, — такими словами начинается чтеніе этого дня—отпустить и вамь Отець вашь иебесный. Аще ли не отпущаете человьком согращенія их, ни Отець вашь отпустишь вамь согращеній ваших (Мато. 6, 14, 15.)

И страшны эти слова, и утвиштельны; и судь въ нихъ, и милость; и правда, и любовъ! Подлинно, каная душа, если только она не потеряла окончательно въру въ Бога, не устращится, не придеть въ трепеть отъ одной мысли, что гръхи и безгалонія ен прощены не будуть, что судь, непреложный, въчный и неизмънный судь Божій поразить ее и осудить на вычныя мунемія и гибель? Но воть, милосердый Отецъ Небесный, чтобы умирить смущенную совасть граминковъ и даровать отчаннымь надежду, объявляеть, что всё грёхи и беззаконія ихъ, какъ бы велики они ни были, будуть прощены имъ, если тольно они съ своей стороны простять ближнимъ своимъ прегращенія ихъ, то-есть, забудуть всё обиды, всё проступки противъ имхъ, вогда либо и къмъ дибо совершенные. Что можеть быть легче и удобиве этого для человика, искрение жедающаго получить отпущение граховъ и насладовать парствіе Божіе?

И такъ, любовь во всъмъ и миръ со всъми — вотъ первое, самое существенное и необходимое условіе, требуемое отъ всъхъ, приступающихъ къ подвигу поста и коказнія. И если юно необходимо намъ для того,

чтобы получить прощеніе въ нашихъ грахахъ отъ Бога: то не менње необходимо по самому существу и дарантеру истинеаго поста и понания, -- необходиме потому, что безъ мира съ ближними, безъ любви къ нимъ невозможно истинное самонепытание и показвие. Въ самомъ дълъ, если въ сердив постящагося еще горить вражда и злоба противъ ближняго, если умъ и воображение его заняты тъми оснорблениями и обидами, которыя онъ претеривать отъ другихъ, если память его нвполнена только различными случании и оботоятельствами, словами и дълами его ближинхъ, такъ или иначе, истинно или мнимо его оспорбившихъ: то когда ему заниматься состояніемъ собственной своей души и сердца, когда думать о собственныхъ немощахъ и паденіяхъ? Кто не знаетъ, что въ подобномъ состоянии человъкъ болъе всего обращаеть внимание на немощи и слабости своихъ обидчиковъ и враговъ, и менве всего занимается своими ведостатками и несовершенствами? Кому не извъстно, что каждая сильная страсть, овладъвшая душею, поглощаеть все ся вниманіе, всъ силы, и что мало есть страстей, которыя такъ же сильно возмущають душу и выводять человым изъ себя самаго, какъ гибвъ, вражда и ненависть?

Не трудно послѣ этого понять, каковы по существу своему пость и поканніе тѣхъ, которые исполняють извѣстные обряды Церкви, предписываемые ею во дни поста, но не думають оставить своей вражды и ненависти на ближняго. Многіе, слѣдуя извѣстному доброму обычаю, испрашивають предъ наступленіемъ св. четыредесятницы другь у друга прощеніе въ оскорбленіяхъ и обидахъ; для этой цѣли въ иныхъ мѣстахъ даже нарочито посѣщають другъ друга въ послѣднѣй

BOCRDECHLIN JOHD IDON'D BEJERRENT HOCTON'D, OT'S TOTO M самый этоть день получиль названіе дня прощенія. мли прощеною. Но воть, тв самые люди, которые въ этоть день сь такою, повидимому, искренностію, просили в получили другь отъ друга прощение во вваимныхъ обидахъ, чрезъ нескольно дней жено обнаруживають, что этоть обычай для никь-не болье, какъ обрядь безь смысла и значенія. Проходить недвля, друтап, -- и они опить начинають прежиюю жизнь: опить сплонный къ влеветь и злоръчно влевещеть на своего ближняго, опять лепромысленная женщина сместся надъ своей соперницей, опять низкій и коварный челов'якь роеть яму подъсвоимь ближиимь, чтобъ отнять у него место, или разорить его, опить гибеливый и еспыльчавый оспорбляеть другихь безъ всякой вины съ ихъ стороны, опять истительный обдумываеть и приводить въ исполнение планы своего мщения, опять изъ многихъ усть слышатся твже ругательства, тоже сквернословіе, олять являются буйство, раздоры и брань.

Гдв же, нуда двалось это взаимное прощене обидъ? Гдв эти слова взаимнато мира и любви, которыя такъ недавно обильнымъ потокомъ линись изъ устъ и въ которыхъ, казалось, слышенъ былъ голосъ сердца, искренио и нелицемърно любящаго овоихъ ближнихъ? Отвъчать на это не трудно: они и не исходили изъ искренняго и чистаго сердца, а только срывелись съ языка, раздавались въ воздухъ, и въ воздухъ исчезали!... А между тъмъ многіе, исполнивъ этотъ обрядъ примиренія съ своими ближними, приступаютъ потомъ въ самому педвигу поста и повелнія и, можетъ быть, думають о себъ, что они постятся истинно но христіански. Но такихъ постинковъ обкичаетъ само Евангедіє сдовами, лепосрадотвенно слідующими за ученіємь о взадиномъ примиренім и прощемім обидъ:

Егда же постаться, не будите яко же минемъри сытующе: помрачають бо мина своя, яко да явятся человъкомь постащеся: аминь, главлю вамь, яко восприемлють
меду свою. Ты же поставо вомажи главу теом, и мине
твое умый: яко да не явишися человыкомь постася, но
Отну твоему чже въ тайнь: и Отець твой видяй въ
тийнь, вовдаеть тебы явь (16---18.)

Постились фарисан, но не переставали въ тоже времи грабить домы вдовинь, --- постилнов, но не повидали своей гордости, по которой они себя считали людьми избранными и праведными, а другихъ жищимками, неправедниками, прелюбодами, постились, по не только не дълались протинми, а напротивъ, день отъ дия, болве и болье ожесточались въ своей неумолимой ненависти и злобъ на Госцода нашего и дышали ненасытимымъ желанісмъ убить Божественнаго Пропов'явника и Обличителя ихъ неправдъ, -- постились, но далве твле ихъ пость не простирался, или, върнъе спасать, онъ простирался и насволько далье, ималь накоторую особенную цель, на самую земную и грубую, самую своекорыстную и самолюбивую-да яватся человьком в постящеся. Не дучие ин было бы, если бы они вовсе не постились такимъ образомъ?

Но такъ и нынъ поступають тв, которые постится тодько потому, что въ извъстное время Церковію поможене поститься, повіноть вотому только, что того требуеть общій обычай, но въ то же время нисколько не думають очистить свое сердце оть злобы и ненависти въ своимъ врагамъ, оть зависти въ счастію другихъ, оть гордости и тщеславія предъ людьми, не имъющими ихъ достоинствъ и начествъ, отъ своенорыстія и жадности, воегда готовой обмануть блежняго въ двдахъ вушки и продажи, во мааниныхъ договорахъ и обязательствакъ. Въ такомъ поств изтъ испренности; ньть чистосердечія. И какъ одина вивиній мирь съ ближними, безъ влутренией любии къ нижъ, не дологъ, не надеженъ и не проченъ: точно такъ и подобный пость есть только общань и дунавство, такъ какъ имъ хотъли бы обмануть Бега, котораго обмануть невозможно, обмануть людей, обмануть и самихъ себя, обольщая себя твиъ, что они постится какъ должно. Нетъ, должно поститься не для одной внешней обредности, не по требование одинати обычаевъ и приличій, не для того, чтобъ поназать только образъ благочестін, липенный внугренией его силы, но для того, чтобы пріобрасть милость и благоволение Отца небеснаго, а Его благоволеніе и милость пріобратаются не иначе, какъ всецваниь отвержениемъ всяхь страстей и похотей. Постры поста совершается на земля, но цель чего не занная, а небесная: Отечь тоой видий вы тайна, воедають тебь лев-въ великій день возделнія веймы и каждому!

Желаеть ин коо достить самено сопершенства въ цедвигъ поста? Евангеліе пренедаеть нать ученіе объ этомъ совершенствъ вслыть за ученівмъ о пость: не скрывайте себь сокровищь на земли, идъже червь и тля тлить, и идъже татіе подкопывають и крадунь: Сюрывайте же себь сокровищь на небеси, идъже ни червь, ни тля тлить, и идъже татіе не подкопывають, ни крадуть. Идыже бо вать сокровище ваме, ту будеть и сердце ваше (19, 21.)

Глубокій и знаменательный урокъ предлагается эдісь Церковію веймъ постащимся и кающимся! Квангельское слово прежде всего предостерегаеть ихъ отъ корыстолюбія, отъ пристрастія къ богатству, къ земнымъ сопровищамъ. Это пристрастіе, хотя бы оно не сопровождалось никакимъ хищничествомъ и обманомъ, никакимъ грабительствомъ и неправдой, тъмъ не менъе можетъ служить неодомимымъ препятствіемъ къ достиженію совершенствъ христіанскихъ. Мысль, постоянно обращенная къ земнымъ сокровищамъ, не охотно и не легко обращается къ дъламъ духовнымъ, къ міру горнему и божественному; она постоянно развлекается гнетущими заботами о томъ, какъ бы сберечь свое земное сокровище, какъ бы его увеличить, какъ бы наилучше употребить его, и т. дал., и т. дал.

При этомъ, впрочемъ, не должно думать, что заповъдь Евангелія относится единственно къ тъмъ, которые владжотъ каними либо огромными сокровищами, множествомъ денеть и имущества; а тъмъ болъе не должно думать, будто Евангеліе вовсе запрещаеть человъку-быть богатымъ. Можно не имъть многаго, но жо, многому быть пристрастнымъ; можно не быть богатымъ, но всемъ сердцемъ желать богатства, объ немъ только думать, объ немъ помышлять день и ночь; можно имъть сопровище не въ деньгахъ и имъніи, но въ каномъ либо, иногда самомъ ничтожномъ и маловажномъ, предметв, къ которому мы привязаны всвиъ сердцемъ, который постоянно удерживаеть наши помыслы жа земяв и ни на минуту не даеть намъ подумать о налиемъ въчномъ и небесномъ назначении; можно имъть сокровище въ какой либо мысли, желаніи и наміреніи, привязывающемъ насъ къ землъ и земному; самыя естественныя наши привязанности къ лицамъ, соединеннымъ съ нами узами родства, дружбы, взаимныхъ вы-

Digitized by Google

годъ и удовольствій, иногда дёлають для насъ изъ этихъ лиць такое сокровище, которое совершенно овладіваєть нашимь сердцемь и отвлекаєть его отъ Бога, какъ это можно видёть изъ словъ Христа Спасителя: иже любить отца или матерь паче Мене, итсть Мене достоить; и иже любить сына или дщерь паче Мене, итсть Мене достоить (Мате, 10, 37).

И такъ, если и во всякое время, то особенно предъ вступленіемъ въ подвигъ поста и покаянія благовременно св. Церковь взываетъ къ чадамъ своимъ словами Господа: не скрысойте себъ сокросище на земли, идъже червь и тля тлите, — не привязывайтесь ни къ чему земному, временному и тлённому, до того, чтобы оно отвлекало васъ отъ небеснаго, вёчнаго и божественнаго. Скрысойте же себъ сокросище на небеси, гдё все вёчно и неизмённо, мысль и сердце устремите къ Вогу, о Немъ помышляйте, Его желайте, къ Нему стремитесъ всёми силами тёла и духа!

И подлинно, какъ необходимо всёмъ постящимся, молящимся и кающимся всецёло вознести свой умъ и сердце къ Богу, чтобы вполнё достигнуть цёли поста, покаянія и молитвы! Цёль этихъ подвиговъ есть таинственное, пріискреннее общеніе съ нашимъ Господомъ и Спасителемъ въ таинстве Евхаристіи. Какую же пламенную и живую любовь ко Господу долженъ имётъ каждый, приступающій къ таинственной трапезё и пріемлющій въ себя сокровище, драгоцённёе котораго нётъ ни на землё, ни на небё! Какъ строго и внимательно нужно испытывать ему себя самаго, достойна ли онъ ясть и піеть тёло и кровь Господню, горить ли его сердце къ Богу и Спасителю своему такою полною и самоотверженною любовію, которой не можеть пре-

высить и преодольть никакая земная любовь и привизанность! Если въ сердцъ христіанина есть такая любовь, тогда есть и надежда, что таинственный союзъ его съ Господомъ на-всегда пребудетъ неизмъннымъ и и неразрывнымъ: идъже бо есть сокросище ваше, ту будеть и сердце ваше; а гдъ наще сердце, тамъ и вся наша жизнь!..

## РИМСКІЯ КАТАКОМБЫ.

1 . 1 - -

्राप्त के सूच्या विकास का स्टब्स

Между памятниками христіанской древности не много можно указать такихъ, которые возбуждали бы столько интереса и имъли такую археологическую важность, накъ римскія катакомбы. Это — цёлый подземный городъ, который вдругъ переносить мысль и воображение посвтителя за тысячу шестьсотъ лътъ тому назадъ и даетъ ему наглядную картину давно минувшей религіозной жизни со всей ея внъшней обстановкой. Эта жизнь проходила среди обстоятельствъ слишкомъ исключительныхъ, чтобы не возбудить къ себъ симпатичнаго вниманія. А ея формы, уцільтвинія отъ разрушительнаго дъйствія времени въ св. храмахъ, свящ. изображеніяхъ, сосудахъ, надписяхъ и проч. имъютъ высокій научный интересъ уже и потому одному, что связываются по своему внутреннему смыслу съ таковыми же формами религіозной жизни нашего времени. Воть почему въ наши дни надъ реставраціей катакомбъ трудятся и правительства и частныя лица. Эти труды объщають важные результаты для церковной исторіи и особенно для археологіи. Въ ожиданіи этихъ результатовъ мы хотимъ представить краткій очеркъ устройства катакомбъ, ихъ исторіи и сдёланныхъ уже въ нихъ открытій, подъ руководствомъ лучшихъ знатоковъ этого предмета.

T.

Исторія первых христівисних владбищь въ Рамъ, наи жетакомбъ, кемъ якъ обыкновенно навывають, можеть быть разділена на три періода: первый — отъ начала ихъ до жервыхъ годовъ IV віна, второй отъ начала IV до VII в. и третій — съ этого віна до нашего времени, поторому предстоить задача окончательнаго разъясненія этой исторіи.

Но прежде, чемъ перенесемся съ нелими чителелями къ первому періоду исторіи христіанскихъ катакомбъ ръ Римъ, мы должны, во набъжаніе недоразумьній, скавать два три слова объ историческомъ проистождения семело сидва "катакомбы". Легво подумать, что названіе: "надакомор" орго первоначатрнями названіеми первыхъ христіансвихъ усыпальницъ, или владбищъ. На самомъ же двав это было вовсе не такъ. Рамъ окруп жень дананою ненью кладбиць, --- числомъ около шестидеоден. Эти кладбища носять на себр имена одного. нан инскольних святых, остатки которых тамъ пополуся. Такъ, есть усыпальницы святыхъ Нерея и Ахил-10, (1) cp. Arnech, (2) cs. Hankparia, (3) cs. Heteraта (4) .св. Приспидан (в) и др. Иногда эти усыпальницы, получали свое названіе отъ мастности, въ которой были выводаны, (•) и такимъ образомъ вивсто одного носили два, три и болве названія. Такъ на пр.

<sup>(1)</sup> Память ихъ празднуется нашею церковие 15 мая.

<sup>(</sup>з) 21 января.

<sup>.(</sup>а) 9 севраля.

<sup>(4)</sup> Въ нашихъ святнахъ не уновинается.

<sup>(8) 7</sup> inous.

<sup>(\*)</sup> Hanp. Ad Nymphas, Ad ursum pileatum, Inter duas lauras, Ad Sektum Philippi n npou.

усыпальница св. Севастіана, называвшаяся также Соеmeterium ad Sanctam Caeciliam (1) промъ этого названія носькие еще изснольно другикъ и въ томъ числъ Соеmeterium ad Catacumbas. Snavenie evoro caosa snoans не извъстно, коги происхондение его и связывають съ твиъ обстоятельствомъ, что въ склепв, который и теперь существуеть быть этого кладбища, ивкоторов время были погребены священные останки первоверховныхъ апостоловъ Петра и Павла. Такинъ образомъ, но этому объясненю, катакомбами называлось то кладбище, которое примыкало къ гробницамъ первоверковныхъ апостоловъ (2). Во всякомъ случав, названіе Ad Catacumbas было первоначально частнымъ названіемъ этого кладбища, потомъ начали употреблять его въ болъе широкомъ значении и наконецъ стали называть "катакомбами" всь вмёсть взятыя подземныя усывальницы Рима.

Происхожденіе "катакомов" на последнее премя сдалалось предметомъ долгихъ споровъ. Археологи трекъ последнихъ столетій, опирансь на две или на три двусмысленныхъ мъста, выскавали мивніе, что "катакомом" были первоначально ничто иное, каль глубомія ямы оъ вётнимі побочнихъ галлерей, изъ поторыхъ Римлине изыческаго періода брали несокъ и камни для городомихъ построекъ. Эти песчаныя ямы назывались агена-

<sup>(4)</sup> т. е. усыпальница при гробъ Св. Цециліи.

<sup>(2)</sup> Есть впрочежь с сще женовью объясненій. Некоторые проявводять это слово отъ греческаго слова хатахоµβіі, которое осначаєть глубокую яку, каковое названіе какъ нельяя боле идеть из подвемельнить катакомбъ: locus cavus atque profundos, qualia Romne praesestim coemeteria esse solebant in arenariis profundis cryptis excavata. Baron. An. ad Martyr. 20 jan. Виземанъ производить натакомбы отъ греческаго предкога хата (къ) и латинскаго слова сишва (лодка и оврагъ). Fabiola рад. 1971

гіа; это же названіе осталось (пром'я других в названій н за христіанскими усыпальницами (4). Но богъе тщательное изследование ученаго Марки и другихъ антикваріевъ вполив опровергло эту теорію. Мы впрочемъ не будемъ разбирать и опфинвать доказательствъ о. Марки; потому что не считаемъ вопроса о происхожденім катакомбъ на столько важнымъ, чтобы входить, но поводу его, въ разсужденія. Были ли это заброшенныя язычниками каменоломни, или песчаныя ямы, устроены ли они христіанами, независимо отъ этихъ заброшенных раскопокъ языческихъ, --- значеніе ихъ оть того нисколько не изменяется. Устройство катакомбъ въ томъ пластв земли, изъ котораго язычники не могли брать ни песку, ни камней, и котораго сабдовательно не имъим причинь расиалывать, намъ кажется вполнъ достаточнымъ доказательствомъ чисто христіанскаго ихъ происхожденія, помимо всёхъ догматическихъ, моральныхъ палеографическихъ и другихъ соображеній, представляемыхъ о. Марки (2).

Воть устройство катакомбъ. Чтобы попасть въ катакомбы, нужно сначала спускаться по ступенькамъ чрезвычайно крутой лъстивцы, ноторая доводить вась до слоя рыклаго, разсыпчатаго песку, который съ послъдней ступенькой достигаеть твердости рыклой, но прочной скалы, на поверхности которой еще до сихъ поръ замътны слъды самыхъ легкихъ ударовъ заступа. Когда

<sup>(4)</sup> Wid. apud Panuin. de ritu sepeliendi mortues, cap. XII et XIII; apud Baronium in notis ad Martyrologium; apud Ruinart. in actis Martyrum.

<sup>(\*)</sup> Почна Рима и его окрестностей состоить изъ трехъ пластовъ: верхній песчаный навывается: розговава, средній — рыхлая скала tufa granulare; нижній — кремнистая скала — Lithoide: изъ верхняго язычники брали песокъ, изъ нажниго — камни, въ среднемъ устросим катакомбы.

вы достигнете этой свады, то это значить, что вы достигли церваго этажа катакомбъ. Отсюда спускаются еще ниже лъстницы и ведуть васъ во второй и даже третій этажь. И лъстницы и этажи устроены всъ одинаково.

- Катакомбы во всёхъ ярусахъ могуть быть разделены на три части: на галлереи, комнаты и церкви. Галлереи это применые и узкіе корридоры, высвченные въ скалъ довольно правильно, такъ что полъ. и потолокъ приходятся подъ прямыми углами къ ствиамъ корридоровъ. Въ некоторыхъ местахъ они такъ съуживаются, что два человъка съ трудомъ могутъ разойтись, не становясь другь къ другу бокомъ. Часто эти галлерем тянутся по прямой диніи на доводьно значительное пространство и пересъкаются другими галдереями; эти въ свою очередь-еще другими, такъ что въ общемъ образуется настоящій лабиринть, - съть подземных корридоровъ, которую нътъ возможности распутать. По теряться въ этомъ дабиринтъ такъ же дегко, какъ и опасно. Между тъмъ эти корридоры устроены не для того только, чтобы служить проходами до какого-нибудь опредъленнаго мъста, какъ можно бы предполагать по ихъ названію. Они сами по себъ составляють; катакомбу, или кладбище. Ихъ стъны, также какъ стънки, между которыми вырублены ступеньки ліствиць, наполнены гробницами, какъ цчелиный улей — сотами. Онъ представляютъ ряды углубленій большихъ и маленькихъ, но достаточно длинныхъ, чтобы могло помъститься въ нихъ человъческое тело, будеть ли то тело младенца, или взрослаго человъка. Тъла клались параллельно въ галлереямъ. Иногда число этихъ углубленій оть потолка до полу галдереи доходить до четырнадцати, иногда ихъ бываеть только три или четыре. Эти углубленія такъ корошо принаровлены къ объему тълъ, которыя въ няхъ ноложены, что, повсей въроятности, каждое изъ няхъ вырубалось по мъръ надобности.

Когда тело, завернутое въ саванъ, виладывалось въ свою тасную велейку; то отверстіе этой пелейки тицательно задълывалось иногда мраморной доской, а чаще нъсколькими широкими черепицами, по кралиъ вдъданными въ пазъ, или выемку, нарочно для этой цъли сдравную въ окраинахъ скалы. Затемъ эти чезамазывались цементомъ и гробница -- горепицы това. Эпитафіи выръзывали или на мраморъ, или выводили на извъстковомъ растворъ цемента какимъ-то острымъ миструментомъ. Тысячи надписей перваго рода собраны и хранятся въ разныхъ музеяхъ и церкважь; огромное воличество надписей втораго рода тоже скопировано и обнародовано; но большая часть гробимир не имъетъ надписей и не даетъ никакихъ свъденій о своихъ покойникахъ. Къ какой эпохъ относятся эти христіанскія усыпальницы, и какъ опредълить время ихъ происхожденія?

Не сохранилось нивакого указанія на то, чтобы христіане хоронили своихъ покойниковъ гді нибудь въ другомъ містів прежде устройства катакомбъ. Это невольно заставляеть думать, что катакомбы начали устрояться въ Римі съ самаго же появленія здісь христіанства. Какими же соображеніями ведились первые христіане, давая такое устройство своимъ усыпальницамъ? Думають, — слідующими. Извістно, что тіло Господа Імсуса, по снятіи съ креста, было обернуто въ льняную плащаницу, покрыто благовонными мастями и положено во гробів, высівченномъ въ каменной скалів.

Входъ въ него, какъ извъстно, заваленъ былъ камнемъ. Апостолъ Павелъ, какъ читаемъ въ его посланіяхъ, часто представляетъ върующимъ восиресеніе Христа Спасителя, какъ образъ ихъ будущаго восиресенія, называя ихъ спогребнимися Ему прещеніемъ въ смерть (¹). По этому нътъ ничего естественнъе, что первые върующіе, предъ которыми живо предносился Ликъ Вожественнаго Искупителя, котъли подражать Ему и въ образъ погребенія, чтобы возстать съ Нимъ по образу Его восиресенія. Такимъ образомъ, съ одной стороны—желаніе подражать Господу въ Его погребеніи, съ другой—надежда восиреснуть съ Нимъ привели христіанъ къ мысли дать такое устройство своимъ усынальницамъ.

Это мивніе подтверждается и выраженіями надгробныхъ надписей. Ни на одной изъ нихъ нътъ слова "погребенъ" (inhumatus), а—"положенъ въ миръ" (deposijus in расе), "положеніе" (depositio)—таковы общеупотребительныя выраженія. Этими оразами христіане первыхъ трехъ въковъ выражали ту мысль, что мертвые въ этихъ мъстахъ положены только на время—до тъхъ поръ, какъ ихъ позовуть отсюда; они только поручены върному, но временному охраненію, какъ залогъ или драгоціяное сокровище. Самое названіе кладбища Соеmeterium (3) подтверждаеть тоже самое. Въ этой общей

<sup>(1)</sup> Колосс. 2, 12. Римл. 6, 4.

<sup>(4)</sup> Соементим—греческое количтиров (отъ колиме — ножиться спать). По свидетельству Атенея, Критине навывали словомъ количтиров общия спальни въ гостинницахъ (Athen. lib. 4, с. 5). Не трудно понять, почему кристіане дали такое названіе кладбищамъ. Они всегда смотрели на настоящую жизнь, какъ на чужую сторону, по которой они странствують, стремясь къ небесному отечеству, своей настоящей родинъ. Кладбища такимъ образомъ имъли значеніе ночлега, съ котораго уснувние пробуждались для другой лучной жизни.

спальнъ почный уснуви до радостнаго угра, ногда займется зари и звукъ послъдней трубы разбудить ихъ. Вотъ ночему гробница называется "мъстомъ" (locus), ими чаще "узкимъ мъстомъ, (loculus), времено занимаємымъ отшедищим во Христъ Інсусъ.

Что жатакомбы по своему происхождению относится къ первымъ годамъ кристіанства въ Римъ, тому находимъ мы доказтельства въ самыхъ же катакомбахъ. Стиль живониси, которую открыли тамъ въ настоящее время, принадлежить той эпохв, ногда это искуство еще процедтало. Символическій характерь этой живописи указываеть на самую отдаленную эпоху, потому что вкусъ къ симводическимъ изображеніямъ, отпрываемымъ въ катакомбахъ, скоро и надолго затемъ упаль въ пристіанстве. Хотя въ наднисяхъ редио можно встретить указаніе на годь смерти усопшаго, тамъ не менае вуз 10,000 надписей, собращных и публикованных ученымь и талантливымъ Росси, насчитывается до 300 такихъ, которыя указывають на годы консульства носей первыхъ императоровь и дов дать ихь до половины четвертаго въка (до 350 г. (1) по Р. Хр.) Еще одно любопытное м житересное обынновение даеть намь возможность уэнавать приблизительно время устройства гробницъ. Въ то время, навъ нужно было задълывать отверстіе гробинцы, родители или друзвя усопшаго, чтобы послъ найти дорогую для себя могилу между множествомъ другихъ, иногда вдавливали въ свъжій еще цементь мо-

<sup>(1)</sup> Въ Херс. епарх. въдомостяхъ (1864 г. № 2, стр. 83) приводится одно надпись, относящаяся въ III му въну по Р. Хр.—Прим. ред.

тилы медаль, камею, резной памень, инопра даже: разковину, или кремень. Этм примёты необходимо быле класть на тёхь особенно гробницахь, на поторыхь не дёлалось надписи, — иначе не было воаможности отым скать ихъ. Много такихъ вещей, служившихъ примътами, собрано уже; а множество другихъ неходятъ и теперь почти ежедневно. Нередко тамъ и сямъ медали, прилёпленныя къ цементу, упадали, но сторона, которой они держались на немъ, очень отчетливо отпечатлевалась на отверденией замазкъ. Эти отпенатни тоже указывають на годы смерти покойника, которые восходять часто къ Доминіану и даже другимъ древнейшимъ императорамъ.

Вообще первенствующие христиве заботиво отмъчали время смерти усопшихъ, и чаще - день, чъмъ годъ этой смерти. Кромъ обывновенныхъ побужденій родственной любви, или братокой прівани, было жь тому еще побуждение, на которое между прочимъ упазывается и въ надвисахъ на гробницахъ. Въ жаше время обынновенно на могильныхъ престахо, или оннавоний в выставляется годъ и число мъсяца, когда скончался почившій. И если съ указаніемъ на число місяца не бу: деть обозначень и годь, тогда указаціе терпеть почти всякое значеніе, но не на обороть. Но между твиъ, какъ менъе древнія надписи въ катакомбахъ укавывають годь смерти, встрвиаются другія, которыя отыбиають только день, въ который усопшій нерещоль въ лучшую жизнь, исполненный упованія (христіанинь), или дерзновенія (мученикъ). Это объясняется очень просто. Въ эпоху, о которой у насъ ръчь, память каждаго върующаго, будеть ли онъ простой христіанинъ или мученикъ, праздновалась ежегодно именно въ тотъ

день, въ который онъ скончалоя. А для этого естественно было необходимо внать навёрное день кончины наждаго. Вотъ почему такъ тщательно въ древнейшихъ надписахъ отмачался день кончины усопшаго.

. Все это, по мивнію ученых изследователей катакомбъ, даетъ право отнести происхождение ихъ къ первымъ годамъ нашей эры. Теперь остается сказать, до накого времени христіане пользовались ими. Когда церковь получила миръ, върующіе по глубокому чувству благочестія старались быть погребенными посл'в своей смерти подав св. мучениковъ и мученицъ предшествовавшаго времени. Но вообще они довольствовались въ этомъ случав темъ, если имъ погребали подъ поломъ галдерей. Отсюда произошли нагробные камни, которые часто находять подъ щебнемъ катакомбъ; всв они указывають на консульскіе годы IV в. Они толще, шире, лучще обдаданы и не столь простаго стиля, какъ тъ, которыя придъланы нъ боковымъ ствиамъ и которыя указывають на годы болье древніе. Но къ концу этого въка эти памятники дълаются ръже и ръже, а въ У и несколько поздиже христіане, уже перестають погребать своихъ покойниковъ въ катакомбахъ. Папа Дамасъ, умершій въ 384 г., говорить намъ въ своей эпитафіи, что онъ не дерзаеть сложить свои кости при костяхъ св. мучениковъ.

Мы видели пока только галлерен, или корридоры. Заглянемъ теперь въ залы, или комнаты Онв назывались кубикулами (cubicula — спальни) и имвють различное устройство. Большею частію — это четверо-угольныя комнаты, почти квадратныя — не равной величины. Но есть и полукруглыя, трехъугольныя, шестиугольныя, осьмиугольныя и проч. Эти особенности

въ формъ кубикуль обусловливались особенностями грунта, въ которыхъ они были устроены. Не одною формою, но и размърами и назначениемъ различаются между собою эти кубикулы. Различие ихъ въ двухъ послъднихъ отношенияхъ было причиною того, что эти комнаты кромъ одного общаго носили еще другия частныя назнавались просто cubiculae; средние— стуртаю (гроты пещеры), самыя большия—агеае (площадки).

Вотъ устройство обывновенныхъ кубикулъ. Предъ нами отверстіе въ стънъ галлереи. Это отверстіе очень похоже на дверь; но съ однимъ только порогомъ, а иногда и просто безъ всякаго порога. Переступивши чрезъ порогъ, мы очутимся въ маленькой комната въ нъсколько футовъ длины, ширины и высоты. Обыкновенно эта комнатка представляетъ видъ полукруглой маленькой часовии. Но накъ сказали мы выше, -- это -не единственная, ла только главная форма кубикуль. Задняя ствиа кубикулы (противъ входа) большею частью бываеть занята гробницею мученика. Гробница возвышается на нъсколько футовъ надъ уровнемъ пола и помъщается въ нишъ; она покрыта сверху мраморною, или простою каменною доскою, на которой очень удобно совершать св. тайны. Возношеніе Пречистаго Тала и Честной Крови Божественнаго Искупителя на гробахъ мучениковъ съ глубокой древности было самою славною привиллегіею св. испов'вдниковъ христовыхъ, останки которыхъ служили въ этомъ случав какъ бы подножіемъ Божественному Агнцу, закланному отъ сложенія міра (1). Въ ствнахъ кубикулы помвщаются, го-



<sup>(1)</sup> Эту мысль высказаль одинь древній христіанскій поэть въ сла-

разонтально из нимъ, два или три loculi, камъ въ галмеренкъ. Полукругдын кубикулы, носящія болье частное наименованіе толюсось (tholus), большею частію укращены живописными изображеніями, о которыхъ будеть рачь ниже. Если мы присовожупимъ ко всему этому красноватый цвать камня, или торфа, въ которомъ выконаны кубикулы, то будемъ имать наглядное представленіе и о формъ, и о физіономіи кубикулы.

Нъкоторыя кубикулы сообщаются съ поверхностік почны посредствомъ отверстій среднихъ разміровъ. Такія кубикулы называются "свётными кубикулами (cubicula clara)... Кубикула безь отверстія называется "обын новенной кубикулой (cubiculum vulgare)., Какъ показываеть самое название отверстій—luminaria— онъ служили проводниками свъта и воздуха въ кубикулы. Не безъ основанія также можно думать, что чрезь эти вк отверстія иногда спускались и живые, спасавшіеся отп пресладованія, и тала мученинова, если не было возможности спустить ихъ въ катакомби чрезь обынновенные входы. Этимъ, кажется, всего естественнъе объясняется то обстоятельство, что эти отверстія устроены не вертикально, какъ наши трубы, а наклонно. Второю причиною могло быть то, чтобы дождь, несожь ц жамии не упадали прямо на голову присутствовавшихт въ кубикуль. Съ цълію предупредить подобныя случайности, отверстіниъ давали квадратную форму. Если

дующемъ стихотвореніи:

Sic venerare ossa libet,
Ossibus altar et impositum;
Illa Dei sita sub pedibus,
Prospicit haec, populosque suos
Carmine propitiata fovet.
(Prudentius, περί γεφ. III, 43)

пинія отверстія шла чрезъ торфъ, то ствики его ничвиъ не украплялись, а если чрезъ песокъ, или почву, словившуюся изъ растительныхъ остатковъ, то ствики обкладывались камнемъ или кирпичемъ, для кръпости. Зерхняя часть отверстія находилась не прямо на землів, ь обывновенно обводилась маленькою, каменною, или кирпичною ствикою въ футь вышины, которая не дозволяла дождю размывать окраины отверстія и увлекать въ него песокъ и камни (1). Отверстія, о косовременны самому устройгорыхъ мы говоримъ, тву катакомбъ. На нижнихъ частяхъ нъкоторыхъ изъ ихъ сохранились еще остатки первоначальной живописи. Кубинулы обязаны своимъ устройствомъ благонестию частныхъ лицъ. Ихъ назначение служить семейными усыпальницами. Отсюда ихъ надписи, столь обыкковенныя въ катакомбажъ: Cubiculum Domitiani, Cubicunm Gardentu, Cubiculum Aureliae, Cubiculum Germilani. Эти усыпальницы всегда были болъе или менъе тщагельно отдъланы и украшены смотря по состоянію и общественному положенію ихъ устроителей. По разміврамъ всь эти кубикулы похожи одна на другую, но въ гругихъ отношеніяхъ между ними существуеть большал разность. Такъ, одив изъ нихъ имъютъ гробницы подъ арной, а другія н∈ иміноть; въ однихь эти гробницы служили престолами для безировной жертвы, въ другихъ не служили; ваконецъ однъ укращены живописью, а другія нътъ.

Главное украшеніе кубикуль составляеть monumentum arcuatum (памятникъ подъ аркой). У стъны, находившейся прямо противъ входа въ кубикулу, какъ мы сказали, стояла обыкновенно гробница. Ее вырубали въ

<sup>(1)</sup> Marchi p. 168,

самой этой ствив лакъ, что надъ верхнею ея частію возвышалась арка; а вижнія боковыя части отділялись отъ ствиы узенькими проходами. Она имъла форму камина. На народномъ языкъ эти гробцицы, назвывадись monumenta arcuata (памятники подъ аркой); но настояmee ихъ название было arcosolium, которое означаетъ тоже самое. Этотъ агсовойим обыкновенно возышался надъ поломъ кубикулы на ивсколько футовъ; иногда передъ нимъ лежалъ намень вмёсто балюстрады; боковыя ствики, равно какъ и вся ниша большею настію были украшены живописью al fresco. Въ малыхъ кубинулахъ эта гробница иногда бывала занята мощами мученика; обыкновенно же въ ней покоились смертные останки устроителя кубикулы, или кого нибудь изъ его. родныхъ и друзей. Но въ среднихъ и большихъ кубикунахъ въ этихъ гробницахъ всегда покоились мощи мучениковъ.

Первенствующая церковь такъ высоко цёнила эти кубикулы, что установила въ іерархіи церковной особую должность иубикуларіевъ (cubicularii хранители кубикуль, они же и martyrarii — хранители мощей мученическихъ). Эти кубикуларіи занимали мъсто выше уподіаконовъ (').

Среднія и большія кубикулы, носившія, кром'в указанных нами частных наименованій, общее наименованіе церквей, или базиликъ,—служили м'эстами общественных собраній для первых христіанъ, и имъли

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Constituit, ut si qui desideraret in aecclesia militare....ut esset prius ostiarius, deinde Lector, et postea Exorcista per tempora quae Episcopus statuit, deinde Acolytus, annis quinque; Subdiaconus, annis quinque; Custos
Martyrum, annis quinque; Presbyter, annis tribus,... et sic ad ordinem.
Episcopatus ascendere.... Anast. in Sylu.

предъ малыми кубикулами то преимущество, что ноеда обладали одной, или извекопъкими гробницами... из чениковъ. На этихъ гробницахъ менлючительно совера шалась безкровная жертва.

Существенное различіе между всёми кубикуламиц какъ мы сказали, состоить въ размъракъ ихъ. Обынно венная кубикула относится къ гроту, какъ часть къ цёт лому (1). Отсюда и происходить, что въ нъковорывъ гротахъ находится по нъскольку кубикулъ, какъ въ домакъ обыкновенно бываетъ по нъскольку комнатъ (2). А такъ какъ среднія и большія кубикулы служили храмами для первыхъ христіанъ; то, по всей въроятности, мална кубикулы, находившіяся въ нихъ, были проточинеми боковыхъ придъловъ въ нашихъ церквакъ.

Такихъ церквей очень много въ катакомбахъ, особенно въ усыпальницахъ Св. Каллиста, Претежстата и Агнесы. Одна изъ самыхъ большихъ находится въ усыпальницъ Св. Прискиллы, и едва ли же самая пракивая—въ усыпальницъ Св. Елены.

Малыхъ церквей, или гротовъ, мы описывать не будемъ. Это—тъже кубикулы, только большихъ размърожь. Но большія церкви требують обстоятельныго описанія.

Мы—въ базиликъ Св. Севастіана. Пусть і наши ям., татели представять себъ двъ кубикулы, тольвонито нами описанныя, и поставять ихъ одна къ другой пакъ,. чтобы по срединъ ихъ проходилъ корридоръ, тоже нами описанный. Корридоръ открываеть входъ въ ту и

<sup>(4)</sup> Il cubiculum è la parte, la Cripta è il tutto.—Marchi, p. 168.

<sup>(2)</sup> Marcellus presbyter noctu collegit corpera (Marcellini ei aliorum). 2011 et sépelivit ea in via Salariue, in coemeteria Priscillae, in cubiculo classos quod patet usque in hodierum diem... in crypta junta "corpus S. Alrescont" tionis. Anast. Biblioth. in Mrycellin. Pap. Marchi p. 1084-3.

другую пубикучу. Эки двы пубикулы, перервзаннъи корранеромъ, составляють двъ половины одной цериви Въ ковцъ одной изъ этихъ половины даходится аркосолій, жертвенникъ — гробница. Въ этой половинъ цериви, по очень въростиой догадкъ ученыхъ, отожи мущины подъ надзоромъ такъ называемыхъ приженщины подъ наблюденіемъ "діакомиссъ». Это раздълеміє обоихъ половъ при богослуженіи, какъ извъстно, отрого наблюдалесь ъъ древней церкви.

. : Красиво, высъченныя, подуколодны изъ извёстковаго иминя.. съ пьедесталами и капителями, отделяли олну оть другой различныя части церкви и укращали собою окранны входовъ: При одной изъ такихъ перквей, недавно открытых въ усыпальницъ Каллиста, есть комнага, сообщающаяся съ церковію посредствомъ отверстія, именощаго видъ воронки и пробитаго въ стене, толицина которой доходить до 12-ти, футовъ. Поль въ этой комнать ниже пола церкви на пять или на щесть футовъ и устроенъ наискось, такъ что находившиеся въ этой воинать могли слышать все, что говорилось въ цериви, но не магли ничего, видеть. Догадываются, и це беги основанія, что эта комната назначалась для торо :Класса каюнихся, которые назывались слушающими (ARBOYPEC, audientes) B. AAR (OHOWEHHELES MATEX & LATEX & LEVEL Cather chumoni).

Наждая изъ двухъ. подовинъ церкви подраздълвлась еще на двъ части полуколдонами — на половинъ женской, м приястрами на мужской. Въ одной изъ этихъ пилястръ екъза и наша, въ которую, можно поставить образъ и двимпаду. Но самую замъчательную особенность подземнихъ базиликъ составляеть то, что мужская, половина

ихъ длиниве на цваую треть женской. Это лишнее пространство занято алтаремъ, который отделяется отъ церкви двумя колоннами, заложенными въ стану. Своды алтаря значительно ниже сводовъ самой церкви,--что часто можно видеть и въ храмамъ наитего времени. Въ каждомъ отдъленіи объихъ половинъ намодится по высокой гробниць, вдыланной въ стыну и вынчасной аркой, и четыре или пять рядовъ loculi въ ствнахъ. Въ углублении алтаря у самой средним ствим стоить съдалище съ ствиками и ручками, выръзанными въ камив. По обоимъ сторонамъ его вдоль ствиы алтари тяпутся двъ, тоже каменныя, лавии. Это-престолъ спяскопскій и съдалища для пресвитеровъ. Очь стояль нъ аркосоліуму подъ прямымъ угломъ; съ этого престола епископъ обыкновенно говорилъ свои поучения къ шач роду. Въ главной церкви усыпальницы Св. Агнесы находится presbyterium. Это - пруглое пространство, устроенное позади аркосоліума и назначенное для клира.. Въ одномъ изъ боковыхъ отделеній этой церкви можно видвть два углубленія въ боковыхъ стенахъ. Назначеніе этихъ углубленій, достаточныхъ для помъщенія нъскольвикъ человъкъ, съ достовърностію неизвъстно. Догадываются, что это были исповедальни (1). Во многих подземныхъ базиликахъ алтарь отделялся оть церков чемъто въ родъ балюстрады, или каменной рынетки. Эта ръшетка называлась transennes. Ея назначение состояло въ томъ, чтобы защищать автарь отъ натионовъ излишней ревности, или любопытства. Въ усыпальницъ св. Каллиста одна изъ этихъ transennes довольно хорошо сохранилась. На верхней части ея въ трехъ местахъ

<sup>(1)</sup> Hist. des Catacombes de Rome par l'Abbé 1. Geume, pag. 233 4-238

встричается ионограмия Христа Спасителя, въ форми креста св. Андрея. Во многихъ другихъ базыликахъ, (напр. св. Прискилым и св. Елены) также можно видить обломии этихъ балюстрадъ. Они-то ввроятно и превратились въ наши иконостасы. По бокамъ некоторымъ базиликъ накодятся комнаты, въ углублени которыхъ стоять наседры, а въдоль стенъ тянутся каменныя давни. По отсутствио въ этихъ комнатахъ арносоліумовъ догадываются, что оне назначались для первоначальнаго обученія оглашенныхъ истинамъ вёры (1).

Таково первоначальное устройство подземных христіанских церквей; оно—какъ легко видёть—и теперь въ главныхъ чертахъ сокранилось въ архитектурё всёхъ христіанскихъ храмовъ восточныхъ и западнияхъ.

## II.

Описанныя наши кубикулы, каковы бы ни была ихъ размеры, большею частію всё были украшены постенамъ и сводамъ священными изображеніями. Эти изображенія, съ технической стороны, трехъ родовъ — живописныя, скульптурныя и мозаическія; по содержанію — историческія и символическія. Со стороны выполненія лучшія принадлежатъ древнейшему, худшія поздевйшему времени. Что касается вообще времени ихъ происхожденія; то некоторыя изъ нихъ—не безъ основанія—относять къ первымъ временамъ христіанства въ Римъ. Сравнительное изученіе этихъ изображеній продолжается и теперь, и лучшіе археологи возводять начало многихъ

<sup>(1)</sup> Boldetti, lib. 1, c. IV, pag. 13.

изъ никъ иъ первымъ тодамъ вторато въка: (1). Кромъ особенностей стидя довазательствомъ глубокой древности многихъ св. изображеній служитъ то, что онъ перемъчнаны съ изображеніями предметовъ; заимотвованныхъ изъ язычества и слъд. должны принадлежать той эмохъ, ногда христіанство пріобрътано своикъ первыйъ предвий формы для образивто выражейія светхъ высокихъ истинъ, такъ какъ своихъ формъ не уситюю спревыработать (2).

Въ этихъ св. изображеніяхъ какъ историческихъ, тамъ и символическихъ послъдовательно проведены вет основные догматы аристіанства. Аналогія между тами мідругими превосходно выдержана.

Рядъ изображеній съ историческим зарантеромъ начинается съ изображенія Адама и Евы. Между випурами прародителей возвыщается запрещенное древо, которое обвиваеть своими кольцами змій искуситель. Это изображеніе находится въ усыпальний св. Атнесы. Въ усыпальний св. Каллиста наши прародители изображены въ моменть горькаго сознанія, что они пали. Они стараются прикрыть свою наготу. Въ этихъ двухъ формахъ печальная исторія наших прародителей воспроизведена во многихъ усыпальницахъ. Смыслъ ея въ той и другой формъ одинъ тотъ же. Это — наглядное изображеніе первороднаго гръха съ его слъдствіями. Оченъ естественно, что этотъ основной догмать христіанства наши предки прежде всего старались выяснить и словами и образами новообращеннымъ. Онъ осязательно

<sup>(4)</sup> Boldetti, lib, I. c. V, p. 17. Marchi, p. 184.

<sup>(2)</sup> Raoul Rochette, tabl. des Catacombes, p? 102.

давать имъ понять ихъ беспомощность и нужду въ Божественномъ Исвупитель (1),

:: Зв /изображеніемъ цечальной исторіи нашихъ прародителей следуеть изображение не менве печальной истоdiв. ихи дигей. Каинъ и Авель изображены приготовлямининия въ жертвокриношению. Каинъ несетъ на своижь плечахь опромную, виноградную лозу, Авель молодаго барашка. Канкъ, какъ человъкъ, преданный прибымъ занатіниъ земледваьна, одеть только наполовину. Авель, проводитий менюе грубую жизнь пастуха, тушику, спускающуюся до половины общечень въ толени. Надъ ними помъщается фигура почтеннаго отарца на троив. Это — Господь Саваоов, принимающій приношенія обоихъ братьевъ. Отношеніе его жь. замив жертвоприноменіямь выражено въ томъ, что ошть благословляетъ жертву Авеля и отвращаеть свои глаза, оты жертвы Канна. Для обозначенія эпохи этого достопамятного событія за престоломъ Господа виднъ--ются на половину спрятанныя за нимъ фигуры Адама и Евы - единственных тогда жителей на земль.

"Истановноствить стой картины, находящейся въ усипредмета, присоединена еще одна на предмета, находящемся въ усынальницъ Св. Агнесы: ноги Ветхаго деньми покоятся на изманейвъ, назнаваемой suppedaneum или scabellum. Этимъ обозначалось Ножественное достоинство Съдиналожна престоять: scabellum была мебелью, исключипредмета усвоенного для вначныхъ лицъ, какъ видно изъ письма Блаж. Іеронима къ Евстахіи (2).

<sup>(1)</sup> Tertull. De resurectione car. c. 48 August. Jn psal XL. Jd. De Symb, lib. III, c. IV et c.

<sup>(2)</sup> Epist. 22 ad Eustach.

Въ фигурахъ двухъ братьевъ, столь размичныхъ мо своимъ характерамъ и судьбъ, первые христіане хотъли наглядно изобразить язычниковъ, своихъ неумолимыхъ гонителей и себя самихъ—невинныхъ страдалъпевъ. Это – продолженіе слъдствій того же первороднато гръха, введшаго зависть и смерть въ міръл раздълившаго брата на брата своего. Конецъ этому раздъленію только во Христъ и со Христомъ (!).

Ной въ ковчегъ, спасающися отъ потопленія, представляеть собою очень краснорачивый символь возрождавшейся церкви, -- единственнаго ковчега, спасающаго оть въчнаго потопленія. Изображеніе Ноя встръчается очень часто въ катакомбахъ. Въ полукруглой нишъ моarcuati, находящагося въ усыпальниць св. Прискиллы, праотецъ Ной изображенъ на половину высунувшимся изъ ковчега и протигивающимъ свою руку къ голубю, летящему къ нему съ масничною въткой въ клювъ. Ковчегъ имъетъ видъ четверсугольнаго нщика. Это - символъ въчной меноколебимости церкви (2). "Если послъ потопа, изображающего св. крещеніе, вы видите подав Ноя голубицу съ масличною ВЪТКОЙ ВЪ КЛЮВЪ; ТО ЗНАЙТС, ЧТО ЭТО-ВЪСТИВКЪ МЕРА. Онъ возвъщаетъ вамъ, что вами не правды очищемы и миръ водворился между вами и Богомъ. Потопъ кончился, Ной, -- родоначальникъ новаго міра, спастійся въ ковчеть, имъ самимъ устроенномъ, не смотря на насмъшки гръшниковъ, выходить на землю съ своимъ семействомъ и вступаетъ въ обладание ею, не боясь но-

<sup>(1)</sup> S. Ambros. De Parad. c. II; Tertull. S. Cypr. De bono patientiae et c.

<sup>(2)</sup> Quadratum enim, quacumque verteris, firmiter stat. B. Aug Cont. Faustum. lib. XII, c. XIV.

вато потепа. Во всих этих обстоичельствам вы таннственно совершете Господа, главу новаго народа, спасшатося въ церкви, которую онъ устроиль, не спотря на преследования явычниковъ и іудеевъ. По исполнения временъ, онъ взойдетъ на небо съ своими избранными и водарится съ ними на въни". Такое объяснение отому символу даютъ св. отцы и учители церкви (1).

Одно изъ самыхъ распространенникъ ввображеній въ катакомбамъ есть изображеніе жертвоприношенія Авраама. Благочестивне христіале первыхъ въковъ имъли двъ причини учащать это изображеніе: жевинный, обреченный на закланіе Исаанъ слушить съ едной стороны живымъ образомъ ихъ самихъ, подобно сму мезанныхъ, обреченныхъ на заклаліе, съ другой — образомъ Вожественнато Искупителя, этого Агнца, закланнаго прещде слошенія міра любовію Отца изъ любии въ падшимъ люденъ (3).

<sup>(\*)</sup> August. De civitate Dei, iib. XV, c. VI. S. Cipr. Epist. ad Pomp. idem contra Norat. Tortull. lib. de Baptismo; S. Justin. Colroqu. cum. Triph. Jud. circa fidem.

<sup>(2)</sup> Здесь им не можемъ не коснуться одного, очень важнаго вопроса: почему первенствующіе христівне для изображенія искупительной жертвы Агила Божія прибъгали къ меторіи Искака, а не изображали этой жертвы примо въ моменть ся примесенія? Другими словани — почему не встричается въ наганомбахъ изображенія преста съ Распятынъ на немъ Господомъ? Изображение Распятаго дъйствительно вовсе не встрачается въ катакомбахъ, но изображение креста встрачается кога и прикровенное. Извъстно, что въ древности было четыре оорны креста: изоставиную форму его представляеть простей столбь, из которому наэменные принцывались веревней, или приколачивались гвоздачи. Эчотанъ называемый простой кресть (cruk simplex). За нямъ следоваль жресть сложный (crux composita), инвиний три сормы: a) crux decussa живив сориу буквы 💢, это-престь Андресвеній, получивній свое навваніе отъ первозваннаго апостола, расилтаго на нежъ; б) стик соминяво живьть форму буквы Т и наконецъ в) стих живівза, нашъ обыкновенный четвероконечный кресть + (vid. apud Gretzer, De cruce, lib. I.,

На числу любимых исторических изображеній вы натакомбахы принадленить изображеніе Всіхозавічнаго Законодателя Новозавітнаго, Христа Спасинела. Изъжизни Моисея воспроизводятся въ катакомбахъ особанно часто четыре событія: восхожденіе на гору Хоривъ для беседы, съ Богомъ, принятіє отъ рукъ Вожімхъ

The state of the s

с. І. Lipsides, De cruce, lib. І. с. VI—IX: Sandini. Hist. famili. проставана. р. 236). Ночену не встръчается въ невтакомбекта только это сорна креста и не встръчается новсе изображенія Расиятало? Это ділялось: первеновнующею церковію изъ овисконденія яв невопцамъ явычищовь ни іудеевъ. Церковь рішились лучше облекать въ самволь: овить расиятін, чівить наглядымъ изображеніемъ вго полекать для немощамъ препятатні, чівить наглядымъ изображеніемъ вго полекать для немощамъ персиятін, чівить наглядымъ изображеніемъ вго полекать для немощамъть престъ Андреевскій представляль съ этой стороцы ту великую выгоду, что совиодаль нее сорна съ начального буквого паниемеранія Христа Опасирала. Члобы больше сбливить его дорну съ именемъ Христа, большемь частию насфражени этоть кресть такъ: Ж. Тамимъ ображень выходила монограмма миени Імсуса Христа, но она вибать са такъ могла удобно наволинать душань каврующихъ и овять расинтия.

<sup>(</sup>f): Tertuil...Lib. conten Judnece: Origon Homilia. L. in Dexed; August. Lib. XII., contin Fauttiin hote.

скрижалей завъта; Чеко изведения воды извъ помы и доконець манна, падающая съ неба. Вы однов нубинуль, находящейся въ усыпальниць св. Калинста; отпрыто гг. Возіо и Воттари два изображенія Монсев-одно живописное, а другое сврежение. Законодажень еврейскій, опершись ногой о камень, наклоняется для того, чтобы снять свою обувв. Таинственнан рука, опускымцаяся изъ облака, обозначаеть присутствие Вога, и непоmnhaeth cloba fincanini wsbyg canou oms nos :: meanas, Мпосто бо, на немь эне вномым, землю селтичесть (Уст. гл. 3 ст. 5). Это изображение гонорико новоображеннымы, что святость для нихъ-первое условіе жизна (1). " Подъ аркою monumenti arcusti, въ усыщальниць: (св. Марцеллина и Петра находитен изображение Монсев, принимающаго скрижали закона. Законодитель изображенъ въ стоячемъ положени, съ ружим подилими лъ облаку, "изъ" котораго Вожественная рука вручаеть ему богоначертанныя сприжали. Еретипи, ужижанные Ветжи Завить предв'повымь, из этомъ изображении могии видить, что одинь и точь же Вогь есть Законодатель и Ветхаго и Новаго Завъта (4): Въ: двукъ опдълеміжь того же грота мы встрачавиь изображеніе двукь христіань на молитев. Они прображены стоя, съ подтытыми вверхь руками. Подражая въ этомъ молитвенномъ положении Господу, распростершему свои! руки на престь, они недвашеь, что имь новитвы, будуть пріятиве Небесному Отцу. See a on bord wear to bee

Изображеніе Моисея, источающаго воду изъ камня, неходится почти во вобхьо усывальницавь. По ученью

<sup>(1)</sup> S. Greg, Naz. Orat. II in Pascha. B. August. Sermo XLII, de Sanctis.

<sup>(2)</sup> Aug. Contra duas Epist. Pelag. lib. III' H IV. 11 ..... 22A ( )

св. Панка, камень изображель Христа, дерево престь, по изъяснению о церкви, вода — токи благодати, очищащей грахи въ прещения, и укранляющей къ мученичеству. Жадность, съ накою бросались на эту воду израчиватие, данала очень прасноранивый урокъ христанамъ (\*).

Изображеніе манны, сходящей съ неба, тоже очень часто встрічается въ натавомбахъ. Она изображала собою великое тамиство Евхаристіи, столь необходимое и нообще для благодатной жизни во Христі и въ особенности для укращенія мучениковъ среди ихъ славныхъ подвиговъ.

Великая борьба, которую вели эти славные борцы христіанства противъ враговъ его требовала всесторовняго подприпленія. И воть мы видимъ, на ряду съ таниственнымъ изображениемъ небесной манны, ихъ главной пищи и подкръпленія, – поучительныя изображенія жобъдъ, одержанныхъ подвижниками въры прежняго времени надъ од врегами и гонителями. Предъ нами Фараонъ, утопающій въ моръ, въ виду торжествующаго Моусев, (2) — Сампсонъ, уносицій на своихъ плечахъ ворота Газы со всеми представляеть собою того, вто ихъ засовами, -- онъ сопрушнать вереи въчина. Давидъ, (;) побъждающій Голіава, изображаеть небеснаго Побъдителя Нероновъ, Домиціановъ, Валерівновъ и другихъ вра-

<sup>(1)</sup> Sed et fontem baptismi nohis atque martyrii cadem petra ostendit. De latere enim ejus, cum percussus est, sanguis et aqua processit: quod baptisma et martyrium figuravit. Hieron, In Icani, q. XLVIII; Id. S. Iustin. colloq. cum Triphon. August. Sermo 29 et 88, De Temp.

<sup>(</sup>s) S. Cyrilli Alexandr. De incarnat, verb c. X. S. Ambros, serm. 25, Pro Com. con.

<sup>(</sup>a) Aug. Serm. 107. S. Greg. Hom. 21 in Evangel.

говъ христанства ('). Илія, на огненной колесницъ, возносницѣся на небо, какъ будто говорять мученикамъ: "пламенная въра есть тормественная колесница ваша", и бросая свою милость ученику своему Елиссею, какъ будто прибавляетъ: "Духъ Господень на васъ, — духъ любия, свъта, пророчества, святыни, никогда не оскудъвающей въ Церкви (2)".

Изображенія Іова, трехъ отроковъ въ пещи Вавилонспой, Данінаа во рві львиномъ, — этихъ ветхозавітныхъ страдальцевъ, — делжны были служить также не налымъ учащевіемъ и подкращавніємъ для страждущихъ христіємъ жервобытной цариви.

Ість изображается здісь сідящимь на кучі пепла и рубленей соломы; коротная туника една покрываеть половою на свои руки. Онъ представляеть собою живое олицетвореніе страданія (3).

Три отрожа въ Вавилонской пещи изображены стоящими; руки изъ простерты вверхъ на молитву; на голонихъ загавании (оригійская щанка); длинныя туники развъваются вокругь тъла.

Данінть совершенно нагой стоить во рву между двуми: жывами — въ молитвенномъ положеніи съ руками, нодмитими жъ мебу.

Нет меторім Іоны жъ последовательномъ ряду картимъ и оресновъ также наображено нъсколько событій. Не на одной изъ картинъ болье знаменательныя изъ нихъ сосредовочены вст. Предъ нами изображеніе буры; кораблю ежеминутко угрожаєть разрушеніе; огром-

<sup>(1)</sup> S. Greg., lib. XXXIV, Moral. in cap. 42 Iob.

<sup>(2)</sup> S. Maxim. Fest de SS. Martyt.

<sup>(</sup>в) Св. Завтоусть во 2 беста, на Іова.

ный кить, видивощийся ва румемъ корибии съ разверт стою пастью, — готовъ принять спящиго пророжи, поже чудовище, изображенное предъ несомъ корабля навертаеть Іону на берегь. Вдали видивено инява, модъ которою сидить пророжь споясйный и счаскливний.

Всв эти священими исобранения, напинальный паданія, напихь прародителей и кончал исторієй пророва Ісона, наглядно представляють собою утвинисльный догими воскресенія. И какъ бы сопращеніснь веськы щів служить та'инственное видівніе поля усіланняю костами чет ловіческими. Это свищенное изображеніе, жарынальна болье, умістно въ катайсибакъ на ображеніе, жарынь по гласу трубы архангельской. Какъ поучитально было оно для страждущихъ жильцовъ и посітителей затого подземелья, наполненнято ностами ина образьювьи (/)

На прекрасномъ мраморномъ сариосагъ, ванодащемся въ Ватиканскихъ катакомбахъ, неображено ето каинственное видъне Езекиля съранфуательными помобностами. Пророкъ стоитъ, протавунии правую руку,
впередъ, какъ бы повелъния что то Блитъ нивко два
человъка поднажнотел съ вения, в тречій още лажитъ
безъ движейни мизни. Въ сторомъ видивнотел два головы, одна, повидимому, живая, другин на начиносты
покрыватися кожею (\*\*). "Божественное дуновение выкъ
бы оживило мраморъ: Смотря на ото исображение, какъ
будто слышинь пелестъ! костай и присутствувны при
поразительномъ зръзницъ: висобинго пострающем дътинова
послъдняя страница, воспремъведенная въщиврам-

(2) Bottari, t. I. 157.

<sup>(1)</sup> S. Ambros. De fide resurrect. B. Hierosim, In Exec. c, XXXVII

GAPTIMAXID MICOGRAPHONI HARD ROMARIOMESIS; ORB: MICH CREE, MITHOT епремень страниции испорт всего рода предоржнестви добрую въ поозвиний день прочтувь вей: вкемене, н языний сображных навоть": (<sup>1</sup>)

• Свищения повбражения мунистория - Новаго. Заватапачинамучен грозденішть Спасителя при прина одного муванорняго! сприочера; :находицарося вы Ватикановика катакомбажь, пределений минденець, пробращень дежадименоры жопыбран, и поможей линворания. Опр. повить пененани такъ, что можно видеть тольно одну, голору, Песнаи подыбеля: новинцаются Ісоне» и Предвятая Даван Пречиства: Митерь сещити, выбовновы стонов, по вворы обоняв кустремисим нь колибеми правно кань и руди протинувы вкадива жазговы вы протинувы вканфотов быкъ и осель, согръвающие своимъ дыханиемъ, Предвъчнаго Младенции Этота барельсов, допольно искупно выминенный, подтверживать древность предавід. что вів пещеві іВижленикой при гропас ім Спасиясця нахо--ден оп запаска дован опноварния запатовни видентовни Redefine of its problem, its geodes in assisting  $\binom{2}{2}$ . иска экидоор, эсофота производительной выправания в производительной выправания в применя в прим новозиватной: прторій, песпроизведенняє на миогнатираматимажим нителемби. Особения матого I борежьенных изображеній этого собынія. На прасивомъ, каменномъ сарковитин паможниеменням недноми княз протовъ Вори-**Канскиет навежес**ь, **Волхыі, изображены** такъ; нажняю оденда ж**обыновами америка**а, перахван<del>ациа</del>лперевязью: поверхъ ея накинута длинная верхняя одежда, графира имиропая развіза поливопиводь гардомь, да годовахі-

The Court of the C

Carmy a sure. S

оригійскіх прации, положія на тв, которых изображены на головахь трехъ отрековь въ мещи Вавиленской, и которыя ебынювение носили восточние народы. Эти шапки, не прикрывая ушей, сведятся возади головы трехъугольниковъ, а спереди на самовъ верху заги-баются впередъ,—что придветъ имъ нечти серму македенскаго имема. Верблюды, или дромадеры, помъщенные не подадену отъ нихъ, указывають страну, изъкоторой прибыли путинки. На ногахъ пучивневь обувь, указывающих на ихъ царское достопнотво. По замъчанню Воттари, на статуяхъ варварскихъ царей, укранающихъ арку Константина и мужей Капитолія, находится точно такая же обунь ('). Нужно еще заиътитъ, что большею частю веляновъ изображается здъсь не три, а четыре.

Подъ аркою въ одной кубикуль, находящейся въ усыпальницъ Св. Каллиста, изображена бесъда Ножественнаго Младенца съ старцами и вижиниками въ храмъ
Герусалимскомъ. Смаситель міра сидить на волюшенномъ съдалищъ, покожемъ на съдалище первоовященниковъ; у нотъ Его продолговатый ящикъ (scrinium) съ
книгами – эмблена свящ. инсамія. По правую и по лъвую сторому Его помъщаются учители израилевы; на
ихъ лицахъ — благоговъйное удивленіе. За исключеніемъ
двухъ, всё они стоять обратившись иъ Спасителю (3).
Съдалище Вомественнаго Младенца замъчательно еще
тёмъ, что окраним его и верхняя часть спинки упрашены перлами.

Признаніе язычниковъ и соединеніе встать народенть братскими узами у колыбели Божественнаго Младен-

<sup>(1)</sup> Bottari, t. 1, p. 88-149, 158-173. III, 23, 24.

<sup>(2)</sup> Bottaři, t. II, 16.

ца, - вотъ мысль, наглядно выраженная въ исторів поклоненія волховъ. Таже мысль проведена и въ клображеніяхъ обращенія самарянки, исцівленія разслабденаго и сліпорожденнаго (1). Эти изображенія, не отдичающіяся впрочемъ никакими особенностими, на которыхъ стоило бы останавливаться, очень часто встрічаются въ катакомбахъ.

Чудо насыщенія нісполькими хавбами и рыбами ністольних тысячь человіть тоже очень часто воспронаводится въ катаномбахь. Замічательно, что изображенные здісь хаівбы исчерчены перепрестными липінми, а многда переріззаны престомь. Они иміють такой видь:





Многіе археологи видять въ этоть указаніе на хлюбь животный въ таинствъ евхаристіи. Но другіе просто объясняють эти линіи обычаемъ, господствовавшимъ тогда какъ у іудеевъ, такъ и у грековъ и римлянъ— дълать глубокіе надръзы на хлюбахъ для того, чтобы удобнъе можно было ихъ разламывать, такъ какъ ножей они въ подобныхъ случаяхъ не употребляли. Такіе хлюбы назывались у Римлянъ panes dicussati. Чудо насыщенія не многими хлюбами и рыбами нъсколькихъ тысячъ человъкъ наглядно изображало върующимъ великое таинство Евхаристіи (²).

Кромъ описанныхъ нами священныхъ изображеній изъ исторіи Новаго Завъта встръчается въ катакомбахъ много другихъ, заимствованныхъ изъ той же исторіи.

<sup>(&#</sup>x27;) S. Ambros serm. in IV Dom. Quadr. B. August. serm. V. jd temp. S. Jaidor. Hispali, in Ioan.

<sup>(</sup>a) Origen. Homilia XII. in Gen. c. XXV. S. Cyrill. Alexandr., In loan. lib. IX, c. I., XVII.

Ч. І.

Къ числу болюе замъчательныхъ и самыхъ распространенныхъ такъ принадлежатъ: благословеніе детей, нагорная проповъдь, воскресеніе Лазаря д добрый цастырь. Это последнее изображение-самое любимое изображеніе катакомбъ. Оно встрачается на каждомъ шагу и на самыхъ разнообразныхъ предметахъ. Добрый пастырь обывновенно изображается несущимъ на своихъ плечахъ заблудшую овцу. Но всдречаются на некоторыхъ картинахъ и кое-какія особенности. Такъ надр. на одной изъ нихъ не подалеку отъ добраго пастыря въ сторонъ сидять двъ человънескія фигуры; предъ одной нихъ стоить барань, а предъ другой-овца; оигуры что-то говорятъ этимъ животнымъ, очевидно не принадлежащимъ къ стаду добраго пастыря. Овца вся превратилась во вниманіе; баранъ спокойно щиплеть траву, не обращая на своего учителя ни мальйшаго вниманія. Обильный дождь—символь благодати Божіей, льется на нихъ сверху. Смыслъ этого изображения понятенъ самъ собою.

Въ числъ замъчательныхъ историческихъ изображеній въ катакомбахъ нужно отмътить еще изображенія Пречистой Дѣвы съ Предвъчнымъ Младенцамъ на рукахъ, большею же частію въ молитвенномъ положеніи (і), св. апостоловъ Петра и Павла, разныхъ мучениковъ, простыхъ вѣрующихъ на молитвъ и наконецъ вечери любви сустя (²). При взглядъ на эти изображенія возникаютъ

<sup>(</sup>¹) Это открытіе опровергаєть высказываємое до сихъ поръ накоторыми мнаніє будто изображеніе Пречистой Давы не извастно было въ христіанской Церкви до Халкидонскаго Собора.

<sup>(</sup>э) Эти послъднія изображенія промъ интереса догматическовго представляють и интересъ чисто историческій. Они знакомять насъ съ одеждюю и нъкоторыми обылании первенствующих в христіанть. Такть, мы узнаемъ изъ нихъ, что христіяне модились общиновенно стоя, съ од-

въ сознани один за другими свято хранимые Православною Церковію догнаты о почитанія и призыванія святихь, о молитві и братокомь равенствів всіхъ преда Вогомь. Посліднее изображеніе сохращаєть въ себі весь смысль внутренней жизни катакомбъ.

Но мы ни могда не кончим бы, если бы стали описывать подробно веф эти свищенныя изображенія. Притомъ мы думаємів, что зарактерь этихь изображеній и воспитательное значеніе ихъ для повообращенныхъ христіанъ достаточно выясимись уже предъ немими читателями изъ тахъ изображеній, которыя описамы нами выще.

### Ш,

Отъ изобращеній исторических перейдемь нь изображеніямь символическиць. Ижь также много, если не больше, канъ и первыхъ. По своему внутреннему симслу они служать то новтореніемь, то доподненіемь токо значенія, лоторое христівнское искуство первыхъ въновы соединяю съ изображеніями перваго рода, а це вніжниести составляють декоративную сторону подземныхъ усыпальникъ. Последнее же изъясненіе свое какъ тъ, такъ и другіе находять въ великомь тапиства искупленія.

По окражнамъ вкодовъ, сводовъ, кодожиъ и балюстрадъ, отделяющихъ одну отъ другой разныя, части большихъ и среднихъ кубикулъ, танутся гирлянды цвъ-

крытой головой, съ поднятыми ваерхъ рукамы и лайзами, устремленными на небо. Ихъ одежду составляли туника и плащь; нелоси оптрищенные, борода короткая, обувь Римскик, женцины мосили покрывало. Такова наружносты вервимъ Кристанъ мосивображеннять, находимымъ въ катакомбахъ.

товъ, ряды арабесовъ, и изображенія сдель, изъ сельской жизни. Укращать гробницы цвътами бало въ общемь обычать у язычниковъ. Такъ какъ въ этомъ обычать не было ничего предосудительнаго, то первені ствующіе христіане сочли себя въ правъ — сохранить этотъ обычай, можетъ быть, соединивши съ нимъ особенное религіозное значеніе; напр. эти цвъты могли напоминать имъ добродътели усопшаго, или кратковременность жизни и проч., какъ бы то ни было, но въ натакомбахъ встръчаются цвъты на гробницахъ мученивовъ (1). Искуственные, или естественные, — они во всякомъ случать были самымъ невиннымъ укращеніемъ гробницъ мученическихъ.

Четыре времени года съ своими принадлежностями и спенами, ихъ характеризующими, также довольно часто встръчаются между украшеніями катакомбъ. На препрасной орескъ, находящейся въ усысальницъ Св. Кългиста, добрый пастырь окруженъ эмблемами четыренъ временъ года. Весна изображена подъ видомъ юнопии, легко одътаго и собирающаго цвъты, рядомъ съ нею льто въ видъ жнеца съ серпомъ въ рукъ, жнущаго пшеницу. По правую сторону добраго пастыря находятся осенъ и зима: первая нодъ видомъ человъка полу одътаго, держащаго въ лъвой рукъ рогь изобилъя, а въ правой виноградную вътвъ; послъдняя—подъ видомъ земледъльца очень тепло одътаго, въ рукахъ у

<sup>(1)</sup> Non tecta fouebimus ossa

Violis et fronde frequenti.

Br. gpyrows macra;

Ista comantibus et foliis

Munora virgo puorque date. Pruden., Cathem.

X, 169. Περι εερ, hymn. III, 201.

него заютупър рядомъ съ нимълнывющій костеръ дровъ и срубленное дерево безъ листьевъ. Отцы и учители церини въ этихъ эмбленахъ видъли образъ смерти и воспресенія (1).

На фрескахъ, находящихся въ гроть св. Понцана; четыре времени года изображены вокругь добраго пастыря въ виде четырекъ геніевъ. Подъ этою формою олидетворная ихъ жыческая древность. Очевидно, христіане, съ одной стороны, хотым связать эти мисолотическіе типы съ торжествомь віры, съ другой-члятили дань формамъ, смыслъ которыхъ быль нонятенъ имъ по установишемуси уже обычаю. Здась причина; почему такъ часто встричнотся въ катакомбать изображенія цвотовь во всевозможныхь сочетанихь; то оши снускаются внижь въ видъ гирляндовъ, то тянутся по капителямъ въ видъ веревокъ, то висять на овражнахъ гробиніць фестонами; то собраны нь букеты и помъщены въ корзинии, вазы, сосуды: то перемъщаны съ плодами, которые клюють птицы; то разсыпаны по полю ствиъ и картинъ, и представляють разпоцистный коворъ. Христіанское искусство брало дань и съ природы, и съ языческой минологіи. Корзинки съ плодами и цвътами часто помъщаются то на головахъ каріатидъ, то среди прынатыхъ побъдъ, держащихъ въ рукахъ пальму и въновъ, то на рукахъ маленьнихъ, нагихъ, крыдатыхъ геніевъ. На нъкоторыхъ фрескахъ эти геніц держать въ наждой рукъ по гирляндъ цвътовъ и вывсто ногь имъють дистья. Этоть капризъ древняго языческаго искуства можно встръчать и на фрескахъ Помпеи (2).

ي ادر و ع

<sup>.: (&#</sup>x27;) Тотtuli. Apol. В. Augusti Serm. X de Apost. Св. Еприль Ісрусал. огласит. и тайноводств. поум. 18.

<sup>(</sup>s) Bottari. t. III. p. 139 et c.

нистрадныя вытви и колосыя писницы. То и други иногда выотся вокругь колонию, како на гробницы св. Констанци, то перемышиваются съ другими рисунизми, резелянными по полю стыть и партинъ, како капр. въ напримобакъ Далинской дороги (1).

Первое місто между символическими наображенням катакомоть занимаеть изображеніе рыбы, Это съ одной сторошы—символь Спасителя (2), съ другой благодат нато воврожденія вірующих (4). Рыба принадлежить ть числу самых в любимых символовь въ катакомбадь. Ома изображелась двояно или, въ овоемъ названім хэче, или въ оэрий дійствительной рыбы. Рыба у древних служила символоми невинности (4). По этому то віроят но и вошла она въ нисло символовь дриотіанских съ указванних выше внаденісиъ.

....Изв. вевхы породь рыбь делонны чаще вейхы добранается вы ватаномбахы. Всё древне натуролисты — Именій, Аристотель, Эліань, Сенека принисывають этой рыбі такія начества, поторыя делели ее достой; пою домъщенія между символами христілискими. Между этими качествами особенно замёнательны ся любовь къ

<sup>(1)</sup> Bottari, t. II. c. III. p. 177.

<sup>(</sup>a) Hic est piscis, qui in haptismate per suvocationem Contalibus undis inscritur, ut que aqua fuerat, a pisce etiam piscina vocitetur. Cujus piscis nomen secundum appellationem graecam in uno nomine per singulas litteras tirbam sanctorum nominum continet, 1290s, quod est Latine Jesus Oficistus, Dei Fiffus, Salvator. Opt. Milew: fib. court. Parmon p. 62. Vid. Mamachi, Origin, et antiqu. Crist. Iib. 1, p. 54.

<sup>(</sup>з) Отсюда наименованіе pisciculi (маленькія рыбки), которымъ называли себя иногда первенствующіе христіане: sed nos pisciculi secundum іджо nostrum Jesum Christum in aqua nascimur, nec aliterquam in aqua permanendo salm sumus. Tentuli De Baptisma c. V. p. 224. Hieron. Epist. XLIII, Ad Bonos; Clem. Alex. lib 14, Paèdag, c. XI:

<sup>(4)</sup> Pierius, Hieraglyph. c. XIII,

свемиъ детямъ и невозмутимое спокойствие во время бури. Св. Васиний Велиний увърдеть, что делониъ въ норъ, какъ двуутробиа на сущъ, лишь заметить какую либо опасность для своихъ детей, какъ тотъ-часъ же и прянеть ихъ въ свои нъдра (¹). Какой върный образъ церкви и самихъ цатакомбъ!

Фигура быва также довольно часто встрачается между символами катакомбъ. Это—эмблема мучениковъ, замажаемыхъ за имя Христово (2), апостоловъ—проповъдниновъ Евангалія (2), и христіанъ—труженниковъ, обливиющихъ слевами и потомъ борозды, проводимыя ими на вижду Христовой (1).

Еще чаще встръчается изображение голубицы. Ламизы, стежинние сосуды, надгробные камни, живопись
усыпальнець, узорчатые орнаменты гробниць—все покрыто изображениями этой птицы. Въстникъ мира и истины, — эмблема невинности, кротости, простоты, образъ Св. Духа, голубь могъ замънить одинъ цълую
ниму блигоговъйныхъ резиышленій для новообращентыхъ чадь церкви. Отсюда—въроятно—ведеть свое начало древній обычай давать дароносицамъ форму голубя (\*). На Ізсиі голубь обывновенно, изображался съ
масличной въткой въ клювъ. Это—образъ пристіанской
души, возвращающейся къ Інсусу Христу побъдительницею изъ жизненной борьбы.

<sup>(&#</sup>x27;) Бесъда VII на Шестодневъ.

<sup>(2)</sup> Св. Злат. въ 41 бес. на Св. Матеея.

<sup>(3)</sup> Tauri et boues, qui operantur terram, i. e Apostoli et viri aposto-Nici, de qualeus Apostolus Paules scriptum interpretatur: Non alligabis os bovi trituranti. Hieron. Jn Jesai., c. XXX.

<sup>(4)</sup> Quid alied in fugura per boves, quam hene operantes accipimus? S. Greg. Jn Joh., c. XVIII.

<sup>(8)</sup> Bosio, lib. Vl. c. 35.

За голубенъ следуетъ олень. Известно, что весть житель лесовъ въ глазахъ еще ветхозавътнаго пророка быль образомъ души, стремящейся къ Богу (Исал.
41, 1). Съ этимъ значеніемъ символь этотъ соединаль
здёсь еще другое—служа образомъ Інсуса Христа, онъ
давалъ христіанамъ красноръчный урокъ трезвеняюстя
мысли и взаимной любен ('). Какая эмблема можетъ выразить лучше это внутреннее настроеніе, къ которому
обязываются христіане таинствомъ возрожденія? Поэтому мы и видимъ на одной прекрасной картинъ, находящейся въ усыпальницъ Св. Понціана и представляющей крещеніе Спасителя, оленя, утоляющаго свою жажду
въ Іорданъ (2).

Къ числу эмблемъ относится и павлинъ. Мясо этой птицы считалось въ языческой древности не гиновцимъ, а сама она жилищемъ великихъ душъ, оставивникъ свои тъла по смерти. Поэтому естественно было кристіанамъ видъть въ этой птицъ эмблему воскресанія плоти. Чтобы выразить понятіе о въчной юности и несказанной красотъ, въ которую облекутся ихъ тъла по воскресеніи, христіане помъщали изображеніе павляна на гробницахъ на ряду съ другими эмблемами (3).

Пътухъ тоже принадлежитъ къ числу семволовъ, открытыхъ въ катакомбахъ. Большею частію онъ пемъщается подъ сводами аркосолієвъ, а ипогда и на самыхъ гробницахъ. Онъ напоминаетъ своей фигурой и

<sup>(1)</sup> Cassiod, Jn Psalm, CXIII, Beda iu Psalm, XLI, I. Ambr. lib. III, offic c, 1.

<sup>(\*)</sup> Desiderat venire ad Christum, in quo est fons luminis, ut ablatus baptismo accipiat donum remisionris. Hier. Jn Psalm. XLI. Bottari, t. 1, p.: 1990.

<sup>(8)</sup> Bottari, t. II, 121. tom. I. 52.

пастыримъ и пасомымъ о бдительности надъ собою, равно необходимой пъмъ и другимъ (').

Царство растительное заплатило тоже свою даль символизму христівновому. Мы уже сказали выше о цвътакъ. Представляя собою образъ Сивсителя, равно какъ и образъ человъка въ его жизни, смерти и воскресеніи (²) и деревья занимають очень видное мъсто среди украшеній въ катакомбахъ. Первое мъсто принадлежить здъсь кипарису. Это-эмблема смерти. Она обыкновенно помъщается на locali (³). Какъ много говорить она воображенію среди мрачной обстановки катакомбъ!

За иниарисомъ сладуеть пальма—символъ торжества, побады; масличное дерево—символъ надежды (4), и виноградная лоза—символъ Евхаристіи, едва ли не самый распространенный изъ всахъ символовъ, заимствованныхъ изъ царства распительнаго. Она представляется и отдальными ватимин, и въ гирландахъ и въ точимахъ, —подъ ногами собирателей, —и отдальными гроздани на окраннахъ аркосоліевъ. Но везда и во всахъ формахъ изображаетъ велиное таннство, украндавшее мучениковъ (\*).

Къ числу эмблемъ нужно отнести еще якоръ — символъ надежды и пръпости и сединсвъчный свътильникъ — символъ семи даровъ св. Духа. Они большею

<sup>(4)</sup> Bucher, De spir. form. c. V. S. Ambr. Hexaem., lib. V. c. XXIV,

<sup>(°)</sup> Св. Кирил. Iepyc. отлас. поуч. 18. В. Jeron. Hom. III. Jn Cant. Origen, lib. VI. Jn Epist. ad Rom.

<sup>(</sup>a) Bosio, e. XLII, 356-7.

<sup>(4)</sup> Tertull De Baptism., Bosio, lib. IV. c. XLIV, p. 348.

<sup>(\*)</sup> Hier., Jn Jesai., c. v., B. August. In Psal. VIII. S. Ambros Hexeem. lib. III. c. XIII. Bostari. t. i, 108—140—126 at c. Hieron. In c. IX; id. In Ps. CXXXVI

частію помінцаются тоже на гробать св. мученняють (1), Какъ въ историческихъ, такъ и въ символическихъ изображенінхъ, находищихся въ катаконбахъ дышеть одинъ и тотъ же духъ свътлаго примиренія съ жизнію, "Катакомбы, говорить Раудь Рошетть, были устроены для погребенія первыхъ христіанъ; въ продолженіе долгаго времени наполнялись мученинами; укращенія свои получили въ эпоху гоненій, навізвавших в грустныя мысли и налагавшихъ тяжкін обязанности. И между темъ, на что ни посмотришь, все дыжель въ нихъ или геройской отватой, или свытлой предестью: ликъ добрато пастыря, уборка винограда, сцены изъ паступноской жизни, агапы, христане на молитев, символическія изображенія плодовь, цветовь, пальмы, ванки, агыцы, олени, голуби, — словомъ все побуждаеть къ радооти, невинности, любви. Я уже говориль разъ и теперь снова повторяю, что изображение Распитаго не встричается въ татакомбахъ между изображеніями, несомивино принадлежащими тремъ первымъ въкамъ; къ этому прибавлю еще, что нельзя найти тамъ ин одного изображенія, предметомъ котораго служила бы кажая нибудь сцена страданія.. Самое муневичество изображается образно подъ прикрытіемъ символовь, заимствованныхъ изъ Ветхаго Завъта; такови — изображения — трехъ от роковъ въ пещи, Даніила во рвъ львиномъ, Исаака на костръ, въ которыхъ христіане того времени подверверженые тъмъ же испытаніямъ, видвли въ одно и тоже время и изображение дъйствительныхъ событий, и образецъ для подражанія и побужденіе къ утішенію и надеждъ.,.

<sup>(\*)</sup> Mamachi, Orig. et aut. Christi lib. 414. p. 102 et tom. I. p. 31. Boldetti, lib. II. c. III. p. 339.

"Среди испытаній своей бурной жизни, и часто -ужасовъ смерти, будучи заняты исключительно мыслію о небесновь воздания; ихъ овидавшемъ, христане видьли въ сперти и мученіять краткій и върный путь въ достижению въчнаго блаженския. Къ образу блаженотва они не котъла присоединеть образа мужь и лименій, доставлянших имь это бламенство, а предпочитали облекить его въ свътиыя праски, представлячь въ форм'в дорогихъ имъ символовъ, укращаль пурнуромъ и цевтами: такъ по врайней мърв смотритъ на нашъ взглядъ это убъжнице смерти въ кристіанскихъ катакомбахъ. Здвоь особенно реклю бросается въ глаза одна черта, превосходно характеризующая христанство и заспавляющая уважать его духъ. Воть ота черта: xpuctianerso, by tegenin cross goararo nepioga tone. ній, -- подъ обычнымъ вліянісмъ тяжелыхъ впечатавній, спрятавшееся въ катакомбахъ, убъжавшее сюда жолиться на гробницань, безпрерывно заинтое исполненіемъ печальныхъ и тяжкихъ обизанностей, — же оставило однакожъ въ этихъ усыпальницахъ ни одного печальнаго образа, нинакого признака унымія, ни въ чемъ не выразило миценія; напротивъ все дышетъ здесь-въ его памятинкахъ - кротостно, благорасположеніемъ и любовію. Или н слишномъ онибаюсь, или первобытное христіанство представляется зд'ясь въ такомъ привлекательномъ свътъ, въ какомъ не представлисть его живакой другой эпиводь его исторів и никакой другой памятивые его генія $^{u_1}(^4)$ .

The Allegan Company of the Artist Company

1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1.

<sup>(4)</sup> Tabi, das Catapamb, p. 482-5.

IV.

9 (10) 90 01

Наша картина катаномбъ была бы не молна, если бы мы не сканали нъсколько словъ о надинсяхъ, тамъ открытыхъ. Эти надинси кромъ интереса историческаго представляють и интересъ догнатический. Въ нихъ, какъ въ историческихъ и символическихъ изображенияхъ мы можемъ читать всъ главнъйшие догматы кристианска, начиная съ догната о единствъ Вожиемъ и кончая догматомъ воскресения и будущей жизни. Не имъд ни вокможности, ни нужды слъдить за послъдовательнымъ раскрытиемъ всъхъ христианскихъ догматовъ въ мединсяхъ, мы остановимся только на тъхъ надинсяхъ, коморыя подяверждають въру первобытнаго христианства въ догматы, подверкавшиеся пререкавию или въ ближайнее къ устроению катакомбъ время, или въ наши дви.

Прежде всего остановить внимание защихъ читателей на слъдующей вадинси:

Hie Requiescit in sopno pacis
Agel Perga Ancilla Christi
Quae vincit a Pl. M. XVIII.
Credo Deum Patrem. credo
Deum Filium credo Dm spiritum
Sanctum credo Q Nobissimo
Dei resurgam.

т. е. здёсь поконтся мирнымъ сионъ, Агель Перга, раба І. Христа, жившая около осминализти лътъ. Я върую въ Бога Отца, върую въ Бога Сына, върую въ Бога Духа Святаго, върую, что въ послъдній день возстану.

Божество Інсуса Христа, — этотъ основной догмать

триогіанства, выраженный и въ представленной нами надписи, выражается очень ясно и во многихъ другихъ надписить, матр. на следующей, замечательной кроме того темъ, что латинскія слова изображены греческими бунвами:

· 12 ·

| Bene merenti | cerori | Bon         |      |
|--------------|--------|-------------|------|
| ΔE           |        | KAL NOB     |      |
| orc          | •      | CII         |      |
| XPIC         |        | PIT         |      |
| TOYC         | •      | ΤΟΥ         |      |
| OMH ·        | •      | PPO ·       |      |
| ІПО.         |        | ILEDE       | Si I |
| TEC          | ŧ      | , <b>IN</b> | Ж    |

т. е. Достойной сестръ Бон.... въ осьмой день предъ ноябрьскими календами. Христосъ Богъ всемогущій да успокоить духъ твой во Христь.

На нъкоторыхъ надписяхъ этотъ догматъ выражается апокалипсическими буквами α и ω; въ срединъ которыхъ помъщена монограмма имен Христова въ такомъ видъ:

, α . 🗶 . ω.

Въра въ предстательство отпедшихъ праведниковъ предъ престоломъ славы за оставшихся въ живыхъ братьевъ, выражения во многихъ надписихъ, особенно рельефно передается въ следующей:

Sancto ao beatissimo apostolo

- Ioanni Evangelistae

Galla Placidia Augusta

Cum filio suo Placido Valentiniano Augusto

Et filia sua Iusta Srata Honoria Augusta

diberationis periculo maris votum solvit.

т. е, пиператрица Гадла Планиція, къ своимъ вынамъ императоромъ Планидомъ Валентиніаномъ и своею дочерью императрицею Юской Гратой Гоноріей моновнила объть, который сділала свитому и блажениому Ацостолу Евангелисту Іоанну за спасеніе оть потриденія.

Надписи встръчаются не на однихъ гробницахъ, а и на сосудахъ, находимыхъ ръ катиномбахъ. "Часто, говорить о. Секва, на отеклянных сосудать въ усыпальницахъ, можно находить надписи въ формъ восканцаній, приглафающихъ пить. Онъ обывновенно находится на дей степляныхъ сосудомъ и чашекъ, жаходимыхъ въ гробнивахъ мучениковъ, и часто носящихъ ка себъ избражение апостоловъ Петра и Павла, то однихъ, то съ Пречистою Дъвок.... Долго и внимательно разсматривая эти надписи, я пришель въ мысли, что эти степляные кубки и чашки суть ничто иное, какъ предназначенные для совершенія безкровной жертвы св. сосуды, вы которые діаконы вливали вино и изъ которыхъ первенствующие христіане пріобщались крови христовой... Если бы можно было христіанскую религію сиві шать въ редигіею Бахуса и жизнь людей добродътельныхъ съ разгульною жизийо дюжей порочныхъ, то я не быль бы такъ промис убрадень вь справедлявости своего межнія....

Воть непоторыя изъ этихь полимова: ПІЕ ЗНЕАБЕ EN АГАФОІЕ. т. е пей для того, члобы шить тебы во этихъ благахъ. Известно, члобы, одны греческіе называетъ св. Евхаристію "бладоми" (дуадом), или благами (дуада). Отсюда эта греческая, надимсь: КЪЕ Н∑ЕІН∑, чтобь шить, — такъ часто номадающанся на здёшнихъ сосудахъ. Бели она пинается латинскийи буквами, такъ это или релёдствіе пайны, облемовией это ученіе, нии полідствіе древняго обычая церцви. Върность нашихъ сообраменій двлается еще очевидніве оть того, что вто восклицаніе часто прибавляется въ латинскимъ словомъ: dignitas amicorum, pie zeses, къ которымъ иновая присовонупляются еще—сим tuis, сим, сагіз tuis, сим tuis omnibus bibe et propina, — вто попазываеть, что нівкоторые изъ этихъ сосудовъ, служням для цілаго сомейства (1). Я подовріваю дама, что на этихъ сосудаль слова vivas и vivatis не всегда происходять отъ глапола vivo, а чаще инфитъ тоже значаніе, что и bibas и bibatis, сділанных на другихъ сосудовъ съ большею правильностію ореографическою.

"Отсюда выделають два следствія, первое, что стекляные сосуды, предназнаненные для алгаря, или для
пріобщенія верующихь, должны принадлежать эпохф,
предшествовавшей времени папы Урбана I, т. е. 222
году по Р Х. Съ одной стороны известно, что папа
Зеопринь установиль, чтобы віж сосуды были устронемы не крайней мере изъ степла. Запретивши устронемы не крайней мере изъ степла. Запретивши устронмы не крайней мере изъ степла. Запретивши устронкимъ образомъ согласиль приличіе съ бедностью. Съ
другой стороны известно текняныхъ сосудовъ (ден танества евхаристіи) по причине хрупности этого вещества" (2).

"Второе сладстве, — эти степливные орсуды содержаин вы себа крова мучениковъ. По свиданельству Болдетти и Віаннини, есть вного сосудовъ, на поторыцъ до сикъ поръ сокранились еще слады врови, и кото-

<sup>(1)</sup> Boldetti, p. 513.

<sup>(\*)</sup> Conc. Tribur. C. XVIII, Decret. par. III, de Consec. dist.c. 1, XLIV, XLV.

рые между тёмъ но ихъ надписань должны были служить первоначально для темиства евхаристіи; и если допустить это, то накакъ нельзя принять предположенія, что послів того въ нихъ были положены какія нибудь благовонія. Можно было бы подтвердить многочисленными доказательствами эту неоспоримую истину дерковной исторім (1)."

Не перебиран безчисленнаго множества надписей, открытыхъ и постоянно открываемыхъ въ катаномбахъ, вамътимъ только, что если бы въ подземныхъ усыпакъницахъ Рима не сохранилось никакихъ неображеній, а отъ первоначальной исторіи христіанства никавихъ внигъ и памятниковъ, то по однимъ этимъ надписамъ можно было бы возстановить всю христіанскую догматику.

#### ٧.

Теперь попросимъ нашихъ читателей мысленио перенестись вибств съ нами въ одну изъ описамиыхъ нами подземныхъ церквей въ первый воскресный день послъ изданія кроваваго едикта Діоклитіамова противъ кристіанъ, начавшаго собою послъднее и самое стращное на нихъ гоненіе. Мы присутствуемъ при совершеніи Вожественной дитургіи, которая на этотъ разъ особенно знаменательна. Такъ какъ страшная смерть начала уже исторгать свои жертвы изъ рядовъ доблестнаго воинства. Христова, то вожди его должны были принимать свои мърн къ поддержанію въ нихъ мужества. И воть самъ первосвятитель Рима со своими пресвитерами совершаеть безкровную жертву въ подзем-

<sup>(1)</sup> Martyre de St. Sabinian, Annal. de Phil. chrét. 304; et Avril 1842.

ней Христовыхъ на ихъ трудный подвигь. Върующихъ собралось на этотъ разъ больше, чъть ногда нибудь. Носившаяся надъ главами ихъ смерть заставила ихъ тъсиъе сплотниться вопругъ своего предстоятеля. Подробности совершавшагося Богослуженія нътъ нужды описывать. Не только общій ходъ его, но и большая часть молитвъ сохранилась до сихъ поръ въ Богослуженій нашей православной церкви. И потому мы отмътимъ здісь только болье знаменательные его моменты.

Когда діаконъ пригласиль върующихъ къ лобзанію мира, церковь огласилась рыданіями. Для многихъ изъ присутствовавшихъ это лобзаніе было послёднимъ и потому горечь его сказалась во всей своей силъ. Дёти бросились на шею своихъ родителей и замерли въ долгомъ, скорбномъ поцёлув. Кто знаетъ, —можеть быть, они встрётятся другь съ другомъ только въ обителяхъ Отца Небеснаго. Матери прижимали своихъ милыхъ дочерей къ растерзанному сердцу и не могли высвободиться изъ взаимныхъ объятій. Причащеніе Божественнаго таинства, за тёмъ послёдовавшее, совершилось въ торжественногрустномъ молчаніи.

"Сіе есть тъло Господа нашего Іисуса Христа", говорили пресвитеры, раздавая върующимъ эту небесную пишу нашихъ душъ.

"Аминь", отвъчали всъ голосомъ, въ которомъ дрожали слезы любви и непостыднаго упованія.

Потомъ протягивая къ служителю алтаря свой огаrium (1), каждый принималъ на него часть животворящаго хажба, которая у него должна быть запасною до

<sup>(1)</sup> Продолговатый льняной плать въ родё полотенца. Ч. І.

слъдующаго праздника. Этотъ свищенный запасъ върующіе того времени уносили съ собою; дома перекладывали его въ кусокъ ткани, болъе драгоцънной, а иногда и въ золотой ящичекъ и носили его на своей груди подъ платьемъ (1). Это давало имъ въ случав опасности возможность подкръпить себи принятіемъ Пречистаго Тъла Христова.

Между тъмъ, когда въ подземной церкви совершалась эта, исполненная глубокой торжественности—служба, два человъка, по хорошо извъстной имъ дорогъ осторожно пробирались къ одному изъ отверстій катакомбъ. Одинъ изъ нихъ-сынъ римскаго префекта, язычникъ, другой отступникъ отъ христіанства. Одного вела сюда жажда мести, другаго жажда корысти. Въ нъкоторомъ разстояніи отъ нихъ тоже осторожно, поглядывая по сторонамъ, шло осьмнадцать человъкъ — Римскихъ солдать, вооруженных сь ногь до головы. Намъренія этихъ людей были ясны, при первомъ же взглядв на ихъ злодъйскія лица и воровскую поступь. Воть онв ужь у спуска въ первый ярусъ катакомбъ. Заглянувши въ мракъ отверстія одинъ изъ воиновъ, суровый Римлянинъ, съ съдою бородой, сказалъ: "не люблю и этихъ ямъ. То ли дъло-открытое поле. Честный Римскій воинъ не любитъ такихъ мышиныхъ норъ. Какъ знать, можеть быть, тамъ мы наткнемся на шайку пиратовъ., Въроятно, это же подозръніе пришло въ голову и дру-

<sup>(1)</sup> Когда открыли Ватиканскую усыпальницу въ 1571 году, то нашли въ двухъ гробницахъ два малежькихъ четырех-угольныхъ осъуда оъ крышечками, на верхушкъ которыхъ прикръплено было по коленку. Боттари высказалъ мнъніе, что эти сосудцы принадлежатъ къ числу тъхъ, въ которыхъ христіане носили запасные дары подъ платьемъ на ейоби груди. (Roma subterranea, tom. 1. fig. 2), а Пеличья подкръпилъ это мнъніе многими доказательствами (Christianae Ecclesiae Politia, tom. III, радіп. 20.)

гимъ воинамъ; потому что они въ нервинимости остановились у входа и принялись развивать мысль своего товарища на развые лады. И нужно было все красноръте отступника и все вліяніе сына префектова, чтобы заставить ихъ продолжать свое дъло. По краткомъ совъщаніи было рішено оставить двінадцать солдать съ ихъ офицеромъ у входа для наблюденія за тіми христіанами, которые захотіли бы уйти. А остальные восемь человікъ, имізя во плавіз своей Корвина (сынъ префекта и Торквата (отступникъ), начали осторожно спускаться въ подземелье. Спустившись въ корридоръ перваго яруса, они замітили вдали світь, выходившій изъ какойто комнаты и падавшій длинной полосой по корридору.

"Тише", сказалъ одинъ изъ солдатъ, прислушиваясь. "Гдъ-то раздаются голоса."

" Дъйствительно, изъ отдаленія неслись звуки чистаго, свътлаго, молодаго голоса, преломляясь объ углы и извилины цълой съти корридоровъ. Пъвецъ, очевидно, не подозръваль ни мальйшей опасности; потому что ни одна вибра его голоса не дрожала, и слова его пънія можно было разобрать всъ до одного, Солдаты насторожили слухъ и услышали слъдующія слова:

«Dominus illuminatio mea, et salus mea: quem timebo? «Dominus protector vitae meae, a quo trepidabo?» (1). Голосъ замолжь. Ему отвъчаль цёлый хоръ много-численныхъ голосовъ.

"Dum appropriant super me nocentes, ut edant carnes meas; qui tribulant me, inimici mei, ipsi infirmati sunt et teciderunt» (2).

<sup>(1)</sup> То-есть, Господь просвыщение мое и Спаситель мой, кого убоюся? Господь защитительживота моего, оть кого устраннуся (Псал. XXVI, ст. 1.)

<sup>(</sup>а) Внегда приближатися на мя злобующимъ еже снъсти плоти моя,

Ярость и стыдъ выразились на лицахъ солдатъ при этихъ словахъ, которыя, какъ будто читали въ ихъ душахъ и обнаруживали спокойную увъренность и полное презръніе ко всъмъ опасностамъ. Между тъмъ, первый голосъ опять началъ, но тише и сдержаннъе:

«Si consistant adversum me castra, non timebit cor meum» (1).

«Мий знакомъ этотъ ненавистный голосъ, проверчалъ сквозь зубы, едва сдерживая свое бъщенство, Корвинъ:—я узнаю его изъ тысячи. Это—голосъ Панкратія, который осмилился разорвать эдиктъ божественныхъ императоровъ. Впередъ, друзья! Озолочу того, кто представитъ мий его живаго или мертваго.»

«Мы готовы, прошентали солдаты.—Позвольте только зажечь факелы.»

Пока они зажигали свои факелы, странный щумъ раздался въ отдаленіи. Какъ будто тысячи заступовъ и молотковъ работали надъ чёмъ-то, не то твердымъ, не то рыхлымъ. И вслёдъ за тёмъ прекратилось цёніе и погасъ огонь.

«Стойте, сказаль одинь солдать:—нась замътили, и христіане что-то затъвають противь нась.»

«О, нътъ! Это вздоръ, отвътилъ отступникъ. Я внаю хороно ихъ обычаи. Это старый Діогенъ съ свении гробокопателями (2) (fossores) приготовляютъ могилы для своихъ собратій, которыхъ мы, конечно, прубавимъ немир.

оскорбляющів мя и врази мон, тін изнемогоша и падоша (Псал. XXVI, ст. 2.)

<sup>(\*)</sup> Аще ополчится на мя полкъ, не убоится сердце мое (Тамъже, ст. 3.)
(\*) Fossores. Это былъ многочисленный и почтенный классъ служите-

<sup>(\*)</sup> Fossores. Это быль многочисленный и почтенный классь служителей первобытной церкви. Катакомбы устроены ихъ трудами. Старый Діогенъ, надъ которымъ смъется теперь апостать, быль въ это время начальникомъ гробокопателей.

Fo: Старияъ, какъ видно, обладаетъ хорошамъ чутьемъ.» Между тыть солдать быль правь. Сынь стараго Діотена за три часа до собранія узналь о грозящей своимъ братіямъ опасности отъ одной содержательницы гостиницы, потвенной христівнки, которая случайно подслушала секретныя совъщанія заговорщиковъ, составлявших в планъ ночной экспедиціи въ одной изъ комнать гостиницы. Чтобы не тревомить прежде времени привато собранія этой не пріятной въстью, онъ приняль жъры къ огражденію его отъ коварнаго нападенія, приготовивши при содъйствім помощниковъ своего отца огромное количество песку и щебня вблизи одного изъ поворотовъ корридора, который здёсь особенно быль узовь. Самъ между темъ свиъ на одной изъступеневъ лестницы, по которой должны были спускаться заговорщики въ катакомбы, поджидая ихъ прибытія. Когда раздался шумъ ихъ шаговъ и сдержанный говоръ, онъ тотчась же бросился къ завътному мъсту. Воть отчего происходиль тоть глухой шумъ, который услышали заговорщики, и вотъ почему всябдъ за темъ исчезъ огонь и прекратилось пъніе.

Недоумвніе, смвшанное съ суевърнымъ страхомъ и безсильной злобой, выразилось на лицахъ заговорщивовъ, когда они вмёсто ожидаемаго поворота корридора, имвешаго привести ихъ къ желанной цёли, наткнулись на сплошную ствну песку и щебня. Отступникъ изумился больше всёхъ. На свое несчастіе онъ былъ въ катакомбахъ только одинъ разъ и не могъ вполнё положиться на свою память. Правда, чтобы помочь ей, онъ во время своего коварнаго посёщенія катакомбъ со старымъ Діогеномъ украдкой на полу и ствнахъ надълаль замётокъ, которыя могли бы служить ему пу-

теводней нитью въ этомъ дабиринтъ, но его продълки сь заметками были замечены и поняты молодымъ сыномъ Діогена и тогда же уничтожены. Между темъ солдаты смотръли на предателя во всъ глаза, ожидая отъ него объясненія этого явленія. Онъ номяль, что дъло идеть о его головъ и принялся снова успокоивать ихъ и сулить имъ золотыя горы. На этотъ разъ онъ самъ не върилъ своимъ слованъ и говорить только для того, чтобы выиграть время. Солдаты очень не охотно согласились повернуть несколько назадь, чтобы боковымъ корридоромъ обойти въ тылъ христіанамъ, какъ увърать, не зная что сказать, отступникъ. Факеды, которые они несли въ рукахъ, разливали слишкомъ не върный свъть, застидня его облакомъ дыма, который тажело сгущался въ узкомъ корридоръ вокругъ толиы загонорщиковъ. Пользуясь этимъ обстоятельствомъ, несчастный отступникъ тихонько ускользнуль въ одина изь поперечныхъ корридоровъ и скрылся. Погруженные въ свои мысли соучастники заговора не вдругь замъ-А когда и замътили, то поздно тили его отсутствіе. было искать его. Притомъ совершенное не знаніе внутренняго устройства катакомбъ двладо, эти поиски совершенно не возможными. И потому они разсудили, что имъ, всего върнъе возвратиться назадъ и поискать входа, чрезъ который пришли сюда. Утомленные долгой ходьзадыхаясь въ дыму своихъ факсловъ, медленно подвигались они назадъ. Такъ какъ корридоръ шелъ здъсь все прямо, и выходъ быль уже близко, то они побросали одинъ за другимъ свои факелы въ боковые корридоры, чтобы отделаться оть ихъ непріятнаго дыма. Когда они оглянулись назадъ, то глазамъ ихъ представилась странная иллюминація, освещавшая атмосферу темных ворридоровь. Изь отверстій разных помисиных корридоровь и компать прорывались отблески
отненнаго свъта, окранивавшия въ пурпуровый цвіть.
темныя стіны корридоровь, между тімь, какі золотое
облако. Жолтая черепица и мраморныя доски каменныхъ гробниць подъ этимъ яркимъ отсвітомъ назались
золотыми и серебряными досками, вділанными въ красную оправу стінь. Это была какъ бы не вольная даньудивленія мученичеству со стороны языческаго изувірства, въ первый день гоненія. Факелы, зажженные имъ
ріди истребленія христіанъ, казалось, покрывали новымъ блескомъ памятники віры, которой суждено было
покорить себів весь міръ.

Но прежде, чемь ати волки вышли окончательно неворнато двора Госнодня, они остановились еще разъ при видь одного бросивщагося имъ въ глаза явленія. Сначала они подумали, что это явленіе произведено встрычею луннаго свёта со свётомъ дымившихся на полу факеловъ Но вскоръ они замётили, что этоть свётъ, дрожа и колеблясь, выходилъ изълампы, которую птото неподвижно держаль надъ своею головою. Это была женщина, одётая въ длинное, темное платье. Издали она похожа была на бронзовую статую съ мраморными руками.

«Кто это?» съ недоумъніемъ спращивали другь друга солдаты.

- .. «Чародъй», отвъчалъ одинъ.
  - «Духъ этого мъста» (genius loci), утверждалъ другой.
  - «Привидъніе», увъряль третій.

И странное дело! По мере того, какъ солдаты приближались къ этому виденію, оно, казалось, менее и менъе замъчело имъ приближение. Оно ничего не видъло, не слащало и оставалось неподвижнымъ. Наконецъ двое солдатъ подощли такъ близко, что могли скватить его за плечи.

- «Кто ты?» спросиять Корвинъ голосомъ, дрожавшимъ отъ бъщемства.
  - «Хриотіанна», отвітала молодая дівушка.
- «Веди насъ кратчайшимъ путемъ къ выходу!» закричали солдаты, обступая плънницу.

Это была сланая Цепилія,—вскор'в за тамъ славния испов'вдница Христова (1). При первомъ изв'встій о приближеній войновъ къ м'всту собранія христіанъ, когда общая тревога распространилась между собравшимися и всів сп'яшили скрываться перехедами, св. д'ява обратилась къ одному молодому христіанину, Напкратію (впосл'ядствій тоже мученику), съ просьбой дать ей ламиу.

«На что тебв дамиа? Сестра моя! сказаль ей Панпратій.—Пойдемь лучше, я проведу тебя въ безопасное мъсто.»

«Нътъ, я не могу идти отсюда, отвъчала св. дъва.— Моедъло—беречь върныхъ чадъ Вожінхъ. А лампамиъ нужна не для себи;—она можетъ пригодиться для другихъ.»

«А что, если эти другіе окажутся нашими врагами?»

«Тъмъ лучше. Я не люблю, если возьмутъ меня въ темнотъ. Притомъ, если мой Небесный Жевихъ присшел въ эту ночь сюда; то я должив встрътить Его со свътильникомъ, полнымъ елея.»

Сказавши эти слова, она удалилась и стала на то мъсто, на которомъ нашли ее воины (\*).

<sup>(</sup>¹) Память ся празднуется нашею церковію 22-го ноября.

<sup>(\*)</sup> Всв эти подробности о нападеніи на катакомбы со стороны язычниковъ въ первый день гоненія Діоклетіанова заимствованы изъ житія

Нужно ин досильность груствый и славный конець добровольно предавлей себя двиственници? Довольно именты только, что это быль конець добропобедной мученицы, непостыдно положившей животь свой за своего-мозивоженного Жениха после страшныхъ истязаній. Наши читатели знають очень хорошо, что значило тогда поциоль въ руки разъпремнихъ явичниковъ.

Такъ мончилась ночная экспедиція язычниковъ въ приотіанскім катакомбы въ первый день по изданіи кровазого здикта Діоклетіанова. (1).

Экоть эпинодъ достаточно карантеризуеть значение выпаномбъ для христіанъ вы первый періодъ. Перейденть не втерому періоду.

#### YI.

Когда гонимая церковь успокоилась подъ державою равноапостольнаго Константина, тогда катакомбы сдъмались предметомъ набожнаго почитанія со стороны христіанъ. Со всъхъ сторонъ христіанскаго міра потяну-

св. мученицы Цециліи, находящагося въ римскомъ мартирологі (Ed. Ruinarti Martyrol, tom. III.)

<sup>(</sup>f) На минуа впрочень менчими зажнатывам въ катакомбайъ только одну жертву. Бывали случаи болъе для нихъ удачные. Такъ, однажды върующе въ большомъ числъ собрались на Божественную службу въ можемную церковь св. мучениковъ Хрисанев и Даріи. Язычники, узнавши объ этомъ, равно какъ и о мъстоположеніи этой церкви, въ огромномъ числъ собрались и засыпали ихъ землею и камнями чрезъ внъщнее отверстіе, которымъ она сообщалась съ свътомъ и воздухомъ, и такимъ образомъ заживо схоронили всёхъ (Григор. Турскій De gloria Martyr. lib. 1. сар. XXVIII.) Недавно эта церковь открыта съ огромною, выкопанною близь нея комнатою. Объ они наполнены костями въмивъ погребенныхъ мучениковъ. На полу найдено нъсколько серебряныхъ сосудовъ изъ-подъ вина. Страдальцы, очевидно, готовились къ принятію св. такиъ въ ту минуту, какъ кровожадныя руки язычниковъ начали сыпать на жхъ головы песокъ и камни.

дись къ никъ толны базгочестивнать пилигримовъ. Постепенно переходили они изъ одной повремной перини. изъ одной усыпальницы въ другую. Опытные вожени. руководили ими. На гробахъ св. мученивовь соверша-: лась, какъ прежде, служба въдень ихъ страдальноской. смерти; предъ ними произносились похвальные слева. Отсюда начались первые мартирологи, жили налендари: дней мучениковъ, которые указывали варующимъ, къ вакому дню они должны были стекаться въ Римъ, и. гдъ искать останковъ того иди другаго страстотерица, или страстотерпицы, «Въ Римъ, по дорогъ Саланійской, Аппіевой или Ардевлинской», таковы обывнововы ныя замътки этихъ древнъйшихъ христіанскихъ, калевдарей противъ имени того, или другаго мученика, или мученицы (1). Эти коротенькія замътки пригодились и для нашего времени. По нимъ открыли много такихъ усыпальниць, существованіе которыхь подвергалось сомивнію.

Благочестивое усердіе върующихъ сдъладо нъкоторыя измъненія и улучшенія во внутреннемъ устройствъ катакомбъ въ этотъ второй періодъ ихъ существованія. И прежде всего лъстницы устроили лучше и удобнъем стъны укръпили такъ, нъо оди могли выдерживать ти-

<sup>(\*)</sup> Накоторые изъ этихъ заматокъ можно помастить, здась для образ, чика:

III. Non. mart. Lucii in Callisti.
VI. Id. Dec. Eutichiani in Callisti.
XIII. Kal. Feb. Fabiani in Callisti et Sebastiani ad Catacumbas.
VIII. Id. Aug. Systi in Callisti.
Prid. Kal. jan. Syluestri in Priscillae.
IV. Id. (Aug. Laurentii in Tiburnina).
VI. Kal. Dec. Saturnini in Thrasonis.
(vid. Acta, ed. Ruinarti tom. III.)

жесть сведевь, неченияхь во многихь мьогахь обрупиналься; на извъстныхъ реастолніяхь подълали отверскій въ видь; вероновь для сообщенія съ свътомъ и воздукамъ; напочень надъ многими спусками, которые но крямой миніи вели жъ вазвной гробниць, принявшей въ это время названіе confessio Ecclesiae (исповъданіе перван), соорудния церкви и базилини. Такимъ образомъ, добравшись до въчнаго города, пеломники имъли воъ удобства посътить вев эти церкви. Они спускались въ усыпальницы и по примой линіи чрезъ удобно устроенным галдереи, шли до самой гробницы, въ которой покомлен: болье другихъ извъстный, или знаменитый мученивъ. Потомъ они отсюда, переходили въ другія мъта, не менфа цемитныя и дорогія.

от Во вое продолжение этого периода не позволялось отпрывать ни одной гробницы и брать отгуда покояприст вр ниже мощи. Благочестивые поклонники довольстворались темъ, что сквозь не большія отдушины, субланцыя въдгробницахъ, пропускали сюда платки или цокрывала, называвшіяся brandea, и прикасались ими къ свищеннымъ останкамъ мучениковъ. Эти платки уноонин ожи съ собой на родину и хранили ихъ, какъ драгомънное совровище. Не удивительно, послъ этого, что св. Амвросій, Гавдендій и другіе знаменитые Епископы съ такимъ трудомъ доставали св. мощи мучениковъ для укращенія своихъ церквей. Кром'в этихъ священныхъ останковъ большимъ уваженіемъ пользовалось такъ наэмваемое масло мучениковъ (cleum martyris). Это масло, иногда смъшанное съ бальзамомъ, то самое, которее горъло въ лампахъ при ракахъ св. исповъдниковъ. Часто при этихъ ракахъ находить каменные столбы, въ три фута вышины, съ угдубленіемъ на верху: очень

въроятно, что на этихъ столбахъ отавились дамиы, или сосуды съ елеемъ, горъвшимъ при гробахъ мучениювъ. Св. Григорій Великій, папа Римскій, из письмъ иъ неролеевъ Лонгобардской Теолиндъ говорить, что онъ сдълаль себъ коллекцію изъ всъхъ маслъ, горъвшихъ при ракахъ папъ-мучениковъ (1).

Понятно, что пилигримы, приходившіе медалена вы Ремъ, запасались табличками, на которымъ были уназанія, гдв испать мощей того, или другато святато: Возвращаясь домой, они, естественно, передавали своимъ роднымъ и знакомымъ, менъе ихъ счастливымъ, подробности своего путешествія и описывали положеніе той или другой досточтимой святыми. Таминь образомы составилась значительная коллекція записей, изъ которыхъ непоторыя дошли и до нашего времени и метого помогають при поискахъ въ катакомбахъ. Между этими документами первое место занимають каталоги, составленные въ IV в. Въ одномъ изъ этихъ жатокоговъ перечислены гробницы Римскихъ Епископовъ, въ другомъ раки мучениковъ (2). Такъ образовались троя: каго рода "путеводители по катакомбамъ", тъмъ болъс интересные, что описывають каждый свой отдельный участовъ катакомбъ и въ тоже время дають справки вполив согласныя другь съ другомъ.

Чтобы показать важность этихъ документовъ для исторіи катакомбъ и отмътить тв изивненія внутри ихъ,

<sup>(1)</sup> Списокъ ихъ, приложенный великить нашию къ своей посицив, скопированъ Мабилльономъ для совровищищы Муды и слова публикованъ Руннартомъ (Аста martyrum, tom III.). Онъ и теперь сущеотвуетъ въ этой коллекціи виветъ съ таки саными стилянками, въ которыхъ находились эти масла. Суклянки для прочности запакованы нъ металлическія трубочки.

<sup>(\*)</sup> Они публикованы Бухеромъ въ 1634 году.

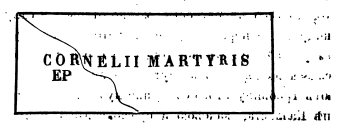
которыя были оказаны въ прододжение этого втораго періода ихъ существованія, мы разскажемь объ одномь, не давно сдітриномь открытім въ одной изъ усыпальницъ. Между щебнемь, завалившимъ совершенно входъ въ одну усыпальницу, которую гадательно считали усыпальниці Предекстата, при расчисткі нашли обломовь мрафорной доски, вакими обыкновенно заділывались отверзтік гробниць. Этоть обломовь быль такой формы и нийкъ на себі слідующія слова:



т. е. (гробинца).... нелія мученика,

Кавалеръ Росси, одинъ изъ лучшихъ современныхъ знатаковъ археологіи катакомбъ, тотчасъ же объявиль, что это — обломокъ надгробнаго камня св. папы Корнелія, и что если продолжить расчистку мусора дальше, то, по всей върожености, можно открыть и самую гробницу втого первосвященника, которую легко узнать по ех устройству. Въ родкрънленіе своей догадки онъ сосламся на то, что всё лутеводители согласно указывають гробницу втого священно-мученика въ усыпальницъ Каллиста, каковою и нужно считать мникую усыпальницу св. Севастіана, которой нужно искать на нъсколько соть шаговъ дальше. Онъ не остановился на втомъ и предсказаль, что раскопка этого отдёленія усыцальницъ должна объяснить согласное показаніе всёхъ

"путеводителей", что вывств съ папой Порнелемь погребенъ и св. Кипріанъ еп. Кареагенски, свищенные останки котораго, какъ несомивнио извистно, поконтси въ Африкъ. Это предсказание не замедачно исполентыем. Расчистивши входъ, открыли большую честницу, ногоран вела въ комнату очень просторную. Она освъщадась и провътривалась чрезъ сдъланное вверху ея отверстіе. Стэны ея были обложены кирпичными поділками, носившими на себъ печать эпохи умиротворения церкви. На лъво была вырублена въ скалъ гробница безъ всякихъ внъшнихъ сводовъ поверхъ ел. Она была очень велика, и за исключ еніемъ одной гробницы, вы рубленной въ ствив гораздо выше этой, не было никакихъ ,слъдовъ существованія другихъ гробницъ ни подлъ, ви противъ, ни выше, ни ниже этой гробницы. другой обломокъ мраморной нашли нъсколько меньшихъ размеровъ, чемъ найденный при входъ. Когда принесли первый обломовъ изъ музея Кирхера, гдв онъ хранился и сложили съ этимъ; то они вывств составили одну плиту, какъ-разъ приходившуюся по открытой гробницв. Воть ея форма:



т. е. (гробница) Корнелія мученика епископа.

на самомъ полу усыпальницы нашли другую мраморную дощечку, отъ которой уцълъла только лъвая сторойа,

а правая была разбита и затерялась. Надъ гробницей открыли третью табличку, которая была прикръплена къ песчаному камню. Оть этой послъдней осталась только правая сторона и нъсколько обломковъ, найденныхъ въ мусоръ. По этимъ обломкамъ нельзя было возстановить полной надписи, но можно было видъть, что надпись была написана стихами и составлена папою Дамасомъ (современникомъ св. Амвросія Медіоланскаго). Это видью изъ округленныхъ, изящныхъ формъ упълванихъ буквъ, которыя извъстны у археологовъ подъ названіемъ "Дамасовскихъ".

На правой сторонъ отъ гробницы изображены двъ человъческихъ фигуры въ стоячемъ положеніи, одътын въ священническія одежды; головы ихъ окружены сіяність: Живопись, очевидно, византійская, относящаяся тъ УП в. Вдоль стъны по ту и другую сторону этихъ фигуръ были написаны имена ихъ, буква подъ буквой; нъкоторыя изъ этихъ буквъ стерлись, но оставшіяся реставрированы археологами въ такомъ видъ:

SCI + CORNELI PP SCI + CIPRIANI

Burgar Land

т. е. (изображенія) св. Корнелія папы и св. Кипріана (<sup>1</sup>).

<sup>11</sup> Легко понять, что пилигримъ-иностранецъ, читая эти

<sup>(\*)</sup> Съ другой стороны, на узенькомъ простенкъ выдающемся подъ прямымъ угломъ въ подземную галлерею, находится два подобныхъ же портрета. Но только одну надпись подъ ними можно разобрать. Это — имя папы Сикста, которое здъсь, какъ и во многихъ мъстахъ, написано: "Sustus". Близъ изображени Корнелія и Кипріана нацарапаны на изместковой штукитуркъ, покрывающей стану, имена двухъ священниковъ пилигримовъ—Льва и Іоанна. Латинскія буквы надписей, по своему характеру, относится къ VII в.

двъ надписи, и вида эти изображенія, а еще болье—
зная, что Римская церковь празднуеть память этихъ
двухъ священномучениковъ виъстъ, могь придти дъ мысли, что они и погребены виъстъ. Наконецъ по правую
сторону гробницы стоить столбъ, вышиною въ три сута, съ углубленіемъ на вершинъ, подобный тъмъ, о которыхъ мы говорили выше. И въ подтвержденіе обычая, на который мы указали, мы находимъ въ спискъ
св. Григорія Великаго—оleum Sancti Cornelii (изсло съ.
Корнелія).

Такимъ ображомъ, мы видимъ, что во второй періодъ существованія катакомо́ъ, въ нихъ сділаны дікоторыя улучшенія во внутреннемъ устройстві и пікоторыя новыя украшенія. Но этихъ украшеній нітъ опасности смішать съ украшеніями, уцілівшими въ нихъ отъ первыхъ трехъ віковъ потому что размость между ними,—и, нужно прибавить, не въ пользу первыхъ,— слишкомъ різка.

Наконецъ мы подошли къ третьему и послъднему церіоду существованія катакомбъ, — къ печальному періоду ихъ разрушенія. Когда лонгобарды и позднъе — сарапины начали опустошать окрестности Рима и катакомбамъ угрожало разграбленіе и поруганіе, то пацы ръшились перенесть въ городскія базилики моща болье знаменитыхъ мучениковъ. Это было въ концъ VIII и въ началь IX в. Въ это время лътописи упоминають еще о кое-какихъ поправкахъ и передълкахъ въ ката-

Кстати-можно привесть здась замътку Римскаго календари:
"XIII. Kal. oct. Cypriani Africae: Romae celebratur in Callisti", т. е.
въ 18 день октябрьскихъ календъ (14 сентября), праздникъ Клиріана
Асриканскаго. Онъ празднуется въ Римъ въ усыпальницъ Келлиста.

комбехъ, проваводившихся по вояв папъ. Затвиъ мало по малу катакомбы перестають быть предметомъ набожнаю уважения и цервви, выстроенныя при спускахъ въ оныя, оставляются безъ присмотра и обращаются въ разваляны. Изъ нихъ уцѣваи только тѣ, которыя были обнесовы толстыми стѣвами для предохраненія отъ расхищенія ихъ со стороны варваровъ. Таковы напразагородныя (Ехіга muros) базилики св. Павла по дорогъ Остійской, св. Севастіана—по дорогъ Аппіевой, сп. Лаврентія—по Тибурнинской, св. Панкратія—по Авреліевой, и наконецъ—самая замъчательная изъ всъхъ, базилика св. Петра по дорогъ Ватиканской. Слъды стънъ, которыми были обнесены первая и послъдняя изъ этихъ базиликъ, и теперь можно замътить.

Стоить замътить, что кавалеръ Росси, о которомъ мы упомянули выше, открыль двё базилики, почти вполнъ сохранившіяся, надъ спускомъ въ усыпальницу Каллиста; одна изъ нихъ превращена была въ пекарню. другая въ винный погребъ. Первая, по многимъ примътамъ, построена папою Дамасомъ. Поврежденія, нанесенныя дождями, людьми и временемъ, сдъдали изъ древнихъ катакомбъ одни развалины. И римское правительство только въ последнее время начало обращать должное внимание на этотъ драгоценный памятникъ древней христіанской жизни. Настоящій папа нарядиль коммиссію для разчистки и возстановленія катакомов. Работы ея, не смотря на ограниченныя средства, идутъ дъятельно. Находимыя вещи ставятся каждая на свое мъсто и, повозможности, приводятся въ прежній видъ. Съ картинъ, надписей и орнаментовъ снимаютъ точныя копіи и составляють плань открытыхь уже отділеній катакомбъ. Чтобы обезпечить это предпріятіе вполнъ,

Digitized by Google

папа купилъ на собственныя деньги поля и виноградники на Торъ-Маранчья, гдё находится усыпальница св. Нерея и Ахилла, по мёрё надобности предположено покупать и остальныя мёстности, въ которыхъ лежатъ катакомбы. Императоръ французскій съ своей стороны отрядилъ на свой счеть коммиссію изъ лучшихъ художниковъ для снятія всёхъ частей катакомбъ.

Желаемъ отъ души успъха этому благородному предпріятію.

## КЪ ВОПРОСУ ОБЪ УЛУЧШЕНІИ БЫТА ПРАВОСЛА-ВНАГО ДУХОВЕНСТВА ВЪ РОССІИ.

# I) о матеріальномъ обезпеченім православнаго духовенства въ

Грузинское, приходское, православное духовенство настоящимъ своимъ устройствомъ и обезпеченіемъ въ матеріальномъ отношеніи обязано высокопреосвященному Өеофилакту, первому изъ русскихъ, экзарху Грузіи. До его времени положеніе сего духовенства было самое жалкое. Изъ дочесенія сего іерарха Святьйшему Правительствующему Суноду, отъ 18-го Апрыля 1818 года, видно, что въ Грузіи до того времени "число церквей и причтовъ было несоразмърно съ числомъ приходскихъ домовъ, что весьма редкія изъ нихъ имеди землю и другія угодья; и отъ этого священно-церковнослужители, не получая себъ отъ церквей нужнаго содержанія, отваживались на многое не позволенно $e^{\mu}$ . Изъ того же донесенія высокопреосвященнаго видно также, что въ то время "въ грузинскихъ селеніяхъ много находилось, во-первыхъ, церквей, которыя не имъли ни причтовъ, ни прихожанъ, во-вторыхъ, священно-церковнослужителей не имъвшихъ приходовъ и потому не отправлявшихъ никакихъ христіанскихъ требъ, и въ-третьихъ, такихъ священно-церковнослужителей, которые не знали даже и писать по грузински".

О положении градскаго духовенства того времени мо-

жно судить по донесенію высокопреосвященному Ософидакту благочиннаго протојерея Гаврјила Мескјева, отъ 5-го Марта 1819 года. Сказавъ въ началъ своего донесенія о томъ великомъ благодвяніи, какое уже сдвлано было мудрыми распоряженіями архипастыря для духовенства сельскаго, далъе отецъ протојерей говорить: "градскія церкви остаются еще въ прежнемъ неустройствъ; нъкоторыя изъ нихъ имъютъ нъсколько священниковъ и ни одного причетника. И какъ всики исъ сикъ священниковъ пользуется равными правами; то и нътъ между ними никакой субординаціи; одинъ другому не помогаеть въ служении. Служащий священникъ, совершая проскомидію, самъ читаетъ и часы; а при чтеніи эктеній иногда самъ и поетъ вмісто дьячка; самъ же возжигаеть и свъчи. Въ свободное отъ богосдуженія время онъ же долженъ мести и полъ въ церкви. Но такъ какъ, по случающимся мірскимъ требамъ, всего онъ одинъ не можетъ исполнить: то и благольніе въ церквахъ сохранить не возможно".

О бъдности грузинскаго духовенства того времени и неблаговидныхъ, вслъдствіе этой бъдности, поступкахъ его довольно говорить слъдующее мъсто изъ донесенія высокопреосвященнаго Өеофилакта Святьйшсму Суноду, отъ 3-го Февраля 1819 года: "Я требую отъ священнослужителей, писалъ архипастырь, чтобы они отстали отъ прежняго обычая договариваться съ прихожанами за исправленіе христіанскихъ требъ, особенно за погребеніе усопшихъ. Сія послъдняя статья составляла главнъйшій доходъ священниковъ. Зная ихъ бъдное состояніе и неимъніе даже насущнаю хлаба, мъстное начальство совъстилось строго взыскивать за безчинсма, при семз постыдномз торнь происходившія." Въ

при похоронахъ, и что оно сымужеено было называть сиодными тому воено-гражданскому губернатору Ховену, отъ 5-го Января 1819 года, высокопреосвященный Ософилактъ выражается, что тогданнее дуковенство, нисколько не обезпеченное въ матеріальномъ отношеніи, "свои домогательства за требоноправленія извиняло невозможностію жить, если не торговаться съ прихожанами, особливо при похоронахъ, и что оно сымужедено было называть солодными томъ 1005, ез который мало людей умирало."

Такое грустное положение грузинского духовенства обрадило на себя внимание русского правительства съ самаго начала присоединенія Грузіи къ Россіи. срафъ Гудовичъ, главнокомандовавшій въ Грузіи, въ 1808 году, предложеніемъ бывшей исполнительной экопеданів, отъ 23-то Августа, постановиль въ обязанность всемь помещикамь, отвести въ пользу церквей, состоящихь въ имъ имъніямъ, а также на содержаніе священио-церковнослужителей земли, или, въ замънъ оныхъ, другія угодья не менье вакономъ положеннаго (1). Но постановление это не было приведено въ исполнение; и до прибытія въ Грувію экзарха, высокопреосвященнаго Ософиланта, ничего не было сдълано для улучшенія быта грузинскато духовенства. Этотъ достоцамятный для эдешниго пран архипастырь, по прибыти своемъ въ Тифлисъ, прежде всего озаботился объ улучшении нравствениаго быта ввъреннаго ему духовенства, и учрежденіемъ семинаріи положиль начало духовному образованію его; потомъ вскоръ подняль вопрось и объ улучитении матеріальнаго его быта, и успъль раз-

<sup>(1)</sup> Отношеніе Сталя, грузинскаго губернагора къ Өсовилакту экзарху Грузік, отъ 6-го Іюня 1818 года.

ръшить этотъ вопросъ, скольно было возможно, удовлетворительно.

Къ возбуждению этого вопроса подалъ поводъ высокепреосвященному грузинскій помінцикъ, генераль-лейтенанть, князь Дмитрій Захаровичь Орбеліани. Вознамь. рившись построить въ поместью своемъ, въ селеніи Вардист-Убани, новую церковь, онь между прочимъ писаль къ высокопреосвященному, отъ 30-го Сентября 1817 года. "что овъ, для цълости этой церкви а равно и на содержаніе служащихъ въ ней, желаеть посвятить сорока-дневную землю (1), садовое мъсто, которое будетъ обработываемо помощію крестьянь его, изъ сельскаго магазина проценть (2). Получивь это письмо 28-го Ноября, высокопреподобный Ософилакть на другой же день написаль къ генералу Орбеліани отвыть, въ которомъ благодарилъ его за такой благотворительный ноступовъ. Потомъ, отношениемъ отъ 19-го Февраля 1818 года, сообщиль объ этомъ главноуправляющему Грузією, знаменитому Алексвю Петровичу Ермолову съ тъмъ, чтобы онъ распорядился опубликовать это вожертвованіе князя Орбеліани для приміра другимъ помъщикамъ, и внушилъ имъ, чтобы они не замедлили отводомъ земель для церквей, согласно постановленію графа Гудовича. Впрочемъ, чтобы не отяготить помъщиковъ при излишнемъ числъ церквей и причтовъ надёломъ ихъ землями, высыкопреосвященный экзархъ полагаль-предварительно отобрать отъ гг. помъщиковъ показанія: сколько въ ихъ пом'встьяхъ, по числу крестьянскихъ домовъ, нужно штатныхъ церквей и прич-

<sup>(1)</sup> То есть вспахиваемую однимъ плугомъ въ 40 дней.

<sup>(1)</sup> То есть пшеницы пятьдесять кодъ (112 пуд ).

товь, и жа какихь именно селеніяхь, и какія именно церкви оставить, вибств съ причтами, заштатными? Штатными церквами онъ полагаль почитать тв, при ноихъ, опредълено будеть число приходскихъ домовъ съ увазною пропорцією земли или другихъ, соразміртню доходемъ съ оной, угодій; заштатными же иміющія остаться бедь приходскихъ дворовь и безъ земли. Священно-щерковнослужителей сихъ посліднихъ высокопреосващенный полагаль, при этомъ, переводить на другія праздныя міста при штатныхъ церквахъ. Отъ пакого распоряженія онъ ожидаль двоякой пользы, именно: совершеннаго прекращенія излишняго духовенотва, и обезпеченія въ способахъ пропитанія тіхъ служитей алтаря съ ихъ семействами, которыя были необходимы для Церкви.

Генераль Ермоловь, по случаю скораго отъвзда своего на навказскую линію, распорядиться отводомъ земель для духовенства поручиль исправлявшему должность грузинскаго губернатора, генераль-маіору Сталю.

При совокупномъ дъйствіи духовнаго и гражданскаго начальства, православное приходское духовенство въ Грузіи почти все, въ томъ же 1818 году, получило надлежащее устройство и обезпечение своего быта. Для вінэжитэов сей цъли поручено **омио** дворянскимъ предводителямъ, окружнымъ начальникамъ и другимъ чиновнинамъ, при депутатахъ съ духовной стороны, немедленно собрать свёдёнія о всёхъ церквахъ въ Грузін, накодящихся какъ въ помішичьихъ, такъ казенныхъ и церковныхъ имъніяхъ, съ показаніемъ, сколько при каждой церкви имъется причта, сколько прихожанъ и какого они званія, какимъ содержаніемъ каждый причть дотоль пользовался отъ своихъ прихожанъ, и

какое содержаніе прихожане обязывались давать своимъ священнослужителямъ на будущее время?

Въ предварительномъ, насательно сего предмета, постановлени бывшей казенной виспедици, между прочимъ, было сказано: "Если найдетси удобность исправлять требы одному священиму жь восьмидесяти има ота дворакъ, то сдълать по сему числу домовъ, ими болбе, какъ мёстныя обстолтельства дозволить, векчисколько могуть крестьяне, беть отагоженыя сленіе. своего, свищенно-церковнослужителямъ, полигая въ камдомъ приходъ по одному священнику и двумъ причетникамъ, удълить годовую пропорцію жлюба, вина и другихъ жизненныхъ припасовъ, а также и дешегь съ каждаго домя, дабы за вск уже исправляемыя ими христіанскія требы, могущія случиться въ тожь семенін, не доводили ихъ до требованія за оны у престьянь. Каковое ограничение однано же не можеть еходить въ тотъ счетъ, когда бы врестьянинъ, по усердію въ религіи, пожеладъ что-либо удблить для церява и ея священнослужителей отъ явбытяють своихъ, ибо это зависить отъ собственнаго его произвола". (2-й пункть). "Если бы гдв либо прихожале пожелали имъть священника и двухъ причетниковъ, при меньшемъ иоличествъ домовъ: то имъ должно быть внушнемо, что они должны давать своимъ священно-церковнослужителимъ такое же содержание, навое назначено имъ же сто домовъ". (Пунктъ 5). Въ отвращение ведостатка въ земляхъ и угодіяхъ для кавенныхъ престыянъ, предположено было отводить земли священно-церковнослулямъ только подъ востройку дома и подъ огороды, а вр замень пахатной и свнокосной земли полагать имъ хлъбъ или деньги. Наблюдение за поправностио въ исноживани прихоженами принимаемых на себя, въ отношени нь овониъ причтамъ, обязанностей воздагалось нятымъ пунктомъ сего постановления на сельское начальство, или, въ случав канихъ либо неудобствъ, на земсную полицию (п. 6).

О второмъ пунктъ село постановленія высокопреосвященный Особилактъ въ отношеніи обосмъ нь г. Сталю отохванся, что, "таль какъ въ тиолисскомъ, горійскомъ и ананурскомъ утадаль осленія большею частію малолюдны и не въ близкомъ одно отъ другаго разстояніи; то назначеніе въ тъкъ мъсталъ 80 домовъ для штатной церкви не удобно", и потому полагалъ назначить тамъ крийникъ числомъ для штатной церкви 40 домовъ. Кроить того въ тъкъ церквахъ съ причтами, гдъ большивство прихожанъ состояло изъ новопрещенныхъ осетикъ, онъ накодилъ меудобнымъ вводить штатное полуженіе, не призвавать нужнымъ оставить ихъ при шрежиемъ положенів:

Достойно вамъчанія наставленіе, какое даваль высонопреосвященный духовнымъ лицамъ, назначавшимся депутатими при собраніи свъдъній о церквахъ. "Рекомендую вамъ, писемъ онъ иъ нимъ въ ниркулярномъ ордеръ, съ одной стороны употребить всъ вовможные способы къ тому, чтобы прихожане безобидно надълили дуковныхъ отводомъ земель, или назначеніемъ иныхъ выгодъ, а съ другой внущить священнослужителямъ, дабы лишними требованіями не затрудняли они правительства, желающаго доставить имъ такія выгоды, каковых» ез Грузіи никозда не существовало".

Между тъмъ, пока чиновниками, при депутатахъ отъ духовенства, собирались нужныя о церквахъ свъдънія, преосвященный экзархъ сдълаль слъдующее распоря-

жене о раздълъ свищенно-париовиоспужителим ишихныхъ церквей своихъ докодовъ, клонящееся къ водвореню мира и порядка между причтами.

- 1) Штатному свящемиму принадлежить изы рубля 60 коп., а 40 коп. двлять между собою дьячекь и кономарь по равнымь частямь (1).
- 2) Ежели на причетнической вакансіи помъщень двиконь; то штатному священнику изъ рубля смідуеть 55 кон., діакону, заступающему мъсто дьячка,—25, а пономарю 20 кон.
- 3) Заштатный священникь, имеющий поступить на причетническое место, должень изъ рубля получеть 40 к., а остальныя предоставляются штатиому священнику.
- 4) Если при одномъ причетномъ будетъ два запитатныхъ священника на причетническихъ вакансіяхъ; то штатный изъ рубля получаетъ 50, а остамъные по 25 ж.
- 5) Заштатные овященики, безъ согласія штатымо, ни служать, ни требъ не исправляють; по дожиности они обязаны повиноваться ему точно тапъ же, накъ и причетники.

Распоряжение это было разослано для объявления и руководства ко всему грузинскому дуковенству, отъ 22-го августа 1817 года.

Въ Ноябръ мъсяцъ того же года преемникъ Сталя, губернаторъ Ховенъ представилъ высокопреосвященному Оеофилакту на разсмотръніе собранныя о сельсиихъ церквахъ и причтахъ свъдънія (2), съ назначеніемъ для

<sup>(4)</sup> Высокопреосвященный замітиль, что онь разумість здісь всякіе доходы какъ хлібные, такъ и денежные, исключая поручныхъ, кои разділу не подлежатъ, а остаются у того, кому что дано.

<sup>(°)</sup> Om. HERE.

никъ отъ прихожавъ содержанія. Разсмотрівъ эти въдомости, высокопреосниценный сділаль изъ нихъ нужныя извлеченія, и препроводиль оныя на усмотрініе мачальника края, Алексія Петровича Ериолова, присосдинивъ нъ этому свое мизніе слідующаго содержанія.

- 1) "Скольно чего прихожане согласные ежегодно данать на содержание каждаго священника съ двуми причетниками; все это полагаю утвердить безъ малъймей перемъны, предписавъ производить выдачу съ 1-го января 1819 года.
- 2) "Пахатныя замли, сады, огороды, селедебныя мёста; конми сельское духовенство доселё владёло, же какы собственностию, но накы участками, отведенными изы дачь навенныхы, церковныхы и помёщичыхы, и нои прихожане оставляють за ними на будущее время,—считать принадлежащими церкви, доколё она существуеть, а не лицу. Слёдовательно никто изы священно-церковнослужителей штатныхы и заштатныхы же въ правё ям продать ихъ, ни заложить, ни подарить.
- 3) "Не возбранять духовенству пользоваться пастбищами и явсами, кон въ общемъ владени у прикожанъ.
- 4) "Предположенное назначение числа причтовъ не прижимать за такое правило, отъ коего бы нельзя было отступить, изъ уважения къ мъстнымъ обстоятельствамъ, поставивъ впрочемъ въ обязанность епархіальнымъ преосвященнымъ, чтобы они, безъ краймей нужды, отнюдь не рукополагали и не опредъяви священниковъ къ такимъ церквамъ, коихъ прихожане, въ содержании причта, не будутъ отвътсвовать по меньшей мъръ за 40 домовъ."

По приведеніи церквей въ штатное положеніе; число ихъ въ Ррузіи чрезвычайно сократилось. Такъ, напри-

м'връ, по одному юрійскому разду маж 269 церквей положено быть штатными только 99. Содержанів для штатныхр побивец и ихр причтову назначанось не везаф одинаковое, При этомъ обращаемо было внимание какъ на состояніе прихожань, на произведенія природы, неторыми изобилуеть та или другая мъстность, такъ и на то, четы прежде прихожене воспатраждали свет причты за ихъ служеніе. Надвать земли для перквей произведень быль въ редкиль местахъ и при томъ въ самъ ограниченномъ количествъ, необлодимомъ только дан постройни дома и для огорода. Почти везда прихожане обязывались доставлять священно-перковнослужителямъ хаббъ, вино, живность и по нъзнольну денеръ съ каждаго приходского дома, не отназывансь вирочешь и оть вознагражденін за тв или другія требоноправленія. Въ техъ только местностняв, где природа бедна произведенінии, прихожане обязались, вийсто хайба, вина и другихъ произведеній природы, давать на содержаніе причтовъ деньгами съ каждаго дома по стольну, чего стоили въ то время назначаемыя въ другихъ приходахъ въ пользу причтовъ натуральныя повин-HOCTH.

Такъ: по темпескому уподу прихожане почти вежть итатныхъ церквей обязались доставлять годовое содержаніе штатному священнику съ двумя причетниками следующее: отъ каждаго приходскаго доме-кода, (2 п. 10 ф.) пшеницы, полкоды ячменя, тупи, (5 бутыл.) вина; съ 5-ти домовъ одинъ баранъ и деньгами — съ богатъйшихъ домовъ по 60, посредственныхъ по 40, а съ недостаточныхъ по 20 коп. серебромъ.

Всъхъ штатныхъ цернвей въ семъ увадъ образова-

назначено 80; гдё же вчого часла не должавало, явит приходение обязались доставлять своему приходеному причту соцерманіє такое ме, вакое получается оть 80 домова: Только прихожане семи церквей, по м'ястнымъ обетомгельствамъ, не могли обязаться доставлять свонать священио-периовнослужителямъ вышеприведеннаго седершанія, но назначали ожое въ уменьшенномъ размірі.

По симискому уводу штатимих перквей обрадовевось 38. Жители сего убада положили: оставить при
иматимих священникахъ та налатими земли, сады и
другія угодал, которыми оми до сего пользовались, и
обязанись давать имъ ежегодно съ наждаго дома по одной кода пшевицы, а вибото вина — съ богатаго дома
по 60, посредственнаго по 40, и съ недостаточнаго по
20 кон. серебромъ, исиличая тахъ доходовъ, которыми
священники дотола пользовались отъ прикожанъ. При
этомъ жители сигнахснаго убада выназали примърное
уважение съ своимъ пастырямъ. Предоставлян въ пользовамие ихъ нахатимя земли, они положили, нтобы
священники сами, своеручно, земель сихъ не обработывали; но или представляли трудъ этотъ своимъ родственникамъ, или начимали для него работниковъ,

Приходы вз порижном унада образовались по числу домовъ гораздо меньше, нежели въ убъдахъ сигнахсвемъ и тедавскомъ. Здёсь именно по малолюдству и отдаленности селеній одного отъ другаго, меньшее число приходонихъ домовъ для штатной церкви назначено быдо только 40. Жители сего убъда положили производить на содержание своихъ причтовъ дачу хлфбомъ, виномъ, живностию и деньгами. Положеніе это почти по
паждому селенію различное; но тёмъ не менёе почти

одинаково обезпечивающее причты, вакь въ уведаль телавскомъ и ситнахскомъ. Такъ, напримъръ, прихон жане села Алы, воихъ составилось 72 дома, навначили на содержание своего причта ежегодно съ каждаго дома по одной кодъ ишеницы, по полукодъ жимена, по :одной тунгв вина, по одной курицв, по 20 коп. саребр. деньгами и въ церкви домовое масто и особо огородное однодневнаго паханія. Прихожане села Адзвисы, въ числь 32 домовъ, назначили съ 15 домовъ по двъ коды піневицы, но водъ ячменя, по 3 нурвцы, по двъ тунги вина и деньгами по 50 коп. сер., а съ другихъ 17 домовъ-съ камдаго дома пшеницы по 11/2 коды, ячменя по 1/2 коды, куръ по 2, вина по одной тунгъ, и деньгами по 40 коп, сер., оставляя при церкви одно домовое мъсто и огородное на одинъ день наханія. Пря этомъ дворяне, находившиеся въ томъ или другомъ приходахъ. назначали отъ себя особое положение въ польку причта, не смъщивансь съ крестьянами. Такъ напримъръ въ сель Итрія, промъ положенія отъ крестьянъ, назначено было отъ дворянъ особо: 25 кодъ питеницы, 10 кодъ ячменя, 20 куръ, 24 тунги вика и 10 руб. серебр. денегь. Кромъ этихъ помертвований въ пользу своихъ причтовъ жители горійского увада за исправленіе каждой изъ христіанскихъ требъ положили данать вознагражденіе, по прежде сущестовавшимъ обычаямъ, въ следующемъ размере: за браковенчание 60 коп., за исповъдь и причастіе отъ 5 до 10 к., за панихиду отъ 2 до 10 коп., за отпъвание и погребение усопшаго съ сорокоустомъ отъ 2 руб. 40 коп. до 4 руб., а безъ сорожоуста отъ 15 до 30 коп. За модитвованіе новорожденнаго и родильницы-10 коц. или угощение объдомъ, за престины отъ 5 до 20 кор. — Въ праздники

Реждества Христова, Богонвленія и Святой Пасхи тунгу вина, курицу, часть свинины и хлюбъ, или, въ кашдый изъ сихъ праздниковъ, деньгами по 10 коп. сер. съ дома.

По тупть вина, отъ 20 до 60 копъекъ депьтами и барановъ съ 5 домовъ по одному.

По представленія этого положенія ц мизнія о семъ высокопреосвященнаго Осоожланта на усмотрівніе главноуправляющаго красить генерала Ермолова, и то и другое и медленно. утверждены были имъ во всей силу, и въ тоже время сділано было распоряженіе, чтобы молиція наблюдала за исполненіемъ сихъ положеній во всей точности.

Такимъ образомъ къ вонцу 1818 года сельскому дужовенству телавскаго, сигнахскаго, горійскаго и тифлискаго убадовъ дано было надлежащее устройство, и для содержанія его назначено было опредъленное положенія.

Не приведенными въ штатное положение изъ грузинскихъ церквей оставались только церкви въ увздв ананурскомъ, и въ двухъ селеніяхъ, принадлежащихъ къ Борчалинской, татарской дистанціи. Впрочемъ, съ наступленіемъ весны 1819 года, и это не доконченное двло приведено было къ окончанію, такъ что въ началь августа мъснца высокопреосвященный Ософа-

ликть могь домести Свитийнему Опноду, что д въ ананурскомъ ужедъ не только всъ церкви приведены въ штатное положеніе, по и оставшієся ва петагними священники размъщены по мъстамъ. При этомъ высопопреосвященный препроводиль въ Святьйний Сунодъ и списокъ, пітатрыхъ церквей сего увада, съ новараніемъ, какое при какой церкви назначено для причиовъ содержаніе. Въ этомъ спискъ поименовано было 40 цернвей. Приходскихъ домовъ при каждой изъ свыъ цервъей назначено было отъ 40 до 134. - Содержание же. причтемъ: опредълено было въ разныхъ селенихъ различное. Танъ, прихожане 16 цернвей опредълили да: вать на содержание своихъ причтовъ только деньпами, ежегодно по 2 руб. 50 коп. съ дома. Другіе 11 селеній, танже деньгами, но въ меньшей мірії, именню по 1 р. 40 к., а остальные по 40 кодъ питеницы и по 20 кодъ нименя со всего прихода, и съ наждаго дома мо одной курицъ и по тунгъ вина. Кромъ того всъ обл. зались вознаграждать свящемо - церковнослужителей за исправленіе христіанскихъ требъ, смотря по соспояния каждаго, за вънчаніе отъ 1 до 3 руб., за погребеніе оть 4 до 8 руб., за крещеніе: оть 20 до 40 коп., за исповъдь 20 коп., за молебенъ отъ 10 до 20 лоп. ц тому подобное. Жители татарской дистанціи, селенія Квеши назначили причту такое же положение, какое наваанено было по тиолисскому уваду.

Оставалось внѣ штатнаго положенія одно только сало *Цинципро*. Но о немь высокопреосвященный <del>Ософи-</del> ланть доносиль Святьйшему Суноду: "Жители втого седенія— переседенцы изъ переидскихъ владьній, происхожденіемъ греческой націи; но, издавна оставя своє ожочество, они совершенно забыли природный язывъ, а грузинскому еще не успъли научиться, и нынъ говорить по татарски. Сами священники, коихъ 2, могуть только читать греческія церковныя вниги, а понимать ихъ и говорить по гречески не могуть. Доколь пастыри и насомые не ознаномятся съ грузинскимъ языкомъ, дотоль нельзя вводить приходъ сей въ общее ноложеніе.

Влагоустрояя духовенство сельское, высокопреосв. Ософиланть не оставиль безь вниманія и городскаго духовенства. Всятьдствіе вышеприведеннаго рапорта протојерен Гаврјила Мескјева, онъ далъ сему протојерею ордеръ, въ которомъ указалъ ему, что должно сдълать для прекращенія безпорядковь, изображенныхь въ его рапортв. Между прочимъ въ 5-мъ пунктв этого ордера сказано было следующее: "Жители Тиолиса не по кварталамъ принадлежатъ церквамъ, но издревле, съ своими семействами, относятся въ христіанскихъ требахъ къ своимъ духовникамъ по выбору. Пусть продолжается этоть древній обычай. Однаножь, такь какь въ некоторыхъ церквахъ есть чудотворныя иконы, гдв доходы бывають не оть однихь детей духовныхь: то во избежаніе подозрівнія сослужащихъ, доходы сій надлежить собирать въ кружки и двлить на всъхъ наличныхъ по степенямъ священства".

Выгоды, канія высокопреосвищенный Ософилакть предоставиль сельскому духовенству Грузіи, по его исчисленію въ 1819 году простирались, какъ онъ доносиль объ этомъ Святьйшему Суноду, за 40 тысячь руб., исключая земельныя угодья и плату за требоисправленіе (1).



<sup>(1)</sup> По приведени въ штатное положение только 4-къ увадовъ: телевскаго, сигнахскаго, горийскаго и тислисскаго, высокопреосвищенному
Ч. І.
26

Чтобы назначенное такимъ образомъ причтамъ содержаніе было исправно ими получаемо, высокопреосвященный, въ одномъ изъ своихъ ордеровъ благочиннымъ, писалъ собственноручно: "Если гдъ прихожане не будуть выполнять добровольнаго ихъ обязательства: то священно-церковнослужители должны извъщать о томъ благочиннаго, а сей, отъ земской полиціи не получая удовлетворенія, немедленно доносить своему епархіальному начальству". Подобнымъ образомъ онъ заботился и о томъ, чтобы священно-церковно-служителямъ не • было возбраняемо пользоваться пастбищами и лъсами, въ общемъ владении прихожанъ состоящими: по ходатайству его, губернаторомъ Ховеномъ, подтверждено было мъстному начальству отнюдь не возбранять священно-церковно-служителямъ пользоваться пастбищами и лъсами, въ общемъ владъніи прихожанъ состоящими.

Влагоустроивши такимъ образомъ бытъ сельскаго духовенства, высокопреосвященный Өеофидактъ писалъ, чрезъ благочинныхъ, къ сему духовенству: "Пріятно мнъ мыслить, а кольми паче ожидать, что грузинское духовенство, какъ обезпеченное уже со стороны жизненныхъ потребностей, отстанетъ наконецъ отъ всякихъ за требоисправленіе домогательствъ; и, званіе свое проходя съ радостію, а не воздыхающе, потщится собою представлять върнымъ образъ пастыря, а не наемни-

представлева была перечневая въдомость, въ которой значилось всъхъ приходскихъ домовъ въ сихъ уъздахъ 15.358, штатныхъ церквей 235, и причтовъ 241. — На этой въдомости высокопреосвищенный, передагая назначаемыя отъ каждаго приходскаго дома, въ пользу причтовъ, налуральныя повинности на деньги, по тогдашнииъ цънамъ, собственноручно написалъ: "Сельское духовенство, по всъмъ 4-мъ уъздамъ, будетъ получать каждогодно, полагая съ каждаго дома по 2 руб. 50 коп., — 38.395 руб. сер., кромъ поручныхъ, добровольныхъ доходовъ за требощсправление и земельныхъ угодій".

ка! Въ другомъ мъстъ, въ письмъ къ князю Александру Николаевичу Голицыну, отъ 3-го февраля 1819 г., между прочимъ онъ говоритъ: "Что Грузинское духовенство, сколько прежде скучало отъ уменьшенія смертности, столько теперь обязано молиться Богу о здравіи и долгоденствіи своихъ прихожанъ."

Въ томъ же письмъ къ князю Голицыну высокопреосвященный, по архипастырскому смиренію, не приписываль себъ столь быстраго успъха въ дълъ обезпеченія сельскаго духовенства въ Грузіи, но выражался о семъ такъ: "О себъ не похвалюся, относя весь успъхъ первоначально въ Подателю всъхъ благъ, потомъ въ содъйствію мудраго поведителя въ Грузіи, его высокопревосходительства Алексъя Петровича Ермолова, который стоить того, чтобы Ваше Сіятельство объявили ему спасибо, приличное и моральному и политическому его характеру." И дъйствительно однъ духовныя власти, безъ старательнаго содъйствія гражданскихъ, въ этомъ, столь важномъ дълъ, не могли бы имъть столь быстраго успъха. Поэтому кромъ генерала Ермолова, главнаго начальника края, имена Сталя и Ховена, управлявшихъ въ это время губерніею и съ энергіею содъйствовавшихъ успъху этого дъла, достойны памяти и признательности со стороны грузинскаго духовенства.

"Святьйшій Сунодь новый опыть попеченія и трудовь преосв. Өеофилакта въ устройствъ числа дворовь при церквахь, штата священно-служителямь и доставленія имь чрезь то приличнаго содержанія, приняль ст признательностію и благословиль при томъ усердіе его на дальнъйшій подвигь ко благу Грузинской церкви." (1)

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ указа Святайш. Синода преосв. Өеофилакту отъ 22-го апр. 1819 года.

Но вивств съ твиъ Святвиній Сунодъ не могь одобрить всего, что сдедано было преосв. Ософилантомъ въ видахъ обезнеченія сельскаго духовенства. Изъ донесенія его объ учрежденіи штатовъ при церквахъ ананурскаго увзда усмотръвъ, что за исправление христіанскихъ требъ плата отъ прихожанъ священникамъ положена была отъ 10 коп. до 8 руб. сер., 1819 году очень значительная!) и, между прочимъ, назначено за исповъдь по 20 коп. сер., — Святъйшій Сунодъ препроводилъ (1) къ высокопр. Экзарху, указъ, съ танимъ замъчаніемъ: "Поелику изъ опредъленныхъ для священно-церковнослужителей по Грузіи за исправленіе требъ у прихожанъ окладовъ Святьйшій Сунодъ усматриваеть оные вообще уведиченными, а плату за исповъдь положенную признаеть и противною пастырю душъ христіанскихъ и самому достоинству сей тайны: для того вашему Преосвященству предписываеть, чтобы вы не оставили по времени войти въ разсмотръніе, не будуть ли прихожане считать опредъленные нынъ за требоисправленіе оклады для себя отяготительными, чтоне можеть быть терпимо правилами нашей Церкви, и ежели усмотрите сіе, тогда, сдвлавъ надлежащее соображеніе, представить Святвишему Суноду особо съ мивніемъ; а назначеніе за исповъдь платы, по примъру въ Россіи существующему, вовсе не полагать. При семъ ваше Преосвященство имъете внушить духовенству, чтобы они, проходя свои должности съ усердіемъ, старались пріобрасть отъ прихожань въ себа уваженіе, наипаче безкорыстіемь, званію и обязанностямь ихь свойетвеннымъ. "

<sup>(&#</sup>x27;) orb 15 orr. 1819 r.

Ист вышеиздоженнаго видно, какими средствами къ жизни можетъ пользоваться большинство грузинскаго духовенства, именио духовенство сельское; а также когда, какъ и при какихъ дъятеляхъ опредълены были для него эти средства.

Но духовенство города Тифлиса и другихъ городовътнолисской губерніи, кромів не многихъ церквей, при коихъ причтамъ положено опреділенное отъ казны жалованье, опреділенныхъ средствъ къ своему существованію до сихъ поръ не иміть , и живетъ на счетъ случайныхъ, доброхотныхъ поданній за требомсправленіе отъ своихъ прихожанъ и дітей духовныхъ, или на счетъ собственныхъ имітній, полученныхъ отъ родителей, или самими благопріобрітенныхъ.

Кромъ сельскаго и городскаго духовенства, собственмо грузинскаго, подъ непосредственнымъ завъдываніемъ экзарка Грувів состоятъ еще церкви и духовенство, находящіяся въ городахъ и селеніяхъ, завоеванныхъ отъ Персіи и Турціи, какъ то: въ Шемахъ, въ
Баку, Эривани, Ахалцихъ и проч. и въ приходахъ осетинскихъ и другихъ горскихъ народовъ. И то и другое
духовенство пользуется опредъленнымъ жалованьемъ,
первое—изъ государственнаго казначейства, а послъднее отъ Общества возстановленія Христіанства на Кавказъ. Кромъ того первое можетъ пользоваться еще
доброхотными вознагражденіями за исправленіе христіанскихъ требъ отъ прихожанъ, а осетинское духовенство, кромъ жалованья, никакихъ другихъ матеріальныхъ выгодъ отъ своихъ приходовъ не имъетъ.

Жалованье иногородныхъ, пограничныхъ, священниковъ большею частію состоить изъ 300 и причетниковъ 100 руб. сер., а сельскихъ, тъхъ мъстъ, священниковъ 200 и 150 руб. и причетниковъ—75—50 руб. сер. — Жалованье же, выдаваемое отъ Общества Возстановленія Христіанства на Кавказъ свиценник большею частію, состоитъ изъ 400 руб. сер., но простирается до 500, 600 и даже 1200 руб. а причетниковъ отъ 50 до 100 руб. сер. Здъсь надобно замътить, что жалованье горскаго духовенства увеличено въ очень не давнее время, по учрежденіи вышеупомянутаго Общества, а до того времени жалованье это болье 200 руб. не восходило.

Таковы средства къ содержанію духовенства, состоящаго подъ непосредственнымъ завъдываніемъ высокопреосвященнаго экзарха Грузіи. Что же, довольно ли оно сими средствами? Если не довольно, то почему? и какіе представляеть способы къ улучшенію своего быта?

Вопросы эти, какъ извъстно, въ послъднее время предложены были, по Высочайшей воль, всему православновну духовенству. Изъ представленныхъ благогочинными здъшнаго края, собранныхъ отъ священииковъ, отвътовъ на эти вопросы видно, что все вообще здъшнее духовенство, всъхъ 4-хъ по своимъ ствамъ къ жизни, разрядовъ, находить не удовлетворительными предоставленные имъ способы къ своему содержанію, и желаеть и ожидаеть улучшенія своего быта. И, во 1-хъ, духовенство города Тифлиса и друг. городовъ тифлисской губерніи, пользующееся одними только вознагражденіями отъ прихожанъ за требоисправленіе, не удовлетворяется сими средствами въ жизни: потому во-первыхъ, что доходы ихъ слишкомъ скудны, въ самыхъ лучшихъ приходахъ не простираются выше 400 руб. сер., въ годъ; во вторыхъ не прочны, не опредвлениы и не постоянны, -- зависять не столько оть усердіяприхожань късво-

имъ отцамъ духовнымъ, сколько отъ случайныхъ обстоятельствъ въ техъ или другихъ семействахъ; далее, при необходимости вести жизнь въ средв болве или менве опрятной также опрятную, и при возрастающей на всв жизненные потребности дороговизнъ, - средства отп слишкомъ не достаточны, не могутъ покрывать расходовъ на самыя первыя потребности жизни. Для улучшенія своего быта духовенство этого разряда не видить и не представляеть никакихъ другихъ способовъ, какъ опредъленный окладъ жалованья отъ правительства. Во 2-хъ духовенство ивкоторыхъ грузинскихъ соборовъ и церквей, находящихся въ мъстахъ пограничныхъ, пользующееся опредъленнымъ отъ казны жалованьемъ и доходами отъ прихожанъ, также выражаетъ недовольство своимъ состояніемъ, почитая получаемое имъ жалованье и доходы отъ прихожанъ, при малочисленности последнихъ, недостаточными не только для приличной жизни и для поддержанія достоинства своего званія среди окружающихъ ихъ иноверцевъ, но и для удовлетворенія многихъ существенно необходимыхъ нуждъ, особенно для воспитанія детей въ училищахъ. Къ удучшенію своего быта почти все духовенство сего разряда почитаеть необходимымъ уведичение получаемыхъ имъ окладовъ жалованья. Только некоторые градскіе священники, — не видя никакой нужды въ существованіи особенныхъ священниковъ при военныхъ, въ городахъ, баталіонахъ, такъ какъ всё христіанскія требы въ сихъ баталіонахъ легко могли бы исправлять священники епархіальные, полагають, что съ закрытіемъ священническихъ мъсть при баталонахъ, средства жизни епархіальныхъ священниковъ техъ месть увеличились бы и безъ уведиченія опладовъ ихъ жалованья.

Далье духовонство, содержащееся на счеть Общества Возстановленія Христіанства на Кавназъ, жалуется на бъдность своего состоянія, потому что жизнь въ горахъ, среди подудивихъ прихожанъ, для нихъ обходитея слишкомъ дорого, что многимъ изъ нихъ не возможно обаводиться тамъ никанимъ хозяйствомъ; что нъкоторые, опасаясь имъть при себъ свои семейства, должны жить съ ними въ разлукъ, и слъд. на два хозяйства; что у многихъ изъ нихъ расходы увеличива. ются при пробадахъ въ отдаленные аулы, для чего нужно имъть проводника и содержать дощадей. Бодьшая часть этого духовенства жедаеть уведиченія жалованья; но нъкоторые священники полагали бы полезныйъ, чтобы имъ отведены были во владъніе участки нахатной земли и леса, если бы только это было сдедано безъ ствсиенія містных жителей.

Наконецъ, грузинское седьское духовенство, — въ благоустройству быта котораго столь много приложиль старанія высокопр. Өеофилакть, - болбе всехь другихь жалуется на трудность своего положенія. Впрочемъ оно жалуется не на то, чтобы назначаемых сму средствъ было не достаточно для безбъднаго существованія, но на то, что оно мало пользуется этими средствами; что дтими покольнія ихи прихожань, каки бы забыли тр обязательства, на которыя добровольно согласились ихъ отцы и деды; что местныя начальства мало обращають вниманія на неисправность сельских жителей въ исполненіи сихъ обязательствъ; что необходимость ходить по домамъ, для сбора отъ прихожанъ положенной руги, часто бываеть тяжела для чувства новыхъ священниковъ, болъе или менъе облагороженныхъ воспитаніемъ, и что наконецъ, - и это важнъе и вреднъе всего

для ихъ пастырскаго служенія, -- требованіе священниками положенной руги, при нежеланіи прихожанами выполнять ее, весьма часто поставляеть духовных впастырей въ самыя непріятныя отношенія въ своимъ духовнымъ дътямъ, дълаетъ ихъ въ глазахъ послъднихъ какъ бы мытарями, истязателями, и, поселяя въ нихъ непріятное чувство къ служителямъ алтаря, вместе съ темъ подавалеть въ нихъ и чувство религазное. По всему этому грузимское свяьское думовенство выражаеть почти едвиодущное желаніе избавиться отъ необводимости собирать по домамъ::положенные повинности. Къ обезпечению же матеріальнаго своего быта ниме полагають получать достеточное для бевбёдной жизни жадованье отъ правительства, пругіе изъ доходовь грувинскиго церковнато казнанейства, а бальшая часть накодить справодивемъ, чтобы натуральныя ковинности прихожань для своихь церковныхь причтовъ нареложены были, по оптикт, на деньги, и чтобы эти демьги еобирались вийсти съ государственными податями и потомъ выдавались изъ мёстныхъ увздныхъ казиччейскиъ благочиннымъ для раздачи священникамъ.

Поназавши средства въ содержавно грузинскаго дуковенства и отзывы его о сихъ средствахъ и объ улучнизии ихъ, присоедининъ въ сему и наши мысли объ улучнении быта всего православнаго приходскаго духовства въ Россіи, представляя мысли сіи на обсужденіе лицъ въ тому призванныхъ.

(Продолжение будеть).

١, ,

## Нъсколько словъ о самосожигательствъ раскольниковъ.

Въ іюдьской виникъ "Христіанскаго Чтекія" за 1862-й годъ, мы, между прочимъ, защищван мысль, что самон вінавоно, зоможь атэбин абоявьников основнів въ ихъ догматическомъ учения, а не во вижищихъ, неблагопріятныхъ раскоду обстоятельствахъ, напримеръ: гоненіяхъ, какъ дунають нёкогорые. Въ подтвержденіе своей мысли мы указали тамъ нъсколько случаевъ, когда раскольшени сожигались, или умерщвляли себя другимъ канимъ либо способомъ, единственно мэъ догматического убъщения въ спасительности самоубійства. Недавно намъ поизлась подъ руки рукопись, писанная однимъ, обратившимся незадолто до смерти из православно распольникомъ. Въ этой рукописи ны встрътили разсказъ объ одномъ поразительномъ случав самосожигательства раскольниковъ, которымъ и намерены подълниься съ читателями — съ цълію показать, что у раскольниковъ дъйствительно есть учение о необходимости, для спасенія «въ настоящія антихристовы времена», самоубійства. Воть этоть случай.

Въ одной раскольничьей общинъ Поморскаго толиа. быль наставникомъ нъкто Іаковъ, у котораго была жена и пятеро дътей, три сына и двъ дочери (1). Іаковъ

<sup>(1)</sup> Въ последнее время можно встретить наставниковъ женатыхъ не только у Поморцевъ, снисходительныхъ къ браку, но даже у Өедостевцевъ, проповедующихъ безбрачіе.

за свой кроткій характеръ, и особенно за свою сострадательность къ людямъ беднымъ и несчастнымъ, былъ любимъ всеми въ общине. Оданъ только раскольникъ, по имени Григорій, которому хотвлось, во что бы то ни стало, занять мъсто наставника въ общинъ, да еще нъсколько лицъ не совсемъ правственной жизни, которымъ Іаковъ дъгать иногда выговоры, были противъ любинато всёми наставника. Много употребляль Григорій разнаго рода хитростей, чтобы лишить Іакова довърія общины, а следовательно и должности наставника, по все безъ успъха. Наконецъ ему помогли въ этомъ обстоятельства, совершенно неожиданныя. Въ одинъ не прекрасный для Іакова день онъ сдълался боленъ. Явленіе очень обыкновенное, но Григорій съумъль воспользоваться имъ для своей цъли-необыкновеннымъ образомъ. Къ несчастію Іакова, въ общинъ существоваль обычай, по поторому всякаго, ито заболеваль, и особенно серьезно, вмёсто того, чтобы лечить, сажали въ отдельную, нарочито устроенную компату, и здесь приготовляли его въ смерти. Приготовление это состояло въ томъ, что больнаго въ течени семи и боле дней морили голодомъ, а потомъ, когда онъ уже ослабъвалъ совершенно, брали его изъ комнаты, обмывали водою, надъвали на него погребальное платье и затъмъ вся братія начинала прощаться съ будущимъ повойнакомъ, кланяясь ему въ ноги, при чемъ каждый приговариваль: «помяни нась гръшных», егда придеши въ парство Христоно.» После этого бради живаго мертвеца подъ руки и вели на особое мъсто. Здъсь заранъе уже выстроенъ быль деревянный срубъ, наполненный разными горючими веществами и облитый извий: смолою. Наставникъ въ черной мантіи, съ міднымъ

крестомъ въ одной рукъ и съ потребнивомъ въ кругой. шель впереди процессів. Прочитавъ надъ больнымъ близъ самаго сруба несколько молитвъ и осенивъ его врестомъ, наставнивъ приказывалъ братіи вести несчастнаго въ самый срубъ, закрыть верхъ сруба сосновыми бревнами и поджечь его со всехъ сторонъ. Когда огонь, распространялся по всему срубу и заидюченный ' въ немъ больной испусколъ первый крикъ, наставникъ освинив костеръ крестомъ, а братія начинала ивть стихъ: «святый Боже,...» при немъ снова все по три раза кланялись въ землю по направленію къ срубу, приговаривая: "помяни насъ святый N., егда примещи ко престолу Вседержителя, помяни насъ многогращныхъ. " Дъдо оканчивадось темъ, что если въ сгоревщемъ срубъ не находили ничего, то всъ радовались, потому что вто считалось знакомъ, что сожженный угодиль Богу и теперь на небесахъ въ числъ святыхъ; если же находили хотя малыя части сожженнаго трав. напримъръ кости, ихъ погребали, и по умершенъ, какъ несовершенно показвшемся, начинали служить памихиды... Таковъ быль обычай въ общинъ раскольничьей, въ которой настоятельствоваль. Іаковъ, побычай, основанный на томъ убъжденіи раскольниковъ, будто бы въ нынъшнія антихристовы времена последнимь и самымь в вримы пагомъ въ парству небесному служить самод сожигательство. Этимъ-то обычаемъ и рациися цользоваться Григорій для своихъ цідей, Лишь только узналь онь о бользни Іакова, немедленно, какъ старшій въ общинь посль Іакова, созываеть къ себь братію и объявляєть ей, что будто бы Іаковъ призываль его къ себъ и просидъ передать братіи свое желаніе «соединиться со Христомъ», то-есть сжечься. Григорій

прибавляль, что Ісковь просиль братію исполнить его желаніе непремінню, не смотря на слезы жены и дітей, не смотря даже на его собственное сопротивление, которое будеть только наружное-для успоноснія семьи (1). Вижеть съ этимъ Григорій объявиль братіи, что Іаковъ навначиль его пость себя наставникомъ, и что, стъдовательно, теперь всв обязаны слушаться его безпрекослевно. И воть чрезъ насполько времени посла такого объявленія является въ комнату прежнято наставлика братскій духовникъ съ квигою и престомъ и объявляеть Накову волю Bora Вседержителя—готовиться къ смерти. Жена и дъти высыдаются изъ комнаты и начинается исповедь, немедленно после которой входять въ комнату старцы, беругь Іакова подъ руни и ведугь его туда, гдв уже сотни людей приготовлянись къ смерти голодомъ. И хота жена Іскова, двежимая чувствомъ состраданія въ мужу, умоляна новаго наставника не опівшить сожменіемъ ся супруга, выставляя на видь то обстоятельство, что бользнь Івкова не особенно опасна; и что сабдовательно онъ можеть еще выздоровъть --твиъ болве, что лета его далеко не старческія, -- но на польбы песчастной не было обращено вниманія. Мало этого: такъ какъ Іаковъ служиль помъхой Григорью въ его стремяеніяхъ въ настоятельству, то вопреки заведенному порядку новый наставникъ распорядился «соединить Іанова со Христомъ посредствомъ очистительнаго огня» даже безъ предварительнаго очищения его постомъ. А потому на другой же день послъ испольди Іакова. Григорій призываеть къ себъ его жену и дътей, и объявляеть имъ, что въ часъ пополудни онъ на-

<sup>(1)</sup> Ізковъ, по слованъ автора рукописи, не только не хотълъ сожигаться, но и двтянъ постоянно внушалъ, что обычай этотъ незаконенъ.

маренъ послать высокопреподобнайшаго отца Іакова въ небеса. " На новыя просьбы дътей (1) пощадить несчастнаго отца отъ смерти Григорій отвічаль: "вы должны радоваться, что отець вашь соединяется со Христомъ; жизнь наша здъсь временная, скоро всъ мы тамъ будемъ; идите съ Богомъ домой и молитесь Богу, чтобы онъ ниспослаль свое покровительство отцу Іакоку; плавать не о чемъ, я буду вамъ попровителемъ; а если хотите быть при обрядъ самосожженія, я позволяю". И вотъ въ назначенией часъ жена и дъти несчастнаго Јакова явинотси на место, где обывновенно строился срубъ. Огромная толна братіи уже ждада здісь провавато зръдища. Ровно въ часъ является въ черной щелковой мантіи Григорій и за нимъ ведуть подъ руки Іакова, въ бълой одеждъ. По прочтеніи положенныхъ модилен. Григорій позволиль Іакову проститься съ женой и дътьми-и за тамъ начался обрядъ сожженія въ томъ порядкъ, какъ мы описали его выще. Въ два часа срубъ превратился въ пенелъ. Искали костей Ла; кова, но не нашли. Григорій объявиль посль этого, что "Гаковъ угодилъ Богу, весь очистидся." Эти слова должны были служить утвинениемъ несчастной вдовр и осиротълымъ малюткамъ.

Таковъ разсказъ, помъщенный въ упомянутой нами рукописи. Признаемся, въ немъ такъ много дяжелаго для души, что мы охотно признали бы его вымысломъ, аслибы не знали другихъ примъровъ подобнаго изувърства.

**и. Виль**скій.

<sup>(&#</sup>x27;) По уставу общины, жена другой разъ не могла просить настоятеля.

#### ПРАВИЛА

### понстантинопольскаго музыкальнаго общества (1).

- 1. 4-го Апраля 1868 года накоторые изъ единоплеменниковъ, сошедшись, положили образовать общество, подъ именемъ Константинопольскаго Музыкальнаго общества.
- 2. Цъль Константинопольскаго Музыкальнаго общества есть дознаніе, развитіе и распространеніе народной музыки нашей—селщенной и мірской—какъ на практикъ, такъ и въ теоріи,—изслъдованіе ел исторіи отъ древнихъ временъ до настоящаго ел состоянія, въ цъломъ и почастямъ, и сличеніе ен съ музыкальными особенностями другихъ народовъ восточныхъ и западныхъ, равно и вообще съ музыкой, какъ испуствомъ и наукой.
- 3. Учредителями общества именуются лица, принявшія участіе въ трехъ первыхъ его засаданіяхъ.
- 4. Члены общества раздвияются на дыйствительных, корреспоиденнось и почетных.
  - 5. Дъйствительные члены обязаны въ каждое шести-

<sup>(1)</sup> Находимъ не безполезнымъ нознакемить читателей нашихъ съ новымъ ученымъ обществомъ, значение котораго для православной Церкви ясно открывается изъ цели его учреждения. Помещая въ журнале нашемъ въ переводе Прасила и программу общества, мы надемся доставить ятимъ некоторую услугу и самому обществу, и русскому духовенству, и всемъ любителямъ церковныхъ древностей.

мъсячіе представлять обществу по одной по крайней мъръ стать о музыкъ или по одному музыкальному сложенію, согласно съ программою А. Кто не выполнить этого обязательства, не считается болъе членомъ.

- 6. Члены-корреспонденты суть тв, которые пожелають сего, и пришлють обществу какое нибудь замвчательное сочинение свое (также согласно съ программою).
- 7. Почетными членами общество называеть людей, отлично ему благодытельствовандияхь, и энаменитыхъ номповиторовъ.
- 8. Новые члены бывають по преддоженю трехъ дъйствительныхъ членовъ, объявляются предсъдателемъ на двухъ сряду засъданіяхъ, и, послъ вторичниго объявленія, избираются тайною балотировкой и необходимымъ большинствомъ голосовъ.
- 9. Каждому ивъ членовъ выдается дипломъ, составленный по обравцу, который опредълится впоследствии.
- 10. Каждый члень, не соотвътствующій достоинству или пользъ общества, исключается тайною балатировкой и необходимымъ большинствомъ, по предложенію пяти членовъ, заявленному предсъдателенъ въ присутвіи <sup>2</sup>/<sub>3</sub> всъхь дъйствительныхь членовъ.
- 11. Статьи и музыкальныя сложенія членовъ (см. § 4) суть собственность общества, и поступають въ архивъ его.
- 12. Должностных лицъ—8: предсыдатель, два вмыстопредсыдателя, общій секретарь, частный секретарь, казначей, библютекарь, и хранитель инструментов.
- 13. Предсъдатель объявляеть начало и конецъ засъданій, даеть каждому изъ членовъ отвъть по порядку ихъ вписанія, заправляеть ходомъ разсужденій, предла-

ватуронных застдения, и заботится о точномъ, выполнения правиль.

. 14. Въ отсутатини предсидателя, обязанности его выбраняетъ поторый выбудь изъ вийспо-предсидателей.

15. Общій сепретарь блюдеть за корреснонденцієй и пенатію общества, хранить нь порядкі и підосин: одінныя въ архивъ бумаги, печатаеть и подвисываеть винамы, вписываеть въ митрой (1) членовь, и замінить частнего совретеря въ его отсутстве.

- 16.: Частний сепретарь составляеть протоколы наждаго засёданія, житаеть иль нь спедующее засёданіе, и, по принятій ихи, подписываеть ихь вийсть съ предсёдателемь, вносить копію съ никь въ нарочно составленний для того: коденсь, объявляеть казначею ксакій расъ живна: новыкъ членовъ, и въ конце престиньсинія
- 17. Кавиачей заботится о своевременной выручив вамосовъ, играфовъ, подарновъ и дипломныхъ денегъ съ выдачею росписокъ въ получения, издерживаетъ до 1000 изастровъ въ шестинъсние съ согласия предсъдателя, болъе же съго по одобрению общества, ведетъ прикодо-расподную запись, наблюдаетъ за внигом (см. 5.22) собственноручныхъ подписей присутствующихъ членовъ, и въ концъ каждаго шестинъсния даетъ отчетъ въ отправлении своей службы.
- 18. Библіотекарь валисываеть и хранить вциги и рукописи общества, даеть их желающимъ читать вызамв собраній, и заботится объ ушноженіи библіотеки:
- 19. Храмитель инструментовъ сокраняеть постояние



<sup>(1)</sup> Митроот—записная (метрическая) инига. Ч. І.

нь национащемъ состояни струпные и духодие инструменты общества, даеть ихь членамъ, ис ими нестребованю, въ залъ собраній, и заботится о ими нестребо-

- 20. Долиностини лица избираются тайною балотировкой и необходимымъ большинствомъ ромсовъц жанкое шестимъсятіе, т. е. въ периос нейскоз и вымервое ноябренов воскресеніе, въ неурочномъ жебаний, сиблитовременно объявлениемъ.
- 21. Урочныя засёданія общества быважть черовь каждые 15 дней, въ суббету въ 11 часевь усра.
- 22. Въ нандомъ засъдани, собранинета часны записываютъ имена свои въ нарочно дин сего заведенной имегъ, нодъ наблюдениемъ назначен маж, за вто отсусствимъ, частнаго сепретаря.
- Въ ежедневный распоридокъ засиданій наодить:
   чтеніе протокола (прежили засиданія) и примиті его.
- 2) корреспонденція общества. 3) предложенія о прявитів новыхъ членовъ. 4) объявленія долживствыхъ ліцъ.
- 5) продолжение отложеннаго въ предыдущить сасъдании (если случится) разсундения. 6) чтении и разсундении по воводу ихъ. 7) инструментальная или голосовая музыка, соотвътствующая программъ А.
- 24. Общество, по особенному постановлению, пристушить къ изданию періодическаго чутывального миста, лишь только будеть шить средства и доспаточно патеріаловъ къ тому.
- 25. Средства общества состоять: 1) изо оженъсичнаго взноса дъйствительных в членовъ въ 10 півстровъ (1), уплачиваемыхъ кандые 3 мъсица впередъ по востребозамію казначен, даницаго респиску въ получения. 2) Изъ

.1 !

<sup>(4)</sup> Около 60 копъекъ сереброиъ.

офора за дипломы, уплачиваемаго за одинт разъ и прадоставляемаго на произволт (получающего дипломъ), не менъе однакоже 25 піастровъ. 3) Изъ штрафа въ 5 піастровъ, налагаемаго на всякаго дъйствитальнаго члена за всякое отпутовніе его въ засіденіяхъ. 4) Изъ подаржевъ нужникь

- 26. Расходы общества бывають: 1) на приличное седерящий сего. 2) на правий періодинескаго музмкальнаю мурмала (при благососкомий пассы.) 3) на правів по музыкальнымъ вопросамъ. 4) на покупку кликъ в иногруменность.
- 27. Правила ати инклоть силу на два года, по пропистин комкъ молутъ бъргъ прибивань необходиньнъбольшинствомъ голосовъ, въ собрани <sup>2</sup>/<sub>8</sub> всткъ дъботвительныхъ: членовъ.

Размундено и угнеридене 11 мая 1863 г.

# А. Программа занятий музыкальнаго общества во Кон-

- 1. Разъясненіе, въ разныя премена существованщихь, различныхъ письменныхъ пріемовъ музыки какъ древнихъ Элдиновъ (Аристоксена, Адинія и др.), такъ и христіанскихъ пъснотворцевъ (Іоанна Дамаскина, Іоанна Кукузеля, Петра Пелопонисскаго и трехъ учителей: Гриворів, Хурмувія и Хрисанев), и сличеніе силь пріемовъ съ письменными знаками другихъ народовъ.
- 2. Дознаніе менуственной терминологія древней и новой музыки.
  - 3. Занятіе издревле и донынъ употребляещыми на

Востой в музыкальными инструментами, "струнными и духовыми, и сличене ихъ съ существующими" на Вападви

- 4. Жизнеописанія славных в музыкантовь въ какомы было народь, въ частности же греческомъ, и исчисленіе трудовъ ихъ, съ критическими изследованічний и зами и заминими.
- 5. Изученіе согнасій (армоній) и законовъ древвей эмлинской музыки, равно како и народной музыки византійневъ.
  - 6. Опредъление музыки арабовъ, персовъ и тудеевъ.
- 7. Изыснавіє наизучнаго способа изучать нашу музыку; путемъ ли одного устівго преподаванія или съ помощію накого нибудь музыкальнаго органа, и накого.
- 8. Изследованіе о наиболее пригодномъ способе нете наши церковный несеми, одниме ди прецомъ или многими вместе.
- 9. Опредъление духа нашего церковнаго пънія вообще, и въ частности различныхъ видовъ напъва (¹), накъї тот г стивирарнию; намежнійного, павижического, калофонического (доброгдаснаро) и проч. и сопоставление ихъ другимъ подобнымъ видамъ у другихъ народовъ.
- 10. Изследованіе въ нашихъ церковныхъ песняхъ музыкальнаго рисма и метра.
- 11. Указаніе иновведеній, вошедших (можеть быть)

<sup>(1)</sup> Мелоис. По неразработанности или бъдности языка русскаго, мы вазрудняемся передалы: тоянъе иснане этрго !слона, Чаще всего оне у насъ передается сдовомъ: досно, какъ и объ коме, услос, не дающимъ, конечно, никакото опредъленнаго понятія. Слово: напъев болъе бы приходилось дли перевода греческаго: ухос, но это посладнее надревле известно у насъ подъ именемъ гласа или голоса (на "голосъ" тамой-то пъсни...) Будемъ ожидать отъ общества точнаго опредъленія музыкальныхъ терминовъ.

 въ разныя времена и по разнымъ мъстамъ въ нъкоторыя изъ нашихъ церковныхъ пъсней.

- 12. Върное и точное обозначеніе, которымъ либо изъ двухъ способовъ (1), такъ называемаго критскаго образа пънія нашихъ церковныхъ пъсней, употребляемано эт седьми оргровать, въ Критъ и въ иныхъ ивстахъ, равно какъ и у славянъ церковнаго болгарскаго напъва, и сличеніе ихъ съ нашимъ пъніемъ, дошедшимъ о насъ по вызакнийскому или афокскому преданію.
- 13. Върное и точное представленіе, которымъ либо способомъ церковныхъ пъсней другихъ христіанскихъ народовъ, въ особенности же восточныхъ, какъ-то: армянъ, сиріянъ, коптовъ, абиссинцевъ, грузинъ и пр.
- 14. Върная и точная передача нашихъ пъсней съ нашихъ письменныхъ знаковъ на европейскіе, и обратно.
- 15. Върная и точная передача, какимъ бы то ни было способомъ, напъвовъ нашихъ народныхъ пъсней, древнихъ и новыхъ, иройскихъ, праздничныхъ, застолъ-ныхъ, плясовыхъ, свадебныхъ, колыбельныхъ, элегическихъ, причотныхъ и пр. и опредъление ихъ голоса и риема.
- 16. Върное и точное обозначение, которымъ либо способомъ чисто народныхъ напъвовъ другихъ народовъ, и по преимуществу сосъднихъ, какъ-то: албанцевъ, славянъ, молдовалаховъ, турковъ и пр.

<sup>(1)</sup> То-есть или прижани или неидуаниейными точкими (потами).

отъ начальника алтайской дужовной и миссіи

#### HPHTJAMBHIB (4). P. C. C. G. G. G. HTT.

Съ 1830 года въ Западной Сибири, Томской губерній въ увздахъ Бійскомъ и Кузнецкомъ, въ предгоріяхъ и горахъ Алтайскихъ, дъйствуетъ Духовная Миссія, для обращенія Татаръ, Калмыковъ и Киргизъ изъ магометанства и язычества шаманскаго суевърія. Основанная и развитая трудами извъстнаго основателя ея, блаженной памяти отца Архимандрита Макарія, она успъла, при помощи Божіей, отъ тымы язычества, гибельныхъ суевърій и дикости обратить къ спасительному Православію, ввести въ благоотишную ограду св. церкви, пріучить къ оседлости и трудолюбивой жизни несколько тысячь Алтайскихъ инородцевъ. Въ настоящее время въ предълахъ Алтайской Миссіи трудятся надъ утвержденіемъ новокрещенныхъ о Христъ братій и обращеніемъ въ христіанство еще блуждающихъ во тьмъ язычества и дикости девять миссіонеровь; образовано тридцать-ова селенія изъ кочевыхъ новокрещенныхъ инородцевъ, устроено въ нихъ одинадиать церквей; заведено восемь станов Миссін, изъ коихъ въ каждомъ

<sup>(4)</sup> Прошу всѣ, сочувствующія св. дѣлу православія и гражданственности, редакціи духовныхъ и свѣтскихъ журналовъ и газеть перепечатать настрящее приглашеніе, на страждахъ своихъ вяданій.

отпрыто учинице жи кътей христинъ-инородцевъ, а из ибничирымъ иза, орно дин мальчиковъ, а другое дли дввочекъ; миссюнеры занимаются, пром'я чого, жечеијемь больныхъ, какъ крещеныхъ, такъ и не крещенихъ, дають у себя или въ селеніяхъ невопрещенымъ, принять такъ повообращенных, которые пункаются въ немы не спрототву, бъдности, сторости и бользиен-HOCTH; a TARHX'S GENEACT'S SECURE, DECLMA HO MAZO, HO самому быту и обстановив ихъ жизни. Христіанское te marcepaie, marcionepant orazinaemoe turobunt, умувиметь новопрещенных въ пристанство и дасть чининь менчинамь чувствоесть бааготворность и отраду импей Вомествиной въры. Но, кромъ упоминутыхъ нуждь, есть еще многочисленным, которымъ удовлечворять не чувству св. любии, реди успажа христанства, миссіонеры и чувствують доміь, и по мерь восиожности исполняють оный, какъто: случайныя, во чне радкім всибиопцествованім новокрепценнымь того ими другою одежною, жовийственными принадлежностими: носудою, эсимедъмическими орудими и т. п., иногда даме постройкою домовъ, помуплою рабочаго спота и т. и. Постоянныя же средства миссіи крайне немостаточны для пропитомы саминь мисстонеровь св инь семействами и согрудниками. А вой выпетиоманутыя нужды удовлетнорациоь до сихъ поръ случийными не многими помертвованічни бизготворителей, имфицихъ возмож--пость получить свербне о высокой важности служены и нуждахь Азгойской Миссіи. Между твиъ, вромъ ньснолькимъ тысичъ образивнихся изъ изычества и жегометеметта поних брагій немихь по веры, преда врорами миссіонеровь находится еще сочни тысячь, пограсиномихь ыт погибектисть вменерін соотечественняюмь,

ва которына также вродина на креста спою святыщимо ви драгоцанную кровы. Спаситель наша и вежка человакова, Богочелована Христока Інсула.

Спятьйшій Синодъ, но вниманін въ праймему чедостатну средствъ на покрытіє нуждь Адтайской Дуковной Миссіи, въ настоящемъ году дезмолиль непальнику атой Миссіи производить сборъ добродотимить педалий, для чего и выдадъ сму сборную внигу.

"... Въ частоящее время начальникъ Алгайской Миссін, протоврей Стефанъ Ландышевъ находится въ С. Детербургъ и усердивище приглащаеть чадъ св. цериви и ревнителей въры Христовой посильными приноциними подбитьовать усибху евангельской проновъди на Алгай.

Благонестивые соотечественники!

Если вы заявляете словомъ и деломъ сочувствие водкому полезному начинацию, то безъ сомивния не одгажете въ немъ такому святому делу, которое берконенно превышаетъ всякое другое; уделите вашу делту, хода равносильную той, какую уделяете на предметы, безспорно полезные, но не въ такой меръ сцасительные, въ отношения къ въчности, и благотворные въ жизии временной.

Если за миносердіє, оназываємоє бідному, сліному, больному тіномъ, Отець небесный обіщаєть и даруєть свои небесныя и земныя благословенія сторищею; то восколько прать и сколь важнійній, благословенія ожидають того, ито своими вещественными пособіния буріємь, сліные по вірі, нагіє душею, свитающієся вий пріюща и ограды св. церкви Христовой подучели муковный світь віры, возраждались Святымь Крещеніейь, облачались вы спасительную и світлую одежду благодати Святаго Духа, входили въ благоотишный дворъ св. церкви и изъ состоянія дикости переходили въ состояніе гражданственности и образованности, свойственныхъ народамъ христіанскимъ.

Приношенія благочестивых в дателей могуть состоять не только въ деньгахъ, но и въ вещахъ разнаго рода, относящихся какъ до Богослуженія (какъ-то утвари церковной, сосудахъ, богослужебныхъ книгахъ, иконахъ и т. под.), такъ и до быта домашнято, свойственнаго христіанамъ и осъдло живущимъ народамъ (какъ-то: крестахъ шейныхъ, иконахъ, книгахъ для чтенія и учебныхъ, холстъ, сукнъ, тулупахъ, обуви, одеждахъ, простыхъ предметахъ сельскаго быта.)

Всъ приношенія будуть записываемы въ сборную книгу и своевременно объявляемы въ газетахъ и духовныхъ журналахъ.

При семъ прошу прилагать имена умершихъ и живыхъ сродниковъ вашихъ; о здравіи и за упокой ихъ будуть возсылаемы Господу Богу усердныя молитвы въ 11-ти церквахъ, устронемыхъ среди юнаго христіанскаго общества православныхъ Алтайцевъ.

Жительство импю за Александро-Невской Лаврой вт Духовной Академіи, въ квартиръ отца инспектора, Архимандрита Владиміра, которому, въ случат моего отсутствія, можно вручать вст приношенія ежедневно съ 2-хъ часовъ по полудни и до 8-ми часовъ вечера.

## **H3BBCTIE**

## O HOREPTBOBAHIE

## ВЪ ПОЛЬЗУ СВОЕКОШТНЫХЪ СТУДЕНТОВЪ С. НЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВ-НОЙ АКАДЕМИИ.

Съ чувствомъ живъйшей благодарности объявляется о получени, чрезъ преосвященнаго Іоаннякія, епископа ісаратовскаго, бывшаго ректора С.—Петербургской духовной Академіи, 25-ти рублей сер., пожертвованныхъ неизвъстнымъ лицемъ въ пользу своекоштныхъ студентовъ С. Петербургской д. Академіи.

Въ настоящее время своекоштных студентовъ въ С. Петербургской Академіи находится 38-мъ человъкъ, и большая часть изъ нихъ терпитъ крайнюю нужду. Доколь положу совыты въ души мови, больяни въ сердијы маемь день и нощь? Пеал. 12,3.

Чье это, растворенное сдевами, воздыханіе? Возлюбленный Богомъ царь Давидь жалуется на свое непостоянство, Видить онъ, что жизнь его проходить въ однихъ наміреніяхъ, добрыхъ, неприводимыхъ въ исполненіе, скорбить объ этомъ день и ночь и, въ печальнемъ недоумёніи спращиваеть себя: доколю буду тодько рёшаться дёлать добро? когда стану самымъ дёломъ совершать его?

Не напоминаеть ли этоть сердечный вопль человъка по сердцу Божно о нашемъ собственномъ душевномъ состояния, о нашихъ иногда усердныхъ, но безплодныхъ усилыхъ исправить свою жизнь, проводить ес согласно съ волею Божнею, съ Его святымъ закономъ? Не искодилъ ли изъ души нашей этоть вопль, можетъ бытъ, ме одинъ разъ въ жизни, особливо въ дни, посвященные цокалню и сокрушению о гръхахъ? Вотъ и еще продлилъ Госнодь свою милость иъ намъ недостойнымъ, еще даль намъ время на покалніе и исправленіе намихъ слабостей, на твореніе добрыхъ дълъ. Вспомнимъ однаноже: сколько лъть прошло, какъ Онъ щадитъ насъ, макъ безплодныя смоковницы, ожидая духовиыхъ плодовъ! Нельзя ожазать, чтобы благодать Божія больще

или меньше не проникала въ наши сердца, не возбуждала въ насъ святыхъ намъреній. Если вспомнимъ хорошенько, должны будемъ сознаться, что, можетъ быть, не одинъ разъ мы приходили въ самихъ себя, видъли, что живемъ не по христіански, отъ всего сердца ръшались быть лучшими и давали себъ твердое объщание впередъ не дълать худа и върно исполнять Вожію. Такія мысли и намъренія, конечно, посъщанашу душу особенно въ дни покаянія, во время св. четыредесятницы. Но проходило не много времени, мы пожили хорошо, за темъ бросили свои добрыя намеренія и начали жить по прежнему. — Вотъ опять наступило дорогое время душевнаго очищенія и исправленія, время благопріятное, дни спасенія. Не одинъ изъ насъ, по внушенію благодати, опять ръшается исправить свои недостатки, начать лучше прежняго: полагаетъ совъты въ душъ своей. Неужели и на этотъ разъ ограничимся одними намъреніями? Тяжко и безотрадно было бы проводить спасительный пость съ такими мыслями, да и не безопасно. Зло, какъ и добро, постоянно растеть и крыпнеть. До сихъ поръ Господь щадиль насъ, конечно, потому, что гръхъ не совершенно овлядвлъ нами, что была для насъ возможность, обратиться въ Богу. Но кто поручится, что, если не воспользуемся, какъ следуетъ, настоящимъ благопріятнымъ временемъ, зло не укоренится въ насъ такъ, что благодать Вожія не сильна будеть обратить насъ, и Господь покинетъ насъ, какъ безнадежныхъ? Такъ отъ чего зависить наше достойное слезъ непостоянство; отъ чего самыя искреннія и святыя наміревія наши остаются неисполненными? И какимъ образомъ осуществить благія желанія сердца нашего?

Иногла мы всю вину владемь на плоть свою. Кажевся, если бы не было этого гръшнаго и слабаго тъла, душа легко творила бы всякое добро. Но развъ угодившіе Богу были безплотны? Мало того, -- разв'я не туже -самую, подобострастную нашей, плоть имван они? Развъ не апостольское это восклицавіе: окаянень азы человыкь: нто мя избавить от смертного тыла сего (Римл. 7, 24)? Лъта ин намъ препятствують? Дъла ин по нашему званію, біздность ли, богатство ли наше? Но нівть таного возраста, нътъ званів и состоявія, въ которомъ не возможно было бы спастись. Изъ людей, до насъ жившихъ, угодили Вогу и слабыя дети, и живые юкоши, и хилые старики, и нище, и богатые, и мущины и женщины, и ученые и безграмотные. -- Соплемся ли -на искушенія, которыя всюду преследують насъ? на врага нашего спасенія, который постоянно предыцаєть насъ? Искупенія безчисленны, врагь коварень и хатры! Но вто спасся безъ искушеній, кого изъ угождавшихъ Вогу врагь оставияль въ поков? Снажемъ: то были оссбенные избранники Вожіи, они пользовались особенною благодатію. Развів мы кристіане также не избранные Вогомъ изъ среды другихъ народовъ языческихъ и св. върою не призваны ко спасенію? Развъ Господь кому нибудь изъ насъ отказываеть въ своей благодити, если ищемъ ее, и развъ трудно ее найти, когда въ святыкъ таниствахъ течетъ не изсякаемый и невозбранный источнивъ ев? Точно, угодники Божін намъ не примъръ по искушеніямь, но въ томъ отношенія, что они терпали такія искушенія, которыхъ мы безъ ужаса вообразить не можемъ, цълые годы переносние такія нанаденія отъ врага, какихъ мы и одной минуты не вынесли бы. Мы немощны? По силамъ нашимъ Господь попуснаеть иснуменія, сверхъ силь наших не дозволяеть прагу нападать на насъ.

: Такъ отъ чего же, при всемъ нашемъ желавів, наши благія намъренія не переходять въ дъло, отъ чего, и вступивъ на путь добродътели, мы скоро возвращаемся опять на путь гръха?

Надобно сознаться, что, рашаясь вступить на путь добродътели, мы часто не сознаемъ ясно и отчетливо, что именно надобно дъдать намъ для своего исправленів и угожденія Богу; увлекаемся только безотчетнымь порывомъ въ добру. Отъ того, начертываемъ себъ планъ добродътельной жизни, несообразный съ нашимъ дущевнымъ состояніемъ, съ возрастомъ, съ званіемъ, правыми обязанностями и мъстомъ въ обществъ. Начинаемъ дълать добродътели, но такія, которыя не искореняють, а питають наши прежнія страсти, или превышають силы нашего возраста, мешають исполнять примыя обязанности, возложенияго на насъ Богомъ, званія. Гордый, на приміръ, предается воздержавію, обязанный кормить свое семейство-не умъренной щедрости, немощный теломъ — не помернымъ подвигамъ твлеснымъ, обязанный многотрудными занятіями-излишне продолжительной молитив, или, на оборотъ, время навначенное для молитвы считаеть за лучшее посвя-оюда выходить? Главныя страсти не искореняются, усердіе жладветь, ошибочный путь спесенін не благословинется Богомъ, успъха не бываеть. Кійжедо въ немъ осе призовит, ет томи и да пребываеть. Надобно начинать свое исправление съ должнаго исполнения прямыхь и банжайшихь нашихь обязанностей, ихъ совер--шать въ духв Христовонъ. Надобно начинать съ очищания души ость граховъ, тогда и добродатель получить прочность и святость, именно надобно начинать борьбою съ главною и коренною страстію кандаго изъ нась; вогда корень подрублень,—и ватви изсохнуть:

. Иногра человъть короно и върно ученить собъ, что ему вадобно делать; съ твердою решимостию говорить COOP: BOT'S TAKIS TO H TAKIS TO CTPSCTN GOCCAPB BARBA ME MHOIC, OTHERE'S CTARY GERATS IDOTUBORO ACMENIA MINE добродетели. Я быть скупь, -- теперь стану щедро: рездавать милостыко; я быль гордь, --сь намвреніем счану испать случаевъ смирять себя; любиль правдносты, ----сполну же возможности трудиться; до сихы поръ и не дул маль о томъ, какъ худо опущение прамыхъ обязанно-CHER HORD SBREIS, -- OTHERE CO BOSIO CTROTOCTIO CTARV выполнить ихъ, какъ требуемую отъ меня Вогом'в дод бродътель, и т. и. Но, уны! Всв эти прямо добрый немеренія скоро оказываются тольно препрасными мечтами. По самой простой причинъ. Онъ забылъ, а можетъ быть и не зналь, что безь помощи Інсусь Христовой, бевъ благодати Святаго Духа мы же можемъ не телько сотворить ни одного добраго дела, но и помыслить что нибудь истинно доброе. Поэтому, кто не просить у Гоб пода силы благодатной дълать добро и бъгать зла, тотъ самъ собою на когда не станеть человекомъ добродъ-TEALINIMI.

И при благодатномъ соднастви склонность ко гръку не скоро въ насъ истребляется, свия святой жизни ње вдругь, а мало по малу возрастаетъ. И праведникъ; далеко ушений но пути нъ царствио Вожію, упръпивинися въ добръ, седмижды въ день падаетъ; соверпенно же святамъ становится отъ того, что постояннорасканиатън въ своихъ и малыхъ согръщенихъ. Отътого онъ нипогда не впедаеть въ уныме и отчанию своего спасенія, а териванно, мало по малу преодолівваеть страсти свои и постепенно умножаеть свои добродътели. Съ нами же, при всемъ искреннемъ желанів. нашемъ, до сихъ поръ случались неудачи, можетъ быть, именно отъ того, что мы вотвли вдругь отстать отъ гръха и вдругъ стать людьми совершение добродетельными. Между темъ, какъ и со всеми, съ нами стали случаться неизбъжныя паденія; совершенная праведность, которую мы хотбли вдругь получить, оказалась отъ насъ очень далеко впереди, какъ последняя цъдь подвиговъ. Вийсто того, чтобы тотчасъ после всякаго греховнаго паденія каяться и потомъ съ упованіемъ продолжать трудъ своего исправленія, -- им упали духомъ, неваметно отстали отъ своихъ добрыхъ обычаевъ и возвратились пъ стармиъ гръхамъ.

Бываеть вирочемъ и такъ, -- что иной знаеть хорошо цуть добродътели, просить у Бога благодатной помощи на добрыя дъла, когда согръшить, --- кается; между тъмъ срятая живнь ему какъ будто не дается. Неужели Госцодь не слышить его молитвъ, не хочетъ, чтобы опъ спасся? Избави насъ Богъ отъ этой мысли. Отъ чего же это бываетъ? Отъ неблагодарности и духовной гордости. Такой человъвъ знастъ, что все доброе въ чедовъкъ отъ Бога и силою Божіею совершается. Когда надобно совершить доброе дъло, спастись отъ искущенія, ослабить страсть, - онъ обращается съ молитьою къ Богу и но милосердію Божію получаєть просимов, Но какъ только совершиль доброе дъло, избъкаль искушевія и т. п., — онъ не вспоминть после, что все это Господь самъ въ немъ совершилъ; прицисываетъ это своимъ сидамъ и начинаетъ гордиться своими добродътелями, не принося Богу благодарности и хвалы. Но Богь только смиреннымъ даеть благодать и благодарящимъ Его за Его дары пріумножаеть повыя дарованія, а гордымъ противится; у неблагодарныхъ отнимаеть и то, что, какъ имъ казалось, имъли они своего собственнаго. Чудное дъло правды и любви Божіей! Хочешь не престанно получать отъ Бога новые дары? Благодари за прежніе, и дарованія Божіи польются на тебя ръкою. Не благодаришь за дарованное Богомъ? Не только вновь ничего не получишь, но и что имъешь, последнее потеряешь.

Итакъ, что дълать надобно для того, чтобы наконецъ исполнились во благихъ желанія наши, чтобы отнынъ не полагать нашь напрасныхъ совътовъ въ душь своей?

Воть кратко весь, не ложный и надежный, путь спасенія: прежде всего узнай свои недостатки и страсти. по врайней мірів главныя, и старайся въ особенности искоренять ихъ, совершая по возможности противоположныя имъ добродътели. Поставь себъ за правило исполнять тв двла, которыя прямо требуются твоимъ званіемъ; и въ этомъ случав не возлагай на себя занятій, превышающихъ твои силы душевныя и твлесныя: а начинай съ дълъ не трудныхъ и отъ легкихъ постепенно, неспъшно переходи къ труднъйшимъ. Но не забывай, что все это можешь исполнить только благодатію Святаго Духа. Поэтому непреставно проси небесной помощи, на нее надъйся, а не на свои силы. Если что доброе сотворишь, не себъ приписывай, а Богу, и принося Ему за то живъйшую благодарность и хвалу, въ чувствъ глубочайшаго смиренія. Если не въ состояніи будешь исполнить какого дела, не унывай; постепенно пріобывнешь. Если падешь въ грахъ, что неизбажно,

тотчась обращайся къ Богу съ чувствомъ расканнія и, въ надеждё на безконечное мидосердіе Божіе, продолжай стремиться къ совершенной добродітели.

Достигнуть ея, а чрезъ нее и въчнаго спасенія, встиъ да даруетъ Господь своею благодатію.

## **ПРИЧАЩЕНІЕ ВЪ ТЕМНИЦЪ (1).**

(Изъ времень Діоклетіанова гопенія).

Если христаниеть нашего времени хочеть надлежащимъ образомъ опринть, что вытеритли его предки за свою въру въ первые три въпа христанства, то мы попросимъ его заглянуть витетъ съ нами въ одну изъущелъвшихъ до нашего времени римскихъ темницъ языческаго періода. Эта темница была свидътельницей многихъ раздирающихъ душу сценъ, а старые пергамены переложили ихъ въ печальныя повъсти. Ихъ простой, накъ все правдивое, разсказъ, счастливо дополниется безмоленымъ краспоръчемъ мрачнаго узилища. Вотъ, что происходило въ мамертинской темницъ 4-го октябра 302 года. Но—прежде—нъсколько словъ о самой темницъ.

Мамертинская тюрма (въ Римъ) построена въ землъ изъ огромныхъ кусковъ гранита и имъетъ квадратную оорму. Она раздълена на два этажа. Въ двухъ потолкахъ обоихъ этажей устроены круглыя отверстія для сообщенія съ свътомъ и воздухомъ. Въ эти же отверстія опускали на веревнахъ пищу и патье узникамъ, равно какъ и самыхъ узниковъ. Можно себъ предста-

<sup>(4)</sup> Maz. Acta mantysum Ruinarti, tom. III; pag. 182 et. 292.

вить, сколько доходило свъта и воздуха до несчастныхъ, заплюченныхъ въ нижнемъ этажъ, когда оба этажа были полны ими. Съ густымъ мракомъ, нестерпимой духотой и со своими естественными нуждами несчастные въ обоихъ этажахъ должны были въдаться, какъ знаютъ. Кромъ того въ гранитныя ствны темницы вдъланы были огромныя жельзныя кольца, которымъ не редко привязывали узниковъ такъ, что они не могли ни състь, ни лечь. Впрочемъ, справедливость требуеть замітить, что вы большей части случаевъ заплюченнымъ повродил сидъть и лежить на каменномъ полу узванща, забивши только ноги ихъ въ колодки. Но и здёсь изысканиая жестокость язычниковъ самымъ безчеловъчнымъ образомъ постаралась устранить и тъ жалкія удобства, которыя представляло сидвиье, или лежанье на голомъ, жосткомъ полу, въ сравненіи съ напряженнымъ стояньемъ въ кольцавъ ствны. Каменный поль быль сплошь усвянь обломиами разбитыхъ сосудовъ и острыми кремнями, которые вонзались въ растерзанныя предварительными пытвами и изнуренныя тъла страдальцевъ, и усиливали еще больше ихъ страданія. Не ръдко случалось, что мученики вымирали здёсь всё до одного, будучи не въ состояніи вынести всёхъ этихъ адскихъ не удобствъ. Съ другой стороны не ръдки были случаи и въ совершенно другомъ родъ. Растерзаннаго страдальца, или страдалицу, со всвми признаками близкой смерти бросали безъ всякаго состраданія на острые кремни и онъ, или она-выздоравливали безъ всякой медицинской помощи.

Въ этой темницъ 4-го октября 302 года находилось до ста человъкъ христіанъ всякаго пола и возраста. На слъдующій день всъ они должны были выйти на

"борьбу со звърями" върямской циркъ, въ присутствім императора Максиміана и всего римскаго народа. Вечеръ 4-го овтября быль кануномъ ихъ смерти. Не
смотря на это, въ ствихъ мрачной темницы царствоваль миръ и свътлая радость. Святые мученики ждали
дия своей назни, какъ свътлаго праздника, и готовилесь къ нему съ радостью. Они пъли стихи изъ псалмовъ, импешіе наибольшее приміненіе къ ихъ тогдашнему поломекію. И когда страдальцы нижняго этажа
отвічали на стипъ пропітый заключенными въ верхнемъ; то это бездиа отвічала бездию (1) по Писанію.

Въ эти торжественныя минуты приготовленія въ лютой смерти жестоность явычниковъ находила возможнымъ сдълать страдальцамъ нъпоторую усладу. Для никъ приготовили на общественный счетъ росполный ужинъ. Не для того ли, чтобы львы и пантеры не могли пожаловаться на римское гостепрівмство? Въдь ихъ въ это время морили голодомъ! Родственники и друзъя заключенныхъ получали позволение навъстить ихъ съ словомъ утвшенія и ободренія. Этимъ позволеніемъ, конечно, всв спвшили воспользоваться. Къ двусмысленному угощению язычниковъ христіане приносили съ собою из своимъ единовърцамъ болъе искреннюю и совершенную пищу - любовь. Кто захоталь бы составить себъ понятіе о христіанскихъ агапахъ (вечеряхъ любви), тотъ могъ бы видеть полную и совершенивниую ихъ форму въ этомъ последнемъ, предсмертномъ ужинъ страдальцевъ, окруженныхъ своими братьями по въръ и крови. Съ свътлою радостью бесъдовали они со своими присными о своемъ непостыдномъ

<sup>(4)</sup> Hoaz, 41. or. 8.

уполонія, о другомъ лучиемъ мір'в и о своихъ недвидаль на скорое свидение въ обителяхъ Отца Небеснаго. Толпы язычниковъ, привлеченныхъ любопытегвомъ. овружали братскую транезу мучениковъ. Но тщетно всматривались они въ физіономіи страдальцевь, думая открыть въ нихъ признаки уныни, тоски, или тупато, отчаяннаго равнодушія. Сполейно и світло высматравали всё они, какъ будто каждому изъ никъ суждено было жить еще сто счастивыхъ лъть. Особенно одинъ юноша, принадлежавний къ знатной римской фамили. обращаль на себя любопытное внимание толны своимъ знатнымъ происхожденісмъ, молодостью и не обыжновенной прасотой. Замъчивъ на себф любовытные вроры язычниковъ, Панкратій (имя юноши) обратился къ нимъсъ такими словами: "братья мои! Неумели для васъ: не достаточно нашихъ завтрашнихъ страдами, что вы предваряете ихъ сегодня своими нопытнами возмучить намъ душевный новой? Если такъ, то вомотритесь повнималельные въ наши черты, чтобы не забыть ихъ въ день последнято суда!" Слова юноши пристодили толиу, и она начала мало по малу раскодиться. Глубово вапали они въ душу многихъ явычниковъ, которые, вноследствии сделавшись христіанами, признавались, что обязаны своимъ обращениемъ этимъ словамъ св. мученика.

Но въ то время, какъ язычники питали тыка св. мучениковъ для того, чтобы ими накормить на савдующій день дикихъ звърей, св. церковь, любвеобильная мать страдальцевъ, готовила имъ другую безнонечковысичую и лучшую вечерю. Въ одной изъ подвемныхъ базиликъ въ катакомбахъ старый пресвитеръ Діонисій совершалъ Вожественное таинство тъла и крови Госполняй, для того, чтобы напутствовать воиновъ Христовыхъ на ихъ последній, смертный подвигь. Соверщивъ великое таинство, благочестивый священникъ, ввавши въ руки пречистое тъло Господне, обратился ять предстоящамъ въ церква, и высматриваль между ници человъка, которому можно было вручить это безцанное сокровище для перенесенія въ мамертинскую теминцу (1). Прежде, чэмъ взоръ его остановился на комъ нибудь, изъ среды предстоящихъ отделился двенадцатильтній мальчикъ, Тарцизій. Упавши на кольни и простирая руки, онъ просиль пресвитера возложить на него это великое дъло. Изумленный и виъстъ обрадованный восторженнымь дервновеніемъ отрока. Діонисій сказаль ему: "ты слишкомъ молодъ, дитя мое. по сидамъ тебъ будеть это великое двло. Въдь ты знаешь, сколько опасностей угрожаеть тебъ на твоей hopors."

"Очень хорошо знаю, отецъ мой! Но моя молодость будеть служить мив лучшею защитою."

Добрый священникъ все еще колебался довърить ребенку Бокественное тъло; но новых настойчивыя просьбы Тариизія, его умоляющее, колънопреклоненное по-

<sup>(1)</sup> Переносить св. дары въ темницы и къ больнымъ собственно было деломъ діаконовъ; но во время, о которомъ у насъ рачь, служитеми церкви подвергались особенному пресладованію со стороны языческаго правительства и народа, какъ распространители мнимаго суевърія, и только тъ изъ нижь, которые никому не были извъстны, могли съ нъ-которою безопесностью цеявляться двемъ на удивихъ города. Кромъ того, число ихъ очень уменьшилось,—многіе были въ темницахъ, деягіе приняли уже достославный вънецъ мучениковъ. Вотъ почему, такое единое дало, какъ перенесеніе св. Даровъ въ темницы, возлагалось вногда и на дростымъ въружніцихъ.

доженіе, его необынновенная прасота, ділавшая его похожимъ на молящагося ангела, все это поколебало не рівшительность старца и онъ, обернувши Вожественное тіло двумя чистыми убрусами, и подавая его отроку, сказаль: "дитя мое! Я склоняюсь на твою просьбу. Мое сердце говорить мий, что ты сохранишь ввіряемое тебір безційнное сокровище. Но помни, мой дорогой сынъ, что тебір нужна величайшая осторожность, и избійтай многолюдныхъ улиць. Иди съ миромъ. Да хранить тебя Богь!"

Восторженная радость выразилась на прекрасномъ лицъ мальчика. Положивши ввъренное ему сокровище за пазуху и придерживая его объими руками, онъ началъ осторожно пробираться къ мамертинской темницъ по отдаленнымъ, глухимъ и малолюднымъ переулкамъ, чутко прислушиваясь въ мальйшему шуму. На поворотъ одного переулка, который выходиль на площадь, сосъднюю мамертинской тюрмъ, набожный мальчикъ совершенно неожиданно натинулся на толиу своихъ сверстниковъ, которые, вышедши изъ школы послъ вечерняго урока, собирались играть на плошадл. Завидъвши его, мальчики обступили его и принуждали принять участіе въ ихъ играхъ. Напрасно умолялъ несчастный ребеновъ отпустить его, отвазываясь отъ игръ важнымъ порученіемъ, которое онъ не медленно долженъ исполнить. Шалуны не хотвли ничего знать и насильно тянули его въ свой кругъ. Одинъ изъ игроковъ, высокій, грубый мальчикъ, заметивши, что Тарцизій что-то придерживаеть на своей груди подъ платьемъ, вообразилъ, что тотъ несетъ какое нибудь письмо и сказаль ему: "ты, въроятно, несешь кому нибудь письмо, Тарцизій! Въ такомъ случав передай его мив. У меня оно будеть въ цълости, пока ты играешъ. «
"Никогда, ни за что"! вскричалъ ребенокъ, бросивши умоляющій взглядъ на небо.

"Что же ты такъ бомшься за свой секреть. У тебя тамъ должно быть что нибудь особенное. Дай-ка я посмотрю"!

Съ этими словами нахалъ протянулъ руку съ явнымъ намъреніемъ овладъть тъмъ, что несъ за своей пазухой Тарцизій. Понявши его наміреніе, бідное дитя съ отчаянными усиліями старалось не допустить дерзкаго мальчишку до святотатственнаго прикосновенія къ своей святынъ. Завязалась отчаянная борьба между обоими мальчиками. При обыкновенныхъ условіяхъ исходъ ея впрочемъ не могъ быть долго сомнительнымъ. Превосходя и возрастомъ, и ростомъ, и силою Тарцизія, его соперникъ легко одолълъ бы его. Но Тарцизій, сознавая важность минуты, обнаружиль не человъческую силу, и успъшно противился всъмъ усиліямъ своего бодве сильнаго врага. Толпа любопытныхъ окружила соперниковъ. Одинъ праздный плебей съ грубымъ лицомъ и ухватками, подошедши къ кружку и узнавши, въ чемъ дъло, съ глупымъ зубоскальствомъ громко замътиль: «это должно быть осель---христіанинь несеть свои таинства» (1).

Эти слова имъли магическое дъйствіе на толпу. Они разожгли ен любопытство до высшей степени. На несчастнаго ребенка посыпались сотни ударовъ кулаками, палками, грязью изъ толпы зъвакъ. Но онъ какъ будто не чувствовалъ ни малъйшей боли отъ всъхъ этихъ пабоевъ и, смотря на небо, судорожно прижималъ къ груди свое сокровище. Тогда одинъ изъ язычниковъ,

<sup>(1)</sup> Asinus christianus portens mysteria,

дюжій мясникъ, удариль бъднаго мальчика кулакомъ по головъ такъ сильно, что онъ безъ чувствъ упаль на землю. Кроважадная толна испустила радостный крикъ. Поспъшно наклонившись къ упавшему ребенку, безчеловечный мясникъ старался отнять его руки отъ груди и взять то, что на ней было спрятано. Въ это время чья-то сильная рука дала святотатцу такой толчекъ, что онъ растянулся во весь свой рость подлъ своей жертвы; это быль статный воинь огромнаго роста и геркулесовской силы. Растолкавши толну и оттолкнувши прочь дерзкаго мясника, онъ взяль на руки почти бездыханнаго мальчика и понесь его съ собою. Узнавши въ смеломъ воине одного изъ важныхъ офицеровъ императорской гвардін, толпа почтительно разступилась предъ нимъ и дозволила ему безпрепятственно удалиться со своей драгоценной ношей.

Очнувшись на рукахъ върнаго воина Тарцизій тяжело вздохнулъ и началъ пристально всматриваться въ лицо своего избавителя, не вдругь узнавая его.

"Успокойся Тарцизій, сказаль ему знакомый голось, ты въ върныхъ рукахъ: жизнь твоя внъ опасности".

"Ахъ нътъ Квадратъ! Жизнъ моя уже кончена. Но объ ней не заботься. А побереги божественныя тайны, спрятанныя на моей груди. Я несъ ихъ въ темницу къ нашимъ братъямъ<sup>4</sup>.

"Будь спокоень, доброе дитя, сказаль растроганный Квадрать, для котораго теперь его дорогая ноша сдылалась еще драгоциниве. У него на рукать лежала не жерства геройскато самоотверженія, не тыло мученика, а самъ Господь и Владыка мучениковъ. Избитая, ио еще прекрасная головка ребенка довърчиво приклонилась къ мужественной груди воина, но руки его по ириниму посперацием скоманнеми ман прумин. На суус жорь ность собою очь редости населения несь инверсию свою драгоциямую жошумъ налакомбы. Навко на сифиъ остановить сего.

базгонастивый вонит принест въ подземную базвлику базгонастивый вонит принест въ подземную базвлику бездыканное: уще стъло огропа. На груди его: нодъ сдот меничини на крестъ рукими, цълы и невредимы лежели божет меничин на крестъ рукими, цълы и невредимы лежели божет меничи на крестъ рукими, цълы и невредимы лежели божет меничи дары. Всв. присутствованийе тоже пласвия огъ умилени и съ подобающею , честию схорочили сващенные останки мученика иладенца, пвъ усыпаны вищь Кадлиста. Папа Дамазъ († 384 г.) въ последский намерталь вайрующую надинев на мрамерной доска. Под приснопамятнаго отрока:

... Tarcisium. Sanctum. Christi-sagramenta gerentem,

Cum: malesana, manus peteret vulgare profanis.

Рессере спат сапівня гавісів сосемів щетра (2), Между, тамъ въ Мамертинской темница ничего не знали о принлюченіи Тарцизіи и съ нетерпаніемъ ожидали добраго вастинка съ небеснымъ уташеніемъ. Посель долгаго ожиданія показался наконець въ темница начальникъ милераторскихъ талохранителей Севастіанъ, потаенный христіанинъ. До его озабоченному лицу

. 1. (4) Комъ регромивы эти грабницы въ нагаконбась си статью «Рименія натаконбы", въ Мартовской ки. Христ. чтенія за текущій годъ.

<del>. . . . . . .</del> } .

Digitized by Google

<sup>(3)</sup> Т. е. Святый Тарцизій несъ Христовы таннства; язычники котим онвернять нять нечестивыми ружими; но онветренство оказанники котим тись дукь подъ ня ударами, чань выдать этимь кашнымъ псациъ тало Христово". Метриа сосіскія (небесныя члены) самымъ нагляднымъ образ мъ выражаетъ въру первыхъ христійнъ из просуместивань образ мъ выражаетъ въру первыхъ христійнъ из просумести.

оправления мримен, что оне не се дебрини принция и набраский его копросани. Сватися редоскі муненикома попрачняясь, когда Севастіанъ на коротий резедизавля имъ о происшествін съ божественными дарами, которые несъ из мимъ Тарцизій; и даль можить, что волйеніе разъяреннаго народа, принции толивии бродиншаго ополо темницы и наблидавшаго на вейми иходишами и выходящими, діляло не возможными принссеміє св. даронь извить. За тімъ подозваними из себи дісмона Репарата, находившагося въ числи узимковъ; мірній воннъ сивзаль ему на уко итслемный утоль тюрьміх, онь обмінанся съ Севастіаномъ весемить цаминдомъ.

Севастіанъ пришель въ темницу главнымъ образомъ для того, чтобы проститься съ своимъ другомъ Паниратіемъ, который вмъстъ съ другими осущемъ былъ на събденіе звърямъ. Отношенія этихъ двукъ лицъ другъ къ другу далеко выходили изъ ряда обывновенныхъ дружескихъ отношеній. Пока діаконъ пошель выполнять тайное распоряженіе Севастіана, переданное ещу отъ имени папім Марцеллина и всего собора римскихъ пресвитеровъ, друзья, удалившись въ сторону, завели между собою слъдующій разговоръ:

"Помнишь ин Севастіанъ, началъ Паниратій, тотъ мечеръ, нъ которкій им съ тобой изъ сима твоего дома, смотрели на темную массу колизея и слушали ревъ запиоченныхъ въ его подвемельяхъ динихъ заврей?"

"Очень хорошо помию, мой дорогой другь! И мих женетел, что твое сердце предчувствовало тогда то, что ожидаеть теби живтра."

"Дайствительно. Какой-то тайный голось годорить

жий, что: в одине жие периме наду заигра жертвою кодомой заости. Но цока не приме вие из нождекодомой заости. Но цока не приме вие из нождекодомой заости. Но цока не приме вие из нождесемвить дель, что и сдіналь сеобеннаго, чтобы сподобиться такоже счастья?"

"Мо въдь ты яканць, другь мой, что это римо ме моменцию, ни поскущени, но милующен Бона. Сважи ший изчине, какім чувское пеполинють твою душу нь ожифеніи: славнени премін, нохорый готовится теб'я заигре?"

"Нужно спавать правлу, Сенастівнь, этоть мребій, тако валено превинцесть вей мон самын сибини надемня, что часто: инф думастся, что мес это и виму ностив, а не надву. Тых поймень меня, если предстанний соба, что не дальне, жана завтра, и променню эту холодную, сырую, зловонную темницу на свётный райч сым обичели, где ожидащить меня совим сиятыхъ и не-

"Больше ничего ты не имъешь жит спавать?"

обы, что и инчтожный ребеновь, едва тольно оставиввый инвольную скажью, завтра предстану предъ моего возмобленнаго Господа и приму изъ рукъ Его вънецъ правил, утогованный всемъ всемобившимъ Его, то всем задрежу отъ радости. Эта надежда нажется мизъ что сверо она перестаного быть надеждою и превратики на дайствительность. Менду тъмъ, Севастіанъ, съ жарода всиричалът молодой челевътъ, кистем руку свесо друга, кърь все вто правда, синтая правда!"

"Какой та оческий пентратій, кект світло и отредос у стої напримен

Виссии ин, что особонно удиненить и радусть инии теперь, добрый Севастанъ, продолжить мисти, не обращая вниманія на зам'ятку сцессе друга. Это-благость и инлосердів Господа, сподобившаго меня этой смерзи. Еслибы ты зналь, какь легко в весено въ моемъ возрастъ бросать эту жалкую жило съ съ провожадными звърями и не исибе провожидными людьми, H BE BEER SEEDING PERSON OF BOOFO, TO TOUBED COTS на ней возмутительнаго. Во сто разъ тажеле была бы для меня смерть, если бы постигля меня на глазахъ ноей доброй матери, если бы на смертномъ одръмнъ приндось слышать рыданія и жалобы этого санаро дорегато для меня существа въ міръ. Вёдь я увижу ее завтра? Выдь я услышу еще разъ ея сладкій для меня годось? Не правда ли? Въдь ты объщаль инв это, Се-Bactiand."

"Слеза блеснува на ръсницатъ молодаго страдальни; но онъ овладълъ ею и опять продолжаль своимъ объеч нымъ несельмъ голосомъ.

"Кстати, Севастіанъ, за тобой есть тайна, которую ты объщаль мав открыть. Открой мав ее теперь. Въда вто последній случай, которымъ ты можешь еще воспользоваться."

"Съ большимъ удовольствіемъ, мой дорогой другва. Ты спращивалъ меня: что удерживало меня до связа поръ отъ рашимости: умереть за Христа? Я сказалъ теба тогда, что это мея тайна. Вотъ онап Я далъ себа обащаніе бодратвовать надъ твоею дункою, Данкратій. Эту обязанность налагала не меня нема дружба. Я видаль, какъ сильно мелель ты постравать за Христа. Но ты еще слишномь молодъ, мой дорогой другь, чтобы дегко справляться съ пламенными жельнами сресто

сердца. Анболноя, чтобы ты не уранняю назысващене наго достоящена навой набудь опромътчивой выходной, ногорая могла бы небросить тёнь (на твое дъло: Вотъ нонему и ръшниси належиты молчение на свои самым завътныя желанія до того времени, погда уживу чеби вий водилі опасносии.

· "О! какъ ты благороденъ, мой доброй Севастанъ!") . Домниць вы, мое дитя, продолжиль воннь, вакье в отвралов поимпать тебъ разоравть вдикть император-CRIES HOMERILL, REEL H. OCTAHOBURT TEGH, ROTZE THE NOталь обличить судью во время казни. Цепнаів? Тебю хольнось, тогда, умереть за Христа, и ты дъйствичельвои быльнови осуждень и умерь; но йь твоемь судеби. номъ приговоръ вначилось бы, что ты осуждаенься на казвь, дань политическій преступнинь за оскорбленіе заноновъди величества. Кроиф: того, мое дорогое дитяц ты, погь остаться одинь въ своемъ тріумов. Можеть быть, и сами язычники додивились бы тебв и превозвесли нохвалами, какъ сифлаго, бевстрашнаго молодагочеловъка, канъ героя гражданской доблести.... И кто знаеть, облано гордости не запралось ли бы въ твою, душу и не помрачило ли бы ясную дазурь твоего неба, среди самой твоей казни. А теперь ты умираешь единственно за то, что ты христіанинъ.

"Это правда, Севастіанъ, свазалъ Панкратій, красивя."

"Но, продолжаль воннь, когда я увидъль, что тебявъями во время самоотверженнаго прислуживанія исповъдникамъ Христовымъ, когда я увидъль, что тебявлении по улицамъ въ цъпяхъ, какъ и всякато осущдемнато, когда и унидъль, что тебя, явиъ и другихъ върующихъ осыпали насмъшками и проклявінии, жогда: в училь, что жее ими винеско въ спертий присоворъ на ряду съ другими, осуждениями единетесние за то, что син врисвине; тогда спазаль санъ събъ: "поперь мее дъло ноичено", и и же мещевелю пальцемъ дли того, чтобы спасти чебъ."

"О, накъ ты уменъ, благороденъ и преданъ, добрый Севастанъ! Тъся дружба не мир: похона не любовъ Бомир, синвалъ Павиратій, замивают слезами и бросаясь на шею вомна. Помноль мит предложить тебъ сще одку просъбу, не останляй меня до монца своимъ участіемъ, и передай моей матери мою последнию волю, "Жальніе твое будеть испелнено; хотя бы это стоимо мять жизни. Впрочемъ, щы не надолго разблаемом съ тобою, Паниратій, скязалъ Севастіанъ."

Въ это время діаконъ подошель и спазаль разгова-DEBREIDINES. TTO BGC UDITOTOBECHO Aux Cobedinesia Taинства въ самой темника. Молодые люди осмотрилнов вопругь себя и Панкратій быль поражень же сжиданнымъ зрълищемъ, представившимся ето глазамъ. нолу темницы лежаль навзничь священномученикь, пресвитеръ Лукіанъ. Руки и ноги страдальца были обремены тянкими цвиями (catastae), такъ что окъ не могъ пошевелиться. На груди его Репарать положиль въ три ряда сложенный льняной убрусь вмёсто антиминса, и на этотъ убрусъ поставилъ хлъбъ и сосудъ съ виномъ и водою, который поддерживаль своими руками. Глава достойнаго пресвитера были обращены из небу, менду тэмъ, какъ уста его произносили обычныя при совершенім такиства модитвы. За итмъ каждый изъ присутствовающихъ мучениковъ подходить и съ словами благоговъйнаго умиленія причанцался бонаствоннаго. TÀIS E EDORE.

. Таково когущество св. Цермия! Каки бы ин: боли мончиваны си заненар, эме иселяе маториса: ислосовменеь примениеь ине, незнарущей сть самые испавчительнив обстоительствань. И самос, повижному, четрения имогаров наглящиния образоны медтвер-- жароев общее правико: Это правикоз бенесеванное каансяво част и проми Христовой должно: быть сородинь вио на нещать изчениковъ. Здёсь ны видина соверприне такиства на толо мученива и саминъ мущенивенъ. Правда, онъ еще живъ, ево сердце бъется еще подъ божеотвенными "стопами Вричественняю Асман (†), но онъ со носто спрановленостию могъ бы применянь въ себъ слова Апостоли: оюнеу не втому нер, но менsome so mak Xpuomees (3). Tyra our museli lospanii 641 местренняго Искупиченя, который ва свеей вауней мерыий бынь и дириноскій и приносимскій. И здва ин билев когда нибудь мертвенинкъ, болве доррейный Жервені

Съ удовольствіемъ помінцаємъ на страницахъ Хр. Чтенія этотъ разсказъ, составленный по мученическимъ актамъ. Мы увітрены, что православные читатели съ живымъ сочувствіемъ и глубокимъ назиданіемъ прочтутъ "Причащеніе въ темниців" въ тіт дни, когда, по уставу св. церкви, они готовятся и приступаютъ къ таннству св. причащенія. "Причащеніе въ темниців" убітдительніве всякой проповітди учитъ, какъ надобно дорожить живоноснымъ пріобщеніемъ святійшаго тіла и крови Христовыхъ. Оно можетъ послужить живымъ и благотворнымъ упрекомъ для тіль, которые за мелкими

Berger and that controls

<sup>(1)</sup> Фульгенцій, жере сер:

<sup>(</sup>s) Tapar: 2, 20.

amediumner Badovann' no narodomo speneru ak yonak byb больственной трепеви Оненциина всямого поучения облама евы межь, додорос "за нераженіский «жа мнекіс Porte chara coor octy anoth oth transcriberano occurring оъ: свешев и Морун новлежен, принци, и принцима и и обосную ZERTY, (ROZCZERIOTE) BEOSC) XPECTIREGRIE (ZOZVE CE ZOZOZ . яниъ размодушамъ. Масиногда такотимоя еставить на BEEN SECOND BEING BEEN BENEFIED ROBE RESERVE BESTERVER **ПОСИТИТЬ: НА: ДОЛИНОЕ ПРИТЕТОВАСИ!С: ИТЬ СВЯТИЙСТЕМУ. 507** SMOTBY: TOPAS MAND ARE STOTOLOPHIOTORIONIS HO: TOLLEO. HO BET DESCRIBE HERREETE IID CIRCLEDES, HO HORROTERMON HIM. PRESENTA OFFICE ADMINISTRAÇÃO : 800 - 600 PROPRIO CENTA - 5500 **СЕМЕТ**Ь МЕСЕТЕТЬ, МАПРОТИВЫ ПРИЗИВОСНЫЯ ОБЫ, НЕВУ- СР. **Перионыю и мъже успановленіям**ь накомить всерозножных жь вему удобезва и пособит Апровию св. мучения долийны бары нскамь провожности и удосто правься сви induration in convergence and chercarbanima: of adapticality готовые на всякія жертвы, и все преодолівали, на все ръшались, не считали себя въ правъ отказываться отъ таинственной трапезы подъ какими бы то ни было пред-LOTAMH. Ped.

The second of th

<sup>()</sup> केष्र्यकारमध्य ॥, जल्दान

s) lauer: 3. 20.

and the state of the property of the state o and applied to the exercise of the property of the first of the second MARINE CONTRACTOR OF THE CONTR Shall the Base Sugar to the control of the carbon of the control PARTIE IN CTOPIS BASHAIAHCKAFO OPAEHA. property of a subsection of the conу принция (Окончанів), принция в принци в принция в прин THE SECOND RESIDENCE THE STORE BEING OF THE SECOND отношенія вазильноваго ордена дъ вриому уніятскому dis con terminal and a second of the control of the на Долиремонили и бълови дужение последноство и выпеднострует воей жеркви, сеобенио думенелето почетноск мако зам висъло отъ своего мъстнате спленена: Особениею свиоотосностинеский пользованось диновенство соборныхъ Harren ing bankaning to to both the banks backers камосионе. Они набли сегои, верванисимыя именія и при-BUSELIG: LIBEROESIA, PO ROTOPAIG: MARO BUMBURBARICA GURA хівльный соборуь или тань навываемыя канапральных капатилы, поторыя пользовались значительного сомостоятельностію въ увравленіи м'встиымъ епархіальнымъ духовенствомъ. Въ распоряжение этихъ напитуловъ накодились довольно богатыв имфиія (Funduszy) и приписные приходы, доходы съ которыхъ употреблялись на разныя нужды духовенства, и между прочимъ на шкожы, въ которыхъ двти бъднъйшихъ священниковъ приготовлялись къ пастырскому служенію. Западно-русскіе мигрополиты и апископы, избираемые большею частію изь былаго духовенства, находились въ довольно близ-

<sup>(1)</sup> Мы ничего не генерата объ отношения и базыванскому ор-

нихъ, дружескихъ отношеніяхъ къ капитуламъ, заботились о целости принадлежавшихъ имъ имъній, въ свою очередь и капитулы, по смерти епископа, или митрополита, старались сохранить въ целости епископскія канедры съ принадлежавшими къ нимъ имуществами до назначенія новаго епископа.

Со времень унів, особенно со времени учрежденія базиліанскаго ордена, когда, епископы и митрополиты стали избираться исключительно изъ базиліанъ, состояніе бълаго уніятскаго духовенства значительно изивнилось. Уніятскіе епископы и митрополиты оставляють почти въ молномъ забиснік и пренебреженія сявикій импрь и сосредоточивають все свое винискіе, всё скои заботы на базиліанивають орденё.

Первый ударь білену унівтскому духовенству намесь Нецій. Воспитанный въ ненятіяки запинского абосяютиция, Поцій сштьно недоранть значеніе кноедральныхь налитумовь, линивши ихъ самостолуцьности и емінивании примедлененнів имъ нийнія съ своини митрономичьним (1). Рудий нешель далве. Онь прико и отприто отниваль у біляго духовенства имінія и цільно приходы, и отдиваль ихъ нь распораменіе базинівить. Дійотвоваль онь туть чисто по ісзуштски. Хитрость, обивить, благочестивыя ціни и предпріятія — все білію

дену других умителекъ интрополитовъ, следованиихъ за Лавонъ Иникою, потову что мало нивенъ матеріаловъ отнесищихся из этому предмету. Акты базиліанскихъ конгрегацій, которые были у насъ подъ руками, кончаются конгрегацією 1717 г., т. е. первыни годами митрополитетна Кимин. "Поминайвъ" такие ничего не говорить о пресиминай Кимин. Въ цечатныхъ же сочинеціяхъ, какъ напр., у Кульдинецято въ, его Specimen Ecclesiae Ruthen., и у Стебельскаго сообщаются обънихъ слишковъ пратиїя и притовъ чисто осенціальныя сведбиїя.

<sup>(!)</sup> Даров. нарков. увід г. Балловиче. Т. Д. сер. 60.

нущено въ кодъ. На провищильномъ осборъ, совымнемь Руппина на 1626 году на Кобоний, положено было основать семинарію для образованій свищенничесинка датей. Тучь же на собора собрана была по ноднисив энечетельные сумна. Эта сущна одначание однаво не достаточною дви прочного существованіи будущей семинарів. Нушко было ес пополавть: Придучана была сейдующая ифра. Семянарія насначалась для біднаго **дудовешетва, след**оватейьно на меро мо должиа была насть, и вся таместь заботь о средствахь ен содерженія. Поэтому положено было, чтобы во вовать еняркінкъ священники отказались отъ владінія пожертвованими имъ приходамъ имъніями (фундушами), и привилегін на эти имвиін или фундуши передали въ руки своивъ вписариовъ  $(^{4})$ . Не извъстно, удалась на эта затья Руциаго, или нъть, всь ли священники исполинин распорижение соборы; несомежено только то, что сущия, собраниям по распоряжению собора со всего удіятскаго духовенства, оставалась безь всякаго употребления, а проценты ен ноступали на кассу прозикціала (2). Видно однако, что правыя и решительныя мъры Руцкаго въ отнятио у бълго духовенства имуществъ были неудачны. Спустя пять лівть послів кобримского собора опъ придумаль болье хитрую и болье удачную мъру. Прямое повелъніе отнимать у клира то, что было дано ему кородями и патронами, равнялось похищеню чужой собственности, следовательно, клиръ

<sup>(1) ...</sup> Fundationes et exemplaria privillegiorum, queccunque apud sacerdetes acetros seperientar, ten ad suos episcopes defersat; a quibus accipiens episcopus, litteris suis attestabitur, qued acceperit... Specim. Eccles. Ruthen. p. 92—94.

ч) Оумы эть были довольно чысчитывая. Одинь инирополить по-

смено, можь опетанизмы смен права и не слупаться собора. Въ 1621 году Руцкій выпросиль у пероли позвеленіе на покупку, продажу, обивих и вей возмомвыя операціи въ нивніяхъ, принадлежавшихъ унінтеному духовенству ('). Эта міра удаликь Руцкому пань нельзя лучне. Ото настого обміню, понупки, предажи и перепродажи і нивній, принадлежавшихъ світствому влиру, скоро затерлись всіз сліды первоничальныхъ сундацій. Первый опыть подобной операціи испитала капитула новогрудская, одна назь богатійшихъ: унінтскихъ капитуль;

Последующие митрополиты, пояти все вышеджие жам базиланскаго ордена, и предавные его интересамъ, чеужлояно следовали политике Рушкаго въ порабощения бълаго духовенская монаществующаму. Они готин-мали у него все, что только можно было отнять, отдарали въ распоражение базиланъ целько офиціаловъ, и изъ базиланъ же назначали не только офиціаловъ, но и благочинныхъ подъ темъ предлогомъ, что между бълымъ духовенствомъ нельзя найти людей достойныхъ и способныхъ къ замятию этихъ должностей. Что же дали базилане бълому духовенству въ замёнъ того,

жертвевать 10,000 пол. злот. Другіе пять еписионовь, присутствовившіе на этомъ соборъ, пожертвовали кто по одной, кто по двъ тысячи. Всв монастыри въ продолженіи четырехъ льть должны были впосить осьмую часть монастырсжихъ доходовъ. Эта сумна была еще пополнена! 27,000 пол. влот. Любенецкимъ. Kulczinaki, Specim. Eccles. Ruth. synodus cobrinensis.

<sup>(1)</sup> Вст указываемые нами какъ здёсь, такъ и ниже, сакты заимствованы главнымъ образомъ жет проинеція, подемного въ 1809 г на Высочайщее имя осенціаломъ брестской спархіи Антонісиъ Тулаласиниъ о водстановленіи литовской митрополіи. Прошеніе это мы могли тольке прочимать.

<sup>. (\*)</sup> Такъ напривъ Вильнъ въ распоряжения базилана неходилось 43

тито юни опнини у неве? Заботване ли они не врейней мара о его образования Ничуть не бывало. До дваджению почти ин ити оп от не выправно почти ин опнов унівтокой семинарів. Правда, Поцай, всворв посав брестанито собори, основать для сивтемого унівтемиго жанра семинерио нъ Вильив, вызважия въ нее учениго русина. Певра. Оедоровича; но скриью въ вей было SOCCHERENHES BE, H KEE'S HOLFO CYMICCEBOBARA QUA, HOмявастно (1). По прайней мара ополо времень кобримскиго уніштекато собора 1626 года семинарія эта уже не существопала. Мы видели такие, такъ состоязарь семинарія, которую предположено было основать на уномянутомъ соборъ и на седержание которой воавно было отнимать имуществану бвирго духововства; Me : Coctoraco trame commendia lopembilistra, na основаніе которой било пожерявовано Юріємь Виннициить: 40,000 заотыхъ. (<sup>2</sup>).

гмета было крайнее менажество и правственный упадокъ бълаго духовенства. Оно потеряло почти взяное значение въ народъ. Въ священники поступали больтело масъю люди бездарные, безграмотные или волупрамотные. Нечего и гоморить, что релиціоные нитересм: оставлянись такими людьми совершенно въ сторене. На священство они смотръли какъ на виподное ремесло, изъ нотораго старались извлечь всевозножную мользу. Насто оставляни они свои приходы в бълски

приходскихъ церквей; въ Брестъ-8, въ другихъ, ийстахъ брестекой епархіи базиліане отняли у балаго духовенства 9 лучшихъ приходовъ (beneficium) и приписали ихъ къ монастырямъ.

<sup>(\*)</sup> Lukaszewicz. Histor. szkoł w Kor. i W. X. Lit. Т. I. р. 353.

BE DERMARINE LEGILIQUE ROCTELES, CAYIDESE ECHORESE H соворщили други первовных требы, за что, разуменса, получали вознаграждение и отвітсендва, и отвітвив, ная которых они совершали требы (1). Пренебреженів ть пастыровинь обдавляюстямь доходило настра до TORO. TTO MHOFIG CREMERRIBER, NO HOYMEND HE SPARKED ло соператить личерено, или просте по лекости, постаlain edocooms es lothecemes econissme es thes, wif-OM ONE HOP CORONICHE CREADECTIC. OMOTION HAS WE OCRAHICHHOME, BERG, E TRONGROME CORRESPOND TRANSPIR образокъ просворы принащали поиски сволять привожанъ (2). Олово Божів, поученіе ж наставляніе при-ROMANS BY HOTAMAKE BYPAN CHIEF CITE BY COLLERONS RIPOнебреженія. Народь, какъ и его пастыри, посичьь въ MERIMOCTREL HE RESELL PREMIOTO DESCRIC MONICY VILLES н аатинствомъ, боложе пообщаль легинскіе ностепа куда привлекали его стройные звуки органа и фанатическая промоведь космдва, чень свою убощю но невхъ отношеніять церковы, вы которой р'ядко соверіналось богослужение, а если и совершалось, то очень коротно, н приломъ въ такую пору, когда прихоманають не было возможности идли въ церковь. Джио обниновенно темъ бывало, по разеказамъ старошиловъ. Наступретъ, наприморь, напой нибудь великій праздникь. Уніятскій священиям встаеть пороныме, береть съ собою въ церковь дьичка, ман же въ отсутствін его, одного изъ своихъ слугь (chlopon), умеющаго подеть ведило, и ее

<sup>(\*)</sup> Za doniesieniem od niektorych osob o exorbitancyach swieckich kapłanow, se swoie opusciwszy cerkwi po kosciołach biegatą w minii-nistracią sucramentow swiętych extra parochias skas wazierają się i inne excessi popełniają... Congreg. Wilenska 1713 r. ses. 5. N. 4.

<sup>(2)</sup> Zakazuie (cocops) Will sig midwaryl filden (tunnenninks) cząstek

морую руку совершават съ ничь заяч назмаленую THE REPORTS OF DEED чивоворя одними несеми (godsiaki). Затим спишиль дъ сообду, детинскому всевану, гдв ожидела его мноми аганца. Мало по налу велинають собпраться унівтскіе еграционня въ свою приходскую церковь. Въ щеркви MYDTO, NONE HETE, OH'S OCTABLES ABOR MOISE CHIEFO E отправили страчь чущое, богае богатов и прибыть нов. Потоворивши, попосмования о светкъ домашинкъ рыльть, прихомане мачиман расходинься, ито домой. ито въ костоль, въ которомъ межно было застать слу-MEY BE CAMPID MOZUMOID HOPY (OROSO ABYET WHOSE SEVEра), а кто и из корчну, которая сколка туть же рапомъ съ пермовію. Въ свою очередь и исендов не оставался въ долгу. Въ торжественные увінискіе правдника онь удостояваль своимъ постинениемъ приходомую уніятскую церковь и помогаль священнику въ совершения церковилть требъ, особенно испевади; иногда же совершаль и самую литургію, т. е. латинскую миссу. И ни коендуь, ин унімтскій свищенникь не стесницись медобинии услугами другь другу. Ихъ разделим один только виблиніе обрады, по внутреннять же реливіозчыть убъядения они были настояще католиви-латижине. Не ствоинансь оне темъ боле, что сами пами не считали различія обрядовъ датичской и унінтеной церкви препятствіемь къ твенташему единенію и общенію между католиками и уніятами, и потому дозво-AMER HAND ARTHUCKOMY, TARD M YHISTCROMY MYKOBEHCTBY

ed siebie poswięnconych posyłać do koscioła łacinskiego, źeby tam od kapłana takse łacinskiego pod czas mszy omoczone we krwi Panskiey, mogły się rozdawać na communią ludsiom obrzędu greckiego. Ktoby się wazył to czynić, ma być surowo karany. — Synodus Ruthenorum habita in civ. Zamosciae.—(Въ польскогъ переводъ). Туtuł II.

осперавить всё лисовения службы и тоебя нубезраза HO-BUBL MARRICKEND, IN BU YELFTOMIND HOPEBULE-WAR домулючико по обрядамь своей цервая (1). Сиздоляющь текого сблинени уни съ визинствомъ быль перековъ эт латинство целыхъ уническихъ примедовъ. Соврещемія, шли по крайней міррі польтия на свиращенію SUMB TRRE MHOPOUNCLERSH, TO BEIRBERE CREEKLED TIME THEFT : GO CTOPOHEL COMBTO WE PHISTCRAFO TYXOBOROGRA; TH альны принундены были ослабить ревность своих мись понедовъ изканівиъ декрета, запрещеющаю рисимами переходи въ греческого по латинский обряды (2). - Въ закомъ жалкомъ: полежения находилось бълое улиятское: духовенетно до временъ земостыснаго: саборы Соборы этоты ималы столь важное, значение нь истопів увівтеваго духовенства и вообще въ исторіи учій, что OD, CHOR CE. ROLTHGORSTOO. CHRISIMESH CMSBYRNO JAK больше...

-« Соборь ототь быль созваль увіятскимъ митроподир Номъ Львомъ Кишкою. Разрощеніе на созваніе соборь Кишна получиль нав Рама еще нь 1716 году, и міст помъ для него назвачиль городь Львовъ. По слудою распространившейся здісь моровой язвы, соборь быль перенесень въ Замостье, идо оны и состоялся въ 1720 году, подъ председательствить канокаго нунція. Въ

<sup>(!)</sup> Breve Benedykta XIV, sanaczająca, iż kająca łaciasoy mogą adprąwiać mscze na russkich antimissach, tudziez używać kielichow y ornatow ich, nawzaiem ter kięża ruscy (ymatu) łacinskich.

Dekret S. Congregacyi Roskszewienia Wiary, oʻnienistwa istan latinia lacinskiego obrządku czynienia spowiedzi przed księzmi Ruskiemi i nawzaiem. Dnia 1 czerwca 1626 r. w pałacu przed jego swiętobliwoscią odprawiony. Cz. Bulle, Brewia y listy okolne papieskie obrządkowi greckiemu ziednoczonemu nadane..., z roznych ksiązen zebrane. Czp. 24. 24. (2) Dektet s. congregacyi o roskszewieniu wiary zawazujący Rushow.

Boschie, Enecchafo apxienuckona Ieponuma Primaista. COUPS BIOTH THAT AUBOTHOM MHOTOTHCHER. ROOMS AVE-All H y Hit crard with convita, ha nemb houcy terbobano мейть умителяхь еписконовы, прото-архимандрить съ женеужьторими, штесть архиминдритовь и многіе изъ Situation distribute the description of the second of the ти. Заседане собори было отпрыто горжественною, высоколорого речен нунців, ви которой опъ хвилиль ушитсями ібрархова за ихи ревность о списеній ввирепнато имъ стада Христова и за то симоотвержение и сыжойствойный, ст. какимъ сми рашились собраться на этоть соборв, не смотря на господствовавшую Batthe house the safety. Batthe housether out of the safety или посланіє пайм й унінтскому митрополиту и епиеконивы: «Не можень достаточно выразыть словами, tideans menty tipoship thatta, for herpensich pahoctu. какою исполнилось сердце наше, когда мы узнали отъ nouiperanis o pacapoerpubia espes, tro bar, oparis, тань ревностно заботичесь о воз тановлении пстиннаго бангочестій и церковной дисциплины ви русских провынціяхь, и что вы собрились на этогь соборъ съ пскрейними желяніемы сділать такія постановленія и bipinenate tania epezeten, kotopusa nekopehudu bit ytsepдившися (можду вами) заблуждения и привели бы ввъренный вашему попеченю народь и священниковь на лоно католической выры, безъ которой никто не можеть угодить Вогу, и къ соблюв ніш евитохранимаго и ненарушимаго католического обряда... (').

tak swietkim, isko i duchowným předveciu me tečinskí obsehlek przed jego swietoklovosch odposwinky dnia 7 lutego 1624 f.

<sup>(1)</sup> Воть бреве Кличента XI къ нигрополиту Кишки и вообще во веркъ унитеннъ еписионамъ:

Venerabiles frates salutem, et apostolicam benedictionem. Verbis ex-

Соборъ вполив оправдаль ожиданія папы. Онь даль такое инправленіе унін, калого только могди ожидать іступты и датинско польская партія. Въ унін посль замостьскаго собора не осталось почти и след въ православія, даже съ вившней обрядовой стороны. Датинскіе обычан, мивнія, върованія и догматы, все, что до сихъ поръ существовало въ унін, какъ случайное, нанасное, какъ злоупотребленіе — все это было узаконено соборомъ, возведено въ непзивниое правило, обязательное для всехъ и для каждаго. Чтобы убрдить я въ эт мъ, стоитъ заглануть въ первыя страницы актовъ втого собора, именно—въ посточовленія о впра.

До временъ замостьскаго собора въ уніятской церкви пе было опредъленнаго исповъданія въры, съ изложеніемъ всиль догинтовъ, которыхъ она держалась и которые считала необходимыми для спасенія своихъ послъдователей.

Епископы и пресвитеры при своемъ посвящения присягали *только* на върность папъ, во всемъ же прочемъ, касающемся въры и церковной практики, обязывались держаться обычаевъ восточной церкви. Въ болъе общемъ употреблени былъ Никейскій символъ втры, который гечатался и читался безъ прибавленія

primere non satis possumus gandium plane infimum, et singulare, quo paternum cor nostrum perfusum fuit, ubi a congregatione Venerabilium Fratrum nostrorum negotiis propagandae Fidei praepositorum nuper accepinus, Fraternitates vestras ad restituendum in istis Ruthenae nationis d'accesibus veram pietatem, ac ecclesiasticam disciplinam, serventi studio incumbere, eoque potissimum consilio ad istam provincialem synodum convenisse, ut scilicet opportunas rationes, ac salubriora remedia constitueretis, per quae errores temporum calamitate, hominumque fraude invecti extiparentur, ac regimini vestro commissi sacerdotes et pepuli ad sincerum cultum orthodoxae Religionis, sine qua placere Deo nequaquam possumus, tum etiam ad illibatam ac integram R.tus Catholici professionem gevocarentur. Quocirca post actas Coelesti pastorum Principi humiles gra-

ж оты Сана! (1). Такия пропредъленность, или лучие спорять, безкарактерность увін съ ея вившей формалькой сторовы, на нервыхъ порыхъ была диже очень выгодиа для нея. Многіе изъ православныхъ, не видя существенного различія между уні й и православівмъ, вринямали унію безъ всяваго смущенін совъсти. Теперь же, когда унія успала досгаточно окрапнуть, выдержавши живовую борьбу съ православіемъ, соборъ замостьскій римнася снать съ нея характеръ неопредъдевности. Соборъ постановиль, чтобы отнынв вся западно русския. Уніятская ісрархія приняла и респространяла исповъданіе въры, составленное Урбаномъ VIII для восточныхъ народовъ. Вотъ сущность этого неповъданія: "Я N. N. твердо върую и исповъдую все до мальйшихъ подробностей, что т лько заключается въ симводь въры, который содержить римская церковь, т. е. Върую во единаго Бога... (следуетъ Никейскій свиноль съ прибавленіемъ " и отъ Сына". Далве перечисляются Вселенскіе Соборы, до раздівленія цернвей, къ числу которыхъ причислеются VIII Вселенскій, IV Константинопольскій противъ Фотія).-

tias, quod Fratermitatibus vestris piam hane, gradusque Vestri amplitudine, et sauctitate maxime dignam mentem injecerit, pontifici muneris nostri esse ducimus, vobis effosum, meritamque tribuere laudem, et quamvis ultro bene currentibus paternae vocis nostrae galcar admovere, ut in suscepto religiosissimo proposito constanter pergatis, ac in eo praesertim strenuam sedulamque ponatis operam, ut graves illi abusus, qui in sacrorum Ministrorum electione, uon sine magno animarum detrimento, quemadmodum probe nostris, irrepserunt ex vestris diaecesibus eliminentur quam primum ac penitus e medio tollantur... Datum Romae die XIX julii 1720 an. — Synod. Zamosc. p. 45.

<sup>(\*)</sup> Oro BERHO EST CARRYDURATO NOCTAHOBACHIS CANORCEATO COCOPA: , statuit ac decrevit s. synodus, ut symbolo fi lei ubicunque imprimatur in posterum, aut recitabitur, tam publice, quam privatim, addatur particula: Filioque. Qui secus facere per malitiam deprehensus fuerit ad ordinarium tanguam suspectus de schismate deferatur Tit. I. De file catholica.

«Признаю танже и все другіє Вселенскіе себоры, сезванные и утвержденные властію папы рамскаго, особенно Флорентійскій Соборь, и признаю все то, что на немъ поставовлено, т. с. что Духъ Святый прободоно исходить отъ Отца и Сына....» Дляве слідунть ученіе римокрій церкви с частилица, о наказаніяхъ и щаградахъ за гробомъ, объ адъ и рав.

«Признаю также, что апостольская стелица и ринскій папа имъсть власть во всемь міръ (credo.... Romanum Pontificem in universum orbem tenere primatom): Следуеть краткое ученіе о главенстве пами, какъ преемника Петра и намъстника самаго Христа.

"Принимаю танже Тридентійскій соборъ и признаю.

"Принимаю также и исповедую все, что принийаетъ и исповедуетъ святая римская церковъ, и наоборотъ; все несогласное и противное ей ученю, —скизми и ереси; осужденные, отвергнутые и анаесматствованные этом церковію, и я осуждаю, отвергаю и анаесматствую."

"Наиснецъ объщаюсь и клянусъ быть върнымъ и послушнымъ римскому папъ, истинному пресинину Киязя апостольскаго, благословеннаго Петра, и наместнику Інсуса Христа".

"Эту въру Китолической церкви, вив которой ивтъ спасенія, которую теперь добровольно исповъдую и право содержу, при помощи Божіей буду держать и исповъдывать, твердо, свято и ненарушимо до послъднято моего издыханія, — обязуюсь также и встай силами буду стараться, чтобы вста мои подчиненные сами содержали ее и между другими распространяли. Я N. N. объщатюсь, кланусь и присягаю, — будь мит свидътель Богъ и это Святоє Евингеліе. Подъ этивъ исповъданіемъ подч

писались все члены собора (уніяты), начиная съ митіюполята до последняго инока. Соборъ постановиль данже, чтобы эта формула исповъданія въры была принята и подписана не только явых, которые уже имъроть, накую нибудь додиность или мосто, съ воторымъ гоединена извъстная власть и попоченіе о душахъ (фо ktorego przyłączono jest storanie dose), no n rhum, noторые съ втихъ поръ будуть возводиться на невія быто ни было первовно-јераркическія и деже академическія втецени. Монашествующів же лица, всь безь исплюченія, нанъ муносваго, тевъ и шенскаго пола, должны были подписать эту форму чрезъ три мъсяца со дня обнародованія соборныхъ актовъ. Относительно же твхъ, которые, почему нибудь не подпинуть ее, соборъ постановиль, чтобы они были отръшаемы мвств (heneficium) и отъ должности ('). Даяве соборъ строго приказываеть, чтобы отныяв въ Никейскомъ симводъ въры, будеть ли онъ гдъ печататься или чителься, публично или тайно, -- непременно делалось прибавление "и отъ Сына." А ято не будеть исп лнять этого, допосить объ немъ высшему начальству, пакъ о челорекъ подозреваемомъ въ слизма. Соборъ, наконенъ, поведъпаетъ, чтобы на всъхъ церковныхъ сдужбавъ поминалось има папы, и запрещаеть людямъ всвхъ званій и состояній обращаться нь заграничнымъ (т. е. православнымъ) пастырямъ и ихъ церквамъ подъ опасеніемъ строгаго навазанія.

Для предохраненія уніятовь оть вольнодумства соборъ сділаль насполько постановленій насательно пензуры. Она запредиль печадать и выписывать изъ за границы

<sup>(&#</sup>x27;) Таиъ жо.

еретическія кинги, и тімь болье читать и держать ихь у себя, безь позволенія высшаго начальства. Если нівпоторыя изь этихь книгь могли быть исправлены, то соборь новельваеть исправлять ихь, и тогда уже дозволить читать ихь. Запрещаеть наконець продажу и печатаніе книгь непроцензурованныхь містнымь начальникомъ (lociordinarius). Особеннаго вниманія заслуживають распоряженія собора касательно новой редакціи и изданія богослужебныхъ книгь. Всі богослужебныя книги должны отнынів печататься согласно стітьми экземплярами, которые будуть изданы по распоряженію собора.

Дальнъйшія постановленія собора касаются совершёжля таинствъ, соблюденія постовъ, устройства монастырей, особенно женскихъ. Таинства совершать по обрядамъ восточной церкви; евхаристію дозволяется совершать и на пръсномъ, и на квасномъ хлъбъ. Посты соборъ повелъваеть соблюдать тъ же, которые соблюдаются въ восточной церкви. Только относительно Петрова поста соборъ ръціплся сдълать небольшое отступленіе. Онъ освободиль отъ соблюденія этого поста крестьянъ и всъхъ вообще рабочихъ людей на томъ основаніи, что онъ приходится въ такое время, когда простому народу, обремененному тяжелыми вссенними работами, совершенно не чъмъ питаться.

Касательно устройства мужскихъ монастырей соборъпочти ничего не говоритъ, такъ какъ базиліанскіе монастыри давно уже получили правильное устройство и организацію. Онъ только разрішаетъ ніжоторые спорные вопросы, могущіе возникнуть при столиновеній власти епископской съ правами ордена. Такъ напримівръ, соборъ повеліваеть каждому епископу ежегойно ревизовать свою епархію. Въ его епархій есть базиліанскіе монастыри, которые обязань ревизовать только базиліанскій визитаторь: можеть ли ревизовать ихъ епископъ? — Можеть тогда только, когда визитаторь не исполняеть своей обязанности. Но и въ такомъ случав онъ долженъ напередъ испомнить визитатору о его обязанности, и если онъ (визитаторъ) въ течепіи шести мъсящевъ не исправится, то епископъ можетъ самъ ревизовать монастыри. Или еще: епископъ можеть дозволить каждому священнику въ своей епархіи исповъдывать всьхъ, кромъ монастою. Монахи же, наобороть, могутъ исповъдывать всьхъ безъ исключенія приходящихь въ ихъ церкви, слъдовательно и бълыхъ священниковъ

Особенное внимание обратилъ соборъ на устройство женскихъ уніятскихъ монастырей.

Женскіе уніятскіе монастыри явились почти одновременно съ уніею. Въ устройствъ ихъ не было строгаго единства и однообразія. Почти въ каждомъ монастыръ были свои порядки, свои обычан, измънение которыхъ зависью отъ настоятельницы и мъстнаго епископа. Такой порядокъ вещей могь быть и полезенъ, и вреденъ для благосостоянія монастырей. Все зависьло оты личныхъ качествъ и добросовъстности настоятельницъ и мъстнаго епископа, отъ котораго зависьлъ выборъ настоятельниць. При всей скудости нашихъ свъдвий о внутреннемъ состоянін женскихъ уніятскихъ монастырей, мы все таки можемъ сказать, что оно было довольно не завидное. Инокини, часто, безъ всякой нужды выходили изъ монастырей, бродили по міру, по нъскольку льтъ проживели у родныхъ, или переходили въ латинскіе монастыри и не желали возвратиться въ свой

жонастырь обратно (1). Входь въ жонастырь часто отпрыть быль для людей всянаго званія и возраста и пола, Для престченія подобных в безпорядвовъ и злоупотре; бленій соборь сділаль слідующія постановленія;

Въ мопастырь ин кого не принимать раньше 15-ти дътняго возраста. Вновь поступивния находятся около года въ званій кольнійтька поде падзобоме особой ксени-начальницы новиніушект. О желающихъ принять постриженіе настоятельница монастыря даеть знать мъстирму епископу за два изсяца до постриженія, чтобы онъ могь узнать обстоятельно, -- по доброй ди воды, ван по принужденію одь поступають въ монащество. что онь должень дылать майно, наедини, Каждая даъ новиціушеть должна содержаться на свой счеть, и при поступленін въ монастыри должна представить извістную сумму (розад), обезпечивающую будущее ел существование въ монастыръ, Эга сумия доджив быть не меньше 15000 подьскихъ здотыхъ, и ин въ кикомъ случав не должна оставаться у родителей и родственниковъ постриженницы. Въ противномъ случат повиціущий не можеть быть допущена къ инфессимъ обътамъ. За нарушенје атого постановленјя настоятельница дишается ивста.

Воспрещается входъ въ монастырь лицамъ мужескаго поле, исключая врача, цирюдьника и духованка, когод рые допускаются въ монастырь съ дозволенія настрятельницы. Инокина, дерзнувщая врести въ монастырь мущину, подвергается жаятвъ, отъ которой можетъ раз-

<sup>(1)</sup> Mni-zki, ktore podczas tereznierszych wojen (zasnuruza) u swojeh krewnych mieszkają, z ktorych iest iedna u pp Brigidek na Wolyniu, a druga u Benedyktyuch w Litwie, hiechcą do klasttoru powrócie. Congreg. XVI. Brzesha (1636 r.) 1988. 34.

решинть со токьно святой опаць т. с. папа. Такой же выший подвергаются и та, которые сами войдуть въ менаснырь, или же будуть приставеть из инокина, выменией за монастырскую ограду.

Строго воспрещается выдодь изы монадыря подыка, инжь бы то ин было предлогомы, разаф будеть угромать монастырю, праймя онасность, ножерь, зараза, импестию менрінтава и т. п., но и въ подобныхь сдучанны инежная не иначе оставляють свой монастырь, импь по распоряженно и съ согласія мёстивго списнона. Продажа, покумы и развими другія монастырскій нужеми дожнам произведиться прези монастырскихь служителей. Для оношеній и мерегоморовь съ посторонними модьми пъ важдомь монастыра дожна быть выстроена у монастырскихъ вороть особая келія съ опномъ и женівного раментами на дворъ.

Настоятельница мовастыря избирается самими же инокинями чрезъ тайную подачу голосовъ. Выборъ атотъ непремънно долженъ быть утвержденъ мъстнымъ еписженомъ (1).

Тамимъ обравомъ, женскіе уніятскіе монастыри, какъ до замостьскиго собора, такъ и послѣ собора, ме составляли какой нибудь цъльной, плотней корпораціи, (въ родѣ, напримъръ, женскихъ латиновихъ орденовъ), пронивнутой одникъ дужомъ, однимъ стремленіемъ къ осуществленію въ своей жизни и дъятельности извість ной христіанской добродътели, или къ достиженію какой пибудь практической, благотворительной цъли. Женъскіе уніятскіе монастыри существовали почти безъ всякой цъли, и никогда не принимали на себя выполненія

<sup>(!)</sup> Sypod, Zamosc. Tytul XII. O maistach.

какой нибудь опредъленной практической задачи. Даже и самый замостьскій соборь не постарался опредълить цели и назначенія уніятскихъ базиліановъ. Правда, онъ дозволиль имъ заниматься воспитаніемъ и образованіємъ сеётскихъ девицъ, но не иначе, какъ за деньи, за известную плату, которую каждая воспитанница должна была внести всю сполна въ началь года (¹). Следовательно, и въ этомъ отношеніи женскіе уніятскіе исивстыри приносили обществу такую же пользу, какъ и частныя воспитательныя заведенія, въ которыхъ могли воспитываться только люди достатильные.

Наконецъ соборъ обратилъ внимание на недостатомъ образованія въ уніятскомъ обществъ. Онъ постановиль. чтобы въ каждомъ базиліанскомъ монастыръ, въ которомъ живетъ не меньше 12 человъкъ, непремънно была устроена школа для образованія, какъ молодыхъ иноковъ, такъ и для свътскихъ, желающихъ посъщать эти школы. Для простаго же народа положено было возстановить, гдъ только можно, такъ называещыя порохісльныя или приходскія школы, подъ надзоромъ прикодскихъ священниковъ и благочиныхъ. Для приготовлени достойныхъ людей къ священическому званію соборъ постановиль, чтобы кажный еписковь, сесли не можеть основать въ своей епархіи семинаріи, то по крайней иврв высылаль лучшихь молодыхь людей, особенно изь священняческихъ двтей, въ Львовскій ванскій Жолистіумъ. Съ этою цвлію базиліанскій протовржимандрить сь консульторами пожертновали на Левовскій коллегіз

<sup>(4)</sup> Panny, ktore będą się przyimować na wychowanie i cwiczenie do klasztorow, niemają być inaczey przyimowani, tylko źeby wprz dy zaplacono było za ich wicz y wychowanie, ia to każdego waku, wwaka ich.

умъ 40,000 злотыхъ. Всв епископы, присуствовавшіе на соборъ, объщались содержать на свой счеть въ разныхъ латинскихъ коллегіяхъ — кто по одному, кто по два, по три и даже по четыре воспитанника. Митро-полить же объявилъ, что онъ уже выстроиль у себя во Владиміръ семинарію на шесть воспитанниковъ, за что и получиль благодарность отъ сего собора (1).

<sup>1</sup> Соборъ кончилъ свои засвданія разрышеніемъ разныхъ казуистическихъ вопросовъ въ церковной пражтикв. Акты соборныхъ постановленій были подписаны и отосланы въ Римъ на утверждение папы. Изместіе о всехъ действіяхь и распоряженіяхъ собора произвело необыкаовенную радость въ римской курін. Папа не могь нарадоваться такимъ благопріятнымъ исходомъ собора. Онъ издаль буллу, въ которой принаваль, чтобы все, что только постановиль замостьсвій соборь, служнаю отнынів неизминими правилома и руководствомь для всей уніятской цернви. Акты соборные по распоряжение конгрегации распространения въры, были сначала напечатаны на латинскомъ языкъ, а потомъ переведены Львомъ Киткою на польскій #351RTS. (2).

<sup>(1)</sup> Тамъ же. Tytul XV. О naukach i seminaryach у ich wystawieniu. Существовала ли на двав владнијрская семинарія или нъть—неизвъстью. По крайней мъръ мы нигдъ не встрачали сладовъ ея существованія. Объ ней ничего не говорить и Лукашевичъ въ своей исторіи школъ въ коронъ и велик ки. литезскомъ.

rej tidy Benedykt XIII o wszystkiem co w Zamosciu uchwalono było, zawiadomiony został, nietylko cały synod ten przez bullę swo ę, a Congregacyc, iedna do rozmnozenia wiary ś., druga do tłumaczenia wyrokow Trydentskich, zatwierdzić go przez swe dekreta chcisły; ale nadto skia iego z roskazu pierwszey do druku podane i za iedyno prawidło chłemu kosciołowi ziednoczonemu Ruskiemu przyźnane zostały — Ustrowski. Dz. i Praw. Kosc. Polskiego. T. 3. p. 307. — Будда эта и декреты

Что же савлаль замостьскій соборь для билаго уніятскаго духовенства? Какую реформу произвель въ его нравственномъ и матеріальномъ быть? Никакой, или ночти никакой. Вопросъ объ удучщеніи матеріальнаго быта былаго духовенства, о возвращения отнятой у него собственности, вовсе не быль затронуть, да и некому быдо его и эатрогивать. Мы не знавиъ даже, были ль на этомъ соборъ представители бълаго духовенства. По прайней мъръ въ акталъ соборныхъ между подписавшимися итть ви одного свътскаго священника. Есть преданіе, что свътскій клиръ, призванный на этотъ соборъ, принумденъ быль бытать съ собора до опоні чанія засіданій ('). Противъ распространившейся безвравственности и безпорядковъ въ свътскомъ напръ соборъ предписалъ довольно строгія правила нравственвымол папранс от о о лична попрана попрана сомы в строгія предписавів, когда оставался порень вла - неважнотво, нищета и отсутствие всякой свободы и самостоятельности? Вообще состояние бълго униятского дум ховенства посла замостьского собора, если не ухудшилось, то по крайней ивръ нисколько не улучивлось. Базиліане съ этихъ поръ захватили въ свои руки еще большую власть надъ нимъ, стали еще больше давить его и притеснять и въ правственином и въ мате-

находится въ актакъ соборныкъ, изданныхъ въ Ряив на датицевовъ, явынв.

<sup>(\*)</sup> Праща, въ актакъ соборныхъ, паданныхъ на латинскомъ прыкъ, есть иномество подписей бълго духовенства со вейкъ унідтенихъ опартій подъ исповъданіснъ вары; но въ однонъ историческомъ панатникъ (какъ ны слышали отъ людей, заслуживающихъ цолного докъріи). говол рится, что бълсе унілісное духовенство, подписарниясь подъ уномануч тыкъ исповъдаціснъ Въры и види къ чему дъдо илецител, българ св. собора до опончанія засхданій, — "накъ гласить предація" (ist niquia podunie).

рівльним отношенім (1). Слуки объ втом мамонець дошли и до папы Венедвита XIV, ноторый вынуждень быль даже къдать заміжательное бреве мли посланіе въ уніятсяюму митрополиту и епископамъ, проси ихъ оставить хоть какія нибудь права за былымъ духовенствомъ и не отдавать базиміанамъ тёхъ должностей, которыя, по распоряженію замостьскаго собора, могуть и должны быть заміжнаємы світскими священниками, какъ напримъръ, должности оффиціала и благочинныхъ. Бреве вто было издано папою въ 1753 году т. е. чрезъ 23 года послів замостьскаго собора (2).

<sup>[4]</sup> Both sanders o sanoctectore colopie, herebeters kine chiranar as quagrounder anch sures colopies. (31. holesone meperopi), havorammer be llycausion beforeth: Synod Zemoyski począł się w owych smutnych czasiech kraiowych tak co do polityki, iako tez fizycztey mestezefliwości. Byfi to początki nieszczęśliwego fetargu politycznego, ktory dostawszy się w następstwie i prawnakom zakonczył się ukropną zaglodą całego narodu. Panowski tez w owych czasiech zuraza morowa, pod ktory ciosem tysiące ofiar leglo. Wzięto w cisticysze klube duchowolenstwo wnickie, zbłiśono go bardzieg do łacinskiego, niewiele iednak stąd korsycii wrosło dla udustwa i nieuwatag całego prawte kleru. Z tego to podobne powodu Bazynanie taką ned nim wzięti przemou, iś zaledwo w moszych cząsiech (?) potraść się z ency wydobyć. Jezeli zas zwierzchność bez branu będzie ordynowné, znowa ton kler do owey niebsci podwiet, w ktorey tak długo zostawał.

<sup>-(\*)</sup> Burn vio Spane: Benedykt papies XIV. Samowni Bracis!.. Was prostemy, i do begd w Pann, isk naspaniancy acceptany; abjects subservery, isk naspaniancy acceptany; abjects subservery, isk naspaniancy keer subserve subservery model; is in rad pract was powelet; abbracist; i in rad pract was powelet; abbracist; i in rad pract was powelet; substituted by in dependency. Was an end by the street of legists, weny means i same absent recently presentables; take a was w inspects accepted the expense presentation and provide the substitute of legists. The end of the manufacture of the substitute and provide the end of the legists and acceptance in the end of the end of

На знаемъ, на скольно приняди въ ссращу это пастыру ск е увъщание папы униводна съ въ жалкомъ полок что бълов духовенство находилось въ жалкомъ полок жени и въ началъ XIX столътия (1).

# отдълъ іу.

отношения вазильноваго ордина въ цврунтамъ ....

Не много мы имъемъ свъдъній о сношеніяхъ базаліанъ съ ісзуитами; но эти свъдънія тъмъ драгоцъяны для насъ, что они переданы самими же базиліанами и притомъ въ такихъ историческихъ памятивкахъ, которые до-сего спрыванись въ монастырскихъ архивалъ за

rzenienia tego wszystkiego szanowni bracia wasi, ktorzy z tak wielka gorliwoscią i zaletą narodu waszego, synod Zamoyski odprawili, na scs. 3 w tytulie 7 postanowili, aby kazdy biskup officiala miał z klacu swicekiego, iezeli między tymze klerem zdatny do tego urzędu znaydować się będzie. Poniewaz zaś każdy z was w swoicy diecezyi (są howiem międze wami którzy więcey maią katedralnych kosciolow), wielu gtrzymy wać iest obowiązany urzędnikow i officiałow, ktorych pomocy w rządzeniu nałeżytym dyecczyi waszych i załatwieniu interesow uzgwać moglikacją-Wy iednak, szanowni bracia, zakonnikow bardzieg nizeli z kleru swięcz kiego na takowych urzędach mieć pragniecie, i takowe urzędy Zakonnihom daincie.... Cheemy want w tym sasie przełożyć, is a sugujedomia kleru swieckiego umiciętnych w nim pochodzi niedostatek. Kaźdy bewiene z tego kleru traci ochote, tudziez w gnuagość wpada i proźniactwo, gdz mu na m ál przychodzi, iź Zakonniey raczey takowe posiednie urządz. ktore każdy z nich, lubo nieszcza jesz z czasem maglby dokładnie nieszcz my weć i hydź do nich sposobnym. Niesh wiec to będzie pastenską "wanzą mayprzód starannoscia, abyście, wszęlkiego w tym dokładali, najśmiegia, izby, młodzieg narodu waszego, a wilpaskiego, seminagium (namarik Azuesnega) po ukonezonych naukach wychodagen, niebyła napatum menindaje wang... Dan w Raymie 14 sierpnia 1753 r. 1. 8 : (') О такоми ноложения бълько, дриносиства на пачаль XIX-нал. E O HONTECHCHIRXE OFO ONE GARLIANE CHIEFTONIOS ATABONIOS ванъ прощеніе на Высачайния Ини броссекаго сесеціала Алесція Тро HAILCHOTO.

една ли извъствы были ному нибудь изъ непосвящемныхъ въ тайны ордена до 30-хъ годовъ XIX стольтія. Мы разумъемъ авты базіліанскихъ конгрегацій.

Сношенія базиліань сь ісзунтами начались очень рано, раньше даже 1617 года, т. е. раньше того года, въ который они выступная на поприще исторической двательности, какъ правильно организованное общество. Эти сношенія не могли однако укрылься оть бдительности правосдавныхъ. Они подозравали Руцкаго сотда онъ быль еще архимандричомъ Виленскаго Троициого монастыря), будто онъ намеренъ отдать іскунтамъ Тьонцкій монастырь и ввести въ унівтсянкъ моиметырахъ ісаунтскій уставъ (regula) вийсто устава Василія Велицаго (1). Но вто были одни только подоэрвнія, и Левъ Креуза, второй послв Рупкаго архимандритъ Троицкаго монастыря, смедо отвечаль въ 1617 году на эти подозрънія православныхъ, что вся связь базиліянь съ ісзуптами состоить только въ томъ, что оци (базилівне), не имъя своихъ школъ, посылаютъ своихъ членовъ въ језунтскія поллегіи, точно также, какъ православные посылають своихъ дътей не только къ језунтамъ, но и къ вротестантамъ (2). Креуза отall and well

2.75 etc. 6 etc.

Sientzulo Archimandryta (Buzenemik) udawać pokatnio począł pszed pany Burminteramie i innemi łudami, iznoby Jego Meć oyciec Metropolita (Roman) perempelaj a zgubie i zniezczeniu religij ich greckiej; syca Ruskiego, ktorego sum wczenu postanygał i z nim pszen nilku łatźył, za łacinnika: i koplana kosciola Rzymskiego udawał, twierdrąc, iz to przedsięwziącie ego było, aby Cerkiew S-toy Tróycy Jezuitom podał i regulą S. Bazyle-go, w Jezuicką obrocił, y tym zamysłem mieszkanie w monastysze S. Troycy zakomnikom murawał, ktore aby do skutku swego niepszychodsiło soty lami roznomi pszeszkadzał... Betseia... rozdział 3.

<sup>(1)</sup> Niektorzy w Wilnie maią nas w podeyrzeniu,—nucasa Zema Epeyza na ospek Obrena Jednosci,—ze z cycami jezuitami nakładzmy, y w

чести говориль правку, не телько оменски ('): Опъ выставиль телько второстененную и, можно спавить, безукоризненную цель сношеній базилівить съ іступтаин, и спрыть сниую главную, преступную цель: Какил же это пель?

Мы уже видьян, накую широкую цемь предпазначиль Руций унівтокому монашеству. Виджин также и то, на свольно было способно тогдашине монашество ять осуществленію этой цели. Это была мертван масса людей, которол по словнить Руцияго, не способна бына полять и оцінить важности и благодітельности предприватой ями ресормы, и еще менше были способна из той широкой дімпельности, из пыноливнію той трукной задыча, которую преднавначили ей Руций (2).

tym sprawą taką o sobi dziemy: sam rozum pszyrodzony uczy człowieka, lesti miu sieko potszeka a nie śm doma, użuną u sąsiada, potszeka iest niest śmbi naszey zakonney dla rozumożenia chwały Bozcy, doma ież iesz ze mich niemożemy, coz zadziw kiedy ponie chodzimy, do tych, ktorzy ią małą, a do sąstod swoith tegoż miasta obywatelow, Braci naszey, nie do niepozyziacieł. Nietak jako drudzy so nas strufnią, ktorzy do sakoły swoicy nabywaną Miętrzów z Gdánska, z Królewca, z Zbory, z Wilna, i tym poruczają mile dźiatki swoie.— Kreuza, obrona jedności, p. 105.

<sup>(1)</sup> More examine represent somewhat the impresent that he of the present of the present of the party of the p

<sup>· (\*)</sup> Musethader nine (Pynjeikjun, so dedwie z spoone byll utbry by sig.

Чиссы обывань эту мертвую массу, Рудкій рішился привнесть въ нее новый живой и кипучій эдементь. -элементь лагинско-ісзунтскій. Руцкій самъ воспитавпайск у іступтовъ, хотваъ также, чтобы и основанный выв унівтскій ордень быль также воспитань іезу-**Итами**, **Пропитыся изъ духомъ и действоваль съ ними** за-едно. Съ этою цвино онъ вель переписку съ језуитскить провинціаломъ, въ которой, между прочимъ, просиль выслать на первую базиланскую конгрегацію опытивания и ученвиния іступовь, которые бы присутствовали на этой конгрегации въ качествъ совытижовы и руководителей, и еще двухъ въ наставвым новиціата (1). Провинціаль нетолько высылаль ученьйшихь докторовь и магистровь богословія, но и дочволидь имь учиться въ іступтских в школахъ — въ Калинь, Пултускь, вы Брунсбергы и въ Вильнь. Іезуиты до того умъли обворожить базиланъ, что они ръшились ванлючить съ ними (йезунтами) теснейший сомож и действовать за-одно. Союзъ этотъ заплюченъ быль въ 1621 году, т. е. чрезъ четыре года отъ основанія базилівискаго оффена (2). Іступты были въ

ięszcze namenni niehowił, tenaz zas us dziery czas odnikość niepodobna..., dla tego iź niektorzy z nich mieli swoie trudności y wątpliwości, niewiedzać co za porządek potym ma być w zakonie naszym, niektorzy mieli wątpliwości w regwiath zakonnych, niektorzy trwoźyli się niewiedząc doiakowego końca ma przyść taki porządek zakonu naszego, inszym insze na pamięć w źyciu y sprawach ich przychodziło rozmyslanie, trudność czyniące.... Congreg. I Nowogrodowiska, ses. I. N 7.

<sup>(</sup>¹) Zebysmy dostateczą wiadomość mieli o tym, co się w innych zaкonach porządnych dzieje, otrzymał Jmść (Руцкій) usilną prozbą swoią u prowinciała oc. jezuitow, zeby do tey sprawy naszey zesłał nam dwuch głównych Theologow, Iudzi dobrze w duchu cwiczonych a naszemu nabozenstwu pszychilnych, których uzylismy, zeby pszy kazdey sessyi naszey byli.... Такъ же, ses. I. N. 5.

восторга. Въ своемъ союза съ базиланами језумам видвли одно изъ лучшихъ средствъ къ полному сближенію уніи съ латинствомъ. По этому-то такъ охотно несылали они своихъ наставниковъ въ базиліанскія ликолы и новиціаты, и съ такою же охотою принимали въ высшія свои школы базиліанских воспитанниковъз и притомъ большею частію безплатно. А извъстны плоды іезуитскаго образованія. Стоило только пробыть два-три года въ језуитской школь, чтобы потерять любовь и уваженіе къ своей родинь, отречься отъ прежнихъ върованій и убъжденій, и сдълаться, по крайней мъръ въ душъ, по убъжденію, истымъ католикомъ фанатикомъ. Тоже самое случилось и съ базиланами. Они забыли настоящее свое происхождение, забыли свой родной языкъ, дучше знади латынь и польщицу (польскій языкъ), чёмъ русскій языкъ, такъ что въ концф XVII стольтія трудно было найти даже хорошихъ переписчиковъ славянскихъ рукописей, и одинъ изъ лучшихъ людей между базиліанами этого времени долженъ пропыть вычную память Руси (1). А по въръ и убъжденіямъ редигіознымъ, базилівне въ началь XVIII стольтія были настоящіе латиняне. Не вдругь однако произошель въ базиліанахъ этотъ нравственный переворотъ. Въ базиліанахъ стараго покольнія (т. е. покольнія, перешедшаго изъ православія въ унію) еще до-

Digitized by Google

ci naszym, ze dla lepszego y skutecznieyszego postępu w rzeczach naszych obieramy w towarzystwo y pomoc zakon S. Ojcow Jezuitow, do ktorych przewiel. Generała imieniem całego zgromadzenia naszego pisalismy listy o tym oznaymując y o to prosząc; o tym wiedząc bracia nasi niech się starają wszystkim miłość, zgodę y benewolencją onym czynić y swiadczyć iako wspoł-braci swoim, aby rozumieli nas nie imieniem, ale rzeczą samą z niemi bydź złączonemi, y dobrze im sprzyjającemi...

(¹) "Поминнікъ" Samuel Pilichowski.

вельно прише была привазавность из преданіямъ старини, из візрованіямъ и убіжденіямъ отцовъ и дідовъ. Они не разъ давали взаимную клятву другь другу и обіщаніе заботиться о сохраненіи единства візры, обычаевъ и обрядевъ восточной церкви (1), и объ искоращенія ладинскихъ обрядовъ и церемоній, вкравшихся въ упіятскую церковь (2). Римскаго папу базилівие начали поминать только съ 1661 года и то для избіжавія нареманій и упрековъ со стороны латинянъ (3). Не вдругь также и ісзуиты стали злоупотреблять довізренностію къ себі базиліанъ и попирать ихъ священныю обычан и візрованія. По крайней мірів до 60-хъ годовъ XVII столітія не встрічаемъ никакихъ жалобъ на ісзуитовъ со стороны базиліанъ.

Не долго однакожъ могли оставаться іступты въ таномъ жесетьсемомя, натянутомя положеніи. Рано или поздно икъ іступтовая натура должна была такъ или

<sup>(1)</sup> Congreg. Rucka 1623. ses. 5.

<sup>(2)</sup> Both noctanoszenie Brzencom Kohrperaniu 1650 r.: Poniewaz od niektorych naszych zakonnikow... wniosły się abusus w odprawowaniu słuźb Bożych czytanych, w których ceremonij niepotszebnych accomomodując się ceremoniom Rzymskiego mszału zazywaią. Przeto zakazuiemy kazdenu starszemu y wizitatorowi aby te wszystkie abusus wykorzenili y niedopuszczali onych zazywać confirmując się do starodawnych ceremonij Greckiego nabośenstwa, w czym iezeliby niebyli posłuszni, surowie wszyscy maią być karani. Ses. 6.

<sup>(\*)</sup> Przełożył Jmść Ep. Chełmski (Як. Суша) całey Congregacycy y perswadował, aby starodawny u grekow zwyczay, którego ieszcze przed oderwaniem się Grekow od Naywyzszego Pasterza Rzymskiego zaźywano y na służbie Boścy imie Jego... wspominano, był wznowiony... Horomy tro mhorie naszych rzeczy y ceremonij niewiadomi, dla czegobyśmy przy służbach Bośych y inszych nabożenstwach naszych oyca S-go niewspominali, czestokroć nie bez posądzenia dziwowali się tedy y niepotrzebne ludzkie opinie całe zniesione będą, gdy i a w n i e Oyca S. wspominać będziemy... Ha cropomb замъчено: pierwszy raz poczęto wspominać Oyca S. pod czas służby Bosey na przenosie etc... Congreg. XIV. Zyrowicka (1661 r.). Ses 7.

иначе обнаружиться. Не въ запактеръ іскумисьть быле теривть подав себя людей, раскорившиное съ. инии ис только въ редигіозныхъ мифијавъ и ублавовіявъ, но даже въ обычаяхъ церковныхъ и ображать. И дъйским тельно, они скоро доказали баниланама, что дружба, уваженіе въ дичности и другія священныя нрева башинихъ- для нихъ пуствишія слова, что уніж для повревжанія которой они заключили союзь сь барилівлени, ле можеть и не должни существовать, жант оздельное самостоятельное въроисповъданіе, а непрактине должна слиться съ датинствомъ. Такой поворосъ ісвинеской политики въ отношени къ базиленамъ началес со везрой половины XVII стольтія. Съ этого премени опис открыто стали совращать въ латинство не только меранъ-уніятовъ, но и самихъ бавилань, доторыми наполнены были въ это время ісзуитскія пиволы и нашскіе плаюмнаты, также находившівся въ віденіи іскуитовъ. Мъры къ совращенію были следующія: Прежде всего іезуиты старались внушать базиліанским воспитанникамъ презръніе и отвращеніе къ обрядамъ уніятской церкви. Съ этою целію они всегда старадись отыскать какую нибудь комическую сторону въ унівтскомъ богослужении, которую тотчасъ же выводили на сцену своихъ религіозно-театральныхъ представленій; не позволяли базиліанскимъ воспитанникамъ кодить въ уніятскія церкви, заставляли ихъ испов'ядываться и причащаться у латинскихъ патеровъ (1). Если и эти гу-

<sup>(4)</sup> Wniesli oo. nowogrodzcy na congregacyą, iź Ichmość. oo. societatis Iezu, którzy młodź na unitow w szkołach swoich cwiczą do spowiedzi y kommunij do siebie przywodzą y w niedziele iako tez w insze swięta nasze bywać w cerkwi zakazują przez co unitowie malicią (?). A syzmatycy w błądzie swoim confirmując się, iakoby unitowie umyslnie z swią,

менныя, по мийнію іступтовь, мёры не натіли желенмаго усийна, то прибётали нь другимь болбе суровымь мёремть, — нь насилію в правственному униженію. Такь напринёрь, отводняя базвліанскимь воспитанникамь самия худшія поміщенія, давали имь самую скверную наму ими даже морили гододовь, одбивли ихь въ дохмотьа и заставляли неполнять самыя назкія въ школів должности, напримітрь чистку отхожихь мість, прислуживаніе світскимь іступтимь воспитанникамь изъ благородныхь польскихь оємилій и проч. и проч. и что всего хуже, іступты такь поступали не только съ світсиции базвлівнений воспитанниками, но и съ монахами, имівшими священый сань (1).

Такое безчеловъчное обращение изунтовъ съ базиліанскими воспитанниками вызвало со стороны базиліанъ сильный протестъ. Они жаловались на изунтовъ манежому нунцію и самому папъ, отъ лица цълой конгрегаціи, созванной въ 1666 году папскимъ нунціемъ по дълу незаконнаго избранія митрополита Коленды въ

tym Rzymskim kościołem dla tego złączyli się aby o Ruś niedbaiąc, onę wyniszczyli, przetoź nomine congregationie do Ich Msci Oycow Soc. Iezu pisać nakazano, aby młodź naszą do spowiedzi y communii zakonnikow naszyh, jako teź y w swięta do cerkwi naszey odsyłali, a karteczki tylko swiądczenie o spowiedzi według dawnego Ich Mść między nami zwyczaiu od naszych spowiednikow brali. — Congreg. XIV. Zyrowicka, 1661 r. ses. 9.

<sup>(1)</sup> Skarźyli się (nanckomy нунцію) wszyscy zakonnicy prałaci y Biskupi o to, iz W. O. Iezuici w Alumnatach Nast. Pana naszego w krolewstwie polskim zostaiących zakonnikow naszych, by też w stanie kapłanstwa zostających bardzo szpatnie traktuią, utrapiaią y oprymuią, ludziom familiey szlacheckiey a podczas y senatorskiey podte y smrodiuse czynić usługi rozkazuią niebez wstydu stanu zakonnego y kapłanskiego y z posmiewiskiem swieckich społalumnatow, oprocz tego bardzo mizerny wikt daią, bardzo mizernie odziewaią. Congreg. XVI Brzecka. 1666 s. ses. 2.

протоархимандраты, жалованись особенно на то; чео ісзунты не принимали въ высина свои инселы тахъ неъ базиліанъ, которые безъ воли своего начальства не хотьли давать присяги, изданной конгрегацією распространенія въры 1660 года для воспитанниковъ папскихъ аллюминатовъ, отъ которой просили нунція уколичь всясь базиліанъ, для могущихъ произойти въ орденъ безпорядковъ (1). Жаловались манонець и на то, что кезу-

Чтобы понять—о какой туть присять идеть дело, нужно знать, что незадолго предъ тамъ, въ 1660 г., папа Александръ VII издаль буллу, по которой всв воспитанники папскихъ влюмнатовъ, къ какому бы народу, званю и состояню они не принадлежали, обявывались давать клятву до конца своей жизни служить апостольскому престолу (perpetuo quood vixerint, in quocunque statu, sedis Ap. servitio fuisse....) и "какъ папскіе миссіонеры, должны во зсемъ зависёть оть одной только Конгрегаціи Распространенія Въры". Воть форма присяти, приложенная къ папской буллъ:

Ego N. Filius N. Dioeceis N. plenam habens instituti hujus collegii notitiam legibus et constitutionibus ipsius, quas juxta superiorum explicationem amplector, me sponte subjicio, easque pro posse observare promitto. Insuper spondeo et juro, quod dum in hoc collegio permanebo, et postquam ab eo quocunque modo, sive completis, sive non completis studiis exiero, nullam Religionem, societatem, aut congregationem regu-

<sup>(1)</sup> Co się tyczy nauk i alumnatow, говорили базиліане папскому нуицію на его упреки, будто базиліане мало заботятся о своемъ образованіи,—chcielismy postać do niego (въ Виленскій Алюмнать) czterech młodzi aby się w wyzszych naukach ewiczyli, ale W. O. Jeznici przypuscić źadną miarą niechcieli, osobliwie ze muwili iz niezwykli przymować alumnow do szkoł wyzszych, lubo swieckich pszyieli, y osobliwie obligowali do przysiąg sacrae congregationis propag. Fide wykonania, y dla tey przyczyny w Brunsbergu w Prusiech iednego Phisiki, drugiego Theologij słuchającego studentow y zakonnikow naszych w połtora lata z alumnatow wysiali, dla tego iź bez wiadomosci swoich przełozonych przysięgi wykonać niechcieli, w ktorey materyi wszyscy supplikowali do Jasn. W. Nuntiusza Apost., aby do s. Congregacycy supplikował, a źeby od tey przysiegi zakonnicy uwolnieni byli, bo oprocz innych inconviencyi mogł by ktory z zakonnikow tak obowiązanych głowy niespokoyney turbować zakon, trapić starszych, muwiąc źe iest excipowany od posłuszenstwa starszych, y iako missionarz ma dependencyą od s. Propag. Fide. Тамъ же.

иты препятствують распространенію базиліанскаго ордена, не только отклоняють свътсткую молодежь оть поступленія въ базиліанскій ордень, но даже и самихь базиліань, особенно новипіушовь, стараются заманить въ свое общество (1). Следствіемь этихь жалобь было только то, что по распоряженію нунція въ 1712 году быль обпародовань по всей Юго-западной Россіи декреть конгрегаціи распространенія въры, запрещающій русинамь, какт свытскаго, такт и духовнаго званія, переходить съ латинскій обрядь, — изданный еще въ 1624

farem sine speciali Sedis Apostolicae licentia, vel sac. congregationis de Propaganda Fide ingredior, neque in earum aliquam professionem omittam. Spondeo pariter, et juro, quod volente sacra congregatione de Prop. Fide statum ecclesiasticum amplectar, et ad omnes sacros, etiam Presbiteriatus ordines, cum superioribus visum fuerit, promovebor. Item voveo et juro, guod sive religionem ingressus fuero, sive in statu saeculari permansero, si intra fines Europae fuero, quolibet anno, si vero extra, quotibet biennio, mei ipsius, meique status, et exercitij, et loci ubi moram traxero, sacram congregationem de Prop. Fide cerciorobo. Voveo preterea, et juro, quod jussu praedictae congregationis de Prop. Fide sine mora in provinciam meam revertor, ut ubi perpetuo in divinis administrandis laborem meum, ac operam pro salute animarum impendam, quod etiam praestabo, si cum praedictae sedis licentis Religionem, societatem, aut congregationem regularem ingressus fuero, et in earum aliqua professionem emissero.

Denique vovec et juro me praedictum juraméntum ejusque obligationem intelligere... juxta declarationes factas a s. congregatione de Prop. Fide et Brevi Ap. roboratas sub die 20 Iulij 1660. Sie me Deus adjuvet, et haec S. Dei Evangelia.

(1) WW. OO. (ieayath) młodź Ruską, ktorą nasz zakon napelnić się mogl, od naboźenstwa greckiego do łacinskiego róźnymi sposobami, których się czynić niegodzi, jako to nasmiewaniem się z s. nabośenstwa greckiego, pociągaią insczych luboby do naszego zakonu wstąpić chcieli do swego odwabiają. Tak teź postępują z szlachtą, mieszczany ruskiemi y innemi ludzmi tegoz naboźenstwa róźnego stanu, aby do lacinnikow przeszli, przeciw wyraznym decretom s. congregacyi od Urbana VIII aprobowanym, ktore aby były odnowione od s. stolicy, y źeby były promulgowane po Litwie y Polszcze a oraz pod karą klątwy obserwowane upraszali. Congreg. XVI. Brzeska. 1666 r.

году и, неизвъстно почему, остававшійся не обнародованнымъ въ теченіе почти пълаго стольтія (1).

Такимъ образомъ союзъ базиліанъ съ ісзунтами, заключенный въ 1621 году, не долго существовалъ—почти полстольтія. Но и въ это короткое время ісзунты успъли савлать свое дъло: для нихъ достаточно было и того, что базиліане пропитались ихъ духомъ, вездъ и во всемъ старались подражать ихъ образу дъйствій, и что всего важнъе, стали распространять такую унію, какой только могли желать ісзунты,—не ту унію, которая была принята на брестскомъ соборъ 1596 года, а унію временъ замостьскаго собора. Прочный союзъ между базиліанами и ісзунтами во всякомъ случать не

<sup>(1)</sup> Объ этомъ декреть мы упоминали выще. По распоряжению папскаго нунція въ Польшь, декреть этоть быль обнародовань въ Дитва въ 1712 г. виленскимъ датинскимъ спископомъ Константиномъ Бржостовскимъ. Вотъ окружное посланје въ паствъ Бржостовскаго: Konstanty Kazimierz Brzostowski etc. Gdy kłutnie wszelkie załatwiane a nie pomnažane bydž powinny, Nayias. Pan nasz słodkiego wspomnienia Urbana VIII, zostawszy uwiadomionym, iz pomiędzy łacinskiego i greckiego ziednoczonego obrządku ludzmi, częste wczynaią się niechęci i niezgody. z przyczyny przechodzenia z obrządku do obrządku, tym zaś niechęciom chcąc aby przez oycowską jego troskliwość i staranność zapobieżono zostało: wydał swoie breve, ktorego treść iest następuiąca (слъдуеть самый тексть бреве Урбана VIII, отъ 1624 г. 7 Февр.). Ktòre breve poniewaź dla buźliwych czasow dostatecznie niezostało ogłoszone, a przeto niewiadomych nieobowiązywało, J. W. Nuncyusz Apost..., na żądanie Metropolity Ruskiego i innych ziednoczoney Rusi prałatow, toz breve z cieniow starożytnosci wydobyte do nas przesłał, aby ogłoszone zostało. Czemu czyniąc zadosyć, ninieyszym listem naszym wzmiankowane Breve ogłaszamy, upominaiąc wszystkich i kazdego z osobna duchownych, tak swieckich iako i zakonnych, aby Grekow-Unitow zswego obrządku do lacinskiego przeyść źądaiących, odtąd pod źadnym pretextem nieprzyimowali, a tym bardziey onychźe sposobami zakazanemi, do przeyscia z swego obrządku namawiać i nakłaniać nieważyli sie, owszem izby nauczali, iź obrządek od obrządku tylko w niektorych ceremoniach iest róźnym. Dan w Wilnie R. 1712, dnia 14 stycznia. Bulle, Brevia w list. okol. p. 28. прим.

мить домго куществовать. Какть невозможна дружба между двумя инцами, изъ которыхъ каждое стремится подчинить себъ другов, такъ точно невозможенъ прочный соють между двумя обществами, стремящимися къгоснодству другь мадь другомъ. Или одно изъ нихъромно подчиниться другому, или же разойтись и дъйствовать порознь. И дъйствительно характеръ позднъймей вражды базиланъ съ језунтами показываетъ, что оба вти общества, по духу, по цълямъ, къ которымъ опи стремились, составляли одно царство, но царство разовлениесом ма ся.

# отдълъ у.

## Базиліанскія школы.

Одною изъ важнъйшихъ ваботъ Руцпато, какъ дъятеля умін, была забота объ образованіи уніятскаго общества. Это велиное дъло онъ поручилъ основанному: имъ базиліанскому ордену. Съ этом цълію омъ еще въ 1607 году основать въ Вильнъ первую базиліанскую щиолу при Троицкомъ монастыръ, въ которомъ онъ быль въ это время архимандритомъ (¹). Дальнъйшее развитіе школъ Руцкій предостанилъ самимъ бавиліанамъ. Эта обязанность лежала главнымъ образомъ на протоврхимандритъ, который долженъ былъ заботиться, какъ объ умноженіи числа школъ и учениковъ, такъ и о средствахъ содержанія. Въ распространеніи школъ и въ умноженіи числа учащихся въ нихъ базиліанъ видъли одно изъ лучшихъ средствъ къ увеличенію числа сво-

<sup>(1)</sup> Лигов. Церк. Унія, г. Кояловича. Т. 2. стр. 67.

ихъ членовъ и распространению своего вліяни на общество (1).

Первыя базиліянскія школы основывались главищих образомъ при новиціатахъ. Въ этихъ школахъ воспитывались исплючительно базилінескіе новиціуши, т. е. молодые люди, готовившіеся къ монашескому пестриженію (professya). Вся наука въ этихъ шиолакъ состояда въ знакомствъ ихъ съ церковными обрядами и церемоніями и въ изученіи латыни (2). базиліане начали Majy открывать CBOM HKOLL притомъ другихъ монастыряхъ И ĦО HIR однихъ только новиціушовъ, но и для світской молодежи. Таковы напримъръ были школы въ Полоцкъ, Витебскъ, Владиміръ, Луцкъ, Жидачикъ и Хелмъ, въ которыхъ преподавалась оплософія (studia filosofiecne); въ Свъжнъ, Шепловъ, Доброшилъ и Лавровъ, гдъ преподавалось догматическое и моральное богословіе (studia dogmatyezney i moralney theologii) и навонецъ въ Львовъ, гдъ преподавалось умозрительное или созерцательное богословіе (theologia spiculativa). Высшихъ публичныхъ школъ въ XVII и даже вь началь XVIII столвтія базиліане еще не имвли, и принуждены были высылать лучшихь своихъ воспитанниковъ въ іезунтскія коллегіи и папскіе аллюминаты (3). Главною причиною такого медленнаго развитія и вообще низкаго

<sup>(&#</sup>x27;) Пусть встии итрами заботится протоархимандрить, сказано въ правилахъ протоархимандричихъ, о распространени школъ, sciens hunc esse unicum efficacissimumque modum ordinis nostri propagandi. Regulae protoarhimandrytae. Cap. IV. De scholis. Reg. II.

<sup>(\*)</sup> In schola magistri id diligenter attendent, ut bene perfecteque discipuli addiscant linguam latinam, ita ut loqui scribereque latine sciant. Тамъ же.

<sup>(3)</sup> Lukaszewicz. Hist. Skoł w Kor. i W. X. Lit. T. 1. p. 354.

состоянія базиліанскихъ школь въ XVII и въ началѣ XVIII въка было, съ одной стороны, соперничество іезуитовъ, которые гдѣ ни появлялись, вездѣ старались переманить въ свои коллегіи учащуюся въ базиліанскихъ школахъ молодежь (¹); съ другой почти безпрерывныя войны, которыя вела Полша то съ Шведами, то съ Россією и казаками и отъ которыхъ всего больше страдали базиліане (²).

Особенное развите получають базиліанскія школы во второй половинь XVIII-го стольтія со времени изгнанія іступтовь изъ Литвы и Польши и учрежденія такъ называемой "комиссіи народнаго просвыщенія" (Комтізвіа educacyina) (1775). Съ этого времени базиліане играють такую же роль въ исторіи общественнаго образованія въ югозападной Россіи, какую играли ихъ учители іступты въ XVII-мъ и въ первой половинь XVIII-го стольтія. Замічательнійшія базиліанскія школы въ разсматриваемую нами эпоху были при слідующихъ монастыряхъ.



<sup>(1)</sup> Aby studia philosophica et minora w Zyrowicach contynowali się, ktorym źe chcą pszeszkodzić Rv. PP. societatis Jezu introducti recenter do Słonima ut obicem ponant... Congreg. Bialska 1709 r. ses. 6. M 2.

Muvil Jas. W. Arcybis-Metropolita (Коленда) iź i w tym krzywda od WW. ОО. (iesyвтовъ) zakonowi swemu y Jednosci dzieie się, źe w Minsku w miescie ruskim, gdzie prawi centrum iest Rusi Unitow zmieszanych z schizmatykami ОО. WW. niewiedzić jakim duchem wzruszeni szkoły tego roku wystawuią y szkołom zakonnikow unitow przeszkodę czynią... Congr. XVI. Brzesks 1666 r. ses. 1.

<sup>(\*)</sup> Tamźe (въ Минскъ) było wzniecono seminarium Rusi kosztami niegdy Nast. Urbana VIII, WW. Lit. Panow y wszystkich Biskupow Russiey gorliwą uczyniono contribucią, y iuź te seminarium pięknie postępowało. Ale za invizyą Moskwy na Litwę y miasto Minsk, klasztor z szkołami y z seminarium ogniem, prochem i minami iest zniszczony y rozwalony... Тамъ же.

# І. Въ Вильнъ, при Троицкомъ монастыръ.

Скажемъ несколько словъ о происхождении эконо монастыря. Основаніе Троицкой церкви относится къ временамъ литовскаго князя Ольгерда. Супруга атого князя, Юліянія Витебская княжна, построила деревянную нерковь на томъ самомъ мъстъ, гдъ пострадали три виленскихъ мученика — Антоній, Іоаннъ и Евспавій. Въ 1514 году князь Константинъ Острожекій выстрожав здесь наменную церковь виесте съ монастыремъ. Въ 1605 году церковь эта съ монастыремъ отната была у православныхъ Ипатіемъ Поцвемъ и передана во владеніе Руцкому, который, какъ мы видели выще, производиль здёсь первые опыты надъ планомъ устройства базиліанскаго ордена. Руцкій подариль этому монастырю имъніе Руту, которое впоследствів заменняю на Свираны, находившіеся не далеко отъ Вильно. Въ 1625 году Евстафій Корсакъ Голубицкій зависаль на монастырь имъніе Острово; въ 1626 году Левъ Сапъга, воевода виленскій, —Бъличаны. Въ томъ же году монастырь пріобръль на свои средства Меречь и Мъдники или Бялогоровщину. Въ 1750 году Гавріилъ Доминивъ графъ Шапковскій-Саванъвскій записаль на этоть монастырь имъніе свое Шанкополе или Войчаны, съ тъмъ, чтобы на доходы съ этого имънія базиліане воспитывали четырехъ бъднъйшихъ шляхтичей (1). По просьбъ Руцкаго, Владиславъ IV-й уничтожилъ здесь архимандритство. Съ этихъ поръ настоятели монастыря

<sup>(&#</sup>x27;) Wilno, Kraszewski. T. 3. crp. 60. Lukaszewicz, Hist. szkol w Kor. i W. X. Lit. T. 4. crp. 267.

ниван польно номинальный титукь архиманаритовь, тоесть не имали права пользоваться доходими съ монастырских вывий (1). Однаго, вносивдствин, многіе **425 умителять синскоповъ разными** путями получали отъ полискить королей привиден на виленскую архимандрію, каковы мапримірь Варлаамь Козинскій, архимандрить типскій, Мартіань Бялозорь, архіспископь полощкій, Антоній Жолковскій, еписномъ пинскій н туровскій (2). Базиліане сильно протестовали тивъ этахъ привилеевъ, завязали даже цълую полемику що атому предмету (Obrona Klasztorn Wil. Congr. Nowegr. 1703 г. ses. 1.). Троменіе базиліане такъ часто и тавъ настоятельно требовали уничтожения титула виленской архимандрін, что компрогація 1709 года, удовлетвория жать просьбе, постановила, чтобы они больше никогда не напоминали объ этомъ предметь (\*).

Виденскіе базилівне имъли только низтіую школу, въ которой преподавалось умозрительное богословіе (studium theologiae speculativae) для новиціунюєть. Съ 1750 года по воль упомянутаго выше Гавріпла Доминика Шанвовскаго виленскіе базилівне содержали еще конвикть для истырсть бъднъйшихъ шляхтичей (рашрегош). Для дальнъйшаго образованія виленскіе базилівне посылали своихъ учениновъ въ папскій аллюминать въ Вильнъ.

Аллюминать этоть основань въ 1595 году по хода-

<sup>. (1)</sup> Czytano przywiley od Kroła Jmsc wyprawiony na archimandrya Wilenska tego z oycow ktoregoby zakon podał do lat czterech... Congr. VI. Wilenska 1636 r. ses. 9.

<sup>(2)</sup> Congreg. XIV. Zyrowicka 1661 r. ses 6. Congreg. XXVI. Bytenska 1698 r. Wilno, Kraszewski. T. 3. erp. 96.

<sup>(8)</sup> Congregac. Wilenska 1709 r. ses 6.

тайству Александра Комулея визитогора виденской епар-Въ виденскомъ адиоминатъ содержалось 20 воспитанниковъ изъ литвиновъ, на счетъ мъстимкъ духовныхъ суммъ, находившихся въ распоряжения палеь (1). Наставники этого заведенія назначались напажи большею частію изъ туземцевъ, воспинывавшихся въ Рашь въ греко-увитской коллегіи. Благодаря тому обстоятельству, что наставники въ алиминатъ были большею частію изъ туземцевь, направленіе аллюмината было несколько отлично отъ направленія, господствовавнаю въ тогдешнихъ іезуитскихъ школахъ, — то-есть было болъе сообразно съ духомъ времени и потребностими народа. По крайней мірів, такой дівлаеть отвывь о виденскомъ адлюминатъ одинъ изъ современныхъ намъ литовцевъ, какъ видно, очень коротко знакомый съ исторією этого заведенія (2).

Въ 1773 году виленскій аллюминать, находивнійся досель въ въденіи ісзуитовъ, отданъ быль въ распоряженіе базиліанъ. Въ скоромъ времени базиліане успъли затануть довольно значительные долги на этомъ заведеніи (60,000 польскихъ злотыхъ) подъ тъмъ предлогомъ, будто изъ Рима не высылались деньги на содержаніе воспитанниковъ, и потому просили папскаго нунція въ Литвъ закрыть аллюминать. Въ 1799 году аллюминать дъйствительно закрыть, домъ проданъ, а вырученная сумма (9,000 злотыхъ польскихъ) обращена на Лаври-

<sup>(1)</sup> Jaroszewicz. Obraz Litwy. T. 4. p. 93.

<sup>(\*)</sup> Протоіерей Янковскій. "Преподаваніе богословско-вилосовских наукъ, составлявшихъ программу Алюнната, говоритъ о. Янковскій, смотря по времени, было очень удовлетворительно, и далеко чущдо той узмости взглядь и оанатической односторонности, коими страдали подобныя заведенія, почти исилючительно заправляємыя ісвуитами". Лит. Епарх. Вад. 1863 г. № 6.

монскую сенинарію. Веперъ, однако, опазалось, что долговъ на заведанін напакикъ не было, а базилівне просто не котъли заниматься образованіемъ духовнаго юношества изъ сенискаю клира (1).

# II. Школа и монаотырь въ Березвечьи (°).

Березвецкій монастырь въ воеводствів полоциомъ, ныні виленской губерніи, основанъ въ первой половинь XVII-го столітія Іосифомъ Корсакомъ, воеводою мстиславскимъ. Это быль одинь изъ богатійшихъ базиліанскихъ монастырей, иміль много приписныхъ деревень и містечекъ и долгое время быль резиденцією протоархимандритовъ. Монастырь этотъ, однако, не содержаль общественныхъ школь до учрежденія "комиссіи народнаго просвіщенія." Эта комиссія заставила березвецкихъ базиліанъ открыть низшую школу, разділенную на три класса. Школа эта существовала до 50-хъ годовъ нынішняго столітія.

Подобная же школа существовала и при борунскомъ монастыръ, въ воеводствъ виленскомъ. Когда и къмъ основанъ этотъ монастырь — неизвъстно намъ положительно.

#### III. ШКОЛА И МОНАСТЫРЬ ВЪ ВАРВ.

Въ Баръ, мъстечкъ въ воеводствъ подольскомъ, извъстномъ въ исторіи образованіемъ такъ называемой



<sup>(1)</sup> Факты эти переданы намъ людьми, близко внакомыми съ историческими памятниками, относищимися къ исторіи Литвы.

<sup>(\*)</sup> Вст свъдъти какъ объ втой, такъ и о другихъ бавиланскихъ школахъ, о которыхъ мы говоримъ ниже, заимствованы главнымъ образомъ у Лукашевича, въ его Hist. Szkol w Kor. i W. X. Litew. T. 4. p. 263—276.

берской коносдерации, базациям съ дамини врементимъян монастырь, который быль разрушень во время владычества Турців надъ Подолень. Въ 1715 году Юрій Доминикъ Любомірскій, коромный ведвоморій вновь отстроиль здёсь для базиліайъ каменный монастырь, на разваливать стараго деревянияго. Базиліане не имъли эдъсь публичной шволы до изгнанія ісзунтовъ. Въ 1781 году коммиссія народнаго просвъщенія отдада въ распоряжение базилинамъ бывшую здёсь іезунтскую колдегію вибств съ шволами. Въ 1784 году въ барской школь было до 400 воспитанниковъ. Какъ нъкогда језунты заставляли унівтскихъ воспитанниковъ держаться обрядовь латинской церкви, такъ точно теперь барскіе базиліане заставляли воспитанниковъ католическаго исповъданія совершать праздники по календарю и по обрядамъ восточной первыи. Вообще барскіе базиліане неохтно подчинались распоряженіямь и предписаніямъ Коммиссін, которая должна была двійствовать на нихъ то просьбами, то угрозами.

## IV. INKOMA A MONACYSIPS BASHRIABORE BE BYTAHATE.

Бучачи, мъстечко въ землъ Галицкой, родина знаменитой польской фамили Бучацкихъ. Николай Потоцкій староста каневскій основаль здёсь для базиліанъ надъ ръчкою Стриною монастырь съ школою и конвиктомъ на 10 воспитанниковъ изъ бёдныхъ шляхтичей. На содержаніе монастыря, школы и конвикта отдаль базиліанамъ двё деревни—Зеленую и Двенноцидов, принадлежавніе, въ Бучацкому ключу. Функція эта была подтверждена конституцією 1764 года. Какъ долго существовала эта школа—неизвёстно.

### · V. ШКОЛА И МОНАСТЫРЬ ВЪ УМАНИ

М. Умань, въ воеводствъ брацланскомъ, извъстно въ исторіи такъ называемою Уманьскою ръзнею. По-тоцкій, воевода кіевскій, основаль здъсь для базиліанъ монастырь и школу. Фундація эта подтверждена конституцією 1768 года.

"Комииссія народнаго образованія" возвысила уманскую школу на степень высшей, щестикласной школы. Школа эта имъла въ 1784 году до 400 воспитанниковъ.

#### VI. ШКОЛА И МОНАСТЫРЬ ВЪ КАНЕВЪ.

Въ Каневъ, въ воеводствъ кіевскомъ, съ давнихъ временъ существовалъ базиліанскій монастырь. Базиліане, однако, не содержали здѣсь школъ публичныхъ до учрежденія "Коммиссіи народнаго просвъщенія". По настоянію этой коммиссіи базиліане открыли въ 1780 году школу въ каменномъ домѣ, который былъ подаренъ имъ Станиславомъ Понятовскимъ, племянникомъ польскаго короля того же имени. Въ бытность свою въ Каневъ, по случаю свиданія съ Императрицею Екатериною ІІ, Понятовскій (король) посътилъ эту школу и былъ привътствованъ воспитанниками на разныхъ языкахъ.

## VII. ШКОЛА И МОНАСТЫРЬ ВЪ ЛЮВАЖЪ.

Любажъ, мъстечко надъ ръкою Случою въ воеводствъ кіевскомъ. Когда и къмъ основаны здъсь монастырь и школа неизвъстно. Визитаторъ "Коммиссіи народнаго просвъщенія" въ 1784 году называетъ ихъ древими (dawney fyndacyi). Упомянутая коммиссія возвысила эту школу на степень высшей шестикласной школы. Въ 1784 году здъсь было 450 воспитанниковъ.

Digitized by Google

## VIII. ИПРОЛЬ И МОНАСТЫРИ ВЪ ОСТРОГЪ.

Въ Остротъ базиліане утвердились по изпианіи ісзуитовъ. "Коммиссія народнаго просвіщенія" отдале въ распоряженіе базиліанъ ісзуитскую жоллегію съ принадлежавшими ей имініями Княгинивь, Мондания и Берездовъ, обязавши базиліанъ содержать здібсь высшую піколу. Для востановденія ісзуичекой дериви, сгорівшей вскор'й послі удалемія ісзуитовъ изъ Острога, базиліане получали отъ "Коммиссіи народнаго просвіщенія" ежегодно по 6000 злотыхъ. Коммиссія отдала также въ распоряженіе базиліанъ школы острожскихъ ісзуитовъ въ Овручів, въ восводствів Кісвскомъ.

## их. ипрола и монастырь во шарограда.

Въ Шароградъ, въ воеводствъ подольскомъ, базиліане имъли школу еще до учрежденія "Коммиссіи народнаго просвъщенія". Коммиссія возвела эту школу на степень высшей шестикласной школы. Въ эту школу стекалась западно-русская молодежь въ довольно значительномъ числъ. Въ 1784 году въ ней было 600 воспитанниковъ. Преподаваніе наукъ было однако очень неудовлетворительно. Въ способъ преподаванія базиліане держались старой ісзуитской методы; латинскій напримъръ языкъ изучелся но трамматинъ Альвара (134),

<sup>(4)</sup> Траниатека Альвара (Emmanuelia Alvari e Societatis Jezu de Inatituțione Grammatica, libri tres), была въ большомъ употребленіи въ іезунтскихъ школахъ. Она считалась какою-то священною, неподлежащею никакимъ изивненіямъ книгою. Въ одномъ польскомъ переводъ она имъла пъоколько десятковъ маданій. Гранматена эта, нацисацияя стихами, больше забивала память воспитанника, чъмъ знакомила его съ дукомъ и карактеромъ латинскаго языка. На изученіе ен полагалось три курса. Lukaszewicz, Hist. szkol w Kor. i W. X. Lit. Т. 1. р. 278.

давно выпледшей изъ употребленія и всеми брошенной. Неменкій и оранцузскій языки преподавались людьми, которые почти вовсе не знали этихъ языковъ.

# х. школы и монастыри во владиміръ волынскомъ.

Во Владиміръ базиліане содержали щкоды съ очень давнихъ временъ. Щкоды эти часто страдали и отъ пожара и оть непріятелей. Въ 1746 г. Августь Ш выдаль базиліанамъ привилей на возстановдение во Владимиръ шкоче съ строгиме запрещенеме откривать завсь школе духовенству другихъ въроисповъданій. Въ 1784 году, въ этой школъ воспитывалось 380 учениковъ. Визитаторъ коммиссіи народнаго просващенія, восыщавшій эту школу въ упомянуломъ году, сделалъ очень непохвальный отзывъ о ея направленіи. Лагинскій языкъ изучался по Альвару, французскій и намецкій языки преподавать базиланинь, вчень плохо знавшій эти азыки; самая школа помещалась въ убогомъ деревянномъ домъ. Въ 1786 году, Коминссія народнаго просвъщенія отдада базиліанамъ језунтскій домъ и церковь, которые оставались до сихъ поръ безъ всякаго употребленія. Въ 1787 году посътиль эту школу Станиславъ Августъ во врема своего проезда въ Каневъ. Воспитанники привътствовали его на польскомъ, датинскомъ, французскомъ, намецкомъ, италинскомъ и англійскомъ языкахъ.

# жі. школа и монастырь вазиліанскій въ жировинахъ.

Жировицы, ивстечко въ слонимскомъ увадв нынвшней гродненской губерній, сдаватся въ Литвв чудотворною иконою Божіей Матери. Въ 1613 году Янъ Мелешко, смоленскій каштелянъ, основаль здёсь для базиліанъ монастырь и обогатиль его значительными виладами. Левъ Сапъга, великій канцлерь литовскій, подариль этому монастырю нъсколько плацовь, домовъ и деревень и богато украсиль монастырскую церковь ('). Сеймъ 1667 года подариль монастырю на въчныя времена деревню Булу съ ея окрестностями (2). Когда базиліане основали здъсь школу—положительно неизвъстно. Изъ актовъ конгрегаціи 1709 года видно, что въ началь XVIII стольтія здъсь уже была школа, въ которой преподавались studia philosophica et minora (3).

Въ этой школъ получилъ образованіе Войцъхъ Булганъ, еписконъ пинскій, написавшій много ученыхъ сочиненій и между прочимъ издавшій въ 1743 году славинскую библію въ Супраслъ.

Здёсь же получилъ первоначальное образование Цезарій Себновскій, издавшій въ Римъ, на русскомъ и латинскомъ языкъ, Officia sanctorum Ruthenorum.

"Коммиссія народнаго просв'єщенія" учредила въ Жировицахъ на м'єст'є прежней низшую трехкласную школу.

<sup>(</sup>¹) Zyrowicom przylegie wsie nadając Lew Sapieha, znacznie do funduszti tam księźy Bazylianow przyczynił się, nie juz iako dobrodziey, ale iako drugi fundator, ktorego imię głosi nie tylko cerkiew nieustającym na swiętem mieyscu chwały boskiey brzmieniem, ale i wieźa wdzięcznym ogromnego dzwonu z łaski iego obdarzona wdziękiem. Kognowski: Zycia Sapiehow. T. 1. p. 188.

<sup>(2) &</sup>quot;Chcąc chwałę Matki Bożey w Państwach naszych,—подлинныя слова конституція, — pomnaźać na wsparcie ubogiey cerkwi Zyrowickiey wielkiemi cudami słynącey wsi dożywotniemu prawu podlegaiące Bullę cum attinentiis w powiecie słonimskim leżące, teyże cerkwi i monasterowi oycow Bazylianow w Unij będących, wiecznem pravem daiemy i inkorporuiemy, salvis oneribus Reipublicae et juribus modernorum possessorum..." Lukaszewicz. T. 4. p. 275.

<sup>(5)</sup> Congreg. Bialska, 1709 r. ses. 6. **16** 2.

Въ началъ XIX столътія здъсь уже существовала уніятская семинарія, которая въ 1845 году перенесена въ Вильно. Здъсь же была резиденція виленскаго епископа. Здъсь наконецъ началось первое движеніе уніятовъ въ пользу присоединенія къ православію, что и совершилось окончательно въ 1839 году.

Что же сдълалъ базиліанскій орденъ для уніи? Какое значеніе его въ исторіи уніи?-Мы видъли, что по плану и намъренію Руцкаго, основателя ордена, одна изъ главивишихъ цълей, къ которой долженъ былъ стремиться базил. орденъ, это - храненіе и распространеніе уніи. И действительно, вся жизнь, вся деятельность базиліанскаго ордена показываеть, что базиліане никогда не упускали изъ виду этой цели, а напротивъ всегда ставили ее на первомъ планъ, никогда не отдъаяли своихъ интересовъ отъ интересовъ уніи. Скажемъ даже больше — унія, какъ отдъльное, самостоятельное, правильно организованное и формулированное исповъданіе, обязана своимъ существованіемъ исключительно базиліанскому ордену. Базиліане строго наблюдали за правильностію и однообразіемъ богослуженія и вообще всвхъ церковныхъ обрядовъ уніятской церкви. Изъ ихъ типографій и изъ-подъ ихъ пера выходили въ свътъ тысячи симводическихъ, полемическихъ и вообще всякаго содержанія книгъ, изъ которыхъ многія не потеряли своего значенія и научнаго достоинства и до настоящаго времени. Базиліане зорко слідили и за всіми политическими движеніями, внимательно прислушивались по всему, что говорилось, писалось или предпринималось противь уніи, и ни малышая опасность, грозившая уній, не могла спрыться оть ихъ зоркато глаза: они всегда и вездв являлись первыми ей защитниками. Сколько бъдъ, сколько бурь и невогодъ неразъ обрушивалось на унію, особенно при вступленій Владислава IV на престолъ и во времена казацкихъ войнъ, когда ей чуть не пришлось быть вычеркнутой изъ числа законосуществующихъ въроисповъданій, - и всв эти бури и невзгоды, все это бремя тяжкихъ испытаній для уніи, выносили на своихъ плечахъ исключительно базиліане; они спасали ее до послыдилю издыханія. Унія пала вмість съ базиліанским орденомъ. Однимъ словомъ, базиліанскій орденъ въ уніи служилъ какъ бы центромъ, около котораго группировалась вся исторія уніятской церкви. Значеніе его въ исторіи уніи также несомивино, какъ несомивино велико значеніе въ исторіи папства ісзуитскаго ордена, которому, по выраженію оффиціальных памятниковъ, въ немногомъ уступалъ и базиліанскій орденъ.

## КЪ ВОПРОСУ ОБЪ УЛУЧШЕНИ БЫТА ПРАВОСЛАВ-НАГО ДУХОВЕНСТВА ВЪ РОССІИ.

П.

(Окончаніе.)

Олужение приходского свищениям съ одной сторожы соприкаснотся съ его приходомъ, и здись ожь есть настырь своего словеснаго стада, съ другой - съ правительствомъ, вознагающимъ на него многоразличныя обътанности, и тубсь онъ авляется накъ бы акцемъ служебнымы, ыв своемь роде чиновинкомы; даже, по своему званію, онь принадлежить нь изрыстному сословію, и есть члень его. Савдовательно и интеріальное его положеніе, по всей справедливости, должно зависьть отв невх'ь сих'я трехъ сторонь. Ему прежде всего, естественно и согласно съ ученіемъ св. Апостола (1 Вор. га. 9), получать свое содержание и отъ своей паствы. Онъ имъсть неоспоримое право на вознаграждение и оть привительства за услуги, ему оказываемыя. Онъ не должень быть оставляемь безь попеченія и, въ случав нужды, вспоможеній й отв своего духовнаго сословія, пежь іншвой члень его. Покажемь ше, жакь н чъмъ можеть и должно быть обезпечиваемо, со всвяз сихъ трехъ сторонъ, его положение?

1) Священникъ, какъ духовный пастырь своего при-

хода, долженъ быть обезпечиваемъ, и почти вездъ обезпечивается, главнымъ образомъ, своимъ приходомъ. Къ этому обезпеченію служатъ, какъ мы видъли выше, или надълъ землею, или сборъ произведеній съ прихожанъ, а вибств съ твиъ и другимъ—произвольныя, или опредъленныя вознагражденія за требы. Въ нъкоторыхъ не многихъ мъстахъ къ этому присоединяются, болъе или менъе удобныя, помъщенія для причтовъ, устрояемыя насчетъ доходовъ церковныхъ, или отъ прихожанъ.

Мы полагали бы, гдъ какое существуеть обезпеченіе для причтовъ отъ прихода, тамъ то и оставить. Новый налогъ въ пользу духовенства на народъ, и безъ того обремененный не легкими налогами, облегчая участь однихъ членовъ государственнаго твла, въ то же время болье и болье тяготиль бы другіе, и вивств съ твиъ могъ бы ослаблять благорасположение народа къ своимъ дуковнымъ пастырямъ. Впрочемъ чтобы доставить священникамъ болъе досуга къ исполнению своихъ пастырскихъ обязанностей и направить все ихъ вниманіе въ духовнымъ нуждемъ своихъ прихоженъ, необходимо -сыстрани от собственныя заботы о своихъ матеріальныхъ нуждахъ; нужно устранить всякое ихъ столкновеніе съ прикожанами въ денежныхъ расчетахъ, -- нужно устроить такъ, чтобы на наше духовенство, досемъ упреквемов, -- хотя большею частію несправедливо и безъ знанія діла, — въ жадности и корыстолюбіи, не могло цадать и тани этихъ порововъ. Кл этому весьма можеть способствовать учрждедение въ каждомъ приходъ **НОПОЧИТОЛЬНЫХЪ СОВЪТОВЪ.** 

Приходскіе попечительные совіты могуть составляться изъ членовъ прихода, людей степенныхъ, демовитыхъ, пріобрътшихъ въ своей средъ общее уваженіе и преданныхъ церкви Божіей. Число членовъ сихъ совътовъ въ каждомъ приходъ можетъ быть не одинаковое, завися отъ числа приходскихъ селеній или домовъ и отъ степени усердія прихожанъ къ дъламъ Въры. Конечно, нужно, чтобы въ каждомъ отдъльномъ селеніи, принадлежащемъ къ извістному приходу, или, если приходъ состоить изъ одного селенія, изъ 15 домохозяевъ по крайней мъръ одинъ былъ избранъ въ члены сего совъта. Кромъ сихъ членовъ, такъ сказать, необходимыхъ, могли бы быть принимаемы въ составъ сихъ совътовъ и члены почетные, изъ лицъ оказавшихъ какія либо болье важныя услуги своей приходской церкви, или ея служителямъ. Это-усердные къ Въръ приход. скіе помъщики, храмоздатели, учредители приходскихъ училищъ, библіотекъ, больницъ, богадъленъ и т. п. Для единства дъйствій сихъ членовъ къ благу церкви, одинъ изъ нихъ, церковный староста или втиторъ церкви, долженъ давать имъ указаніе и направленіе и наблюдать за точнымъ исполнениемъ ими своихъ обязанностей. Каждый членъ, получивщій это званіс по выбору, или принятый въ оное за услуги церкви, остается въ немъ на всегда, если только какими либо неблаговидными поступками, или безпечностію объ интересахъ церкви, не потеряетъ права на него.

Обязанности членовъ приходскихъ попечительныхъ совътовъ, кромъ попеченія о безбъдной жизни ихъ приходскихъ клировъ, могли бы состоять еще въ попеченіи о поддержаніи прочности и благольпія храмовъ Божійхъ и объ учрежденій при нихъ тъхъ или другихъ благотворительныхъ заведеній. Но, не касаясь въ настоящій разъ этихъ сторонъ ихъ дъятельности, ска-

жемъ только о томъ, что они должны дълать относительно матеріальнаго обезпеченія своихъ священно-церковнослужителей.

На нихъ должна лежать обязанность заботиться о томъ, чтобы священно - церковнослужители исправно получали отъ своихъ мъстъ тъ матеріальныя выгоды, гдъ какія, или закономъ или обычаемъ, имъ предоставлены. И именно:

- а) Гдъ положенъ съ приходскихъ домовъ сборъ опредъленной руги деньгами, хлъбомъ, или другими какими натуральными произведеніями, выборные члены попечительныхъ совътовъ, каждый въ своемъ отдъленіи прихода, должны заблаговременно произвести этотъ сборъ и представлять его по принадлежности (1).
- б) Гдё священно-служители надёлены землею, приходскіе попечительные совёты должны заботиться объ обработкі этой земли, конечно, въ опреділенномъ закономъ количестві, и о собраніи и доставленіи священнослужителямъ ея произведеній. Подобный трудь, при благоразумномъ распреділеніи его между прихожанами, не можеть составить для нихъ почти никакого бремени. Въ приході, по населенію средней величины, состоящемъ, наприміръ, изъ 120 домовъ, пришлось бы на каждый домъ поработать на церковной землі, въ два или три года, одинъ день. Слишкомъ малый трудъ! Распорядительный ктиторъ въ началі каждаго года, или великимъ постомъ во время говінія, могь бы распреділить между своими сочленами, кому изъ нихъ, съ



<sup>(4)</sup> Наить думаетия всего лучше быле он определенную изру взимса собирать въ запасные обществ, магазины и оттуда уже получать ее причту. Прим. Ред.

состоящими въ его завъдывании приходскими домами, вспахать и засъять перковную землю, кому сжать созръвние посъвы, строго соблюдая при этомъ надаежащую очередь. Считать этотъ трудъ какъ бы возстановлениемъ уничтожаемой барщины было бы совершенно несправедливо, потому что этотъ трудъ долженъ
быть не невольнымъ, а добровольнымъ, только правилыно организованнымъ.

в) На членовъ же попечительных совътовъ налобно возложить обязанность собпрать и добровольныя, или обычаемъ и закономъ установленный, вознаграждения священно - церковно - служителей за требоисправленій. Имъ не трудно будеть знать, — въ какожъ изъ порученных чьему завыдыванію дом' была исполнена свищенникомъ какая треба, гдв совершенно крещение, гдв бракъ, гдв освящено мъсто для постройки дома и т. п. Въ продолжение одного м всяца они могутъ получить оть этихъ домовъ следующия за эти требы вознагражденій и къ концу его представить ихъ ктитору, для записи въ заведенную для сего книгу и выдачи по принадлежности. Въ извъстные праздники, котда свищенно-служители обходить всв приходские дома со святой водой и съ Животворящимъ Крестомъ, члены попечительных советовь заблаговременно могуть собрать для священниковъ опредъленныя за посвщение паждаго дома вознаграждентя. Только панихиды на могилахъ, поминовенія на проскомидій, молебны вы церквахъ, могуть оставаться не известными - для членовъ совъта; но вознаграждения за эти требы могли бы быть полагаемы прихожанами въ учрежденныя для сего кружки. Надобно только, чтобы благословияющая рука свищенника и не прикасалась въ деньгамъ, глаза его

не видали металла и душа не мыслила о доходъ, при совершеніи столь святаго дёла, каково дёло молитвы, и священникъ казался бы своимъ духовнымъ дътямъ ихъ истиниымъ молитвенникомъ, а не наемникомъ. Уничтожать обычаи вознагражденія священно-церковнослужителей за требоисправленія, къ чему клонились не однократно, по случаю вкрадавшихся сюда злоупотребленій, наши административныя распоряженія, не следуеть: такъ какъ обычаи эти не противны духу Церкви даже временъ Апостольскихъ, и доселъ требуются и поддерживаются благочестивымъ чувствомъ усердныхъ къ дъдамъ Въры чадъ Церкви. Но учредить для сбора этихъ пожертвованій предлагаемый здісь, или тому подобный порядокъ было бы очень полезно. Тогда священники не только освободились бы отъ жалобъ и нареканій въ жадности, корыстолюбіи, притязаніяхъ, вымогательствахъ, но уничтожились бы даже поводы подозръвать ихъ въ этихъ порокахъ. Тогда священнослужители и сами возвысились бы морально: безъ поводовъ въ мадоимству ни въ комъ изъ нихъ, даже въ самыхъ слабыхъ, не могло бы развиться этой и ей подобныхъ страстей, и происходящихъ отъ нихъ пороковъ. Тогда возрасли бы, конечно, и тъ чувства уваженія, расположенія и довърія православныхъ къ своимъ пастырямъ, какія принадлежать ихъ сану, и на оскудение которыхъ въ последнее время не редко слышатся жалобы. - Нельзя думать, чтобы эта обязанность членовъ приходскихъ попечительныхъ совътовъ была для нихъ отяготительна. Намъ кажется, что по учреждении подобнаго порядка вскорв они должны бы были только принимать, хранить и въ свое время представлять куда следуеть священноцерковнослужительскіе доходы, а не ходить по домамъ

для сбора ихъ. Православные не доведуть ихъ, въ этотъ отношенія, до трудовъ и безпокойства. Какъ теперь почти каждый изъ православныхъ старается тотчасъ вознаградить священняка за совершенную имъ требу; твиъ болве совъстно имъ будеть тогда, при постороннихъ свидетеляхъ, иметь на себе, -- какъ бы на душъ своей, --- долгъ церковный, и они будутъ спъшить представить его тому, ито обязань будеть принимать его. Но при этомъ, чтобы еще болъе возвысить православное духовенство въ глазахъ народа, и заглушить всякія нареканія на страсть его къ корыстолюбію, не лишнимъ было бы постановить, чтобы священно-церковнослужители каждый разъ, при полученіи собранныхъ для нихъ какъ хлебныхъ, такъ и денежныхъ доходовъ, отчисляли извъстный проценть въ пользу тъхъ или другихъ благотворительныхъ, при приходской церкви, учрежденій. Это кром'в того, что возбуждало бы въ прихожанахъ большее и большее уважение къ своимъ отцамъ духовнымъ, располагало бы еще ихъ дълать свои услуги или пожертвованія для духовенства, а членовъ совъта - заботиться объ этомъ съ большимъ усердіемъ, и вивств съ темъ способствовало бы какъ къ устроенію, такъ и къ поддержанію при церквахъ приходскихъ благотворительныхъ учрежденій.

г) Касательно постройки при церквахъ, на счетъ прихода, домовъ для духовенства можно много говорить и pro u contra. Конечно, заботы о пріобрътеніи домовъ для священниковъ—большія заботы; но за то и пріятное чувство отъ обладанія собственнымъ жилищемъ можетъ достаточно вознаграждать эти заботы. Не напрасно и святый Апостолъ между другими добрыми качествами пастыря требоваль, чтобы онъ умъль добрю править

доном седина. Пусть цого начано зайсь разуньють не одно тодько жидище. Но и умънье обзавестись собственными хорощо устроенными жилищеми не посладнее достоинство въ священникъ. Будучи хорошинъ домохозаиномъ, онъ наварно будетъ и хорощимъ поцечителень о храмь Божјень, и образиень доновитеевинневтороо, эінэдэвагор. Онажохиди суново, рад илэ. домомь обынновенно привазываеть сващенниковь тэ одному приходу и удерживаеть ихъ отъ исванія бодве выгодных месть. Кроке дого пріобретеніе собственныхъ доновъ, по видимому не дегко достигаемое, на самомъ дъдъ весьма долезно для священно-дерковносдужителей и для семействъ ихъ. Извастно, что при ограниченных доходахь трудно милть и сберегать остатки, чтобы составить капиталь иля обезпеченія вы будущень; но пріобратенный и постепенно благоустро-особенно для сиротствующих семействь ихь, всегда и везда кака бы замвною этого капитала. Поэтому, по -нашему мнанію, священно и перковнослужители должне семи Аствоите сефр чоме се црис итобы по смени -таноди умог, ел етен елг. — сехин, еле, етин, истом, ехи стый, — ихъ дъти, или бы быть продаваемы и выручаемыми деньгами доставлять жоля ваное нибудь обезпеченіе докротавшима докажана Но и завсь, при постройкъ священно-церковнослужителями себъ домовъ, приходскіе попечительные советы доджны считать своею обязанностію оказывать ний , ять этомъ накоторую, домощь, отводомь ди для сего надвежащаго котроно лтся, лин, по крайней мтрр, подвозомъ строительных р матеріаловъ.

Наит желательно бы было, чтобы это наше предпо-

доженіе ,о діятельности приходских попечительных совътовъ кота въ нъкоторыхъ приходахъ и хотя въ видъ опыта получило осуществление, и потомъ слышать откровенный отзывь о последствияхь этого опыта. Намъ не представляется даже никажих затрудненій къ открытію этого опыта. Для этого, по видимому, ничего бодже не требуется, какъ только предварительное совъпічніє сващенниково со своими прихожинами о столь важномъ и благотворномъ для нихъ дъдъ, потомъ-взаимная тобобочення бріпимость свыпенникове отнязитеся отр собственных матеріндыных заботь о себъ, а прихожанъ — принять на себя заботы о своихъ отцахъ духовныхъ, делве — установленіе, на этотъ предметъ, накоторыхъ, согласныхъ съ мъстными обстоятельствами, правидъ, и въ следъ за темъ-начатіе действій по этимъ правидамъ.

При учрежденіи приходскихъ подечитедьныхъ совътовъ, необходимо еще постановить, чтобы труды и ревность нисновь ихр о благр церквей и ихр служителей не оставались безъ надлежащаго поощренія. Къ сему могутъ сдужить, - кромъ дарованія имъ права разсуждать объ интересахъ своихъ церквей и благотворительныхъ при нихъ учрежденій, и дъдать по симъ предметамъ свои постановленія, — присвоеніе имъ особенныхъ почетныхъ ийсть въ храми Божіємь, приглащеніе ихъ на совищаніе объ интересахъ ихъ церкви при посъщеніи оной едархіальными начальнивами, или благочинными, — 🥤 по смерти ихъ безмездное внесение именъ ихъ въ синодики для възнаго поминовенія; а о болье потрудившихся для благоустройства церкви и благотворительныхъ учрежденій при ней ежегодно, въ извістный день, торжественное отправдение панихиды, и отличение могиль ихъ особаго рода надгробными вамнами. Нодобным награды для православнаго народа, дорожащаго болье въчнымъ, нежели временнымъ, болье могутъ значить, нежели всякія другія награды. Хотя и дарованіе имъ права, по выслугь нъсколькихъ льтъ, носить кафтаны съ парчевыми, разныхъ цвътовъ, общлагами и потомъ такими же воротниками, могло бы также служить имъ справедливымъ и приличнымъ возданніемъ за прохожденіе должностей сихъ.

2. Православный священникъ въ нашемъ отечествъ, кромъ попеченія о душевномъ спасеніи євоихъ прихожанъ, есть еще, какъ мы сказали выше, лице оказывающее услуги правительству гражданскому. Мы не хочемъ сказать этимъ, что онъ есть какъ бы какой агентъ правительства для достиженія имъ своекорыстныхъ цълей. Ни наше мудрое правительство, ни наше честное духовенство никогда не входили между собою въ подобныя отношенія. -- Мы не говоримъ здісь также и о техъ услугахъ духовенства для правительства, которыя происходять отъ ревностнаго прохожденія священниками своего пастырскаго служенія, способствующаго къ поддержанію въ народі доброй нравственности, составляющей основание порядка общественнаго. Мы разумвемъ здвсь ту двятельность духовенства, которая, нисколько не относясь къ служенію пастырскому; должна бы принадлежать въдомству гражданскому, такъ какъ прямо содъйствуеть благоустройству политическому. Такой дъятельности у духовенства очень не мало, и она составляеть для него весьма значительный трудь, именно: а) веденіе при церквахъ записей метрическихъ о родившихся, сочетавшихся бракомъ и умершихъ, и при томъ составление этихъ записей въ нъсколькихъ

элгеминарахъ, -б) наждогодное составление, и также въ въскопьнихъ эксемпларахъ, книгъ духовныхъ, или подробныхъ реэстровъ о прихожанахъ, съ показаніемъ нхъ лъть, званія и т. под. в) веденіе книгь обысныхъ о совершающихся бракахъ съ обстоятельнымъ изложенісмъ необходимым для совершенія брака свідіній о брачущихся, -г) веденіе записей въ многоразличныхъ, существующих при церявахъ книгахъ приходорасходныхъ, -- д) составление множества разнородныхъ срочныхъ ведомостей, -- какъ то клировыхъ, свечныхъ, осненныхъ, статистическихъ и проч., и донесеній какъ своему начальству, такъ и непосредственно чинамъ **гранданскимъ,** — е) составленіе и выдача различныхъ выписей изъ приходскихъ документовъ, по требованіямъ какъ прехожанъ, такъ и местныкъ властей гражданскихъ, ----ж) запись вновь выходящихъ, касательно дълъ церковныхъ, административныхъ распоряженій и узавоненій и проч. и проч. Все это составляеть непрем'внмую обяванность каждаго прикодского священника, -обязанность, для исполненія которой, въ случав освобожденія отъ ней священниковъ, потребовалось бы, быть можеть, учреждение особыхъ канцелярій, съ немальтин на содержание ихъ расходами. Послъ указания этой только двятельности нашихъ священниковъ, (кстати замытить здысь) какь должно быть несправедливо не радко повторяющееся обвинение икъ въ недвятель-HOCTH!

Но вроит этихъ обязанностей, общихъ вовиъ приходсиниъ священнивамъ, на многихъ изъ нихъ лежатъ еще особежныя должности, такъ сказать, придаточныя иъ должности пастырской и способствующія также наиболте благу или порядку общественному. Это — долж-

Ч. І. 33

ности присутствующихъ въ духовныкъ консисториять. благочинныхъ, миссіонеровъ, депугатовъ, увищателей при полиціяхь и тюремныхъ замкаль, законоучителей при разныхъ школахъ и т. п. Всв эги доджности, особенно первыя изъ никъ, состержиотъ весьма тажелое бремя для лиць обазанныхъ ими, Пожалуй нвкоторыя изъ никъ кажутся заманчивыми 🕪 обаянію ивкоторой власти, соединенией съ ними, и не радво, особенно въ послъднее время, начали подворгаться различнымъ нареканіямъ, въроятно, отъ людей не терияшихъ надъ собою нинакой власти. Но судить мегио о лицахъ, обязанныхъ сими должностими, эначитъ слишпомъ мало знать о тяжести трудовъ ихъ, тъмь болве порицать ихъ служение значить слимкомъ тякко и несправедливо оскорблять ихъ! Казадый исправный въ исполнени этихъ, какъ мы сказали, приделочныхъ своихъ обязанностей священникъ, тамъ болве исправный благочиный, будь онъ на другомъ поприца слушения, болье видвомъ, можно съ увъренностію спакаль, векав заметень быль бы кань полезнейший деятель и служиль бы украшеніемь для занимаемаго имъ мъста!

Если же ниваной трудъ, по закону справедливаго возмездія, никогда не долженъ оставаться безъ вознагражденія, и удерживать плату у трудапцияся, по ученію Писанія, значить гранить: то исполненіемъ этихъ-то, прямо не относящихся къ долгу служенія насвырскаго, обязанностей приходское православное духовенство въ нашемъ отечества пріобратаеть себа право на опредаленное вознагражденіе отъ правительства, и тамъ бокае принадлежить ему это правительства, и тамъ бокае принадлежить ему это право, что макайшая неисправность котораго любо свищенника въ исполненіи этихъ обязанностей, — пропусть одной циоры, одной буквы, — по оуществующимъ постановленіямъ, модверласть виновнаго строгому взысканію. — Кового же рода должно быть это вознагражденів, и гдіз найдти для мего источники?

а) Вознаграждение это, прежде всего, должно состоять въ опредъленномъ оть казим дуновенству желованъи, поторое должно быть сораживрено съ тажению трудовъ, присвоенныхъ той или другой доливости. Приходоній священиять, не несущий нижелих восторовникъ должностей, вавъдующій только ововив прикодомъ, долженъ получать жалованье достаточное на его письменные расходы по цереви и вовнаграндающее въ этомъ родъ труды его. Жолованье депутата, новечно, должно быть нъскольно увеличено, миссіопера-тание, благочинваго еще болье и т. д. Пусть ото желованье будоть, на низшей своей степени, самого спромнаво размівра; но такъ какъ идетъ нопросъ объ удучиени быта духовенства, то, при оставленіи за духовенствомъ техъ средствъ, которыми оно доссий пользопалось, -- только учрежденіємъ попочительныкъ сов'йтовь давши этимъ средствамъ лучную организацю, - и самое скроиное жалованье, вновь пааначаемое онищенникамъ, будотъ: содъйствовать этому улучшению. Православное духовенство русское всегда умъдо довольствоваться же инопинь, а нотому и малое нособіє отъ правительства оно приметь съ благодарностію. Весьма необходимо мазнанить это жалованье, и мазивчить его съ настоящало же времени, когда само правительство нодия о вопрось объ улучшении быта духовенства, могда учреждены для разсужденыя объ этомъ предметь многія присутствія, колда испребованы мижнія объ этомъ оть самаго духовенства, когда всё оно оз петеризмісью висть маучиснія своей унести.

Но извъстно, что правительство, по современнымъ, труднымъ своимъ обстоятельствамъ, не въ состоянія удовлетворить этому справедливому ожиданію духовенства даже и малымъ пособіемъ. Извъстно также, что мъстныхъ способовъ къ улучшенію быта духовенства надъломъ его какими либо угодьями, —къ каковымъ способамъ рекомендуетъ обратиться г. министръ внутреннихъ дълъ, —можетъ быть очень не достаточно для сей цъли. Гдъ же взять средствъ къ вознагражденію гражданскихъ заслугъ духовенства опредъленнымъ жалованьемъ?

Собственная наша мысль на этотъ счетъ, можетъ быть, покажется кому либо оригинальною и, пожалуй, странною. Но въ столь важномъ дёль мы не можемъ не высказать ее. Пусть истинные патріоты, ревностные поборники славы нашего отечества и друзья справедливости вникнутъ въ нее, и безпристрастно, безъ предубъжденій, обсудять ее.

Всё нынё сознають, что наше бёлое духовенство заслуживаеть лучшей участи, нежели какою пользуется. Между тёмъ ни откуда не представляется способовъ къ улучшенію его бёдной участи. Что же дёлать? — Не справедливо было бы, какъ мы сказали уже, отягощать для этой цёли лишними налогами однё только податныя сословія; какъ будто бёлое духовенство служить только для простаго народа, и молится Вогу только за простой народъ! Дружно всё сословія, весь людъ православный протянемъ руку помощи нашимъ богомольцамъ, нашимъ пастырямъ, нашимъ отцамъ духовнымъ. Особенно стоящіе на лёствицё чиновной, щедро надёляемые за нашу службу царскими милостями, пусть не пожалёють крупицъ отъ трапезь своихъ для

вравосливнаго клира, несущаго при службъ Божіей, и службу царскую. Совнаемся, что въ продолжения многихъ годовъ, содержаніе всвхъ чиновъ служебныхъ, во всвуъ въдомствахъ, постоянно и постепенно улучшалось. Бывали приифры, что вные чины не успавали еще свыкнуться съ своимъ улучшеннымъ положеніемъ, какъ появлялись возгласы о новыхъ улучиеніяхъ, и попечительное правительство винивло имъ. Тогда какъ бълое духовенство, во всъ эти годы, стояло какъ бы въ сторонв, какъ бы чужое намъ, какъ будто забытое, задъленное, какъ будто двиствительно долженствующее жить только духовною жизнію. Если въ иныхъ епархіяхъ ему и полагали не больнюе жалованье, то вивств съ твиъ строго воспрещали пользоваться отъ прихожавъ прежними доходами, и танимъ образомъ вивсто улучнения, во многихъ местахъ, только ухудивля матеріальное его положеніе. И такъ чеперь, при пробуждени всеобщаго сочувствия къ дуковному сословію, когда самъ Всемилостивъйшій Государь нашь заботится, желаеть, настоятельно требуеть, чтобы изысканы были способы къ улучшенію быта его, — вознаградимъ его за его долгое, благодушное и незавидинвое перенесеніе своей б'едной доли, явимся добры въ нему не на словахъ только, а и на дълъ. Пусть каждый сынъ православной Церкви, — порфиропосный Первенецъ ся, вършиъ, будеть этому сочувствовать, — и выстіе ся служители, и воины, и всъ чины гражданскіе, и всв люди, получающіе свое содержаніе изъ источниковъ государственныхъ, - всв выразимъ единодушное согласіе на уступку хотя малыхъ частей, -хотя по два, даже но одному проценту, -- изъ получаемыть нами опладовь на обезпечение приаго сословия,

безмездно, но усердно и чество, въ помощь желу, жерыя емлющаго тяжелые труды для блага общественцаго. Подобное пожертвование ов намей сторожи выказало бы въ васъ великую гражданскию доблесть, и конечно ни кто не отказался бы украситься этою доблестью, подобно братьямъ наимить по въръ, православнымъ смнамъ Элладоц не давно, въ загруднительных обстоятельствахь свеей редины, дебровольно отказавинемся отъ вначетольной части изъ получась имкъ ими за службу своей родинъ окладовъ жалованья.... Древній пародь изравльскій не жалья цваці десятины, и изъ вовкъ своикъ имъній, въ пользу служителей Вожінхъ. Наши предви съ самыхъ временъ Владиміра и Ярослава отчасти подражали възатомъ народу Вожію; и еще не задолго до Величаго првобравователя Россін босъ сожольнія предоставляли Церкви и ел служителямъ многое изъ таки испоченовъ государетвенных доходовы вов когорых вы получаемы теперь свое содержаній. Священный же долгь лежить и на насъ быть достойными покомнами. богодюбивыхъ нашихъ предковъ.

Въ Православность Обосрвнія за августь месяць прошлаго года менду прочимъ говорится о вамиания по неснольну прецентовъ съ долодовъ доставляемыхъ прихожанамъ ихъ домани. Не духовенство служить всему руссвому обществу, какъ поможадельнамъ, такъ и занимающимъ козенныя квартиры... А потому въ удукшенія быта его долино принять участіе всё руссиос общество. Мы имъли случай высказывать это предположеніе и по своему положенію въ обществъ, пользуются сообенвымъ уважейнемь,—т виделя вълшаръ пользуются сооожно из нему. Ови говорили даже, что правительство ожно можеть это одъкать, постановивъ правиломь дажать вычеть по извъстиому проценту на обезпечение духовенства изъ многихъ государственныхъ сумиъ, отпускаемыхъ на выдачу малованій или наградь и т. п., педобно тому, какъ дълають вычеты на пенсім или въ вольку макалидовъ и т. под.

Такова зравняемая нами мысль о способахъ, — ногда вътъ другихъ способовъ, — къ улучшению быта нашего дуковенства! И чтобы ето наше слово не оставалось одникъ звукомъ, а перевило въ дъло, мы, лично съ свей сторовы, заявляемъ полную и совершенную готовностъ отвазаться навсегда даже отъ десятой части нолучаемаго мами отъ казвы содержанія, для составленія оредствъ къ вознагражденію общенолевны ъ трудовъ бълаго приходскаго духовенства.

б) Кроив опредвленнаго жалованья, во время своего служены, ками священиям и ихъ селейства не должим быть оставляемы безь опредалежных способорь проинтанін и по оставленін ими своей службы, по старести ли, жи по бользни, или по другимъ уважительвымь причимамь. На пенсін, за усердную и полезную службу, имъють полное и законное право и наши јереи, канъ и всь другіе чины кашего отечества. Это было бы, между прочить, и самымъ лучшимъ и самымъ сильнымъ средствомъ къ большему и большему возвышенію налиего дуконенства и въ моральномъ отношении. Будучи обезпочены во время своего служенія и зная, что ни оне същи не останутся безь куска хлъба при своей старости, ин: ихъ семейства послё ихъ смерти, они предались бы всполнению своего долга еще съ большимъ самостворжениему, нежели какое они оказывають нынв.

А мысль о томъ, что неблаговидные поступки потуть лишить ихъ права на пенсіи, также могла биг симию удерживать отъ такихъ поступновъ и самыхъ слабихъ изъ нихъ.

- в) Потомъ, по всей справедливости, и на наше бълов духовенство должны быть распространены права на тъ, присвоенныя инымъ мъстностямъ нашего общирнато отечества, преимущества, которыми помовуются чины не духовнаго званія. А то не странно ли и же обядяє ли для духовенства, напримеръ, следующее явление: являются въ одно учебное заведение на службу два товарища по воспитанію и, не переставая быть пренодавателями наукъ въ этомъ запеденіи, одинь изъ никъ болъе свлонный къ жизни: свътской, изъяванесъ желаніе получать гражданскіе чины, а другой вейжь сердцемъ преданный своему званію, приниметь свиъ священный. Проходять 5 льть инь службы, и колдежскій ассесоръ, безсеменный, одиновій, въ приболокъвъ своеч му содержанію, получаеть 1/4 часть своего жалованы, а его сотоварищу и по воспиталію в службь, служителю олгаря, — человъку семейному, отнаживають въ правъ на прибавочное жалованье! Начальству сего священника пусть дано будеть право ходитайствовать о распространении и на него права его свътекато товарища. Правительство пусть обратить на это снос справедливое вниманіе.
- г) Въ видахъ улучшенія нашего православнаго духовенства, возвышенія значенія его въ понятіяхъ народа и поддержанія въ немъ самомъ интересовъ умстваннаво образованія, было бы еще не несправедливо отпрыть нашимъ священникамъ доступъ быть преподавателяна не одного только закона Божія, но и другихъ наукъ:

собтенив учинищахв, протинавіять, гимнавіять и даже высшикъ учебникъ заведеникъ, когда они, по обрезованию свеску и по испытании пробными лекціями, оважутся нь тому способными и могуть исполнять обязавности наставниковъ безъ опущения своихъ пастырсиих обяванностей. Православное духовенство нашихъ проминять вородень иметь приходы большею частію молодими и сосредоточенные въ одномъ мъегъ, вблизи своихъ деривей; опо нашло бы для себя довольно досуга дви педагогических занятій; довольно мажду нимъ, въ настоящее время, нашлось бы и доетойных педагоговъ. Намъ случалось встричать въ нипогорыхъ городахъ, между учителями сибискихъ убядныкъ училищь недоучавшихся семинаристовъ или гимневистомь; тогда камь въ техъ же городахъ были моводые способные священиям, съ отличенъ окончивние курсь нь средникь и деже высмихы учебныхь заведеніять, воторые вполні могли бы запіннть вышепомянутымь учителей, если бы были нь тому допущены.

Мимистерство вароднаго просвищемія, быть можеть спасается, что, при допущей и духовныхъ лиць въ пренодаватели наукъ въ свътскія училища, образованіе въ этихъ училищахъ, можетъ получить односторовнее ваправленіе. Но опасенія напрасныя; въ нашемъ бъмомъ духовенствъ нътъ и мальйшей тъни ісзунтизма; отъ участія его въ дълъ народнаго образованія можно смидать тольно пользы, и пользы для всего нашего опечества. Съ увъренностію можно полагать, что, при допущеніи въ свътскія училища преподавателями наукъ достойныхъ священниковъ, вскоръ и весьма много верманоился бы авторитетъ и самыхъ этихъ училищъ; возразлю бы въ нимъ со стороны общества надлежа-

щее дорбріе, поторее въ нослёднее времи, при раминежейм такъ намаваемыхъ прогрессиотовъ-нисиметовъ, до того пополебалесь, что жители иныть поредель, KAN'S HISBNETHO, NOTHER YER YOTPORTS OCCOME INMERSION, сь преподавателями наукь — исключивально снищеминвами. Тогда удобиве было бы и самону учебному въдомотву прівскивать достойнивь для себи д'яголої, и ово не визло бы недостатва въ нехъ, какъ это текерь бываеть нервано. Тогда, понечно, мисте доспойные и благоговъйные люди изъ другихъ сословій сами помемали бы быть священинами; тогда, наябрио, превратвлясь бы в эта, достойная сомальнія; какая-то безотчетная вражда между духовнымъ и свъщенить образованісмъ, между дуковной в свытевой инсвивниостив. Въ послъднее время неръдко слингатов желанія о соединами семинарий съ гимиззими. Тогда, поначно, п эти шеланія были бы ше несбытачными. Короче, пользы, отъ предоставления священиямиь быть преподавателями наумь въ светскить учебныть вавенения, теперь всей и высименть нельзя, и только не резумный, сослована антаговизмъ, или не върующий раздонаанамъ могутъ возражать противъ этого.

для нашего духовенства, со сторовы правительства, могло бы быть еще дарожаніе нъноторымъ преимуществъ или льготь для дътей емей Въ этомъ нуждентся особенно ваши причечними. Съ удявленіемъ спрашивають: почему дъчи лицъ духовимъ обывновенно или останотся въ званія отдевъ своихъ, или, если выходять изъ духовного званія, споръе спішатъ пріютиться въ какую либо канце-ларію, какъ будто ови не способны ви въ манему другому роду дъятельности? Вопрось этоть рёмпарача

счеть престо: Принцежникь не какое мебо мет полич ныхъ сословій, они, еще не ознакомившівся съ жизпірі, не облучанийеся сами приобраталь соба пропиталис, обязани бывають ни-ряду от верениыми члевани сего COCCEDENTA MESTE SOB REMEMBER NO MONTO ROBERMOSTE E, D'S олучать наисправноотей въ атомъ отношения, при первомы рекручения наборы, вань одиноне и кака бы дишию члени принамиюто ихъ общества, попадають на: очерень въ сощети. Но, сели дать детнит духовечетва, по причинения иль нь другимъ состовінкь, поживневкую свободу отъ рекругению и другихъ водуши нысть повыеностей. В нив вътей освобонить оты сихъ новижностой: до совершениолійни и предоставить до того времени свободный выходь во другія сословія, особови но для поступленія въ тъ или друмія учебныя заведеч ная: топвакоръ можно будеть униджен, что джен, особливо пизивого пуховенства, опотно полнуть выпиваться и ремеслеми и промыслеми, и не будуть въ тягость ни дуковному сосповію, им обществу. Родителямь :ме споимъ многіе изъ никъ будуть приносить большую пользу въ метеріальномъ отпериемін: редичени не будутъ двлиться съ ими въ способаль инвин, канъ ото бын ваеть при существующемъ порядка даль; но, соотавдия от родителями однить доми, они много будуть способствовать благоустроенію и благосостоннію роднаго дема. Одно это постановление могло бы посьма и весьма удучнить быть нашего дуковенства. А исиду твыъ ужерба отъ этого для общественных интересовъ не было бы никамого; потому что при занитівкъ, напримары, торговлет, дати дуковных должны будуть пріч ображать или сего недлежения свидательства, или, по полобратови недвижниой собственности, будуть исполу нить за нее законныя повиниостю, как'ь и лица всёкъ другихъ сословій.

- 3) Наконецъ православные свящемно-церковнослужители, какъ отдъльное сословіе, при большей внимательности нь себъ и заботливости не о частимую только интересаув, а объ общей пользю, общими силами, нь каждой епархіи сами могуть устроить минго учреждений, способствующих въ улучшению матеріальнаго жувбыта, какъ-то: къ воспитанію и приготовленію дътей ихъ для разнообразнаго рода двительности, иъ призрънію лицъ немощныхъ и уботихъ, принадлежащихъ ихъ сословію, къ облегченію участи тъхъ изъ никъ, которые подвергаются случайнымъ несчастіямъ, или мъ вваимному вспоможенію при тахъ или другихъ бъдствіяхъ общественныхъ.
- а) Каждому очевидно, что всё дёти дуковнаго званія не могуть быть разм'вщены на м'встакь свонкь родителей. А между тъмъ всв они поступають, и даже обязаны поступать въ духовныя училища, для приготовленія въ должностямъ священно-церковнослужительскимъ. Потомъ больния часть изъ нихъ, до 3/24 выбывають изъ училищь прежде окомчанія курса, не достигнувъ желанной цели, -- права на санъ священный, и потерявь время для приготовленія себя въ въному либо другому роду общеполезной двятельности. Для поправленія этого не нормальнаго хода діль, для счастія дътей своихъ и для пользы общественной, духовенство наше само должно позаботиться, общими сиоп выначеться в не ими на объетом на принам по взаимновъ соглашения, приношения, объ устроения въ средъ своей различныхъ образовательныхъ школъ или учрежденій. Такъ, пусть въ одномъ увадь, подъ руко-

водствомъ котораго либо священника, гдв благопріятствуеть местность, образують школу пчеловодства, въ другомъ, также подъ надзоромъ умнаго священымка, заведуть училище живописи, въ иномъ месте, у котораго либо способнаго даже причетника, откроють столярное, или тому подобное ремесленное заведение, и такъ далве. Для всъхъ сихъ школъ и заведеній пусть составять надлежащіе уставы, опредвляющіе предметь и время занятій въ нихъ, способы ихъ содержанія и тому подобное. Можно думать, что тогда многіе изъ священно-церковнослужителей, особенно, если детямъ ихъ, какъ мы сказали выше, дарована будетъ пожизненная свобода отъ подушныхъ повинностей, охотно согласятся, по крайней мъръ, нъкоторыхъ изъ своихъ дътей воспитать вь сихъ школахъ, чтобы потомъ скорве видеть въ нихъ себв помощниковъ, жить съ ними нераздъльно и имъть въ нихъ опору своей старости. Досель въ семейной жизни нашего духовенства существуеть ненормальность, какой, кажется, въ какомъ другомъ сословіи, которая не кажется намъ странною потому только, что мы въ ней присмотрълись, но которая не только странна, но и дика, естественна, и весьма вредна для благосостоянія духовенства, и, кажется, болве всего изолируеть духовное сосдовіе, дълаеть его особою кастою. Посмотрите на семейства крестьянина, купца, даже помъщика: тамъ почти всегда отепъ семейства живеть не раздъльно съ своими дътъми до самой своей смерти. А въ духовномъ сословіи, которое должно бы представлять образцы семейнаго благоустройства, каждый отецъ о томъ только и заботится, какъ бы поскорве сбыть отъ себя своего сына, вычеркнуть его изъ числа членовъ семьи своей!

Не редви примеры, что жной служитель цериви, родивній и воспитавній до 5-10 сыновь, надъ старость не выбеть, кто бы ему ковшь воды подажь, умпраекь-нътъ родетвенной руки закрыть гизза его. Духовенсяво само домине позаботиться о поправлении такой менормальности въ своемъ быту. Полагаемъ, что съ учрежденість предагасимить нами приодъюта нечормальпость полина пасть сама собою. Тогда дити, нелучивние нь сых школахь воспиталие, большею частно должны будуть возвращатыся жь своимь родинским и навоепис составлять същими одну нераздёльную семью. -олень домъ. Тагда аспественно последуеть оближение дуковенства съ другими сословіями, чрезъ браки викъ вытей сь лицами не дуковнаго званія; сословные предпансудии подуть, и дочери духовных охотиве будуть выходить жъ замужество на ликъ не духовныхъ. Тогда эти воспитежники могуть распространять ананіе искуствь, ремесаь, улучшенных способовь козпества между поседянеми. И, главное, погда въ духовныхъ училищихь сопратится набытокь детей духовимин, досель поступавших туда, какъ бы но необходимости, или по порыстнымъ реосчетамъ, а не всегла но внутреннему призванию, и откростки из нихь большій достушь и деже просторы для дваей другихъ сосдовій, въ дуковоновив и обществи произойного и вколорано реда передвижение, которов какь бы острыны ихъ. повреть на никъ повою жислю.

Спансуть, отчето же доссий духовные не приучали еженить давой выремесламъ, чтобы нотомъ жить съ-ними выбский? Лоному что не было вкого принята... вовому еще, комъ мы валичали ужь не рекъ, чтобы не именять за датей педуминыхъ повинностей, чтобы не видеть изъ взатыми въ рабочій домъ, или отданными въ рокруты за накопившілся ледочики; а едза ли не главите восго и потому, что условія, на ноторыхъ діти берутсядля обученія ремесламъ въ тёмъ или другимъремесленинкамъ, обыкновенно бывають слинкомъ тажелы для дітей и не выкодны, а жизнь тамъ и нравственность большею частію крайне сомнительнаго свойства. Поэтому, говоримъ, необходимо дуковному сословію самому позаботиться объ устроеніи для дітей своихъ разнородныхъ образовательныхъ шволъ и заведеній, и предсиазываемъ, что по времени, и даже вскорть, учрежденія эти будутъ подержать себя сами, и даже пріобрітуть средства для выдачи пособій своимъ питомнамъ, при выході ихъ оттолів, на устройство собственнихъ подобныхъ ваведеній.

б) Кромъ учрежденій образовачельных для дэтей своихъ, духовенство, какъ особое сословіе, можеть и должно бы было еще учреждать свои особенныя, сословимя богадъльни для привремы своихъ бевродныхъ отврщень или уботихь, а также апреки и больницы, для оказанія помощи панимъ больнымъ, которые нуклаются въ особенномъ поков, не всегда возможномъ въ обыкновенных жидепрахъ. Подобныя учрежденія могди бы быть устронены и содержими также на счеть взаиммой, общеобизательной складчины, при домахъ наиболые способныхъ и приготовленныхъ къ управлению чин и депотвованию въ инкъ священниковъ. Польза отъ такивъ учраждений выние всакато сомивния, и потребность въ нихъ оченидна. Некоторые и посторонию благотворители, движнимие любовио въ служителямъ Божінть, устролють для нихъ подобныя учрежденія. Но не всетда же должно надвиться только на сторониюю помощь; пора каждому и самому о собъ заботиться.

- в) Въ случай постигающихъ кого либо случайныхъ несчастій, особенно происшедшихь оть ножира, пракобитія, наводненія, духовенство можеть цомоготь сымо себъ двоявимъ образомъ: вля чреоъ взаимное застракованіе, дуковенствомъ цівной епаркін, своинъ нивній, составивъ для сего свой особый уставъ, или чревъ объявленіе о таких случанхъ мастнымъ начальствомъ всему сословію, съ приглашеніемъ его къ носильнымъ пожертвованінив на вспоможеніе потерпъвшему развереніе собрату. Въ настоящее время для водобимхъ объявленій могуть служить во многихь онархідть опержівльныя відомости, въ которынь можно бы было означить и о томъ, кто сволько будеть жертвовать на вспоможеніе претеривнимъ бъдствіе. Быть не можеть, чтобы не нашлось многихъ добрыхъ сердецъ, готодыхъ благотворить и всёмъ бёднымъ, а особенно присвымъ своимъ.
- г) На общирномъ пространствъ нашего отеческа же ръдки бъдствія, постигающія тоть или другой край, оть неурожая или плохаго урожая жлаба. Въ сословія земледъльцевъ, крестьянъ, на случай подобими бъдствій, по распоряженію правительства, существують сельскіе запасные магазины, въ которые, въ урожайные годы, вносится поседявами извъстное колического съ души тъхъ или другихъ хлабныхъ семянъ, и извъсторыхъ, во время неурожая, выдается имъ всиоможеніе какъ на обсаніе полей, тамъ и на пропиталісь ваемыя общественныя запашии, и тамъ запасные малазины наполняются полученнымъ отъ сикъ запашемъ хлабомъ, а излишекъ его продается, и вырученцамя отъ сего деньги служать для тъхъ или другихъ нущиръ

общественныхъ. Наше сельсное духовенство, пакъ занимающееся большею частію земледівлемь, могло бы принимать участіе въ этомъ благодітельномъ учрежденім, чтобы и ему имъть обезпеченіе въ пропитаніи, въ случав постигающаго какой либо край голода. Причень, но которымъ бы оно не могло принимать участіе въ этомъ, то есть во взност въ тоть или другой, въ своемъ приходъ, запасный магазинъ хлъба и не получать потожь, въ случав нужды, оттуда вспоможенія, мы не видинъ напанахъ. Впрочемъ, если бы гдв либо духовейство нашло для себя неудобнымъ участвовать въ запасныхъ магазинахъ съ поселянами; въ такомъ случав оно могло бы учреждать свои отдельные магазины въ благочиненческихъ округахъ. Магазины эти, устрояемые въ центрахъ сихъ округовъ, могли бы прежде всего. обезпечивать пропитаніе духовенства во время голода. Потожь хльбъ, накоплявшися въ нихъ въ течени нвсколькихъ урожайныхъ лътъ въ избыткъ, могъ бы быть продаваемъ, и способствовать къ образованію капиталовъ принадлежащихъ духовенству того или другаго благочинническаго округа, капиталы сіи могли бы служить средствомъ въ вспоможению сиротамъ этого духовенства, могли бы быть выдаваемы заимообразно твиъ или другимъ членамъ его въ какихъ либо особенныхъ семейныхъ обстоятельствахъ, напримъръ при выдачъ въ замужество дочерей ихъ, и т. под., или могли бы служить въ поддержанію техъ или другихъ, могущихъ учредиться въ увздахъ или благочиніяхъ, зовательныхъ или благотворительныхъ для духовенства заведеній. Намъ доводилось говорить объ этомъ съ нъкоторыми священниками внутреннихъ губерній, и они выражали полное сочувствіе къ этой мірів улучшенія ч. І.

34

ихъ быта, но, привыкии жить, такъ свазать, нодъопексо, и дъйствовать только по указаніямь свыше, они не могли, не смъли сами собою, безъ предписанія отъ начальства, рёшиться на приведеніе ся въ исполненіе.

Таковы наши мысли объ улучшенія быта православнаго білаго духовенства! То есть, повторимь, для улучшенія его нужно—во первыхь, чтобы правительство не оставило безъ вознагражденія священниковь за услуги ихъ ему оказываемыя, во вторыхъ, чтобы приходскіе попечительные совіты принали надлежащее участіє въматеріальномъ обезпеченія своихъ духовныхъ пастырей, за попеченіе ихъ о душевномъ спасенія духовныхъ яздъсвоихъ, и, наконецъ, чтобы духовенство само позаботилось о благосостояніи всіхъ членовъ своихъ и въсвоей средів изыскало и испробовало всіз позволительные для него и могущіе содійствовать улучшенію быта его способы.

APXHMARAPHT'S BRATOPHE'S.

Тифлисъ.

## ИЗВЛЕЧЕНІЕ ИЗЪ ОТЧЕТА

начальника императорской духовной миссіи въ пекинъ архимандрита гурія о состояніи и дъйствіяхъ овй миссіи въ теченіи 1859—1862 годовъ.

По прибытии миссіи въ Пекинъ въ концъ 1858 года небольшой приходь при успенскомъ храмъ ввъренъ быль блимайшему надвору и цопеченію іеромонаха Алемсандра. Съ октября мъсяца не проходило ни одной (почти) службы (1) безъ того, чтобъ въ приходской наиней церкви кого-либо не крестили; случалось, что крестились по нескольку человень за-разъ. Къ празднику Ромдества Христова всего окрещено было до 30 человъкъ. Къ паскъ савдующаго 1860 года окрещено было еще 30 человъкъ. Вскоръ послъ пасхи і еромонахъ Александръ, по разстроенному здоровью, получилъ увольненіе отъ исполненія приходскихъ обязанностей. Вивсто него назначенъ былъ іеромонахъ Исаія, который въ началъ апръля мъсяца 1860 года переселился въ съверное подворье и занялся приходскими дълами. Новокрещенные поручены были для наученія людямъ свідущимъ, а вновь изъявлявшіе желаніе креститься стали допускаться къ крещенію по испытаніи, при чемъ требовалось по крайней мъръ знаніе на изусть символа въры,

Digitized by Google

<sup>(4)</sup> Здёсь служба совершается только по воскреснымъ и праздинчнымъ диямъ.

10 заповъдей и молитвы Господней. Дъти помъщались въ училище и сподоблялись врещенія только послъ того, какъ выучать враткій катихизись и ежедневныя молитвы. Къ концу 1860 года ісромонахомъ Исаісю окрещено было 30 человъкъ, и до 50 человъкъ готовились къ крещенію.

Въ 1861 году миссіонерская дъятельность продолжалась прежнимъ порядкомъ. Наставленія въ въръ чрезъ Албазинцевъ и крещевіе приготовленныхъ были постоянны. Въ іюнъ мъсяцъ, воспользовавшись первою возможностію, архимандрить Гурій оставиль южное подворье и пережхаль на житье въ съверное; а съ сентября ивсяца принядъ участіе въ приходв, взявъ на себя часть катихизическую и не оставляя занятій по переводу Священнаго Писанія Новаго Завъта, съ 1859 года имъ предпринятаго. Въ первое время беседы архимандрита Гурія съ прихожанами были довольно часты, - три раза въ недълю. Но такъ какъ это отнимало значительную часть его времени и слъд., мъшало предпринятому переводу Св. Писанія, делу не меньшей важности, то, по общему соглашенію, ръшили, начиная съ пасхи 1862 года, собираться для катихизическихъ бесёдъ только по воскресеньямъ, тотчасъ послъ объдии.

Бесъды катихизическія были бесъдами въ собственномъ смыслъ. Въ воскресные дни обыкновенно кто нибудь изъ дътей расказываетъ евангеліе, которое въ тотъ день читало въ церкви на славянскомъ языкъ и учителемъ — катихизаторомъ расказано по китайски во время причастна. За тъмъ, по содержанію Евангелія предлагается, заключающееся въ немъ, наставленіе, съ возможно близкимъ примъненіемъ его къ жизни. Это-то примъненіе собственно и составляетъ бесъду, въ кото-

рой принимають участіе всв. Здісь предъявляются недоумънія, разныя трудности совмюстить принятые обычаи съ требованіями Евангелія и проч. За тымъ, если есть время (1), предлагается очередное чтеніе изъ катихизиса, или свящ исторіи, или изъ другихъ, имъющихся на китайскомъ языкъ, книгъ духовнаго содержанія. Само собою разумъется, что чтеніе происходить только для поддержанія порядка въ разговоръ. Прочитанное тотчасъ же становится темою для разговора, и подвергается точному, и по возможности полному объясненію на общепонятномъ языкъ. Въ простые же дии, когда собирались по три раза въ недёлю, не было чтеній изъ Евангелія; только продолжали очередное чтеніе по книгамъ и въ порядкъ читаннаго производилось толкованіе. Такимъ образомъ съ сентября 1861 года по сіе время прочитаны и протолкованы: а) краткій кадихизисъ, б) свящ. исторія ветхаго Завъта, в) жизнь Господа нашего Іисуса Христа, г) небольшая книжка, (составленная по вопросамъ и отвътамъ), о постъ, молитвъ, исповъди и свят. причащения, д) молитвословія на разные случан, е) знаніе обрядовъ и дъйствій, при совершеніи семи таинствъ, ж) составъ богослуженія вечерняго, утренняго и литургіи и наконецъ з) исторія Церкви Христовой до нашего времени (кратко).

Нельзя было безъ утвшенія смотрыть на усердіе и внимательность, съ какими посвщамись (и посвщаются) эти бесьды. Польза отъ нихъ не только личная для каждаго, посвщающаго собраніе, но и для двла распространенія православія. До сихъ поръ всв обращенія и наставленія въ въръ принимающихъ крещеніе со-

<sup>(4)</sup> Условлено оканчивать беседу не раньше двухъ часовъ.

вершались чрезъ Албазинцевъ. Уяснение свъта въры въ самихъ этихъ наставникахъ облегчитъ имъ передачу ими наставлений другимъ, не крещеннымъ, а съ тъмъ вмъстъ и ускоритъ самое распространение православия.

Въ настоящее время дъятельность миссіонерскую оказалось возможнымъ распространить за предълы Пенина, не прекращая ее въ самомъ городъ. Въ деревиъ Дунъдинъ (Матеу-тожъ), отстоящей отъ Пекина верстахъ въ 50 съ небольшимъ, было нашихъ православныхъ христіанъ нісколько человінь (до 10), всі мущины, большая часть люди семейные. Семейства же ихъ: жены, дъти (исключая тъхъ мальчиковъ, кои получаютъ какую нибудь должность въ русскомъ подворью, или поступають въ училище на казенное содержаніе) были всь некрещенные. Случайно забхавши въ эту деревню, нашъ і еромонахъ Александръ узналъ, что у деревенскихъ нашихъ христіанъ нътъ ни книгъ (христіанскихъ), ни людей, которые учили бы ихъ по книгамъ. Немедленно съ книгами и порученіемъ-заняться наставленіемъ въ въръ - отправленъ былъ сынъ Терентія (бывшаго катихизатора, теперь уже умершаго) Мочсей, человъкъ молодой, но солидный. Онъ пробылъ въ деревнъ двъ недъли и привезъ извъстіе, что расположевныхъ къ христіанству въ этой деревнъ много, но что жена Вонифатія (старшаго въ родъ изъ нашихъ христіанъ въ деревив) ръшительно противъ христіанства (1). Въ концв октября 1861 года, когда можно было съ достовърностію предполагать, что полевыя работы кончены, іеромонахъ Исаія отправился въ Дунъ-динъ-окрестить

<sup>(\*)</sup> Два старшіє сына ея были крещены и оба въ молодости померли. Старужа воображила, что . Вудда мстить за наміну візрів.

желающихь и готовыхъ къ крещению, резсъять предубъщенія втой старухи (жены Вонисатія) и вообиде обратить вивианіе на быть и отношенія нашихъ христіанъ въ ихъ сосвдямъ, чтобы придумать средства нъ упрочению христівнства въ тамошнемъ мъсть. Съ ісромонахомъ Исаісю отпранились катихизаторъ Иванъ и учитель училища Нивита. Они должны были облегчать разговоръ ісромонаха Исаін съ мужичками (1). По возвращения своемъ іеромонахъ Исаія донесъ начальнику миссін, что въ деревив онъ нашель всё въ порядкъ, что приняли его тамъ радушно, слушали внимательно, что онъ окрестииъ только 30 человъкъ, но что желающихъ преститься явилось въ нему много, что прещенів ихъ онъ отложиль до времени, когда они более ознакомятся съ христіанствомъ и что за наставленіями въ въръ онъ посовътоваль имъ обращаться нъ Владиміру (одному жать крестьянь той же деревни, въ малольтетвъ два года учившемуся въ нашемъ училище въ Пекинь),-и что онь, ісромонахь Исаія, находить полезнымъ и возможнымъ отпрыть въ этой деревий училище для дітей съ тімь, чтобь оть дітей по немногу учились и взрослые; училище же это можно поручить до времени тому же Владиміру. При этомъ іеромонахв Исаія объявиль, что изъ окрещенныхъ имъ онъ причаотки Св. Танкъ (запасными Дарами) одну старуху и одну разслабленную, но никого не вынчаль, по нештьню на этоть предметь разрашения и накоторыхъ церковныхъ принадлежностей, а на прівадъ женикна съ своими мужьями въ городъ для вънчанія онъ не надвется.

<sup>(4)</sup> Никита очень корошо говорить по русски. Онъ воспитанникъ нашего училища и подаеть большів надежды.

Почти всябдь за ісрофонахомъ Ислісю явинея и Виадиміръ. После недолгихъ разсужденій о марахъ согласить его интересы съ обязанностями наскавника въ замышляемомъ училищъ, поручено ему собрать мальчикомъ и учить ихъ молитвамъ, граматъ и письму; дано ему иъсколько виземпляровъ свящ, исторія встхаго завъта и катихизиса; объщано въ вознагражденіе его трудовъ, на наемъ работника для поля и на расходы по училищу не большое вознагражденіе (1). Такимъ образомъ съ половины ноября 1861 года въ деревцъ Дунъ-динъ отирыто и существуетъ правоскавное училище, въ которомъ теперь обучаются шесть мальниковъ и одна дъвочна.

Между темъ, имъя въ виду вышеизъясменный отзывъ іеромонаха Исаіи, начальникъ миссіи отнесся въ Ирпутскъ къ преосвященному Пареснію, съ просьбою благословить миссію св. антиминсомъ для совершенія дитургіи въ вышеозначенной деревнѣ, разрѣшить въщатъ браки (въ деревнѣ) внѣ храма и снабдить иконами и крестиками, въ которыхъ была крайняя нущав. Въ томе время о нуждѣ въ иконахъ и крестикахъ надисано было архимадритомъ Гуріемъ къ г. директору авінтскаго департамента.

Въ концъ ноября изъ деревни прівхали въ миссію инть человакъ мужчинъ и, сверхъ всяко чаннія, кить женщинъ. Всъ они изъ новойрещенныхъ; прівхали поговать и причаститься Св. Таннъ. Мущины оставлены въ нодворьъ, а женщины помінцены были въ женскомъ училища, гда и наставницы и воспитанницы, кои повозрастиве, могли быть полезными имъ собесъдянцами.

<sup>(\*)</sup> Около 50 рублей сер, въ годъ.

Осбеженно для новоприбывших была совершена семидневная служба, которую они усердно посыщали. Бывали они и на бесбдахъ натихизическихъ; ходили и къ ибкоторымъ изъ Албазинцовъ. Видно било, что всё, что опи видятъ и слышатъ, ихъ очень интересуетъ, что всёмъ они довольны; по особенно поразила ихъ виниательность, съ изкою миссіонеры заботятся о воспетаніи дътей,— что передъ отъбадомъ своимъ, по исполненіи христіансиято долга, ясно высказали (1).

Къ празданку Рождества Христова, по прежнимъ примърамъ, прибыли изъ той же деревни нъсколько человъть изъ прежде крещенныхъ. Поблагодарявъ стариковъ за пріємъ, оназанный ісромонаху Исаіи, за содъйстийе сму при крещеніи новообратившихся, начальникъ мижейи обратиль ихъ вниманіе на тъ неудобства, котории, по тъснотъ и неособенно больной опритности ихъ мижить, не избъжны при совершеніи священиодъйствій, я совътоваль имъ общими силами подумать: не изыщетом ли накихъ-либо средствъ устроить въ ихъ селъ котъ небольшой молитвенный домъ? Всё обрадовались этой мысли, но, какъ легко было предвидъть, совертивно не знали, гдъ взять денегь на покрытіе расходовъ, исоблюдимыхъ при постройкъ даже и небольшаго мозативеннаго дома. Старики однакожъ дали объщаніе об-

<sup>(4)</sup> Училище для мальчиковъ—въ Китай не радкость. Но училище для давочекъ рашительно нововведскіе. Нельзя сказать, чтобъ китайцы не учили своихъ дочерей: учать кой-чему и давочекъ, но только люди богатые и во венкомъ случай у себя на дому, какъ бы по семрету. Училище же, содерживое отъ казны и открытое для вейхъ давочекъ, премущественно бадныхъ, желающихъ научиться христіанству, а отчасти и рукоделью, необходимому въ семейномъ быту, — дайсчантельно вещь въ Китай новая, и не можеть не поражать китайца!

думать предложенную имъ мыюль и, папь докеведи мезсибиствія, сдержени свое слово.

1862 годъ начался для миссін счатливнить событісив. Въ концъ января съ тяжелою почтою молученъ быль св. антиминсь, присланный преосмещеннымъ Пароснісмъ для походной цериви во имя Спятителя Инмокентія. При семъ преосвященный Паресній между прочимь увъдомиль, что свят. мновы и престипи, о которымь просиль архимандрить Гурій, поручено одному протоіерею собрать по церивамъ и; по изготовлени ихъ въ достаточномъ количествъ, переслать въ Пенциъ. Въ мартъ мвояцв объщанных иконы и престики дъйствительно пришан въ значительномъ количествъ (1), Между тъмъ и письмо въ директору азіятскаго департамента о нуждахъ церкви не осталось бевъ последствий. Въ ионъ мъсяць азіятскій департаменть уведомиль, что по доведеній до свіденія Государыни Императрицы димости имъть въ миссіи мконы и престики для раздачи новообращенными христіанами. Ен Виличиству благоугодно было приказать изготовить на собственное. Ка иждивеніе означенные предметы и отправить въ Пеквиъ. Съ сентябрьскою почтою получены были въ двукъ ящикажъ а) 65 иконъ превоснеднаго письма, на мадинаъ доскахъ, б) 200 серебряныхъ выволоченныхъ престиковъ и в) 25 финифтяныхъ образковъ, въ серебряной оправъ подъ позолотою. Даръ, по изящной работъ и



<sup>(1)</sup> Къ сомалению, ивсколько инонъ очень пострадали въ дороге, иным же по больнюму вормату для употребления въ домакъ неудебщы. Но большая часть весьма годны въ дёмо, могуть быть раздаваемы (и раздамски) нуждающимов. На долго ли достанеть этаго запаса, неязвъетно, но было бы очень неизлишие, еслибъ напилась возможность подправить эти средства.

пънности, истинно парсий! Излишие и говорить о томъ, съ какою благодарностию приняла миссія этомъ даръ христіянскаго усердія. Миссіонеры видъли въ немъ знаменіе Вожія благоволенія, залогъ небесной помещи въдъль проновъди слова Вожія.

Оглашение и крещение достаточно приготовленных продолжалось и въ 1862 году, какъ и прежде, хотя не сь прежимъ успъкомъ. Это впротемъ зависъло отъ того, что въ прежине годы миссія обранцала свою дівятельность чрезъ Албязинцевъ на ихъ непрещенныхъ родственниковъ, соседей, знакомыхъ т. е. дъйствовала въ средъ болъе или менъе подготовленной; теперь ше, перешедии на почву вовую, еще нетронутую, миссія ветръчасть больше трудностей и неръдко при значительных усиліяхь достигаеть результатовь не столь заметныхъ. Въ этомъ отношения можно указать на следующий примъръ. Домъ графа Эль съ 1861 года началь знапомится съ христіанствомъ. Теперь неголько господа, но и вся ихъ прислуга (человъжь до 40), всъ желають принять крещеніе, и уже достаточно къ тому приготовлены. Но у старшихъ недостаетъ духу объявить себя христіанами: боятся, не испортить бы служебной карьеры молодаго графа. Указъ Богдыхана въ пользу христіанства ихъ неуспоконваеть. "Наказывать за принятіе христівнства ниногда нестануть", обывновенно говорить первая жена покойнаго графа (1), но весьма легно найти другой предлогь, такъ, что и вы (т. е. русское посольство) защитить насъ несможете $^{\alpha}$ . Нынышимъ льторь, однакожь, Господь помогь окре-

<sup>(</sup>¹) Въ Китав дозволено многоженство; притомъ, сверхъ женъ могутъ быть и наложницы.

стить одну женщину изъ этого дома, именно: вторую жену ужершаго графа. Во время самой сильной холеры эта дама прислада сказать, что она медада бы принять крещеніе, но безь огласки; поэтому просила прислать кого-нибудь изъ женщинь опрестить ее тайно. Сиисходя человъческой немощи, архимандрить Гурій послаль старшую наставницу при женскомъ училищъ Марію окрестить графиню, внушивъ при томъ обязать ее при первомъ удобномъ случав непремвино явиться въ церковь для совершенія муропомазанія. Въ началь денабря графъ получилъ должность смотрителя богаыханскихъ владбищъ При отправленія на місто службы ему необходимо было взять оъ собою и свое семейство; потому что его отсутствіе изъ города имбло продолжиться по крайней мъръ три года; графиня, во св. крещенін нареченная Марія, поспъшняя исполнить свое объщание, но явилась въ подворье уже не одна; съ нею прівхала и ен тетка, ноторан тогда же прещена и наречена Анною. Такимъ образомъ въ два года тожительныхъ хлопотъ-и только двъ души! И за то благодареніе Господу. Бывають хлопоты и томительные, но совершенно безуспъшные.

Въ началъ марта, на третьей недълъ великаго поста (1862 г.), іеромонахъ Исаія отправился въ деревию Дунъ динъ, взявъ съ собою все необходимое для совершенія великопостной службы и божественной литургік. Цъль этой поъздки была собственно доставить случай поговъть тъмъ изъ нашихъ христіанъ, кои по своимъ обстоятельствамъ не могутъ прибыть въ подворье, кстати окрестить приготовленныхъ къ крещенію и вообще посмотръть, какъ идутъ тамъ дъла. У поселянъ возникла размолвка, будто бы изъ за денегъ, данныхъ

престьянину Владиміру на расходы по учильщу. Надо было разузнать объ этомъ и сділать приличное распоряженіе безотлагательно. Прибывъ на місто, ісромонахъ Исаія нашель, что слухи до нівкоторой степени справедливы, но діло не до такой степени важно, чтобъ можно было опасаться серьезнаго раздора. Виноватые были обличены и діло улажено из общему удовольствію.

Въ это посъщение опрещено только четыре человъка. Но для упроченія православной візры въ этой деревив. сдъланъ большой магь внередъ. Напомнивъ престыянамъ настельную надобность въ устройствъ молитвеннаго дома, въ которомъ съ большимъ приличиемъ и удобствомъ можно было бы совершать для нихъ всв церковныя службы и особенно таниства, іеромонахъ Исаія сумвав укрвинть крестьянь въ рвшимости на это доброе дъло. Старикъ Вонифатій отдаль свое поле подъ предполагаемый молитвенный домъ; иные дали по силамъ своимъ денегъ; другіе объщали лошедь съ упряжью и работникомъ на время постройки, а совершенно бъдные предложили свой личный трудъ при постройнъ. Большаго отъ этихъ людей и желать невозможно. Если Господь благословить устроить этотъ домъ, то не только службы нами тамъ будуть совершаться съ большимъ приличіемъ, но, что особенно важно, молитвенный домъ этотъ будеть залогомъ Божія благословенія и надежною опорою для дальнёйшихъ дъйствій въ обращенін ко Христу остальнаго населенія. Когда, по возвращеній въ подворье, ісромонахъ Исаія донесь о согласіи врестьянь на постройку часовни, объ ихъ пожертвованіяхъ, равно и о томъ, что, по примърному расчету, постройка молитвеннаго дома

(съ небольшою при немъ, подъ особою крышею приотрейкою для освященника, на время его прівада) обейдется рублей въ 500 серебромъ, то миссія обратилась къ своей русской семь и въ ней поискала благотворителей; потому что ожидать, пока крестьяме сами между собою соберуть необходимую сумму, было бы долго, да и неблагоразумно. Въ Пекинъ случились на то время нъкоторые кахтинскіе купцы. Миссія пригласила и ихъ въ участію. Они съ удовольствіемъ сдедали пожертвованія въ пользу этаго дела. Кроме того г-нъ министръ-резидентъ Л. О. Баллюзекъ, прислалъ 253 р. 46 к. сер., полученныхъ имъ изъ Иркутска, гдв деньги сін собраны были въ пользу православныхъ христіанъ въ Китав. Такимъ образомъ набралось теперь всего болте 500 руб. сер. Между темъ имеются въ виду и еще и вкоторыя суммы, именно: супруга, г. министра-резидента Бальюзекъ объщала на этотъ предметь 150 р. сер. Вообще, при помощи Божіей, можно надвяться на сборъ всего необходимаго для вышепомянутаго дъла. Кирпичь и дерево уже куплены; за тъмъ остальное-глина, песокъ, известь и проч. все будетъ найдено на мъстъ. Остается испросить благословение Божіе на это начинаніе. По намъренію начальника миссіи зданіе должно быть не больше, какъ молитвенный домъ, - часовия. Со временемъ, когда обстоятельства укажуть, можеть быть устроена адъсь и церковь. Изъ атого легкаго очерка дъйствій миссіи по распространенію православной въры между китайцами можно видъть, что миссія трудилась на пользу православной церкви по силамъ и крайнему разумънію. Въ три года времени, большею частію неблагопріятнаго для распространенія въры, окрещено около 200 челов'ять варослыхъ обоего пола изъ язычниковъ. Успъхъ по цифръ, конечно, сиромный, но по средствамъ не маловажный.

Въ будущемъ Пекинъ представляетъ обширное поле для миссіонерской дъятельности, поле, на которомъ трудно назначить предълъ успъхамъ въ распространенів православной въры. Конечно для этого надобно развить, усилить средства миссін, принаровить ихъ къ современному положенію Китая.

## духовныя семинаріи въ испаніи.

Духовныя семинаріи Испаніи обязаны своимъ фактическимъ существованіємъ—правительству гражданскому. И это очень странно въ католической землѣ, духовенство которой во всемъ привыкло относиться къ паиѣ и не допускать виѣшательства правительства гражданскаго даже въ такія церковныя дѣла, которыя прямо насаются государства; и тѣмъ страниѣе въ землѣ, въ которой единственно духовенство нѣкогда основывало и поддерживало университеты.

Объ учрежденіи на западъ духовныхъ семинарій заговориль Тридентскій соборь; онъ же даль для нихъ и подробныя правила. Къ этой мъръ западное духовенство было вынуждено бурей, поднятой противъ него иютеранствомъ. Во времена Тридентскаго собора на западъ процвътали чисто церковные знаменитые университеты въ Болоньъ, Парижъ и Саламанкъ, не говоря уже о многихъ другихъ менъе значительныхъ, которыхъ въ одной Испаніи насчитывалось около тридцати. Но плохихъ борцовъ могли выставить эти ученыя общества противъ лютеранизма. Каноническое право было главнымъ предметомъ изученія въ этихъ университетахъ, — право, котораго большая часть источниковъ не восходила раньше седьмаго или осьмаго въка (1). Бо-

<sup>(4)</sup> Вещь замъчательная: до настоящаго стольтія, въ Испаніи не знали постановленій древнихъ испанскихъ ссобровъ, наковъ соборъ Ельвир-

гословіе и изученіе Писанія было въ таломъ превебре жени, что знаменятый Саламанскій университеть, по превмуществу церновный, долгое время не считаль ихъ между вредметами своихъ курсовъ, а когда принялъ нкъ въснои нурсы, то не имбаъ для имкъ слушателей: Эти университеты приготовляли канонистовь, которые мотли искусно мирить въ канонакъ противоръчія, вершенно непримиримыя, могли бороться и могли побындаты тыкъ, кто стояль съ ними на одной почвъ. Но Лютеръ подступаль нь католичеству съ другой стороны и съ имаго рода оружіемъ: онъ шелъ съ Вибліей рукахъ, которой католичество пренебрегло, и которую даже запрещало читать; онъ обращался въ религіозному чувству народа, чувству, объ образованіи котораго выснее датинское духовенство не заботилось. Для службы папы нужны были канонисты; а что для народа нужны были добрые пастыри, -- это было не его двло. Соборъ Арандскій въ Испаніи въ 1473 году представляеть приходское испанское духовенство столь невъжественнымъ, что будто бы приходскіе священники не могли читать по латыни, - не знали языка богослуженія. Куда же дівались образованные канонисты? А икъ было не мало: около этого времени одинъ Саламансній университеть на факультеть каноническаго права постоянно считаль однихъ студентовъ — matriculantes, ие говоря о свободныхъ слушателяхъ, до 6,000. А въ это время въ Испаніи было и много другихъ университетовъ и коллегій со множествомъ канонистовъ, въ Вальядолидь, Гусскь, Валенсіи, Барселонь и др. Кано-

35

екій, бывшій подъ предсіденсьствомъ извістного св. Осім Кордовского, и не изучали древнихъ кановичеснихъ правиль, которыми Испанія руководидаєь до ІХ-го нівка.

Digitized by Google

нисты не имъли никаного интереса дълаться приходокими священиивами: ссли инъ не удавалось занимать доходимую м'ясть вы гражданской слушбы, которая вы тоть выкь обладанія дуковенства требовала знанія особенно панонического права, то они дълались членами многочисленных монашеских врденовъ, которые обладали тогда огромными имуществами и откуда была бинжайщая дорога нь занятію высшихь духовныхь м'есть. Приходскими священивками дълались тв. которые были ни къ чему не способиы, люди безъ карактера и безъ надежды, которые соверженно не понимали обязанностей приходскаго священника, знали только, что эта должность даетъ кусонъ хлъба. Высшее духовенство своимъ презръніемъ низшаго приходскаго духовенства еще болъе унижало его, не желая понять того, что оно же и было причиною его крайне худаго религознаго и нравственнаго состоянія. Вотъ, что писаль кардиналъ Агирра, держа себя на всей кардинальской высотъ, объ испанскомъ приходскомъ духовенствъ XVI-го въка: "in Hispaniae Sacerdotes invaserat pudenda litterarum inscitia usque eó ut pauci latinê scirent, ventri gulaeque servientes, avaritià rapaces in Ecclesiam Dei manus injecerant, et quod olim emere Sacerdotia simonia erat, tunc industria censebatur." Если университеты и монашескіх коллегіи Испаніи произвели-то множество многотомныхъ сочиненій, преимущественно по каноническому праву (1), которыя теперь наполняють библіотеки

<sup>(1)</sup> Мы не котимъ здъсь забыть внаменитую Полоулотти нардинала Цизнероса, знаменитаго основателя университета въ Алкалъ, въ 1505 году. Цизнеросъ основать университеть, а равно и издалъ Енблію на иногикъ языкахъ съ мыслію поощрить изученіе Санщеннаго Писанія, которое было въ совершенномъ пренебреженія. Но алкаласкій универ-

Испенів, то по совнанію самихъ испанцевъ, они не только ничего не сдълали для религіознаго образованія народа, но даже препятствовали ему, отвлекая силы и тратя деньги на труды совершенно безполезные, на воспитаніе юношества въ духв совершенно противномъ напіональнымъ пользамъ.

По мысли Тридентскаго собора семинаріи должны были удовлетворить настоятельной нуждъ приготовленія хорошихъ приходскихъ священниковъ. Онъ возлагалъ все бремя устройства семинарій на м'астных вепископовъ. Но это бремя казалось для нихъ невыносимымъ: они охотиве основывали университеты, чвмъ семинаріи, -потому что первые приготовляли для широкой дороги, для видныхъ мъстъ, а последнія должны были приготовлять для скромной службы приходскихъ священииковъ. Правила и положенія Тридентскаго собора были признаны дъйствующимъ закономъ Испаніи граматою Филиппа II-го отъ 12-го іюля, 1564 года. Но въ Испаніи только къ концу этого стольтія появилось нісколько семинарій, которыя впрочемъ существовали почтичто только по имени: епископы хотвли устроить эти семинаріи съ такою экономіей, что часто ректоръ семинаріи быль и единственнымь наставникомь для всей семинаріи. Вещь замічательная, что даже ті испанскіе епископы, которые присутствовали на Тридентскомъ соборъ, не исполнили какъ слъдуетъ его положеній объ устройствъ семинарій. Таковы были епископы Саламанки и Алкалы, которые вмёсто семинарій, изъ эко-

ситеть съ смертию своего основателя забыль его мысль и вступиль на дорогу, общую всъмъ университетамъ Испаніи,—изученія каноническаго права.

номін, какъ говорить испанскій церковный историкъ Лафуенте ('), основали при университетахъ этихъ городовъ отделенія для приготовленія приходскихъ священниковъ. Вольшая же часть епископовъ не позаботились и видимо объ исполненіи этихъ положеній Тридентскаго собора: они любили жить, какъ истинные "сеньеры", но устройство семинарій требовало отъ нихъ удълить часть своихъ богатыхъ рентъ, что грозило принудить ихъ жить жизнію епископовъ. Благо монашескіе ордена повсюду имъли свои коллегіи и всегда могли дать образованныхъ членовъ кабильда п кандидатовъ епископства; а съ приходскими священниками епископы видълись только при ихъ посвящении: епископовъ окружалъ приличный кабиладъ, а что было тамъ дальше, это дёло заглазное и ихъ касалось это мало. Впрочемъ, слухи о невъжествъ, грубости и безнравственности приходскаго духовенства доходили до ушей епископовъ; но результатомъ этого было только то, что епископы еще больше презирали приходское духовенство и еще кръпче запирались въ своемъ кабиладв.

Гроза лютеранства не коснулась Испаніи: ее оградила кръпкая рука инквизиціи. Стало быть не быдо нужды подумать объ исправленіи тъхъ недостатковъ, противъ которыхъ возставала реформація. Испанія осталась и кажется еще остается до нынъ "по преимуществу католическою"— eminente catolica, то-есть страною, въ которой всего меньше исправлены церковные недостатки, противъ которыхъ возставаль еще Лютеръ. До вре-

<sup>(&#</sup>x27;) Historia Ecclesiastica de Espana, par. D. Vicente de la Fuente, въ четырекъ томакъ.

менъ Карла III-го, то-есть до второй половины пропредтаго стольтія, семинаріи, которыхь навадь тому 200 літв требоваль Тридентскій соборъ (1551 г.), можно сказать несуществовали въ Испаніи; приходское духовенство около этого времени было также невъжественно, какъ и во времена Тридентскаго собора. Этотъ испанскій государь, отличавшійся реформаторскимъ дужомъ въ дълахъ чисто гражданского управленія государствомъ, обратилъ особенное вниманіе и на дала церковнын. Его министры-патріоты Аранда, Флоридаблянко и особенно Ховелланосъ хорошо знали жизнь своего народа, видъли его невъжество и крайнее суевъріе, а вивстъ и невъжество его духовныхъ руково-. дителей. По совъту этихъ министровъ Карлъ Ш-й началь ственять и ограничивать вредныя націи привилжегін высшаго и особенно монашескаго духовенства; чрезвычайное множество монашеских воллегій, совершенно безполезныхъ для народа и націи, его мърами было сокращено до половины; наконецъ имъ были изгнаны іезуиты, въ рукахъ которыхъ въ это время во вредъ націи были большая часть университетовъ и коллетій Испаніи. Последнимъ фантомъ, именно изгнаніемъ іезунтовъ, Карлъ ІН-й и положиль основаніе семина, ріямъ Испаніи, по провиламъ Тридентскаго собора: онъ нъкоторымъ образомъ навязалъ эти семинаріи епископамъ вопреки ихъ жеданіямъ. Но благо эти семинаріи теперь имъ ничего не стоили: для нихъ были отданы дома і езуитских коллегій и онв должны были содержаться на ренты съ ісзунтскихъ имфній. Такія семинаріи были основаны въ Саламанкъ, Барселонъ, Урхевь, Херонь, Леридь, Сегорбе, Теруевь, Логронве, Тудель, Сарагоссь и Пампелонь. Къ несчастію, зданія

нолвегій істунтских въ Алкаль и Севильь были отданы подъ университеты: и Алкала, пока была епискоцієй (теперь въть епископа въ Алкаль и она находится въ въденіи толедскаго архіспископа и управляєтся винарісиъ послъдняго, живущих въ Мадрить), оставалась безъ семинарін; Севилья, архіспископія, не нивла семинарія до 1848 года.

Между твиъ съ царствованія Карда III-го начади сивлью и смылю раздаваться голоса лиротивъ привидлегій высшаго и монашескаго духовенства и противъ обладанія ими огромными имуществами; появляются горячія сочиненія, въ которыхъ основательно доказывается, что крайняя бъдность народа, чрезвычайный упадовъ земледвлія и торговли зависять именно отъ того, что въ рукахъ духовенства не производительно сосредоточены огромивний земли и имвнія. Таковы сочиненія извъстнаго испанскаго писателя и государственнаго человъка конца прошедшаго стоявтія, Камnomaneca: Tratacto de la ragalia de amortizacion; Juicio Imparcial; Respusta tiscal sobre el expediente del Obispo de Спенса; такова записка, представленная королю Карау IV-му министромъ финансовъ г. Кангой Аргельесомъ (Canga Arguelles) въ 1802 году, въ которой онъ плохое состояніе земледвлія, промышленности и торговли прамо приписываетъ сосредоточению земель и имъній въ непроизводительныхъ рукахъ духовенства. Такіе голоса раздавались даже со стороны духовныхъ лицъ; таковъ голосъ отца Марины, каноника церкви св. Исидора въ Мадритъ и вмъсть директора Авадеміи Исторіи, человъка глубоко ученаго и во всей обширности внакомаго съ исторіей своего народа (1). Вообще все

<sup>(1)</sup> Намъ удалось прочитать два его сочиненія: Ensaye Historico-criti-

говорило, что рано или повдно ещископы и моналискіє ордена лишатся своихъ богатыхъ имѣній. Въ виду этихъ опасностей иѣкоторые ещископы шамошецъ сами закотьли осмовать семинаріи для своихъ діоцевовъ----исполнить долгъ, который лемаль на нихъ со времени Тридентскато собора. Но тѣ шть епископовъ, исторышъ самое положеніе внушало больше самонадѣянности, медлини исполнить этоть долгъ до самой послѣдией возможности; таковы были первыя архіепископіи Испаніи Толедо и Севильи: въ Толедо семинаріи была открыта только въ 1847 году, въ слѣдующешъ году была открыта и въ Севильъ.

Вст эти семинаріи при основаніи принимали за руководство правила Тридентскиго собора, а нотому и назывались "соборными" — conciliares, семинаріями ad norman concilii. Тридентскій соборь даласть еписисна козниношь семинаріи: епископь самь, безь всякихь сношеній сь вышь бы то ни было, выбираєть рептора для своей семинаріи, онъ предсадательствуєть и різнасть выборь наставниновь для своей семинаріи, который должень производиться по конкурсу; онъ предсадательствуєть на экзаменахь, на которыкь раздаются степеми. Ректора соборь представляєть намістникомь епископа, —а потому трактуєть его какь отца и тоже какь хознина семинаріи: власть ректора въ семинаріи не ограничена. По собору, семинарія должна быть совершенно замкнутымь заведеніснь: этоть соборь думаль

со вобие la autiqua legishacion de los Reinos de Leeu у de Castilla и другое: Teoria de las Cortes, собственно исторія древних портесовъ Испаніи. Первое напечатано въ 1808 году, а второе въ 1813; но до сего времени оба эти сочиненія ститаются въ Испаніи классическими, по глубина и общирности знакометье съ исторіей Испаніи.

предодранить будущихи иримодеких в пастырей чть той правственной церчи, колорую онь видыть въ дъйствительномъ приходскомъ дуковенствъ. Женщина ве должна переступать порога семинарій: воснитаннивъ могь видъться съ матерыю, съ сестрою-вь воротахъ семинаріи, но никакъ не въ самомъ зданіи семинаріи. Вося питанники семинаріи всі должны жить въ самонь здавін семанаріи. Танова сущность положеній Тридентскаго собора о семинаріяхъ. Въ этикъ поломеніяхъ вакъ нельзя больше выражается, духи того времени и особенныя обстоятельства духовенства датиненаго. Въ тотъ суровый въкъ надъялись только прещеніемъ предохранить воспитаннивовь отъ дурнаго; совершеннымъ удаленіемъ отъ жизни думали пригетовить нравоженныхъ людей для жизни. Къ несчастию, отцы собора объщая въ семинаріяхъ дать заведенія, въ которыхъ бы воспитывалось мірское духовонство, доли семинарівм'в тоть характерь, который имьди и монашескія колденія: они забыли, что въ будущемъ воснитанникамъ семинарій предстояли не монастыри съ затворнинескою жизнію, а жизнь со всёми ся соблажнами; имён эт виду обычай своей церкви-девственность, мірского духовенства, они сибшали его съ молахами. : Они улустили изъ виду то, что для борьбы съ жизнію, для которой предназначались воспитанники семинарій, нужно не невъдение ея, а резвитие : правственияго :чувотва :: и правственной эпергіи. Изв'єстно и до сего времени, что твиъ, отчего хочетъ оградить Тридентскій соборъ воспитанниковъ семинаріи, твиъ они скорве всего соблазняются, сдёлавшись уже приходскими пастырями.

Но соборъ, одредъляя сущность положеній для семинарій, предоставляєть каждому епископу полную сво-

боду предомения этихъ тиминих положения пъ свесму діодезу. Оттого въ Менавін до последняго времени не было совершеннаго однообразія въ семинарскомъ обравованія: епископъ каждаго діоцеза при основаніи семинарім даваль ей свои положенія. Правда, то, что касалось правительственной и нравственной части семинарій, это было подробно опредвлено Тридентскимъ соборомъ, а потому епископы-учредители семинарій мало что могли къ этому прибавлять отъ себя, и слово въ слово, повтория другъ друга, точно повторили правила собора. Но имъ была предоставлена свобода сокращенія и разширенія программы семинарскаго обравованія, смотря по нуждамъ своего діоцеза. И изъ экономическихъ цълей, они иногда сокращали эту программу до крайней возможности. Часто ограничиваясь только датинскимъ языкомъ и богословіемъ, они выпускали изъ семинарій чистых і нев'ядь, не им'ввшихъ самыхъ простыхъ общечеловъческихъ свъденій.

Чтобы имъть достаточное понятіе объ испанскихъ "соборныхъ" семинаріяхъ, мы познакомимъ съ находящимися у насъ подъ руками свъдъніями объ одной изътаковыхъ семинарій, именно семинаріи въ діоцезъ Сегорбе, въ провинціи Валенсіи. Эта семинарія была основана въ 1771 году. Для нея король Карлъ III-й подарилъ зданіс, которое прежде занималось і езуитской коллегіей, съ садомъ и со всъми принадлежностями. Всъ положенія этой семинаріи состоять изъ шестьнадцати артикловъ. Мы по возможности изложимъ всю сущность каждаго изъ этихъ артикловъ по порядку.

1—Трактуеть о титуль или посвящении семинарии и характерь ся учреждения. Каждая семинария Испаніи посвящена какому нибудь святому или догмату, име-

немъ которато она и называется. Настоящая саминарів посвящена имени Святыя Тронцы и св. Апостола Нетра: Правила, которыми она должна руководствоваться — это правила Тридентскаго собора, папскія опредъленія и королевскія распоряженія. Последнее—было вопреки правиламъ Тридентскаго собора, но семинарія основывалась по милости короля.

- 2 О числъ служащихъ, учениковъ и служителей. Въ семинаріи считаются: одинъ ректоръ, одинъ наставникъ теологіи догиатическо-правственной, одинъ наставникъ философіи, одинъ наставникъ грамматикъ высшихъ и реторики, одинъ наставникъ грамматикъ низшихъ, одинъ наставникъ пънія, пасхадія и литургія, майор-домъ или что тоже экономъ, поваръ съ помощимкомъ, портьеръ (швейцаръ) и два служителя, и пятнадцать человыть воспитанниковь. Эти пятнадцать воснитанниковъ содержатся самой семинаріей. Но въ эту семинарію допускаются своекодитные (porcionistas) съ непремъннымъ условіемъ жить въ домъ семинаріи в съ платою за содержаніе; сюда допускаются съ тами же условіями уже получившіє церковное посвященіе, которые бы хотвии усовершенствовать себя въ богословскихъ наукахъ.
- 3—О служба и обязанностих ревгора. Домащиее и экономическое управленіе семинаріей лежить на ректора, который непреманно должень быть священникь, извастный ученостію, благоразуміска и испытанною трезвостію. Она непреманно должень жить и постоянно пребывать ва самой семинаріи, чтобы надлежащима образома мога выполнять обязанности своєго служенія Эти обязанности: предсадательствовать ва семинарской община (словами община—Соющійна, здась на-

вываются всв служащіе въ семинаріи и ся воспитанники), управлять ею здраво и благоразумно, блюсти добрый порядокъ между ея членами и наблюдать, нтобы каждый изъ нихъ исполняль свою обязанность; строго наблюдать за непремъннымъ ніемъ настоящихъ положеній; и вообще какъ чальникь, директорь и отечь нести на себъ все домашнее управление семинарией, заботясь неусыпно н чисто отечески (con desvelo y solicitud paternal) о добромъ восцитанім юношества, о ихъ учебныхъ успахахъи строгомъ надзоръ за ними наставниковъ, заботясь о норядка въ экономім дома, о чистотв и сохранности мебели и вещей, особенно принадлежащихъ сакристіи и церкви, заботясь о хорошемъ управленіи всёмъ принадлежащимъ семинаріи о духовномъ и временномъ благъ всвхъ ся членовъ.

4-О наставникахъ теологіи, философіи и грамматики. Выборъ ихъ долженъ производиться по конкурсу оппозиціи. Сообразно съ опредъленіемъ Тридентскаго собора, при оппозиціи долженъ присутствовать епископъ, какъ предсъдатель, и два депутата изъ канониковъ катедрала. Выбирается достойнъйшій: но должны всегда предпочитаться священники, и за недостаткомъ ихъ тв, которые близки сдалаться ими. Во всякомъ же случав наставники должны быть, по крайней мірт, постриженные влирики. Они, подобно ректору, должны жить и постоянно пребывать въ семинаріи. Имъ вміняется въ обязанность, вибств съ ректоромъ, инспекторскій воспитанниками. Наставники, 38 между собою, должны время отъ времени посъщать комнаты воспитанниковъ, особенно въ часы учебные, и каждый изъ наставниковъ особенно часто дожженъ посъщать комнаты воспитанниковъ своего относительнаго класса. Кромъ того, они, поочередно, по назначению ректора, дожины сопутствовать воспитанникамъ въ катедралъ, на прогулку, въ столовую и вообще когда они выходять всъмъ обществомъ.

- 5—0 наставникъ пънія, пасхаліи и литургіи. Этоть долженъ быть по преимуществу одинь изъ бенефиціантовъ півновъ кафедральной церкви. По этому для него дъластся та уступка, что онъ можетъ жить вніз семинаріи и освобождается отъ инспекторской обязанности: его обязанность только дать лекцію въ извістный часъ.
- 6-0 майордамъ. Имъ долженъ быть священникъ, лице довъренное, извъстный благоразуміемъ и опытностію въдвлахъ экономіи. На его обязанности лежатъ хлопоты по экономіи: сборъ рентв семинаріи, тяжбы и процессы, могущіе возникнуть по этому поводу, выдача жалованья служащимъ въ семинаріи, закупка провизіи и съвствыхъ припасовъ и надлежащее снабжение ими служащихъ, воспитанниковъ и служителей семинаріи. Для этого онъ ведетъ запись приходовъ и расходовъ, и въ концъ каждаго мъсяца даеть отчеть ректору. Эти приходы и расходы туть же подъ фирмою ректора и майордама записываются въ главныя записныя книги fen los Libros Maestros), которыя всегда остаются у ректора, на которомъ лежить вся экономическая отвъственность, а равно обязанность ежегодно представлять экономическій отчеть епископу, какъ того требуеть Тридентскій соборъ.
  - 7, 8 и 9 артиклы говорять о служителяхь, поваръ

ев его помощникомъ, медикъ, хлъбопекаръ и прачкъ. Служители, подобно ректору и наставникамъ, обязаны жить и ностоянно пребывать въ семинаріи. Исключеніе дълается только для повара и его помощника: если они женаты, имъ дозволяется спать внъ семинаріи. Но здъсь всегда нужно предпочитать повара и его помощника, которые были бы не женаты. Устройство дъла о медикъ, хлъбопекаръ и прачкъ предоставляется ректору съ майордомомъ, смотря по количеству воспитавниковъ семинаріи и другимъ обстоятельствамъ.

10-О воспитанникахъ. 15-ть воспитанниковъ, которые могуть называться казеннокоштными, а) непремвнно должны быть изъ этого діоцеза; b) должны быть бъдны, т. е. дъти такихъ честныхъ отцовъ, которые живуть своими трудами и которыхъ годовой доходъ не превышаеть 24-хъ эскудовъ золота, какъ требуетъ того соборъ Тридентскій, с) должны имъть не меньше 12 и небольше 18 лътъ возраста, какъ требуеть этого тотъ же соборъ. Для этого о каждомъ воспитанникъ, при поступленіи въ семинарію, должно быть представлено свидътельство о крещеніи, и кромъ того семинарія секретнымъ путемъ узнаетъ отъ приходскаго священника подъ клятвою, законнаго ли рожденія поступающій въ семинарію, а равно собираеть свъденія о честности, добрыхъ наклонностяхъ, о нравахъ всей той фамиліи. изъ которой поступающій въ семинарію. -Поступающіе въ низшій классъ грамматики должны умъть правильно читать и писать; кто поступаетъ прямо въ классъ философіи, тотъ экзаменуется въ знаніи грамматики; желающій поступить на классь теологіи экзаменуется въ знаніи философіи. Экзамены производител наставниками, каждымъ но своему предмету, въ присутствии ректора.

Принятымъ въ число этихъ 15 воспитанниковъ опредъляется сроиъ пребыванія въ семинаріи, именно: имъющіе отъ 12 до 14 лъть остаются въ семинаріи 10 лъть; отъ 14 до 16 лъть — остаются восемь лъть; отъ 16 до 18 — остаются шесть лъть, такъ чтобы каждый выходилъ изъ семинаріи, въ возрастъ въ которомъ онъ можетъ принять санъ священника. Разуется, это опредъленіе числа лътъ для пребыванія въ семинаріи и имъеть отношеніе къ тъмъ, которые непремънно готовять себя къ духовному званію.

Эти 15 воспитанниковъ какъ при вступленіи, такъ и во все время пребыванія въ семинаріи должны экипировываться на свой счетъ; исключая только одежды, семинарія даетъ имъ все даромъ: пищу, жилище и обученіе. Она же даетъ въ бользни медика, лекарства и услугу; даетъ каждому особую комнату, кровать съ принадлежностями, два стула, столъ и прачку для бълья, всъ это даромъ.

Своекоштные влирики, ищущіе усовершенствованія (Egercitantes) имъютъ все свое; отъ семинаріи они пользуются даромъ только жилищемъ и общею службою дома.

Всв, неисключая своекоштныхъ, должны одвваться по униформв. Исподнее платье должно быть чорнаго цввта изъ сукна, байки или этамина, и ни въ какомъ случав не можетъ быть шолковое или чрезвычайно дорогое. Форма этого платья подобна нашимъ подрясникамъ. Верхнимъ платьемъ должно быть манто, длиное до пятъ, голубаго цвута, съ бордюрой изъ краснаго сукна, которая скрещивается на груди и отсюда чрезъ

оба плеча двумя линінии преть до самаго подола манто, съ тъмъ только различіемъ, что у грамматиковъ эта бордюра идетъ ровно по всему манто, неимъя на лъвой оконечности своей вышитыхъ ни колокола, ни роски; у философовъ же вышито здъсь подобіе колокома безъ роски; у философовъ же вышито здъсь подобіе колокола, безъ роски; а теологи имъютъ на своей бордюръ колоколъ и роску бълаго цвъта.

11-Содержить общія правила для воспитанниковъ: а) семинарія дожна быть совершенно замкнута для анць другаго пола такъ что за вторыя ворота не можеть заходить ни одна женщина, накого бы возраста и положенія не была; равно какъ ни одинь воспитанникъ не можетъ выходить за вторыя ворота безъ особеннаго дозволенія ректора. Также не допускается и не. дозволяется никакой визить женщины, хотя бы это было между двумя воротами входа; между этими двумя воротами входа дозволяется только визить матери, бабушки и родной сестры того, кто ихъ принимаетъ, --- и это съ особеннаго дозволения ректора и на очень короткое время. Визиты мужчинъ принимаются въ Requadro-на площадив, ноторая находится предъ третьими воротами, такъ что постороннему ни въ накомъ случав не дозволяется входить въ комнаты или жилища воспитанниковъ, безъ особеннаго на то разръшенія ректора (1). b) Гавныя ворота семинаріи не отпираются по утру до окончанія семинарской мисы; они должны быть заперты во время мисы и въ продолжение полу-



<sup>(1)</sup> Мы нарочно представляемъ эти частности и будемъ представлять подобныя же дальше, чтобы всякій видълъ, съ какою подробностію опредъявется адъсь то, что насается собственно выправки.

денныхъ репетицій; на ночь должин запираться, лишь только ударять нь молитвамь (') и портьерь осносить тотчась же ключь въ ректору, гдв и получаеть его опять по утру. с) Ни одинъ воспитанникъ не можетв выходить въ городъ безъ компаньена и безъ особеннаго на то дозволенія ректора, къ которому всякій таковой воспитанникъ долженъ представиться, и по восвращеніи подробно расказать ему, куда жодиль и гдъ быль. Впрочемъ, эти дозволенія должны даваться очень ръдко, а ни въ какоме случаю въ день учебный. Когда идуть въ катедраль, на прогудку и при всякомъ вругомъ случав общаго выхода, непремвино должны идти въ сопровождении ректора, или кого нибудь изъ наставниковъ, по два въ рядъ, скромно, неостанавливаясь на улицъ, не заглядываясь ни нанакую городскую новость. Между собою должны хранить порядовъ классовъ и уважение къ старшинству принятия въ семинарію; а потому при общихъ выходахъ напереди должны идти грамматики, за ними философы и наконецъ теологи. d) Ни въ какомъ случав, ни по случаю вступленія въ семинарію, ни по случаю окончанія журса, ни въ день имянинъ, ни по какому другому побужденію воспитанникамь недоаволяется покупать ин рефресковъ, ни закусокъ, на другихъ поздравительныхъ своимъ товарищамъ, ни служителямъ семинаріи. е) Ни въ какое время, ни въ какомъ мъстъ воспитаннием не могуть пграть въ карты, пости и другія авартных игры, хотя бы это было безь интереса, единственио

<sup>(1)</sup> Toque de Oraciones.—Ударъ нъ молитвамъ бываетъ около семи часовъ вечера. Въ древности въ втотъ часъ собирались на молитву въ церковъ; но теперь въ этомъ часу церкви обыкновенно бываютъ заперты, коти обычай ударять въ колокола остатся неизмененъ.

съ цвлію развлеченія. f) Каждый воспитанникъ долженъ заботиться о чистоть своей комнаты, по крайней мъръ каждую субботу выметать изъ нея пыль, перебить свою постель и держать въ своей комнать все въ порядка и темъ пріучаться къ доброй, упорядоченной жизни; ни въ какомъ случав воспитанники не мог гуть имъть въ своихъ комнатахъ оружія, музыкальныхъ инструментовъ, никакихъ вещей и никакой мебели, кромъ кровати, стола, двухъ стульевъ и еще какого нибудь эстампа или изображенія предмета святаго или исторического и своихъ книгъ. Воспитаннику можеть быть дозволено имъть шкатулку или ящичекъ съ своимъ ключемъ, который впрочемъ всегда отдается ректору, лишь только онъ его потребуеть, равно какъ и ключь отъ комнаты. Въ комнатъ ни въ какомъ случав не дозволяется запираться извнутри; твиъ болве не дозволяется ни какому воспитаннику входить въ комнату другаго, особенно же въ часы репетицій и приготовленія уроковъ. За этимъ непрестанно наблюдають ректоръ и наставники. д) Этому всему подчиняются какъ воспитанники казеннокоштные, такъ и своекоштные и ищущіе усовершенствованія клирики, съ тэмъ только различіемъ, что своекоштные платять за столь ежемъсячно восемьдесять реаловъ по триместрамъ; плата должна производиться до начала триместра по крайней мъръ за четыре дня, въ противномъ случат безъ дальныхъ хлопоть воспитанникъ долженъ оставить заведеніе.

12—О присутствіи воспитанниковъ семинаріи въ катедраль и при домашних религіозныхъ актахъ. Въ семинаріи есть свол церковь; но по обычаю западной церкви, въ семинарской церкви, какъ домашней, со-

36

вершается только миса de гезап—дитургія модитвенная, но не дитургія съ півніємъ (cantata mayor). Для сдушанія этой литургіи и вообще для пріученія себя къ церковному служенію воспитанники въ большіє праздничные дни отправляются въ катедрадъ всёмъ обществомъ; въ менте торжественные дни отправляется для этого двъ трети ихъ, а еще въ менте торжественные только одна треть ('). И "поэтому, чтобы болте достойно они могли присутствовать при божественномъ служеніи и составлять одно тівло съ другимъ духовенствомъ", они допускаются къ первому церковному посвященію безъ особеннаго испытанія, титла и назначенія.

Для той же самой цёли, т. е. для надлежащаго приготовленія воспитанниковъ семинаріи къ церковному служенію, необходимо, чтобы они ежедневно присутствовали при мисё и по крайней мёрё одинъ разъваждый мёсяцъ приступали къ таинствамъ покаянія и причащенія. "О пунктуальномъ исполненіи этого ректоръ ревнуетъ неослабно". Поэтому первымъ занятіемъ и первою заботою воспитанниковъ каждое утро

<sup>(1)</sup> Между первыми считаются: день крещенія нашего Господа (La Epifania del Senor), Великій четверкъ, первый день Воскресенія—Пасжи, Вознесеніе, День Пятидесятницы, День Св. Троицы (какъ извъстно
эти правдники на западъ раздъляются), Согриз Domini, день Св. Нетра
Апостола, Усценіе, день Всъкъ Святыхъ, Рождество. Между вторыми,
день Обръзанія, Срътенія (dia de la Purificacion), Великіе Пятокъ и
Суббота, второй и третій день Воскресенія— Пасхи, второй и третій
день Пятидесятницы, день Св. Іоанна Крестителя, Св. Іакова Апистола,
Рождества Богородицы, Введенія, Зачатія Пресв. Богородицы, цанунъ
Рождества, второй и третій день Рождества, всё дий молебныхъ процессій и другіе дни, въ ноторые соборный кабилодъ церемоніально выжодить изъ церкви. Между последними: всё дни воскресные и мадые
правдники.

дрисудствовать при мись. Дишь только поднимаются воспитанники съ кровати въ назначенний часъ, до удару звонка всъ собираются въ церковь для присутствія при мисъ, которую совершаеть одинъ изъ наставниковъ, всегда очередной. Прежде, чъмъ начнется мися, воспитянники въ перкви приготовляются къ нед моленіемь въ Святому Духу, хоромъ воспавая гимнъ: Veni Creutor... съ стихомъ: Emitte..., послъ котораго наставникъ, имъющій соверщать мису, говорить модитву: Deus qui corda... За тъмъ всъ становятся на колъни и въ молчаніи четверть часа употребляють на умственную молитву, на воздаяние благодарности Богу за милости, полученныя въ прощедшую ночь и прощедшій день и на прошеніе новыхъ милостей "въ Въръ, Надеждъ и Любви". Послъ этого приготовденія начинается миса и совершается съ величайшимъ уминеніемъ и благоговъніемъ. Если ректоръ захочеть поиочь такому настроенію воображенія короткимъ чтеніемь изъ какой нибудь духовной книги, то это въ его волъ.

На ночь, предъ ужиномъ въ назначенный часъ, точно такимъ же образомъ воспитанники собираются въ церковъ и хоромъ поютъ акаеистъ Божіей Матери съ молебномъ (Letania) Ей, Salve со стихомъ; послъ чего наставникъ, очередной служащій, читаетъ Ей молитву; послъ того всъ просять покровительства Святыя Троицы (семинарія посвящена имени Святыя Троицы) противъ князя тъмы и его ночныхъ навожденій антифономъ дня Святыя Троицы, который начинается такъ; Renedicta sit Saucta... съ стихомъ: Benedicamus и молитвою: Omnipotens Sempiterne Deus... Наконець употребляется четверь часъ на ущственную молитву, какъ поутру, такъ, чтобы на

Digitized by Google

пъніе аваенста съ модитвами и умственную модитву было употреблено около получаса.

Святыя таниства исповъди и причащенія, сообразно съ опредъленіемъ Тридентскаго собора, воспитанники должны принимать по крайней мёрё разъ въ мёсяцъ, несчитая здёсь торжественных празданковъ, въ которые это дёло предоставляется волюрентора. Кромю того, воспитанники, а съ ними ректоръ, наставники и всё служители дома въ Великій Четвертокъ, въ общее причащеніе должны присутствовать въ катедраль и причащаться своимъ порадкомъ. Ежегодно яъ открытію учебнаго курса воспитанники въ продолжение предшествующихъ началу курса девяти ваканціонныхъ дней должны приготовлятся сеятыми упражиеніями, въ которыхъ руководить ихъ должны ректоръ и наставники, «умиляя ихъ ръчами и увъщаніями». Въ продолженіе всего учебнаго года каждую субботу вечеромъ наставники употребляютъ полчаса на объяснение воспитанникамъ «Христіанскаго Ученія Римскаго Катихизиса» (La Doctrima Christiana del Catecismo Romano), дълая предварительно переводы изъ него на кастильскій языкъ техъ пунктовъ, которые следуеть по порядку объяснять въ тоть вечеръ.

13—О присутствіи въ столовой и при другихъ актахъ всей общиной семинаристовъ, независимо отъ ученія. Воспитанники три раза въ день въ назначенные часы входять въ столовую: поутру къ завтраку, въ поддень къ объду и въ третій разъ къ ужину. Во всё три раза, они, по звоику, предварительно собираются въ комнатъ, смежной съ столовой, и здёсь изъ рукомойника моють руки; послё чего за разъ всё, по два въ рядъ, идуть въ столовую, раздёлиясь потомъ на двё линіи и каждая пара занимая мёста vis-a-vis. Занявши мёста,

всё ждуть, пока президенть столовой изъ семинаристовь, дёлая крестное знаменіе, не скажеть молитву: Oremus, Benedic Domine nos, et haec tua dona, quae de tua largitate sumus sumpturi. Per Christum Dominum nostrum. Amen. Послё чего всё садятся за столя. При выходё изъ-за стола тоть же президенть дёлаеть знакъ вставать и когда онъ прочитаеть: Agimus tibi gratias Omnipotens Deus pro universis beneficiis tuis, qui vivis et regnas in saecula saecularum. Amen — всё выходять изъ столовой въ томъ же порядкё, въ какомъ вощии. За обёдомъ и ужиномъ воспитанниками по очередно читается что-нибудь изъ духовныхъ сочиненій.

При выходъ изъ семинаріи въ катедраль, на прогулку въ поле и при другихъ общихъ выходахъ, всъ воспитанники собираются въ одну комнату и оттуда уже выходять по два въ рядъ; возвращаются опять всегда въ туже комнату.

Во время прогудовъ въ полъ, во время игръ въ семинарскомъ саду ни одному изъ воспитанниковъ ни подъ какимъ видомъ не дозволяется скрываться отъ глазъ всегда присутствующаго при этихъ случаяхъ наставника. Если угодно будетъ дозволить воспитанникамъ игры, собственно для тълеснаго упражненія, то можно дозволить игры въ Bochas (катаніе шаровъ, въ родъ игры въ кегли), въ Reguilete (игра, особенно распространенная въ Каталуніи, нъчто въ родъ греческихъ дисковъ, состоящая въ бросаніи тяжолыхъ желъзныхъ плитъ) и игру de Trucos (нъчто въ родъ игры на бильярдъ, для которой впрочемъ не требуется ни стола, ни комнаты, и которая можетъ производиться въ полъ); но ни въ какомъ случав недозволяется игра въ мячикъ (de Peloto похожа на нашу игру въ лапту), de salto (игра состоящая въ перепрыгиваній другь чрезъ друга, для которой у насъ есть свое названіе — uexapda), ез перепонки и другія подобныя, требующія неумъренныхъ напряженій и опасныя; вообще можно дозволить тъ игры, которыя не поставляють воспитанниковъ въ необходимость — сбрасывать свои манто.

14-Содержить въ себъ росписаніе пищи на цълый день и для всъхъ членовъ семинаріи. Это росписаніе имъетъ характеръ мъстный, но все таки можетъ быть не безъ интересно и для насъ. А потому мы изложимъ сущность этихъ положеній. Каждому члену семинаріи, не исплючая ни кого, отъ ректора до служителей, полагается по двадцать четыре онсы (1) хлъба на каждый день. Мяса ректору, наставникамъ и майордому полагается по 16 онсъ на денъ каждому, воспитанникамъ и служителямъ по 10 онсъ каждому, со всъмъ необходиобъда и ужина, — что распредъляется для мымъ по следующей форме. Для завтрака каждому отъ четырехъ до шести опсъ хлъба большимъ количествомъ плодовъ сухихъ или свъжихъ, смотря по времени, такъ чтобы, замъчаетъ остроумно авторъ положеній, «это быль завтракъ студентовъ, а вовсе не завтракъ работниковъ». Въ объдъ каждому дается половина опредъленнаго на день количества мяса, которое варится въ общемъ котлъ, дается съ достаточ-

<sup>(4)</sup> Провинціи Испаніи употребляють различную міру вісовь. Кастилія считаєть въ своемъ фунть 16 онсъ, —это будеть почти равняться нашему фунту. Каталунія въ своемъ фунть считаєть 32 онсы, — и это будеть немного меньше нашихъ двухъ фунтовъ. Въ провинціи Валенсіи, къ которой принадлежить Сегорбе, употребляется міра вісовъ каталунская. —Здісь разумівется надобно обратить вниманіе на то, что діло идеть о біломъ клібів, который питательніве и котораго ізстся меньше, чімъ нашего чернаго.

нымъ количествомъ свинаго жира для его приправы, съ горохомъ и овощами времени, такъ, чтобы мясо съ своими приправами дало достаточно питатольное блюдо. Здівсь дівло идеть объ обывновенномь, всеобщемь и ежедневномъ испанскомъ куманьв, которое составляется изъ всёхъ вышеуказанныхъ элементовъ и называется cocido или puchero. Изъ бульона, въ которомъ варилось мясо для cocido, дълается, по обычаю Испаніи, супъ арросовый, вермишельный и пр., который должень быть дан всвхъ индивидовъ семинаріи нушаньемъ, предваряющимъ сосібо. Третьимъ и последнимъ куманьемъ служить небольшое количество сухихъ или свъжихъ плодовъ, смотря по времени. За ужиношъ дается прежде всего каждому по порцін салата, приготовленнаго въ сыромъ или вареномъ видъ, за тъмъ вторан половина опредъленнаго на день количества мяса въ подливь и наконецъ, какъ за объдомъ, десертъ, сыръ, плоды сукіе или свіжіе. За об'ядомъ и ужиномъ каждом у дастся отъ осьми до десяти онсъ хлъба.

Только ректору, наставникамъ и майордому, которые всё вмёстё ёдять за однимъ столомъ и одно и то же съ семинаристеми, хотя и отдёльно отъ нихъ, дозволяется употребнять вино; для этого на всёхъ ихъ дается одна бутылка вина для обёда и другая для ужина. Повару и его помощнику, каждому на день дается одна бутылка вина. На всёхъ прочихъ, какъ семинаристовъ, такъ и остальныхъ служителей, ставится на столъ достаточное количество кувшиновъ воды.

Въ даи торжественныхъ праздниковъ и въ дни причащеній, когда не бываетъ завтрака, благоразумію ректора предоставляется вибсто завтрака въ объдъ прибавлять одно блюдо экстраординарное. — Въ дни воздер-

жанія объдь должень состоять изь одной тарелки постнаго супа, одной пары ящи и одной порціи рыбы, которая обыкновенно приблизительно должна равняться четыремъ онсамъ на каждаго; ужинъ- изъ салата сыраго или варенаго, другой пары яицъ и обыжновеннаго десерта. Въ дни заповъдныхъ постовъ предоставляется благоусмотрительности ректора заставлять говеть техъ изъ воспитанниковъ, которыхъ онъ признаеть для этого достаточно сильными, преимущественно тахъ, которые имъють больше 16 льть возраста. Ни въ какомъ случав не дозводиется уносить въ комнаты изъ столовой жавба или другаго чего съвстнаго. Ректоръ и наставникъ должны строго наблюдать, чтобы ни служители и никто другой не могли приносить въ ученическія комнаты ни плодовъ; и ничего другало събстнаго, безъ особенныхъ причинъ, какъ напр., болезни, когда на это дрется дозволеніе ректора или наставниковъ.

15—Содержить распредъленіе часовь занятій, отдыха и всей ежедневной жизни. Оть дня Крестовоздвиженія въ сентябрь до Воскресенія—Пасхи всь встають поутру въ пять часовь; по звонку идуть въ церковь на молитву и для присутствія при мись, что продолжается около получаса, именно оть пяти съ половиной до шести часовь. Посль чего каждый возвращается въ свою комнату убрать свою кровать и позаботиться о чистоть своей комнаты,—на что дается четверть часа, именно оть шести до шести съ четвертью, когда звонокъ сзываеть всъхъ на завтракъ, на который употребляется другая четверть часа—до шести съ половиной. Въ это время каждый отправляется въ свою комнату и въ молчаніи готовить урокъ къ классу до осьми съ половиной, когда бываеть звонокъ къ классу и каждый дол-

женъ итги въ свое отдъленіе, гдв всв воспитанники въ занятіяхъ съ своими наставниками остаются до десяти съ половиной часовъ. По выходъ изъ плассовъ всъ расходятся по своимъ комнатамъ и до 12-го часу приготовляють уроки къ послъобъденному классу. Въ 12 часовъ бываетъ звонокъ къ объду. После объда все вместъ въ сопровождении одного изъ наставниковъ идутъ въ садъ или на террасы дома подышать свъжимъ воздухомъ, и пользуются здёсь отдыхомъ до часа. Тогда каждый возвращается въ свою комнату и безъ шума до двухъ часовъ можеть заниматься чемъ угодно. Съ двухъ часовъ до трехъ каждый долженъ запиматься повтореніемъ урока. Вътри часа всв идуть въ классы, каждый въ свое отдъленіе и занимаются съ наставниками до пяти часовъ. Отъ пяти до пяти съ половиной дается воснитанникамъ свобода сношеній между собою, разсужденій, разговоровъ, впрочемъ подъ непремъннымъ наблюденіемъ наставниковъ. Съ пяти съ половиной до семи съ половиной каждый возвращается въ свою комнату и въ молчаніи занимается приготовленіемъ уроковъ. Съ семи съ половиной до осьми употребляется на молитву и аканисть. Въ восемь звоновъ въ ужину, послъ котораго всв могуть собраться въ общую комнату или каждый въ свой классъ и здёсь оставаться свободными до девяти, въ девять каждый отправляется спать въ свою ROMHATY.

Съ Воскресенья—Пасхи до дня Крестовоздвиженія всъ встають въ четыре съ половиной часа; сообразно съ этимъ распредъляются и остальные часы дня.

Съ 15 іюля до 15 сентября даются вакаціи. На все это время воспитанники теологіи и философіи могуть отлучаться въ домы своихъ родителей, но грамматикамъ

дозволяется отлучаться только на 15-ть дней. Въ эти два мъсяца вакацій, по причинъ жара, лекцій нътъ. Но воспитанники однажды въ день отъ 7-го до 8-го часа утра должны собираться въ классъ и проводить время въ занятіи съ наставниками. Все прочее время дня воспитанники и въ вакаціи должны проводить по росписанію, указанному выше, не отступая ни на шагь отъ обыкновеннаго распредъленія часовъ на отдыхъ и занятія, съ тъмъ только различіемъ, что часы, назначенные собственно на присутствіе въ классъ и занятіе съ наставниками, воспитанники должны употреблять на ученіе и чтеніе въ своихъ комнатахъ.

За этимъ, положенія указывають руководства по богословію, философіи и грамматикъ. Для Богословія укавывается: Theologiae Clericorum Séminariis acommodatae Summarium, Дю-Гамеля (Juan Bantista Du-hamel); для философіи рекомендуется тотъ же Дю-Гамель: Philosophia vetus et nova. Кромъ того, въ дополнение въ Дю-Гамелю для новой философіи указывается сочиненіе отца Хаккира (Padre Jacquer): Institutiones Philosophiae ad studia Theologica potissimum acommodatae. Указывая на эти последнія руководства, составитель положеній замечаеть, что "держась этихъ руководствъ, мы не хотимъ держаться нивакой опредвленной системы. На обоихъ факультетахъ нашей семинаріи предписывается постоянно внушать ненависть къ школь. Будеть болве прилично, если профессоры этихъ факультетовъ станутъ украшаться титуломъ теологовъ католическихъ и философовъ христіанскихъ". Для грамматики латинской и кастильской рекомендуется держаться метода, какого вообще держатся въ школахъ Испаніи, и не указывается частныхъ руководствъ.

Кром'в обыкновенных лекцій и упражненій, оилософам'я и теологам'я на каждый м'ясяцъ поручается изложить, развить и защитить главное положеніе, которое раскрывалось въ этотъ м'ясяцъ наставникомъ. Это поручается ймъ дёлать поочередно. Приготовившись предварительно, каждый воспитанникъ дёлаетъ это публично предъ цёлымъ сообраніемъ наставниковъ и всёхъ воспитанниковъ этихъ обоихъ отдёленій. — При выпускъ точно такимъ же образомъ оканчивающій курсъ воспитанникъ развиваетъ и доказываетъ данную тему публично въ семинарской церкви, куда приглашаются и постороннія духовныя лица.

Вообще, каждый годъ производятся два раза экзамены, и каждый разъ воспитанники экзаменуются въ томъ, что они изучали въ прошедшую половину года. Одни экзамены производятся въ послъдніе девять дней сентября, а другіе—въ недълю Воскресенья и св. Оомы.

16— и последній артиких говорить о наказаніяхъ противь преступниковь. Въ числе наказаній за меньшія вины, каковы случайныя нарушенія семинарскихъ положеній, полагается: лишеніе прогулки, лишеніе завтрака, обёда, предложеніе вмёсто обёда хлёба съ водою; за большія вины, между каковыми считается и неоднократное нарушеніе этихъ положеній, заключеніе въ карцеръ и зерэ (нёчто въ родё нашего наказанія, известнаго у насъ подъ названіемъ—колодки). Н'єсколько разъ наказанный такимъ образомъ выгоняется изъ семинаріи какъ неисправимый. О тёлесныхъ наказаніяхъ не упоминается.

Такова сущность положеній одной изъ соборныхъ испанскихъ семинарій. При изложеніи мы опускали нъкоторыя неважныя и незначительныя частности, старансь

сохранить все болье или менье характеристичное: такъ мы неопустили положеній объ играхъ и столь, - предметахъ повидимому неважныхъ и низкихъ для того, чтобы на нихъ обращать вниманіе, когда дело идеть объ образованія духовных воспитанниковъ. Въ нашемъ изложении читатель видить, что адъсь дъло касается больше всего механизма воспитанія, воспитательной выправки, но мало говорится и мало дается правилъ и наставленій о самомъ воспитаніи и образованіи. Но это не вина нашего изложенія, а самыхъ положеній. Это, кажется, особенность всёхъ латинскихъ духовныхъ заведеній запада: здёсь мало обращають вниманія на гармоническое развитіе воспитанника, но строгостію правиль, безусловнымь подчинениемь имь развивають въ воспитанникахъ ту упругость и ту часто совершенно механическую регулярность, которымъ одни удивляются и хотять подражать, а другіе, ціня ихъ, жальють, что подъ этою упругостію и регулярностію въ большей части случаевъ нътъ ни сердца, ни души, въ которыхъ и съ которыми только и живетъ религіозное чувство. Соборъ Тридентскій смущался распущенностью приходскаго духовенства, но онъ не совсемъ понялъ причины этой распущенности. Лютеранство указывало ее въ отсутствіи религіознаго чувства и образованія. Но соборъ Тридентскій, нъкоторымъ образомъ отождествляя и безпорядокъ, произведенный Лютеромъ, и безпорядокъ, замъчаемый имъ въ духовенствъ, то и другое сводиль къ одной причинъ — непослушанію. Поэтому, естественно и въ своей программъ семинарій обратиль вниманіе на эту сторону: положиль себъ изъ новаго покольнія сдълать приходскихъ священниковъ, которые бы въ школъ заучили механику жизни, мало заботясь дать имъ что

нибудь положительное. Однимъ словомъ, въ программъ семинарій по Тридентскому собору, вполнѣ живо чувствуется тоть основной характеръ, который во всей широтѣ развить потомъ въ заведеніяхъ ісзуитскихъ— «дѣлать католиковъ, а не развивать убѣжденія, даже если нужно уничтожать эти убѣжденія, когда они становятся въ разладъ съ предположенной ісзуитизмомъ цѣлью».

Каждая семинарія Испаніи имъеть свои особенныя положенія, или свой особенный уставъ, но которые въ сущности сходны сь тъми, которыя мы изложили, потому что всъ они основаны на однихъ и тъхъ же правилахъ Тридентскаго собора. Каждая семинарія своихъ положеній держится досель.

## огаяваенів

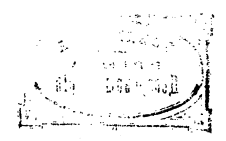
ПЕРВОЙ ЧАСТИ ХРИСТІАНСКАГО ЧТЕНІЯ ЗА 1864 ГОДЪ.

## I.

## XPRGTIARGRAR MESHD E APRIKADEGTA

| • • •                                                 | Cmp.        |
|-------------------------------------------------------|-------------|
| Въ чемъ первоначальная причина невърія?               |             |
| Слово въ день возшествія на престоль Его Императорска |             |
| Величества, Благочествившаго Государя Императора Ал   |             |
| сандра Николаевич                                     |             |
| Евангельское чтеніе въ недблю сыропустную             |             |
| Доколь положу совьты въ души моей, бользни въ сердив. |             |
| емь день и нощь?                                      |             |
| Причащение въ темницъ                                 | . 403-418   |
| •                                                     |             |
| II.                                                   |             |
| FREBRO-BOFOGROBGRIR H3GRBROBARIS                      | j.          |
| Исторія базиліанскаго ордена                          | 5. 419-564  |
| Происхождение и безсмертие человъческой души. 76-9    | 0. 188-228  |
| O natorhumin Moncea                                   | . 143—187   |
| Римскія катокомбы                                     | . 292—354   |
|                                                       |             |
| ш.                                                    |             |
| COBPRESENCE OBOSPĖRIE KEPROBENIS KIRĮ I BOLOCHOBCKOĶ  | LETEPATYPH. |
| О возстановленіи въ англійской церкви монашества.     | 91_101      |
| Сульба православной перкви на Іонійских островах.     |             |
|                                                       |             |

| Критическія замітки о книгі Ренана: «Жизнь Імсуса» 116—142   |
|--------------------------------------------------------------|
| Миссіонерская повздка туруханскаго игумена Мисанла въ        |
| 1788—1789 годахъ                                             |
| Библіографическія зам'ятки о книг'я: «Обозр'яніе пермскаго   |
| раскола такъ называемаго старообрядства» 241-272             |
| Къ вопросу объ удучшения быта православнаго духовенства      |
| въ Россін                                                    |
| Нъсколько словъ о самосожигательствъ раскольниковъ . 378-382 |
| Правила константинопольского музыкального общества. 383-389  |
| Отъ начальника алтайской духовной миссін 390—393             |
| Извлеченіе изъ отчета начальника Императорской духовной      |
| миссін въ Пекинт архимандрита Гурія о состояніи и дъйст-     |
| віяхъ сей миссіи въ теченіи 1859—1862 годовъ 493—505         |
| Духовныя семинарів въ Испанів 506-535                        |





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

3 2044 105 195 242