辛酉年十一月出版 第

期

上海亞洲學術研究會印行

The Journal

of

The Asiatic Learning Society

Vol. 4 No. 2

November, 1921

南京圖書館夢

#### 〇圖畫類

一期目錄

秦度

韓文范 )論說類

中國四部書闡原 禮經纂疏序

章氏遺書序

中國之弭兵學說

〇專著類

孝經學

諸子要略 補宋書宗室世系表

目錄

台莪兒自我擴大與赫爾褒茲自然征服論爭辯書後

曹元弼 張爾田 敬 庵 庵

曹元弼

羅振玉 孫德謙

長春道教源流 和林三唐碑跋

摩尼教流入中國攷

西夏國書略說

孫韶讓傳

勝朝粤東遺民錄後序

反切求蒙跋

上仁和相國書

)叢錄類

蕙風簃隨筆

通激主義之夢想與事實轉錄英國牛津大學圖書公司刑本

漢書藝文志舉例序 吳郡駢體文徵序 劉孝女贊

張其淦 孫德謙 張爾田 曹元忠 曹允源 棱

陳教友 釋 王國維 羅福長 持

況周頤

荔

垣

日錄

羅素之中國文化觀 錄商報德國人之傾向東方文化 錄申報

○譯稿類 列寧對於布爾希維克之失望 雖申報

中國與憲法

春秋大義

讀易老人

目錄

)圖畫辣

先聖像

乾隆御書用十二辰本字題四庫全書

)論說類

中國學術要略

孫德

論六經爲經世之學

史權論

諸子通考序

中國法律生於禮

中國之弭兵學說

)專著類

諸子要略

西夏國書略說

孝經學

朝

西胡考

孫德謙

)譯稿類

雜誌例言

王國維

春秋大義

中國與憲法

辜湯生

證易老人

[○文苑類

葉侍講墓誌銘

禮議序

通義堂文集序 五代詠史詩鈔序

與王方伯論駢體書 )叢錄類

釋平天下

錄時事各報

庵

)本會紀事類

本會簡章 附亞洲學理淺識

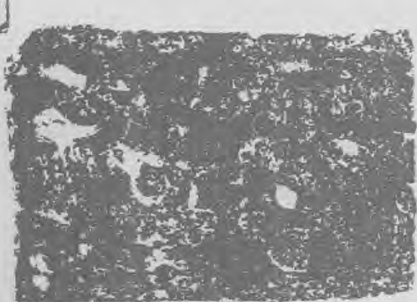
陳曾矩

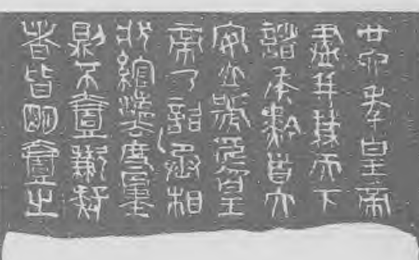
孫德謙

張其淦

四









女者張其你

震

洲

誌

孔子修春秋

所謂

其

義

竊取者則不復知之矣至於諸子專家

方且

屏為

異端

無

有究

其

源

流

得 失

者.

兩

漢

U

降

切名墨從橫皆成絕響卽問

有治其

書者亦

(僅疏

釋

字

句玩索辭章

試問

其意

指

所

在.

# 中

孫

諸 中 撮 則 自 曲 紀六藝及小學等書二乙部有古諸子家近世子家兵書兵家術數三丙部有 爲 子咯四日詩賦略 其 國之書美矣備矣約 部有詩 指 M 略猶 意撰 定 矣雖然自有 未名之爲集也自晉秘書監 別錄二十 賦圖讚汲 Ħ. 卷向 家書. 四部以 日兵書略六日 而言之則爲 · 歿後其子敵卒成父業遂爲七略七卷七· 所異於後世著錄者乙爲子丙爲 來治經則 四部四部者經史子集是 術數略七日 荷島 (訓詁義) 因魏 理各守門戶之見作史 鄭默中經 方伎· 略. 觀其分別部 之學 史而 也昔者劉 更著新簿始分四 己然唐修隋書經史子集四部之名: 略者一日輯 居經子 則 向 紀傳編 氏之校書 部以總括 史記舊事 而 年斤斤 略二日 外 史無 中 祕 零書 一 專部 於體 也條 皇覽簿雜 藝 一路三 詩 其篇 例 雜 甲事. 部. 賦

說 中 國四 部 書闡 原 忽墨

倜

然無

所

歸

宿是以

歴覧

藏

家目錄四部之中莫多於詩

文別

集有由然也記有

之或

原也

或

則

槪

**呼未之得** 

也

叉自集部

旣

興

凡能文之士

志在

不朽亦幾

人 各

二集

其

體

則 有

解

傅

其旨

則

吾讀

漢

書

宣

帝

紀

詔

日

蓋

聞

堯親

九

族

以

和

萬

國

厥

蒙

遺

德

奉

承

聖業

惟

念宗室

屬

未

莁

m

以

罪

理

史

世

序

於

所

有

改

行

勸

善

其

復

屬

使

得

自

新

叉韶

 $\Box$ 

書云文王

作

艢

刑

茲

無

赦.

吏修

身

奉

法

未

有

能

稱

朕

務 本 # 亦 中 國 有 四 取 部 中 書 國 74 部 書 攷 其 原 者 字吾 請 爲 推 闡 之學 者 蓋 不 可 不 知 者 也 經 爲 孔 子 所 於

闁

原

之家. 常 經 彖 如 删 此 太 禮 繁象 經 義 不 何 行 師 定 哉日 葽 者常 上宋 則 合於是追 其 其 春 行野競 失 說 素 秋 篖 之迁 更以 契后 所 也 桂 存 則 誦 舜 謂 文 ¥ 古 音. 遠 國 跡三 記 以 習 稷 之 萬 迻 史 史 者 闵 事. 來 世 中 一代之禮 史記 皆 籍 使 逃 相 出 人 不 易 廏 先 無 傳 舌 而 也. 之事 之常 聖 推 作 周 帝 古 不 Z Ž 經 知 序 Ė 者 春 之吾慮 書傳. 教 實 秋 盛. 世 道 經 政 前 用 不 也 上 至 世 教 夫載 能 史所 至 之大 不 幽 上 不 隱. 厲 分. 難 措 乎 紀 之空言 芝 記 之缺 於 後 唐 法. 下 於 之說 今 錄 訖 虞 所 統 哀 於官故 治 之際 B 者 以 百 遇之 經 矛. 據 術 也 垂 誡 惟 者 或 如 魯 Ħ. 下 也 見之行 至秦 篇. 親 明 不 易 後 管 不 掌 季 求 經 王 周 寧 之事 之爲 其 弦 穆. 者 太 故 歌 唯 爲 事 殷 編 也 1 運之三 史固 孔子 之以 是 史 以 周 書 次 爲 興 則 其 藏 旣 法守 求 章 己. 自言之矣 東 禹 事 外 公合韶武 惟 代 (遷官失) 制度後 詩三千 史禮 貢 章 七 行 旣 干 拿 旬 水 在 然則 之儒. 之音 餘篇. 宗 春 其 之爲 人 子 秋 守. 後 所 伯 憑 六經 樂隷 學 經 孔 決 則 Œ 去 失之 樂 籍 獄 囟 其 必 子 謂 漢 者 雅 者 相 歷 重 司 穿鑿 其 樂詩 稽 世 原 與 頌 取 聘 道 尊 贊 本 周 之 通 मि 經之 史 易 性 於 爲 施 流 頟

甚 賢材 羣經 其 赦 莫可 下 規 與 隨 土 不 天 若唐宋而 夫 厲 精 更 後有漢語 始 姑 舉 魏諸 史爲足 事 明 Ź 取 可 知 而 損益 漢 代 也由是言之即 庶 政. 咸 能 依 經 謂 而 行. 亦 以 其 時

雜

誌

35

家之史 時 載 錄 若 或 不 係 陳 'n 壽 哉. 後 史者 三 代 纂 國 剏 修 志 雖 始 於司 此 立 類 國 是已. 馬 不 及 遷 至 百 其 其 後 年. ·地處 班 是 固繼之自: 非 得 偏 失 隅 劉 亦 時 有 知 幾 厥 論 焉 後. 二之秦詳 爲 遞 一之秉 相 祖 述有 則 筆. 以 無 待 紀 言 朝 其 也 興 必 吾 衰 有 嘗 大 ----朝 沼 略 之史 流 其 間 而 叉 溯 或 其 有 出

之漢獻 至 知 也. 也 網 史部 因 他 蓋以 經 其 羅 舜 陳 之盛 昔 櫽 陸 靈 者 地 事 原 Ż 之史 賈 誠以 亦 秳 命 帝 經 理 E 之漢 出 篇 本 尙 涌 刑 託 無 時. 春 於經 以 相 史 始 遺 不 書 有元 法 楚春 爲常 載 之大 班 秋 續 則 於 無 之禮 書 叉 經 濫 爲 何 爲 經 文煩 原 格. 東 也 秋 史 原 說 矣 不 樂作 於 彼 班 周 經 亦 孔 者 出 而 衍之後 於經 始 昌黎 難 固 彰 志 至 書之禹貢  $\Box$ 藝文故 焉 魯夏 病 省 Ŀ 文 明 省於 命 湯 韓子 世 温 也吾更 較 <del>以</del>之史禮 荀 武 史策 公通 著 魏 之隆 不 嘗欲 悦 尙 呂 哉 紀 有 立 刑 鑑 書. 傳 也 依 FI. 之合 襲用 史部. 樂則 左 詩 周 說焉 作 攷之 史 事 部 傳 易 豁 唐 人 、歌之春 隋 史家 之中 以 之一 於 經 爲 虞 爲 而 太 名. 伏 志 編 分 編 夏 經發 之以 史公 殷 羲至 年 則尤 之天官平 有 年. 凡 決 體. 周 舊 秋 職 書即 顯 之通 斷 文王 潛 官 采 事 事 作 善 各 篇 然易見矣宋 漢 德 類 去 一之史 之 紀三十 貶恶 準自子 史 附 類 也. 取. 耳 也 幽 然 春 作 厠 體 爲 荷 更記 尙 光 秋 推 原 圓 書爲 於周 之後. 長作 誅 篇 敍 非 \_\_\_\_ 用 代 錄 深 自 神. 世 則 奸 袁樞. 之德 序日 堯舜 明 諛 官 志 無 真 知 編 其 其 有 古 於 尙 年 今大 復創 至秦 不 伏 書 褒 後 踵 旣 儀 義至 芝 史 春 周 援 注 雖 死 室 遺 贵 經立 穆 名目 夫 體 秋 篇 紀 不 乏 也. 也 非 非 純 天 事 而 史詩 厚 謂 賏 徒 變 說 則 下 導 作 本 芝 經 譏 作 更 其 末. 原 也. 原 紀 史 於經 綸 易八 m 刺 於 事 其 抑 爲 知 吉 儀 本 不 而 而 能 卦. 體 哉. 末 派

p 國 Щ 部 書 闡

詩.

無

以

言.

쥧

E

誦

詩

百

使

於

四

方

不

能

毐

對

雖

多

亦

奚

以

爲

若是

儀

秦

輩

歷

說

時

君

於

國

Z

Ш

Ш

者

文

<u>F</u>

斥

瀐

風

物

皆能

瞭

然

如

指

諸

掌

非

通

於

詩

教

者

不

足

語

此

小

靗

家

出

古

之稗

官

解

者

謂

王

者

欲

知

閭

巷

風

俗.

立

稗

官

使

稱

瓷

之則

青

史周

考

諸

書道

聽

塗

誐

者

乏所

造

亦

太

師

陳

詩

以

觀

民

風

之道

也

其

原

於

禮

之. 厚. 依 與 六 諸 諸 熊 同. 道 滐 位 名 大 經 侯 要 矣 子 陰 Mi 知 源. 道 者. 繑 家 者。 道 之不 陽 易 不 無 理 是 皆 枝 相 家 輔 固 敢 知 而 皆 其 者 是 侵. 鉤 離 無 文王 循 表 思 以 離 平 裏. 君 論 張 釽 用 幹. 不 外 班 動 經 儀 析 諮 人 其 則 矣. 經 其 是 畔 志 南 蘇 亂. 所 詢 丽 無 者 秦. 也 以 面 有 原 道 各 學. 餘 有 沂 之術 不約從 道 者. 有 救 文 是. 其 悔. 於 耙 家 易 坤 遺 原 鳵 所 世 諸 而 呼 合 佳 者. Z 於 也 連 偏. 事. 議 子 詩 老 則 抑 橫. 急. 於 錄 者. Z FI 然 道. 者 易 子 爲 云. 何 天 者. 其 雖 極 鬻子. 之 臣 弗 志 道 屈 日  $\Box$ 下 獨 日 陰 思 縱 謙 貴 弑 家 鄭 因 將 於 Ž Ž 陽. **-**f-横. 謙. 以 其 樵 而 以 戰 湛 賤 弊。 君. 易 持 蓋  $\mathbf{H}$ 不 自 國 謂 者 子 交兵 爲 也 急 在平 小 得 肇 丽 其 之矣 弑 夫 誑 本 憂 扶 始. 其 出 高 患 者. 其 儒 造 縱 獨 莫 傾. 於 |父非 陰 先 端 横 以 家 + 則 爾 任 書. 下 未 於 陽 如 淸 家 五 則 雅. 慈 年. 者. 家 爲 觀 荀 虚. 在 至 वि 朝 於 妄 是 出 子 基. 孟. 墨 近 周 叉日 行 韋 乾 功 訾 家 ---世 Įij 初. タン 則 鄒 Ž 證 Z 桂 效 也. 章 何 衂 孵 矣。當 人 衍. 云. 長 豈不 其 以 實 之利 故 貴 官. 書 於 間 在 知 齌 雖 禮. 周 所 而 卓 若 乎不 其 七 氏 之掌 然著 器 國 然 無 叉 申 由 ΠŲ 俠 則 不 位。 謂 來 不 别 時. 哉. 交 不 Ħ 者 高 哉. 害 親 天 長 劉 出 下 於周 乃 以 於 傳 漸. Z 疎 彦 而 乃 相 北 與 其 無 後 莊 法 相 和 名. 爲 冢 務 禮 職 子 人. 書. 儒 韓. 諸 贀 是 從 人 所 國 則 於 子 有 所 也 富 子 其 È 謂 篇  $\Box$ 傷 戰 人 丽 易以 游 日 戒 在 擯 兵 恩 爭. 

趃

事. 墨 墨. 圓 FI 保 名. 天 郊 墨 祀 事 鬼 於 非 淸 社. 先鄭 達 廟 之守 於 作. 禮 注. 者 周 謂 平 則 宗伯 保守 文 其 郊祭 書 之. 有非 諸 伯 祀. 攻 篇 及 肵 備 社. 司. 城 以 無 門 禮 令 爲 窛 以 主 下 犯 辞 言 之則 禮 · 其重 其以 戰 於祭祀 守 之法 非 攻為 徵 故 乏周 誽. 國 本 祝 之 禮 史 小 典 祝 禮 有 之 祀 冦 義 戎 與 也.

搖 冀 不 吉 秋 名 集. 有 白 व 篇 此 諃 附 以 此 B 見 功 馬 家 之 於 題 合 當 者 其 侯 道 非 非 出 )祭蝎 矣聞 作 不 緣 其 名 賞. 馬 於 師 年 言 者 要 荀 有 分 堅 耙 表 禮 為聖 乏林 歸 之韓 集 也 力 罪 白 子 歷 官. 若 皆 當 東 觗 能 敍 禮 石 干卷 及探 罰 人之刑 六 愈 京 排 上 春 所以  $\equiv$ Ż 經 爲 以 秋 接 爲 或 是可 之支 其立 前. 日 之學 儒 治 邱 不 明 吾以 國 貴 家 明 免 則 書. 之要又 之傳 言 悟 未 與 賤 杜 自 故 辭 牧 之情 矣然 左 尊 流 勝 有 孟 别 裔. 氏 於理. 爲 其 經 子 m Ŀ 兵家 名 以 則 蓋 自 也 法 日 而 下. 茫 矣不 愛臣 家 然 蔚 明 孔 定 可 下 不 彼特 柳 之原 井 是 然 宗 示 子 泛 謂 宗 觀 也 創 成 非. 人 貴 值 范 以 於春 韓 臣. 誠 立 春 元 悪 仐 **デ**文 文 諸 爲 非. 謂 岩 有 史 秋. 名 名 苑 子 秋 及 如 爲 而 稱 鄧 Ż 家 Ž 觀 衰 粱 集 亂 而 益 析 業 心之徵 之稱 傳 王 簡 後 非 臣 淆 可 也. (之文人) 安石 之中 各 信 賊 文 書 亂 尹 矣諸 推 所 始 所 子 文 耳 歎 於 其 斯 懼. 豈 爲 所 論 也. 煙 曹 長. 法 仰 人 子 春 直 法 悖 其 之原 有造 魏 以 墨 希 秋 家 於禮 家 春 書 平 秋 循 蘇 子 明 不 肼 則 言受 名 於經 名責 誅 洵 述 桓 其 事. 哉 \*在 者 指. 其 有 亂 其 爲 山 E 文辭 脱龙意 其 Ż 實. 名 縱 瞂 者 原 未 云 盛 頃 有 崇 於春 驅 舉 横 如 辨 業 所 均 染 撰 不 此。 上 物 家 莫 其 世 紙 著 原 善 與 也 秋 抑 矣. 之論 雖 扎 不 碑 遺 始 平 左 往 下. 者. 箴 文 班 傳 飛 於 讚 韓 公 無 則 非 文 情 都 經 孫 藻 頌 孟 同 史  $\Box$ 至 以 誄. 堅 龍 任 騁 爲 者 法. 以 之 也. 此 其 翰. 春 之

說 中 尉 四 湉

能 有 道 新 Ш 書 川 之此 頌 平 露 數 隋 賢 m || 者不 外足以登之集部 經 籍 幾 志 載 自 楚 成 蘭陵 子 者 哉 令荀 當 夫言乎 刨 現 從子 集 其 卷漢 部 原 篇 諸 籍. 廖 子 爲 西 卽 之別 相 古 之事 董 裁 仲 舒 耳 集 文選 也不 集 自 卷. 然. 其 序 荀子 굸 書 老莊 仐 何 不 以 之作 存。 有 賦 由 管 吾論 篇 孟 之未 之 流 何

說

中

國

四

褯

書

闡

入之集 甘 典 爲 能 移 原 以 m 人摯虔 多 剖 於雜 聲 乏 指 爲雜 立 賈生 薩 之書 音 初 趣 意 事 采 輿 家 中 純 録 爲宗 瀰 孔 至今日 色 庶 必 平 也 淮 者 Æ 其 究 爲 爲從 韓子 孟 幾 典 過 諸 也 不 秦子 七 諸 其 賢 以能 子 雜 體 M 林 說 儲 衡 原 子 未 家 裁 岩存 集部 之所 雲錄 文爲 說 精 不 家 大 必 兼 粹足 平吾 具 甚 連 儒 章疊 之與 啓. 雜 若 珠 墨 相 其 本今之所 次之所肇 合名 非 家 爲一家言矣問 殊 亦 解 將 諸 言我 之所 也荷 ネ 也 嘲 在 子 如 法 敢 誼 是 無 乃 長 撰 無 明 輕 得 也 與 足重 然 乎不 歧 志 平 則 莊 加 雄 叉 而 爲 生齊 此 掎 其 以 不 則 一輕之列 爲 (宏覽 貫 二之宜 文 者 所 儒 略 摭 辭者 物 枚 Ħ. 非 也 家 諸. 有 災 駁 博 蕭 也. 乘 酬 世 昭 矣慨 X雑之謂: 箴 論 之紛紛 乎 -6 復 收 應 氏 明 發有 誄 以還 牽 文 爲 有 則 去 名 率 以 根 自 無 東 取 之作 也呂 異 原 所 其 總集繁富 方 家 謹 原於是矣且 稱 、說盛 仿 朔答 法. 乎 論 集 嚴. 說之濫 覽 經 矣 欲 而 決 此 興爲 傳 淮 客 낈 集 而 科 固 擬之 贊以 難 或 南 傳 之 俳 言 之士 Ũ H 觴 也 包 優 其 世 鄒 文體 諸子 乎. 之篇 綜 原 問 陽 出 不 m 者擯 孪 齊 載 百 上 而 行 史 王 儀 備 家 吳王 夫然 則 遠 未 諸 (棄 吾國 機楚 乏大 其 於諸 者 有 叉 子 而 仍 亦 窮 餘 m 書 搜 何 害以 芟夷務 能 彼 則 欲 子 期 如 知 采 之 舊 孫 取 歷 答之日 秉 也 Ŀ 人二 舉 氏 審 瞗 窮 有 法 卿 道 呼 諸 輕 成 以 盡 其原 者 愼 其 中 子 暖 相 淮 不 不 國 所 又 退 詞

者.

學

書者唯佉 盧左行之文所習者爲鮮卑 爲 其 詩歌 而 牽合傳會之是其於諸子也豈真能章明其 則以諺言行之將古人文集皆可 通 解之語於是經可束閣 屛 而 不 觀 學說哉有好古者羅 獨 於諸 子尚 有研 史可 `掛壁更復造爲文字奇趨簡易出 列 閱之者然便辭巧說一任我之所 四部置諸 一室之中是夕欣

先 臻. 不 不 衰 可謂 余甚 爲 購 善讀徒矜其充箱 盛 求 之絕 近又 願拭目竢之顧學術之大患患乎逐末而忘其原余故爲此闡 非篤守之儒矣其究也不過宋 大幸事也異日者釋經則 有搜羅要籍彙爲 照軫又何益於身 四部 將以付之殺青人 心哉 刻元槧侈奇炫富以 深通義據及史則語 然而中國 A. 之大豈無博覽多 如景星慶 練掌 供插架之美觀雖 **一故子集** 雲並 《兩者亦能》 謀快睹者 識者乎吾聞叢刋 比之玩生表志 條 厠 是 晰 其 中 流 國 旣 别 學 出 可 術 天 也 鴻 兲 乃 F 彦 轉 争 書

原之說以告夫世之愛讀

四

中 國四四 部 書順原



誌

### 論說二

## 禮經纂疏序

倫之極 墜上 粤若稽古周文公攝政 生而 知裂冠毁冕衆所 是尊親之義達於四海孝友睦嫻任恤比戶 師以扞王艱 曲 胂上帝吉凶 餘年後王 禮三千事爲之制曲 天不 知之嬉戲卽 |朝諸 忍斯人 | 平植以 賓軍嘉以經之冠昏喪祭朝聘射鄉以緯之自大經大法以至一 稍更陵遲夷 侯於明堂制禮作樂頒度量上承天明下 設禮 之淪 不 (降齊桓) 容禮 容從心 於禽獸也 爲之防以正 |践阼誕保文武受命大平德洽郊祀后稷以配天宗祀文王以配上帝立 教之 身 失禮至 晉文既賢尙挾天子以令諸侯天下 所欲不 所 維繫者大且 於是篤生大聖孔子 属大壤 君臣以篤父子以睦兄弟以和 踰矩 放孔 適 可封災害不生. 周 遠 問禮 哉 子曰吾觀周道 迨 教弟子雅言執禮 於秉禮之國 五伯 剘 地 之末上 禍 義 亂不 中理 幽 莫敢窺守府 夫婦 爲萬 作. 無 厲傷之然而 人情監於二代損益 天子下 成王 以設制 世 思以周公之道易春秋 制 康王率由 名一物莫不加聖 者豈 作 無 度以養生送死 禮樂孔子以天 方伯人綱 東遷 非逆順 之難 |其道囹| 制中經 之勢 諸 絕 圕 紐 侯同 心之天下 、縱之德 心焉 以事 禮三百 率 空虚 萬世 大 經 H 皆 於 鬼 將 輿 pq

論說二 禮經纂疏序

|寐賞|

周

監於二代

郁

郁乎文哉吾從周又曰吾其爲

東周乎天下既莫能用乃親定禮

期

六篇

及記

百三十

篇出

孔子

壁

中

及

河

間

獻王

所

得.

其

4

七

篇

經.

與

高

堂

生

所

傳

同

m

字

多

異

其

4-

外多三

7

九篇

所見

多天子

諸

侯卿

大

夫

之制

獻

王又

得周

官

五.

篇

缺

事

官.

以

/考工記

足

Ž

周

官

六

典本天子所秉以治天

下諸侯不

得用

不

在樂正四備之內孔子問禮

之後

儒

者始

得

閗

然後

禮經纂

秦政 當 經以 居 之德 下 者以 子子夏親受聖指爲喪服 諸 復 禹 明 沿 侯 明 知 湯 去 時 文武 禮 中和 天 有 講 之始 籍 君臣父子之綱 不 之道至 道 之日 之爲 禮. 稱 鄉 絕 飲 道 用立坊表之常經七十子後學之徒 滅聖典特 聖人之德 大射が 墨 周 名法 公 仁義忠信之道天經 制 疾恶 夫子 經作傳 無以 異端 禮 而 禮書 加 冢 並起 大備周公之禮 延 於 曾子有子言子諸賢相與論 之時 及孟 孝舉周公之事以明之蓋先 搜求焚燒 子孫 而 服 地義民行 卿正 儒服. 之殆盡勢至暴 教至孔子 人心. 行儒 各記 昭 昭乎若 明王 所聞 行. 而 崱 垂 弛. 古 變禮 撰微言大義 道立言爲百 法 然而 晋. 無窮 聖後聖其揆一 日月之光 稱 逸 文補 伏生 先王 孔子 傳諸 敍 明燎 既經 浮 二禮 世 **冷**蜂倫. 法 邱 也伏 禮 闕 伯 燎 論 其人子思子 之大綱 遺 平 禮 叔 辺 如星 制 經 羲 孫 光贊 通 極 神 度。 之徒 辰之: 言其 農黄 不 近 墜 聖 大 述 於地 道 聖

雖

궲

聖人 籍既 弟 子 之禮 亡漢 不絕著書述 教 高帝 深入 奉兵圍 遠代 人心 乃 魯魯 禮文 至於 | 選詳 中 此 諸 乎 儒 陳涉 漢 尙 興高 講誦 之王 習禮 也 堂生 魯 樂絃 傳禮 諸儒 歌 持 -[-之音 七篇 孔 氏禮 蓋當 不 絕 器 於是高 時 往 士 歸 之孔 天 夫 帝 通 甲 以 習 爲 爲 乏禮 守節 涉 博 禮 士 丽 義 卒 古 文禮 之國 與俱 於戲. 死 傳 Ħ.

Tr

餘

名

德

大

兼

通

ħ.

經

若

賈

盆

董

仲

舒

王

吉之

皆

議

制

禮

作

樂以

化

天

下

著書

倫

敍.

押

亦

戴

大

文

修起

大學

建二

雍

明

帝

卽

位.

親

行

其

禮.

應

經

義

式

古

典 쥧

个天

下

誦

孝

經

章

帝

大

會

諸

儒

於

白

虎觀

功

道

云王

之亂.

禮

樂

分

崩.

聖

文

殘

落.

光

武

中

典

愛好

經

術

力

博

士.

各以

家

法

教授

禮

用

大

小

戴

Ŧī

同

異

命

史

臣

班

固

爲

通

義

皆

先王之法言禮

師

之典訓

叉韶

高

才

生受

舌

學

廣

業

壐

微

溉 歪 蘳 栴 文為 橋 篇. 篇 高 後. 也. 及 仁 一於時 堂 其 其 次 振 名 通 朝 主 矛 不 季 傳 習. 戴 興 子 記 之業 卿 餘 歆. 戴 同 故 禮 泯 后 七 氏戴 著 禮 Ħ 教歆 顯 孝 其 篇 哀 禮 大 有 歷 尙 與 九 記 戴 脩 蘦 有 記 時 氏 非 篇以 軰 之 又 自 欲 短 奮 孤 雖 其 經. 句 者 兼 建 而 著 孟 本 X 立 喪 皆 絕 記 立 匹 曲 卿 出 與 逸 服 臺 於 自 + 未 無 至 於 經 儒. 禮 九 變除. 學 高 得 記 師 后 山 曲. 官. 蒼. 巖 卷. 其 九 說 堂 周 而 1孝成 當孝 篇 號 本 除 生 官. 付 小 屋 壁. 戴 共 雜 名 大 書 以 戴 館 者. 後 儒 時. 橋 以 百 宣 則 記 贊 八 名 龔 達 君 博 删 世 天 爲 之未 學 十 大行 一百餘 勝 才 土 后 最 逸禮 先 通 論 氏 篇 明 師 記 丹貨 儒 爲 校 朝 喪 年 人 石 劉 傅 以 渠 爲 后 叉 書 斯 事 非 學至 7 爲 八 Æ 傳 曲 今 儀 文 之蓋 + 記 政. 學. 益 其 臺 也 述 苦 傅 一个存 校 遺 百 以 Ħ. 以疑 典 三十 文禮 命諸 西京 說 篇. 中 明 今皆 古 倫. 堂 名 禮 者. 文寫 古 尙 陰 以 文. 大 授 儒 + 記 職 म 篇 條 陽 效 戴 と 授 及 外 受 者. 源流 記之月 錄 見 篇 周 皆 保 禮 大 盆 禮 戴 殘 + 說 以 官 小 與 學之 守 七 威 戴 延 明 其 初 加 堂 令 叉 뼳. 篇 君 儀 此。 本 出. 興 删 業 目 明 陰 外 禮 不 小 於 堂 敢 次 戴 叉 陽 相 大 家 **是爲** 記 位 戴 爲 尊 出 次 似 煮 有 多 禮 君 者 卑 慶 入 未 吉 篇. 蓋焚 然 盛 師 爲 Æ 有 戴 學 法 X 及 四 仍 傳 小

以

今

經鄉

明

德

造

次

顚

沛

非

醴

不

動

初

從

東

郡

張

師

受

周

官

禮

記

與

盧

君

相

善

從

馬

融

參

效

同

馬所

子君

考非

遭

肼

否

塞

鷽

修

經

業

守

死

善道

盛

德

之容

至

使

苗

巾

望

而

皆

拜

作

六

經

注

義.

窮

理

性.

而

禮

學

成

卽

以

+

+

篇

注

論

今

文古

文各求

其

是

戴

别

錄

必從

其

長

本

周

禮

以

提

其

綗

東 涌 漢 讚 後 士 鄭 夫 大 夫 氣 司 農 鄮. 及 重 賈 禮 侍 義. 其 中. 瞂 風 世 滇 篤 其 業 蓋 由 丽 於 潤 色 此. 於時 乏. 作 爲 英 儒 解 贍 詁. 聞 而 之士. 戴 之禮. 務 欲 爲 趣 滅 博 繼 士 芝 絕. 業 故 周 傳 授 官 自 不 杜 絕. 然

室 法以 儒 貨. 有 將 久 炎 旬 耘. 定 顯 誰 不 如 盧 運 小 不 蘭 於 别 議 此 君 儒. 可 旣 屬 大宗 儒 科 子 平 勝 變 臺 衰 破 數 幹 漆 夫 禮 斗 林 天 碎 子 叉 篆 Ŀ 書 者 縱 下 可 書言今 隸. 經 道 後 况 絕. 令 在 將 3守文之徒 博學 聞 字. 轉寫 世 者 有 天 以 之 薄 處 耶. 人 之禮 於蓺 之議 失真 合 洽聞. 靈 A 士 其 天 知 横 滯 發 記 私 文. 下 非 議 那. 不 敦學 嶷 特 Ż 長 能 文・ 固 其 匹 夷割 生久 所 子 īE 各 無 多 人之道 之道 稟 讀. 經皆 五. 誤. 田 矣. 世 是 穴. 據 差 不 之憂 欲 譌 以 務 季 疝 寖 不 長 治 鄊 考 雜• 衰. 毒 難 虚 不 其 學 之 飮 行 ----求 発. 而 燕 者 亂. 解 失 禮 有 其 經 也 章 誤 漢 尤 亞 理 醴 師 得. 乃 之 聖 徒 甚. 旬 於 以 各 刋 重 是以 服. 繁 漸 近 及三 立 正 命 經 聖 皮 世 其 其 疏· 碑 術. 熹平 之儒 虞 章 弁 文. 多 義. 實 人 낈 條. 卒 之 與 卒 事 學 奥之 朝 居 求 穿 徒 木 四 浫 出 華 年. 是. 服 果 求 務 生 而 立 柏 先 刋 民 異 雜 行、 崖 習 氕. 糅. 說. 夫 尙. 大 師 Œ 得 其 Ü 黨 學 以 鵹 聖 離 折 東 師. 痶 聖 石 禁 於 合 俎 房 君 推 揆 道 Ż 經• 西 鋋 + 異. 康 肵 家之說 室 之深 世. 國 敍 俎 禮 Œ. 成 糗異 之文宗 乏 之殊 賤 以 Ħ. 鄭 人 非但 苦者 倫 致 若 經 儒 融與 文 文聚 天 彼. 文 非 或 好 弟融 字. 武 廟 子. 私 所 歷 几 子考 百 與 執 年 肼 行 實 詳論 年. 居 之 通 金 道.

四

誌

鷝

宗 禮 周 書 深 事. 於 醴 義 丽 可 以 在 丽 徐 記 侮 文章 易 乗 禮 未 亦 隅 綱 闡 illi 彰 衆 孔 Ž 貎 有 雷 本 注 有 通. 反 推 如 篇 其 偽 名家 子 綺 賀 氼 古 習 約 古 射 高 뇺 明 義. 宗 造 文實 音聖 雕 慈 循 何 見 亦 吉 丽 祖 家 階 賀 有 以 戴 注 亦 凶 明 Z 明 於鄭 喪 語 敢以 瑒 自 Ž 故范 厲 下 服 其 常 人 學。 豁 服 觧 淫 웵 庾 孔 鲁 變 Œ 而 香. 蔚 孫 叢 君 武 人. 君 以 各 詩 IE 人 己之 作二 之崔 哉 子 創 不 辨 叔 子 本 倫 春 止 河綱淪 據 以 然 幸 車 Ż 其 秋論 通 君 也. 禮 當 見盡 靈 之作 道 注 大 注 爲 唯 科 臣 恩 音. 一著於繼 語孝 時 古 伸 九 禮 義 Ŀ 辭 君 法 當 沈 記. 文者以 去 聖 下 也. 改 尼之門不 專 所 於是鄭 斁 鄭 證 長 時 雖 先 惠. 重 經. 不 矣而 范宣 南 未 論 父同 别 幼 及通 詳 낈 儒 之舊 之位 遠. Ü 觀 國 立 盧 於 守 皇 子 淸 注。 馬 難 氏三 能 居 其會 之以 燕 道 要皆 幹等 別 談 侃 鄭 故 達 昭之等辭 過 禮 禮 諸 墮 徐 男 之篇 指 通. 但 從 夫 也。 君子 壞名 以 遵 參収 女父子 君子 特是 皆 各 辨 考 鄭 明 之本 經 訓 抬 傳 臣 李業 說經鏗鏗 義 有三 之學 二本 鄭 教 計. 記 而 小 無 北 爲 闢 戴. 兄弟 意. 之譌 捃 君 作 宗 之聖道 郊 興 爲 於 於他 畏畏聖人 威. 祕 擇 小 李 其 天 戎 戴 Ż 善 易 著 逸. Œ 資鼎 馬. 風 爲 下 學 書 親 於 舊讀 轉 丽 邦 蕩 義 雨 儒 旣 詩 不 從 者 加 柏 鄊 之言 至爲 者宗 疏 如 獀 矦 鄭 最 等 射 之失. 春 無 證 聰 者 晦 典 注 精. 秋. 顯 Z 明. 不 雞 文 禮 熊 邪 魏 存 記. 小 皆 大功 案 發 昭 而 鳴不 人臣 安生 說 先通 經 À 有亂 卽 然 明 古 圖 侮 有 今 文自 肵 備 之自 義 IE 立 等 聖 已 古 文. 反 黃 亂 今文 見 體 人 而 ·辽 文皆存 叉 慶  $\Xi$ 躯 顔 人 前 之重 翩 親 全 之言 之至 有 後 緜 李 事 有 肅 略 經 世 孟 讎. 李 干 絕 者 貫. 以 注 舉 曉 而 悊 來 學 習 軌 令 肅 妄 然 古 義 古. 起 拿 爲 并 端. 劉 思 傅 則 文。 禰 不 故 注 難 奪 其 於 盡. 之 網 例

論說二 禮經纂疏序

期

楗. 唯 勅 횙 其 撰 氏禮 餘 拞 極 儒 學 者 正 是 議 義. 賴 醴 禮 豈 之文亦 記 據 不 皇熊 信 根 哉 唐 據 爲 本 經 儒 賈 注. 承 六 酌 氏 朝義 公彦 理 洓 情. 撰 疏 足爲 周 之 學 禮 陸氏 典要. 儀 禮 德 先 疏. 明 儀 儒 撰 謂 禮 振 黄 經 魏 晉以 典釋 李 文 爲 後. 本 天下 禮 叉 旁 以 大 鄭 亂. 摭 各家. 爲 丽 主 聖 貫穿 孔 人 <del>/</del>之道 氏 穎 經 傳

特 一之徒遺 正 義以 言奥 禮 記 義 配 多 易 賴 書 詩 以 存. 春 秋爲 雖 不 発 五 經. 小 而 有 乖 禮 之本 違. 而 發揮 經 反 居 旁 通. 後. 唐 言 制 富 以 理 禮 博. 記 後 爲 有 大 作 經 者. 監 儀 禮 儀 爲 在 中 肼. 經 非 經 मि 輕 記 分 議

醴 始 變 學 名 后 氏 儒 未 以 來治 有 著者 經 舊 唯 法是以 杜 氏 佑 禮 作 通 經傳習者 典 **| 薈萃** 少買 歴代 氏 禮 之疏 制 漢 譌 儒 舛 佚 **、說六朝** 日滋 唐 禮 人 議學 實貴 者 文 章 取 薄 則 焉 於 叉 經 開 術 成 孔 賈 年. 议

刻 之風 九 或 經 幾 至 乎 今 息 存 来 關 初 中 聶 校 勘 氏崇義作 家 奉 爲 三禮 高 曾 圖 規 直接舊圖 矩 儀禮 爲 十 七篇 本考正 尤 類以 疑譌 中釋 見古今之遺 隱 滯 猶 五 近 唐儒 季之衰民 精實 之學 彝冺 景德 亂 儒 者

年 憸 呂 蒙 王 安石 JE 等 變 Ŀ 亂 那 湯孫 舊 制 廢 奭 等 罷 所校司 儀 禮. 定 非聖 儀 無 禮 法. 疏. 天下 其書見於今爲疏 憤 之南 渡 後. 張 本 之最 氏淳據當時 古 者 其 所 後 存 儒 臣多敦 各 本 校 祭古 嚴 州 學橫 所 刋 儀

經 本 注. 經 作 周官 識 誤 其 有 綱 功 此 領. 經 禮記 而 朱文 乃 其 公以 義 疏 上賢 深忿安 (純德紹) 石 遺 本宗 왿 君 於百 末。 博 卌 土 之上. 諸 生. 於 知 治天 儀 法 度 下 之必 數之 實 本 於 瞂 禮 娰 冥 而 儀 Im 禮 知 爲

疏. 源 經 L 所 不 疏 具以記 乞修 補之別 禮 不 果行 二門 晚 目以類別 乃 興 弟 相從 子 編 儀 凡各經傳記 禮 經 傳 通 史志 解 取 有及 --七 於禮 篇 經 者靡不 文分 章 畢 附 載 記 自定 全 錄 家鄉 鄭 注 學 箾 邦 引

串

洲

蘇

楊 刊 聖經 卽 自 章. 諸 丽 之節文作爲父子 朝 侯之 氏 文公 日 成 於 君 物 禮 諸 受天 雖存若 文 别 使臣 巨 朝 育 尊 之禮 公所 휓 作 一謬改竄經文以 喪 成 禮. 觐 故 卑上 祭禮 八地之中 皆 注 通 而 日安上 之禮 使 所 下外 深信 解 以 亡矣夫六經同 魏 斬 民 以 喪 爲 氏 衰 後 通 明 所 ·君臣以 鄭 祭 內粲 以 篤好 1 無 解. 治 國 以 長 生所 氏禮 莫不 翁 期一 民莫 明 幼之序 之禮經 禮. 就 撰 然 禮 君 條深 謂 其私 屬弟 善 爲 九 學 書 以 臣 有 復 若 於禮 歸. 經 也昏 禮 紀 命 之義 文以 東之不 要義 也是以 郝敬繼之重 服 典 子 綱教之孝弟 其指 此 其 볥 之 黄氏 | 姻之禮| 孝 相 文公嘗稱鄭 也 所 第 担 以 難 儀 經言禮 在禮. 聘 謂 接. 讀妄 (幹黃 有 禮 蔄 禮 也 驩 文公 爲 之禮 皆指 然 禮 疏 所以 動 有恩以 性 入 刨 其 氏 忠 者天地之經緯民之所以 者三章論語言禮 作 據景德本 弟 敖繼公襲王 說 注 貤 成 順 禮 明 所以 周 喪禮. 足以 子叉 公 義 謬狂妄之極  $\equiv$ 睦 男女之別 禮 使 友子愛習之進 相 威儀之則以定 所 補 於祭 有 諸 愛放 大 制 字閒 經 有 李 侯 曲 功數 禮 心也今十 定 氏 肅 相 17. 禮 制. 至 故 有 如 未 者 邪 尊 Æ 一於詆 異元 蓋高 智務與鄭立 爲 及精專修改. 圭. 氣 敬 篇 四 大儒. 命 與 退 4-不 七 也. 也. 明之際 密紫陽 生也 修 容止. 經當 使 也聖人承天 篇 喪 餘 王 叉 祭 通 章. 雖 制 得 唐日天: 於 解. 時 於先 接. 之禮 日六 觀之揖讓 自 復以 異或 經術 易 宋孝宗之 無 別 臻 視 有 聽言 仁 地 撰 聖所定才十之一 所 禮 (隱竊) 之 道 因 紋有 荒 儀 其 則 Ű 壽 能 冠 (書授) 皆 蕪 禮 Œ 明臣 酬 旮 動 而 然嗣 喪得 言 疏 喪祭 典 學 集 酢. 與 去 弟子 人 天 者 子之恩 力 釋 鄙 義 範 凡 闡 名宗 之情 辨之 鄭 之服 秩 有 鄊 天天 而 事 注 有 岳 相 親 小 者. 變之 氏 而 亦 禮 氏 也 地 而 見 教 傳

### 論說二 禮極寡疏序

其

校

勘

者.

盧

氏

文弨有儀禮詳校金氏曰追有儀

禮經注疏

JE.

譌.

而

阮

氏元徧校

十三經

注

疏

於儀

八

賢不 首. 學禮 勝 孔. 沈 氏 禮 禮 水 醴 培 精 Ż 於宋 褒 具 古 釋 無 必 一个文疏 宮增 聖學 翬 篇 發古 得 先 所 在 其 彤. 而 作 胡 行 楊 未 不 治 去 Ė 其 義. 成 注 道 名 所 其 來. 儀 中 氏 氏 動 於當 指 以 失 則 禮 義 儀 醴 伏 禮 以 本 書. 讀 其 趸 經 禮 舊 先 小 承 淩 其 海 未 낈 (學授 宜 氏 內 疏 其 釋 自 日. 世 坊  ${f E}$ 補 刑 張 高 爲 所 Ί. 祖 狂 例 而 嚮 棄 |段氏| 芝.孔 宗 弟子 氏 氏筠 論定 售 堪 風 肅 以 無 匡 衷 禮 綱 爾 俗 所 純 承 作讀 之學 於 走 岐. 江 氏 達 皇 御 敝 用 紀 不 篡 一戴之學 作 裁 者 創 帝 人倫. 用 百 民 而 文從凌 壞之者 儀 禮 孔 戴 通 無 至 世 御 大義 案表 學 氏廣 氏農 於賊 禮 所 使人日徙善遠罪 欽 卮言. 作 定 措 聖 私 禮 森 入 章 諸 氏 金 記. 後・ 手 民 必 段 | 婺源 金 氏榜. 於是 鄭 定 間 經 經 興 有 說 氏以六 多精 哉. 爲 釋 而 氏 兼 氏著禮箋 水 學 戴 羽 收自漢 例 敗以 大 四 蠹害之卑 深通 聖清 氏校 儒 方 翼 確. 以言禮之節 書 聖 褚 舊禮 考. 江 好 九篇以: 聲音 氏永 經之功 洽 儀禮 學 氏 猶 以 龍 寅 其 熟 樂 來 興 爲 可 繼之作 所以 作 訓 識 舉而 亮 道之士 承 經 無 文等 至 作 授 詁. 誤. 義 天 儀 所 **狡儀** 矣古 儀 禮 張 儀 通 措之 而三禮 建 用 莫不 禮 殺 禮 禮 極. 氏 者 ìE 而 害剛目· 管見. (惠言. 義其 作復 集釋. 禮 經 也. 去之 而 晦於千 漢 鑽 以鄭 充 夫 列 禮 者. 斥 餘 張 讀 研 聖 塞 禮 武英殿 繼 專 成朱文公之志 經 之而 道 氏 未 氏 禁 必 篇. 精 載 德純 康 亂之所 公 作 成. 術 有 敬 後 誦 成 儀 莫 此 闡 亂 而 經 禮 胡 刋 冠 備 患. 邪 明 法 明 知 說· 板 7 醴 圖 注 於 百 壤 其 氏 由 同 儒 詳 符 疏 代 尤 敎. 行 生. 國 承 非. 叉 堯 猶 爲 吳 以 審 珙 世 詁 喪 師 何 作 作 釋 儒 舜 有 中 授 精 叉 朝 坊 怪 儀 先 爲 Z 功 有 胡 周 戼

变 肽 當. 也. 及見 類. 之道 疏. 丽 生以 注 近 非 天 能 必 疏 先 名. 但 考 至 百 然 此 大 經 生 北事 經 據 數 與. 旣 先 쁊 無 好 學 教 复詳 粽 卒業 改 + 不 Ħ 之 提 至 以 袓 立行 古 年 及 朱 此 核 H 倡 多 官逃 考 閒 諸 讀 雲 義. 丽 記及 不 末 夜 江 家大 洲 家 以 已 南 人 有 研 可 經 佐 第 後. 金 校 史詳 公 復 用 求 亦 張 勘. 晦盲 其 人 氏 諸 問。 穖 家 研公 授 氏 以 爲指 私. 鸀 生以 大 未 忘 精博 江 使天 等. 阮 否 以 始 寢 X 整稽 菲 塞. 聖 愽 氏 氏 食 通 示. 示 理六 為宗 聞 以 낈 經賢 下 Ξ 勗 以 先 經 專載 一百餘 强 學 來. 儒 餘 致 以 醴 以藏 識. 解 者. 雖 傳。 古 法 青衡 不 力 用 誼 皆 年 能 H 略 大 稍 課 丽 Z 人極 方 好 推 以 矣. 馳 儒 讀 拔 涉 長 全官 變 之業. 拿 胡 騁 元 甚 而 各 從 活年 本 於巧 亂 嚴. 鄭 氏 寒 弼 無七 經 兩 是 爲 學. 國 源 注 年 算十 得 昆 减備. 一 朝 疏 十三 先 大 說 非. 而 周餘 後. 聞 繁 爲 諸 衰 妣 恤猶 見 緖 不 一家之業 稱 之坊 受 令 倪 骨期 辭. 儒. 論 儀 異 闡 有 乏踊 知 太 博 H 而 禮 同. 若經 Ž 引. 明 將 於 燕 恭 不 經 多 過 集 人 時 絕 暇 文 朋 不傳 經 非 以 所 羣 學. 也 致 文葬 座 古 昵 能承 儒 主 仁 力 其 不 如 懋 友. 元 及 免. 誦. 之大 淵 孝 督 年 弼 於 本. 此 曾至 穿 其 懿 學 + 恭 躬 身 不 今祖 瑞 鑿 復 成. 儉. 博 敢 逢 心 向 鄉考 從 思 淑 倫 附 視 Ħ. 所 廢 安 里數 Z 黄 精. 會. 唐 未 倦. 德 聖 物 鍋堂 谐 習 舅 懿 之 陸 非 牟 先 德公 # 不

閒

忠

厚

敬

文

可

詰.

充

其

不

如鄭

義

氏

釋

文

不之

衰學

四

歲

教

生

長

儒

門

幼

氏

倪

先

生

行

著于

宗

族

本

景

德

本

刋

注

疏.

景

德

本

缺

卷.

依

要義

補

編.

汪

氏

士

鍾

影刋

景

德

疏.

顧

氏

廣

圻

爲

之

讎

校.

皆

有

功

此

經

聖

治

之盛

詳

集

諸

本

異

同

以

唐

石

經

宋

嚴

州

本

注

景

德

本

疏

爲

主

叉

有

黄

氏

丕

烈

影

刋

嚴

本

經

注.

張

氏

敦

合

說一 禮經纂疏序

有

所

會

潛

與

讀

詩

所

得

合記

之是

時

私

心

Ē

向

往

鄭

學

讀

後

漢

書

觼

君

傳

想

見

其

爲

人

不

勝

悠

然

干

慕

丽

籋

十

五.

讀

毛

生

體

芳.

時

義

疏

文

脫

譌

不

可

讀

則

求

之

校勘

記

所載

各本

文

不

得.

則

就

其

原

文

旁

推

互

勘

以

義讀

正

H

有

常

課以

以

尋.

誦

嗣 見 陳 毛 詩 稽 古 編 及惠氏易江 氏 孫 氏 書孔 氏公羊江 氏凌氏 禮 段 氏說 文 郝 氏 爾 雅 之學 粗 阴

各 禮 訓 釜 詁 經 詩 詳 師 必 矣 法。 專 而 m 精 專 禮 芀 禮 多與 在詩 乃 鄭 十六 能 兾. 通 箋以三 疑 其 家大人授 就之不 禮 之中儀 合於 议 陳 經 禮 氏 奂 爲 非 毛 毛 本 文 公 詩 本 傅 用 意 疏 力 謹受而 屯 差 多乃. 取 鄭 取 箋 讀之見其 孔 十 七篇 正 義 經注. 舍 反 (箋疏) 覆 熟讀 求 之竊 傳於 深 文字 思 思 詳 鄭 繹 聲 君

學行 學有 讀 先 交 體 周 太 禮 有 恭 勉 歸 疏 用。 授 就 因 禮 以 吳 盆 記 (名儒 胡 深 正 義 自 氏 奮 管氏禮耕 其 正 於學十 一義受讀 年 黄 之下. 質諸 先 七 問 生選 學 積 疑 於定 拔以 疑 義. 多釋 多 備 有 海 (之書融) 黄 貢 所 中 授 先 士. 心 生以 於時 因 好 之乃 謁 會全經旁 周 校 先 讀 生先 取 又 買 得 禮 生勗 通 交婁 經 氏 午 疏 時 君子 以 貫 有 與 學 闡 正 張 問 稽 義 發. 衆 H 氏 經 m (説擇精) 錫 相 濟 疑 氣節 **参**證. 恭. 難 論 百 語詳 責 出 禮 日 憤 甚 以 有 名臣 悱 相 所 得 相 得.

其 名 讀 物 考 說 鄕 攊 辨 飮 儀 m 思 每 箾 無 鄕 窮 案語 器 至 射 鰰 數 中 燕 生之疏以鄭義爲宗 之 )處實 微言 夜 蓋 大 嚴 先 射 大義以 能洞 生 寒盛暑未嘗廢離 五 未 篇 見本 及辨 未及 及傳 寫定 原不 正 記之參錯 丽 者 旁采 第子 墜周 也 竊以 弼 公之遺 楊 各 初 同 胡 家以 欲 大 事 堉. 取 氏 解 法. 相 取 五 經龍 自 其 違 篇 注 叢 正 義 於後儒 國 義 殘 之稿 初以 之深微言不 理 丽 來禮學 説 董 率 之使 之異 爾 付 之業. 於鄭 盡意莫不 就 刋 參 脫 繩 墨 爛 未 而 繼 錯 有 義 盛於先 廣尋 似 以 誤 先 至 可 道 從 生 不 乏例 可. 讀. 生者 意 者 條 附 錄 叉 貫 自 有 也· 憣 科 多引 訓 故 山

期

蠢

遵

者蓋先

봹

똻

45

**呼先**聖之元 得 通 不 羉 者 爲 源 訂. m 王 之感 義 **元**可 附 沈 小 救 解 注 義 多 經 說 म 宗 許 非 通 其 固 口 也 注 而 注. 謂 者皆 精 矣舉 莧 也 一於鄭 引 苟 稻 其 違 本 君 者喪 抉 叉 鄭 賈 舊 買 妙 異 後 意 談義之深法 Ź 人之說 蓋 意 義 經 何 君 养 鞷 疏 此 Ħ 之心 必反 思 準之 之意 服 者 也 承 特 也 盧 當 端. 爲 少。 以 鰰 氏 爲 至 為 夫 胡 為之 果是鄭君之說 遠難 볥 餘 在 繼 與 人 依 而 禮 經 後 公敬 賈 服 文 學 氏 古 म 先 之學 之禮. 曲 義 剖 者 會. 解詁 生從 見覽 氏之 鄭於 推 裂 心 見. Ź 護 相 則 蓋順 然全 明 書 繼公之說謂 姊 文如詭 離 以 而 興 等 傳 持 書完然 書 道 經 妹 重 不 古 誠 猶 **☆ 大宗者:** 就先 在已 叛道 未盡 君 適 果 其 義 不 宜 未是何 非 能 時 者. 誣. 人 工其囊括 具存足 說之申 喪 買 去古 下 生所 或以 不 無 得 心病 其所 得 氏 除 補 殸. 然以 降 訂 經 姑 必 逡 未 爲違失而 人之 낈 狂 以 遠. 其 苟 確 以 大 服 所 所 鄭之從 其是者 弼 然 取 見 小宗 其 爲 典 酾 以 附. 私 網 大 證. 舉 觀 傳 說 非 體 Ż. 哉 未 李 羅 而 小 果 訂之謂之訂 考之 之外. 隅使 宗有 皆隱竊 誤 淵 失. 且從 也 衆 叉 氏 有未合於 者 家. 重 郭 特 如 乎 多與 未易 乏以 悉以 删 說 經文 善服 十 唐 圭 四 之 未 注 裁 經 張 中 **降等** 舉父宗 興先 疏 葉 繁 所 經 經 注. 窺 Ŀ 氏 義 不 哲 後 Ż 誣. 者 者 夫 後 測 爾 不 合 之姿純 已胡 秦傳 親 若子 義 治 諛 刋 方深 注 岐 君 改 其 者 子之心 附 本 取 疏 有定者以 此 菲 漏 氏又 望後 以解 其 經 猶 記. 爲 兩 旣 者 贀 服 失 曲 服 文 者 + 不 之八 多采 之德 至 鮮 無 而 臺 斯 不 必 經. 人 也 於改  $\hat{z}$ 附. 删 故 石 降 相 爲 屈 治 皆 字 彌 其 博 渠劉 其 節 繼 經爲 Ħ. 例。 丽 經 一之旨 Z. 文衍 經詆 公 小 以 平 極 訂 縫 而 飮 敬 淵 崇 就 實 句。 叉 經 此 其 氏 之義. 豁 外 水 脫 精 兩 不 深 非 闕 傳 五. 也. 然 思 誤 得 經 m 妄 之 凡 所 丽

論說二 禮經纂疏序

以

貫之也大意既定乃先爲十

七篇釋

疑

備

引

各家

之說

别

其

是

菲

爲禮

疏

長

編

以

喪

服

篇

五

禮

變

革

爲之人

他舍

· 之禽獸

也

真

積

力

久

以

行

其

義

則

始乎為

士

終

乎

爲

聖

人

修

身

及

家

平

均

天

### 論說二 禮經纂疏序

周官二 文據 叉 條. 獋 無 後 不 然. 引 至 國 校 有 君 爲 曲 者 唐以 可 忌 爲 由 易 於是 買 儀 讚 搜 小 憚 達 訓 兾 前 戴 禮 辨 學 人 輯 氏 丽 詁 經 者所 之故 胡 卓 張 二鄭之義 名物 易 自 Œ 靡 古 意 香詩 氏 量 義 籍 治 多得之實此 遺 迥 爲 當 禮 訂 蝎 俾 異 以 列 以 鳴 經三年 誤 本 學 達 代 春 畢 經 俗 備 又從管 鼓 秋三 生之 有 者 聖 證 禮 說 而 知禮 之處 經 載 重 人 書 - 矣校賈 攻屏之不 力尙足 經注 禮 傳 其 疏 闪 作 是. 氏禮 精 國語 禮 樂志 之所 逃 注 經之志 之原 疏 證 思 去其 辺 本之最 疏之譌十得 耕 尊 論 注. 通 而 艮 齒 一發明之乃於光 尊 詳 典玉 語 所 豧 孝經 非. 張 然 不 辨 其 以 莈 元二一器: (隱惡) 未 得 海等篤 善者據以 氏 義 治 氏 反 之例 敦仁所刊 敢 盂 帝 人 有 七 七八 逮 子 Ī 揚 荷子 取焉. 善增 作 情 質 實 物 正 正胡 緒 爲 也 文 修 陳 張 回 本正 以 爾 世 千 據 簡 注 仍 設. 十三年丁亥二月初吉定禮 氏 削繁屏絕 氏所引 此 之書 之圖 疏 雅 取 義 有 行 其 本 疏 丽 損 說 講 其 文鄭 論. 禮 有 二二譌 信 博 盁. Ŀ 諸 書阮 義 胡 涉 而 修 節 采 家之誤 氏之書 反 此 志 肅 尊 睦. 次 通 文合前 必 氏以 覆 禘 繼 尙 人 經 尊 公敬 推 稽譔 親 辭 船 推 ----混議,以 配 盡美 字 千 求 讓. 親 求 得 所讀 十三 條 邪 長 去爭 其 其 說以 矣 五 錄 義 義. 說. 及毖緯逸 長 為賈 六 經 未 奪 於經 疏 IE. 所 男 錄 確 Œ 條 注 得 盝 以 合 女 之爲 善也 疏 積 有 天 乎 之正 氏胡 人 例 然 書周 心閑 依 知鄭 别 X 而 下 车 於 鄭 儀 阮 爲 氏 心 例 不 是 聖道 注 注 禮 得 Ż 秦 वि 所 本 變 未 之萬 若干 例 家 與 所 兩 注 得 此 疏 賏 及 自 取 中 注 同

之

心.

依

注

義.

求

經

文不

啻

周

公

孔

子

臨

<u>Ŀ</u>

質

旁

耳

提

而

面

命

之.卓

爾

如

有

所

立.

確

平

可

以

持

循。

乃

益

知

輟

禮

疏

業.

乃

辨.

兼

及

後

世

變禮

宵

則

莊

誦

各

篇

經

注.

誦

Ż

既久.

恍

然

如

見當

H

升

降

獻

酬

Z

儀.

惻

然

自

動

其

孝

敬

良

本.

聖人

精

義

之學

傘

袻

攸

敍.

於是

乎

在.

買

胡

疏

義.

亦

最

精

詳.

首

從

事

焉.

於是

沈

研

鑽

極.

積

精

覃

思

考

博

詽 趃 蠜 帲 皋 聖 讚 之 譔 不 有 君 E Ħ 協 意 祭禮 禮 道。 先 前 以 及釋 爲 王 侍 於 行 自 後 疑 有 誓 外. 天 近 儒 思 奉 頗 得 粗 至 未 無 地 वि 不 樂德 之性 務躬 德 爲 其 狀 成 理 禮 舊稿. 稿 歸. 要 E. 天 行. 道 命 合 降 義 疏 而 孝弟 授 鞠 辺 孝 丽 竊 爲 可 經纂 尊 順 梓 念 斯 編 X 之補 儀 之道 作 叉 人 天 人. 以 禮 疏 下 事 越 所 緀 質 可 至 歷 其 正 問 德 代 當 薻 有 法 義. 年 闕 孝弟 容 餘. 禮 經 世 漏 爲 不 俗 儒 達 刋 可 此 其 太恭 斯 也 法 於 太 H 可 要道 禮 壤 觀 則 須 恭 亚 者又 篇三 記 違. 進 人 人 去 (手澤) 問之 退 禮 竟 勒 身 與 樂 書 成 棄 可 也. 學不 度以 闡 所 養苫 也 兩 如 古 書 是 昆 存 明 足以 聖道 名為 詳 臨 者 之君子盡 塊 元 其 論 弼 餘 疏 爲 民是以 於萬 禮 期 可 歷 生 否 經 人 年 小 有 校釋 愛敬 師 無 考 摧 半. 以 其 所 īE. 說. 故 m 氣 孝 民 於 疑 寫 粗 摷 絕. 畏 經 事 滯 成 集 有 H 先 親. 者 凊 前 而 乃 端 征 太 鋟諸 愛之則 制 本 恭 約 言 而 緒. 月 以 往 作 謹 邁 後 人 ·禮樂仁· 呈 推以 板 拖 行. 取 及 將 恙. 丽 往 輔 芄 及 弼 家 再朞 象 時

之本

嘗於

先

家

後

校

説 譴 經纂疏序 成

俗之

道

壆

者

修

身

克己

乏功

實

有

小

補

不

敢

說

不

急

之言

以

炫

奇

矜

博

欺

世

盜

名

元

弼

之於禮

涭

身

禮

經

校

釋

始

於

光

緒

九

年

成

於

╁

七

椞

十

有

月

禮

經

纂

疏

始於

年二

月

其

成

與

否

則

先

畬

者

殊

途

m

同

m

禮

疏

尤

繁

密

今

校

釋

已

刋

將

專

心

纂

輯

禮

博

學

詳

以

反

說

務

於

國

家

化

民

翼

聖

之謂

人宣

思

輸說二 禮經纂疏序



洲

### 章氐遺書序

實 療先生著述 宏富易實時 以 全稿 屬 蕭 山 王 「穀塍編定今所行 世文 父史通 義校 讎 通 義. 蓋 不 及 全 稿

張

醐

田

分之一 繕 原 稿則 類之一 因 寫. 以序 緣 且多其子 術 穀 m 期 命 塍 悟 余余日 道. 所 亦 然彼其古今成 海 編 次皆 姓丐人竄改識者 彼 以之學純 此 夙昔 在 焉又益以未刻 者. 之志 籀 物質. 敗 禍 也 書既成 邦學 福存 病之吳興劉翰: 亡之迹 諸 而 序 書. 無 鳩 藉 之日 緝 與夫蕃變之所由然苟無 也. 怡京 如 宙合之學之肇 最 錄. 其 合若干 有. 卿。 則非 得 嘉 ・史不 興 孩. 種, 也 若干卷於是 沈 之術. 因夫 寐 足當之人之一 叟 史焉 || || || || || || || || || 恆 幹 皆有 雖聖 王雪 先生之學 澄廉 生· 曰 者 所 藉 無 賅備 訪所 所麗 始日 瞿 急 其思. 殺青 氏 藏 壯 Ē 觀 先 生 丽 町

究究則 丽 道 出 熄 (聖者) 綴 學. 入 溝 不 焉. 忍言矣故六藝大原 猶 以 恆 自 幹 之亡已伏 爲 方晉泊 於玄宋 於茲 厥 儒 維 史諸 明 者 智不 以 子立 來 庄 춂 言. 낈 於理 雖 知 乾嘉 其精 聖 其 於六 間 粗 休 本 末不 籍之原 寧高 同. 郵 諸 匪 而 特不 皆籀 儒 超 敢 始 於 肓. 稍 史 自 抑 稍 劉 Ä 窺 於 向 不 遺 能 氏 言 經 後 然 則

趎

切

道

Ā

將

不

立

史

也

彰

往

而

祭

來

者

也

老之術

葆之於始

孔

贍之於既

壯

而

皆所

以

坊

其

相 Æ 訓 詁 明 韻 考 名物 覈皮 數日吾且爲之郵 焉及其蔽也棄本逐末至視 前 經 往 譜 與商 之龜 甲

緰 說三 章氏遺書序

者嚴

絕

勦

說

故

必

引

据

成

文

往

見

特賢

解

經

之書王

伯

申

説段

茂

堂

說

開

卷

爛然

非

是

萴

L

以

爲

陋

於 文. 入 心也 之毛 厺 且 鼎 好 散 古之念 盤秦 漢 之五 去 而 當. 人 之 曾 瀾 無 빓 귮 異暖 一矣先 生常 姝 相 舉 循. 汽令 此 溺 若絕 於 訓 話音 而 未 韻名 遽 絕 物 者. 度 恃 數 好 **浴之時** 古 之 慮 念 恆 幹 辺 Z 維

亡獨 然 而 「昌言六 世 之宗 藝皆 休 寧高 更 之誼. 郵 者 其 又 議 推 先 其 生 說 也 施 Ž 且 於 百 端. 吾 切立言之書. 厠 낈 爲 先 生之召 而 條 其 世 義 例. 疾 比 也. 蓋 於子 有 五 政 焉. 辩 何 章 則 舊 聞 爲 休 寧高 人 郵

之學者之 之叉 不 通 憑據 則 錯 左 驗 簡 得 行 文以 孤 證. 遷 就 卽 之. 可 間 先 執 生之學. 承 學 之 剘 П. 毎 而 立 不 必 例。 問 必 其 築大 全 拙. 書宗 羣 籍 旨之 總 如 百 氏 何. 之所 不 通 撢 則 引 而 我 申 乃 假 從 借以 管 說

之故

爲

先

生之學

批

扭

而

爲

休

蟀

高

郵 Z

學

也巧

人

情

憙

巧

而

悪

也.

爲

休

寧高

郵

之學

者

勞

於

H

逸 於 微 徬 形 獲 徨 仴 几 顧 使 有 有 古 考 類 數 書 字 年 丽 學 書 始 藪 得 者 +-種. 亦 有 左 參 右 考 鈎 數 稽. + 日 年 而 म 以 始 得 得 者  $\equiv$ 四 及 其 條 得 爲 先 也 生之學 適 如 人 所 則 欲 其 言. 立 義 則 也 人 探賾 Z

之 也 亦 與 矣故 爲 先 生之 學 也 難 而 爲 休 寧高 郵 之學 也 易. 人 情 趜 易 而 避 難. 也 爲 休 寧 高 涶

先 生之 學 則 不 然 有 **魔括** 成 文 亦 有 不 必 麜 括 成 文者 焉 同 不 是異不 非. 惟 義 之 與 此, 放 諸 pu 海 而

榘誠 休 漮. 設 以其用 郵 四 Z 達 學 Z 衢 平不 者 意 而 在有 主 人 疏 不 能 通 纐 以 求 故 其耑以俟好學深 是. 爲 解 先 生 之學 名. 詳 也約 訓 雖 而 繁殺 爲 休 寧高 者有泛稱 殊 科. 郵 而 Z 其 學 義 也 也 皆 博. 有 人 情 所 底 尙 博 爲 先 而 確 生 鄙 之學 約三 復節 則 也

無

略

引

思之自

反

廣

譬

驗

之造

述

而

後

說三

章

氏遺書序

學

讓 目 實. 原. 之宋 有疏 im 兀 旭 迻 之於 落援 抑又 儒 佞 程 湾有 大 有 道 朱 其 舛 雖 者. व 繆. 異 以 憙 者爲 舉 而 其 不 世 正 無害其· 休寧高 我 所 鄙 牴 嚱 棄之鄭漁 郵之學 也 大 則 體 故爲 往 者以 仲. 往 先 舉 援 兄生之 學 墨守 之以 世 所 呰 爲 自 宗. 也 I 毀之象: 重 爲 虚. 再 先 傳 而 Щ 生 爲休寧高 而 後. 乙學. 陽 明. 精 先 則 務矯 郵之學 許 生 摥 鄭 搉 至 世 甘 也 趨 所 及. 實. 羣 大 亦 生 人 殽 情畏 義 A 微 時 列 虚 時 必 吉. 拱 稱 尋 m 道 其 而 夸

生之學

也

風

焉. 復 矣今 必 則 不 會. 幸 臆 先 歟 足 大 振 iffi 生以 見先 辽 者 裘 類 抑 盡 膚 爲 受其 聖 然 休 亡 惟 堙 於 生之 伏 始 先 時 寧 不 斷 異 黨 欲 生 也. 高 流 神 也 病 **】書之傳** 낈 絜 救 濉 聞. 徂 H 固 之學 (其領. 禍 黨 古 其 或 與 口為當畬 借 宜 而 便 而 儒子 守門戶 矣雖 先 也 雖 先 詞 而 生之說. 順 生 巧 休 憙 之書 守見 者繼 寧高 說者 然. 風 也 **※學之爲** 會逆 者以 而 叉不 乃稍 聞 郵 相 摧 A. 為黨 諸 則 槁 敝 陷 去 儒. 術. 之而 能 稍有 不 舊 不 項 樂從 有統 箝 能 先 藩. 無 則 思焉 舌日 以 理 生 辺 薦芻 好 為秦 寸為 其氄 之者 낈 有宗. 而 乞殘 狗 順 不 ]喪亂餘 必倫 衰治 火之 則人 出 休 爲 以 鉛 寧高 先 焉. 芻 導 狗為 生之 人皆 袤. 意 蠹 必 者 脊 槧 郵 敟 生. 之學 精 宣 以 學. 或 鶩 古 學. 味 別識 哲 自 前 治 Ž 尼 神 则 遐 悲 我宗 者. 不 五 酒. 其 人 **公**分或攬 者以 漂 以 也. 荷 憂 麟 向 Z 休 不 患 邦之學乃真可 無 出 者 訓 先 寧高 爲 復欲 前 非 袤. 其 浸以 話音 生. 時. 民 之 · 故為 厠 總. 郵 以 反 經蓺 精 成 語言文字 袂 韻 雖 綖其 名物 先 密 相 俗. 沾 迕 徴 則 以 大 袍 原 拉 先 將 實 m 度 丽 鴯 乏術 數 學 自 雜 實 生之書之 傷 之 Ż 道 先 相 而 學舉 燒之 恆 逆 生 佐 濟 之. 補 幹. 礕

章氏遺  泵

卿

繼

絕

Ž

雅

小

所

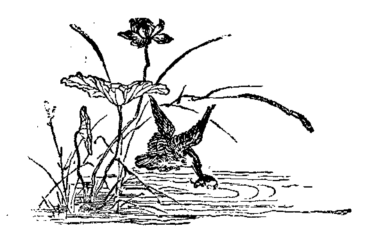
蘊

轖

聊

復

書.



敬 庵

瑞士哲學教授赫爾褒茲在新蘇黎世日報發表批判印度合義兒哲學論文 表論文原有之意義加以思辯則東西文化調和爲不可能蓋非信論矣 號)中多中西文化爭論之端赫氏著書余所未見台氏著書僅見譯本茲就 (見東方雜誌 赫 氏新蘇黎 世 H

過同 於自然經驗之上而不受一切的支配就在此一點文化之起源亦在於茲是完全以佔有的權力克 赫爾褒茲氏以文明要素是占有的權力必須滴額上之汗以征服自然以滿足自己的生活更必須 類而排除之以達較高之地位文化是自然的克服不是自然的同化人所以能成爲主人能高 服

自然爲西方文明 的要素者也.

赫

台裁兒 自然 中 者也 之神 氏以文化要素是由於 聯合 致是人類最高之目標最高之完成是完全以聯合的權力自 聯 合的 權 力此理! 想是基於人 和 字 宙全體的聯合印度哲人以 我擴大為 東方文明 爲

論說四 台莪兒自我擴大與赫爾褒茲自然征服論爭辯書後 的

自

然

征

服

論

四

台

**载兒自我擴大與** 

(赫爾褒茲

自然

征

服

緰

爭

辩 書

狻

是

反

領

域

亦

不

會

有

此

極

端

反

對

自

我

擴

大

論

驗 th 於極 以 慧 的 17 文 端 無 支 無 麵 文化 包 意 配 化 赫 識. 亦 權. 氏 無 的 復 之反 降 思 服 想 不 如 是所以 者文化 (言之即· 建築自 對 自 自 然 的. 然 文化的 樂園 然 同 祗 佔 有 化 科 有 學 荊 裹 者 論 被權 基 佔 E 從天 有 人 礎之上 類 的 内 了 權 真 出 的 去. 力以 的 主 亞當 我 以 所 是 代 文 以 樂園 聯 宇 不 更 化 合 能 進 笛 無 安穩 大王 的 1 權 不 \_\_\_ 步。 肂 力 依 肵 因 靠 築於 他 不 能 潙 自 E 一嘗偷 管領 聯 然. 自 合 祗 然 當了 的 能 渲 귌. 流 權 是完 學 智識 之上 力只 自己 全 也. 在 之果 額 自 彼 樂 此 Ŀ 曲 已從 灵 汗. 非 的. 難. 有 去 Ŀ 用 消 賺 逖 帝 樂 各 麵 極 放 包. 趨 經 棄

所 台 但 就 造 知 Æ 崇 是 格 反 要保 脉 拜 對 Ż 勢 自 屰 內 也. 障 然 彷 各 此 的 克服 彿 À 種 利 世 益 間 牆 論 睉 須 日 各 古 E]] 切 代 都 自 入 築起 於 希 可 用 臘 X 文 壁 類 強 化是 力 壨 的 精 拟 im 發展 得 守 斾 界已根 衞 此 之西 權 於 牆 力 崇 方文明要素質 滐 壁 芝中 帯間 拜 之文 是以 化 切 是極 歐 歐 純 人 洲 文化 是 有 殘 忍 佔 諺 都 有 而 日 的 分 生 無 長 裂 權 人 力 道 於 而 所以 此 磚 征 極 服 石 端 之其 四 和 方 堅 反 對

洲 思 度哲 文化 想 争 論 學 足以 的 則 極 救 主 端 資 濟 張 相 救 方 自 反. 濟 法 我 實 卽 擴 亦 在 曲 大以 希 絕 歐洲 臘 對 消 不 文 化 的 能 滅 推 相 於 與 学宙 理 合 印 科 台 度 學和 文化 乏中 氏信 EJ. 因 歐 根 度的 洲 希 本 文化已 臘 不 典 同. 自然哲學 卽 EIJ 陌 度文 希臘 於滅 聯合 化 人 主 Ċ E 歐洲 非 有 張 自 灌 此 便產 根 己 輸 迤 東 本 生新 之差異乃 成 方 思 V 俗. 想印 文明 佳 度 成 對 果 於 崩 運 赫 現 中 命. 氏 圆 在 im 則 的 即

杦 引 反 於 阿 的 希 爾 科 臘 登 學 方 所 是 用 Æ 之評 淮 精 嚴 步 論以 之 此 叉 推 赫 理 反 駁 ガ EE 之阿 與 法 典 台 氏 爾 文 化 登 東 全 堡 西 文 謂 無 化 影 ÉIJ 響 調 度 哲學 和 不 能 可 能 所 生 述 出 不 文 म 不 能 外 化 之 空 的 極 佳 想 툊. 踹 夢 爭 幻 赫 凡 論 氏 玄想 也. 更 引 的 佳 思 爾 想家 Æ Ž 缺 乏殿

絠 亞 雜 身 物 雖 痲 洱 亦 生 然. 質 問 後 活. 快 武 承 於 題 此 認 故 意 力 其 且 Ź 妄 大意 以 此 有 相 自 壓 茲 異 Ī 筲 之争 缺 迫. 謂 力 爲 尊 爲 歐 務 大 歐 陷. 後 便 欲 洲 須 而 人 盾. 是 有 共 東 以 覓 间 方 匹 盡 救 種 相 文 方 力 所 之物 搶 造 化 濟 间 有 之 芝 與 之 刧. 統 途 點 四 此 罪 質 系有 懇 徑 卽 實 思 方 文明 意 台 想 爲 叉 組 有 氏 征 復 織 所 種 之自 相 爲 肵 服 世 不 佔 有 東 同 界 台 滿 相 方 私 有 異之 莪 和 精 足 民 本 於現 能 族 平 爾 神 之衝 點 祇 間 生 在 良. 皆 代 活. 德 題 有 之討 完 國 西 動 致 外 全 部 自 方 打 慩 之文 論. 酒 模 的 大 中 其 物 時 滅. 國 戰 锏 塔 大 後 統 印 產 意 度最 謂 主 生 東 \_\_ 於 活. 略 方 張 文 謂. 瀕 西 高 維 而 之文 化 於 持 歐 方 無 内 物 講 破 # 人 界 質 化 部 因 演 産. 皆受 欲滿 文明 在 和 和 會 平 所 赫 協 阿 之下 足 的 演 氏

物

方

東

會 减 亦 可 保當 少 日 組 軍 漸 織 備. 减 極 首 先 少 不 穩 爲 氏 改 八之言論 共 固 良 歐 佔 同 洲 有 組 迻 Ž 織 社 受瑞 本 會 然 能. 恰 物 質 如 歐 1 德 人 欲 \_\_\_ 公事 望不 意 志 切 盛 房 組 滅 織 大 個 少 之歡 佔 皆築 人行 有 在 迎 動 本 恰 凡 外 能 赫 不 如 面 機 強 改 줾 器 力 褒 之行 之上 茲 則 搶 氏 刧之 而 動. 阳 非 爾 將 築於 事 登 來 堡 個 不 能 内 性 心 絕 狄 必 日 愛力 迹 森 世 漸 乏上 界和 拉 消 孫 滅. 故 氏 平 創 終 佳 造 其 不 爾 力

誌

鼠 韵 四 台 莪 兒 自 我 擴 大與 一林爾褒茲自 然征 服 鬸 舒 辯 書後 反

對

自

然同

化

論

者

於

台莪

兒

页

1

評

論

均

無

辭

以

自

爲

辩

頀

之餘

地

者

也.

哲 且. 學 其 復 所 據 以 印 爭 論 度 之文化以 不 决 非 真 推 東 定中 西 文化不 國 之文化 能 調 其 和 (推理 之 問 作 題 實 甪. 先 赫 自 氏以 驱 台氏 妄 故 **労**於 家之哲 東方文化 學據 以 有 槪 此 犪 括 疑. FII 度 卽 切

所論純粹認識論一事可以證明之

我放大 化 卽 和 赫 純 萬物 Æ 調 謂台 和 入與宇宙<sup>6</sup> 意 合 不 莪 能 識 成 兒 生 刨 是東 所言挽: 一合爲 體 出 文化 不 方 必 體 文化基础 之佳 再 敕 间 西 卽 方文化 果 現象 以 矣. 礎. 個 界要求 夫赫 人意識 的 氏觀東方文化止 靈 藥就 但 擴大使沒 使 是所 心如 明鏡 入宇宙 謂 純 於叔 粹 般凡 之內 認識. 本華之純粹認識 目前 所以 復 引 經過 不 據叔 必用 的 本華詮 個 ----無惑 切。都 人權 說. 平懷 歷 純粹 力去 歷 疑 佔 映 認 於 在 識. 有 東 謂 炉 祗 要去 上 是 是

其 知 按 莫近 想 心. 有 叔 亦 的 實 應 犬 有 本 焉. 權 與 乘 華 而 無 列子 力與莊子之萬物皆 刨 融 經 所 所 是 住. 通 中般若爲 繹純粹認 出 方. 於 卽 便與 人天 是言空以 卌 主 善權 空而 義 識 两界 相 近 也 叔 佛 破 不 同. Ĭ, 明羣以 復知 本 叉 經 一不譴是非無成與 華之純 如 執 所 言 般岩 法 孟 之空. 至 子 執 料認識 虚爲 之後 萬物 illi 生 但 皆 其 宗萬品以 仍 叔 者 備 有 心. 本 毀之旨 有 於 則 華 方 言 我 孟 便 止. 矣即 終 應 與 子 理 萬物 (善權 相 機 滅 解 是般 便是實 近 不 相 則 皆備 之真 驗 空 若 想 叔 本華 於我 邊 反身 有 實 念以着物 於實 此 在 之純 之第 所 丽 也 誠 以 有 如 樂莫大 粹 自 事 金 認識 喪 語 相 剛 邊. 生 而 無 經 卽 僅 覺 已 焉 未嘗 礙. 應 與 疆 有 純 非 無 化 類 粹 恕 下 有 所 於 夢 非 認 住. 丽 識 同 語. 行. 無. 而 其 是 求 亦 生

洲

界孤

立

之歷

其

統

者爲

誰乎

麩

文化 媏. 未 闻 據 以 推 定儒 佛 兩大教之本 體

誠 以 年. 根 於是吾人於 教 有 人 革 謂 的 内 明 本 道。 大 權 命 1 則 戢 環 愛力. 於文 有 争 法 力 mi 破 者 葄 惟 壞 論 致 仍是楊 萬 之歷 化 謀 未 史. 競 曲 知 物 各 至. 则 識 <u></u> 爭. 民族 有 故 論 史集文化之大成 之父克羅 仍 子為 不 切文化之進 所 於 Ŀ. 得 間 未 人 乃 道之 相互 至 有 究 我 故 竟. 斯 靗. 與現 於人 明 7 重 再 瓦 要之問 步. 克 解. 動 有 (物之性 浴者誰 變化. 皆由 政體 代 極 納 易 德 肵 全無 與 平 革 著 於 意 題. 歐洲 爭 全 郇 惟 命. 戰 志 於文化 無 理 削 鬭 主 印度思想缺乏人與人聯合之學 爭 戰 度玄 現 會. 爲 理 m 哲學論 代 會 創造 歐 得 之如 煮 洲 Ŀ 社 學所言天 會主義 的 聯 仍 現 希臘 合的 實 相 不 原 得 厠. 合. 主 赫氏 道. 人海 之互 義 究 權 凡 所 近 竟. 力 此 於中庸二十二章所言之至 所 論 言 拉 助 再 歐 克利 謂 論 有 法 洲 仍 之思 則 現 與 社 崩 墨 會 刺 實 解 近 放 於 理 想乃 子 革 Ţ 法 於 故 則. 論 兼 命. 中 庸二 愛之說 造 達 卽 相 部 部 自 成 混 爾 合赫 文以 十三章 然界所 第 EIJ 歐 度 洲 近. 期之宗 史是 前 其所 思 氏 想史. 誠. 行 肵 世 而

暗 乃 西 方之佔 馳 進 有 而 論之 史以 平 文 有 赫 來 下 征 常 之至 服. 氏 빓 所 專 謂 堅. 其至柔以 重 乃 現 自 然 낈 在. 之征 柔 此 摧 所 制 天下 빓 剛 服. 赫 與 有 之至强 中 氏 建 之佔 設 國 老 必 先言 矣至台莪 有 氏 所 的 權 言 破 制. 壤 力. 兄之自 完全 完 也 全相 惟 苡 英 一然同 國 力 似 服 國 m 化 性. 人 相 論 者 反 不 達老氏 者 也 全是消 Ī. 也. 老 老 氏之言 之言 庑 極 放 謂 惟 任 iffi 制 天下 亦 動 未 静 在 一之至柔 乎 能 則 無 如 端

**莪兒自我擴大與赫爾褒茲自然征服論爭** 

辮

釋

門

m

傳

譯

老

氏之書:

先倡

於德

刨

孔

教西

有

之人 法 妣 旭 法 天 天 法 道 道 法 自 然 無 所 因 寄 至 於 無 爲 者 也.

鮯

說

台

我兒自

我

擴

大與

一赫爾

褒茲

自然

征

服

齝

爭

大

謂

道 報 之道 有 國. 坤 國 故 克 能 滐 事 者 和 樂利 國 復 守 儒 能 親. 服 ŁIJ 文化 克 日 廸 論 教 環 之之害夫言 成 思 考 亦 合 西 思 之可 厭 Ź 循 語 天 慮 事 無 必 苦 東 方 的 成 破 所 下 親 所 ED 言然 曲 自 科 爲 林 壞 之務 行 言已所 謂 度 不 學之 學 丽 悐 於 不 文 वि Ħ 大 摲 审 == 種 絕 愛 H 此 悐 以 化 儒 東 戰 制 義 風 本 非 Mi 不 nſ 不 ini 與 教東 Ż 縛 阅 彼 調 倘 有 以 希 不 欲 知 兩 毒 後 老子 不 邌 佛 言 補 和 勿 人 臘 義 歐 行 法 有 敬 傾 教 施 思 以 自 EI 文 於日 哲學 律 向 洲 相 儒 於 爲 化 歐 保 ·度 细 專 於 思 其 率 洲 教 元 之所 V 人 合 本 制 法 尤 想 反 先 敬 倫 彊 不 於太 祕 論語 之毒 於自 國 亦 恕 爲 哲 河 理 恕 मि 爭 鋫 學 柏 將 之精 學 以 和 ·而 學 持 朱子 惟老 者 然 格 而 來儒 Z Z 行. 嚴 不 者. 之趨 森 於 義 所 於天 缺 知 中 故 在 之書 ※ 進道 其 氏 的 陷 教 則 能 天 東 m 之 泛西 玄 勢 所 也 辸 通 孟 而 迭 方 學 謂 皆 學 刨 夫 方 知 天 <u>-</u>F 相 儒 不 獨 能 文化 曲 自 īij 有 以 行. 下 知 親 爲 教 急 表 遺 之志 솼 重 仁 爲 Z 人 親 用. 其 證 現 之敝 轉 主 老 本 而 Mi 儒 精 直 義 之學 唯 實 征 身 不 此 教 胂. 矣 服 思 Ż 下 民 之自 儒 知 11 均 之消 研 危險. 彼 想以 其 自 以 教 有 Ħ 德國 究 然損 獑 恕 救 民 我 以 盡 自 歐洲 涷 爲 更 歐 推 而 擴 補 機齊 然科 學 Z 方 無 人 愛物 M 理 大 倔 老 者 而 前 補 兘 作 卽 現 救 旣 氏 學 會 鰸 救 甪 不 專 務 中 僘 變至 、之學誠 稱 利 乎德 之術 不 學: 主 刨 民 庸 而 己自 流 Ż 之義 霸 大 義 思 調 魯 爲 於 隋 缺 學 知 脩 和 然 再 爲 衂 所 近 唐 陷 及 批 知 之。 身 界 變 易 之仁不 内 同 謂 H 也 所 不 以 無 Ž 是以 絜矩 至 雏 原 化 先 研 町 所 於

中

至於 之世以 臘 國 希臘 開 同 古 之文明 之統 度 卷 事 代 革 之道 批 佳 也 希臘 遵 東 赫 新. 復 治 判 爾 循 征 希臘 并 路 斯 巴 達 第 斯 氏. 氏以 古之道亦爲不 人所 典 謂 實 Eŋ 歐 前 拉 文化 絕對 夫民 居 洲 度阿拉伯 東 代文化之美 回 之滅 返 西文化 住 文 族亦 於希 之土 前不 與 不 現代 可 他 的 論 尔 能. 之文明 Ħ 地 臘方是進 調 歐洲 者 能 和 時 蓋 狹 經 而 已故回 侵襲 爲 義 亦 者. 希 何 文化均是 接觸 無存 但 種 不 臘 主 文明 步. 變化 義. ф 人 可 (種言 能是不 在之餘 其 以 國文教獨 返之途早已絕滅 而 自然 如 唯 事 歐 殺機 是主 極强 語 則 洲 地 風 時 真 思 爲 乏排 一義盛 以迄 想 也. 有之保合性 俗. H. 爲 耳 非 再者歐 界 屢 不 就 行之歐 經極 **今**日. 屢 夵 可能 他 歐 性. 生 能 猶 洲 溯 也且 其間 大之變化現 者. 極 中 則 學 姑 洲 國 與 終古 大之變遷 教 者 育不 繼 歐洲 而欲 無 封 或 創 建 續 歸 綸 不 化 台莪 滅 回返 論 性. 與 東 自 論 屬 井 卽 則 代 則 羅 阿 現 於希 田 今日 歐 爾 力 於 終 馬 與 著書. 古 鱼 洲之文明 何 誠是三代 東 進 在 大王 臘 不 希 方 化 種 東 薩達 之文 滅 帝 方文 臘 論. 教 非 育 國 國 東 以 明又 之美 實已 或受阿 那 化 征 主 如 民. 思 義 歐 考 亦 到 Z 小 是 非背 爲 洲 完 旭 其 與 制 亚 託 文 徙 不 制 胈 漸 細 回 m 度. 化. 的 住 日 曼 珂 由 亚 汳 於

之爲 赫氏 原 而 論 爲 翻 之事 和 尙 東 有 謂 西 弓[ 文化 證 西 方採 中 者彼 圆 學 用 者率銘 於歐 東方文化 洲 鴻 切文 **評**歐 有危 洲 教 險 文 猶是 的 眀 缺 數 陷. 有徹 事 稚 其 排 大意 底 他 之了 論 亦 而 與台 巨叉 解 但 彼 氏 何 並不 語 待 相 辯 似 近 哉 按辜 赫 氏論 氏

爲

主

張

以

東方文化

台藏兒自我擴大與赫爾褒茲自然征服論爭

說四

論

m

縪

及 之.

槪 全倚 爭. 淮 切 貨. 歐 謂 太不 九百 原料 歐人 抹 中國 洲 而 殺謂 仗 原 論 平均。 《有文化》 自有 孔子 爲 於 4. 之氏於一千九 九 Ų 未 四 且其 方 年巴黎和 生活 淫 來者故其 教育是教 文化 所能 於基督教義之 輸 與工 接 入於 爲 百十四 調 民 約 業界所必需 引 無 護蓋 成後 中國 此 存 和 則 在 東西文化之方法猶宿背所主張 文明 者非 年. 必須 價值 歐 氏之東西 洲 歐 銷耗 洲兵 歐民 待 者第 之使民奪 而 於東 未 文化 品 地 以 知 禍 位較前 即危 方孔 東 未 孔 爭是過· 兆前. 調 方文明無機會輸 孟之微言 和論 [險品] 教之精 史確向 氏之東西 去 乃 而 **|大義為|** 是世 全重 歐 神矣復次歐 Ŀ 洲 文化調 人义祗 界已 在美 而調和之方向則已有改易茲因赫 步至今日 入歐洲 歐 經顯 民 國 和乃 精 洲 思 知 著者美國 文 實爲 想 鰰 中 化輸 謂美 爲 界將 國之天產品 百尺 中 歐洲文化 入 竿頭. 國 國 來所 之教育 中 之文化 與 國太 最求 歐洲 必待 進化上 如 米茶 多如 之間 就 需助 進 亦全是教民 是民 者 題 進 步. 絲 自 也 則 出 更 口

7

### 論說五

# 中國之班兵學說

附錄實行弭吳事實

實行 赮. 趙曹. 弭兵擇 其著者數人節錄事實 以資印證日管仲日向戍日子產日漢文帝曰姚崇宋璟日

### 管仲

子日晉文公譎而不正齊桓公正而不譎 點開

按管仲相桓 · 公能以信懷諸侯以衣冠會 丽 不以兵車 會結好息民召陵之役 問罪而不戰故

其正而不譎美桓公乃所以美管仲也

子日桓公九合諸侯不以兵車管仰之力也如其仁如其仁 黝 關

芘

按仁莫大於博愛鴯莫於兵戎天下止兵列 國 君臣皆同 樂 生功· 莫大馬故孔 子再三 一歎美其仁

諸侯多沈 望文山使貢絲於周室成周反胙於隆獄 亂不服於天子於是呼桓公東敕 徐 荆 州. 州 分吳牛存魯 諸侯莫不來服中救晉公禽狄王敗胡貉破 蔡陵 割越 地南據宋鄭征伐楚濟 汝水踰 何而

静設本 中國之朝兵學說

達庵

--

可

掩

世

Hil

唯

有

朔

君

在

Ŀ

**察相** 

在下

也.

医管

寫子

小

服

無

次 矢 寝 武

事.

行文

道以

匡管

寫子

小

後 出 舟 騎 本天 投村 寇 丽 大 始 (功十二) 服 乘桴 下定周室大 北 濟 伐 山 故 河 東 至 戎 (朝諸) 一於石 制 夷 冷支斬 四 戎 侯於 沈 南 縣 %陽穀. 孤竹而 蠻北 車 東馬 (朝天子. 放兵車 狄 大諸 踰大行 九 夷始 ·之會六 侯國 聽. 與 莫不 卑耳 海濱 乘車 路侯莫不 賓服 之貉 之會三九合諸侯 狗秦夏西! 與諸 侯飾 來服. 牲 服 西 爲 征攘白狄之地 流 載 沙 西 匡天下甲不 書以 虞 誓要於上 而秦 《戎始從故》 遂 解壘兵不 至. 下 於西 薦 神 兵 河. 然

中國之弭

畏其近 隰朋 是故 是 稱 故 賓 关 動 大 胥 甲 國 故 下 - 兵之事 之君慚 之於桓 無 殺 総叔 無 道定 公遠 牙用 愧 以遂文武之迹於天下桓公能 周室天下莫之能圉 小 國 此 國 五子 諸 一之民望 侯 者 附比是故大國之君事如臣 加 何 父母 功 度義光德 武事· 近 國之民從 立 繼 也定三革 假其 法 紹 如 **羣公之謀以** 終以 流 僕 偃 水. 遠後嗣貽孝昭穆大 放行 小 Ħ. 兵朝 國 益 諸 地滋 其智也 侯. 服 遠・ 以 得 如 濟 其 父母. 河 人 相 彌 而 霸 衆是 日夷吾大夫 無 管国 天下 ... 怵惕焉 鱎子 何 小 名聲 也. 文事 犪 廣 日 其 寧戚

力征 不懷 按 小 服孔 免於兵爭之禍 服 匡 諸 [篇所] 子 侯 白管 述 而 皆管仲 用 仲 以 存 相 也茲將其弭兵之事 上繼 桓 輔 公霸諸 桓 絕用德以懷 公以義兵平 侯. 医天下 功詳 諸侯 柔遠 公亂以· 述於下 良到 人 (講信以 於今受其 文德結諸 輯 和 諸侯使諸侯皆要於會盟講信修睦 賜微管仲吾其左衽 侯之信諸 侯皆信其仁 矣蓋美其不 而 懷 其 以 武 武

洲

難

誌

許 五 之而 年伐魯魯 反魯之侵地 倍信 將 殺之愈一 師 桓 敗魯 公許 之已 莊公請獻途 小 快 耳 而 曹沬 而 棄信 邑 去 以平 匕首 於諸 桓 侯 北 失天 公許 面 就 下 與 臣 魯 之援 位. 會柯 柦 公 不 可於是遂 後 而 盟 悔. 欲 魯 將 無 盟 與 與 八曹沐三 曹 魯 沬 地 以 而 敗 6 殺 所亡 首 曹 刼 沫 地 管 椢 公 於 仲 魯 於 E. 夫 諸 壇

刼

聞 之皆信齊 按 此 乃 管仲 而 教 欲 附 桓 焉 公以信懷諸 七年 -諸侯會 俟 桓 也 公羊傳 公於 甄 要盟) 而 桓 町 公於是始 犯而 霸馬. 欺曹 公史 世記 家齊 太 讎.

著乎天 下 自 柯 之盟始焉 何 休 解詁 諸 侯猶 是象 然信 鄉 服 桓 從 公不 再 會 於 鄄. 子 同 मि 盟於 I 幽 桓 公不 迻 成 怨桓 霸 功.

貢 非天子 於周 三年 如 諸侯相 Ш 成 戎 康 伐 嵵. 《燕燕告急》 諸侯 送不 出 聞之皆從 境吾不 於齊 齊桓 齊. 可 以 公史 公救燕. 無 世記 禮 家齊 於燕於是 太 迻 伐 山戎 分 至於孤: 溝 割 燕 竹 君 所 而 至 還 燕莊 與 燕 公逐 命燕 送 君 復修召 桓 公 入 齊 公之政納 境桓 公

按 史記 管仲 莂 傳 桓 公實 北 伐 山 | 戎管仲| 因 丽 令燕 修 召 公之政.

我奈何 將南 冬齊高子 陽之甲立僖公而 莊 來盟高 公死子 般 子 者 弒 閔 城 何 「公弑比」 魯 齊 大夫 或 Ė 自鹿 也 Ξ 君 何 菛 死 以 曠 不 至 於 稱 车 健. 爭門者是 無 我 君 設 無 以 君 齊 也. 也 取 或 然 魯 則 曾 何 自 以 不 爭 不 門 興 師 名喜之也 至 於 徒 以言 吏 闸 者是 [n] 加 喜 E 矣桓 也魯 爾. 正 公使 人至今以 我 也. 其

爲美談 日吾猶望高 也 公公 二羊 年傳 屡

一十八年衞文公有狄

亂

告急

於

齊

妅

衛

公吏

世記

家齊

太

中 國 一之弭兵學 率諸侯城楚邱而 何休

解

詁

累次桓公之功

莫大

於服楚明德及

強夷最為盛.

售春

公款

四公

紕

Ł

中国

**蔡**潰兵精 **| 次於** 年. 陘 王 威行 何. E 月.公 有 乃推以 俟 也. 會齊侯宋公陳侯衞侯鄭 孰 诶. 伐楚楚懼 K 俟 屈 完 屈完 也. 何 休解 來受盟 詺. 伯許男曹伯侵蔡蔡潰潰 **脩臣** 時整強-子之 大卒暴 職不 征 頓 之則 兵血 可· 以 多傷 者 何. 下叛 文德優柔服之故 士 衆 上也逐 桓 公 先犯 伐楚次於陘其 其 興 國 銯 臨察.

八待之善 其 重 愛 窤 命 化事 有漸 故敏 劕 有功 傳者 公秋 四公 年羊 傳

主者之 Ŧ 盟 楚 也. 者則 於師 屈完 事 來盟 先 盟 % 叛夷 狄 於召 也. 於師 其言 陵 |來何. 盟於召陵屈 也 何 師 而 與桓 亟病 在 召 爲 中 陵. 点 完 者 何 楚 主 國 師 在 南 世 召陵. 前 夷 此 與 大夫 [則曷爲] 者 北 有 夷交中國 事矣 也 再言盟 何 後此 以 不 不 -絕若綫桓 者有 喜服 稱使. 楚也. 事 尊屈完也曷爲尊屈完以當桓 矣 公教 則 何言乎 曷爲 rh 獨 喜服 國 於 而 讹 攘夷狄· 楚楚有王 焉 與 桓 公為 者 荆 公 則 主 也. 以 後 序 其 此 服. 爲 無

以 按 歸. 累 召 較 世 陵之役管仲重 之文公城濮之役用武 稍 雄 南 方之强楚柔而 一變人 命不忍一戰臨之以 力決戦 服 之會 而後 未交兵接 取 、勝者相 威 河以 一級之以德責楚以苞茅不 去岩不 矢相 遠 加 遺 平管子可 而楚人已 貢. 謂善弭兵爭 | 楚人服 帖 然 使諸 罪 矣春秋 侯之師 丽 大之 整族

宜

立 是歲 君 遠 獻公卒里克殺奚齊淖子秦穆公以夫人入公子夷吾爲晉君桓公於是討晉亂至高 後記 蒙客 太 使

四

촳

三十八年周 灰血 亂 不 按當是 中國 H 求 刃 祭 諸 iiii 肼 侯不 其 外夷畏服 南 ifi 夷 王弟帶與戎翟合謀伐周齊使管仲平戎於周 與 相尋兵戈九合之而合一匡之而 必 有美者焉 1: 諸 夷 侯 交 (懐德脩) 中國 孔子自 不 絕若綫管 好尋盟結 稱 堯舜 神輔 言而 文王外未 匡,功 退. 桓 公教 性 陳而 有若管仲者夫曰 迹炳然昭耀 H 不 國 殺朝服濟 而 攘夷狄 
厚問 五伯長也. 後世. 孔子目: 河 如其仁如 而 無愭 室而安撫諸夏曾不 ]書之重. 其仁 惕之心夷 辭之復鳥乎. 寧無深意存 狄不

襄

公史

世記

太

向 戍 乎哉

非以

其能

弭天

下之兵爭

靖諸侯之內亂耶宜

平功次三

王爲

朱向 爲盟主矣晉人許之如楚楚亦許之如齊齊人難之陳文子曰晉楚許之我焉得已且人曰弭失一 兵民之殘也財用之蠹小國之大災也 楚將子 則 晉楚爭雄爲日 固 戍 一善於趙 攜 吾民 重义善晉將欒書兩盟晉楚左傳魯成公十一年冬華元如楚迻 关將焉用之齊人許之告於秦秦亦許之皆告於小國爲會於宋 文子又善於令尹子木欲 久矣在向戍之前能 將或弭之雖日不 珥諸侯之兵以爲名如晉告趙孟趙孟謀於諸大夫韓宣子 合晉楚之成者厥爲華元 可必將許之弗許 史記朱微子 |如晉合晉楚之成成公十二 楚將許之以召諸侯則 世家共公九年 七季 年襄 華元 而 我

國之期兵學說

好惡同之同恤

一番危備救

凶患若有害楚則晉伐之在晉楚亦如之交贄往

年宋華元克合晉楚之成夏五月晉士燮會楚公子罷許偃癸亥盟於宋西門之外日凡晉楚

來道路無壅謀其不協

無

加

之情形節述

一於下

## 論說五 中國之弭兵學說

按當時 議而 楚之成爲當 更人云亦云 im 而 人之應許則 有所企圖或 有鄢 討 其 不 得不 之弭兵晉齊二國均有難色晉人之加入乃純爲 陵之戰然晉楚之合成則 不 有 更關 應允一則懼楚人許之以召諸侯 時 更無操奪 削 會盟和 被 渝 勉 迫 此 盟明神殛之俾隊其師無克胙國鄭伯 強蓋爲二國 而 好之事 可否之權可見當時諸國之弭吳皆非出自 加入無禮讓之心而存僥倖之志故終不能保障永久之和平今將當時 (與今之聯盟 固自 所迫故陳文子曰晉楚許之我焉 華元倡 性質相 工端. 而已失爲盟主故韓宣子曰雖 向戍乃踵 同 外 所謂 境所 如晉聽成 其 具 迫 後 體之弭兵 得已晉楚齊秦已 中 而 而 《會於瑣 大成 然 心 誠 耳故 非純粹之弭兵 則以 悅 澤. Mi 日不 成故也 爲之 兵 附 可必 為 識 者也 許其 民之 於 華元 將 此. 許之若齊 **一**殘迫 故 或 他 克 越 亭 小 盟 國 兀 Ħ

門之外楚人衷甲伯州 以 棄 《其所以 籓爲軍 ·晉楚各處 服 諸 侯 也 其偏伯夙謂趙孟曰楚氛甚恶懼難 周請 型日合諸侯之師以爲不信毋乃不 釋甲子 木曰晉楚無信久矣事利而已苟得 趙孟 可 平夫諸公 日吾左還入於宋若我 志焉焉用有信 侯望信於楚是以 何. 二左 辛已 來服 十傳 七襄 若不 將盟

**按此敍楚人之無信也** 

捷矣食言者不病非子之患也夫以信召之而以僭濟之必莫之與也安能害我且 孟 楚衷 甲以 告 叔 向. 叔向日何 害也匹夫一爲不信猶不 一可單斃其 死若合諸 侯之卿 我因 宋以 以 爲 守 不 則夫

芘

思也。二十七年

致死與宋致死雖倍楚可也子何懼焉又不及是曰弭兵以召諸侯而稱兵以害我吾庸多矣非所

按此叙晉人之患楚衷甲也

楚狎主諸侯之盟也久矣豈耑在晉叔向謂趙孟曰諸侯歸晉之德只非歸 晉楚爭先晉人日晉國爲諸侯盟主固未有先晉者也楚人日子言晉楚匹也若晉常先是楚弱 其尸盟也子務德 無爭先且. 也. 直

諸 侯盟小 國固必有尸盟者楚爲晉細不亦可乎乃先楚人。本博 年公

按此敍晉楚爭先也

按 川 爲左旋入宋與之致死之計內無仁義之心外無禮讓之行盟 字非真出自中心而欲罷兵息民者也故楚人衷甲以詐駕晉有事利而已焉用。 者幸而已矣子罕謂其以誣道蔽諸侯其不然乎 向 侯之盟主而 .戍當時之發起弭兵會也亦不 加入 楚人則借此會有所利用欲以奪晉之諸侯而 過欲得罷兵息民之名冀以爲利 丽 爭先乃勢之所必然其不致爲平凉 爲盟主各國之心 故事成而 請賞 有信之言晉 ·目中均存 晉人則懼失爲 利

下慈和慈 民並 左師請賞日請免死之邑公與之邑六十以示子罕子罕日凡諸侯小國晉楚所以兵威之畏而後上 用之廢 和而 後能安靖其國家以事大國所以存 不 可誰能去兵兵之設久矣所以威不軌而昭文德也聖人以興亂人以廢廢興存亡 也無威則驕驕則亂生亂生必滅所以亡也天生五

論說五 中國之弭兵學說

所

謂

君以此

## 國之班兵學說

明 之獅 皆兵之由 也· 而子求 去 之不亦誕 予以誣道蔽諸侯罪莫大焉縱 無大討 無又 水賞· 無 厭

也 而投 之 二左 十傳 七鑫 年公

害及人 按自 平 虛 按子罕所論 旧其 一個干戈 此 艄 、之舉故向戍之弭兵成績 會之後於魯定公元 得 示天下不 免於戰 乃偃兵與弭兵不同偃兵者偃而 始必以此終信乎其然矣. 復用 ·嗣者僅 之類 年曾為 五年耳夫以 発・ 提・ 理・ 乃僅僅 一度之會於號 兵者戢兵之禍 利 如 此 成 尚未 事 不復用也如周武王縱馬 者. 他用兵以 歃血 鮮不 尋宋 已啓爭 以利 之盟要言未退 誅暴靜亂· 敗蓋 竸 之端 人已存乎利 於華 厥身 丽 而 魯人 不 未沒 用 Щ 乏陽. 於已 取 以 親 郼 爭 之业 自是 放牛 覩 鬭 戰 取 關之慘鳥 於桃 斯難免有 之後 利 也. 戰

### 子產

問 之族姓班 子產之從政也. 行 四 之以 國之爲於子羽且使多爲 位貴 應對賓客是以 機能 擇能 否而 而使之馮簡子能斷大事子大叔美秀而文公孫揮 鮮 又善爲辭令裨諶能謀謀於野則 有 敗 辭令與裨諶乘以 事. 三左 十傳一襄 適野使謀 可否而告馮簡子使斷之事 獲謀於邑則否鄰國將 能知四國 之爲 有諸 **一侯之事** 而辨於 成乃授子大學 其 產刀

按春 之子 秋 產爲政善於辭令事二人國左幹右旋皆能得其歡心終子產之世晉不復加吳於鄭子產 神晉 楚争雄皆欲服鄭鄭 居二大之間 i.事晉則楚侵之事楚則晉問 罪. 外兵之來幾 於無 可謝 歲

升

### 漢 文 帝

南越王 邊 備守不 |尉佗自立爲武帝然上召貴尉佗兄弟以德報之佗遂去帝稱臣與匈奴和親・ 發兵深 入悪 **順苦百** 姓. 交史 本部 紀孝 匈奴背約

安寧靡 按 見自三 史記 而又飭兵厚衞 一代以後 孝文本紀 有兵革海 君 臨天下者誠 内殷富興於禮義島乎仁哉雖三代之賢王何以加諸其服尉佗和· 其罷衞將軍 二年詔曰朕 ;未有能若文帝之深仁厚澤者也專務以德化人在位二十三年. 旣 軍大僕見馬遺財足餘皆以給置傳文帝之尙德而不 不能遠德故惘然念外人之有 非是以設備未息今繼不 匈奴 貴兵於此 能 罷 事 方內 邊 屯 口

### 得 古 λ 八弭兵之意•

艬

誌

文帝 爲副 其 從昆 元 志未嘗致 4 使 鰯佗 初 弟 鎭 尊官厚賜寵之詔 書高 撫天下使告諸侯四夷從代 書日皇帝難 皇帝棄羣臣孝惠皇帝卽世高后自臨事不幸有疾日進不衰以故悖暴乎 問 丞相平舉可使粤者平言陸賈先帝時使粵上召賈爲大中大夫 南粤王 一甚苦心勞意朕高皇帝側室之子棄外奉北藩於代道 來即 位意. 心輸 盛德馬 **迺爲佗親冢在真定置** 守邑歲 里 )治諸呂 謁 辟 遼 泰 遠 者 祀.

國之弭兵學說

九

欇

**貴願** 

不

以此哉若使漢文帝當日與十

萬之兵傾全漢之力以誅南粤之罪雖能

罪

人斯得然

٠,٠

故. 變 不 得 故 不 亂 立. 法 今 不 卽 能 位 獨 乃者聞 制 迺 取 Œ 它 遺 姓 將 子 軍 爲 孝 隆 慮 惠 侯 帝 書 嗣. 賴 求 親 宗 昆 廟 之靈 弟請 功 能 臣之力 長 門 兩 誅 將 之已 軍股 躯 以 Ŧ 腴 書罷 以 Ŧ 將 侯 軍 吏 博 不 陽 釋

中國之阴兵

害矣 得王· 欲 爭 甚. 親 定 而 昆 之財不 地大 Ŀ 弟 不  $\mathbf{\Xi}$ 一之國 讓仁 楮 在 牙相 Ħ. 真 足以 者不 庸 定 4-衣中 者已 入 獨 爲富服 者以 爲 利 平必多 袖三 遭 也 願 問 人 --吏 領 存 與 衣下楮二: **使日高** £ 以 殺士卒傷良將吏寡人 崩. 分 南. 修治 棄前 王自治之雖然王之號爲 皇帝 先 7 患終今以 人 衣遺王. 家前 家前 所以 介長 H 聞 願 來. 沙土 之親 通 王 Ŧ. 聽樂娛憂存 使 一發兵於邊爲寇 如 孤 也 帝. 故. 朕不能擅 人 八之子獨 故 使買 帝 問 並 鄰國. 變焉 災 立. 馳 人父 諭 不 陸買 吏日 母得 止當 告王朕意王亦 乘之使以 至南粤王 得王之 其時. 一念十二 長 地 股 通 沙 一受之毋 恐 示 苦 其 不 之南 乃頓 道是 足以 忍 爲 為 也 郡 寇

願 奉 明 韶 長為 藩 臣 奉 貢 職. 粤淡 王杏 傳南

兵攻 師. 景 称 帝 趙 制 TIT 請 時 與 長 佗 仍 沙邊 役 中 命 於漢 稱 國 劚 圃 臣遺 敗 若是乎 數 粤 /文帝僅 使 縣 西 焉 入 甌 德 之服 (朝詩 高 駱 遣 據 后 曾遺隆 迄孝武建元 地 介之使 數千 人也 蓋深 慮 里帶 以賜之詔 侯周 四年化 甲 入 子其 爸 百餘 書示 擊之會暑 孫胡立 萬當 肌 髓 以 (徳音 矣古之聖王貴以 高 爲 溼 后 南 土 曾 時. 響王閩 無 本 因 二大遺 大疫兵 禁 粤 關 粤興兵攻之猶 文德 鏃 不 市 之費 能 鐵 來遠 踰 器 而伦 嶺 人 而 守 而 尊 已 罷 職 不 奉 爲 而 貴以 約不 南 令 佗 唯 瓶 益 兵威 謹 帝 敢 自 愗

話

德治此

四國

漢文帝足以當之矣鳥

**庫真仁主哉** 

真仁

主

哉.

所得所

失必

有能

明辨之者

孔子曰遠人不服

則

修文德以來之漢

文帝其

(知此意

平詩

州

安便萬民之利 處內志以重吾不 怛惕不安未嘗一 一年上日於旣不明不能遠德是以使方外之國或不 一者之咎皆自於朕之德薄而 親 日忘 與朕俱 德也夫久結難 於心. 棄細過 故遣 偕之大道結兄弟之意以全天下元元之民和親己定始於今年 使冠蓋相 連兵中外 不能遠達 之國 望. 也 一結軼於道 蕳 者 將 何 屢 以 年 (自寧. 议 **甯息夫四荒之外不** 匈奴 諭 今股 **朕意** 並暴 於單 夙 邊 境多殺 興 于全 夜寐勤勞天下 單于反古之道計 吏民邊臣兵吏又 安 其 生 封 畿 -憂苦萬 之内. 不 社 民 勤

Z

也. 說者謂 諸 按蓋聞王 夏以 漢 喪者多是以 顧 當漢文之時民力 事 撻 夷狄 者修文德以 屈 伐 萬 乘之 古之聖王 也 雖 能 贵 非以 尊 封 颠 懷 燕 之聯 一般盛日 來遠 遠 戰 然 人 者 Ш 歡. 危事. 國 而 不 人. 一未聞 勢富 服. 還. 長 匈 然 置之度外漢 難保其必勝 敗 强 奴之驕以 用 (岩興兵) 兵力以 軍 覆將. 兵者 遺 以 文之 死 威 討 者 後 强 和 世 不 匈 凶 天 器. 奴. 下 子 वि 匈 孫憂以 勝數. 固足 奴 也. 深 聞 戒 匈 奴入 耗 以 於不 湯 天下 爲 擣 武 **州之失者**: 虞.且 彼王 流 興 之財爲 鄃 備 庭 誅 守 動 暴君 擒 丽 搖 黔 此 其 不 百 萬之 首 殊 名 深 见 Ż 安元 E 入 昧 鴯 儻 衆. 掃 平 所 元. 嚴 知 塵 知 未 尤 德 滅 此 得 意 者 聞

爽

論說 五 中 國之弭兵學 為下

策歷

觀

後

₩.

隋

征

髙

麗

M

社

稷滅宋開邊

功

丽

康王

南則尤其彰

一彰然較

也

傳

日

好

兵. 有不 亡者也文帝惜元元之命弭天下之兵真三代以後 ノ賢主哉 史稱其仁不 亦宜

### 姚

朝 廷 覆 師 青 海未 有牽復之悔臣願不倖邊功 可严. 崇新 列唐 傳書 鵢

按新 唐 書玄宗欲相姚崇崇知帝大度銳於治乃 先設 十事以堅帝意此其 也唐 **書贊云姚崇以** 

事 要說天子而 後 輔政顧不偉哉而舊史不 傳觀 開元 初皆已施 行信不誣也

聖慶 靈佺自謂還必厚見賞璟顧天子方少恐後干寵蹈利者夸威武爲 後突厥默啜覔其彊數窺邊侵九姓拔曳問覔勝輕出爲其狙 列唐 傳書 宋 國生事故抑之踰 擊斬之入蕃使郝 年線 靈佺傳 授 右 其 武

按此 環爲相以天子好武 唐玄宗開 元 四 功恐好事者競生 年 事 也默啜自武 、 氏世爲中國患朝廷旰食郝靈佺得其首自謂不世之功· 心傲倖遂抑其賞

鳥乎崇勸天 子不 求邊 一功璟不肯賞邊臣而天寶之亂卒蹈其害可謂 完見矣. 宋新 豫唐 列書 傳媒 崇

獲 非 唐書 按玄宗開 辭 常 蘇 M 奉 止緒州 頲 音 傳吐蕃 職 元 7時諸賢 也 **、蠻苴院作亂與吐蕃連謀入寇獲諜者吏請討之頗不聽移書還其諜日毋** 來 則 盗邊 拒. 相 諸 去 如 蘇許國語 則 將數敗虜益張秣騎內侵帝怒欲將吳討之頲諫曰古稱荒服 勿逐又上言王者之師有征無戰藩貢 張燕公張曲江 |等皆不求邊功力抑邊臣之賞今節述 或闕王命 征之於是乎 之於下 取 治兵 得爾 荒 忽 之義 其郊 直 按

將

何

以

加

之慾

止.

此

其

大

咯

也.

後 州兵 不 用 過甘 授. 解 悔. 而蕃 不 立 後 不 和河 व 去安 敢 有 君 願郪 瓜 以 死 奠 侵 聽不 賞 張 者. 破 邊. 款膀 吐蕃 九 功. 所 張 服其 國 齝 賴 以弊 靗 家 傳 於 舒闡 至 傳. 之 青 范 仁. 邊其 始 败. 陽 無 海 人悔 爲 節 帝 由 西 殘. 相 官 量 度 說 時. E. 使. 策 邪 朕 帝 力 以 其 待 批. 取 欲 帝 斬 勸 A. 事 王 Ė. n 焉. 贁 君 叶 突 **奥**計 假 因 田線 干 其 箫 元通 之. 名 馮 功. 密 獻鑑 帝 若 州 及此 關羊 出. 何. 欲 講 王開 以 對 告 和. 君元 爲 於  $\Box$ . 源 以 與十 名 帝 侍 休 乾 之五 器 中 以 層 息 父年 不 九 日 鄣 進事 串 齡 可 諷 攻也 君 假 奥 日 諭. 玉是 無捷 宰 也. 門秋 好 禮通 兵以 有 相 使 君吐 謎鑑 羊 如 代 奠蕃 宜载 抷 天 西攻 能 來 誅張 東 治 利. 望陷 言. 夷黕 北 物 而瓜 彼 水 但之 有 泣州 將 入 連言 虜 不執 其 日夬 敢刺 十吐 出史

然

亞

好 凡 拓 馬 烽 ·按 鳥 天鑑 不 燧 鎚 大 + 平 開 变式 盛 事 以 生. 兵 不 元 之開 Ź 要 矣 롲 驚. 功 川 後元 自 革 初 務 --<u>L</u> 華 毎之 賞. 諸 用 戎 拓 識前 九  $\pm$ 萬 朥 鬒 邊 君 弭. 同 用争 境 敗 奠 戴 軌. 衣彘 A. 輔 相 勝 馬 南 千供 白 m 政. 之民. 二邊 蕃 姚 蕁. 軋 八 四 垄 萬 笨 十兵 不 海. 君 Z 萬衣 餘 長. Ш 可 不 III 識 徒. 糧糧 款 以 匹 紀 邊 百費 極 危 邊 功 兵 丢 戈. 九不 是 音 始 闗 功 丽 十過 鶩. 淮 亚 捌 邊 而 萬二 唇 後. 境 用 張 諫. 内 斛百 益 乏間. 乏兒. 守 承 附. 天 天 珪 兵 北 子 浸 飛 始 Ŧ 鹊 狄 虚 之寵 輓 **多**. 多 忠 知 酋 J. 每 轉 本 禮 渠. 嗣 瀌 矣天 輸 歲 兼 趨 哥 讓. 納. 供 舒 制 狼 冠 雁 寶 帶 邊 翰 藉 塞 聽 兵 鑪 改 計 道 高 百 而 路 衣 蠻. 峙 元. 仙 來 行. 公 置 芝 糧 兵 歸. 自 耳 封 天子 私 費. 積 + 書 觀 節 常 萬 較 Ž 費 迻 開 度 風. 淸 里. 志 之徒. 民 康 使 元 在 之 战 昇 始 4 逆 朝 前. 之 平. 困 復 承 馴 継 略 望 頌. 典 振. 矣大 於 至 民 相 使 風 溢 以 旨. 於 休 斯 備 蓰. H 肼 戎 也... 邊. 通捩

謚

說

五.

中

國

之弭

兵學

## 論說五 中國東班英學說

戰場寒 聲四萬義 起. 此 倖 殺 死人 小 詩云青是烽 關之役兩京之收 塗炭當亂之 屬皇子連 河北三 麗階 生邊 柏 帝時 敗 契 凡 斫 如 契丹 丹 移之胡 數于 功已忘姚崇 月 麻 稱 之慘至今讀 鏔 照 軍 則 頭 天 再舉 織也 受戮 白骨蓮 知 百 日零於兵行 烟 尤 同 内 戰. 雛 白 其 祥 犯 H 人骨北 復陳濤 房性 亂 丽 th 甚焉 自 死 郡縣豪傑多殺賊 河 《之言厚賞》 華身 之猶 滅晉 關百 國 零胡 北郡 立 標料 者也杜少陵悲陳陶 於 幾 播邊阪 劉 有餘 蜀 及天 縣相 萬 征 斜之敗睢陽之陷相州 壉 歸 來血 知 叉 師 詩 肆為 綿 三二、靡靡: 累戰 邊臣. 哀也. 連 往 遠自立於晉 下. 繼陷 傳 者散何 洗箭. 垂 ifii 殘 幸得 入 Ħ 守將以 沒潼關 石 曾無宋璟之諫事 虐斬 五代. 敬 兵猶火也 踰 仍 卒逐 塘 李郭 阡 唱胡歌入都市都 艾生靈肝 陽走契丹郭 至於僖昭三十年間 詩云孟 其亂 兵潰 以契丹之師 陌. 迎王 爲 令华秦民殘害爲異 人 之潰 將 H 烟 師 玄宗蒼皇奔蜀兩 **浅梁** ||冬十郡| 假 賊 渺 腦 將自焚 蕭瑟 塗地祿 武 復攻 河 回紇之兵幾逾十 成凡五· 人三 與 皇窮 陽 唐 Ļ 说良家子血! 之戰邙 所遇多被傷. 陷 一大舉而 戦於 也 之前 回首 兵 出 一大攻漢 藩鎭 之計 」其唐玄宗之謂乎安史敉平 涧 物 向 死繼 Щ 後反覆十 京不 I之敗宋州· 争立 上者二十年 昧 其 北 作 滅 唐楊 周 守宮嬪 禍 稔僅乃平之其 人民顛 **嗁日夜更望官軍至悲青** 以 唧 陳陶澤中 幾成 既立與北 吟 起 思 蕭 更流 光遠叉以契丹寇 數 明 **例國歲** 之圍 牆 城邑爲 朝 沛 妃 唐已滅 之憂兵端 流 血. 水. 義 主. 野 叉 離 **藤**辱 無 厥 月互 句云夜 亂 之狀 曠 墟 不 鴯 梁 至 关 相 其 叉 攻 藩 矣 戰 淸 不 戎 矿 間 延 滅 戢. 晉 鎭 爭 相 無 如 坂 生

皇不 理之必然者 弭 德 用 慘. П 則 之亡 取 之鳥 長. 唐 倖 蜀. 如 彼以 玄宗 邊 伐 過 功 南 於 兵則 之謂 過 也 不 此 唐. 下之大 鳥乎 厚賞 取十 大半 時 如 矣. 者 八害生 矣悲 賢人 邊臣 州. 此 由是言之漢文帝 也. 煮 兩大破契丹 得失之效豈不 百安 之言豈欺 美 民之大刧 崱 不 不 史之亂二 致 圖 有 開 其他士 我 誠 邊 祿 漢兵 彰彰 哉. 功 招尉 Ш 之亂 之嗣 一百年 明 若也 然明 伦以 皇 國之互爭粉如 間迄至 不 味 世之仁· 著也哉 德而 有 Ŧ 焉 迻 安 於 於宋 此 至蜂 史之 南 故 粵 也 X 他於時 欲拯 乳子 天党 廔 亂二 亂 丽 世 天 何 有言. 百餘 蒼 稍 有 特 F 生民水 安 生 臣 始 藩 玄宗倖 大定. 之扼 兵之作 年 鎭 史 之亂 之禍 而 火蓋 生 可 後 定. 良 不 生 與 由 民 詩 始 數 邊 藩 少 皆 云謀 其害 Ŧ 昧 功 鎭 得 苼 休 牟 此 而 丽 聖人 之不 兵嗣 天下 成五 丽 息 E 乎. 而 利 臧 哉 大 H. 天 亂 亂 用 力 使 下 戶 明 A. 以 事

宋 太 飆 趙 普

檞

初帝 X 重 何 皆非統 各典 君弱臣 也吾欲息天 H 旣克李筠 非 謐 一数五 爾 衛 御 澶 曹 才恐 及李 普數 为 而 中國之期 已今欲 下之兵為 不 音 及 不 重 能 於 進. 此 以治之惟? 然天子亦大艱難殊不 制 帝。 日召 國 伏 請 家計 授以 其 1 推普 稍 下 奪其權制: 萬 他 長 問 久 職. 其 軍 日自 帝 伍 道 H 作學彼 何如 唐季 其錢 彼等必不 若爲節度使之樂吾終 普日 以 糧 來數 亦 收 · 吾 叛 其精 陛下言及 不 7 得 卿 兵則 年 自 ·帝王凡 由 何 憂普 天下自 耳 此 帝 天 易八 悟於是召守 地 |安矣時| 臣 人 姓. 鰰 亦 之福 戰 不 憂其 鬭 枕 右 信等 守信 E/ 也 不 也 息. 叛 此 生民 飲 Ī 非 也 酒 審 然 他 뛤 쵔 琦 故 塗 皆 屏 坳. 觀 方 鎭

故帝曰是不難 知居此 中國之弭兵學 位 者誰不欲爲之守信等頓首日陛下何爲出此言今天下已定誰 敢 復 有 異

等愚不 帝曰. 卿等固然設麾下有欲富貴者一旦以黃袍加 及此 惟陛下哀矜指示可生之途帝曰人生如白 汝身. |駒過 汝雖欲不爲其可得乎守信等頓 隙所為 好富 貴者不過欲多積金錢 首涕 泣 厚自

**妓飲酒** 娛樂使子孫無貧乏耳 相歡以終其天年朕且與卿等約爲婚姻君臣之間 卿等何不釋去兵權出守大藩擇好田宅市之爲子 兩無猜 疑上下相安不 孫立永遠之業多致 亦善乎皆拜謝 歌 兒

下念臣 一等至此所謂生 死 m **內骨也明日皆稱疾請罷帝從之** 卷資 二治 通

按五 斯 殃宋太祖 代之亂甚 是 足 凡 五 · 以 杯 酒 一十年間 釋石 守信王審 更十三君其問類多以 琦之權息天下之兵使天下無分崩之憂蒼生保安寧之福 兵力取 之者 遞 興遞廢戰鬭不 息. 或存或亡生

年間黎民熙熙不知兵戈鳥乎仁人 之言其利溥哉

秋 七月帝聞 西 川行營有大校割民妻乳 而殺 之者亟 召 至闕. 斬 之都市近日 臣營救頗功帝因 流 涕 興

師 弔 伐婦 X 何 罪而 殘忍至此 當速置 法以償 其冤 鑑績 卷資 四治 通

曹彬 匣授 與諸 彬. 將人辭 E |副將而| 帝謂彬日南 下 不用命者斬之潘美等皆失色自王 方之事一 以委 鄶切 勿暴掠 生民務廣威信使自歸順 承斌平蜀多殺 人帝每恨 之彬性 不須急擊也. 仁厚 且以

任焉. 经接 卷資 八抬 猟

按宋史王全斌傳全斌伐蜀縱部下掠子女奪民財叉殺降軍二萬餘人爲蜀人所告全斌等引伏太

詓

爲崇義 故 典而 祖 彦 風 進 抑 乃 而 董 媊 歸 下 阊 思寅畏 茲 詔 數 軍 命 华 節 逮 銳 日. 爲 度 旅. 令 有 觀察 速 腴 按 征 奉 堵. 立 使 我 無 法. 留 勿犯 戰. 成 悔 雖 後. 謀. 尤. 開 貪殘 既居 秋毫 舉 於王 寶末. 庶 無 克定之功宜 厭殺 師、 始以 德澤之涵 禁暴戢 為武 数非 罪稽 寧軍 體 濡. 兵當崇於武 輯 俾 於偃革 柔之意比 生聚之 節 度. 公謂之日: 寧息 德蠢茲庸蜀 職 謂 爾 段以 玩 而 不 兵份 B 忠 式 清 江 百 敗 謐 軍節 左 念前勞特 未 卽 平. 姦謀爰伐罪以宣 時 度王 凱 慮 從寬貸 旋. 征 承 懋賞 斌 南 武 誻 信 策 將不 勳. 軍 遵 授 抑 節 威. 度 有 俄 紀

崔

謂 卷資 左 按 太 八冶 右 月巳亥 日 加 字縣 毎 朔 命 將 江. 分 割 出 南 師. 民 捷 受其 輒 書 至. 戒 凡 以 腡 毋妄 攻城 得 州 殺戮. 之際 + 九. 軍三縣 **一种暴掠** 必 有 横 羅鋒 生民. 百 有 止 刃. 伐 此 八. 罪以宣: 戶六 實 可 + 哀 威. 也 Ħ. 萬 俾生息之寧息 卽 詔 Ħ. 干 出 米 六 4-4-有 萬 庶 石 Ħ., 羣臣 德澤之涵 以 賑 皆 城 中 稱 賀 餓

兵革之 之意 兵不 古 人利 M 町 刃自 用 用 以 無 而 弭 出 軍 弭 愧 、之之意 校以 矣 鸸 史 至 凱 殺 稱 矣. 無 旋 彬 辜立 爲 而 士 曹彬 宋 衆 "畏服. 良 斬 之伐 將 都 第 市. 無 王全 敢 江 豈不 南 輕 斌 也 肆 軍 宜. 不 亦 能 敢妄 律 哉. 不 體 殺 君 修. 坐 上 一愛民 廢 倘 頓 乏心 傳所 者 屢 年 務 謂 誅 廣 北 戈 威信 其 君 爲 不 海 以 ·及其民 之義 服 敵 耶 人。 金 可 稽 Ż 陵 偃 之克. 濡. 能

雍 熙 年 春. 大軍 出 豳 薊 久 未 班 師. 普 手 疏 諫 日 伏 覩 今春 出 師. 將以 收 復 關 外. 屢 聞 克 捷 深 快 輿

論說五 中 國之班兵學 說

夏. 膽 大 辦 振 屢 英 更 聲 薦 ---臻 年 炎 之間 夏 飛輓 逐 臻 H 廣 濟 戰 遠 酮 未 人 不 息. 服 老 自 師 費 古聖 財. Ŧ. 誠 置 無 之度 盆 也. 外. 伏 念陛 何 足 介 F 意 自 竊 剪 慮 平太 利 源. 諂 之輩 懹 徠 蒙 圎 蔽 浙. 容 混 聰 致

中

國之弭

特 機 獻 풺 相 臣 典 葏 聖 無 纱 Ä. 义 萬 明 求 垄 之 難 嚮 聞 聴. In. 旬 皇 名 m 師 之師 朔 賟 以 化 7 阳 <u></u>†. --Ž E 陛 占 所 事 爲 契 衆 阊 聖 忠言 抑 丹 蓋 得 深 萬 下 精 全. 蹈 臣 者 H. 獨 辟 λ. 涉 臣 從 將 調 已 心 少 主 不 所 秋 諫 竊 慧 御 H 無 論 測 序. 之地 往 膳. 則 固 喪 以 迫 미 邊庭 聖 陛下 者 壓 爲 西 必. 保 也. 養聖 事 不 Щ 3 臣 而 古之人 不 义 載 計 餘 可. 早 行. 伏 躬. 凉 聞 光 凝 伏 披 不 滯 弓 望 願 出 挈 無 戰 典 倘 籍 勁 萬 陛 此. 彼 幾. 理 者 聞 乃信 疲 機 酬 馬 貲 下 危 頗 芝 Fi 肥 審 思 變 識 氓. 事. 諫 老 臣 轉之富 暇 報 其 通. 難 邪 我 前 諂 音. 虚 國. 軍 蕳 保 實究 之徒 賜 竊 **JE** 久 書 其 困. 見 未 庶. 有 觀 必 在 謂契 將見 兵久 **覽** 其 死 其 脖 切 漢 斯 豈 妄 時. 武 慮 兵 丹主 邊烽不 謬正 敢 生 者 伏望 失 此 時 變 際 未 面 主 凶 之言深 遠 交偃徐 諛 兹 器. 或 少 速 警外 雖 爲 臣 事 諛 滐 韶 安 毟. 指 戒 誤 班 悔 身 樂嚴 圆 मि 師. 蹤 爲 於 म 戶 之計 追. 不 臣 Ż 以 可 不 無 罪。 慮 方日 虞. 用 臣 安 容 扃. 竊 所 罷 苟 所 玩 武 率 ൬ 敵 冒 或 繋 不 將 以 土 念 上 歸 竉 甚 大 臣 書. 更 士 中 哉 發聽 以 圖 大. 伐 陛 復 及 守 殊 稽 唐 燕 有 不 F 全策 之意 方異 藩 疑. 雄. 可 姚 列史 曷 師 不 轉 動 元 失 濼 願 敢 思.

宰 縻 相 密 内 李 鍮 滐 邊 昉 等 將 抑 微 損 相 於是邊 露 率 事 機 疏 彼 城 「背漢 亦 宴 /素蓄此 閉 黎 高 庶 加 息 心 旦 固 肩 7 乃 肵 樂聞 萬 傷 之衆 匪 多 其 其 困 事 不 利 於 筝 煩 甚 兵 城 博 力 倘 卒 甪 陛 可 诅 泰 F 春 邊 深 之言以 念 塵 也 比 屋 定 罄 和 懸 親 展声 之 稍 策 减 文 金之 帝

乘勝

祖

命

李漢

延

州.

年

是

供

1.

言兵

IXI

1帝嘉

納

擾

而

朝

復

陷

州.

說 Æ 中 國之期 兵學 邊鄙

無

虞

几

數

年

惘

雍

雍

熙

熙

中

國

無

事

À

不

識

兵戈

為乎

口

譄

盛

矣迄

仁宗聖道

初趙

完

遼

夏

T

振

利

用

如 契 引

還

景

邪

說.

m

復

孤雲

議

生.

泛

海

通

金.

與

議

夾

攻

之計.

銳

意

用

둊.

竭

天

下

之財

僅

獲

七

空

城

m

怨

結

四

海

植

關

民

君

臣上下

方舉

傷相

慶以

爲奇

功萬

华

遠駕

祖

考俄

而金人藉口

索叛

兵端遂啓大舉

南侵.

而

克

五

國之弭

章惇 允 輔 螽 以 州. 歲 纍 而 南 和 償 坿 爲 困 车 捙 欲 -1. 北 矣徽 之蕭 言. 錢絹 所 Ż 雖 因 鄙 間 罪. 縣 平 辽 苵. 能 Ħ. 無 地 喪 啦 宗 逮 當 條 路 招 Ξi 収 虞. 各 師 動 及哲宗 矣変 之崇寧蔡京 溪 息兵 並 屢告 是 包 河 1. 干 全量能 萬 順 發 南 戈 時 靈州 築古 安民 自 趣 有 地. M 也 之元 契 道 自 澶 本 西 彼 之世 渭克 淵 之招 厥 是 速反 僧 師 方 一升之兵壓境 符章 泛用 功 表 和 潰. 任 通 之初至也. 政. 赀 万自 降 好 永 涧 好 戰 樂被 Ü 惇諸 州 兵自 淺 窊 如 危 旚 用兵以 來. 夷. 獲 故 以 若 鮓 沈 開 陷. 此 百 木 哉. 戰 小 此 而 雲密佈 夏 諫 餘 X 起 征 始. 及 滿 佳 邊 芝 入 然撫 御宗 **吳不** 年. 蠱 用 來 而 天 經經 大 間. 事 戰 旲 F., E 舉 雲消 於是 益 一韶獻 敗於延 育請 寧挫 卽 略 賴富 群 北 交趾, 位 鄙 入 開 此 置之示不 之初. 邊隙 Ī 寇 復 言信 折 於鳥 弼 無 厚 其 州 蘭 事. 西 河 爲 有矣用 復湟 童 雖 間 州 兵 湟 青 使 矣慶 再 上之策王. **医善於辭** 貫 平 乍 用 H 敗 澗 兵之得: 夏之 歷二 足責 剽 於好 旣 州 降 守 乍叛. 復 將 張 得 IJ 捷 年 鄯 不 安石 志 种 1: 令 水 而 夏人 英固 遼 於 諤 道. 廊 大 補 遜 折 宰相 造之謀兵 敗下 軍 患 襲 力 西 州 之以 人乘 矣元 羌 不 虜 敗 戰 往 不 主之於是 張 復振 待 於鎮 夏 義 主 迻 返 律 夏 智者 豐不 謂 相 勞 監軍 人 遜. M 費 然 之釁 遼 契 尋. 四 戎 庸 興 雖 懲復 丹 亦 勤 嵬 方 財 III 軍 人寡 役 匱 美 横 得 得 辨 मि 名 辎 欲 謀大 圖 矣 E 淮 其 遠 Ш 窩 屈 取 尸 慮. 築 聽 困. 其 迻 盈 地 略. 弼 僅 瓦 卽 野 舉 馬 而 不 他 事 復 而 議 爲 議 定

若

結

綏

使.

毎

栋

朔代 此哉 如彼 黰武 金. 而 河 破 後 州. 兵端 太 北 而 宋卒 (之主開) 生靈 原. 不 破 取 以開邊 燕山州縣圍太原梁方平 戢 屛 真 卒以 腦 定 邊 塗 纍 破 功 者 自 地 泂 焚. 矣鳥 其致 東 亡兵之不 傳 誻 平内 所謂 州 鵩 郡. 如 政不 弭厥禍 好武 破 此 得失之效 西 師潰 窮 修. 京 府 汴 矢 如 於黎陽 未 京 此 庫 空 概 可不 有 亦 虚 陷. 可 不 鑒 睹矣嗟夫 亡之言益 徽 而 而 哉. 欽 好 金 大事 北 人 狩. 渡 河京 趙普李昉 可信 功 自 是之後 連 矣觀 熨不 師 被 之諫開 解 宋 圍. 夫昔之與 昧 鼎 £ 皇 曆 慾 邊 Ľ 南 南 功蓋 夏遼 幸三 而 丽 齒 中 平 寒 原 鎮 亦早見及於 者. 事 之 逡 其 佳 割. 地 兵以 再舉 成 汊

### 結論

用. 右 至 所列 兼 道家之說以 善不戰兵家之說 採 儒 儒 道 道二家者 諸 **哈家之弭** 恬淡 匝 亦 無 兵學 歸 欲 呂 | 躛則 於不 爲 **體以退讓** 誐. 及 ) 騎重 戰 附 丽 於儒 錄 屈 人之兵小! 不爭為 實 行弭 淮南 用 兵諸 則 說家 墨 蹄重 人 |家之說以 於道 之說 事 實以 其 厠 公兼愛為 資印證 記歸 辽 見侮 於自 體 儒 不 家之說 勝 以 辱 義正 災 為 /德然後 主雜: 爲 以仁 家 用 義爲 可以 之說 法家之說 一勝人 體. 若 呂 以 覽 此 則 禮 淮 歸 護 於

## 弭兵學說之大旨也

誌

夫生人 之說惟儒 榆 不 之觸莫大於兵諸 掩 然歸 家能 之於 得 弭兵之本 救 世 家之所 則 洵 也 博 災 大精 茲節述其說 弭兵者其 深至美至 而 論 善哉其餘 矣盡 略 焉. 矣. 各家皆支流枝葉而已 世 上之戰拯民· 之扼. 一駁雜 天 下之良 不 醇 精 方 也. 粗互 家

## 論說五 中國之項兵學說

相安恕則反諸己

而

不求諸·

人反

身而誠强恕而行則

人已之界自平而一

切畛域

之爭

自消

則

用

### Ŧī. 國之明 兵學

之心 安人 矣. 人之心 之端 非 心. 儒 弭 而 則 H 家 亡此 Ň 無 而 X 非 勿 之危 之說 也 者 聖 自 甚 所 施 也 後 侵 争殺 無羞思 微 辭 豈 生. 灭 以 諸 而 人 辽 内交 下 重 讓 無 自 因 m 丽 仁不 人. 一之兵爭 仁 權 利 Ž 以 利 其 相 m 於 之心 義 心禮 可勝用 人之菑· 物欲之誘旦 之舉 殘 光 利 個 之心 之所 禮 之念 於 孺子之父母 人 非人 讓 之端 戰 行 固 可 哉 争之殃 之以 有仁 爲 矣人皆有 自 曲 人 | 去, 起也 叉日 也 也. 主 丽 不義. 義 且 是非之心 無 博愛之謂 禮. 聖人. 所 、民严 禮 人 而 辎 奪之根自滅 也 則 讓之心 以謂 八心之競 非 則 化 伐於是夜氣之生日 譲之天良 所 (知其然以) 旃 暴慢 不 無羞惡之心 取 智之端 仁有 為達 以要 人皆 非 非 其 乏心. 爭. 冬譽於鄉 有不 X 擴 所不 之於 矣夫 須使 有 為 也 也. 而 非 持 無是非 忍人之心 淇所 爲之謂義禮之用 芝以 充之人誠能以 人皆有所 欲 而 夫人之有 義 其仁義之心足以敵權利之心仁 黨 弭 不 也 搠 以寖 爲義 知其 讓. 天下之兵爭須 介之爲 之心 則 友 今人乍 所爲 薄 消爭 也 也 不 四 非人 非恶 忍達之於其所忍仁 端 人 而 心非仁 競之意 仁 能 猶 且. 不 | 其聲 和爲 其有四 見孺 存 足以存其 心惻隱之 充其 不 先弭 心. 取 子將 貴. 美 義之端既 m 諸 無 則 **必要爾汝** 譲 人心之 體. 然 無 殺一 人

、 心仁 仁義 也 之實 入 相 固 於 由 於 無 與 殘 )競爭. 并皆 忽爲 之實. 也人 義之心 喪禮 之良 生而 之端 是 相 殘 罪 觀 暴 民 非 本孟 之事 能 譲之 俱 Ž 心. 人 也 以 丽 有 也 羞 無 怵 義 充 人 來 旣 1 爭 之競 心亦 子日. 惻隱 勝. 而 悪 惕 者 以 其不 利 不 心之心義 惻 義 則 मि 不 也 所 平 然其 隨 存 勝 欲 禮 爭旣 和 鮏 不

则

之

钴

學

此

發必 族 夫 心之爭自立 愛人 也. Ē 國 法人 生人 興仁 者 人恒 息 將 心之兵一 夫 泚 會之爭 如 一愛之敬人者人恒敬之故曰 有 是也豈特 相 食 自平. 之憂 日未 鰰 去. 固 有 洲將見 崱 不必禁兵寢 形式之兵可 禍亂之萌一 陸沉 攻而 荷 之慘大刧頻 弭 日仍 能 而 争奪報 人 存 日克已復禮天下歸仁 心 縱得 無 來. 復 形之兵亦弭 党有 乏禍 一時之安 既哉 根 自 寧難 競 吾故 滅 争之念 否 叉日 日 保永久之和 則 惟儒 雖 旣 儘 ----家讓 家能 去天下 泯. 權 4 莉 得 之兵而 弭 禍 Z 國 兵之本 心 機 興 潛 譲 自 伏. 人 减.

亂又曰不 之爲 道家 則 茎 居 在 爾 而 於物 道 雜 不 弭兵之說. 使其 不 處 有 而 難 欲 欲 欲 遠 分 平又 傳日飲 侵 以 物 相 有 人 我 奲 愛 不 欲 不 亦 日 示 可以 天下 均、 先自 斯 不 爾犯 食男 求 之以 不 有 欲以 爲道 將自 欲不 弭 爭 女人 義 無 民 **今老子之言日** 靜 使 叉 定. 欲 澹 亭 之大 天下 雖 於是 日 其 則 Z 爭 君 然道 無爭 知 〈欲存 ルデ 字以 始。 將 乎 自定 故 家 始 此 焉雖 之以 不 之說 道 有 則 人 與儒 是必使天下之人皆有 見 治 家以 箏. 禮 古 有 वि 人 高 (故夫 之聖人 見素 欲 使其 家 則 爭 使民 之旨 高 而 相 矣. 抱 婦 後 心不 亦 之愚 樸 有 和 同 兵. 示 不 反人 少 者 之以 能 私 亂 也. 可 使民 是 之情 以 寡 則兵之起 而 讓 欲以民 土 與 欲 其 君子 爲旨 其行 所 茰 無 知 持之道: 焉 其 欲. 上 由 於個: 之行 俗澆 相 故 夫 難 其言 順 下夫 爲 婦 然後 [漓之日] 乎 之不 也. 日 則 然則 人 與儒 人之 中 不 情. 肖. 見可 庸 व 老子 異. 爭. 反 可 El. 人 m Ź U 得 爲 而 道 欲. 家以 雖 結 之節 能 其 使 個 不 遠 民 所. 繩 行 人 焉. 之爭 能 各 爲 至 夫

國之班

奈天下何

說五

中國之阴兵學數

端之起由於別別則人己之界分人己之界分斯有利害之見而爭端以起若兼而愛之則人己之界平 墨子之弭 視同仁其說與儒家之主仁相似然儒家之所謂仁者於愛人之中寓有差等焉禮運日 兵日棄愛日義正兼而愛之則人類無相殘之憂義而正之則列國無相攻之舉墨家以爲爭 故人不獨

家之仁 弱也衆 子之兼愛也則是愛無差等其失至於無親疏之別必使愛他 之子孟子日墨氏 兵刃以 義人皆知 其親不獨子其子孟子曰老吾老以及人之老幼吾幼以及人之幼又曰親親而仁民仁民 也夫仁人心也故順乎人情 不 相 害业 賤 恥之今至大爲 寡 其所持之義亦 世. 一
能不
欺
愚
也
貴
不
傲
賤 兼 愛是無父也反天下之情其果可以行乎哉 攻國 (與儒) 則 弗之非故墨子正之以義其言曰義正 異春秋繁露仁義法篇日義者我也又日義云者非謂正 而爲之節文賢者俯而就之不肖者跂而及之其道坦 心富不 驕貧也壯不奪老也是以天下之庶國莫以 人之父若愛已之父愛他 《墨家以》 一者何 為攘 若日大不攻小 人貨財竊 入 人 之子 大豚 而易行 而 也 愛物此 水 皆爲不 ·若愛已 火毒 謂 強 Œ 不 儒

叉日義 義之爲正 己則患自平矣墨家之說則其言曰義者正 在正 也然而 我不 在正人此儒家之所謂義 īE. 者無自下正上者必自上正下是以義正不義也孟子曰以善服 也何以知義之爲正也天下有義 心故禮人不答反其敬求諸己而 則治無義則亂 不求諸 人未有能 人人人各反 我以此 服 身責 知

人然後能服天下然則以義正人焉能使人必義乎且夫攻伐侵略者未嘗不自知

其不義也

期

也以善養

二十四

隼

雋

暴 然 一發之一 而 敢 冒 日叉 天下 (焉能 之不 韙 使 大 而 小 爲 之何 不 相 攻 也, 强 以 弱 其 有 不 相 利 Ž 侮. 心存 天下 也. 列 國 故 之不 權 利 之心仍 以 兵戈 存. 相 害 **爭競之念未消** 平孔 日 能 以 終 必 醴 有 衝 突

平 何 有蓋 得 其 本 矣外 則 相 和 內 則 相 安夫 然故 天下 之兵能 弭 也.

也. 文 輕 輕 准 法 而 理 家之 發終 力不 重 重 戟 者. 也 流 五 必至 贍也 諸 穀以 弭兵 非 戰 服 權 侯 於戰越 其 矛 調 也 人之心。 戰 心 用 勢 服 言以 未 以 積 Ħ. 王勾踐之滅吳其事之明證 戰 服 也 出 餘臧羨以 蔽 而 鄊 則 戦諸侯賓服 争念仍 方略審勞! 之日以 至於兵兵強 備賞天下賓 存 讓 八佚畜積 以行仁 厥 飾 無敵. 力不 爭 而 義孟 赡 使人 E. 修 服 必將擴 有海 務 鬭. 者也. 莫敢 積 子所謂以 而 内. 能 餘 (櫻其鋒 張 以富 藏 顚 故荀子譏 談待 其 倒 力假 誠信仁義之士故 其敵 勢與之相抗 之於國 然後懷之以仁義其揆度 者也. 泛日 仁 者也 為兵有 彼 詐 各務 覇 非 心 道 以 本 數. 也夫以 民高 勝 政 強其 **威聲服** 矣彼 教 辭讓 力 也. 力服 以 非 而 篇 讓 致 ぶ 無 人. 故 相 日 爲 隆 人 飾 者 高 奇 國 FI. 爭 下 有 則 怪 依 也 非 戰 觸 者. 患 衡 非 心 服

IIII 蹈 平利 者 也 小 人之傑 也 被固 曷足以 稱 平大 君子 之門 哉. 尼菊 鴆子

兵家之 怒 m 弭 興 鄃 兵 將 也 在 不 於不 可 以 窮 慍 兵黷 丽 致 武. 戦. **文日** 其 公言 日 亡國 兵者 不 國 वि 之大 以 復 智名. 事 存 死 死 生之 者 不 म 地 復 存 : 亡之道. 生 故 進 不 不 求 可 名退 不 察 也. 不 避 故 笰 戒 唯 民 是 可

威 保. 其用 加 於 敵 故 日 百 戰 戰 百 朥 戰 非 善 也 之善者 也 不 戰 in 屈 人之兵善之善者也夫 愼 兵則 不 以 耀 兵爲威不

論說 Æ 中 國之班 兵學說

兵

捌

非

危

不

其

以

全

國

爲

上

其

勝

也

無

無

勇

功。

曆

運

其

智

專

伐

其謀

信己

之仁義

u

於天 儒 以 戰 彼 敵 爲 兵 刑 m 心之化而 親 兜 兵 格 家 附 #I 明 Щ 岂,非 亨 者所 Ŀ 人 内 不 下 其 不 舜 其 鑺 爭 戈 而 致 者 矢 衆 善遠方慕其 伐 Ü 縻爛 有苗 上下 心未 爲 公矜糾 無它 而 以禁暴除 而 天下 餌 武 已矣然 致 相喜則 除各欲 服. 故焉 之意 争 其死 禹伐 其 也 此 收繚之屬爲 X 德 兵 不 》害 也非 荷卿 相 民 明 共工湯伐有 力 儒 丽 敵國 競 彼 戰 道 慶之不屠城不 近雖然兵家之弭 家之所謂 之所謂 膀充其極 子 勝 而 所謂 不待 爭 分鈞之時 血刃遠邇來服 而 奪 之化 不 求 結而 以禮 依 義 夏文王伐崇武王伐紂此 也故仁人 ·赫赫之功. 也 者欲 平仁 而 潛軍 使而 雖 和 詘 調 兵乃不 欲 以 然則 城 Ŀ 而 折其 郭不 下 誠 德盛於此 之兵所存乎神所 不留衆師不 不 蹈 **深愛之下** 魺 戰. 也 平 兵家之所謂 利者也 玩兵 辨溝 其可 不 夫 敵 殘民以逞不戰 如 而 之和 池不 施及 得乎荀子議 耳治標之法 是則 伸 越 夫 其威思以全道 排固 四 時 (我能以) 四 暴悍勇力之屬為 1: 不 故亂 |帝國 過 也 極 戰 |塞不樹機變不 者 此 如影 间 兵篇 全道 而非 儒 而屈人之兵則不 化若時雨之降莫不 者樂其政不 王皆以仁 屈 嚮 家所謂仁義之兵 人之兵又 等於天下: 有不 三 王 王 澄本之計 爭於天下操必勝之算以 由令 之化 者 義之兵行 安其上 有誅 張 鳥 足以 者 然而 則 也 而 彼之所! 彼 自 愿 然 而 說喜是以 戮其 於天 無戦. 後 也又日古之兵 亦能以全道 國 爲 旁 一晏然不 誅 善 辟 下山 謂 至也又曰. 民. 城守不攻 之以 之 曲 其 私 善 刑故 堯伐 之屬. 平.

小 願 誢 其說孟子與荀子辨之詳矣荀卿子正論篇日子宋子曰明見侮之不辱使人不鬭 家弭 兵之說日 見侮 不辱 日情 欲 寡 淺 日言 其不 利日 **I禁兵寢**: 攻, 强 聒 不 舍 H 夜不 人皆以見侮爲 休 빓 救 批 息

訊 趃 卑 **豊鉅知見** 豈不通 之則 暴貪 凡議 必 厚形熱勝. 莫大焉將 也夫是之謂 名象之所 **一執榮者** 豖 故 必關 得所 利是 必將 是以喪豬爲辱 鬭 甚 也. 起王 以爲 然則 上為 水焉. 辱 有義 立 矣哉金舌弊口 知 侮之爲不 之由 見 隆 魏辱是榮辱之兩 原者. 天下 有益 鬭 凡人 制是也故凡言議期 Œ **悔之爲不辱則不** 然後 與不 中 辱哉 有埶 也 之關 於人 出 諸侯下爲 鰯邪. 哉. 者 म 然而 辱者 也. 則 獅 然 亚. 也夫是之謂 無 與 將 必以其惡之爲說 乃在於惡之與不惡 而 隆正 無益 端 卿 志意修德行厚. 無益也不 不 不 也故 憚鬭者思 關者不惡 關矣應之日然 相 命是非 士 則 於 是非 人也. 大夫是榮之從外至 君子可以 義辱詈侮 知其 之故 故也 펬 以聖王為師 不 無益 细 分. 得 非以其辱之爲 | 執辱 大辱 而 也雖以見侮爲辱也不 删 慮 也夫今子宋子不 今人或入其央瀆竊其豬彘. 邮是**榮**· 辨訟不 则 亦以人之情 而 m 不 而聖王 知 不 退 |者也夫是之謂執榮流淫 之由 畑 可以 決故所聞 耳 故也 說莫病是矣子宋子曰見 其 八無益 靳 爲 有義辱小人 一之分榮辱是也是有兩端矣 中 斷 能 出者也夫是之謂 **今俳優侏儒** 不 也直以 枯磔 恶侮乎曰恶 解 日天下之大隆是 悪 人之惡 、藉摩舌 則不 妖人 可以 則 狮徒詈 侮. 鬭 援 |練是 劍戟 有執 則 雖 illi 而 不辱也 汗漫犯。 義榮舒 知 不仁不仁不 務 辱之由 樂而 非之封界 侮 説 見 丽 侮 侮 逐 不 L 而 辱應 之不 爲不 分亂 有義 以勿 不 列 日 不 尊 外至 鬭 若 म 知. 辱. 分職 辱也. 以 理驕 貢祿

中國之獨兵學說

是榮辱之分聖王以爲法士大夫以爲道官

榮有

執辱

無害爲堯有

埶榮

《無害為

桀義

桑執樂唯

君子然後兼

有之義辱執辱唯

小人

然

後

兼

有之.

人以

為守百姓以爲成俗萬世不能易也今子宋子案不然

獨詘容爲己慮 朝而改之說 必不行矣醫之是獨以專涂塞江海也以焦僥 而戴太 山 [也蹎跌碎]

待頃矣! 三子之善於子朱子者殆! **欲爲多是過** 也 故率其羣 徒辨 其談 不若 說明其譬稱 止之將恐得傷其體也子宋子曰 將使 人知情欲之寡也應之曰然 人之情欲寡 則 亦以 而 皆以己之情 人之情爲欲.

目不欲綦色耳不欲綦聲 口不欲綦味鼻不欲綦臭形不欲綦佚此五綦者亦以人 之情爲不 欲乎日人

之情欲是已日若是則說必不行矣以人之情爲欲此五綦者而不欲多譬之是由以人之情爲 而不欲貨也好美而惡西施也古之人爲之不然以人之情爲欲多而不欲寡故賞以富厚而 誾 一
欲
富 以 殺 損

**欲寡而不欲多也然則先王以人之所不欲者賞而以人之所欲者罰邪亂莫大焉今子宋子嚴然而** 說聚人徒去 也是百王之所同也故上賢祿天下,次賢祿一國下賢祿田邑愿愨之民完衣食今子宋子以是之情 私學成文曲 然而 說不免於以至治爲至亂也豈不過甚矣哉此荀子攻見侮不辱及情欲

寡 也. 爲人 之說也孟子曰先 臣者懷利 以 事其 生以 利說 君爲 人子者懷利 秦楚之王秦楚之王悅於利以罷三軍之師是三軍之士樂罷 以事 其父爲 人 八弟者懷利: 以事其兄是君臣 父子 而悅 於利

義懷利 以 相 接 然 ifii 不 亡者 未之有也 此 孟子 攻其 以利 爲名也 由是觀之見侮不辱之說 ふ 足以

民 之鬭 亂 始 放 情 於利 m 一之說不 行 多怨 足以 孔子罕言利 息 人之爭以 孟子之首章亦 利為 名不 日何 足以 必 | 弭天下 日利. 常防 之兵豈不 其 原 彰彰 也 利 心存 然明 則 著 爭 也 端 哉 起. 況

苟 爲後 義 而 先利 不 奪不饗好利之弊可勝言哉今夫戰爭攻伐不惜犧牲其 士民 者以 求利 也. 然則

則

長

暴

亂

而

害

善良也

選天下

擾百

姓

者

若

論

爲

大亂

之上

屯治

之下

也.

雛

害 也. 誅 望 威 之也 一之若大旱之望雲霓 攻 其 偃 不 弭 軌 苵. 亂 無 兵 義 道 也 而 百 猶 者 昭 自 而 姓 文德者兵 伐 循 也 五 有 故 理. 湯 帝 難,則 古之聖王有義兵而 循 以 以 理 來. ıŀ 放恶 之用 未 也 沸. 夫 有 抱 人之亂 能 薪 如 也故夫仁人 利莫厚焉 是也 偃兵 以 救 之也 則 而 火 也. 攻 亂 無 不 八之兵所 彼兵 戦 有偃 適足 用 而 律 弗 者 奪之禍 吳亂 (者所 討. 以亂 也. 則 存 Mi 者神 則用. 況於末 天下 天下之害莫大焉 以禁暴除害也 自 耳. 所 弭 治 矣义 過 則 徙 平前 者 止。 何 兵芍 何以 化. 兵之能 東 菲 卿子 ·禁兵寢: 義 故 征 爭 E禁戰之能: Ê 奪 則 日 丽 [彼仁者] 舉 西 也 所 攻爲哉禁兵寢 夷 凶 叉曰 攻 怨 器 者 愛 必 南 寢 無 凡 殺殺 道. 誅 平.且 征 人、 非 愛 im 丽 美 禁 兵 所 人 北 所 誅 攻 伐 放思 以 狄 其 生之 怨。 者 百 民之 人 有 姓

兵之作 繼 得 祥 雜 也。 切 莫大 絕 Ë 家之 爭 誅 平天下 也 其 鬭 焉 弭 果 固 亂 亂 X 血 兵 百 之亂 他以 器 始 姓 自 丽 必殺所以 弭 有 也 弗 義兵 然則 民俱 之意 討害氏莫長焉 而 除萬 (為弭兵) 家 相 欲 生之也 民之害 弭 मो 近 廢 天下 夫天 呂 不 論 之長 氏 淮 可 生 也 偃兵 五 春 與 南子 威篇 而 材 儒 秋 救 芍 民 兵略 召 家 EI. 所 蒼 義 並 類 凡 用之廢 訓日 兵天 謂 篇 生之叔舍義 剘 誅 彼兵者所 旦三王以 古之用 下之凶 無 道 不 而 兵其 辺 器 罰 兵. Ŀ n) 誰 禁 非 也. 周 不 皆用 能 利 勇 道 義 暴 不 去 除 土 天下之勇德 何 壤之 以 兵 害 灰 由 也. 故 利 也 而 廣 亂 呂 非 孔 而 子云 争 則 動 而 奪 用. 而 貪 也 有 金 駆 治 無 也 尤爲 凡誅 文事 玉 强 凶 則 之略 器. 止. 暴 者不 治 相 非 行 誅 將 凶 而 之舉 攻之不 忘武 德 以 其 猶不 存 百

誌

配五 中國之班兵學說

中

圆

之朔

兵學

百 萬之師 攻晉 大 (敗於淝· 水. 蹶 而 不 振身不 得死 所國 祚 迻 絕. 所謂 治而 攻之不 祥 莫大 者 非

唐 亂. 代 死 蕃 人如 鎭 麻 擁 所 兵 謂 自 衛 亂 | | | | | | | | | m 弗 韵 民財. 害民莫長 E 與 鄰 焉 番 者 攻 擊 非 邪. m 鳥 在上 乎 可 者 亦 不 能討. 懼 哉. 雖 朝 然雜 命 不 家以 出國 門 義 寖 兵 爲 淫 而 弭 兵 成 其 五 說 代 天 誠 下

然詳 於 弭 形 充 (之兵而) 不 及弭 無 形之 英 爲 根本 解 決 之計. 此 其 所短 也.

曲 是言之 儒 道 諸 家. 其弭兵之說 颠 無 不 先 自 弭 兵之爭及救民之鬭 始也夫 油個 人 之 爭. 進 而 爲 族 姓

之爭由族: 個 J 之爭大學云. 姓之爭 變 家讓. 而 爲 團 國 橹 興讓 聯 合 之爭由 家仁一國章 圍體 |興仁||人 聯合之爭 貪戾. 而成 二國 爲 國 作 家觀念之爭 亂. 其 機 如 其造 此 故 端之始 **学天** 下 歸 蒯 曲

心 壹 誠 是皆 意意 戉 誠 修 丽 身 後 爲 心正 本 夫 心 個 Œ 人之意 而 後 身 修. 不 誠 身 則 修 其 丽 17 後 家齊 不 IE. 家齊 疖 不 Æ. m 則 後 其 國 治. 身 不 阈 修. 治 丽 而 其 後天 家 下 不 齊 平故天子 丽 欲 國 冶 至

华 其 मि 得 乎. 故 E 其 本 亂 而 末 治 者 否 | 矣民 小小 之兵 未弭. 而天下之兵能 弭 者未 Ż 有 也.

顧 博 諸 宋銒 家之 之見 所 以 侮 弭 X 不 辱情 J, 之兵者 欲寡 淺之 其道 靗 則 拂 異. 其 平 詳 人 情 旣 如上 然 則 含儒 所論 家仁義 矣道家之無 禮讓 之說 欲其 其道 說 太 高 何 由 鑑 善 家 Ź 戼 兼 荀 卿 愛. 其

龣 多少厚薄之稱是夫羣居和 制 夫貴 爲 義 以 天 子 分 之使 有天 有 貴 下 賤 是 乙二等長 人情 之道 之所 也故仁· 幼之 同 差 欲 人在上則農以 知 者 賢 也 急能 然 則 不 從 能 人之情 力盡田 之分 使 則 買以察盡財 人載 埶 不 其 能 容 事 物 而 百二 不 各 能 得 以巧 其 贍 宜. 也 盡器 然 故 先 後 械 使怒 王 案

洲

學

雑

荙

也.

網

擊析

而

不自以爲寡故

日斬而齊枉

而順

不同

m

一夫是之謂人倫

學荀

篇子 樂

此荀子言仁義禮

讓

大夫以上至於公侯莫不

以仁厚知能

盡官

職夫是之謂至平故祿天

下而

不

自以爲多或監門御旅抱

或日儒 謂假 以 耳故曰彼兵者所以禁暴靜 促國 敗敗於黷 仁義也偃 家 家之道多迂闊而 陷 於危難。 武 王欲假仁義以王宋襄公欲假仁義以覇非真行仁義 非行仁義之過 之境驅人民受荼毒之慘而已夫何兵 不切於事情徐偃王以行仁義而亡宋襄公以行仁義而敗是仁義 亂 也非爲爭 也夫儒家 奪也 心之所謂 仁義者非偃革不 (禍之能 **弭乎應** 用之謂 者也. 也所以弭戰爭侵伐之兵 之曰彼徐偃王宋襄 且偃王之亡亡於偃 之道 武 者 適足 襄 所

幾何 烏乎一將功成萬骨枯戰爭之慘兵燹之禍誠 殺人之慘傷害之多較之背時又不 人而有 m 不 使全世界之民盡充矛盾 史以來所述之戰 禍 其足以怵目驚 也 知其幾萬倍也 生民之大劫哉古之兵僅以戈矛弓矢而已以一人 心如 此況 一殺人之器 今者戰爭之器械 H 進而 愈精 日精 m 戰 : 鎗彈所 争之禍 及血 亦 愈 肉横 而 飛:

然亦昭 在 湔 今日 其勝者亦 昭在 東 方西方亦莫不感受兵之痛苦矣我國十年來之擾亂地方之被蹂躪. 人耳目矣歐洲大戰數年 民窮財盡幾鄰於破產之虞今者各國亦知 -其死人 之多尤爲 罕聞 軍國 其敗 主義 者 則岌 之不能行矣悄焉憂 一岌平難支其勢幾不 生民之遭塗炭事 之思 能 所以

以 自

中 测弭兵之學

圖

舉但

牽於一

時之利

害暫相

調

協

直耳管

人騎瞎

馬

夜半

臨深

池

不

自知

其

漏

之在

眉

睫

也

爲乎

爲國

期 之之策. 武 道 然今者 勢不 家有國家 H 虎狼之食 目 擴 乃立於絕 而 裝 訶 倡 争 戈 充 各 而 和平 權 m 相 武 圖 非 相 已 裝爲 世 以 莉 莧 容 張 m 其 資斯素 權利 說 及其 日言 天爭競之念根乎權 所 創 之後 武 對 實 申言之今日之以武 大 謂 之地 和 其 是 裝 和 | 斑兵而 平之保障 之競 勢 國 4 極 猶 保 盾 辺 力 際 主 也 膧 耳 也 位 是猶 聯 義 是假 各國 者也 争世界人類 暴 如 世 盟 暗 易 故 排 界 會議 仁義 th. 斥 之勢 人誰 南 和 和 也 暴 之權 韗 批 4 平 而 轅 利之心 者不過 信之且: 之名以 人装保障 力澎漲 爭. 者果 者息 美名之日吾有 試 im 終不 莉 以 觀 北 求 其 競 非 爭 列 和 以 爭 權 强 轍 能 軍 濟 達 也 m 達 平適所 於極 其 求 也. 遠 來. 利 無 國 此 如 其 永久 主義 權 公開 擴 故 猛 故 幸 日 點. 福 此 夫 獸 利 不 張 也. 水富 浮所 之計 權 和 以促 巨大 和 强 倜 所 者 軍 盜 在. 日 備 利 平 4 也 人 **シ武** 之約• 之希 謂 芝心. 爭端 分配 武 有 强 成 偶 以 也. 之 於權 昔 後 裝 保 個 超 隨之權 装乃 術 者德 者 等 而 人權 望 軍 日之 和 而 莉 平. 戰 於 린 而 惟 國 欲 所 争之利 救斯 主義 恐 人之敗 一殺伐耳換言之今日之 Ŀ 彼 所 紙 利 人 之競 以保障 屑墨瀋 謂 性 利之慾壑 其 有 亦 將擴 者. 所衝 民 軍 止 限 於至 於 備 人固 器 乃 爭 制 突相 張軍 社 與 世 軍 水 之不 軍 未 界之和 乾反 火之中 國 和 善 難 備 會 知 平背道 厚仍 爲 爭 備 |人道| 有 塡 者 主 義 낈 覆 則 軍 而 社 不 過 Z 不下 保 無 至 爭 顧 欲 國 平. 會 競之禍 變 擴 權 各 狀 於 毁 和 夫 其 È 而 太 相 義 充 和 軍 利 人 所以 憑 則 平 相 Z 之軍 彼此 必不 平 之失 武 平 備 其 耳 馳 備 是 競 難 求 實 换 典 者 限 免以 乃預 武 ·制 猶 敗 相 也。 其 爭.

낈

矣.

故

國

謎

術

烈英相云 恕而 不以禮讓止戈專求法律反諸身不誠藏乎心不恕以 故 爭是競充 苦蔑以加矣果欲救世拯民則此仁義禮讓之說不可不察也其諸君子亦樂道之耶 甚 儒 -----矣而社 欲弭 彝 家仁義禮讓之說數千 六年之分崩戰爭宋太祖 如 行 故 人 而後權利之 喬 八心之爭非去權利之心不可欲勝權利之心 其 者以有絜矩之大道存也積春 治有言如 會之秩序尚未破壞者賴儒 極也 道德破產人將相食家庭 心可減權利之心減 有第二次戰 年經驗之良方也有史以 不十年統一之和平之勝殘去 澗 川歐洲 家之道德學理以 秋戰國 而後爭奪報復之 L 且將 將成 有流 灰燼 三百餘年之分裂擾 來關變 非 血之虞吾 **豈不然乎且權利競爭之心日勝** 此而欲求和平殆夢焉耳而將來之爲禍必將 維持之也 濟於儒家仁義之禮讓之說不 多矣而一 殺無間然矣即 味味 山鳥平噫 鼠漢 治 丽 思之生民之大刧正未有 今十 高祖 嘻當个之兵禍 亂社會之秩序依然天 年來吾國之擾 四年統一之積五 可反 則唯 甚矣民生之 身 利是 完 薍 而 代五 誠强 民之 浮. 視 涯

論說五 中國之弭兵學說



誌

### 要旨第二 孝經學

亞

子曰吾志在春秋行在孝經

中庸日唯天下至誠爲能經綸天下之大經立天下之大本鄭氏曰大經謂六藝而指春秋也大本孝經

### 也.

史記仲尼弟子列傳曰孔子以曾參爲能通孝道故授之業作孝經

陶淵明五孝傳曰至德要道莫大於孝是以曾參受而書之游夏之徒常咨稟焉

漢書藝文志日孝經者孔子爲曾子陳孝道也夫孝天之經地之義民之行也舉大者言故日孝經

白虎通日孝經者制作禮樂仁之本

鄭氏六藝論曰孔子以六藝題目不同指意殊別恐道離散後世莫知根源故作孝經以總會之又孝經

序日孝經者三才之經緯五行之綱紀孝爲百行之首經者不易之稱

氏道周日孝經者道德之淵源治化之綱領也六經之本皆出孝經而小戴禮記四十有九篇大戴禮

逆

詐

偽

爭奪

相

殺

固

其

肵.

m

聖

人

將

無

所

施

其

教

今人之性

烿

親

嚴

其

父母

若是則

胍

Mi

推

之可

以

無

歽

性

也

人之性

mi

本

木

親

嚴

JĘ.

交

母

也

者

则

IJ.

親

生語学 而 其 至 要所 必 有 本 敬 在 備 本 皆 敬 於孝 爲 厠 孝 經 禮 經 觀 疏 戭 義. 起. 記 煮當 肵 稱 膊 君子 師 偃 之教 商 多之徒 也 及送終時 習 觀夫子之行 思 之類多繹孝經 事調 其遺 言 者 蓋孝爲 算聞 行 教 知 <sup>|</sup> 本為 本. 禮 肵 由

奢

經

弼 训 孝 篇 日 天地 之大德 從 此 H 些. 生 人 者. 地 也, 父母 也. 灭 地 父母 能 全 而 E生之於始 而 不 能

達於海 者天 之童其父母 膝下是謂天 通 其 平 性 生民 於 火之 嚴 終聖 之本 者 之教 性惟 性 亦天 人者 一烈鑽 而 令則 性也 親 順 代 燧 生 行 天 之故 親 圃 從非其父母 之故聖人能 地 取之可 為民 嚴 共 其 親 父母 性 以 是 爲 不從 燎於原使人 之謂孝是孝 親 以 以 天 生 III 山父母 下 人 爲 謂 者 生 也 之顏 m 者性 家. 我 被 者 本 rþi 日 色稍 無 世 爲 國 產 親 爲 萬物 性 孩提 者 不 者. 悅 人 沈 者聖聖之言 教之本 者. 之童 則 懼 非 無不 他 非 11 其 順 父 生 水 夘 其 之性 一位不 亚 愛其 性 聖人 而已. 流 懼 親 性 將 伳 掘 也。 是嚴 者 爲 親 地 天 生 則 III 也 地 注 必 出 嚴 使各全 親 之 於 生 ħf 親 生之 人 孩提

天 不 屬. 親. 無 無 所 不 親 不 嚴. 也 共 無 所 尊 長 不 親 無 之謂 不 嚴 愛 也 無 是 所不 卽 萒 嚴之謂 性 mi 敬 試觀 孩提愛親少 長 知 敬 兒 田 父 兄 m 推 Z 凡

始 而 達 道 荷 生 能 孝 弟 充之足以 也 者 其 保四海矣苟不 爲 仁 之本 與 义 充之則不足以事 日 親 親仁 世 順 敬 行 泛義 之親嚴 父母何也人少則慕父母 **他仁義禮智** 'nĵ 以 教愛 敬之明: 之端 擴 效 m 充之岩 Ū. 者性也及其長 放日 火之 君 了~ 始 務本 然 Mi 好色 本

誌

洲 補 學 亞 之義 不 人. 其 推 親 Œ 親. 敬. 夫 其 Ż 有 備 道 雖 婦 至 生 不 孝 篤 必 人 H 敬 矣 (之大仁 之德 用 博 父子 極 則 台 慢. 求 於 性 仁聖 卓 不 而 無 之養. 然 孝 知 所 性 劕 賢 本 先 不 之大 愛. 立 其 悪 行 人. 一矣序 悪 得 博 建 豁 愛敬 爲 知. 所 人 同 孝 侯. 者 不 知 平若 父 讓 敬. 人 人 立 者 之道 Ż 大 使天 亦 袓 悪之 夫. 爲 此 以 昆 生. 者. 而 下 之人 慢 治 弟 天 必 非 下 水 由 而 無 X 之人 無 於 者 性 火 弟 金 相 道 也. 不 人 翕 木 愛吾 愛相 亦 無 行 慢之居 然 矣 教 土

戴之以

爲

君

師

於是

則

天

明

因

地

義

順

性.

敬.

而

相

愛

箱

敬

之端

出

於

愛

親

敬

親

愛

親

敬

親.

敬

吾

親.

確

然

見

囡

性

立

教

之可

以

化

民

也.

也.

無

教

則

逆

其

性.

逆

其

性

則

失

其

生.

Ŀ

ŀ

則

亡

爲

下

則

刑.

在

醜

則

兵

毁

其

身.

危

穀

Ź

事.

富

以

厚

民

生

教

以

正

民 德

司

牧

師

因

丽

<u>-</u>E

治

袓

穪

下

治

子

孫.

治宗

族。

而

親

親

身.

以災

及

其

親

乎

卽

或

本

心

無

他.

丽

不

達

於

道.

以

爲

吾

親

則

愛

之非

吾

親

則

不

愛吾

親

則

敬

之

非

吾

親

則

也.

也.

仕

也

嗜

欲

攻

取.

天

性

H

漓

親

者

疏

m

嚴

者

忽

矣何

怪

平

事

君

不

忠.

誤

國

殃

民

犯

上

作

亂.

覆

家

愛弟 父者.  $\pm$ 使 海 事. 同 失 說 丽 得 性 則 子 側 IJ 勿 則 說 相 弟 民 使 弟 教 生 功 得 者 過 萬 則 以 H 謂 度. 圆 禮 弟 賤 一之歡 之朋 Ŀ 順 以 者 敬 下 臣 統 相安 天下 友. 說 於貴 心 Ū 則 而 忠 之爲 (卑者 君 事 民 忠 相 臣 其 統 兄 不 任 先 則 信 亂. 居官 E 者 於 尊. 矣. 諸 而 im 侯 拿 理 幼 弟 綱 尊 愛 治 者 說. 之道 敬 教 H 統 旣 立. 愛 以 於 一著矣聖 國 親 臣. 長 五 之 倫 者 以 而 人 敬天 不 民 旣 備. 法 厠 敢 不 立王 悪 下 天下 得 得 Ż 於 以 百 貴者 人敬 爲 姓 相 事 之歡 殺 修. 君 民 於是 治 親 者 賤 者 心. 功 而 興 尊 以 不 臣 教 則 事 敢 說 者 以 孝 畜 其 慢 有 於 卑 先 說 以 同 長 君 敬 講 則 λ 孝孝 者字 天 卿 天 聖 子 下 法. 大 愛 則 幼 同 丽 力

孝經

Di

敬

111

是

故愛人不

親反

其仁

禮

人不

答反

其敬

有終

身

之憂

無

朝之患是故克已

禮

ጉ

敢 愛敬 下 驈 溢 非 其 家. 法 以 則 得 拟 亂 À **上**上是以 之歡 心. 天下 以 事 和 北 親. 平. 兆 自 民义 上至 安. F. 皆 競 祉 競 稷. 嚴 惎 爲子 宗 崩 臣弟 宁 祭祀. 少 之事 保 體 膚 雖 禮 天 子 教 興 必 有 行. 刑 父. 措 必 有 不

Ĭ. 何 己 知 必 可 能 則 定 職 不 矣. 是 能 親 事 分 者 生 敬. 有 苶 角 之有 民 能 捌 故 也 敬 詐 其 之本 人 有 子 愚 和 卒 羣 友 身 親. 之知 弗言 傷 蓋 白天 莮 陸 爲 必 不 肵 人之性. z 信 難 謂 者 盡. 其 能 孝 言 F 氣. 君 身 羣 去 威 戰 死 之言 其 思 子 刨 也. 生 升 陳 則 怯 之義備. 之所 莫不 傷 之天 必 可 養 人 詐 强 乏 勇 道 性 其 不 用 者 謂 足懷 祖. 親 相 陵弱. 有 愛 也 人之勇 是謂 親 孝 辺 故 故 弗 尊 與 敬 父之 行, 者. 烹 於 利 衆 之至 也. 愛 熟 譬 親 爲 去 者 行 人 大 羶 齒 其 順 思 者 暴 L 如 故 本 丽 怒 大 隨 以 舟 ग 利 寡 事 n 玂 亦 傾 樂 導 行. 嘗 懷 車 者 宊 変 用 泯 乏以 之. 者. 兄 然. 將 其 順 人 泯 明。 m 芝 之仁 相 荐 出 棼 身 爲 也 親 順 一
禁
散 幽 愛其 之非 愛 善 禹 之至 平 濟 其 之行 思 達 入 去 雁 爾 性 敬 孝 也 行. 胎 者 其 阜 無 世 m 以 父 人 貪 夫 也 朋 人 水 友 事 反 愛 所謂 11 人藏 友 母 養 平 非 倘 紀 地 爾 辭 至 终 不 令 其 也. 人 行 其 難 大孝 相 名. 親. 尞 者. 不 順 其 讓. 濟. 所 治 踰 必 生 11] 故 去 心。 也 果 能 則 叉 古 馬 非 無 爭 也 不 尊 之爲 能 奪. 是 非 强 事 親. 親 也. 而 可 安之 故 馬 Z 聖 嚴父配 敬 敬 也 測 使 道 政. 度 爲 親 店 不 教 處 祭 難. 德. 能 也 走. 2 愛 愛 不 天普 厕 人 敬 爲 凡 必 111 L 水 脯 同 鬼 莊 敬 Z 爲 有 友 非 可 III 風 亨之 建 事 大 又 能 水 X. 成 俗 血 天 能 率 者。 極 君 不 不 乃 政 氣 世 親 安 以 皆 帥 必 能 流 不 亦 錫 土 忠 没 各 愛 嚴 各 朋 爲 不 順 有 福 莅 錐 迻 以 M m 達 爭 変 醴 心. 治. 不 m

軍

明

恥

教

戰

信

Ï

必

割

將

帥

協

和

少

長

有

禮

說

以

使

民

民忘

其

死.

無

事

則

順

治

有

事

則

無

敵.

至

強

也.

躬

懿

術

公道

集

衆

思

廣

愈心

濷.

爲

天

下

裑

入以

定

天下

一之業以

斷

天

下之

疑

四

方

有

患.

必

先

知

之至

明

也.

作

内

政.

寄

手足

之捍

頭

目.

開

誠

心.

布

仁

m

下

好

義

事

有

終

而

財

H 亞 恩 處 井 族 不 田 但. 匱 以 111 Щ 田 與天 處 有 以 之 が驚 之使 備. 均 共 ------下 出 重 ·樂 之 孫 賦 下 圓 I 諸 用 以 如 有 父 崗 俟 諸 出 威. 兒 天 學. 曾 侅 有 之祭 之畜 之規 校 或 子 议 以 守 炬 處 修. -世 在 弟. 其 與 其 四 人 尨 境 夷 オ 耳 子 謻 以 目 孫. 繭 內 之役 樂之卿 多官 歆 大夫 矦 4 其 手足下 在 方 有 禋 以 祀 采 pg 大 美 鄰. 飭. 其 以 《處其子》 之事 民 而天 1: 禮 庶 俗 掌 下 以 Ŀ 人 之祭 莫敢 其 孫 成. 如 土 民 士. 子 莉 食 弟 也 有 氣 舊德 興宗 之衛 是故 越 以 樂冠 厥志是故 族外 父兄 之名 上 香 办

氏農

服

先

嶹

芝

畎

畝.

商

修

姻

朋

友

樂之是故

天

有

天子

以天

下

養

天

加

稷

利

民

爲孝

卿

大

夫

낈

守

宗

廟

爲

孝.

:1:

以

守

祭

祀

爲

孝

庶

人以

誰

身

爲

孝.

地

以

平

天

以

成.

排

建

以

固

苡

時

喪

祭

以

嚴

朝

聘

以

尊.

如

賓.

承

事

如

己

胪

不

欲.

勿

施

於

人.

Æ

邦

在

家.

和

睦

無

怨.

是

故

天子

以

德

教

光

於

四

海

爲

諸

矦

以

立 行 通 北 成 節 器 儉 變. 力 爲 以 꺠 以 爲 其 天 天 下 爲 化 力 至巧 先 下 利 偷 務 强 世. 知 奴 訓農 者 之不 天 下 創 服 物 通 卽 能 天 有 祔 下 者 惠 卒 人 奺  $\mathbf{I}$ # 大患 守 人 地 博 出 無 餘 師 其 m 利. 上下 萬 财. 何 物 V 無 用 相 精 之不足天 添 餘 親 力 求 人 精 家 1/2 給 問 遺 結. 下 帝 人 足 合天 人 用 養 量 人 竭 下 尤 生 之謀 之五 喪 其 Tj 死 以 兵 何 無 器之不 燃至 沛 爲 謀 E 富 何 收 利 詐 肅 也. 備 之不 愼 Ź 物 破. 裾 致 矢. 用.

經

生

之災

庶

效

死

以

急

君

父之難

儿

车

之水

七年

之旱不

能

殺

鬼

方之

餔

晁

能

病

是

於孝聖人 勞動 所用幼有 心力耳 八之德 所長 目. 窮 無以 而 罠 不 有 必為己節用 加於孝蓋聖 所養. 男有 入者. 分. 水火財物而不 有歸. 爲天地生 天 地 位萬 入者· 必藏 浴. 物育矣此 也人非父母 人不獨 順 之實 親其 不 生亦: (也孝 親不 非 獨子 君不 之至也故曰 其子 生. 砢 老有所 也. 人 핐 牙不 之行 終. 足以 壯

矣飲食則 父母 以千萬人之性 也 無邦 供嗜欲趨走不 有 亡篡奪生民 保其父子 之類亦必滅故 故孝子 也 m 由 此 原 能 者孔子 有訟 事 而 生者 野 塗炭 厭 後 君 足以 本 爲 必 未 人之肉 訟則 君 兼包 忠君 者生 之漏 之有 君盡 有衆起 性 避利害無 其 川谷流 君道: 也故! 人之大 是之謂孝 臣之義與父子終始 也 盛德以爲孝 能 為臣 盝 人 曰父者子 (者也天) 其 人 人 毛 之血 性. 治 盡 有賊 羽以 刨 夫 臣 經 之天 天下 下 一 能 道 邦 禦寒暑荷 人 而 自 虚 君 無 至大也 也 人 相 利 日 人之性故謂 臣父子各盡: 覆萬 之心横行 維持天 君者臣 也 無 聖人 君. 無 治天下 ₩. 則猛 君焉爲之興利 矣. 之天 取類 下 之至德 虎長蛇. 君 其 無忌之勢苟 ( 也聖 **至難** 道· 君 以正 圓 臣 要道 也以 天下 臣、 人作為 名. 人立 除患養 丽 而 相 謂 後 M 無 皇五 孝順 愛相 搏噬. 父子 君爲 君焉 人人 欲 帝禹 之而 敬· 以 君臣 父母 給求 得保其父子 上下 之區 湯 相 譄 亦 處 人之類 于 以 文武 生養保 交而 萬 爲 民爲 條 人之心 紀 理 成王周 Ŀ 必 綱 赤 天下 勞 全永 子 滅. 所 來 下 各 以 赤 鎭 如 欲 無 生人 子 無 邦 思 撫. 旣 心. 離 永 非

誌

洲

宗旨

荀諸 有此真 讀古 也 名家之宗旨 名家辨名法家崇法蓋必有一二字爲全書之綱領是已夫諸 屏之異端 以 明其旨是言諸 人書. 賞 書 如後之文人 必罰 識 旨 有 乏士 必能 也. 不 不復考其宗旨矣卽問 || 今觀老 本 以 也 其 諸 也 輔 識 (或則 즫佚 古 夫 子各自 禮 其宗旨 1帝王闡 莊 教 궲 **远**逃堯舜憲 此 說經 者 關 所在. 為 法家之宗旨也今雖慎子五篇 不 列]. 有不 家 可見今所 發經義以 或則論史或則記 而 斯 以清 章文武宗 有好之者不 其學則自 誠非易事 傳 靜 孔子之言爲 者 無 ·矣然而· 若 爲 師 其宗旨以爲 仲尼. 鄧 事 爲 失之附 南 析. 或 若尹 法者 游 面 有不 則言情都爲 「聽治者· 會則失 文六 乎清 不足以 文若公孫龍 之統非倜 可不知者焉昔漢志之論諸子 經之中 虚自 之瑣屑恐干載以 子者專家 立之準乎必也正 **窺其** 1守卑弱自治 集而 然無 留意仁義 全商 無 不 之業 雜 所歸 綜 糅 君 韓非 覈名 持爲 之際此儒家之宗旨 無主哉然自唐以下 其所以持之有故言之成 宿者 名名 來能 未必能 實者固 君 也. 不 正 X 辨別其宗旨者未 雖 也日各: 南 然宗旨維 合於禮 則言不 其宗 面 之術 推所長. 旨 岩是 順 此 切切 何. 道 此

著二

諸子要略

莊

子

之宗

旨

亚

夫諸子

道

衕

同

歸

殊

塗觀

於

荀子不且

家

之内又

有派

捌

乎

然老

莊宗

旨

得

其

盲

丽

वि

詸 以 家 旮 子 刑 賞 亂. 略. HII 者 語 以 Z 探 倘 治 其 賢 캜 國 言之宗 之大 尙 同. 柄. 國 家 旨. 则 貧. 萴 宗 <u>[</u>[] 不 旨 語 難 未 之節 紬 當 纙 或 用 乖 mi 節 得 也. 葬. 推之農 也. 國 且 吾讀 冢 墨 音 墨 諸 亨 家. 魯問 其 原 篇 害 誠  $\Box$ . 凡 有 放 入 國. 佚 必 不 擇 存 務 者 伙 m 從 荷 事 取 焉. 班

爲 天 同 非 語 取 者. 六 鬼 道. 非 經 <del>-</del> 也. 尙 वि Ž 樂义 尊 篇 之明 賢 勿 有 脝 修 皆 論. 吉 見 平 天 4 於 名 灼 非 篇 曲 尙 自 事 鬼. 然 卽 絀 家 有 间 親 訓 之學 者言 全王 無見 國 可 镎 生 士: 見由 天 家務奪 页 死 至三辯 於信. 公自 乃 4 貧 臣 莊 鬼 必 此 窩 一侵凌. 之說 謂 平七 觀 上同 生 莊 之墨子 丽 子 彼 孤 寡 蔽 謂 患 汽言 於 圓 七 辭 篇 别 君. 不 於 語 過二 穀 親 天. 恶 者 V 之 書宗 貴 兼 要 欲 士 III 而 之亦 篇. 篇. 修 変. 上 非 不 其要指 身. 然 今 人 知 旨 則 備 有 尔 m Įi] 必 顋 人. 墨子 於魯 爲節 生死 然 外 以 JE 孪 矣. 身 後 錐 宗旨 是. 貧富. 雖 間 用 知 下 而 惠 之凡 然. 老 衜 有 下. 葬. 於此 子 非 論 以 則 無 之宗旨 明 若 徒 事 沈 Īij 人 墨子 之親 數言 它 徘 存 Fi 此 湎. 者. 煩言矣三 求 刞 而 不 語 上 盡之矣故 者 爲 不 同 其 在 之害 亚. 議. 絀. 然 之非 蒠 也. 設 所 則 莊 也 肵 五嘗讀 辯 樂非 及王 染 子 以 非 主 之宗旨 篇. 於卑 非 也 儿 然 謂 者. 者 倘 命. 以 命 聖 賢 絀 孫 國 也. 人 經 取 主 矣莊 法 同 諸 卿 家 上 治 在 芜 經 儀 Z 說 子 必 淫 不 義 矣其 得 子 机 待 篇 具 僻 下. 老 以 於 有 與 欲 則 無 λ 樂其 是 子 大 人 m 專 禮• 仼 法 尙 天 小 理 則

黜 天 偽 調調 彼 方 天 性 痛 堯舜 但 刨 m 其 菲 降 儒 薄 惥 堯 立 禹 亿 剽 義 剶 以 儒 爲 黑 教 在 Ĺ 不 之喪 知 者 其天 或 譏 眞 其放 者 轉足 言 高 論 纇 啓後 其 美 名 世 而 淸 談 欺 世 之 以 풺 惑 丽 衆 在 故 莊 天 子

椭

芯

亞 於 子 以 受誣 性 推 悪 求 矣. 若斯 則 闢 之甚 之於非 如荀子 哉 其宗旨 夫 思 孟 性 悪 則 心之說在 、曾之將 則 歸 諸 禮. 荀子 其 修明 故 特 Ê 原 儒 X 禮 無 術. 之所 潤 禮 色夫 則 不 由 子之業 起 生. 禮 事 論篇 無 功 禮 在 則  $\mathbf{E}$ 旡 後 不  $\pm$ 祀 成. 悪 者 國 皆從 其 家 無

禮

則

苯

寧. 不

此

Ž

丽

掩沒

泛嶋

呼

侚

謂 教 則 末 而 禮 後 義 俗 善若 之作 澆 薄. 爲 荀 人 性 N 子 性 但 有 悪 有 善 mi 激 而 設. 丽 無 惡古 明 굸 然 矣. 之聖王 耳. 性 若究 悪 篇 亦 辩 其 無 孟 實. 子 皆 用 定 之性 非 禮 也. 善則又 凊 111 後 子 Ź 惟 輕 長 於禮. 惡 肆 詆 用 故言 聖 諆 Ŧ 者 性恶. 悪 無 論 用 斯真 亂 矣. 禮 被 義 也. 八其宗 其 故 強 制 爲 意 謂 禮 旨 扶 頀 義 在 性 茲 者 必 以 分之. 待 也 亦 至 過

於非 旣 之者 子 言 其詳 未 不 十二字 能 亦 明 懸禮 統宗 其 不 11 何 得 並 者 於 以 禮 门 爲 及 爲 贵 衡. 儒 思 世 孟. 是 菲 何 何 者 故 刚. 近 孟 子 有 得 子 爲 平宗 忠子 道. 所指 以 朱 去 非 旨. 者仁 陸· 取 全書. 則 荀 異 義. 同 任 4 之學約 誠 爲 心. 丽 是非 之排 禮 不 妄 Œ 之於 敢 解 則 其 議 憑 所 臆 禮 盂 略 於 乎. 子 周 可 嘗乙 矣. 茍 足 是 息囂 子 儒 諸 夫 日 家 之晏子 囂之謗 宗 侯 略 之禮 旨 法 者 先 矣. 逍 吾 Ŧ 與 豕 然 家 未之學於周 m 之鬻 數 由 不 吾言之荀子 相 知 符 其. 子 諶 者 統. 室 有 也. 蓋 班 疑 後 以 Z 其 思 所 倒 學 孟 爲 滌. 以 者. 則 非

等視 託 M 者 示 也 矣 之以 夭 乃 禮 周 不 秦諸 先 此 剖 其 析 所 子. 贵 其 以 爲 後 家 數 儒 人 所 也 而 岩鷺子 叉 能 不 作 研 僞 者 研 哉 所言皆 其 惟當 宗旨 考 其 則 經 宗 何 國 之 怪 旨 務. 平 偷 謻 此 如 耳 子 真 晏 專 11 見 <u></u> 家之業至 道 春 秋 家 之 其 開宗 於 循. 今 有 而 明 襖 義. 治 無 빓 理! 戒 顧白 非 莊 公 可 之好 於天 茰 鰰 仙 勇

專著二 踏子要略

不

惜

哉

夫

諸

子

固

各

有

其宗

旨

在

也.

(未完)



學

洲

# 宗

宋 世 云系表序 虞羅

昇平 彭 明. 君臨天下傳 以 沈 肼 不 終 非 城 約 得 商 終 國 保 关下. -之末凡 孫不 之族 祚 育慾 宋書表不 有 元吉下至 未 積德累仁 億 煮 致 傾 侯服 宗 序 有餘 鋫 有 五. 世. 傳今采宋氏宗室 直昌 存 姓 生 九 六十 者 牟 寡 咸 君. 于 之舊婁敬 鄌 而 竟 弱. 遂 帝之血 而父子 漢 年本支百二十 朝革 成王 西 王 室 世王公爭言符 猶 業 命 得 干 陵 兄弟 覆宗 寳之 於 屬 盡 遲 一之見紀傳 時 并長沙臨 其天 奸 陳 晉 絕 H 雄 九人. 翦月 车 言 室宗 睥 祀殄無遺育如宋氏之甚者 命當易 稍 睨 未至公然操刃也 者. /屠如恐不 其被殺者. 川 E 親 其 輝為 旁. 迂 誅 が姓之際: 系斬 拱手 鋤 闊 心此篇. 略 Mi 百二十 遠於 以 及甚 焉. 盡. 夫一 忍 且序之日宋武 而 成 百 事 斷 恥事 同 主 流之禍 歌宗 興 4 有 情 力 讎. 矣背漢 固 舉義之人 廢· 國 并為 Mi 就 也. 解 方 骨 璽 52 戮 家代 帝受終晉室自 其完 臣僕. 內 禍及 人望 魏 不 罕 自。 哀 末 2有凡在公共 (嬰兒 有存 如景 相屠害者八十當齊初紀. 哉 以全生保 未 世. 或 雖 絕 武 者謂 使 2 見 者 幼 創 治 帝因 偪 族休 永 姓者 業 者 如 武 奪. 之以 帝 元 初 不 乖 丽 改 得長. 有 嘉. 戚 統 起 歷 矣 同 自 元. 傾 威 4 取 之是 至 未有 壯 傳 濟 布 如 桓 衣.

補朱書宗室世 系表 而

後

有

君

臣

以

統

治

焉

轂

廢

而

輻

所

君

臣

之倫

而

羣

倫

得

以

保

未之前聞

也

於是悖逆

肼

起

其始

也忍於他族其卒也極其猜疑嫌忌之所至

馴

及

於天

屬之親勢不

至自

相

「翦屠不

外帖 殷 Û 鑒 殉 服 在 所 猶 夏 長 零 或 慮 無 陵 卻 後 迻 顧 况乎身為 以 莫克 不 免自 遑 息 戏首. 是以 者 惟 降 禍 故主 流 禪 代之君 異 耳. 代 及 而 其 異世 欲 、揜被 子 同 孫 告 令 轍. 姐. 聞 丽 君親 長 孫磐石 世豊 殺戮之禍. 有 之計. 得 哉 雖 當 相 至今存 帝踐 沿 而 三莫之革 阼 之初 可 也 威德 曾 實 不 自 帝 再 在 稔. 始. 人 中

增修 尺 前 土之 事 於德。 Ž 藉. 師 繼 戰 丽 必 體 册 或 膀. 之元子先 多殺 攻必 取 不 辜以 總攬英才振 嘗其害豈 《爲之備》 所謂 斯三古 厲 風 天 俗. 道 哲王 遺 好 令韶繼 還 所以 爲 法 祈 自敝 嗣之意信乎 天 永 者 命 平 也。 後嗣之陵夷又 江都 Ň 傑 矣謂 汪 中 禍 患之 其 所 來不 矣鳴 可 呼 逆 無 知 民

幼讀 H 輻 身 親 弟 婦 將 皆 朋 天 之力 親 屬 友 無 釄 長 汪 之合 依 容 所 爲 長 成 莆 礕 疏 本 書 麗 輪 员 矣 也 平 先 文 生補 推 卷 若 壤 爲 Z 車 夫 則 而 而 三 君 書其 未 車 夫 於是父子 不書宗室 廢 臣 婦 矣方 端 剫 朋 輻 益 友 共 日 車 疏 君 有 觀 世 矣. 工之爲輪也 轂 臣. 系表 無 親 於 長幼 m 則 而 有宋宗室 낈 麗 序。 以 成 事實 有序夫 輪 人合 而 輪 善之深惜 三之慘禍 成 音 者 先 萴 爲 万 也 婦 羣 有 낈 無 有 廢. 朔 輻 車 君 愛 知 其 之用 表不 臣 崩 朋 而 疽 親 友 倫 後 則 爲 始 有 之闕 傳. 使 國 之穀 之義言之則 信. 欲 壤 無 其 統 君 其 爲 全固 Ü 臣 二其 補 治 納 輻. 國 有 輔. 焉 無 義. 害竟 m 勿 猶 輪 統 勿 天 之先 屬 紀 未 不 治 如 於是 家 者 斯之 固 巣. 矣若 將安 有 閱歲 爲 酷 身 親 平 芘 四十 有 壤 귌 矣 而 其 A 家 夫 家 人 有 父子兄 之生也 始以三 無 合 所 則

補

朱書宗室世

者

列

謂以其所不愛及其所愛不仁之至人道慾與獸道邇矣試觀夫宋武之詒謀與夫一門之慘禍固

म

玉 書

栯

世

**祖武皇帝** 

彭城綏與里 楚元王交之後世居 字德輿小字寄奴漢 一季武 原

誌

之京口里混生東 **个混始居晉陵丹徒** 太守靖靖生郡功 安

補宋書宗室世

系表

世

少帝義苻 小字車兵即位逾 年

被廢徐羨之使人弑 之金昌亭年十九

南豐縣 字元明以江夏王義 王

為元凶劭所殺 恭長子繼湘州 刺 史 嗣王績

四 世

£.

世

振

君

嗣王銑 以長沙成王義欣子

韞之子繼與韞同

以與安侯義賓子琨

之子機齊受禪國除

Ξ

四

|                    | 3                        |                         |                         |     |                  | 六十七 二年 19年                 | 晉餘翹爲孝穆皇帝 一      | fl .         |
|--------------------|--------------------------|-------------------------|-------------------------|-----|------------------|----------------------------|-----------------|--------------|
| 太祖文皇帝義隆 太祖文皇帝義隆    |                          |                         |                         |     |                  | 遇害年十八<br>史徐 <b>羡之奏廖之</b> 戛 | 小字車士南豫州刺馬阿里山東   | 化一量支给冰压发气一   |
| 字 体 遠 以 弑 逆 伏 誅    |                          |                         |                         |     |                  | 二十一                        | 字休胤以太祖第五一       | 同日召          |
| <b>杉迪</b> 偉<br>之 こ | 明元年薨無子國除弟三子繼給事中昇字淵華以臨澧侯襲 | <b>元王</b> 唐<br>徐廢帝元徽二年與 | <b>医南彭城二郡太守王休範第二子繼淮</b> | 嗣王德 | 世祖第二十一子繼宇孝文敬先見殺以 | 年為前廢帝所殺                    | <b>本名敬秀以南平王</b> | <b>悲王</b> 敬先 |

字休明小字虎頭荆始興王濬

世祖孝武皇帝駿一

五 位十一年崩年三十

州刺史黨於元凶劭 長道字休明小字虎頭荆 長仁

**並與濬同誅** 

前廢帝子業

小字法師在位逾年

\$\frac{1}{2}\text{E-F-ij}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Result}\$\frac{1}{2}\text{Re

二州諸軍事領尚書字孝師都督揚南徐豫章王子 尙

宗定亂不受命兵敗 字孝德江州剌史太字孝德江州剌史太

字孝良初封尊陽王松滋侯子房

會稽太守以與子勛

被殺年十一

長文

**劲四子其一子尚未** 

五

字孝善湘州刺史未

隔担命影響尋廢徒 臨海王子 項 等孝烈平西將軍以 應子勛賜死年十一 始平孝敬王子 價 等孝和湘州刺史 方嘉王子仁 安孝和湘州刺史 安孝自南兗州刺史 等者自南兗州刺史 等者自南兗州刺史 等者自南兗州刺史 等者自南兗州刺史 等者自南兗州刺史 大京王子 眞

六

之鎮賜死年九歲

淮南王子盂 字孝英年二歲薨

封安成王未拜赐死字孝光秦始二年改 年八歲

南海哀王子師 字孝友為前廢帝所 字孝舉年四歲薨

東平王子嗣 淮陽思王子霄 字孝雲年四歲薨

害年六歲

字孝叔初出嗣東平

奏請還本從之尋賜王休倩生母謝昭容 死年四歳

子 子 源

武陵王贊

並未封為明帝所殺

補宋書宗室世系表

南平穆王樂 中司徒世宗以其黨字休玄小字烏羊侍

懷王敬猷 **教 黄門郎為前廢帝**所

**昇明二年薨年九歲** 乃以第九子繼孝武

帝旣盡殺孝武諸子 字仲敷小字智隨明

國除

子子子子子雍况文衡玄

八

術

雜

洲

元凶劭納藥食中殺 之年二十三

敬淵 後軍將軍為前廢帝

所殺

嗣王子產

字孝仁以孝武帝第

嗣王伯玉 十八子繼未拜被殺

以衡陽恭王嶷弟 子繼給事中昇平 年被殺國除

世子景粹

爲沈慶之所殺

字休文南兗州剌史

以猜疑翠兵反兵敗

嗣王景素

建平宣簡王宏

**令卒年二十五** 

字体度中書監尚書

被殺年二十七

舉兵被殺年二 南徐州刺史以猜疑 十五

秭歸侯恬

誌

嗣子延齡 與二少弟同坐誅

九

年卒國除

勰第三子繼昇明二 以長沙成王義欣子

į

| 年十七年十七年十七年十七年十七年 | 字休淵雍州刺史以 | 武昌王輝 |          |          |          | -   |          |   |    |         |    |      | 被嫌奔魏   | 字体道徐州刺史以 | 晉熙王昶 | 三十五 | 坐怨講逼令自殺年 | 字休秀南豫州刺史 | 廬江王禕 |
|------------------|----------|------|----------|----------|----------|-----|----------|---|----|---------|----|------|--------|----------|------|-----|----------|----------|------|
| (未完)             | •        | 賜死   | 禪降封隆安縣侯尋 | 子繼揚刺史齊州受 | 字仲綏以太宗第六 | 嗣王燮 | 字重昌魏駙馬都尉 | 輝 | 文遠 | 魏尉馬都尉早卒 | 承緒 | 早卒追封 | 池陽縣侯懷遠 | 早卒       | 思遠   | 無子  | 守被廢卒年二十八 | 南彭城東莞二郡太 | 充明   |

+

誌

宮

城

遺

址

城

東

北

七

+

里

有

唐

明

開

元

王

申

御

製

御

書闕

特勤

碑

新

舊

唐

書

書

特

勤

皆

作

衜

勒

著四

和林

三唐

碑跋

闙

特

勤

碑

跋

### 專著四

## 和林三唐碑战

溪醉 功讓 結 岩 其 凉 故 右 待 國 逸 闕 也 州 部 隱 都 闕 其 都 於 攻殺 特 X 以 闕 勤 集 特 督 官 可 汗 楊 特 取 勤 爲 郞 碑 小 之優渥 仁 和 未 中 勤. 敬 可 唐 特 玄宗 嘗 汗 林 呂 丽 沭 突厥途 及宗 勤 詩 愛 向 有 人 矣. 默 注 奉 不 御 **敢**受. 褲 璽 闕 族 云 棘 製 特 大 和 在鄂 連 詔 略 御 乃嗣 勤 振 虚 林 視 弔 書. 祭帝爲 Ż. 城. 爾 善 九 立 車 年天 心 其 苾 戰 見 昆 位. 悲 兒 暾 開 唐 伽 泂 刻 側 哽 欲 子 默 書 元 म 突厥 汗 辭 谷 未 東 棘 四 元 愈老愈 Z Z 幾. 於 年. 巡 連 是爲 故 和 默 褲 張 以 說 特 地 林 棘 仍 云 智 議 也 路 連 立 勤 毗 卒. 廟 太 卽 李 調 伽 默 爲 宗 遼 帝 左賢 啜 像 靕 兵 ΠŢ 遺 備 於 四 旣 史 世 犴. 此 太 宗 王專 爲 勣 邊 默 垣 E 圖 拔 起 流 裴 祖 棘 萬 李 光 本 戰 制 連 曳 也 佺 安 固 紀 陣 1 庭 其 本 宫. 九年 殘 所 為 狀 蕃 不 兵. 開 謂 城 立 詔 可 稱 闕特 四 古 廟 高 說 元 小 殺性 殺 北 詔 手 八 E 突厥 七 鶻 İ 年. 骨 史官 勤 Ŧ 六 敗 仁 卒 城 昢 Ž 李顯 使 雖 拔 友自! 里 人 祿 金吾將 往 請 悉 有 地 子 繪 密兵 辽 苾 耶 文 和 闕 其 難 立 伽 律 寫 特 叉 碑 精 以 非 鑄 可 軍 勤 雙 敗

释持

可

汗

宮城言闕特勤碑獨不言此

碑當時不

應不

見或亦以

其殘泐不

叫

省視

m

忽之計碑壞

林三

之的 屯 斤. 達 干之為 卽 今蒙 答 語 爾 所謂 罕葉護之爲詳 台 吉矣關特勤 穩為 桑昆 樹 立 為 毗 想 伽 專其 昆 舊 兵柄. 語 斑 開 班. 元 <u>ul</u> + 相 年 證 以後 合. 然 北 則 邊 古之所謂 無 久相 警 實 賴 特 沿. 其 勤 敦 功 刨 故 Z 元 史

並遣 待之恩禮 此 碑 致 祭之 m 和 )語蓋 林 優 隆 所 在. 刨 迥 異 呂 踰 (說紛紛. 向等 恆 等全唐文錄 所 奉 不 靈書. 待 考 元宗 而 而 自破 此 碑 弔 突厥 矣. 不 傳獨耶律雙溪 可 汗 弟 闕 特 勤 人見 書. 有 之耳此 追 念痛 碑爲 懵 何 **效據** 可 爲 和 懷 林 仐 之堅 申 弔

膊

### 突厥 苾 伽 미 汗 碑 跋

似. 煞 立 右突厥苾伽 特 依 彼 廟 勒 又 口 雙溪 云云 汗 謂 爲 碑 新舊 芝小 明皇 相 與 集 近 土 御 唐 文 唐 殺. वि 人 書 汗 書 也 書 開 碑 稱 或 碑. 默 曁 元 唐 疑 文 詔 唐 闙 棘 特 開 連 殘 書 此 人 文字. 剝 勤 死 初 碑 元二十三年 亦當 帝 特 爲 稱 皆 爲 秋 爲 甚. 發哀 文句 突厥 然顧 作 Ī. 毗 稍 煞. 難 此 御 勅 使 伽. 180建立 書不 宗 後 碑 可 惟 張 稱 爲 Œ 創 莫紀 應 卿 曲 爲兒 通. 李 所 無 起 冮. 災 文集 鄰王 題識 居舍 可 佺 弔 知 汻. 碑多斷 祭因 爲苾 作 貿 陵 人李融文書人無名 苾 碑 力 莫紀 立 伽 伽 皉 廟 伽 蝕 碑 與 者第藉首 史官 耶 公主 鄰 不 即默棘 能臆決矣碑 律鑄雙溪集合今題 李融 墓誌謂 連 文其 行 而 之三十 亦作 字 撰 在鄂 人 體 碑 默矩 柏 銜 與 證 名 姓 爾 闕 天 及 苾 特 合 爲 坤 文 赵伽 伽 勤 耳 上 河 之名 傍 雙 末 得 碑 溪 使 甚 毗 與 þſ 唐 相 伽

誅

嵳

諾 當 追 許 伽 證 在 唐. 想 時。 河 成. 忠 今欲 見當 待 頧 pj 明 右. 骨 雞 固 信 于三 旗 前 汗 叉 年 精 所 有 啜 在 百 界 請 者 毗 祿 拓 可 幁 地 可 時 艱 兀 汗還 勅 伽 年 萬 定 浙 意 中. 11 蕤 糾 撫 默 代 以 期 聞 新 與 新 爲 里 啜 以 御 明 證 額 Ħ. 以 皇 幾 前 耳 示 料 其 弟 書 舊 微 Ż 此 爾 登 事 爲 惻 臣 兄 矣 權 結 書 復 孫. 兒 以 突厥 德 利 事 然. 殼 挺 碑 榳 舊 並 机 叉 息兵 叉 之繼 不 父子 尼 者 與 錄 苾 疆 身 無 聞 矣. 招 亡房 關 違. 啜 苾 伽 盛 其 革 苾 禮 勅 特 毒 相 思 可 伽 材 於周隋之間。 涭 者 之中 物 與 开 速存 死. 勤 距 伽 曲 卒 丽 力 有 登 繼 车 似 皆 厞 後 子 江 म 諸 莉 上册 水. 登 鳩 溒. 以 加. 此 有 集 子 鮮 勅 訓 將答 云. 蕃 有 不 合 利 碑 倘 卑 [4] 散 落甯 陰 檀 有 則 疆 勅 立. 補 振. 命 至 忠 突 貺 亡驅 有 銉 場 月 頡 攗 闙 自 內 石 孝 静. 者. 碑 碑 故 流 厥 後 榮 槐 地 文 利 牵 側 良 遣 邁. 被 命 末 其 率 新 璽 可 可 回 遺 書稱 一書褒 皆 紇 剽 逬 意 將 汗 汗 稱 擒 Π. 立 真 精 從 突 碑 逼 先 書 悍 逸. 亡 乃 厥 焉 葬 芯伽 施 貄 叔 利 德 國. 人 雄 北 云. 過 期 金 莿 字 與 唐 氈 廟. 據 摧 凡 云 可 匈 形 蠇 親 貽 吾 腴 朕 兒 汗 奴 諸 朔 子 葛 太 大 登 虔 宗 與 度 以 爲 嗣 祿. 爲 範 詔 陲 赫 父子 唐 所 篆 紀 將 子 利 矣 令 承 欲 位 連 東 突 會 服 遺 與 功. 軍 可 者. 碑 建 得 寫. 屈 要 厥 之義 写 苾伽 犴 字。 因 佺 訓 先 碑 契 思 則 立 當 竟 持 卽 文詞 丹. 所 命 伊 在 摩. Ħ. 明 載 是 情 合 指 難. 史 鄮 汗 處 纘 不 開 開 爲 羣 官 天 登 木 後 意 繼 阿 止 弔. 與 元二 牧 孫 大同 年 利 登 之仁 典以 史那 此. 兼 不 范 JF. 于三 以 言 營 諸 御 辭. 深 利 EIJ 福 護 孫 乏則 字 惠 拓 字 書 朕 及 善 唐 摩 統 挲 略 聞 會 年 旬 矣 蕤 比 漏 亦 有 西. 緒. 宴開 相 碑 親 事 宅 兒 鍾 與 聞 口 殘 回 m 疑 會 紇 同. 在 爲 A 兆. 似 彼 石 始 不 國. 避 以 良 疏 要 終 克 元 वि 以 苾 以 少 相 親

## 專著四 和林三唐碑版

### 口 姓 迴 體受登里 囉 汩 沒 密 施 合 毗 伽 n 汗 聖 文 輔 武 硉 跋

24

涭 以 此 命之 温崑 文 古 革 施 回 啪 वि 太 密施 一統乃與 **4**11. 飆 比 碑 命 汗 徙 登 毗 事. 稱 者指 首 長 在 牙鳥 紀 明 礲 里 頡 伽 啜 先 智 尾 安 骨 克 喀 碑 मि 是薛 治 亦 者 契苾等一 毗 德 喇 啜 犴 肼 回 卽 密 鶻 國 無 遼 庫 鞬 者 必 力 伽 頡 礲 延 史 魯 據 積 年 裴 咄 可 施 唐 山 陀 太宗 書之磨 木 碑 嗢 羅 汗. 號 飘 有 以 合 (碑文證 傎 字 菎 部 滅. 也. 置 城 遏 歲 歲 名 华 月 本 中. 徙 回 回 卽 祿 河 可 英義 紇 紀 唐 Ž 汗 之 꽖 紇 者. 不 喇 延 之古 侧 自 總 能 此 吐 書 喀 Z 啜 碑 甘 略 庫 迷 骨 知 圓 也 嗣 紀 涼 愛 建 而 度己 骨 騰 間 爲 魯 舊 功 後 功 頡 位 力 回 力 鶻 木. 書為 Ŀ 關 復 失 裴 里 何 咄 毗 文字 私 羅. 裴 邏 城 卽 榯 其 登 遏 其 伽 羅 磧 稱 所 是 樒 卽 故 始 羽 范 元 प 全損 更巴 汗 以 錄 立。 # 新 施 闕 地 布 北 汗 之長 號 沒 之哈 故 合 上 以 至 有 書 舊 文中 於同 爾 惜 密 里 俱 地. 裴 北 謻 書 羅 言義 錄 故 朮 喇 世 施 骨二字錯 方. 稱 無 居突厥 有 合 由 擊 羅 也 所 阿 和 牟 放其 胡 走 復國 挧 述 林. 者. 典 水 爾 突厥 諸 加 闕 Ŀ 祿 汗 唐 唐 之言裴 次之牙 盡 嗣 特 書 出 號 書 為 毗 汗 的 位 勤 鳥 之牟 領 事 斤 回 伽 H 作 蓋沿會要 登 磧 廷 天 傳 闕 蘇 懷 跡 鶻 閼 羽 弥 信 俟 羅 北 生 孜 之 傳 里 可 ΠŢ 英 之當 別 斤 諸 滅 汗. 可 Z 餹 汗 自 可 文誤 蕃. 斷 汗 闕 其 力 П 啜 汗 抑 稱 復 碑首 跛 鵤 襲 遺 登 曁 萬 也. 作 啜 愲 在 貞 密 殺 胤. 所 閼 同 則 姓 力. 城 新 咄 契丹 皆 天 賓 謂 拔 所 會 施 謣 遏 滁 m 元 時 要 幣 悉 收 中 वि 毗 服 稱 合 稱 突厥 其 此 地 所 汗 密 數 國 重 俱 牟 人 伽 爱 謂 不 全 矣 於 年 杊. 祿 羽 闕 頡 頡 能 之間 登 綶 碑 常 北 重 英 汗 III 跌 土 乞 伊 里 義 翳 啜. 方 文 號 知 汗 故 居 酮 施 都 囉 復 殘 逖 復 北 銉 П 有 國 鶻 史 革 於 汨 滅 功 मि Ш

洲 亞 學 侑 莫賀 南. 明 略 羅 事 年. 苾爲刺 多邏 以 者. **主** 而 去 葛 m 乏子 都 本 卒. 頓 碑 氏 澌 阳 莫 陜 此 文 養 督 啜 # 史 1 賀 若仗 啒 以 跌 略 1: 者 有 邏 殺 去 爲 氏 蓋 州 功 羅 不 斯. 牟 義 名 不 少 子 探 勿 鐵 孤. 書. 羽 IJ. 等 矣 唐 敢 汨 討 徑 册 勒 爲 而 碑 胐 自 九 以 名 大首 朝 所 拜 自 諸 醵 姓 繑 Ĭ. 義 其族 之隱 部。 吉 汨 爲 愛登 頒 唐 者. 捌 可 内 而 情 唐 禄 册 汗龍 蠢 外 回 所 紇 宰 養. 為 里 拜 既 取 而 涭 官 爲 歸 辨 其 爲 可 相 潛 之諱 密 長 汗 子. 侈 有 之時 敏 功. 泊 施 壽 因 子 材 大 內 宰 都 合 孫 咄 天 其 避 武 m 滁 俱 飾 納 親 辭 相 督 旣 大 之文其 錄 唐 可 六 刺 直 親 興 2 朝 史言 外 史 辺 肼 書 毗 汗 峷 數 者 伽 內 爲 廷 作 骨 遇 也. 諮 相 3 忠 外 主 會要云懷

邏

斯子

剘

疑

史

所

謂

大

首

領

養

以

爲

子

者.

卽

宰

相

官

等

奏云

云蓋

追

叙

其

繑

相

時

事

唐

Ξ

回

鵤

所

統

僕

固

拔

曳

古

4

部

爲

都

督

澠

契

**兵**諸

凾

尊

畏

阿

啜

無

子.

誻

酋

扶

M

立

之。

U

藥

信

不

敢言

忢

誠.

從

V

望

也

然

[]

碑

Z

憤

彼

孤

思

親

驍

雄

典

Ŧ

師

尅

復

京

洛.

則

指

牟

羽

與

(僕固

懷恩

收

復

東

京

事.

是

時

牟

71

實

爲

朝

義

所

誘

ЩJ

舉

Ţ

其

云□

μŢ

汗

嗣

位

雄

才

勇

鹏

內

外

脩

其

云

愛

登

里

驪

沒

密

施

俱

錄

毗

1111

Π

汗

者

頓

貞

11

汗

者

也

多

邏

有

子

日

阿

啜

嗣

办.

受

册

Ъ.

昢

滁.

會

要

稱

為

骨

啜

旘

將

軍

唐

書

敘

其

嗣

位

唐

者.

卽

史

所

載

史

朝

義

詸

牟

羽

īīſ

汗以

唐

薦

有

喪

社

稷

無

主

請

ग

汗

南

收

府

庫

其富

不

貲

事

其

所

謂

11]

汗

著四 和 林三 碑 跋 之且

來

獻

俘

史

不

言

取

北

廷

然

唐

末

磧

四

之地

西

州

北

廷

仍

爲

九

姓

所

居以

逮宋

初

通

朝

貢

元

誌

圍

之次

天

वि

犴

親

統

大

軍

討

滅

元

凶

收

復

復

城

邑

者當

多邏

斯

亚

葛

祿

與

白

服

突

厥

沙

陀

同

附

叶

蕃.

攻

睝

畏

服

合

其

言葛

旅

與

吐

蕃

連口

庭

半

收

华

陷

北

廷

大

相

頡

**T** 

迦

斯

救

之大

敗

奔還葛

滁

叉

取

浮

圖

川

П

鶻

震

恐

阳

畷

世

鶻

擊

旪

蕃

葛

祿

於

北

廷

勝

五

爲

大

食

所

驅

乃

東

徙

m

入

III

鶻

法

Ŧ.

明

使

其

教之

規

模

習

尙

大

略

可

知

牟

羽

始

拿

之汨

咄

楡

復

揚

建

作

碑

者

疑

刨

其

教

λ.

故

詆

佛

甚

力

尊

之日

明

教殖

秦

碑

之言景

教

岩

唐

世

官

私

固

但

有

地

望蓋 發第 罕 卽 猶 箭 阿 地 史之大 多 存 魯 爲 克卡 裴 也 史 西 元之 《系是: 突 本 羅 黑 霍 厥 傳惟言娑葛 姓 猶 而 之遺 闡 頡 北 能 毗 西 沒 伽 向 干 廷 入 之失 民三 輂 迦 貢. 敖 可 犖. 大 斯 今 汗 之 於 後 姓 者. 此 曆 也. 為 後 突 爲 那 真 吐 亦 黄 突 浸微. 騎 蕃. 唐 珠 林 騎 姓. 施 世 河 無 河. 之 蘇 臣 天 救 幾 施 見 祿 酋 مزير 服 山 龜 西 辟 船 爲 突 南 茲 葛 域 而 黑 落. 騎 傳 祿. 北 汨 而 姓• 史 據 施 相 兵 咄 云 西 稱 及 此 有 石 通 禄 突厥 之孔 碑. 那 遺 開 西 卽 林. 則 南 元 姓 復 傳唐平 中 貞 黑 道 Ž. 蓋 有 以 姓. 其 史 元 藥 兵 都 末 皆 出 殺 文 下 賀 云追 塺 黑 令 不 立 水 魯以 支闕 載. 姓 可 新 入 汗. 疆 奔 中 尙 वि 突 頡 互 以 有 逐 南 國. 騎 路. 相 北 謂 相 斤 可 施 之真 補 爲二 攻 泙. 西 由 索葛 伐 與 至 阿 碑 葛 史言乾 姓 拔 克 珠 首 莫賀 葉 賀 祿 蘇 河. 衍 護 那. 内 並 踰 亦 築 部 與 畴. 拔 騰 B 元 碑 賀 國 格 質 中 相 葛即 黑 娑 語 未 那 里 頡 河. 爲 亡 姓 刨 準 Ш मि 干 **令敖** 相 也 可 其 迦

汗

十

教

噟

大

期 謂 斬 曆 都 Ż 督 係 年 明 府 回 教 迴 鶻 史 以 **総請** 突 稱 其 Ţ 騎 流 車 П 於荆 斾 之遠 鶻 施 गि 阿 H 道 汗 利 揚 明 孙 洪 典 使 施 白 宅 越 摩 部 迴 置 尼 衣鳥 爲 鶻 絜 摩 :Jt: 國 帽 修 尼 Щ 所 寺 功 唐 都 其 會 督 在 得 徒 成 者 要. 府. 白 社 元 亦 並 衣 祇 勒 和 末 尼 白 冠 冠 年. 部. 帶. 本 廽 其 相 出 陸 泛 統請 叉 聚 西 游 胡 論 淫 ----姓. 蓋 穢 吃 於 菜事 蓋不 會昌 杜 泂 南 環 經 府 爏 中 可 迴 效 事 行 河 紀 矣 記 狀 東 碑 云 旣 府 所 謂 文所 置 江 摩尼 詔 尋 東謂 稱 尋 廢 之牟 其 寺. 法 明 者 佛 寺 教. 尼 開 女 加 卽 末 教. 塺 統 元 紀. 尼 以 福 尼 嗢 誌

學

鶻. 四 賢力公主墓志稱三十姓天上得突厥煞可汗 1年通鑑依 亦可 為新 書作 新書攷異云續會要統紀 一證也愛登里囉猶華言果報毗伽華言足意智譯義見舊書盟崑 北荒 君長錄 例 同 舊書稱] 鄴 侯家傳並同 回紇改爲 新 書此 回鶻. 碑立 在元 一於汨 和 四 咄 年新書稱在 卽 鄂 祿 爾 世. 坤 而字 和. 作迴

尼寺無景教明教之目也碑題姓字上所闕蓋九字舊唐本紀回鶻册

封汗號皆繫九姓於其端

與突厥

專著四 和林三唐碑跋

节著四 和林三唐碑跋



a

誌

## 專

羅

浮

酥

醪

洞

主

陳

友

〈教總論

復命其 平江南 金天眷 下 酥 教蓋. 教 留 道教 醪洞 事 言 孫吳全節 別 茅上清四十三代宗師 至元十三年賜 混 中蕭 徒 È 時 丽 於前 元爲 孫德福 目 其 召之入覲命主領 者並授爲玄敎大宗師 抱珍 時 道 老 數 有眞 教之興以 氏之 家 統 四 續 邪此 轄諸 傳 大道教者始 居壽太一掌 文獻通考又言金章宗 而 路真 元 至 叉別 許道相 蕭 爲 冮 南道教 大道 自爲 盛. 輔 教宗 自金 其 道 錫 別主 位 始 教 世 季劉 其後 銅 全真 上 師 궲 其徒不見於史不能詳也故道教至元 印义 道 폪. 章 居 教. 子與棣 德仁 時禁以 其事備見於元史又明王圻續文獻通考稱至 銀 教 潛 有正 即三 邱長 邸 五 八年韶三茅山三十八代宗師 時 春子. 召至 傳 傳 混元受籙 與材暨與材子 教者 而 而 和 見太 至 至 林留居 張 始且 酈 私建 志清 加 希 漢 誠 於 庵室: 張道 宮邸 見知 嗣成皆襲掌教爲 授演 西 域. 憲宗 人教大宗 者 陵至三十六 以老請授弟 賜 號 m 授 元耶 榊 而 蔣宗 師 真 仙. 極 入 盛 律 餌 叉 楚材 瑛 代宗演當 子李 有 領 大宗 天 亦至 赴 師 教 太 居壽 闕 元 事. 師. 西 而 元 敎 4-其 世 掌 丽 遊 此 者. 其爲 七 祖 徒 世 錄 時. 序. 始 張

五 長春道教源

著 Ŧī 長 春 道教 源 液

明 然 應 考 来 物 邵 爲 用 博 以 聞 慈 見 儉 後 錄 不 争 稱 爲 東 行. 坡 合 書上清宮碑云道 於周 易何 思 何 家者流 慮 論 語 仁者靜 本於黃 帝老子 壽 Ž 說 當 其 道 時 伊 以 川 凊 淨 誦 無 此 爲 數 語以 以

使 脗 之回 合 至 車 邱 長春 此 則 子當 幾 於 禹稷 殺 運 方熾 之已溺已 心之時以 飢 七十 而 同 符於孔席 餘歲之老 翁. 不 暇 行 萬數千 火发墨 突不 单 一之絕 得 黔 之義. 域 齗 断然 蓋仁 之大 以 止 者也 殺 勸 其

碑又 彭 輯 銋 士 酥 仐 굸 之妻孫 二呂巖巖 論 鍾 出 相 醪 此 書名 自鍾 離 洞 其 蒲 後 權 北 主 最 陽事 宗謂 復 不二 授 板 咸 呂 日 有 永 金 遼 遇 陽 長 # 妙 一密國 春道 樂义云重 至 呂巖 進 稱道 蹟 理 人 國明 呂 是 土 X 彙 朝宋 授金 一数有 一劉操. 教源 真 飮 公 厠 王濂 紀 入 瑇 以 爲 進營 陽飲 流 都附 E 操授宋張 南 道 本 磗 辅 蛔溪 高語語授 北二宗基 漢 傳. 孫馬 教 而 云 塵集 甘 並采當時論 巖 紀譚 亦 重 者 瓊都 必當以 略劉 陽 河 不 世 評吗! 仙 遇 七 伯 稱 爲 £ 供三 酹道 南宗謂 端. 河 弟 爲 同餘 伯端 何 異 ------41 此 此赘 人 說筆 Ť. 全真 人告! 府 人 爲 考 m 永 於 ---授 依 自 邱處 日吾 樂縣 之說 金 醴 石 歸. 樗 東 櫟 泰. 泉. 末 華 范 入核 海蟾 泰授 先揭 機 少陽 之 道 詢 范 其 餘 初 人 世 之重 公也 之使 金 壬大 薛 鄊 他 爲 君 蓮 馬 道 貫. 得 敎 所述 |老职之道: 答日 夫 光道 Œ 陽 鈺 後之學道 不 宗記 譚 所 所 必 與躊 撰述 遇. 光授 濮 處端 論 14 若 云重 人. 磗 陳楠. 全真 劉處 云濮 皆云 者. 姓 以 大異其書 陽 則 授 知 玄王 所趨 楠 教者. 所 人. 不 重 漢 必 授 遇 陽 知 鍾 非 白 處一 離 也 得 核 向 前 道 其 无 鍾 以 權. 無 郝 蟾. 序 者. 呂 權 續 師 行 훞 題 授 問 智. 大 事. 可 文 太 獻 蟾 唐 其 知 並 通. 與 鄊 璛 主. 不 此

觹

辠

蓮正 遠春 純 而 令 下 中 老 執 呂 心巾 年.號 余以 陽 註 偏 度 及 真 丑. 行. 頭好 譜號 宗記 許 是 渚 云 師 作 人 蕎 了模 行見 镨伽 二方 余 瓢 通 父 撰 紀 純 夢好 海 明源 碑姚 嘗 耗. 修 蟾 聞 取 於蒙 所 陽 中樣 言像 及燧 詳 從 持 靈 述 竅 泂 云真 識量 演 所傳 仙撰 其 水。 甘 詞 滐 蹟 山 破筒 遇李 漫王 īF. 警化 余 意 爲 河 奥 夢好 亦 廟 下 爲道 像玉 蓋 更 附 取 攜 著 時 ---中精 純謙 傳陽 得 會 文王 有 酒 關 道 身神 有 П 陽費 真 無 水. 真 於是 便不 中 天 之 海七 君。 授 瓢 當 類 蜡属 我 疑 是須 拿 輔 年 劉 誰 興 憑. 竊 義 師 時 迫銳 欲 諸 至 重 真 學道 矣故. 遙子 先 願 是 歸 曾 鳳 家 人 至 陽 Ş. 紀 考 達前 生, 茬. 油 叔 翔 元 出 兹 彼來 Ž 先 道 孔 海 民言 人 載 六 蟾 自 岸照 蓬 子 蟾 必 編 純 年. 生 不 鍾 明 頭事 之謂 皆以 復 陽 詔 所 同 海 悟 呂 人事 錄 授 先 居三 而 蟾 仙 弘 贈 海 非 足朱 重 蹟. 不 余 生 此 新 蟾 道 教 島 謂 溯 陽 令 爲 得 竟 云. 顈 主 真 弟 害 宗 道 子 諸 飮. 於宋 自 親 成 君. 東 余飲 言 鍾 風 承 子 諸 亦 華 祖 故 王 授 滅 謂 真 紫府 呂 肯 重 重 天 世 實. 之. 乃 海 垩 陽 陽 皆 人 與 如 自 云 渡 蟾 我 侍 全 賀. 江 稱 少 爾 重 此仙 先 真 仙 酒 淳 惟 以 陽 丽 回 陽 北 詞源 玄 生. 酹 喫 集 前 宗 全真 帝 未 道 斷 爲像 肯 也. 否. 妙 有 不 附傳 說 人 迻 君。 重 稱 余 手 有 開 酹 便 甚 會即 鍾 此詞 陽 處 班 冮 就 海 內 呂 化 離 通云 引 五 Ż. 擎 士 始. 蟾・ 集 月 仙 洞 祖 真 Œ 玄客 芝 眀 與 先 詞 職. 賓 陽 内 無 君. 妙風 七 鑄 草 叉 真 開 生 云 令 折 鍾 Ŀ 白飲 碑 Fig. 之說 ΙË 宮 麻水 旋 離 掌 有 悟 飮 權. 主 合. 虞 陽 豽知 依 塵 傳 弇 然 碘多 美 而 的 中. 無 張 渞 至. Iffi

尋

人

宋

何

心

昌

割劉

西天

榝

真

艄.

叉

理

就

長 春道 数 源

長

春

磻

溪

集

洮

其

師

行

教

車

甚

夥.

無

字及

鍾

呂

集

中

惟

題

鍾

呂

圕

詩

云

無

我

無

性

自

師

云

重

陽

所

爲

說

未

嘗

引

鍾

呂.

m

元

世

以

T.

陽

緋

陽

追

稱

之素

處

機

意

所

謂

張

大

Ħ.

說

而

行

者

自

 $\pm$ 

世

自

州

Ш

刞

金

布少

青因

盡.

却

人

詷

鰢叉

託相

不矛

待盾

言此

灰寫

游. 稱 不 淑 景行 語 也. 超弱 春遊 師記 黃稱 籙丙 醸戊 有盤 吳山 大清

119

水呂 何海 時 洞德 實明 披蟾 归相 傷者 我傳 自玄 時四 甘奥 鶴絕 河其 駕旬 歸來 得詞 遇隱 蓬上 純約 島師 萬次 陽似 真謂 類韻 人親 仙答 偶 郷之 因承 未 出其 飲授 **±**-水受 邱云 焉此 耳. 其燕 共疑 於國 言樗 了馬 道丹 海蟾 頭觻 歸陽 蟾公 重道 陽人 去洞 亦卽 不此 燯所 得玄 作州 機點 薬金 人箴 压玉 私超 淑凡 詞者 又集 譚龍 語入 異分 與梨 甚云 軍項 金十 H 水陽 蓮化 張 和黑 正集 集父 宗云 制遇 記丹 云師 云陽 吾呂 海問 師祖 蟾余

未完)

三玄

骴邁

是十

鍾年

欽不

以住

仙欽

附令

洲

摩尼教流行中

志磐佛 祖統 紀 十卷 九三 延 起載元年. 波斯國 一人拂多 誕 秦四 國海 人大 持 宗僞 經 來 朝.

案二宗摩尼 教 經名 見佛 齟 統 紀卷四十八拂多誕摩尼教僧侶之一級見

### 入 中 國之始.

解天 册 府 文 元 人大 龜 九卷 慕 十九 闍 七百 開 其 人 范 智 七 慧 车 六 幽 (月大食國 深問 無 不 知. 吐 伏 火 羅 乞天恩喚 國 南 天 、取慕閣 丛 國 遭使 親 朝貢. 間 臣等 其 事 吐 意及 灭 羅 諸 圆 支汗 教法 那王 知 其 Ŀ 表 獻 如

此之藝能 望 請 令 其 供 奉. · 井置 法堂依 本教 供養.

寰宇記. 八卷 +-六百 開 元 七 年 吐 火 羅 國 葉護 支汗 那帝 赊獻. 天文 人大慕閣

請

加

熫

按 九 姓 Ш 鶻 可 泙 碑 摩尼 傳 教師 謂 門之慕閣: 此大 (慕閣. 疑 亦 摩尼 師 也.

誌

軄

通 典 十卷 四 開 元二 十 车 屯 月. 勅末摩尼本 是邪 見妄 稱佛 教 誑 惑 黎 元 宜 嚴 加 禁斷 以 四

法.當 姓 身 П 自 鶻 愛登 行 不 重 須 曪 科 汨

九 專著六 摩 尼教流行中國考 没蜜 施 毗 伽 गि 汗 聖 文 繭 芄 碑 剧上 師 將 睿 息等 应 僧 國 闡 祀 洞

<del>况</del>法 往 /熱脈 者 法王聞受正 | 後悉 師 無 妙達 識 鰰 心德於時 謂鬼 拜鬼 明 深讚 並属中 爲 佛 都 精 [虔] 今已 督刺 受明教薰血 通七 〕誤真不 史 部. 口口口口德領 入內外字 才 高 海岳. 可復事 |異俗化爲蔬飯之鄕. 相. 辯若 今悔 諸 特望口口口 懸河 僧尼 前 故 入國 非. 能 願 字殺 闡揚. 開正 事 正 一教於迴鶻口 家邦. 教奉旨宣 百後 日 旣 變爲 慕闍 有至誠任即持 勸善 示. 徒 此法 衆. 之國 東西 微 受應有 妙難 故口口之在 往 來. 可 循 受持 法立 刻 環 畫 教 |人上行| 大 化. 再三 魔 功 形 績. 悉令

案此記摩尼教 入回 鶻 事. 碑記於口登里 一曜汨 沒蜜 施 頡 啜登 蜜 施 合俱 錄 毘 伽 可 汗 卽 唐

義建 功 毘 伽 पा 迁 之世 回 鶻 助 唐滅 史朝義之後 事 殆 在 唐 代宗廣德元二年 矣.

瀰 佛統 十卷 四大歷三 年, 回 紇奉 末尼者建大雲光 明寺 六年 ·回紇請 於荆 揚 洪越等州置大雲

寺其徒白衣白冠

唐會要,增知貞元十五年以久旱命摩尼師求雨

資治 通 鑑. += 七百 元 和 元 年是歲 回 鵤 貢 6始以 摩尼 偕來 於中國 置 一寺處之其: 法日晏乃食食葷

飲湩酪回鶻信奉之或與議國事

舊 唐書憲宗 紀 元 和二 年正 月 庚子. 田 **|**  | 統請於河 南府 太原 府置 摩尼 寺許之.

更 白 勞 氏 人檢校其見撚拓勿 文 集 十卷 四 與 迴 鶻 可 施 汗 書其 剔 達等今並放歸 東都 太 原 置 寺已令人 所令帝德將軍安慶 八勾當 事 緣 雲供養師僧請住 功 德 理 合精嚴义 外宅又令骨都 有 彼國 師 僧. 脉

扺

相 將 及判 軍 唐 充 官摩 檢 校 傅 功 尼 德 師 元 和 等. 使. 其 並 八 安 年 各 悉 十二 有 立 賜 |月||日宴 物. 請 至 隨 宜 班 准 次 放 數 歸 歸 國 分 本國者. 付 田 陽 內 摩 外 宰 並依 尼 相 入 (來奏想宜 人令至 官吏 韴 中 僧 書見 等 知悉今賜 並 宰 存 臣 問 之遺 少物. 先 是 回鶻 書 指 請 不 多 和 親 及. 憲

具

如

别

錄.

內

使 舊 司 計 書 之醴 回 紇 費 約 五 百 萬 貫 方 內 有 誅 討 未 任 其費以摩 尼 爲 回 陽信 奉故 使 宰 臣言 其 不

叉 穆 崇 紀 長 慶元 年 五. 月. 迴 鶻 宰 相 都 督 公主 摩 尼等 五 百 七 十三人 入 朝.

唐 國 史 補 下卷 回 陽 常 典 摩 尼 議 政 故 京 師 爲之立詩 其 法 H 晚 乃 食敬 水 而 茹 軰. 朩 飲乳 酪. 其 大 尼

年 易往 來 中 國 小 者 车 轉 江 嶺 西 市商 胡 囊 橐 其 源 生 於 回 鶻 有 功 也.

會昌 矣可 汗 ᇤ 亦 宜 集. 深鑒 五卷 賜 事 П 體 鶻 草 書 見 朕 歸 還 华 以 所 來 求 種 保 糧 護 及安 可 汗 存 摩尼 國 内 阻 尋 勘 公卿 退 之議 渾 黨 外遏 項 刧 掠等 將帥 之言肸; 事 並當 應接 於可 處 汗. 置 亭 必 亦

得 宜.

基

盽

同 翕 近 集至 各 上 得 五卷 難 賜 本 處 回 H. 鶻 佛 申 是 奏 可 汗書. 大師. 緣 自 聞 摩 尙 尼 隨 11 緣 鷯 教 破 行 天 寶以 教 Ľ 奉 與 蒼 前. 法 因 生 中 縁 茲 國 蠢 懈 禁 怠 斷. 終 自累 蕃 不 力 僧 爲 朝 在 朕 被 緣 深念 稍 鶴敬 似 異國 無 信. 依 吳楚 始許 遠 僧 欲 施 水 其 鄊. 行. 安 J 江 情 堵 淮 囂 數 且 薄信 令 鎭. 皆 於 ||令||闡 兩 亭 都 旣 去. 及 教.

同 上 八卷 + 討 口 鶻 制 其 H 鶻旣 辽 破 滅 義 在翦 除宜 一令諸

太

原信

嚮

處

行

教

其

江

淮

諸

寺權

停待

田

[鶻本

土安

寧即

却令

如

道

兵馬並同

進討.

泂

東立

功

將

出以下

康 尼教流 行 中 國考

# 專著六 摩尼教流行中國考

物. 賞. 並委功 續 次條 德 疏 處 使 奥 分。 御 應 史 在京 臺京 外宅及東都 兆府 各差精强 修功 幹事 德回鶻並勒冠 宇 點檢: 收 錄. 帶各配諸道收管其回鶻及摩尼等莊 不 得 容諸 色 職 掌 人 及坊 市富 輒 有 宅 錢

四

占. 如 有 袉 者 並當 極 法錢 物 納官摩尼 心等僧委中 ·善門下 卽 時 條 疏 聞 奏.

唐 書 回 鶻 傳 回 鶻 元 和 初 再 朝 獻. 始以 |摩尼| 至其法日晏始食飲 小茄草! 屏運酪 可汗常與共國 者也. 摩

尼 主 京 師 歲 往 來 西 市商買 頗 與 囊囊爲姦武宗韶回鶻營功德使在二京者悉冠帶之有 司收摩 尼

若象燒於道資產入之官

H 本 僧 圓 仁入 唐 求 法巡禮 日記:達會昌三 年 -四月中旬: **勅下令殺天下摩尼師** 剃髮令著 沙

形而殺之摩尼師卽回鶻所崇重也

贊 寧僧 史 略. 下卷 會昌三年勅 天下摩尼 等並 廢 入官京城 女摩尼七十二 人皆死及在此 國 回 紇 諸

等配流諸道死者大牛

之 僐 教 Ŧ. 自 代 立 史 梁 宗 書 號 末 日上 帝 紀貞 乘不 明 食葷茹誘 关 年 冬十月陳 化庸民 州 妖賊 揉 (雑淫 母乙董乙伏 一穢宵聚畫散 誅 州縣 陳 州 因 里俗之人喜習左 循 **遂**致 滋蔓 嵵 道依 刺 吏 惠王 浮 屠 友

能 特 戚 藩 之寵 動 多 不 法故 姦 慝 之徒 望風 影 附. 母乙 数輩 漸及千人攻掠 鄊 社 長 更不 能 盐 是 歲 秋

念 盛 各有署 南 通 置 淮 夷朝 至是發禁軍 廷 累發 及數郡 刑 兵討 捕 兵合勢追 反為 賊 擊賊潰生擒母 所 敗 陳 潁 察三 州大 乙等首領 被其 八十餘 毒羣 一賊乃立 人械送闕 母乙 為天子其 下並 斬 於

怪

迻

作.

女

驚

病

召

巫

女

/ 壇召

之鬼

亦立

壇

作

法.

愈

甚

於

巫

巫

懼

而

去二女逢

率

後

有

善作

魔

法

者名

道藏

經

本

事

趃

市.

案 此 條 雖 不 言摩尼餘 孽然 與宋 人 所記 摩尼教 大同. 故亦錄 Ż.

徐 鉉 稽 神 錄 淸 源 都 將 楊 某 爲 本 郡 防 遏營 副 將. 有 人 見 鵝 負 紙 錢 入 其 第. 俄 化 爲 雙髻白 一髮老 翁.

明 教. 請 爲 持 經 宿. 鬼 乃 唖 罵 而 去.

張 君 房雲笈 七 籤序. 臣 於 時 蠢 得 降 到道 書. 弃 續 取到 蘇 州 舊道 一藏經 本千餘卷. 越 州台 州

亦 千 餘卷 朝 廷 續 降 到 福 建等 州 道 害明 9使摩尼 經等

佛 漰 統 紀. 十卷 八四 曾 考 夷 堅 志云喫菜: 事 魔 Ξ 山 **尤熾爲首者** 紫衣 寬衫. 女人 無冠 白 服. 稱 爲 明 教 會. 所

自 然光 衣 Ĥ. 明 引 道 經 氣 中 所謂白 雅 入 西 佛 那玉界蘇 言 世 尊 隣 取 金剛 國 中 誕降 經 王宮爲· 佛二 佛三 太子 兀 出 五. 家 佛。 稱 以 爲 末 第 摩 尼. 五. 以 佛又 自 名 表 證. 末 其 摩尼采化 經名 一宗三 胡

一宗者 明 與 暗 也三 一際者. 過 去未 來 現 在 也 天 中 祥 苻 興道 一藏富 人 林 世 長 赂 至 者 使 編 入 藏安於亳

明 生 道 道 宮復 齊 假 潔 志 稱 釋 白 樂天 子 好 齊 詩 名以 굿. 靜 覽 此 蘇 八 句 鄰 表 傳. 於經首 摩尼 道 L 其修持: म 驚二 宗 者 正 陳 午 寂 默 食. 五. 佛 繼 屍 낈 光 葬以 明 H 七 月 爲 時 作 資 禮 敬. 乾 蓋 黄 坤 巾

也 詩原 樂注 天嘗 知檢 佛樂 天党 應長 爲慶 此集 不無 藻典 之鄰 辭之

泊 字 專 著六 糄. 五卷 宣 摩 尼教 和 **公流行中** 年 + 國考 月 睦 州 青 溪縣 場村 居 大方臘託· 左道 以 衆. 官 不 卽 鉏 治。 臘 自

行

中國考

六

改 元 將以 巾 色 飾 爲 别. 自 紅 巾 而 "上凡六等な 無 甲 胄. 惟 以 鬼 神 詭 祕 事 相 扇 訹.

剽 同 所 得 Ŀ 以 刧 州 則 知 務攘 其 縣. 所宗. 無 奪 所 以 原 不 燕輩託 挺亂 工工 爲 其 時不 其 流 म 至今蔬食 天 師 不 飲 酒 早 道 辨 食 薆. 之乎 入
甘 事 立 祭 魔 有以 夜聚 酒 枯 槁. 治 其 曉散 趨 病· 靜 疑 使 似難 默· 者是 人 出 識. 有 也. 米 欲痛 凡 志 五 於爲 魔 斗 繩 拜 而 之恐 善者. 必 病 北 隨 其 然 向. 颜· 滋 男 謂 以 蔓 女 之五 張 置 無 角實 而 別. 斗 米 不 不 起 於 問. 事 道· 爴 耕 北 至 方. 其 致 織. 瀰 衣 觀 滋 食 變 其 者 無 拜

聚 有 之有 而 反 者 拾 有 法 之此 令 切 風 H 弗 問 扇 始未易察治. 但 魔 迹 稍 露 如 則 能 使屬 上 语 基 體 國 **|禁之殿下** 驅之死地 務絕其 念愚 民 之無 本 根 辜. 肅 淸 而 境 入 内. 於 而 此 此 曹 道 急 不 急 則 據 不

邑

銷 患於 冥冥 之中 者良 有 司 也.

建炎以 不 以 禁 戮. 不 然之 內 尙 問 靡 寬 食. 則 有 説 來繁年 孑 Ē. 而 而 瀢. 間 也 事 家 臣 有 魔 自 之俗. 要 聞 有 方 貪 臘 錄. 事. 事 功 之平 魔 或畏 猶 紹 同 黨 者 興 未 之人 至 事 四 每 某 今 鄕 熾. 者. 年 皆 毎 方臘 十 稍 Ŧi. 出 村 餘 蹤 月. 之後. 有 跡之 力以 年 起 居 間. 法禁 則 舍 相 不 架 幸 賑 人 方之 懋 Ŧ 恤. 點. 而 謂 蓋 嚴. 死 居 之魔 者. 地. 而 不 Œ 訔. 不 流 冈 事 魔 食 頭 知 血 伏 之俗. 幾 則 見 盡 積 錄 7 屍. 費 兩 省. 至 愈 其 萬 浙 費 於 鄕 不 人 州 矣所 廬 縣. 省 村 回 舍 勝 故 姓 有 名. 禁. 宜 食 積 喫 易 相 菜 惻 州 聚 縣之 足. 事 典 然 山 同 詛 動 林 魔 吏平 之俗. 雞 盟 心 爲 犬 則 而 黨 之屬 思 方臘 相 居 欲 凡 坐 親. 究 焚 覛 事 相 以 其 燒 親 前。 所 切. 故 法

40

相

邺

m

事

易

濟

臣

낈

爲

此

先王導其

民使相

親

相

友相

助

之意

而甘淡泊務節

儉.

有古淳樸

之風

民之

詓

擾

生

事.

洲

縣 歸 故 誐. 甋 可 責 附 相 勝 民 帥 者. 午 禁 欰 愚 旣 令宣 優 伏 m 無 不 望 能 加 事 知. 陛下 激 明 易 以 謂 韶 賞. 是 濟. 吾 旨 以 念民 此 從 爲 許 勵 自 魔 政 迷之日. 以 然之 乃爲 其 而 徒. 自 食 理 庶 新 易足 魔 非 久. 幾 叉 頭 魔 舊 擇 下 事 者 之力至 平 染 哀 易 竊 - 背言行 之俗 矜 濟 取 之詔 以 也. 於 、瞽惑 聞 故 爲 風 邪 書. 以 鄊 僻 不 使 魔 其 害教 變. 曲 說爲 黨. 人 實 所 曉 使 信 皆歸 皆 然 如 方 者. 不 知 可 生 家 德於魔. 祭 以 信 靈 至 其 爲 丽 赤 先 而 不 爭 之 子 戶 於是 肉 趨 曉 類 食 歸 幸. Ź Z 則 從 則 韶 其 事 此 費 m 爏 諸 間 省 所 附 之罪 帥 有 以 故 窊 憲 能 易 法 之 足 以 司 也 禁 至 措 愈 誠 部 同 邪 置 用 責 黨 嚴 僻 監 害 毋 心. 則 丽 得 率 相 司 顩 郡 騷 親

誑 賕. 聖旨 謂 im 廖 惑 剛 不 死 爲 臣 痛 其 愚 則 訪 令 髙 懲之 舶 峯 人 聞 民 邪 訹 執 說 部 先 兩 養 浙 詭 看 生 燒 成 詳 道 江 文 足以 其 變. Ŀ 福. 東 集. 亂. 不 西 尙 二卷 用棺 疑 Z 至 此 書 於 惑 省. 禁 風 用 槨 臣 愚 妖 方 兵討 熾. 衆. 物. 衣 謹 教 《使之惟] 衾. 案王 劄 創 除. 自 無 子. 復 制 臣 則 三之從 入 喪葬祭祀 伏 化. 殺 E 其 覩 執 X 從至 不 左 刑 वि 則 渞 部 勝 之事. 於于 相 以 關 數 率 亂 報. 矣臣 臣寮 百 爲 政 切 爲 亂 殺. 羣陰 之階 聞 務 假 上 傳 膏. 減 於 習 結 也 鬼 乞 人 道 주 修 事 死 神 魔 之喫 時 則 黨 立 爲 其 犯 H 喫 首 茶事 視 罪 1 之人 君 筮 則 臣 魔 人 以 爏 蓋 出 傳 上 疑 條 有 Ŧ 習 衆 下。 禁 復 殺 所 錢 妖 務 利 或 教 非 從 何 樂 而 有 Ŧi. E 輕 於殺 典. 爲 百 哉. Ż. 此 行 泰

尼教 流行 中 國考 V

首

概

欲

以

不

臐

爲

坐

恐

菲

所

以

戢

姦

弭

劉

也

臣

謂

貧

窮

而

爲

杰

賊

情

或

可

恕事

魔

非

迫

於不

以

ᇜ

m

取

其

愪

謂

之

教

此

最

不

可

恕

者

推

究

爲首之人峻

法

治

Ž

自

衰

息

若

不

Ħ

云

何

處

州

泉

X

鄊

邑

多

有

事

必

能

察

其

虚

實.

力

委

之窮

何

以

雜

物

數

件

示

之能

識

其

名

則

能

設

是.

而

角 其

中.

他

皆名

之至

角

則

不

吉

迻

決

其獄

如

不

事

祖

先

裸

葬

之類

固

Ē

害

風

俗

丽

叉

謂

生

殺之是救

其苦也謂之度

人度

多者

則

可

以

成

佛

故結

集

旣

衆

乘

亂

而

起廿

嗜

殺

人最

爲

大

患尤

者 故 雖 未 邪 僻 敗 不 順 壞 Ż 風 跡 俗 贵 7 事. 町 輕 其 搢 小 積 慮 Ē 不 順 矣. 是 故 易 誘 爲 亂 也. 如 被 誘 尙 或 可 以 闊 略

下. 謂 得. 雖 知 近 莊 遂 瀚 貨云亦 則以 季 或 某 Ż 綗 去 佛 蚦 不 魔 裕 重. 識 酒 其 事 飆 冠. 然 無 翁 黨 肉 者 雞 有 先. 以 字. 誦 燕 益 魔 逐 不 肋 人 皆館 祭厚 會 金 衆. 張 連 母. 編 剛 各 去 賓 云 龍 角 Ŀ 事 穀焉 之以 葬自 自 誘 客 爲 旬. 經. 魔 大 化 食 甜. 取 死 福 其 菜 人物 抵 以 能 至 則 錐 人. 建 積 死 多 色 日 於 裸 流 法 恕 見 望 盝 禁 於 如 用 財 葬. 至 之 湯 我 焉 此 温 惎 欲 人 乃 方 鑊 解 出 無 叉 望 斂 爲 日 州 嚴 睿 有 釋. 邪 間。 始 終 加 來 盡 逖 者. 謂 及 旨 俗 道. 投 + 時 飾 不 犯 敢言 者 故 其 訛 九 衣 并 爲 何 黨 以 鏠 有 冠. 浙 家 送 不 家 角字 魔 於 刑 事 有 日 其 睦 l 故 雖 爲 胂 魔 甚 有 徒 州 部 傅 麻 使二 佛. 翁 有 貧 方 看 胞 不 處 者. 臘 詳 記 謂 但 無 衣 知 燒香 之亂. 人 衆 則 其 情. 礙 施 拜 何 魁 H 被 坐 執 桽 以 亦 行. 之說 於 翁 中 爲 月. 財 布 其徒 流 户 守 以 以 麻 母 囊 於 傍 處 究. 爲 以 助 盛 遠 官 黃 則 台 真 是 積 其 或 聚 尸 處 方. 誘 焉. 佛 州 云易 所 徴 相 以 云 問 惑 以 財 州 其 得 扇 事 獲 其 至 魔 說 緡 日 產 丽 衆. 之 錢 於 事 Ŧ 經 起 4 來 之 其 魔 以 後 時 聞 給 如 小 之 是 康 稱 時 魁 致 有 其 告 納 謂 人 也 法 矣. 富 冠 法 人 勘 平 之 凡 餘 其 於 否 斷 小 等 魔 魔 則答 鞠 葷 初 出 皆 人 授 E. 王 久 無 入 無 酒 没 法 佐 經 不 有 歲 識 官. 不  $\Box$ 

者

過.

不

無.

而

獲

趃

憎 同 榁 氏 蓋 官 以 吏 戒 舸 殺 與之爲 縣 憚 之率不 戾 耳 敢 但 **繁**反 致 太 增多 嚴 毎 /余謂薄 有 告者 其 梾 刋 連 典 旣 除 廣. 又當 去 籍 籍 財 之令 没 全 家 但 治 流 放. 其 與 魁 死 首 為 則 等 可

以

必 協

也.

阻 同 險爲 Ŀ. 余 拒 旣 殺害 書 此. 官 未 吏 至 歲 遭 丽 官 衢 軍 州 平 開 蕩 化 縣 兩 余 州 被 Ŧī. 婆 患 者. 延 及 平民 所 告 甚 衆 逃 於 殊 嚴 वि 傷 州 閔. 慾 安 縣 白 馬 洞 繆 羅 家. 捕 則

蒦 蕈 雕. 褯 Ė 必 陸 齋之類 剘 衣鳥 游渭 以 不 祭 處 菌 處 飆 蕈 大爲 帽 南 名 皆 文集 考 歽 之貴 號 有 朝 爲 在 引 不 成 淮 廷 五卷 之憂 條 鬼 社. 南 更 明 相 謂 永 僞 對 經妖 惟是 絕 教 Z 狀 結 習 尤 血 像至 膾 自 有 妖 食. 甚 以 予. 盜 同 至 幻 溺 於 膠 有 邪 兩 賊 秀才 爲 刻 浙 漆 之 人 萬 法 謂 興 板 平 之牟 若 水. 吏 流 榯 糑 用 誑 布. 人 止 庀 發可 假 軍 以 惑 因 沐 兵 借 教. 良 水 為寒 阜 浴. 政 亦 Д 民 饑饉 其 相 東謂 結 和 中道 11/2 他 傳 連 漢 習 妖 素 迫 之 濫表 之張 官 定 其 四 於 待 程 棸. 鰰 寒 角晉 號日 餓. 易 若淸等爲 汇 時 艞 西謂 嘯 而 之孫恩 舉 明 聚 發. 焼乳 之金 使 攻劫. 蒯 校 其 及 勘 有肉 剛 爲 則 近 香 歲 腷 禪. 害 措 則 一之方臘 乳香 佛 置 州 鬸 未 建謂之 骨 易 有 知 爲之貴食 州 佛 珂 方. 皆 黄 血 測 便 《裳爲 明 是 可 佛 伏 類 撫 教 緣

此

張 欲 州 乞朝 曉 縣 根 示 見合傳 尋 廷 戒 目 敕 下 習 鰮 焚 毁 者 司 限 守 (I) 臣 立 月 常 法 聽 凡 切 爲 覺 齎 察 經 圖 有犯 像 衣 畫 於 帽 妖 有 像 赴 及傳 官自 司 者. 首 寫 必 Ĩ 與 刊 典刑 印 原 明 其 罪 教 毋 限 得 滿 以習 妖 重 安經文 立 不 根 賞 許 經 者 教 人 並 告 Ž 文例 捕 從 徒 其 經 行 年 文 闊 印 略 版. 仍 多

摩 尼教 液 行 中國老

部

假

耀若

吾徒

卽

是真

禪.

有

云菩提子

達摩栽

小小

地

種

透

靈

臺

或

問

終

何

所

歸

則

日

示

生天不

文

地

不

11 陰 消 異 時 竊 發 之

陸 游 老 學 庵 箑 詑 閩 中 有 習左道者謂之明教 亦 有 朔 教經甚多刻板摹印 妄取 道 藏 中校 定官 銜 資其

後 燥必 香食 必 紅 蕈 故二物 皆 翔貴至有士 人宗子 螯 衆 中 -自言--日 赴 明 教 會 予 嘗詰 之此 魔 也 奈

謂 何 明 與 (之游 教 經 觀之誕 則 對 日 謾 不 然男 無 可 取 女 無 直 別者 偅 恰習妖 爲魔 安者所 男 女不 親授 爲 耳又或 者 爲 指名 明 教. 族 明 士 教 大 遇 夫 婦 家 人 日此 所 作 亦 食 明 則 教 不 食然 也 不 ·知信否 嘗 得所

偶 讀 徐 常 侍 稽 榊 錄 之有善魔 法者名日 明 敎. 則 明教 亦 久 矣

佛 袓 統 紀. 十卷 九三 引 釋 門正 統 良 渚日準國 朝 法 令諸 以二宗經 及 菲 藏 經 所 載 不 根經 文傳 習惑衆 者以

淚 大 小明王 出 世 經 開 元 括 地變文齊天論 五 來子曲 之類 其法 裸葬等不 不 茹 葷 根 飮 酒 文者謂佛 晝 寝 夜 興 以 佛 香爲信陰相 戀 師 佛

\_\_

左

道

論

罪二

宗

男女不

·嫁娶互持不

語病不服

樂死

則

經

吐

說

交結 稱 爲 善友 日 郡 邑有 小 隙則 馮 狠 作亂 如 方臘 呂昇輩是 也 其 説以 天下禪人 但 傳 盧 行 者

佛 不 涉餘 途 直 過之也 如 此 魔 教愚民皆樂爲 之其徒以 不 殺不飲不 章 辛 爲 至嚴沙門 有行 爲 弗 反

遭 其 譏 出 家守 法 可 不 自 勉

同 而 日 E 蓮 十卷 白雲處處有習之者大抵不事葷酒故易於裕足而不殺物命故近於爲 四四 良渚 日 日 雲白 蓮 摩尼三宗皆假 名佛 教. 誑愚 俗循 五 行之有 **珍氣** 善愚民 也 今摩 定尚 無知皆樂趨之 扇

西

Ш

先

生真

文

忠

公

文集.

十卷

再守

泉

州

勸

農文莫習應教

莫信

邪

師.

四

誌

亞

第

宅

姬

魔

女所

誘

入

其

中.

以

修

懺

念

佛

爲

名.

而

實

通

姦

穢.

有

識

士

夫

宜

禁

疆 邑 所 配 域 訴 Ī 或 理 民之習魔 金 辽 有 陵 赴 司 新 訴. 志. 教 問。 則 八卷 者 賕 則 風 吏鬻 奪 羣 俗 民業 譟 志 證 醵賄 陸子 則 反 正 爲 白 遹 除 所 黑 丽 誣 妖 歸 淆 之不 根 害 亂. 記. 深 弱 輸 蒂 下 自 固 窶 賦 夫 乏困 白 歲 則 雲魔 月 均 於 丽 滋 久 教 取 徭 之囂 民 之 征. 視 滋 則 預之 也 若 獨 禽 而 偃 俗 獸 雄 然 革 據 視 自 於 阡 法 肆. 令 陌. 寸 絲 且 豪 無 黨 奪 如 粒 民業. 興 粟. 也. 之衆 不 略中 歲 銜 公上 辛茹 散 在 於反 羣 丣. 毒. 問

尼 集各 伯 則 嘦 右 五 原 教 古 方 曾 希 書 南 勺 抄 和 入 蓋 尙 所記 中 則 泊 撮 教 微 有 則 授 荆 與 宅 其 國 南 陳 摩尼 前 譯 北 揚 編 所 源 州 之後 之交死 流 母 洪 所 莊 引 乙之 僅 教 越 抄 季 漢 諸 復 及 者 籍 事. 裕 唐 亂 其 州 彙 數 附 雞 灰 摩尼教 會昌 车 | 會昌| 爲 肋 槪 復 明 以 熾 教 編 如 禁絕 編庶唐宋 來 各 禳 此 而 蕁 鬼之事 考。 當宣 流覽 其 止 丼 則 縁起 後 後 所 回 建 增 \_Ŀ 統 及頗 及大 虞 腸摩 炎以 洌 宋 一代 元 出 羅 年. 世 一种 來繁年 叔言 彼 吳 尼 摩 有. 增 尼 山 教 縣 韴 參 教 蔣 蓋 符 雖 情 益 要錄 事 形. 伯 計 事 海 重 絕 脩 迹 略 增 實 即 斧 舶 高 較 鼏 於 行 賈 道 可 H 藏 觀覽 中 蔣 胡 峯 本 京 中 跋 君 之傳 土 明 先 僧 師 教 然 考 圖 巴黎 所 生 圓 中 唐 支 考 化 書 非 經 典 土人 代置 集至 甚 館 所 北 求 乃 藏 陸 法 爲 所 傳習 摩尼 得 摩 E 記 該 大雲之舊 藏 尼 摩尼 因 金 博 者 寺 陵 則 伯 教 緣 之 教 殘 編 尙 新 贊 氏 經卷. 書用 寧 經 如 地 志 入 東 僧 其 北 真 卷 都 渡 故 史 法 附 則 西 文余 室於 法 山 兩 文 國

專著六 摩尼教流行中國考

專著六 摩尼教流行中國考

具見唐譯摩尼經中故唐宋彼教其源或殊其實則一觀於上所抄撮可知斯言之不誤矣. 不能紀遠僉謂出自黃巾祖彼張角放翁筆記亦僅上接稽神錄爲其濫觴實則二宗三際明使等語

<u>:</u>

說字第二

啊

有左右兩側書法相同者雖不能遽知其

不少略舉如次

多會意之字乃知其全仿漢字爲之者茲分三項考之日形日義日聲 西夏國書取漢字之筆畫積累而成驟視之不能明其制字之意然審諦旣

字形. 字形之中可考見者凡八事分說如下。

繇

33

集

誌

花

鞠辩凝敍

高

雜羧級

廣

夜

菓木子

方

弱酶 羰羰 嫩 斷分

敵

戲

緡

西夏國書略說

**玻酸級级** 過 神喜

字形 近 有字形微別 而實非 字不得淆視者如

殿官殿臣形近

笈

指後手臂對指形近

神级

花

报

夜形近

覣

ïz

姚

珍銀級形近

我人科心形近

辨色凝水形近 潴 .), 豬細形近

쮽 转葵转白形造 十段所形近

猏

無獨盡形近

翔帝對勢形边 赤縮

瓞 莊 流 战 光殿被形近 挺 如形近 有形近

赧

守銀品形道

擬暴職破形近

新是 群計形边 就親執行的近

龍衣龍藏彩道 花夏 意語形近

經應發發變承發指形 豼 烟魔腳褐形近 狗福鍋四船日形近 擬常擬高機堅形近 統良衛盛形近 盛發質殺毒形近

Ú

松正 整金形近 報復該另形近 河藏軍形近 魏五形远

女祐

年

夜

就是聽曠形近

寺泽船

开多

in

形一 字 漢文一字西夏國書有數形者不少今舉二十餘字以示一斑.

數三

日 天 **楼**酸酸 **虚新级级的** 磕蘸脓素 龄

日 月 月 之 日

俱 虚 樂十白河晚 聞 時 日 乘 茂 羅 報 刻 弱 產 雜 報 稅 **发銷移** 截载 菰 脐 33 Ąŧ 報 菽 敍 艞 . 캺 時日之日

Ξ

滅

藐

萷 舵

薾

1

七

西夏國書略說

來 言

慌移鋒

職 務 荔 莉

如

安

新航

喜

猫

燛

新訓粉

間四 形數

競技級 % 装 發 教 爺 織 爺 爺 臉 爺 爺 臉 爺 藏 鄉 整 聲 數 體 壓 地 置 菜 酉 巳 辰 土 田

右 際新 旅 發龍 字易置其左右之兩半而仍其意者如 空虚妄 渡越餘 限第

聯級

重復

在住

以故

馥

鷹飛榴

逐数级

講說

前過漏

易五 形左

绣 大

來

爲令是也. 又有一字稍省略其筆畫而仍其意者如 畫增 被 有依漢字例於一 字上 |稍增點畫而爲他字者如漢字今加點爲令西夏書今作配加計如配亦

誌

磁

盔

女

荒

有

西夏國書略說

羧 夡 放救

莊猴 饶 潴 來 高

五

**添茶 龍辰** 

舘

年.開 孫治 光輔 **言學堂以教邑** 禮 間 長. 小 格致教習之用三年之間 巡 動學 一治護 學館 撫 詁 設 設溫 經 Ŧ 讓 扎 成 聘爲 逐箱 蓋 濟 浙 王宅 之學淹貫古 H 特 處 卷 如 江 總纂亦 瑞 科 尙 此三十三年 兩 廎 中 安人同 更部 書駢 人子弟又以溫 述 府 作 學. 雒 林 務處 **今**中 爱述官 各若干 尙 枝 不 治六年 就 周 書 學部 治譲 外 兩 衆遂舉爲 張 書 卷 斠 府 政 以 百 卑 通 奏充 中小 熙 낈 其 處 僻 補 人報 處浙 禮 經 平  $\mathbf{I}$ 亚 一郡距省 學堂增 總理改 爲體以 部 生精 記掛 |成憲有周 二等諮 捐刑 之海濱後進之請業 左 侍郎 力萃 補古 識 温 部 議官浙江 寫遠文化較塞 至三百餘所 ·於周禮· 籀 唐景崇 Ì 時 州 事簽 務為 代之典炳然大備然非徒周 拾遺 校 士館 兩湖 分未 九族 提 用 次墨子周禮 著有周 所籌經 學使復聘 爲師 (古義) 久引 者 總督 非 設 甄 範 學堂 疾歸 述六 費 植 張 禮 總會學 之洞 爲 均 衆 IE IE 麻甄 義八 多嘗 義自 學務 與 開 窮經著書 設 地 交章薦 微名原契文舉例 十六 公所議 方官 務之處不 與黃紹箕 博 序云粤背 物 代之典也蓋自黃 卷周 之病 紳 理 垂 化 四 紳 切 實規 足以 禮政 义舉為 創 + 講習 未 周公纘文武 立 與 年. 廣 試 光 學 要 畫 所. 計館 廣韻 教 以 教 嗣 緒 ĪĦi 卷 育 備 育 得 禮 及方 墨子 會會 呈請 4 部 姓 其 小 學: 九 氏 設 苦

文苑 孫 詒

孫

治譲

淪 項以來紀於民 大 佚. Ŧi. 言鄭 百 不 君以 存 爲 丽 殷 其 政 制. 典沿 咸 與 革猶 )此經 約 相符 略 合是 可 考 職名之本於古 如 虞 (書義) 和 四子爲六官之權 也至其閎章縟 輿 典 代甘醬六 遠 卿 古 則 爲 夏 如 法 五 禮 曲 六 禮 樂

舉蓋 兆三 鴻荒以 一易之屬 降. 文明 肇 耑 日 於五 啓. 1其爲 帝 而 放二王 治靡 不 以逮 始於 職 嫷. 方 州 服. 兼綜 四朝大史歲 詳. 經上 年. 承 百 通 王集 其 統 若 善 斯之 而 革 其 類 弊. 不 可

其精詳之 至 者. 故 其 治 躋 於純 太平 Ž 域 作 者之 廳 聖述 而 漸 者 進 於精 乏 明. 蟠際 此 天 地. 經 緯 萬端 究 其 條 緒 咸 有 原

諸 是豈 大端 皆周 外 凡王 公所 后世 **肌定** 子 m 燕游 手 剏 心之哉其 羞 服 之 細 圐 嬪 意 御 眇 %信通 開開 之昵 關 常 變權 咸 隸 其大較要不 於治官宮府一 越政 體 天 子 教一 科 不 以 政 自 則 自 私 典法 也 而 若 刑 囡

危 議. 叉 國 有匡 遷立 人撢 君等 非常 人大 小 大 行 故. 人 無 獻 不 曲 Ŧī. 物 爲 之書 之制 於 王. 豫 爲之防三 以 周 知 天下 詢 Z 朝. 之故. 大司 卿大 寇大 夫 以 (僕樹 逮 萬 民. 肺 咸 石 建 造 路 在 鼓 王 以 庭 達 與 决 窮 大

誦 m 訓 達 於 夾王 匈 無 車 道 或 雝 圖 志 閡 以 而 詔 不 鬯 觀事 也 其 辨 爲 物 敎 所 以 則 有 官 大 學 德 小 丽 學. 通 自 下 情 Ŧ 世子 者 無 公卿 所 不 大夫士 至 君民 **之子.** 上下 之間 泊 夫 邦 岩 國 會 所 四 枝 貢 鄊 百 脈 迻

所 進 資能 蔵 造 焉旁 及宿 衞 士 庶 子 六 八軍之士 亦 沿輩 作輩 學以 德 行 道 藝 和 切 劘 鄊 慾 則 有 鄕

期

m 州 郊 里及甸公邑之學尙不 學 百 有 五 + 與此 迻 之屬 數 推 別 之邻縣畺之公邑采邑遠極於畿外 如 鄊 蓋 郊 甸 Ż 內 距 王 城 不 過 二百里 邦國 其 其 爲 /學蓋· 學 十百 百 倍蓰 -∤-有

趃

以 曠 出 職 其 太 玉 家 大 修 絕 者 陸 賡 於 方 職 典 史 平 而 不 州 藏 汽 之篇 册 之治 造 瘻 之内 率 續 河 謬 不 志 其 典而 亭 振 續 知 以 詮 間 魏 散 之士 豈 意當 其 逮 釋 副 於 此 im 列 文 在 不 官 来 旋 於 侯 偶 謬 其 古 唐 經 漬. 經以 雖 學 周 樂 府 然 不 有 宜 亂 成 元 iffi 入 書 於 學 學 存 諸 大 À 康 哉 哉 Ŧ 其 者 安石 痶 自文. 莫能 儒. 者 竇公 既殁. 抵 祕 世 此 數 而 皆議 嚱 戚 萬. 懲 m 府. 或 經 無 託 其枝 猶 索 儒 猶 昭 Ŀ 西 信 之者遂以 通 在 職 之以 之於 之者 苡 京 者以 **精**至 抱 平教 遵 夷 西 者. 詼 禮 流 守 失德 周 大 則 之未 **弘典之**詳 冶 尤 其 勿 盛 其 行 今 家 司 有 劉歆 未 古 樂 替. 陵 新 衆. 大 時. 君. 罷 師 法 或謂 文 雖 運以 蓋 下 民之 已 盡 者 晚 多 經. 以 蘇 更 百 殆 而 澌 綽託 未之 於兵 刑賢 莫能 杜 宋 極 官 則 戰 出 滅 七 낈 於 病 天 猶 者 雄 府 亦 國 夏. 亂 之以 秀挾 下 疑 也 巧 瀆 火 幽 去 蒧 尙 信 至 喪 籍 之 辭 其 厲 彼 亂 分 矣. 劉歆 之亂 以 佐王 参半 全 亂之 之後. 其  $\bar{\Pi}$ . 秉 其 衺 不 其 經 書 其 不 政 說 才 之書. 平王 **今文** 杜子 餘. 能 探 詭 附託 經 官 教 氏宇文氏 而 譎 齊 其 秦 法. Ž 他 愚 之心 備 者 或 經 春 火 威 東 以 賤 如 本 謂 之 而 始 師 朝 王 遷. 爲 貢 丽 如 |幾亡漢 刻覈 之纂 养歆 其 爲 何 通 車 將 而 是. 飾 司 之議 經 休 存. 故 其 其 盲 周 忱 之政 臨 公之大 累 所 章 馬 m 悃. 以 末 而 興景 增 大宰執 教 其 24 句. 穰苴 咸 四 也 碩 大 者之竹 偷 之 蓋 行 海 Ú 傅 僥 得 之大. 秦漢 偷 經 以 踣 芝 倖 效 其 武 尙 於旦 贊 論 相 之 良 自 其 推 其 試・ 帛二 間 總 祚 與 述 法 通 無 大 明 以 萝 都 擯 蕩 後 會 不 李 Ŧi. 於 於 司 不 校利 林甫 旋 聖 篇 受職 窗 逞 大 馬 滅 Ŀ 司 哲 耴 Ź 會 Z 小 法 以 踵 殆 唐趙 經 之民. 馬 糞 爲 虀 天 致 不 III 府 復

文苑 採 倳 败

可

其

丽

爲

此

經

詬

一閎攬

之士

亦疑

古

之政

不

可

施

於今是皆

注

之

淵

奥

裨

疏

之遺

闕

艸

剏

於同

治

季

年

始爲

長

編

數

+

巨册綴輯

未

竟

而

舉主

南

皮

張

尙

今 目 坐 也. 掩 而 經 也. 修 意 家 授田 舟 厠 而 眇恉. 迹 無 丽. 蝕. 術 法 Mi 席 而 直 其 與 改 地 乃 讓 則 一个之世 幹 習 也 氣 固 地 所 有 明 以 自 以 也 之烝 行 人 將 柷 勝 爲 不 所 諸 致 爾 兲 Z 敔拊 則 必 不 貫 富 政 經 衣 雅 性 古 必不 皆 安. 蕩. 立. 教 百 咸 說 就 强. 今 貊 協 搏 則 乘 者. 벬 文 若 Œ 有 傳• 者 能 是 今 務 於 爲 相 無 īF. 操 新 先 而 之情 也 積 當 行 太僕 風 與 事 無 疏. 其 左 博 所 世 也 議 於 契. 敝. 理 爾 變 斯 詁 異 革 積 君 之 鏗 人 必 而 固 經 丽 訓 而 者 之所 實 鏘 Ż. 不 古 年 寰宇 不 廣 豈 以 卽 之均 其 無 能  ${\sf L}$ 而 禮 授 學. 宜 有 m 治 行 安 成 之通 以及 以 勿 古 於 稔 獨 經 之祭則 之迹 Ź 一个之異 也。 可 大 血 知 關 人 此 者 腥 也 而 通 無 也. 經 迻 小 理 也. Ā 古 道 所 與 放 全 博 戴 而 而 禮 坐尸 日 哉 古 記 以鄭 路 厭 烝 薄 人安之凡 采漢 Z 人之迹 今泰 月 無當 俗 四 嚴 悪. 證 蝕 孫 之 與 則 追 則 注 海 唐 其 習已 行 胥 西 於飲 拜 宋 簡 亦 而 制 而 跪 此 星 皆準 之强 拜 奥賈 相 與 度 化 以 耳 習. 皆 獻 相 王 與 食 來 研 丽 之·以 故 守 亦 攝 國 7 救 迹 迄 撢 疏 此 物 道. 之湛 相 累載 其爲 其 也 畫 於乾嘉諸 叉 有 礦 疏 爲 繞. 習 井 之屬 故 至 古 而 略 **冷不** 也 E 一个之大 政 常 阜 天 於經 而 治 未 交尸. 泗 地 居 能 非 7 則 咸 教 襲之 之運 (嘗稽) 變者. 乘 經儒 百 號 必 與 注 盡 婚 車 微 歲 祀 呼 四 此 何 通 猶 義. 覈 久 則 而 經 猶 而 H 舊 也. 行 丽 是 月 以 冥符 而 戦 於 於周 沿 祈 話. 略 無 旣 裂壤 變彼 之古 也. 與 姪 参互 無 有 長. 丽 害 圓 地 娣 公 所 略 而 不 成王 則 媵 顱 證 夫 而 Ž 廢. 人以 同 窹 遙 窺 明 契 然 相 封 政 行 丽 而 繹 竊 漢 蓋 之 度 從 建. 方 以 教 爲 與 效 則 思 儒 邍 姑姊 計 Ž 文 趾. 典 古 則 我 大 政 治 法 閎 相 循 至 朝 驗 教 人

洲

荙

刋 未 麽 酱 國 朝 也 疏 經 繼 爲 略 疏. 復 來徵 詳 更 矣至 張 此 義 が問 書. 例 万 删 燥枯 公致 繁 補 太平 闕二 鱦 理 寫 之迹 7 成 年 寨 以 帙以 來. 元 諸 稾 就 草 儒. 所 正 廔 然疏 論 易 最 多 閉 誤 後 甚 侈 迻 衆. 錄 而 叉 騈 爲 (多最 此 母 本 枝 **豫**近 指. 其 於 未 儒 盡 古 義 揭 異 其 義 古 辯 精 制 要. 疏 論 顧 通 滋 證 惟 私 明 秉 校 資

之原 證 增 學 疏 俾 濫 觚 以 書 用 喟 之淵 者 闍 知 斷 Ŧ 節 1 俟 深 素 葬 者 爲 港 紀 私 後 書 乏經 者 念 聖 國 倘 棷 思 治 丽 篇 衆 今 雞 之 幾 蘄 丽 取 丽 之大 迹 士 自 世 今存 何 熹 此 至 或 殘 辽 古 之 不 得 音 經 而 於 缺 用 之中 今不 患. 知 者 不 海 不 然 湛 而 貴 以 學 在 官 也. Ħ 湎 五 佞 能 牟 爲已 於政 兖 士 相 然 則 此 尙 則 早 贀 襲. 則 有 語 無 書 其 一篇魯 衰. 教 處 泛非 陳 以 所 至 爲 說 丽 傫 應 未 發 擁 Z 今 非 政 由 芻 H 修. 然 事 顭. 樂非 篲 古 教 問 命三 孤 篇 先 義 狗 偶 而 丽 則 丽 + 變效 論 上下 露. 導 古 固 乎 亦 墨子 命 旣 治 意 制 非 篇 則 國 百 之情 箋 之語 忠 家 寫 宜 思 以 世 私 所 莫若 零 話 淫 通 以 勵 論 定. 亭 睽 落. 俟聖 輒 節 所 僻 政 魏 略 所 關 能 越云. 求 得 備 教 企 略 而 無 其 不 鉤 刺 世 望 之 X 足 禮 遗十. 國 能 閉 舉 道 常 稽 议 丽 則 而 家 其 於 有 意 相 而 盡 語 不 H 「莫遇 復以 之尊 昏 惑 此 乏才之憾 通. 揚 其恉 眇 可 恉. 剴 經. 亂 者. 故 榷 之者 世 今 民 海 也 要 天 理 而 則 窳 疆 故 矣 事 語 董 Ž 承 而 之尚賢 夫 略 君 學 多 鬼 與 振 而 丽 之士 (墨子 舍 引 故. 說 敝 講 子. 失 圆 政 有能 職. 世 其 貫 家 變日 耑. 顧 務 閒 乏. 教 則 下 尙 一拳拳 治 詁 徒 別 篇 同 通 m 而 奪 議 生之 侵凌. 爲 天 自 奉 不 國 귮 與 八人之故 大 富 睠 家 周 敢 莊 敘 專 計 强是 者. 云漢 書 經 馳 懷 貧 周 刞 聘 用 發 漢 陿 時 語 則 書 其 語 志 揮 明 注 猶 隘. 局. 示 所 Ż 橥揭. 撫 說. 之節 治 爲 泛 丽 兼 亂 通. 絕 譎 卷 覴

文苑 計 譲傳 挩

殸

尤

回

校.

而

古

字

古言

轉

多

沿

襲

未

改.

非

精

究

形

聲

通

段

之原

無

由

通

其

讀

也.

舊

有

孟

勝

樂

豪

注.

墨

故

墨

世

異

舛

耳.

不

傳

近

代

鎺

洋

畢

尙

書

沅.

始

爲

之注

滕

縣

蘇孝

亷

時

學

復

刋

其

誤.

剏

通

涂

徑.

多

所

謎

IE.

余

昔

專

讎

旁

摭

衆

家、

擇

善

im

從

於畢

本

外

又獲

見明

吳寬

寫

本.

顧

廣

圻

校道

臧

本

用相

勘

覈

别

爲

寫

定

復

以

高

郵

 $\pm$ 

氏

周

第 受兵 施 修 亂 亦 馳. 至 子 自 救 之論 事 百 甚 龡. 跬 荀 其 身 旣 矯. 老 Ť 非 家 步千 國 始非 卿 接 不 丽 墨子 及公孫 壽 糳 之遺 春 爲 合 備 世 故 國 秋 韓 里. 齊 務 於 世 所 之急 其 魯 Z 法 惟 前 爲 呂 儒 於 龍 於 初. 得 得 諸 大 相 和 術. 。墨子 書相 師 醴 感 與 聞 同 非 叉 子 孟 魯陽 寧足 烯 疑 之倫 日 則 而 荀 而 皆後 於獷 學 出 墨 董 其 自 右 爲 夏 文子 入. 異 處 子 書 比 無 似 左 悉 別 非 人 真天 絕 也 乎綜覽厥 心 以 (十二)子 周 公輸 傳. 原 艱 孔 莊 浴苦持 欲 侈 儒 出 惟 子 下 周 墨子. 之政 言緣 修 變 般 魚 之 天 之太 篇 文而 相 身 之倫. 好 下 書. 於 問答 故 飾 親 釋 篇之論 而 也 之非 其 游 過. 士 諸 其 反 咸 將 之質 音 或流 諸 鉅 夏孟 而 紕 求 排 灋 其 篇. 子 晚 之不 計 墨 駁 (樂則 之漢. 於偏 復 得 誼 以 本 子 氏 甄 書 諸 見 其 深 īE. 得 日 其 也墨 田 說 大賢. 竟 而 晉 激. 切。 也 不 純 級益 齊 屏 務 文 侈 以 雖 而 實 靡 太公 皆深 絕之 陳古 子之生蓋 於 非 降. 枯 म 之.備 較 儒 稿 後 取 其 之他 和 此 以 尤 者. 相 學 世 不 剴 叉 蓋 排 爲 其 城 幾 舍 不 逮 篇 門 稍 干六 隺. 拡 仐 與 也 靡 絕. 以下 聞 殊 洙 亦喜 後 儒 盭. 於 才 而 齊 於 不 七. 然 泗 家 士 萬 書 康 類當  $\dot{+}$ 稱 周 七 其 四 僅 物. 齗 也 + 衕 道 公 餘 季道 用 齖. 夫 不 存 興樂 子不 染篇 六藝 詩 篇. 斯 儒 暉 心 然 書 則 衕 家已 篤 於 治 持 及楚 及孔 分裂 必 得 叉 叉 Ź 厚 度 平 禽 見 頗 不 者 勇 然. 數. 合者 吳 孔 洮 諸 於 墨 子 以 殊 起 晩 所 子. 儒 子 繩 振 尟. 輿.

四

车

·卒翰林

院

侍讀

吳士

鑑奏請宣

付

國

史館.

列

入儒

林傳從之.

允

誌

是

嫁

文苑

劉

孝女贊

栯

學

亞

### 劉 多女贊

孺 舟 緒 慕 恌 4 終 惚 有 身. 見 六 鉅 並 緋 性 衣 秋 行 人以 九 純 月 褏 慤 某 載 揮 · H. 籫 Ż 光 歸. 應 詠. 慾 劉 若 瘉. 孝 迺歾 女. 越 偕 身 年 其 全親 햹 孝 某. 女 毁 病 劃 竟 股 體 成孝. 卒. 療 母 亙 疾. 己 獨 無 有 四. 聞 燔 夫 # 香 縊 典 籲 或 臂 天. 願 漏 而 損 普 痛. 己 遺 精 算. 履 感 以益 萬 榳 治 里。 撤 毌 瑱

七

文苑 漢書藝文志舉例空

父志. 旌 虞 之里靡益親 年竹素所傳方茲蔑矣孝女之兄佛卿農部條舉事 狀以. 眎 同 歲 生

曹允源爲之贊曰

我身 粲粲處子侍疴寢門. 日昃曲阿月 誰 遺 我 沈 心 彌畫. 虚房永保親 母 **屏息鰯月不離夕晨母兮尟懽一** 獲其 夀 祚 我 雖 死 丁厥戹明 踰 生. 明在上鑒茲懇愊事母不終泪眼 語回 春. 母疾不瘳 燔香 \ 波横順 告天. 日母 命勿藥諱 鞠 我. 同 氣 異

# 漢書藝文志舉例序

張爾田

錄. 目 通 不 見 錄 志 其 F 錄 術 齗 序 於 以 之學 至絳 史者 爲 體 流 例 齗 篇 詳 紀 最 別 **算**隋 何 所關. 厥 綱 雲樓愛日 論 云 史之有 "昉乎昉於 惟 徵 失 書經籍 得 班 之古周官 尤不 氏藝文志班 與 (官家 精 能 例. 史而 廬 外是昔王 猶 志 Ī. 序. 諸 日錄 國 既以 之有 史皆掌書而 書. 大 志之部 蒯 別 亦 經籍 異蓋 藏家 一儉撰 則 法. 有三七 國 之用探原 之目 居羣 七 所 無 志 重 外 法. 錄 史且 略 籍 常作條例 則 在 也. 中經簿崇文總目 上下 學術. 也 於史而 考鏡 達 各史藝文經籍 靡 書名於四 用 九篇編 源 定 吾 史部簿 史 識 流. 辯 無 别. 方. 章 手 以 例. **錄類** ·則是 - 舊聞. 示隱括: 則 諸 卷首目錄之有例實 官家 有 志. 書名則 不 則 則 非 **漢準此** 之目 史家 同 詡 玄 於法 古 詡 之目 侈 者 錄 必 家 談 有 史官. 雖 也. 卷册. 之定 Ë 直 指 錄 自 全史言 錄 旣 也三 齋 儉 律 與藏 以載 解 司 以始夫七 題. 所 典 者 之.目 籍蓋 家目 謂 帷 郡 而 齋讀 例 史 錄之 文爲 有目 家 也 錄

胀

史家目 占篇 精 家之目錄 辨其編次之當否而已至近代章 選 不 而 之未獲推見孟堅之至隱不 於實齋之學者序我 笑莫逆於 心海 後族 諸 在劉子元下夫自來治 有 而史家發凡 子. 幅 君書又安知目 而尤 錄 將焉用之 史之得失定卽一省一府一 詳備 耳 尙 邃 有條例. 於 不 起例 内 及官 無感 流 同 爲後 略 志 錄 書余之服膺 冥心 |家繁密不及藏 以 平劉 落落 朔 學之關 世 班 捷獲. 字元 筆 獨爲 著錄 志者多矣在宋則 兩 削之義. 人今箱 實濟. 援王儉之法創 成法. 曠代 史家 實 繁史裁若是之鉅 縣徵 齋 家. 曾謂 通 祛惑 則 始深寤官師 君 也 人謂 正賴 文考獻之書亦莫不 書雖 未 與 囊括一 (君同) 及條 實 凡 有 有王伯厚鄭漁 可 不 撰 能文泚 曩嘗纂 通 例 別 爲 代之國 志者 提挈 班 合一 目 尙 且 志 錄 不 要乎嗚呼二千 一之旨 一綱要. 成舉 宜 史微 家起 能 筆 一史緯六經掇道 除 無 以 所以 衰近 待於 定 例 其 此 闡 仲 附 篇 整 所 兩 簡 明 卷宏 卓 著校讎 家王 派者 也吾 後 端 實 **今之鶩鑒** 一然成一 人 餘 齌 所 依源. 綱 、君素服 友孫 但詳於考古於 年 不 六 綱. 細 通 辭 經 無 領恢恢 理枝 家之學使藝 而 莂 義. 君 此 皆 膺章 廣 益葊於學 如 作 者 史 春 者 之誼 業 也 百宋 循幹為 秋之 康莊. 君 氏 甄 微 史 干 書 者 毎 傑然 **文**而 無 無 班 無 成 元 此 相 神鄭 謂 功 志 所 達 書 與 史 乏 撫 補 知 不 無 例 必 /學.蓋 言之 例 闚 炫 例 乎. 塵 得 亦 實 祕. 嫥 虚 H

## · 駢體文徵序

孫

誌

尼有言 文苑 物 那騈體文徵 相 雅謂 二之文蓋日 序 日 月 代 明 Щ 川这造文章之道奇偶相 生 斯自然也李唐而後 今體始

仲 振 復 之聲子 郡 嚴 瞻 剏 起 衰 之說. 於 是 承 學 之士. 鑚 厲 孤 行. 言平 齊 粱. 羣 焉 蚩 鄙. 鳴 呼. 是豈 然 哉.

流. 文 得 無 駢 比 散 興 Ź 各 有 妙 潛 攸 能 氣 六 内 轉極 代 之中 抗 墜 苟 之能 馳 夸 飾. 子 士恢 桓 所 謂 病 辭 其 義 華 典 偽. 偽. 雅. 足 和 傳 謂 之訛 於 後 者 新. 矣 則 選 亦 樓 有 之 也 建 其 肇 善 者 自 爲 昭 Ž 明 伏 觀 其

明之世 牢 百 家 太 網 原 羅 法 八 代 海 |捜保 純 用 麗 英隽是日 辭. 文 孝 嗣 知 言. 音. 於是 自 茲以 驱 降. 在 爱逮 遞 相 我 師 朝 祖. 籫臣 撰 輯 諸 益 富 子. 曁 斷 代 川 爲 則 樂 編. 古 體 賓 旣 谷 殊 則 歸 揚 文 今 亦 全. 雜 錄. 椒 異 有

生斯 家淵 鄕 源 者 師 童 友. 復莊 年 釣 游. 類 苑. 尙 戀 分 莂 其 部 山 居. 水 故 析 都 其 文 條 獻豈 流. वि 等乎 略 而 言 煙 雲. 焉. 古 夫孝 者 侯 子 風 由 類 土 吳 承 興 祚 Z 耆 詩 舊 仲 紀 元 其 纂 聞 滁 見 斐 陽 Ż 然 集 有 誠 沭 知

其 闢 戸 [1] 牖 緩 茂 也 緒 唯 夫 攸 最 先 者 錄 矣. 偶 同 音. 曠 郡 曹 世 尠 復 觀 盦 觀察 陳 留 長 創 於 作. 騈 别 囿 文. 常 類 稿 州. T 編 燧 掇 卓 平 東 亦 越 之英 朽 嘗 取 曾 紘 而 讀 廣 之 西 標 昌之 格 淸 派 新 亦 詞 可 旨 譄 遒 自

鈔 麗 III 北 江 甘 甁 藝 苑 兼 擅 華 其 煅 勝. 歲 盔 錬 暵 吾 华. 定禮 吳 人 文夙 堂 之本 稱 皋 凡 藪 自 以 顧 論 炎 武 駢 以 體 下. 自 得 有 若 顓 家 豖 特 合 無 若干 鄭 卷. 其 人 各 爲 爲 Z 小 傳 糾 叙 聚. 其 用 生

鑒識 不 然 之精 亭 林 以 趣 之正 勝 朝 莫 遺 逸 不 志 斂 節 袵 同 讚 欽 歎 焉 國 史 世 儒 有 林 恆 論 蔚 皆謂 然 稱 吳 首 其 中 學. 文 史 博 普 極 盛 古 今會 仐 衰. 通 榷 經 丽 史 爲 郡 言 國 不 效 逮 常 其 利 州 病 溒 音韻 甚 此

所 詣 其 弗 深 徾 Π 及 雕 琢 斯 籍 刮 軰. 綴 海 內宗仰 紐 故. 寶. 豈 則 與常 不 屑 蒯 爲 較 也 短 然 其 量 長同 文 賀 年 生 俊 而 語 發 多 哉. 常 經 州 # 駢 之言 儷 文字 越 石 首 淸 推 剛 孫 行 洪 轢 淵 古 之氣 如 風 复乎

胀

# 廖東遺民錄後序

張

仕合於孔 讃 於 張 史至 後 南 末 則 軒 世 公孫 五 先 併 代見夫 名節 生日. 子 弘 無 張 名節 可 而 晉 無 禹 不 之稱。 紳 講 孔 不 之徒 光 可 則 之義 之倫皆足 起 亦 一於我 充 何 謂 然 以 馮 無 爲 世. 辽 道 國 復 士 敗 哉 爲 廉 君 壤 吾 子 能 恥 之色 風 救 嘗讀 道 俗 衆 學 一喟然嘆 生噫 未至. 衍 漢 成 書至 哀平 異 則 矣 E Ê 낈 名節 末 夫 此 世 西 洪 之陋 漢 攝 自 水 末 猛 負 卽 光 獻 世 真 开 武 名節 之天 頌 亦 中 亦 功 興崇 之不 下也 矣雖 德 獻 競 然出 尙 符 王 瑞 其 荆 風 節 始壞 公乃 君 者 先 子 盈 於 謂 天 不 叔 揚 下 幸 孫通. 叉嘗 雄之 而 生

其

文苑

勝

朝

粤

東

遺

民錄

後序

彼

館

橐從

諸

臣

四

+

餘

雨

之辱

也

使

其

改

事

成

祖.

亦

可

日

天下

家

喪

君

有

君

不

必

倡

爲

新

異之學說

낈

自

便

身

圖

也

而

其守

義

也

若

此

迨

夫

甲

申

之變

懐

宗

殉

祉

稷

殺

身

成仁

之士

更不

絕

書

往

往

園室

自

焚

觪

腦

塗

地

而

四

方

把

義

之

履

潔

全貞

所

在

多

有

其

姓

名

泯

沒

而

不

彰

者·

何

可

勝道

蓋陵谷

1變遷

已二百七十

有餘年

矣

九

龍

真

陵高 宗仁宗之 潔. 之士. 節 理 漢 民 死 月 節. 皆以 事 彝 逸 争 起 之烈逸 之未 民 世 光 廉 後 焉 范 激 先 虚 邭 唐 殖 民 五 爲 澌 輝 於是 代 之衆 歐 尙 映 滅. 之季 陽 氣 也 剶 諸 嗟 節 東 超 極 禮 平漢 爲 賢 京 載 越 斯 高 以 前 復. 義 風 沐 汔 扶 史 亂 哀 俗 廉 :之美賢· 翼名 平 苸 試 櫛 極 恥. 朱 Ż M 風 觀 斯 亡. 正 教爲 老 世 維 建 治 文 才 可 不 死 雖 之 張. 變而 己 遜 氣 於 日 盛. 人 國 在 獨 天 Ш 卓絕干 倫 王 意. 及 巓 爲 伸 大壤 至 豈 東 死 濂 水 菲 京 節 殉 洛 涯 古迄 難 天 相 關 五 而 一二人提 代之世 望 如 閩 理 不 幾 今讀 諸 悔. 方 孝 滅 夫 彼 大 儒 孺 黨 誻 倡 鐵 有 可 来 錮 乏力 臣 練 變 函 出 闡 雖 子 而 心 藝 獨 哉. 寧輩 孔 祖 爲 史 行 有 宋 有 痛 趣 逸 孟 射 褒 民 揚 崩 以 之 哭 鉤 教 之嫌 表 此 西 諸 灰 代 嚴 臺. 湛 見 韓 傳 士 然 族 汐 衛 皎 人 義 蹈 大 17 然 利 蓮 無 社 之辨 身 之不 諸 夫 與 死 海 賢. 秋 争 事 如 向 死. 異 歸. 尙  $\mathbf{\Pi}$ 天 化 與 刨 氣 姓

蠢 田 君 而 超 横 表 國. 指 章 憔 島 Ż 悴 中 不 勝 也 閒 五 屈 哉 吟. 百 瑣 當 從 疵 是 物 死 尾 阅 遺 時 度 激 彼 黎 也 吾粤 諸 如 其 贀 清 陳 陳文忠 蓋 喬 垢 俗以 生 亦 視 獨 公陳 漉 動 爲 遭 其 啉 艇 際 忠 先 悠然公家 小之當然一 隱 生 及家 姓 匿 璩子 名方 文烈 而 不 公起 自 自矜 先 咎 生 兵殉 咸 其 為奇 身 有 義英魂 著作 節 死 之不 若夫 表 兒 毅 蹈 速 東 於後 叉 魄 遑 嶺 海 隱 計 世. 海 後 生 西 維 山之流 光 之人蒐訪之 時 其 同 道 餘 睠

趃

雘

與

有

賁

真逸

此

篇

其有保天下之心

學

奵

古.

避

妣

海

Ħ. 易 姓 敬 焉 號 謂 之亡國 濱. 搜 羅 之成. 文獻 義 充 成 寒 勝 至 朝 粤遺 於 率 獸食 民 銯 歟. 人。 四 謂之亡天下保國 卷. 得二百· 九 4. 餘 者其君 人 表章 前 其臣謀之保 哲. 遺餘 天 力. ፑ 顧 者 亭 ĮΓ 林 先

生

### 上仁和王 相 國

曹元

典章 蓋聞 俄 累 覘 取 誰 空文 朝 國 故晉 天 以 其 憲 幸 問 諒 文 檔 物 文一 武 案皇 邦達 之圖 之若 何 俗 海 方 意 幾 隅 見 策 質. 就 更筬 於 謂 數 彼 書 都 虚 рц 年 春 夷 漢 Ħ. 陵 心之實 之間 遲 墜 海. 秋 鼎 帝 Ħ. 人 夫 財 於 尙 士. 不 推 知 文章 錄 地 Ŧ 新 沿 不 其 雅 好 樂三王 聞 念 國 居 慕 古. 胡 再 十 蕩 盡 後 一史館 渙號 復. 先王 長安之遷文章 假 而 中 (或素 我 朝 先 立成憲: 不 秦之 之列 旣 方購 乃 襲禮 有 在 或 棄 菁. 傳. 致 律 良 同 會 史必 典籍 禮 斟 新. 令 問 芻 典 剖散 則 彼 狗 酌 後 則 家 謂 廳之簿 傳 去等餼 損 於 嗣 故 例 府 其 諸 前 益. 我 大 而 清之亂 庋 書以 朝 何 ----因 代. 掌 致. 藏. 時 書 尙 觀 羊 故. 勢 升 必 不 制 則 爲 思 文 故 及 必 先 降 率 宜. 古 不 - 亡於兵火 事 百 拉 除 因 思 由 何 稱 革. 年. 允 雜 舊. 妨 無 先 此 存. 道 比聞 虚 屬 敝 此 摧 臻 其 原 比 燒. 斥 其 屣 本 於此. 及迴 夷乎. 朝 前 傷 内 爲 極 丽 閣 闡 絕 小小 近 闻 無 往 將 朝 忘 於中 鑾 於 綴 用 復 次議 蓋 靈 歲 觀 旒 廷 繩 棄 乘 闕 懲 光 舊 興 知 書 武 平且 朽折 物  $\mathcal{Z}$ 裁 太 巍 前 輿 絕 深 然 聖自 世 西 毖 則 史 散 恐列 來 臺 狩 後. 某昔 来 也 百 訪 閣 絕 斾 公 聖 度 私 遊 初 州 士 太 永 更始 硃 息. 夫 塗 建 赤 日 炭. 批. 縣. 引 於 何

上仁 和 王相

魏.

毋

令舊章之亡漢

上

計

書

獝

在

永

葙

之副

謹

啓.

國 俗. 在 家 倘 鑒董 夷 若 也. 有 岩 生 大 不 事 ŀ 率 悲哉. 再 津 訪 之書 某明 延 閣 使 知 廣 劉 內. 不 洪 達 臣 檢 通 無 安世. 變戾 東 觀 之作則 孰記 俗 違 亡書. 時. 拾 尙 遺 世 貢 之孟 補 得之愚 闕. 各有 軻. 焉 翼復 聞 司 存. 去 蒯 籍. 九 入變之貫. 述 恐 憲 不 免禮 章. 尙 閣 失 可 下 | 覆視 優 而 賢 求 揚 諸 庶 野。 幾 歷 官 坐 鎭 而 雅

文苑

反

切水蒙

跋

╁

## 反切求蒙跋

劦 垣

至難. 小 求 A. 也. 沭 IE 吾 博 而 百 然 同 音 餘 音之字 蓋 者 義 尤 後 旣 治 例 致 年, 義 而 IE 古 音 音 然 精 力 經 經 E. 泛門 於孔 審. 於 衕 讀 白 後 屢 文章 變 讀 尤 小 益 緣 稱 學. 子 岩 音 萴 徑. IE. 善本. 著有 雅言 以 度 確 某. 復 故 越 日 得 古 漢 III 越己 前 乏 讀 難. 四 不 義. 唐 方言各 教。 聲 古. nJ 若 經 如 韻 |未版遭蠹蝕其長孫穎 庶 混 某 咸 古 師. 譜 有 未 音 同 其 無 合焉. 等二 以 間 有 別. 不 不 降. 則 用 復. 通 或 一茲學蓋 4 漢 稱 反 更 E 小 雜 讀 唐 學 餘 切 反. 者. 者迨 難. 種 阅 或 以 背者: 小 (方言音) 寖 來治 藏 稱 微 學凡三家日六 後 於 切。 深君. 矣梁 或兼 孔 家 漢 小 之世 三 不 學 門 而 重付 傳經 京 者 反 稱 Œ 卿 切 以 反 反 剞 根據 矣而 伯 求 有 切. 切 書. 蒙 を 劂. 淸 而 來 死 m 雅 其 欲 爲 自 書. 盛. 訓 屬 生. 訓. 例 西 正 **儉爲** 生前 爲 則 其義 詁. 域。 雅 而 《吾粤耆宿》 日音韻. 音 諸 者 之跋 嘗手定 韻 凡 也 IE 儒 之學 以 多 不 也. 採 自 求 亦 謂 而以 難 其 頃 Æ 付 致 用 正 以 之挾 平漢 其音 梓. 仕 辨 其 是 來世 韻之 音 後. 晣 儒 書 杜 亦 兩 正 而 菛 至 其 解

誌

聞治經之道小 安者且倡言廢經遑論小學今穎孫君獨汲汲於是誠濁世中之賢士而能不墜其家學爲可嘉也 7學其門戶. 、而義理其堂奧也治經 而不通 小學誠末由至於堂奧矣若以小學自 限. 抑吾 而 不

淺以穎孫君之屬辭不獲已謹跋而 進求義理之歸是無異迴 茲篇之傳又鳥足以盡先生哉然方今大道淪喪斯文歇絕 嘗慨乎言之伯乞先 生以 ·碩學孤抱淡於仕進中歲乞休有闇然之志其於義理之學必有所造獨深者. 翔於門徑之間 歸之海內英秀之士或緣是而進求羣經之義理以相持於斯文絕 而終其 身自屏於堂奧之外以云通經去之尚遠昔者院 若茲篇者亦已成絕學矣儉於小學所得至 文達

|之爻則豈惟先生之志抑亦吾道之幸也

文苑 反切求蒙跋



無

商器

無

款

有

碑

耑

圓

孔

日

J 穿 近

穿

側

理

下

垂

一日帶

南

碑

刻淺

北

碑刻

深謂

之溝

道

造

佛像

侑

## 移隨

叢

悲 何 以 迴 風之搖 造 不 得已之生隨筆云者隨 憲兮心憂鬱 而 內傷蒙自乙 得 隨 書 未南 無 門 轅. 類 次 嗣 更十 弟 也. 稔所: 昉洪容齋例. 處之境. 繼此 誠 如 靈均 有 作. 所云 三筆 示 光緒 爲可已之事

H 況 周 儀諁笙自 記 於金陵 四 鳥 橋 北 寓 廬.

飴 古 文猷當是元 作 餡. 日台篆 文 形近. 因 承 作 餄.

豎 四 識. 石 晧 爲碑 作 顥. 欈 石 說 爲帖 文商 識. 方者為 山 四顥 碑圓 白首 者 老 爲 人 也齊 碣 陰字凹。 書徐 入日 伯珍傳兄弟四 日暈. 一款陽 字 凸 [人<u>白首</u>] 出 E 識 在外 相對. 分日款在內1 人 嫭 四 赔. 是又 日 識 夏器 四 有

之匠 謂之 博 士. 支出 天摩 經利 凡 斯之類謂之 鐭 雅 刻畫金 石 日 鐭

誌

說 文辮 交也 謝 靈 運 墨 隆法 師 誄. 心 蓢 識發於髫辫. 辮 字作 辮 髮 解 始 此.

唐 書 之局謂 百官表 之寺 漢以 因 太 名 常常 九 光 寺. 禄 按漢 動衞尉 朔 太僕廷 帝 嵵. 攝摩騰自 尉 大鴻 臚宗 西 域 É 正司 馬 農少 鴕 經 來. 府 初 爲 止 九 ·鴻臚寺 逐 卿. 後魏 낈 取 來. 寺 卿 名爲 名雖 創立 仍 舊. 而

風彩隨筆

嘗

爲

賦

東

篇

亦莫辨

爲

何

許

石

<del></del>
令以

此

刻

知

爲

當

B

慕

表

此

石

刻

朾

本

余

購

壓

馬 拔 于 寺. 刀 後 餘 剥 名 其 Y 窛 浫 建 掠 屠 鼓. 百 師 所 姓. 古 居 皆 燔 Ε. 燒官 諸 E 官 寺. 寺. 曹 則 萴 之所 是 卿寺之名自 雖 遠 通 嘑 在 爲 釐 寺. 万官 漢 後 已 漢 府 然. 書 亦 稱 南 不 自 E 蠻 後 寺 傳. 魏 矣. 和 始 帝 而惠 漢. 永 旺棟 書 元 曰松 ---何 省崖 並 分筆 牟 傳 務記 夏 林 而云 ル 卿 專漢 月 今 制制 騎 H 日總 南 奴 寺羣 還 臣 象 至寺 林 夷

方 勺 泊 宅 編 引 劉 中 壘 謂 泥 中 中 露 衛 一邑名 按 其 說 本 於 毛 傳. 不 自 中 壨 始.

漢 貄 初 石 刻 在 Ш 東 登 州. 文 Ħ. 荻 道 司 馬 長 元 石 門 建 初 六 车 + 月二 日 戊. 登 州 府 志.

金 石 志 굯. 右 刻 文 八 八分書十 六 字. 十當 四式 字二 大 五 寸 **許.** 上 四 字 六當 学云 泐. 弟 五 字 七當 字云 弟 亦 漫 滅. 濰縣 陳 杰 卿

萊陽 釋 時 爲 荻 亦 無 極 碻 證. 此 等 石 登 州 所 在 多 也. 有 如 海 陽 證之. 招 虎 山 西 之石 土人 呼 耳. 爲 石 劍 明 文太 靑 太 僕 年.

徧 狡 管 書 未詳 所 在. 偶 於 地 擄 幡 <del>绍</del>斯 志 得 之開 卷有 濷. 勿 以 體 例 未 善版 本 欠 精 m 忽 之也.

唐 張 祜 詩 內人 Ê 唱 春 鶯 囀 花 下 - 傞傞軟 舞 來按 教 坊 記 伎 女 入 宜 春院 謂 之内 X 亦 日 前 頭 人近 稱

妻 Ē 内 人 謬 甚.

陶 隱 居 畫 傳 Θ. 隱 居 號 華 陽 眞 八, 晚 號 華 真 逸. 圓 瘞 鶴 銘 爲 隱 居 不 疑. 孫朱 緯高 略似 桉 此 爲 隱 居 害 瘞 鶴 之

碻 證.

梅 宛 幾日 陵 詩. 不 不 來樓上 Ŀ 樓 來 室粉 今 幾 紅香白己 **H**. 滿 城 多 律 小 姸. 柳 由 絲 此 黄. 晁 脫 胎. 氏 卻 客 自是 語 記 詞 歐 公 筆. 궇. 非聖 俞 不 能 到. 日宋 齊無 叢名 鈔氏 愛 桉 李

難

獸指 偶 輯 望江 薇 爪分 省詞 淣 南 詞一 鈔婁訪 也於盤查之義 <del>-</del> 闋. 顏

一之盤當作噃桉篇

海

噃

蒲官切音盤以言難人盤字徧檢字書無釋祭義者噃从采說文辨別

為近.

分詠 修來 曹碩 准 南 歲寒食品王蓬心宸讀 嘉趙雲崧三 一先生 詞 弗獲. 而豔之爲寫 例言引 爲恨 歲 朝塡 事. 比閱茶餘客話壬 詞圖云云磨山 午春 先生曾官 E 月

中 書. 据此 知 先 生亦 嘗 塡 詞 惜 無 從搜訪矣.

唯 南史梁元帝徐 志怪篇言及 紀傳 徐 妃亦 云 一帝制 無所謂淫行 金樓子述其淫 事 **- 沙宮闌** 行. 攸關 按金樓子六卷凡 風 化 史氏 何 十 所 四 據 篇. 而 云 資知 然 本不 不 足 其后妃篇 可 不 辨. 未載

東坡詩· 也. 叉 張 大勝劉 耒 詩 亦有此二 伶婦 區 一句蓋 品 爲 未從 酒錢桉晉 坡遊 書劉 習聞 伶傳 丽 承用 伶 妻諫 之耳 E |君酒 太 過 非攝生之道必宜 斷 之非

漢幟 伍 胥吳 夏侯夔拔 市 吹 魏 簫 幟建 史記 梁幟 作吹 箎 通通 迎籌帷 元鑑 年梁 \*近人 幄 之 但 中 史記 知 /韓信事。 作帷 帳. 市 駿骨燕策是市千里馬首韓信拔 趙 幟

易

### 過 一激主義之夢想與事 實 學圖書公司母轉錄英國牛油 刋津 本大

誌

### 第一 章 過激主義之勃與

俄國 之鮑 爾 톸 維 克 創現 今所通稱爲過 激派者是也 此 字若含有悲慘恐 · 怖之意 實則 其 (始亦 不 週

錄叢 蕙風簃隨筆

張

燆

行

階

祉

制

)/4

期 皆以 事 卽過 以 何. 則 必 級 會 有 根據 狹 IE. 物 平 爲 傳 須 現 戦 不 改 小 Ż 之性 誅 常 之專 共同 果 惡 於國 激 能 有 革 追 争 後 妣 鋤 以消 阻 如 與 È 原 之不 質 Ż 煩 夫 義 何 異己 世 制 民 其 其 贅 使 將 詞 而 公意 始 目 進 公 自 此 滅 為 爲 美 其 仍 述 耳 行 得 卽 的. 不 H 攷 過 鼓 職 不 也. 團 義 般 而 當 平 刨 也。 新 鮑 今 等 攷 激 轉 志 失 動 擺 體 賏 拱 Ifri 意 爾 多 被 世 而 其 此 專 派 之多 進 不 勞 脫 界 於是 丰 捲 多 鮑 義. 主 步 數 制 卽 動 俄 維 數 皇之壓 大革 爾 與 敷 派 俄 制 入 不 張 **I** (漩渦 克之原 多 派 雪 原 之得 之多 誅 分 派 人 度 數 之意 維 命 階級 有 卽 亦 競 鋤 之意 之目的 克 數 凡 派三字途 卽 名. 異 制 首 爭 義. 義 倡 此 已以 派 今日 是 係 <del>---</del>-優 此 字。 義 在 也 此 然 種 也. 勢 在 派 其 俄 得 逈 項 所 種 乃 之所 者 然 冒 我 原 文 殊 不 九〇 謂 間 行 達 天下 曲 人 其 爲 矣例 變 幸而 義 題 則 謂 是 動 將 4 目 而 僅 多 數者 皆 我 之大 之李 辺 稱 的 過 數 军 此 爲 如 之日 本 人 爲 觀 雖 激 派. 桀 一寧亦 全 過 名 多 派 俄 非 書 不 則 同 然以 數 激 詷 體 紂 俄 所 自 國 躂. 也. 前 而 竟 堯 派. 過激派 所 先 民 欲 派 若 者 由 主 社 屬之革 賞藉 受之影響將 與 舜. 名 會黨 向 全 加 用 黨 夫 主 盜 原義 使 之方法 後 體 以 張 其又 詷 之多 研 此 跖 於 改 辭 爲 者 命黨尤 究 屬 相 多 顏 全世 之目 良 倫 掩 之任 數 敦會 數 而 回. 飾. 去 派 則 社 遠 並 逐 派 以 界 的 則 異. 如 會 言其 一矣夫過 議之 是 何 其 何 不 而 人民 則 m 主 作答者 幸 事 各 安分守己 故 派 所 張 在 不 名而 物. 鮑 國 而 時 創 所咒 낈 破 極 主 健 激 不 較 張 爾 此 壞 端 此 建 全分子 久 革 雪維 人 乏典 也 (祖奉視) 派 革 大之 社 革 民 郇 皆 第 之所 無 治 命 命 會. 黨 聲 因 知 委 專 主義. 和 主 實 主 員 我 叉 者 無 其 所

國

爲

會.

爲

如

人

何

誌

亞

於奴 餓 激 次 亦 此 化 師 大 家 卽 有 Ž 幾 躑 或 新 革 教 派 R Z 與 丽 爲 以 众隸之域 德 乏人 壓 之第 敵. 自 與 因 則 族 命 俄 派 戰 之 Ž 蕒 Ż 迫 其 則 破 者 而 軍 圆 之以 絕俄 目 也 目 戕 壤 焉. 在 地 而 其 交 车. 李 殺拯 其 此 的 ‡. 的 俄 爲 戰. 强 九一 國 然 苦 國 救 寧 因 律 類. 與 或 在 之智識 國 令 則 英 蓋 行 救 且 而 德 師 建 服 黨 七 俄 E 派. 有 與 國 動 地 所 重 普徧 年三 謂 낈 國 從. 者 過 釀 首 甚 主 商 之愛 界即 愛國 實 前 於 至 激 成 中 也 家 與 一被不 낈 月 恐 當 則 궲 派 多 商 全 怖 九 為 球之 彼 非 È 先 國 中 無 俄 國 人. 等 等 幸之農民 向 志 與 義 繼 說 國 肼 其 立 之愚 代 七 階 大 勞 賣 士. 也. 與 明 同 卽 使 級 動 年三 革 且 過 其 國 協 其 胞 投 有 家 味 激 暴 與 命 爲 也 身 華 國 約 如 受 家. 月 雖 起. 虐 何 俄 無 派 彼 主 於 工 而 公己目: 民 解 教 識. 縱 此 推 無 勞 入 義. 得 無 其 放農 形同 其 藉 勢. 確 育階 人 動 時. 翻 分 在 時 皇室. 界 定 的. 畛 並 道. 國. 過 夫 故 之欲. 狂 即 者 刨 域. 激 過 其 級 未 殆 掩 民之大革 易. 激 新 爲 脫 有 出 在 有 故 派 飾 闻 之辭. 殺其 大部 現 離 變 得 其 視 派 主 迻 甚 死 之所 其 Ž. 專 令 於黑暗時 帝 人. 而 仇 此 份學 命 國 已 麵 敵. 實 則 地 俄 解 舖. 主. 以能 览 是為 日工 國 放 故 非 無 卽 戰 包 生所 過 削 俄 李寧 東與 德 物 乘 自 爭 激 者. 機 倫 國 非 耳. 人 與 由 代之專制 丽 之所 註 文 自 之 者. 彼 無 敦 +. 派 刼 爲 而 新 平 等 化 乃 會 出. 册 亦 所 革 掠. 九 謂 命 然 祉 議 民 宣 精 以 名 非 僅 而 君皇. 斤. 爲工 是 過 會 後 戰 號 任 戰 m 神 鬴 七 革 也 此 轉 激 被 -{-然 國 爭 召 何 若 其 今 草 界 年 瞬 派 其 命 川 或 俄 使 種 著者 Ż 機 黨 階 爲 族. 十· 一 遏 年, 昧 而 爲 刞 衂 會 間. 信 誅 Z 政 抑. 亦 肼 級 戰 於詳 月之二 力. ED 實德 代 E 刨 戰 非 府 鋤 民 m 泰 之饑. 歐 者 爲 希 度 仼 而 丽 律 述 望 國 濄 人 戰. 何

叢 錄 過激 主義之夢想 庾 事

聲

名

遠

播

爲

全

世

界

所

屬

目

者。

卽

在

於

賣

祖

國

仇

文

化.

自

百

里

斯

利

托

伏

斯

克

條

約

簽

字

M

後

俄

國

然

mî

其

約.

白

爾

種

慘

劇

爲

歷

史上從

來所未見者皆以李寧爲

中

1[]

人

物

切恶

勢力之歸

之也

IE.

如

水

之就

下

而

不

期 所以 儡 李寧 方當 下. 彼 里 維 何 有 歸 售 斯利 其 亞. 爲 爲 李 其 不 則 其 之斷 **乃以三** 支 甘 加 雕 和 損 國 初 而 然從之者乎饑 與 配 於 托 4 兵 入 與 自 德 剘 文化 派 名 公 伏 戰 折 頭 事 為 於 敵 流 將 義 團 則 斯克之辱國 J 戦 相 之餘. 俄 已 爲 不 血 任 激 雖 间 彼 國 許. 使協 惜 主 早 敵 爲 何 無 一義之夢 之犧 日和 糧 人 戰 德人之於 加 變 儿 犧 民 不 牲 械 更實 俄 爭 約 羉 所最 牲 擇 平. 均 國 條 國 俱 想 軛 不 竭 食 約 切. 麵 際 稍 生 於 不 滆 提 命. 我 包 能 以 希 人 俄 則 迻 具. 及蓋 與 望之一 民 常 救 與 於 不 人之 必 戰 而 英 若輩 擇 識 厭 勝 土 如 俄 法 九一 飮 頸 戰 欲 是 稍 地 則 法 事. É 以 比 其 矣 夫 幸 俄 知 乃 無 自愛 勢蓋 以 灭. 俄 夫 也 國 因 八年三月三 殊 而 國 國 數 丽 李 於 全 以 也. 協 之救 之人 是不 為 之急 境 目 千 政治 約 而 有 肥 ·萬 過 必 協 諸 或 省當 惜代 主自 其 難 水深 激 國 君等 約 至 腐 H 者 敗. 雖 諸 主 丽 大部 價. 居使 義 爲 曲 抱 踐 何 國 焉是故李寧之言曰 火熱之人 工業 其昔日 叉 之 敵 其 俄 俄 停 創造 過 份. 過 愾 愚 何 求 滯 激 恩於 和 民 激 必為 业 同 民 得享 平. 之約言於 國 人 派 派 仇 之志 爲 我 恝 德 内 李寧之言 大 與 所 擁 辱 賣 德 君 禍 有 太 人 含垢 等 平. 護 所 國 剘 泊 大 m 過 簽 實 於 亂 而 卒 蹂 中 之憂 獲 字 不 眉 激主 獲 君 躪 歐 加 爲 亦 等 所 其 之 外 戰 爲 夫 列 此. 睫 提 德 李 義 強之 國 不 敵 勝. 何 則 丽 顧 重 Z 資 以 寧 其 其 聞 仰 丽 人 課 勇 以 於是 救 所 愚 當 於 本 李 復 也. 英 氏 此 將 俄 經 此 家 也 夫 士 吞 國 之傀 條 此 國 營 寒 而 君 臨 俄

權

發 斯 皆爲 和 過 過 其 其 主 示 制 激 意 克 義 所 平 激 K 展. ıŁ. 以 抱 碊 卽 雖 固 其 家 派 條 之所 約簽 爲 主 虚 酷 也 義 不 然 在 於 義 榮 示 之 恐 李 暴 म 字 之人 歷 怖 以 戰 顧 測 心 虐. 能 史 彼 所 主 度 何 無 支配 時. 義 之與 也 切 顧 如 得 所 攷 李之行 之代 思 勢. # 不 m 人 其 德 想 雖 至. 也 純 但 ٨ 於是 名 媾 單 然 求 何 理 我 曲 嘗 想 和 於 和 純 我 詞 動 能 聞 平 爲 其 也. 人 人 與 雖 人 之懦 論 始 實 夢 或 和 以 秘. 其 想 平 其 狂 事. 行 稱 實 視 計 貴 肼 敹 爲 夫 俄 則 力 爲 為 隱 於 劃. 之 能 人 也. 國 俄 方 理 預 持 類 H 數 李 擁 與 國 祕 之悪 德 平 皆以 備 氏 想 干 革 頀 人 萬 之 家 凡 物. 媾 實 自 命 茲 目 以 爲 除 爏 和 行 而 人 由 民 李 之 的 乃 級 抱 所 卽 來 同 言. 熠 氏 之新 勇 最 黨 不 與 過 不 激 然 實 大 外. 均 主 主 戰 能 受德 義當 之勢 爭 實 非 不 亦 地 或 派 爲 易 之 獄. 行 確 稱 而 之理 之爲 人之賄 其 與 論. 不 力 與 之接 富 性質 種 德 彼 難 窺 俄 手 媾 想 李 於 球 段 避 虚 和 至 見 皇室 各 及 乃 近. 者. 處. 榮. 其 實 其 如 也. 而 是當 固 斑 之篡 爲 和 藉 m 而 反 無 抗 德 必 4 漫 也 不 其 自 無 當 要 主 人 文 時 竊 聞 信 義 故 節 化 以 與 者 其 白 秘. 定 乏運 毅 則 爲 里 匿 極 制 我 名 Ż 李 然 事 深 斯 處 命. 者. 人 皆 行 人。 動 寧 暗 後 H. 利 若 m Z 觀 托 能 杢 確 涿 中 Ź 其 切 漸 伏 就 愈

其 尾 利 中 器 閭 夫 均 爲 也 德 īfii 是 償 國 所 振 其 德 最 所 而 懼 國 失 自 Z 之所 東 者。 屬 無 歐 欲 地 過 戰 場 俾 也 德 强 得 之目 撤 無 大 自 其 窮 芝人 軍 的 由 首 之 俄 カ 西 在 衂 歐 與 破 原 壞 故 作 料 望 最 新 共 其 後 以 亂 和 延 次 長 國 不 望 戰 社 進 會 其 事 之基 攻. 故 治。 此 俄 而 李 時 德 礎 寧 使 其 經 失 代 其 媾 理 和 抵 人 若處 德 抗 也 於 力 過 物 然 質 爲 後 及 以 主 俄 義. 國 衂 則

誌

叢錄 激 主 珳 之夢 想 賏 事 讆 蓋

以爲

改

革

之危

然以

社

命黨

之新政

府

丽

不

復

他

有所

然

在

義之夢

也 滅. 設 維 沲 種 最 之難. 足 影 種 新 黨 使 彼 希 人懷 也 基 執 望. 於 皆 政 加 破 諸 爲 世 李 界 寧 壤. 俄 人 險. 竟 毫 大 國 不 革 派 無 別 在使人民侈 能 能 開 命 所 之夢 發號 視 力 經 新 爲 想而 大 施 驗 紀 元. 敵. 令. 各 上下 項 第 其 使 危 軍 行 次革 會革 險 民 政. ---尤 心. 仍 服 從至 以 極 甚 命 腐 於 力 與 (俄皇) 彰 於 敗 抗 李 德 明 彼 寧 較 革 國 退 之武 著 命 位 爲已足 後 政 之帝 派. 厠 府。 力 所 主 雖 以 制 始 鼓 以 義. 派. 終 利 始 主 及 舞 終 張 國 俄 班 破 不 民 福 之熱 擁 壤. 民 屈 爲 自 轉 護 寧之信條 求 舊 心 瞬 誠 曲 Ź 黨 派 不 而 間 乏意 久 於俄 也 至 及 卽 社 此 亦 國 平. 遽以 於 者 慾 成 介.以 會 歸 内 亦 國 狡 過 全

李寧

誌

<del>大</del>導

X

爲

悪

固

無

需

IJ

妙

Ź

手

葮

投骨

於地

之奉大争

逐

不

待

人

八之 教

之也

彼

李

实

所

抱

之理

想

主

君

等

凡

爲

君

俄

皇

室

彼

所

解

放

之饑

鷹

餓

虎

則

固

無

所

知

但

逞

己之欲

以

放

縱

自

恣

而

已

夫

欲

種

計

劃

之實

現

必

須

有

紀

律

im

李氏

之

所

以

詔

其

國

者

何

竟

絕

無

紀

律

可言

也

雖

其

意

若

E

事

必

先

破

壤

m

後

建

設

若

齖

紀

律.

則

將

裹足

其

事

叉

何

能

行。

仐

Ħ

者

始

其

(昌)言

紀

律

之時

批

然

而

亦

É

晩

矣

夫教

人行

刼

事

洲 趣 亞 術 度 其 役 籲 亦 及 倒 乏 日 力 破 他 矣奴 或 之 於 最 乏人 徒 爲 制 壞 簡 所 階 彼 之 民 單 度. 隸 旣 能 之一 民 級 計 盡 此 則 及者 得 牛 是 劃 力 馬 固 無 力 脫 Ż 與 步。 論 也 彼 戰 除 取 君 分子 各 被 等之資 爲 之可 若 鐹 律 界宣 始 矣 破 何 切 疲 束縛 終 也 君 欲 壞 傾 掃 等之所 向 戰 Ī 不 而 本 死 勝 之數 於 承 人當 家已 毫 天 而 空之敵 負 下 認 民 無 爭 最 旣 泰 其 節 治 爲 承 分 存 襲 易 方 半 百 無 制. 始 端 在 之 旣 面 地 死 萬 而 事 能 亡矣 肅 資 於 李 球 犧 X 民所 莫 達 彼 氏 淸 本 君 牲 之 其 其 主 等 復 始 如 生 義. 夢 樂聞 目 令 普 尙 詔 有 命. 之日 終 想 的 人 勞 有 H 如 也 者 破 動 或 的 牛 以 存 / 壊 當 李 羊 界 焉 也 有 世 汗 專 今者舊 界 遊 之任 軍 仰 者 血 首 此 之 其 制 中. 中 君 ·農民 之餘 時 僅 所 等 人宰 始 伸 政 Ē 也 眉 得 有 可 殺者 以 之 府 確 從 則 地 丽 階 岂 令 立 故 \_\_\_ 定 歸 丽 日 級 被 刨 剷 其 李 諸 報 以 離 除 俄 媾 氏 故 亦 復 推 他 之 僅 中 伍 和 惟 之刧 皇 翻. 人 等 室 者 進 君 歸 與 將 有 階 今皆 等 行 殺 自 社 故 家 級 政 不 計 會 任 也 承 由 治 卽 屬 意 復 襲 劃。 分 抻 而 能 足 信 之 地 配 不

其 最

初

以

抵

條

若

以

 $\mathbf{I}$ 

作

產

彼

力

糧

食

呼

被

迫

劃

中.

則

初

無

自

由

主

義

之容足

地.

何

以

故.

則

因

自

由

主

義.

各

界

律

4

等.

而

欲

過

派

得

勢.

則

惟

叢錄

過

激

主

一義之夢

想與

事實

九

怪

振

臂

呼

m

應

者

20

集

人爭趨

之如

水

勢

之就

下

也

夫

好

生

悪

死.

好

逸

勞

入

之常

情

也

出

水

火

而

又 激

鍅

主

義

想

事

想 的 能 渦 刼. 激 行 則 與 主 義 否. 事 則 如 將 也 臒 除 於 乃 欲 產 狡 業 混 # 私 而 界各 有 之不 各 種 國 所 生 亦 受 產悉 傾 李 乎. 雖然 氏 由 腷  $\mathcal{I}$ 李 音之效果 人 寧 管 理 所 以 抱 謀工 Ż 後 理 再 論之今茲 想 人 之利 主 義. 我 急 所 等 人 欲 我 亦 言 旣 人 者 言之 亦 則 不 凡 欲 真 置 我 辯 宵 至 於 無 妄 其 瑘

決 不 願 居 於 此 誅 鋤 異己 帷 我獨 尊 之鳥 托 邦. 理 想 的 國 家 彼 無 聊 之夢 想 家 大 率 受 過 派

彼 令 mi 我 奉 與 李 乎 避 抑 如 令 楠 我 明 取 视 平 爲 彼 解 之信 放 人 條 類 之救 爲 使 主 ľ 頑 實 梗 則 乎 殊 抑 未 使 Ż 思 人 克己 耳 夫 平夫, 欲 試 欲 人 事 所言之 之舉 海 悪 悪 必 不 真 可 偽當 無 紀 律. 先 耶 自 佛 問

取 天 方 誻 各 λ 從 教之聖哲 無 扼 人 之吭 賢良 皆以 而 强 奪 此 其 爲 所 重 有 而 者 約 大 束 盜 Įţ 信徒 芝行 其所 刼 也 猶 以 낈 教 非 人 金 也 日節 錢 卽 制. 生 命。 E 使 義 務. 人 自 日 天 擇 於 職  $\mathbb{H}$ 者 頲 之間 人 1111 況 非

之財 其 他 振為 平向 使 有 李 寧 至 於 而 李 傳 氏 布 之所謂 其 福音 於 鳥 東 托 邦 方 削 則 不 所 足以 有信 號召 徒 必 之也 爲 其 班 亂 在 西 民 方 而 亦 其 然 所 故 以 千 靡 人之中 然 然從之者 真 實 意 之理 在 攫 想

也. 的 雖 渦 然 激 我 派 X 僅 於 居 無 其 一而 知 Ţ 其 民之受其 餘 之九 愚 百 弄 九 固 + 當 九 Y 憐 則 而 恕 皆 之彼 無 知 愚 以 水 民 深 望 風 火 響應 (熱之人) 以 而 求 其外 遂 其 誘 貪 叉 得 如 無 是之 厭 Ż 強 爓 夫 性 何 者

袵 席. 之望 乏未 有 不 若大旱之望雲霓 者 俄 民之所以 信 奉 李寧 蓋 亦 有 以 驅 之使 然 耳 故 聞 李 氏

言莫不 日 我 人信受愚 矣是皆俄皇之故 也 我 人果 何 爲 而 戦彼德 人者我 、儕之友 也 敬 謝 上 帝 今戰

翌

洲

術

誌

過激派已許我以土 已告終矣我儕可不復從事操練以供大砲之犧牲可不復枵腹從公跋踄長途而服此卑劣之制服彼 地麵包與和 平矣此俄民之所以靡然從風 也.

### 德國 人之傾向東方文化 錄申報

模時塔 Darmstadt 印度大詩哲太戈爾 Rabindranath Tagore 最近 種歡迎東方學者之狂熱遠在吾國歡迎西方學者杜威羅素以上此亦戰後東西文化對流作用之 佛蘭克 Franklurt 諸城大開演說德國學者多紛紛專車前往 來德游歷大受一 般德國人士之歡迎· 各 城 連日在柏 聽 其講 演.

### 種 表 現也.

例 此 日德國東方文化運動之中心 前 其 有【哲學家旅行日記』| 智慧學院」Schule der 往不 演 (講演所得之金錢持歸印度以經營彼所創辦之學校故此次講演分正 應 · 次太戈爾來歐任務第一係答謝「世界學者獎金」之賜予太戈爾於戰 說售賣入場券每人十五馬克或二十馬克購者須數日前 到 加限 歐洲一次以致答謝之意第二太戈爾爲東方文化之擁護者 制計記者所參與 Wersheit 書批評西洋 地 者爲正式演 德國 所以 文化不遺餘力爲最近德國出版界風行 傾 向 質行 說一 東方文化之哲學家凱色林 次自由談話兩次皆在打模時塔城中打模 其 理想教育凱色林係德國 預定遲則 此次來 式演說 Keyserling 不 前 能 伯 歐 曾受世界學者之獎· 購 卽 爵 得 與自 曾旅 世之著作當 欲傳播其 自 於此 由 由 行 談 談 世 時塔 思想 界 話 城 話 内 刞 网 金服 並以 辦有 週 種 任

德國

人之傾向東方文化

期

哲學

思想

係

反

對

用

種

外

面

的

強力

以

統

各民族]

而

主張

用內心的

愛力以謀各個

人間

各民

族間

廉 博士 到該 亦爲 城一 星期 該會聘請之一有一 之前 該 城已舉行【東 次在會場 方文化 。中曾有 講 演會』數次記 德 人語記 者友 者前 次通 人宗白華 信所謂 君 云· 研 君等 究中國文化之威 現 在

灰色 學吾等不 戈 康德 記 神生 可 华 之點皆完全消 容 者 將 部 爾 于 兂 從 活 用 僧 派 的 餘 衣黑 首領 期 致 英語 物 前 **函託宗** H 使 質 人. 種 場 講演 色 亦 中 的 那 種 將赴 圓 Ŀ 土 國 生 虚 滅 有演 君 帽 蒲 「印度」 活 由 統 行 白華代購 凱 鬚 中 忘 而 Natorp 爱蒼然神! 就臺 國 最高 色林 於西 去 無 留 努 內 二陳 學 用德 之文化皆受西方物質武力之壓迫務使東方文化與西方文明 部 方 方物 入場券 卽 卽 爲 的 情閒 列 此 語傳 坐 精 質文明之下 新 於記 一端 鮮 世 神 的 譯 靜 花 ·—-界之創造云云語至沈 張於 者席 綠樹 Ë 其 立於花樹 生 可 大意 活 以 然後 次前 如一 太戈 m 想 略謂 H. 見該 小 爾 叢 妄自尊大欲以自己之西方物質思想征服 快意此實 面 中向 講 小 歐洲 蓋 演之日特 森林環 城近 一八十餘歲之老 大衆合掌致禮是日演題爲『東西問題』太 人是一 為歐洲· 日東 痛處聲色俱厲滿漢座爲 《臺而 種有統 乘火 方文化之空氣 坐者約千餘 人共同 車 翁也 前 系有組織之自私 往. 所造之罪 四時許太: 既至偕宗君入 人德國大教 之肅 思希望今後 八戈爾 所 民族只有 然 个會場場 育家 有相 太戈 東方

精

新

講大 之相 槪 Ħ 7 反 覆 解 保 申 崩 存 此 各 義 個 無甚特點 人各 民族 之固 可記 有特 惟此次講演之特色不 性凡欲以 種思 想統 在其含義之深邃而在其文辭之優美態 世世 界者皆在 彼反 (對之列· 一个日所

洲

有二 望故以 第二 度之閒 之事 於 切 於 覆. 社 八大樹 一該行 束以 會恰 組 終不 時許 一次 織 爲減 之下 皆築 武 表 宮 講 靜. 似 太大 能 力 敬 审 演 使 個 在 少 爲 向 意 午 在 X 絕 黑森 軍 太戈 公事 後 前 於 外 大衆合掌爲禮 爾 跡 備. 盾. 干 無 面 卽 曲 (爾笑容) 鐘 大公爵 宮 房. 强力之上 世 虚 形中受其 爲共同 界和平 記 個 力 中 搶刦 1者偕友· 步 人行為 行 म 到 終不 花園. 掬. |而非築在 是日所討論者 宮之花園 人格之感化. 組 此 恰 實 人 織. 能維 前往 如機器之動作將來 爲一 卽 指 領受一 有 種佔 中太 內 國 持故欲世界和平當首 無 行宮之園 際 在歐洲擾擾社會中大有欲曉聞晨鐘令人發深 數 心愛力之上 (聯盟) 爲 時 妙 戈 有本能之衝 瑶 世 齡 爾 界和平 草 佳 甲立 此 然若 琪花. 麗女 次來打模 個 放歐 候. 源上 性必日 物質 動自 其呈 是日 問 洲 題 以其大意 斌媚 (慾望不) 一前與 先改 大戦 時 爲 社 塔城 自 會組織 漸 r之行禮更· 良佔 玉字 消滅 後. 曲 減 世 略 談 講 有之本能 創造 之基 人主 話由 少佔 謂 瓊樓如登極 演爲大公鲟所 歐洲 I聽者提 有 張 力 礎. 有 本 人因 無 亦 極 維 **一數兒童** 能不 持 叉謂 將 不 樂太 一欲滿 出 世 穩 日 界和 招 問 漸 固 歐 改 良. 足 戈 待 洲 各 題 叉 省之感 減 謂 平 物 鮰 爾 請 則 卽 少 其 歐 搶 質 其答 獨 鮮 寓 刦 也. 洲 悐 立 居

於歐洲文化甚抱悲觀云云.

登 Ш 一次在 立 一於岩 題名 打 模 於 環 王 時 邱 午 塔 後 城 而 立 四鐘太戈 外之森林 者數千人歡 爾 中林中有小邱一名日 偕大公爵等乘 呼之聲達於雲際由 馬車 到 上帝 林 大公爵 中威 Щ. 山 令聽衆高 廉 第二之皇子 上 有 石 唱各 德 種 亦 國 大詩 國 在 歌 座. 以 太 戈 謌 娱太戈爾 爾 德 緩 Goe-

眼

光觀

乏將

作

何

感

想

也.

### 義錄 德國人之傾向東方文化

中以婦 約 歡 數 發展之途以 入在 送太戈爾揚 鐘 三之久歌 女爲 車 前 作古 最 達 於 帽 多 畢太戈爾答謝並 伯由 並 爲 時 .禮總之今日之會無處不 **德意志人之山** 有男子一 和平之極 人 向 樂」五鐘 林跳 前 其音樂日. 吻太戈爾之手其 舞隨舞隨 許. 表現「動 太戈爾登 『從地上 歌. 别 的 饒風 車 社會 種崇拜之狂 而發爲花草. 而 味 歸. 一之精 方登車 舞 畢 神不 太戈 由 熱 時. 羣衆 爾 心 知太戈爾 可 中 想 馬 叉 而 車 而 發爲音 在 緩 知。 以 登 車 緩 東 出 前 車 樂遵 方學 後 爭 林 羣 復 相 者 握 此 衆 有 滋生 莮 狂 手. 的 呼

當 方 國 太戈 有 面 學者 部分學者 爾 擬 到 德 阪 國 集 甚 太太戈 時 德國 不 願 爾 著作 德國 著 述 -及各國 家 著述 及 各書店皆 雜 學 入 者對 其 **中因** 於太戈 1争送太 而 此 戈 爾研 議 遂 爾 書籍 致 究之著作 擱 太戈 淺. 成立 爾 曾 在 報 太戈 上 再 爾 函 圖 致 謝 書 館. 叉聞 惟 巴黎 法

文化 頗 只 最 戰 多特 有物 後 近 德 者 各 質 故 見精 大學教授對於該書特 國 文明已 學 此 者 時 義 此 對 來 7於西洋· 德 亦 無文化之可言該 正合德 爲近日德國 文化 人 頗 口 別 味 學術 開 多 其受 書對 懐 會 界之一 疑 加 熱 於西 以 如「歐洲之衰落」一 討 烈 論結 之数 種潮 洋哲學科 迎 流 果贊成反 亦不 太 學以至 戈 足爲 爾 書即 旣 對 怪也、 一於文學 係 者 祖咒 各 係 得 近 藝 西 其 來 方物質 衕. 德 半. 該 國 無 書 出 不 大 文明 版 加 旨 界最 以 擁護 極 卽 謂 時 詳 東 髦 細 現 之著作. 之 在 評論 歐

## 羅素之中國文化觀 錄商報

術

謎

心云云

遠 中 言且 國文化現象近 在二于前已經燦然大備若加以整理使之復興卽影響世界極爲偉大最後中國 深慕 西方文明 H 亦 介意 甚 可 觀. 中 國最 般學生求學 切要者不在西方文化吸收反在東 非 常 專 心余 在 一中國 時. 毎與學生說話. 方舊有文明之復 將爲 無不 以智 世界文化之 顚 中 識 國 學

# 列寧對於布爾希維克之失望 錄申報

以我輩 要方面 克 路 全不 B 察 何 而 (俱増 透 範 社 太 此 能符合吾人之希 會以 俄國 重 研究之結果 社二十四日巴黎電 圍常予我以 我同 所用 視 活 勞農自 全體言之顯 社 動 之形式 志之無 會逐 進行之集 機 鑄 毁 則予我以 會使 施 其 功 大錯 望我 之而 效與 為毫 會的 利 某俄報 我自 益 本性但 少年 教 m 惟 其 無 如 |覺布| 黨 有 中 訓紹 以 各 級 自 布 社 種 載 人 亦 詔 認 爾 會爲能 我勿 祉 爾 列寧致友 知 於 錯 識. 會之趨向現已蝕毀 我 希維克官吏復 希 無 維克 設 毫 求 處處屬望於社 意 以立即 取 並 無 中 志願超 人人之函数 自 人的 主義之虚 毀其 一認過 志 直 利益 全蹈 出 分 接表示其 願 略日研究 誕以 其社 重 與行 會方面 此乃 視黨 我黨 其前 我 事 會和 之組 ۱<u>۱</u>۲ 志願 一之良 俄國 人力 個 能 人之 理 平線上 人 力 覆轍 織者 荏 量 而言. 之團 之有 小 革 行動或 與 弱 命 者之個 我已 所致 俄 勞農 漸 體 知 各狀態迄今三年 國 使 識 m 他 一勞農 一億矣 之集合的 已革 民羣 我 的 其結 褲 團 人 力量 經 方向 強 體 且覺倦之程 命所呈之極 果為 力 不 m 本性 安政 m 耳 促 研 革 究之則 已换言之 其 布 與天良 命進行 事 爾 自 亦 度 大觀 希 間 對 與 維 必 斷.

囊錄 羅素之中國文化觀

之阻遏與革命思想發展之中止技能也文化也殘暴也不知爲前途努力之必要也不能卽理會新 思

實力辦事人才之重要苟無此新 想也合爲布 日促我黨之傾覆四面喬奮卒無所遺將惟遺跡僅存耳我久知我方面讓步以吸 爾 希 維克主義所莫能勝之阻力我覺黨人力量日減. 與外來社會黨祕密磋商之必要以期調停可成君爲我老友不入黨派我特對 力量則我輩將無以存立我輩最後之努力在此俟精 而重視個 、利益輕視民 收新份子 力告竭 前 羣 我黨亡 利 增 益 我

君有同樣之請求云云.

矣我已告克拉新氏以

### The Spirit of the Chinese People

BY KU HUNG MING

(A Paper that was to have been read before the Oriental Society of Peking.)

(Continued)

I have often been asked to say what Confucius has done for the Chinese nation. Now I can tell you of many things which I think Confucius has accomplished for the Chinese people. But, as to-day I have not the time, I will only here try to tell you of one principal and most important thing which Confucius has done for the Chinese nation—the one thing he did in his life by which, Confucius himself said, men in after ages would know him, would know what he had done for them. When I have explained to you this one principal thing, you will then understand what that something is in Confucianism which can give to the mass of mankind the same sense of security and sense of permanence which teligion affords them. In order to explain this, I must ask you to allow the go a little more into detail about Confucius and what he did.

Confucius, as some of you may know, lived in what is called a period of expansion in the history of China-a period in which the feudal and come to an end; in which the feudal, the semi-patriarchal social riter and form of government had to be expanded and reconstructed. The reat change necessarily brought with it not only confusion in the after of the world, but also confusion in men's minds. I have said that Chinese civilisation of the last 2,500 years there is no conflict between the heart and the head. But I must now tell you that in the period of expansion in which Confucius lived there was also in China, as now in Europe, a fearful conflict between the heart and the head. people in Confucius' time found themselves with an immense system of institutions, established facts, accredited dogmas, customs, laws-in fact, an immense system of society and civilisation which had come down to them from their venerated ancestors. In this system their life had to be carried forward; yet they began to feel-they had a sense that this system was not of their creation, that it by no means corresponded with the wants of their actual life; that, for them, it was customary, not rational. Now the awakening of this sense in the Chinese people 2,500 years ago was the awakening of what in Europe to-day is called the modern spirit-

the spirit of liberalism, the spirit of enquiry, to find out the why and the wherefore of things. This modern spirit in China then, seeing the want of correspondence of the old order of society and civilisation with the wants of their actual life, set itself not only to reconstruct a new order of society and civilisation, but also fo find a basis for this new order of society civilisation. But all the attempts to find a new basis for society and civilisation in China then failed. Some, while they satisfied the head—the intellect of the Chinese people, did not satisfy their heart; others, while they satisfied their heart, did not satisfy their head. arose, as I said, this conflict between the heart and the head in China 2,500 years ago, as we see it now in Europe. This conflict of the heart and head in the new order of society and civilisation which men tried to reconstruct made the Chinese people feel dissatisfied with all civilisation, and in the agony and despair which this dissatisfaction produced, the Chinese people wanted to pull down and destroy all civilisation. Men, like Laotzu, then in China as men like Tolstoi in Europe to-day, seeing the misery and suffering resulting from the conflict between the heart and the head, thought they saw something radically wrong in the very nature and constitution of society and civilisation. Laotzu and Chuang-tzu, the most brilliant of Laotzu's disciples, told the Chinese people to throw away all civilisation. Laotzu said to the people of China: "Leave all that you have and follow me; follow me to the mountains, to the hermit's cell in the mountains, there to live a true life—a life of the heart, a life of immortality."

But Coufucius, who also saw the suffering and misery of the then state of society and civilisation, thought he recognised the evil was not in the nature and constitution of society and civilisation, but in the wrong track which society and civilisation had taken, in the wrong basis which men had taken for the foundation of society and civilisation. Confucius told the Chinese people not to throw away their civilisation. Confucius told them that in a true society and true civilisation—in a society and civilisation with a true basis men also could live a true life, a life of the heart. In fact, Confucius tried hard all his life to put society and civilisation on the right track; to give it a true basis, and thus prevent the destruction of civilisation. But in the last days of his life, when Confucius saw that he could not prevent the destruction of the Chinese civilisation—what did he do? Well, as an architect who sees his house on fire, burning and falling over his head, and is convinced that he cannot possibly save the building, knows

that the only thing for him to do is to save the drawings and plans of the building so that it may afterwards be built again; so Confucius, seeing the inevitable destruction of the building of the Chinese civilisation which he could not prevent, thought he would save the drawings and plans, and he accordingly saved the drawings and plans of the Chinese civilisation, which are now preserved in the Old Testament of the Chinese Bible—the five Canonical Books known as the Wu Ching, five Canons. That, I say, was a great service which Confucius has done for the Chinese nation—he saved the drawings and plans of their civilisation for them.

Confucius, I say, when he saved the drawings and plans of the Chinese civilisation, did a great service for the Chinese nation. But that is not the principal, the greatest service which Confucius has done for the Chinese nation. The greatest service he did was that, in saving the drawings and plans of their civilisation, he made a new synthesis, a new interpretation of the plans of that civilisation, and in that new synthesis he gave the Chinese people the true idea of a State—a true, rational, permanent, absolute basis of a State.

But then Plato and Aristotle in ancient times, and Rousseau and Herbert Spencer in modern times also made a synthesis of civilisation, and tried to give a true idea of a State. Now what is the difference between the philosophy, the synthesis of civilisation made by the great men of Europe I have mentioned, and the synthesis of civilisation-the system of philosophy and morality now known as Confucianism? The difference, it seems to me, is this. The philosophy of Plato and Aristotle and of Herbert Spencer has not become a religion or the equivalent of a religion, the accepted faith of the masses of a people or nation, whereas Confucianism has become a religion or the equivalent of a religion to even the mass of the population in China. When I say religion here, I mean religion, not in the narrow European sense of the word, but in the broad universal sense. Goethe says:-"Nur saemtliche Menschen erkennen die Natur: nur saemtliche Menschen leben das Menschliche. Only the mass of mankind know what is real life; only the mass of mankind live a true human life." Now when we speak of religion in its broad universal sense, we mean generally a system of teachings with rules of conduct which, as Goethe says, is accepted as true and binding by the mass of mankind, or at least, by the mass of the population in a people or nation. In this broad and universal sense of the word Christianity and Buddhism are religions. In this broad and universal sense, Confucianism, as you

know, has become a religion, as its teachings have been acknowledged to be true and its rules of conduct to be binding by the whole Chinese race and nation, whereas the philosophy of Plato, of Aristotle and of Herbert Spencer has not become a religion even in this broad universal sense. That, I say, is the difference between Confucianism and the philosophy of Plato and Aristotle and of Herbert Spencer—the one has remained a philosophy for the learned, whereas the other has become a religion or the equivalent of a religion for the mass of the whole Chinese nation as well as for the learned of China.

In this broad universal sense of the word, I say Confucianism is a religion just as Christianity or Buddhism is a religion. But you will remember I said that Confucianism is not a religion in the European sense of the word. What is then the difference between Confucianism and a religion in the European sense of the word? There is, of course, the difference that the one has a supernatural origin and element in it, whereas the other has not. But besides this difference of supernatural and non-supernatural, there is also another difference between Confucianism and a religion in the European sense of the word such as Christianity and Buddhism, and it is this. religion in the European sense of the word teaches a man to be a good man. But Confucianism does more than this; Confucianism teaches a man to be a good citizen. The Christian Catechism asks:-"What is the chief end of man?" But the Confucian Catechism asks:--"What is the chief end of a citizen?" of man, not in his individual life, but man in his relation with his fellowmen and in his relation to the State? The Christian answers the words of his Catechism by saying: "The chief end of man is to glorify God." The Confucianist answers the words of his Catechism by saying: "The chief end of man is to live as a dutiful son and a good citizen." Tzü Yu, a disciple of Confucius, is quoted in the Sayings and Discourses of Confucius, saying: "A wise man devotes his attention to the foundation of life-the chief end of man. When the foundation is laid, wisdom, religion will come. Now to live as a dutiful son and good citizen, is not that the foundation-the chief end of man as a moral being?" In short, a religion in the European sense of the word makes it its object to transform man into a perfect ideal men by himself, into a saint, a Buddha, an angel, whereas Confucianism limits itself to make man into a good citizen-to live as a dutiful son and a good citizen. In other words, a religion in the European sense of the word says:--" If you want to have religion, you must be a saint, a Buddha, an

angel;" whereas Confucianism says:—" If you live as a dutiful son and a good citizen, you have religion."

In fact, the real difference between Confucianism and religion in the European sense of the word, such as Christianity or Buddhism, is that the one is a personal religion, or what may be called a Church religion, whereas the other is a social religion, or what may be called a State religion. The greatest service, I say, which Confucius has done for the Chinese nation, is that he gave them a true idea of a State. giving this true idea of a State, Confucius made that idea a religion. Europe politics is a science, but in China, since Confucius' time, politics is a religion. In short, the greatest service which Confucius has done for the Chinese nation, I say, is that he gave them a Social or State religion. Confucius taught this State religion in a book which he wrote in the very last days of his life, a book to which he gave the name of Ch'un Ch'iu (春秋), Spring and Autumn. Confucius gave the name of Spring and Autumn to this book because the object of the book is to give the real moral causes which govern the rise and fall—the Spring This book might also be called the Latter Day and Autumn of nations. Annals, like the Latter Day Pamphlets of Carlyle. In this book Confucius gave a résumé of the history of a false and decadent state of society and civilisation in which he traced all the suffering and misery of that false and decadent state of society and civilisation to its real cause—to the fact that men had not a true idea of a State; no right conception of the true nature of the duty which they owe to the State, to the head of the State, their ruler and Sovereign. In a way Confucius in this book taught the divine right of kings. Now I know all of you, or at least most of you, do not believe in the divine right of kings. I will not argue the point with you here. I will only ask you to suspend your judgment until you have heard what I have further to say. In the meantime I will just ask your permission to quote to you here a saying of Carlyle. Carlyle says: right of a king to govern us is either a divine right or a diabolic wrong." Now I want you, on this subject of the divine right of kings, to remember and ponder over this saying of Carlyle.

In this book Confucius taught that, as in all the ordinary relations and dealings between men in human society, there is, besides the base motives of interest and of fear, a higher and nobler motive to influence them in their conduct, a higher and nobler motive which rises above all considerations of interest and fear, the motive called *Duty*; so in this

important relation of all in human society, the relation between the people of a State or nation and the Head of that State or nation, there is also this higher and nobler motive of Duty which should influence and inspire But what is the rational basis of this duty which them in their conduct. the people in a State or nation owe to the head of the State or nation? Now in the feudal age before Confucius' time, with its semi-partriarchal order of Society and form of Government, when the State was more or less a family, the people did not feel so much the need of having a clear and firm basis for the duty which they owe to the Head of the State, because, as they were all members of one clan or family, the tie of kinship or natural affection already, in a way, bound them to the Head of the State, who was also the senior member of their clan or family. But in Confucius' time the feudal age, as I said, had come to an end; when the State had outgrown the family, when the citizens of a State were no longer composed of the members of a clan or family. It was, therefore, then necessary to find a new, clear, rational and firm basis for the duty which the people in a State or nation owe to the Head of the State—their ruler and sovereign. Now what new basis did Confucius find for this duty? Confucius found the new basis for this duty in the word Honour.

When I was in Japan last year the ex-Minister of Education, Baron Kikuchi, asked me to translate four Chinese characters taken from the book in which, as I said, Confucius taught this State religion of his. The four characters were Ming fen ta yı (名分大義). I translated them as the Great Principle of Honour and Duty. It is for this reason that the Chinese make a special distinction between Confucianism and all other religious by calling the system of teaching taught by Confucius not a chiao-(数)the general term in Chinese for religion with which they designate other religious, such as Buddhism, Mohammedanism and Christianity-but the ming chiao (名数)—the religion of Honour. Again the term chun tzu chih tao(君子之道) in the teachings of Confucius, translated by Dr. Legge as "the way of the superior man," for which the nearest equivalent in the European languages is moral law-means literally, the waythe Law of the Gentleman. In fact, the whole system of philosophy and morality taught by Confucius may be summed up in one word: the Law of the Gentleman. Now Confucius codified this law of the gentleman and made it a Religion,-a State religion. The first Article of Faith in this State Religion is Ming fen ta yr-the Principle of Honour and Duty-which may thus be called: A Code of Honour.

In this State religion Confucius taught that the only true, rational, permanent and absolute basis, not only of a State, but of all Society and civilisation, is this law of the gentleman, the sense of honour in man, Now you, all of you, even those who believe that there is no morality in politics-all of you, I think, know and will admit the importance of this sense of honour in men in human society. But I am not quite sure that all of you are aware of the absolute necessity of this sense of honour in men for the carrying on of every form of human society; in fact, as the proverb which says: "There must be honour even among thieves," show—even for the carrying on of a society of thieves. Without the sense of hononr in men, all society and civilisation would on the instant break down and become impossible. Will you allow me to show you how this is so? Let us take, for example, such a trivial matter as gambling in social life. Now unless men when they sit down to gamble all recognise and feel themselves bound by the sense of honour to pay when a certain colour of cards or dice turns up, gambling would on the instant become The merchants again—unless merchants recognise and feel. impossible. themselves bound by the sense of honour fo fulfil their contracts, all trading would become impossible. But you will say that the merchant who repudiates his contract can be taken to the law-court. True, but if there were no law-courts, what then? Besides, the law-court-how can the law-court make the defaulting merchant fulfil his contract? By force. In fact, without the sense of honour in men, society can only be held together for a time by force. But then I think I can show you that force alone cannot hold society permanently together. The policeman who But the lawyer, compels the merchant to fulfil his contract, uses force. magistrate or president of a republic-how does he make the policeman do his duty? You know he cannot do it by force; but then by what? by the sense of honour in the policemen or by fraud.

In modern times all over the world to-day—and I am sorry to say now also in China—the lawyer, politician, magistrate and president of a republic make the policeman do his duty by fraud. In modern times the lawyer, politician, magistrate and president of a republic tell the policeman that he must do his duty, because it is for the good of society and for the good of his country; and that the good of society means that he, the policeman, can get his pay regularly, without which he and his family would die of starvation. The lawyer, politician or president of a republic who tells the policeman this, I say, uses fraud. I say it is fraud, because

the good of the country, which for the policeman means fifteen shillings a week, which barely keeps him and his family from starvation, means for the lawyer, politician, magistrate and president of a republic ten to twenty thousand pounds a year, with a fine house, electric light, motor cars and all the comforts and luxuries which the life blood labour of ten thousands of men has to supply him. I say it is fraud because without the recognition of a sense of honour—the sense of honour which makes the gambler pay the last penny in his pocket to the player who wins from him, without this sense of honour, all transfer and possession of property which makes the inequality of the rich and poor in society, as well as the transfer of money on a gambling table, has no justification whatever and Thus the lawyer, politician, magistrate or president of no binding force. a republic, although they talk of the good of society and the good of the country, really depend upon the policeman's unconscious sense of honour which not only makes him do his duty, but also makes him respect the right of property and be satisfied with fifteen shillings a week, while the - lawyer, politician and president of a republic receive an income of twenty thousand pounds a year. I, therefore, say it is fraud because while they thus demand the sense of honour from the policeman; they, the lawyer, politician, magistrate and president of a republic in modern society believe, openly say and act on the principle that there is no morality, no sense of honour in politics.

You will remember what Carlyle, I told you, said—that the right of a king to govern us is either a divine right or a diabolic wrong. Now this fraud of the modern lawyer, politician, magistrate and president of a republic is what Carlyle calls a diabolic wrong. It is this fraud, this Jesuitism of the public men in modern society, who say and act on the principle that there is no morality, no sense of honour in politics and yet plausibly talk of the good of society and the good of the country; it is this Jesuitism which, as Carlyle says, gives rise to "the widespread suffering, mutiny, delirium, the hot rage of sans culottic insurrections, the cold rage of resuscitated tyrannies, brutal degradation of the millions, the pampered frivolity of the units" which we see in modern society today. In short, it is this combination of fraud and force, Jesuitism and Militarism, lawyer and policeman, which has produced Anarchists and Anarchism in modern society, this combination of force and fraud outraging the moral sense in man and producing madness which makes the

Anarchist throw bomb and dynamite against the lawyer, politician, magistrate and president of a republic.

In fact, a society without the sense of honour in men, and without morality in its politics, cannot, I say, be held together, or at any rate, For in such a society the policeman, upon whom the lawyer, politician, magistrate and president of a republic depend to carry out their fraud, will thus argue with himself. He is told that he must do his duty for the good of society. But he, the poor policeman, is also a part of that society-to himself and his family, at least, the most important part of that society. Now if by some other way than by being policeman, perhaps by being an anti-policeman, he can get better pay to improve the condition of himself and his family, that also means the good of society. way the policeman must sooner or later come to the conclusion that, as there is no such thing as a sense of honour and morality in politics, there is then no earthly reason why, if he can get better pay, which means also the good of society-no reason why, instead of being a policeman, he should not become a revolutionist or anarchist. In a society when the policeman once comes to the conclusion that there is no reason why, if he can get better pay, he should not become a revolutionist or anarchistthat society is doomed. Mencius said:-"When Confucius completed his Spring and Autumn Annals"—the book in which he taught the State religion of his and in which he showed that the society of his time-in which there was then, as in the world to-day, no sense of honour in public men and no morality in politics-was doomed; when Confucius wrote that book, "the Jesuits and anarchists (lit. bandits) of his time, became afraid ''(亂臣賊子懼).\*

But to return from the digression. I say, a society without the sense of honour cannot be held together, cannot last. For if, as we have seen, even in the relation between men connected with matters of little or no vital importance such as gambling and trading in human society, the recognition of the sense of honour is so important and necessary, how much more so it must be in the relations between men in human society, which establish the two most essential institutions in that society, the Family and the State. Now, as you all know, the rise of civil society in the history of all nations begins always with the institution of marriage. The Church religion in Europe makes

<sup>\*</sup>Mencius Bk. III, Part II IX, 11.

marriage a sacrament, i.e., something sacred and inviolable. The sauction for the sacrament of marriage in Europe is given by the Church and the authority for the sanction is God. But that is only an outward, formal, or so to speak, legal sanction. The true, inner, the really binding sanction for the inviolability of marriage—as we see it in countries where there is no church religion, is the sense of honour, the law of the gentleman in the men and women. Confucius says, "The recognition of the law of the gentleman begins with the recognition of the relation between husband and wife."\* In other words, the recognition of the sense of honour—the law of the gentleman—in all countries where there is civil society, establishes the institution of marriage. The institution of marriage establishes the Family.

I said that the State religion which Confucius taught is a Code of Honour, and I told you that Confucius made this Code out of the law of the gentleman. But now I must tell you that long before Confucius' time there existed already in China an undefined and unwritten code of the law of the gentleman. This undefined and unwritten code of the law of the gentleman in China before Confucius' time was known as hi(龍), the law of propriety, good taste or good manners. Later on in history before Confucius' time a great statesman arose in China-the man known as the great Law-giver of China, generally spoken of as the Duke of Chou (周 公) (B.C. 1135)—who first defined, fixed, and made a written code of the law of the gentleman, known then in China as li, the law of propriety, good taste or good manners. This first written code of the gentleman in China, made by the Duke of Chou, became known as Chou li—the laws of good manners of the Duke of Chou. of the laws of good manners of the Duke of Chou may be considered as the pre-Confucian religion in China, or, as the Mosaic law of the Jewish nation before Christianity is called, the Religion of the Old Dispensation of the Chinese people. It was this religion of the old dispensation—the first written code of the law of the gentleman called the Laws of good manners of the Duke of Chou-which first gave the sanction for the sacrament and inviolability of marriage in China. The Chinese to this day therefore speak of the sacrament of marriage as Chou Kung Chih Li (周 公 之 禮)—the law of good manners of the Duke of Chou. By the institution of the sacrament of marriage, the

<sup>\*</sup>中庸-The Universal Order XII 4.

pre-Confucian or religion of the Old Dispensation in China established the Family. It secured once for all the stability and permanence of the family in China. This pre-Confucian or Religion of the Old Dispensation known as the laws of good manners of the Duke of Chou in China might thus be called a Family religion as distinguished from the State religion which Confucius afterwards taught.

Now Confucius in the State religion which he taught, gave a new Dispensation, so to speak, to what I have called the Family religion which existed before his time. In other words, Confucius gave a new, wider and more comprehensive application to the law of the gentleman in the State religion which he taught; and as the Family religion, or Religion of the Old Dispensation in China before his time instituted the sacrament of marriage, Confucius, in giving this new, wider and more comprehensive application to the law of the gentleman in the State religion which he taught, instituted a new sacrament. This new sacrament which Confucius instituted, instead of calling it hi—the Law of good manners, he called it ming fen ta yi, which I have translated as the Great Principle of Honour and Duty or Code of Honour. By the institution of this ming fen ta yi or Code of Honour Confucius gave the Chinese people, instead of a Family religion, which they had before—a State religion.

Confucius, in the State religion which he now gave, taught that, as under the old dispensation of what I have called the Family religion before his time, the wife and husband in a family are bound by the sacrament of marriage, called Chou Kung Chih Li, the Law of good manners of the Duke of Chou-to hold their contract of marriage iuviolable and to absolutely abide by it, so under the new dispensation of the State religion which he now gave, the people and their sovereign in every State, the Chinese people and their Emperor in China, are bound by this new sacrament called ming fen ta yi-the Great Principle of Honour and Duty or Code of Honour established by this State religion-to hold the contract of allegiance between them as something sacred and inviolable and absolutely to abide by it. In short, this new sacrament called ming fen ta vi, or Code of Honour which Confucius instituted, is a Sacrament of the Contract of Allegiance, as the old sacrament called Chou Kung Chih Li, the Law of Good Manners of the Duke of Chou which was instituted before his time, is a sacrament of marriage. In this way Confucius, as I said, gave a new, wider and

more comprehensive application to the law of the gentleman, and thus gave a new dispensation to what I have called the Family religion in China before his time, and made it a State religion.

In other words, this State religion of Confucius makes a sacrament of the contract of allegiance as the Family Religion in China before his time, makes a sacrament of the contract of marriage. As by the sacrament of marriage established by the Family Religion the wife is bound to be absolutely loyal to her husband, so by this sacrament of the contract of allegiance called ming fen ta yi, or Code of Honour established by the State religion taught by Confucius in China, the people of China are bound to be absolutely loyal to the Emperor. This sacrament of the contract of allegiance in the State religion taught by Confucius in China might thus be called the Sacrament or Religion of Loyalty. remember what I said to you that Confucius in a way taught the Divine right of kings. But instead of saying that Confucius taught the Divine right of kings I should properly have said that Confucius taught the Divine duty of Loyalty. This Divine or absolute duty of loyalty to the Emperor in China which Confucius taught derives its sanction, not as the theory of the Divine right of kings in Europe derives its sanction from the authority of a supernatural Being called God or from some abstruse philosophy, but from the law of the gentleman-the sense of honour in man, the same sense of honour which in all countries makes the wife loyal to her husband. In fact, the absolute duty of loyalty of the Chinese people to the Emperor which Confucius taught, derives its sanction from the same simple sense of honour which makes the merchant keep his word and fulfil his contract, and the gambler play the game and pay his gambling debt.

Now, as what I have called the Family religion, the religion of the old dispensation in China and the Church religion in all countries, by the institution of the sacrament and inviolability of marriage establishes the Family, so what I have called the State religion in China which Confucius taught, by the institution of this new sacrament of the contract of allegiance, establishes the State. If you will consider what a great service the man who first instituted the sacrament and established the inviolability of marriage in the world has done for humanity and the cause of civilisation, you will then, I think, understand what a great work this is which Confucius did when he instituted this new sacrament and established the inviolability of the contract of allegiance. The institution

of the sacrament of marriage secures the stability and permanence of the Family, without which the human race would become extinct. The institution of this sacrament of the contract of allegiance secures the stability and permanence of the State, without which human society and civilisation would all be destroyed and mankind would return to the state of savages or animals. I therefore said to you that the greatest thing which Confucius has done for the Chinese people is that he gave them the true idea of a State—a true, rational, permanent, and absolute basis of a State, and in giving them that, he made it a religion,—a State religion.

Confucius taught this State religion in a book which, as I told you, he wrote in the very last days of his life, a book to which he gave the name of Spring and Autumn. In this book Confucius first instituted the new sacrament of the contract of allegiance called ming fen ta yi, or the Code of Honour. This sacrament is therefore often and generally spoken of as Chun Chiu ming fen ta yi (春秋名分大義), or simply Chun Chiu ta yi-(春秋大義) i.e., the Great Principle of Honour and Duty of the Spring and Autumn Annals, or simply the Great Principle or Code of the Spring and Autumn Annals. This book in which Confucius taught the Divine duty of loyalty is the Magna Charta of the Chinese nation. contains the sacred covenant, the sacred social contract by which Confucius bound the whole Chinese people and nation to be absolutely loyal to the Emperor, and this covenant or sacrament, this Code of Honour, is the one and only true Constitution not only of the State and Government in China, but also of the Chinese civilisation. Confucius said it is by this book that after ages would know him-know what he had done for the world.

I am afraid I have exhausted your patience in taking such a very long way to come to the point of what I want to say. But now we have got to the point where I last left you. You will remember I said that the reason why the mass of mankind will always feel the need of religion—I mean religion in the European sense of the word—is because religion gives them a refuge, one refuge, the belief in an all powerful Being called God in which they can find a sense of permanence in their existence. But I said that the system of philosophy and morality which Confucius taught, known as Confucianism, can take the place of religion, can make men, even the mass of mankind do without religion. Therefore, there must be, I said, something in Confucianism which can give to men, to the mass of mankind, the same sense of security and sense of permanence

which religion gives. Now, I think we have found this something. This something is the Divine duty of loyalty to the Emperor taught by Confucius in the State religion which he has given to the Chinese nation.

Now, this absolute Divine duty of loyalty to the Emperor of every man, woman, and child in the whole Chinese Empire gives, as you can understand, in the minds of the Chinese population, an absolute, supreme, transcendent, almighty power to the Emperor; and this belief in the absolute, supreme, transcendent, almighty power of the Emperor it is which gives to the Chinese people, to the mass of the population in China, the same sense of security which the belief in God in religion gives to the mass of mankind in other countries. The belief in the absolute, supreme, transcendent, almighty power of the Emperor also secures in the minds of the Chinese population the absolute stability and permanence of the State. This absolute stability and permanence of the State again secures the infinite continuance and lastingness of society. This infinite continuance and lastingness of society finally secures in the minds of the Chinese population the immortality of the race. Thus it is this belief in the immortality of the race, derived from the belief in the almighty power of the Emperor given to him by the Divine duty of loyalty, which gives to the Chinese people, the mass of the population in China, the same sense of permanence in their existence which the belief in a future life of religion gives to the mass of mankind in other countries.

Again, as the absolute Divine duty of loyalty taught by Confucius secures the immortality of the race in the nation, so the cult of ancestorworship taught in Confucianism secures the immortality of the race in the family. Indeed, the cult of ancestor-worship in China is not founded much on the belief in a future life as in the belief of the immortality of the race. A Chinese, when he dies, is not consoled by the belief that he will live a life hereafter, but by the belief that his children, grandchildren, great-grandchildren, all those dearest to him, will remember him, think of him, love him, to the end of time, and in that way, in his imagination, dying, to a Chinese, is like going on a long, long journey, if not with the hope, at least with a great "perhaps" of meeting again. Thus this cult of ancestor-worship, together with the Divine duty of loyalty, in Confucianism gives to the Chinese people the same sense of permanence in their existence while they live and the same consolation when they die which the belief in a future life in religion gives to the mass of mankind in other countries.

this reason that the Chinese people attach the same importance to this cult of ancestor-worship as they do to the principle of the Divine duty of loyalty to the Emperor. Mencius said: "Of the three great sins against filial piety the greatest is to have no posterity." Thus the whole system of teaching of Confucius which I have called the State religion in China consists really only of two things, loyalty to the Emperor and filial piety to parents-in Chinese, Chung Hsiao (忠孝). In fact, the three Articles of Faith, called in Chinese the san kang (三 綱), three cardinal duties in Confucianism or the State religion of China, are, in their order of importance-first, absolute duty of loyalty to the Emperor; second, filial piety and ancestorworship; third, inviolability of marriage and absolute submission of the wife to the husband. The last two of the three Articles were already in what I have called the Family religion, or religion of the old dispensation in China before Confucius' time; but the first Article-absolute duty of loyalty to the Emperor-was first taught by Confucius and laid down by him in the State religion or religion of the new dispensation which he gave to the Chinese nation. This first Article of Faith-absolute duty of loyalty to the Emperor-in Confucianism takes the place and is the equivalent of the First Article of Faith in all religions—the belief in God. It is because Confucianism has this equivalent for the belief in God of religion that Confucianism, as I have shown you, can take the place of religion, and the Chinese people, even the mass of the population in China, do not feel the need of religion.

But now you will ask me how without a belief in God which religion teaches, how can one make men, make the mass of mankind, follow and obey the moral rule which Confucius teaches, the absolute duty of loyalty to the Emperor, as you can by the authority of God which the belief in God gives, make men follow and obey moral rules given by religion? Before I answer your question, will you allow me first to point out to you a great mistake which people make in believing that it is the sanction given by the authority of God which makes men obey the rules of moral conduct. I told you that the sanction for the sacrament and inviolability of marriage in Europe is given by the Church, and the authority for the sanction, the Church says, is from God. But I said that was only an outward formal sanction. The real true inner sanction for the inviolability of marriage

as we see it in all countries where there is no Church religion, is the sense of honour, the law of the gentleman in the man and woman. Thus the real authority for the obligation to obey rules of moral conduct is the moral sense, the law of the gentleman, in man. The belief in God is, therefore, not necessary to make men obey rules of moral conduct.

It is this fact which has made sceptics like Voltaire and Tom Paine in the last century, and rationalists like Sir Hiram Maxim to-day, say, that the belief in God is a fraud or imposture invented by the founders of religion and kept up by priests. But that is a gross and preposterous libel. All great men, all men with great intellect, have all always believed in God. Confucius also believed in God, although he seldom spoke of it. Even Napoleon with his great, practical intellect. believed in God. As the Psalmist says: "Only the fool-the man with a vulgar and shallow intellect—has said in his heart, 'There is no God.'" But the belief in God of man of great intellect is different from the belief in God of the mass of mankind. The belief in God of men of great intellect is that of Spinoza: a belief in the Divine Order of the Universe. Confucius said: "At fifty I knew the Ordinance of God."\*-i.e., the Divine Order of the Universe. Men of great intellect have given different names to this Divine Order of the The German Fichte calls it the Divine idea of the Universe. In philosophical language in China it is called Tao-the Way. But whatever name men of great intellect may give to this Divine Order of the Universe, it is the knowledge of this Divine Order of the Universe which makes men of great intellect see the absolute necessity of obeying rules of moral conduct or moral laws which form part of that Divine Order of the Universe.

Thus, although the belief in God is not necessary to make men obey the rules of moral conduct, yet the belief in God is necessary to make men see the absolute necessity of obeying these rules. It is the knowledge of the absolute necessity of obeying the rules of moral conduct which enables and makes all men of great intellect follow and obey those rules. Confucius says: "A man without a knowledge of the Ordinance of God, i.e., the Divine Order of the Universe, will not be able to be a gentleman or moral man." But then, the mass of

<sup>\*</sup> 論語 - Discourses and Sayings Chap. II 4.

<sup>†</sup> Discourses and Sayings Chap. XX 3.

mankind, who have not great intellect, cannot follow the reasoning which leads men of great intellect to the knowledge of the Divine Order of the Universe and cannot therefore understand the absolute necessity of obeying moral laws. Indeed, as Matthew Arnold says: "Moral rules, apprehended as ideas first, and then rigorously followed as laws are and must be for the sage only. The mass of mankind have neither force of intellect enough to apprehend them as ideas nor force of character enough to follow them strictly as laws." It is for this reason that the philosophy and morality taught by Plato, Aristotle and Herbert Spencer have a value only for scholars.

But the value of religion is that it enables men, enables and can make even the mass of mankind who have not force of intellect nor force of character, to strictly follow and obey the rules of moral conduct. But then how and by what means does religion enables and makes men do this? People imagine that religion enables and makes men obey the rules of moral conduct by teaching men the belief in God. But that, as I have shown you, is a great mistake. The one and sole authority which makes men really obey moral laws or rules of moral conduct is the moral sense, the law of the gentleman in them. Coufucius said: "A moral law which is outside of man is not a moral law." Even Christ in teaching His religion says: "The Kingdom of God is within you." I say, therefore, the idea which people have that religion makes men obey the rules of moral conduct by means of teaching them the belief in God is a mistake. Martin Luther says admirably in his commentary on the Book of Daniel: simply that whereon the human heart rests with trust, faith, hope and love. If the resting is right, then the God, too, is right; if the resting is wrong, then the God, too, is illusory." This belief in God taught by religion is, therefore, only a resting, or, as I call it, a refuge. But then Luther says: "The resting, i.e. the belief in God, must be true, otherwise the resting, the belief, is illusory." In other words, the belief in God must be a true knowledge of God, a real knowledge of the Divine Order of the Universe, which, as we know, only men of great intellect can attain and which the mass of mankind cannot attain. Thus you see the belief in God taught by religion, which people imagine enables the mass of mankind to follow and obey the rules of moral conduct, is illusory. Men rightly call this belief in God-in the Divine Order of the Universe taught by religion—a faith, a trust, or, as I

called it, a refuge. Nevertheless, this refuge, the belief in God, taught by religion, although illusory, an illusion, helps towards enabling men to obey the rules of moral conduct, for, as I said, the belief in God gives to men, to the mass of mankind, a sense of security and a sense of permanence in their existence. Goethe says: "Piety (Frommigkeit), i.e., the belief in God, taught by religion, is not an end in itself but only a means by which, through the complete and perfect calmness of mind and temper (Gemuethsruehe) which it gives, to attain the highest state of culture or human perfection." In other words, the belief in God taught by religion, by giving men a sense of security and a sense of permanence in their existence, calms them, gives them the necessary calmness of mind and temper to feel the law of the gentleman or moral sense in them, which, I say again, is the one and sole authority to make men really obey the rules of moral conduct or moral laws.

But if the belief in God taught by religion only helps to make men obey the rules of moral conduct, what is it then upon which Religion depends principally to make men, to make the mass of mankind, obey the rules of moral conduct? It is inspiration. Matthew Arnold truly says: "The noblest souls of whatever creed, the pagan Empedocles as well as the Christian Paul, have insisted on the necessity of inspiration, a living emotion to make moral actions perfect." Now what is this inspiration or living emotion in Religion, the paramount virtue of Religion upon which, as I said, Religion principally depends to make men, to enable and make even the mass of mankind obey the rules of moral conduct or moral laws?

You will remember I told you that the whole system of the teachings of Confucius may be summed up in one word: the Law of the Gentleman, the nearest equivalent for which in the European languages, I said, is moral law. Confucius calls this law of the gentleman a secret.\* Confucius says: "The law of the gentleman is to be found everywhere, and yet it is a secret." Nevertheless Confucius says: "The simple intelligence of ordinary men and women of the people even can know something of this secret. The ignoble nature of ordinary men and women of the people, too, can carry out this law of the gentleman." For this reason Goethe, who also knew this secret—the law of the gentleman of Confucius, called it an "open secret." Now where and

<sup>\*</sup>中庸--The Universal Order XII 1.

how did mankind come to discover this secret? Confucius said, you will remember, I told you that the recognition of the law of the gentleman began with the recognition of the relation of husband and wife—the true relation between a man and woman in marriage. Thus the secret, the open secret of Goethe, the law of the gentleman of Confucius, was first discovered by a man and woman. But now, again, how did the man and the woman discover this secret—the law of the gentleman of Confucius?

I told you that the nearest equivalent in the European languages for the law of the gentleman of Confucius, is moral law. Now what is the difference between the law of the gentleman of Confucius and moral law-I mean the moral law or law of morality of the philosopher and moralist as distinguished from religion or law of morality taught by In order to understand this difference between the religious teachers. law of the gentleman of Confucius and the moral law of the philosopher and moralist, let us first find out the difference that there is between religion and the moral law of the philosopher and moralist. Confucius "The Ordinance of God is what we call the law of our being. fulfil the law of our being is what we call the Moral Law. Law when refined and put into proper order is what we call Religion."\* Thus, according to Confucius, the difference between Religion and moral law-the moral law of the philosopher and moralist-is that Religion is a refined and well-ordered moral law, a deeper or higher standard of moral law.

The moral law of the philosopher tells us we must obey the law of our being called Reason. But Reason, as it is generally understood, means our reasoning power, that slow process of mind or intellect which enables us to distinguish and recognise the definable properties and qualities of the outward forms of things. Reason, our reasoning power, therefore, enables us to see in moral relations only the definable properties and qualities, the mores, the morality, as it is rightly called, the outward manner and dead form, the body, so to speak, of right and wrong, or justice. Reason, our reasoning power alone, cannot make us see the undefinable, living, absolute essence of right and wrong, or justice, the life or soul, so to speak, of justice. For this reason Laotzu says: "The moral law that can be expressed in language is not the absolute moral

<sup>\*</sup>中庸 The Universal Order I 1.

law. The moral idea that can be defined with words is not the absolute moral idea." The moral law of the moralist again tells us we must obey the law of our being, called Conscience, i.e., our heart. But then, as the Wise Man in the Hebrew Bible says, there are many devices in a man's heart. Therefore, when we take Conscience, our heart, as the law of our being and obey it, we are liable and apt to obey, not the voice of what I have called the soul of justice, the indefinable absolute essence of justice, but the many devices in a man's heart.

In other words Religion tells us in obeying the law of our being we must obey the true law of our being, not the animal or carnal law of our being called by St. Paul the law of the mind of the flesh, and very well defined by the famous disciple of Auguste Comte, Monsieur Littre, as the law of self-preservation and reproduction; but the true law of our being called by St. Paul the law of the mind of the Spirit, and defined by Confucius as the law of the gentleman. In short, this true law of our being, which Religion tells us to obey, is what Christ calls the Kingdom of God within us. Thus we see, as Confucius says, Religion is a refined, spiritualized, well-ordered moral law, a deeper higher standard of moral law than the moral law of the philosopher and moralist. Therefore, Christ said: "Except your righteousness (or morality) exceed the righteousness (or morality) of the Scribes and Pharisees (i.e., philosopher and moralist) ye shall in no wise enter into the Kingdom of Heaven."

Now, like Religion, the law of the gentleman of Confucius is also a refined, well-ordered moral law—a deeper higher standard of moral law than the moral law of the philosopher and moralist. The moral law of the philosopher and moralist tells us we must obey the law of our being called by the philosopher, Reason, and by the moralist, Conscience. But, like Religion, the law of the gentleman of Confucius tells us we must obey the true law of our being, not the law of being of the average man in the street or of the vulgar and impure person, but, the law of being of what Emerson calls "the simplest and purest minds" in the world. In fact, in order to know what the law of being of the gentleman is, we must first be a gentlman and have, in the words of Emerson, the simple and pure mind of the gentleman developed in him. For this reason Coufucius says: "It is the man that can raise the standard of the moral law, and not the moral law that can raise the standard of the man."

<sup>\*</sup>道可道非常道名可名非常名.

<sup>†</sup> 論 語—Discourses and Sayings Chap. XV 28.

Nevertheless Confucius says we can know what the law of the gentleman is, if we will study and try to acquire the fine feeling or good taste of the gentleman. The word in Chinese li (1) for good taste in the teaching of Confucius has been variously translated as ceremony, propriety, and good manners, but the word means really good taste. Now this good taste, the fine feeling and good taste of a gentleman, when applied to moral action, is what, in European language, is called the sense of honour. In fact, the law of the gentleman of Confucius is nothing else but the sense of honour. This sense of honour, called by Confucius the law of the gentleman, is not like the moral law of the philosopher and moralist, a dry, dead knowledge of the form or formula of right and wrong, but like the Righteousness of the Bible in Christianity, an instinctive, living, vivid perception of the indefinable, absolute essence of right and wrong or justice, the life and soul of justice called Honour.

Now, we can answer the question: How did the man and woman who first recognised the relation of husband and wife, discover the secret, the secret of Goethe, the law of the gentleman of Confucius? The man and woman who discovered this secret, discovered it because they had the fine feeling, the good taste of the gentleman, called when applied to moral action the sense of honour, which made them see the undefinable, absolute essence of right and wrong or justice, the life and soul of justice called Honour. But then what gave, what inspired the man and woman to have this fine feeling, this good taste or sense of honour which made them see the soul of justice called Honour? This beautiful sentence of Joubert will explain it. Joubert says: hommes ne sont justes qu'envers ceux qu'ils aiment. Man cannot be truly just to his neighbour unless he loves him." Therefore the inspiration which made the man and woman see what Joubert calls true justice, the soul of justice called Honour, and thus enable them to discover the secret—the open secret of Goethe, the law of the gentleman of Confucius is Love-the love between the man and the woman, which gave birth, so to speak, to the law of the gentleman; that secret, the possession of which has enabled mankind not only to build up society and civilisation, but also to establish religion-to find God. You can now understand Goethe's confession of faith which he puts into the mouth of Faust, beginning with the words:

Lifts not the Heaven its dome above?

Doth not the firm-set Earth beneath us lie?

Now, I told you that it is not the belief in God taught by religion, which makes men obey the rules of moral conduct. What really makes men obey the rules of moral conduct is the law of the gentleman-the Kingdom of Heaven within us—to which religion appeals. the law of the gentleman is really the life of religion, whereas the belief in God together with the rules of moral conduct which religion teaches, is only the body, so to speak, of religion. But if the life of religion is the law of the gentleman, the soul of religion, the source of inspiration in religion, -is Love. This love does not merely mean the love between a man and a woman from whom mankind only first learn to know in. all true human affection, the feelings of affection between parents and children as well as the emotion of love and kindness, pity, compassion, mercy towards all creatures; in fact, all true human emotions contained in that Chinese word Jen, (1) for which the nearest equivalent in the European languages is, in the old dialect of Christianity, godliness, because it is the most godlike quality in man, and in modern dialect, humanity, love of humanity, or in one word, love. In short, the soul of religion, the source of inspiration in religion is this Chinese word Jen, love-or call it by what name you like-which first came into the world as love between a man and a woman. This, then, is the inspiration in religion, the paramount virtue in religion, upon which religion, as I said, depends principally to make men, to enable and make even the mass of mankind obey the rules of moral conduct or moral laws which form part of the Divine Order of the universe. Confucius says: "The law of the gentleman begins with the recognition of husband and wife; but in its utmost reaches, it reigns and rules supreme over heaven and earth—the whole universe."

We have now found the inspiration, the living emotion that is in religion. But this inspiration or living emotion in religion is found not only in religion—I mean Church religion. This inspiration or living emotion is known to every one who has ever felt an impulse which makes him obey the rules of moral conduct above all considerations of self-interest or fear. In fact, this inspiration or living emotion that is in religion is found in every action of men which is not prompted by the base motive of self-interest or fear, but by the sense of duty and honour. This inspiration or living emotion in religion, I say, is found not only in religion. But the value of religion is that the words of the rules of moral conduct which the

founders of all great religions have left behind them have, what the rules of morality of philosophers and moralists have not, this inspiration or living emotion which, as Matthew Arnold says, lights up those rules and makes it easy for men to obey them. But this inspiration or living emotion in the words of the rules of conduct of religion again is found not only in religion. All the words of really great men in literature, especially poets, have also this inspiration or living emotion that is in religion. The words of Goethe, for instance, which I have just quoted, have also this inspiration or living emotion. But the words of great men in literature, unfortunately, cannot reach the mass of mankind because all great men in literature speak the language of educated men, which the mass of mankind cannot understand. The founders of all the great religions in the world have this advantage, that they were mostly uneducated men, and, speaking the simple language of uneducated men, can make the mass of mankind understand them. The real value, therefore, of religion, the real value of all the great religions in the world, is that it can convey the inspiration or living emotion which it contains even to the mass of mankind. In order to understand how this inspiration or living emotion came into religion, into all the great religions of the world, let us find out how these religions came into the world.

Now, the founders of all the great religions in the world, as we know, were all of them men of exceptionally or even abnormally strong emotional nature. This abnormally strong emotional nature made them feel intensely the emotion of love or human affection, which, as I have said, is the source of the inspiration in religion, the soul of religion. intense feeling or emotion of love or human affection enabled them to see what I have called the indefinable, absolute essence of right and wrong or justice, the soul of justice which they called righteousness, and this vivid perception of the absolute essence of justice enabled them to see the unity of the laws of right and wrong or moral laws. As they were men of exceptionally strong emotional nature, they had a powerful imagination, which unconsciously personified this unity of moral laws as an almighty supernatural Being. To this supernatural almighty Being, the personified unity of moral laws of their imagination, they gave the name of God, from whom they also believed that the intense feeling or emotion of love or human affection, which they felt, came. In this way, then, the inspiration or living emotion that is in religion came into religion; the inspiration that lights up the rules of moral conduct of religion and supplies the emotion or motive power needful for carrying the mass of mankind, along the straight and narrow way of moral conduct. But now the value of religion is not only that it has an inspiration or living emotion in its rules of moral conduct which lights up these rules and makes it easy for men to obey them. The value of religion, of all the great religions in the world, is that they have an organisation for awakening, exciting, and kindling the inspiration or living emotion in men necessary to make them obey the rules of moral conduct. This organisation in all the great religions of the world is called the Church.

The Church, many people believe, is founded to teach men the But that is a great mistake. It is this great mistake of belief in God. the Christian Churches in modern times which has made honest men like the late Mr. J. A. Froude feel disgusted with the modern Christian "Many a hundred sermons have I heard Mr. Froude says: Churches. in England on the mysteries of the faith, on the divine mission of the clergy, on apostolic succession, etc., but never one that I can recollect on common honesty, on those primitive commandments, 'Thou shalt not lie' and 'Thou shalt not steal.' " But then, with all deference to Mr. Froude, I think he is also wrong when he says here that the Church, the Christian Church, ought to teach morality. The aim of the establishment of the Church no doubt is to make men moral, to make men obey the rules of moral conduct such as "Thou shalt not lie" and "Thou shalt not steal." But the function, the true function of the Church in all the great religious of the world, is not to teach morality, but to teach religion, which, as I have shown you, is not a dead square rule such as "Thou shalt not lie" and "Thou shalt not steal," but an inspiration, a living emotion to make The true function of the Church, therefore, is not men obey those rules. to teach morality, but to inspire morality, to inspire men to be moral; in fact, to inspire and fire men with a living emotion which makes them In other words, the Church in all the great religions of the world is an organisation, as I said, for awakening and kindling an inspiration or living emotion in men necessary to make them obey the rules of moral But how does the Church awaken and kindle this inspiration conduct. in men?

Now, as we all know, the founders of all the great religions of the world not only gave an inspiration or living emotion to the rules of moral conduct which they taught, but they also inspired their immediate disciples with a feeling and emotion of unbounded admiration, love and

enthusiasm for their person and character. When the great teachers died, their immediate disciples, in order to keep up the feeling and emotion of unbounded admiration, love, and enthusiasm which they felt for their teacher, founded a Church. That, as we know, was the origin of the Church in all the great religions of the world. The Church thus awakens and kindles the inspiration or living emotion in men necessary to make them obey the rules of moral conduct, by keeping up, exciting and arousing, the feeling and emotion of unbounded admiration, love, and enthusiasm for the person and character of the first Teacher and Founder of religion which the immediate disciples originally felt. Men rightly call not only the belief in God, but the belief in religion a faith, a trust; but a trust in whom? In the first teacher and founder of their religion who, in Mohammedanism is called the Prophet and in Christianity the Mediator. If you ask a conscientious Mohammedan why he believes in God and obeys the rules of moral conduct, he will rightly answer you that he does it because he believes in Mohammed the Prophet. If you ask a conscientious Christian why he believes in God and obeys the rules of moral conduct, he will rightly answer you that he does it because he loves Christ. Thus you see the belief in Mohammed, the love of Christ, in fact the feeling and emotion, as I said of unbounded admiration, love, and enthusiasm for the first Teacher and Founder of religion which it is the function of the Church to keep up, excite and arouse in men-is the source of inspiration, the real power in all the great religions of the world by which they are able to make men, to make the mass of mankind obey the rules of moral conduct.\*

I have been a long way, but now I can answer the question which you asked me awhile ago. You asked me, you will remember, how without a belief in God which religion teaches—how can one make men, make the mass of mankind, follow and obey the moral rule which Confucius teaches in his State religion—the absolute duty of loyalty to the Emperor? I have shown you that it is not the belief in God taught by religion which really makes men obey moral rules or rules of moral conduct. I showed you that religion is able to make men obey the rules of moral conduct principally by means of an organisation called the Church which awakens and kindles in men an inspiration or living motion necessary to

<sup>\*</sup>Mencius, speaking of the two purest and most Christlike characters in Chinese history, said: "When men heard of the spirit and temper of Po-yi and Shu-ch'i, the dissolute ruffian became unselfish and the cowardly man had courage." Mencius Bk. III, Part II IX, 11.

make them to obey those rules. Now, in answer to your question I am going to tell you that the system of the teachings of Confucius, called Confucianism, the State religion in China, like the Church religion in other countries, makes men obey the rules of moral conduct also by means of an organisation corresponding to the Church of the Church religion in other countries. This organisation in the State religion of Confucianism in China is—the school. The school is the Church of the State religion of Confucius in China. As you know, the same word "chiao" in Chinese for religion is also the word for education. In fact, as the Church in China is the school, religion to the Chinese means education, culture. The aim and object of the school in China is not, as in modern Europe and America to-day, to teach men how to earn a living, how to make money, but, like the aim and object of the Church religion, to teach men to understand what Mr. Froude calls the primitive commandment, "Thou shalt not lie" and "Thou shall not steal"; in fact, to teach men to be "Whether we provide for action or conversation," says Dr. Johnson, "whether we wish to be useful or pleasing, the first requisite is the religious and moral knowledge of right and wrong; the next, an acquaintance with the history of mankind and with those examples which may be said to embody truth and prove by events the reasonableness of opinions."

But then we have seen that the Church of the Church religion is able to make men obey the rules of moral conduct by awakening and kindling in men an inspiration or living emotion, and that it awakens and kindles this inspiration or living emotion principally by exciting and arousing the feeling and emotion of unbounded admiration, love, and enthusiasm for the character and person of the first Teacher and Founder of religion. Now, here there is a difference between the school-the Church of the State religion of Confucius in China-and the Church of the Church religion in other countries. The school-the Church of the State religion in China-it is true, enables and makes men obey the rules of moral conduct, also like the Church of the Church religion, by awakening and kindling in men an inspiration or living But the means which the school in China uses to awaken and kindle this inspiration or living emotion in men are different from those of the Church of the Church religion in other countries. The school, the Church of the State religion of Confucius in China, does not awaken and kindle this inspiration or living emotion in men by exciting and arousing the feeling of unbounded admiration, love, and enthusiasm for Confucius. Confucius in his lifetime did indeed inspire in his immediate disciples a feeling and emotion of unbounded admiration, love, and enthusiasm, and, after his death, has inspired the same feeling and emotion in all great men who have studied and under-But Confucius even while he lived did not inspire, and, after his death, has not inspired in the mass of mankind the same feeling and emotion of admiration, love, and enthusiasm which the founders of all the great religions in the world, as we know, have inspired. The mass of the population in China do not adore and worship Confucius as the mass of the population in Mohammedan countries adore and worship Mohammed, or as the mass of the population in European countries adore and worship Jesus Christ. In this respect Confucius does not belong to the class of men called founders of a In order to be a founder of a religion in the European sense of the word, a man must have an exceptionally or even an abnormally strong emotional nature. Confucius indeed was descended from a race of kings, the house of Shang, the dynasty which ruled over China before the dynasty under which Confucius lived-a race of men who had the strong emotional nature of the Hebrew people. But Confucius himself lived under the dynasty of the House of Chow-a race of men who had the fine intellectual nature of the Greeks, a race of whom the Duke of Chou, the founder, as I told you, of the pre-Confucian religion or religion of the old dispensation in China was a true representative. Confucius was, if I may use a comparison, a Hebrew by birth, with the strong emotional nature of the Hebrew race, who was trained in the best intellectual culture, who had all that which the best intellectual culture of the civilisation of the Greeks could give him. In fact, like the great Goethe in modern Europe, the great Goethe whom the people of Europe will one day recognise as the most perfect type of humanity, the real European which the civilisation of Europe has produced, as the Chinese have acknowledged Confucius to be the most perfect type of humanity, the real Chinaman, which the Chinese civilisation has produced-like the great Goethe, I say, Confucius was too educated and cultured a man to belong to the class of men called founders of religion. Indeed, even while he lived Confucius was not known to be what he was, except by his most intimate and immediate disciples.

The school in China, I say, the Church of the State religion of Confucius, does not awaken and kindle the inspiration or living emotion necessary to make men obey the rules of moral conduct by exciting and arousing the feeling and emotion of admiration, love, and enthusiasm for But then how does the school in China awaken and kindle the inspiration or living emotion necessary to make man obey the rules of moral conduct? Confucius says: "In education the feeling and emotion is aroused by the study of poetry; the judgement is formed by the study of good taste and good manners; the education of the character is completed by the study of music." The school-the Church of the State religion in China-awakens and kindles the inspiration or living emotion in men necessary to make them obey the rules of moral conduct by teaching them poetry—in fact, the works of all really great men in literature, which, as I told you, has the inspiration or living emotion Matthew Arnold, that is in the rules of moral conduct of religion. speaking of Homer and the quality of nobleness in his poetry, says: "The nobleness in the peotry of Homer and of the few great men in literature can refine the raw, natural man, can transmute him." fact, whatsoever things are true, whatsoever things are just, whatsoever things are pure, whatsoever things are lovely, whatsoever things are of good report, if there be any virtue and if there be any praise—the school, the Church of the State religion in China, makes men think on these things, and in making them think on these things, awakens and kindles the inspiration or living emotion necessary to enable and make, them obey the rules of moral conduct.

But then you will remember I told you that the works of really great men in literature, such as the poetry of Homer, cannot reach the mass of mankind, because all great men in literature speak the language of educated men which the mass of mankind cannot understand. Such being the case, how then does the system of the teachings of Confucius, Confucianism, the State Religion in China, awaken and kindle in the mass of mankind, in the mass of the population in China, the inspiration or living emotion necessary to enable and make them obey the rules of moral conduct? Now, I told you that the organization in the State Religion of Confucius in China corresponding to the Church of the Church Religion in other countries, is the School. But that is not quite correct. The real organization in the State Religion of Confucius in China corresponding exactly to the Church of the Church Religion in

other countries is—the Family. The real Church—of which the School is but an adjunct—the real and true Church of the State Religion of Confucius in China, is the Family with its ancestral tablet or chapel in every house, and its ancestral Hall or Temple in every village and town. I have shown you that the source of inspiration, the real motive power by which all the great Religions of the world are able to make men, to make the mass of mankind obey the rules of moral conduct, is the feeling and emotion of unbounded admiration, love and enthusiasm which it is the function of the Church to excite and arouse in men for the first Teachers and Founders of those Religions. Now the source of inspiration, the real motive power by which the State Religion of Confucius in China is able to make men, to enable and make the mass of the population in China obey the rules of moral conduct is the "Love for their father and mother." The Church of the Church Religion, Christianity, says: "Love Christ." The Church of the State Religion of Confucius in China—the ancestral tablet in every family—says "Love your father and your mother." St. Paul says:--"Let every man that names the name of Christ depart from iniquity." But the author of the book on Filial Piety (孝 經), written in the Han dynasty, the counterpart of the Imitatio Christi in China, says: "Let every one who loves his father and mother depart from iniquity." In short, as the essence, the motive power, the source of real inspiration of the Church religion, Christianity, is the Love of Christ, so the essence, the motive power, the source of real inspiration of the State Religion, Confucianism in China, is the "Love of father and mother"-Filial Piety, with its cult of ancestor worship.

Confucius says:—"To gather in the same place where our fathers before us have gathered; to perform the same ceremonies which they before us have played; to pay respect to those whom they honoured; to love those who were dear to them; in fact, to serve them now dead as if they were living, and now departed, as if they were still with us, that is the highest achievement of Filial Piety." Confucius, further says:—"By cultivating respect for the dead, and carrying the memory back to the distant past, the good in the people will grow deep." Cogitavi dies antiquos, et annos eternos in menti habui. That is how the State Religion in China, Confucianism, awakens and kindles in men, the inspiration or living emotion necessary to enable and make them obey the rules of moral

conduct, the highest and most important of all these rules being the absolute Duty of Loyalty to the Emperor, just as the highest and most important rules of moral conduct in all the Great Religions of the world is fear of God. In other words, the Church Religion, Christianity, says:—"Fear God and obey Him." But the State Religion of Confucius, or Confucianism, says:—"Honour the Emperor and be loyal to him." The Church Religion, Christianity, says:—"If you want to fear God and obey Him, you must first love Christ." The State Religion of Confucius, or Confucianism, says:—"If you want to honour the Emperor and be loyal to him, you must first love your father and mother."

Now I have shown you why it is that there is no conflict between the heart and the head in the Chinese civilisation for these last 2,500 years since Confucius' time. The reason why there is no such conflict is because the Chinese people, even the mass of the population in China, do not feel the need of Religion—I mean Religion in the European sense of the word; and the reason why the Chinese people do not feel the need of religion is because the Chinese people have in Confucianism something which can take the place of Religion. That something, I have shown you, is the principle of absolute Duty of Loyalty to the Emperor; the Code of Honour called *Ming fen ta yi*, which Confucius teaches in the State Religion which he has given to the Chinese nation. The greatest service, I said, which Confucius has done for the Chinese people is in giving them this State Religion in which he taught the absolute Duty of Loyalty to the Emperor.

Thus much I have thought it necessary to say about Confucius and what he has done for the Chinese nation, because it has a very important bearing upon the subject of our present discussion, the Spirit of the Chinese People. For I want to tell you and you will understand it from what I have told you, that a Chinaman, especially if he is an educated man, who knowingly forgets, gives up or throws away the Code of Honour, the Ming fen ta yi in the State Religion of Confucius in China, which teaches the absolute Divine Duty of Loyalty to the Emperor or Sovereign to whom he has once given his allegiance, such a Chinaman is a man who has lost the spirit of the Chinese people, the spirit of his nation and race: he is no longer a real Chinaman.

Finally, let me shortly sum up what I want to say on the subject of our present discussion—the Spirit of the Chinese People or what is the

real Chinaman. The real Chinaman, I have shown you, is a man who lives the life of a man of adult reason with the simple heart of a child, and the Spirit of the Chinese people is a happy union of soul with intellect. Now if you will examine the products of the Chinese mind in their standard works of art and literature, you will find that it is this happy union of soul with the intellect which makes them so satisfying and delightful. What Matthew Arnold says of the poetry of Homer is true of all Chinese standard literature, that "it has not only the power of profoundly touching that natural heart of humanity, which it is the weakness of Voltaire that he cannot reach, but can also address the understanding with all Voltaire's admirable simplicity and rationality."

Matthew Arnold calls the poetry of the best Greek poets the priestess of imaginative reason. Now the spirit of the Chinese people, as it is seen in the best specimens of the products of their art and literature, is really what Matthew Arnold calls imaginative reason. Matthew Arnold says:—"The poetry of later Paganism lived by the senses and understanding: the poetry of mediæval Christianity lived by the heart and imagination. But the main element of the modern spirit's life, of the modern European spirit to-day, is neither the senses and understanding, nor the heart and imagination, it is the imaginative reason."

Now if it is true what Matthew Arnold says here that the element by which the modern spirit of the people of Europe to-day, if it would live right—has to live, is imaginative reason, then you can see how valuable for the people of Europe this Spirit of the Chinese people is, this spirit which Matthew Arnold calls imaginative reason. How valuable it is, I say, and how important it is that you should study it, try to understand it, love it, instead of ignoring, despising and trying to destroy it.

But now before I finally conclude, I want to give you a warning. I want to warn you that when you think of this Spirit of the Chinese People, which I have tried to explain to you, you should bear in mind that it is not a science, philosophy, theosophy, or any "ism," like the theosophy or "ism" of Madame Blavatsky or Mrs. Besant. The Spirit of the Chinese People is not even what you would call a mentality—an active working of the brain and mind. The Spirit of the Chinese People, I want to tell you, is a state of mind, a temper of the soul, which you cannot learn as you learn shorthand or Esperanto—in short, a mood, or in the words of the poet, a serene and blessed mood.

Now last of all I want to ask your permission to recite to you a few lines of poetry from the most Chinese of the English poets, Wordsworth, which better than anything I have said or can say, will describe to you the serene and blessed mood which is the Spirit of the Chinese People. These few lines of the English poet will put before you in a way I cannot hope to do, that happy union of soul with intellect in the Chinese type of humanity, that serene and blessed mood which gives to the real Chinaman his inexpressible gentleness. Wordsworth in his lines on Tintern Abbey says:—

To them I may have owed another gift
Of aspect more sublime:—that blessed mood
In which the burthen of the mystery,
In which the heavy and the weary weight
Of all this unintelligible world
Is lightened:—that serene and blessed mood
In which the affections gently lead us on—
Until the breath of this corporeal frame
And even motion of our human blood
Almost suspended, we are laid asleep
In body, and become a living soul:
While with an eye made quiet by the power
Of harmony, and the deep power of joy,
We see into the life of things."

The serene and blessed mood which enables us to see into the life of things: that is imaginative reason, that is the Spirit of the Chinese People.

### Constitutionalism and China

II

#### BY KU HUNG-MING

I once asked Mr. Rodney Gilbert, the American newspaper correspondent, who is considered by foreigners in China as an expert on Chinese politics, whether he knew anything of Chinese history. His answer was: "What history have you got? Your Chinese history tells us nothing, except about Emperors' wives and concubines." "Yes," I said to him, quoting the words of Horace.

"Nam fuit ante Helenam cunnus teterrima belli Causa." (For before Helen of Troy, the most untranslatable thing of a woman, has been the dreadful cause of war.)

In my last article, I said that an epoch of paper constitution is always an epoch of moral bankruptcy in a nation. Now, in order to prove that Chinese history gives information about other things besides Emperors' wives and concubines, I propose here to show briefly from Chinese history: first, how we Chinese people once also, like the people of Europe and America to-day, became morally bankrupt; second, how owing to this moral bankruptcy, the people in China then were ruled not by a moral standard, but by the law-yer's law and a paper constitution; third, how this lawyer's law and paper constitution ended in Bolshevism; and finally, how this Bolshevism in China was put down and the beginning of a real democratic government was first established in China two thousand years ago.

A student from a college here in Peking a few days ago showed me a book called "Outline of Political Science" in which, he told me, he was obliged to pass an examination. I told the young boy that if he did not quickly forget all the jumble of learned nonsense he learnt from that book, he would become an incurable idiot!

Now, the fundamental falsity, I want to point out here, of all European Political Science from Aristotle down to Hobbes, Locke, Rousseau and Herbert Spencer in our day, is that all their theories of the origin and raison d'être of the State are based on the assumption that it was the desire for material benefit, interests,—the desire to protect persons and property, or, as Carlyle puts it, to protect "pigs and pigs' troughs" that men first came to form themselves into a society called a

State. But that assumption, I say again, is a false assumption. Indeed, as it has been pointed out by somebody, even the wearing of clothes by man was not first prompted by the need or material necessity of being protected from the cold, but by the inner moral sense in man for beauty,—for decency. From this, you can see that the demented soulless Republican Chinamen, who cut off their queues and put on European smoking jackets, because they say, the queue is an inconvenience and the smoking jackets is more practical for business—do not understand the meaning of wearing clothes. For, with only convenience or "business" as an object and without the sense for beauty—for decency, there is absolutely no reason why on a hot summer day or in the warm dancing-hall of the Hotel de Pekin, men and women should wear clothes at all!

In the same way, then, as the wearing of clothes arose not from material or utilitarian, but from a moral necessity, so human society called a State also had a moral origin. Confucius says, "The law of the Gentlemen first arose from the relation between husband and wife." Now in early primitive time, a man met a woman; and inspired, both, not by animal sexual passion, but for the first time, by human affection, by the divine passion of *love*, they became husband and wife; and because the relation between the husband and wife was inspired by a divine passion, that relation called a "marriage" became a sacred, divine relation—or, as they call it in Europe,—a sacrament. Thus, this sanctity or sacrament of marriage became a moral standard,—or, as Confucius calls it, the Law of the Gentleman. As soon as the moral standard governing the relation between a man and woman was established, the Family arose and from the Family,—the Feudal State, the Family-State in early Feudal time.

Thus, we see that the origin, raison d'être and fundamental basis of all human society, whether it be a Family or a State, is not interests, but love,—human affection, and, born out of this love and human affection, a moral standard, the Law of the Gentleman. In fact, without love, human affection and sympathy, you cannot make even a man and a woman live in peace in a family, not to say, communities, nations and Leagues of Nations. For, as the French Joubert says, "A man cannot even be fair to his neighbour, unless he loves him,—"les hommes ne sont justes qu'envers ceux qu'ils aiment."

But, now in a State, why must there be a government? In other words, what is the origin, the raison d'être of government? As we have seen, before human society, a family, or a State, can exist, there must first be a moral standard and this moral standard is what is called civilization. Thus, the raison d'être and true function of government is not to protect persons and property, not to protect "pigs and pigs' troughs," but to protect this moral standard called civilization. who first found and gave to the people this moral standard called civilization? The Canon of History (書 經) of Confucius says, "As a help to the people, God created for them rulers and teachers" (作 之 君 作之師). Thus, in the beginning, God-sent holy men were born who first found and gave the people this moral standard called civilization, and they were the ruler class and the teacher class. In China, as in Europe in early Feudal times, the ruler class was called the Shih (±), the knight, the gentleman of the sword; and the teacher class was called the Szu (史), the clerk, clericus or priest, the gentleman of the robe. The function of the priest, was to teach and make men understand and the function of the knight, was to uphold and protect against men called the heathens,—the moral standard called civilization.

This, then, was the state of society and government in China, as in Europe, in the early Feudal period. The people in China then were not ruled by the lawyer's law or paper constitution, but by the unwritten moral standard of the ruler class and the teacher class,—the knights and the priests and because the teacher class and the ruler class kept up the moral standard called civilization, the people enjoyed peace.

A time, however, came in China about eight centuries before Christ when the ruler class and the teacher class became degenerate. A saying of Confucius will explain how this degeneration came about. Confucius said, "A man who has not the ability to 'talk' like that parson (就 史, lit. prayer clerk) T'o or the 'fine appearance' of my Lord Chao of Sung, will never get on in society now-a-days" (Confucius Sayings VI. 14). From this, we can see that the teacher class, the priest who ought to teach, took to "talking" and the ruler class, the knight, the gentleman of the sword who ought to uphold and protect the moral standard called civilization, took to putting a "fine appearance"—wearing red lacecoats and twirling their moustaches. Thus in every nation and in the world when the ruler class live for show and the

teacher class live to talk, then you may be sure that the nation and the world are in a bad way.

But, before I go further, let me here again quote a passage from the American book which, as I said, gives a Red Lantern View of China. Dr. D. Z. Sheffield, President of Union College, Tungchow, North China, in a lecture on the "New Learning" in China, says, "Chinese scholarship has produced a marvellous system of word-signs. And yet it has failed to train its students in the important art of speech-making. Chinese scholars have never learnt to talk. Their minds have been educated, but their tongues have been neglected! They have recently created a new word for a new thing, Yen shuo 'lecture,' now imported from the West."

Now, here, I am going to tell this learned American Professor who thinks that "talking" forms such an important part of education,—that this Yen shuo, this art of talking and speech-making once nearly destroyed all civilization in China. For the teacher class who, in Confucius time, took to "talking," later on became and called themselves Ju (儒), "professors," who taught political science (國策) and new theories of the universe (異 端), which, as Mencius said, came as a calamity worse than the Deluge and the danger from wild beast (洪 水 猛 獸) in early times. Finally the teacher class from being professors became Shuo k'e (說 客), "professional talkers" or propagandists, who, like J. O. P. Bland and Lenox Simpson in our day, Yen shuo, lectured on "patriotism," "international tutelage" and League of Nations for anybody who were willing to pay them for it. Of one of the most famous of these professional talkers, named Chang Yi (張 俊), a story is preserved that having been once accused of theft and beaten almost to death, on returning home he said to his wife "Look, and tell me whether my tongue is still in its place?" On receiving an affirmative reply, he exclaimed, "If my tongue is still there, I have enough left to me!" The American Professor, you see here, is quite wrong when he complains of Chinese scholars that their tongues have been neglected!

In fine, the result and outcome of the political science, new theories of the Universe and the Yen shuo or lectures on "patriotism" of the teacher class, the professors and propagandists, was that for more than two hundred years, we had constant, devastating wars in China during the period known now as the period of Warring States (戰國) which not only brought unspeakable suffering and misery upon the

people, but also, as in Europe to-day, destroyed all moral standards; in fact, brought the Chinese nation to a complete moral bankruptcy.

At last, a man arose in China who, like President Wilson to-day, tried to put a stop to war and militarism, and this was the First Emperor of the Tsin Dynasty (B.C. 221). Like President Wilson, the First Emperor was able for a time to put down militarism not because he was a great man, but because the whole people of China were thoroughly However, in order to make sure that there tired of war and militarism. would be no cause for future war, the First Emperor sent for the most notorious of the "talking professors,"-four hundred and sixty of them,-dug a deep pit and buried them all alive. He then burnt all their books. As for the ruler class, the gentleman of the sword, who, in Confucius' time, took to wearing red lacecoats and twirling their moustaches,-most of them, they, their sons and grandsons had been killed off in the two hundred years' war; the few who remained after war and militarism were put down, became fanatic "bravoes" (恢) and took to assassination and throwing bombs or poisoned mistles; these the First Emperor put in chains and sent to build the Great Wall.

In this way, then, the old aristocracy of the Feudal time in China, the teacher class, the priests, who, as a modern scholar says, had become "truth-perverting professors" (亂 道 之 儒) and the ruler class, the knights, the gentleman of the sword, who had become "bravoes" or fanatic militarists—were wiped out. The great historian of the Han Dynasty, Szu-ma Chien (司 馬 羅), summing up his opinion of the degenerated aristocracy, the teacher class and the ruler class of this period says: "The professors make men lose all knowledge of what is civilization and the fanatic militarists make men misunderstand what real militarism means."

A Japanese gentleman here in Peking once said to me: "Now in Japan, militarism is finished." I said to him, "When you take away the militarists now from Japan, what have you left?" He answered that he did not know. I then said to him, "Professors and Bureaucrats."

Thus in China two thousand years ago, when the old aristocracy of the Feudal time, the knights and priests disappeared, a new aristocracy arose,—the aristocracy of Lawyers or Bureaucrats (支). All moral standards, as I said, having been destroyed, the Bureaucrats set up a new,—

moral, but an artificial standard, called Law. A British judge once when a man against whom he gave judgment asked, "My Lord, is that justice?" answered, "No, but I am here to give law, not justice." In order to enforce this "lawyer's justice" called Law—instead of the gentleman of the sword, a new class of professional paid men of arms, gen d'armes, was formed,—called the Policeman (財). Thus, as I said in the beginning of this article, the Chinese nation having become morally bankrupt, the Chinese people were then ruled not by a moral standard, but by the lawyer's law and paper constitution. Indeed it was at this period in Chinese history that the word "Constitution" (意) came into prominence. But the final outcome of the lawyer's law and paper constitution, of bureaucrats and bureaucracy in China two thousand years ago was, as we see it in Russia to-day,—Bolshevism.

Many people, like President Wilson, now say that the Absolutism of Might must be put down and the Absolutism of Right must be set up. But before we set up the Absolutism of Right, we must first be sure what we mean by Right. "For Right," as Matthew Arnold says, "is something moral and implies an inward recognition, free assent of the will; therefore for other people enamoured of their own newly discerned right to attempt to impose it upon us as ours, is an act of tyranny"—the worst of tyranny as we see it in the terrible persecution of the Christian Church at one time in Europe.

In fact it was against the tyranny of the Absolutism of Right of the Bureaucrat and Lawyer under the First Emperor of the Tsin Dynasty that the whole population of China rose up as Bolsheviks and nearly destroyed all civilization in China.

Finally, however, a really great man from the people arose, who put down the Bolshevism and become the first democratic Emperor in China,—the "cloth-coat" Emperor (布 太 天 子) as we Chinese call him. He was the Emperor who found the Han Dynasty (B.C. 206). Now the way in which he put down Bolshevism was by substituting for the Absolutism of Right of the Bureaucrat and Lawyer,—the Absolutism of Might of the Emperor. For the first thing he did when he became Emperor was to burn all the Law books and paper constitutions and, like the Russian Baron now in Urga, he promulgated a short simple Constitution of three articles (約 法 三章) namely:—

I.—All murderers must be killed.

II.—All robbers must be killed.

III.—All damage done must be paid for.

He then set up, as I said, the Absolutism of Might when he declared, "I got the Empire on horseback with my sword!" (乃及馬上得天下). With this Absolutism of Might, however, he created the first democratic government in China and this, as I have explained it in my article "The Chinese Body Politic,"—by making the Absolutism of Might of the Emperor responsible to the public opinion (清 議) of the best educated men in the country. It was thus, as I said, that the beginning of a real democratic government was first established in China two thousand years ago.

Thus we see from this short survey of Chinese history that what really "make the world unsafe for democracy" are not "Militarists," but—Professors and Bureaucrats! Professors are miseducated men and Bureaucrats are half-educated men. The cure for professor and bureaucracy, therefore, is—real education. But before there can be real education, there must first of all be real government and before there can be real government, there must first be "Kingship." Lord Beaconsfield says, "I do not know whether the theory of the 'divine right of Kings' is now any longer tenable, but I believe that, unless the man responsible for the good government in a country, has absolute power to do what he thinks right, government, good government is an impossibility."

In conclusion then, what is wanted in China and in the world to-day is not "Constitutionalism," but Kingship. For living now as we are in this, what the learned American Professor calls a constitution-securing epoch, we can say with Confucius, "Even among uncivilized people"—such as the Mongols and Buriats now under the Russian Baron, the real samurai from the Baltic Province,—"there is 'Kingship,' whereas among the so called civilized nations now there is none" (夷狄之有君不如諸夏之無也).

| 輪            | 費    |      |      | 郵    | 定    | 册   | 定                  |
|--------------|------|------|------|------|------|-----|--------------------|
| 輪船鐵路未通行省郵費加倍 | 外國   | 日本   | 本國   | 本埠   | 價    | 數   | 定價表                |
|              | 角    | 八分   | 四分   | 一分   | 四角   | 一册  | 費須先惠               |
|              | 六角   | 四角八分 | 二角四分 | 一角二分 | 二元二角 | 六   |                    |
|              | 一元二角 | 九角六分 | 四角八分 | 二角四分 | 四元   | 十二册 | 一二分或一角者為限郵票代現九五折扣以 |

# The Asiatic Learning Society

## **Publishing Department**

71 Zung Dah Li, Cumine Road, Shanghai

| 長            | 表      | 目低  | 質 告      | 廣  |         | 辛    |     |  |
|--------------|--------|-----|----------|----|---------|------|-----|--|
| 登而           | 普      | 頭   | 特        | 等  | 發       | 編輯   | 酉年  |  |
| 長登面議費須先惠烏無照字 | 通      | 等   | 等        | 第  | 發行所     | 料人   | 4F  |  |
|              | 正文     | 圖畫後 | 底封<br>封面 | 地  |         |      | 月   |  |
|              | 正文中正文後 | 11- | 之之<br>外内 |    | 極亞上 大洲海 | 孫    | 月發行 |  |
|              | 後      | 文前  | 面面 及     | 位  | 里術情情    | 徳    |     |  |
|              | +      |     |          | 每  | 十研克     |      |     |  |
| !            | 五.     | 4.  |          | 期毎 | 號會路     | 謙    |     |  |
|              | 元      | 元   | 元        | 面  |         | HVIV |     |  |

# 加哥纳馬太



烟香吸君諸