

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

pignized by Google







•

.

•

.

•



.

:

.

# ИСТОРІЯ

# РУССКОЙ ЭТНОГРАФІИ

# томъ і

### ОБЩІЙ ОБЗОРЪ ИЗУЧЕНІЙ НАРОДНОСТИ

И

ЭТНОГРАФІЯ ВЕЛИКОРУССКАЯ

Reburnden Lance ... Privie

А. Н. ПЫПИНА

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія М. М. Стасюлявича, Вас. Остр., 2 лин., № 7. 1890.

Digitized by Google

GN 585 . R 9 P95 v.1-2





Въ настоящей вниге собраны многолётнія работы по исторіи изучений русской народности, первоначально помъщавшияся въ "Въстнивъ Европы" (1881-1888). Объединенныя здъсь въ одно цёлое, онё были вновь пересмотрёны и въ различныхъ мёстахъ болёе нии менёе значительно дополнены.

Русская этнографія только въ послёднія десятилётія, почти только съ сороковыхъ годовъ, получила характеръ настоящей научной дисциплины: до тёхъ поръ мы можемъ слёдить только ея зародыши, первыя попытки, которыя, однако, во-первыхъ сохранили иногда и донынъ ценность научнаго матеріала и во-вторыхт имбють несомнённый историческій интересь какъ ступени общественнаго самосознанія, приводившаго постепенно къ болёе и болбе глубовому пониманию собственнаго народа и его жизни и наконець подготовлявшаго самую возможность точной, правильно постановленной науки. Въ эту прежнюю пору еще не было этнографія какъ науки, но было несомнённое, часто глубово серьезное стремленіе въ изученію народности, отражавшееся и на другихъ отрасляхъ знанія, какъ исторія, и на развитів литературы поэтической, имъвшей для руссваго общества великую воспитательную силу. Исторія этихъ стремленій должна составить необходные начало исторія самой науки: въ этомъ смыслѣ исторія русской этнографіи должна быть начата съ первыхъ десятилётій ХУШ въка, съ Петровской реформы и съ первыхъ изучений русской территоріи и населенія; здёсь вообще впервые возникаеть сознательная мысль объ изучение народа и народности, развившаяся позднъе въ общественную дъятельность для народа и въ правильную науку.

Въ своемъ изложение мы останавливаемся на главнъйщихъ фактахъ этой исторіи, именно на основныхъ явленіяхъ самой науки и на сопредёльныхъ явленіяхъ литературы, вліявшихъ на ся движеніе: большія подробности, увеличивъ объемъ книги, сдёлали бы ее менёе доступной, - но мы желали бы распространенія историческихъ знаній о предметь, столь близвомъ интересамъ каждаго просвёщеннаго человёка, въ возможно большемъ вругу читателей, а не въ одномъ тёсномъ вругу вабинетныхъ спеціалистовъ. Эти подробности необходимы, однаво, для спеціалиста и для каждаго приступающаго впервые къ изученію предмета, и онъ собраны въ другомъ трудъ, приготовляемомъ мною въ печати: это --- систематическое обозрѣніе русской этнографической литературы, въ формъ библіографическаго указателя. Это обозрѣніе, какъ я надѣюсь, доставить изслѣдователямъ небезполезный подборь фактовъ и справовъ, какого не могла бы дать собственная исторія науки, а для приступающихъ въ изученію предмета послужить руководителемъ въ общирной массъ разнороднаго матеріала, въ которомъ начинающій обыкновенно только съ трудомъ можетъ осмотръться, долго не имъя возможности составить себѣ отчетливаго понятія о цѣломъ составѣ избранной имъ и полюбившейся науки.

Изданіе всёхъ четырехъ томовъ настоящей книги я надёюсь окончить въ теченіе года, и затёмъ предполагаю приступить къ окончательной редакціи и изданію систематическаго обозр'ёнія.

А. Пыпинъ.

Мартъ, 1890.

#### СОДЕРЖАНІЕ.

Прелисловіе.

Введеніе. Стр. 1-15.

Глава І.—Общій обзоръ изученій народности и результать ихъ въ современныхъ понятіяхъ. Стр. 17—50.

Стремление въ изучению народности, стр. 17.

Первые проблески критическаго отношенія къ народной жизни: Котошихинъ, Крижаничъ, Посошковъ, стр. 19.

Значеніе Академіи наукъ, 19. Дбятельность Гер. Фр. Миллера, 20. Московскій университеть, 21.

Татишевъ. 22.

Времена имп. Екатерины II, 23. Новиковъ и Радищевъ, 25.

«Исторія Государства Россійскаго», Карамзина, 27.

Разысканія археографическія, 29.

Первыя этнографическія работы: Снегиревъ, Сахаровъ, Терещенко; Цертелевъ, Срезневскій, Максимовичъ и пр., 30.

Изучение славянства, 31.

Новая историческая школа, Соловьевъ и пр., 33.

Основание Географическаго Общества; Второе Отдёление Академии; новъйшее развитие филологии и этнографии, 34.

Изучение раскола, 36.

ł

T

Результаты изученій — сближеніе общества съ интересани народа, 38.

Глава II.—Понятія о народности въ XVIII вѣкѣ. Стр. 51—77.

Поворотъ въ русской жизни послѣ реформы; два склада нравовъ и двѣ литературы, стр. 51.

Отношение новаго образования въ народности, 57.

Псевдо-классицизиъ, пренебрегающій народностью, 59.

Другое теченіе, исходящее изъ живого бытового преданія, стр. 60, поддержаннаго литературными вліяніями, 64.

Чулковъ, 65. Собраніе народной пъсенной музыки, Прача, 70. Народныя оперы, 71.

Народные обычан, иноодогія: Поповъ, Чулковъ, Глинка, Кайсаровъ и пр. 72.

Записи пѣсенъ, 75.

Начало историческаго знанія, 76.

Глава III.—ХУШ въкъ. Научныя изслёдованія Россіи. Стр. 78—112.

Забытая дёятельность ХУШ-го вёка, стр. 78.

Труды Петра В., относящіеся къ введенію науки и къ научному изслѣдованію Россія, 79.

Вліяніе западной науки; географическія изысканія; труды Мессершиндта, стр. 82, Штраленберга, 84.

Расширеніе научнаго интереса къ Россіи въ Европъ, 85.

Откуда набирались дёятели русской науки? 87.

Повздки для обученія за границу, 88. Десницкій, 91.

Какъ прививалась наука? 92.

Дальн'яйшее расширеніе географическаго знанія: Кириловъ, Бюшингъ, Бакиейстеръ, Серг'яй Плещеевъ и пр., 95.

Географические словари: Полунинъ, Щекатовъ, 98.

Ученыя экспедиців XVIII-го въка и трудности ихъ исполненія, 99. Канчатская экспедиція: Берингъ, Стеллеръ, 101.

Сибирская экспедиція Миллера и Гиелина старшаго, 103.

Гиелинъ иладшій, Фалькъ, Георги, Гильденштедть, 105. Палласъ, 106.

Кириловъ, Крашенниковъ, Лепехинъ, Озерецковскій, Иноходцовъ, Соколовъ, Зуевъ, Севергинъ, 108.

Глава IV. — XVIII вёкъ. Наука и наредность. Стр. 113—160. Отношеніе науки къ жизни: раціоналистическое и утилитарное; «Духовный Регламентъ»; Ломоносовъ, 113.

Обзоръ русскихъ ученыхъ путешсствій. «Дневныя Записки» Лепехина, 119. Озерецковскій, 124. Иноходцовъ, Севергинъ, 126.

Мъстныя онисанія. Рычковъ, 127. Крестининъ, Ооминъ, 128. Рубанъ, 129. Значеніе ученыхъ экспедицій и вліяніе науки на развитіе національнаго самосознанія, 131.

Исторіографія прошлаго въка, 134. Татищевъ, 135. Историческіе труды Миллера, 142. Болтинъ, 147.

Глава V.-ХVШ вёкъ. Наука и народность: языкъ народный и литературный. Стр. 161-202.

Переворотъ въ литературномъ языкѣ со времени рефорны, 161. Лононосовъ, 165; Тредьяковский, 168.

Ученыя общества для ришенія вопроса о явыки; Россійское собраніе при Акаденіи наукь; Переводческій департаменть; Вольное Россійское собраніе, 172.

Протојерей Петръ Алексвевъ, 174.

Россійская акаденія, 177—192.

Княгния Дашкова, 178.

Руповскій, Лепехинъ, Озерецковскій, и пр., 180; Болтинъ, 185.

Отношеніе къ народному языку; языкъ областной, 186.

«Словарь всёхъ извёстныхъ языковъ», ими. Екатерины, 190.

Начало исторіи литературы: Коль, 192; Данаскинъ Рудневъ, 194; Баузе, 196.

Образовательные результаты реформы, 196.

Глава VI.—Александровскія времена. Стр. 203—232.

Вопросъ о крёпостномъ правё въ концё XVIII и началё XIX вёка; отрицаніе его у Радищева и консервативная идиллія Карамзина, 203.

«Исторія Государства Россійскаго», 215.

Романтизиъ; этнографические интересы въ поэзии: Жуковский, 218. Научное движение; история и археология; пеценатство графа Рупинцова, 222.

Кирша Даниловъ и Калайдовичъ, 226. Славянскіе интересы, 230.

#### Глава VII.-Н. И. Надеждинъ. Стр. 233-275.

Оффиціальная народность, 233.

Біографія Надеждина, 234.

Литературные взгляды Надеждина: классицизиъ и романтизиъ, 237; исторія и романъ, 241; состояніе русской поэзіи, 247; европензиъ и народность, 248; историческая судьба русской литературы, 250; ся общественное иоложеніе, 256; литературная обработка малороссійскаго нарёчія, 260; литературная народность, 261.

Прекращение журнала «Телескопъ», ссылка и новые труды Надеждина, 268.

Дёятельность въ Географическовъ Обществѣ, 266. Работы по расколу, 269. Ходъ развитія, 271.

#### Глава VIII.-И. П. Сахаровъ. Стр. 276-313.

Біографія Сахарова, 276.

1

L

L

Историческія инти Сахарова, въ его «Воспоминаніяхъ», 283. Понятія о народности, 288.

«Сказанія русскаго народа», 292—311.

«Мноологія», 293; чернокнижіе, 296.

«Пёсни русскаго народа», 300. Былины, 305. Сказки, 306.

Характерь этнографическихъ работъ Сахарова, 311.

Глава IX.—Сногнревъ. Пассокъ. Даль. Стр. 314—355. Оффицальная народность, 314.

Біографія Снегирева, 316.

Ученыя работы: «Русскіе въ своихъ пословицахъ», 321. «Русскіе простонародные праздники и суевѣрные обряды», 323. Лубочныя картинки, 325. Труды археологическіе, 326.

Вадинъ Пассекъ. Біографія, 329. «Путевыя записки», 332. «Очерки Россія», 339.

Даль. Віографія, 340. Труды по этнографін, 343. «Толковый Словарь», 345. Пословицы, 341. Повёрья, 354.

Глава Х.—Археологическое народолюбіе.—Начало налорусской этнографія.—Виёшнее положеніе народныхъ изученій. Стр. 356—389.

Журналъ «Маякъ» 1840-45 г., стр. 356.

Савельевъ-Ростиславичъ, 362.

Морошкинъ, 367.

Изученія налорусскія: кн. Цертелевъ, Максиновичъ, Срезневскій; отношеніе Бѣлинскаго къ налорусской литературѣ, 372.

Вителнее положение этнография: недостатокъ правильной школы съ одной стороны, и съ другой стёснения цензурныя; взгляды гр. Уварова; положение Сахарова, Киртевскаго, Бодянскаго и пр., 376.

Глава X1.—Этнографические элементы въ литературъ отъ Пушкина до 50-хъ годовъ. Стр. 390-424.

Вопросъ о національновъ значенія Пушкина, 390.

Частное значение его произведений для изучений народныхъ: труды исторические, 399; отношение къ этнография, 402.

Теоретическія понятія того времени объ искомой народности: Плетневъ, Ричь о народности, 410; Терещенко, 413.

Загоскинъ и Лажечниковъ, 414.

Даль, 416.

Лерионтовъ, Гоголь, 419.

Литература послѣ Гоголя; наступающій повороть въ изученіяхъ народности, 423.

## ВВЕДЕНІЕ.

Имя народа теперь у всёхъ на устахъ. Люди совершенно противоположныхъ воззрёній говорятъ о немъ, ссылаются на него въ подтвержденіе своихъ идей, выставляютъ заботу о "народъ" основаніемъ своихъ общественно-политическихъ миёній и плановъ. Въ то же время литература наполняется массой равнообразныхъ изученій народнаго быта, научныхъ и беллетристическихъ.

Какъ ни отрадно, повидимому, это обращение къ народу, оно и прежде могло иной разъ возбуждать недоумѣнія, а въ посдѣднее время особенно наводить на печальныя размышленія \*). Подъ видомъ любви въ народу слишковъ часто прячется полное безучастие къ его самымъ основнымъ интересамъ; мнимыми заботами о его благосостояни прикрывается пренебрежение въ нему, или прямо крупостническія вожделёнія въ его экономическому и общественному порабощенію; или, даже при исвреннемъ желаніи народнаго блага, это благо понимается нерёдко самымъ превратнымъ образомъ, что опять можетъ кончаться только вредомъ для народа. Тъмъ не менъе, при всей отвратительности лицемърнаго злоупотребленія именемъ народа, при иножествъ злоупотребленія невъжественнаго, въ этомъ распространенін интереса къ народу есть однако другая, глубоко-искренняя и серьезная сторона, которая даеть свётлыя надежды хотя на будущее. Несомнённо, въ этой лучшей сторонё сказывается, хотя бы въ начаткахъ, народно-общественное самосознание, предчувствуется великая историческая задача, предлежащая обществу-и безъ рѣшенія которой грозить бѣдствіе самому національному существу: сознается нравственный долгъ образованнаго меньшинства къ народной массё и отсюда необходимость серьезнаго изучения.

\*) Шисано въ 1881 г. ист. этногр.

Историческая задача общества ясна: это — стремиться къ тому, чтобы народъ избавился, наконецъ, хотя отъ крупнъйшихъ тагостей своего нынъшняго существованія; получилъ возможность правильнаго развитія своихъ матеріальныхъ и нравственныхъ силъ и возможность выйти изъ умственнаго младенчества; сознатъ и осуществить свои общественные и политическіе идеалы.

Въ томъ смѣшеніи и противорѣчіи понятій, о какомъ мы упоминали. фальшивое употребленіе имени народа не есть только результать подитической злонамъренности обсековантизма, но бываеть н просто слёдствіемъ недостаточнаго знанія. При множествё сдёланныхъ изученій, онъ далево не усвоены обществомъ настольво, чтобы повліять на ходячія представленія, и до сихъ поръ не только въ массѣ такъ-называемаго образованнаго общества, но и въ литературѣ держится много старыхъ понятій временъ врёпостныхъ и полицейскихъ, много предразсудковъ, недодуманныхъ положеній, или вообще нежеланія, или неспособности къ критикъ, и этикъ пользуются обскуранты для тенденціозныхъ цёлей. Съ другой стороны незнаніе народной жизни, недостатовъ изученій по нѣвоторымъ сторонамъ народнаго быта, или слабое внимание въ тому, что уже нъсколько изучено, составляють источникь ошибовь и въ средѣ людей добросовёстныхъ. Поспѣшный идеализмъ, идущій изъ естественнаго желанія создать полное теоретическое и поэтическое воззрѣніе, прибавляетъ свою долю ошибокъ.

Въ числё подобныхъ предразсудковъ и заблужденій въ послёднее время съ особенною назойливостью повторнется, въ искаженномъ видё, старая славянофильская теорія о совершенной исключительности русской народности, о зловредности Петровской реформы. будто-бы оторвавшей нашу исторію отъ народа и ему измёнившей, о происшедшей отсюда "измёнё" народу всей нашей послё-петровской образованности, и т. д. Крайности старой теоріи были давно указаны и она потеряла убёдительность для тёхъ, кто способенъ къ здравой исторической критикъ. Но и до сихъ поръ эта точка зрёнія находитъ себё приверженцевъ или подражателей заявленіями объ ея будто бы чисто "русскомъ" направленіи, о представляемомъ ею "истинномъ" патріотизмё, и спутываетъ понятія у многихъ, которые не умёютъ отдать себё яснаго отчета въ ея смыслё.

Наши взгляды прямо противоположны этому ученію. Мы не думаємъ, чтобы съ Петровской реформой въ русской исторіи происходилъ перерывъ и измѣна, а напротивъ думаемъ, что въ ней совершалось прямое продолженіе и развитіе нашей исторіи; принятіе евронейской образованности было не ошибкой, а необходимостью. Отдаленіе образованныхъ классовъ отъ народа, которое дъйствительно

#### BBEACHIE.

было и есть, во-первыхъ, происходило не столько отъ образованія высшихъ классовъ, сколько отъ подавленія низшихъ крёпостнымъ и канцелярскимъ угнетеніемъ: образованіе, конечно, проводило извѣстную черту между народными слоями, но такая черта вездѣ и всегда неизбѣкна между людьми сословіями, прошедшими школу и не имѣвшими ся; такой черты не можетъ не быть между людьми, которые отличаются всѣмъ складомъ теоретическихъ понятій; во-вторыхъ, это отдаленіе началось даже раньше Петровской реформы, именно, когда начали пробиваться первые признаки науки (европейской, лотому что другой не было и пока еще нѣть).

Было много говорено о тоять, что при всёхъ тигостахъ, которыхъ стоила реформа, именно къ ней сводится все, что въ послёдніе два въка было сдълано цъннаго для національнаго существованія и развитія: громаднов расширеніе территоріи, пріобрѣтенной для разселенія и діятельности русскаго народа; распространеніе практическихъ знаній, которое помогало этой діятельности; политическое значеніе Россін въ средѣ европейскаго и азіатскаго сосѣдства; развитіе науки и литературы и проч.; было замъчено и то, что многое бъдственное въ нашей жизни оставалось отъ неполноты реформы, отъ реакціоннаго застоя и невѣжества, питавшихся воспоминаніями "самобытной" старины XVII въка. Но одно историческое явленіе, великой важности, мало обращало на себя вниманіе, —что новъйшия образованность и была именно могущественнымъ побужденіемъ и средствомъ къ достижению того національнаго самосознанія, которое одно можеть объщать полноту народнаго развитія-и представителями котораго покутаются теперь выставить себя ть самые, вто отрицается отъ Петровской реформы и клянеть принесенную ею образованность.

Изученія національныя, именно изученія народа и народности, съ цёлью научнымъ образомъ постичь характеръ и жизнь народа, какъ основу національности и государства, и указать истекающія изъ нихъ начала, особенности и современныя потребности общественнаго развитія—стали предметомъ вниманія ученыхъ и политиковъ только въ новёйшія времена европейской образованности; національно-политическія движенія съ конца прошлаго вёка сдёлали теперь эти изученія и предметомъ общаго интереса, и вопросомъ науки.

Исторія новѣйшихъ вѣковъ стала тѣснѣе и чаще сталкивать народы въ дружескихъ и враждебныхъ встрѣчахъ; политическая мысль государственныхъ практиковъ и теоретиковъ выходила за предѣлы своего народа, искала общихъ принциповъ и усматривала племенныя особенности; въ исторической наукѣ мало-по-малу выростала потребность дать раціональное объясненіе разбросаннымъ фактамъ исторін. Въ XVII-мъ вѣкѣ уже ставится вопросъ о философіи исторіи.

1\*

Восемнадцатый вѣкъ, при всемъ отвлеченномъ и космоцолитическомъ складѣ его общественныхъ теорій, встрѣтилъ въ исторіи вопросъ о "нравахъ", т.-е. другими словами, о племенныхъ отличіяхъ, о народности. Полигисторы, которыхъ было такъ много въ ХУШ столётін. стали обращать внимание на бытовыя черты, на народную старину. и дали начало тому археологическому и этнографическому собиранію, которое слагается въ нашемъ вѣкѣ въ правидьную науку. Вниманіе къ народнымъ массамъ выростало и изъ научнаго интереса, и изъ либерально-филантропическихъ теорій въка и предшествій романтизна, и изъ возникавшаго внутренняго политическаго броженія европейскаго запада. Усилившіеся протесты противъ стараго феолализма. укрѣпивъ политическое сознаніе въ "третьемъ" сословіи, пролагали путь и для "четвертаго", для идеи цёлаго народа, свободнаго и равноправнаго. Европейскія событія нашего вѣка дали этому движенію еще болье крыткое основаніе и расширили его идею до господствующаго принципа,-съ одной стороны національно-политическаго. съ другой демократическаго. Быстрое развитие вультуры и экономической дёятельности, сильныя столкновенія политическія потребовали вездѣ напряженія національныхъ силъ, которое еще ускоряло рость общественнаго инвнія и ст. нимъ демократическихъ стремленій: требовалось возвысить производительность народныхъ силъ и по необходимости расширить народныя свободы и просвёщение. Косвенное, но несомнѣвное вліяніе этого процесса оказалось у насъ въ освобожденін крестьянъ. Параллельно съ движеніемъ демократическимъ, шло движение національностей, которое обнаруживалось возбуждениемъ національныхъ стремленій даже у такихъ племенъ (какъ многія славянскія), котодыя уже не считались между живыми.

Это обращеніе въ идев народа въ области политической и общественной сопровождалось въ литературѣ необычайнымъ оживленіемъ, цвлымъ переворотомъ, который создалъ новыя направленія въ поэзік и рядъ новыхъ спеціальныхъ отраслей въ наукѣ. Такъ называемый романтизмъ былъ, въ извѣстномъ смыслѣ, демократической реакціей противъ аристократическаго псевдо-классицияма и велъ въ тому, чтобы дать въ литературѣ мѣсто почти нетерпимой дотолѣ народной жизни и народному творчеству. Романтическое движеніе, въ разныхъ оттѣнкахъ, охватило всю Европу. Литература измѣнялась въ содержаніи и въ формѣ; преобразовывался самый языкъ въ богатыхъ, обработанныхъ литературахъ въ книгу проникали не только народный языкъ, но даже провинціальныя нарѣчія. Въ сознаніе общества входили этимъ путемъ представленія, прежде незнакомыя литературѣ, элементы еще недавно презираемые; общество знакомилось съ народною жизнью лицомъ въ лицу, въ ея самыхъ

#### введение.

сврытыхъ слояхъ и закоулкахъ; поэзія находила здѣсь богатыя темы для мягкой, увлекающей идилліи и для потрясающей драмы и романа, питала общественное чувство благороднѣйшими внушеніями любви къ народу. Въ области науки интересъ къ народу произвелъ множество въ высокой степени любопытныхъ и поучительныхъ изысканій, которыя давали новый видъ исторіи и вносили новое пониманіе народной жизни въ общественное сознаніе. Таковы были изученія въ области исторіи, филологіи, этнографіи, антропологіи, миеологіи, языка, — какъ въ единичныхъ народностяхъ, такъ и сравнительно. Послѣднія десятилѣтія нынѣшняго вѣка принесли богатый научный матеріалъ, съ которымъ впервые становится доступнымъ внутренній смыслъ народной исторіи. Работа теперь въ полномъ разгарѣ, и новѣйшая наука ставитъ уже вопросъ о "народной психологіи".

Таково было европейское движеніе, какъ видимъ, еще весьма недавнее.

Съ извъстнымъ различіемъ въ частныхъ условіяхъ, параллельное движение въ освободительно-народнымъ идеямъ представляетъ и исторія нашей образованности со временъ реформы. Съ тёхъ самыхъ поръ, какъ реформа открывала новыя средства для ветшеяго государственнаго развитія силь русскаго народа и, покинувъ старую національную исключительность (въ чемъ и видять мнимую "измёну" народу), расширила (хотя часто только съ своими тесно утилитарными цёлями) притокъ образованія, - съ тёхъ поръ въ средё общественной возникаеть, въ дополнение. а иногда и въ противоположность или исправление внёшне-государственныхъ мёръ, и постоянно растеть самостоятельное стремленіе въ внутреннему національному сознанію, стремленіе усвоить и переработать новыя пріобрётенія науки въ пользамъ народной массы, въ ся возвышению умственному, нравственному и общественному. Какъ только образованность начала установляться, она старается освободиться отъ тёсныхъ утилитарныхъ рамокъ, какія ей обыкновенно ставились, изъ книжной схоластики направляется въ жизни и къ народнымъ интересамъ. Литература XVIII-го вѣка, построенная заново на иностранныхъ образцахъ, съ каждымъ шагомъ однако все болёе и болёе входить въ жизнь. становится выраженіемъ ся лучшихъ движеній, преобразовываетъ старый искусственный книжный языкъ вліяніями живой народной! рвчи и т. д.

Эта образованность прошлаго вёка, которую съ такимъ легкоимсліемъ обвинали въ отступничествё отъ народа, напротивъ, своими лучшими силами стремилась служить его просвёщенію, матеріальному и правственному освобожденію. Это была несомнённая историческая заслуза нашей образованности съ XVIII вѣка и донынѣ. Обвиненіе въ измѣнѣ, взводимое на нее, есть историческая клевета. И слѣдуетъ еще замѣтить, что эта задача, которую наша образованность прошлаго столѣтія ставила себѣ, была совершенно новая, гдѣ не было передъ ней стараго опыта и руководства. Московская Русь не дѣлала этого дѣла. Иной разъ приходилось встрѣчать и самыя серьезныя препятствія этому дѣлу, когда сама правительственная власть объ этомъ думала мало или прямо этому противолѣйствовала. Образованность XVIII вѣка начинала совершенно новое дѣло, всего чаще предоставленная самой себѣ, подъ Дамокловымъ мечомъ произвола.

> Насъ прервутъ иные негодующимъ замѣчаніемъ: какъ, древняя Русь не имѣла самосознанія, Русь, носившая въ себѣ ту глубину христіанской мысли, ради остатковъ которой только и существуетъ новая Россія; Русь, создавшая своей "національной" политикой единство народа и сильное государство, самобытное и не слушавшееся Запада; Русь, не знавшая "средостѣній"; Русь, чувствовавшая себя какъ одинъ человѣкъ противъ всякаго недруга, политическаго и религіознаго, противъ католичества и "культуры" Запада (вѣроятно уже тогда начавшаго прогнивать)? и т. д.

> Да, дъйствительно, древняя Русь и старая московская Россія не имъли того самосознанія, о иоторомъ мы говоримъ. Старая, до-Петровская Россія относительно Россіи новой представляеть то же различіе, какъ Европа среднихъ въковъ относительно новой Европы. Средневъковая Европа также имъла свое самосознаніе, какъ и древняя Россія, но это было самосознаніе совсёмъ иного рода—инстинктивное, не доконченное, какъ сознаніе ребенка или юноши сравнительно съ сознаніемъ человъка зрълаго или приходящаго въ зрълость.

> Начать съ того, что средневѣковая Европа, какъ и московская Русь, не были способны къ понятію народной ивльности, вслёдствіе феодальнаго, или подобнаго, порабощенія и безправности народныхъ массъ. Эти массы были рабочая сила, которая считалась только какъ сила матеріальная, но пренебрегалась въ общественномъ смыслѣ, точно низшая раса: о нравственномъ ихъ правѣ не могло быть рѣчи; онѣ шли туда, куда ихъ вели, дѣлали то, что приказывалось. То, что можно было назвать національной идеей, могло относиться только къ классамъ привилегированнымъ. Въ средніе вѣка и въ Европѣ, и у насъ національность была гораздо меньше сознаніемъ, нежели чувствомъ и инстинктомъ. Въ цвѣтущія времена католицизма едва ли не выше всего стояло въ этомъ представленіи чувство религіозное: западная Европа къ чужому ей міру относилась какъ "христіанство"

#### BBRAEHIE.

(cbrétienté) къ не-христіанству, именно къ византійской "схизм'в" и въ азіатскому магометанству; ся короли были "христіаннъйшіе" и люстодические". Древняя Русь такимъ же образомъ всего рёзче противополагала свое истинное православіе "поганой латыни" и "неверному бусурманству". Народность эмпирически опредёлялась языкомъ; но близость или даже полное единство народностей по языку не связывала ихъ, не внушала имъ политическаго стремления другъ въ другу, какъ части стремятся къ объединению въ цѣлое,-выше этого чувства стояло не только религіозное соображеніе (русскіе католяки или уніаты считались какъ будто совсёмъ не русскими, --даже и не въ средніе вёка католики французы истребляли своихъ протестантовъ, какъ враговъ), но даже просто политическая граница (завадный русскій, хотя и православный, быль для москвича "Литвой", а южные русскіе "черкасани"). Въ Руси до-татарской національное сознание цёлаго въ этомъ отношения было, пожалуй, яснёе, чъть во времена московскаго царства.

Другая черта неполноты національнаго сознанія была въ томъ, что національность сознавала себя въ тё вёка лишь въ одиночестве. в свонхъ исключительныхъ предёлахъ. Знали и противополагали себя только ближайшему сосёдству - всего чаще враждебно, вслёдстве старыхъ и новыхъ военныхъ столкновений, религиознаго различія; международное знакомство ограничивалось, кром'в дипломатическихъ сношеній, вёдомыхъ только власти, слабо развитыми торговние связями, и при ограниченности или полномъ отсутствіи снопеній культурныхъ и образовательныхъ, народы мало знали другъ друга и не опредълнии своей особности въ этомъ отношении, или опредъляли се только голымъ отрицаніемъ всего чужого... Для старой Россін все западно-европейское было безразлично "нёмецкимъ" или ,фражсяниъ": этотъ послёдній терминъ дожилъ отъ далекой древности до самаго конца XVII въка, не получивъ ближайшаго опрелыенія! Изъ этого "нёмецваго" и "фряжскаго" извёстны были лишь случайныя черты, и неизвёстны — главнёйшія; понятно, что старая національность не могла сознать себя относительно этого чуждаго чіра, где однако совершались великія созданія мысли и художественнаго творчества, -- которыя она должна была для своего собственнаго развитія (и послё чувствовала сама потребность) себё усвои-BATE ....

Народное сознаніе или представленіе народа о своей жизни не «тавались нензиšнвыми или тожественными и относительно быта поитическаго и общественнаго.

Обыкновенно говорится, что народъ самъ создаетъ формы своей государственности, и такимъ самымъ подлиннымъ и характеристиче-

скимъ созданіемъ русскаго народа считается въ славянофильской школѣ московское парство. Въ извѣстномъ смыслѣ эта теорія справедлива, но лишь въ цёломъ и широкомъ, а не въ частномъ смыслъ: англичанамъ отвѣчаетъ ихъ свободная конституція, туркамъ ихъ безобразная деспотія и т. п.; но, что, напр., соотв'єтствуеть французамъ. -- республиванское ли правленіе, которое они имъють теперь; наполеоновская ли имперія, орлеанская или бурбонская монархія и т. д.? Дёло въ томъ, что у народовъ, мало или совсёмъ не развивающихся, государственныя формы могуть оставаться неподвижны цёлыми вёками и поэтому считаться отвёчающими народному характеру и потребностямъ, ---такъ неподвижна турецкая деспотія; но формы европейскихъ государствъ не отличались вовсе этою неподвижностью, и сама англійская конституція, -- очень прочная потому, что еще съ среднихъ вѣковъ обезпечивала удачно нѣкоторыя общественныя свободы,-постоянно, однако, развивалась и донынѣ развивается по возрастающимъ требованіямъ времени. Европейскія общества пережили нъсколько весьма несходныхъ государственныхъ состояній; въ данное время, каждую временную форму государства приверженцы са считали, конечно, единственной соотвётствующей характеру страны и народа. Въ наше время мы видимъ, что формы самыя естественныя, какихъ слѣдовало бы ждать по здравому смыслу, какъ объединеніе Италін, достигаются только теперь послё тысячелётней исторін, между твиъ тридцать лёть назадъ, не далёе, считались совершенно естественными безсмысленный деспотизмъ въ Неаполё, папа съ французскими войсками въ Римѣ, австрійцы въ Миланѣ и Венеціи, и т. д. Наша исторія знаеть не одну форму государственнаго быта: быть федеративныхъ земель, въчевыя народоправства, великія княженія, московское единовластительство по образцамъ византійскому и ордынскому, одно время съ полу-независимой јерархјей, имперію съ бюровратическимъ управленіемъ и крѣпостнымъ народомъ, имперію съ поставленными задачами широкой общественной реформы... Это быль историческій процессь, гдѣ отдѣльный моменть выражаль только наиболье настоятельныя потребности данной эпохи или преобладаніе того или другого общественнаго слоя,---и могъ бы считаться выраженіемъ цёлой національной бытовой иден лишь настолько, насколько удовлетворялъ потребностянъ цивлано народа. Могла ли считаться такой окончательной формой та, которая правила восточнымъ деспотизмомъ и основала крѣпостное рабство народа? Очевидно, что московская форма государства и общественнаго быта была форма историческая и твиъ самымъ временная; возвращение къ ней можеть быть мечтой или необузданнаго политическаго фанатизиа, или простого невѣжества. Эта бытовая форма не кожеть слѣдовательно счн-

#### BBEARHIE.

таться и самынь поддиннымъ выраженіемъ русскаго народнаго характера, русской національности. Притомъ бытовыя и политическія формы создаются не однимъ исконнымъ характеромъ и волей народа,-предполагая, что они остаются неизивны,---но вивств и принудительными внёшними условіями, противъ которыхъ народъ иногда физически безсиленъ. Эти принудительныя условія являются не только отъ столкновеній съ другими племенами (какъ у насъ татарсвое иго и т. п.), но и въ самой внутренней жизни народа; извёстная діятельная доля племени, предпріимчивые внязья съ завоевательной дружиной бывали, конечно, порождениемъ народа, и масса, принявшая созданный ими порядокъ, подтверждала этимъ, что въ данную минуту не могла бы создать дучшаго подядка; съ течениемъ времени, при этой невозможности, масса покорно привыкаеть къ возникшей формѣ и. въ ограниченномъ горизонтѣ своихъ понятій, смотрить на нее фаталистически; сама она и ся теоретики наконецъ принимають ее какъ илеалъ. Но и это теоретическое представление не совсёмъ верно съ фактами: создание государствъ не обходится безъ насилия. Нѣкоторые изъ нашихъ историковъ похвалялись, что когда европейскія государства основывались завоеваніемъ, наше было основано призваніемъ; они забывали только, что преемники призваннаго на свере Рюрека завоевивали (и даже "примучивали") остальною русскую землю. Насиліе, вѣроятно, въ нѣкоторыхъ случаяхъ было ненабъжно, для того, чтобы, хотя противъ воли извёстныхъ частей племени, объедннить его для визшией охраны цёлаго; вёроятно также, что въ другихъ случаяхъ насиліе было произвольно, т.-е. не нужно; но въ концё концовъ оно всегда укрёпляеть особые эгоистическіе интересы, династій, привилегированныхъ классовъ. Тѣ же историки похвалялись, что у насъ не было западныхъ сословій; западныхъ феодаловъ дъйствительно не было, но съ первыхъ шаговъ нашей исторіи было привилегированное боярство, служилый классъ, который сталь наконець для народа такимъ же землевладѣльцемъ и рабовладвльцемъ, какъ западный феодалъ... Искать въ подобныхъ явленіяхъ выраженій подлиннаго народнаго духа, обязательныхъ притожъ и для дальнъйшей исторіи народа, было бы странно.

Татарское нашествіе было громаднымъ фактомъ въ исторіи русской народности. Многіе изъ нашихъ историковъ (славянофилы, Соловьевъ) утверждали, что оно было только визшнимъ игомъ, которое не коснулось глубины народнаго существа; теперь, кажется, начинаютъ думать, что коснулось. Татары не вибшивались во внутренція дёла, не трогали, даже ограждали церковь; русскій человѣкъ не переставалъ считать татарина "поганымъ" по преимуществу; но не даромъ обошлись поёвдки князей въ орду, присматриванье татар-

#### вбедение.

скихъ нравовъ и порядковъ; потомъ московскіе князья въ союзъ съ татарами, и подкупая ихъ, дълали первые опыты знаменитаго "собиранія"; эти союзы и потомъ покореніе татарскихъ царствъ ввели въ русскій высшій классъ цѣликомъ настоящихъ татаръ, князей и царевичей: стали входить даже иные татарскіе обычан. Московское единодержавіе было—деспотія съ очевидно восточнымъ характеромъ, полувизантійскимъ, полу-татарскимъ.

Московская форма, русская въ XV—XVII вѣкахъ, была нисколько не похожа на до-татарскую форму, которая въ свое время, до XV вѣка, была также самою русскою. Способъ объединенія государства былъ насильственный, и было бы чрезмѣрнымъ оптимизмомъ думать, что это насиліе уничтожило въ присоединяемыхъ земляхъ только одно негодное, исторически отжившее, и вводило только одно превосходное, исторически благодѣтельное. Довольно указать двѣ черты московской формы.

Она истребляла преданія и обычаи народнаго самоуправленія: государство было выстроено на настоящемъ врепостномъ праве, и подданный не даронъ назывался "холопомъ"-онъ былъ имъ въ двиствительности: московское управление было "московской волокитой"; церковь XVII-го въка примънила тоже деспотическое начало къ дъламъ народной въры. Понятіе о единомъ царствъ покупалось дорогою цёною. Порабощеніе личности было полное; необходнишиъ слёдствіемъ была порча правственная, упадовъ личнаго достоннства, въ приказномъ людѣ-всеобщая подкупность, самоуправство со всѣми низшими, униженность передъ высшими и т. п. Но и "цёльность" не была достигнута вподнѣ: народъ протестовалъ противъ насилія быствонь отъ государства на окранны въ казачество, разбойничествомъ, которое дошло до эпическихъ размѣровъ въ дѣяніяхъ Стеньки Разина, составившихъ, вмёстё съ другими подобными, цёлый особый циклъ народной поэзіи, ксторая здёсь очень расходилась съ государственными идеями Москвы. Въ то же время расколъ отрекся отъ государственной церкви, бъжалъ въ лёсныя дебри и въ теченіе двухъ въковъ велъ свою отдъльную жизнь, не сообщаясь съ государствомъ.

То просвѣщеніе, хотя скромное, какимъ владѣла древнян Русь, въ Москвѣ упало. Писатель, котораго мудрено упрекнуть въ недостаткѣ любви къ русской старинѣ, посвятившій, труды всей жизни на ея изслѣдованіе, г. Буслаевъ, нарисовалъ мало привлекательную картину московскихъ нравовъ съ большою примѣсью татарщины, и московской бѣдной книжности въ сравненіи съ той оживленной дѣятельностью, какая еще жила и развивалась въ старобытномъ Новгородѣ. Но дни Новгорода были сочтены... Скудость знаній заставила Москву еще въ XVI столѣтіи, даже для дѣлъ церковнаго ученія.

Digitized by Google

обратиться въ помощи православнаго иноземца, грека Максима, какъ позднве понадобились для капитальнаго, предпринятаго тогда дбла.исправленія искаженныхъ невёжествомъ внигъ, --- силы малорусской кіевской школы. Для прикладного научнаго знанія всякаго рода пришлось еще съ XV въка прибъгать къ усиленному вызову иноземцевъ, населившихъ въ Москве целую немецеую слободу. Не то, чтобы въ высшенъ влассъ и въ самонъ народъ не было влеченія къ книжному ученію, но государство и ісрархія, присвоившія себъ право думать за всёхъ, не считали нужнымъ позаботиться о правильной школё (до основанія славяно-греко-латянской академія, которан сама была исключительно схоластической); своихъ людей ученихъ или образованныхъ (промъ вызываемыхъ малоруссовъ) не было,били только книжные начетчики, самоучки, бывалые люди. Мысль до того отвыкла работать, что само религіозное ученіе сводилось на витинее благочестие, и наподно-церковный расколь не умбль иначе одредёлить своихъ желаній, какъ защитой буквы.

Московская форма, слагавшаяся въ ХУ-ХУШ столётін, наконець возобладала въ различныхъ сторонахъ народной жизни; но видёть въ ней законченное политическое выражение русской народности, полагать, чтобы даже въ тв ввка и въ этой формъ народъ вполнъ висказалъ свое самосознание, -- есть историческая ошибка. Напротивъ, нать ны зам'вчали, это была временная, переходная форма народной жизни, и столь грубая, что пришлось бы отчаяться во всякой способности русскаго народа въ историческому развитию, еслибы приведенное митие оказывалось правдой. Московская форма, напротивъ, подавляла исконныя черты бытового русскаго склада, начала народнаго самоуправленія, первая связала народную жизнь приказнымъ чиновничествомъ, крепостнымъ правомъ, отсутствиемъ всякой заботы о школѣ. Высшіе влассы были върными слугами той формулы, воторая должна была выражать національную сущность (и на дёль вовсе ея не обнимала), потому что этой службой охраняли свой собственный интересь и свое господство надъ порабощенными народными массами; но люди независимые и просвёщенные бёжали изъ отечества, какъ кн. Курбскій. Народъ подчинялся и жилъ въ умственной дремоть, мышая христіанскую религіозность съ воспоминаніями стараго языческаго преданія, создаваль себь фантастическое представление о библейскомъ властителѣ, подкрѣпляя его реальнымъ, но весьма неточнымъ соображеніемъ, что этоть властитель-единатвенная гроза на его угнетателей, и рядомъ съ этимъ въ своей собственной поэзін идеализируя Стеньку Ризина, превращая древняго Илью Муромца въ казачьяго атамана. Эти два слоя были раздёлены почти не меньше, чёмъ позднёе общество XVIII вёка отдёлялось отъ народа; старый высшій классъ имѣлъ, правда, съ народомъ одну почву въ понятіяхъ церковныхъ (исключая раскола) и почти одно невѣжество, но въ общественпомъ смыслѣ точно также считалъ народъ за безправную и служебную массу. Довольно единодушно было подъ конецъ московскаго періода, кажется, одно отрицательное представленіе: недовѣріе, даже ненависть ко всему иноземному, которыя развиваются у всѣхъ народовъ, принудительно открываемыхъ своимъ режимомъ отъ общенія съ другими народами и отъ науки. Эта крайняя исключительность, эта суевѣрная боязнь всего иноземнаго, эта подозрительность къ наукѣ, какъ дѣлу сомнительному и едва ли не бѣсовскому, была вовсе не вѣнцомъ чисто русской самобытности, а только прискорбнымъ наслѣдіемъ тяжелой исторіи, слѣдствіемъ и вмѣстѣ новой причиной невѣжества.

Если такимъ образомъ формы не остаются неизмѣнны, подвергаясь вліянію многоразличныхъ историческихъ условій, и въ извёстныхъ случаяхъ перестаютъ удовлетворять потребностямъ инълано, то съ другой стороны не остается неизибннымъ и такъ-называемый "исконный" народный характеръ, изъ котораго ихъ производять. Какъ въ одну данную минуту народъ въ разныхъ областяхъ, съ мёстными и историческими особенностями, представляеть различныя, иногда чрезвычайно рёзкія варіаціи типа, такъ вѣка исторіи, счастливые или бъдственные, спокойные или бурные, свободные или рабскіе, просвѣщенные или невѣжественные, налагають на народность свой отпечатокъ, болте или менте глубокій, или совершенствуя ее, или нанося ей порчу, во всякомъ случав видоизмвняя, давая новыя черты характера, новыя понятія я потребности. Отсюда и необходимость развитія новыхъ формъ... Лучшее, здоровое можетъ пережить, но можеть и не пережить историческихъ испытаній, и если оно бывало заглушено, не высказывалось потомъ, это не значить, чтобы его не было прежде, и что оно не могло бы ожить при новыхъ условіяхъ.

Что московская государственная и бытовая форма не была ни полнымъ и правильнымъ выраженіемъ русской народности, ни окончательнымъ плодомъ народнаго самосознанія, объ этомъ самымъ знаменательнымъ образомъ свидѣтельствовала Петровская реформа. Что Петръ не былъ, какъ иные думали, выродкомъ изъ своего народа, а былъ именно его характернымъ и геніальнымъ дѣтищемъ, въ этомъ не сомнѣвается никто, не потерявшій историческаго смысла. Его дѣятельность стала энергической реформой, часто безогляднымъ отрицаніемъ старыхъ идей и порядковъ, именно потому, что онъ, воплощая и сосредоточивая въ себѣ исторически созрѣвшія потребности цюлой народности, вооружался противъ тѣхъ сторонъ прежняго быта, которыя связывали матеріальныя и умственныя силы народа, останавливали ихъ развитіе, —и чёмъ упорнёе были старыя преданія, тёмъ упорнёе онъ шелъ противъ нихъ. Съ него начинается новёйшій періодъ русскаго національнаго самосознанія.

Задачи были громадны. Народъ долженъ былъ прежде всего установить свое внёшнее политическое бытіе, и этой задачь Петрь Великій отдаль большую долю своей дівятельности. Другой заботой его было водворить въ Россіи европейскія знанія, но, какъ ни высоко цёниль онь самое знаніе, какь силу, поднимающую людей изь тымы невёжества, эта забота руководима была прежде всего утилитарными цёлями государства. Непосредственно, положение самого народа не облегчилось при Петрѣ, напротивъ, тягости еще возросли, крѣпостное право усилилось, -- то время вообще не задавало себѣ этого вопроса, даже въ концу столётія освободительная французская философія считала еще народную массу грубой служебной силой; -- но, несмотря на то, нравственному вліянію Петровской реформы слёдуеть приписать одинъ изъ главныхъ толчковъ къ тому внутреннему общественному-и уже гораздо шире сознательномудвижению умовъ, которое развивало понятие нравственной обязанности служенія обществу, и къ концу XVIII въка пришло къ убъжденію о необходимости освобождения. "Работникъ на тронъ"; царь, пишущій и печатающій книги для образованія народа; царь, рёзко отрицающій отжившія преданія, -- это было нічто невиданное. Образованность. начинавшаяся подъ такими впечатлёніями, получила опору въ могущественномъ примъръ, и при всъхъ, часто непреодолимыхъ, трудностихъ она не отступала и продолжала дъло Петра. Государственная задача велась правительственною властью; образованность бросила корни въ самомъ обществъ и уже съ первыхъ шаговъ поставила вопросъ-о народъ.

Образованность XVIII вёка начинала совсёмъ новое дёло, котораго не готовила московская Россія. Дёйствительно, то, что можно было назвать въ XVII-мъ вёкё подготовленіемъ реформы, было отрывочно и безсвазно; въ литературё, нёкоторыя новыя стремленія, навёянныя кіевскими учеными, были слишкомъ случайныя и слишкомъ схоластическія. Первая свётская школа является съ XVIII вёка и съ ней первыя начала настоящей не-схоластической науки; непосредственныя, хотя на первое время и нечастыя, связи съ западнымъ образованіемъ положили прочныя основанія научному интересу. Движеніе было еще въ зародышё, но шло уже по совсёмъ иному пути: вмёсто богословскаго направленія прежвняъ кинжниковъ, вмёсто первобытно-эпическаго міровоззрёнія народной массы, новая образованность принимаеть-и не могла не принять-направление научнаго раціонализма и критики. Литература получаеть совсёмъ иной видь и характерь содержанія. Старая литература, оффиціально признанная ученость и книжность, состояла почти исключительно изъ церковной письменности и архаической лётописи и велась на искусственномъ языкё, который давно уже становился народу чуждымъ; письменность на живомъ языев народа, или болёе близкомъ къ народному, состояла въ легендё и повести, попадавшихъ на бумагу только въ качестве развлечения и забавы для любителей; поэзія чисто народная преслёдовалась со временъ введенія христіанства, сначала прокливаемая какъ поганое язычество, позлнѣе осуждаемая какъ грубая потвха, недостойная книжнаго человѣка, и до конца XVII-го вѣка не дала почти никакихъ ростковъ личнаго творчества. Новая литература, подъ тёсеёйшимъ вліяніемъ западно-европейскимъ, вносила новое содержаніе съ новыми формами и заговорила новымъ языкомъ. Ея содержаніемъ стало, во-первыхъ, усвоеніе идей европейской образованности въ переводахъ и собственныхъ произведенияхъ; во-вторыхъ, изображеніе русской действительности съ точки зрёнія новыхъ пріобрётенныхъ знаній. Послё стараго періода, который зналь почти только одну народную поэзію, не получавшую места въ книге, и одни сухіе зачатки школьнаго стихотворства, въ новой литературѣ впервые является художественное личное творчество, которому предстояло потомъ такое быстрое и блестящее развитіе; съ другой стороны, также почти впервые возникаеть вритический взглядъ-необходимое орудіе, которымъ ножетъ быть достигнуто дъйствительное самосознание и отдёльной личности, и общества. Этими двумя данными будущность литературы была определена. Въ языке новая литература такимъ же образомъ оставила старый условный, полу-церковный языкъ, и все больше приближалась къ живой ричи общества и народа.

Съ этого времени идеть совсёмъ новый рядъ явленій внутренней національной жизни. Характеръ власти и положеніе подданныхъ не измёнились: монархія Петра Великаго была деспотія, въ суровости не уступавшан XVI – XVII вёку (отъ которыхъ эта суровость и была унаслёдована), но она была своего рода просвёщенной деспотіей, и это имёло громадное нравственное вліяніе. Петръ Велькій требовалъ ученья и службы отъ лёниваго и тунеяднаго боярства; давалъ къ этому средства; объяснялъ свои взгляды и планы, отбросилъ условный языкъ прежняго времени и говорилъ реальнымъ и нагляднымъ языкомъ дёла, и у него тотчасъ явились ублъжденные приверженцы. Умственный горизонтъ общества чрезвычайно разширился; съ устраненіемъ прежней національной исключительности, съ притокомъ иностранныхъ ученыхъ людей и книгъ, съ увеличеніемъ знаній,

#### введение.

явилась возможность сравненія и критики; успёхи внёшней политики, блестящее подтвержденіе заботь о флотё и арміи, торжество надъ Карломъ XII дали удовлетвореніе національной гордости; передъ обществомъ открывались, какъ никогда прежде, внёшнія и внутреннія дёла государства, и впервые съ московскихъ временъ возникаетъ дёйствительное національное самосознаніе, опирающееся на знаніи, правда, еще въ зачаточной степени, но опредёленное.

Новая образованность, поставленная подобнымъ образомъ, не могла не возвысить своихъ интересовъ до интересовъ всенародныхъ. И дъйствительно, какъ мы выше замъчали, она отремится къ распространению знаний въ обществъ, къ изучению страны и народа, болѣе и болѣе сближается съ интересами народной массы, наконецъ, является защитницей ея человъческихъ и общественныхъ правъ. Если въ наше время потребность въ изучении народа, стремление къ распространению просвъщения въ его средъ, къ его материальному, нравственному и умственному освобождению, становятся сознательной обязанностью всякаго серьезно мыслящаго человъка, и во имя этой цъли ведется столько ревностной и плодотворной работы, — то въ этомъ сказывается только послъдний результатъ тъхъ началъ, которыя положены были реформой, и тъхъ трудовъ, которые предприняты были впервые образованностью. XVIII въка и съ тъхъ поръ непрерывно продолжались.

Матеріаль этнографіи—народно-поэтическія воззрѣнія и обрядовый быть. Изученіе ся—путь въ опредѣленію "народности". Обзоръ ся исторіи, въ которому приступаемъ, есть вмѣстѣ обзоръ успѣховъ народнаго самосознанія.

- ....





•

٠

.

# ГЛАВА І.

#### Общій обзоръ изученій народности и результать ихъ въ современныхъ понятіяхъ.

Факты, въ которыхъ сказалось стремленіе новаго образованія къ изученію народности и вийстй къ поднятію положенія народной массы,—словомъ, къ достиженію дййствительно цйльной, сознательной національной жизни, къ тому, что называется народнымъ самосознаніемъ,—эти факты разсйяны по всей исторіи нашего просвёщенія послёднихъ двухъ столётій. Мы не будемъ останавливаться на тёхъ внёшне-политическихъ и внутреннихъ государственныхъ событіяхъ, которыя возбуждали національный инстинктъ и тёмъ прямо или косвенно дёйствовали и на это образовательное движеніе, и соберемъ только указанія о томъ спеціальномъ научно-литературномъ стремленіи къ изученію и возвышенію народности, которое до сихъ иоръ слишкомъ мало оцёняли въ нашей исторіи прошлаго вёка, да и нынёщняго.

Это движеніе шло изъ одного источника, въ двухъ отдёльныхъ, но близкихъ направленіяхъ: во-первыхъ, въ постоянно разширявшемся фактическомъ изученія народа въ разныхъ отношеніяхъ--историческомъ, этнографическомъ, экономическомъ, нравственно-общественномъ; во-вторыхъ, въ также постоянно возраставшемъ стремленія приблизить литературу къ непосредственной дёйствительности, примѣнить пріобрётаемыя отъ западной науки и литературы знанія и нравственныя идея къ русской жизни, дать литературному языку, дотолѣ искусственно-книжному, болѣе живой народный характерь, ввести въ литературу самую жизнь народа и ся интересы.

Если им буденъ искать стимулъ, который возбуждалъ это движеніе, то найдемъ, что онъ былъ не иной какъ накопившаяся въ

HCT. STHOPP.

Digitized by Google

русскомъ народѣ (и высказавшаяся въ извѣстномъ его слоѣ) потребность просвёщенія, анализа, совершенствованія, тоть инстинить цивилизація, который быль свойствень русскому надоду, какь европейскому, а не азіатскому, и который въ теченіе многихъ вёковъ или находиль только скудную пищу и принималь слишкомь одностороннее и узкое направленіе, или даже совсёмъ заглушался, а съ конца XVII-го и начала XVIII-го въка нашелъ себъ прочную опору въ европейской наукь. Понятів науки было совершенно неизвёстно старой русской жизни, мысль которой строилась исключительно на авторитетв и преданія: бывали и тогда столвновенія мивній, споры политические, церковные, но только въ предблахъ этого авторитета; у насъ "не было инквизиціи", но еретиковъ жили точно также. если они выходили изъ этихъ пределовъ; вероятно, жгли бы и ученыхъ. еслибы только они были. И теперь наука не явилась вполнѣ свободною; но она была названа, за нею признано было право существованія, подъ извёстными условіями она восхвалялась какъ образование человъческаго разума и какъ государственная потребность, и дъйствительно уже на первыхъ порахъ вносила въ умственную жизнь новую, неизвѣстную прежде силу-критическій анализь. Разъ допущенный и воспринятый, онъ долженъ былъ развиваться самъ собою и все сильнѣе; это была, съ одной стороны, разлагающая, но съ другой великая созидающая сила.

Въ спорахъ о значении Петровской реформы (то, что они еще тянутся доныні, не говорить объ особыхь успёхахь нашего просвъщенія и показываетъ, что начала, выставленныя реформой, еще не закончили своего примёненія въ русской жизни), обвиняемой въ измвив "народнымь началамь", часто забывалось это обстоятельство, а оно весьма существенно. Приходять въ негодование отъ нарушенія стародавнихъ обычаевъ (которые, по справедливости, неръдко были въ самомъ дёлё олицетвореніемъ застоя и невёжества, пріобрётенныхъ изъ Азіи), но надо было, наконецъ, подумать объ удовлетворении потребностей ума и здраваго смысла русскаго народа. Вновь появившаяся наука не могла не произвести внутренняго и визшняго, бытового разлада; она разлагала много старыхъ понятій, но давала основания для новыхъ, логически болёе сильныхъ. Проклинають отделение образованныхъ классовъ отъ народа,---но социально оно началось давно, и степень отдёленія увеличивалась приниженнымъ положеніемъ народа и невъжествомъ, которое даже до послъдняго времени намбренно поддерживалось, конечно, не въ духв просвъщенія, на которое указывала реформа. Недостатокъ образованія, доходящій до полнаго невѣжества въ обыденныхъ предметахъ знанія,--отъ чего бы ни происходилъ,--не можетъ мириться съ понятіями научнаго происхожденія, было ли оно близкое или отдаленное. Вопросъ объ уничтоженія этого раздёленія рёшается тёмъ, что не должно оставлять народъ въ состоянія полу-дикаго невёжества; и только выйдя изъ этого состоянія хоть нёсколько, народъ можетъ подать свой голосъ въ этомъ дёлё, и раздёленію, какъ оно есть донынё, кожеть быть положенъ конецъ.

Исторія нашего общества съ XVIII въка представляеть постоянный рость образованности и по содержанію, и по распространенію; виъсть съ твиъ-рость народныхъ изученій.

Первые проблески сознательнаго критическаго отношения къ государственной и народной жизни встрёчаются въ еще XVII вёкё у писателей, которымъ болье или менее были близки интересы просвъшенія. Таковъ былъ Котошихинъ въ своей книге о Россіи; полурусскій Крижанниъ, ужасавшійся господствующаго въ Россін невѣжества; человѣкъ изъ народа, Посошковъ, который, не выходя изъ преданій, чувствоваль, однако, необходимость науки. При Петрь, вопросъ науки, хотя всего больше въ утилитарныхъ примъненияхъ. поставленъ былъ прямо, и основание Академии наукъ въ Петербургъ было въ этомъ отношении фактомъ великаго значения. Академия была витсть ученымъ и учебнымъ учрежденіемъ; тавъ вакъ скоихъ ученыхъ еще не было, то для основанія дёла приглашаемы были ученые иностранцы, въ чися воторыхъ были званенитыя европейскія имена (Эйлерь, Бернулли, Делиль, Байерь, Шлёцерь и друг.), и это нивло свое вліяніе въ обществе, которому нужно было учиться уважать научное знаніе. Позднёе, Академія стала черезъ мёру нёмецкой, но и при этомъ не осталась безъ великаго благотворнаго вліянія на русское просвъщеніе, — она приняла и образовала многихъ руссвихъ ученыхъ: въ средъ ся дъйствовалъ Ломоносовъ, въ ся кругѣ воспитались Крашенинниковъ, Лепехинъ, Озерецковскій, Румовскій и пр.; въ ней примывали и находили въ ней опору люди съ научными интересами, но въ ней не принадлежавшие (Рычковъ, Татишевъ, Крестининъ и пр.); вообще она была представительствомъ науки, и для грубыхъ правовъ прошлаго въка "де-сіянсъ академія" была по врайней мёрё "вёдомствомъ", гдё наука ниёла свое оффиціальное мёсто и право.

Дѣятельность Академіи въ той области, о которой говоримъ, обнаружилась различными способами. Въ академіи началась первая строго научная разработка русской исторіи—могущественное орудіе національнаго самосознанія. Коль, Байеръ, Миллеръ, Шлёцеръ, Стриттеръ, позднѣе Кругъ, Лербергъ.—и особенно Шлёцеръ,—несомиѣнно приготовили дорогу Карамзину, не только непосредственными результатами своихъ изслѣдованій, но и еще болѣе своей исторической

2\*

критикой: ихъ методъ изслъдованія приносиль къ намъ прямо тѣ пріемы, которые европейская наука выработывала долгими въками критическаго труда. Шлёцеръ и въ своей собственной литературѣ былъ однимъ изъ первостепенныхъ представителей исторической критики; въ той же мѣрѣ его научная сила сказалась въ примѣненіи къ русской исторія. По выраженію Погодина, вызовъ Шлёцера былъ "настоящее событіе въ русской исторіи или, по крайней мѣрѣ, въ ея критикѣ: Шлёцеръ, какъ Цезарь, пришелъ, увидѣлъ, побѣдилъ!" Его восторгъ передъ Несторомъ, восторгъ, какого до тѣхъ поръ не высказалъ никто изъ самихъ русскихъ, безъ сомиѣнія многимъ внушилъ интересъ и уваженіе къ своей древности.

Въ связи съ этимъ шла другая работа, въ высокой степени важная для нашей исторіографіи-собираніе летописей и вообще историческихъ источниковъ. Здёсь глубокаго уваженія заслуживаеть неустанная двятельность Герарда Фридриха Миллера, который былъ въ этомъ отношения предшественникомъ Новикова и Археографической экспедиціи. Это была опять работа совершенно новая. Старая московская Россія по-своему заботилась о русской исторіи, но у людей того времени выходила только огромная, но грубая компиляція: такіе труды, какъ Никоновская лётопись, составлялись механически, въ тонъ же родѣ, какъ дѣлались лѣтописные своды въ XI---XII столѣтіи. Теперь самая задача историческаго знапія была поставлена совершенно иначе и рядомъ съ вритической разработкой древней русской исторіи шло собираніе и изданіе историческаго изтеріала, летописей, автовъ и т. д. Работа опять начата была при Академіи: еще въ 60-хъ годахъ прошлаго въка изданъ былъ Радзивиловскій или Кенигсбергскій списовъ Нестора (принадлежавшій нёкогда кн. Радзивиллу и находившійся въ Кенигсбергь, откуда быль вывезень въ Семильтнюю войну), до изданій Археографической Коммиссіи служившій главнымъ источникомъ для древняго періода; издана была Шлёцеромъ "Русская Правда"; изданы памятники старой исторической работы, какъ Никоновская лётопись, Стеценная книга и проч. Многочисленные авты, собранные Миллеромъ, онъ помъщалъ въ СВОНХЪ изданіяхъ, въ "Вивліоникъ" Новикова, въ изданіяхъ "Московскаго Вольнаго Собранія", и даже до послёдняго времени матеріалы, собранные имъ во время 10-лѣтняго пребыванія въ Сибири (1733-1743), печатались въ изданіяхъ Археографической Коммиссіи. Заботами Академіи, именно Миллера, изданы были прежніе историческіе труды, напримёръ, "Россійская исторія" Татищева, его же "Судебникъ царя Іоанна Васильевича"-уже послѣ смерти автора; "Ядро россійской исторіи" Манкіева (Хилкова), "Географическій Лексиконъ россійскаго государства" Полунина и др. Діятельный

Миллеръ, потрудившійся какъ немногіе и послё него для русской исторіи, обратилъ вниманіе на м'встную исторію: кромѣ "Сибирской исторіи", имъ начатой и по его матеріаламъ конченной академикомъ Фишеромъ, онъ сдёлалъ н'всколько описаній подмосковныхъ городовъ и монастырей, и т. п.

Оть Академіи идеть въ прошломъ столѣтіи рядъ другихъ ученыхъ предпріятій — путешествій для изученія Россіи въ естественноисторическомъ и этнографическомъ отношеніи. Это были опять первые въ своемъ родѣ труды, богатые результатами и по прямымъ полезнымъ указаніямъ о характерѣ и экономическихъ средствахъ разныхъ враевъ Россіи, и потому, что они опять возбуждали научные интересы по отношенію къ государству и народу и воспитывали общественное самосознаніе. Съ описаніями страны, ся естественныхъ произведеній, являются здѣсь начатки этнографическихъ наблюденій о русскомъ народѣ и инородцахъ, сообщаются указанія археологическія и т. п. Назовемъ имена Гмелиновъ, Крашенинникова, Палласа, Лепехина, Озерецковскаго, Георги, Фалька, Гильденштедта и пр.

Къ дѣятельности Академіи относится и основаніе перваго журнала ("Ежемѣсячныя Сочиненія", Миллера).

Все это возбуждало интересъ къ наукъ, указывало необходимость изученія страны и народа, открывало въ исторіи вмъсто безсвязнаго ряда событій, какимъ она представлялась прежде, послѣдовательный ростъ государства въ его отношеніяхъ съ другими народами, въ событіяхъ научало замѣчать проявленія національнаго характера.~

Вліяніе европейской науки, ся точекъ зрвнія и прісмовъ очевидно; оно шло и отъ дъйствовавшихъ въ Россіи немецкихъ ученыхъ, и отъ путешествій русскихъ за границу, и отъ европейской литературы. Новымъ сильнымъ проводникомъ европейскаго знанія сталь (съ 1755) Московский Университеть. Здёсь, какъ и въ Академии. недостатовъ людей заставилъ въ первыя десятилетія прибегнуть къ приглашению иностранныхъ ученыхъ, опять по преимуществу нѣмцевъ. Притовъ свёдёній по всёмъ отраслямъ науки, особенно гуманистическимъ и государственнымъ, и зд сь оказывалъ свое дъйствіе, возвышая уровень вравственно-общественныхъ понятій; но кромѣ того, въ средѣ самихъ иностранныхъ ученыхъ находились люди, дававшіе благотворныя указанія для изученія русской старины и народности, -- люди, находившіе въ Россіи второе отечество и полагавшіе усердный трудъ на его изучение. Назовемъ Маттеи, описавшаго древнія греческія рукописи Синодальной библіотеки; многосторонняго ученаго Буле; профессора Баузе, который составиль съ знаніемъ дъла замъчательное собрание рукописей и древнихъ предметовъ,это собрание, сгоръвшее въ пожаръ 1812 года, заключало въ себъ настоящія драгоцённости, по отзыву знающихъ археологовъ, которые его видёли <sup>1</sup>). Модныя теперь нападки на "европейничанье" (котораго именно въ XVIII вёкё было гораздо больше, чёмъ въ нашемъ) забываютъ, что среди нескладныхъ примёровъ, какіе были неизбёжны при полу-образованности (а для настоящей образованности государство дёлало слишкомъ мало), дёятели европейской науки сдёлали тогда много самаго настоящаго добра, полагали благороднёйшія усилія на пользу призывавшей или усыновлявшей ихъ страны, и могли сдёлать это только въ силу своего европейскаго образованія. Результатъ, полученный изъ этой дёятельности иноземцевъ въ Россіи или вообще изъ европейской литературы, —было благотворное возбужденіе умственной жизни въ русскомъ обществё, и только на этомъ пути возможно было достигнуть здраваго развитія государственнаго и народнаго.

Время Цетра произвело сильное впечатление на умы, и уже вскорь это характеристически выразилось въ деятельности Ломоносова, который послё Петра быль, вёроятно, величайшних русскимъ умомъ XVIII-го столѣтія. Къ Ломоносову не осмѣливались касаться клеветы на наше подчинение европейской образованости; нежду твиъ Лононосовъ былъ именно поливйшимъ представителемъ европейскихъ вліяній,—какъ нарочно, человѣкъ изъ самой подлинной народной среды, но великій почитатель реформы и европейскаго знанія. Онъ равно былъ дёятелемъ чистой науки, и старался въ разныхъ отрасляхъ примънать ее въ русской жизни; образование его было чрезвычайно разносторонне, --- въ философіи ученикъ Вольфа, естествоиснытатель, онъ ищетъ и законовъ русскаго языка, лишетъ русскую исторію и заботится объ "изученіи нѣдръ нашего отечества", о "разиноженін и сохраненін россійскаго народа". Эти заботы были естественнымъ внушениемъ образования, которое именно вооружало умъ просвъщеннаго человъка средствами разумнаго служения своему отечеству и народу: это образование не казалось Ломоносову "чужимъ", а такимъ, къ какочу долженъ бы былъ стремиться каждый разумный человёкъ, желающій своему отечеству пользы.

Старшій современникъ Ломоносова, Татищевъ, имѣетъ заслуженное имя въ исторіи нашей литературы и образованія, какъ авторъ "Исторіи Россійской", перваго опыта цѣльной (впро юмъ, недоконченной) исторіи, писанной до Миллера и Шлёцера, но подъ вліяніемъ новыхъ попятій, плода тридцатилѣтнихъ трудовъ. Его ученіе пришлось въ разгаръ реформы и было, по обычаю, спеціально-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нѣкотория цитаты изъ него въ "Исторіи" Карамвина; теперь извѣстенъ только каталогь этого собранія.

техническое; два года онъ учился въ Германія; не бывши гуманистомъ, онъ зналъ славнѣйшія произведенія философско-политической интературы, тогдашней и болѣе ранней, отъ Макіавеля и Пуффендорфа до Гоббса, Бэйля, Ловка, Фонтенеля, и хотя отвергалъ ихъ крайнія мнѣнія и называлъ ихъ вредными, но въ своихъ взглядахъ религіозно-бытовыхъ и историческихъ обнаружилъ немалую долю раціонализма. Его "Исторія" еще носить отчасти характеръ лѣтописнаго свода, но уже совсѣмъ не похожа на старыя произведенія этого рода, потому что сопровождаетъ факты прагматическимъ толкованіемъ. Въ своихъ новыхъ мыслихъ онъ былъ очень остороженъ, но взглядъ на народную жизнь былъ явно критическій... У приверженневъ старины онъ прослылъ за безбожника.

Времена Екатерины II были въ прошломъ въкъ по преимуще. ству временемъ "европейничанья", доходившаго до размѣровъ, которые становились странными: но въ эти же времена наиболѣе ярко высказалось стремленіе въ изученію народа и въ сближенію съ его жизнью и интересами. Стганно, въ самомъ дъль, что императрица россійской имперіи, обладательница абсолютивишей власти, чрезвычайно въ ней ревнивая, державшая Шешковскихъ для нёкоторыхъ отправлений этой власти. --- обнаруживаеть рядомъ съ этимъ великія сочувствія къ французскому литературно-философскому движенію, практический смысль котораго быль, между прочимь, отрицание абсолотизма. Эти сочувствія были увлеченіемъ живого ума, который искаль новизны и оригинальности, понималь и не могь не цёнить блестящіе и глубовіе таланты Вольтера, Дидро, д'Аламбера, воторый самъ хотълъ блеснуть примъненіемъ идей, обходившихъ тогда всю Европу. Нёть сомнёнія, что въ этихъ сочувствіяхъ бывала настояшая исвренность, но едва ли сомнительно также, что былъ и холодвый разсчеть: этоть живой умъ былъ также достаточно трезвъ и холодень, чтобы идеи не могли переступить той границы, за которою стояль ревнивый абсолютизиь, --- здёсь онь самымь недвусмысленнымь образомъ отвергалъ тѣ самыя иден, которыя прежде превозносилъ. **Думають обыкновенно, что Екатерина** II только въ концѣ царствованія отступила въ реакцію; но подобныя настроенія не трудно видъть и въ первое десятилътіе ся правленія. Но какъ бы ни было Съ ся личными взглядами и политикой, идеи, разъ заявленныя изъ санаго средоточія власти (какъ было въ "Наказъ"), уже не могли быть остановлены и производили свое дъйствіе. Вліянія европейской литературы (говоря относительно, по тогдашнему числу образованнаго власса) были сильнве, чёмъ когда-нибудь. Онв шли черезъ книги, черевъ путешествія и личныя встрёчи; съ начала французской революціи Россію стали наводнять эмигранты, между которыми

бывали люди высокаго образованія и нравственнаго характера. Задолго до наплыва эмиграціи, патріотическіе писатели жаловались на галдоманию, браниди и осмбивали дюдей, забывавшихъ отечественное для поверхностнаго подражанія, "отрывавшихся оть народа"; но теперь "галдоманія" еще возрасла главнымъ образомъ, вонечно, отъ недостатковъ самой русской общественности и отъ слабаго развитія школы. И позднье, знаменитый патріоть 12-го года, Ростопчинъ (кажется, первый основатель "квасного" патріотизма), не могъ быть безъ французскаго языка; величайшій русскій поэть сказаль однажды, что ему французскій языкъ ближе (plus familière). чёмъ -русскій. Нётъ сомнёнія, что было въ галломанін много явленій каррикатурныхъ и нелёпыхъ, ---какъ въ извёстномъ классё они есть до сей минуты, -- но въ лучшемъ меньшинствъ образованнаго класса (между прочимъ, дъйствовавшемъ и въ литературъ) прочно утверждались ученія французской литературы "просвѣщенія": ученія о нравственномъ достоянствѣ личности, о гражданской обязанности, о человѣколюбивомъ отношеніи къ народу, объ общественной справедливости. "Навазъ", составленный подъ явнымъ вліяніемъ философіи "просвъщения", съ буквальными заимствованиями изъ ся писателей,при всемъ историческомъ недоумѣніи, какое возбуждаеть теперь.--въ свое время, какъ правительственное заявление, подкръпленное на дёлё созывомъ депутатовъ, произвелъ впечатлёніе на умы и долженъ былъ внушить или поддержать здоровыя общественныя понятія. "Наказъ" служилъ имъ опорой и позднѣе, когда правительственная погода измѣнилась и объ идеяхъ "Наваза" уже не было помину... Въ началъ дарствованія Екатерины поднять быль вопрось о справедливости и возможности освобожденія крестьянь; въ концѣ необходимость освобожденія стала для многихъ убѣжденіемъ (хотя сама власть въ этомъ же періодѣ закрѣпостила сотни тысячъ свободнаго крестьянскаго населения).

Большинство изъ упомянутыхъ выше ученыхъ историковъ и путешественниковъ дъйствовали въ царствованіе Екатерины: изданіе лѣтописей, описанія Россіи увеличивали горизонтъ историческихъ и этнографическихъ свёдѣній; выроставшее политическое могущество Россіи расширяло національный патріотизмъ до степени, изображаемой поэзіею Державина; этотъ патріотизмъ заставлялъ оглядываться на славныя дѣянія прошедшаго, на доблести русскаго народа и на его настоящее. Къ послѣднимъ десятилѣтіямъ прошлаго вѣка возникаютъ изученія народнаго характера и этнографической старины.

Сама Екатерина занялась исторіей; въ эти изученія она внесла тоть разсчитанный оптимизмъ, съ какимъ вообще говорила о русскомъ народъ и россійской имперіи и который долженъ былъ быть ея политикой. Въ древней Россіи она видить уже правильную самодержавную монархію и, конечно, при этомъ взглядѣ очень свободно распоряжается фактами. Но исторически важно въ разсматриваемомъ нами предметѣ было то, что исторія получала здѣсь публицистическое примѣненіе, что въ ней искали связей съ настоящимъ, въ ней видѣлась провѣрка національной жизни. Рядомъ съ тенденціознымъ оптимизмомъ были и другія миѣнія, не менѣе патріотическія, но болѣе правдивыя и строгія.

Самыми знаменательными представителями той стороны общественнаго мнения, которая старалась критячески выяснить положеніе вещей, были Новиковъ и Радищевъ. Первому посвящено было въ наше время много изслёдованій, явилось нёсколько новыхъ свёдёній о второмъ; но вначеніе обоихъ все еще опредѣлено не вполнѣ. Новиковъ, послѣ Ломоносова, едва ли не замѣчательнѣйшій представитель уиственныхъ стреилений общества прошлаго въка какъ по настойчивости своихъ исканій и труда, такъ и по своей судьбѣ: сатирический публицисть въ началё своей деятельности, неутомимый издатель внигъ, историвъ и археологъ, мистическій философъ, онъ въ основъ всего былъ горячій патріотъ, искавшій просвъщенія для блага народа, подавленное состояние котораго ему было видно. Его вритическое отношение къ жизни касается уже самыхъ серьезныхъ предметовъ общественнаго и народнаго быта, какъ кривостное право, недостатки въ церковной жизеи, испорченность чичовничества; его исторические труды. "Вивліовика" и проч., надолго остались однимъ язь капитальныхъ источниковъ для нашихъ историковъ; предполагали не безъ основания, что влияние Новикова сказалось на комедии Фонъ-Визина и на "Исторіи" Карамзина <sup>1</sup>).

Дѣятельность Радищева была подорвана катастрофой безжалостнаго преслѣдованія; нѣсколько печальныхъ истинъ, необдуманно высказанныхъ предъ людьми, неспособными признать ихъ, навлекли гоневіе, отъ котораго онъ уже не могъ оправиться. Позднѣйшіе критики бросили въ него еще нѣсколько камней. Но каковы бы ни были частные недостатки его книги, она осталась памятникомъ такого пониманія самой тяжкой народной бѣды, на которое съ отраднымъ чувствомъ можетъ указать историкъ, какъ на честный голосъ среди льстивыхъ и низкопоклонныхъ диеирамбовъ. Нѣсколько страницъ въ его книгѣ—первая ясно поставленная картина крестьянскаго о́ыта, которой продолженіе явилось только въ сорововыхъ годахъ, съ несмѣлыми осужденіями крѣпостного права въ литературѣ, и затѣмъ уже съ открытыми осужденіями съ конца пятидесятыхъ годовъ.

<sup>1)</sup> Незеленова, "Н. И. Новиковъ". стр. 419-443.

Въ послёднихъ двухъ десятилётіяхъ прошлаго вёка возниваеть. въ первыхъ, иногла замёчательныхъ пробахъ, изучение народныхъ обычаевъ, преданій, собираніе народныхъ пѣсенъ: это было не случайное дѣло простого любопытства, а именно опредѣленное, хотя часто еще весьма неумблое желаніе розыскать народную старину, какъ исторически поучительный остатокъ древнихъ временъ. Таковы были въ особенности труды Чулкова, Новикова, Прача. Остатки древности возбуждали все больше историческое любопытство; еще во времена Татищева, въ вругу людей новаго образованія были любители старыхъ рукописей, теперь они являются чаще и съ большимъ цониманіемъ историческаго значенія памятниковъ старины. Однимъ изъ тавихъ любитедей былъ гр. А. И. Мусинъ-Пушкинъ, по мысли котораго были собираемы лётописи изъ монастырскихъ библіотекъ. Цёлый рядъ летописей древнихъ и среднихъ временъ изданъ былъ въ Москвъ и Петербургѣ. Вопросы исторіи уже связываются съ современностью; между ними чувствуется тёсная связь; сравнивается старое и новое, разыскиваются причины общественных явленій, указываются ошибки, заявляются идеалы. Таковы слёдующіе за Татищевымъ и Ломоносовымъ труды вн. Щербатова и Болтина, въ которыхъ видять зародыши славянофильства: ихъ смущали въ новомъ русскомъ обществъ разныя неблагопріятныя явленія, которыя были отчасти неизбѣжнымъ слёдствіемъ броженія, наступившаго послё реформы, отчасти дёломъ неудачныхъ преемниковъ Петра, и возникала мысль, что виновата была самая реформа. Съ другой стороны върнъе дълалъ это сравненіе стараго и новаго молодой Карамзинъ (въ "Письмахъ русскаго путешественника") и другіе защитники новой Россіи, и развивается культь Петра Великаго, начатый его современными приверженцами.

Оглянувшись назадъ на это историческое изученіе и на результаты его, нѣсколько опредѣлившіеся къ концу вѣка, мы видимъ, что уже и въ этомъ несовершенномъ видѣ историческое знаніе того времени было такимъ фактомъ общественной мысли; о которомъ не имѣло понятія общество до-Петровское. Это была настоящая реставрація исторіи, впервые сознаваемая. Въ первый разъ является мысль опредѣлить съ извѣстною точностью начала нашей исторіи, установлялись факты ея внѣшняго и внутренняго теченія; научная критика выясняла ихъ связь и значеніе, давала истолкованіе древнимъ сказаніямъ, которыя старыми книжниками только механически повторялись и компилировались. Особая важность этихъ изысканій обнаруживается въ томъ, что многое изъ исторической старины, забытое въ московской книжности, являлось вновь на свѣтъ какъ настоящее *открытie*. Такъ, открытiемъ была сама Несторова лѣтопись, когда ея высокое нацiонально-историческое значенiе было объяснено Шлё-

Digitized by Google

церомъ; такими отврытіями были столь важные памятники, какъ Русская Правда, завѣшаніе Владимира Мономаха. Слово о полку Игоревѣ; открытіемъ были собранные теперь акты, впервые подвергнутые вритическому изучению; отврытиемъ были многие вновь приобрётенные факты этнографія и археологія; неслыханной прежде новостью было внимание въ произведениямъ народной поэзии; новостью были сопоставления русскихъ событий съ историею иноземныхъ народовъ и т. д. Никогда прежде исторія не понималась въ такой цёлости и причинной связи стараго съ новымъ и прошлаго съ настоящниъ, не ставились вопросы о дальнъйшенъ пути государственной и народной жизни; или никогда прежде эти вопросы не занимали тиовъ въ такой мъръ, какъ теперь, когда они становились близки большому числу образованныхъ людей. Словомъ, уже въ этомъ несовершенномъ видъ историческихъ и общественныхъ изученій несомнѣнно совершался процессъ національнаго самосознанія, которому предстояло развиваться далье, все шире охватывая явленія народной жизни и яснёе освёщая ихъ средствами науки и возрастающаго общественнаго чувства.

Времена импер. Пявла не были удобны для литературы; за то со вступленіемъ на престоль Александра I возникаетъ усиденное движение по разнымъ отраслямъ историческихъ и народныхъ изученій, монументальнымъ и характеристическимъ завершеніемъ которыхъ была "Исторія государства Россійскаго". Не будемъ исчислять научных работь, которыя шли одновременно съ трудомъ Карамзина и не мало ему содъйствовали. Довольно припомнить имена трудолюбиваго митрополита Евгенія, Успенскаго, Тимковскаго, талантливаго и несчастнаго Калайдовича, Ермолаева, начивавшаго свое знамена. тельное поприще филодога Востокова, архивных знатоковъ Бантышъ-Каменскаго и Малиновскаго и проч., наконецъ, знаменитаго графа Румянцова, который, вынесши изъ "западной" образованности прошлаго въка страстную любовь въ русской исторіи, оказалъ ся разработкъ великія услуги своимъ покровительствомъ ученому труду, своими великольпными изданіями, богатой библіотекой, послё его смерти поступнышей по его завѣщанію въ общественную собственность "на благое просвъщение", и который донынъ не имълъ себъ достойнаго преемника въ нашей аристократи. "Исторія" Карамвина была первое шировое научное предпріятіе, которое на десятки лѣть стало руководствомъ въ дальнёйшей разработке и богатымъ запасомъ фактовъ, матеріаловъ и критическихъ разъясненій. Она была и сводомъ всего прежняго труда, и богатымъ складомъ новыхъ фактовъ, и программой. Карамзинъ завершилъ предъидущій періодъ исторіографіи, воспользовался всёмъ его матеріаломъ, прибавилъ множество новаго и, главное, поставилъ историческій вопросъ такъ широко, какъ до него еще не было сдёлано: программа обнимала всё стороны исторической жизни—государство, церковь, народный обычай, преданія; въ эту программу уже легко пріурочивались дальнёйшія изысканія и связывались ею тё, какія уже были сдёланы и въ ту минуту дёлались.

Въ понятіяхъ общества, за немногими исключеніями, трудъ Карамзина сталъ первой національной исторіей. Таковъ онъ былъ въ глазахъ императора Николая, въ глазахъ Пушкина и общественной массы.

Но если "Исторія государства Россійскаго" была явленіемъ высо. кой важности для развитія исторіографіи, то во многихъ частностяхъ она осталась произведеніемъ своего временя. Многія положенія ен не были приняты послёдующей вритикой; изображение "государства" въ древнийшемъ періоди было невирно; въ изложеніи, легкомъ и привлекавшемъ читателей (что было чрезвычайно важно), еще слышался авторъ "Бѣдной Лизы", и сантиментальное, мелодраматическое изображение древнихъ "россиянъ" не совсёмъ отвѣчало исторической действительности. Съ этой стороны, отражавшей также общественныя теоріи Карамзина, трудъ его рано вызвалъ возраженія и меньше выдерживаль критику, чёмъ въ спеціально-историческихъ и археологическихъ изысканіяхъ, гдѣ онъ присоминается и донынѣ.--"Исторія" стала выраженіемъ и опорой "оффиціальной народности" тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ. Съ другой стороны, противоречие, которое она встрётила при первомъ появлении (въ мнёнияхъ декабристовъ), не имѣло возможности высказаться правильно въ литературѣ, но не было лишено справедливости и осталось причиной предубъжденія, сохранившагося надолго. Сущность противорѣчія была въ томъ, что Карамзинъ слишкомъ ндеализировалъ государственность и, напротивъ, мало выяснилъ значеніе и положеніе народа.

Движеніе, начавшееся въ нашей исторіографіи послѣ выхода "Исторіи", было чрезвычайно плодотворное. Изученіе исторіи, послѣ труда Карамзина, стало уже дѣломъ не патріотическаго любопытства, а обязанности для каждаго образованнаго человѣка: нужно было понимать свою исторію, чтобы можно было служить своему народу и обществу сознательно. Но труда предстояло множество, по разнымъ направленіямъ.

Размножаются ученые изслёдователи, уже подготовленные школой Шлёцера и Карамзина къ строгой исторической контикъ. Мы назвали выше его ближайшихъ современниковъ. Отчасти при немъ же, и особенно послё него, работали-его противникъ Каченовскій, его критикъ и послё ревностный поклонникъ Погодинъ, Арцыбашевъ, Д. Языковъ, Устряловъ, М. Соловьевъ, Бутковъ, Куникъ; нѣмецкій ористъ Эверсъ; оріенталисты: Френъ, Шармуа, позднѣе Савельевъ, Григорьевъ; финнологи Шёгренъ, Кастренъ; въ противовѣсъ и дополненіе въ исторіи государства Полевой задумалъ, хотя не въ силахъ былъ исполнить, "Исторію русскаго народа"; въ тридцатыхъ годахъ начались историческіе труды Надеждина... Кромѣ исторіи собственно, оживленное движеніе начинается въ сопредѣльныхъ изученіяхъ старины и народности.

Существенною необходимостью было более внимательное изученіе древнихъ памятниковъ письменности. Мы назвали выше Тимковскаго, Калайдовича, Малиновскаго, графа Н. П. Румянцова. Богатое собрание рукописей Румянцова, составившее (съ другими коллекціями) Румянцовскій музей, находящійся ныні въ Москві, было открыто для науки въ знаменитомъ "Описани" Востокова, которое нослужнаю сильнымъ толчкомъ въ изслёдованіямъ древней русской литературы. Не менфе богатое собраніе графа Ө. А. Толстого послужило главнымъ основаниемъ рукописныхъ богатствъ Публичной Библютеки въ Петербургѣ. Собирание рукописей стало привлекать больше и больше добителей и изъ додей богатыхъ, и изъ небогатыхъ ученыхъ, и последнимъ удавалось на скромныя средства собирать драгоцённыя въ научномъ отношения библіотеки рукописей: назовенъ собранія Дубровскаго и Фролова (въ Публичной Библіотекъ) вупца Царскаго (потомъ перешедшее въ гр. А. С. Уварову); Сахарова, Погодина ("древлехранилище", проданное имъ въ Публичную Библіотеку). Ундольскаго (нынѣ въ Московскомъ Музеѣ), Григоровича (тамъ же), Гильфердинга (позднѣе у Хлудова); въ повъйшее время-гр. Уварова (въ Порвчьв), кн. Вяземскаго (въ Обществв любителей древней нисьменности), купца Хлудова, Тихонравова, Забелина, Барсова, А. Титова, Вахрамбева и друг.

Но замѣчательнѣйшимъ предпріятіемъ относительно приведенія въ извѣстность и изданія историческихъ источниковъ была знаменитая археографическая экспедиція, устроенная въ тридцатыхъ годахъ по мысли Павла Строева, въ тѣ времена лучшаго библіографическаго знатока книжной старины. Масса лѣтописей и всякаго рода историческихъ актовъ, собранныхъ въ оффиціальномъ путешествіи Строева, послужила матеріаломъ для изданій Археографической Коммиссіи, которыя стали въ сороковыхъ годахъ новымъ, послѣ Карамзина, поворотомъ въ нашей исторіографіи, раскрывши громадный неяввѣстный прежде матеріалъ; въ тоже время, какъ увидимъ, самыя изслѣдованія принимали новое направленіе съ развитіемъ новыхъ требованій историческаго знанія.

Одновременно съ успѣхами политической исторіи, установляв-

шейся Карамзинымъ, возникала отрасль изысканій, объщавшая пролить свёть на исторію племени. Это были изысканія филологическія, впервые съ научной точностью поставленныя Востоковымъ. Небольшое изслёдованіе его (1820 г.) стало эпохой въ славяно-русской филологіи, такъ какъ онъ первый, почти въ одно время съ Гриммомъ, выставняъ историческое начало въ развитія языка и указалъ основные звуковые пункты, отъ которыхъ идетъ различіе славянскихъ нарёчій между собою, и подлинныя древнія особенности языка церковно-славянскаго. Филологическая школа развилась уже позднѣе, въ сороковыхъ годахъ, но основанія положены здёсь.

Въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ появляются первые труды по собственно-этнографическому изучению русскаго народа, инфвине научное достоинство: собрания пъсенъ, сказокъ, пословицъ, преданий, описания нравовъ и обычаевъ, старины, народнаго искусства и т. д. Это были въ особенности труды Снегирева, Сахарова, Терещенка; множество пъсеннаго и иного этнографическаго материала стало появляться въ журналахъ. Съ тридцатыхъ годовъ начались другия собрания, изданныя только впослъдстви, какъ сборникъ П. Киръевскаго, предприятиемъ котораго былъ заинтересованъ Пушвинъ; какъ собрания пословицъ и сказокъ Даля, какъ его "Толковый Словарь", изданный имъ въ шестидесятыхъ годовъ, въ коицъ жизни.

Въ эту пору этнографическія изслёдованія исходять уже изъ сознательнаго наибренія изучить въ содержанія народной поэзіи и преданіяхъ старины истинный характеръ народа, въ его подлинныхъ выраженіяхъ-съ послёдней цёлью воспринять народную стихію въ складъ и интересы общественной жизни. Правда, чувствовалось это смутно, выражалось часто съ натянутою сантиментальностью въ мнимо-наролномъ вкуст тогдашней оффиціальной народности (особливо у Сахарова), съ недостаткомъ критики, но иногда съ немалымъ знаніемъ и искуснымъ объясненіемъ древности (особенно у Снегирева). Вообще, это были еще первыя попытки собиранія, внушенныя развитіемъ исторической науки, романтическимъ интересомъ въ старинѣ и ростомъ общественнаго сознанія. Настоящая научная точка зрѣнія на предметь и пріемы изслѣдованія еще далеко не выработана (въ этомъ послё помогла западная, особливо нёмецкая наука); у ревнителей этвографіи попадались поддёльныя, будто бы народныя произведенія (у Сахарова, въ "Запорожской Старинъ" Срезневскаго), разоблаченныя только въ послёднее время, хотя вообще понималась уже и объяснядась необходимость изучать произведенія народной поэзіи въ ихъ подлинномъ видѣ. Но несмотря на молодость дёла, въ нёкоторыхъ случаяхъ оно велось съ замёчательнымъ

умъньемъ и на подкладкъ цълой обдуманной теоріи (труды Петра Киръевскаго).

Къ изученію народа великорусскаго присоединалось ревностное изученіе малорусской старины и народности патріотами южнорусскими. Еще около 1820 г. издано было кн. Цертелевымъ первое собраніе малорусскихъ народныхъ пѣсенъ; затѣмъ слѣдовали болѣе или менѣе богатые и оригинальные сборники Максимовича, Срезневскаго, Метлинскаго; въ сороковыхъ годахъ явилось замѣчательное по своему времени сочиненіе Костомарова "Объ историческомъ значеніи русской народной поэзім" (1843; главнымъ образомъ, однако, малорусской).

Этнографические интересы особенно были усилены новымъ научныть движениемъ, идущимъ также съ тридцатыхъ годовъ, -- начавшинся изучениемъ славанскаго міра, западнаго и южнаго. Учреждевіемъ въ университетахъ каседръ славянскихъ нарвчій правительство императора Николая, --- какъ ни сурово вообще относилось оно къ умственной жизни общества, - оказало общественной образованности великую услугу, какъ подобную услугу оказало учреждение Археографической экспедиціи и коммиссіи. Та и другая и вра отвѣтная на возникавшую потребность; дело объ археографической экспедилія началось по частной иниціативѣ, славянскія изученія также начались раньше оффиціальнаго признанія ихъ необходимости (Шишковъ. Востоковъ. Каченовскій, Калайдовичъ, Венелинъ, Срезневскій, Бодянскій). Для основанія славянскихъ казедуь въ университетахъ. въ концъ 30-хъ годовъ послано было въ славянскія земли нъсколько молодыхъ ученыхъ, воторые уже дома были отчасти приготовлены къ этому поприщу упомянутымъ этнографическимъ романтизионъ. Путешествіе развило у нашихъ первыхъ славистовъ этотъ романтизиъ до цълой теоріи, гдъ первобытная арханческая, наивная народность какъ-бы противополагалась искусственной цивилизаціи и ставилась для нея примёромъ и руководствомъ. Эта теорія, отчасти близкая въ славянофильству, по во многомъ съ нимъ несогласная, внушена была врълищемъ возрождения славянскихъ народностей; никогда достаточно не объясненная этими первыми славистами въ приизнении къ общественной практикъ, она была туманна, но принесла свою долю пользы: внушала любовь въ народу, учела цёнить народную личность, хотя бы действительное применение этого поучения дало и не тоть результать, какой предполагали бы первые слависты. Съ этими изученіями, въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ въ русской литературь впервые точно были определены этнографическія отношения русскаго народа въ остальному славянству. Эти отношения, какъ извъстно, обратили на себя вниманіе уже давно; еще съ

XVII-го въка у Крижанича высказана была политическая славянская теорія: онъ помышляль о возможности сдавянскаго союза, даже единства подъ главенствомъ Россін. Эта политическая идея, оставшаяся у Крижанича одинокою и неясно мелькавшая потомъ въ теченіе XVIII-го вѣка, въ новѣйщее время, въ новой окраскѣ, повторилась у одного кружва декабристовъ; о ней напоминали политическія событія (какъ освобожденіе Сербін); въ тридцатыхъ годахъ возникали цёлые панславистическіе планы (у Погодина). Другіе могли не дёлить этихъ мечтаній, по крайней мёре откладывали ихъ на далевое будущее и руководились только интересонь въ единоплеменнымъ народамъ и помышляли о нравственномъ союзъ; но во всякомъ случав было очевидно, что какое-нибудь здравое следование по этому пути возможно было бы только при ближайшемъ знакомствъ съ этнографическими и историческими отношеніями: непосредственныхъ связей не было, мысль возникала изъ племенныхъ инстинитовъ; освѣтить ее могло только научное знаніе.

Изучение славянства чрезвычайно благопріятно подфиствовало и на разработку самой русской этнографіи, — собственно говоря, оно впервые дало ей настоящее основание, указавъ для древнъйшей поры народности ея общеславянскую основу. Явилась возножность сравненія языка; сравненія мисовъ, преданій, поэзін; сравненія бытовыхъ учрежденій и обычаевъ и, въ концѣ концовъ, опредѣленія общеславянскихъ свойствъ руссвой народности и ея исключительныхъ особенностей. Съ другой стороны, знакомство съ славянскимъ возрожденіемъ указало примёръ того благотворнаго дёйствія, какое забота О НАРОДНОСТИ МОЖСТЪ ОКАЗАТЬ НА НАПІОНАЛЬНОС САМОСОЗНАНІС ПЛЕМЕНЪ. расврывая для нихъ дорогу просвёщенія, поднимая и матеріальныя, и правственныя ихъ силы. Наконецъ, оно открывало для нашихъ ученыхъ литературы западнаго славянства, до тёхъ поръ почти совершенно у насъ неизвёстныя, но представлявшія уже немало замѣчательныхъ трудовъ по славянской древности и этнографіи (Добровсвій, Шафарикъ, Копитаръ, Палацкій, Караджичъ и пр.).

Такимъ образомъ, разширеніе научной области все больше разширяло интересы народности въ общественномъ сознанія; все болѣе раздвигался горизонтъ наблюденій, размножался матеріалъ фактовъ, увеличивалось разнообразіе точекъ зрѣнія, съ которыхъ должно быть изучаемо явленіе столь великое и сложное, какъ народная жизнь и народная сущность. Съ тридцатыхъ годовъ, когда такъ возросла масса историческаго матеріала, возникаютъ первые признаки научнаго движенія, которое развилось позднѣе, въ сороковыхъ годахъ, и ввело новые способы историческаго изслѣдованія. Въ передовыхъ кружкахъ недолгое вліяніе Шеллинговой философіи смѣняется господствоиъ гегеліанства: это философское направленіе-при всёхъ односторонностяхъ, въ какія впадало у насъ, какъ въ Германіи-имъло то благотворное вліяніе, что заставляло искать общихъ основаній въ исторіи народа или руководящей идеи, объяснять событія народной жизни не одними толкованіями тёснаго прагматизма, но цёлымъ складовъ основной народной сущности. Исторія переставала быть массой случайныхъ лицъ и событій, исполняющихъ ближайшія цёли, а посивдовательнымъ развитиемъ национальной идеи. Къ той же эпохв относится новый непосредственный притокъ европейской, по преимуществу нёмецной науки, какъ путемъ литературы, такъ и путемъ праного вліянія, черезъ новый рядъ молодыхъ ученыхъ, посланныхъ за границу готовиться въ занятію казедрь, въ особенности права и натавь гуманитарныхъ.

Въ самой Германія, то было время богатаго развитія историческихъ изученій, и наши ученые усвоивали научные методы или прямо изь нёмецкаго университетскаго источника, или изъ отврывавшейся передъ ними литературы. Савиньи-въ исторіи права, Риттеръ-въ географіи, Раумеръ, Гервинусъ, Ранке, Лео и пр.-въ политической исторіи, Гримиъ-въ исторіи языка, въ народной мисологіи и поэзіи, въ археологіи права, Боппъ-въ сравнительномъ языкознаніи, имёли у насъ своихъ, иногда непосредственныхъ учениковъ. Свое значительное вліяніе имѣла научная литература французская, англійская,--и весь этоть запась новаго знанія отразился на русскихъ изученіяхъ. Историческое понимание стало многосторонние, чимъ когда-нибудь прежде, критика источниковъ достигала замъчательной тонкости, истодъ изслёдованія пріобрёталь точность логической формулы; къ изучению русской старины и народности применены были тогда только-что прочно утверждавшіяся новыя науки-сравнительное языкознаніе и сравнительная этнографія.

Появление новой школы, опредёленно заявившей себя въ сороковыхъ годахъ и развивающейся до сихъ поръ, стало эпохой въ изученін русской народности. Это были прежде всего труды Соловьева. Кавелина, Забълина, Калачова, Неволина, К. Аксакова, Въляева, Костомарова; въ области языка, мнеологін, народной поэзін-Срезневскаго, Билярскаго, Каткова; Буслаева, Асанасьева и пр.

Собирание этнографическаго матеріала приняло въ послёднія десятняттія разнёры по ястинё грандіозные. Здёсь благотворное вліяніе им'яло основаніе Русскаго Географическаго Общества; разр'япеніе его было еще заслугой правительства имп. Николая для общественнаго образованія, какихъ не представили послёдующія времена. Въ устройствъ Географическаго Общества главнымъ дъятелемъ былъ .Інтке, и особливо Надеждинъ; Надеждинъ и его сотоварищи съумъли 8

" HCT. OTHOFP.

возбудить интересъ въ Обществу, которое вслёдствіе этого и могло установиться въ широко дъйствующее предпріятіе. Общество разосдало программы для собиранія всякаго рода этнографическихъ свѣдвній, получило массу матеріала, который появлялся въ "Этнографическомъ Сборникъ" и въ періодическихъ изданіяхъ Общества. Рядъ ученыхъ экспедицій, устроенныхъ Обществонъ, далъ вамъча тельные географические результаты относительно разныхъ краевъ нашего отечества; цёльная географія Россін собрана въ богатомъ "Географическомъ Словаръ" П. П. Семенова и его сотрудниковъ. и пр. За послёдніе годы замечательнымъ трудомъ, обязаннямъ Географическому Обществу, были "Труды этнографической экспедиціи въ югозападный врай". Чубинскаго, гдъ собранъ богатвишій этнографическій матеріаль. Общество стало наконець развѣтвляться: явидся Кіевскій, Сибирскій (восточный и западный), Кавказскій, Оренбургскій отдёлы, которые вели полезную мёстную дёятельность. Изъ нихъ, Кіевскій быль закрыть правительствонь въ послёдніе годы минувшаго царствованія, успёвь въ короткое время заявить себя важными этнографическими трудами.

Въ частности, собранія народныхъ пѣсенъ явились въ рядѣ заивчательныхъ изданій. Такови-общирный старый сборникъ Кирфевскаго, съ дополненіями, изданный Безсоновымъ; сборники Шейна, пѣсенъ великорусскихъ и бѣлорусскихъ; небольшіе, но любопытные сборники Якушкина, Варенцова; общирный галицко-русскій сборникъ Головацкаго; малорусскія пёсни у Чубинскаго, Рудченка, Антоновича и Драгоманова. Множество небольшихъ ивстныхъ собраний появлялось въ изданіяхъ Второго отдёленія Академін и (еще съ сороковыхъ годовъ) въ журналахъ; дётскія пёсни, Безсонова. Новейшее время ознаменовано открытіемъ богатаго запаса еще живого и свъжаго народнаго эпоса въ олонецкомъ крав; это-сборникъ Рыбнивова, и въ особенности "Онежскія былины", послёдній, по истинъ монументальный и драгодённый трудъ Гильфердинга. Сказки были изданы Асанасьевыиъ, Худяковыиъ и др.; пословицы собраны Снегиревымъ, Буслаевымъ, Далемъ. Литература народныхъ вартиновъ была излагаема Снегиревымъ и недавно замѣчательнымъ образомъ изучена Д. А. Ровинскимъ.

Въ послѣднія десятилѣтія всѣ указанныя и другія изученія сдѣлали новые общирные успѣхи. Мы можемъ здѣсь только отиѣтить труды—по археографіи: Срезневскаго, Бодянскаго, Горскаго, Бычкова, Андрея Попова, Тихонравова, Викторова и др.; по языку: Срезневскаго, который между прочинъ составилъ общирный, нынѣ издаваемый по его бумагамъ, словарь древняго русскаго языка; Буслаева (историческая грамматика русскаго языка), П. Житецкаго

Digitized by Google

(труды по исторіи языка южно-русскаго), Соболевскаго, и въ особенности замѣчательныя грамматическія изслѣдованія Потебни; по объясненію средневѣковой поэзін: Буслаева, Тихонравова, Кирпичникова, но въ особенности Веселовскаго и Ягича; по исторіи литературы и образованія: Тихонравова, Галахова, Порфирьева, Сухомлинова, Стоюнина, Миллера, Ефремова, Незеленова и др.; по исторіи церкви: Филарета Черниговскаго, митр. Макарія, Знаменскаго, Голубинскаго. Большое развитіе пріобрѣла исторія бытовыхъ учрежденій, гдѣ должно назвать, кромѣ многихъ изъ упомянутыхъ, имена Бѣляева, К. Аксакова, Тюрина, Кавелина, Калачова, Сергѣевича, Пахмана, Чичерина, О. Дмитріева и др.; особенное вниманіе изслѣдователей привлекла сельская община и вообще обычное право, обширная литература котораго была описана въ замѣчательномъ трудѣ Евг. Якушкина и пр.

Съ 1850-хъ годовъ въ интересахъ народовъдънія, особливо по языку и народной поэзіи, много работало Второе отдѣленіе Академіи наукъ, когда въ это Отдѣленіе, образованное изъ бывшей Россійской Академіи, вступилъ Срезневскій. Съ тѣхъ поръ и донынѣ въ изданіяхъ Второго Отдѣленія явилось множество работъ по русской этнографіи, и въ послѣднее время въ особенности труды Александра Веселовскаго, составляющіе эпоху въ нашихъ изученіяхъ народной поэзіи, мнеологіи, древней письменной и живой народной легенды.

Одновременно со Вторымъ отдѣленіемъ Академіи большую массу матеріала и этнографическихъ изслѣдованій доставило Московское Общество исторіи и древностей, руководимое до второй половины 1870-хъ годовъ Бодянскимъ.

Въ шестидесятыхъ годахъ вознивъ новый дёятельный органъ народныхъ изученій въ московскомъ Обществё любителей естествознавія, антропологіи и этнографіи. Множество полезныхъ работъ сообщають спеціальныя изданія: "Филологическія Записки", издаваемыя въ Воронежѣ Хованскимъ, и "Р. Филологическій Вѣстникъ", Колосова, потомъ Смирнова, въ Варшавѣ. Впослѣдствіи упомянемъ о массѣ матеріала, который появляется въ изданіяхъ провинціальной литературы.

Славянскій изученія въ послёднія десятилётія также принесли большое количество цённыхъ трудовъ, нерёдко важные не только для русской литературы, но и для самого славянства. Эти изученія исходнан оть университетскахъ каседръ или примыкали къ нимъ. Таковы труды: Срезневскаго, П. Лавровскаго, В. Ламанскаго, Макушева, Будиловича; Бодянскаго, Евг. Новикова, А. А. Майкова, Гильфердинга, Котляревскаго, Дринова; Григоровича, Кочубинскаго, П.

8\*

Ровинскаго и цёлаго ряда молодыхъ славистовъ, какъ Зигель, Брандтъ, Флоринскій, М. Соколовъ и др.

Не будемъ входить въ подробности техъ изучений, воторыя направлены были на экономическое и промышленное состояние народа. Въ прежнее время эти изученія всего чаще исполнялись оффиціально и бюрократическими прісмами; но за послёднія десятилётія, именно съ первой явившейся возможности касаться крепостного вопроса, оне стали предметомъ сильнаго общественнаго интереса и съ особенною любовью направились въ изучению собственно врестьянскаго быта, сказываясь и здёсь стремленіемъ къ защить народнаго интереса. Эта защита-факты которой (съ конца пятидесятыхъ годовъ) будутъ причисляться въ благороднъйшимъ страницамъ русской литературы, когда общество придетъ къ дъйствительному самосознанию, къ настоящему разумению національной жизни-была параллелью тому теплому живому участію въ народной жизни, которое раньше обнаруживалось въ изученіяхъ народности, проникало лучшія работы въ этнографіи и, какъ дальше увидимъ, одушевляло также наиболѣе жизненныя произведенія новой поэзіи. Съ этихъ политико-экономическихъ и общественныхъ изученій отврывается тотъ основной мотивъ, на которомъ донынѣ сосредоточиваются изученія, тревоги и идеалы нашей литературы. Вопросъ слишкомъ труденъ, многосложенъ, притомъ слишкомъ былъ спутанъ и затемненъ реакціей послёднихъ десятилётій, но опыть, часто, въ сожалёнію, слишвоми тяжелый, все больше выясняеть дёло и начинаеть указывать пути, которыми върнъе можетъ быть достигнуто благо народное и общественное: сказываются недостатки крестьянской реформы, и между прочимъ тѣ, оть которыхъ предостерегали задолго искреннъйшіе изъ приверженцевъ реформы; правдивое изслёдованіе вопроса въ настоящую минуту приходить уже неръдко въ положеніямъ, какія выставлялись уже за тридцать лёть тому назадъ...

Изъ числа новыхъ изученій упомянемъ, наконецъ, одно, можно сказать, впервые возникшее съ конца пятидесятыхъ годовъ, когда улучшившееся положеніе печати дало нѣкоторую возможность высказываться общественному мнѣнію и научному изысканію. Это — изученіе раскола. До пятидесятыхъ годовъ, оно было, собственно говоря, недоступно литературѣ. Въ печати могъ находить мѣсто только взглядъ, господствовавшій въ администраціи свѣтской и церковной, а для нихъ расколъ былъ только предметъ неустаннаго гоненія. Здѣсь вполнѣ держалась точка зрѣнія XVII столѣтія: расколъ былъ лжеученіе; церковь осуждала и проклинала его. Свѣтское правительство "изучало" его оффиціально, черезъ людей съ "особыми порученіями", "совершенно секретно", изучало какъ изучаетъ обвинитель, стараясь

разувнать распространение зла и его степени, розыскать главныхъ зачинщивовъ и пособнивовъ, чтобы потомъ опредёлить соотвётственныя вары и ивры предупрежденія и пресвченія. Церковное изученіе было чисто обличительное. Изучение вритическое и свободное не существовало. Когда оно стало, наконецъ, нѣсколько возможно, въ литературь тотчасъ высказалось иное отношение въ предмету. Во-первыхъ, точка зрёнія историческая выясняла, что въ условіяхъ своего вовнивновения расколь не быль вовсе такимь злонамфреннымь преступленіемъ, какимъ по преданію понимала его ісрархія и за ней св'ятская власть, что онъ быль естественнымъ порожденіемъ времени, во иногомъ былъ двиствительно въренъ "старой въръ" и "обряду" XVI-XVII стольтій, во многомъ былъ слёдствіемъ свудости просвещения, которымъ московская Россия вообще не была богата, не по винѣ народа;- словомъ, эта точка зрѣнія уже вносила историческое объяснение и примирение. Другая точка зрвния вносила это примиреніе съ иной стороны: образованіе научало въротерпимости, указывало общественный вредъ и неразумность преслёдованія современнаго раскола за его двухъ-въковсе преданіе, указывало правственвую неприглядность положенія вещей, гай административное подавленіе раскола сводилось на грубые поборы низшихъ полицейскихъ чиновниковъ и духовенства съ раскольничьяго населенія, на отлученіе оть общественной жизни людей, часто совершенно безобидвыхъ. трезвыхъ и трудолюбивыхъ. Эта точка зрънія видёла, что въ результать пресавдования получалось только то, что съ одной стороны угнетались люди за исвреннюю въру, съ другой — въ большинствъ случаевъ интересъ церкви (если уже былъ этотъ интересъ въ преслъдовании) продавался за взятки, извъстныя всёмъ кромъ правительства,---и не могла считать такихъ явленій полезными ин для правительства, ни для церкви. Наконецъ, для объихъ упомянутыхъ точевъ зрѣнія послёдователи раскола были тотъ же русскій подлинный народъ и притёсненіе его было тяжело по чувству "народности", которая въ это же время была провозглашаема оффиціально.

Обличительная церковная литература противъ раскола, начавшись въ XVII столётін, продолжалась почти неизмённо до послёдняго времени. Въ "секретной" литературё свётской, т.-е. чиновнической, извёстны сочиненія Надеждина, Даля на службё по министерству внутреннихъ дёлъ; въ томъ же "секретномъ" періодё изучалъ расволъ Мельниковъ, который съ такимъ успёхомъ въ публикё изобракаетъ его въ поэтизированныхъ картинахъ впослёдствіи. Въ числё новъйщихъ обличителей особенно дёятеленъ г. Субботинъ, сообщавшій, норочемъ, много фактическихъ данныхъ. Обличеніе, доходившее до скандала и, какъ говорили, до шантажа, имѣло представителя въ Θ. Ливановѣ. Съ другой стороны, образовалась уже теперь весьма общирная литература безпристрастныхъ историческихъ язслѣдованій начиная съ книги Щапова (1857) и до сочиненій Цругавина, Θедосѣевца и проч., гдѣ расколъ разсматривается, виѣ обличительнаго богословія, какъ широкое историческое явленіе народной жизни, старой и новѣйшей, какъ явленіе, развивающееся до сей поры и представляющее въ этомъ развитіи многія любопытныя, здоровыя и привлекательныя черты чисто-русскаго національнаго характера. Нѣкоторые изъ новѣйшихъ изслѣдователей, защищая историческую и человѣчную сторону раскола, доходили наконецъ и до преувеличеннаго оптимизма... Въ началѣ шестидесятыхъ годовъ впервые издано было нѣсколько сочиненій раскольничьей литературы, имѣющихъ историческое значеніе.

Вопросъ о вёротернимости относительно раскола возникаеть нынё не въ первый разъ. Бывали прим'вры, что тягость пресл'ядованія сиягчалась; старообрядцы находили заступниковъ нежду сильными людьми, съ помощью которыхъ получали нёкоторую льготу. Въ самомъ обществъ пробуждалось если не сочувствіе, то болье мягкое отношеніе въ этой ревности въ своихъ религіозныхъ убъжденіяхъ; инстиви вонца прошлаго вбва относились сочувственно въ инстическимъ сектамъ раскола; въ первые годы царствованія императора Александра I положеніе раскола нёсколько улучшилось. Но все это были отдёльныя счастливыя случайности; въ царствованіе императора Николая всякія облегченія прекратились; общество не знало дѣлъ раскола, и еслибъ знало, не могло осмѣлиться о нихъ говорить. Въ настоящее время вопросъ въротернимости становится болъе и болье живымь общественнымь интересомь и выясняется въ публицистической литературѣ-въ пользу примиренія старой церковной вражды, уничтоженія "раскола" въ смыслё народно-общественномъ и государственномъ.

Этотъ длинный рядъ разнообразныхъ изученій народа, исходнымъ пунктомъ которыхъ было время Петра Великаго, указываетъ ясно всякому безпристрастному наблюдателю, что реформа, направившая умы подобнымъ образомъ, именно была обнаруженіемъ глубокой народной потребности, что она не отрывала отъ народа, когда естественнымъ и тотчасъ явившимся слёдствіемъ ея было обращеніе къ народу и изученіе его, столь широкое и разнообразное, о какомъ понятія не имѣла московская Россія. Въ наукѣ, которая впервые при реформѣ получила право гражданства, искали во-первыхъ реальваго знанія, необходимаго для насущныхъ потребностей общества и

Digitized by Google

государства, во-вторыхъ идеальнаго содержанія, разширенія понятій о природѣ и человѣкѣ; къ этому тотчасъ примкнуло стремленіе приложить научныя знанія къ ближайшему сознательному изученію народа и къ его пользамъ.

Обращансь въ литературѣ собственно, т.-е. въ содержанию нашей нозвін, или того, что замвняло позвію, увидимъ явленіе, совершенно вараллельное тому, что видёли въ развитіи научной образованности. Мысль о народѣ, какъ основной стихіи государства, ради которой само государство существуеть, возниваеть съ первыхъ шаговъ новой литературы, и чёмъ дальше, тёмъ становится яснёе, реальнёе, шире; литература подходить все ближе въ народной жизни, ся содержанию и языку. Формы литературы были заимствованныя, какъ и формы научнаго знанія, потому что своихъ не было: старая литература не выработала формъ для подобнаго содержания и для личнаго поэтическаго творчества, но извёстно теперь, что стремленіе усвоить ихъ предшествовало Петровскому времени,-его можно заизтить еще въ XVII въкъ. Взяты были эти формы не у какого-нибудь одного народа (у "нёмцевь"), какъ подражаніе; онѣ приняты были какъ формы общеевропейскія, которыя въ самой Европь были наслёдіень оть классическаго міра и прочно установились только съ эпохи Возрожденія. Кантемирь береть форму у Буало, но и у Горація и Ювенала-няъ того же античнаго источника, изъ котораго черпали и литературы новой Европы.

Со временъ Петра литература приняла тотчасъ совсёмъ иной складъ содержанія, чёмъ было прежде. Какъ извёстно, самъ Петръ заботнася о переводъ на русскій языкъ книгъ по исторіи, политикъ и другимъ общеполезнымъ предметамъ; люди его шеолы: извёстный Брюсъ, князь Ди. Мих. Голицынъ, Кантемиръ, Андрей Матвѣевъ, Савва Рагузянскій, заказывали переводы или переводили сами иного калитальныхъ сочиненій стараго и нов'йшаго времени, и въ числё ихъ много книгъ именно политическихъ. Такъ были переведены въ ть годы вниги: Гуго Гроція, Юста Липсія, Слейдана, Баронія, Пуффендорфа и т. д.; наконецъ и "Книга мірозрѣнія" Гюйгенса, гдѣ издагалась система Коперника, которая въ древней Россіи была бы осуждена какъ злёйшая сресь. Не всё эти книги быле напечатаны, иногія изъ нихъ оставались въ употребленіи частнаго кружка людей съ серьёзною любознательностью, но онв свидётельствують тёмь не иение о наступившень новомъ направлении унственныхъ потребностей и запросовъ. Извёстно далёе, что Петръ и по русскимъ дёнамъ желалъ распространять политическія понятія и знанія. Проповъдники временъ Петра, его приверженцы, были публицисты, объаснязние и защищавшие реформу съ церковной кассяры, которая и

заговорила тогда послё многовёкового молчанія; "Духовный Регламентъ", приписываемый Өсофану, но составляющій также (въ неизвѣстной пока степени) трудъ самого Петра, въ нѣкоторыхъ своихъ частяхъ есть настоящая публицистива съ харавтерными, чисто литературными эпизодами. Это было очень ново и, разумфется, любопытно для русскаго общества и-что мало обыкновенно заявчается -- эта забота Петра Великаго о воспитания нолитическихъ понятій отразилась потомъ на содержанін развивавшейся литературы. Первые писатели, настоящимъ образомъ начинавшіе литературу XVIII в., и ихъ преемники постоянно уже затрогивають эту тему --- національный политическій вопросъ. Онъ долго еще возвращался въ литературѣ въ видѣ защиты и прославленія реформы, какъ великаго дѣла, давшаго истинное направление всей национальной жизни, ---и это было естественно: для большой массы все еще казалось, что въ старину было лучше, и надо было защищать просвъщение, а кромътого. слъдовавшее за правленіемъ Петра время слишкомъ часто отставало отъ великаго примъра и объ этомъ примъръ полезно было напоминать. Правда, уже вскоръ эти разсужденія стали впадать въ утинные панегирики и стихотворную лесть передъ каждой предержащей властью, -- какова бы она ни была, -- но осталось вниманіе къ политическому положению народа, и изъ столкновения мифний малопо-малу развивалась способность въ серьёзной вритивѣ общественныхъ двлъ.

Новыя идеи, явившіяся въ обществъ изъ запаса европейскихъ знаній, требовали новаго литературнаго языка, потому что старый книжный языкъ, кромй того, что не былъ языкомъ живой ручи, не имвлъ ни достаточнаго запаса словъ для выраженія предметовъ новаго знанія, ни стилистическаго строя, достаточно выработаннаго для передачи болѣе тонвихъ оборотовъ мысли. Это преобразованіе языка было великимъ, еще мало одёняемымъ двигателемъ національнаго сознанія, выражавшагося въ литературь. Оно впервые выводило литературу изъ прежней условной области въ реальную среду жизни и доставляло образовательнымъ идеямъ простое и близкое выраженіе. Понятно, что это совершилось не вдругъ; но самый языкъ Цетровскаго времени, искусственный и необработанный, испещреиный иностранными словами, повидимому, столь уродливый, въ сущности былъ все-таки выше гладкаго церковно-славянскаго стиля лучшихъ церковныхъ писателей XVII вѣка,-потому что построевъ быль на живой рёчи. Языкъ перваго стихотворенія, присланнаго Ломоносовымъ (какъ нарочно, изъ-за границы), поразилъ какъ что-то неслыханное и витсть прекрасное: это именно было впечатление живого языка, явившагося въ книгъ съ изящной формой, на какую

Digitized by Google

онъ былъ способенъ, но которой раньше онъ еще никогда не получалъ.

Съ успѣхами внижнаго образованія литературный язывъ все совершенствовался въ одномъ направления: каждый первостепенный писатель отибчаль новый шагь въ сближению съ языкомъ обществи и народа. Послѣ Лоновосова, Державинъ и фонъ-Визинъ, Крыловъ, Карамяннъ, Жуковскій открывали своими произведеніями новыя эвохи въ исторіи литературнаго языка; онъ становился съ каждымъ поволёніемъ все ярче, живёе, богаче, подвижнёе, и въ произведе ніяхъ Пушкина наша литература пріобрёла первостепенные образцы. которые донынё, черезъ полстолётія (и даже больше) остаются свёлини, сохранившими для насъ все свое изящество - признакъ, что итература достигла въ язывѣ основнаго тона, скватила его народный складъ. Позднѣйшая литература разработываетъ уже подробности, обогащаеть литературный языкь еще неизученнымъ раньше матеріаломъ народной рѣчи, продолжаеть его стилистическую и эстетическую обработку, разширяеть для научныхъ цёлей. Таково, въ этомъ отношения, значение писателей послё-пушкинскаго времени: Гоголя, Тургенева, Некрасова, Льва Толстого, новой плеяды писателей, посвящающихъ свой трудъ изучению и изображению народнаго быта и, наконецъ, писателей въ области науки.

То же стремленіе къ изученію и воспроизведенію народнаго, какое мы видёли въ научномъ движеніи и въ исторіи литературнаго языка, находимъ, наконецъ, и въ содержаніи поэтической литературы.

И здёсь литература пришла въ народному не вдругъ, и это было понятно. Новая литература, которая явилась прежде всего изъ потребностей научнаго и практическаго знанія и затвиъ естественно распространилась на область общественно-образовательную и поэтическую, въ своихъ европейскихъ образцахъ увидёла совсёмъ незнакоимя раньше идеи и новыя формы; а главное, мысль о собственно народной стихія была еще слишкомъ далека, и въ первое время трудъ литературы былъ употребленъ на то, чтобы усвоить эти формы, воспринять идеи тогдашней образованности, найти для нихъ выраженіе на русскомъ языкъ, на которомъ онъ дотоль были неизвъстны. Шисатели XVIII-го въка гордились сами, и другіе ставили имъ въ заслугу, что одинъ написалъ первыя трагедіи, другой-комедіи, третійоды, четвертый быль первымъ баснописцемъ и т. д. Это была первая необходимая школа начинавшейся литературы. Далбе, западная актература — въ тёхъ сторонахъ своихъ, которыя дёйствовали у насъ-запята была общими философскими вопросами, критикой нравственныхъ идей, отвлеченными вопросами о человѣческомъ обще-

41

ствё, и все это весьма естественно занимало первыхъ образованныхъ людей новаго общества, — хотя, конечно, въ весьма укороченномъ видѣ. Свой собственный вопросъ для русской литературы состоялъ, какъ мы видѣли, въ защитѣ реформы, т.-е. въ защитѣ той новой образованности, которой она открывала путь: народившаяся личная поэзія высказывала прежде всего идеалы не столько общественные или народные, сколько именно государственные, надежды на просвѣщеніе и величіе націи, на ея полятическое могущество, и затѣмъ надежды, что она будетъ имѣть собственныхъ Платоновъ и Невтоновъ. Но у Ломоносова является уже глубокая забота о массахъ "россійскаго народа" собственно. Ломоносовъ былъ человѣкъ перваго послѣ-Петровскаго поколѣнія. Въ шестидесятыхъ годахъ прошлаго столѣтія завершалась его дѣятельность, и идея о "россійскомъ народѣ", именно объ его массахъ, продолжается въ сочиненіяхъ Новикова.

Косвеннымъ образомъ мысль о народѣ питала и та область литературы, которая посвящена была интересамъ образованнаго (по преимуществу дворянскаго) класса. Эта литература, во вкусѣ XVIII-го вѣка любившая правоученіе, старалась смягчать правы, внушать обязанности къ обществу и дѣйствительно въ этомъ успѣвала. Малопо-малу, несмотря на все господство крѣпостного права, правственныя идеи философіи прошлаго вѣка оказывали вліяніе на умы: были люди, которые серьезно задавали себѣ вопросы объ "обязанностияхъ человѣка и гражданина", и въ послѣдней перспективѣ этихъ обязанностей, еще при Екатеринѣ, возникала мысль объ освобожденіи крестьянъ. Въ книгѣ Радищева теоретическія разсужденія перемежаются картинами изъ крестьянскаго быта, смыслъ которыхъ ясенъ.

Народъ начинаеть тогда же привлекать литературу съ другой стороны. Въ то время, когда нёкоторые любители сочли нужнымъ собирать народную позвію, являются попытки передавать ее въ новой формъ на народный ладъ (напримъръ, у Карамзина), вводить въ поэзію черты пароднаго быта (какъ у Державина), поддѣлываться подъ тонъ народныхъ сказокъ (у Чулкова), брать цёликомъ народнобытовой матеріаль для драматическихь пьесь (у Аблесимова) и проч. Народное не получало еще полнаго права въ литературѣ, ни какъ предметь, ни какъ форма; все еще полагадось и по старымъ реторикамъ, и по псевдо-классической манерѣ прошлаго вѣка, что оно принадлежить въ "низкому слогу", тогда вавъ литература стремилась въ особенности въ "высокому"; народное считалось умъстнымъ въ поэзіи шутливой и въ комедін (которыя сами по себѣ допускали извёстную вольность), въ идиаліи и эклоге, где русскій воображаемый пастушовъ могъ съ успёхомъ замёнить такого же воображаемаго Дафииса и Титира;---но уже возникновение народныхъ этнографическихъ изученій показывало, что готовится иное воззрѣніе; сиутно чувствовалось, что именно въ народномъ хранится что-то необходимое для правственной жизни общества и для самой литературы.

Сантиментальная школа сдёлала шагь въ этомъ направлении. Съ рокантизмомъ въ литературныхъ взглядахъ произошелъ цёлый переюроть, сильно поднявшій и роль народнаго элемента. Съ визшней стороны, романтизиъ уже вскорѣ вытѣснилъ натянутыя и жеманныя формы исседо-классическія и тёмъ даль просторъ для новаго элемента, искавшаго мёста въ литературё. Со стороны содержанія романтивить, хотя большею частію смутно понимаемый самими нашими ронантиками, черпавшими его изъ трехъ разныхъ европейскихъ источниковъ, давалъ, однако, совсёмъ иное настроеніе и складъ поэзіи; онь разширяль поэтическую область и вносиль въ нее много такого, что могло бы привести въ негодование классика, и именно, гоняясь за легендарнымъ и чудеснымъ, онъ входилъ въ народное чудесное и вообще въ народный быть: такъ онъ находилъ желаемую оригинальность, простоту и новость врасокъ, такъ непохожія на монотонную натянутость псевдо-классицизма и т. д. Новое направление очень помогло выработвъ легвой свободной формы, при воторой въ свою очередь становилось легче овладъвать новымъ матеріаломъ.

Произведенія Жуковскаго были уже большинъ шагонъ послъ Карамзина. Пушкинъ, какъ мы замъчали выше, овладъваетъ съ великинъ мастерствомъ народною формой и содержаніемъ (съ нёвоторихъ его сторонъ); его дёлтельность стала переломонъ въ развити нашей литературы. Съ Пушкина, -- литературныя иден котораго опять интались западными источниками, --- начинаются впервые правдивыя, хотя на первое время, конечно, неполныя, изображенія народной жизни. Гоголь, воспитанный на впечатлёніяхъ народнаго быта своей роднны и воспринявшій наслёдіе Пушкина, выполниль этоть литературный переломъ глубокой истиной своихъ изображений; и правдивость этого реализма, которая донынѣ остается обязательной для русскаго песателя, существенно помогла върному усвоению народнаго содержавія. Однимъ наъ первыхъ писателей, въ которомъ удивлялись умёнью схватывать черты народной жизни и языка, быль этнографъ Даль; у него было дёйствительно общирное знаніе народнаго языка и обычая, но онъ не оказаль большого вліянія въ литературів, потому что въ содержании разсказовъ ограничивался анекдотически занимательнымъ и не проникалъ въ наиболёе серьезныя стороны быта, юторыя тогда были еще закрыты отъ литературы. Въ новомъ покольнін писателей, которые были школой Пушкина и Гоголя, отночение въ народному быту опредбляется ясно. Уже Лермонтовъ, въ

великолёпной пёснё о купцё Калашниковё, даль образчивъ глубокаго мастерства въ изложени народно-поэтической темы. У Тургенева, Неврасова, Григоровича, Писемскаго, потомъ у Потехина и др. является рядъ замѣчательныхъ изображеній народной жизни, процикнутыхи сознательными сочувствіями въ надолу и внимательнымъ изученіемъ. Произведенія этихъ "людей сороковыхъ годовъ" шли въ параллель съ общественными стремленіями другихъ писателей той же школы-критиковъ и публицистовъ; со стороны своего общественнаго смысла, онв возникали отчасти подъ несомнванымъ вліяніемъ тогдашней западной литературы, и темъ не менее еще не было въ нашей литературѣ поры, когда бы съ такою очевидностью высказались сочувствія образованнаго слоя къ интересамъ народной массы, стремление защищать ся права, поднять се изъ матеріальнаго и нравственнаго унижения и порабощения, и когда бы съ такимъ успёхомъ усвоено было искусство литературнаго изображенія народной жизни. Произведенія пазвапныхъ и другихъ писателей были для литературы великимъ пріобретеніемъ, важнымъ не только по художественному, но и по воспитательному значению для общества. Онъ предваряли эпоху освобожденія врестьянь и въ своей области достойнымь обравомъ послужили великому дёлу...

Дъйствовавшее потомъ поколъніе писателей продолжало трудъ этихъ предшественниковъ. Оно воспиталось подъ вліяніемъ общественнаго и литературнаго оживленія конца пятидесятыхъ и начала шестидесятыхъ годовъ, и его дѣнтельность займеть любопытную страницу въ исторіи русской литературы. Эти писатели-Рѣшетниковъ В. Слёпцовъ, Левитовъ, Глъбъ Успенскій, Златовратскій, Наумовъ, Назарьевъ, Нефедовъ и много другихъ-посвятили себя исвлючительно изучевію народной жизни и дали рядъ произведеній различной художественной цёны, но рисующихъ съ небывалою до сихъ поръ правдивостью и наглядностью народный быть. Видимо, народъ и его жизнь---господствующая мысль образованнаго класса, представляемаго литературой; и въ самомъ дёлё, довольно самаго бёглаго обзора современной литературы, чтобы увидёть, что вопросъ о народё есть всеобщая дума, идеаль и забота. Всюду одинь глубокій и тревожный вопросъ: имъ по преимуществу занята поэтическая д'ятельность современной литературы; имъ занята публицистика, земскія экономическія изысканія; ему посвящены историческія и этнографиче. скія изслёдованія. Въ этой массё современныхъ изображеній народнан жизнь проходнть передъ нами рёдко въ свётлыхъ картинахъ, которыхъ въ сожалёнію мало дасть дёйствительность, а чаще въ печальныхъ чертахъ его тягостей, и иногда, навонецъ, въ мрачныхъ 🙀

Digitized by Google

трагнзма вопросахъ объ отношеніяхъ этого народа къ обществу и государству.

Мы не упоминали до сихъ поръ о томъ, какую роль играли въ литературномъ развитіи народнаго интереса славянофилы.

Посл'ядователи этой школы обыкновенно принисывають именно ей великую заслугу въ возбуждении самаго вопроса и въ объяснении основного характера русской народности, словомъ, въ славянофилахъ видять главнёйшихъ и даже исключительныхъ представителей этого движения.

Предшествующее изложение можеть достаточно указать, что это вовсе не такъ, что начало движенія восходить въ писателямъ XVIII въка, и съ тъхъ поръ постепенно развивалось. Славянофильская школа имбла свою роль въ развитіи народныхъ изученій, но далево не столь общирную, какъ говорять ся приверженцы. Школа есть произведение тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, и ся первые тезисы, какъ и у ея тогдашнихъ противниковъ, выросли изъ прямѣ. ненія къ нашему паціонально-историческому вопросу --- нёмецкой философін. Школа заняла мёсто въ литературѣ, когда нёсколько даровитыхъ ся представителей выставили свою теорію, доведенную до послъдняго предъла исключительности. Крайность, высвазапная рёзко н. у нёкоторыхъ писателей школы, съ большимъ талантомъ, вызвала ожесточенные споры, которые повели въ новымъ изслёдованаять спорныхъ пунктовъ исторіи и народнаго быта. Въ этоять возбуждения была большая заслуга славянофильства. Но утверждать, что именно оно внушнло даже своимъ противникамъ интересъ къ народныхь изученіямь и сочувствіямь есть только историческій нелосмотрь. У такъ-называемыхъ "западниковъ", развитіе ихъ народнаго интереса идеть оть Лононосова, Новикова, Радищева, декабристовъ, Пушкнив, Гоголя, оть вліяній европейской литературы; люди "сороковихъ годовъ", столько враждовавшіе съ славянофилами, какъ выше указано, самымъ яснымъ образомъ въ своихъ произведенияхъ выразнии глубовія народныя сочувствія. Эти сочувствія были въ воздухів, воспринимались и развивались какъ завёть прежняго развитія, внушаянсь иножествоиъ вліяній современной жизни, и славянофильская пкола, напротивъ, не дала ничего, подобнаго тому богатому литературному развитию, какое представляется съ 40-хъ годовъ въ дёятельности другой стороны, вызывавшей въ нихъ такую вражду. Откуда зе споръ двухъ партій, тянущійся до настоящей минуты? Оттуда иченно, что исходные пункты были различны. Различны были и результаты. Славянофильство съ самаго начала приняло свладъ мистическо-консервативный, ихъ противники-реально-прогрессивный.

Славянофильство, вслёдствіе внёшнихъ и личныхъ условій своего развитія, получило своеобразный характеръ, очень сложный, -- но далево не тавой, чтобы оно могло считаться сполна представительствоиъ народности. Не всё черты школы принадлежали каждому изъ ся представителей, но въ цёломъ школа носила на себъ отпечатовъ условій своего происхожденія: она образовалась въ средь барства, довольно независимаго, чтобы не войти въ служебную колею Николаевскихъ временъ; по своему образованию и воспринятниъ теоретическимъ понятіямъ, она очутилась въ известной оппозиціи Съ тогдашними чиновническими властями, которымъ не нравились и казались подоврительны всякія, равно восточныя и западныя, проявленія самобытнаго общественнаго чувства; но въ то же время она стояла въ извёстномъ барскомъ отношения въ народу, которому давала себя въ истолкователи и представители; состоя изъ москвичей, она отличалась врайнимъ московскимъ партикуляризмомъ, и накипёвшее недовольство "порфироносной вдовы" отплачивала ненавистью въ Петербургу; толчовъ и основанія въ философскому установленію своего ученія школа получила изъ гегелевской философіи, которая въ тѣ годы имѣла вообще большое вліяніе въ передовомъ литературномъ кружкъ; и затъмъ школа усвоила себъ археологические ндеалы, которыхъ, по-правдё, некуда приложить въ пастоящей полнтической жизни и въ которымъ искренно былъ привязанъ развъ однеъ Константинъ Аксаковъ, идеалисть и мечтатель, и заявляда сочувствія въ современной бытовой народности, которыя сознательно принималь, быть можеть, одинь только Петрь Кирьевскій; многіе другіе изъ славянофиловъ знали и любили народъ не больше, чёмъ многіе изъ "западниковъ". Такимъ образомъ, школа представляеть не какое-нибудь непосредственное откровение народности, произшедшее отъ инстическаго наитія народнаго духа, а сложность разнаго рода источниковъ, иногда народу совсёмъ чужихъ; отсюда возножно было то явленіе, которое въ тайнѣ смущало многихъ, искренно ей вёрившихъ, напр., что кн. Черкасскій, одинъ изъ столновъ школы, былъ въ то же время самынъ сухниъ и ръзвниъ борократомъ, что газета "Русь" свободолюбіе и народолюбіе старой школы могла мирить съ такою же бюрократическою наклонностью команловать народною жизныю, съ порядочнымъ общественнымъ обскурантизмомъ. Въ прежнее время врайная несвобода нашей печати побуждала иногихъ преувеличивать цёну оппозиціонныхъ заявленій школы; потомъ, когда внёшнее положеніе школы бывало вполнё благопріятно, становилось ясно, что ся старая теорія была идеалистической фантазіей, совершенно непремёнимой въ жизни, а въ рукахъ своего последняго главы школа забывала даже свое прошедшее; "Русь"

Digitized by Google

иногда мало чёмъ отличалась отъ "Московскихъ Вёдомостей". Школа не оставила прямыхъ продолжателей; у тёхъ, кто выдаетъ себя за преемниковъ ея заслуги, именемъ народа можетъ прикрываться недвуснысленный обскурантизмъ и сомнительное народолюбіе; ихъ противники не дёлаютъ изъ народа ни ширмы, ни идола, но указываютъ на самыя дёйствительныя тягости его положенія, матеріальнаго и нравственнаго, и думаютъ, что если желать, чтобы "народъ" былъ рёшающимъ принципомъ, онъ долженъ сначала выёти изъ покрывающей его темноты, и путь къ этому—не мистика, и возвращеніе "домой", а общественная свобода и просвёщеніе.

Безпристрастная исторія нашей общественной образованности послё Петра должна будеть сказать, что эта образованность была не только не измёной, но, напротивъ, постояннымъ и успёшнымъ стреилениемъ въ народу, въ сознательному единению съ нимъ въ общей нравственно-общественной двятельности и просвещении. Истинваго "единства" не знала и старая Россія: единство тёхъ временъ было единство безсознательной патріархальности, уже тогда отживазшей свой исторический періодъ; новая образованность искала еднества сознательнаго, какое дается просвещениемъ и участиемъ къ улучшению быта народныхъ массъ, матеріальнаго и правственнаго. Петровская реформа была первымъ рёшительнымъ шагомъ на этомъ вути; самый путь быль уже намёчень предъидущей исторіей: дальнативе развитие русскаго народа было немыслимо безъ усвоения существовавшей образованности, но первыя попытки были слабы, тесны, болевливы; Петръ ловелъ дёло съ чрезвычайной силой, даже василіенть, которыя явились какъ ифрка созравшей потребности. Эта потребность не всёми, чувствовалась, и вслёдствіе вёкового застоя введение иноземной науки иногими встречено съ предубежденісить, даже ненавистью; но болёе приготовленная часть общества вримкнула къ реформъ съ восторженными сочувствіями и къ геніальной личности преобразователя, и къ самому делу. Доказатель. ствоиъ того, что сочувствія были искреннія, что въ шихъ сказываюсь действительно чувство глубокой національной необходимости, служать всё дальнёйшіе успёхи образованія и литературы. Давно уже не было настойчивыхъ требованій власти; преемники Петра продолжали дёло его вяло, часто только по необходимости, чтобы ве удоннть своего достокнства, отставая оть славнаго преданія; госуларство ограничивало дёло образованія цёлями казенной надобности, и не разъ сурово напоминало, что не хочеть знать широкихъ требланій имсли и знанія, - словоиъ, чистый интересъ науки и обра-

зованія мало находиль поддержки, а иногда встрёчаль уже и прямой отпорь со стороны всемогущей власти; не мало предстояло бороться съ косностью большинства даже верхняго слоя общества; и несмотря на все это, образование досло не только числомъ людей, принимавшихъ извъстное просвъшение, но и серьезностью содержания. Образование стадо заботой общества, а государство нередко оставалось въ ней равнолушно, бывало и прямо враждебно: такъ, съ первыхъ десятилётій нынёшняго вёка, когда было основано нёсколько новыхъ университетовъ, правительство заподозрѣвало ихъ науку (скроиное повтореніе западной и немногія попытки своей), и съ твхъ поръ университеты никогда не пользовались особынь расположениемъ власти. Науку двигали и одушевляли общественныя силы. Правда, государство все-таки, для подготовки служидаго сословія, доставляло необходимвишія матеріальныя средства-основаніемь школь и т. п., но въ нихъ не было ивста для свободной науки, и ся идся сохранидась и развилась только благодаря укрыпившинся научнымъ потреб. ностямъ общества. Такимъ же образомъ, литература, особенно въ послѣднее время, была чисто созданіемъ общественной силы; государство держало только надъ нею цензурную опеку, и какимъ тажвимъ, часто невыносимымъ бременемъ была эта опека-извѣстно достаточно. Тёмъ больше была заслуга литературы, воторая средн бюрократическихъ помѣхъ, успѣла выростить и сберечь свои лучшіе идеалы.

Исторія нашей образованности была чрезвычайно сложна, какъ и естественно было ожидать на переходъ народа отъ патріархальнолеспотическаго московскаго царства въ государству новъйшаго склада. отъ невъжества въ какому бы ни было, но образованию; притомъ государство, которое на первый разъ явилось намъ образцомъ, было извёстное "полицейское государство"... Все это должно было перебродить въ русскомъ обществъ, и это брожение отразилось иножествоиъ странныхъ явленій, увлеченій, ошибовъ, нельной подражательности, грубости понятій и т. д. Оттого въ самой литератур' всегда была особенно сильна наклонность къ сатиръ, отъ сатиры княжной до самой реальной, отъ временъ Кантемира до Салтыкова,---наклонность въ такъ называемому отрицанию. Но за всемъ темъ, въ образованности нашей съ самаго начала явились и донынъ неотступно развиваются стороны вполнѣ положительныя: въ общихъ понятіяхъ ---. постоянно укрѣплявшееся усвоеніе научнаго знанія, во внутренней общественной жизни-укрвилявшееся сознание народнаго интереса. Это последнее прошло различныя степени, начиная отъ слабаго пониманія этого интереса, поглощеннаго государствомъ, и отъ нолной почти невозможности заявить самый вопросъ; оно прошло потомъ

разныя болёе или менёе узкія, даже фальшивыя точки зрёнія, напр., когда знали только панегирики "доблестямъ" русскаго народа и восхищались добродётелями Фрола Силина, или когда любили разсказывать о талантахъ "простого русскаго мужичка", объ его "сметкё", дёлающей ненужною школу, и т. п., или поддёлывали русскую народность въ тонё чувствительно-патріархальномъ, обскурантно-мистическомъ и т. д.; и наконецъ, въ наше время, съ начатымъ разрёшеніемъ главнёйшей тягости, лежавшей на народѣ, приходить къ постановкѣ народнаго вопроса въ его дёйствительномъ смыслѣ.

Было время, когда подъ напоромъ этихъ влеченій общества былъ оффиціально заявленъ принципъ "народности"... Это заявленіе нибло свое долю нравственнаго вліянія, ставя хотя неясную цёль однимъ, воздерживая грубый эгоизмъ другихъ; но, заявленіе различнымъ образомъ само себѣ противорѣчило: начало "народности"-въ крѣпостной формѣ, было внутреннимъ противорѣчіемъ, и дѣйствительно вязалось съ самыми грубыми его искаженіями. "Народъ" этой точки зрвнія быль-невчто въ роде театральныхъ пейзанъ, стоящихъ на заднемъ планъ въ разноцвътныхъ костюмахъ, какъ фонъ для картины съ маркизами на первоиъ планъ, поющихъ пъсни простодущваго веселія и преданности; за кулисами съ этими пейзанами имбли изи буринстры и становые. Многимъ инимымъ представителямъ народа и теперь хотелось бы такого или подобнаго порядка вещей. но врестьянская реформа и сопровождавшій ее рость общественнаго сознанія произвели иную точку зренія. "Народъ", въ отдельности оть "общества" (наи отъ "сословія"), есть наибольшая масса цёлой націн; это-не малолётніе, которыхъ всегда слёдуеть водить на лоночахъ; имя народа никакъ не вывёска того оракула, виёсто котораго, какъ въ извёстной баснё, говорилъ спрятавшійся за истукана ловкій шарлатань; "народъ"--это такіе же люди, какъ "общество". чоди христіански намъ равные; по освободившему ихъ законуне рабы, а граждане; экономически-несущіе на себѣ главную госу-Арственную тяготу, своими трудами доставляющіе средства государству и обществу, но донынъ крайне неустроенные, слишкомъ часто бъдствующіе и имъющіе все право на помощь и заботу для своего чатеріальнаго обезпеченія и для своего просв'єщенія. Народное благовысшая цёль и критеріумъ государственной и общественной дёятельности; но чтобы можно было сослаться на голосъ народа, чтобы знать дъйствительное содержание народности, нужно, чтобы, она чогла высказаться и быть сознанной; нуженъ большій просторъ для народной (вемской) жизни и просв'ящения, чтобы за истинную, позаннымо народность не выдавались темные инстинкты временъ рабства и невъжества. Въ настоящее время "народъ" несомивнио пере-HCT. STHOPP.

49

живаеть критическую эпоху: по общему отзыву знающихъ наблюдателей, старый быть подъ вліяніемъ новыхъ условій отживаеть и падаеть, нарождаются новыя явленія экономическія и нравственныя, и въ пору этого кризиса особенно настоятельно требуется кромѣ матеріальной заботы и настоящее "народное просвѣщеніе" и свобода для общественной мысли, только это могло бы устранить печальныя явленія, которыя порождаются умственною безпомощностью массы и внутреннимъ броженіемъ общества. Съ другой стороны, отъ тѣхъ, кто берется говорить о потребностяхъ народной жизни, особливо говорить будто бы отъ имени народа, тѣмъ больше требуется честное отношеніе къ дѣлу и тѣмъ постыднѣе намѣренная ложь, разсчитанная на личную выгоду и интересь.партіи.



## ГЛАВА II.

## Понятія о народности въ XVIII въкъ.

Послѣ реформы, въ теченіе XVIII вѣка, произошелъ въ русской жизни слёдующій повороть въ образовательномъ отношении. Въ прежнее время народъ и высшія сословія ("общество") составляли по складу своихъ понятій почти однородную массу-однородную по бытовому и идейному преданію, или по скудости св'ёдёній, не нарушавшей ни въ чемъ этого преданія, по безграничному суевърію, по недовёрію къ научному знанію природы, въ которомъ видёли волшебство и дъйствіе нечистой силы; -- кстати представителями этого знанія являлись иноземцы, заподозрённые впередъ за поганое латынство и люторство. Немногія исключенія въ этомъ порядкѣ составляли люди, усвоившіе віевское образованіе или другими случайными путями успѣвшіе познавомиться съ пользой и интересомъ иноземной науки и ся безвредностью для душевнаго спасенія.--Съ появленіемъ новой ШКОЛЫ, СЪ ПОСЫЛКОЙ РУССКИХЪ МОЛОДЫХЪ ЛЮДОЙ ВЪ УЧЕНЬЕ ЗА ГРАницу, эти исключенія стали умножаться, и вскорѣ, еще при Петрѣ, образовалась хотя все не многочисленная, но уже ясно опредѣлившаяся группа людей новаго образованія. Въ этомъ особенно и состояль тоть "разрывь" съ народомъ, въ которомъ полагается извстной школой преступление Петровскаго періода. Мы объясняли въ другомъ мѣстѣ, что существенный "разрывъ", — который бывалъ у насъ, какъ и у всёхъ народовъ, -- совершился гораздо раньше неравенствоиъ состояний, которое давнымъ-давно было узаконено въ неравенство общественныхъ правъ; паденіемъ народныхъ учрежденій; господствомъ приказнаго чиновничества; кръпостнымъ правомъ. Различіе образованія, которое теперь (въ силу этого стараго неравенства) доставалось почти исключительно служилому сословію или высшему влассу, увеличило, повидимому, разстояние между ними, прибазило

Digitized by Google

4\*

разницу [понятій, производимую образованіемъ; но въ дъйствительности, этой новый "разрывъ" былъ знаменательнымъ историческимъ шагомъ къ общественному самосознанію, которому предназначено примирить общество и народъ, связать ихъ въ единое нравственнообщественное цълое. Въ освобожденіи крестьянъ мы видъли уже одинъ великій фактъ этого историческаго процесса.

Современники и позднъйшіе историки вообще изображали наступившій повороть какъ яркій контрасть стараго и нова! о, и контрасть действительно быль. Въ литературъ, отражавшей событія, произошла также глубокая перемъна. Литература, нъкогда однородная, раздвоилась и распредёлилась по разнымъ классамъ общества. Старая письменность въ образованномъ классъ совсъмъ забылась: здъсь церковно-лётописный склаль стадой книжности смёнился новымь складомъ содержанія, которое почерналось изъ западной школы и литературы, и новымъ складомъ языка, который стремился къ сближенію съ языконъ жизеи; новая дитература выростала подъ вліяніями новой свётской образованности, принадлежавшій по преимуществу высшему общественному классу, дворанству и чиновничеству, всенному и гражданскому. Въ эту литературу перешли высшіе интересы научнаго знанія и поэзіи, выросшихъ подъ вліяніемъ новыхъ условій и возбужденій. Старая письменность продолжала храниться въ народномъ грамотномъ классъ: купцы, посадские люди, грамотные крестьяне продолжали читать старыя душеспасительныя вниги, почерпали историческія поянанія въ "Хронографахъ" и "Космографіяхъ", увеселялись старинными повёстями и сказками. Въ какой общирной степени старая письменность продолжала жить въ прошломъ столъти, свидътельствують массы ея памятниковь разнаго рода въ спискахъ XVIII стольтія и целая литература народныхъ картинскъ, начало которыхъ восходить къ до-Петровской старинѣ.

Двѣ литературы, какъ два образованія и два склада нравовъ, были, конечно, крайнимъ контрастомъ по существу; этотъ контрастъ и признается обыкновенно какъ рѣзкій историческій фактъ. Но вглядѣвшись ближе въ дѣйствительность, въ этомъ представленіи надо сдѣлать весьма существеннын ограниченія и оговорки. На практикѣ противоположность не была такою крайнею, и вообще, реформа, круто проводившаяся въ области государственной и служебной, не такъ быстро овладѣвала нравами и обычаями. Историческое преданіе, запомнившее деспотическія мѣры Петра Великаго въ исполненіи его плановъ; дальнѣйшее распространеніе европейскихъ обычаевъ; новѣйшіе доктринерскіе споры о значеніи преобразованія, создали вообще преувеличенное представленіе объ этой сторонѣ періода реформы, и оно теперь только можетъ быть провѣрено, съ ближай-

цинъ изученіемъ тогдашней жизни. Въ самомъ дёлё, перемёна въ нравахъ, даже въ наиболѣе образованномъ классѣ, была не такая быстрая и глубокая, какъ обыкновенно думаютъ; самое образованіе распространялось не такъ сильно и охватывало не такую массу лодей, чтобы перемёна могла считаться столь внезапной и рёшительной. Напротивъ. Извъстно теперь, что самъ Петръ, при всемъ несоннённомъ желаніи передёлать въ извёстныхъ отношеніяхъ нравы, вря всей ненависти ко многимъ явленіямъ старины, при всей несомнѣнной домкѣ въ армін, флотѣ, гражданскихъ учрежденіяхъ, пколь, книжности,-что потомъ отразилось новыми формами общественности и типами людей, —вовсе не быль врагомъ бытовыхъ обычаевъ, гат они не мъшади его намъреніямъ, и самъ соблюдалъ такие обычан. Его сподвижники перваго покольния были приверженине исполнители его дёла, но помнили, однако, хорошо старые обычан, окружавшіе ихъ повсюду вив казенной службы. Семейный я народный быть были исполнены этой старины, и послё насильственныхъ мёръ Петра, направленныхъ только на нёкоторые исключительные старые обычая (какъ, напримъръ, невъжество и умственную лёнь стараго боярства, азіатское заключеніе женщины, разныя нельция суеверія и предразсудки), на старину уже не было никахого особеннаго давленія кром' того, какое делалось само собою. естественнымъ ходомъ развивавшейся новизны, потребностями общественной жизни и просвещения. Второе и третье поволёние въ своихъ более серьезныхъ представителяхъ были такими же русскими дюдьми по складу своихъ бытовыхъ понятій и не чувствовали разлада съ народностью, который имъ навязывали наши историки. Средина XVIII въка наполнена царствованіемъ Елизаветы; историкамъ оно представляется какъ время русской національной реакціи (т.-е. побылы надъ придворной пъмецкой партіей), хотя западное вліяніе продолжалось. Замёчательнёйшіе дёятели литературы первой полонны ввка, величайшіе поклонники Петра, были самые несомивнные русские люди, напр., не только доморощенный самоучка Посошковъ. но Ломоносовъ, прошедшій заграничную школу и высоко ее чтившій. Татищевъ, котораго уже винили въ вольнодумстве, даже Кантемиръ в проч., писатели, усиленно работавшіе для введенія въ нашу литературу иноземнаго содержанія и стиля. Чёмъ больше разработывается бографія историческихъ дѣятелей прошлаго вѣка, именно изъ того бразованнаго дворянскаго класса, который считается по прениуще-(тву "оторваннымъ" отъ народа, ---темъ больше біографы находять иь людьми чисто-русскаго склада, съ воспитаніемъ, основаннымъ и впечатленияхъ русскаго быта и предания; они были более специически \_**русси**ни", твиз нынёшніе образованные люди съ самями

славянофилами включительно,---такъ что навязывается вопросъ: въ чемъ же эти люди "оторвались" отъ народа?

Если народъ становился все-таки дальше отъ высшихъ образованныхъ влассовъ, то внёшняя общественная причина этого была, какъ ны сказаль, отношение этихъ влассовъ въ народу, какъ помъщиковъ и чиновниковъ въ кръпостнымъ: и здочнотребленія первыхъ, вообще равнолушно принимавшіяся самою властью, стали главнымъ источникомъ народнаго раздраженія и недовърія къ барству; затъмъ извёстное образованіе произвело разницу понятій, гдё, перевёсъ познаній быль не на сторонь начинаго и сусвърнаго невъжества; бывали, наконець, примёры, что люди высшихъ классовъ действительно отрывались отъ народности до нелёпой французоманіи, до незнанія руссваго языва, --- но это составляло принадлежность исвлючительно той высшей общественной сферы, которая и донынь остается въ томъ же безучастномъ отношения въ русской жизни: извъстное число великосвётскихъ хлыщей и барынь донынѣ живутъ въ состоянія можеумковъ, сохранившихъ изъ русской жизни только врёпостническіе вкусы и, конечно, крайне далекихъ оть настоящаго европейскаго просвѣщенія.

Словомъ, корень удаленія "общества" отъ народа заключался въ крѣпостничествѣ и въ томъ покровительствовавшемъ ему общественномъ режимѣ, который дѣлалъ сближеніе съ народомъ невозможнымъ для просвѣщеннѣйшихъ людей, на которыхъ этотъ упревъ и не можетъ пасть. Болѣе просвѣщенные люди старались о смягченіи этого режима, въ чемъ и заключалась дѣйствительно важнѣйшая потребность общества. Новиковъ и Радищевъ погибали при злорадныхъ апплодисментахъ крѣпостниковъ. Власть не могла одобрять Чацкаго, но еще раньше подняли противъ иего вопль сами люди "общества", конечно не въ силу того, чтобы приверженность въ иноземному оторвала ихъ отъ народа, а именно въ силу освященнаго закономъ крѣпостничества: они были націоналы, а Чацкій приверженецъ запада.

Но вѣдь несомнѣнно же, скажуть намъ, что общество наше не только XVIII-го, но и XIX-го вѣка, и почти до нашихъ дней, жило подражательностью, заимствованіемъ чужого, забывало національныя черты быта, народной поэзіи, искусства, нравовъ, и пр.? Да, но слѣдуетъ вдуматься въ разные мотивы и размѣры этой подражательности и оторванности.

Принятіе нёкоторыхъ иноземныхъ обычаевъ было очень естественио, безобидно, наконецъ, благотворно, и во многихъ случаяхъ началось задолго до Петра. Если Петръ заводилъ ассамблен, это былъ естественный протестъ противъ теремной жизни, которую мудрено

Digitized by Google

исторически и нравственно защищать: женщина пріобрётала свое личное право, вступала въ общество, ей становилось доступно образованіе, правственное вліяніе въ семьё и обществё; ассамблея была не нарушеніемъ народнаго обычая, — народъ собственно не зналъ терема, составлявшаго принадлежность зажиточнаго класса, — а отмёной привившагося обычая восточнаго. Перемёна одежды, длинной восточной на короткую западную, могла быть непріятна насильственностью; но эта перемёна не впервые была сдёлана Петромъ, и западная одежда опять смёняла не только русскія, но и восточныя циатья. Въ прежнее время, въ XVI вёкё, у насъ прямо начинали кодить восточныя моды, доходившія до бритья головъ и ношенія "тафьи", татарской ермолки; бритье бородъ началось еще при Василіи Ивановнчѣ<sup>1</sup>).

Нѣкоторыя изъ нововведеній были таковы, что, составляя дѣйствительную потребность вознивающей общественности, не могли найти для себя основания въ соотвътственномъ русскомъ обычав. Таковы были ассамблен: въ быту русскаго боярства не было формы общественнаго собранія мужчинь и женщинь, общаго препровожденія времени. Театрь, установившійся въ XVIII-из въкъ (собственно долго спустя после Петра) впервые введенъ былъ-при самомъ люрѣ-еще во времена царя Алексвя, въ разгарѣ московскаго царства, какъ примъръ такой же нарождавшейся потребности, для которой не было опоры въ русскомъ обычай: этоть театръ при царй Алексвв быль иностранный. Совершенно такъ продолжался театръ въ XVIII въкъ. когда при дворъ держалась итальянская опера, французские спектакли, балеть, въ которымъ только долго спустя присоединилась русская сцена, и зрителей, придворныхъ, надо бывало обязывать подпиской къ посёщению театра. Съ тёхъ поръ театръ оставался дворцовой монополіей, и теперь, когда національные вкусы очень развиваются, друзья искусства и приверженцы народа хлопочуть о доставленін этой иностранной затён народной публикв. Очень большая доля иноземнаго входила въ жизнь черезъ иностранное устройство армін и флота; цёлый запась иностраннаго входиль черезъ шволу, научныя знанія, наконець литературу. На огульный счеть, все это была масса всевозможной иноземщины, --- но гдъ же было въ русской національной жизни что-либо, дававшее въ этихъ случаяхъ возможность обойтись безъ иноземщины? И необходимость ся достаточно указывается твиъ, что очень многія изъ всёхъ этихъ нововведеній, чуть не всё, впервые, хотя слабо, вознивали

55

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. разныя подробности у Костомарова, "Очеркъ домашней жизни и нравовъ въ XVI и XVII стол.", 8-е изд. Спб. 1887; Забёлина, "Домашній бытъ русскихъ царей и царицъ", 1862—69.

задолго до Петра. Новѣйшіе обличители реформы видѣли въ изобилін иноземщины неуважение въ своей народности, но справившись съ фактами, мы убъждаемся, что у людей реформы не только отсутствовала мысль объ унижении своей народности, но, напротивъ, была прямая забота о возвышение "российской славы": иноземное было не пѣлью, а средствомъ, и люди реформы спѣшили только скорѣе имъ воспользоваться; борьба противъ стараго застоя была иногда суровая (по старой привычкъ въ суровости), но велась она не противъ народности, а за нее, за ся возвеличение. Мысль о русскомо благополучін, о русскихъ успёхахъ въ войнё, наукахъ, проинслахъ и т. д. была господствующая; за русскую народность не было ни малейшаго опасенія, не возникало о томъ мысли у самихъ дѣятелей, потому что дъйствительно она всей силой національнальнаго характера, и въ частности цёлой массой преданій, нравовъ и пр., господствовала надъ входившей иноземщиной, которая въ ся средъ была небольшимъ процентомъ, сливавшимся и исчезавшимъ.

Петръ сталъ народнымъ лицомъ, героемъ народной поэзіи; въ народныхъ представленіяхъ образовался новый типъ царя, — не царялѣнивца и полу-монаха XVI—XVII столѣтія, а царя энергическаго, дѣятельнаго, всюду проникающаго, дѣйствительно идущаго впереди своего народа.

Нападенія на подражательность западу, на "галломанію" тогдашняго общества стали ходячей фразой еще съ прошлаго въка. Но, свъряя дъло съ фактами, нельзя не увидъть, что въ этихъ нападкахъ была значительная доля недосказанности, или прямо лицемърія, и у позднъйшихъ исторнковъ, быть можетъ, еще больше, чъмъ у современниковъ. Выше мы упоминали, что число слъпыхъ подражателей и настоящихъ "галломановъ" было во всявомъ случав не такъ велико, чтобъ они представляли опасность для національной жизни; качество "галломанства" въ громадномъ большинствъ было слишкомъ поверхностное, и оно заслуживало развъ только водевильной шутки. Національное чувство могло бы достаточно успокоиваться тъмъ, что немудреныя обличенія "галломаніи" (по новъйшему, "европейничанъя") были чрезвычайно изобильны, — начиная отъ фонъ-Визина и... до Достоевскаго, и находили всогда сочувствіе въ массъ общества.

Мы видёли, наконецъ, въ предыдущей главё, что все движеніе науки и литературы, т.-е. наиболёе просв'ященной части общества, шло именно къ изученію народности, къ ея осмысленію, къ историческому возстановленію ся прошлаго, къ пониманію настоящаго. Обращеніе къ западу и его знанію именно и дало первыя дёйствительныя средства къ этому изученію; идеи западнаго просв'ященія сообщали болёе гуманный взглядъ на народъ, учили уважать въ рабѣ человѣческое достоинство, готовили мысль о необходимости освобожденія. Это была неизбѣжная ступень общественнаго и національнаго самосознанія, такъ-какъ послёднее могло совершиться только на почвѣ критической мысли, а не наивно-эпической фантазіи.

Возвращаемся къ отношеніямъ двухъ литературъ старой и новой. Судьба ихъ не могла быть иная. Новое общество, въ самыхъ серьёзныхъ своихъ запросахъ, не могло найти пищи въ старой письменности; новая литература обращалась въ западному образованию, отврывавшему содержание, о ваконъ не имъла понятія (или получала только слабые отдаленные намеки) старая письменность, и это содержание естественно привлевало людей новаго порядка; вмёстё съ темъ, безъ обращения въ западнымъ литературамъ не было средствъ пріобрёсти те формы, которыя были необходимы для бодёе широкаго литературнаго развитія: не было образцовъ для эпоса, домана, лирики, драмы, ---какъ въ жизни не было формъ болѣе свободнаго общежитія, интересовъ искусства и простого техническаго знанія по встамъ его отраслямъ. XVII-й въкъ уже чувствовалъ эту самую потребность, что и выказалось давними неумёлыми попытвами усвоить западный романъ, драму, легкую повѣсть, комедію Мольера, а наконедь, двума-тремя удачными опытами самостоятельной русской повѣсти.

Какое же было въ частности отношеніе новаго образованія и ли- · тературы къ народности?

Вопросъ объ этомъ отношении спутывается обыкновенно тъмъ, что новѣйшіе историки, обоихъ направленій, вносятъ въ сужденія о тѣхъ временахъ нынѣшнія понятія о значеніи народности и забываютъ объ условіяхъ, въ которыхъ начиналась дѣятельность литературы въ тѣ времена.

Прежде всего, въ тѣ времена вопросъ о народности, какъ ставатъ его теперь, совсѣмъ не существовалъ.

Настоящая основа нашего понятія о народности есть вовсе не мысль о возвращеніи отъ чего-то чужого въ своему, какъ это представляютъ славянофилы, — а мысль объ освобожденіи народа, о расширеніи его общественнаго права, о введеніи его интересовъ въ область гражданской жизни и просв'ященія. Это понятіе существенно новое, развившееся подъ многоразличными вліяніями и особенно подъ вліяніемъ именно западной обравованности, возвысившей чувство челов'яческаго достоинства въ личности и чувство достоинства народнаго. На переходъ отъ XVII въ XVIII столъ-

57

тію, еще не очень далеко отъ среднихъ въковъ, не только у насъ. но и въ самой западной Европъ, собственно "народъ" быль служебная масса, которая поставляеть матеріальныя средства госуларстваи даже буквально поставляла, напр., припасы для царскаго двора--и не можеть имѣть никакого притязанія на политическую и общественную равноправность 1). У насъ, это понятіе о народѣ было унаслёдовано отъ московскаго царства, и Петръ, если отягчилъ положеніе массы, требуя большей службы для государства, то слёдоваль только прежнему направлению. Но отрицание народнаго обычая? Этобыла одна черта въ пёломъ процессв реформы, а на реформу должно смотрѣть, какъ на борьбу двухъ историческихъ началъ, — и здѣсь большинство національной массы стало на сторонѣ, защищаемой Петромъ. Свидѣтельство-вся дальнѣйшая исторія Россіи. Новѣйшее стремленіе въ народности, --- не въ понятіяхъ ограниченныхъ людей или фанатиковъ, а людей здравомыслящихъ,-было нимало не отрицаніемъ, а, напротивъ, ревностнымъ развитіемъ реформы. На счетъ реформы ставять обывновенно господство нёмцевъ при дворѣ и въ правлении, преторіанскія безобразія прошлаго в'яка и т. д.; но эти факты относятся въ политическому безправію русскаго общества, а оно было дёломъ давнимъ и вкоренившимся, и при этомъ ничтожество преемниковъ Петра легко давало возможность къ преторіанскому господству. Царствование Елизаветы считается возстаниемъ русской народности противъ иноземщины, но основное направление образованности не измёнилось; это было время деятельности Ломоносова, безусловнаго поклонника и последователя реформы.

Ни Петру, ни его приверженцамъ и послёдователямъ, какъ мы говорили, не могла бы вмёститься въ голову мысль, чтобы они были противниками русской народности; такая мысль показалась бы имъ безумной, и справедливо: именно русской народности посвящена была вся ихъ самоотверженная работа. Дёло въ томъ, что понятіе народности, неизвёстное тогда въ его спеціальномъ новёйшемъ смыслё, совмёщалось въ національномъ чувствов, и съ этой стороны дёлтели реформы, общество и самая народная масса были удовлетворены.

58

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Намъ дѣлали упрекъ, что мы забываемъ о земскихъ соборахъ. Это было дѣйствительно прекрасное начало, но мы не вводниъ его въ общія очертанія стараго быта по слѣдующей причинѣ: земскіе соборы были историческимъ остаткомъ отъ прежней народоправной старины, къ истребленію которой стремилось московское единовластіе и, наконецъ, этого достигло. Это было не развивавшееся, а истреблаемое, отживавшее начало,-отживавшее потому, что оно не могло себя защитить; начало патріархальное, которое по существу уже отрицалось московскимъ порядкомъ, а вовсе не было именно его достояніемъ и достоинствомъ. Если земскіе собори могутъ быть политическимъ идеаломъ, то лишь пройля череъь иныя вовзрѣнія, въ формѣ сознательнаго, опредѣленнаго, а не<sup>з</sup> патріархальнаго учрежденія.

исключая только періодъ бироновщины, когда господствовала придворная нартія, поднятая, впрочемъ, самодержавною императрицей. Петръ Великій ни мало не думалъ превращать русскихъ къ шведовъ нии голландцевъ; онъ просто желаль, чтобы русскіе были не глупее шведовъ и голландцевъ. Какъ съ реформой, въ понятіяхъ ся приверженцевъ, отождествлялись успѣхи и слава "россійскаго народа", такъ литература, среди явнаго и нескрываемаго подражанія нёмцамъ. французамъ и проч., мечтала о томъ, чтобы русскіе, не уступая европейцамъ, имѣли своихъ Платоновъ и Невтоновъ, своихъ Расиновъ, Корнелей и даже Вольтеровъ. Убъждение, что доморощенные Расины и Корнели были самые русские, -- было полное, и въ доказательство являлись трагедіи съ Рюриками, Хоревами, эпическія поэмы съ Владиміромъ, Іоанномъ, баснословные романы изъ временъ русскаго язычества съ жрецами Перуна, комедін, гдѣ рядомъ съ Сваиннами простодушно ставились русскія имена, и т. д. Но мало-поналу въ чужую условную форму стала все больше пробиваться настоящая русская жизнь,---въ комедіи Фонъ-Визина послышались взятыя прямо изъ дъйствительности ръчи, когда еще дъйствовалъ Ломоносовъ, когда еще неизвъстенъ былъ Державинъ. Начинались наизден на галломанию; нападавшие не подозръвали, что сами были повинны въ ней, копируя французскія книги, но они замътили ее въ нравахъ и осудили, повинуясь инстинктивному національному чувству.

Представление о народности, особенно господствовавшее въ литературъ прошлаго въка, было окрашено псевдо-классицизмомъ. Французскій дожный влассицизмъ имблъ свои высовія литературныя достоинства, но по пониманію народнаго элемента въ литературѣ онъ быль врайне одпосторонень, и его свойства были перенесены въ намъ. Онъ относился къ народу равно фальшиво и въ исторіи, и въ современности: въ обоихъ случаяхъ онъ не понималъ простой реальной дёйствительности. Въ исторіи, старыя времена представлялись писателямъ того времени или эпохой геронческой, на манеръ классической древности, какъ она понималась школой; или эпохой патріархальности, съ невинностью первобытныхъ нравовъ, на манеръ классической идилліи и эклоги; или эпохой невѣжественной грубости. Французскій псевдо-классицизмъ презиралъ свою національную старину, не знавшую изящнаго быта, говорившую "грубыиъ", не вылощеннымъ академіями языкомъ. Къ народу современному онъ былъ высокомфрно равнодушенъ: въ этомъ народъ смъшно было искать героевъ, въ немъ допускали идиллическую патріархальность, а больше находили невѣжественную грубость и простоватость.

Въ этомъ псевдо-блассическомъ взглядв на народъ не трудно

было бы прослёдить отраженія многоразличныхъ явленій западноевропейской жизни и образованности: отголоски феодальнаго презрынія къ пароду, презр'янія школьной науки эпохи Возрожденія къ profanum vulgus, литературной изысканности, пренебрегавшей грубостью народной рѣчи, и фактической подавленности народа. Этотъ взглядъ, приходившій въ намъ вняжнымъ путемъ, находилъ и свои домашнія подтвержденія.-прежде всего, въ бытовыхъ условіяхъ, гдъ народъ былъ врёпостнымъ, "чернью", гдё новая швола выдёлялась отъ старины, какъ отъ невёжества, и новые нравы вводили чужую изысканность. Въ литературѣ того времени мы найдемъ изобиліе примёровъ этого псевдо-классическаго представленія народности. Такъ оно повторилось въ историческихъ повятіяхъ о старинѣ и народности. Героическая подкраска древности дошла до самого Карамзина вибств съ сантиментальной подкраской сельской "невинности", "простыхъ нравовъ" и т. п. Современный народъ въ ходячихъ понятіяхъ былъ народъ подлый", правда, не въ томъ отчаянномъ смыслѣ. какой имбетъ это сдово теперь, но все-таки въ смыслё не очень одобрительномъ. Литература псевдо-классическая, занятая отвлеченными моральными идеями, поглощаемая усвоеніемъ образцовъ и имъ подчинявшаяся въ стилъ и содержании, ръдко вспоминала о народъ; всего чаще онъ отсутствовалъ въ обиходъ ся интересовъ, но если появлялись народныя фигуры, то или въ чертахъ врѣностного быта, какъ подначальная масса, или въ шутливо комическихъ, или, наконець, въ чувствительно-идиллическихъ.

Но рядомъ съ этимъ господствомъ псевдо-классицизма въ высшей литературной сферѣ, очень рано сказывается другое теченіе, еще мало прослѣженное, но заслуживающее вниманія. Школьная ученая литература не заглушила интереса къ народу, народному содержанію и формѣ. Въ разныхъ видахъ, съ равличною силой, это влеченіе къ народному, стремленіе вводить его въ литературу, проявляется съ первыхъ шаговъ новой литературы, и указанный псевдо-классическій взглядъ сопровождается другимъ направленіемъ---въ народную сторону. Это не было именно направленіе сознательное, ясно опредѣляющее свои взгляды и цѣли; это былъ скорѣе инстинктъ, простое побужденіе народно-національнаго чувства.

Первымъ источникомъ этого направленія было естественное продолженіе бытового предавія.

Относительно XVIII-го въка есть не мало предубъжденій, не мало фальшивыхъ восхваленій и осужденій. Къ числу послъднихъ принадлежатъ преувеличенные толки о внезапной измънъ образованнаго класса народности, со временъ Петра. Напротивъ, дъдовскіе нравы жили очень долго нерушимыми, и въ разгаръ XVIII-го въка, фран-

Digitized by Google

цузскихъ вкусовъ двора и крупнаго барства, подъ иноземной внёшностью, подъ иностранными названіями жили старосвётскія понятія, вкусы и обычаи и въ крупныхъ, и въ мелкихъ житейскихъ отношеніякъ. Возьмемъ нёсколько примёровъ.

Общество нашего времени, при всемъ развитіи научныхъ изслѣдованій, стоитъ уже очень далеко отъ народнаго быта, преданій, поэзін, — знаетъ ихъ по книгамъ и настолько, насколько успѣло усвоить разъясненія ученой и поэтической этнографіи. Въ прошломъ вѣкѣ было еще столько простоты или грубоватости быта, что даже люди высшаго барства не бывали далеки отъ "народности", знали, а иной разъ и раздѣляли, народныя понятія, суевѣрія, и услаждались народной поэзіей. Настоящій перерывъ бытового преданія совершился (очень постепенно) уже гораздо позднѣе Петра, въ теченіе XVIII-го вѣка, и въ то же самое время начиналось сознательное стремленіе къ возстановленію этой связи.

Сахаровъ, въ "Сказаніяхъ русскаго народа", говоря объ извѣстномъ сборникѣ былинъ, который приписывается Киршѣ Данилову, а по его инѣнію сдѣланъ былъ въ Тулѣ Прокофіемъ Демидовымъ, такъ разсказываетъ о барскомъ бытѣ прошлаго вѣка, по собственной памати и преданіямъ:

"Я зналъ и доселѣ знаю обывновеніе тульсвихъ бояръ сбирать песельниковъ и сказочниковъ, слушать песни и сказки. Цотешники,такъ въ старину называли этихъ людей, —принимали на себя всъ увеселительныя должности. Они за деньги нанимались: дежать мвсяць на одномъ бову; простоять недёлю на одной ногѣ; бѣгать на пристяжкъ витесть съ лошадью; выпивать непомърное число воды. Всё рёдкости ваписывались грамотнымъ дворовымъ человёкомъ. Потышники странствовали изъ одного мъста въ другое во всю свою жизнь, и стекались толпами тамъ, гдё щедрость боярская давала имъ пріють. Потвиника, какъ новаго гостя, приводили прежде всего посиотръть на боярскія очи. Дворецкій предлагаль боярину искусство воваго потвшника. Начиналась проба. Если потвшникъ нравился боярину, то его оставляли гостить; онъ долженъ былъ и сказывать сказки, и пъть пъсни, и творить разныя продълки. Въ свободное вреня умный дворецкій заставляль его обучать дворовыхь людей новымъ пъснямъ и сказкамъ. Все это дъладось на случай, когда боарину бывало скучно, когда не являлось новыхъ потёшниковъ. Въ скучные часы дворецкій входиль съ новыми півцами и подаваль снигу съ чудесными песнями и сказками... Таковы были въ старину увеселенія у И. въ селъ Дъдновъ, у М. въ Яковлевскомъ, у И. въ Высокомъ, у М. въ Горенкахъ... Вотъ какъ составлялись сборники песенъ и сказокъ".

И дёйствительно, біографіи и мемуары прошлаго вёка, разныя случайныя и неслучайныя свидётельства тогдашней литературы, дають множество указаній, что при всемь господствё крёпостного права, дёлившаго помёщиковь оть крестьянь точно два разныя илемени, точно побёдителей и побёжденныхъ, старосвётскій помёщичій быть быль гораздо ближе, чёмь впослёдствіи, къ быту народному, къ старымъ нравамъ и міровоззрёнію. Учителя изъ дворовыхъ, "дядьки" и няни стараго времени—до классической няни Пушкина составляли всегдашнее посредствующее звено, черезъ которое этнографическія черты народной жизни цёликомъ доходили до сословія, которое считають теперь "оторваннымъ отъ народа западною культурой", можетъ быть, дѣлая ему этимъ слишкомъ много чести.

Крепостное право безъ сомнения влекао за собой множество всякихъ безобразій, отъ мелкихъ притесненій до крупной и (за рёдвими исключеніями) безнаказанной уголовщины-но это принадлежало не къ "оторванности", а къ самой русской почвѣ. Напротивъ, помѣщичій быть быль своего рода продолженіемъ и примѣненіемъ стараго "Домостроя". Напомнимъ одинъ фактъ, гдъ это примъненіе дошло до настоящей виртуозности. Во времена Петра Великаго, учился, еще юношей, "навигацеому" искусству въ Голландіи Вас. Вас. Головинъ. Впослёдствіи онъ жилъ въ деревнѣ, и здёсь обставилъ свой помъщичій быть курьёзными обрадностами въ чисто-русскоми склади, въ стили "Домостроя". У него было заведено, чтобы въ нему ежедневно являлись съ довладомъ всё деревенскія власти; каждый разъ ихъ впускала горничная съ обрядовымъ причитаньемъ: "входите, смотрите тихо, смирно, бережно и опасно, съ чистотою и молитвою, съ докладами и за приказами въ барину нашему, въ государю; кланяйтесь низко его боярской мидости и помните-жъ-смотрите навръпко!" Начинались чинныя донесенія дворецкаго, влючника, выборнаго и старосты. Вотъ, напримъръ, докладъ выборнаго: "во всю ночь, государь нашъ, вокругъ вашего боярскаго дому ходили, въ колотушки стучали, въ трещотки трещали, въ ясакъ звенѣли и въ доску гремъли. Въ рожокъ, сударь, по очереди трубили и всъ четверо между собою громко говорили. Нощныя птицы не летали, страннымъ голосомъ не вричали, молодыхъ господъ не пугали и барской замазки не клевали, на крышт не садились и на чердякъ не водились". Староста оканчивалъ свой довладъ такъ: "во всёхъ · четырехъ деревняхъ, милостію Божіею, все состоитъ благополучно и здорово: врестьяне ваши господскіе богатёють, скотина ихъ здоровѣетъ, четвероногія животныя пасутся, домашнія птицы несутся, па землі трясенія не слыхали и небеснаго явленія не видали" и т. д. 1).

<sup>1</sup>) Родословная Головиныхъ, собранная П. Казанскимъ, М. 1847; Пекарскій, Наука и литер., I, 142-143.

Digitized by Google

Въ деревенскомъ быту старый обычай хранился иногда одинаково объими сторонами. Помъщики-домосъды хорошо знали и сами исполняли требованія старины въ обычанхъ благочестія, въ повърьяхъ и суевърьяхъ, увеселеніяхъ, въ въръ въ колдовство, и т. д. Въ быту хозяйственномъ помъщики знали и уважали крестьянскій внутренній распорядовъ и обычай <sup>1</sup>).

Напонникъ еще влассическую вартину стараго барскаго быта въ "Семейной Хроникъ" С. Т. Аксакова. Герой хроники, въ которомъ еще слышится дивость временъ, когда русскими боярами и помъщиками дёлались настоящіе татары, внязья и мурзы, есть такой же върный послёдователь "Домостроя", какіе бывали вёроятно въ XVI въкъ, и съ этой стороны онъ ни мало не "отрывался" отъ народа. Онъ не далеко ушелъ отъ народа и по образованию. "При общемъ невъжествъ тогдашнихъ помъщиковъ, и Багровъ не получилъ нивакого образованія, русскую грамоту зналі плохо; но служа въ полку, еще до офицерскаго чина выучился онъ первымъ правиламъ ариеметики и выкладеѣ на счетахъ, о чемъ любилъ говорить даже въ старости". Это была уже вторая половина XVIII-го въка! Онъ и его престыяне совершенно понимали другъ друга, и по-своему были довольны Домостроевскимъ образомъ правленія, -- по его смерти "нивогда безъ слезъ о немъ не вспоминали": домъ онъ держалъ строго; онь быль очень добрый человёкь, по свидётельству автора, но при случав "спуску не даваль", свою жену уже старухой таскаль за волосы, дочерей биваль, его неудовольствія боялись какь огня... Двоюродная сестра Багрова, очень богатая молодая помѣщица, "страстно любна пъсни, качели, хороводы и всякія (т.-е. деревенскія) игрища", "всяваго рода русскихъ пёсенъ она знала безчисленное множество". Накоторые изъ помащиковъ уфимскаго захолустья въ деревенской жизни совсёмъ дичали и, по выраженію автора, "обашкиривались", -сябдовательно "отрывались оть народности" совсёмъ въ противоположную сторону, чёмъ обыкновенно. Легко было бы размножнть эти примъры изъ бытовой жизни тъхъ временъ. Напомнимъ еще образчики этого быта въ разсказахъ о старомъ фельдмаршалѣ Каменскомъ 2), или въ недавно найденныхъ и изданныхъ запискахъ Толубъева, который въ концъ XVIII въка росъ, въ Орловской губернін, среди полнаго господства патріархальной народной старины, сохранившейся вокругъ него въ полномъ церту. Самыя запискиинтереснъйшій этнографичесній матеріаль <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) В. Семевскій, Крестьяне въ царствованіе Екатерины П. Спб. 1881, въ развихъ ивстахъ, объ отношеніяхъ между помёщиками и крестьянами.

<sup>\*)</sup> Е. Ковалевскій, "Гр. Блудовъ". Спб. 1866.

<sup>•)</sup> Записки Никити Ивановича Толубъева (1730-1809). Рукопись изъ собрания А. А. Титова. Спб. 1889.

Образованіе дворянства въ прошломъ вѣкѣ вообще было очень слабое; большинство были "люди неграматикальные и никакихъ исторій отъ роду не читывавшіе", какъ рекомендуетъ себя одинъ защитникъ крѣпостного права въ концѣ прошлаго столѣтія. Новые обычаи, конечно, заходили и въ эту среду; но въ ней легко сберегались и старинные нравы. Эта непосредственная связь съ народностью сохранялась и въ тѣхъ людяхъ этого круга, которые уже были "граматикальны" и дѣйствовали въ литературѣ. Читая старыхъ писателей, касавшихся народнаго быта не съ литературь. Читая старыхъ писателей, касавшихся народнаго быта не съ литературно-школьной точки зрѣнія, можно видѣть, что этотъ бытъ, его нравы и языкъ были имъ весьма достаточно извѣстны (напримѣръ, В. Майковъ, Аблесимовъ, Мих. Поповъ, Н. Львовъ и проч.).

Это непосредственное чувство народности и становилось безсознательнымъ противовѣсомъ псевдо-классицизму. Интересь въ народу возбуждается въ то же время съ серьезной общественной точки зрѣнія, вавъ въ извѣстномъ "Разсужденін" Ломоносова. Тредьяковский, защищая тоническое стихосложение, считаеть его наиболёе свойственнымъ русской позвіи, и доказательство находить въ народныхъ пъсняхъ. Усердно, какъ и Ломоносовъ, перенося къ намъ псевдо-классическія правила и образцы, онъ въ то же время горячо вступается за достоянство русской народной поэзія, въ которой тогда многіе относились съ пренебреженіемъ. Тредьяковскій высказываетъ любопытное мивніе, что первыя народно-поэтическія произведенія принадлежали жрецамъ, и что складъ ихъ сохранился въ нашихъ народныхъ пъсняхъ, между которыми есть очень древнія. "Народный составъ стиховъ есть подлинный списовъ съ богослужительсбаго... Простонародное стихотворство, за подлость 1) стихотворцевъ и матерій, отъ честныхъ <sup>2</sup>) и саномъ именитыхъ людей презираемо было всеконечно, такъ что и понынъ суетно строптивые люди зазирають неосновательно, ежели вто народную старинную пёсню приведеть товмо въ свидётельство на письмё". Отвёчая тёмъ, вто говорить, что онъ взялъ новое стихотвореніе съ французскаго, онъ говорить: "поэзія нашего простаго народа въ сему меня довела. Даромъ, что слогъ ея весьма некрасный, отъ ненскусства слагающихъ; но сладчайщее, пріятнъйщее и правильнъйщее разнообразныхъ ся стопъ, нежели тогда греческихъ и латинскихъ, паденіе подало инв непогрвшительное руководство"... Онъ взялъ названія изъ французской версификаціи, но-, самое діло у самой нашей природной наидревнъйшей оныхъ простыхъ людей поэзіи".

64

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ тогдашнемъ смысай: грубость, необразованность.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ тогдашнемъ смислѣ: людей вистаго сословія.

Въ самонъ разгарѣ псевдо-классицизма съ его античными героями, натянутыми формами, въ литературѣ продолжается эта наклонность въ природной поэзіи", къ простому народному содержанию. Когда нашъ псевдо-классицизиъ высоваго стиля вводить русскихъ историчесвихъ героевъ въ трагедію, пытается ввести русскую жизнь въ комедію, и т. д., популярная литература охотно останавливается на рыцарскоиъ волшебномъ романь, восточной сказка, шутливой повасти, которыя дають поводъ ввести въ внигу русскую баснословную старану, народную сказку, наконецъ, народную пёсню. Еще нётъ прямого этнографическаго интереса или литературнаго нововведенія, но видимо чувствуется сила и врасота народной поэзіи, затрогивающей непосредственное чувство, и возникаеть желаніе ввести се изъ круга любителей въ литературное обращение, наперекоръ школь. Нать яснаго представления о старинъ, котораго не давала и только-что начинавшаяся историческая наука, - но въ чудесныхъ повёстяхъ съ охотой выводятся сказочные и былинные богатыри; старина возстановляется при помощи фантазіи, и въ русскія темы прибавляются преданія, или клочки преданій и имена западно-славянскія, скандинавскія, литовскія, нёмецкія, какія нашлись въ литературномъ обиxorb.

Это направленіе обнаружилось очень рано. Новая образованность медленно одолёвала старину и новая литература долго не могла установиться. Лишь около 1740 г. является первое стихотвореніе Ломоносова; въ 1755 основанъ Московскій университеть; въ 1750-хъ годахъ начинается нёсколько правильный русскій театръ; въ 1764 является первая комедія фонъ-Визина; въ 1770-хъ годахъ едва начинаетъ Державинъ, и въ эти же годы является по своему времени замѣчательный пѣсенный сборникъ, гдѣ на ряду съ книжными пѣснями, какими увеселялась нарождавшаяся читающая публика, поставлены произведенія подлинной народной поэзіи.

Зам'вчательн'я шимъ работникомъ въ этой области былъ трудолюбивый, довольно талантливый писатель, Михайло Дмитріевичъ Чудковъ (ум. 1793), московскій студентъ и сенатскій секретарь, разсказчикъ не безъ юмора. и видимо большой любитель народной старины и поэзіи. Труды его даютъ образчикъ тогдашнихъ этнографическихъ понятій.

Въ 1770—74 годахъ Чулковъ издалъ въ Петербургъ "Собраніе разныхъ пъсенъ", въ четырехъ частяхъ. Второе изданіе этихъ пъсенъ явилось, уже безъ имени Чулкова, въ шести частяхъ <sup>1</sup>), —это такъ

Digitized by Google

5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Новое и полное собраніе россійскихъ пѣсенъ, содержащее въ себѣ Пѣсни Любовния, Пастушескія, Шутячвыя, Простонародныя, Хоральныя, Свадебныя, Свя-

NCT. STHOPP.

называвшійся "Новиковскій пісенникъ". Сборникъ Чулкова заключалъ въ себі два разряда произведеній: во-первыхъ, пісни или романсы различныхъ тогдашнихъ авторовъ, по преимуществу или исключительно любовные, и во-вторыхъ, множество пісенъ чисто народныхъ (историческихъ и другихъ), которыя у него впервые были занесены въ печать въ такомъ изобиліи и въ подлинной народной одеждѣ. Книга, очевидно, пришлась по вкусу читателей: это доказывается скорымъ повтореніемъ изданій и появленіемъ другихъ сборниковъ, подобнымъ образомъ соединявшихъ піссни сочиненныя и народныя <sup>1</sup>). Впосліздствіи, такого рода пісенники размножаются, и постоянно видоизмізнясь, доходятъ до нашего времени въ произведеніяхъ—по преимуществу московской книжной торговли, имізющей главное гніздо на Никольской.

Въ 1780 г. Чулковъ началъ издавать свои "Сказки"<sup>2</sup>). Въ "извѣстія", т.-е. въ предисловіи къ книгѣ, онъ замѣчаетъ, что "издать въ свѣтъ книгу, содержащую въ себѣ отчасти повѣствованія, которын разсказываются въ кажсдой харчезиъ, кажется, былъ бы трудъ довольно суетный", но онъ уповалъ найти свое оправданіе въ слѣдующемъ соображеніи:

"Романы и сказки, —говорить онъ, —были во всё времена у всёхъ народовъ; они оставили намъ вёрнёйшія начертанія древнихъ каждыя страны народовъ и обыкновеній, и удостоились потому преданія на письмё, а въ новёйшія времена, у просвёщеннёйшихъ народовъ, почтили оныхъ собраніемъ и изданіемъ въ печать. Помёщенныя въ Парижской Всеобщей Вивліоеикѣ Романовъ повѣсти о Рыцаряхъ, не что иное какъ сказки богатырскія; и французская Bibliothèque Bleue содержитъ таковыя же сказки, каковыя у насъ разсказываются въ простомъ народѣ. Съ 1778 г. въ Берлинѣ также издается Вивліоеика Романовъ, содержащая между прочими два отдѣленія: Романовъ древнихъ нѣмецкихъ Рыцарей, и Романовъ народныхъ. Россія имѣетъ также свои, но оныя хранятся только съ памяти; я заключилъ подражать издателямъ, прежде меня начавшимъ подобныя изданія, и издаю сіи сказки Рускія, съ намѣреніемъ сохранить сего

точныя, съ присовокупленіемъ Пъсенъ взъ разныхъ Россійскихъ Оперъ и Комедій". Въ Москвъ, въ университетской типографіи у Н. Новнкова, 1780–81. Шесть частей. Затъмъ "Собраніе разныхъ Пъсенъ" вышло "вторныть тисненіемъ" въ Москвъ же, въ типографіи при театръ у Хр. Клаудія, въ 1788.

<sup>1</sup>) Двъ части, прибавленныя въ "Новиковскомъ пъсенникъ", состоятъ только изъ пъсенъ сочиненнихъ.

<sup>3</sup>) "Рускія сказки, содержащія древнъйтія повъствованія о славных богатыряхъ, сказки народныя и прочія оставшіяся чрезъ пересказываніе въ памяти приключенія". Въ Москвъ, въ университетской типографіи у Н. Новикова, 1780—83, 10 ч. Третье изданіе, сокращеньое, въ 6-ти частяхъ. М. 1820.

Digitized by Google

рода наши древности и поощрить людей, имѣющихъ время, собрать все оныхъ множество, чтобъ составить Вивліоенку Рускихъ Романовъ.

"Должно думать, что сіи приключенія Богатырей Рускихъ имѣють въ себѣ отчасти дѣла́ бывшія, и есть ли совсѣмъ не вѣрить онымъ, то надлежитъ сумнѣваться и *во всей древней исторіи*, коя по большой части основана на оставшихся въ памяти Сказкахъ; впрочемъ, читатели есть ли похотятъ, могутъ различить истинну отъ баснословія, свой твеннаго древнему обыкновенію въ повѣствованіяхъ, въ чемъ, однако, нивто еще не успѣлъ.

"Наконецъ, во удовольствіе любителямъ Сказовъ включилъ я здёсь таковыя, которыхъ никто еще не слыхиваль, и которыя вышли въ свётъ во первыхъ (т.-е. впервые) въ сей книгъ".

Это извёстіе производить въ читателё нёкоторое недоумёніе; съ одной стороны, издатель об'вщаеть пов'вствованія, разсказываемыя "въ каждой харчевнё", завлючающія наши "древности", хранящіяся "только въ памяти", — но рядомъ ссылается на Bibliothèque Bleue, на рыцарскіе романы, и "въ удовольствіе любителямъ" об'вщаеть и такія сказки, которыхъ "никто еще не слыхивалъ". Очевидно, зд'всь нечего искать подлинной народной старины. Этнографическаго пониманія не было; подлинная древность была почти неизвёстна; за стариной признавалось значеніе то тько баснословное, и думали, что нов'йшій писатель можеть смёло пользоваться ею какъ матеріаломъ, можеть исправлять и дополнять этотъ матеріалъ по своему усмотрёнію. Чулковъ не усумнился, для сказочной реставраціи русской древности, взять себѣ въ образецъ "Синюю библіотеку" и берлинское собраніе рыцарскихъ романовъ.

"Сказки" Чулкова именио и наполнены чудесными разсказами въ этомъ вкусѣ. Богатыри не даромъ названы въ заглавіи и играютъ не малую роль въ его повѣствованіяхъ, отчасти вѣрную съ народной поэзіей, но гораздо больше произвольную. Въ началѣ книги Чулковъ посвятилъ имъ шутливое вступленіе, изъ котораго видно, впрочемъ, что онъ хорошо знаетъ ихъ героическія похожденія.

"Мы опоздали выучиться грамотѣ, —говоритъ онъ, —и чрезъ то линиянсь свѣдѣнія о славнѣйшихъ нашихъ Рускихъ Иронхъ въ древности, которыхъ довольному числу надлежитъ быть въ народѣ, прославившемся въ свѣтѣ своею храбростью, и котораго науки состеяли въ одномъ только оружіи и завоеваніяхъ. Насильство времени истребило оныя изъ памяти, такъ что не осталось намъ извѣстія, какъ только со времени великаго князя Владиміра Святославича Кіевскаго и всея Россіи". Этотъ монархъ прославился своими побѣдами, великолѣпіемъ двора, къ которому привлекалъ людей ученыхъ и могучихъ богатырей. "Войски его учинились непобѣдимы,

67

Digitized by Google

5\*

и войны ужасны; понеже сражались и служили у него славнъйшіе богатыри: Добрыня Никитичь, Алеша Поповичь, Чурило Пленковичь, Илья Муромецъ и дворянинъ Заалешенинъ... Но и удивительно ли государю премудрому и имеющему таковыхъ богатырей, покорять народовъ?. Ибо въ старину сражались не по нынъшнему: довольно тогда было одной силы и бодрости. Придеть ли войско непріятелей оть двухъ до трехъ соть тысячь: всявій монархъ, не имѣющій большаго числа рати, долженъ отвудаться златомъ, либо покоряться; но не такъ со Владиніронъ! Онъ посылаеть лишь одного богатыря, и горе, горе наступающимъ!" Авторъ приводить эпизодъ изъ подлинной сказки о Добрынѣ Никитичѣ, выѣзжающемъ въ поле на богатырскомъ конѣ, съ однимъ только слугою:... "богатырь гонитъ силу поганую-гдѣ конемъ вернеть, тамо улица; онъ копьемъ махнетъ. нѣту тысячи; а мечемъ хватить, гибнеть тьма людей".--"Посему НЪТЪ ЧУДНАГО, ССЛИ ИЗЪ ТАКОВЫХЪ ВСЛИКИХЪ ВОИНСТВЪ, НАСТУПАВШИХЪ на Россію, не спасалось ни души живой. Подобной несчетной силы, съ каковой въ старину цари персидскіе наступали на Грецію, нало бы было, чтобъ управиться съ нею одному богатырю. Не нужно-бъ было храбрынъ грекамъ терять жизнь свою, защищая Термопилы: довольно бы послать Чурилу Пленковича, и онъ, заслоня сей узкій путь щитомъ своимъ, поморилъ бы всёхъ съ досяды; ибо слонить его было дёло невозножное. Жаль, что Александръ убрался съ свёта заблаговременно; не нужно бы ему опиваться вина до смерти: было бы и безъ того кому унять его проказы; послать бы лишь Илью Муромца: онъ на конъ своемъ поспѣлъ бы дней въ пять въ Индію, догналъ бы его и за Гангесомъ, и второча бы его къ съдлу своему, какъ славнаго Соловья Разбойника, привезъ въ славный Кіевъ градъ, гдъ заставили-бъ его сухари толочь", и т. д.

Первыя повѣсти разсказывають о князѣ Владимірѣ, Добрынѣ Никитичѣ, Тугаринѣ Змѣевичѣ, но онѣ уже пересыпаны выдуманными приключеніями; затѣмъ героями сказокъ являются и Алеша Поповичъ, и Василій Богуслаевичъ, и Дворянинъ Заалешенинъ, и Баба-Яга, но рядомъ богатырь Сидонъ, Баламиръ, Гассанъ, волшебница Добрада, и даже польскій волшебникъ Твердовскій и пр., и большею частью плетутся совсѣмъ фантастическія исторіи въ духѣ волшебныхъ рыцарскихъ романовъ, безъ мѣста и времени. Мнимый колоритъ русской древности достигается тѣмъ, что въ сказкахъ явится иногда: скиеская царевна, обрскій или варяжскій князь, царица Динара, капище Лады; описывается заря такой картиной: "тьма удалялась и скрывала съ собою звѣзды, убѣгающія пришествія бога Свѣтовида", и т. п. Но Чулковъ зналъ сказочные и былинные факты богатырской исторіи, которые иногда и приводятся въ его книгѣ Между прочимъ, сообщаетъ онъ, что у него самого было собраніе богатырскихъ пѣсенъ<sup>1</sup>), и помѣщаетъ ноты одного былиннаго напѣва. Затѣмъ, среди фантастическихъ исторій являются "сказки народныя", напрймѣръ, шуточный пересказъ, повидимому, подлинныхъ народныхъ сказокъ о воровскихъ продѣлкахъ<sup>2</sup>), и нѣсколько, нравоописательныхъ повѣстей собственнаго сочиненія<sup>3</sup>).

Въ 1782, Чудковъ издалъ "Словарь русскихъ суевѣрій", который явился потомъ вторымъ дополненнымъ изданіемъ "). Книга эта замѣчательна какъ первая чисто этнографическая попытка своего времени. Правда, между "русскими" суевѣріями бо́льшую долю книги занимаютъ вѣрованія и обычаи всякихъ русскихъ инородцевъ, татаръ, мордвы, чувашъ, камчадаловъ и пр., о какихъ авторъ могъ найти свѣдѣнія въ тогдашней литературѣ путешествій; правда также, что русская мнеологія излагается съ разными прикрасами, какія считались въ то время позволительными въ изображеніяхъ "древности" <sup>5</sup>), но въ то же время собрано и аккуратно описано много дѣйствительныхъ народныхъ обычаевъ. Цѣну этихъ описаній достаточно указать тѣмъ, что многими указаніями изъ "Абевеги" нашелъ возможнымъ пользоваться ученый нашего времени, Аеанасьевъ, въ своихъ этнографическихъ работахъ, и особенно въ книгѣ: "Поэтическія воззрѣнія Славннъ на природу".

Если обратить вниманіе на то, что во всёхъ перечисленныхъ трудахъ русскій писатель былъ почти совсёмъ лишенъ руководства, какое въ другихъ отношеніяхъ доставляла тогда литература европейская, и напротивъ послёдняя еще сбивала съ толку "Синими библіотеками" и рыцарскими романами, то нельзя не оцёнить этихъ нопытокъ, гдё среди ошибочныхъ литературныхъ понятій вёка просвёчиваетъ стремленіе къ изученію народности, и сочувствіе къ народной поэзіи.

Не будемъ исчислять другихъ трудовъ Чулкова и подобныхъ имъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Къ крайнему моему сожалино, въ пожарный случай, погибло у меня собрание древнихъ богатырскихъ писепь, между ковми и о семъ подвиги Добрини Никитича" (борьбы съ Тугаринныъ). "Голосъ оныя и отривки словъ остались еще въ моей памяти, кои и прилагаю здйсь". Сказки, 1-е изд. I, стр. 138—139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напримъръ, о ворѣ Тимошкѣ, о Циганѣ, о племянникѣ Оомкѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О новомедномъ дворянинѣ, Два брата сопервики, Досадное пробужденіе.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Абевега руссвихъ субверій, идолоповлонническихъ жертвоприношеній, свадебныхъ простонародныхъ обрядовъ, колдовства, шеманства и проч., сочиненная М. Ч." Москва, 1786.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ср. объ этомъ негодующія объясненія Сахарова, въ Сказ. р. народа, т. І, гдъ собраны примъры этихъ приврасъ, кногда дъйствительно нельпыхъ, идущихъ еще съ XVII въка, съ Иннокентія Гизеля и Стрыйковскаго.

сочиненій <sup>1</sup>) и укажемъ еще другую книгу того времени, весьма заивчательную по сознательному интересу въ народной поэзін. Этоочень извёстное у любителей "Собраніе русскихъ народныхъ песенъ съ ихъ голосами, положенныхъ на музыку Иваномъ Прачемъ"<sup>2</sup>). Въ рукописномъ сборникъ, извъстномъ подъ именемъ Кирши Данилова, уже прибавлены были ноты для напёва. Чулковъ упочинаетъ о своей сгорфвшей рукописи съ былинении напфвани. Прачъ въ первый разъ издаль значительный сборникь вновь записанныхъ напъвовъ лирическихъ пъсевъ: такъ-называемыхъ протяжныхъ и скорыхъ, плясовыхъ, свадебныхъ, хороводныхъ, святочныхъ, наконецъ, малороссійскихъ. Въ послёдующихъ изданіяхъ собраніе значительно размножено (до 150 пѣсенъ). Изданіе Прача, по отзыву знающихъ людей, есть веська пѣнный опыть изученія наподной кузыки. Прачь приступаль къ дёлу съ полнымъ пониманіемъ его важности: предисловіе (авторомъ котораго называютъ Н. Львова) посвящено опредбленію музыкальнаго характеря нашей народной поэзін, возможныхъ источниковъ нашей пъсенной музыки (предполагаются источники греческіе): авторъ умбеть цбнить старину, въ которой находить иногда и лучшіе музыкальные мотивы: особое "раченіе" было употреблено на то, чтобы съ возможной точностью записать народную мелодію. "Сохранивъ, такимъ образомъ, все свойство народнаго россійскаго пѣнія, собраніе сіе имѣетъ и все достоинствоподлинника: простота и цёлость онаго ни убрашеніемъ музыкальнымъ, ни поправками иногда странной мелодін нигде не нарушены». Это понятіе о неприкосновепности изучаемаго народнаго матеріала заивчательно для конца XVIII-го въка. Прачу представлялось и широкое паучно-музыкальное значение его изучений. "Можетъ быть,--говорить онъ,-не безполезно будеть сіе собраніе и для самой философии"... "Можетъ, сiе новымъ какимъ либо лучемъ просветитъ музыкальный мір1? Вольшимъ талантамъ довольно малой прилини для произведения чудесъ, и упадшая на Невтона груша послужила

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Того же Чулкова: "Пересмѣшникъ, пли Славлискія сказки", 5 частей. Москва. 1783—85: 3-е изд. М. 1789.

<sup>—</sup> М. Попова: Славенскія древности, 1770—71; 2-е изданіе: Старинныя диковники или приключенія славенскихъ князей, 1778; 3-е изд. 1793. Объ его мнеологім упомянемъ дальше.

<sup>-</sup> Вечерніе часы, или древнія сказки Славянъ древлянскихъ. М. 1787—88, 6 частей.

<sup>--</sup> Повъствователь русскихъ сказокъ, в Продолжение. М. 1787. 2 ч.

<sup>--</sup> Бабушкины сказки, Сергъя Друковцова, М. 1778 (ничакихъ сказокъ нътъ: только безсимсленно разсказанные анскдоти). И т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Спб. 1790. Второе издавіе, въ двухъ частяхъ, вышло въ 1806; третье въ 1815. 4<sup>0</sup>.

къ открытію великой истинны" <sup>1</sup>)... Указывая богатство и разнообразіе мелодическаго содержанія русскихъ пѣсенъ, Прачъ еще въ первомъ изданіи ожидалъ, что оно доставитъ богатый источникъ для иузыкальныхъ талантовъ (даже иностранныхъ) и для сочинителей оперъ. Въ позднѣйшемъ изданіи онъ уже съ большей увѣренностью думаетъ, что композиторы, "воспользуясь не только мотивами, но и самою странностію (т.-е. оригинальностью) нѣкоторыхъ русскихъ пѣсенъ, посредствомъ изящнаго своего искусства, доставатъ слуху новыя пріятности и любителямъ музыки новыя паслажденія, чему уже съ большимъ успѣхомъ подали примѣръ господа Сарти, Мартини, Паскевичъ, Тицъ, Жарновики, Цальтау, Карауловъ (amateur) и другіе"<sup>2</sup>).

Въ изданіи Прача, такимъ образомъ, является уже серьезная, теоретически обдуманная работа надъ русскими пѣснями.

Съ семидесятыхъ годовъ прошлаго столътія, одновременно съ первыми изданіями Чулкова, являются первыя "чародныя" оперы: "Анюта" Михайды Попова (поставленная въ первый разъ въ 1772 г., съ музыкой Оомина); "Мельникъ", Аблесимова (поставленный въ 1779 г.); "Перерожденіе" и "Гостинный дворъ", Михайлы Матинсваго (1777, 1787), и др. Михайло Поповъ, одинъ изъ учениковъ знаженитаго актера Волкова, основателя русскаго театра, вывезенный ныъ изъ Ярославля и учившійся въ шляхотскомъ корпусв, послё автерь, затичь севретарь при воминссіи о сочиненія уложенія, человъкъ изъ народа, извъстенъ былъ своими пъснями и отличался вообще направленіемъ "народнымъ" — въ тогдашнемъ стилѣ. Матинсвій быль врепостной графа Ягужинсваго, получившій на счеть своего помѣщика основательное образованіе въ Россіи и потомъ въ Италіи. Біографія его неизвѣства; но это, видимо, былъ человѣвъ даровитый; онъ много писалъ и переводилъ по научнымъ и литературнымъ предметамъ, и сочинялъ вомедіи и оперы, въ послёднихъ и тексть, и музыку. Къ сожально, всв эти пьесы столь основательно забыты, что мы не можемъ сказать о томъ, въ какой мёрѣ эти "народныя" оперы имёли народную пёсенную подкладку; но съ литературной стороны, сочинения Мих. Попова, Аблесимова и пр., хотя второстепенныя по достоинству, имѣють значеніе какъ попытки распространять въ литературѣ народную стихію недурными изображеніями народнаго быта. Современныя свидётельства единогласно говорять, что эти народныя пьесы и оперы вообще имъли очень большой успѣхъ 1).

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Пред. въ взданию 1790 г., стр. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изд 1815 г., предисловіе, стр. V-VI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Желаніе усвоить русскія народныя черты драм'я и въ частности опер'я про-

Народность интересовала и съ другихъ сторонъ; начинають обращать вниманіе и описывать народные обычаи, старину, собирать преданія, пословицы и т. п. <sup>1</sup>). Правда, псевдо-классическій взглядъ, пренебрегавшій простою народностью по ся грубости, нерѣдко се уродовалъ, по-своему прикрашивая се (какъ, напр., Богдановичъ нелѣпо прикрашивалъ пословицы); тѣмъ не менѣе народная стихія становилась болѣе и болѣе привычной въ книгѣ; нѣкоторые писатели (какъ Фонъ-Визинъ, Новиковъ, Радищевъ, Чулковъ, М. Поповъ, Н. Львовъ, В. Майковъ и др.) еще въ концѣ XVIII-го вѣка умѣли хорошо передавать черты быта, народный языкъ. Все это прокладывало путь для дальнѣйшаго и болѣе сильнаго вліянія народной стихіи въ языкѣ и въ содержавіи литературы.

Впослёдствін, когда съ новыми успёхами литературы требованія возросли и началась критическая этнографія, на эти попытки XVIII в. стали вообще смотръть съ пренебреженіемъ, виня ихъ за искаженіе или непонимание народности и т. п. Такъ, въ особенности строго обличалъ ихъ Сахаровъ, отзывы котораго одно время были обычнымъ понятіемъ объ "этнографахъ" прошлаго столѣтія. Успѣхи литературы осудили, конечно, старую манеру относиться въ народной поэзіи; но тёмъ не менёе нападки на писателей XVIII-го вёка были преувеличены-на нихъ надобно оыло смотръть иначе. Нъвоторые изъ нихъ совершали, безъ сомнѣнія, великія нелѣпости съ нашей точки зрѣнія, какъ напр., Поповъ въ своемъ "Описаніи славянскаго баснословія" (1768), Чулковъ, Григорій Глинка въ "Древней религи Славянъ" (1801), Кайсаровъ (1807) и пр.; но ихъ незачёмъ причислять къ ученымъ изслёдователямъ, какъ они себя сами не причисляли,-кромѣ развѣ Кайсарова 2). Они не претендовали на ученое изложение, даже не подозръвали, что подобные предметы должны быть трактованы только подъ условіемъ строгой критики, и думали напротивъ, что эта древность, о которой осталось тавъ мало свъдъній, гораздо меньше входить въ область исторіи, чъмъ поэзіи. Тогдашняя историческая наука,--не у насъ только, но

72



является и гораздо раньше: есть извёстіе о "комедія на музыкѣ" Колычева, постав. енной въ 1740 годахъ, которая взята была авторомъ, "изъ древнихъ русскихъ сказокъ"; при Елизаветѣ въ головинскомъ "вольномъ театрѣ" дана была комическая опера "въ русскихъ иравахъ": "Танюша или счастливая встрѣча", текстъ которой былъ написанъ Дмитревскимъ, а музыка Ө. Г. Волковнитъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Упомянемъ, напр., замѣчательный сборникъ пословицъ прошлаго вѣка, изданный (въ "Архивѣ" Калачова) г. Буслаевымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочинение Кайсарова вышло сначала по-нѣмецки: Versuch einer slavischen Mythologie. Göttingen. 1804, потомъ по-русски, 1807. Объ источникахъ его инеологии ср. Срезневскаго, "Чешскія глоссы въ Mater Verborum", Сбори. русси. отдѣл. А. Н., т. XIX, стр. 120—121.

и на западъ. Сще не умъла понимать древности, едва начицала прилавать значено произведениямъ народной поэзик. и если примыя свильтельства были скулны, научныя изысканія незоблы, то писателямъ популярнымъ, воторыхъ привлекала старина, по тогдашнимъ понятіямъ оставалось дополнять воображеніемъ то, чего не давала исторія. Такъ они и делали, к этого не сидывали. Поповъ прямо заявляеть о своемъ трудѣ: "Сіе сочиненіе сделано больше для чеселенія читателей, нежели для историчеснихъ справовъ, и больше для стихотвориевь, нежели для историковъ". Действительно, Херасковъ внесъ его описание древнихъ божествъ въ свою эпическую поэму "Владиміръ", а послё Глинка вносиль въ мноологію вычитанное у Хераскова и "морского царя" описываль по Ломоносовской "Петріадъ". Во введении въ своей книге Глинка также прямо заявляеть: "Описывая произведенія фантазіи или мечтательности (тавъ онъ считалъ древнюю мнеологію), я думаю, что не погръщу, если при встръчающихся пустотахъ и недостаткахъ въ ся произведенияхъ буду дополнять собственною подъ древнюю стать фантазіею... Я пересенаюсь въ пространныя разнообразныя области фантазіи древнихъ Славянъ"-говорить онъ, и собирается дополнить недостающее .по законамъ соображенія или мечтанія". Онъ не стёснялся въ дополневіяхъ, и между прочимъ помъстилъ въ книгь гимнъ Перуну, отсутствующій у историвовь и сочиненный нив саминь "подъ древнюю стать":

> "Боги велики, но страшенъ Церунъ; Ужасъ наводить тяжела стопа", и т. д.

Извѣстно, что одинъ не очень хитрый поддёльщикъ тѣхъ временъ сочинилъ на мнимо-старомъ языкѣ гимнъ Баяна, найденный въ "свиткѣ перваго вѣка", вмѣстѣ съ нѣсколькими "произреченіями пятато столѣтія новогородскихъ жрецовъ": были люди, которые не рѣшались отвергать его подлинности; Державинъ переложилъ этотъ гимнъ въ новѣйшіе стихи <sup>1</sup>). Волхвъ "Злогоръ", упоминаемый въ гимнѣ, послужилъ героемъ для стихотворенія Державина (1813). Державинъ не одинъ разъ бралъ темы изъ русской старины—какъ

 <sup>1</sup>) Въ первомъ вѣкѣ писали въ такомъ стилѣ (по переводу Державина): "Не умолчи, Боянъ, снова воспой: О комъ пѣлъ благо тому. Суда Велесова не убтжать, Славы Славяновъ не умалить. Мечи Болновы на языкѣ осталясь; Памятъ Злогора волхвы поглотили. Одину вспоминаніе, Скнеу пѣснь. Златымъ пескомъ тризны посыплемъ".
Ср. Соч. Державина, въ нзданія Грота, Ш, 137. онъ ее понималъ, и любопытно (и совершенно послѣдовательно), что его привлекали не подлинныя черты ея, а именно тѣ извращенія, какія производились этнографами "для увеселенія читателей" <sup>1</sup>).

Далёв. Сахаровъ по обыкновенію свысока говорить о сборникі. Чулкова, и винить его, что онъ издаваль пісни съ готовыхъ списковъ, а не "самъ сбиралъ ихъ, не подслушивалъ ихъ въ селеніяхъ" и пр. Въ предисловін къ піснямъ Чулковъ жалуется, что имѣлъ плохія рукописи, — "такъ что индів ни стиха, ни риемы, ниже мысли узнать мий было можно"; если говорится о риемахъ, значить, річь шла о пісняхъ литературныхъ, бывшихъ въ обращеніи и которыя издатель не всё бралъ съ печати. Какъ именно добывалъ онъ народныя пісни, онъ не говорить: весьма возможно, что онъ воспользовался ходившими по рукамъ сборниками; возможно также, что немало ихъ онъ зналъ и самъ изъ жнвой народной пісни.

Какъ бы ни было, хотя бы Чулковъ и печаталъ песни съ готовыхъ списковъ, мы имѣли бы любопытный фактъ, что интересъ къ народности былъ такъ уже распространенъ въ 70-иъ годамъ прошлаго вёка, что издатель имёль въ распоряжения массу пёсень, записанныхъ любителями (тексты Чулкова нередко замечательны). Почти половина сборника Чулкова занята пёснями народными (по счету Сахарова, изъ 800 всёхъ пёсенъ-336 народныхъ; онё поставлены обыбновенно особо). Сахаровъ былъ болѣе справедливъ къ Чулкову, вогда говорилъ, что предпріятіе его было самое значительное: онъ первый осмълился въ новымъ пъснямъ тогдашнихъ знаменитыхъ писателей присоединить и старыя народныя". Главной цёлью Чулкова было дать книгу для любителей пёсни, какъ увеселения: народныя пёсни уже и раньше служили этой цёли въ извёстныхъ кругахъ грамотнаго общества, но Чулковъ желалъ распространить ихъ еще болѣе и его большая литературная заслуга состоитъ въ томъ. что онъ не усумнился поставить ихъ рядомъ съ твореніями "знаменитыхъ писателей" -- псевдо-классиковъ, пренебрегавшихъ народными пѣснями, и впервые издалъ много, иногда прекрасныхъ, текстовъ <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ его псевдо-классическомъ взглядъ на русскую народную поэзію, ср. Сочиненія, Ш, 92 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чулковъ послужиль отчасти и г. Безсонову (въ изданін "Пѣсенъ" Кырѣевскаго): Безсоновъ справедливо защищаетъ его отъ нападокъ Сахарова, который самъ производнаъ надъ паматниками народной нозвін гораздо худшія искаженія, нежели Чулковъ. См. "Пѣсни" Кир., вып. 5, стр. Ш—ХІП, СХХІ—СХХШ и др.

Въ этихъ и подобныхъ начаткахъ этнографическаго изученія народности, наши любители прошлаго вѣка руководились только собственнымъ инстинктомъ — т.-е. тѣмъ національно-народнымъ чувствомъ, въ недостаткѣ котораго обыкновенно упрекаютъ литературу XVIII-го столѣтія. Историческое мѣсто этихъ попытокъ въ развитіи литературной народности опредѣляется тѣмъ, что онѣ въ разгаръ псевдо-классицизма идутъ (хотя безъ явнаго протеста) противъ него, примыкая въ той народно-поэтической струѣ, которая продолжала житъ въ народѣ и въ самомъ "обществѣ" путемъ непосредственнаго бытового преданія, —и вводя наконецъ въ печать тотъ народнопоэтическій запасъ, который хранился въ памяти и въ записяхъ любителей.

Этихъ записей извёстно теперь довольно много отъ XVII в. <sup>1</sup>), есть указанія и на XVI столётіе. Съ тёхъ поръ идетъ непрерывавшееся рукописное преданіе до сборника Кирши Данилова, и до сборника былинъ съ нотами, который былъ у самого Чулкова, и до тёхъ рукописей, съ которыхъ онъ печаталъ свои пёсни. Не переводилось и устное преданіе: сказочники (которыхъ держали бывало при московскомъ царскомъ дворё), пёвцы былинъ, духовныхъ стиховъ и пёсенъ, дёйствуютъ и по сіе время, а въ XVIII-мъ вёкѣ повидимому занимались своимъ дёломъ какъ настоящей профессіей и вовсе не въ одной простонародной средё <sup>2</sup>),---какъ "потёшники", описываемые Сахаровымъ, были повидимому прямыми продолжателями старинныхъ скомороховъ.

Это народно-поэтическое предание становилось теперь достояниемъ литературы.

Чтобы справедливѣе оцѣнять это обращеніе къ народности и съ нею къ бытовой старинѣ, должно вспомнить, что собственно историческая наука очень немного помогала этому движенію. Самой этой наукѣ старина представлялась чрезвычайно темною. Историки дошлёцеровскіе или до-карамзинскіе блуждали въ разсказахъ о скиеахъ, сарматахъ, мосохахъ и т. п., считая скнеовъ и сарматовъ чуть не за чистыхъ русскихъ; о временахъ болѣе достовѣрной исторіи повторяли Нестора и, не менѣе того, Стрыйковскаго, и только рѣдкіе изъ нихъ имѣли смутное представленіе о той связи, которая —чрезъ вѣка историческихъ перемѣнъ—соединяетъ далекую древ-

<sup>•)</sup> Ср. Л. Майкова, "О старянных рукописных сборниках народ. песень и былинъ", въ Жури. М. Народн. Просв. 1880, ноабрь; "Богатырское слове въ списке начала XVII века, открытое Е. В. Барсовымъ", въ "Запискахъ" Акад. Н., томъ № Д., приложения, № 5. Спб. 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Ровнискаго, Русскія народн. картники. Сиб. 1881, V, 100 и сл'яд.; ср. книгу А. Фаминицина: Скоморохи на Руси. Сиб. 1889.

ность съ новой народностью. Нарождавшемуся историческому знанію приходилось уразумёвать и разъяснять другимъ, еще менъе свёдущимъ, самыя элементарныя положенія и требованія научной критики, устанавливать основные внёшніе факты исторіи.

Возьмемъ два-три примъра.

Татищевъ (онъ умеръ въ 1750, но внига его вышла только въ 1768-84 г.), приступая къ дѣлу, долженъ былъ посвятить длинное "предъизвѣщеніе" объясненію первоначальныхъ понятій объ исторіи, объ ем научной и практической пользѣ, и защищаться туть-же отъ людей, которые, познакомившись съ его книгой въ рукописи, успѣли усмотрѣть, что онъ "православную вѣру и законъ опровергалъ", что заставило его прибѣгнуть къ защитѣ новгородскаго митрополита Амвросія.

Въ главъ "о идолослужени бывшемъ", гдъ можно бы было ожидать свёдёній о мноологической старинё, -- заботой Татищева, какъ и другихъ историковъ прошлаго въка, было только собрать всякія упоминания о изическихъ сожествахъ славянъ и русскихъ. Татищевъ и собираетъ ихъ изъ всякихъ источниковъ, старыхъ и новыхъ, какіе только могъ добыть. О западномъ славянстве онъ знаетъ известія средневѣковыхъ латинскихъ лѣтописцевъ – Гельмольда, "Саксограмиатика"; изъ новыхъ цитируются у него: Фабріусъ въ "Исторін міра", Кранцій въ "Вандалін", Германинъ Гедерихъ въ его "Лексиконахъ древностей и миеологическомъ", Арнкіелъ... Относительно собственно руссваго "ндолослуженія", Татищевъ полагалъ, что у руссвихъ были тв же божества какъ у западныхъ славянъ, а "о которыхъ Несторъ описаль, то всё суть званія сарматскія или варяжскія"; свёдёнія о русскомъ "идолослужении" онъ беретъ изъ Нестора, изъ Стрыйковскаго <sup>1</sup>), указываеть на трудъ Дмитрія Ростовскаго <sup>2</sup>), наконецъ, замёчаеть: "въ Берлинё, памятую, напечатана была о сихъ книжва подъ имененъ Московитище реалинія, токно я ея нынъ достать не могъ"; далбе, разсказывается о идолахъ у скиеовъ, и проч. Словомъ, дъло шло только о томъ, чтобы, худо ли хорошо ли, собрать фактическія св'ядінія, ща и здісь были затрудненія, которыя трудно себѣ вообразить. Оказывается, что находились суевѣрные невѣжды, которые заподозръвали эти разсужденія о древнемъ "идолослуженіи": "отъ такихъ безумныхъ, -- говоритъ Татищевъ, --- нужно предостерегаться, чтобъ объявленное мое о мерзости идолослужения не приняли за то, что яко бы я оное съ почитаніемъ святыхъ мужей или иконъ равняю (!), на что кратко можно ответствовать словами свя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Въ внигѣ 4, гл. 4, изъ русскаго древняго лѣтописца сказуетъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Который, по его словамъ, пространно объ этомъ писалъ, но въ печати Татищевъ этого не видблъ.

таго Павла: кое соравненіе есть Христа съ Веліаромъ"<sup>1</sup>). Какъ будто въ самомъ дёлё Татищевъ рекомендовалъ поклоненіе Перуну, Хорсу или Мокошу! Неудивительно, что въ началё главы объ "идолослуженіи" находится философическій трактатъ объ идолопоклонствё вообще.

Но Татищевъ чувствовалъ, что есть связь древности съ новымъ обычаемъ, и въ концѣ перваго тома помѣстилъ особую статью "о чинахъ и суевъріяхъ древнихъ", т.-е. обычанхъ, повърьяхъ и обрядахъ. Въ тѣ времена, какъ онъ писалъ свою книгу, мысль о томъ, что "чины" должны входить въ исторію, какъ объясненіе событій. рћако кому приходила въ голову: и здъсь опять Татищеву надо было давать общія объясненія. Правда, описаніе "чиновъ" очень несовершенно<sup>2</sup>); но любопытно, что историческая этнографія уже затрогивается въ этихъ первыхъ трудахъ прошлаго въка. Цисатели популярные дёлали изъ этнографіи предметъ литературнаго "увеселенія", но и они предчувствовали болѣе глубокое значеніе предмета, а серьезные исторические писатели къ концу въка уже ясно видъли всю пустоту произвольнаго раскрашиванія старины <sup>8</sup>). Многія страенцы въ книгъ Болтина имъютъ уже положительную ценность для историческаго изученія народности и приготовляють къ научной критикѣ карамзинскаго періода.

-----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Россійская, т. І. Сиб. 1768, стр. 18—19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напримъръ, Болтинъ иншетъ о "Досугахъ" Михайли Понова (Спб. 1772), которымъ, между прочвиъ, пользовался Леклеркъ: "Г. Поновъ, будучи въ древностяхъ славянскихъ мало свёдущъ, внесъ въ свою баснословію все, что ему ни попалось безъ разбору, и многія такія вещи подъ статью боговъ помёстилъ, кон никогда славянами боготворими не были" и проч. ("Примъчанія на исторію древнія и нивъщнія Россіи г. Леклерка". Спб. 1788, І, 98).

## ГЛАВА III.

## ХУШ-й въбъ. Нлучныя изслъдования России.

Забытая дѣятельность XVIII-го вѣка. — Труды Петра Великаго, относящіеся въ научному изслѣдованію Россіи. — Вліяніе западной науки. — Географическія изысканія; первые атласы Россіи. — Ученыя экспедиціи. — Путешественники XVIII-го вѣка, нѣмедкіе и русскіе.

Обратимся къ дѣятельности нашей науки въ XVIII-мъ столѣтіи по изученію русской территоріи и народа.

Главные факты распространенія школь и ученыхь учрежденій прошлаго въка довольно извъстны. Исторія его высшихъ учебныхъ и ученыхъ учрежденій немногосложна: двѣ духовныя академіи, академія наукъ съ ея "академическимъ университетомъ", затъмъ университеть московскій и россійская академія—воть всѣ учрежденія, въ которыхъ находили мѣсто интересы высшаго научнаго знанія. Внь ихъ льйствовали иногда отдъдьныя ученыя силы, особенно иностранцы, которыхъ зазывали еще съ конца XVII-го столътія. Любопытенъ вопросъ именно о томъ, какъ дъйствовала вновь явившаяся Запада наука: откуда брались ся русскіе адепты, какъ новая съ наука воспринималась ими, какъ относилась она къ русскому содержанію, оставалась ли чужда ему или, напротивъ, ум вла его понимать и служить ему? Намъ столько наговорили о томъ, что XVIII-й въвъ былъ оторванъ отъ русской народности, рабски подчинялся Западу и т. д., что по многимъ отношеніямъ было бы важно отдать себѣ боль точный отчеть въ умственныхъ движеніяхъ и интересахъ того временр. Восемнадцатый въвъ былъ нашимъ ближайшимъ историческимъ предшественникомъ и многіе изъ нашихъ народныхъ интересовъ несомнѣнно коренятся еще въ трудахъ и стремленіяхъ образованныхъ людей XVIII-го въка. Познакомившись съ ними, мы должны будемъ убѣдиться, что уже въ то время являлись многія изъ

твхъ мыслей и твхъ изученій, заслугу которыхъ мы часто принисываемъ своему времени. Изучение этого прошлаго не только избавить нась оть заблуждения, но разъяснить и историю самыхъ вопросовъ: мы найдемъ, что они старбе, чёмъ намъ обыкновенно кажется. что наше нынъшнее абло-не совстмъ наше собственное изобрътение. а часто только дальнёйшее развитіе того, что было начато раньше насъ людьми другого въка; что трудности, съ которыми мы встръчаемся, лежать вовсе не тамъ, гдѣ мы ихъ ищемъ, что мы напрасно отаблываемся отъ нихъ ссылками на XVIII-й векъ. который-де оторвался отъ народа и задалъ намъ мудреную задачу возстановленія этой связи, или прячемся отъ вопроса за фразами о западной наукъ, которая будто бы помёшала вамъ остаться вёрными своему народу и предаваться самобытному творчеству. Заглянувъ въ исторію, не трудно убѣдиться въ фальшивой безсодержательности подобныхъ жалобъ. Не западная наука отрывала насъ отъ народа и не реформа. была источникомъ твхъ общественно-политическихъ тягостей. которыя пришлось переносить и сознать нашему времени; напротивъ, только наука доставила намъ возможность боле широкаго общественнаго и національнаго самосознанія, и только ся широкое действіе облегчить намъ выходъ изъ этихъ тягостей.

Петровская реформа и труды Петра для русскаго просв'ящения вызывали въ старину и до нашего времени безконечное множество панегиривовъ, и въ самомъ дълъ нельзя не изумляться этой дъятельности, которан распространялась на разнообразнѣйшіе предметы и потребности напіональной жизни и полагала глубокія основанія дальятащаго развитія. Историки Петра разсказали и объ его трудахъ на пользу школы и образованія. Учреждая элементарныя цыфирныя школы и техническія училища: "навигацкое", инженерное, артиллерійское и пр., онъ позаботился объ основаніи учрежденія, которое обезпечило бы интересы высшей науки и послужило разсадникомъ ученыхъ силъ на самой русской почвѣ. Безпристрастные наблюдатели давно замътили, что у Петра вовсе не было пристрастія къ самимъ иноземцамъ, что, напротивъ, они были для него только средствожъ къ развитию русскихъ силъ, что это были въ его глазахъ только учителя, нужные на время, а затёмъ вовсе нежелательные. И дъйствительно, онъ гонитъ русскихъ въ школу, какъ (замётимъ для усповоенія славянофиловъ) гоняли ихъ при Ярославѣ; онъ обязывалъ неостранныхъ мастеровь брать русскихъ учениковъ; Академія наукъ, основанная по его плану, должна была служить не только для цёлей саной науки, но и для образования ученыхъ русскихъ. На вопросъ, нужно ли было введение западной науки, отв'яла уже старая Москва, вогда населила Нёмецкую слободу вызванными изъ-за границы тех-

79

ньками, докторами, иноземными офицерами, когда вызывала изъ Кіева ученыхъ богослововъ, схоластическихъ философовъ и стихотворцевъ. При Петрѣ несравненно шире понята была государственная и народная важность науки: она была нужна не только для просвёщенія умовъ, но для здраваго отправленія самого государственнаго хозяйства. Нужны были хорошо организованные армін и флоты, нужно было знаніе горное, инженерное, промышленное и т. д.; государству нужно было сосчитаться въ своемъ хозяйствѣ, опредѣлеть и начертить свою территорію, узнать ближе свои народы-для Россіи особенная и нелегкая задача; нужно было наконецъ узнать свою исторію, правильно устроить средства народнаго образования. Старая Россія не давала ная этого средствъ, и обращение въ содъйствию западной науки было по здравому смыслу неизбѣжно, чтобы сами русскіе научились пользоваться средствами знанія для многоразличныхъ потребностей своего отечества. Нужна была наука со всёми ся теоретическими основами и практикой, какъ онъ были понимаемы у народовъ, имъвшихъ тогда науку. Надобно было призвать знающихъ людей, совътоваться съ авторитетными учеными, и Петръ не ошибся въ выборѣ, когда совѣтовался съ Лейбницемъ, однимъ изъ знаменитвишихъ людей того въка. И по сосъдству, и по обилію ученаго люда, наибольшее число профессоровъ и учителей доставила тогда Германія. Вызовы ученыхъ измцевъ въ Академію наукъ и въ московскій Университеть не всегда бывали удачны; но число удачныхъ было, въроятно, гораздо больше, а неръдко въ числъ приглашаемихъ бывали люди съ большими научными заслугами и съ честнымъ, просвёщеннымъ отношеніемъ ко взятой на себя обязанности. Многіе пріобрѣли европейскую славу своими трудами на русской почвѣ и надъ русскимъ содержаніемъ: назовенъ имена Миллера, Шлёцера, Палласа, Гиелина и т. д. Понятно, что иноземные ученые приносили науку въ той формѣ, какъ они сами знали ее на своей родинъ, съ тъми общими идеями, на вавнать она тогда строидась, и съ той вибшностью, какую она нибла. На современный взглядъ наука, являясь въ такомъ видъ, съ формами схоластическими, устарёлымъ языкомъ, терминологіей, странно переводившейся на руссвій языкъ, можетъ, пожалуй, показаться чёмъто чуждымъ, что произвольно и насильственно навязывалось русскимъ умамъ, что не имъло связи съ жизнью и народностью. Но слъдуетъ наконецъ понять, что это была историческая форма науки, которая въ тв времена и не имъла иныхъ идей и иного выраженія; она являлась въ намъ съ твиъ содержаніемъ и въ той одеждв, въ какихъ жила на западѣ. Перелагаясь на русскій языкъ, эта наука получала новую долю какой-то чуждой странности отъ трудности перевода: въ самомъ дълъ русскій языкъ отъ Никоновской льтописи, или даже

Digitized by Google

оть Симеона Полоцваго, не могъ вдругъ легво перейти въ изложению теорій естествознанія, философскихъ и реторическихъ тонкостей и т. п. Потребовалось потомъ цёдое столётіе на то, чтобы нашъ литературный язывъ преодолёль всё трудности передачи сложной научной техники и художественнаго выражения. На первое время онъ часто бываль совершенно безсилень передь этими задачами, въ научной териннологін употребляль цёликомъ иностранныя слова, греческія, латинскія, даже нёмецкія и французскія 1), или передаваль ихъ, какъ Богъ послалъ, славяно-руссвими выраженіями, для нашего времени тяжелыми, уродливыми и смёшными. Неудивительно и это послёднее: въ началѣ XVIII-го вѣка сами нѣмцы были въ подобномъ затрудненін-нумецкій языкъ считался еще неспособнымъ въ передачъ высшихъ литературныхъ научныхъ понятій; его замбияла латынь и даже французскій языкъ, и послёдній не только въ высшемъ свётскомъ быту, но и въ области науки. Частію съ нёмецкимъ и французскимъ, частію съ датинскимъ языкомъ наука пришла въ первое время и въ намъ; на этихъ языкахъ шло нередко преподавание въ ,академическомъ университетъ" въ Петербургъ, и въ университетъ мосвовскомъ; почти до нашихъ дней дожила схоластическая латынь въ духовныхъ академіяхъ и семинаріяхъ, и латинское преподаваніе влассивовъ въ университетахъ. Западныя литературы со временъ Возрожденія и вплоть до ХІХ-го столётія были переполнены латинскими книгами по всявимъ отраслямъ науки: по-латыни писали не только Конедникъ, но Лейбницъ и Ньютонъ. Можно себѣ представить, что появление науки въ подобной формъ, на чужомъ язывъ или въ грубомъ невразумительномъ переводъ, испещренномъ чужими словами, должно было быть очень диво для тёхъ, кому приходилось знакомиться съ нею въ первый разъ; люди Петровскаго времени бывали въ положении простого человъка, которому приходится выговаривать слова чужого языка. Эта первая трудность, естественная и нензбъжная, какъ трудно всякое усвоеніе новаго знанія, CEODO однако стала исчевать сама собою, по мфрь ознакомленія съ предметоиъ; языкъ привыкалъ овладёвать новыми понятіями, находить для нихъ простое, легкое, живое выраженіе. Знакомство съ наукой въ обществъ все больше отнимало у нея ту непонятную, отталкивающую внѣшность, которая поражала на первый разъ; у Ломоносова и другихъ русскихъ академиковъ, наука уже успёла выработать себё правильное выражение на русскомъ языкѣ.

Неть сомнения, что школьникамъ Петровскихъ временъ прихо-

ECT. STROFP.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сколько нёмецкихъ словъ принято было въ терминологіи чиновнической, это «звестно; но забавно, что сама академія наукъ очень долго щеголяла подъ названіень "де-сіянсь академія". 6

дилось въ первое время очень жутко отъ неумѣлости самихъ первыхъ педагоговъ; нелегко было и твиъ, кого Петръ разсылалъ для науки за границу, какъ тому князю Голицыну который, будучи посланъ, уже не молодымъ, учиться навигацкой паукъ, недоумъвалъ, какъ ему быть: "наука опредблена самая премудрая: хотя мнв всб ани живота своего на той наукъ себя трудить, а не принять будеть, для того-не знамо учитца языка, не знамо науки". Но собирая черты того времени, можно не разъ убъждаться, что трудность усвоенія науки была все таки для тогдашнихъ новичковъ не такъ велика. Ученыхъ людей было немного, немного было ученыхъ учреждений, -да въ большинствъ немного было и охоты къ ученью, -- но тъ, которые брались за науку в имёли удовлетворительныхъ учителей. часто поражають своими быстрыми успёхами. Въ біографіяхъ тогдашнихъ ученыхъ можно найти не мало примъровъ, что юноши 18-20 лёть становились уже разумными помощнивами своихъ профессоровъ въ ученыхъ трудахъ и экспедиціяхъ, когда въ наше время они въ эти года едва получають аттестать зрёлости (т,-е. собственно, незрелости, потому что съ нимъ они только-что получаютъ право приступить къ настоящему высшему образованию): иногіе изъ нихъ были люди изъ низшихъ классовъ, и во главъ ихъ-Ломоносовъ.

На что же направлялась вновь введенная наука; какъ она принималась своими адептами; какіе приносила результаты? Чтобы сообщить наглядный примъръ и войти въ фактическое изложеніе предмета, приведемъ нѣсколько подробностей изъ Петровскихъ временъ о первыхъ прямыхъ воздѣйствіяхъ западной науки.

Извѣстно, какимъ чрезвычайнымъ разнообразіемъ отличались теоретическіе и практическіе интересы самого Петра, сколько личной заботы положилъ онъ для перваго введенія элементарныхъ знаній и высшей науки. Исторія всей русской науки возводится къ его времени, и часто къ его собственной личной иниціативѣ.

Съ первыхъ годовъ основанной по его плану Академіи наукъ въ нее приглашены были ученые разныхъ спеціальностей: математики, физики и астрономы; классическіе филологи, историки, оріенталисты. Работа всёхъ ихъ была необходима и дли утвержденія теоретической науки на русской почвё, и вмёстё для выполненія разныхъ практическихъ задачъ, важныхъ для государственныхъ цёлей. На эти послёднія было особенно обращено вниманіе Петромъ Великимъ.

Для устройства государства практическая помощь науки становилась необходима, какъ сложныхъ раціональныхъ пріемовъ требуетъ большое, правильно поставленное хозяйство. Однимъ изъ первыхъ вопросовъ явилось опредѣленіе самой государственной территоріи. Этой надобности стремилось удовлетворить уже московское государ-

Digitized by Google

82

ство разными описями (на глазомъръ) и "Книгой Большому Чертежу". Бнига эта заключала много свёдёній, но онё состояли только въ воменклатурь местностей и были совершенно лишены той точности. какая нужна для правильной картографіи и какая доставляется только астрономическими определениями местностей и геодезическими изивреніями. При Петръ впервые начаты были эти геодезическія работы: по разнымъ враямъ Россіи разосланы были геодезисты "для сочиненія ландкартъ" съ твиъ, чтобы послё изъ ихъ "партикулярныхъ" карть составить "генеральную карту". Впослёдствін эти работы съ новыми дополненіями были изданы въ 1726-1734 годахъ подъ латинскимъ заглавіемъ: Atlas imperii Rossici и пр.; это былъ первый правильный атласъ Россіи. Второй атласъ изданъ былъ Академіей наукъ въ 1745 году въ большой коллекціи подробныхъ карть <sup>1</sup>). Къ Петровскимъ временамъ относятся и первыя ученыя экспедиціи: одного ученаго иностранца Петръ Великій взялъ съ собою въ персидский походъ; другой изслёдовалъ съ естественно-научной точки зрения восточную полосу России (и между прочимъ открылъ нынешнія Сергіевскія минеральныя воды); третій, наиболье известный, докторъ Мессершиндтъ, совершилъ первое ученое путешествіе по Сибири. Съ этимъ докторомъ Мессершмидтомъ (1685—1735) былъ заключенъ контракть, въ которомъ онъ обязывался вхать въ Сибирь для занятій: а) географією страны; b) натуральной исторіей; с) медициной, лькарственными растеніями, эпидемическими бол'взнями; d) описаніемъ сибирскихъ народовъ и филологіею; е) памятнивами и древностани, f) вообще всымъ достопримъчательнымъ. Все это Мессершиндть взяль на себя, не имъя помощниковь, на очень скромныя средства, и труды его были по истинъ удивительны: онъ собиралъ растенія, самъ набивалъ чучелы попадавшихся ему птицъ и делалъ съ нихъ рисунки; на каждомъ значительномъ месть, если показывалось солнце, бралъ высоту полюса, составлялъ карты и т. д.; въ то-же время онъ собиралъ сибирскія древности, хлопоталъ у сибирсинхъ властей, чтобы ему доставляли всякія "къ древности принадлежащія вещи, якобы языческіе шейтаны (кумиры), великія мамонтовы кости, древнія калмыцкія и татарскія письма и ихъ праотеческія письмена; такожде каменные и кружечные могильные образы". Наконець онь быль оріенталисть, искаль монгольскихь рукописей, собираль слова изъ языковъ сибирскихъ инородцевъ и первый понялъ историческую важность ихъ сличенія и т. д. Труды Мессершмидта въ

6\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Russischer Atlas, welcher in einer General-Charte und neunzehen Special-Charten das gesamte Russische Reich und dessen angränzende Länder, nach den Regeln der Erd-Beschreibung und neuesten Observationen vorstellig macht. St.-Pet. 1745.

свое время не были изданы 1); сдёланныя имъ коллевціи сохранились въ Авадемін наувъ. По его донесеніямъ, списви которыхъ также сохранились въ академической библіотекь, можно составить себь понятіе о трудностяхъ, какими сопровождались его изысканія; онъ жалуется, между прочимъ, что изъ русскихъ ему "не обрѣтается" помощниковъ, и просилъ, чтобы ему дали помощника изъ шведскихъ плённыхъ, какихъ было тогда не мало въ Сибири и которые вообще не разъ съ пользой служили самимъ русскимъ властамъ (и въ Сибири, и во внутренней Россін), какъ люди со свёдёніями. Такимъ помощникомъ и для Мессершмидта оказался шведъ Таббертъ: взятый въ плень после полтавскаго сраженія, онь провель около 13 леть въ Сибири, гдф отчасти и работалъ съ нфмецкимъ ученымъ; вернувшись впослёдствіи домой, онъ получиль тамъ дворянство и фамидію Страленберга и подъ этимъ именемъ издалъ въ Стокгольмѣ очень извёстную въ свое время книгу: "Das nord- und ostliche Theil von Europa und Asia" (1730). При Петрѣ была предпринята и гораздо болёе отдаленная экспедиція: въ 1719 году отправлены были два геодезиста изъ "навигаторовъ" для описанія Камчатки; между прочимъ, имъ велёно было сдёлать разысканіе--- сошлася ли Америка съ Азіею, что надлежить збло тщательно саблать, не только Зюдъ и Нордъ, но и Остъ и Вестъ, и все на картъ исправно поставить". Хотя имъ и не удалось рътить вопроса, сошлась ли Америка съ Азіей, Петръ остался доволенъ трудами навигаторовъ и незадолго передъ смертью написалъ новую инструкцію объ осмотрѣ сѣвернаго берега, исполнителемъ которой, уже послѣ его смерти, былъ извъстный капитанъ Берингъ.

Этотъ интересъ къ географическимъ работамъ у Петра Великаго былъ возбужденъ, какъ предполагаютъ, въ особенности знакомствомъ его съ учеными французской академіи во время путешествія 1717 года, когда онъ самъ былъ избранъ въ члены этой академіи. Эти работы были однимъ изъ первыхъ примъровъ прямого вліянія "западной науки"; результатомъ была обоюдная польза: въ европейской наукъ явились новыя географическія свъдънія, у русскихъ прибавилось знанія своего отечества, и возникалъ собственный научный опытъ<sup>2</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. о нихъ у Палласа: "Neue nordische Beiträge". St.-Pet. 1782, Bd. III: Messerschmidts siebenjährige Reise in Sibirien. Пекарскій, Наука и литер. при Петръ́ В., I, стр. 350—362.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впослёдствія Миллеръ такъ отзывался о значенія заботъ Петра о русской картографія: картографія Россія, благодаря мудрымъ распоряженіямъ Петра Великаго, чрезъ посылку по губерніямъ геодезистовъ и труды оренбургской экспедиція, поряведена къ такому совершенству, что почти уже мало къ намъ прибавленія по-

Этя двё стороны научнаго знанія проходять и во множествё послёдующихъ трудовъ, исполненныхъ иностранными (особливо немецкими) и русскими учеными въ теченіе XVIII въка. Русскій народъ впервые вступалъ въ образовательное общение съ Европой: русскіе ученые и нѣицы, работавшіе въ Россіи и для Россіи, слѣдовали примъру Петра — сообщать "ученому свъту" разнообразныя свёдёнія о Россін, которыя вмёстё съ тёмъ становились достояніемъ и русскаго образованія. Это время представляеть вообще замізчательный въ исторіи науви эпизодъ усиленнаго взвимодъйствія, до сихъ поръ еще не вполнъ изслъдованный и опъненный. Избитое представление о "подчинении Западу" есть только одностороннее преувеличение одной части совершавшагося тогда историческаго явленія. Если Петръ прорубилъ въ Европу окно, то въ это окно кинулись смотрѣть и сами европейцы; если мы искали въ Европѣ необходиямыхъ намъ знаній, то и для Европы Россія впервые какъ бы открывалась. Новыя сношенія простирались не только на интересы политическіе, промышленные, торговые, но и на благороднѣйшіе интересы научнаго знанія. Основаніе школь, приглашеніе ученыхъ въ академію, призывы иностранцевь на разныя техническія службы произвели громадный наплывъ образованныхъ иноземцевъ въ Россію<sup>1</sup>).

Эти силы были, конечно, неравнои врнаго качества, но, вообще говоря, было много людей съ хорошими знаніями, съ добросов стнымъ отношеніемъ къ двлу и, наконецъ, было не мало людей съ замвчательными достоинствами. Случалось, что Академія находила свонхъ двятелей между такими, безъ ея вызова прівзжавшими учеными <sup>2</sup>). Эти иноземцы иногда оставались въ Россіи недолго, на срокъ свонхъ "контрактовъ" (потому что часто ихъ дъйствительно

<sup>1</sup>) Укаженъ для образчика рядъ именъ въ одной спеціальности. Въ книгъ Я. Чистовича: "Исторія первыхъ медицинскихъ школъ въ Россіи", Спб. 1883, приведенъ алфавитный списовъ докторовъ медицины, практиковавшихъ въ Россіи въ XVIII столътіи. Здъсь были люди всевозможныхъ европейскихъ націй: нёмцы изъ всёхъ кондовъ и унвверситетовъ Германіи, нёмцы русскіе, голландцы, шведы, французы, авгличане, потландцы, португальцы, греки, поляки, датчане и пр., наконецъ русскіе, учившіеся за границей и дома. Подобное разнообразіе мы встрётныъ и во многихъ другихъ спеціальностахъ, для которыхъ въ прошломъ столётіи иноземцы были приглашаемы или пріёзжали сами, напр., въ дёлё военномъ, морскомъ, инженерномъ горномъ, и проч.

<sup>2</sup>) Такъ принятъ былъ въ академию Герардъ-Фридрихъ Миллеръ, Гмелинъстарий.

требно, ибо и въ чужестранныхъ государствахъ, гд<sup>4</sup> науки уже чрезъ нѣсколько сотъ лѣтъ процвѣтаютъ, чуть могутъ похвалиться такимъ прилежнымъ раченіемъ въ сочиненіи своихъ ландкартъ". Пекарскій, Ист. Акад. Наукъ, І, стр. 339—840. См. также "Записки Геогр. Общества", 1849, кн. ШІ, статья Бэра о заслугахъ Петра Великаго по части распространенія въ Россіи географическихъ знаній.

нанимали, какъ ученыхъ рабочихъ, на извѣстное время и для извѣстнаго дѣла), но часто оставались въ Россіи на всю жизнь, принимали русское подданство, усвоивали русскій языкъ и дѣйствовали въ русской литературѣ. Ихъ труды имѣли вообще двоякую цѣль--обогащеніе общей науки, и пользы русскаго государства и просвѣщенія: поэтому работы ихъ (и не только иностранцевъ, но и русскихъ) писались на какомъ-нибудь иностранномъ языкѣ, латинскомъ, нѣмецкомъ, французскомъ, а когда представляли интересъ общедоступный, выходили также по-русски. Русскіе акадещики свои труды подобнаго рода издавали на русскомъ языкѣ.

Съ другой стороны, для европейской науки вновь открывшаяся Россія представила величайшій интересь. Путешествія западныхъ европейцевъ въ Россію или чрезъ Россію начинаются чуть не съпервыхъ вѣковъ нашей исторіи: страна, ея жители, ихъ правы, исторія возбуждали живѣйшее любопытство. Знаменитое путешествіе Герберштейна было уже трудомъ съ сознательными научными цёлями: извѣстно, какимъ важнымъ источникомъ оно осталось до сихъ поръ для нашихъ ученыхъ историвовъ. Довольно еще назвать Мейерберга, Флетчера, Олеарія, чтобы указать, съ какимъ серьезнымъ вниманіемъ относились образованита то западные люди въ изучению России. Петровская реформа сдёлала и для европейской науки новое открытіе: съ облегченіемъ сношеній, съ первымъ приближеніемъ въ европейскому образованию стала чрезвычайно рости иностранная литература о Россіи, наполняющая теперь огромный отдёлъ "Russica" въ нашей Публичной библіотевъ. Иностранными силами, частію по русской иниціативѣ, частію независимо отъ нея, сдіялано было множество разнообразныхъ изученій. Ученыя работы, издававшіяся въ Россіи на иностранныхъ языкахъ, прямо дёлались достояніемъ европейскихъ литературъ; въ то-же время переводились замѣчательнѣйшіе труды, выходившіе по-русски, — такъ вскорѣ послѣ своего появленія переведены были знаменитыя путешествія Крашенинникова, Лепехина, Рычкова; на нъмецкомъ языкъ является первый научный комментарій и высокая одбика древнбишаго русскаго льтописца у Шлёцера, съ котораго начинается виолиъ научная разработка русской исторія. Въ самой Германіи ученые люди посвящають неутомимый трудъ на изучение географии, истории и этнографии России. какъ знаменитый Бюшингъ, издатель первой научно составленной географіи Россіи и извѣстнаго "Магазина", наполненнаго богатымъ матеріаловъ для русской исторіи. Описанія путешествій, совершонныхъ нёмецкими учеными на русской службъ, появлялись по-русски и переводились на другіе европейскіе языки: французскій, англійскій, итальянскій, и въ этихъ переводахъ выдерживали иногда по нѣскольку изданій. Русскія ученыя имена еще въ XVIII стольтіи пріобрѣтали европейскую извѣстность, какъ имена Ломоносова, Крашенинникова, Лепехина; работы старыхъ русскихъ ученыхъ цѣнятся и новѣйшими учеными авторитетами. Словомъ, это было дѣйствительное общеніе въ лучшихъ стремленіяхъ научнаго знанія. Дальше увидимъ, какимъ одушевленіемъ бывали проникнуты и наши нѣмецкіе академики, и русскіе ученые, когда въ своеобразныхъ явленіяхъ русской природы и жизни имъ открывалось новое, прежде невѣдомое, поле научныхъ наблюдевій.

Откуда набирались эти силы новой русской науки? Обыкновенно говорять, что къ новому образованию, а затемъ въ разнымъ крайностямъ подражанія иноземному, имѣли пристрастіе только высшіе влассы (т.-е. собственно дворянство), которые при этомъ забыли о народѣ и вслѣдствіе того оторвались отъ него. Дѣйствительно, высшіе влассы всего больше принимали это образованіе, и это было совершенно естественно: и въ старой московской России это былъ высшій слой народа, откула набирались царскіе приближенные и соватники; они еще тогда ставились властью надъ народомъ, за свою службу наделялись поместьями (и жившими на нихъ людьми). По справедливому понятію Петра, новое ученье было той же службой государству; кого же было привлечь къ ней прежде всего какъ не техъ, кто, владва поместьями, обязанъ былъ службой? Самъ-человѣвъ рабочій, Петръ ненавидѣлъ тунеядство и былъ совершенно правъ, когда расталкивалъ лежебовъ и заставлялъ недорослей учиться. Мало-по-иалу недоросли привыкали учиться, хотя и долго спустя, во времена Екатерины II, было много дворянства безграмотнаго (какъ это видно, напримъръ, изъ исторіи Коммиссіи о сочиненіи уложенія), слідовательно, нимало не зараженнаго европейскимъ просвіщеніемъ. Но все-таки это новое образование принималось вовсе не однимъ дворанствоиъ; было еще сословіе, которое также естественно привлекалось въ учению, именно духовенство, искони владъвшее грамотностью. Еще съ конца XVII въка, съ основания Славяно-греко-латинской Авадемін въ Москвѣ, оно стало знакомиться, по кіевскому примёру, съ высшей наукой, и, хотя эта духовно-академическая наука слишковъ часто была сухой схоластикой, твиъ не менве она все-таки вводила въ новый міръ научныхъ понатій. Ученое духовенство XVIII въка уже сильно отличается отъ своихъ предшественниковъ въ до-Петровской Москвѣ (крайніе примѣры того и другого въ началѣ столѣтія, напр., извѣстный священникъ Лукьяновъ, путешественникъ ко святымъ мѣстамъ, или Өеофанъ Прокоповичъ-разделены целою пропастью), и дало теперь своихъ представителей не только въ церковную, но и въ свътскую образованность. Въ новыя

шкоды правительство, въ Цетровскія времена и послё, брало и дворянъ, напр., изъ дѣтей "солдатъ" гвардейскихъ полковъ (преображенскаго, семеновскаго, измайловскаго), которые часто бывали дворянами, брало учениковъ духовныхъ семинарій, которые бывали всякаго званія. Наконець, опять напомнимъ о Ломоносовѣ, этомъ величайшемъ изъ всвхъ дѣятелей новой науки въ XVIII столетіи, который вышелъ изъ самаго подлиннаго врестьянства. Пересматривая біографіи ученыхъ людей прошлаго въка, проходившихъ петербургскую академическую гимназію и "университеть", ны находимъ такіе примъры: Румовскій-сынъ священника, учился сначала въ семинарін; Лепехинъ-сынъ солдата семеновскаго полка, дворянинъ; Озерецковскійсынъ священника, учился въ семинаріи; Котельниковъ --- сынъ преображенскаго солдата, изъ школы Өеофана Проконовича; Протасовъсынъ семеновскаго соддата, учился въ той же шволъ; Соколовъсынъ сельскаго пономаря; Иноходцовъ-сынъ преображенскаго солдата; Севергинъ-сынъ "вольнаго человъка", придворнаго музыканта, и т. д. Если прибавить примёры изъ біографій русскихъ писателей прошлаго столётія, мы найдемъ такое же разнообразіе общественныхъ положеній: доходило до того, что бывали писатели-прёпостные, и писатели не безъ достоинствъ. Какъ выше замъчено, усвоеніе науки, видимо, не сопровождалось у ея молодыхъ адептовъ нивавимъ страданіемъ ихъ національнаго чувства: нёть фавта, воторый бы указываль на какос-нибудь неноржальное "отрываніе" ихъ отъ народа. Напротивъ, они преспокойно учились и у русскихъ, и у нъмецкихъ учителей, выучивались по-латыни или по-нъмецки, слушали академическія лекціи, ёздили за границу, усердно отдавались потомъ научнымъ трудамъ "для чести и пользы своего отечества" и между прочимъ съ великой любовью занимались изслёдованіями народнаго быта, промысловъ, обычаевъ, преданій и т. д. Далфе приведемъ примфры.

Высшее образованіе въ академическомъ и московскомъ университетахъ и другихъ заведеніяхъ очень часто завершалось посылкой за границу; къ концу столътія многіе отправлялись сами въ заграничные, особливо нъмецкіе университеты: когда императоръ Павелъ по вступленіи на престолъ велълъ вытребовать домой русскихъ подданныхъ, учившихся въ иностранныхъ университетахъ, то оказалось, что въ Лейпцигъ было 36, въ Іенъ 65 учившихся русскихъ. Путешествія бывали обыкновенно не такъ продолжительны, чтобы передълывать русскихъ въ иностранцевъ, но, конечно, не мало облегчали знакомство съ состояніемъ ученыхъ идей времени и укръпляли ту благородную солидарность, которая соединяетъ людей разныхъ обществъ въ одномъ интересъ достоинства человъческой мысли и знанія. Эту

Digitized by Google

послёдною черту не трудно замётить въ біографіяхъ и самыхъ сочиненіяхъ нашихъ ученыхъ прошлаго въка. На "ученый свътъ" ссылается не разъ Ломоносовъ, когда хочеть сильнёв доказать свою мысль или рекомендовать свой совёть, и эти ссылки бывали очень основательны: "ученый свёть" даваль правильное объясненіе явленій природы, указываль вредь какого-нибудь ходячаго обычая ни неябность суевбрія, даваль полезныя правтическія указанія и т. д. "Ученый свёть" дёйствоваль не на однихъ спеціалистовъ, но и вообще на образованныхъ людей, и кром'в науки спеціальной действовала литература вообще, въ томъ числё литература поэтичесвая. По поводу вліянія западной поэтической литературы въ нашемъ XVIII-иъ въвъ, историки расточали много обвиненій, осуждая подоажательность нашихъ писателей; но если не останавливаться на ложной, по нынёшнему взгляду, условности внёшнаго пріема, составлявшей общую черту вёка, и вникнуть въ содержание идей этой литературы, нельзя не признать за ней большой образовательной цёны. Еще болёе такого вліянія оказывала (конечно, въ кругу наиболёе образованныхъ людей) та литература, которая прамо ставила вопросы о судьбѣ народовъ, о происхождении обществъ, о правахъ человъка и гражданина и т. д. Если подводить итоги умственной жизни нашего общества въ прошломъ вбяв, то, очевидно, наибольшее вліяніе Запада вадо отнести въ этимъ двумъ сторонамъ его содержанія: чистой наукъ и общественнымъ теоріямъ. Понятно, что эти вліянія были совершенно законны: въ общей надобности про свѣщенія соглашаются и сами обскуранты, и русскій народъ, если не во имя человѣческаго достоинства, то во имя собственной практической пользы долженъ былъ столько же, сколько всякій другой, знакомиться съ науками, развивавшими его мысль, дававшими правильное понятіе о природ'в и т. п. Что касается до теорій нравственно-общественныхъ, то у человѣка, вступившаго на путь образованія, нельзя было бы отнять права интереса въ существеннымъ вопросамъ объ обществѣ и о человѣческой личности, а рѣшеніе этихъ вопросовъ у первостепенныхъ писателей тогдашней европейской литературы часто поражало глубиною и человѣчностью мысли, которая продолжаеть иногда действовать и до нашего времени. Въ глазахъ тогдашнихъ образованныхъ людей, въ Европъ и у насъ, эти произведенія были высшимъ достигнутымъ тогда результатомъ человѣческаго знанія и только заколналое неважество можеть относиться свысова въ трудамъ людей, какъ мыслители XVIII-го въка, какъ Бэйль, Монтескьё, Вольтеръ, Руссо, энциклопедисты, или какъ представители чистой науки-Ньютонъ, Лейбницъ, Эйлеръ и т. д. Всъ эти вліянія окружили ту первую образованность, которая возникала

въ средѣ русскаго общества, и нѣтъ ничего удивительнаго, что она имъ подпадала, -- это было просто вліяніе догической мысли, и вліяніе логики едва ли должно быть сочтено противонароднымъ. Для образованныхъ людей прошлаго въка не было сомнѣнія въ благотворномъ вліяніи принятой ими западной науки; имъ не приходило въ голову заподоврить ее потому, что она-западная. Это послёднее придумано уже нашимъ временемъ. Правда, моралисты XVIII-го въка жаловались на введеніе чужеземныхъ правовъ, на французское воспитание,---но теперь обобщаютъ эту жалобу, или ненависть, на все принятое отъ запада образование. Но должно, наконецъ, положить границу между различными фактами. Разные моди могли заимствовать, и на дёлё заимствовали, разныя вещи-и дурное, и хорошее. Если свётское общество брало моды и испорченные нравы, это не значило, что была дурна и вредна заимствованная наука; если для свътскаго тунеяднаго общества шла изъ западныхъ свътскихъ образцовъ новая порча, изъ науки выростали здравыя человъческія понятія, обезпечивались успёхи общественности и образованія...

Опредъляя западныя вліянія прошлаго въка, наши историки отмъчали разные ихъ періоды и источники, -- указывали, напр., вліянія шведскія и голландскія при Петрѣ, позднѣе--нѣмецкія (къ которымъ причисляется и бироновщина), далёе періодъ галломаніи и т. д. Но эти опредъленія бывали обыкновенно слишкомъ случайныя, и въ нихъ смёшивались совсёмъ разныя вещи, напр., морская или военная практика, канцелярское управление, наука и школа, свётские обычан, литературные вкусы и т. д. Если обращать внимание не на одну беллетристику или свётскія моды и т. п., то мы найдемъ, что напр., въ самомъ разгаръ такъ-называемой "галломании" оказываются, напротивъ, очень сильныя вліяпія нёмецкой и англійской литературы. Вообще вліянія основныхъ западныхъ литературъ такъ переплетаются, что довольно трудно, или даже невозможно, указать имъ какіе-нибудь опредбленные періоды или точный кругь двиствія-твиъ болье, что къ концу столътія въ самой европейской литературъ происходило уже сильное взаимодъйствіе: въ нъмецкой школь, въ Лейпцигь, наша молодежь напитывалась Гельвеціемъ и Монтескьё, Карамзинъ вычитывалъ у Лессинга высокое уважение въ Шевспиру и т. д.

Въ нашей научной литературѣ прошлаго вѣка можно постоянно встрѣчаться съ многоразличными вліяніями европейской науки, всего больше едва ли не нѣмецкой, которую особенно распространяла и "де-сіянсъ академія"; но въ результатахъ мы напрасно искали бы какого-нибудь спеціальнаго нѣмецкаго или иного вліянія: пріобрѣтался научный методъ, но національность нашихъ ученыхъ не терићла никакого ущерба. Бывали примћры особаго вкуса и наклонности къ извћстнымъ явленіямъ европейской жизни и науки, но они взаимно уравновћшивались и умћрядись здравымъ смысломъ и чувствомъ дййствительности: чужой авторитетъ не становился върой, но будилъ собственную мысль и заставлялъ присматриваться къ своей жизни. Приведемъ для примъра нъсколько словъ замъчательнаго юриста прошлаго въка, профессора московскаго университета, Десницкаго (ум. 1789).

Посланный по обычаю за границу для довершенія своего ученаго образованія, Десницкій слушаль лекціи вь глазговскомь университеть: онь получиль здѣсь степень магистра свободныхь наукь, затемь доктора правь, причемь получиль и привилегію гражданства, званія особенно почетнаго для иностранца. Воспитавшись на знглійской наукь, Десвицкій ревностно изучаль англійскія учрежденія и проникся къ нимь величайшимь почтеніемь; вслёдствіе того онь уже тогда относился съ большой критикой къ нёмецкимь метафизическимь теоріямь. Это быль одинь изь первыхь русскихь "англоиановь".

Десницкій съ великимъ уваженіемъ говорить объ Англіи, выработанныхъ ею здравыхъ началахъ политической и общественной жизни, объ ен высокой образованности, ен трудовой предприничивости. "Нётъ въ подсолнечной нынё, - говоритъ онъ, - таковаго растущаго, выкалываемаго и животворящагося въ трехъ натуры предѣлахъ, котораго бы могущество британской коммерціи не достало. Британцы, возлюбленные сынове страшныхъ волнъ, отврылись свъту великими въ предпріятіяхъ, счастливыми въ совершеніяхъ, страшными во браняхъ, преславными въ побъдахъ, пеутомимыми въ трудахъ и.съ цёлымъ несравненными свётомъ въ отважности. Британія возсіяла аки солнце; явилась благодать на горахъ-на брегахъбританскихъ; увѣнчалъ Богъ труды сего народа, и слава громкая пронеслась о пемъ до конецъ земли". Эту славу британцы добыли тяжелымъ трудоми и непоколебимымъ уважениемъ къ правамъ разума н въ святости закона. "Вольность и собственность, -- говоритъ овъ, --написанныя на лицё почти у всякаго британца, какъ природныя права, имфютъ закономъ предписанный предблъ, за который вредная наглость и своевольство прейти не могуть. Судіи не сміноть и не могуть въ законѣ беззаконствовать. Привести правосудіе въ такое совершенство, чтобы судителю закона и дёль совсёмь возможности не было къ злоупотребленію закона, есть такая премудрость правленія, которою кромѣ великобританскаго никакой еще другой изъ древнихъ, ни изъ нынѣшнихъ народовъ праведно похвалиться не можетъ". Напротивъ, Десницкій мало сочувствуеть Германіи и ея наукѣ и смѣется надъ схоластической метафизикой нѣмецкихъ юристовъ, которые—"могутъ выдумывать столько юриспруденцій, сколько имъ угодно. Изъ всѣхъ писателей, которыхъ я имѣлъ случай читать, усматривается, что нынѣ вездѣ почти нравоучительная философія не совсѣмъ къ дѣлу ведетъ. Юриспруденція же натуральная преподается или совсѣмъ старинная, обыкновенно нынѣ называемая казуистическою, или другая, не лучше прежней, сочиняется вновь, и вся почти выбранная изъ римскихъ правъ". Указавъ образчикъ такой схоластической казуистики, Десницкій продолжаетъ: "въ такомъ лабиринтѣ они ищутъ общаго всѣмъ натуральнымъ правамъ начала. Суть и другія principia juris naturae, которыя изысканы больше для меридіана нѣмецкаго, нежели къ дѣлу въ судахъ. Сей родъ ученыхъ тщеславнѣйшій въ своихъ изобрѣтеніяхъ" 1).

Словомъ, въ результатѣ научныхъ вліяній западной школы оказывалось вовсе не "рабское подчиненіе", а такое же усвоеніе знанія, какое совершается всякимъ новичкомъ и въ собственной школѣ. По необходимости, первымъ пріемамъ учились на чужомъ языкѣ, но тотчасъ уже является забота создать научное изложеніе на русскомъ языкѣ. На первый разъ это изложеніе было угловато, нескладно, но это было неизбѣжнымъ слѣдствіемъ того, что старина ничѣмъ, или почти ничѣмъ, не облегчила трудности передачи неизвѣстныхъ ранѣе научныхъ понятій и терминовъ; съ теченіемъ времени эта нескладность сглаживается, по мѣрѣ того, какъ научная техника становится дѣломъ болѣе знакомымъ, и языкъ науки все болѣе сливается съ живою рѣчью общества. Это образованіе научной терминологіи идетъ параллельно съ развитіемъ новаго литературнаго языка, которое



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По всей въроятности Десинций былъ тотъ нензвъстный "англоманъ", который доставиль въ Вольное росс. Собраніе при московскомъ университеть переводъ александрійскими бѣлыми стихами монолога Гамлета: "Быть или не быть?" напечатанный въ "Опыть Трудовъ" Вольнаго Собранія (1774 — 83). Переводчикъ жаловался въ письмъ, что русские стихотворцы слешкомъ робки въ употреблении метафоръ, и указываеть на образецъ въ Шекспири и другихъ англійскихъ поэтахъ. Самый переводъ замѣчателенъ для своего времени простотой и вѣрностью подлиннику. "Англомавъ" ръзко и върно осуждаетъ французские переводы, напр., переводы Вольтера, и думаеть, что "говорить на французскомъ языкѣ такъ, какъ Шексперь говориль на англійскомъ, почти невозможно, а на русскомъ можно ему, по крайней мёрь подражать, и когда не силу и не красу его, то духъ его сохранить". На письмо "Англомана" отвёчаль профессорь Барсовь ссылками на древнихъ риторовь и слёдовавшаго имъ Ломоносова, которые остерегали противъ "безмърности" метафоръ, и съ своей стороны, по примиру Ломоносова, совитуетъ искать силы слога въ церковномъ языкъ; этотъ источникъ, многимъ неизвъстный или презираемый, однако много изобильние "предъ новийшими, часто не весьма чистыми потоками". См. Віограф. Словарь моск. профессоровь, М. 1855, І. стр. 56, 297 и слёд.; Сухомлинова, Исторія Росс. Академін, т. V (Сборнивъ Р. отд. Авад., т. ХХП), 1881, стр. 5-7.

вообще представляеть чрезвычайно интересное явленіе роста языка съ обогащениемъ понятий, и естественная последовательность этого роста даетъ наглядное доказательство жизненности самого историчесваго факта, который его вызвалъ. Какъ сильно было именно стремленіе усвоить чужую науку русской жизни и заставить говорить ее на русскомъ языкъ, можно видъть во множествъ случаевъ, когда ученые и писатели прошлаго въка говорили о своемъ трудъ въ "насажлении науки" въ России. Мы постоянно встръчаемся здъсь съ выражевіемъ желанія, чтобы трудъ ихъ послужилъ на польку русскому просвъщению, на славу и честь россійскаго народа, чтобы россійскій народъ сравнялся въ просвъщеніи съ другими "славными націями", чтобы россійская земля рождала собственныхъ Платоновъ и Невтоновъ,---какъ въ то же время поэтическая литература хлопотала о томъ, чтобы поскорве завести своихъ Малербовъ и Буало, своихъ Корнелей и Расиновъ. Обыкновенно сменотся надъ этими хлопотами и считають ихъ явнымъ доказательствомъ рабства мысли; но если сопоставить ихъ съ упомянутыми сейчасъ заботами объ усвоении обществу самостоятельной науки, не трудно видёть, что въ основъ лежало не подчиненіе, а именно стремленіе къ независимости, жезавіе противопоставить чужой славѣ и авторитету свои, жить соб. ственными, а не чужими силами. Въ литературѣ это желаніе выражалось очень простодушно, и она поторопилась наскоро испечь своихъ Малербовъ и Расиновъ, надъ которыми послѣ столько смѣялась; но не забудемъ, въ какомъ состояния образования и при какихъ литературных антецедентахъ все это дёлалось: новая литература находилась буквально въ младенческомъ состояніи; ся діятелей можно было сосчитать по пальцамъ; она еще ломала языкъ, чтобы съумъть сказать новыя возникавшія понятія.--немудрено, что ея стремленія переходили въ желаніе сравняться съ данными образцами и авторитетами. Не забудемъ, что французскій псевдо-классицизмъ господствоваль и надъ такой старой и сильной литературой, какъ германская, въ которой едва начиналась тогда деятельность Лессинга. Чтобы увъриться въ настоящихъ стремленіяхъ литературы, надо обратяться въ тъмъ писателямъ, которые по своему труду и дарованіямъ и должны считаться настоящими ея представителями. Таковъ былъ Ломоносовъ. Онъ стоитъ такъ высоко, что на него не посягаютъ уворизны ХУШ-му столётію; его труда не осмёливаются отвергать ни явный обскурантизмъ, ни----нъсколько беззаботное вообще на счетъ исторіи, народничество. Но таковъ же быль, и раньше Ломоносова, Татищевъ, самый коренной русскій человѣкъ, хотя великій почитатель "Банля" (Bayle) и Пуффендорфія. Таковы были, послё, молодые ученые путешественники по Россін, какъ Лепехинъ, питомецъ нёмецкой школы, немного раціоналисть и скептикь, и однако самый непосредственный русскій патріоть. Таковь быль англомань Десницкій, котораго, однако, новые историки науки признали "отцомъ природной русской юриспруденція" <sup>1</sup>). Таковъ быль Болтинь, который, начитавшись французскихъ философовъ, былъ однако строгимъ хранителемъ національныхъ преданій, чуть не народникомъ среди XVIII вѣка...

Мы касаемся здёсь исторіи русской старой науки лишь съ той стороны, гдё она трудилась надъ изученіемъ русской страны и народовъ. Наперекоръ расточаемымъ нынѣ фразамъ о разрывѣ съ народностью, самый простой обзоръ фактовъ убъждаетъ, что съ первыхъ своихъ шаговъ наша наука высшей практической цёлью ставила именно изучение России, ся природной области, ся прошлаго и ея народной жизни. Нътъ смысла говорить о разрывъ тамъ, гдъ собиралось первое точное знаніе о географіи своей страны, о свойствахъ ен природы, ен удобствахъ и неудобствахъ для человѣческой жизни; гдѣ впервые начиналось критическое изслѣдованіе народнаго прошлаго, собирались его памятники и письменные остатки; гдъ изучался русскій народъ въ разныхъ краяхъ его громадной территоріи, описывались его нравы, составлялось первое сознательное понятіе объ его праюмъ; гдъ являлась первая шировая мысль объ изучени различныхъ формъ его языка; впервые заносимы были въ книгу произведения его поэзи и т. д. Было бы любонытной темой сравнить въ этомъ отношения понятія русскихъ людей ХУП и ХУШ столѣтій. Русскій человѣкъ ХVІІ вѣка зналъ обыкновенно только свою тѣсную ближайшую обстановку и не помышляль о такомь знаніи своего отечества, въ какому стремилось ХУШ столётіе; онъ былъ грубый эмпирикъ, который безъ помощи иноземца не умѣлъ одѣнить богатствъ своей собственной страны, нуждался въ чужеземномъ руководствъ для всякаго нёсколько сложнаго промысла, для торговли и даже для военнаго дъла; не зналъ въ сущности своей исторіи, потому что о старинѣ получалъ только смутныя понятія изъ древней льтописи, уже на половину невразумительной, или изъ исторіографическихъ опытовъ въ родѣ "Синопсиса", изъ исторіи ближайшей зналъ факты. не освъщенные вритикой; народное чувство было въ немъ сильно, но часто это быль только фанатическій темный инстинкть, которому въ чужомъ народѣ видѣлись "поганые" (хотя бы и христіанскіе католики или протестанты), которому казалась богопротивнымъ волшебствомъ наука, и который отталкивалъ въ ней средства своего умствен-

<sup>&#</sup>x27;) См. Біогр. Словарь моск. проф. I, 297.

наго и матеріальнаго успѣха. Восемнадцатый вѣкъ питалъ много своихъ грубыхъ заблужденій, но по крайней мѣрѣ онъ сталъ на вѣрный путь научнаго знанія, которое одно могло вывести его изъ патріархальнаго мрака въ сознательную общественную и народную жизнь.

Въ исторію литературы обывновенно не входить изложеніе исторіи науки и распространения образовательныхъ свёдёний. У насъ есть по этому предмету только отдёльныя (и даже немалочисленныя) работы, не сведенныя однаво къ общей исторической мысли. Между тёмъ для точнаго пониманія хода нашей литературы, какъ "отраженія общества и народа", именно важно было бы сопоставлять ее съ исторіей образованія и научныхъ познаній. Въ перевороть понятій, отличающемъ XVIII вѣкъ, важную роль играло именно это распространение знаний черезъ новыя школы и учебныя книги, черезъ нносгранныя пособія и собственныя работы. Когда новая поэзія заговорняа о величіи "дёлъ Петровыхъ", когда новая литература поднимала вопросъ о россійскомъ народѣ и его просвѣщеніи, объ исправленіи правовъ и т. д., всему этому предшествовала школьная наука, политическія свёдёнія, о сообщеніи которыхъ народу впервые заботился Петръ Великій, и всякіе книжные и практическіе иноземные образцы. Если представить себѣ всю массу внесеннаго этими путями знанія, часто абсолютно необходимаго для практическихъ нуждъ государства и народа, это . одно могло бы внушить болёе правдивое отношение къ нашимъ предкамъ прошлаго столътия, положившимъ иного добросовъстнаго и самоотверженнаго труда для блага отечества; оказалось бы при этомъ и другое,-что воспринятое знаніе не было однимъ подражаніемъ и, напротивъ, усвоивалось органически, возбуждая самостоятельную и плодотворную дёятельность...

Итакъ, при Петрѣ Великомъ положено было начало изученіямъ географическимъ. Упомянутая задача, данная отъ самого Петра его нервымъ "навигаторамъ"—отыскать, сошлась ли Азія съ Америкой, —весьма характерно указывала, что Россія въ эту сторону не знала конца своихъ владѣній... Первые учебники географіи, какъ, напр., "Географія или краткое земного круга описаніе", напечатанная повелѣніемъ царскаго величества въ 1710 году, свидѣтельствуютъ о тѣхъ крайнихъ затрудненіяхъ, какія встрѣчала передача на русскомъ языкѣ географической терминологіи: не было словъ для обозначенія техническихъ названій, и они очень часто оставлялись просто безъ перевода<sup>1</sup>). Съ новыми работами по этому предмету

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. примёры въ книге Пекарскаго и также въ сочинени Л. Весина: "Исторический обзоръ учебниковъ общей и русской географіи, изданныхъ со времени Петра Великаго по 1876 годъ (1710—1876)", Спб. 1877. Эта общирная книга, стоив-

языкъ видимо привыкаетъ къ нему, и въ географической терминологіи мало-по-малу убавилось число иностранныхъ словъ и передача понятій нёсколькихъ облегчилась. Въ числё учебниковъ географія, изданныхъ по повелѣніямъ Петра, быда между прочимъ книга Бернарда Варенія, знаменитаго ученаго ХУП вѣка, котораго Гумбольдть въ своемъ "Космосъ" называетъ великимъ географомъ. Съ этихъ поръ новая наука впервые правильно вошла въ русскую школу, и вообще въ умственный запась русскаго народа. Съ основаниемъ Академін наукъ развитіє географическихъ знаній получаеть и твердую научную опору: географія обставляется тёми науками, изъ которыхъ она почерпаетъ свои теоретическія основанія, какъ астрономія, физика, математика и разныя отрасли "натуральной исторіи". Мы упоминали о первыхъ научно составленныхъ атласахъ, изданныхъ въ первой половинѣ прошлаго столѣтія Киридовымъ и Академіей наукъ. Въ Россіи впервые начинаются астрономическія наблюденія и определенія местностей, безъ которыхъ немыслима точная географія (труды астронома Делиля, добзжавшаго до Беревова, и др.); впервые начинаются наблюденія физическія и собидаются данныя для опредёленія влимата, почвы и т. д.; наблюденія естественно-научныя, измѣренія геодезическія, собираніе экономическихъ свѣдѣній, сдовомъ, вся та масса матеріала, какая требуется для точнаго географическаго описанія страны. Ко второй половинѣ столѣтія изложенія географіи, и особенно русской, получають правильный систематическій видь; онв являются какъ отдвльныя изследованія, научныя путешествія, общіе курсы предмета, м'єстныя описанія, наконецъ, географические словари. Нъмецкие ученые работають параллельно и рядомъ съ руссвими. Такъ, однимъ изъ наиболфе заслуженныхъ географовъ былъ ученый полигисторъ, какихъ такъ много производили тѣ времена, — Антонъ-Фридрихъ Бюшингъ (1724 — 1793). Родомъ нѣмецъ, онъ учился въ университетѣ въ Галле; въ 1748, въ качествѣ домашняго учителя въ домѣ датскаго посланника Линара, онъ прибылъ съ нимъ въ Россію и, по возвращении въ Германію въ 1750, началъ рядъ ученыхъ работъ, изъ которыхъ главною было "Землеописание". Въ 1754 г., Бюшингъ получилъ профессуру философіи въ Геттингенъ, но, навлекши себъ враговъ своимъ свободнымъ протестантизмомъ, оставилъ въ 1759 профессуру и во второй разъ прівхаль въ Петербургъ, гдъ сделался пасторомъ при лютеранской церкви св. Павла. Въ Россіи онъ прожилъ до 1765, и за-



шая составителю не малаго труда, къ сожалёнію буквально ограничивается обзоромъ учебниковъ. Нёсколько расширивъ свою задачу, напр. сдёлавши хотя краткій обзоръ географической литературы вообще, путешествій и экспедицій, авторъ далъ бы важный трудъ для исторіи русскаго образованія.

темъ по приглашению Фридриха II занялъ мъсто совътника консистодія и директора гимназіи въ Берлинѣ. Кромѣ "Землеописанія" 1). гат имъла мъсто и Россія, Бюшингъ оказалъ великую услугу изученіямъ Россіи знаменитымъ "Магазиномъ" (Magazin fur Historie und Geographie. 25 томовъ. Гамбургъ. 1765-93). который донынъ остается богатымъ, неисчерпаннымъ источникомъ важныхъ свёлёній о Россін. Въ самой Россін географическія работы все больше разшираются. Таковы были труды Татищева, о которыхъ упомянемъ далёе, историво-географическія и натуралистическія экспедиціи академиковъ. Въ 1759, Академія наукъ, предполагая составить новый атласъ Россіи, возънивла мысль собрать подробныя свёдёнія о всей имперіи черезъ правительствующій сенать (воторому въ тв времена она была подчинена въ высшей инстанціи). Когда послёдовало согласіе сената, въ Академіи составлены были вопросы, на которые должны были отвѣчать провинціальныя ванцелярін. Въ январѣ 1760, сенать разослалъ въ провинціи указъ съ академической программой, въ тридцати вопросахъ. Въ течение семи лёть собрадось вначительное количество отвётовъ, хотя не всё и не одинаковаго достоинства, и Академія постановила издать изъ нихъ точную выборку. Такъ составились "Топографическія извёстія, служащія для полнаго географическаго описанія Росс. Имперіи", изданныя подъ редакціей Лудвига Бакмейстера (4 ч. Спб. 1771-1774). Любопытно, что въ то же время подобную мысль возъемёль Шляхетный кадетскій корпусь. Для собранія свёдёній онъ употребиль то же средство: воспользовавшись академической программой, онъ расширилъ се для своей цёли нёкоторыми новыми вопросами, и въ декабръ 1760 она также была разослана сенатомъ. Понятно, что отвёты были отчасти тождественние, но иногда болёе подробные; Шляхетный корпусъ подёлился ими съ Академіей и Бакмейстерь воспользовался ими для своего изданія <sup>2</sup>). Къ концу столѣтія являются уже хорошо составленные учебники, напр., книга московскаго профессора Харитона Чеботарева (1776); "Обозрѣніе Россійскія Имперія въ нынѣшнемъ ея новоустроенномъ состояния", флота вапитана Сергвя Плещеева (четыре изданія, 1786-1793), и др. Любопытно "Новъйшее повъствовательное землеописание всёхъ четырехъ частей свёта... Россійская имперія описана статистически, какъ никогда еще не бывало" (5 ч., Спб. 1795), которое было "сочинено и почерпнуто изъ върнъйшихъ источниковъ...

7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О различныхъ русскихъ переводахъ изъ него см. у Весина, стр. 28-89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) В'яроятно, исполненіемъ этого плана (впрочемъ недоконченнымъ) была "Полетическая географія, сочиненная въ Сухопутномъ Шляхетскомъ кадетскомъ корпусѣ для употребленія учащагося въ ономъ корпусѣ шляхетства", 1758 — 72, о которой см. въ княгѣ Весина, стр. 25—28.

ECT. STHOPP.

учеными россіянами". Правда, върнъйшіе источники повели авторовъ и къ большимъ нелёпостямъ, напр., въ разсказахъ о славянской древности, но въ книгъ собрано было и много полезныхъ свъденій <sup>1</sup>).

Появляются, наконецъ, географические словари. Первый трудъ этого рода составленъ былъ (до буквы К) еще въ первой половинъ столётія Татищевымъ, -- но одно время затерялся и изданъ быль уже только въ 1793. Академикъ Миллеръ издалъ "Географическій лексиконъ Россійскаго государства", составленный любителемъ, воеводой города Верен, Өедоромъ Полунинымъ и значительно дополненный самимъ Миллеромъ (М. 1773). Затёмъ географическій словарь Россін явился въ многотомномъ трудъ Льва Максимовича, послѣ еще болѣе размноженномъ въ изданіи Деанасія Шекатова. Это были уже цѣлыя обширныя предпріятія, богатыя историческими и географическими данными о разныхъ враяхъ и мъстностяхъ Россін<sup>3</sup>). Словарь Щекатова, составленный весьма трудолюбиво по оффиціальнымъ даннымь и по внижнымъ свъдъніямъ, въ свое время и посль служилъ нашимъ историкамъ обильнымъ источникомъ справокъ по исторической географіи и вообще оставался у насъ незамъненнымъ до "Географическаго Словаря" г. Семенова и его сотрудниковъ, изданнаго Географическимъ Обществомъ.

Но замёчательнёйшимъ фактомъ въ развитіи географическаго изученія Россіи былъ длинный рядъ ученыхъ путешествій, начинающихся со временъ Петра и по его иниціативѣ. По основаніи Академіи наукъ, когда ся внутренніе порядки нѣсколько опредѣлидись и явился достаточный запасъ русскихъ ученыхъ силъ въ ся ученикахъ, ученыя экспедиціи стали однимъ изъ основныхъ предметовъ ся заботъ. Эти путешествія были дѣломъ до тѣхъ поръ небывалымъ: впервые изъ правительственнаго центра направлены были

<sup>2</sup>) "Новый в полный географическій словарь Россійскаго государства, собранный Львомъ Максимовичемъ", 6 ч. М. 1785—1789. Новая обработка этого труда, въ семи томахъ, явилась въ 1801—1808 году. Первая часть озаглавлена такъ: "Географическій словарь Россійскаго государства, сочиненный въ настоящемъ онаго видъ". М. 1801, 4°, — безъ имени составителей на заглавномъ листѣ, но посвященіе императору Александру подписали: всеподдавнъйміе надворный совѣтникъ Максамовичъ и коллежскій регистраторъ Щекатовъ. Вторая часть имѣеть очень длинное заглавіе: "Словарь Географическій Россійскаго государства, описывающій азбучнымъ порядкомъ географически, топографически, идрографически, физически, исторически, политическя, хронологически, генеалогически и геральдически всъ губернія, города и ихъ уѣзды, крѣпостя, форпости, редути" в пр. "Собранный А. Щ." М. 1804. Съ третьяго тома и до конца ставится имя одного Аеанасія Щекатова.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этихъ учебникахъ, подробности у Весина, стр. 49, 53, 79 и слёд., 413-414. Объ "ученыхъ россіянахъ" у Неустроева, "Историч. розысканіе о русскихъ повременныхъ изданіяхъ и сборникахъ за 1703-1802". Спб. 1875, стр. 534.

въ развые и между прочимъ отдаленнѣйшіе края государства ученые люди, которымъ поручалось собирать всевозможныя свёдёнія о странѣ и народѣ, о природѣ и нравахъ, объ историческомъ пропломъ и современномъ характерѣ и трудахъ населенія, его достаткахъ и недостаткахъ и т. д. Это были люди, не облеченные властью. но люди знающіе и просвёщенные, цёль которыхъ была научное изследование, предназначенное для пользы правительства и общества. Находясь тогда подъ высшимъ въдъніемъ сената, Академія въ этихъ дълахъ обывновенно получала отъ него внимательное содъйствіе: аутешественники получали достаточныя денежныя средства, подготовленныхъ сотрудниковъ изъ студентовъ академическаго университета и другихъ необходимыхъ помощниковъ, снабжаемы были сенатскими указами и т. д.; но имъ все-таки приходилось бороться съ большими затрудненіями. Не говоря о трудностяхъ самаго пути въ далекихъ, мало населенныхъ враяхъ, по дикимъ мъстностямъ, путешественникамъ приходилось иногда встрёчаться съ весьма недружелюбными мёстными властями (напр., сибирскими воеводами), защищать отъ нихъ свое дёло, испытывать неудобства отъ канцелярсвихъ проволочевъ, когда притомъ донесеніе въ Академію или въ сенать шло туда и обратно по нёскольку мёсяцевъ, подвергаться придиркамъ и доносамъ, даже "слову и дѣлу". Не легко было и собираніе научныхъ свёдёній, когда на мёсть приходилось имёть дёло съ людьми невѣжественными или просто полудивими. Не легко было (какъ и по настоящую минуту) собирание этнографическихъ свъдъния: если въ академикъ подозръвали чиновника, это заставляло относиться въ вему опасливо и подозрительно.

Было бы слишкомъ длинно разсказывать исторію этихъ многочисленныхъ странствій, въ которыхъ съ самаго начала рядомъ выступали и нѣмецкія, и русскія научныя силы. Мы ограничимся общимъ указаніемъ и остановимся ближе на нѣсколькихъ эпизодахъ русскихъ путешествій, которые могутъ характеризовать отношепіе нашей науки прошлаго вѣка къ народному вопросу. Послѣ путешествій Мессершмидта, предприняты были изслѣдованія сѣверовосточнаго края Азіи и Камчатки экспедиціями Беринга, Стеллера и Крашенинникова; далѣе большая сѣверная экспедиція для топографической съемки всего сѣвернаго берега Сибири; далѣе сибирская экспедиція Миллера и Гмелина-старшаго, къ которой относятся также труды академика Фишера; наконецъ, замѣчательныя экспедиціи шестидесятыхъ и семидесятыхъ годовъ прошлаго столѣтія, гдѣ работали знаменитый Палласъ, Георги, Фалькъ, Гильденштедтъ, Гмелинъ-младшій, затѣмъ русскіе ученые, какъ Лецехинъ, Озерец-

7\*

Digitized by Google

ковскій, Иноходцовъ, студенты Соколовъ, Зуевъ, Кошкаревъ, далѣе Севергинъ и др.

Какихъ трудовъ и опасностей стоили иногда эти путешествія. объ этомъ могуть дать понятіе нёсколькихъ примёровъ. Нечего говорить о томъ, какъ тяжки были полярныя экспедиція или стравствованія въ Камчатку и по (неизвёстному еще) Охотскому морю, въ сибирскихъ пустыняхъ, восточно-русскихъ степяхъ. Многіе изъ изслёдователей заплатили за свое дёло жизнью. Берингъ, сдёлавши свое открытіе, что Азія не сошлась съ Америкой, потерпѣлъ кораблекрушеніе и умерь оть лишеній на необитаемомъ островѣ Охотскаго моря, куда спасся со своими спутниками. Стеллеръ, который былъ въ числъ спутниковъ Беринга и во время путешествія долженъ былъ выносить всякія притёсненія оть враждебнаго ему капитана, провель жестокую зиму на томъ же островѣ послѣ кораблеврушенія, не переставая дёлать ученыя наблюденія; потомъ, въ Сибири подверіся кляузному доносу, вслёдствіе котораго уже на возвратномъ пути въ Россию быль арестовань въ Соликанскъ для отправки подъ конвоемъ обратно въ Иркутскъ для допроса; на пути догнало его оправдание, и предпринявъ снова обратную дорогу въ Петербургъ, онъ умеръ въ Тюмени послѣ девяти-лѣтняго путешествія (1737-1746). Гмелинъиладшій, возвращаясь изъ своего путешествія по юго-восточной Россін и Персін, былъ захваченъ татарами и умеръ въ плёну въ 1774. Исторія трудовъ астронома Ловица и его спутника и сотрудника Иноходцова была рядомъ подвиговъ самоотвержения на пользу науки. Странствуя въ степяхъ нижней Волги, ученые подвергались всевозможнымъ лишеніямъ. Въ теченіе нёсколькихъ лётъ,-разска. зываетъ біографъ Иноходцова, -- съ ранней весны и до поздней осени, Ловицъ и Иноходцовъ дълались обитателями песчаныхъ степей, поселялись въ палатвахъ, окружали себя научными снарядами и работали неутомимо, подвергаясь разнаго рода невзгодамъ и одолъвая всякія затрудненія. Самыя приготовленія въ ученымъ работамъ требовали многихъ усилій. Нигдѣ въ окрестностяхъ нельзя было найти мастера для устройства и починки инструментовъ, и Ловицъ долженъ былъ самъ обратиться въ рабочаго и дёлать все собственными руками. Трудно исчислить всё бёды, большія и малыя, которыя насылались на нашихъ путешественниковъ и силою негостепріимной природы и враждебною волею людей. Палящій зной степей, доходившій въ среднив лёта до тридцати-пяти градусовъ въ тёни. и въ противоположность ему весеније и осеније холода дъйствовали разрушительно на здоровье, такъ что палатка астрономовъ частообращалась въ лазаретъ. Степные вътры заносили песками наблюдательные пункты, поражая и глаза, и легкія наблюдателей. Едва

только наладили они свои инструменты и горячо принялись за дёло, надъ степью разразился страшный ураганъ, снеслий палатку и разметавшій всё инструменты. Но еще горшая бёда угрожала въ будущемъ, и шла уже не отъ природы, а отъ людей, которыми впрочемъ владёла въ ту минуту стихійная сила. Все Поволжье было взволновано пугачевцами <sup>1</sup>). Извёстно, что Ловицъ былъ захваченъ и убитъ лугачевцами въ 1774 году. Иноходцовъ едва спасся отъ той же участи.

Переходя въ самымъ путешествіямъ, мы не будемъ останавливаться на подробностяхъ странствій и частныхъ научныхъ результатахъ; намъ важно указать ихъ общее значеніе и личное отношеніе ученыхъ въ своему дѣлу, отношеніе научное и нравственное<sup>3</sup>). Если гдѣ имѣютъ смыслъ слова: преданность наукѣ, служеніе пользѣ общества и народа, то они именно съ полнымъ правомъ могутъ быть употреблены о трудахъ нашихъ путешественниковъ прошлаго вѣка, русскихъ и не-русскихъ.

Таковъ былъ названный сейчасъ Георгъ-Вильгельмъ Стеллеръ (1709-1746), извёстный своими путешествіями въ Камчатвё въ связи съ экспедиціей Беринга. Молодой намецкій "гелертеръ", натуралясть и медивъ, Стеллеръ попалъ въ Петербургъ случайно, посланный сюда изъ-подъ Данцига съ больными руссвими солдатами; въ Петербургь, живой, веселый и ученый Стеллерь полюбился Өеофану Прокоповичу, черезъ котораго вступилъ въ отношения съ Академией наукъ. Въ 1737 г. онъ по "контракту" съ Академіей причисленъ быль въ камчатской экспедиціи и отправился въ путь. Гмелинъстаршій, съ воторымъ Стеллеръ познакомился уже въ Сибири, въ описании своего путешествия разсказываеть, какъ онъ былъ радъ назначению Стеллера. "Мы очень обрадовались, -- говорить онъ о себь и Миллеръ,-что этотъ даровитый человъкъ, послъ краткаго пребыванія у насъ, достаточно показаль, что онь быль въ силахъ совершить такое великое дёло и добровольно самъ предложилъ себи для выполненія его". Гмелинъ замѣчаетъ "отпровенно", что если бы онъ, Гиелинъ, взялся за это предпріятіе, т.-е. путешествіе въ Камчатку, то экспедиція обошлась бы ся величеству гораздо дороже, такъ какъ онъ не удовлетворился бы такими скромными средствами, какими удовольствовался Стеллеръ. По разсказамъ Гмелина и по оффиціальнымъ свёдёніямъ, характеръ Стеллера представляется въ очень оригинальныхъ и привлекательныхъ чертахъ человъка простого, трудолюбиваго, подвижнаго и беззавётно-преданнаго своему дёлу,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Исторія Росс. Академін, Ш, стр. 194—195.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія этихъ путешествій не собрана въ цёлое; но въ отдёльности многія вла нихъ пересказаны въ академическихъ исторіяхъ Пекарскаго и Сухомлинова.

притомъ человѣка съ недюжинными дарованіями ученаго. "Мы могли--продолжаеть опять Гиелинъ, сколько намъ было угодно представлять Стеллеру о всёхъ чрезвычайныхъ невзгодахъ, ожидавшихъ его въ этомъ путешествіи, -- это ему служило только большимъ побужденіемъ къ тому трудному предпріятію, къ которому совершонное имъ до сихъ поръ путешествіе (отъ Петербурга до Енисейска, гдѣ онъ встрётился съ Гмелиномъ) служило только какъ бы подготовкою. Онъ вовсе не былъ обремененъ платьемъ. Если вто принужденъ возить съ собою по Сибири хозяйство, то оно должно быть устроено въ такихъ малыхъ размёрахъ, въ какихъ только это возможно. У Стеллера былъ одниъ сосудъ для интья и инва, и меда, и водки. Вина ему вовсе не требовалось. Онъ имълъ одну посудину, изъ которой влъ и въ которой готовили всѣ его кушанья; причемъ онъ не употреблялъ никакого цовара. Онъ стряцалъ все самъ, и это опять съ такими малыми затвями, что супъ, зелень и говядина клались разомъ въ одинъ и тотъ же горшокъ и такимъ образомъ варились. Въ рабочей комнатъ Стеллеръ легко могъ переносить чадъ отъ стряпни. Ни парика, ни пудры онъ не употреблялъ, и всякій сапогъ, и башмавъ были ему въ пору. При этомъ его нисколько не огорчали лишенія въ жизни; всегда опъ былъ въ хорошемъ расположеніи духа, и чёмъ болёе было вокругъ него кутерьмы, темъ веселёе становился онъ. У него не было печалей, кромѣ одной, но отъ нея онъ. хотёль отдёлаться, и, слёдовательно, она служила ему болёе побужденіемъ предпринимать все, чтобы только забыть ее. Вибсть съ тёмъ ны принётили, что, не смотря на всю безпорядочность, высказываемую имъ въ его образѣ жизни, онъ, однако, при производствѣ наблюденій былъ чрезвычайно точенъ и неутомимъ во всѣхъ своихъ предпріятіяхъ, такъ что въ этомъ отношеніи у насъ не было ни малъйшаго безпокойства. Ему было ни почемъ проголодать пълый день безъ вды и питья, когда онъ могъ совершить что-нибудь на пользу пауки 1)".

Встрѣтившись въ Сибири съ сотрудникомъ Беринга, капитаномъ Шпангебергомъ, которому велѣно было отправитьси къ берегамъ Япсніи, Стеллеръ очень желалъ участвовать въ этомъ путешествіи и, объясняя въ просьбѣ къ сенату свои ученые планы, о самомъ себѣ выражался: "я, какъ силою, здравіемъ, а паче несказаннымъ желаніемъ ко всякимъ трудностямъ и трудамъ какъ содою слекомъ, и притомъ намѣренъ я въ тѣхъ новоизобрѣтенныхъ мѣстахъ побывать, понеже безъ того едва быть можетъ чтобъ туда кто не былъ отправленъ". Изъ приведеннаго разсказа Гмелина видно, что это не

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) J. G. Gmelin's Reise durch Sibirien, Göttingen, 1751-52, III, crp. 175-183.

было у Стеллера фразой, а настоящей правдой. Присоединившись въ Берингу, Стеллеръ долженъ былъ вынести отъ этого морява не кало грубыхъ притёсненій, но не унываль, и когда наши мореплаватели потерићли кораблекрушенје и должны были зимовать на одномъ изъ необитаемыхъ Алеутскихъ острововъ (названномъ послѣ Беринговымъ), Стеллеръ, не смотря на холодъ, голодъ и всякія лишенія, не падаль духомъ; исполняль должности то лёкаря, то повары, таскалъ съ другими прибиваемый моремъ лёсъ для топлива и т. п.: въ то же время не повидалъ своихъ ученыхъ трудовъ и написаль здёсь знаменитое въ ученомъ мірѣ изслёдованіе de bestiis marinis. Выбравшись съ острова, онъ странствовалъ въ Камчаткѣ, гдъ нежду прочимъ производилъ изслёдованія о способахъ местнаго интанія (одною рыбою, корнемъ растенія сарана, безъ хлѣба) на саионъ себѣ. "Едва на Камчатку прибылъ, - говоритъ Стеллеръ, - не для скупости, но для любопытства, самовольно чрезъ четыре недёли опыть учиниль: держаль себя оть хлёбнаго корму, нанявь одного изъ тамошнихъ служивыхъ, чтобъ довольствовалъ меня тъмъ кормонъ, который они сами имъютъ, дабы я могъ знать, что у нихъ видѣлъ, и самъ бы тожъ при случаъ (какъ и нынѣ случилось) сказать могъ. И отъ употребления по тамошнему обывновению ворму никакой скуки себь не имълъ" и т. д. <sup>1</sup>).

О трудахъ Герарда-Фридриха или Өедора Ивановича Миллера (1705—1784) для русской исторіи, географіи и научно-популярной литературы намъ придется поминать неоднократно. Пріёхавши въ Россію 20-лѣтнимъ юношей, по вызову Коля, Миллеръ усердно принялся за трудъ и уже въ 1732 году издалъ первый томъ своего извѣстнаго сборника по русской исторіи "Sammlung russicher Geschichte", а въ 1733 началъ извѣстное сибврское путешествіе, продолжавшееся десять лѣтъ (1733—1743). Охоту къ сибирскому путешествію возбудилъ въ немъ капитанъ Берингъ, съ которымъ Миллеръ былъ хорошо знакомъ, и обстоятельства помогли осуществиться этому желанію. Путешествіе оказалось далеко не легкимъ, но "никогда потомъ не имѣлъ я,—говоритъ Миллеръ,—повода раскаяваться въ моей рѣшимости, даже и во время тяжкой моей болѣзни, которую выдержалъ въ Сибири. Скорѣе видѣлъ я въ томъ какъ бы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Труды Стеллера печатались послё его смерти въ академическихъ "Комментаріяхъ", въ "Neue nordische Beyträge" Палласа и отдёльными книгами; Beschreibung von dem Lande Kamtschatka... herausgegeben von J. B. S. (cherer). Frankf. und Leipz., 1774; Reise von Kamtschatka nach Amerika mit Bering. [Ein Pendant zu dessen Beschreibung von Kamtschatka. St.-Pet. 1793. Его біографія въ "Исторів Академін Н.", I, 587-616, тамъ же отзывы новѣйшихъ учевыхъ о достоннствѣ трудовъ Стеллера.

предопредбленіе, потожу что этимъ путешествіемъ впервые сдблался полезнымь российскому юсударству, и безъ этихъ странствий инв было бы трудно добыть пріобрётенныя мною знанія". Въ какомъ настроенія приступаль онь въ своему ученому дёлу, о томъ дають понятіе слова его въ русскомъ рукописномъ описаніи сибирскаго путешествія. Путь по рёкё Иртышу быль однимъ изъ пріятнёйшихъ во всемъ его странствін. "Въ то время, -- говорить онъ о себѣ и Гиелинѣ, --были мы өще въ первомъ жару, ибо неспокойствія, недостатки и опасности утрудить насъ еще не могли. Мы забхали въ такія страны, которыя отъ натуры своими преимуществами многія другія весьма превосходять, и для насъ почти все, что мы ни видели, новое было. Мы подливно зашли въ наполненный цеттами вертоградь, гдъ по большей части растуть незнаемыя травы;-въ звъринецъ, гдъ мы самыхъ рёдкихъ азіатскихъ звёрей въ великомъ множествё передъ собою видёли;----въ вабинетъ древнихъ языческихъ кладбищъ и тамо хранящихся разныхъ достопамятныхъ монументовъ. Словомъ-мы находились въ такой странь, гль прежде насъ еще никто не бывалъ, который бы о сихъ мъстахъ свъту извъстіе сообщить могъ. А сей поводъ въ произведению новыхъ испытаний и изобрътений въ наукахь служиль намъ неинако какъ съ крайнею пріятностью". Не обошлось, конечно, безъ такихъ вещей, которыя должны были очень охлаждать жаръ: кромѣ трудностей пути пришлось испытать разнын каверзы отъ сибирскихъ начальствъ, напр., въ особенности отъ сибирскаго губернатора Плещеева; но это не помѣшало Миллеру собрать изъ сибирскихъ архивовъ громадный историческій матеріалъ. Этоть матеріаль послужиль основаніемь для первой сибирской исторія, начатой Миллеронъ и продолженный академикомъ Фишеромъ, и впослёдствін служиль для изданій самого Миллера и другихь ученыхъ: изъ этого матеріала черпали князь Щербатовъ въ своей "Исторін", Новиковъ въ своей "Древней Вивліосикъ", позднѣе издатели Румянцовскаго "Собранія Государственныхъ Грамоть и Логоворовъ"; этотъ матеріалъ не былъ истощенъ даже нынѣшней Археографической комписсіей. Мы скажемъ дальше объ историческихъ понятіяхъ Миллера и упомянемъ здѣсь еще только объ его историкогеографическихъ изслёдованіяхъ во внутрепней Россіи, примыкающихъ въ категоріи мъстныхъ изысканій <sup>1</sup>).

Однимъ изъ знаменитъйшихъ именъ въ этой области изслъдованій было имя Іоганна-Георга Гмелина старшаго (1709—1755). Сынъ нъмецкаго аптекаря, хорошаго натуралиста, Гмелинъ очень молодымъ кончилъ курсъ въ тюбингенскомъ университетъ, защитилъ тамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пекарскій, Ист. Акад. Н., 1, стр. 418-424.

леб медицинскія лиссертаціи и 18-ти лёть пріёхаль, по совёту одного изъ первыхъ академиковъ, Бильфингера, въ Петербургъ, гдъ для него тотчасън ашлось ученое дёло при Академін. Въ 1731, онъ сделанъ былъ профессоромъ химін и натуральной исторіи, а въ 1733 назначенъ въ сибирскую экспедицію, продолжавшуюся десять лёть и гдё товарищемъ его быль Миллерь. Это путешествіе составило ученую славу Гиелина: результатоиъ его было донынѣ высоко дёнимое спеціалистами сочиненіе о сибирской флорё и описаніе самаго путешествія. По окончанія путешествія Гиелинъ недолго оставался въ Россіи и вернулся на родину въ Тюбингенъ, гдѣ ему была предложена профессура. "Путешествіе" Гиелина, которымъ въ сожалёнію мало пользовались русскіе изслёдователи, замёчательно по богатству свёдёній о мёстномъ бытё, по внимательности и точности разнообразныхъ паблюденій, любопытныхъ тёмъ болёв, что онё дёлались въ такое время, когда еще не изгладились воспоминанія о первоиъ завоевании Сибири и заивтна была враждебность между русскими и туземдами. Свое сочинение Гмединъ предпочелъ напечатать за границей, и по мибнію нов'я шаго историка Академіи наукъ прекрасно сдёлаль, потому что тогдашняя мелочная придирчивость, съ какой смотрёли въ Россіи на все печатное, не позволила бы ему сохранить своего труда неприкосновеннымъ. По выходъ въ свъть, книга Гиедина не преминуда вызвать въ Россіи строгія осужденія, и въ Академіи былъ поднять вопросъ о разсмотрения этого сочиненія, чтобы розыскать, "что въ немъ излишняго, непристойнаго и сумнительнаго находится" 1).

Очень извёстны также труды Самуила-Георга Гиелина-иладшаго (1744—1774). Это быль племянникь Іоганна-Георга, такъ же рано начавшій свою ученую карьеру: въ 1763 онъ получиль докторство въ Тюбингенв, въ 1767 приглашенъ въ Петербургскую Академію, а въ слѣдующемъ году, одновременно съ Палласомъ, Лепехинымъ, Фалькомъ и другими, началъ свое путешествіе по юго-востоку Россіи, закончившееся смертью въ плѣну. Онъ странствовалъ по Дону, Волгѣ, по южному и западному берегу Каспійскаго моря<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Flora Sibirica, 4 r., St.-Pet. 1747-1769; Reise durch Sibirien von dem Jahr 1733 bis 1743, 4 r., Göttingen, 1751-1752. Голландскій переводз 1752-1757; франаузскій 1767. Англійское извлечение въ сборникѣ, извѣстномъ намъ по нѣмецкому переводу: Sammlung der besten und neuesten Reisebeschreibungen in einem ausfahrlichen Auszuge etc. Aus dem Engländischen übersetzt, 19 r., Berlin, изд. Миліуса, въ 1760-1770-хъ годахъ. Здѣсъ т. V, 1767: Reisen durch Sibirien aus denen Heschreibungen Gmelins und Müllers, стр. 68-249. Біографія у Пекарскаго, Исторія Акад. Н., I, стр. 481-457.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Reine durch Russland zur Untersuchung der drey Natur-Reiche, 4 T., St.-Pet. 1770-1784. Извлеченіе въ томъ же Sammlung der besten und neuesten Reisebe-

Назовемъ далѣе академика Іоганна-Петра Фалька, родомъ шведа, принявшаго участіе въ большой экспедиціи 1768-го года и умершаго въ семидесятыхъ годахъ<sup>1</sup>); трудолюбиваго Іоганна-Готтфрида Георги<sup>2</sup>); А. І. Гильденштедта, который принялъ участіе въ той же экспедиціи 1768, провхалъ центральную и юго-восточную Россію и много странствовалъ по Кавказу<sup>3</sup>); наконецъ, названнаго ранѣе Іоганна-Эбергарда Фишера (1697—1771), путешествовавшаго въ Сибири въ 1739—1747.

Но<sub>м</sub> быть можеть, величайшая заслуга въ этихъ путешествіяхъ и описаніяхъ Россіи принадлежитъ знаменитому Палласу (1741— 1811). Петръ-Симонъ Палласъ, сынъ берлинскаго медика, очень рано заявилъ свои научныя силы; юношей 19-ти лѣтъ онъ защищалъ въ лейденскомъ университетъ свою диссертацію по зоологіи, которая

schreibungen, Миліуса, т. XII, 1774 и т. XVIII, 177<sup>3</sup>, н также въ Sammlung russischer Reisen, oder Geschichten der neuesten Entdeckungen im russischen und persischen Reiche, etc. Aus den kostbaren und seltenen Werken Pallas, Gmelin, Georgi Lepechin, Falk etc. ausgezogen. 6 томовъ, Bern, 2-te Ausgabe, 1795. Руссий переводъ: Путетествие по России для изслёдования трехъ царствъ естества, въ 1768— 1771—1771; 4 части, Спб. 1773—1785; 2-е изд. первой части, 1806.

<sup>1</sup>) Beyträge zur topographischen Kenntniss des russischen Reichs, 3 r., St.-Pet., 1785—1786: Reise in Russland. In einem ausführlichen Auszuge mit Anmerkungen von J. A. Martyni-Laguna. Berlin, 1794. Русскій переводъ: Записки путемествія Фалька, съ приложеніемъ двухъ атласовъ, въ "Полномъ собранін ученыхъ путемествій по Россін", изд. Акад. Н., 7 ч. Спб. 1818—1825.

<sup>5</sup>) Bemerkungen einer Reise im russischen Reich im Jahre 1772, St.-Pet. 1775; rome-in den Jahren 1773 und 1774, raws me, 1775; Beschreibung aller Nationen des Russischen Reichs, ihrer Lebensart, Religion... und übrigen Merkwürdigkeiten; 4 BHR., St.-Pet. 1776-1780; rome: Russland, Beschreibung H HDOV. 388 rowa, Leipzig, 1788; opannyackin nep. Ca6. 1776; Versuch einer Beschreibung der Residenzstadt St.-Petersburg und der Merkwürdigkeiten der Gegend. 2 rowa, Ca6 1780; 2-e HSJ. PHRA, 1793; opannyackin nep. Ca6. 1793; Geographisch-physikalische und naturhistorische Beschreibung des Russischen Reichs, 7 romost. Königsberg, 1797-1802. Pycckie nepesozh: Ohncahie schut st. Poccinckonts rocydapctste ofstrandmutts Hapogosts, nep. ct. Htm., 3 частн, Ca6. 1776-1777; 2-e HSJ., HCAP. H gon., 4 частн, Ca6. 1799; Onnecahie столичнаго города Санктистербурга, 3 частн, Ca6. 1794.

<sup>3</sup>) Betrachtungen über die natürlichen Produkten Russlands, zur Unterhaltung eines beständigen Uebergewichts im auswärtigen Handel. Frankf. und Leipz. 1778; Reisen durch Russland und im caucasischen Gebürge. Herausgegeben von Pallas. 2 roma, St.-Pet. 1787—1791; Reisen nach Georgien und Imerethi. Aus seinen Papieren gänzlich umgearbeitet und mit Aumerkungen begleitet von Jul. von Klaproth; Berlin, 1815: Beschreibung der Kaukasischen Länder. Aus zeinen Papieren umgearbeitet von Jul. Klaproth, Berlin, 1884. Русскій переводъ Германа: Географическое и статистическое описаніе Грузіи и Кавказа, изъ путемествія академика Гильденштедта чрезъ Россію и по кавказскимъ горамъ, 1770—1778, Спб. 1809. Въ свое время обстоятельныя свъдзина объ этихъ путемествіяхъ сообщансь Бакмейстеромъ вь его "Russische Bibliothek". произвела въ ученомъ мірѣ большое впечатлѣніе. Ученая дѣятельность его дала ему мѣсто между величайшими естествоиспытателями прошлаго вѣка; его изслѣдованія распространялись на самыя разнообразныя отрасли естествознанія, васаясь самыхъ глубокихъ теоретическихъ его основаній, и вмѣстѣ съ тѣмъ на предметы этнографіи и исторіи, гдѣ имъ затронуто было не мало важныхъ и новыхъ вопросовъ. Вызванный въ Россію въ 1768 году, Палласъ отправился тогда же въ сибирское путешествіе, гдѣ ученымъ предстояло тогда любопытное наблюденіе надъ прохожденіемъ Венеры черезъ дискъ солнца. Въ результатѣ этого и другихъ путешествій Палласа по Россіи и иныхъ изслѣдованій явился длинный рядъ трудовъ, доставившихъ его имени европейскую славу и послужившихъ богатымъ вкладомъ въ физическое, этнографическое и историческое изученіе Россіи <sup>1</sup>). Для нашихъ ученыхъ путешественликовъ того времени молодой Палласъ былъ уже авторитетнымъ руководителемъ.

Перечислевныя предпріятія и другія путешествія, совершонныя русскими учеными и къ которымъ мы теперь перейдемъ, имѣли великое значеніе и для науки вообще, и въ частности для интересовъ русскаго просвѣщенія и практической государственной пользы. "Путешествія,—говоритъ Риттеръ въ "Землевѣдѣніи Азіи", —путешествія, которыя, вслѣдствіе Мессершмидтова, петербургская Академія, не щадя издержекъ, устроивала, при вспомоществованіяхъ императрицъ Анвы, Елизаветы и Екатерины II, должно причислить въ самымъ

<sup>4</sup>) Не касаясь его спеціальныхъ сочиненій по естествознанію, какъ знаменитая "Flora rossica" 1784—1768), "Zoographia rosso-asiatica" (1811) и друг., навовенъ липь тв. котория представляютъ более общій интересъ:

Reise durch verschiedene Provinzen des russischen Reichs, 3 roma, St.-Pet., 1771-1776 (несколько изданій, немецкихъ и французскихъ 1788-1794; итальянскій переводъ 1816; извлеченія: въ Voyages en Sibérie, Berne, 1791, и въ упомяну-THEY COOPHERAYS-Sammlung der besten und neuesten Reisebeschreibungen, Maliyca, т. XII, 1774, н т. XIX, 1774, н въ Sammlung russischer Reisen, Bern, 1795); Sammlung historischer Nachrichten über die mongolischen Völkerschaften, 2 rowa, St.-Pet., 1776 -1781; 2-е изд. Франкфурть и Лейпцить, 1779; Betrachtungen über die Beschaffenheit der Gebürge und die Veräuderungen der Erdkugel, besonders in Beziehung auf das russische Reich. St.-Pet., 1777; 2-e usg. 1788; французский пер. 1777; Neue nordische Beiträge, 7 томовъ, St.-Pet. u Leipzig. 1781-1796; Tableau physique et topographique de la Tauride, 3t.-Pet. 1795, norous 1796, 1798; utm. nep. St.-Pet. 1796; Bemerkungen auf einer Reise in die südlichen Statthalterschaften des russischen Reichs in den Jahren 1793-1794, 2 roua, Leipzig, 1799-1801, 2-е вад. 1803; ийсколько изданій французскаго перевода 1799-1801, и англійскаго, 1802-1803. Русскіе переводи: Путешествіе по разнымъ провинціямъ Россійскаго государства, пер. съ ибм. Өедора Томанскаго и Василія Зуева, 5 томовъ, Спб. 1773 -1778; 2-е над. 1-го тома, 1809; Краткое физическое и топографическое описание Таврической области, пер. съ фр. Ивана Рижскаго, Спб. 1795.

блестящичъ и успёшнымъ предпріятіямъ для науки, просвъщенія и народнаго благополучія Россіи... Это общирное государство только посредствоиъ такихъ путешествій могло достигнуть до самопознанія и самосозванія своихъ частей, природныхъ силъ и ихъ біаготворнаго употребленія для своихъ подданныхъ 1)". Это значеніе ученыхъ экспедиціей ХУШ візва было тімъ болізе важно, что эвъ нихъ съ самаго начала принимали двательное участіе руссвія силы. Въ ряду ихъ упомянемъ прежде всего тёхъ Петровскихъ геодезистовъ, которые работали надъ сочиненіемъ цервыхъ русскихъ дандварть. Выше мы называли издателя перваго географическаго атласа Россіи. Кирилова. Это быль сенатский оберь-севретарь Ивань Кириловичь Кириловъ; о патріотической ревности его приводимъ слова. Миллера, который называеть его главнёйшимъ двигателемъ дёла о второй камчатской экспелиціи Беринга. "Кириловъ былъ великій цатріотъ и любитель географическихъ и статистическихъ свълвній. Онъ былъ знакомъ съ капитаномъ Берингомъ, который, вмъстъ съ двумя своими лейтенаптами, Шпангеберговъ и Чириковымъ, изъявилъ готовность предпринять второе путешествіс. Кириловъ составиль записку о выгодахъ, которыя могла изъ того извлечь Россія, и присоединилъ притомъ другія предположенія о расширеніи русской торговли до Бухарін и Индін, что потомъ подало поводъ въ возникновенію извъстной оренбургской экспедиціи, которою онъ самъ начальствовалъ и при которой онъ умеръ въ 1737 году" 2).

Назовемъ дальше Степана Крашенинникова (1712—1755), автора знаменитаго описанія Камчатки: въ 1733 онъ, будучи студентомъ Академіи, отправился въ извъстную сибирокую экспедицію, въ 1736 поѣхалъ въ Камчатку, куда не могли отправиться сами академики, и возвратился въ Петербургъ въ 1743<sup>а</sup>).

<sup>9</sup>) "Описаніе земли Камчатки", издано Миллеромъ съ его предисловіємъ и двума картами, 2 ч., Спб. 1755, 2-е изд. 1786, 3-е изд. въ "Полномъ собраніи ученыхъ путешествій по Россія", ч. І, Спб. 1818. Англійскій переводъ, Glocester, 1764; итмецкій (сдъланный съ англійскаго), Lemgo, 1766 (два изданія); французскій переводъ, Lyon, 1767, и другой, 1768; голландскій, Haerlem, 1770. Извлеченіе въ Sammlung der besten und neuesten Reisebeschreibungen, Миліуса, т. V, 1767, стр. 250 — 801. Отзыви тогдашияхъ иностранныхъ ученыхъ о Крашениненковъ см. у Пекарскаго. Исторія Акад. Н., І, 608, 611.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Землевѣдѣніе Азін", пер. Семенова, П., 844. Ср. Исторію Росс. Акад. П., 247; IV, стр. 4 в слѣд.; Щапова, Соц.-педагог. условія умств. развитія рус. народа, Спб. 1870, стр. 170 и слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О Кириловъ си. Пекарскаго, Жизнь Ричкова, стр. 5 и сл.; Исторія Акад. Н., I, 320; Устранова, Исторія Петра В., I, стр. LIX; Свенске, Матеріали для исторія составленія атласа росс. виперін, изданнаго Имп. Академією Наукъ въ 1745 году. Спб. 1866 (изъ IX тома "Записокъ Ак. Н."); Вестужева-Рюмина, Біографін и характеристики. Спб. 1882, стр. 38 и сл.

Въ 1768 году Академіей предпринять быль общирный плань ученыхь экспедицій во всё врая Россіи, для изслёдованій естественнонаучныхь, этнографическихь, археологическихь и т. д. Эти экспедиціи составляють одинь изъ лучшихь фактовь во всей исторіи Академіи наукь и вообще въ исторіи русскаго образованія. Экспедиціи направились на сёверь, востокь и югь Россіи, въ края вообще мало извёстные, а на востокё и югь едва только присоединенные къ Россіи; исполнителями были авторитетные ученые нёмецкіе и русскіе. Знаменитёйшимъ дёятелемъ этихъ экспедицій быль Палласъ, затёмъ Георги, Фалькъ, Гильденштедтъ, Ловицъ, затёмъ русскіе — Лепехинъ, Озерецковскій, Зуевъ, Иноходцовъ, Соколовъ.

Замѣчательнѣйшимъ изъ русскихъ путешественниковъ былъ Иванъ Ивановичъ Лепехинъ (1740—1802). Сынъ семеновскаго солдата, Лепехинъ учился въ академической гимназіи и университетѣ до 1762 г., затѣмъ посланъ былъ въ страсбургскій университеть, гдѣ пробылъ до 1767, занымаясь разными отраслями естествознанія и медициной; онъ получилъ тамъ степень доктора медицины и въ 1768, по возвращеніи въ Петербургъ, былъ выбранъ въ адъюнкты, а въ 1771—. въ академики. Въ то же время онъ началъ свои путешествія, изъ которыхъ одно продолжалось съ половины 1768 до половины 1772, а другое сдѣлано было въ 1773. Результатомъ были многотомныя "Дневныя Записки", которыя составили его главную ученую и литературную заслугу. На разнообразномъ ихъ содержаніи мы остановика далѣе <sup>1</sup>).

Другимъ замѣчательнымъ путешественникомъ былъ Ник. Як. Озерецковскій (1750—1827). Сынъ сельскаго священника, онъ учился въ тронцкой семинарія, въ 1767 былъ вызванъ въ академическій университетъ и уже въ слѣдующемъ году, въ качествѣ студента Ака-

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> Дневныя Записки путешествія по разнымъ проэмиціямъ россійскало государства, въ 1768—1771 годахъ, 3 ч. Спб. 1771—1780; 2-е изд. тамъ же, 1795—1814; 4-й томъ "Записокъ", заключающій путешествіе 1772, изданъ былъ уже послё смерти Јепехина, Спб. 1805— Нишапізаіто Lepechinii genio sacrum. Печатаніе 4-го тома вачато было самимъ Лепехинымъ и доведено до 80 страницъ, по смерти его рукописи не нашлось, и съ 81-й страницы идетъ разсказъ Оверецковскаго (до 419; дате, дв' отдъльныя заниски, Крестинина и Оомина). Послёднее изданіе записовъ Јепехина въ книгѣ: "Полное Собравіе ученыхъ путешествій по Россіи, издаваемое Агадеміею Наукъ", вийстѣ съ соч. Кращенининова и Фалька, Спб. 1818—1825, 7 ч. Дагѣе: "Словарь минералогический, на нѣмецкомъ, россійскомъ и латинскомъ языкахъ", изданный Вольнымъ Экономическимъ Обществомъ, Спб. 1770. Нѣмецкій переводъ "Дагѣе: Валисовъ", 3 тома, Altenburg, 1774—1783. Извлеченія въ Sammlung гиміясног Reisen, Bern, 1795. Подробныя свѣдѣнія о жизни и ученой дѣятельности Јепехина въ Исторіи Росс. Акад., Сухомлинова, т. Ц (Сборникъ Академію, т. XIV), стр. 157—299 и др.

деміи, сдѣлался спутникомъ Лепехина на все время его странствій, 1768—1773. Годы 1774—1779 Озерецковскій провелъ за границей и продолжалъ свои естественно-научныя занятія сначала въ Лейденѣ, нотомъ въ Страсбургѣ, гдѣ и получилъ степень доктора медицины. По возвращеніи въ Россію въ 1779, онъ былъ назначенъ адъюнктомъ, а въ 1782 академикомъ. Во время путешествія съ Лепехинымъ Озерецковскій не разъ совершалъ по его указанію самостоятельныя поѣздки и вообще объѣхалъ много мѣстностей на юго-востовѣ и сѣверѣ Россіи, отъ Архангельска до Астрахани. Впослѣдствіи онъ дѣлалъ другія путешествія на Ладожское и Онежское озера, въ верховьямъ Волги, въ Новгородскій край, и въ описаніи своихъ поѣздокъ собралъ очень много важнаго матеріала естественно-научнаго, этнографическаго и историческаго <sup>1</sup>).

Астрономъ и физикъ Петръ Борис. Иноходцовъ (1742—1806), сынъ преображенскаго солдата, учился въ академической гимназіи и университетѣ, потомъ посланъ былъ за границу и, вернувшись, принялъ участіе въ большой академической экспедиціи, въ которой онъ странствовалъ вмѣстѣ съ Ловицомъ по востоку и юго-востоку Россіи, на Уралѣ и Волгѣ, въ 1769—1775. Мы упоминали выше, что Ловицъ былъ убитъ во время этого путешествія; Иноходцовъ едва спасся отъ подобной участи заблаговременнымъ бѣгствомъ. Впослѣдствіи Иноходцовъ совершилъ другую большую поѣздку въ 1781—1785 по разнымъ краямъ европейской Россіи для астрономическаго опредѣленія мѣстностей. Его работы были весьма разнообразны, простираясь на астрономію, геодезію, физику, минералогію, географію, а также на исторію и этнографію <sup>2</sup>).

Натуралистъ и медикъ, Никита Петр. Соколовъ (1748—1795), сынъ сельскаго пономаря, учился въ семинаріи, и только-что поступивъ въ академію студентомъ, назначенъ былъ вскорѣ въ оренбургскую экспедицію, "подъ команду" профессора Палласа, и провелъ въ этой экспедиціи шесть лѣтъ, до 1774 года. Затѣмъ онъ былъ посланъ за границу, откуда верпулся въ 1780, получивъ въ Страсбургѣ степень доктора медицины; въ 1783 онъ былъ назначенъ адъюнк-

110



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Путешествіе по озерамъ Ладожскому и Онежскому, Спб. 1792; Описаніе Коли и Астрахани, Спб. 1804; Обозрівніе мість оть Санктпетербурга до Старой Русы и на обратномъ пути. Спб. 1808; Путешествіе на озеро Селигеръ, Спб. 1817. Подробныя свідівнія о жизни и діятельности Озерецковскаго въ Исторіи Росс. Акад., т. П., стр. 299—388, 525—542, 574—582.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Не упоминая объ его спеціальныхъ работакъ, отивтямъ его статьи: О различіи и измененіи климатовъ, Месяцословъ на 1779; статьи историческія и этнографическія въ Месяцословакъ на 1789, 1790, 1796. Віографія его въ Исторіи Росс. Акад., т. ШІ ("Сборинкъ", т. XVI), стр. 168—264, 364—430.

томъ, а въ 1787 членомъ Академін. Въ экспедиціи Соколовъ былъ дбятельнымъ и разумнымъ помощникомъ своего профессора. Задача была не изъ легкихъ. Молодой профессоръ и еще болѣе колодой сотрудникъ его должны были вынести не мало опасностей и липеній, и Цаллась отдаеть великую похвалу трудамь и характеру своего помощника, которому не разъ поручалъ отдёльныя путешествія и наблюденія. Путевыя записки Соколова въ извлеченіяхъ вошли въ внигу Палласа, гдё многія страницы, по указанію послёдняго, принедлежать Соколову. Путешествіе, какъ мы сказали, было не легное. "Блаженство видать натири въ самонъ ея бытия. — говорить Паллась, -- гай человизь весьма мало оть нея отшибся. и ей учиться служило инъ за утраченную при томъ юность и здоровье изряднёйшимъ награжденіемъ, котораго оть меня никакая зависть не отыметь"! Онъ не разъ говорять о тёхъ трудностяхъ, какія переносниъ Соколовъ, странствуя въ непроходимыхъ дебряхъ, горахъ и безводныхъ пустиняхъ Урала и Западной Сибири <sup>1</sup>).

Упомянемъ еще "Путешественныя записки Василья Зуева отъ С.-Петербурга до Херсона въ 1781 и 1782 году", Спб. 1787. Зуевъ прежде уже дѣлалъ путешествіе по Россіи и Сибири "подъ предводительствомъ г. Палласа". Въ 1781 Академія наукъ поручила ему изслѣдованіе края, не затронутаго прежними экспедиціями, а именно главнымъ предметомъ, ему порученнымъ, былъ осмотръ вновь пріобрѣтенныхъ тогда мѣстъ между рѣками Бугомъ и Днѣпромъ, устьевъ Днѣпра и его лимана съ около лежащей страной. Въ "Запискахъ" Зуева разсѣяно также немало интересныхъ потребностей: таковы, напр., свѣдѣнія о духоборцахъ (онъ называетъ ихъ "духовѣрцами"), цыганахъ и цыганскомъ языкѣ, описаніе (только наружное, впрочемъ) изслѣдованнаго теперь Чертомлыцкаго кургана, и пр.

Назовемъ, наконецъ, Вас. Мих. Севергина (1765 — 1826), дёятельность котораго переходить уже и въ XIX столётіе. Сынъ "вольнаго человёка", придворнаго музыканта, Севергинъ учился въ академической гимназіи и университетё, въ 1785 былъ посланъ за границу и по возвращеніи избранъ былъ въ 1789 адъюнктомъ, а въ 1793 академикомъ. Натуралистъ по спеціальности, онъ занимался въ особенности минералогіей. Севергинъ былъ ученый весьма трудолюбивый, и главной его заботой было именно примѣненіе добытыхъ наукою свѣдѣній къ русскому содержанію и распространеніе этихъ свѣдѣній въ обществѣ: "единая изъ обязанностей академика есть собранныя наукой свѣдѣнія распространять въ Россійскомъ государствѣ",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Біографія его въ Ист. Росс. Акад. Ш., стр. 123-168, 341-356.

къ чему стремились и вообще всё наши ученые, постоянно заботившіеся не только о теоретическихъ интересахъ науки, но й о ближайшей пользё соотечественниковъ. Севергинъ предпринималъ нѣсколько путешествій: въ 1802 по западному краю, въ 1803 въ Новгородской, Псковской, Витебской и Могилевской губерніяхъ, въ 1804 въ Финляндіи <sup>1</sup>).

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записки путешествія по западнымъ провинціямъ Россійскаго государства, или минералогическія, хозяйственныя и другія прим'ячанія, учиненныя во время про'язда трезъ оныя въ 1802, 1803 и 1804 годахъ, 3 ч. Спб. 1803—1805; Обовржніе Россійской Финляндія, Сиб. 1805. Біографія въ Исторіи Росс. Акад., т. IV, стр. 6—185, 339—395.

## ГЛАВА IV.

## XVIII-й въкъ. Наука и народность.

Отношеніе науки къ жизни, раціоналистическое и утилитарное: "Духовный Регламенть"; Ломоносовъ.-Обворъ русскихъ путешествий: Лецехинъ. Озерецковскій, Соколовъ, Иноходцовъ и пр.-Сильный интересь къ народному быту.-Возникновеніе трудовъ по містной исторін и этнографіи.-Вліяніе новой науки на развитие національнаго самосознанія.-Историческая литература: Татищевъ, Миллеръ, Болтинъ.

Перечисленныя нами путешествія русскихъ ученыхъ восемнадцатаго въка представляють въ особенности любопытный матеріалъ ля сужденія о томъ, въ какое отношеніе новая наука становилась въ русской жизни и старымъ преданіямъ.

При Петрѣ В. и въ теченіе всего XVIII-го вѣка вообще разумному человѣку не приходила въ голову мысль о какомъ-нибудь противорѣчіи между наукой, взятой съ Запада (ея не откуда больше было взять), и нашимъ народнымъ духомъ; тогдашніе образованные юнсерваторы говориян только о дурныхъ нраваяз, именно нраваязъ свътскаго общества, которыхъ не слъдовало заниствовать-не у Запада, а спеціально изъ французскихъ обычаевъ, какъ испорченныхъ. Полагалось напротивъ, что наука намъ необходима, потому что окажеть пользу въ жизни народа и государства и послужить въ возвышению народнаго духа; ясно было ея противоръчие съ суевъриемъ, но никто не думалъ, что это будетъ противоръчіе съ духомъ цълаго народа.

Отношение науки въ жизни опредѣлидось съ первымъ ся появленіень въ русскомь обществь. Это было отношеніе раціоналистическое и утилитарное. Первое знакомство съ наукой указывало несостоятельность иножества традиціонныхъ понятій о природѣ и человѣкѣ; наука не могла обойтись безъ этого указанія, стараясь замѣнить не-8

нст. этногр.

Digitized by Google

правильный понятія правильными, тёмъ болёв, что понятія неправильныя были часто и прямо вредными. Біографія Петра представляеть множество анекдотическихъ примъровъ, гдъ онъ наглядно объасняль пользу науки; мысль объ этой пользё повторяется безпрестанно въ его распоряженіяхъ и въ самомъ законодательствъ. "Извѣстно есть всему міру, -- говорится въ Духовномъ Регламенть, -- каковая скудость и немощь была воинства россійскаго, когда оное не имѣло правильпаго себъ ученія, и какъ несравненно умножилась сила его, и надчаяніе велика и страшна стала, когда державневишій нашь монархъ, его царское величество Петръ Первый, обучилъ оное изрядными регулами. Тожъ разумъть и о архитектуръ, и о врачествъ, и о политическомъ правительствё и о всёхъ прочихъ дёлахъ. И наипаче тожъ разумѣть объ управленім церкви: когда нѣть свѣта ученія, нельзя быть доброму церкве поведенію", и т. д. Съ этимъ понятіемъ пользы соединялось у Петра и раціоналистическое значеніе науки. Петръ былъ у насъ одинъ изъ первыхъ, понявшихъ систему Коперника. Извёстно, вакъ во время путешествія онъ былъ заинтересованъ знаменитымъ готторискимъ глобусомъ, сработаннымъ въ половинѣ XVII столѣтія подъ надворомъ извёстнаго путешественника Олеарія. Петръ выразилъ желаніе имѣть глобусъ и былъ чрезвычайно радъ, когда этотъ глобусъ ему подарили. "Практическій умъ государя, — говорить одинъ изъ историковъ его времени, -- тотчасъ одёниль всю пользу, какую могъ приносить глобусъ для нагляднаго изученія системы Коперника, а Петръ, несмотря на возгласы современныхъ ханжей, былъ однимъ изъ первыхъ послёдователей и распространителей ея въ Россін" 1). Раціонализиъ составляеть вообще существенную черту въ умственномъ характеръ Петра и, кромъ другихъ историческихъ условій, объясняеть многое въ его отношеніи въ старой русской церковпости, съ которою такъ тёсно связывалась русская старина. Однимъ изъ любопытивищихъ примъровъ этого отношения служитъ "Духовный Регламенть", составленный, кажется, при гораздо большемъ участін самого Петра, чёмъ до сихъ поръ думали. "Духовный Регламентъ" довольно неожиданно, какъ мы сейчасъ видъли, объясняеть пользу науки для церковной жизни указаніемъ этой пользы въ воинскомъ дѣлѣ, и необходимость новаго церковнаго поученія подкрѣпляетъ примѣрами народнаго суевѣрія, противнаго здравому смыслу и вреднаго для самой чистоты религіознаго чувства. Въ церковныхъ правилахъ мы находимъ такимъ образомъ и любопытный этнографическій матеріалъ. Въ исчисленіи дёлъ, подлежащихъ разсмотрѣнію "духовнаго коллегіума", между прочимъ говорится:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пекарскій, Исторія Академін Наукъ, т. П. стр. XXXV, прим.

"Смотръть исторій святыхъ, не суть ли нъкія отъ нихъ ложно вымышленныя, скавующія чего не было, или и христіанскому православному ученію протвеныя, или бездельныя и смеху достойныя повести, и таковыя повести обличить и запрещению предать со объявлениемъ лжи во оныхъ обрётаемой (приводится примеръ изъ житія Евфросина Псковскаго о сугубой аллилуіи)... Обаче духовному управительству не подобаеть вымысловь таковыхъ терпѣть, и вмѣсто аравой духовной инще отраву людемъ представлять, наниаче, когда простой народъ не можетъ между деснымъ и шупмъ разсуждать, но что либо видитъ въ книгѣ написанное, того крѣпко и упрямо держится.

"Собственно же и прилежно розыскивать подобаеть оные вымыслы, которые человѣка въ недобрую практику или дѣло ведутъ и образъ ко спасенію лестный предлагають, напримёрь: не дёлать въ пятокъ и празднованіемь проводить, и сказують, что Пятница гизвается на непразднующихъ и съ великимъ на оныхъ же угрожениемъ наступаетъ... Суть симъ же подобныя учения, которыя и честнъйшимъ лицамъ за ихъ простоту въроятно быти мнятся, и потому вреднёйшая суть; и таковое Кіево-печерскаго монастыря преданіе, что погребенный тамо человёкъ, хотя бы и безъ покаянія умеръ, спасенъ бу-**Iетъ"**....

"Могуть обрѣстися нѣкія и церемоніи непотребныя, или и вредныя. Слышится, что въ Малой Россіи, въ полку Стародубскомъ, въ день уреченный празденчный водять жонку простовласую подъ именемъ Пятницы, а водять въ ходъ церковномъ (если то по истинъ сказуютъ), и при церкви честь оной отдаетъ народъ съ дары и со упованіемъ нѣкоей пользы. Такожъ на иномъ изсть попы съ народомъ молебствують предъ дубомъ, и вътьви онаго дуба попъ народу рездаетъ на благословение. Розыскать, такъ ли дестся и ведаютъ ли о семъ мъстъ оныхъ епископи. Аще бо сія и симъ подобныя обрътаются, ведуть людей въ явное и стыдное идолослужение.

"О мощахь святыхъ, гдѣ какія явятся быть сумнительныя, розыскивать: иного бо и семъ наплутано; напримъръ, предлагаются чуждыя некія: святаго первомученных Стефана тело дежить и въ Венеціп на предградіи, въ монастырѣ Бенедиктинскомъ, въ церкви святаго Георгія, и въ Римѣ въ загородной церкви святаго Лаврентія; такожъ много гвоздей креста Господня, и мноро изека Пресвятыя Богородицы по Италіи, в иныхъ симъ подобныхъ безъ числа. Смотрёть же, нёсть ли и у насъ таковаго бездёлія.

"Худый и вредный и весьма богопротивный обычай вшель, службы церковныя и молебны двоегласно и многогласно пъть, такъ что утреня или вечерня, на части разобранна, вдругь отъ многихъ поется, и два или три молебны варугъ же отъ многихъ пврчихъ и чтецовъ совершаются...

"Вельми срамное и сіе обрѣталося (какъ сказуютъ): молитвы людемъ, далече отстоящных, чрезъ посланниковь ихъ въ шанку давать. Для памяти сіе ишется, чтобъ иногда отвъдать, еще ли сіе деется. Но вдъ не нужда исчислять вся неправости, словомъ рещи что либо именемъ суевърія нарещися можеть, си есть лишнее, ко спасению не потребнее, на интересь только свой отъ лицемъровъ вымышленное, а простой народъ прельщающее, п аки снъжные заметы, правымъ истины путемъ идти вовбраняющее" 1).

Эта явная антипатія къ народной въръ въ чудесное, наклонность объяснять происхождение народныхъ суевърныхъ преданий намърен-

<sup>1</sup>) Полное собраніе постановленій и распоряженій по (відомству православнаго я сповидания Российской империя. Спб. 1869, т. І. стр. 6-7.

нымъ вымысломъ лицемёрныхъ людей, находившихъ въ томъ "свой интересъ" (что, правда, нерёдко и бывало) — все это черты чисто раціоналистическія и они остались характерной особенностью взглядовъ XVIII вёка.

Прямымъ продолженіемъ этой точки зрѣнія была дѣятельность Ломоносова. Онъ былъ человъвъ религіозный, но въ большой степени раціоналисть: научная истина и вибсть практическая польза были постоянной мыслыю его трудовь не только ученыхъ, но нередко и поэтическихъ. Онъ столько же, какъ составители "Регламента", зналь обиліе невёжества въ русской жизни, подозрительное недовёріе и вражду въ наукё, при всякомъ удобномъ случаё объясняль права и пользу знанія и сожальль о недостаточности этого знанія въ русскомъ народѣ. Нѣтъ надобности приводить много примёровъ.-болёе или менёе извёстныхъ; ограничимся двумя-тремя указаніями. По поводу астрономическаго явленія (прохожденія Венеры черевъ солнце), наблюдавшагося въ Академіи въ 1761 г., онъ защищаеть науку оть подозрѣній невѣжества и разсуждаеть о согласіи естествознанія съ религіей, обращаясь къ "благоразумнымъ и добрымъ людямъ", приводя слова Евангелія, ссылаясь на исторію начки и на Василія Великаго. Религія и наука, каждая имбють свою область. Богъ далъ роду человъческому двъ вниги: въ одной показалъ свое величіе, въ другой-свою волю; первая-видимый міръ, по которому человѣкъ можетъ познать Божіе всемогущество "по мѣрѣ себѣ дарованнаго понятія"; вторая-священное писаніе. Истолкова тели послёдняго-великіе церковные учители; а что касается до цер. ваго, то "въ оной книгъ сложенія зидимаго міда сего, физики, математики, астрономы и прочіе изъяснители божественныхъ въ натуру вліянныхъ дъйствій суть таковы, каковы по оной книгъ (т.е. по священному писанію) пророки, апостолы и церковные учители. Не здраво разсудителенъ математикъ, ежели онъ хочетъ Божескую волю вымърить циркулемъ. Таковъ же и богословія учитель, если она думаеть, что по псалтирѣ научиться можно астрономіи и химін". Итакъ дѣятель науки приравненъ Ломоносовымъ ни болѣе, ни менѣе какъ къ прорску и учителю церкви: и въ наше время немногіе р'яшатся такъ высоко ставить значеніе науки. Ломоносовъ не дѣлаетъ никакой уступки изъ этого права науки и въ другую сторону-въ сторону народнаго невѣжества, которое теперь такъ усердно стараются смѣшать съ "народнымъ духомъ". Давая свой отвѣтъ ревнителямъ православія, онъ не забылъ и людей, "не просвѣщенныхъ никакимъ ученіемъ". "Не ръдко,--говоритъ онъ,--легковъріемъ наполненныя головы слушають и съ ужасомъ внимають, что при таковыхъ небесныхъ явленіяхъ пророчествуютъ бродящія по міру

## ломоносовъ.

богаделенки, кои не токмо во весь свой долгій въкъ объ имени астрономін не слыхали, да и на небо едва взглянуть могуть, хотя сугорбясь. Таковыхъ несмысленныхъ прорекательницъ и легковърныхъ внимателей скудоуміе ничёмъ, какъ посмѣяніемъ презирать должно. А вто отъ такихъ пугалищъ безпоконтся, безпокойство его должно зачитать ему жъ въ наказание за собственное его суемыслие. Но сие больше васается до простонародія, которое о наукахъ никакого понатія не имбеть". Но любопытнъйшее изъ сочиненій Ломоносова въ этомъ отношении есть знаменитое "Разсуждение о размножении и сохраненін россійскаго народа", оть котораго въ сожалёнію сохранилась только одна часть. Ломоносовъ ставить существенный вопросъ народной жизни-самое сохранение и размножение этой жизни, и наука привела его къ строгому осуждению многихъ формъ стародавняго обычая: онъ не имълъ никакихъ опасеній, что этимъ будетъ новолеблена нерушимость "народнаго духа". Ломоносовъ не замаскировываль ничёмь слабыхь сторонь народнаго преданія и прямо отвергалъ его, когда оно противоръчило здравому смыслу и пользъ самого народа. Таковы его разсуждения о вреде для народной жизни, оть суевврія и грубаго упрямства происходящемъ", какъ напр. о нельпости врестить младенцевь въ ледяной водь, о заговъньяхъ и розговѣньяхъ и т. п. Онъ сурово обличаеть "невоздержаніе и неосторожность съ установленными обывновениями, особливо у насъ въ Россін вкоренняшеннся и импющими видънъкоторой святости. Паче другихъ именъ пожираютъ у насъ масляница и св. недёля великое иножество народа однимъ только перемённымъ употребленіемъ питья и цищи. Легко разсудить можно, что готовясь къ воздержанию великаго поста, во всей Россіи много людей такъ загавливаются, что и говѣть времени не остается. Мертвые по кабакамъ, по улицамъ и по дорогамъ и частые похороны доказывають то ясно. Разговѣнье тому жъ подобно. Да и дивиться не для чего". Розговѣнье представляеть картину необузданнаго обжорства и пьянства, которому предаются бывшіе постники, "какъ съ привязу слущенныя собаки". "О, нстинное христіанское пощеніе и празднество! не на такихъ ли Богъ негодуеть у пророка: праздниковъ вашихъ ненавидить душа моя и кадило ваше мерзость есть предо мною!" Бросается въ глаза сходство взглядовъ Ломоносова съ тумъ, какъ относился къ подобнымъ обычаямъ "Духовный Регламентъ".

Литература XVIII-го въка неръдко возвращалась къ темъ предразсудковъ и невъжества не только простого народа, но средняго и дворянскаго, и самаго духовнаго сословія, и, какъ бы ни были подражательны формы и каковы бы ни были другіе недостатки этой литературы (слишкомъ часто бичевавшей "маленькихъ воришекъ для удовольствія большихъ"), трудно сказать, чтобы Кантемиръ, Ломоносовъ, фонъ-Визинъ, Новиковъ были отступниками отъ своего народа...

Тоже раціоналистическое и утилитарное направленіе мы встрѣчаемъ у нашихъ первыхъ ученыхъ путешественниковъ; и ихъ труды въ этомъ отношеніи тѣмъ болѣе важны исторически, что въ нихъ наука становилась лицомъ къ лицу съ народною жизнью. Мы приводили примѣры того, съ какой ревностью эти ученые вступали въ новыя, неизвѣданныя прежде области, открывавшія богатую добычу для науки, и какъ въ то же время ихъ постоянно сопровождала мысль о пользѣ россійскаго народа, о его достоинствѣ и славѣ.

Любопытевищимъ произведениемъ этой литературы ученыхъ путешествій были, безъ сомивнія, "Древныя Записки" Лепехина. Молодой ученый, хорошо подготовленный въ различныхъ отрасляхъ естествознанія, довторъ страсбургскаго университета, отправлялся на нѣсколько лёть въ путешествіе по далекимъ окраннамъ Россіи, гдъ онъ долженъ былъ стать въ прямое соприкосновение съ народомъ. кромѣ явленій природы наблюдать и жизнь этого народа. По распространяемымъ нынѣ предразсудкамъ надо было бы ожидать, что Лепехинъ, этотъ типъ "петербургскаго", по тогдашнему образованнаго человѣка, останется чуждъ народу, не замѣтить или не пойметь его быта, занимаясь своими спеціальными вопросами, "чуждыми" народу, или, наконецъ, отнесется къ народу съ высокомърнымъ пренебреженіемъ. Достаточно прочитать нёсколько страницъ "Дневныхъ Записовъ", чтобы убѣдиться въ противномъ. У Лепехина нѣтъ и тѣни такого, придуманнаго теперь, отношенія. Онъ-человѣкъ ученый. знающій многое, чего не знають не только деревенскіе, но и огромное большинство неученыхъ городскихъ жителей; встрёчаясь съ невъжествомъ или незнаніемъ, очъ не думаеть отказываться отъ своего знанія изъ опасенія противорѣчить "народному духу", но и не величается имъ. Предметъ его изученій, между прочимъ, и народъ: онъ часто видитъ несовершенства его понятій и быта, но всегда это для него свой народъ, и ему не приходить на мысль чёмъ-нибуль себя выдёлять отъ него, кромё того, что ему случилось пріобрёсти знанія, которыми ему хотвлось быть полезнымъ и этому народу. Форма его "Записовъ" чрезвычайно проста: онъ ведетъ дневникъ своего путешествія изо дня въ день, не только отъ города до города, но отъ деревни до деревни, и записываетъ свои наблюденія, встрёчи и разговоры безхитростно, безъ всякихъ предвзятыхъ мыслей. какъ будто эти встрвчи даже съ самымъ захолустнымъ населеніемъ были для него дёло совершенно привычное. Въ "Запискахъ" постоянно перемежаются ученыя описанія природы и простые разсказы

Digitized by Google

дномъ быть: по пути нашъ ученый обращаетъ внимание на и геологическия свойства края, уйдеть со станции впередъ и прастъ растения и насёкомыхъ; встрётившись и познакомившись врестьяниномъ-охотникомъ, добываетъ черезъ него разныя породы звърей и птипъ, и за страницами описаній мъстной природы и ландпафта, любопытныхъ растеній, бабочекъ, птицъ и рыбъ, слёдують разсказы о крестьянскомъ вемледёлік и промыслахъ, подробныя описанія ивстныхъ производствъ, наконецъ, бесёды съ хозяевами-крестъянами, у которыхъ остановился, и гдъ конечно выступають на сцену всякие деревенские интересы, радости, в чаще заботы-и все это совершенно понятно нашему путешественнику, не требуетъ для него нивавихъ толкованій, какъ будто онъ самъ давній деревенскій житель, которому все это давно знакомо; при случав онъ дастъ подезный совёть и замётить въ дневнике, какими мёрами можно было бы помочь какой-нибудь крестьянской бёдё и неустройству. Судя по разсказу, и самъ путешественникъ не внушалъ народу недовърія, съ нить охотно бесёдовали, развё кому-нибудь приходило въ голову увидеть въ немъ "чиновника" — качество, въ какомъ онъ самъ не желалъ являться народу. Наконецъ, онъ интересовался историческими преданіями и народными пов'трьями, и собралъ не мало матеріала, любопытнаго для историка и этнографа. Это простое отношение къ предмету изученій сказывается на самонь языкі "Записокь"; онь очень простъ и тогда, когда авторъ говоритъ о предметахъ научныхъ, и тогда, когда онъ переходитъ къ обыденному крестьянскому житью. Онъ можеть даже удивить однимъ свойствомъ, котораго, пожалуй, не ждали бы отъ ученаго петербуржца прошлаго вёка: этобольшое знаніе народной рёчи; авторь въ простомъ разсказѣ употребляеть такія народныя слова, которыя далеко нельзя назвать общеупотребительными и которыя однако не казались ему неудоб. ными въ ученой книгъ.

Таковъ общій литературный характеръ "Записокъ". Самое направленіе писателя отличается именно тімъ же раціоналистическимъ и утилитарнымъ характеромъ. Лепехинъ интересуется народными понятіями, но его взглядъ на ихъ содержаніе есть взглядъ критическій: онѣ любопытны ему въ интересѣ научномъ; онъ записываетъ ихъ, какъ мѣстную бытовую черту, необходимую "для познанія россійскаго народа", но не думаетъ видѣть въ нихъ существо народности. То время было по преимуществу разсудочное, и рядомъ съ передачей исторической легенды, народнаго повѣрья и примѣты, является критическая оцѣнка—со стороны разумности повѣрья, достовѣрности преданья, или неразумности и недостовѣрности, и это было тѣмъ естественнѣе, что путешественникъ видѣлъ всѣ эти народныя представления во-очию и на практикъ: онъ, наприм., объясняетъ естественнымъ путемъ плавающіе острова въ озерѣ Поганомъ, съ которыми соединялась историческая легенда: объясняеть неправтичность традиціонныхъ врачебныхъ средствъ, употребляемыхъ народомъ, ошибочность или неполноту иныхъ народныхъ примётъ надъ явленіями природы и т. п., но точно также объясняеть ихъ правильность. когда онв вбрно подмёчають происходящее въ природь. Точно также путешественникъ говоритъ и съ самимъ народомъ. Въ его дитературной манерь сказывается обычный стиль прошлаго выка, и визсть особенности его личнаго характера. Онъ обстоятельно передаеть подробности путешествія, снабжая разсказъ разнышленіями по поводу встриченныхъ фактовъ и случаевъ, небольшими правоописательными вартинками и т. п. Юмористическая скланка, которая была въ харавтерѣ его ума, находила себѣ пищу въ иныхъ встрѣчахъ съ захолустной жизнью, съ деревенскими и городскими оригиналами, въ дорожныхъ приключеніяхъ.

"Записки" Лепехина отличаются чрезвычайнымъ разнообразіемъ предметовъ, на которыхъ останавливалось его внимание: не говоря о томъ, что относится спеціально въ естествознанію и имёло свою важность для изученія природы нашего отечества, остановимся лишь на томъ, что касалось изученія народа. Рідкій путешественникъ нашего времени можеть представить такое разнообразіе свёдёній естественнонаучныхъ, бытовыхъ и этнографическихъ; наука, конечно, спеціализируется, но вмёстё съ тёмъ, въ сожалёнію, становится тёснёе и горизонть отдёльнаго наблюдателя. Современный натуралисть рёдко подумаеть объ археологіи и этнографіи; этнографь рёдво владбеть точными понятіями о свойствахъ почвы, о климатическихъ условіяхъ, имъющихъ, однаво, существенное вліяніе на самый свладъ мъстнаго быта. На все это одинавово распространялась ученая любознательность Лепехина, и вездё онъ является просвёщеннымъ наблюдателемъ, способнымъ опредѣлить значеніе подобныхъ условій. Въ старомъ городѣ его интересуютъ остатки древности, и онъ умѣетъ отчетливо разсказать о нихъ; въ деревнѣ выслушиваетъ народныя преданія и повёрья, провёряеть ихъ мёстными данными, указываеть различные роды и способы врестьянскаго труда; на Волгѣ опишеть воджскія суда и способы плаванія; встрётивши какіе-нибудь заводы. кожевенные, мыловаренные, сёрпые и т. п., подробно разсказываеть о тёхъ пріемахъ, съ какими ведется дёло, сличаетъ съ такими пріемами въ другихъ мѣстахъ, указываетъ ихъ удобства и неудобства; разскажетъ, какъ поступаютъ крестьяне въ случаяхъ скотскаго падежа (онъ встрѣчалъ ихъ очень часто) и постарается отыскать причину бѣды; разскажеть народныя примѣты относительно

120

## ЛЕПЕХИНЪ.

1010ды, болёзней и т. п., объяснить ихъ дёйствительную или вёроятную подкладку, или укажеть ихъ несообразность; опишеть народные обычан, разскажеть о встрёченныхъ имъ инородцахъ, остановится на объясненіи ихъ быта, правовъ, вёрованій, одежды и т. д. Два, три обравчика дадутъ понятіе о его манерё, гдё не разъ проглядываетъ добродушная шутка и юморъ, которые не мёшають ему дать точное понятіе о дёлѣ. Вотъ, напр., его разсказы о народновъ врачевствѣ и знахарствѣ.— Во время пребыванія во Владимірѣ путешественники между прочимъ набрали травы, называемой "царьтрава" или "большой прикрыть":

"Дворница, старуха пожилая, которая въ городъ, какъ мы послъ спровъдаль, за сродницу Эскуляпову почиталася, увидя коневку травь, спрашивала у нась: на какую потребу мы травы собираемь? Но какъ мы ей отвётствовали, что мы нивакого другого къ тому предмета, кромъ любопытства, не имъенъ, и силы сихъ травъ не разумъемъ, то она столь была ободрена нашимъ отвѣтомъ, что не оставная и похулить нашего предмета, и возгордяся своимъ знаніемъ сказала: и волото въ рукахъ незнающаго грязь. Потомъ взяла царьтраву, и называя ее земнымъ сокровищемъ, отрадою болящихъ, и проч., вознатерилася быть нашимъ Иппократомъ. Это царь-трава — продолжала она,трава наль травами, угодная во многихъ болёзняхъ, отъ утробы, водяной болени, оть матки, когда она засядеть въ горий; отъ паралича, отъ всякой нечисти. Я бы безъ сумпёнія навель страхъ читателю, естьли бы привель здёсь толкованія почтенной нашей бабушки на помянутыя болёзни. Но какъ бабушка начала на своемъ безмене развешивать пріемы, то и у насъ стали волосы ибонь, и вышель изъ терпенія, осмелилися попротивуречить Ескуляповой сроиственницё. Споръ нашъ съ начала обоюду былъ нарочито горячъ; но бабушка скоро опѣшила. Одержанная нами побъда весьма была намъ пепріятна: во нивто более бабушку въ разговору склонить не могъ, я мы нашею неосторожностію лишилися случая испытать сокровенная Владимирской врачебницы. Она еще болве находилася въ трусости, когда отъ бывшихъ у меня солдатъ спровёдала, что я принадлежу такъ же къ числу врачей, и стороною старалася насъ увърить, что разсказывала слышанное, а сама никого не лёчить. Сей случай сдълаль меня осторожнымь, чтобы никогда не сказываться докторонь между чернью, но употреблять мой академический чинь.

"Хотя такое лёченіе, сравнивая съ записками п примёчаніями врачей, кажется быть убійственнымъ: однако должно и то взять въ разсужденіе, что ежели бы наша бабушка часто своимъ лёченіемъ отправляла на тоть свёть, то бы безъ сумиёнія скоро потеряла себё довёренность. Можетъ статься, что крёпость сложенія нашихъ простолюдиновъ въ состоянія понесть и ядовитое лёкарство; н всякъ, кто предосудительныхъ мыслей о ядовитыхъ тёлахъ не имѣетъ, безпрекословно со мною согласится, что многія, называемыя отъ насъ ядовъ, могутъ въ рукѣ разумнаго быть божественнымъ лёкарствомъ, только бы онѣ не были развёшаны по бабушкиному безмёну" <sup>1</sup>).

Старый обычай быль въ тв времена еще такъ силенъ, что нашъ

<sup>) &</sup>quot;Дневныя Записки", Сиб. 1771, т. I, стр. 16-18.

путешественникъ встрѣтилъ знахарство не только у владимирской дворничихи, но и у чиновнаго офицера въ Арзамасѣ:

"Хотя городъ Арвамасъ снабденъ ученымъ врачемъ, однако люди въ болёзняхъ своихъ полагаютъ болѣе надёяніе на незаконно ко врачеванію рожденныхъ, какъ-то на старухъ, мальханницъ, ворожей и прочая. На сколько тамъ наши единоземцы не рёдко подвергаютъ себя въ опасность жизни, не трудно будетъ заключить изъ слёдующаго.

"По утру весьма рано посётнать насъ одинъ изъ чиновныхъ отставнихъ офицеровъ, о котораго имени и чинъ благопристойность упомянуть не дозвоаяетъ. Онъ былъ человёкъ пожилой и словоохотливъ. Расказывая многія свои странныя похожденія, которыя намъ, какъ всякъ легео понять можетъ, не весьма были пріятны, довелъ ръчь до нашихъ врачей, при которой, естьли бы кто имѣлъ охоту, совершенно бы могъ научиться злословію. Сколько онъ унижалъ наше трудами и порядочнымъ ученіемъ пріобрътенное искусство врачеванія, столь много выхвалялъ покойной бабушки своей лѣчебникъ и неудобопонятную его пользу.

"Окавывая желаніе быть соучастниками его премудрости, безъ дальнаго прошенія, Брамарбазь 1) обѣщаль намъ открыть сокровенная своего наслёдственнаго лечебника; и такъ пошли мы съ нимъ за гороль по Алаторской поports. Первою встричею намъ была плакунъ-трава (Lithrum folicaria), которую нашъ Иппократъ, пошептавъ, не знаю что, сорвалъ и остановясь говорилъ: плакуномъ се называють для того, что она заставляеть плакать нечистыхъ духовъ. Когда будешь при себѣ имъть сію траву, то всѣ непріязненные духи ей покоряются. Она одна въ состояніи выгнать домовыхъ дъдушевъ, кикиморъ, и проч., и открыть приступъ къ заклятому кладу, которой нечистые стрегутъ духи; что послёднее собственнымъ своимъ утверждалъ примёромъ, хотя онъ съ пріобрётеннымъ кладомъ столь бёденъ, сколько можно представить себѣ бъдность въ совершенномъ ен видъ. Отъ чертей дошло дъло до ворожей. Колюка (Carlina vulgaris), въ великомъ множествъ, по пригоркамъ растущая, подала къ тому поводъ. Траву сію, -- продолжалъ онъ, -- должно знать всякому военному и протажающему человтву. Дымомъ ея когда окурить ружье, то никакой колдунъ его заговорить не можеть.

"Царь-трава имћаа такія же похвалы, какъ отъ Владимирской врачебницы"<sup>9</sup>), и т. д.

И затімъ идетъ на цълыхъ шести страницахъ перечисленіе декарственныхъ травъ, дъйствіе которыхъ объяснялъ арзамасскій знахарь и къ которымъ Лепехинъ прибавилъ ихъ ботаническія названія. Очевидно, мы имѣемъ тутъ дѣло съ народнымъ старымъ "травникомъ" или "зелейникомъ" еще въ живомъ употребленіи, и любопытно, что находимъ его въ дѣлѣ у "чиновнаго офицера". Останавливаясь въ деревнѣ, нашъ путешественникъ обстоятельно описываетъ способы крестьянскаго труда, разсказываетъ бытовыя повѣрья, деревенскіе нравы и обычаи, и если бы новѣйшіе народники больше

Удъйствующее лицо изъ комедіи Сумарокова "Тресотиніусъ", — офицеръхвастунъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 72 и слѣд.

знакомы были со старой литературой, они увидѣли бы, что Лепехинъ больше ста лѣтъ тому назадъ описывалъ бытовыя формы, которыя, по ихъ мнѣнію, чуть ли не въ первый разъ ими открыты. Укажемъ, напр., на описаніе деревенской помочи (I, стр. 129—130): разсказавъ о помочи обыкновенной, Лепехинъ упоминаетъ и другой ся родъ, который "всякой похвалы достоинъ" и называется сиротскою или вдовьею помочью. Лепехинъ разсказываетъ о дѣлежѣ пашни, уборкѣ хлѣба, устройствѣ одоньевъ и овиновъ, постройкѣ избъ, и, встрѣчаясь въ восточныхъ краяхъ Россіи съ инородческими племенами, даетъ любопытные факты объ ихъ отношеніяхъ съ русскими. Плавая по Волгѣ, онъ выслушиваетъ народныя легенды (любопытная легенда о Царевѣ курганѣ, I, стр. 234—235) и старается провѣрить ихъ фактическими наблюденіями. Дальше упомянемъ объ его археологическихъ и историческихъ замѣткахъ, которыя остаются любопытны и понынѣ.

Однимъ словомъ, мы видимъ въ Лепехинѣ умнаго наблюдателя, съ простымъ здравымъ отношеніемъ въ дёлу, разносторонне подготовленнаго въ изучению, которое онъ предпринимаетъ, вовсе не чуждаго народной жизни и не имъющаго понятія объ "оторванности", которую хотять навязать ему услужливые потомки. Научное знаніе. съ которынъ онъ обращается къ народной жизни, есть такое простое знаніе природы, исторіи, человѣческаго труда, въ которомъ онъ и вообразить не могъ какого-нибудь противоръчія съ народнымъ духомъ, и онъ очень естественно примёняеть его въ различнымъ явленіямъ русской жизни и природы. Какъ ученый и какъ человёкъ своего времени, онъ былъ, конечно, раціоналисть; иначе и не могло быть; но онъ записалъ розсказни Эскулаповой родственницы или офицера-знахаря въ Арзамасъ, какъ потому, что это была любопытная черта народнаго быта, такъ и потому, что ему уже видълась важность этихъ фактовъ для науки, хоти настоящая этнографическая наука въ то время еще не существовала. Народная жизнь не представляла какой-нибудь особливой новости для Лепехина, человёка самаго петербургскаго и воспитавшагося на самой западной наукъ: явленія этой жизни были любопытны ему, какъ ученому, иногда бывали ему новы, какъ уроженцу другого края и человъку другихъ занятій, но вовсе не были сюрпризомъ. У себя дома онъ былъ окруженъ тою же русской жизнью; тогдашняя городская (даже столичная) жизнь отличалась еще большой патріархальностью, была переполнена старинными правами и народнымъ обычаемъ: на городскихъ улицахъ справлялись деревенские праздники и шли кулачные бои; служилое дворянство было въ большинствѣ наѣзжее, привозившее въ своей Аворић деревенскіс элементы и не прерывавшее связей съ деревнею;

въ быту средняго класса (какъ теперь въ извѣстной части купечества и мѣщанства) свято хранились дѣдовскіе пріемы, и Лепехинъ могъ бы знавать Эскулаповыхъ родственницъ въ самомъ Петербургѣ. Немудрено, что въ "Запискахъ" видно хорошее знаніе народнаго языка: въ самомъ его разсказѣ встрѣчаются термины, иногда, вѣроятно, неизвѣстные новѣйшимъ народникамъ.

Деревня временъ Лепехина живетъ вполнѣ патріархальною жизнью, но въ средѣ помѣщиковъ уже принимаются техническія знанія и научная любовнательность. Таковъ былъ въ то время извѣстный П. И. Рычковъ, котораго Лепехинъ посѣтилъ въ его заволжскомъ имѣніи.

Озерецковскій быль спутникомъ Лепехина въ качествѣ студента и участникомъ его работъ, и его собственныя путевыя записки составлялись въ томъ же духѣ и по той же программѣ. Въ это время онъ уже исполнялъ самостоятельно особыя пойздеи, и многія описанія его вошли въ составъ "Записокъ" Лепехина. Это былъ опять натуралистъ, археологъ и этнографъ; интересъ научный опять соединяется съ вопросами практической пользы. Отмѣчая характеръ мъстности, описывая флору и фауну, онъ собираетъ мъстныя географическія названія, статистическія свёдёнія о народныхъ промыслахъ и нередко даетъ любопытныя бытовыя картинки, которыя могутъ послужить цённымъ матеріаломъ для исторической этнографіи. Цри собираніи свёдёній Озерецковскій поступаль вообще сь большою осмотрительностью: онъ собиралъ ихъ отъ сведущихъ местныхъ людей и знатоковъ края изъ всякихъ классовъ общества, сличалъ данныя и старался провёрять ихъ собственными наблюденіями. Дальше мы упомяненъ объ его историческихъ наблюденіяхъ, а здёсь ограничимся двумя-тремя образчиками бытовыхъ описаній, относящихся къ Олонецкому и Новгородскому краю.

"Въ селѣ Вндлицѣ былъ я въ праздникъ Иліи пророка. По окончаніи обѣдни, женскій полъ разбрелся по кладбищу, церковь окружающему, и каждая женщина, поклонясь со знакомою ей могилою, обнимала оную обѣими руками. То же самое дѣлали онѣ и между собою при свиданьи одной съ другою: охватывались только руками, а не цѣловались. Такое повѣрье во всей странѣ сей есть общее. Другое обыкновеніе—строить въ деревняхъ и въ лѣсу часовни, ставить въ нихъ образа, изъ коихъ всегда бываетъ одниъ мѣстный, то-есть такой, которому предпочтительно передъ другими часовня посвящается. Большая часть часовень посвящены Иліѣ пророку и святителю Николаю...

"Въ Старой Русѣ середа и пятница дни весьма непріятные и тягостные отъ бродягъ, приходящихъ въ городъ изъ всего округа не просить, а требовать милостыни отъ всякаго дома, по заведенному тамъ обыкновенію. Не успѣетъ хозяннъ или хозяйка дома одѣлитъ копѣйками мужиковъ, бабъ, дѣвченокъ, ребятишекъ и пр., какъ тотчасъ приходятъ къ окну другіе канюки, которымъ нѣтъ счету, сколько ихъ по середамъ и пятийцамъ въ городѣ таскается. Въ другіе дни ихъ не бываеть. Бродяги сін не отходять отъ дому, развё отгонишь ихъ тёмъ, когда позовешь мужика покопать въ огородё вемлю, а женщину или дёвку вымыть поль въ горницё...

"Во время армарки на Валаамъ, деревенскія женщины и дъвки ранъе всёхь оть сна пробужались, и вставши, немедленно бросались къ водё, чтобъ унываться. Действіе сіє продолжается у нихъ не мало времени, потому что онь, во-первыхъ, полощутся водою, потомъ моются мыломъ, которое смывъ, натираются бълилами, и натершись, стоять или сидять на судахъ безъ всяваго действія, давая времи белиламъ хорошенько вобраться въ кожу. Послё сего бережно смывають ихъ съ лица, и какъ многія изъ нихъ зеркаль не ни вють, то смотрятся въ воду, и съ помощью сего зеркала уравнивають на себе подложную белизну, которую, наконець, приврашивають румянами; надевають на себя кумачные сарафаны и повязываются алыми платками или лентами, и тогда уже съ судовъ своихъ сходять. Многіе безъ сумивнія уборку сию похулять, особливо за излишнее употребление бълнлъ, которыя составляются изъ вредной свинцовой извести; но поелику деревенскія женщины убираются такимъ образомъ только во время ярманки, а въ домахъ у себя въ одни большіе праздники, то бъленье сіе ни мало лиць у нихъ не портить, а доказываетъ, напротивъ того, ихъ опрятность, веселось духа и охоту нравиться, когда есть кому казаться. Изъ сего ясно также видеть можно, что въ нравахъ ихъ грубости нётъ, и что народъ, который цечется о убранстве, весьма способенъ къ принятію просв'ященія, ему приличнаго".

Отъ путешественника не укрылись и такія черты нравовъ, которыя свидѣтельствовали о самоуправствѣ и грабительствѣ чиновнической братіи и о загнавности народа:

"При устьѣ Большой Инцы, — говорить онъ, — жилъ одинъ только крестьянинъ, который, испужавшись ночного моего прівада, въ клѣти своей, за одною только отъ меня перегородкою, вслухъ совѣтуется съ женою своею, чѣмъ меня подарить. По окончаніи совѣта, который весь я слышалъ, приносить онъ мнѣ рублевикъ съ боязнью, со страхомъ, чтобъ я малымъ его подаркомъ не огорчился. На вопросъ мой, за что даеть онъ мнѣ рубль, отвѣчалъ онъ, чтобы я его не обндѣлъ. — Поди съ твоимъ рублемъ, сказалъ я; мнѣ обидѣть тебя незачто. — Когда мужикъ вышелъ отъ меня въ сѣнцы къ женѣ своей, и отдалъ ей рубль, то она сказала: другому офицеру пригодится. Такимъ-то образомъ бѣдные люди отъ проѣзжающихъ безчинниковъ тамъ откупаются".

По своему взгляду на вещи. ученому и житейскому, Озерецковсвій былъ человѣкъ той же школы. Такъ, напр., онъ смотрить на монастыри и на расколъ: въ одномъ случаѣ онъ руководится соображеніями пользы и вознагражденія за труды, въ другомъ—побужденіями вѣротерпимости, которая мало придаетъ значенія внѣшнимъ формамъ религіознаго чувства. Разсказывая о Валаамскомъ монастырѣ, жизнь въ которомъ, за исключеніемъ одной годовой ярмарки, представляетъ почти абсолютное уединеніе, Озерецковскій прибавляетъ:

"Потому валаамскій монастырь наиспокойнѣйшимъ можеть быть убѣжищемъ для такихъ людей, кон въ обществѣ исполнили долгъ человѣка и гражданина, и тѣмъ заслужнии, чтобъ оно позволило имъ препровождать остальную жизнь въ совершенномъ спокойствія, не требуя отъ нихъ больше никакого служенія. Но грѣшно бы было, если бы такое спокойствіе безъ разбору давалось людямъ, обществу не служившимъ, которые однимъ только отрицаніемъ отъ міра право на то снискиваютъ". Монастырь на Череменецкомъ озерѣ, близъ Луги, имѣетъ "собственное землепашество, скотоводство и рыбную ловлю. Разумѣется, что монахи сами ни земли не пашутъ, ни скота не пасутъ, ни рыбы не ловятъ, а отдаютъ угодъя свои врестьянамъ; сами-жъ живутъ какъ помѣщики, пмѣя превыгодныя мѣста, на какихъ лежатъ всѣ въ Европѣ монастыри, которыхъ многое множество" и т. д.

Раскольники, по его мивнію, — "такіе же христіане, какъ я п всякъ мив подобный, но думають, что особливыми своими обрядами въ богослужени лучше угождають Богу; у всёхъ сего рода людей спасеніе души есть главная причина ихъ заблужденій" 1).

Не будемъ останавливаться на описательныхъ трудахъ названнаго выше академика Иноходцова: довольно сказать, что въ нихъ опять господствуетъ та же программа, какую мы видѣли у Лепехина, но съ большимъ количествомъ свѣдѣній географическихъ и статистическихъ. Иноходцовъ посвящаетъ также не мало труда на разысканія историческія и сообщаетъ не мало подробностей о мѣстномъ бытѣ, нравахъ, обычаяхъ, одеждѣ, препровожденіи времени, такъ что его описанія причисляются къ лучшимъ этнографическимъ трудамъ нашей литературы прошлаго вѣка<sup>2</sup>). Такимъ же характеромъ отличаются путешествія академика Севергина, гдѣ опять среди естественно-научныхъ описаній разсѣяно не мало любопытныхъ этнографическихъ и бытовыхъ данныхъ и т. д.<sup>3</sup>).

Въ то же время, когда Академія предпринимала рядъ ученыхъ экспедицій въ разные края Россіи, интересъ къ изученію своего отечества развивается въ средѣ частныхъ лицъ, и эта сторона тогдашней описательной литературы опять чрезвычайно любопытна исторически, какъ фактъ самостоятельнаго общественнаго интереса къ дѣлу. Ученые путешественники въ самыхъ далекихъ захолустьяхъ встрѣчали людей съ научною любознательностью, съ хорошимъ и разностороннимъ внаніемъ своего края, отъ которыхъ имѣ случалось

126

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Путешествіе по озерамъ Ладожскому и Онежскому, стр. 66 — 68, 78 — 80, 109—110; Путешествіе на озеро Селигеръ, стр. 33—34, 41—42; Путешествія Лепехина, ч. IV, стр. 92 и проч.; Сухомлинова, Ист. Росс. Акад. П, 329—334.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. Росс. Акад., т. Ш (Сборникъ, т. XVI, 1877), стр. 217-233, 430.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сухомлиновь, тамъ же, т. IV (Сборникъ, т. XIX, 1878), стр. 55 и слёд. Отмётныть, напр., разсказы о городахъ Торопцё, Порховё, Валдаё; замёчанія о финскомъ населеніи въ западномъ крад, гдё одну изъ причинъ умственной и физической подавленности этого паселенія Севергинъ очень основательно вилитъ въ крёпостномъ правё и т. п. Но при описапіи русско-польскихъ провинцій ученый академикъ имъ́етъ наивность говорить о "шизматикахъ", не подозрёвая, что это просто-русскіе православные.

получать весьма полезную поддержку. Въ литературѣ второй половины стоявтія является новый разрядъ сочиненій, посвященныхъ именно мёстнымъ изученіямъ. Не входя въ подробности этой литературы, укаженъ нёкоторые факты. Однинь изъ первыхъ дёятелей этой мёстной литературы быль извёстный Петрь Ивановичь Рычковъ (1712 — 1777). Сынъ купца, водившаго дёла съ иноземцами. Рачковъ не прошель никакой правильной школы, но владбя хорошо нинить изыкомъ (которому отецъ хотелъ выучить его для торговыхъ дёлъ), нашелъ службу сначала въ купеческой конторъ одного иностранца, а вскоре и казенное место бухгалтера въ таможне. Въ этой же должности онъ отправился въ 1734 г. на службу въ "оренбургскую экспедицію", которою начальствоваль названный нами раньше Киридовъ, а за нимъ Татищевъ, извёстный историкъ. Оба начальника были просвёщенные люди, проникнуты великою ревностыр въ изучению отечества, и подъ ихъ вліяніемъ Рычковъ усерано занялся изслёдованіемъ врая, гдё проходила его служебная дёятельность. Онъ дослужился до чиновъ и деревень, былъ членомъ-корреспондентомъ Академін наукъ и дѣятельнымъ писателемъ по исторіи оренбургскаго края, и по различнымъ вопросамъ торговой и хозяйственной практики. Много его сочинений помъщено было въ .Сочиненіяхъ и переводахъ, въ пользё и увеселенію служащихъ", Миллера, съ которымъ онъ велъ дёлтельную переписку, въ "Трудахъ" тогда только-что основаннаго Вольнаго Экономическаго общества, отъ котораго получалъ медали; было наконецъ и нёсколько отдёльныхъ изданій. Труды его обратили на себя вниманіе и въ нёмецкой литературѣ, въ которой былъ въ тѣ годы вообще большой интересъ въ изучению России <sup>1</sup>).

Труды Рычкова имѣютъ свои немалые недостатки, и именно недостатокъ критическаго отношенія къ источникамъ, свидѣтельствующій объ отсутствія правильной школы; но они важны по обилію свѣдѣній — самъ Палласъ началъ-было переводъ "Оренбургской топографів". Мѣстная исторія была, по мнѣнію Рычкова, необходима: "общая исторія всей Россіи, — говоритъ онъ въ предисловіи къ своей "Казанской исторіи", — чтобъ быть ей полною и совершенною, по вели-

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> "Исторія Оренбургская" пом'ящена была въ "Сочиненіяхъ и переводахъ", изд. Миллера, 1759; "Топографія Оренбургская, то есть обстоятельное описаніе Оренбургской губернін", 2 ч. Спб. 1762 (нимецкіе переводы: пастора Газе въ Бюшингоюнъ "Магазини", V, 1771, и Родде, Рига, 1772); "Опыть казанской исторіи древнихъ и среднихъ временъ", Спб., 1767 (ним. переводъ, Рига, 1772); "Введеніе къ астраханской гопографіи" и пр. (книга слабая), М. 1774. Наконецъ, Ричковъ составнять иниски объ осадъ Оренбурга Пугачевымъ, и оренбургскій "Топографическій лексицонъ", — послідній затерялся. Біографія въ книгъ Пекарскаго: Жизнь и литературная верениска П. И. Ричкова. Спб. 1967.

кости имперіи и по множеству ся провинцій, изъ которыхъ въ древнія времена во многихъ бывали особенныя царства и княженія, необходимо требуетъ особенныхъ описаній"... Сынъ Рычкова, Николай, также работалъ въ этой описательной литературѣ. Записанный въ полкъ мальчикомъ, онъ 21 года уже вышелъ въ отставку съ чиномъ капитана, въ 1767 г., и въ томъ же году опредѣленъ "въ команду г. профессора Палласа", т.-е. въ составъ его ученой экспедиціи. Рычковъ-младшій не имѣлъ настоящей подготовки, но добросовѣстный и усердный работникъ, онъ собралъ много полезныхъ свѣдѣній по исторіи и этнографіи сѣверо-восточнаго края Россіи, а позднѣе о киргизъ-кайсацкихъ степяхъ <sup>1</sup>).

Еще болёс, чёмъ Рычковъ-старшій, были самоучками два усердные труженика по мёстной исторіи архангельскаго врая — Крестининъ и Ооминъ. Вас. Вас. Крестининъ (1728-1795), архангелогорскій гражданинъ", повидимому самоучка, представляеть тёмъ болёе любопытный примёръ серьезной любознательности и упорнаго труда. положеннаго имъ на изучение своей родины. Его отецъ изъ бъдныхъ сироть Холмогорскаго посада вышель въ первостатейные купцы и занималь важныя посадскія должности въ Архангельске (напр., быль бургомистромъ), но потомъ потерялъ состояніе, и Крестининъ-сынъ не былъ богатъ и жилъ собственными трудами. Онъ также занималъ разныя посадскія должности, бываль посадскимь старшиной, архиваріусомъ въ магистрать, мещанскимъ писаремъ; впоследствіи, за свои службы по выборамъ онъ получилъ званіе "степеннаго гражданина". Можно замѣтить, что онъ зналъ по-нѣмецки и по-латыни. Среди провинціальнаго захолустья и невѣжества собрался въ Архангельск' въ 1760-къ годахъ небольшой кружокъ людей, на которыхъ отозвалось просвѣтительное вліяніе времени. Душою этого кружка былъ Крестининъ, въ которому присоединился молодой вупецъ Александръ Өоминъ и еще два-три человъка, между прочимъ прокуроръ Нарышкинъ. Они возъимъли мысль завести нѣчто въ родѣ историческаго общества для изученія своего края; но обстоятельства мало благопріятствовали ихъ работѣ: захолустное невѣжество всегда съ недовъріемъ и недоброжелательствомъ смотритъ на такія попытки умственнаго труда; любители исторіи, какъ говорять, прослыли вольнодумцами и даже "фармазонами". Въ 1768 они просили разрѣшенія пересмотрёть мёстные архивы, но получили отказъ, а въ 1770-хъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Журналь или дневныя записки путешествія капитана Николан Рычкова по разнымъ провинціямъ россійскаго государства 1769 и 1770 года" и "Продолженіе Журнала", Спб. 1770—1772; "Дневныя записки путешествія кап. Ник. Рычкова въ киргизъ-кайсацкой степи 1771 году". Спб. 1772. Нѣмецкій переводъ всёхъ записокъ, Рига, 1774. — Объ авторѣ ихъ въ той же книгѣ Пекарскаго, стр. 114, 125 и слёд.

годахъ архивъ губернской капцедаріи, гат было, безъ сомнтнія, много важныхъ остатвовъ стадины, сгоделъ. Между темъ общество даспалось, но Крестининъ продолжалъ трудиться; великой нравственной поддержкой послужило ему знакомство съ Лепехинымъ и Озерецковскихъ, которые забхали въ архангельскій край въ 1771 году. Ученые путешественныхи получили отъ Крестивина иного важныхъ указаній и, благодаря имъ, онъ впослёдствій сдёланъ былъ корреспон**дентои**ъ Академіи наукъ.—Ревностнымъ понскамъ Крестинина удалось собрать много важнаго историческаго матеріала, не только по исторін края, но и по далекой русской древности. Такъ, онъ доставилъ лля "Лоевней Россійской Вивліоенки" Новикова пёлый рядъ замёчательныхъ памятниковъ, извлеченныхъ имъ изъ старой Коричей, какъ, напо.. Уставъ князя Владимира о церковныхъ судахъ и о десатинахъ, дополнение въ нему вел. вн. Ярослава Владимировича и новый важный тексть Русской Правды. Впослёдствін, въ ІУ-мъ посмертномъ томъ путеществія Лепехина напечатано было Озерецковскимъ нъсколько двинскихъ грамотъ съ объясненіями Крестинина; другія работы помбщаль онь въ академическихъ изданіяхъ, какъ "Новыя Еженъсячныя Сочиненія" и мъсяцословы. Наконецъ Крестининъ издалъ насколько отдельныхъ сочинений по исторіи двинскаго края 1).

Упомянутый А. И. Ооминъ, въ 80-хъ годахъ прошлаго вѣка публичный нотаріусъ въ Архангельскѣ, составилъ описаніе Бѣлаго моря, былъ также корреспондентомъ Академіи наукъ и членомъ Вольнаго Экономическаго Общества<sup>2</sup>).

Для мёстныхъ описаній Россіи много работалъ плодовитый собиратель Вас. Григ. Рубанъ (1739—1795). Онъ учился въ кіевской, нотомъ въ московской славяно-латинской академіи и московскомъ университетѣ, издавалъ нёсколько журналовъ и много писалъ по исторіи и статистикѣ Малороссіи; въ своихъ "Любопытныхъ мѣсяцесловахъ" (съ 1776) онъ помѣстилъ много матеріаловъ для мѣстной исторіи (росписи губерній или намѣстничествъ, съ показаніемъ числа

HCT. STHOPP.

9

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Историческіе начати о даянскомъ народѣ древнихъ, среднихъ, новыхъ и новѣйшихъ временъ", ч. I (доведено до конца XVII вѣва). Спб. 1784; "Историческіё опитъ о сельскомъ старинномъ домостроительствѣ двинскаго народа въ сѣверѣ", Спб. 1785; "Начертаніе исторіи города Холмогоръ", съ двумя таблицами, издано академикомъ Озерецковскимъ, Спб. 1790; "Краткая исторія о городѣ Архангельскомъ", Сиб. 1792.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Описаніе Білаго моря съ его берегами и островами вообще, и пр. Спб. 1797. Біографическія свідбиія о Крестинині и Оомині см. въ журналахь: "Маякь" 1844, № 10, стр. 54, и "Финскій Вістинкь", 1845, т. VI, стр. 195; даліе "Архангельскія Губ. Відомости", 1858, № 43, ст. Гр. Заринскаго, и 1871, № 58—73, въ статьяхь П. Е. (Ефименко): "Что сділано для исторіи крайнаго сівера и что слідуетъ сділать", о Крестинині и Оомині въ № 60—62.

провинній и городовъ; описанія епархій и т. п.); издаль описанія Петербурга и Москвы и т. д.<sup>1</sup>). Въ Малороссіи, присоединеніе воторой не было еще слишкомъ давнимъ фактомъ, мъстный интересъ подобныхъ изучений связывается еще съ воспоминаніями о недавней исторической особности. съ чувствомъ особности этнографической, и мёстная исторія вызвала рядъ отчасти замёчательныхъ работь, воторыя, впрочемъ, въ то время обращались больше въ рукописяхъ и изданы были уже къ нашему времени. Такова, напр., замъчательная внига Шафонскаго, изданная уже въ наше время <sup>2</sup>): это-по-истинъ драгоцённый матеріаль для изученія южной Россіи, своей мыслью и исполнениемъ не уступающий лучшимъ работамъ новъйшихъ статистивовъ народнаго быта. Таковы были исторические труды Ханенка, Симоновскаго, Ригельмана и др. Изданы были еще въ прошломъ столътіи "Записви о Малороссін, ся жителяхъ и произведеніяхъ", Якова Марковича (ч. І, Спб. 1798).-Упомянемъ еще отдёльные географические труды Засбцкаго, московскаго профессора Дильтея, Миллера, Цавла Сумарокова и др. <sup>8</sup>).

Наконецъ, большая масса описательныхъ, географическихъ и историческихъ работъ помъщалась въ "Мъсяцословахъ", издававшихся Академіей наукъ. Эти статьи были потомъ соединяемы въ особомъ сборникъ, составляющемъ весьма цънный историко-географическій матеріалъ <sup>4</sup>).

<sup>3</sup>) Черниговскаго нам'ястничества топографическое описание съ краткимъ географическимъ и историческимъ описаниемъ Малыя России, сочиненное Асанасиемъ Шафонскимъ, въ Черниговъ, 1786 года. Киевъ, 1851.

<sup>3</sup>) Историческія и топографическія извёстія по древности о Россіи, и частно о город'я Вологд'я и его ужад'я, и о состояніи онаго по инит'я, собрал'я Алекс'я Засвикій, М. 1780; Собраніе нужных'я вещей для сочиненія новой географіи о россійской имперія, часть 1-я: О тульском'я нам'ястичеств'я, соч. Филиппа Дильтея; на россійском'я и французском'я языках'я, Спб. 1781; Описаніе живущих'я въ казанской губернія язических'я народов'я, соч. Герарда Миллера, Спб. 1791; Путешествіе по всему Крыму и Бессарабіи въ 1799 году, соч. 'Павла Сумарокова, М. 1800. О географических'я работах'я Дильтея, см. въ "Біографическомъ словар'я моск. профессоровъ", т. І, стр. 309—310.

4) Собраніе сочиненій, выбранныхъ изъ місяцеслововъ на разные годы, издано Академіев наукъ. 10 частей, Спб. 1785—1798.—Объ этой литературі містныхъ описаній см. еще въ книгі В. Семевскаго: Крестьяне въ царствованіе ими. Екчт. П, Спб. 1881, стр. Х.L.Ү.

-----

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Землеолисаніе Малыя Россія, Спб. 1777; Историческое, географическое и топографическое описаніе Санктлетербурга, въ 1708 по 1751 годъ, сочин. Андрея Богданова, дополнено и вздано В. Рубаномъ, Спб. 1779; Описаніе императорскаго столичнаго города Москвы, Спб. 1782; Всеобщій и совершенный Гонецъ и Путеуказатель, или полный повсемистный россійскій и вовсюдный европейскій дорожникъ, 2 части, Спб. 1791.—О Рубань, см. Филарета, Обворъдух. литературы, кн. 2, изд. 2-е Черниговъ, 1863, стр. 126—128; Ист. Росс. Акад. I, стр. 304—808.

Вся эта литература описаній Россіи, отибченная здісь только въ саныхъ общихъ чертахъ, составляетъ именно произведение реформы и "петербургскаго періода", и не требуеть особенныхъ объясненій то, какое значение принадлежить ей въ вопросѣ развития нашего національнаго сознанія. Русскому народу привелось, еще въ незаконченномъ складъ самаго государства, раскинуться на такія громадныя пространства, что вопросъ національнаго сознанія получаль у нась особенную черту, незнакомую другимъ народамъ. Нѣмцу, французу, англичанину старыхъ временъ не трудно было освоиться со всёми враями своего отечества, составить понятіе объ его пёломъ и варіаціяхъ страны и населенія. У насъ было не то. Не только въ старое, но и въ наше время только очень рёдкимъ людямъ улавалось своими глазами видёть разные концы государства, населенные к русскими, и не-русскими, совершенно непохожіе одинъ на другой ло всёмъ условіямъ почвы, климата и быта: отдёльныя части государства разъединялись громадными пространствами, трудностью сообщеній, наконецъ національностью, языкомъ, религіей, всей прежней исторіей, — но съ этимъ разъединялось конечно и сознаніе. Мѣстныя населенія жили особнякомъ, чуждыми другъ другу, а вивстк чуждыми тёмъ уиственнымъ и правственнымъ возбужденіямъ, которыя проистекають изъ болёе тёснаго общенія. Правда, были сильные элементы объединенія: безграничный авторитеть власти, централизація управленія, одна вёра и языеъ огромнаго господствующаго большинства; но при недостатвъ общественно-бытового соединенія и взаниод виствія національная жизнь самого большинства оставалась въ какомъ-то безсознательномъ туманъ подъ властью инстинктивныхъ побужденій преданія и случайностей. Если въ административномъ смыслѣ отдѣльные врая Россіи становились въ старину настоящими сатраліями подъ самовольнымъ и грабительскимъ правденіямъ воеводъ, отъ которыхъ жители-"сироты" бъгали съ своими "животишками и дётишками", или на которыхъ они слезно (и всего чаще безплодно) жаловались въ Москву, то подобный разбродъ долженъ быль отражаться и въ умственной жизни народа, въ стихійномъ складѣ народнаго сознанія. Тѣ живыя силы, какія не могли отсутствовать въ народъ, силы ума, таланта, любознательности, пропадали отъ недостатка школы и недостатка общенія: имъ не на чемъ было развиваться и горизонть съуживался. Въ то время какъ въ европейской литератур' совершались уже великія пріобр'тенія научнаго знанія, у насъ не было признаковъ научныхъ понятій о природѣ. ни географическаго знанія своей страны, ни сознательнаго пониманія своей исторіи. Петровская реформа внесла великую двигательную силу-научное знаніе. Только съ этимъ пріобрѣтается болѣе или

**9**\*

менье точное представление о двиствительности народной жизни, ез условіяхъ, ея внёшнемъ и внутреннемъ свладъ, которое указываетъ народу возвышенныя цёли просвёщенія и вызываеть къ жизни умственныя силы и поэтическое творчество народа. Мы привели слова знаменитаго европейскаго ученаго, который въ нашихъ старыхъ путешествіяхъ XVIII вѣка видѣлъ не только великое обогащеніе науки, но знаменательный факть національнаго самосознанія. Дъйствительно, эти работы первыхъ русскихъ изслѣдователей были дѣловъ никогда ранье небывалымь: онь заключали въ себъ начало новыхъ внутреннихъ отношеній общества и народа, освѣщенныхъ научнымъ знаніемъ и сознательной общественной мыслью. Воть еще слова историка русской науки прошлаго врка, глъ указывается великое значеніе трудовъ нашихъ ученыхъ какъ для чистой начки, такъ и для пражыхъ потребностей русскаго общества. То поколѣніе русскихъ ученыхъ,--говоритъ онъ,--которое действовало во второй половинѣ прошлаго столвтія, образовывалось подъ непосредственнымъ вліяніемъ Ломоносова и продолжало преданія его дѣятельности; учерезъ это посредство оно продолжало предание Петровской реформы.

. "Румовскій, Котельниковь, Протасовь получили свое научное образованіе подъ руководствомъ Ломоносова; Лепехинь и Иноходдовъ были учениками Румовскаго и Котельникова; Озерецковскій, Соколовъ, Севергинъ образовались подъ благотворнымъ вліяніемъ Лепехина, и т. д. Названныя нами поколѣнія русскихъ ученыхъ, отъ Ломоносова до Севергина, связаны между собою основными началами своей научной дѣятельности и литературнымъ преданіемъ, вытекавшимъ изъ жизненныхъ условій времени и историческаго хода русской образованности.

"Всё эти ученые принадлежали, подобно Ломоносову, къ математикамъ и натуралистамъ и, также подобно ему, расширяли кругъ своей дёятельности, перенося ее въ область чисто литературную. Такое же явленіе замёчается и у другихъ народовъ, будучи естественнымъ слёдствіемъ тогдашияго состоянія наукъ и образованности въ Европѣ. Заслуги нашихъ ученыхъ признавались и признаются какъ современными имъ свётилами науки, такъ и поздиёйшими судьями (отвывы Палласа, Леонарда Эдлера)...

"Русскимъ ученымъ восемнадцатаго столѣтія приходилось, подобно Ломоносову, прокладывать путь къ водворенію у насъ науки и защищать права ея въ борьбѣ съ невѣжествомъ, равнодушіемъ и предразсудками. Сама жизнь заставляла Ломоносова такъ часто и такъ горячо докавывать, что наука не враждебна религіи; что изученіе законовъ природы не умаляетъ, а возвышаетъ религіозное чувство, и что великій грѣхъ возставать на науку и вадерживать ея свободное развитіе. Одинъ изъ учениковъ Ломоносова, Протасовъ, подробно объяснялъ значеніе слова "природа" съ цѣлью опровергнуть обвиненіе, взводимое на науку, что будто бы она приписываетъ природѣ и ея законамъ ту силу и то всемогущество, которыя неотъемлемо и нераздѣльно принадлежатъ божеству. Подобная же мысль проглядываетъ и въ доказательствахъ важности и значенія той или другой науки, приноднымъхъ ея представителями...

"Вторая половина восемнадцатаго стояттія ознаменована пробужденіемъ

въ русскомъ обществъ самосознанія. Въ литературъ оно выразилось въ дъятельности Новикова-въ содержаніи и направленіи его журналовь, въ изданіи иамятниковь исторической жизни русскаго народа, и т. д. То же стремленіе въ самопознанію обнаруживается и въ ученыхъ путешествіяхъ по Россіи, предпринятыхъ съ цълью ознакомиться съ естественными и бытовыми особенностями Россіи. Еще Ломоносовъ доказывалъ необходимость путешествія по Россіи для опредъленія географическаго положенія мъстъ, для производства метеорологическихъ наблюденій, вмъстъ съ тъмъ для собиранія лѣтописей, и т. п. Такъ же широко вадуманы и достойнымъ образомъ исполнены путешествія по Россіи, совершонныя Лепехинымъ, Иноходцовымъ, Озерецковскимъ, Соколовымъ. обогатившія науку новыми данными и положившими твердое начало всестороннему изученію Россія.

"Русскіе академики, оть Ломоносова до Севергина, трудились для водворенія знаній въ Россіи, для поднятія умственнаго уровня русскаго общества и для народнаго образованія. Съ этими цёлами они составляли учебники и руковъдства на русскомъ языкѣ, титали публичныя лекціи, помѣщали научныя, общедоступныя, статьи въ новременныя изданія, и т. д. Членамъ Академін наукъ и Россійской академіи принадлежить честь созданія и усовершенствованія русской научной терминологіи. Благодаря ихъ усиліямъ, наука впервые заговорила у насъ на родномъ языкѣ—событіе въ высшей степени важное не только въ исторіи русскаго литературнаго языка, но и въ исторіи русской образованности вообще. Въ литературнаго языка, но и въ исторіи русской заслуги лицъ, которыя, подобно Вольфу въ Германіи, начали писать о научныхъ предметахъ на отечествевномъ языкѣ-

"Трудясь для науки и просвѣщенія, наши ученые, отъ Ломоносова до Севергина, отзывались на требованія общественныя, и не мало содѣйствовали внесенію въ общество просвѣтительныхъ началъ. То, что написано Озерецковскимъ по поводу университетовъ и ценяуры, проникнуто такимъ уваженіемъ къ правамъ разума и къ свободѣ изслѣдованія, такимъ сочувствіемъ къ наукѣ и литературѣ, что должно бытъ по всей справедливости отнесено къ лучшимъ произведеніямъ тогдашней, не только русской, но и вообще европейской, публицистики" <sup>1</sup>).

Тавимъ образомъ, научпое изслѣдованіе Россіи шло рядомъ и въ одномъ духѣ съ лучшими стремленіями литературы. Общественная мысль все болѣе останавливается на положеніи народа, на характерѣ его понятій, на степени его образованія или невѣжества, на его матеріальныхъ и умственныхъ правахъ и потребностяхъ. Въ 1760-хъ годахъ возникала мысль объ освобожденіи крестьянъ. Въ 1780-хъ годахъ, когда правительство еще не было напугано французской революціей и сохраняло прежнія просвѣтительныя намѣренія, предпринятъ былъ замѣчательный планъ народнаго образованія и основаніе "народныхъ училищъ", для которыхъ издана была извѣстная книжка: "О должностяхъ человѣка и гражданина". Указателемъ того, къ чему приходила общественная мысль, служитъ книга Радищева, которая

<sup>1)</sup> Исторія Росс. Академін, IV, стр. 2-5.

ности притязательны тамъ, гдѣ, по ихъ мнѣнію, затрогивалось достоинство русскаго народа. Простое требование исторической вритики. въ сущности нисколько не касавщееся этого достоинства, поднимало цёлыя бури; простое упоминаніе иныхъ мрачныхъ событій русской исторіи съ негодованіемъ осуждалось, какъ оскорбленіе націи. Это была, съ одной стороны, простая непрявычка къ исторической критикѣ, съ другой – проявленіе (хотя неловкое) того самаго чувства, вакое называють теперь чувствомъ національной самобытности и т. п. Выше ны замѣчали, что то же ревнивое чувство національнаго достоинства, а не "рабсвое подчинение", побуждало нашихъ писателей прошлаго въка отыскивать въ своей средѣ россійскихъ Шиндаровъ, Расиновъ и Вольтеровъ: это было, по тогдашнему глубокому убѣжденію, не умаленіе, а возвышеніе русскаго достоинства, свидѣтельство, что русскіе уже равняются съ другими просвѣщенными народами. Дѣло въ томъ, что тогда и не знали другихъ образчиковъ превосходства.

До чего доходила тогда нетерпимость и подозрительность въ вопросахъ исторіи, дають понятіе извѣстные разсказы о томъ, какой переполохъ произвела диссертація Миллера о происхожденіи Руси, или о томъ, съ какимъ озлобленіемъ Ломоносовъ нападалъ на Шлёцера. Приведень еще только двъ-три подробности изъ біографіи Миллера. Послёдній быль уже старый заслуженный человёкь, множествоиъ трудовъ доказавшій свою ревность къ изученію Россіи, принявшій, наконецъ, русское подданство, — но все это не спасало его отъ самыхъ ожесточенныхъ нападокъ, и между прочимъ не со стороны какихъ-нибудь легкомысленныхъ невёждъ, но самихъ ученыхъ, какъ . Іомоносовъ. Въ 60-хъ годахъ прошлаго столетія, Ломоносовъ, въ качествѣ академическаго совѣтника, продолжалъ то недоброжелательство, какое Миллеру прежде приходилось испытывать наравнѣ отъ русскаго Теплова и нѣмца Шумахера. Поводомъ служили историческія работы Миллера и изданіе "Ежемѣсячныхъ Сочиненій", противъ которыхъ Ломоносовъ возставалъ съ цензурной точки зрѣнія. По мнѣнію Ломоносова, у Миллера нѣтъ достаточно патріотизма, и отзывы его о трудахъ послёдниго представляють образчикъ крайней нетерпимости. По словамъ Ломоносова, въ каждомъ произведеніи Миллера "множество пустоши и нерѣдко досадительной и для Россіи предосудительной"; вездѣ онъ "всѣваетъ, по обычаю своему, занозливыя рѣчи" и "больше всего высматриваетъ пятна на одеждѣ россійсваго тела, проходя многія истинныя ся украшевія". Ломонссову не нравилось и то, что Миллеръ занимался изслъдованіями о "смутныхъ временахъ Годунова и Разстриги-самой мрачной части россійской исторіи"; не правилось, что "напр., описыван

una specie casa, provins se rece a subs species a a presigna. Casara, no laza present especies nora a contractor channel as polya - anaj no nora acca respectary mas, ana mosti hera acco to a preside Berge, in optica no observa a poly preside apreside Berge, in optica no observa apreside preside apreside Berge, in optica no observa apreside preside apreside Berge, in optica no observa apreside preside apreside activity as anno respects in manual activity activity is anno respects in manual activity activity is anno respects in manual properties activity activity in a species is an and activity activity activity of a secondaria in manual activity activity activity in a species in preside activity activity and and a species in preside activity activity of a secondaria.

Trans.

12

and state formation in state of marries of states of the deveryone share around up a sear spanets & are u materie is peni anu i spinie, i recipi, v na načetk spesa spomore in state s plane a no was such in suppose anyone has been a estemantinie acama spazan da a ma aqual lan nen e lacrano. Den a sposi presen enques tones el and and a set being ally address to tion mapping in source surprise i fait and the basic of statistics in its contraly a feature cannot to its extent areas peak and it while भा स्वयव्यक्षेत्र प्रवद्यात क्षेत्र के देश स्वयव्य AND AND REPORT READS FOR THE PARTY IS NOT the part is the case cases are described and anima i un i manasiro mani un i mai man were and inter the many fact the second A long is the party superior so inguita da: Entrata Intera (101-730 ka ma a par may / makes men morted and

### дъ-фридрихъ миллеръ.

чтобы ихъ чистоты въ домахъ не прелиоимъ". Полобныя обвиненія противъ Миллера. ымъ въ статьъ, озаглавленной: "Для извъемическихъ обстоятельствахъ", и посланной емін наукъ. Академическій біографъ обонхъ осовъ не удовольствовался донесеніемъ блигому что черезъ нёсколько времени Миллеръ оворъ" отъ высшаго правительства за "нѣкосъ о россійской исторіи находящіяся непригавиль намекь объ этой вражде къ нему Лоьмѣ къ Рычкову объ одномъ человѣкѣ, котопогибели и "добился таки, что я не смѣю ой исторіи". Еще по поводу сибирской истоъ представлялъ академической канцеляріи. и подробности автора о пушкарѣ Воротилкѣ кахъ", такъ какъ, по миънію Ломоносова. гла сочинитель довольно другихъ знатныхъ вть можетъ". Ломоносову не нравилось даже такихъ церквей, какія потомъ погорѣли, и всероссійскаго престола" въ междуцарствіе 1). и Ломоносова чрезвычайно характерны для науки въ русскомъ обществѣ. Если можно Іомоносова противъ Шлёцера, въ характеръ ощее высокомѣріе, отзывавшееся и въ сочиіе очень мало извинительно относительно еть быть, и здёсь нёкоторая неосторожность общій характерь его діятельности быль ому критику не придеть въ голову мысль, Миллеръ въ русской исторіи намъренно ныхъ и занозливыхъ вещей; но въ тѣ вребыль указанный выше исторический взглядъ, лер'в тогдашняя наука. Миллеръ былъ, коодиль нужнымь собирание древнихь "лжео смутныхъ временахъ или упоминание о я бы поступки этого Воротилки и были худы. нъмецкой школъ. Миллеръ выносилъ изъ

д. Н., т. І стр. 338, 880, 406—407; т. ІІ, стр. 720 в изумительныхъ придиркахъ къ сибирской исторіи ихъ лѣтописей, которыя, по мийнію академическихъ очищены отъ древнихъ "лже-басней" и о которыхъ и пранительствующій сенатъ", а не Миллеръ. Тамъ нея строгое представленіе о научной и нравственной обязанности историка и, если самъ Ломоносовъ этого не понималъ, это указываетъ, что съ нимъ и масса общества еще не разумъла науки и грубо понимала самыя требованія національнаго достоинства, которое вовсе не увеличивалось скрываніемъ непріатныхъ историческихъ фактовъ или ихъ закрашиваніемъ. Тогдашнія обвиненія этого рода намъ представляются уже мелочными и несправедливыми; но въ другомъ видъ онъ повторяются до сихъ поръ: еще недавно одинъ изъ самыхъ авторитетныхъ русскихъ писателей подновлялъ эту войну противъ нѣмцевъ-историковъ, а другой скорбълъ, что "русскому человѣку" не легко быть объективнымъ относительно Шлёцера; сколько разъ донынъ повторяются противъ самихъ русскихъ ученыхъ злостныя обвиненія въ недостатвъ патріотиъма, въ желаніи очернять извѣстныя явленія русской исторіи...

Вліяніе Миллера имёло вёроятно свою долю въ характерё академическихъ ученыхъ путешествій. Въ нихъ не послёднее мёсто занимають интересы исторические. Ученые странствователи, хотя по профессіи натуралисты, не пропускали исторической и эстности безъ того, чтобы не собрать о ней м'встныхъ преданій, книжныхъ свёавній, не отмётить сохранившихся памятниковь и т. п. Лепехинь въ своихъ запискахъ помѣщаеть подробный разсказъ о Пловучемъ озерѣ и мѣстныя легенды объ убіеніи Андрея Боголюбскаго: заѣхавъ на Волгу, осматриваеть Царевъ-Курганъ, сооружение котораго приписывалось" грабителю и праотцу донского войска, Стенькъ Разину; аблаеть раскопки, находить подъ нёкоторымъ слоемъ земли кости слона и остатки оружія и дёлаеть при этомъ свои оригинальныя соображенія 1); помѣщаеть подробное описаніе развалинь Болгарь, говорить о старыхъ преданіяхъ у инородцевъ и т. д. Этнографическія описанія инородцевь: мордвы, чувашь, татарь, калиыковь, "кизильбашей" у Лепехина и другихъ тогдашнихъ ученыхъ путешественниковъ давали едва ли не въ первый разъ точное понятіе объ этихъ племенахъ, мало по малу входившихъ въ составъ русскаго народа. Озерецковскій собираль на мёстё историческія извёстія и преданія объ Олонецкомъ крав, о старой Двинской землё, приводных грамоты, указываль на рукописныя богатства новгородскихъ монастырей; въ свое первое путешествіе онъ между прочимъ, собралъ на мёстё свёдёнія о родё Ломоносова и "первоначальныхъ ума его открытіяхъ", и "планъ мѣсть, прилежащихъ къ Куростровской волости, гдѣ родился г. Ломоносовъ"<sup>2</sup>). Астрономъ и нату-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дневныя Записки, I, 296 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дневн. Записки Лепехина, т. IV, стр. 298-308, и карта въ концъ тома. Планъ напечатанъ въ 1788.

ралисть Иноходцовъ въ своихъ этнографическихъ описаніяхъ обращаетъ большое вниманіе и на исторію, разсказываетъ о прошлой судьбѣ края или города, пользуясь для этого, какъ настоящій историкъ-спеціалисть, сохранившимися памятниками старины, лётописями и грамотами, изъ которыхъ приводитъ много извлеченій, мёстными преданіями, разсказами старожиловъ и т. д. <sup>1</sup>). Въ той литературѣ мѣстныхъ описаній, какая начинала развиваться (со второй половины прошлаго вѣка, заключаются также цѣнные начатки мѣстной исторіи.

Однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ дѣятелей всей нашей литературы прошлаго въка былъ Иванъ Никитичъ Болтинъ (1735-1792), на воторомъ мы и остановимся нёсколько подробнёе. Біографія его нѣсколько выяснилась только въ послѣднее время изъ архивныхъ документовъ. Происходя изъ достаточнаго дворянскаго рода, Болтинъ учился дома и 16-ти лёть поступиль на службу въ конную гвардію, гдѣ его товарищемъ въ продолженіе многихъ лѣтъ былъ Потемкинъ, который впослёдствіи сохранилъ съ нимъ очень дружескія отношенія и не разъ оказывалъ ему и его роднѣ свою могущественную протекцію. Въ конной гвардіи Болтинъ остался до 1768, когда перешель на службу въ таможенное въдоиство, сначала начальникомъ одной таможни на югѣ, потомъ въ главномъ таможенномъ управлении. Въ 1781 онъ назначенъ былъ прокуроромъ военной коллегін. а въ 1788 членомъ этой коллегін. Послё присоединенія Коыма, онъ былъ вызванъ Потемкинымъ на югъ, въ 1783, и нёкоторое время быль деятельнымь сотрудникоми Потемкина по устройству новопріобрётеннаго края. Такова была, въ общихъ чертахъ, ero diorpadia 2).

Гораздо интереснѣе была бы исторія его образованія, о которой, впрочемъ, мы не имѣемъ другихъ данныхъ, кромѣ его сочиненій. Какъ многіе дѣятели прошлаго вѣка, Болтинъ, послѣ домашняго

<sup>3</sup>) Нанболёе обстоятельное жизнеописаніе Болтина собрано частію по новымъ архивнымъ матеріаламъ, у Сухомлинова въ "Исторіи Росс. Акад.", т. V (Сборникъ, т. XXII), 1881, стр. 62—296, 317—432. Изъ другихъ трудовъ о Болтинъ отмётимъ статью Соловьева: "Писатели русской исторіи XVIII вёка", въ "Архивё" Калачова, т. П, 1855 и П. Знаменскаго: "Историческіе труды Щербатова и Болтина въ отношенія въ русской цервовной исторіи", въ Трудахъ Кіевской Дух. Акад., т. П, 1862.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такови, напр., его разсужденія о началѣ города Вологди, причемъ онъ сообщаеть любопытныя мнѣнія о происхожденіи имени Вологды "отъ баснословныхъ какихъ-то Волотовъ, подобныхъ греческимъ гигантамъ, якобы они задолго прежде просвёщенія святымъ врещеніемъ тутъ жили, и постронвъ сеё городъ, назвали оний, такъ какъ и рѣку, по имени своему, Волотой или Володой". Мѣсящословъ историческій и географическій на 1790 годъ, стр. 33 и слѣд.; Сухомлиновъ, Исторія Росс. Акад., т. III, стр. 218—225.

ученья и не прошедши никакой высшей школы, вступиль прямо въ практическую жизнь: природный умъ и любознательность повели его къ общирному чтенію; не знаемъ, имѣлъ ли онъ при этомъ какогонибудь руководителя, но въ его чтеніе вошли именно замѣчательнъйшія произведенія въка, не только ть, какія были особенно въ ходу по своей доступности, но и труды серьезнаго ученаго характера. Съ другой стороны, Болтину случилось не мало разъбажать по Россіи вакъ по своимъ, такъ и по служебнымъ деламъ; поездви давали много пищи для его наблюденій, которыя отличались вообще чрезвычайной внимательностью и точностью, соединаясь обысновенно съ кругомъ вопросовъ, составлявшихъ его научный интересъ. Это быль умъ точный, положительный, не склонный въ фантазіи. Не знаемъ оплть, что навело его на занатія русской исторіей; но онъ, не будучи ученымъ по профессін, сталъ однимъ изъ сидьнъйшихъ знатоковъ дёла, какіе были въ то время. Очевидно, къ этому интересу влекла тогда живые пытливые умы самая сила вещей: возникала потребность историческаго самосознанія; въ исторіи искалось разръшение вопросовъ, какие выростали въ обществъ вслъдствие Петровской реформы; желали выяснить себь русское прошедшее и настоящее, роль русскаго народа среди народовъ европейскихъ, свойства русскаго образованія и т. д. Со времени реформы прошло уже болёе полувёка, видёлись ся результаты, являлась возможность провёрки, и однимъ изъ главныхъ средствъ въ этому представлядась исторія.

Въ послёднее время Болтина причисляли иногда въ предшественникамъ того направленія, которое заявляеть притязаніе быть самымъ настоящимъ русскимъ. Дъйствительно, Болтинъ могъ давать отчасти поводъ въ этому нёкоторыми эпизодами своихъ сочиненій, гдѣ онъ противопоставляетъ русское съ иноземнымъ и вооружается противъ иноземныхъ вліяній, особенно французскаго, настаивая взамѣнъ того на необходимости самостоятельнаго характера нашей жизни. Можно замётить, что исканіе зачатковь славянофильства въ одномъ изъ характернёйшихъ писателей прошлаго вёка мало вяжется съ утвержденіемъ объ оторванности нашего тогдашнаго образованія отъ народныхъ началъ; но на дёлё предположение о славянофильствъ Болтина не совсёмъ подтверждается фактами. Нашему славянофильству отвёчають въ прошломъ вёкё не столько такіе люди, какъ Болтинъ, человѣвъ ума по преимуществу вритическаго, сколько тъ патріоты-самохвалы, которые тогда находили, что Россія достигла уже во всёхъ отношенияхъ великаго совершенства, не нуждается больше ни въ какихъ заимствованіяхъ у Европы, представляетъ вообще лучшій изъ всёхъ возможныхъ міровъ. Болтинъ не быль изъ

Digitized by Google

такихъ людей. Если онъ нападалъ на Леклерка, это не значитъ, что онъ нападалъ на Европу: самодовольный французъ, съ нѣсколько сомнительной біографіей, могъ самъ по себѣ быть достаточнымъ объясненіемъ антипатін, которую онъ внушалъ Болтину. Довольно было его историческаго невѣжества и нахальства, чтобы Болтинъ обрушился на него съ своими желчными опроверженіями, какъ желчно опровергалъ и русскихъ историковъ. Но присматриваясь ко всему складу его мыслей, въ немъ не только нельзя найти какой-нибудь принципіальной вражды въ Европъ, но напротивъ, понятія его саныхъ тёсныхъ образомъ примыкають къ европейскимъ идеямъ вёка. Болтинъ-такой же просвёщенный русскій человёкъ XVIII-го столётія, какими были Татищевъ, Ломоносовъ, Лепехинъ, Новиковъ и проч.; онъ не знаетъ другого просвъщенія кромъ европейскаго, и желая, чтобы этого просвёщенія было въ Россіи какъ можно больше, конечно, онъ желалъ также, чтобы оно скорће получило возможность жить своими силами, не нуждаясь каждый разъ въ иностранномъ учителѣ; и во всякомъ случаѣ не думалъ, чтобы европейское образование состояло лишь въ свётской пустоте богатыхъ тунеядцевъ и перенимании чужихъ модъ, съ которымъ могло соединиться на дълъ круглое невѣжество. Какъ увидимъ далѣе, высшіе авторитеты мысли были для Болтина въ первостепенныхъ умахъ тогдашней европейской, особливо французской, литературы.

Основнымь, даже исключительнымь, интересомъ литературной деятельности Болтина была русская исторія. Ему, какъ и всёмъ истинно-научнымъ умамъ того времени, было ясно, что настоящее изучение русской истории прежде всего требуеть собрания и реставрацін ен памятниковъ. Старан Россія такъ мало сдёлала для этого, что новому времени приходилось разыскивать вновь самыя основныя произведения русской старины, абсолютно забытыя въ московскомъ періодів. Цізлый рядъ памятниковъ русской древности быль настоящимъ отврытіенъ прошлаго въка. Петръ Великій отврылъ одинъ изъ занёчательнёйшихъ списковъ русской лётописи; Шлёцеръ открылъ истинное значение Нестора для исторической науки; Болтинъ отврылъ настоящее значение "Русской Правды"; гр. Мусинъ-Пушкинъ отврыять "Слово о полку Игоревъ"; Миллеръ цёлую массу историческихъ документовъ, которымъ безъ него грозила бы гибель; отврыты были Духовная Владимира Мономаха, Судебникъ и т. д., какъ неиного времени спустя Калайдовичъ отврылъ Іоанна экзарха Болгарскаго. Кирилла Туровскаго, эпический сборникъ Кирши Данилова и проч. Болтинъ въ небольшомъ дружескомъ кружкѣ, къ которому приналлежали гр. А. И. Мусинъ-Пушкинъ и Елагинъ, занимался именно этимъ старымъ полузабытымъ періодомъ русской исторіи,

Digitized by Google

толковаль Русскую Правду и Духовную Владиміра Мономаха, собиралъ старыя рукописи и т. д. Это изучение было въ тв времена несравненно трудиве, чвиз теперь: намятники не были изданы, варіанты не сличены; иные встрёчались въ первый разъ, и надо было продѣлать надъ ними всю ту предварительную критическую работу, воторая теперь представляеть эти памятники готовымь, осмотръннымъ со всёхъ сторонъ, матеріаломъ, такъ что остается дёлать выводы. Болтинъ съ большой проницательностью оріентировался въ этомъ сыромъ матеріаль и указываль его историческию ценность. О достоянстве его трудовъ въ этомъ отношения можетъ дать понятіе отзывъ Шлёпера: опытный и требовательный нёмецкій критикъ, не любившій расточать своихъ похваль, называеть Болтина "величайшимъ русскимъ знатокомъ отечественной исторін" и замѣчаетъ, что еще нивто изъ русскихъ не писалъ исторіи своего отечества съ тавими познаніями, остроумісить и вкусомъ, хотя въ частности Шлёцеръ ръзко оспаривалъ многія мнёнія Болтина.

Къ сожалёнію, Болтинъ не предпринялъ систематическаго труда по русской исторіи. Замёчательно, что кромё книги противъ Леклерка другіе важные труды Болтина, даже спеціально археологическіе, изданы были только послё его смерти <sup>1</sup>). Самый разборъ сочиненія Леклерка и отвётъ на книжку князя Щербатова, гдё всего

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Прим'ячанія на исторію древнія и нын'яшнія Россіи г. Леклерка, сочиненныя генераль-маіоромъ Иваномъ Болтинымъ. 2 ч. 4°. Сиб., 1788. Съ эпиграфомъ: Je voudrais que chacun écrivit ce qu'il sait et autant qu'il en sait, mais pas plus. Montaigne.

<sup>---</sup> Отвёть генераль-маіора Болтина на письмо князя Щербатова, сочинателя Россійской Исторія. Спб., 1789. Этоть отвёть бняз вызвань книгой: "Письмо князя Щербатова, сочинателя Россійской Исторія, къ одному его пріятелю, въ оправданіе на нёкоторыя сопрития и явныя охуденія, учиненныя его исторія оть г. генеральмаіора Болтина, творца примёчаній на Исторію древнія и нинёшнія Россія г. Леклерка". М. 1789. Подразумёваются охуденія, сдёланныя Болтинных въ книгё противь Леклерка. По выходё "Отвёта" Болтина, Щербатовь отвёчаль новой книгой, изданной уже послё смерти Щербатова: "Примёчанія на отвёть г. генераль-маіора Болтина на письмо князя Щербатова". М. 1792.

<sup>— &</sup>quot;Книга Большему Чертежу, иля древняя карта Россійскаго Государства, поновленная въ разрядё и списанная въ книгу 1627 года". Сиб., 1792. (Болтинское изданіе Чертежа повторено было Д. Язиковниъ, Сиб., 1838, съ прибавленіенъ сида же "Древней Росс. Гидрографіи", изданной Новиковниъ въ 1778. Затёмъ, новое изданіе, по нёсколькимъ рукописямъ сдёлано било Спасскимъ, М. 1846).

<sup>-</sup> Духовная великаго князя Владнийра Всеволодовача Мономаха, названная въ лётописи сувдальской Поученье. Спб., 1793.

<sup>-</sup> Кратическія прим'ячанія генераль-маюра Волтина на первый и второй томъ Исторіи княвя Щербатова, 2 ч. Спб., 1793—1794.

<sup>-</sup> Правда Русская или законы великихъ князей Ярослава Владиніровича и Владиніра Всеволодовича. М. 1799.

больше высказались историческіе вгляды Болтина, были вызваны случайными поводами. Но по всему характеру его трудовъ Болтинъ быль всего менёе дилеттанть.

Какимъ же образомъ сложилось историческое міровоззрѣніе Болтина? Нашъ историкъ былъ близко знакомъ съ капитальными философско-политическими произведеніями тогдашней французской литературы, и онъ несомнънно оказали вліяніе на складъ его мыслей. Новъйшій біографъ замізчаеть, что это вліяніе было очень второстеценное, что взгляды Болтина политические и соціальные коренятся въ русской дъйствительности, добыты изысканіями въ русской исторія, наблюденіями надъ жизнью общества и народа, что "цитатами изь европейскихъ авторитетовъ только поясняется и подтверждается то, что сложилось въ умѣ его помимо всявихъ чужихъ вліяній (?), а на основании данныхъ, представляемыхъ отечественною исторіею и современнымъ состояниемъ Россин". Біографъ прибавляеть дальше, что прусскія лётописи и русскія села и деревни служили ему источниками: изъ нихъ получалъ онъ свъдънія о томъ, какое правленіе всего пригоднѣе для Россіи, о томъ, какъ дѣйствуетъ у насъ крѣпостное право" 1). Нѣтъ сомнѣнія, что въ рѣшенія ближайшихъ вопросовъ Болтину и не было другихъ источниковъ, кромъ русскихъ лътописей и русской деревни, т.-е. данныхъ русскаго быта; но въ историческихъ предметахъ, его занимавшихъ, была другая сторона, гдѣ ему помогли не лѣтописи и не деревня. Это-самая постановка предмета, самая мысль изслёдованія тёхь или другихъ государственныхъ и общественныхъ отношеній, и нравственно-политическая точка зрвнія писателя. Русская жизнь сама по себе еще не помышляла о иногихъ изъ тёхъ вопросовъ исторіи и современности, которые занимали Болтина; въ русской литературѣ того времени многія мысли Болтина были новостью, и теоретическій источникь ихъ находится именно во вліяніяхъ западной литературы. Біографъ Болтина собралъ самъ много фактовъ этого вліянія и составилъ длинный списовъ западныхъ писателей, начиная съ среднихъ въковъ и до современниковъ русскаго историка, которыхъ онъ цитируетъ въ своихъ сочиненіяхъ 2). Старые писатели нужны были Болтину по фактическимъ свёдёніямъ, новые давали ему не малый запасъ мыслей, которыя онъ применялъ въ своему изследованию русской жизни. Возьмемъ нёсколько примёровъ. Однимъ изъ наиболёе сильныхъ авторитетовъ Болтина былъ знаменитый Бэйль (Bayle, 1647-1706), тоть самый "Банль", которымъ поучался еще Татищевъ. Знаменитый француз-

<sup>1)</sup> Исторія Росс. Акад., У, стр. 224-225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ же, стр. 135 и слъд.

скій эмигранть при самомъ началѣ XVIII-го столѣтія быль замѣчательнымъ представителемъ скептическаго раціонализма, составлявшаго потомъ отличительную черту въка, и именно этой стороной своей дёятельности онъ дёйствоваль на двухъ важнёйшихъ нашихъ историковъ прошлаго столътія. Какъ авторъ извъстнаго "Словаря", Бэйдь становидся и въ этомъ отношении какъ бы предшественникомъ энцивлопедистовъ. Наши писатели находили въ "Словарв" массу справочныхъ философско-историческихъ свёдёній и охотно брали изъ него факты, потому что имъ сочувственно было самое освѣщеніе, въ какомъ эти факты здёсь появлялись. Новёйшій біографъ указалъ у Болтина много заимствованій изъ Бэйля, между прочимъ такихъ, которыя не были имъ самимъ отивчены, и заключаетъ: "Словарь Бэйдя, по всей въроятности, былъ настольною внигою Болтина, который до того сдружился съ своимъ любимымъ писателемъ, что слова и мысли его приводилъ какъ бы невольно: они припоминались ему при каждонъ малъйшенъ поводъ, всябдствіе того сильнаю впечатльнія, воторое производили они на его ясный и воспріимчивый умъ. Болтинъ выписываль изъ Словаря Бэйля не только фактическія свёдёнія, не только философские выводы и воззрѣнія, но и иножество отдѣльныхъ мыслей, летучихъ заметокъ, счастливыхъ выражений и т. п. Идеть ли рёчь объ истинномъ значении воинскихъ доблестей и побёдъ, которыя такъ высоко цёнятся и современниками, и потоиствоиъ; указывается ли на призваніе писателя и на печальныя уклоненія оть его благородныхъ обязанностей, и т. п.-все подтверждается и какъ бы сврёпляется умнымъ и правдивымъ свидётельствомъ Бэйля. Свой образъ мыслей относительно значенія литературы и обязанностей писателя Болтинъ выражаеть словами Бэйля, утверждающаго, что писатели, достойные своего имени, не признають другой власти, кромѣ правды и разума, и подъ ихъ защитою ведуть войну со всявимъ уклоненiемъ отъ разума и правды, со всёмъ ложнымъ и нечистымъ" <sup>1</sup>). Такимъ образомъ заимствованія изъ Бэйля простирались на весьма существенные пункты во всемъ складѣ мыслей Болтина, и очень мудрено сказать, чтобы нашъ историкъ составлялъ свои иден лишь на основание того, что узнаваль изъ лётописей и изъ деревни... Другимъ авторитетомъ Болтина былъ неръдко цитируемый имъ "писатель знаменитый нашего вёка", подъ которымъ разумёется Вольтерь. Изъ него, какъ изъ Бэйля, Болтинъ заимствоваль не только факты, но и общія философскія положенія, и напр. то раціоналистическое свободомысліе, которое у Болтина, какъ у Татищева, подавало поводъ къ первой критической опфикъ церковнаго элемента

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 143-144, 215.

нашей исторіи. Отношеніе науки къ религіи, историческая роль духовенства, значеніе народнаго обычая опредёляются у Болтина подъ несоми винымъ вліяніемъ Вольтера и съ точки зрёнія, которой не знали ии лётопись, ни деревня, обё стоявшія на точкѣ зрёнія непосредственно патріархальной. Далёе, большимъ уваженіемъ Болтина пользуется писатель, который былъ столь почитаемымъ авторитетомъ для самой императрицы Екатерины при составленіи "Наказа"---Монтескьё; затёмъ Рейналь и Руссо. Изъ всёхъ этихъ писателей Болтинъ бралъ общія представленія о политическихъ учрежденіяхъ, формахъ благоустроеннаго общества, отношеніяхъ закона и обычая и т. п. Словомъ, присматриваясь въ теоретическимъ взглядамъ Болтина, нельзя не видёть, что они образовались подъ сильнымъ вліяніемъ западныхъ и особливо французскихъ философско историческихъ ученій. Виёстѣ съ тёмъ эти взгляды представляли нёчто новое, неизвёстное старымъ традиціоннымъ понятіямъ нашего общества.

Болтинъ, какъ и Татищевъ (но уже гораздо многостороннѣе последняго). ищеть объяснения событий въ реальныхъ условіяхъ жизни; чудесное не находить иёста въ исторіи и объясняется только суеверіями века; чтобы объяснить прошедшее, историкъ старается раскрыть и сопоставить обстоятельства и интересы, среди которыхъ совершались событія. Въ соотвётствіе съ авторитетными писателями того времени. Болтинъ настаиваетъ на необходимости для историка и политика уразумъть существенныя особенности народа, или, по нынѣшнему, понять свойства народности. Въ этихъ свойствахъ нать ничего произвольнаго и сверхъестественнаго: онъ проистекають изь совокупности причинъ правственныхъ и физическихъ, и въ ряду послёднихъ особенно отъ климата. Какъ историкъ не можетъ объаснить судьбы народа, не принявъ во внимание народныхъ свойствъ. такъ политикъ въ своихъ практическихъ мърахъ необходимо долженъ сообразоваться съ ними, чтобы не впасть въ ошибку. Производя нововведение, необходимо сообразоваться съ обычаемъ и мѣстными условіями; иначе законы будуть напрасны или даже вредны.

Русскій народъ Болтинъ считаеть народомъ вполиб европейскимъ въ томъ смыслѣ, что это—народъ равноправный съ европейцами и вполиѣ способный къ тому высокому просвѣщенію, какого достигла Европа. Болтинъ знаеть и указываеть различія въ характерѣ племенъ и въ складѣ ихъ исторіи (какъ не забываетъ мѣстныхъ отличій въ кругу самой русской народности), но совершенно признаетъ ту однородность русскихъ съ народами Европы, какую хотѣли отвер-

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Исторію Росс. Акад., V, стр. 188 и слід.

гать новъйшіе славянофилы '). Этими общими понятіями о народныхъ особенностяхъ и необходимости просвёщенія, опредёляются мнѣнія Болтина о новѣйшихъ событіяхъ русской исторіи. Онъ говорить съ великимъ почтеніемъ о дѣятельности Петра Великаго, въ которомъ видѣлъ героя и насадителя наукъ, но строго осуждаетъ оказавшіяся потомъ неблагопріятныя вліянія западныхъ нравовъ, и испорченному новому обществу противополагаетъ здравую простоту стараго обычая. Онъ съ величайщимъ негодованіемъ говорить о временахъ Бирона, о которыхъ зналъ еще по живымъ преданіямъ. Онъ привътствовалъ времена Екатерины II, которая, по тогдашнему представлению, дала свободу мысли и совъсти русскому народу. Любовь къ старинѣ, въ которой Болтинъ цѣнилъ простоту нравовъ, не мѣшала ему высоко оцѣнивать это освободительное настроеніе временъ Екатерины (въ первые годы ся царствованія), весьма мало похожее на эту старину. Онъ радуется, что съ воцареніемъ Екатерины "совъсть не судится, мысль свободна, язывъ развязанъ". Въ духъ этой териимости и согласно своему взгляду на значение народнаго обычая, котораго не слёдуеть измёнять насильственно, Болтинъ относится весьма разумно къ расколу. Если разсмотрѣть, --- разсуждаетъ онъ, --обряды и религіозныя понятія нашихъ раскольниковъ, то не найдется въ шихъ ничего такого, что противоръчило бы правиламъ и обязанностямъ истиннаго христіанина и добраго гражданина. "Какой вредъ, напримъръ, наносили государству бороды? Никакой. Какую пользу принесло обритіе ихъ? Никакой же, но принужденіе къ тому великій вредъ причинило. Когда характеръ мой хорошъ, что кому нужды до того, что лицо у меня мохнато; что платье на миб длинно; что знаменуя себя крестомъ, не такъ персты складываю какъ другіе; что вибсто трехъ разъ, по два раза аллилуја читаю; что по солнцу, а не противу солнца обращаюся; что старопечатныя книги признаю исправнѣйшими новыхъ, и проч.?... Оставь слабости при мнѣ, если основание сердца моего благо. Признавая всё си мелочные обряды и ничего въ существъ своемъ незначущіе, за важные, за необходимые во спасенію, подвергаю себя всеобщему осмѣянію, являю свое невѣжество, невѣгласіе; но не дълаюся преступникомъ, не заслуживаю ненавиденія, наказанія, гоненія. Наблюдая сін странности, могу быть вёренъ Государю, усерденъ въ отечеству, добрымъ и честнымъ членомъ въ общежитін, храбрымъ солдатомъ, трудолюбивымъ земледѣльцемъ, хорошимъ семьяниномъ. Пусть мнить о вещахъ всякой по своему, но дёлаеть только то, что повелёваеть законная власть. Не будеть о мизніяхъ спора, прекратится и разгласія. Не будеть принужденія, насилія, исчезнеть изувѣрство. Не

сильно могущество власти противу мрачныхъ привидѣній невѣжества и суевѣрія: свѣтъ единъ заставляетъ ихъ исчезати"<sup>1</sup>).

Новъйшій біографъ, отибчая у Болтина наклонность къ старинѣ, указываеть также его нерасположение въ Франции и французскому вліянію. "Вліяніе Франціи,-говорить онъ,-чувствовалось у нась не только въ литературѣ, но и въ жизни. Оно отражалось не только въ нашихъ понятіяхъ, но и въ нашихъ нравахъ, общественныхъ и даже семейныхъ; оно разрывало живую связь русскихъ людей съ русскою землею; оно грозило имъ умственнымъ и нравственнымъ порабощениемъ (?). Сама собою создалась у насъ обличительная литература, направленная противъ иноземнаго вліянія. Въ смѣдыхъ и правдивыхъ укорахъ, выходившихъ изъ круга людей, подобныхъ Новикову и Болтину, слышится не слёпая ненависть въ иностранцанъ, а горячая любовь къ Россіи и сознаніе духовныхъ силъ русскаго народа"<sup>2</sup>). Болтинъ, какъ и Новиковъ, не разъ возвращается въ обличению вредныхъ слъдствий французсваго воспитанія и приписываеть ему презрѣніе въ превраснымъ обычанмъ родной старины по той причинь, что такихъ обычаевъ не водится у французовъ; онъ возмущается, что русские люди делятся на "благородныхъ" и "чернь", и первые смѣются надъ народными старыми обычаями. Мы объясняли въ другомъ месте, къ чему исторически сводится французское вліяніе и разрывъ съ народомъ. Общественныя формы и обычаи не падають безь достаточной причины оть чьегонибудь произвола; въ старыхъ обычаяхъ было много прекраснаго, но много и не-прекраснаго, и это послѣднее должно нести на себѣ вь значительной степени вину тёхъ нововведеній, которыя его устравяли: не мудрено затъмъ, что съ непривлекательными подробностями старины падало и то, что въ ней было хорошаго и сочувственнаго. Съ другой стороны, проценть французскаго вліянія быль не великь, и оно приносило не однѣ только прискорбныя послѣдствія: Болтинъ не вспомнилъ (да и его біографъ также), что раздѣленіе на благородныхъ и чернь началось гораздо раньше французскаго вліянія (оно началось съ появленія привилегированной дружины и "смердовъ" нии "холоповъ", и продолжалось во все теченіе русской исторіи); что французское вліяніе вызывалось скудостью умственныхъ интересовь стараго патріархальнаго общества и недостаткомъ общественности въ старыхъ нравахъ, и наконецъ, что французское вліяніе очень помогло нашему собственному сознанию. Прекрасный образчикъ послъдняго представляеть тоть самый писатель, изъ котораго

<sup>2</sup>) Исторія Росс. Акад. V, стр. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прямъч. на Исторію Леклерка, II, стр. 863-364.

мы приводимъ обличеніе французскаго вліянія: Болтинъ пропитанъ былъ этимъ вліяніемъ; его научными авторитетами были знаменитые тогда французскіе писатели, между прочимъ тѣ самые, которые потомъ считались наиболѣе зловредными <sup>1</sup>), по это не помѣшало ему остаться самымъ русскимъ человѣкомъ и цѣнить преданія старины; напротивъ, съ помощью французскихъ мыслителей онъ и научилси сознательно относиться къ этой старинѣ, понимать силу обычая и его народное право. Болтину и Новикову было трудно сказать, а новѣйшему біографу можно было не забыть, какая роль въ вопросѣ о французскомъ вліяніи принадлежала одному существенному обстоятельству, которое тутъ несомнѣнно дѣйствовало, — именно, примѣру самого двора.

Болтинъ не настаивалъ на освобождении крестьянъ; въ полемикъ съ Леклеркомъ онъ даже выставляетъ положение русскихъ врестьянъ болѣе обезпеченнымъ, чѣмъ положеніе земледѣльца европейскаго; но съ другой стороны онъ не думаеть скрывать, что измёнение этого дѣла желательно, --- только оно должно произойти медленно и постеиенно. Любопытно, что и здёсь онъ подкрёпляеть свои разсужденія французскимъ авторитетомъ и ссылается на слова Руссо, что "прежде должно учинить свободными души рабовъ, а потомъ уже тъла"; эту мысль онъ приписываеть и Екатерипѣ, и объясняеть ею основаніе училищъ "для нижнихъ чивосостояній", которое, по его митнію, должно было "пріуготовить души юношества, въ нихъ воспитываемаго, въ воспріятію сего великаго и божественнаго дара"<sup>2</sup>). Радищевъ тогда же отвѣчалъ на это предположение страшной картиной положенія крѣпостного, получившаго по волѣ барина высшее образование и приуготовленнаго въ восприятию божественнаго дара", но оставленнаго наслёдникомъ этого барина въ крёпостныхъ... Болтинъ не скрываль оть себя и оть своихъ читателей, что одною изъ причинъ, требовавшихъ измѣненія въ подоженіи крестьянъ, были свойства помѣщичьей власти: между помѣщиками бывали люди жестокіе и безчувственные, "дёлающіе стыдъ русскому имени и человёчеству", бывали "чудовищные и презрительные выродки въ природъ"... Но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Имя Вольтера стало обозначеніемъ необузданнаго в безправственнаго вольномыслія; объ Рейнал'я вспомнила сама императрица Екатерина, д'ялая зам'ятки на внигу Радищева.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Прим. на исторію Леклерка, II, стр. 236 — 237. Въ другомъ мѣстѣ Болтинъ говоритъ: "При дачѣ рабамъ свободи, все благоразуміе въ томъ, по миѣнію моему, должно состоять, чтобъ не прежде оную имъ даровать, какъ науча ихъ познавать ся цѣну, и какъ надлежитъ сю пользоваться; въ противномъ случаѣ, вмѣсто благодѣянія сдѣланъ будетъ имъ вредъ, зно и гибель... La liberté est un aliment de bon suc, mais de forte digestion; il faut des estomacs bien sains pour le supporter (*Rousseau*)". Тамъ же, стр. 328.

#### БОЛТИНЪ.

какь бы ни смотрёль Болтинь на вопрось освобожденія, который въ то время быль, и самому Болтину казался еще неосуществимымь, онъ зналъ фактическое положение народа въ свое время никакъ не хуже, чёмъ въ наше время знають это положение новёйшие народники. Онъ совершенно понимаеть и толково объясняеть порядки и обычаи общиннаго землевладения 1) и волбще хорошо знакомъ съ бытомъ, народными преданіями и обычаями, народной поэзіей и языконъ. Онъ пользуется этимъ матеріаломъ и въ своихъ историческихъ изслёдованіяхъ, приводить народныя пёсни, повёрья, пословипы, какъ остатокъ и свидётельство минувшихъ временъ. Ему извёстны и произведенія былинной поэзіи, къ которымъ однако онъ относится иначе, чёмъ наши новъйшіе ученые. Болтинъ не думаеть приписывать былинамъ такую древность, такое полу-мистическое національное значение, какъ это склонны были дёлать теперь. Для изображенія древнѣйшаго быта надо, по его мнѣнію, обращаться нивавъ не въ этой народной позвія, а въ древнимъ письменнымъ памятниканъ, въ летописи Нестора, въ законамъ Ярослава и Изяслава, въ коговорамъ, грамотамъ, церковнымъ памятникамъ и т. п.; напротивъ былинная поэзія, которой придается теперь такое значеніе, не пользуется сочувствіемъ Болтина ни съ исторической, ни съ поэтической стороны. Пёсни объ Ильё Муромпё, о пирахъ князя Владимира и проч., по мивнію Болтина, подлыя", безъ всякаго складу и ладу. "Подлинно таковыя пѣсни изображають вкусь тогдашняго вѣка, но не народа, а черни, людей безгранотныхъ, и ножетъ быть, бродягь, кои ремесломъ симъ кормилися, что слагая таковыя пёсни, пёли ихъ для испрошенія милостыни; подобно тому, какъ и нынъ нщіе, а паче слёпые, слагая нелёпые стихи, поють ихъ ходя по торгамъ, гдѣ чернь собирается. Сказанныя пѣсни такого-жъ точно рода какъ сін нищенскія, называемыя стихами, и сочинены подобными авторами; слёдовательно вкуса и правовъ народа изображать He MOLATP " 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Россійской Академін, V, стр. 234, 414. Сколько указанія Болтина в другихъ названныхъ нами раньше ученыхъ, путешественниковъ, историковъ и этнографовъ, послужния для новыхъ изсгёдователей народнаго, спеціально крестьянскаго вопроса въ прошломъ столётіи, читатель можетъ увидёть въ книгё г. Семевскаго: "Брестьяне въ царствованіе имп. Екатерины II". Спб. 1881. О Болтинѣ см. еще гого же автора: "Крестьянскій вопросъ въ Россіи въ XVIII и первой половинѣ XIX вѣка". Спб. 1888, т. І, глава XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Прим'яч. на исторію Леклерка, II, стр. 60. Зам'ятимъ, что простой, безграиотний народъ, авторъ народной нашей позвін, у самого Болтина является въ видѣ зесьма презираемой имъ "черни".

Замѣчаніе Болтина о происхожденіи былинъ не такъ поверхностно, какъ можеть казаться нѣкоторымъ любителямъ былинной поэзіи. По всей вѣроятности во времена Болтина былина не имѣла уже, какъ и теперь, общаго распространенія въ наролѣ или, какъ теперь, извѣстна была только въ видѣ отдѣльныхъ сказочныхъ сюжетовъ, гдѣ Илья Муромецъ, національный герой, шелъ рядомъ съ Бовой-Королевичемъ и Ерусланомъ: Болтину могло казаться, что изображеніе былиннаго богатыря есть не общенародное созданіе, а фантазія одного разряда народныхъ пѣвцовъ и сказочниковъ, какъ духовные стихи были дѣломъ своихъ особыхъ спеціалистовъ. Изслѣдователямъ новѣйшимъ также приходила мысль о частномъ сословномъ происхожденіи былины. Наконецъ, Болтину не безъ основанія могла не нравиться новѣйшая форма былинныхъ сказаній, гдѣ старыя черты эпоса подпали позднѣйшему огрубѣнію народной фантазіи и самаго выраженія.

Общее значение Болтина наиболёе отчетливо опредёлено въ характеристикѣ Соловьева. Болтинъ былъ свидѣтелемъ перемѣны, которая произошла со второй половины прошлаго вѣка во взглядахъ общества на науку и просвещение. Въ начале века, въ эпоху преобразованія, на науку смотрёли преимущественно съ точки зрёнія практической пользы; теперь обратили внимание на вопросъ о воспитаніи. Моралисты временъ Екатерины II постоянно говорили о воспитанія, какъ залогѣ благосостоянія общества. Это отразилось и во взглядахъ на русскую исторію. Въ Петровскія времена надо било защитить права просв'єщенія противъ нев'єжества и суевфрія, и приверженцы новаго порядка естественно проникались враждой въ старинѣ, которая казалась олицетвореніемъ предразсудковъ и невѣжества. Теперь вопросъ ставился иначе, и одно образование ума, безъ воспитанія нравственнаго, стало казаться недостаточнымъ-оно часто сопровождалось правственной порчей или пристрастіемъ къ чужеземному, хотя бы и дурному. "Лучшіе умы, —говорить Соловьевъ, стали вооружаться теперь уже не столько противъ вредныхъ слъдствій стариннаго, до-Петровскаго быта, сколько противъ вредныхъ слёдствій односторонняго стремленія ко всему новому и чужому: отсюда недовольство предшествовавшимъ направлениемъ; борьба съ нимъ нечувствительно вела къ примирению съ стариною, которая уже не возбуждала сильной вражды, ибо признала себя побъжденною и приврылась другимъ слоемъ, а на мъсто ся явился другой, новый врагъ, болѣе опасный. Въ борьбѣ съ недавнимъ зломъ нечувствительно стали бросать благопріятные взгляды на старину отдаленную, именно уже потому, что она была враждебна новому врагу, противъ

#### БОЛТИНЪ.

котораго нужно было вооружиться всёми средствами; нужно было показать его незаконное вторженіе на мёсто прежняго, лучшаго, а между тёмъ старина, вслёдствіе самого отдаленія своего и неизвёстности, начала представлять пріятные образы. Это недовольство направленіемъ, господствовавшимъ въ первую половину восемнадцатаго вёка, и примиреніе съ враждебною ему стариною до-Петровскою объясняеть намъ взглядъ Болтина на древнюю русскую исторію" 1).

Мы упоминали о томъ, насколько это новое обращение въ старинѣ выдерживало историческую и общественную критику. Старина могда казаться привлекательной, какъ патріархальный быть, не испытавшій иножества новыхъ условій и соблазновъ, которые иногда отражались неблагопріятно на нравахъ и обычаяхъ; любители старины во времена Болтина обращали на нее свои взгляды не въ силу живого сознанія, а путемъ теоретическаго разсужденія и при этомъ обывновенно забывали, что старину вообще нельзя разсматривать съ точки зрънія однахъ лучшихъ ся сторонъ: она были такъ переплетены со всёмъ ся характеромъ, что выборъ въ сущности немыслимъ, что взять одно было бы невозможно безъ другого, вмёстё съ лучшимъ придетъ и самое худшее; съ патріархальной простотой нравовъ, которая прельщала моралистовъ прошлаго вѣка, какъ и ихъ нынътнихъ подражателей, неразрывно соединялось и патріархальное невъжество, и еслибы возможно было когда-нибудь возстановление старины, то націи и обществу снова пришлось бы вынести такой же кризисъ ожесточенной борьбы противъ нея, какимъ однажды она была удалена. Но возвращение и невозможно: стремление въ этому возвращению бываеть только или мечтой идеалистовь-археологовь, нии ретроградовъ; попытки фактическаго возстановленія старины всегда сводились въ одной декораціи и театральному, или балаганному, переодъванью. Старинный обычай сохраняеть жизненное могущество только тамъ, гдѣ онъ несетъ съ собой, какъ въ Англін, предание общественной свободы и самодъятельности.

Но Болтинъ исторически любопытенъ не этой наклонностью идеализировать старину, а общимъ отношеніемъ его къ историческому и народному вопросу. На этомъ, безъ сомнѣнія умнѣйшемъ изъ нашихъ историковъ прошлаго вѣка, мы убѣждаемся еще разъ, что принятіе западной науки не только не было подчиненіемъ чужому, отдаленіемъ отъ національнаго содержанія, а напротивъ будило мысль, вело ее на критическую работу и въ концѣ концовъ возвращало къ

<sup>&#</sup>x27;) Архивъ историко-юридическихъ свъдъній, Калачова, кн. П. полодина первая, 1855, ст. Соловьева: "Писатели русской исторіи XVIII въка".

тому же національному содержанію, но понятому уже сознательно. Такъ, у писателей XVIII вѣка возникалъ интересъ къ народу не какъ чужое указаніе, а какъ живая органическая мысль, исторію которой не трудно прослёдить не только въ теченіе XVIII-го вѣка, но даже и раньше, въ проблескахъ критической мысли XVII-го столётія.



# ГЛАВА V.

## XVIII-й въкъ. Наука и народность: языкъ народный и литературный.

Перевороть въ литературновъ языкѣ со времени реформы.—Ломоносовъ.—Ученыя общества для рѣшенія вопроса о языкѣ.—Россійское собраніе, при Академіи наукъ.—Вольное собраніе при московскомъ университетѣ.—Свящ. Петръ Алексѣевъ.—Россійская академія.—Княгиня Дашкова.—Румовскій, Лепехинъ, Болтинъ.—Языкъ областной.—Начало исторіи литературы: Коль, Дамаскинъ-Рудневъ, Бауве.

Исторія нашего дитературнаго языка со времени реформы разработана до сихъ поръ чрезвычайно мало. Кромъ книги г. Буслаева: "О преподавании отечественнаго языка" (1844), гдѣ намѣчены многіе вопросы этой исторіи; кром' старой книги К. Аксакова и новой книги г. Будиловича о Ломоносовъ и, наконецъ, кромъ отдельныхъ заметовъ въ "Филологическихъ Разысканіяхъ" г. Грота, не было предпринято никакихъ спеціальныхъ работъ, которыя выяснили бы эту исторію со временъ Петра и до нашего времени. Между тъмъ, предметь исполненъ интереса. Литературный языкъ есть върное отражение умственнаго и поэтическаго содержания общества въ данную эпоху, отражение тъхъ путей, какими это содержание развивалось. и отношеній, въ какихъ оно находилось къ народной старинѣ и настоящему. Исторія нашего литературнаго языка въ теченіе прошлаго въка можетъ стать любопытнымъ дополненіемъ къ исторіи реформы со всёмъ ся разностороннимъ дёйствісмъ на умы и нравы общества, встить новымъ запасомъ идей, всей борьбой стараго съ новынь, ихъ совмѣстнымъ существованіемъ въ жизни, и все болѣе сильнымъ притокомъ народной стихіи въ новую возникавшую умственную жизнь. Ранве мы упоминали о томъ, какимъ образомъ на ломаномъ, странномъ книжномъ языкъ Петровскаго времени сказывалось

ист. этногр.

сначала тягостное усвоение чуждыхъ понятий; какъ потомъ съ привычкой къ новому знанію, сглаживались грубыя и угловатыя формы новаго языка и, наконецъ, мало-по-малу онѣ выростали въ новую живую и изящную рёчь. Противники Петровской реформы ссылались не разъ на эту угловатость стараго языка, противоставляя ей исткость и свёжесть простой народной рёчи, и выводили заключение о противуестественности самаго дёла, говорившаго языкомъ Петровскихъ временъ. Забыто было въ этомъ противоположении только одно ---что сравнивались вещи не однородныя: языкъ Петровской книги потому именно и быль тяжель, что ему приходилось выражать неизвѣстныя прежде понятія, которыхъ совсѣмъ не могла выразить народная рёчь того времени; эта послёдняя до тёхъ поръ лишь и могла быть свёжа и красива, пока не выходила изъ своего ограниченнаго обихода реальныхъ представлений; но она была совершенно безсильна для понятій изъ области невѣдомаго до техъ поръ отвлеченно-научнаго и правтическаго знанія. Нужно было вспомнить о всемъ положения вещей наканунъ реформы.

Это положение было таково. Русский литературный языкъ, какъ онъ есть теперь, въ то время не существовалъ: въ книжномъ обрашени была неопредёленная амальгама изъ двухъ, хотя по происхожденію близкихъ и исторически связанныхъ, по тёмъ не менёе различныхъ стихій. Эти стихіи, церковная и народная, существовали рядомъ, но церковная была все-таки чужда самой жизни, и старые внижники до конца не могли выяснить себе ихъ взаимнаго отношенія и выработать живую литературную річь. Настоящимъ нормальнымъ языкомъ вниги считался церковный, т. е. собственно говоря, та особая разновидность старо-славянскаго языка, которая образовалась съ теченіемъ вѣковъ отъ неизбѣжнаго воздѣйствія живого русскаго говора. Визств съ твиъ настоящей книгой, заслуживающей вниманія, считалась только книга божественная или учительная (то же понятіе о книгѣ сохраняется и до сихъ поръ въ народѣ, и новѣйшіе охранители-не вѣдая, что́ творятъ-любятъ ссылаться на это въ укоръ либеральной литературѣ, которая старается довести до народа извёстную долю научнаго мірского знанія). Жизнь, конечно, брала свое, и чёмъ дальше, тёмъ больше въ внигу, или вёрнёе, въ письменность врывается народный языкъ. Онъ уже издавна вошелъ въ ту часть письменности, которая передавала реальныя дъла народной жизни-грамоты и договоры, дёла административныя и судныя, законодательство, наконець, въ тоть отдёль литературы, котораго, при всёхъ усилихъ, не могла подавить церковная книжность. -въ произведенія народно-поэтической письменности. Тѣмъ не менѣе онъ не былъ признаваемъ, и до XVIII вѣка ни одно изъ про-

Digitized by Google

изведеній этой послёдней литературы не было удостоено печати, да и не помышляло этого удостоиться. При такомъ положеніи вещей не возможно говорить о томъ, что книжный языкъ XVIII вёка быль "дурнымъ русскимъ языкомъ", хуже языка XVII вёка—послёдній просто совсёмъ не съумёлъ бы говорить о тёхъ предметахъ, о которыхъ, худо ли, хорошо ли, началъ говорить языкъ XVIII вёка. Книжный языкъ XVII столётія былъ языкъ церковной книги и только; для остальныхъ потребностей умственной жизни онъ не давалъ никакихъ средствъ выраженія; литература поэтическая не признавалась въ самомъ принципѣ.

Понятно, такимъ образомъ, что когда съ реформой возникалъ цѣный рядъ новыхъ потребностей, являлся вцервые новый запасъ научныхъ знаній, нарождалось впервые личное поэтическое творчество, отмётившее цёлый новый періодъ во внутренней жизни національвости, --- для всего этого въ языкѣ старой книги не было выраженія, и предстояла трудная задача найти это выраженіе-почти безъ всякой прежней подготовки и безъ предшественниковъ 1). Понятно, что этоть трудъ не могъ быть исполненъ сразу; напротивъ, потребовался цѣлый рядъ поколѣній для совершенія дѣла, которое стало великимъ пріобрѣтеніемъ народной мысли и народной рѣчи. Въ судьбѣ новаго латературнаго языка очевидны всв свойства жизненнаго историчесваго процесса. Во-первыхъ, зачатви этого труда надъ литературнымъ языкомъ восходять ко временамъ задолго до Петровской реформы; во-вторыхъ, онъ совершается съ замёчательной послёдовательностью, все болёе расширяя вругь своего содержанія и захватывая народную стихію, и въ результать впервые онъ создаль то, чего не импьма старая, московская Россія-русский литературный языкъ, способный служить целямъ просвещения и поэтическаго творчества и глубово проникнутый чисто русскимъ народнымъ элементомъ. Создание этого новаго литературнаго языка, завершаемое только въ XIX стольтіи, составляетъ такой же многозначительный фактъ національнаго самосознанія, какой мы видёли выше въ разнообразныхъ изученіяхъ Россіи и ея исторіи, какой представляеть все умственное и литературное движение прошлаго въка. Во всемъ этомъ XVIII въвъ только отвергалъ узкую односторонность или простое патріархальное невѣдѣніе старой русской жизни и впервые возвысился до дёйствительнаго національнаго самосознанія.

Образование новаго языка было исторической необходимостью

11\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Говорниъ: почти, потому что въ XVII вѣкѣ были уже, какъ сейчасъ скаженъ, хотя отривочные, но несомиѣнные признаки стремленія въ реформѣ и виѣстѣ въ распиревію литературнаго языка, но все-таки Петровскому времени приплосъ за иногое браться впервие.

Литература XVII-го вѣка, хотя слабыми и невѣрными шагами, несомнѣнно вступала. на новую дорогу: рядомъ со старой традиціонной книжностью появлялись произведенія совсёмъ новаго характера; возникало зам'ётное вліяніе кіевской школы и черезъ нее польской литературы; появляются переводы изъ западныхъ литературъ-внигъ географическихъ и историческихъ, наконецъ, повѣстей и драматическихъ пьесъ. Все это витстѣ произвело въ книжномъ языкъ чрезвычайную путаницу; онъ представляль безсвязную массу необработанныхъ элементовъ: церковно-славянскую иди русскую основу съ различными варваризмами, особенно польскими, латинскими и южнорусскими. Наконецъ, явилось и стихотворство съ тёмъ же вавилонскимъ смѣшеніемъ языковъ, о которомъ трудно сказать, какому языку оно принадлежало больше: славянскому, великорусскому, южноруссвону или белорусскому; въ то же время существоваль более или менбе чистый славянскій языкъ у церковныхъ стилистовъ, чистый русскій языкъ у писателей абловыхъ. Это было состояніе броженія. гдѣ новые элементы заявили свое присутствіе, но еще не срослись ни во что органическое. Языкъ Петровскаго времени съ его извёстными свойствами-тёмъ же еще неорганизованнымъ смёшеніемъ славянсваго и русскаго, обиліемъ иностранныхъ словъ, въ сыромъ видѣ вставленныхъ въ русскую рѣчь,-въ сущности не представлялъ никакой новой ломки языка, какъ обыкновенно говорять, а былъ только второю ступенью ранёе пачавшагося броженія, второю въ тонъ смыслѣ, что продолжалось прежнее неустановившееся положеніе языка, который, воспринимая новыя повятія, еще не находиль для нихъ органическаго выраженія. Но вибств съ твиъ это было уже нѣчто совершенно новое, носившее въ себѣ зародышъ будущаго могушественнаго развитія. Дбятельность геніальнаго человбка наложила цечать на самый языкъ и, разбудивши національную мысль, дала новыя средства, мотивы для развитія языка. Въ языкѣ самого Петра еще слышатся входившіе по привычкѣ церковные элементы, но основа чисто русская: Петръ черпалъ изъ первыхъ источниковъ; онъ говорилъ простымъ народнымъ, неръдко грубо сильнымъ языкомъ, безъ церемони вставляя въ него иностранныя слова, когда нужно было обозначить вещь, для которой еще не было русскаго названія. Но въ этомъ смѣшеніи было сильное, здоровое зерно: этотъ языкъ служиль живому дему, воторое становилось государственнымь дёломь великаго народа; его новизны не были повтореніемъ изъ вторыхъ или третьихъ рукъ чужихъ понятій, а были выраженіемъ жизненнаго фавта, результатомъ пріобрѣтаемаго свѣжаго реальнаго знанія. Формы тогдашняго языка указывали путь, какимъ съ этихъ поръ предстояло развиваться русской рёчи: въ основу долженъ былъ стать

Digitized by Google

языкъ жизни, языкъ народной дъятельности; въ него должны были войти тѣ новыя пріобрѣтенія, которыя дала наука въ ся многоразличныхъ отрасляхъ, съ ея практикой и теоріей. Таковъ и былъ дъйствительно дальнѣйшій ходъ книжнаго языка въ ХУШ стодетіи. Послёдующее время устранило изъ языка то, что было въ немъ внёшнимъ, по необходимости сдёланнымъ заимствованіемъ, но осталась здоровая сущность движенія: онъ сталъ давать новые ростки, развивавшиеся собственными его внутренними силами; онъ вступалъ въ новый исторический періодъ. Съ этого возбужденія, даннаго новыиъ образовательнымъ содержаніемъ, собственно и началось первое подное проявление всего богатства и жизненности русскаго языка. Процессъ развитія не довершенъ и по настоящее время-потому что сама русская образованность еще далева отъ самобытности (затрудненной безъ свободы науки и слова),---но, конечно, никогда еще нашъ языкь не видаль такого роскошнаго развитія, въ какомъ онъ является у лучшихъ писателей нашего времени, когда онъ овладъваетъ одинаково и высшими областями научнаго знанія, и самыми тонкими выраженіями поэтическаго творчества, и самыми своеобразными проявленіями народности. Ничего подобнаго не представляль онь въ свои прежніе періоды, и ближайшимъ исходнымъ пунктомъ этого движенія было Петровское время.

Въ эпоху преобразованія не нашлось, да по обстоятельствамъ времени и не могло найтись, писателей и теоретиковъ языка, которые въ состоянии были бы внести единство въ это брожение и уставовить нормы языка. Въ полномъ разгарѣ было самое дѣло: собирался новый матеріаль, вызывались новыя стихіи будущаго движевія, и невозможна была пова никакая организація этого множества новаго лексическаго матеріала и новыхъ оборотовъ рѣчи; самая литература была въ большинствъ дъловая, научная, техническая. Петръ быль однимъ изъ ея ревностныхъ дёятелей: среди самыхъ серьезныхъ государственныхъ дёлъ, военныхъ и административныхъ, онъ заказывалъ книги и переводы, самъ выправлялъ ихъ и, случалось, сь похода посылаль прочитанныя корректуры. Въ это бурное и занятое время некогда было думать о точныхъ правилахъ и изяществъ выраженія. Время для "музъ", т.-е. грамматики и вопросовъ о стиль, было впереди, и оно действительно пришло съ первымъ ученымъ поколѣніемъ, которое училось въ Петровское время и начало свою саностиятельную дѣятельность послѣ него. Главнымъ представителенъ этого поколёнія явился Ломоносовъ. Много было говорено объ его великихъ заслугахъ въ русской наукъ и литературь, и дъйствительно любопытно, что Ломоносовъ начинаетъ свою многообъемлющую и творческую діятельность вслёдъ за преобразованіемъ госу-

дарственнымъ. И здъсь Западъ доставляетъ теоретическія знанія и возбужденія, воторыя естественно связались съ историческими требованіями русской жизни и нисколько не противорёчили особенностямъ русской національной природы. Вопросъ объ языкѣ самъ собою представлялся Ломоносову на первыхъ порахъ его дѣятельности, и онъ возвращался въ нему до своихъ послъднихъ дней. Какъ человёкъ науки и писатель, Ломоносовъ не могъ не поставить себъ этого вопроса въ виду упомянутой неурядицы въ формахъ и матеріалѣ языка, и онъ желалъ поставить на ея мѣсто тотъ порядокъ, какой свойствень всёмь богатымь литературою языкамь, древнимь и новымъ. Нужно было найти правильныя формы языка, чтобы онъ иогъ дать выраженіе и для строгихъ положеній науки, и для изящныхъ дбразовъ поэзіи. Образцомъ при установленіи правилъ языка естественно представлялась общая грамматическая система европейскихъ языковъ, классическихъ и новъйшихъ; но Ломоносовъ видълъ, что имбеть дело съ матеріаломъ весьма сложнымъ, разнороднымъ по составу и частію совершенно необработаннымъ. Сами собою вознивали вопросы объ отношеніяхъ языковъ церковно-славянскаго и руссваго и о литературныхъ формахъ поэтическаго творчества, въ частности о складѣ русскаго стихотворства <sup>1</sup>).

Изученіе Ломоносова можеть достаточно объяснить тѣ недоумѣнія, какія господствують до сихъ поръ о тносительно языка прошлаго столѣтія, и опровергнуть тѣ обвиненія, какія падають на этоть языкъ за мнимую порчу русской стихіи и заимствованіе стихій иноземныхъ. Самого Ломоносова трудно обвинить въ поблажкѣ иноземному и въ неумѣньѣ цѣнить свой народный матеріалъ и преданія. У него, ближайшаго свидѣтеля того броженія, какое совершалось въ языкѣ, мы не найдемъ тѣхъ легкомысленныхъ обвиненій, на какія такъ щедро потомство. Въ вопросѣ объ иноязычной стихіи, входившей въ русскій языкъ, какъ вслѣдствіе реформы Петра, такъ и вообще отъ внесенія научныхъ свѣдѣній съ ихъ терминологіей, Ломоносовъ разсуждалъ такъ же, какъ разсуждаемъ и мы теперь: онъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Посят книги г. Буслаева, добовытнымъ началомъ историческихъ изысканій въ этомъ вопрост была извъстная диссертація К. Аксакова о Ломоносовъ (1846). Другимъ важнымъ трудомъ была книга А. Будиловича: "М. В. Ломоносовъ, какъ натуралистъ и филологь, съ приложеніями, содержащими матеріали для объясневія его сочиненій по теоріи языка и словесности" (Спб. 1869), и другая: "Ломоносовъ какъ инсатель. Сборникъ матеріаловъ зля разсмотривія авторской діятельности Ломоносова" (Спб. 1871). Здись собраны любовитные факти и сопоставленія для объясневія теоретическихъ понятій Ломоносова о русскомъ языкѣ и матеріаль для характеристики его собственнаго стиля. Другія подробности по вопросу объ языкѣ въ первой подовинѣ XVIII въка читатель найдетъ въ "Исторіи Академін Наукъ", Пекарскаго, т. 11. Мы ограничнаемся только немногими указаніями.

ее желаль наводненія русскаго языка чужими словами, старался, габ возможно, передавать ихъ въ русскомъ переводъ; но вытстъ съ тъмъ хорошо понималъ, что иностранная стихія входить въ языкъ не случайно и не по чьему-нибудь произволу. "Зам'вчательно, — говорить г. Будиловичъ, что во всѣхъ сочиненіяхъ Ломоносова ни разу не встрѣчается упрека Петру за его преувеличенное пристрастіе къ нноземной стихія въ языкъ, наукъ и администраціи, не встръчается не потому, чтобы Ломоносовъ это одобрялъ или не замѣчалъ, а потому, что по взгляду Ломоносова слово одновременно понятію, лексикологическое богатство языка развивается вмёстё съ развитіемъ народа, и притомъ внутреннимъ ростомъ или внёшнимъ наносомъ, смотря по тому, развилось ли понятіе органическимъ процессомъ жизни, или навязано <sup>1</sup>) извић путемъ заимствованія. Но такъ какъ образованность народовъ очень часто двигается и направляется толчками извић, то, по мићнию Ломоносова, и заимствования въ язывћ-дћло не личнаго произвола, а почти исторической необходимости; конечно, народъ, усвоивая со временемъ принесенную въ нему изчужа мысль. облекаетъ ее въ своеобразную форму, творитъ для нея слово, но это не всегда случается: остается много формь чуждыхъ, которыя, однако, ,чрезъ долготу времени... входять въ обычай... и то, что предкамъ было не вразумительно, потомъ становится пріятно и полезно"<sup>2</sup>). Сознавая все это, Домоносовъ, вмёсто того, чтобы обвинять предшественниковъ, старался на дёлё замёнять иностранныя слова русскими, и когда случалось, создавалъ въ духѣ языка новыя слова, которыя послё и входили въ употребление. Онъ самъ, однако, не боялся употреблять иностранныя слова, когда это было нужно. Другой вопросъ состоялъ въ отношеніяхъ церковнаго и русскаго языка. Эти отношенія въ это время не были, да и не могли быть научно определены. Въ старину, какъ замечали уже и иностранцы, у русскихъ въ книгъ господствовалъ славянскій языкъ, а въ обыденной анзни-русскій; это преданіе перешло и въ XVIII вѣкъ, и теоретически признавалось правильнымъ. Но жизнь все больше захватывала книгу, литература перестала быть исключительно или по преимуществу церковной, а вийсти съ тимъ все больше требоваль миста въ книгь живой русскій языкъ. Ломоносовъ не въ силахъ былъ помирить противорѣчія стараго обычая и новаго требованія-не потому.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Выраженіе неточное: русскимь начала прошлаго вёка никто инчего не "навлзываль", да и физически не могъ навязывать. Они брали чужое сами, потому что въ немъ нужданись. Точно также далёе, "толчки извиз" дёйствують лишь потому, что народы сами становатся чувствительны и воспріимчивы къ вліянімъ иноземной цивилевадій и сами ся ищуть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Ломоносовъ, какъ натуралистъ и филологъ", стр. 89.

чтобы въ немъ было не довольно народной стихін, а потому, что сама она еще не была столько развита, чтобы стать достаточнымъ внижнымъ выраженіемъ для новыхъ понятій: въ то время никто не считаль возможныхь относительно ся такого принципіальнаго притязанія. Исходъ изъ затрудненія Ломоносовъ нашель въ средней мфрф-въ простомъ соединение славянскаго и русскаго элементовъ, которые признавалъ какъ бы равноправными, или даже отдавая предпочтеніе церковному: различную роль ихъ онъ опредёляль не столько по основаніямъ филологическимъ и по значенію русскаго языка въ жизни, сколько по основаніямъ реторическимъ. Ломоносовъ представлялъ себъ градацію употребленія церковнаго и русскаго языка по тремъ стилямъ, причемъ церковный языкъ особенно служилъ для стиля высоваго, т.-е. для всёхъ возвышенныхъ мыслей и возвышенныхъ предметовъ поэзіи, и извёстно, какъ много авторитеть Ломоносова содъйствовалъ дальнъйшему сохраненію церковнаго элемента въ литературномъ языкѣ. По замѣчанію г. Будиловича, основаніемъ этого особеннаго уваженія въ дерковному языку было то, что дерковный языкъ представлялъ историческое звёно между старой и новой русской литературой 1), что въ его области было уже выработано много средствъ возвышеннаго выраженія, которыми Ломоносовъ и дорожиль, какъ унаслъдованнымъ готовымъ богатствомъ. Съ другой стороны, въ книжныхъ произведенияхъ чистаго русскаго языка, ограниченныхъ прежде одними дъловыми, реальными интересами, онъ не находилъ ни тёхъ эдементовъ высоваго стиля, ни средствъ для передачи отвлеченно-научныхъ понятій, какія были необходимы для новой литературы и гораздо легче доставлялись оборотами церковнаго языка.

Такимъ образомъ, наплывъ жизненнаго реализма и иностранныхъ словъ, отличающихъ языкъ Петровской реформы уравновѣшивался историческимъ элементомъ, въ церковномъ языкѣ. Этотъ элементъ былъ такъ привыченъ, что указаніе на него не возбуждало никакихъ сомнѣній и было признано всѣми единогласно. Когда ставился прямо вопросъ объ языкѣ народа, литературные авторитеты того времени, хотя безпрестанно враждовавшіе между собою, были единодушны: народный языкъ былъ языкъ "подлый", народныя пѣсни иѣсни "подлыя"; простой слогъ, т.-е. простой разговорный и народный языкъ Ломоносовъ допускалъ только въ "подлыхъ" комедіяхъ и подобныхъ низкихъ сочиненіахъ; Тредьяковскій называетъ разговорный языкъ "ямщичьмъ вздоромъ или мужицкимъ бредомъ". На самомъ дѣлѣ, не было, однако, никакой возможности положить гра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Будиловичъ, тамъ же, стр. 90.

вицы между двумя элементами языка, какъ скоро литература все больше приближалась въ жизни и должна была говорить языкомъ привычнымъ для общества: общество все-таки не говорило по-славянски; въ разговорномъ языкѣ сами законодатели не все признавали низкимъ и дълали предположение о какомъ-то среднемъ уровнѣ языка, который, хотя и не былъ церковнымъ, однако, могъ быть допущенъ въ книгу безъ ущерба ся приличію и достоинству. Этотъ средній уровень быль, очевидно, языкъ возникавшаго теперь впервые болѣе или менфе образованнаго общества, языкъ, выроставшій уже подъ вліяніемъ книжнаго знанія и терявшій патріархальную грубоватость простонародной рѣчи <sup>1</sup>). Формы и обороты этого языва еще не установелись, и законодатели потратили не мало хлопоть на то, чтобы рёшить: какъ приличнёе или изящите говорить: глазъ или око, лобъ или чело, щеки или ланиты, опыть или паки и т. п.; они то пугались "грубаго деревенскаго" языка, то опасались "къ превеликому себѣ посмѣшеству" употреблять церковныя выраженія въ любовныхъ или геройскихъ разговорахъ<sup>2</sup>).

При всемъ уваженія къ церковному языку, они не въ состоянія были опредёлить точной мёры его употребленія и противорёчили не только одинъ другому, но и самимъ себѣ, когда возвращались къ этой темѣ при разныхъ случаяхъ. Ясно, что причина колебанія заключалась именно въ неопредёленности цёлаго положенія языка; но въ концё концовъ, несмотря на всё разсужденія о пользё церков ныхъ книгъ, о "важности" славянскаго языка и т. п., перевёсъ падалъ все больше на сторону народной рёчи, составлявшей основу языка общества, и въ литературномъ языкѣ все больше преобладала народная, а не церковная стихія. Понятіе объ этой народной стихіи было смутно; таковы у самого Ломоносова тё различныя названія, которыми онъ ее обозначаетъ: подлыя слова; слова простонародныя; слова новыя или гражданскія; слова обыкновенныя россійскія; про-

<sup>2</sup>) Библіографическія Записки, 1859, ст. 518—519. Полное собраніе сочиненій Сунаровова. М. 1782, Х, стр. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) По мнёнію Тредьяковскаго, это быль именно языкь деора, благоразумнёйшихь министрово, премудрёйшихь священноначальниково и знатнёйшаго деорянства. Г. Будиловичь думаеть (стр. 92), что Тредьяковскій говорить здёсь какь гёрный ученных тогдашнихь французовь, считавшихь нормою языкь Версаля; но должно согласиться, что въ этомъ именно кругу (между прочимъ, въ "священноначальникахъ") онъ могъ не безъ основанія предполагать наиболёе образованныхъ людей тогдашняго русскаго общества. Дальше увадимъ, что самъ Тредьяковскій не имериянваеть этого пренебрежительнаго отношенія къ народной рёчи. Отчасти оно происходило, у него, какъ у Ломоносова, отъ вліяній исевдо-классицизма, пріучавшаго къ напищенности и высокому "штилю", отчасти отъ почтенія къ церковному славянизму.

стые разговоры; простой россійскій языкь; просторѣчіе. Границы между всёми этими оттёнками были очень неясны и естественно: литературная правоспособность тёхъ или другихъ словъ и оборотовъ народной рѣчи должна была опредѣлиться живымъ употребленіемъ, а это употребленіе, usus, было еще ново.

Народный языкъ или разговорная рЕчь темъ не менее неудержимо входили въ языкъ литературный, и въ первой половинѣ стольтія уже явно обозначились двѣ отдѣльныя книжныя области: церковная и "гражданская"; въ первой кръпче держались книжныя славянскія преданія (сохраняющіяся въ ней донынѣ), во второй-отарывалось обширное поле развитія литературнаго языка на чисто-народной основь. На первое время законодатели съ трудомъ допускали народную рѣчь-не потому, чтобы имъ мѣшало въ этомъ ихъ новое образование, а именно потому, что были слишкомъ сильны предания старой книжности, не допускавшей въ книгу народпаго языка. Въ дъйствительности умственная жизнь, возбуждепная реформой, имъла глубоко-народную тенденцію, и вслёдствіе того заслуга введенія въ книгу народнаго языка принадлежала именно реформѣ: за народный языкъ было новое направление, за церковный-старое. На самыхъ первыхъ порахъ литературы XVIII вѣка народный языкъ все больше и больше изгоняетъ славянщину, и уже вскорѣ сами теоретики прямо заявляють о его литературныхъ правахъ. Въ грамматикѣ Ададурова (1731) говорится, что "нынѣ всякій славянизмъ, особливо въ склоненіяхъ, изгоняется изъ русскаго языка". Тредьяковскій, издавая въ то же время знаменитую "Взду въ островъ любви", пишетъ (1730), что "оную не славянскимъ языкомъ перевелъ, но почти самымъ простымъ русскимъ словомъ, т.-е. каковымъ мы межъ собою говоримъ" и причиной этого было то, что "языкъ славянский,-по его словамъ,--нынъ жестокъ мониъ ущамъ слышится, хотя прежде сего не только я имъ писывалъ, но разговаривалъ со всёми". Въ "Разговоръ объ ортографін", разсуждая о новой гражданской печати. Тредьяковскій зам'вчаеть, что "писать такъ надлежить, какъ звоно требуеть". Сумароковъ "общее употребление за уставъ себѣ почитаетъ". Извѣстно, какое вліяніе оказала народная поэзія на новую форму стиха: объясняя замёну стараго силлабическаго размёра тоническимъ стихосложеніемъ, Тредьяковскій указываеть прямо (1734), что "всю сняу сего новаго стихотворенія взяль изъ самыхъ внутренностей свойства, нашему стиху приличнаго, и буде желають знать, то мнѣ надлежить отъявить, что поэзія нашего простого народа въ сему меня привела". Онъ восхваляетъ "сладчайшее, пріятнъйшее и правильнъйшее разнообразныхъ ея стопъ, нежели греческихъ и латинскихъ, раденіе", и замѣчаетъ опять, что свое новое стихосложеніе "занялъ

Digitized by Google

1

э

-

r,

ŋ

.1

•.]

2

~

 $\mathbb{C}$ 

31

. . .

27

£

-13

٠.

e j

2

-

Ξ,

• 4

× .,

у самой нашей природной, наидревныйшей оныхъ простыхъ людей поэзіи" 1). Эти примъры достаточно указывають, при всей неясности положенія языка, при всёхъ колебаніяхъ книжныхъ законодателей, что народный языкъ оказывалъ неодолимое вліяніе, и именно въ силу новаго горизонта понятій, собиравшихся въ литературѣ. Ломоносовъ, хотя и не рёшилъ теоретически вопроса объ отношенияхъ церковнаго и народнаго языка, посвящаеть, однако, послѣднему большое внимание и находить въ немъ главный матеріаль для будущаго развитія внижнаго языка. Едвали не первый онъ указываеть на діа левты" русскаго языка, которыхъ находитъ три: московский, съвервый или поморскій, и украинскій или малороссійскій. Видимо, онъ ниветь мысль объ ихъ историческомъ правё, и въ своей грамматикъ даеть мёсто многимъ провинціализмамъ. Его соперникъ, Сумароковъ, укоряеть его даже, что въ своей грамматикъ Ломоносовъ "московское нарѣчіе въ холмогорское превратилъ" и тѣмъ ввелъ въ нее меого порчи языка; но въ дъйствительности Ломоносовъ отдавалъ предпочтеніе московскому нарічію: "московское нарізчіе не токмо для важности столичнаго города, но и для своей отмённой красоты прочимъ справедливо предпочитается"; въ другомъ мѣстѣ онъ замѣчаеть, что "московскій діалекть главный и при двор'в и дворянстві употребительный". На основании грамматики и другихъ трудовъ Ломоносова, историкъ его филологической дъятельности замъчаетъ, что "заниствуя формы изъ другихъ нарѣчій, Ломоносовъ хотѣлъ только показать, что нарвчие московское не есть норма русскаго языка, что въ образовании его должны принять участие и другие мъстные диалевты, подчиняясь въ спорныхъ вопросахъ авторитету, равно для всёхъ обязательному, языка церковно-славянскаго"<sup>2</sup>). Надо прибавить только, что это было у Ломоносова едвали опредѣленной мыслью, а сворве инстинктомъ и догадкой.

Мы говорили выше, съ какими крайнимъ недовъріемъ принимались тогда всякія попытки критическаго отношенія къ старинѣ не только ближайшихъ, но и Рюрикова въка. Опасливость была доведена до послѣдняго предѣла; она свидѣтельствовала прежде всего о непривычкѣ къ научной критикѣ, но вмѣстѣ указывала и другое, именно, что авторитетъ старины вовсе не былъ потрясенъ въ умахъ до той степени, какъ объ этомъ говорятъ. Напротивъ, затрогивать старину было не безопасно, и какъ съ одной стороны Тредьяковскій считаетъ нужными большія оговорки и извиненія, чтобы говорить о "подлыхъ" пѣсняхъ и ихъ языкѣ въ виду важности церковно-сла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Будиловичъ, тамъ же, стр. 91 и слъд.; Исторія Акад. Наукъ, т. II, стр. 49 и слъд.

<sup>3)</sup> Будвловичъ, тамъ же, стр. 100.

вянскаго языка, такъ онъ съ великою осторожностью приступаетъ въ вопросу "объ ортографіи россійской", гдѣ разсказываетъ исторію славянской азбуки и разныхъ ен перемѣнъ. Собираясь печатать эту книжку, онъ обращается съ спеціальнымъ прошеніемъ къ тогдашнему президенту академіи, гр. Разумовскому (1747), "увѣряя, — пишетъ онъ, — подъ лишеніемъ чести и живота, что въ сей моей книжкѣ нѣтъ никакихъ противностей православной вѣрѣ, самодержицѣ, отечеству, добронравію; также нѣтъ въ ней никакихъ обидныхъ словъ и изображеній ни тайныхъ, ни явныхъ никому" 1).

Такимъ образомъ у пасъ только въ первой половинѣ XVIII-го вѣка поднимался тотъ основной вопросъ литературы, вопросъ объ ея орудіи, который въ западныхъ литературахъ былъ рѣшенъ гораздо раньше: у итальянцевъ въ XIV вѣкѣ съ Дантомъ, Петраркой и Боккачіо; у англичанъ въ XVI вѣкѣ; у нѣмцевъ тогда же, съ Лютеромъ; у французовъ въ XV — XVI-мъ, съ литературой Возрожденія. Въ новыхъ славянскихъ литературахъ (за исключеніемъ польской) этотъ вопросъ усердно, и часто съ большими трудностями разработывался съ конца прошлаго и даже въ XIX столѣтіи...

Заботы объ усовершенствования языка уже вскор после основанія Академін наукъ выразились практическими предпріятіями. Въ 1735 году при Академіи основано было особое общество, цёлью котораго было стараться "о возможномъ дополнения российскаго языка, о его чистотѣ, красотѣ и желаемомъ потомъ совершенствѣ"; имѣлось въ виду представить не только переводы "степенныхъ" авторовъ, но и исправную грамматику, "согласную мудрыхъ употребленію", словарь, реторику и стихотворную науку: "изъ основательныя грамматики и красныя реторики, - говориль Тредьяковскій, - не трудно произойти восхищающему умъ и сердце слову пінтическому". Особенною заботой быль уже тогда дивціонарій полный и довольный". Первое засъдание этого собрания происходило въ мартъ 1735 года. и главными членами его были: Тредьяковскій, Ададуровъ и "ректоръ нѣмецкаго языка" Швановичъ; академическимъ переводчикамъ предписано было собираться еженедѣльно для исправленія переводовъ. Но о дѣятельности этого общества извѣстно очень мало, и въ 1743 г. оно было уже закрыто. Современники называли его "Россійскимъ собраніемъ", а Татищевъ именуеть его даже "Россійской академіей и замѣчаеть, что она учреждена была "на томъ основаніи, какъ во Франціи" и подчинена была президенту Академіи

172

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Акад. Наукъ, т. II, стр. 121.

наукъ. Впослёдствій митрополить Евгеній объясняль закрытіе собранія немногимъ числомъ способныхъ сочленовъ и "неостепененіемъ самой словесности и языка нашего", что и было вёроятно <sup>1</sup>). Вопросъ былъ еще непосиленъ.

Вторынъ предпріятівнъ подобнаго рода, инфвшинъ целью усовершенствованіе языка, былъ такъ-называемый "Переводческій департаментъ" или "Коммиссія для переводовъ", основанная въ 1768. Потребность въ переводахъ чувствовалахъ съ двухъ сторонъ: желали усвоить русской литературѣ знаменитыя произведенія европейскихъ писателей и визстъ усовершенствовать на этомъ трудъ самый русскій языкь. Въ тѣ годы императрица Екатерина исполнена была либеральными намърсніями и, заинтересованная этимъ дѣломъ, назначила изъ собственныхъ денегъ 5,000 рублей "въ пользу общества"; завёдываніе дёловъ было поручено Козицкому, гр. В. Г. Орлову и гр. А. П. Шувалову. Новое общество взялось за трудъ довольно ревностно и между прочимъ придавало особенную цёну переводамъ греческихъ и римскихъ писателей; но на первый разъ оно выбрало для перевода: "Разсуждение короля прусскаго о причинахъ установленія и уничтоженія законовъ"; "Кандида", Вольтера; "Персидскія письма", Монтескьё; нёсколько жизнеописаній изъ Плутарха, нѣсколько статей изъ "Энциклопедіи", словарь французской акадеии, для перевода котораго образовалось цёлое общество, и т. д. Впослёдствін Коминссія для переводовъ подверглась нареканіямъ за лѣнивое отношеніе въ дѣлу и употребленіе денегъ не на то, на что онъ были назначены; она была закрыта въ 1783, при основания Россійской академіи. Томъ не менее въ результате ся трудовъ оказалось значительное количество изданій, между которыми были, напр., переводы изъ Гомера, Платона, Тацита, Цицерона, Юлія Цезаря, Овидія, Виргилія, Іосифа Флавія; далбе, изъ Тасса, Локка, Геллерта, Вольтера, Корнеля, Робертсона ("Исторія Карла V"), Ахенваля ("Начертаніе исторія новъйшихъ европейскихъ державъ"), путешествія Палласа и Гмелина, статьи изъ Бюшинговой географіи, множество статей изъ французской "Энциклопедін" и т. д. 2).

Далѣе, въ 1771 году съ подобными цѣлями основано было новое общество, "Вольное россійское собраніе" при московскомъ университетѣ. Цѣлью было опять "исправленіе и обогащеніе россійскаго языка, чрезъ изданіе полезныхъ, а особливо къ наставленію юношества потребныхъ, сочиненій и переводовъ, стихами и прозою"; пер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пекарскій, Исторія Акад. Наукъ, т. П., стр. 50—51; Исторія Росс. Акад. т. І, стр. 5—6; Куникъ, Сборникъ матеріаловъ для исторіи Академіи ваукъ въ XVIII въкъ. Спб. 1865, ч. І.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Исторія Росс. Акад., т. І, стр. 6-9.

вымъ трудомъ, которымъ хотѣли заняться, было опять "сочиненіе правильнаго россійскаго словаря по азбукъ"; наконецъ, общество ставило себѣ и болѣе серьезныя историко-литературныя задачи. "Столь обширное владение российское, — говорится въ "Объявления любителямъ россійскаго языка", - состоящее изъ разныхъ народовъ и въ разныхъ климатахъ, можетъ любопытство трудящихся членовъ довольно снабдить рёдкими и достойными примёчанія вещьми. Публичныя и приватных книгъ и писемъ хранилища, содержащія въ себѣ достопамятныя предковъ россійскихъ дѣла, глубовою древностію закрытыя, могуть такних образомъ отворены быть и издаваемы въ свътъ для удовольствія общенароднаго и для приведенія въ совершенство россійскія со временемъ исторіи". Общество имѣло свое изданіе 1) и закрылось въ 1783 году при основаніи Россійской академіи, куда и зачислены были его главные члены. Труды Вольнаго собранія очень ценились въ свое время и считались такимъ же важнымъ матеріалонъ при составленіи академическаго словаря, какъ сочиненія Ломоносова<sup>2</sup>).

Главнымъ изданіемъ Вольнаго россійскаго собранія былъ Церковный Словарь протоіерея Петра Алексбева.

Петръ Алексвевичъ Алексвевъ (1727 - 1801), сынъ пономаря, былъ однимъ изъ зам'ячательн'я шихъ духовныхъ писателей прошлаго въка. Опъ учился въ славяно-латинской академіи въ Москвъ, началь затёмъ церковное служеніе при Архангельскомъ, потомъ при Успенскомъ соборѣ; наконецъ, былъ протојереемъ Архангельскаго собора и вместе катихизатороне или преподавателене закона Божія въ московскомъ университетѣ. Извѣстнѣйшій изъ трудовъ его есть "Церковный словарь", о которомъ скажемъ далбе, потомъ "Исторія греко-россійской церкви", оставшаяся въ рукописи, такъ же какъ "Словарь еретиковъ и раскольниковъ"; далѣе, изданіе знаменитаго "Православнаго Исповёданія" Петра Могилы съ новыми объясненіями и проч. Онъ усердно занимался русскими древностями, былъ въ сношеніяхъ съ учеными людьми своего времени, былъ членомъ Вольнаго собранія и Россійской авадеміи. Алексбевъ, будучи ученымъ, могъ бы назваться и замѣчательнымъ общественнымъ дѣятелемъ своего времени: онъ не оставался чуждъ вопросамъ жизни, хотя по условіямъ положенія эта сторона его мнѣній не могла быть высвазываема открыто. Дёло въ томъ, что Петръ Алексбевъ вибшался тогда въ старую, хотя сврытую распрю между чернымъ и бълымъ духовенствомъ. Онъ былъ рѣшительнымъ противникомъ исключитель-

<sup>1)</sup> Опыть трудовь Вольнаго россійскаго собранія. 6 частей, М. 1774-1783.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Росс. Акад., т. І, стр. 9 — 11; Біограф. Словарь московскихъ профессоровъ, 1855, статья о Барсовѣ.

наго права монашества на высшія духовныя должности, не только считаль возможнымь для священника получить сань епископа, не поступая въ монахи, но утверждалъ (ссылаясь на несомнѣнные факты въ исторіи первыхъ вѣковъ христіанской церкви), что епископство вообще должно принадлежать бѣлому духовенству, потому что званіе ионаха, по самому его существу, несовибстно съ мірскими почестями и властью. Понятно, что при тогдашнихъ условіяхъ, т.-е. при полной безгласности общества въ его внутреннихъ интересахъ. и когда притомъ именно монахи стояли во главъ духовнаго управленія, Алексвевъ не могь и думать открыто высказывать полобныя мнёнія: на дёлё, различіе взглядовъ сводилось къ мелкимъ столкновеніямъ, которыя кончались вляузными придирками и притёсненіями со стороны епархіальной власти, а теоретическая и историческая защита инвній ограничивалась частной перепиской и рукописными статьями. всплывающими на свёть божій только теперь, лёть черезъ сто<sup>1</sup>). Всябдствіе этого различія во взглядахъ, Петръ Алексбевъ нашелъ злѣйшаго врага въ своемъ ближайшемъ начальстве – митрополить Платонь, отъ преслъдованій котораго спасали его только дружескія отношения съ священникомъ Памфидовымъ, духовникомъ императрицы, непріятелемъ митр. Платона, и съ Потемкинымъ. Ученость Алекстева была старомодная; онъ былъ большой начетчикъ въ церковной литературь и русской старинь, но любопытно встретить, что тогдашная европейская литература коснулась и его. Объясняя, напр., что обычай избирать епископовъ изъ среды монашества есть явленіе позднѣйшее, онъ иронически совѣтуетъ о причинахъ, вызвавшихъ этоть обычай, справиться въ книгъ Монтескьё: "О великости и упадкъ римлянъ" 2).

Важнѣйшимъ трудомъ Алексьева и важнѣйшимъ изданіемъ Вольнаго собранія при московскомъ университеть былъ Церковный Словарь, изданный въ 1770-хъ годахъ <sup>3</sup>). Трудъ Алексьева не есть сло-

<sup>4</sup>) Таково, напрамъръ: "Разсужденіе на вопросъ: можно ли достойному священнику, миновавъ монашество, произведену быть во епископа", протоіерея Петра Алексъева, въ Чтен. моск. Общества исторія и древностей, 1867, кн. Ш. Другіе матеріали для біографіи Алексъева были изданы въ "Русскомъ Архивъ" г. Бартенева.

<sup>2</sup>) Подробная біографія Алексвева и обзоръ его сочиненій въ "Исторіи Росс. академін", I, стр. 280-343, 424-427.

<sup>8</sup>) Воть полное его заглавіе: "Церковный Словарь, или истолкованіе реченій славенскихъ древнихъ, такожъ иноязичныхъ, безъ перевода положенныхъ въ священвонъ писаніи и другихъ церковныхъ книгахъ, сочиненный московскаго Архангельскаго собора протојереенъ и московской духовной консисторіи членомъ Петромъ Алексіевымъ, разсматриванный Вольнымъ россійскимъ собраніемъ при императорскомъ московскомъ университетѣ, и изданный по одобренію святѣйшаго правительствующаго синода конторы. Печатанъ при императорскомъ московскомъ университетѣ,

варь въ обыкновенномъ значении слова. Цълью составителя была не столько филологія, сколько объяснительное пособіе для чтенія церковныхъ книгъ: рядомъ съ простымъ словарнымъ объясненіемъ мало понятныхъ церковныхъ словъ и формъ, здёсь находится много объясненій историческихъ, археологическихъ, литературныхъ, по разнымъ предметамъ цервовнаго въроучения, истории, богослужебныхъ обрядовъ, церковныхъ обычаевъ и т. п. Алексвевъ первоначально составлялъ свою внигу по собственной любознательности, потомъ нашелъ, что она можетъ быть полезнымъ руководствомъ для его университетскихъ слушателей и вообще для любителей церковнаго чтенія. Пріемъ вниги въ Вольномъ собранія видимо поощрилъ его, и за первой книгой вскорѣ послѣдовали дополненіе и продолженіе, увеличившія объемъ ся втрое. Источники, которыми пользовался Алексвевь, были очень разнообразны: во-первыхъ, книги библейскія и церковныя, затъмъ писатели классическіе, византійцы, западные ученые XVII-го въка (нъмецкій ученый Кирхеръ, французскій элленисть Гоарь, англійскій богословь Лайтфуть, голландскій филологь Меурсіусь, итальянскій историкь Бароніо); наконеця, старая и современная Алексбеву русская литература. Въ нашей старинѣ онъ знаеть не только печатныя кпиги, но и рукописи; послёднія — по синодальной библіотекъ, описаніемъ которой онъ занимался: такъ онъ ссылался на рукописную лётопись, Палею, Пчелу и т. п.; онъ пользовался старыми азбуковниками, словарями Берынды, Өедора Поликарпова, изъ которыхъ бралъ иногда готовыя объясненія, дополняя ихъ новыми подробностями. По библейской археологіи онъ вносилъ въ свою книгу толкованія европейскихъ церковныхъ ученыхъ, приводиль реальныя объясненія древняго быта; въ толкованія церковныхъ словъ онъ обращается нерѣдко къ "простому" языку, приводитъ подробности изъ народнаго быта и повърій. Относительно самаго языка онъ стоить на общепринятой тогда точкѣ зрѣнія, т.-е. имъеть смутное представление объ отношенияхъ церковно-славинскаго и русскаго языка, считаеть ихъ почти тождественными, принимая между ними только разницу тона и слога: язывъ цервовный есть только древній языкъ, притомъ выражавшій возвышенные предметы; языкъ русскій есть просторѣчіе, занятое обыденными и низкими предметами; средство для усовершенствованія простор'вчія заключается

Digitized by Google

<sup>1773</sup> года", 8°, 24 неперемѣчен. стр. посвященія императрицѣ Екатерниѣ и предисловія, и 396 стр. Въ 1776 вышло "Дополненіе къ Церковному Словарю", изданное на этоть разъ по одобренію архіепископа Платона (6 неперемѣчен. и 324 стр.). Въ 1779 вышло "Продолженіе Церковнаго Словаря", опять по одобренію архіепископа Платона (299 стр.) Второе изданіе Словаря, 3 части, Спб. 1794; 3-е изд., 5 частей, М. и Спб. 1815—1818; 4-е изд., вновь дополненное, Спб. 5 частей, 1817—1819.

въ усвоенія достоинствъ церковнаго языка. Въ предисловія къ первому изданию Словаря, гдъ Вольное собрание объясняетъ значение труда Алевстева, указывается на нынешнее "обще воспріятое отъ ученыхъ людей стараніе о чистоть россійскаго слога, и почтенной древности изъ подслуда на свёть произведение"; указывается далёе безпримърная врасота слога въ старыхъ, переведенныхъ съ греческаго, нашихъ книгахъ и "способность славянскаго языка во изъяснению краткими словами великихъ мыслей, чего на другихъ европейскихъ языкахъ безъ пространнаго описанія выразить не можно"; и затвиъ говорится: "итакъ, кромъ собственной высшаго рода пользы, какую истинный христіанинъ получаеть отъ прилежнаго чтенія и подражанія книгъ церковныхъ, въ разсужденіи общества (польза изученія церковнаго языка) есть та, что любезное наше отечество въ скоромъ времени увидить на своемъ коренномъ языкъ достойныхъ витіевъ, стихотворцевъ и исторіи писателей, кои оставя иноязычные для насъ не знакомые выговоры, собственную врасоту россійскаго слога искажающіе, и при частой перемёнё въ осязательному упадку его наклоняющіе, россійскимъ чистымъ словомъ прославять громкія дела нынъшняго знаменитаго въка".

Трудъ Алексвева впоследствія быль въ числе важнейшихъ матеріаловъ, послужившихъ для словаря Россійской академіи.

Въ 1783 было наконецъ основано учрежденіе, завершившее прежнія попытки соединенія ученыхъ силъ для изученія и усовершенствованія языка. Это была извёстная Россійская академія, которая смёнила упомянутый выше Переводческій департаменть, приняла въ себя главныхъ лицъ московскаго Вольнаго собранія и собрала вновь кругъ дёятелей, ученыхъ и писателей, для работь по русскому языку и словесности. Россійская авадемія имбеть въ исторіи нашей литературы репутацію довольно неопредбленную: во времена императора Александра и Николая, времена Карамзина, Жуковскаго и Пушкина, эта Академія, сдёлавшись гнёздомъ литературнаго старовёрства, играла столь странную роль въ нашей литературной жизни, что имя ея стало наконецъ посмѣшищемъ и синонимомъ самаго узваго и притомъ въ сущности невъжественнаго буквоъдства и вражды во встиъ лучшимъ стремленіямъ литературы, во всёмъ успёхамъ языка. Съ этимъ преданіемъ память о Россійской академіи перешла въ новымъ поколѣніямъ, и это преданіе распространилось на всю исторію этого учрежденія съ самаго его основанія. Какъ ни было желательно особое учено-литературное учреждение, посвященное спеціально интересамъ русской литературы и языка, никто не подумалъ сожалёть о Россійской академін, когда она была закрыта въ 1841 году, и взаивнъ ея основано отдёленіе русскаго языка и словесности въ Ака-12 ист. этногр.

177

леміи наукъ. Сама Россійская академія представлялась тогда учрежленіемъ, неспособнымъ возродиться въ чему-нибудь живому; это былъ просто старый хламъ, который надо было убрать. Это обстоятельство и мѣшало долго исторической оцѣнкѣ этого учрежденія въ тѣ первые годы его существованія, когда Россійская академія при всей тогдашней слабости научнаго знанія сослужила полезную службу русскому языку и литературъ. Историческое обозрѣніе ся трудовъ сдѣдано теперь г. Сухомлиновыиъ: въ его обширномъ сочинени собрано множество данныхъ о литературной дёятельности и біографія лицъ, приналлежавшихъ въ Россійской академіи. Иные думають даже, что слишкомъ много; въ дъйствительности, не мало изъ собранныхъ подробностей слишкомъ мелочны (напр., повторенія въ тексть "Исторіи" оффиціальныхъ бумагъ, рёчей, черновыхъ переводовъ и т. п., которымъ могло бы быть мёсто развё въ приложеніяхъ); излагаемая ученая исторія часто не имбеть ни какого отношенія собственно къ Россійской академін (и, напр., относится только въ Академін наукъ), такъ что вообще эта книга, при ея большомъ объемѣ, не совсѣмъ отвёчаеть правиламъ исторической перспективы.

Мы не будемъ входить въ подробности объ основания Россійской академін. Действующимъ лицомъ при этомъ была особенно княгиня Е. Р. Дашкова (1743--1810), которан затёмъ стала президентомъ какъ ся, такъ и Академіи наукъ, до 1796 года, именно до воцареніи императора Павла: онъ, какъ извъстно, терпъть не могъ кн. Дашковой, удалиль ее оть всёхь ся должностей и сослаль въ деревню. По уставу Россійская академія имёла цёлью своихъ трудовъ очищеніе (или даже "вычищение") и обогащение русскаго языка, и для этого должна была составить русскую гранматику, словарь, реторику и правила стихотворства. Лепехинъ, который быль непремённымъ секретаремъ Академія въ первый періодъ ся существованія, опредѣлялъ ея задачи такими словами: "ей предлежало возвеличить россійское слово, собрать оное въ единый составъ, показать его пространство, обиліе и красоту, постановить ему непреложным правила, явить краткость и знаменательность его изреченій, и изыскать мубочайшую ею древность". Это быль трудь большого общественнаго вначения, какъ вопросъ литературнаго языка всегда имбеть большую важность въ первые періоды установленія литературы. Княгиня Дашкова желала увазать и другую цёль существованія Академіи-грубую лесть императрицѣ Екатеринѣ. Академическій историкъ дѣлаетъ весьма удачное сравнение между рѣчью Тредьяковскаго при открытии "Россійскаго собранія" (1735), гдё онъ говорить о доблестяхъ Анны Іоанновны, и "докладомъ" книгини Дашковой, по которому рѣшено было основание Академии. Именно, Тредьяковский говориль: "По-истинь двиствія и доброд втели увенчанныя сея героини (Анны Іоанновны) толь велики, какъ всему земному кругу извъстно, что ни самый совершенно исполненный языкъ речей въ себе равныхъ, дабы описать оныя, найти не можеть. И сего-то ради нынѣ должность сія вамъ вручается, чтобъ, поскольку возможно, въ совершенство приводить намъ языкъ и чрезъ то-бъ имъть хотя малое средство къ прославленію дёль и добродётелей государыни нашея". Княгиня Дашвова въ своемъ докладъ пишетъ: "никогда не были столько нужны для другихъ народовъ обогащение и чистота языка, сколько стали оныя веобходимы для насъ. Намъ нужны новыя слова, вразумительное и сильное оныхъ употребление для изображения всёмъ и каждому чувствованій благодарности за монаршія благодівнія, толико же досель невъдомыя, сколь ненсчетныя; для начертанія оныхъ на въчныя времена съ тою же силою, какъ онъ въ сердцахъ нашихъ, и съ тою красотою, какъ ощущаеми въ счастливой въкъ вторыя Екатерины<sup># 1</sup>).

Личный составъ Академіи былъ опредёленъ въ 60 человёкъ. Онъ ваюлненъ былъ, хотя не вдругъ, извъстнъйшими учеными и писателями того времени, членами Академіи наукъ, московскими профессорами изъ членовъ Вольнаго собранія, наконецъ значительнымъ числомъ духовныхъ лицъ: изъ послёднихъ укажемъ въ особенности Данаскина-Руднева и протојерея Алексћева; было не мало важныхъ архіереевъ, которые, кромѣ соображеній іерархическихъ, были, вѣроятно, избираемы и въ качестве, такъ сказать, практическихъ представителей церковнаго языка.-Ученыхъ филологовъ въ то время не существовало, какъ не было еще и самой науки: являлась только любознательность въ вопросамъ языва и заботы о внёшней литературной обработкъ стиля; и трудность исполнения задачь, намъченныхъ себѣ Россійской академіей, увеличивалась твиъ, что решать эти задачи приходилось людямъ, которые вовсе и не готовились въ ихъ решению. Темъ не менее работы Академия за это первое время должны занять почетное мёсто въ исторіи изслёдованій нашего языка. Передъ твиъ дёло остановилось на трудахъ Ломоносова; Россійская академія достойнымъ образомъ продолжала его работу; можно сказать, завершила сс. Какъ им видёли, во времена Ломоносова вопросъ объ отношении церковнаго и народнаго языка не былъ ръшенъ: Лоионосовъ старался сохранить въ внижномъ языкѣ большое участіе цервовнаго элемента, какъ историческую связь съ прошлымъ, какъ общирный запасъ средствъ выражения для высокаго слога, какъ преврасный образецъ для дальнёйшихъ образованій въ языкё; виёстё

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Росс. Акад., т. І, стр. 13-14.

съ тёмъ, хотя понизивъ чиномъ (т.-е. отводя въ средній и низвій штиль), онъ давалъ въ внигѣ мѣсто живой народной рѣчи, —и цѣлый литературный языкъ являлся въ видѣ средняго термина между этими ивумя стихіями. Весь XVIII вѣкъ прошелъ въ безусловномъ теоретическомъ признания церковнаго языка, какъ главной, возвышеннъйщей части языка литературнаго, хотя на практикъ живой языкъ все больше завоевываль себё мёста въ книгё. пока наконець Карамзинъ заявилъ, что надо писать такъ, какъ говорятъ, хотя прибавляль, что и говорить надо такъ, какъ пишутъ. Шишковъ довелъ пропаганау перковнаго языка до тридцатыхъ годовъ нашего стоавтія, но Россійскую академію довель до каррикатуры, гдё русскую литературу представляли наконецъ Б. Өедоровъ и знаменитый Красовский... Но при всемъ признания авторитета церковнаго языка, ХУШ-й вёкъ чувствоваль наплывъ народной стихіи, преданіе вилимо нарушалось, и наконецъ вопросъ требовалъ ръшенія; а для этого прежде всего необходимо было выяснить самый составъ тёхъ элементовъ языка, о которыхъ шла рёчь, т.-е. опредёливши грамматику (гдё чисто церковныя формы были уже устранены самымъ употребленіемъ), собрать лексическій матеріаль языка церковнаго н русскаго съ его книжнымъ и разговорнымъ употребленіемъ. Такъ и поступила Академія. "Словарь Академін Россійской", въ силу преданія, не былъ словарь русскаю языка, какъ мы теперь его понимаемъ, а словарь языка церковно-славянскаго и русскаго; но онъ даль матеріаль и вибстё толчекь къ окончательному разрёшенію вопроса. Изъ церковнаго языка, для цёлей книжной русской рёчи, явно отпадаль большой проценть; съ другой стороны, явно выросталь большой проценть чисто русскаго запаса словъ и оборотовъ. Мы увидниъ дальше, что народная стихія силою вещей требовала себъ литературнаго права: она не только все больше входила въ книгу въ видѣ словъ, уже ниѣвшихъ право гражданства въ разговорномъ употреблении, но и въ видъ словъ спеціально народныхъ, областныхъ.

Когда составъ Академін обозначился и сдёланъ былъ первый приступъ къ работѣ, то оказалось, что людьми, наиболѣе или даже единственно способными къ этой работѣ, были не тѣ практическіе представители церковнаго языка, о которыхъ мы сейчасъ упоминали, а ученые академики, которыхъ мы встрёчали на поприщѣ разнообразныхъ изученій Россіи и народа. Дѣло Россійской академіи оказалось въ рукахъ ученыхъ натуралистовъ; главными были — астрономъ и физикъ Румовскій; наши старые знакомцы — натуралисты, физики, математики, астрономы, Лепехинъ, Озерецковскій, Иноходцовъ, Соколовъ, Протасовъ, Котельниковъ, но въ особенности Лепехинъ, этотъ дѣятельный и благородный ученый, котораго Озерецковскій называеть "мужемъ въ честности святымъ" <sup>1</sup>), и который быль непремённымъ секретаремъ Россійской академіи съ ея основанія до его смерти. Историкъ Академіи не разъ отмёчаеть, что участіе натуралистовъ было для дёла очень полезно: они не только расширяли лексическій составъ словаря, обогащая его языкомъ научной терминологіи и обихода народной жизни, которую многіе изъ нихъ такъ внимательно наблюдали, но вносили пріемъ точнаго изслёдованія въ вопросы словопроизводства и грамматики, гдѣ прежде господствовалъ обыкновенно чистый произволъ.

Прежде всего нало было составить планъ для работь по словарю: затёмъ должно было слёдовать собираніе сдовъ и приведеніе ихъ въ порядовъ, наконепъ обработка собраннаго матеріада. Составленіе общаго плана словаря было поручено Румовскому, фонъ-Визину и еще тремъ членамъ академіи; планъ былъ признанъ удовлетворительнымъ. Затемъ при распределении самой работы на первый разъ образовано было три отдёленія или, какъ ихъ тогда назвали, три "отряда": грамматикальный, объяснительный (опредёленіе значенія словъ, объяснение ихъ синонимами, примърами и т. п.) и издательный. Впослёдствін, отврывались новыя стороны дёла, для которыхъ устроивались новые отдёлы. Такъ, въ словарь должны были войти слова изъ области наукъ, художествъ, ремеслъ, а также названія преднетовъ естественныхъ, которыя всё "человёкъ въ понятія своемъ вивстить не пожетъ"; поэтому былъ образованъ особый отдёлъ для объясненія словъ техническихъ. Лалье встручались затрудненія при опредёленія корней словъ, причемъ приходилось имёть дёло съ словами или формами, вышедшими изъ употребленія или потерявшими первоначальный симсль; поэтому устроень быль особый отдёль для работь по словопроизводству. Далёе въ числё сообщеній отъ постороннихъ лицъ, въ Академію представленъ былъ сборникъ, составленный мајоромъ Челищевымъ и заключавшій въ себе областныя слова, которыми могли бы быть замёнены слова иностранныя; для разсмотрёнія этого сборника составлень быль особый отдёль. Для облегченія окончательной обработки словаря и его "изданія набило" составленъ былъ новый отдёлъ изъ 10 членовъ, разсматривавшій окончательно все, что было приготовлено общими трудами академиковъ <sup>2</sup>).

Обратимся въ частностямъ дѣла. Академія предположила прежде всего изданіе словаря этимологическаго, т.-е. расположеннаго по корнямъ словъ, къ которымъ присоединялись рядомъ слова производныя.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Дневныя Записки" Ленехина, т. IV, посмертный, стр. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Росс. Акад., т. П., стр. 136—138; изложеніе плана академическихъ работь у Ленехина, -тамъ же, стр. 284 и слёд.

Мы видёди, какъ распредёлены были подробности работы. Главными авателями были названные выше ученые, вступившіе въ составъ Россійской академін изъ Академін наукъ. Кромѣ лицъ, которыхъ біографія намъ уже извёстна, слёдуеть упомянуть объ одномъ ученомъ, который положилъ особенные труды на предпріятія Россійской академія и вообще имблъ большое имя въ нашей наукъ прошлаго столѣтія. Это былъ Степанъ Як. Румовскій (1734-1812): сынъ священника, онъ учился въ невской семинаріи, потомъ 14 лёть поступиль вь академическій университеть и, по окончаніи тамъ курса, посланъ былъ (1754) за границу, гдё работалъ два года въ Берлинъ подъ руководствомъ Леонарда Эйлера <sup>1</sup>). Вернувшись въ Россию, онъ началъ свою дёятельность въ Академіи наукъ и, кромѣ спеціальныхъ трудовъ по астрономія, физикв, метеорологія въ академическихъ изданіяхъ, не мало работалъ по предметамъ естествознанія въ изданіяхъ популярныхъ. Въ 1761 году Румовскій сдёлалъ путетествіе въ Сибирь, и въ Селенгинскъ производилъ наблюденія надъ прохожденіемъ Венеры черезъ солнце; въ другой разъ вздилъ съ подобною цёлью въ Колу, въ 1769. Наконецъ, онъ пріобрёль большую извёстность въ тогдашней литературё переводомъ Тацита<sup>2</sup>). Упомянемъ, наконецъ, что Румовскій долго завѣдывалъ такъ-называемымъ географическимъ департаментомъ, и большой научной заслугой его считается издание географическихъ положений (1786). Въ 1803 году Румовскій назначенъ быль попечителемъ казанскаго учебнаго округа и быль также членомъ главнаго правленія училищъ <sup>3</sup>).

Переводъ Тацита, сдёланный астрономомъ и считавшійся классическимъ, даютъ новый примёръ той многосторонности занятій и интересовъ, какая нерёдко отличала ученыхъ XVIII вёка, въ томъ числё и нашихъ. Они неизмённо проходили классическую школу и надолго сохраняли ен преданія, чего именно въ наше время искусственно усиленнаго классицизма и не бываетъ. Многосторонность была встати для той дёятельности, которая неожиданно открылась для нашихъ астрономовъ, физиковъ, натуралистовъ и ученыхъ путе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впослёдствія Румовскій перевель знаменитыя "Lettres à une princesse" своего учителя на русскій языкь: "Письма о разныхъ физическихъ и филозофическихъ матеріяхъ, писанныя къ нёкоторой нёмецкой принцессё, съ французскаго языка на россійскій переведенныя Степаномъ Румовскимъ", Спб. 1-я часть вышла въ томъ же году, какъ и подлинникъ, именно въ 1768; 2-я и 8-я въ 1772—1774. Въ 1796 году вышло четвертое изданіе этого перевода.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Летопись К. Корнелія Тацита", 4 тома, Спб. 1806-1809.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О попечительствѣ Румовскаго въ Казани, не весьма удачномъ, см. обстоятельныя свѣдѣнія въ книгѣ Н. Булича: "Изъ первыхъ лѣтъ Казанскаго университета (1805—1819). Разсказы по архивнымъ документамъ". Казань, 1887.

шественниковъ съ основаніемъ Россійской академіи. Ихъ труды составили главную основу ся дѣятельности и главную ся заслугу.

Это относится всего болёе въ Румовскому, Лепехину, Озерецковскому и Иноходцову.

Румовскій быль уже сь самаго начала одинь изь главныхь участниковъ при составлении перваго плана, по которому Академия предприняла свои работы по словарю. Затёмъ онъ принялъ участіе и въ самой работв, и былъ членомъ отдвловъ: объяснительнаго, техническаго, словопроизводнаго, областного, редакціоннаго и общаго, замѣнившаго собою потомъ почти всѣ другіе отдѣды. Въ частности. онъ ввялъ на себя выборъ словъ изъ стараго Новгородскаго лётоинсца, изданнаго тогда Новиковымъ; взялъ на себя одну букву словаря и объяснение словъ, относящихся въ математикъ и астрономии; разсматриваль съ другими сотрудниками сборникъ Челищева; съ Иноходцовымъ и Озерецковскимъ назначенъ былъ въ такъ-называемый издательный отдёль, которому поручена была окончательная обработка словаря. Впослёдствін, когда этимологическій словарь быль оконченъ и изданъ, и имълъ большой успѣхъ, Академія предприняла составление другого словаря уже не въ словопроизводномъ, а въ азбучномъ порядев, и Румовскій быль опять приглашень въ этой новой работь. Планъ новаго словаря былъ составленъ имъ и Озерецковскимъ, и опъ былъ членомъ комитета, которому поручено было все веденіе дёла. Впослёдствін, Румовскій названь быль первымъ въ числѣ академиковъ, трудамъ которыхъ Академія обязана составленіемъ и довершеніемъ азбучнаго словаря. Изъ протоколовъ Академін видно, что онъ, Румовскій, принималь самое діятельное участіе въ работахъ; любопытно, что у него уже вознивала мысль объ нсторін языка <sup>1</sup>).

Не менёе, если еще не больше Румовскаго, трудился въ Акадени Лепехинъ. Этотъ профессоръ натуральной истории и докторъ медицины выбранъ былъ непремённымъ секретаремъ Академии и оставался имъ до конца своей жизни. Собственно по уставу полагалось

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Оставаясь въ нёкоторыхъ отношеніяхъ на общемъ уровнё филологическихъ и литературныхъ понятій того времени, — говоритъ г. Сухомлиновъ, — Румовскій возвышался надъ ними научною основательностью своихъ соображеніи и требованій; онъ созналъ необходимость обращаться къ исторіи язика, приводнаъ свидётельства изъ древнихъ и старинныхъ памятинковъ, и для объясненія свойствъ и корней русскаго языка указываль на родственные ему славянские. Въ литературныхъ сужденіяхъ Румовскаго слишится голосъ человёка мислящаго, щедро надёленнаго здравниъ смисломъ, и вмёстё съ тёмъ проглядиваетъ иронія, которая составляетъ одву изъ особезностей его мысли, обнаруживаясь во многомъ, что выходило изъ-подъ его пера отъ задушевной переписки съ друзьями до оффиціальныхъ бумагь, отправляемыхъ въ различныя вёдомства". Ист. Росс. Акад., П, стр. 135.

два непремённыхъ секретаря, но Лепехинъ не имёлъ помощника и исполнялъ всю работу одинъ. Работа была сложная - веление всего распорядка академическихъ занятій и собственные труды по словарю. Лепехинъ принималъ самое дѣятельное участіе въ состлвленіи словопроизводнаго словаря, и работаль по всёмь главнымь отдёламь предпріятій Академін: онъ взялъ на себя собраніе словъ по нфсколькимъ буквамъ словаря, объяснялъ "всъ слова, изъявляющія остоственныя произведенія въ отечестві нашемъ", также орудія, употребляемыя въ рыбныхъ и звёрнныхъ промыслахъ, причемъ воспользовался для научной номенклатуры множествомъ народныхъ названій 1); онъ представиль также собраніе и опреділеніе словь, вошед. ШИХЪ ВЪ НАШЪ ЯЗЫКЪ ИЗЪ ЯЗЫКОВЪ АЗІАТСКИХЪ; ВЪ ВОПРОСАХЪ О ПРОисхождении словъ, особливо сложныхъ, Лепехинъ, какъ и Румовский. указываль на родственную связь русскаго языка съ языками славянскими. Издание этимологическаго словаря исполнено было Лепехннымъ и его сотоварищами, Румовскимъ, Иноходцовымъ и Озерецковскимъ. Впослёдствіи ему поручено было также и изданіе словаря азбучнаго <sup>2</sup>).

Очень дёятельнымъ работникомъ былъ Озерецковскій. Мы упоминали уже объ участіи его въ разныхъ трудахъ по словарю: онъ былъ членомъ отдёловъ объяснительнаго и издательнаго, доставлялъ слова для словаря этимологическаго и азбучнаго, предпринятаго въ 1794 году, опредёлялъ слова, употребляемыя въ русскомъ языкъ для названія болёзней; впослёдствіи при новой обработкъ академическаго словаря (1814—1815) взялъ на себя собрать слова неизвъстныя, необыкновенныя или мало употребительныя по ботаникъ и т. д.

Подобнымъ образомъ трудились для словарей другіе натуралисты — Иноходцовъ, Соколовъ, Котельниковъ, Протасовъ, которые также были членами Россійской академіи. Такъ математикъ Сем. Кир. Котельниковъ (1723 — 1806) объяснялъ слова, относящіяся къ опредѣленію мѣры, вѣса и денегъ; Алексѣй Прот. Протасовъ, медикъ и анатомъ (1724—1796), опредѣлялъ "слова, до тѣлоразъятія касающіяся и употребляемыя въ книгопечатняхъ", также слова, относящіяся къ болѣзнямъ; Никита Петр. Соколовъ, названный нами раньше, участвовалъ въ работахъ техническаго отдѣла и взялъ на себя объясненіе словъ по химіи и фармаціи. Выше мы упоминали нѣсколько разъ о трудахъ Иноходцова: онъ былъ вообще однимъ изъ главныхъ дѣйствующихъ лицъ въ Россійской академіи, куда избранъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Историкъ Россійской академіи взяль на себя трудъ выбрать изъ "Дневныхъ Записокъ" Лепехния длинный списокъ словъ, относящихся въ номенилатурё растеній и животныхъ. Т. П. стр. 483—514.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Росс. Академін, т. П. стр. 280-293.

былъ въ 1785 году "по извъстному его внанію россійскаго слова", и много работалъ по обоимъ словарямъ Академіи и въ частности объяснялъ слова, относящіяся до математики. Далѣе, въ работахъ Академіи принимали участіе многіе другіе ученые и писатели, между которыми особенно должно назвать Болтина.

Въ работахъ Россійской академіи Болтинъ принялъ очень дёятельное участие (въ 1784-91 годахъ). Онъ былъ членомъ главнаго редакціоннаго комитета, дававшаго окончательную обработку всему собранному матеріалу, и одинъ изъ первыхъ получилъ за свои труды золотую медаль отъ Академін. Его мибнія очень цвнились, потому что действительно въ среде академиковъ онъ быль одинъ изъ лучшихъ (конечно, эмпирическихъ) знатоковъ русскаго языка, стараго книжнаго и народнаго. Очень любопытнымъ и самымъ важнымъ по Россійской академін трудомъ Болтина были его зам'ячанія на первоначальный планъ академическаго словаря (составленный безъ его участія). Зам'ячанія Болтина видимо произвели впечатлёніе на акаденнковъ: онъ были новы и сильны, разборъ ихъ занялъ нъсколько засёданій, въ которыхъ академики не разъ мёняли свои рёшеніяи въ концё концовъ во многомъ согласились съ Болтинымъ. Просиотръвъ его занъчанія, можно видъть, что его визшательство очень расширило первоначальный планъ: составленный сначала въ тесномъ книжническомъ духъ, планъ долженъ былъ раздвинуть свои рамки и дать больше мъста языку жизни и народному элементу <sup>1</sup>). Акадеинческие отчеты при словарѣ отиѣчають "полезные совѣты", которые Болтинъ подавалъ своими "примфчаніями": упоминають, что онъ сообщиль "выписанныя имъ въ великомъ числь слова изъ многихъ книгь славянскихъ, яко плодъ долговременныхъ трудовъ своихъ".

Приномнимъ еще профессора Десницкаго, избраннаго въ Академію при самомъ началѣ: въ работахъ по словарю онъ взялъ на себя выборъ словъ изъ древнихъ памятниковъ, напримѣръ, изъ Судебника Алексѣя Михайловича, "Устава" Ивана Васильевича и Русской Правды.

Въ собираніи и объясненіи словъ участвовали, далёе, авторитетние писатели: Державинъ, фонъ-Визинъ, Княжнинъ, Богдановичъ (сообщившій, между прочимъ, сдёланное имъ собраніе народныхъ словъ и поговорокъ), историкъ кн. Щербатовъ, Янковичъ де-Миріево, гр. А. И. Мусинъ-Пушкинъ (сообщившій "изъясненія на нѣкоторыя древнія слова"), Ив. Сем. Захаровъ (сообщившій "нѣкоторыя слова, плотниками и каменьщиками употребляемыя" и "нѣкоторыя во псовой охотъ извъстныя"). Далѣе, въ трудахъ Академіи участвовали вы-

<sup>1)</sup> См. въ Ист. Росс. Акад., V, стр. 277 и след.

сокопоставленныя духовныя лица: митрополить новгородскій Гавріиль, архіепископы исковскій Иннокентій, екатеринославскій Амвросій, епископы воронежскій Иннокентій, орловскій Аполлосъ, вижегородскій Павель; нёсколько ученыхъ іереевъ: Ив. Ив. Памфиловъ, Іоаннъ Красовскій, Вас. Григорьевъ, Вас. Данковъ, Савва Исаевъ и др. Объ участи высокопоставленнаго духовенства отчеты, пом'вщавшиеся при словарѣ, выражаются такъ: "рачительно удостоивалъ своими посѣщеніями академическія собранія", "на нікоторыя сумнительныя сдовъ знаменованія сообщалъ свои изъясненія"; "примѣчаніями своими вспомоществовалъ общему труду"; просто "сообщалъ свои примвчанія", и т. п. Наконецъ, трудамъ Академіи не остались чужды и нъкоторые государственные люди, какъ, напр., Ив. Ив. Шуваловъ, гр. А. С. Строгановъ, П. А. Соймоновъ, О. П. Козодавлевъ, И. И. Мелиссино, А. А. Ржевскій. Сама "предсёдатель" Академін, вн. Дашкова, какъ говорятъ отчеты, "по отмѣнному усердію своему къ преуспѣянію общаго труда предсѣдательствовала непрерывно во всѣхъ Академін собраніяхъ" и въ частности "делала объясненія въ словамъ, правственныя качества изображающимъ". Работы въ Академіи не помогли ей, однако, правильно писать свою фамилію, которую она упорно писала: "Дашкава".

При опредблении характера словаря Российской академии въ особенности любопытно ея отношение къ народному языку. Какъ ни были склонны тогдашніе знатоки языка къ преувеличенію значевія церковнаго элемента въ литературномъ языкъ, языкъ народный захватываль въ словарѣ главное мѣсто. То обстоятельство, что законодательство въ языки досталось здесь въ руки натуралистовъ, было очень благопріятно для признанія этого права народнаго языка: они не были церковными кенжниками и школа не дала имъ пристрастія къ церковности; какъ ученые изслёдователи, они приготовлены были предположить въ языбѣ извѣстныя естественныя требованія и законы историческіе, о которыхъ иные изъ нихъ и догадывались 1); въ своихъ путешествіяхъ они встрёчали подлинную народную жизнь, видёли воочію богатство и разнообразіе народной рёчи, и имъ естественно представлялась мысль, что это богатство не должно было лежать втунь и оставаться мертвымь вапиталомь,---напротивь, оно должно стать общимъ достояніемъ, послужить обогащеніемъ для всего руссваго языка. Задолго до предпріятій Академін, въ запискахъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Выше мы упоменале это о Румовскомъ. Лепехинъ, объясняя планъ работъ Академія по словарю, дълаетъ такое замъчаніе о старинныхъ словахъ: "замъчаеныя древнія слова, хотя на первый случай неудобовразумительными кажущіяся, откроитъ со временемъ общирнос поле къ размышленіямъ или объ историческихъ истиналъ вли о древности языка праотцевъ нашихъ". Исторія Росс. Акад., т. П. стр. 288.

нашихъ путещественниковъ было уже впередъ собрано много народнаго матеріала — въ разсказахъ о народномъ быть, о разныхъ формахъ народнаго труда, и въ передачв народной номенклатуры растеній, животныхъ и всякихъ произведеній природы. Все это былъ прямой матеріаль для словаря, но этимь дело не ограничивалось: вскорт представныся вопросъ о спеціальномъ народномъ языкв, о местныхъ нарвчіяхъ и словахъ областныхъ. Мы упоминали выше, что вопросъ о наречияхъ русскаго языка занималъ уже Ломоносова, и онъ предполагаль, что эти нарбчія должны вности свой веладь вь общую лятературную рѣчь русскаго народа <sup>1</sup>); Тредьяковскій хотя въ аляповатой формѣ, но признавалъ несомнѣнно важность народнаго языка. Въ первой половинѣ прошлаго вѣка русскія грамматическія формы. уже окончательно одержали верхъ въ книге надъ церковними; больше и больше прониваль въ внигу и левсический составь народнаго языка; нродолжали еще появляться новыя словообразованія по церковному образцу, но рядоиъ шло и образование новыхъ словъ въ духъ народномъ. Московское Вольное собраніе, предварившее планы Россійской анадемін, уже признало нужнымъ воспользоваться для сдоваря мѣстными особенностями русскаго языка и приступило из собранию "рёдкихъ словъ, въ Москвъ излоизвъстныхъ". Будущіе члены Россійской академін ученые путешественныки еще ранбе понимали важность народнаго и изстнаго языка. На нихъ обратилъ внимание Лепехинъ; Озерецковскій приводить подробности и встнаго говора на свере, записываеть иёстныя слова, относящіяся къ явленіямъ природы и народному быту, и часто приводить подобныя слова въ своихъ латинскихъ менуарахъ въ изданіяхъ Академіи наукъ <sup>2</sup>). Астрономъ Иноходцовъ доставнаъ въ Россійскую академію сборникъ областныхъ словъ, относящихся въ ремесламъ, промысламъ, обрядамъ и обычаянь въ различныхъ мёстностяхъ Россіи; сборнивъ этотъ сдёланъ быль имъ во время его путешествій <sup>3</sup>). Мы упоминали выше, что цёлый сборникъ областныхъ словъ былъ сообщенъ Академіи нёвінмъ маюронъ Челищевынъ: этотъ сборникъ темъ любопытнее, что со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ мићніц своемъ о Шледерѣ, Ломоносовъ упрекаетъ его, что онъ-новичокъ еще въ россійскомъ языкѣ, "а напротивъ того, представилъ бы себѣ нѣкоего изъ нашихъ природныхъ, которой съ малолѣтства спозналъ общей Россійской и Славенской языки, а достигши совершеннаго возраста съ прилежаніемъ прочелъ почти всѣ, древнимъ славено-моравскимъ языкомъ, сочиненныя и въ церкви употребительныя книги. Сверхъ того, довольно знаетъ всѣ провинціальные diaлекты здѣшней имперія, также слова, употребляемыя при дворѣ между духовенствомъ и между простымъ мародомъ, разумѣя притомъ польскої и другіе съ россійскимъ сродные языка". Биларскій, Матеріали для біографіи Ломоносова. Спб. 1865, стр. 703.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. Росс. Ахад., т. II, стр. 836-340.

<sup>)</sup> Тамъ же, т. III, стр. 234, 243, 247-251.

ставлялся, видимо, совсёмъ независимо отъ Академіи, опять по собственной ивиціативѣ собирателя <sup>1</sup>).

Въ Россійской академіи этотъ вопросъ долженъ быль потребовать яснаго рёшенія, и быль рёшень, кажется, только по упомянутому вибшательству Болтина. На первый разъ Академія рышидабыло совсёмъ не допускать въ словадь полобныхъ словъ. Въ первоначальномъ планѣ было сказано: "московское нартие предпочитать прочимъ, а провинціяльныя и неизевстныя ез столицах слова и реченія не должны имѣть въ словарѣ мѣста". Въ этомъ постановленін хотёли, кажется, слёдовать мыслямь Ломоносова объ этомъ предметё (хотя его настоящія мысли были не совсёмъ таковы). Но Болтинъ ръшительно возсталъ противъ такого мизнія: онъ не былъ согласенъ съ нимъ ни относительно предпочтенія московскаго нарвчія, ни относительно словъ, неизвёстныхъ въ столицё. "Нельзя связать вообще, -инсаль онь въ своихъ замфчаніяхъ, чтобъ парфчіе московское прочимъ предпочитать довлёло, ибо въ числѣ реченій, московскими уроженцами употребляемыхъ, есть многія изуродованныя, непригожія и устранившіяся оть чистаго языка и оть правильнаго выговора... Также и провинціальныя слова, неизвізстныя или неупотребляемыя въ столицахъ, напрасно изгонять изъ словаря, понеже нъкоторыя изъ нихъ послужать къ обогащению языка, каковы суть: луда, тундра и проч. Другія, прямо отъ славянскаго языка начало свое ведущія (каковыхъ въ новгородскомъ и налороссійскомъ множество есть), ногуть послужить въ объяснению производства другихъ сдовъ, въ общемъ употреблении находящихся. А нъвоторыя могуть употребляемы быть въ сочиненияхъ издъвочнаго рода, а особливо, гдъ надобно будеть заставить поселянина говорить. У малороссіянь есть многія собственныя слова и названія, кои во всякихъ судопроизводствахъ и сдёлкахъ употребляются. У бёлорусцовъ также есть собственныя названія и реченія, нигдѣ кромѣ Бѣлоруссіи не употребляемыя, но необходимо нужныя къ свёдёнію для всёхъ вообще, по причинъ употребленія ихъ во всякихъ письмахъ. Всё таковыя реченія, хотя пе повсемфстно употребляемыя, но могущія для всёхъ вообще быть нѣкогда потребны въ свѣдѣнію, должны въ словарѣ имѣть мѣсто. Подъ именемъ словаря разумбется такая книга, въ которой не одни отборныя и употребительныя, но и всякородныя слова, т.-е. добрыя и худыя, низвія и благородныя, употребительныя и неупотребитель-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это быль тоть другь Радищева, о котёромъ вспоминала импер. Екатерина по поводу книги послёдняго. Общество любителей древней письменности издало подъ редакціей Л. Майкова любопытное путешествіе этого Челищева на сёверъ Россін, въ концё XVIII-го вёка.

ныя (кром'в неблагопристойныхъ токмо) пом'вщены быть им'вють право".

Въ Академін было не мало людей, которые считали нужнымъ "вычищать" языкъ и, вфроятно, желали помѣщать въ словарь именно отборныя слова. Теперь Академія отвазалась оть первоначальнаго своего предположенія и приняла было мивніе Болтина почти пвликомъ: а именно, постановила: держаться московскаго нарвчія; но съ твиъ, чтобы накоторыя неправильности его въ словахъ и выражевіяхъ "исправить по выговору и произношенію св. писанія (?) и другихъ славянскихъ книгъ"; областныя слова вносить всть безъ изъятия Что такое "выговоръ и произношение св. писания".--было не совсёмъ вразумительно, и решеніе относительно областныхъ словъ черезъчуръ поспёшно. При дальнёйшенъ пересмотрё предмета, постановленіе о московскомъ нарвчія осталось безъ измёненія, а относительно словъ областныхъ решено: вносить не всё областныя слова, а только ть, которыя служать названіями для вещей, орудій и т. д., въ столицахъ неизвёстныхъ, а также и тъ, которыя поведуть въ обогашенію языка, или же изяществоиъ своимъ превосходять слова, употребляемыя въ столицахъ для названія тёхъ же предметовъ 1).

Лепехинъ, объясняя съ своей стороны планъ работъ по словарю, указываетъ, что Академія, имѣя своими сотрудниками "многихъ въ знаніи отечественнаго языка искусныхъ мужей, какъ здѣсь (въ Петербургѣ) пребываніе свое имѣющихъ, такъ и но разнымъ мѣстамъ въ отдаленности отсюда живущихъ", ожидала отъ послѣднихъ, что они прибавятъ въ ел матеріалу и наръчія, употребительныя въ отдаленности отъ столицы; значеніе областныхъ словъ для словаря объясняется такъ: "въ отдаленности отъ столицъ употребляемыя слова и названія орудій, художникамъ, ремесленникамъ и промышленникамъ извѣстныя, послужатъ въ замѣнѣ введенныхъ словъ иностранныхъ"<sup>2</sup>).

Академія была права въ своей разборчивости (хотя понятія ен о дёлё все еще были неясны): въ тогдашнихъ условіяхъ, обогащеніе книжнаго языка массою словъ, принадлежащихъ мёстному быту и не заходившихъ дальше своего края, было, пожалуй, преждевременно, т.-е. непосильно для литературы, и значеніе областныхъ словъ и нарёчій для объясненія цёлаго языка и его исторіи было мало по-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ист. Росс. Акад. V, стр. 284-286.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ другонъ случай говорится, что изъ областныхъ словъ предполагали восвользоваться для словаря тёми, которыя "своею ясностію, силою и краткостію могуть служить въ обогащенію языка или означають тёхъ странъ произведенія или, наковець, могутъ послужить къ замёнё словъ иностранныхъ". Ист. Росс. Акад. П., ?86— 287; Ш., стр. 247.

. . .

нятно. Но эта мысль объ областномъ языкѣ во всякомъ случаѣ любо пытна въ исторіи нашего литературнаго языка, какъ предчувствіе будущаго преобладанія народнаго элемента: развитіе новаго литературнаго языка находило живой источпикъ именно въ народной рѣчи, и проводниками ся въ литературу, рядомъ съ лучшими писателями того времени, являются именно ученые люди, лучшіе представители "западнаго" образованія въ пашемъ обществѣ, и притомъ—особенно натуралисты.

Результатомъ всёхъ этихъ трудовъ былъ извёстный этимологическій словарь Россійской академія, изданный въ 1798—1794 г.<sup>1</sup>). Вмёстё съ этимъ Академія, какъ выше упомянуто, предприняла другой словарь, въ азбучномъ порядкё. За него взялись тё же ученые (Лепехинъ не дожилъ до начала его печатанія), и словарь изданъ былъ уже въ новомъ періодё дёятельности Академін<sup>2</sup>).

Въ тѣ же годы было задумано и совершено еще одно предпріятіе по языкознанію, а именно, въ 1784 имп. Екатерина "предпріяла по собственному своему начертанию собырать словарь всих извистных языкоез". Это предиріятіе внушено было, съ одной стороны, возникшних тогда интересонь въ общимъ историческимъ вопросамъ о человучеству, о первобытныхъ временахъ, первоначальныхъ формахъ обществъ и т. п.; съ другой, такъ сказать, мёстными соображеніями. Вопросъ могъ быть особенно любопытенъ для русской императрицы: "Въ ея одномъ наипространнѣйшемъ владѣнін,--говорится въ предисловін къ этому словарю, - не считая нало разиствующія нежду собою наричия, говорять болие нежели шестьюдесатью языками, изъ конхъ многіе, нанпаче въ Кавказь и Сибири, ученымъ по нынѣ еще вовсе неизвѣстны". Такимъ образомъ, и этотъ словарь имѣлъ отношеніе къ изученію Россіи: въ словарѣ являлся и русскій языкъ, рядомъ съ нарвчіями другихъ славянскихъ племенъ, что давало возможность нагляднаго сличенія, и указанія о языкахъ множества руссвихъ инородцевъ. Предисловіе указываеть вибств съ твиъ, что иностранные языки и наръчія изъ всёхъ частей свёта никогда еще не были собраны въ такомъ множествѣ въ видѣ словаря. Словарь предполагался въ двухъ отдёлахъ: первый долженъ былъ завлючать языви европейскіе, азіатскіе и острововъ южнаго океана; второй-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Словарь Академія Россійской. Часть I, отъ А до Г. Спб. 1789. Часть II, отъ Г до 3, 1790; часть III, отъ 3 до М, 1792; часть IV, отъ М до Р, 1793; часть V, отъ Р до Т, 1794; часть VI, отъ Т до конца, 1794. 4°. Въ каждомъ томѣ до 1,200 столбцовъ; въ концѣ каждаго тома алфавитный списокъ всёхъ словъ, упомянутыхъ въ томѣ, съ указаніемъ столбца для отисканія въ словарѣ словопроизводномъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Словарь Академін Россійской, по азбучному порядку расположенный; 6 частей Спб. 1806—1822.

языки африканскіе и американскіе. Редакція изданія была поручена знаменитому Палласу, и первое отд'ёленіе словаря вышло въ 1787— 89 годахъ <sup>1</sup>).

Въ предисловіи объяснено, изъ какихъ источниковъ заимствованы слова-они брались частью изъ путешествей или "путешественныхъ описаній", и изъ рукописныхъ словарей и сочиненій; число всёхъ языковъ въ изданномъ словарѣ доходило до 200, и половина сборника. по слованъ Палдаса, составлена была самой императрицей. Что васается исполнения словаря, сравнение языковъ было чисто витинее, механическое: изъ множества языковъ были собраны, по источникамъ болёе или менёе достовёрнымъ или недостовёрнымъ (и никакъ не провъреннымъ), отдъльныя слова и расположены подъ рубрики понятій отвлеченныхъ и названій реальныхъ предметовъ, напр.: Богъ, небо, отецъ, мать, сынъ, дочь... человѣкъ, голова, лицо, глазъ... слово, сонъ. любовь, трудъ, боль, сила, власть, бракъ... солнце, ивсяцъ, звъзда... гора, долина, огонь, глубина, высота и т. д.; назвачія нёсколькихъ растеній, животныхъ, качественныя прилагательныя. нъсколько глаголовъ, наконецъ, числительныя имена; всъхъ рубрикъ было 285.

Словарь изданъ былъ въ небольшомъ числь экземпляровъ, которые разосланы были европейскимъ дворамъ и знаменитвишимъ ученымъ; только 40 экз. пошли въ продажу. Словарь не могъ такимъ образомъ получить общирнаго распространенія, и вообще нельзя сказать, чтобы имёль успёхь. Онь вызваль довольно много отзывовь въ европейской печати, съ обязательными панегириками, --- но, какъ ни слабо еще было научное понимание дела, явилась и настоящая вритика. Послёдняя не могла не обратить вниманія, съ одной стороны, на то, что источники словаря оставались совершенно не провѣренными, и самыя слова брались не всегда въ точномъ соотвътстви съ переводимымъ понятіемъ или названіемъ предмета; съ другой, на то, что такой же произволъ господствовалъ и въ русской транскрипцін. Имп. Екатерина, повидимому, поняда всю важность сдёланныхъ возраженій и не увлеклась восхваленіями другихъ критиковъ; по крайней мёрё, полагають, что критика охладила ся намёреніе продолжать словарь: второе отдёленіе его, которое должно было завлючать языки африканскіе и американскіе, осталось неизданнымъ <sup>2</sup>).

<sup>2</sup>) Нанболее серьезныя возраженія противь словаря сделаны были въ статье

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сравнительные словари всёхъ языковъ и нарёчій, собранные десницею всевысочайшей особы. Отдёленіе первое, содержащее въ себё европейскіе и азіатскіе языки. Часть первая". Спб., 1787. 4°, 6 и 411 стр. Часть вторая. Спб. 1789, 491 и 4 стр. Заглавіе и предисловіе переведены также по латыня: Linguarum totius orbis Vocabularia comparativa, Augustissimae cura collecta и пр. Предисловіе подписано Палласомъ.

Между тёмъ, собрался матеріалъ и для второй части; но Екатерина уже не хотёла заниматься этимъ дёломъ, и самъ Палласъ, кажется, тоже очень почувствовалъ неудачу; нован работа была передана Янковичу де-Миріево, извёстному своими трудами по главному правленію училищъ. Матеріалъ перваго словаря съ прибавленіемъ языковъ африканскихъ и американскихъ (причемъ цифра всёхъ сравниваемыхъ языковъ возрасла съ 200 до 279) былъ расположенъ въ азбучномъ порядкѣ <sup>1</sup>). При словарѣ нѣтъ никакихъ объясненій не указаны ни его источники, ни даже имя составителя; въ началѣ прибавленъ только листокъ съ объясненіемъ особыхъ значковъ при буквахъ—для большей точности транскрипціи <sup>9</sup>).

Еще одинъ предметь занялъ нашихъ ученыхъ XVIII въка. Этоисторія литературы или, какъ тогда говорили, ученая исторія, опять новое проявление научнаго интереса, неизвёстнаго старымъ временамъ, новый факть развивавшейся потребности историческаго изданія. И здёсь, какъ во многихъ другихъ случаяхъ, ХУШ въкъ имълъ отчасти своихъ предшественниковъ; но, какъ всегда, факты ХVП вѣка были слабой, неопредёленной попыткой, которая въ XVIII вёкъ является уже съ болбе точной и ясной научной подкладкой. Въ ХVП вѣкѣ, какъ извѣстно, сдѣланъ былъ опыть собрать факты русской литературы; это-, Оглавление книгъ, вто ихъ сложилъ", простой библіографическій списовъ. Сильвестра Медвёдева, ученаго человѣка своего времени. Теперь, опыты литературной исторіи начинають принимать форму вритическаго изслёдованія, не въ томъ смысль, конечно, какъ понимается исторія литературы въ наше время (она понималась тогда только, какъ біографія и библіографія), но уже съ очевиднымъ желаніемъ точно собирать факты и объяснять главныя явленія литературной исторіи. Первый ученый, работавшій въ этомъ направлении, былъ Іоганнъ-Шетръ Коль (ум. 1778), вызванный въ Россію въ числѣ первыхъ академиковъ. Коль пробылъ очень недолго въ Петербургѣ (1725-1727), но успѣлъ воспользоваться этимъ

кенигсберскаго профессора Крауса: однако, Екатерина послала ему въ подарокъ брилліантовий перстень.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сравнятельный словарь всёхъ языковъ и нарёчій по азбучному порядку расположенный". Четыре части. Спб. 1790—1791, 4<sup>0</sup>. Въ томахъ страницъ около 500, въ каждомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подробная исторія этихъ словарей, также прежнихъ изслёдованій русскихъ и работавшихъ въ Россіи нѣмецкихъ ученыхъ по части лингвистики (со времени Петра В.), отзывы ученой критики и пр. собраны въ книгѣ Фр. Аделунга: Catherinens der Grossen Verdienste um die vergleichende Sprachenkunde. St.-Pet. 1815 2<sup>0</sup>. XIV и 210 стр.

вороткимъ пребываніемъ, чтобы пріобрёсти свёдёнія въ русскомъ языкѣ и старинѣ: уже вскорѣ по возвращеніи въ Германію. онъ нздалъ внигу, которая была въ сущности первымъ историко-литературнымъ трудомъ по нашей кчижной древности <sup>1</sup>). Какъ нѣмецкіе ученые путешественники пролагали путь русскимъ ученымъ въ изслѣдованіяхъ нашей страны, природы и быта, какъ Байеръ, Миллеръ, Шлёцерь содъйствовали первому установленію исторической критики, такъ Коль былъ первымъ примёромъ нёмецкаго "гелертера", полагавшаго свой трудъ на изучение нашей книжной древности. Вопросы русской литературной исторіи вообще занимали нёмецкихъ ученыхъ, работавшихъ при Академін наукъ. Въ историческихъ трудахъ Шлёцера является историко-литературная критика старыхъ памятниковъ; новъйшая литература русская занимала Штелина, а въ особенности Бакмейстера, въ трудахъ котораго 2) собрано много важныхъ свъденій для исторія нашей науки и литературы прошлаго вёка. Очень рано мысль объ исторической судьбе языка и литературы является у русскихъ писателей. Мы упоминали выше, какъ Тредьяковскій находнаъ уже историческій источникъ настоящаго русскаго стиха въ лоззін нашего простого народа"; его рѣчь при открытіи Россійскаго собранія (1735) вызвала письмо Татищева (1736), гдѣ затрогиваются исторические вопросы русской литературы; эти послёдние прямо ставить Тредьяковскій въ своей стать 1755 года "О древнемъ, среднемъ и новомъ стихотворении российскомъ", какъ и въ "Разговоръ объ ортографіи" 1747 года 3). Въ 1768 г. въ одномъ лейпцигскомъ **журнал**ѣ явилось безъ имени автора "Извѣстіе о нѣкоторыхъ русскихъ писателяхъ", которое вышло потомъ во французскомъ переводѣ отдѣльной книжкой (въ Ливорно, 1771 и 1774). Этотъ переводъ въ наше время былъ вновь розысканъ и перепечатанъ (1851) извъстнымъ библіографомъ С. Д. Полторацкимъ, а затёмъ явился на русскомъ языкъ \*). По новъйшимъ изслъдованіямъ, это "Извъстіе" со-

') Johannis Petri Kohlii, Introductio in historiam et rem literariam Slavorum imprimis sacram, sive historia critica versionum slavonicarum maxime insignium, nimirum Codicis sacri et Ephremi Syri, duobus libris absoluta. Альтона, 1729.

<sup>3</sup>) Russische Bibliothek zur Kenntniss des gegenwärtigen Zustandes der Literatur in Russland (два тома, 1773-87); Essai sur la Bibliothèque et le Cabinet des curiosités et d'histoire naturelle de l'Académie etc. (1776), и др.

<sup>3</sup>) Ср. Пекарскаго, Ист. Акад. Наукъ, т. П, стр. 50-52, 120, 177 н слёд.

<sup>4</sup>) Neue Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freien Künste, Leipz. 1768. VII Bd., Nachricht von einigen russischen Schriftstellern и пр.; Essai sur la littérature russe, contenant une liste des Gens de lettres russes qui se sont distingués depuis le régne de Pierre le-Grand. Par un Voyageur russe. A Livorne, 1771, и 1774. Перепечатка Полторацкаго въ нетербургскомъ журналѣ Revue Etrangère 1851, октябрь; русскій переводъ въ Библіогр. Запискахъ, 1861, т. Ш. Новое изданіе въ "Матеріалахъ для исторіи русской литератури", П. А. Ефремова. Спб. 1867.

HCT. OTHOPP.

ставлено было знаменитымъ актеромъ Дмитревскимъ, который былъ также писателемъ и жилъ за границей во время напечатанія этой статьи. "Извѣстіе" было первымъ началомъ нѣсколько цѣльныхъ обзоровъ русской литературы, и между прочимъ появленіе его побудило къ подобному труду Новикова, который издалъ въ 1772 свой "Опытъ историческаго словаря о россійскихъ писателяхъ" <sup>1</sup>).

Подъ вліяніемъ нѣмецкой школы образовались историко-литературныя понятія мало известнаго, но замечательнаго русскаго библіографа прошлаго вѣка, Дамаскина (1735-1795). Динтрій Семеновъ-Рудневъ, потомъ въ монашествъ Дамаскинъ, учился въ московской Славнно-латинской акадоніи и былъ потонъ учителенъ реторики и греческаго языка въ крутицкой семинаріи. Въ 60-хъ годахъ прошлаго столётія рёшено было послать нёсколькихъ мододыхъ, хорощо подготовленныхъ семинаристовъ за границу для довершенія ихъ образованія; Дамаскину въ это время было уже 30 льть, но онъ также выразилъ сильное желаніе продолжать ученіе и вызвался быть инспекторомъ при этихъ мододыхъ людяхъ и вибсте съ ними слушать левціи. Такимъ образомъ, онъ провелъ шесть лётъ въ Геттингенѣ (1766-1772), гдъ, по тогдашнему обычаю, его занятія распространялись на самые разнообразные предметы; это были: богословіе, церковная исторія, толкованіе ветхаго завёта на еврейскомъ языкѣ и новаго завъта на греческомъ, экспериментальная физика, универсальная и свропейская исторія, статистика и математика, нёмецкій и фланцузскій языки, естественное право, сельская экономія, философія, дипломатика. Университетъ, въ средъ профессоровъ котораго были знаменитые ученые, видимо возбуждаль самостоятельную дёятельность Руднева, и, напримъръ, слушая у Михаэлиса еврейскій и арабскій языкъ и сбъясненіе подлинныхъ текстовъ писанія, Рудневъ дѣ. лалъ уже любопытныя для его профессора сличенія славянской библін съ греческимъ оригиналомъ. Критическіе пріемы нѣмецкой школы Рудневъ примънялъ къ изученію источниковъ и литературы русской исторіи. "Въ послѣднемъ году передъ выѣздомъ изъ университета,--говорить онъ, — упражнялся я по бодьшей части въ россійской исторіи. пріискавъ, а многихъ и перечитавъ, авторовъ до россійской исторіи надлежащихъ, какъ иностранныхъ: на нѣмецкомъ, французскомъ, англійскомъ и латинскомъ, такъ и на русскомъ, о сведенін коихъ почти совсёмъ готова уже у меня и книжка, которую я со временемъ выдать въ свёть намёренъ". Рудневъ избранъ былъ въ члены геттингенскаго историческаго института, въ собраніи котораго онъ

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) "Опытъ" перепечатанъ въ тѣхъ же "Матеріалахъ" г. Ефремова. Тамъ же перепечатаны еще историко-литературная ваписка Штелина, статья Дожашнева и др.

прочель свое разсужденіе: "О слёдахь славянскаго языка въ писателяхъ греческихъ и латинскихъ", къ сожалёнію затерявшееся. По возвращеніи изъ Гёттингена, Рудневъ долженъ былъ явиться на академическій экзаменъ въ присутствіи членовъ святёйшаго синода. Экзаменъ происходилъ изъ разныхъ предметовъ, какимъ онъ обучался за границей: изъ философіи, математики, исторіи, физики, химіи, естественной исторіи и изъ языковъ латинскаго, греческаго, еврейскаго, французскаго и нёмецкаго. Экзаменъ былъ вполнё успёшный, и когда не осуществился планъ основанія въ Москвё богословскаго факультета, гдё предполагалось дать мёсто Рудневу, онъ назначенъ былъ профессоромъ въ Славяно-латинскую академію; потомъ, принявши монашество съ именемъ Дамаскина, онъ назначенъ былъ ректоромъ Академіи, а затёмъ сдёланъ былъ епископомъ съвскимъ, и послё нижегородскимъ. Въ 1794 онъ поселился на покоё въ одномъ изъ московскихъ монастырей и умеръ въ слёдующемъ году <sup>1</sup>).

Не останавливаясь на его церковныхъ сочиненіяхъ, именно проповѣдяхъ, гдѣ любопытнымъ образомъ сказываются просвѣтительныя идеи вѣка, укажемъ только труды его, относящіеся къ предметамъ историко-литературнымъ. Это, во-первыхъ, ученымъ образомъ исполненныя изданія латинской книги Өеофана Провоповича объ исхожденіи святого духа<sup>3</sup>) и сочиненій Ломоносова; во-вторыхъ, общирный трудъ по русской библіографіи: "Библіотека россійская, по годамъ расположенная отъ начала типографіи въ Россіи по нывѣшнія времена", и заключающая книги, начиная отъ изданій доктора Скорины, 1518, до 1785 года. Къ сожалѣнію, этоть трудъ Дамаскина, весьма замѣчательный для своего времени, остался неизданнымъ и хранится до сихъ поръ въ рукописи въ московской Духовной академіи. Въ началѣ "Библіотеки" помѣщено "Краткое описаніе россійской ученой исторіи", любопытный историко-литературный очеркъ<sup>3</sup>).

Въ то время "ученая исторія" большею частью состояла только въ сборѣ біографическихъ и книжныхъ фактовъ, какъ, напр., и въ "Словарѣ" Новикова; но Дамаскинъ связываетъ ее съ исторіей просвѣщенія, или даже сливаетъ ихъ въ одно. Ученую исторію Россіи Дамаскинъ дѣлитъ на три періода: первый — отъ начала русской письменности до начала книгопечатанія, или отъ Владимира Святого до Ивана Грознаго; второй—отъ начала книгопечатанія до введенія гражданскаго шрифта, или до Петра Великаго; и третій—отъ Петра

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографія его въ Исторія Росс. Акад., т. І, стр. 139—183, 407-414.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tractatus de processione S. S., изданный имъ еще за границей, въ Готв, 1772 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Оно напечатано въ Исторія Росс. Акад., т. І, въ біографія Дамаскина, стр., 170-181.

В. до новъйшаго времени. Дамаскинъ пользовался библіотеками общественными и частными, зналъ библіотеки патріаршую, типографскую, академическую, бралъ книги отъ частныхъ лицъ, у раскольниковъ и проч. Его библіографія не естъ простой перечетъ книгъ; онъ оста навливается на болѣе важныхъ и ръдкихъ изданіяхъ, разсматриваетъ ихъ содержаніе, приводитъ болѣе или менѣе подробныя выписки, сравниваетъ различныя изданія; кромѣ печатныхъ книгъ, упоминаетъ довольно много рукописей; при сочиненіяхъ переводныхъ указываетъ ихъ иностранные подлинники, причемъ дѣлаетъ, напр., важныя указанія переводовъ изъ византійской литературы и т. Д.

Далбе встречаемся опять съ ученымъ немцемъ, много поработавшимъ для изученія русской, особенно внижной старины. Это московскій профессоръ Өед. Григ. Баузе (1752—1812). Прітхавши въ Россію въ 1773, Баузе трудился на педагогическомъ поприщѣ, и въ 1782 быль приглашень въ московский университеть на юридическую каеедру, по смерти Дильтея. Величайшей заслугой Баузе, которая, къ сожалѣнію, подорвана была двѣнадцатымъ годомъ, было собраніе рукописей и другихъ остатковъ русской старины, въ то время едва ли не самое зам'вчательное изъ всёхъ частныхъ собраній. Ученый нёмецъ-юристь превратился въ страстнаго русскаго археолога; его собраніемъ пользовались въ свое время и высоко его цёниди русскіе ученые, между ними Калайдовичъ и Караизинъ; имя Баузе осталось однимъ изъ самыхъ почтенныхъ именъ русской археографіи. Онъ умеръ въ 1812 году, и въ томъ же году погибло въ московскомъ пожарѣ его драгоцѣнное собраніе. Изъ ученыхъ трудовъ Баузе относится къ нашему предмету его латинская рѣчь о состояни просвѣщенія въ Россіи до Петра Великаго, гдѣ онъ хотѣлъ отдать справедливость прошлымъ въкамъ и витетъ защитить Россію отъ давнишней ненависти и нареканій иноземцевъ <sup>1</sup>).

Когда въ 1805 году задумано было по плану М. Н. Муравьева, тогдашняго попечителя московскаго университета, составление истории русской словесности, то въ комитетъ для исполнения этого дёла назначенъ былъ Баузе вмёстё съ профессорами Страховымъ и Антонскимъ. Планъ остался, кажется, невыполненнымъ<sup>2</sup>).

Мы привели нѣсколько данныхъ о дѣятельности русской науки, зародившейся съ Петровской реформы, въ теченіе XVIII-го вѣка. Количество этихъ данныхъ могло бы быть очень размножено, но и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Oratio de Russia ante hoc saeculum non prorsus inculta, nec parum adeo de litteris earumque studiis merita. M. 1796.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Біографія Баузо въ "Словарѣ моск. проф." 1855, I, стр. 68-89.

то, что приведено, можетъ достаточно указать историческое положеніе вещей. Выше мы говорили о теорін, которан усиливается извратить историческое понятіе о Петровской реформѣ, обо всемъ нашемъ XVIII вѣкѣ и цѣломъ характерѣ нашей жизни—съ тѣхъ поръ какъ она, покинувъ прежнюю національную исключительность, начала по немногу усвоивать европейскую науку и примѣнять ее къ познанію собственнаго русскаго отечества <sup>1</sup>). Факты не подтверждаютъ этой теорін.

Очень естественно было, что наука не могла быть пересажена на русскую почву вдругъ, что для первыхъ русскихъ образованныхъ людей невозможно было обойтись безъ помощи и руководства. Своей школы не было; каука по большей части впервые появлялась на русской почвѣ, не находя въ старомъ обычаѣ и понятіяхъ никакой опоры, никакого облегченія первыхъ трудныхъ шаговъ; въ боль. шинствѣ даже высшаго класса не было охоты и любопытства въ новому знанію; въ старомъ книжномъ языкѣ, на половину церковномъ, на половину приказно-дёловонъ, не было словъ для понятій новой науки. Одной изъ первыхъ заботь реформы было основание русской Шволы, приготовление русскихъ ученыхъ людей, которые могли бы самостоятельно разработывать науку и применять ее къ различнымъ потребностямъ русской жизни. Петръ Великій не думалъ передёлывать русскихъ ни въ нёмцевъ, ни въ голландцевъ; но очень желалъ, чтобы русские не были глупфе ихъ и не были предметомъ эксплуатаціи ниоземцевъ вездѣ, гдѣ требовалось примѣненіе научнаго или практическаго знанія. Какъ ни были ничтожны люди, въ рукахъ которыхъ осталось дёло Петра по его смерти, дальнёйшее время принесло не мало результатовъ, вполнѣ отвѣчавшихъ идеѣ реформы: не говоря о разныхъ практическихъ пріобрѣтеніяхъ, увеличившихъ государственныя средства и силу Россіи, великія пріобрётенія были

•) Такъ, еще недавно И. Аксаковъ писалъ на эту тему: "Нельзя отрицать, что все сильнёе и сильнёе начинаеть чувствоваться въ нашемъ обществё своего рода *тоска то родиню*, т.-е. тоска по корню, по своему истивному народному *тилу*, который все еще не вполеё дается нашему *разуминию*, воспитанному *исключительно на явленіяхъ чужсой жизни* (?),—для котораго нёть еще у насъ и надленащихъ орудій познаванія (?), такъ какъ благодаря чуть не *двухвъковому* упражвенію въ ученическихъ чувствахъ (!), непосредственное чувство народности въ нашей образованной средѣ болёе или менёе заглушено, а мисль постоянно дробится и прелондается сквозь призму иностранныхъ понятий" ("Русь", 1884, № 7, стр. 2). Дъйствительно два вѣка тому назадъ наша мысль начала преломляться сквозь призму нюстранныхъ понатій; но ми видѣли, что это были понятія о географія, исторія, физики, граматикѣ, 2-й части ариометики и т. п. По недавнимъ изслѣдованіямъ г. Бобынина оказывается, что правилъ о дробахъ въ московской Россіи не знали; нора бы однако перестать считать понатія о дробяхъ иностранными для насъ и но сію пору, и видѣть въ ихъ усвоеніи національное несчастіе. сдѣланы въ области умственнаго развитія. Ломоносовъ былъ человѣкъ перваго поколѣнія, воспитавшагося въ духѣ реформы; при участін его непосредственнаго вліянія и съ твиъ же характероиъ научныхъ понятій и отношенія въ русской жизни воспиталось второе иокольніе: это были тв Румовскіе, Лепехины, Озерецковскіе и пр., которые предпринимали далекія странствія по Россін, неутомимо работали для изученія русской природы и народа и оставили примёрь честнаго служенія пользамь напіи. Нерёлко это были люди. вполнѣ стоявшіе на удовнѣ тогдашней науки; вмѣстѣ съ тѣмъ это были самые настоящіе русскіе люди. Довольно познакомиться съ ихъ авательностью, чтобы увидёть, сколько разумнаго труда положили свои изучения. Съ какимъ простниъ и теплымъ чувствомъ H8. относились въ тому народу, отъ котораго будто бы должна была отрывать ихъ "западная" наука: въ условіяхъ того времени, они знавали русскій народъ не хуже новвйшихъ присяжныхъ народниковъ и работали для изученія его не меньше. Мы видёли, что вліяніе западной науки именно и состояло въ томъ, что въ своихъ практическихъ приложеніяхъ она постоянно направляла умы на изученіе своей почвы, своего народа, своего прошлаго, что она именно веда въ національному самосознанію.

Мы упоминали также, что было бы исторически ошибочно, и въ общественномъ смыслѣ недобросовѣстно, смѣшать подъ именемъ оторванности отъ народа въ одну кучу пустоту свѣтскаго общества и серьезный трудъ, совершавшійся въ наукѣ и литературѣ, не говоря о томъ, какъ противно здравому смыслу считать науку измѣной народному началу. Люди первой категоріи не были бы ближе къ народу, еслибы и не говорили по-французски и не ходили во французскихъ кафтанахъ: ихъ отрывала отъ народа эксплуатація его труда, бюрократическое равнодушіе къ его интересамъ; но сказать, что западная наука оторвала отъ народа Ломоносова, или всѣхъ тѣхъ людей науки прошлаго вѣка, которые послѣ него шли его путемъ, есть простая безсмыслица.

Но была дёйствительно другая "оторванность"---не отъ народа, а отъ невёжества старой его жизни. Русскіе люди вступали въ XVIII вёкъ съ полнымъ запасомъ стародавняго патріархальнаго міровоззрёнія, нетронутаго наслёдія среднихъ вёковъ, со всёми простодушно фантастическими представленіями о природё и человёкѣ, со всѣми подробностями старыхъ повёрій и суевёрій, гдѣ рядомъ съ образами народной поэзіи стояли самыя нелёпыя традиціонныя понятія о природѣ. Противники реформы обыкновенно забываютъ эту сторону дѣла; между тѣмъ, именно здѣсь, въ этой области каждо диевныхъ привычныхъ понятій, и произошло главное столкновеніе

198

между людьми стараго въка и новой школы. Первые были, конечно, глубово убъждены въ истинъ встать тахъ фантастическихъ представленій, которыми была оплетена ихъ мысль; убъждены тъмъ болёе. что очень часто въ этой фантастикѣ присоединялось суевѣріе церковное. Новая школа на первыхъ же порахъ столкнулась съ этимъ вёковымъ міровозарёніемъ: въ то время, какъ старинные люди представляли, напр., землю въ видё плоскаго круга, надъ которынъ ходить солнце, дуна и звёзды, люди, прошедшіе новую школу, считали ее шаромъ, который самъ обращается вокругъ солнца; когда первые приходили въ ужасъ отъ появленія кометы, отъ затибнія или другого необычнаго явленія природы, другіе находили этому объясненіе въ первоначальныхъ понятіяхъ космографіи и физики; когда первые окружали себя иножествоиъ суевѣрныхъ пугалъ, противъ которыхъ употреблялись патріархальныя средства, дошедшія цёликомъ изъ глубочайшихъ временъ народнаго младенчества въ видъ заговоровъ. примъть, предохранительныхъ и очистительныхъ обрядовъ и колдовства, вторые искали естественной причины явленій и простыхъ средствъ здраваго смысла и знанія. Между двумя міровоззрѣніями, очевидно, лежала пропасть: онв, конечно, могли сталкиваться и двйствительно сталкивались ежеминутно. И естественно, что на одной сторонѣ оказывалась народная масса, не имѣвшая школы, а на другой -выстіе и средніе влассы, имъвтіе эту школу въ больтей или меньшей степени. Къ наиболёе образованнымъ людямъ принадлежали: помѣщичье сословіе, бюрократія, военныя власти; но вмѣстѣ съ тёмъ эти люди, хорошіе и дурные, были проводниками высщей власти и, по старому обычаю, болёе или менёе самоуправными распорядителями народной жизни, --- хотя въ огромномъ большинствъ ихъ образование было очень скудное. Отсюда та "рознь", вину которой хотять взвалить исключительно на западную образованность.

Мы имѣли случай объяснять, что въ подобныхъ обвиненіяхъ совершается нёчто въ родѣ историческаго подлога: главный источникъ розни — притѣсненіе народа — восходитъ гораздо раньше временъ Петра, и указывать причину розни въ образованности, значитъ отводитъ глаза отъ настоящаго положенія вещей въ угоду обскурантизму. Образованіе, какое можно приписать массѣ бюровратическихъ и иныхъ угнетателей народа, смѣшно назвать образованіемъ; напротивъ, это была большею частью самая жалкая полуобразованность, которую странно ставить на счетъ "западной наукъ", и виною которой была просто наша собственная скудость въ хорошей школѣ и невыгодныя условія нашей литературы и общественнаго мнѣнія. Но та "рознь", которая заключалась въ *размичіи понятий*, всегда неизбѣжна при встрѣчѣ патріархальнаго суевѣрія съ научнымъ знаніемъ; пропасть между ними должна быть наполнена не отреченіемъ общества отъ науки и не малодушнымъ уръзываніемъ послъдней, а возможнымъ расширеніемъ школы и народныхъ знаній. Это не легко, но по крайней мёрё это должно быть идеаломъ; если уже теперь нѣкоторые народы достигли до всеобщей обязательной школы, то почему когда-нибудь это невозможно будеть и для насъ?.. Когда ин читаемъ "Духовный Регламентъ", осуждающій народную темноту. или горячія тирады Ломоносова о необходимости знавія для народа, ны видимъ, что просвёщенныхъ дюдей прошлаго вёка поражала масса вреда, идущаго отъ народнаго невъжества, и этотъ вредъ, простиравшійся наконець на самое физическое существованіе народа, не подлежаль и не подлежить сомнёнію. Можеть быть, реформа поступила бы благоразумийе, еслибы вела свое дёло съ меньшею рёзкостью, съ бо́льшимъ вниманіемъ къ старой народной привычкѣ и участіемъ въ соціальной безпомощности народа, но, въ сожалёнію, сама эта рёзвость была также старой привычкой, наслёдіемъ отъ московскаго царства, въ другихъ отношеніяхъ стодь же мало внимательнаго въ правамъ к нуждамъ народа.

Истинное действіе воспринямаемой западной образованности съ самаго начала состояло именно въ томъ, чтобы приложить новую науку къ изученію отечества, къ распространенію здравыхъ научныхъ понятій и полезныхъ практическихъ знаній. Эта цёль глубоко овладъвала лучшими людьми прошлаго въка. Въ самомъ дълъ, съ той поры впервые появляется точное географическое изучение Россін, съ помощію научныхъ средствъ астрономін, физики, геодезін, многочисленныхъ и трудныхъ путешествій; впервые дѣлаются изученія климата, почвы, условій народнаго труда; изучается составъ населенія, съ различными оттёнками русскаго народа и разнообразными племенами инородцевъ; впервые опредъляются этнографическія черты этого населенія, его быта, преданій и обычаевъ; впервые старательно собираются остатки старины, съ тою любознательностью и твиъ чувствоиъ уваженія, какія внушало историческое пониманіе; многіе замѣчательные памятники старой письменности являются изъподъ спуда, забытые и уже непонимаемые московскимъ періодомъ; наконецъ, впервые возникаетъ правильное историческое знаніе, стремившееся раскрыть внутреннія отношенія событій и связь прошедшаго съ настоящимъ. Если прибавимъ, наконецъ, что впервые, въ литературѣ и извѣстной части общественнаго мнѣнія, ставится вопросъ нравственно-общественный, вопросъ о достоинствъ человъческой личности, говорится первое слово въ пользу освобожденія крестьянъ и вибств въ защиту человеческой мысли и слова, вообще

200

ставится вопрось о внутренней реформѣ, объ автономіи общества составляющей до нынѣ глубочайшій интересь общественный и народный, — мы не можемъ не признать, что въ этотъ XVIII-й вѣкъ, отягчаемый теперь столькими обвиненіями, возникло напротивъ, среди всѣхъ его тягостей и заблужденій, глубоко знаменательное явленіе нашей исторической жизни: съ нимъ, въ лучшихъ людяхъ общества, впервые начивается истинное національное самосознаніе.

Новая образованность въ первое же время сгала приносить свои самостоятельные результаты: кромѣ великой услуги, какую они дѣ лали своему собственному обществу, они вносили цѣнный вкладъ въ общее научное знаніе. Эти труды русскихъ ученыхъ тотчасъ обратили на себя вниманіе европейской науки.

Вибств съ темъ, съ ХУШ-го века впервые начинается настоящая русская литература, — не то сибшеніе церковно-славянской книжности съ разрозненными (и недопускаемыми въ книгу) попытками народнаго творчества, - смѣшеніе, которое въ теченіе долгаго ряда въковъ до-Петровской исторіи не привело ни къ какому органическому результату, не связало двухъ элементовъ старой внижности въ одно цёлое, не дало ни содержанія, ни формъ ни для поэтическаго творчества, ни для науки. Нѣчто совершенно иное начинается послё реформы: народная мысль была возбуждена, и въ результатѣ создаеть совсѣмъ новую литературу, которая впервые объщаеть въ будущемъ дъйствительную литературу руссваго народа. Старая внижность не была просто отвергнута, т.-е. не была прервана историческая связь: напротивъ, эта книжность вошла цёлымъ элементомъ въ новую литературу и даже упорно защищала свою исключительность до первыхъ десятилѣтій нашего въка; но въ то же время все больше занимаеть мёста въ книге чисто-народный языкъ, и этотъ новый литературный языкъ служить выраженіемъ, съ одной стороны, научному знанію, съ другой - поэтическому творче. ству съ общественнымъ и народнымъ содержаніемъ. Долго шелъ процессъ образованія новой литературы, гдѣ сталкивались и наконець сживались разнородные элементы стараго преданія и живой д'Ействительности; наконецъ, послъ долгихъ колебаній, понсковъ и часто ошибокъ, создалась литература, которая впервые имъла полцое право назваться русской національной литературой. Ея орудіемъ сталъ новый, небывалый прежде языкъ. Въ его области совершался такой же сложный процессъ, какъ и въ области самыхъ понятій; онъ сохранилъ очень многое изъ стараго внижнаго языва, но виёстё даль полноправность чисто народной рёчи, и она стала корнемъ, изъ котораго развилось роскошное разнообразіе новыхъ формъ. Въ этомъ

языкѣ впервые раскрылось то рѣдкое богатство оригинальнаго выраженія, какое хранилось въ зародышѣ въ русской народной рѣчи, и которое до тѣхъ поръ никогда не проявлялось въ такомъ обнлія и съ такой силой. Съ новаго періода нашей національной жизни впервые образовался истинно-русскій литературный язикъ.

202



## ГЛАВА VI.

## AJERCAHAPOBCRIS BPEMEHA.

Вопросъ о крёностномъ правё въ концё XVIII-го и началё XIX-го вёка. Отрицаніе его у Радищева и консервативная идиллія Карамзина.—Романтизиъ.— Этнографическіе интересы въ позвін: Жуковскій.—Научное движеніе: исторія и археологія, меценатство гр. Румянцова, Кирша Даниловъ и Калайдовичь.— Славянскіе интересы.

Восемнадцатый вёкъ не былъ, какъ мы видёли, ни равнодушенъ къ изучению народности, ни безплоденъ въ этомъ трудё. Можно даже сказать, что въ то время возникали такія понятія о народё, которыя въ сущности до сихъ поръ не восприняты извёстной долей общества нынёшняго, которая, однако, любитъ или находитъ выгоднымъ рядиться въ народолюбіе.

Разумному интересу къ народности предстояли тогда двё задачи: во-первыхъ, правильно уразумёть фактическое положение въ государственномъ порядкё тёхъ народныхъ массъ, которыми создается "народность"; во-вторыхъ, если еще не изучить, то по крайней мёрѣ понять важность изучения тёхъ бытовыхъ чертъ, въ которыхъ сказался характеръ и историческая судьба народа.

Если одёнивать съ спокойной исторической критикой результаты XVIII-го вёка въ этихъ двухъ отношеніяхъ, за нимъ необходимо признать немалую историческую заслугу. Образованность этого вёка, выроставшая на лонё унаслёдованнаго отъ Москвы XVII-го вёка крёпостного права, успёла у лучшихъ людей придти къ самому рёшительному отрицанію учрежденія, державшаго огромную массу народа на степени "хамова отродья" и ту же точку врёнія распространявшаго на остальную долю простого народа, хотя бы и не крёпостную. Этимъ однимъ отрицаніемъ сдёланъ былъ громадный шагъ въ нравственно-общественномъ развитіи и въ разумномъ пониманіи народности: этого понятія о необходимости народнаго освобожденія, нравственнаго и политическаго, не знала старая московская Россія. Образованность XVIII-го вёка попяла и необходимость этнографическихъ изученій. Правда, достигнутые результаты, съ нынёшней научной точки зрёнія, были еще очень скудны,—но по сравненію съ тогдашнимъ общимъ состояніемъ этого знанія, они представляются несьма значительными: въ нёкоторыхъ случаяхъ, наши этнографы того времени положительно опережали этнографовъ западно-европейскихъ, напр. въ интересѣ къ чистой, непосредственной народной поэзіи.

Съ такими задатками, изученія народности перешли въ XIX-е стол'ятіе.

Значительнѣйшій дѣятель первой четверти столѣтія есть безъ сомнѣнія Карамзинъ. Нѣтъ надобности говорить объ общемъ харавтерѣ его взглядовъ: мы имѣли не разъ случай говорить о немъ <sup>1</sup>), и здѣсь коснемся лишь его взглядовъ на народъ и народность въ тѣхъ двухъ отношеніяхъ, которыя мы указывали: въ понинаніи фавтическаго положенія народной массы въ государствѣ, и въ спеціальнонаучномъ изученіи народной старины, характера и обычая.

Относительно перваго, Карамзинъ, при всей навлонности въ филантропической сантиментальности и даже въ молодой періодъ его либеральныхъ взглядовъ, какъ извёстно, не доходилъ до пониманія необходимости освобождения врестьянъ. Чувствительность и восхищение патріархальной простотой и добродѣтелями поселянъ" были сами по себѣ, а крѣпостное право надъ "мужиками" само по себѣ. Можно было бы предположить впередъ, что при этой точкѣ зрѣнія будетъ невозножно живое уразумѣніе народности и правильное отношеніе въ народу: плантаторъ не могъ бы никогда върно понять и изображать характеръ и жизнь негра, и крѣпостникъ не могъ понять врвпостного народа; нужно человвческое отношение въ людянъ, нужно признать ихъ правственную равноправную дичность, чтобы понять ихъ внутреннюю жизнь, ихъ нравственное существо. Иначе отношение будеть съ самаго начала фальшивое: "народъ" будетъ представляться только грубой подначальной толпой; даже магкое чувство къ нему будетъ не ясное гражданское чувство, а балованная сантиментальность, которая каждую минуту можеть перейти въ барское распеканье, и рука, протянутая въ народу, можеть облечься въ ежовую рукавицу.

Это отношение въ народной массъ, конечно, должно назваться

204

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ послёднее время, развитіе идей Карамзина снова указано было въ изслёдованіи г. Алекски Веселовскаго: Западное вліяніе въ русской литературё, "В. Евр." 1882, в въ отдёльномъ изданія, М. 1888.

пренебрежениемъ. Восемнадцатый въкъ унаслъдовалъ его отъ кръпост ного ХУП-го въка; а если теперь винять въ этомъ высшіе классы, принявшие западное образование (за отсутствиемъ восточнаго), то пусть внесуть въ число обвиняемыхъ имя знаменитъйшаго русскаго историка, основателя нашей исторіографіи. Что восемнадцатый въкъ въ концё концовъ, у своихъ болёе искренно разнышлявшихъ представителей, додумался до иного отпошенія въ народу, доказательствочъ осталась книга Радищева, старшаго современника Карамзина. Объ этой книгъ было не мало говорено за и противъ, но все-таки не оцѣнено по спряведливости отношеніе автора къ народу. Радищевъ выступилъ въ своемъ "Путешествіи" горячимъ противникомъ крѣпостного права. Императрица Екатерина, сама сильно распространившая область крёпостного права, была страшно озлоблена "Путешествіемъ", и ел разборъ книги послужилъ текстомъ для допросовъ Шешковскаго; близко знакомая съ идеями века, но уже очень въ нимъ охладбвшая, она крайне враждебно отнеслась къ Радищеву и съ теоретической точки зрѣнія. Отношеніе Пушкина къ Радищеву было двойственное, но въ известной стать Пушкинъ о немъ судитъ очень сурово. Н'втъ спора, что въ содержаніи книги Радищева есть доля теоретическаго увлечения, совсёмъ забывшаго объ условіяхъ русской действительности, есть крупные литературпые недостатки; но даже вритики, не очень расположенные въ характеру его идей, признали подъ конецъ, что отрицание кръпостисто права было исторической заслугой Радищева <sup>1</sup>). До сихъ поръ, однако, почти не обращено вниманія на литературную сторону тёхъ отдёловъ "Путешествія", которые посвящены изображенію крестьянскаго быта. Абло въ томъ, что книга Радишева написана весьма неровно; изъ его собственныхъ указаній видно, что она составлена изъ статей, писанныхъ въ разное время и, конечно, въ разныхъ настроеніяхъ: ножно отличать страницы, написанныя подъ вліяніемъ чтенія, книжнотеоретическія, и другія, гдѣ авторъ говорилъ просто и непосредственно. Не разъ, излагая высокіе общіе вопросы, онъ заговариваетъ славянскимъ стидемъ, тяжелымъ и утомительнымъ; языкъ его становится проще, вогда онъ приближается въ дъйствительности, но всего болбе стиль становится живымъ, дегвимъ, естественнымъ, вогда авторъ передаетъ черты и сцены народнаго быта. Книга пересыпана эпизодами подобнаго рода: и въ этихъ случанхъ только изръдка современнаго читателя остановить устаръвшее книжное слово прошлаго въка, --- но въ цёломъ можно совсёмъ забыть, что читаешь пи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Исторію русской словесности, Галакова, въ посл'яднемъ взданін, І, ч. 2 стр. 274.

санное сто лётъ назадъ. Такъ какъ книга очень рёлка и забыта, приводимъ два-три примёра, — тёмъ болёе, что они нагляднёе объяснятъ нашу мысль.

Въ главъ, обозначенной "Любани", рисуется одна изъ тъхъ многихъ картинъ, какими Радищевъ изображалъ дъйствія кръпостного права:

"Въ нъсколькихъ шагахъ отъ дороги увиделъ я нашущаго вочву крестьанина. Время было жаркое. Посмотръть я на часы-перваго соровъ минутъ... Сегодня праздникь.-Пашущій крестьянинь принадлежить конечно пом'єщных, который оброку съ него не береть 1).-Крестьянинъ пашеть съ великимъ тщаніемь.-Нива, конечно, господская.-Соху поворачиваеть съ удивительною легкостію. —Богь въ помощь, сказаль я, нодошедь къ пахарю, который не останавливаясь доканчиваль зачатую борозду. - Богь въ помощь, повториль я. --Спаснбо, баринъ, говорилъ мнъ пахарь, отряхая сощникъ и перенося соху на новую борозду. — Ты, конечно, раскольникъ, что пашешь по воскресеньямъ. Нёть, баринь, я прямымь э) крестомь крещусь, - сказаль онь, показывая мнё сложенные три перста.-А Богъ милостивъ, съ голоду умирать не велитъ, когда есть снаы и семья. - Развѣ тебѣ во всю недѣлю нѣть времени работать, что ты и воскресенью не спускаеть, да еще и въ самый жаръ. - Въ недълъ-то, баринъ, тесть дней, а мы шесть разъ въ недълю ходимъ на барщину; да подъ вечерокъ возниъ оставшее въ лѣсу сѣно на господскій дворъ, коли погода хороша; а бабы и дъвки для прогулки ходять по праздникамъ въ лъсъ по грибы да по ягоду <sup>8</sup>). Дай Богъ, (крестяся), чтобъ подъ вечеръ сего дня дождикъ пошель.. Великы ли у тебя семья?-Три сына и три дочки. Первенькому-то десятой годокъ. ---Какъ же ты усизваень доставать хлебъ, коли только праздникъ витеть свободнымъ?-Не одни праздники, и ночь ната. Не лънись нашь брать, то съ голоду не умрешь. Видишь ли, одна лошадь отдыхаетъ; а какъ эта устанетъ, возъмусь за другую; дъло-то и споро. – Такъ ли ты работаешь на господина своего?-Нътъ, баринъ, гръшно бы было такъ же работать. У него на пашнѣ сто рукъ для одного рта, а у меня двѣ для семи ртовъ, самь ты счеть знаешь. Да хотя растянись на барской работь, то спасибо не скажуть"... <sup>4</sup>).

Вотъ другая картинка---купца-кулака. Карпъ Дементьичъ, проживающій въ Новгородѣ, знакомъ автору, которому нѣкогда сдѣлалъ кляузный денежный подвохъ. Здѣсь они опять встрѣтились.

"Ба, ба, ба! добро пожаловать, откуды Богъ принесъ, — говорилъ пріятель Карпъ Дементьичъ, прежде сего купецъ третьей гильдін, а нынѣ имянитой гражданннъ. — По пословицѣ, счастливой къ обѣду. Милости просниъ садиться. — Да что за пиръ у тебя? — Благодѣтель мой, я женилъ вчера парвя своего"... (Благодѣтель — потому, что авторъ нѣкогда пособилъ ему записаться въ именитwe граждане, а онъ потомъ устроилъ "благодѣтелю" упоманутую кляуву).

"Кариъ Дементьичъ человъкъ признательной.- Невъстка, водки нечаян-

<sup>1)</sup> А держить, т.-е., на барщинъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т.-е. настоящемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т.-е. онять для барскаго дома.

<sup>4)</sup> Путешествіе изъ Петербурга въ Москву. Спб. 1790, стр. 14 и сийд.

## РАДИЩЕВЪ.

ному гостью.—Я водки не нью.—Да хоть прикушай, здоровье молодыхъ... И съм за столъ.

"По одну сторону меня свлъ сынъ хозяйскій, а по другую посадиль Карпъ Дементьнчъ свою молодую невъстку... Прервемъ рѣчь, читатель. Дай мнѣ карандашъ и листочекъ бумажки. Я тебъ въ удовольствіе нарисую всю честную компанію... Если точныхъ не спишу портретовъ, то доволенъ буду ихъ силустами..

"Карпъ Дементьнчъ-съдая борода, въ восемь вершковъ отъ нижней губы. Носъ кланомъ, глаза ввалились, брови какъ смоль, кланается объ руку, бороду гладить, всёхь величаеть: благодётель мой. -- Аксинья Пароентьевна, побезная его супруга. Въ шестьдесять лъть была какъ снъгъ, и красна какъ маковъ цвътъ, губки всегда сжимаетъ кольцомъ; ренскаго не пьетъ, передъ объдомъ полъ-чарочки при гостяхъ, да въ чуланъ стаканчикъ водки. Прикащикъ-мужнять хованну на счеть показываеть... По приказанию Аксиньи Пареентьевны куплено годового запасу З пуда бёлиль ржевскихь и 30 фунтовь румянь листовыхъ... Прикащики мужнины — Аксиньнны камердинеры. — Алексъй Кариовнчъ - состать мой застольной. Ни уса, ни бороды, а носъ уже багровой, бровами моргаеть, въ кружокъ остриженъ, кланяется гусемъ, отряхая голову и поправляя волосы. Въ Петербургѣ былъ сидѣльцомъ. На аріпинъ когда мѣряеть, то спускаетъ на вершокъ; за то его отецъ любитъ, какъ самъ себя; на пятнациатовъ году матери далъ оплеуху.-Парасковья Денисовна, его новобраяная супруга, бъла и румяна. Зубы какъ уголь. Брови въ нитку, черите сажн. Въ комиания сидить потупя глаза, но во весь день оть окошка не отходить, и плить глаза на всякаго мужчных. Подь вечерокь стоить у калитки.-Глазь одниъ подбить. Подарокъ ся любезнова муженька для перваго дня"... и т. д. 1.

Карпъ Дементьичъ, настоящій типъ кулака, нажилъ деньги обманами и злостнымъ банкротствомъ, изъ котораго вышелъ цѣлъ и невредимъ. Со времени несостоятельности торгуетъ его сынъ; купленный домъ записанъ на имя жены.

Укажемъ еще эпизодъ о нищемъ слёпцё, поющемъ духовные стихи (глава "Клинъ"). Бытовая картина, нарисованная здёсь, немного сантиментальна, стиль не выдержанъ, но опять чрезвычайно интересно отношеніе автора къ народному быту.

"Какъ было во городъ во Римъ, тамъ жилъ да былъ Евфиміанъ князь... Поющій сію народную пъснь, называемую Алекстемъ Божінмъ человъкомъ, былъ слъпой старикъ, сидящій у вороть почтоваго двора, окруженный толпою по большей части ребять и юношей. Сребровидная его глава, замкнутыя очи, видъ спокойствія, на лицъ его вримаго, заставляли взирающихъ на пъвца предстоять ему съ благоговъніемъ. Неискусный хотя, его нацъвъ, но нъжностію изреченія сопровождаемый, провицаль въ сердца его слушателей, лучше природъ внемлющихъ, нежели возращенные во благогласіи уши жителей Москвы и Петербурга внемлютъ кудрявому напъву Габріелли, Маркези или Тоди. Никто изъ предстоящихъ не остался бевъ выбленія внутрь глубокаго <sup>3</sup>), когда Клинскій пъвецъ, дошедъ до разлуки своего героя, едва прерывающимся ежемгно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Путешествіе, стр. 105 н слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т.-е. безъ внутреннаго вотрясенія.

венно гласомъ изрекалъ свое повъствованіе. Мъсто, на коемъ были его очи, исполнялося изступающихъ паъ чувствительной отъ бъдъ души слезъ, и нотоки оныхъ пролилися по ланитамъ воспъвающаго. О природа, колико ты властительна! Взирая на плачущаго старца, жены возрыдали; со устъ юности отлетвла сопутница ея, улыбка: на лицъ отрочества являлась робость, неложной знакъ болъзненнаго, но неизвъстнаго чувствованія: даже мужественной возрасть, къ жестокости толико привыкшей, видъ воспріялъ важности. О, природа! возопіялъ я паки...

"Сколь сладко неяввительное чувствование скорбя! Колико сердце оно обновляеть, и онаго чувствительность. Я рыдаль въ слёдь за ямскимъ собраниемъ, и слезы мои были столь же для меня сладостны, какъ историнутыя изъ сердца Вертеромъ...

"По окончаній пѣснословія, всё предстоящіе давали старику, какъ будто бы награду за его трудъ. Онъ принималь всё денежки и полушки, всё куски и краюхи хлѣба довольно равнодушно, но всегда сопровождая благодарность свою поклономъ, крестясь и говоря къ подающему: дай Богъ тебѣ здоровья!" и проч. 1).

Подобные эпизоды достаточно свидѣтельствуютъ, что сочувствія къ народу, заявляемыя внигой Радищева, были искреннимъ убѣжденіемъ писателя: они говоратъ языкомъ жизни, сопровождаются правдивыми и яркими изображеніями народнаго быта, которыя удивительно встрѣтить въ тогдашней литературѣ. При всѣхъ раньше нами указанныхъ попыткахъ литературы подойти къ народному быту, она не достигала той прямой постаповки предмета, какая сдѣлана въ "Путешествіи" Радищева: литература вращалась въ поверхностныхъ сюжетахъ, шутливыхъ и анекдотическихъ – тогда какъ здѣсь затронутъ самый корень народной жизни, и писатель приступаетъ къ ней, вооруженный и знавіемъ дѣла, и умѣньемъ вѣрно владѣть народной рѣчью, которое вполнѣ усвоено было литературой только нѣсколько десятилѣтій и нѣсколько литературныхъ переворотовъ спустя.

Замѣчательный фактъ, представляемый "Путешествіемъ", становится особенно любопытнымъ исторически, когда мы сочоставимъ съ нимъ пониманіе народности у первостепеннаго писателя поколѣнія, уже болѣе молодого, — у Карамзина. Не будемъ говорить о томъ, что Карамзинъ, при всѣхъ его "республиканскихъ" убѣжденіяхъ, всю жизнь остался противникомъ мысли объ освобожденіи крестьянъ (припомнимъ, что Радищевъ даже на допросахъ у Шешковскаго, когда онъ обнаружилъ большой упадокъ духа, не отрекся отъ своихъ идей объ освобожденіи крестьянъ): какъ ни было въ существѣ противонародно это воззрѣніе, еще можно представить его себѣ не какъ одно грубое преданіе рабовладѣльчества, а какъ обдуманную (хотя

<sup>&#</sup>x27;) Путешествіе, стр. 401 в слёд.

н **малодушную**) общественную *теорію*; но съ этимъ воззрѣніемъ роковымъ образомъ соединялась невозможность понять правильно внутреннюю жизнь народа и характеръ народности...

Вопросъ былъ не изъ легкихъ. Вся литературная эпоха, въ самяхъ европейскихъ образцахъ, по которымъ учились наши писатели. была еще далека отъ мысли о полномъ освобождении народныхъ массъ; историческая жизнь еще не ставила этого вопроса, потому что раньше стояли на очереди другіе, -- и наша литература, которой столько приходилось учиться изъ чужихъ источниковъ, показала много жизненнаго смысла, когда сама, вий чужихъ увазаній, стала обращаться въ народности, т.-е. заявила сочувственный интересъ въ народнымъ массамъ, смутно догадываясь о національномъ значенія ихъ бытового содержанія. Это исканіе было вёрно теоретически, прекрасно въ общественномъ смыслъ, -- но на дълъ "народность" литературы была бы возможна лишь тогда, когда получила бы гражданскія права въ самой жизни, и литература долго колебалась между угадываемымъ новымъ стилемъ языка и содержанія, и старымъ стилемъ псевдо-классическимъ: въ исторической дъйствительности вопросъ объ освобождении еще не назрълъ, трудно было поднимать его съ нравственной стороны, когда масса "общества", -- въ которой должна была возобладать эта мысль, - еще нуждалась въ общемъ гуманитарномъ образованіи. Радищевъ, который служить намъ здѣсь литературно-исторической ибркой, наибтиль этоть угадываемый народный стиль; но не могъ выдержать, и въ другихъ эпизодахъ самаго "Путешествія" былъ послёдователемъ той же старой школы; его заслугой остается то, что западный философский гуманизмъ онъ уньдъ примънить не въ однихъ отвлеченныхъ разсужденіяхъ, но въ живомъ сочувствія въ положенію народа, для изображенія котораго онъ умѣлъ поэтому находить и вѣрный, живой стиль. Карамзинъ напротивъ остался всегда только при одной теоретически-либеральной сантиментальности, и она стала характерной чертой его отношения въ народу. Когда писатель брался за тему народа, ему представлялся отвлеченный, на дёлё не существующій идиллическій "посе**лянинъ", и онъ питалъ къ нему теоретическую** нъжность; но когда передъ нимъ вставала сама дъйствительная жизнь, то къ "мужику" прилагалась уже не идиллическая теорія, а реальная кръпостная правтика. Это, разумбется, могло не мбшать Карамзину лично быть тобрымъ человъконъ, снисходительнымъ помъщикомъ,---но онъ никогда не могъ переварить этой двойственности, и позднъе искренно негодоваль на "либералистовь" времень Александра I, когда они нашан, что "мужикъ" именно и ость тоть "поселянинъ", которому старая сантиментальная философія оказывала столько участія...

HOT. STHOPP.

Простое, фактически правдивое сочувствіе Радищева къ народу, иногда дёйствительно горячее (какъ въ эпизодё о старикё, пёвшемъ "Алексёя Божія человёка"), было неизвёстно Карамзину: народная жизнь представлялась ему всегда только съ точки зрёнія сантиментальной идилліи и пасторали, и въ его изображеніяхъ является поэтому только въ искусственной, односторонней или фальшивой формѣ и окраскё.

Рядт. цитатъ наглядно укажетъ это отношеніе Карамзина къ народу, къ его жизни и обстановкъ.

Въ 1793, онъ воспѣваетъ Волгу на берегахъ которой онъ родияся:

Рёка священнёйшая въ мірё, Кристальныхъ водъ царица, мать! Дерзву-ли я на слабой лирт Тебя, о Волга, величать, Богиней пъсни вдохновенный, Твоею славой удивленный? Дерзну ль... Хвалить красу твоихъ бреговъ, Гдё грады, ееси процвётають, и проч. ("Сочиненія", изд. 4-е., 1834—35. І. стр. 10 и слёд.).

Въ этой реторической формѣ трудно ожидать вѣрныхъ картинъ волжской природы и народнаго быта, и ихъ дѣйствительно нѣтъ.

Въ 1798, Карамзинъ пишетъ куплеты для "сельской комедін", которая была играна "благородными любителями театра". Вотъ для образчика —

> Хоръ вемледёльцевъ. Какъ не пѣть намъ? Мы щастливы. Славниъ барина-отца. Наши рѣчи не красивы, Но чувствительны сердца. Горожане насъ умнѣе, Ихъ искусство—говорить. Чтожъ умѣемъ мы? Сильнѣе Благодѣтелей любить ("Сочин." I, 194 и смѣд.).

Въ комедіи выводятся "сельскій любовникъ" и "сельская любовница" (т. е. пейзане), "староста" и т. п.; ихъ рѣчи—такія же красивыя какъ рѣчи самого автора.

Въ "Натальѣ, боярской дочери" (1792), событіе, отнесенное къ древней Россіи, разсказывается въ чрезвычайно чувствительной повѣсти, гдѣ русская старина идеализирована весьма мало вѣроятнымъ образомъ.

"Кто изъ насъ не любитъ тѣхъ временъ, когда русскіе были русскими (?); когда они въ собственное свое платье наряжались, ходили своею походкою, жиля по своему обычаю, говорили своимъ языкомъ по своему сердцу, то-есть, говорили какъ думали?"

"Много красавицъ въ Москвѣ бѣлокаменной, ибо царство русское искони (?) почиталось жилищемъ красоты и пріятностей; но никакая красавица не могла сравниться съ Натальей"...

"Цвѣтущія поля и дымящіяся деревни, откуда съ веселыми пѣснями выѣзжали трудолюбиеме поселяне на работы свои — поселяне, которые и по сіе время ни въ чемъ не перемѣнимсь, такъ же одъваются, такъ живутъ и работають, какъ прежде жили и работали, и среди всѣхъ измѣненій и личинъ представляють намъ еще истинную русскую физіогномію" (VI, стр. 86, 91, 94).

Несравненно выше по мысли "Мареа Посадница". Тема благородной борьбы за народную свободу произвела въ ту пору сильное впечатлёніе на читателей именно теоретическимъ гуманизмомъ, но самыя изображенія быта были до послёдней степени натянутыя и реторическія.

И старая Русь, и современная народная жизнь, и въ историческихъ обобщеніяхъ, и въ повъствовательныхъ картинахъ Карамзина являются въ краскахъ этой подрумяненной сантиментальности, въ тонъ идидаји или мелодрамы. Карамзинъ самъ долженъ былъ чувствовать. что эта идиллія, въ которую такъ часто онъ впадаль вийсть со всей литературой того времени, не есть настоящая правда. Оспариван Руссо (въ прекрасной статъй: "Ничто о наукахъ, искусствахъ и просвѣщеніи", 1793 г.), Карамзинъ усумнился въ "Сатурновомъ въкъ" и "счастливой Аркадін". "Правда, -- говорилъ онъ, -- сія вѣчно цвітущая страна, подъ благимъ свётлымъ небомъ, населенная простыми, добродушными пастухами, которые любять другь друга какъ нъжные братья, повинуются однимъ движеніямъ своего сердца и блаженствують въ объятіяхъ дюбви и дружбы, есть нёчто восхитительное для воображенія чувствительных людей; но будемъ искренны и признаемся, что сія счастливая страна есть не что иное, какъ пріятный сонь, какъ восхитительная мечта сего самаго воображенія" (УП, 97). Но сколько разъ онъ самъ вводилъ черты этой Аркадіи и Сатурнова вѣка въ свои изображенія русской старины и народности, и испренность могла бы опять подсказать, что эти черты были мечтой воображенія.

Остановнися еще на двухъ-трехъ подробностяхъ. Статья "Деревня" (1792) посвящена описанию прелестей уединения:

"Влагославляю васъ, мирныя сельскія тёни, густыя, кудрявыя рощи, дупистые луга и поля, златыми класами (т.-е. колосьями) покрытые! Благословляю тебя, тихая рёчка, и васъ, журчащіе ручейки, въ нее текущіе! Я пришелъ къ вамъ искать отдохновенія... Я одинъ—одинъ съ своими мыслями—одинъ съ натурою...

"Вижу садъ, аллен, цвѣтники-нду мимо ихъ-осиновая роща для меня привлекательнѣе. Въ деревнѣ всякое искусство противно... "Бакая свёжесть въ воздухё!.. Уже стада разсыпаются вокругь холмовъ; уже блистають косы на лугахъ зеленыхъ; поющій жаворонокъ вьется надъ трудящимся поселяниномъ-и инжиная Лавинія приготовляеть завтракъ своему Палемону. Гуляю среди полей разноцвётныхъ"... (VII, 104 и слёд.).

Авторъ наслаждается, конечно, и барскимъ комфортомъ; кто-то готовитъ ему обѣдъ, "услужливый садовникъ" (еще бы онъ не былъ услужливъ!) приноситъ ему корзинку съ благовонною малиною: "тонкая дремота на нѣсколько минутъ покрываетъ глаза мои флеромъзефиръ свѣваетъ его". Авторъ бесѣдуетъ лишь съ Тоисономъ, Ла-Фонтеномъ (вѣроятно Les Contes) и Грессетомъ, — и замѣчательно, что для трудолюбивыхъ поселянъ не досталось, кромѣ упомянутаго, ни одного слова!

Въ знаменитой статъв "О любви къ отечеству и народной гордости" (1802 г.) Карамзинъ затрогиваетъ тему, которая съ разными видоизменниями повторается и въ настоящую минуту.

"Я не смѣю думать,—говорить онъ,—чтобы у насъ въ Россін было немного патріотовъ; но мий кажется, что мы излишно смиренны въ мысляхъ о народномъ нашемъ достоинствъ-а смиреніе въ политикъ вредно. Кто самого себя не уважаеть, того, безъ сомиѣнія, и другіе уважать не будутъ...

"Успёхн литературы нашей доказывають великую способность русскихь. У французовь еще въ шестомъ-надесять вёкё философствовалъ и писалъ Монтань: чудно ли, что они вообще пишуть лучше нась? Не чудно ли, напротивъ того, что нёкоторыя наши произведенія могуть стоять наряду съ ихъ лучшими, какъ въ живописи мыслей, такъ и въ оттёнкахъ слога? Будемъ только справедливы, любезные сограждане, и почувствуемъ цёну собственнаго. Мы никогда не будемъ умны чужимъ умомъ и славны чужою славою: французскіе, англійскіе авторы могуть обойтись безъ нашей похвалы, но русскимъ нужно по крайней мёрё вниманіе русскихъ" (VII, стр. 116, 120—121).

Въ статъв "О случаяхъ и характерахъ въ русской исторіи, которые могутъ быть предметомъ художествъ" (1802), Карамзинъ, по поводу мысли задавать художникамъ темы изъ русской исторіи, говоритъ:

"Должно пріучить россіянь из уваженію собственнаго; должно показать, что оно можеть быть предметомъ вдохновеній артиста и сильныхъ дёйствій искусства на сердце. Не только историкъ и поэть, но и живописець и ваятель бывають органами патріотизма"... (VII, 122).

Всѣ эти прекрасныя пожеланія повторяются до сихъ поръ. И въ послѣдніе дни можно читать жалобы и укоры на то, что мы слишкомъ смиренны передъ Европой, что мы "лакействуемъ" передъ западной цивилизаціей и т. п. Какъ бы то ни было, можно замѣтить одно, что и въ карамзинское время, и послѣ, этимъ жалобамъ недоставало опредѣленности — чего и отъ кого хотятъ, и какъ можетъ быть вообще достигнуто то, чего хотятъ. Къ кому направляется жа-

## ВАРАМЗИНЪ.

лоба на излишнее *смиреніе*, вредное въ "политикѣ"? Къ обществу эта жалоба не могла быть обращена ни тогда, ни послѣ, такъ какъ оно не имѣло голоса въ "политикѣ", не имѣло даже средствъ опредѣлить свое мнѣніе: для того, чтобы со стороны общества возможно было какое-нибудь заявленіе подобнаго рода, надо же было, чтобъ оно имѣло извѣстную свободу выраженія: слова и печати. Такимъ образомъ, этоть упрекъ никакъ не могъ быть отнесенъ къ обществу. То же общество и сама народная масса являли могущественное возбужденіе, когда вставали жизненные историческіе вопросы, и сила возбужденія способна была оказать надолго великое нравственное влінніе. Таковъ былъ 12-й годъ. Но въ другое время, по другимъ вопросамъ (а бывали вопросы капитальные), обращались ли когда-нибудь въ мнѣніямъ и къ свободнымъ силамъ общества?

Преврасны далёе заботы объ уважения въ русской литературё, но понятно, что истинное значение литературы могло основаться прежде всего на ся внутреннемъ достоинствѣ, на силѣ ся содержанія, которыя явились бы какъ результать работы русской мысли и поэтической деятельности, а такой результать могъ быть достигнуть лишь при одномъ условіи, -- которое опять не было въ рукахъ одного только общества, -- при условій расширенія средствъ образованія и простора для работы мысли. Было бы пріятно, еслибь высшая аристократія тёхъ временъ знала нёсколько больше русскую грамоту; но и тогда, когда бы она выучилась этой грамотъ, для литературы не было бы отъ этого большой пользы, если Магницкіе и Руничи сохраняли возможность дёлать свои гнусныя нападенія на университетскую науку, если самъ Карамзинъ такъ вооружался противъ "либералистовъ", въ стремленіяхъ которыхъ было несомнённо многое, отвѣчавшее истиннымъ нуждамъ русскаго народа, - каково напр., уничтожение крѣпостного права. Въ эпоху Карамзина еще можно было не понимать, а въ наше время очевидно, что хозяйничанье надъ наукой Магницкихъ и Руничей и есть именно глубокое унижение литературы, дёло въ величайшей степени гнусное, потому что противонародное, и что беззащитность уиственной жизни общества больше, чёмъ многое иное, должна была бы озабочивать искреннихъ патріотовъ.

Не подлежить спору, что не только историкъ и поэть, но и художникъ бывають органами патріотизма. Но какъ для національнаго достоинства литературы нужно не столько меценатство высшаго общества, сколько присутствіе условій для ея свободнаго развитія (т.-е. для развитія умственныхъ силъ народа, находящихъ въ ней свою дѣятельность и выраженіе), такъ національное искусство разовьется не однимъ лишь покровительствомъ, а тѣмъ же ростомъ внутренняго сознанія общества, и въ сущности требуетъ тѣхъ же условій для своего процвѣтанія, какъ и литература. Покровительство, "заказы художникамъ" могутъ дать искусству только внѣшнія матеріальныя средства, при дурномъ вкусѣ заказчиковъ могутъ даже вредно вліять на искусство, распложая фальшивое исполненіе фальшивыхъ темъ. Искусство идетъ обыкновенно вровень съ умственнымъ состояніемъ общества, и лучшая, хотя косвенная, услуга ему, внѣ собственно технической стороны, можетъ быть сдѣлана тѣми же заботами о расширеніи внутренней жизни общества, о возвышенія его гражданскаго достоинства и просвѣщенія.

Любопытно, что эти темы почти безъ перемъны повторяются и до настоящаго времени, — такъ мало тогда и нынъ сантиментальные романтики "народности" понимали простыя историческія условія роста національной литературы и искусства. Желанія прекрасныя, но всегда или недосказанныя или недодуманныя, а иной разъ просто лицемърныя.

Рядъ преврасныхъ мыслей высказанъ Карамзинымъ въ статъъ "О новомъ образовани народнаго просвъщения въ Россия" (1803), по поводу плановъ импер. Алевсандра I по этому въдомству.

"Петръ Великій,—говорилъ Карамзинъ,—учредилъ первую академію въ нашемъ отечествъ, Елисавета-первый университетъ, Великая Екатерина-тородскія школы; но Александръ, развножня университеты и гимназіи, говорить еще: да будетъ свётъ и въ хижинахъ. Новая великая эпоха начинается отныет въ исторіи нравственнаго образованія въ Россіи, которое есть корень государственнаго величія и безъ котораго самыя блестящія царствованія бывають только личною славою монарховъ, не отечества, не народа. Россія, сильная и счастливая во многихъ отношеніяхъ, унижалась еще справедливою вавистію, видя торжество просвёщенія въ другихъ земляхъ и слабый невёрный блескъ его въ общирныхъ странахъ ея. Римляне, уже побъдителя вселенной, были еще презираемы греками за ихъ невѣжество, и пе силою, не побѣдами, но только ученіемъ могли наконецъ избавиться отъ имени варваровъ. Не одно народное славолюбіе... терпить оть недостатка въ просвѣщенін; нѣть, онъ мѣшаетъ всякому действію благотворныхъ намереній правителя... Александръ желаеть просвѣтить россіянъ, чтобы они могли пользоваться его человѣволюбивыми уставами, безъ всякихъ злоупотреблений и въ полноте своего спаснтельнаго дъйствія" и пр. (УШ, стр. 221 и слъд.).

Эти простыя истины о просвёщеніи, составляющемъ корень государственнаго величія, забываемыя теперь потомствомъ въ одичалой злобё противъ "интеллигенціи",--- указывали одну изъ несомиённёйшихъ потребностей русскаго народа, который здёсь выдёляется Карамзинымъ и отъ государства, и отъ династіи; но въ то же время Карамзинъ считалъ освобожденіе крёпостной массы этого народа преждевременнымъ и вреднымъ. Какъ будто образованіе могло быть распространяемо въ крюпостныхъ "хижинахъ"! Было, правда, не мало прим'тровъ образованія, которое давалось пом'тщиками инымъ изъ обывателей этихъ хижинъ, — но въ результатѣ бывали возмутительные прим'тры этого противоестественнаго соединенія образованія и рабства; этихъ прим'тровъ не забылъ Радищевъ въ "Путешествіи" онъ разсказываетъ исторію образованнаго раба, который тѣмъ горше чувствовалъ свое бѣдственное положеніе, а затѣмъ изъ рукъ филантропа, который далъ ему образованіе, попалъ по наслѣдству въ руки варвара.

Итакъ, отношение Карамзина въ народу было двойственное и противоричивое: съ одной стороны, мягко-романтическое, съ другой, жество-практическое. Онъ любилъ "поселянъ", когда они воображались ему аркадскими пастушками, но въ дъйствительности народъ быль собраніемь людей "низкаго состоянія", изъ котораго Карамзинъ не торопился его выводить. Это двойственное отношение проходить и въ "Исторіи государства россійскаго". Карамзинъ съ мечтательнымъ восторгомъ говорить о "россіянахъ", которыхъ видитъ со временъ Рюрика, придаетъ имъ не мало любезныхъ качествъ, бережно извиняеть иные недостатки ихъ вліяніями "вѣка"; по въ сущности, народъ для него-только служебная масса, назначенная исполнять потребности государства: въ древнихъ "россіянахъ" онъ провидить только върноподданныхъ имперіи, преданныхъ служителей государства и покорныхъ врёпостныхъ. Великое "народное" значение "Исторін", о которомъ обыкновенно говорять, заключается въ образовательномъ значения этого труда для высшихъ классовъ: обществу, почти не знавшему своего прошедшаго, Карамзинъ далъ впервые произведение изящное - въ господствовавшемъ тогда стидъ, произведеніе въ духѣ европейскаго образованія, въ высокомъ національноюсударственномь тонь, которое съ этой стороны и подъйствовало на общество, только-что пережившее событія, гдѣ глубоко затронуто было именно это національно-государственное чувство. Но пониманіе собственно народной стороны исторіи у Карамзина было неполпое и часто невърное, какъ это съ самаго начала, при первомъ появлении вниги, очень справедливо указывали его противники изъ лагеря "либералистовъ".

При всемъ томъ, за Карамзинымъ остается великая заслуга для изученія "народности". Онъ послужилъ этому изученію всёмъ научнымъ значеніемъ своего монументальнаго произведенія. Историческое знаніе судьбы народа есть необходимая основа для пониманія народности, и все, сдёланное Карамзинымъ для нашей исторіографіи, есть его ввладъ въ изученіе народности. Его историческая критика пролила много свёта на внутренній бытъ стараго общества и народа,--- какъ никогда *до* него: онъ поставнять много вопросовъ этого рода, и если не всегда върно ръшалъ ихъ, то утверждалъ критическое отношение къ нимъ, вызывалъ новый пересмотръ фактовъ, въ концѣ котораго раскрывалась истина. Съ нимъ оканчивались прежнія темныя представленія о русской древности, сиъшение подлинныхъ фактовъ съ фантазіами средневъковыхъ и повъйшихъ книжниковъ. Давно замѣчено было, что самъ Карамзинъ росъ въ пониманіи русской старины и народности по мѣрѣ того, какъ подвигалась его работа: мацерный стиль становился проще и живѣе, освъщался колоритомъ лѣтописной старины, пріобрѣлъ новую оригинальность.

Восхваляя заслугу Карамзина, указывали иногда, что въ "Исторіи" Карамзинъ былъ уже не тъмъ сантиментальнымъ мечтателенъ, какъ въ своихъ первыхъ произведеніяхъ, а зрълымъ мыслителемъисторикомъ. Но эта похвала требуетъ оговорки. Исторія не есть идиллія, самая тема труда привязывала къ фактамъ, я притомъ задатки болѣе сухого, консервативнаго настроенія были у него издавна, не по одному погруженію въ государственную идею, а по болѣе прозаическимъ внушеніямъ практической дѣйствительности, какъ мы о томъ уже говорили. Таковы не весьма сочувственные взгляды, высказанные еще до "Исторія", въ "Запискѣ о древней и новой Россіи". Съ другой стороны, вліянія старой школы не прекратились и теперь, и если въ однихъ случаяхъ вредили книгѣ, давая фальшивый тонъ, подслащая изображенія старины, то въ другихъ, напротивъ, старый идеализмъ внушилъ нѣкоторые взгляды и энизоды, принадлежащіе къ самымъ привлекательнымъ въ "Исторія".

Дёло въ томъ, что Карамзинъ и теперь оставался человѣкомъ европейскихъ идей и образованія: на русскую исторію онъ смотріаль съ точки зрѣнія европейскихъ литературныхъ идей; въ своемъ трудѣ хотёль сдёлать для русскаго общества то, что дали своему обществу знаменитые историки европейскіе-хотвль дать равныя картины, изобразить характеры, исторические перевороты. Эти вліянія европейской литературы сказались на историческихъ взглядахъ Каранзина свётлымъ чувствомъ общечеловѣческой идеальной правды. "Можеть быть, -- говорить одинь критикъ, -- всъ изысканія Карамзина. неправильны или должны быть дополнены; но всё его сочуестеля въ высшей степени правильны, потому что они общечеловѣческія. Великая честь Карамзину, что и въ голову ему не приходило оправдывать Ивана Грознаго въ его тиранствахъ, порицать Тверь и Великій Новгородъ въ ихъ сопротивленін, какъ дёлають во имя условныхъ теорій наши современные историки... Въ безобразно ли фальшивой (по требованіямъ нашего времени) повъсти "Мареа Посадница", въ враснорфчивыхъ ли страницахъ о паденіи Великаго Нов-

Digitized by Google

города, — Карамзинъ остается вёрнымъ саному себё и общечеловѣческимъ идеямъ... Это — великая заслуга, и этимъ отчасти объясняется фанатизмъ къ карамзинскому созерцанию русской жизни благороднѣйшихъ личностей" (напр., у Пушкина). "Его исторія была, такъ сказать, пробнымъ камнемъ нашего самопознанія. Мы съ нею росли, ею мърялись съ остальною Европою, мы съ нею входили въ общій круговоротъ европейской жизни" <sup>1</sup>).

Эта сторона "Исторін" сообщала изображеніямъ Карамзина человѣчвую, поэтическую окраску, которою она и увлекала своихъ читателей, и въ то же время—эти сочувствія къ падающему Новгороду и обвиненія противъ безумствъ Грознаго остаются гораздо болѣе вѣрными въ широкомъ народно-историческомъ смыслѣ, чѣмъ московская исключительность новѣйшаго славннофильства.

Но если было много благотворнаго въ томъ вліянін, которое Карамзинъ прямо и косвенно оказалъ на развитіе научнаго изслёдованія нашей старины, на возбужденіе интереса въ ней въ обществе, то въ литературномъ ся вліяній была своя невыгодная сторона. Такъ именно дъйствовала искусственная, слишкомъ часто фальшивая манера Карамзина. Его книга надолго остадась единственнымъ историческимъ кодексомъ, и на ней утвердилась, на нв. сколько десятилётій, почти вся литература повёсти, романа, драмы, бравшихъ свои сюжеты изъ русской старины. Толчекъ къ развитію историческаго романа и внёшніе его пріемы далъ Вальтеръ-Скотть, иатеріаль и сантиментальная манера брались изъ Карамзина. Цодражатели, какъ обыкновенно, развивали именно слабую сторону оригинала, и отсюда въ нашей литературъ развивается цълый потокъ фальшивыхъ изображеній русской старины, начинателемъ которыхъ въ романъ явился Загоскинъ. Извёстно, какой чрезвычайный услёхъ ниёль его первый романь: этоть услёхъ на три четверти быль приготовлень Карамзинымъ, который возбуждаль интересь къ старинѣ въ томъ самомъ духѣ; остальное сдёлала форма романа. Оть Карамзина шли и тъ недостатки, которые въ то время считаянсь достоинствани: въ "Юріи Милославскомъ" нельзя не видёть продолженія "Мароы Посадницы" и "Натальи боярской дочери", подкрѣпленныхъ "Исторіей" съ ея сантиментальнымъ представленіенъ старины в народности. Лажечниковъ-тавже ученикъ Карамзина; но онъ былъ умейе и талантливйе Загоснина, лучше былъ знакомъ съ исторіей, и его произведенія гораздо серьезнве, хотя и въ нихъ остается искусственное отношение къ старинъ, которая, вирочень, и донынь мало дается нашимь романистамь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія Ал. Григорьева. Спб. 1876, І. стр. 499, 508.

Подавляющій авторитеть Карамзина тяготёль и надъ могущественнымъ талантомъ Пушкипа: "Борисъ Годуновъ" построенъ на исторической рамкв и характерахъ, данныхъ Карамзинымъ— и это не послужило въ пользу драмы. Наша критика весьма несходныхъ направленій говорила объ этомъ согласно<sup>1</sup>).

Деятельность Карамзина была предисловіемъ къ нашему романтизму. Извёстно, что нашъ ронантизиъ, котораго самымъ характернымъ представителемъ считается и былъ Жуковский, не былъ какимъ-либо яснымъ, опредёленнымъ направленіемъ: его истинное значеніе мало сознавали сами его діятели и приверженцы 2), и онъ можеть быть опредёленъ только какъ сложность разнообразныхъ вліяній романтизма французскаго, н'вмецкаго и англійскаго, вліяній, которыя находили воспріимчивую почву въ нарождавшихся новыхъ стремленіяхъ самой русской литературы. У насъ отражались черты каждаго изъ иноземныхъ источниковъ, и французская борьба противъ ложнаго классицизма за большую свободу формы и содержанія, и легендарные разсказы или свептическій протесть англійскихъ поэтовъ, и средневѣковый мистицизмъ романтиковъ нѣмецкихъ или восторженный гуманизиъ Шиллера. Каждое изъ этихъ теченій находило отзывъ и пріурочивалось въ русской почвѣ-отчасти потому, что эти новыя поэтическія стремленія были у насъ желаннымъ оружіемъ противъ отжившихъ направленій (напр., противъ нашихъ псевдоклассиковъ и славянствующей, реторической школы Шишкова), а также потому, что нован поэзія и безъ этихъ частныхъ поводовъ увлекала своимъ общечеловкиескимъ содержаніемъ и художествен. ной прелестью. Во всякомъ случав, было одно пріобретеніе: "роман- соросить съ себя шелуху реторической
и сухой условности псевдо-классицизма, давалъ болѣе глубокое осно вапіе поверхноствой сопременности тизиъ" помогалъ литературѣ сбросить съ себя шелуху реторической вапіе поверхностной сантиментальности, указываль поэтическую цёну народнаго преданія и, наконецъ, приближалъ въ "народности" вообше.

Въ этой общей сторонѣ романтизма Жуковскому принадлежить неоспоримая заслуга какъ поэту, который котя не былъ богатъ собственной оригинальностью, но, какъ первостепенный переводчикъ, какъ мастеръ языка, былъ посредникомъ нашей литературы съ ро-

1

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Бълинскаго, Сочиненія, т. VШ, стр. 611—641; Сочин. Ал. Григорьева, І, стр. 499 ("Исторія Караминва… испортила величайшее созданіе Пушкина — Бориса Годунова"), <sup>7</sup>04, и друг.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. различные отзывы Жуковскаго, кн. Вяземскаго, Пушкина и др. изъ второго и третьяго десатилѣтія вынѣшняго вѣка.

мантизмомъ западнымъ въ его разныхъ направленіяхъ (кромѣ общественно-либеральнаго). самъ при этомъ полчинияся его вліяніямъ и отврываль имъ путь въ нашей литературѣ. Исевдо-классицизмъ, построенный на школьной теоріи, всегда сильно реторическій, спускался въ дъйствительности развъ только въ комедіи и въ шутливой поэмь, а больше вращался нежду ходульными героями съ возвышенными чувствами и т. п.; романтика расширила поэтическую область, сбли-**Жала ноэзію со всёми нравственными движеніями жизни, вводила** народность не въ принижающемъ комическомъ тонъ, а какъ глубо-/ кую правственную стихію, цённую по ен первобытности, и пезамётно демовратизировала поэзію. Романтизмъ, особливо нёмецкій, повидимому, любилъ погружаться въ чистую фантастику, съ волшебствомъ, привидёніями, чертями и т. п., но источникомъ этой манеры было средновъковое и современное народное предание. Такимъ образомъ, народное нашло узаконенный доступъ въ поэтический обиходъ литературы; за чужным явились и свои преданія и легенды, въ той же саной идеализаціи первобытно-народнаго. Съ другой стороны, романтизмъ взамвнъ ложно-классическаго однообразія искалъ пестрыхъ врасокъ, колорита м'ёста и времени, и зд'ёсь являлось новое побужденіе наблюдать бытовыя народныя черты... Жуковскій уже вскор'я подъ рувоводствомъ нёмецкихъ романтиковъ стремится создать рус- Сонстания скую балладу въ "Громобов" и "Вадимв", направляется въ русскую Kind ne ! народную иноологію въ "Свётлань", нёсколько лёть обдунываеть кавого-то, оставшагося ненаписаннымъ, "Владиміра" (подъ воторымъ разумѣлся древній віевскій князь), позднѣе пересказываеть въ стихахъ народныя сказки и т. д. Въ 1816 году онъ уже заботится о собираніи народныхъ пёсенъ, преданій и проч.

Отсюда уже ясень успёхъ этого интереса къ народности въ сравненія съ тъмъ, что ны видъли въ XVIII въкъ.

Въ томъ въкъ это былъ интересъ непосредственный, который могъ опираться на свёжних еще бытовыхъ вкусахъ и привычвахъ: записываніе песень, какъ "охота", шло еще отъ семнадцатаго вёка; но историческія свёдёнія были грубы, и такъ какъ народъ по тогдашнить понятіямъ былъ "чернью", то въ литературномъ воспроизведенія "народность" -- все еще въ согласія съ псевдо-классической теоріей-могла явиться только въ комедіи или шутливой пьесъ и оперъ. Теперь точка зрвнія была хотя все еще не ясная, но уже болье глубокая; историческія знанія о старинѣ стали шире, особливо послѣ Карамзина; хотя еще подъ чужими внушеніями, но серьезно берется народное предание, въ немъ отыскивается поэтическое содержание и воспроизводится въ литературѣ рядомъ съ лучшими произведеніями запално-европейскихъ поэтовъ. Форма воспроизведенія пока далеко

hun

4 ...

Kuman.

11

не выработана, отчасти фальшива, — какъ въ "русскихъ" балладахъ Жуковскаго, — но уже начаты поиски за подлиннымъ матеріаломъ именно съ этой спеціальной задачей — овладъть народнымъ содержаніемъ для высшихъ слоевъ литературы.

Было, къ сожалѣнію, много недочетовъ въ этомъ движенія я внѣшнія условія общественности стояли на дорогѣ этому нарождавшемуся влеченію къ народности. Лучшіе люди XVШ вѣка рішались указать тяжелую дѣйствительность народной жизни, но эти указанія были подавлены съ грубымъ насиліемъ, и это, безъ сомнѣнія, былъ большой ударъ для общественной мысли. Романтическое стремленіе къ народности могло бы стать плодотворнѣе, еслибы могло быть поддержано серьезнымъ интересомъ общественнымъ.

"Народность", которая нашла мѣсто въ произведеніяхъ Жуковскаго, довольно странная. Поэть нелегко находиль для нея настоящее выражение. Прослёдивь его манеру трактовать народно-старин ныя темы, найдемъ ся тёсную связь съ литературными прісмами прошлаго вѣка. Въ первыхъ произведеніяхъ, напр., въ нрозанческихъ разсказахъ: "Вадимъ Новгородскій" (1803), "Три пояса, русская сказка" (1808), "Марьина роща" (1808), это та же манера "сказокъ" Чулкова, смягченная варамзинскимъ стиленъ и сантиментальностью. и тв же странныя представленія о русской древности. Въ стихотворныхъ пьесахъ Жуковскій следуеть послушно за своими иностранными образлами. Онъ очень умветь пенить ихъ собственное достоинство <sup>1</sup>), и затемъ, нимадо не сомневаясь, въ чужеземной поззін, не имвющей ни малвишаго отношения къ русской жизни. Онъ ищетъ пути въ своей народности, идетъ ощупью, и если самъ не находить дороги, то помогаетъ найти ее другимъ. Въ 1806 г., онъ пишетъ "Пѣснь барда вадъ гробомъ славявъ побѣдителей", и притомъ "относящуюся въ военнымъ обстоятельствамъ того (1806 г.) времени",--хотя у славянъ никогда не бывало "бардовъ", -- и рисустъ невозможную поэтическую картину. Онъ не сомнѣвается брать цѣликомъ чужія темы, врасви и подробности и, слогка поддёлывая ихъ подъ русскій тонъ, выдаеть за русскія; за то въ романсь Шиллера онъ помѣщаетъ мнимаго древне-русскаго "Услада" ("Жалоба", 1810).

"Пѣвецъ во станѣ русскихъ воиновъ", гдѣ сказалось столько прекраснаго поэтическаго настроенія, переполненъ искусственной условностью въ подробностяхъ: мало того, что русскіе генералы 12-го

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ, напримъръ, восхищаетъ его Гебель. Въ 1816 г., онъ пишетъ къ А. И. Тургеневу объ "Овсяномъ киселъ": "Это переводъ изъ Гебеля, въроятно, тебъ неизвъстнаго поэта, ибо онъ писалъ на швабскомъ діалектъ и для поселянъ. Но я ничего лучше не знаю! Поэзія во всемъ совершенствъ простоты и непорочности" (Сочин., изд. Ефремова, 1878, т. VI, стр. 401).

года сражаются кольями, стрёлами и щитами, они извлекли это вооруженіе и боевые обычаи даже пе изъ древне славянской, а изъ галльской и оссіановской древности. Въ "Свётланё" (1811) только первая строфа дасть вёрную картинку русскаго гаданья, а затёмъ она онять романтична по-нёмецки.

Важно было, однако, то, что рядъ изящныхъ переводовъ сообщалъ литературѣ и образованнымъ людямъ совсѣмъ новое представленіе о народномъ преданьѣ, научалъ искать и находить въ немъ поэтическую прелесть. Если въ западныхт литерагурахъ романтизмъ, извѣстными своими сторонами, поднималъ элементъ народности, то и у насъ онъ дѣлалъ тоже самое. Строфа "Свѣтланы" предвѣщала народно-поэтическія пьесы Пушкина. Наконецъ, съ романтизмомъ начинается новое обращеніе къ собиранію народной поэзіи.

Въ 1816, когда Жуковскій думаль о "Владимірѣ", занялся для него исторіей, собирался вхать въ Кіевъ и Крымъ, онъ заботился и о собранін народныхъ сказокъ и преданій. Онъ поручалъ своимъ пленявницанъ Зонтагъ и Кнувевской, живщимъ въ Белевъ, записывать для него деревенские разсказы, надёясь потомъ привести этотъ иатеріаль въ порядокъ. На поэзію національную, -- говориль онъ ниъ, --- нивто не обращаетъ вниманія: въ сказкахъ заключаются народныя мибнія; суевфрныя преданія дають повитіе о правахъ и степени просвѣщенія старины. Въ связи съ романтизмомъ возникають у тогдашнихъ критиковъ и теоретиковъ (кн. Вяземскій, кн. Одоевскій и др.) вопросы о "народности", какъ цъли или свойствъ литературы<sup>1</sup>). Собираніе произведеній народной поэзіи занимаєть Пушкина какъ сильно развитый съ дътства личный вкусъ и какъ важная вещь для собственнаго творчества и литературныхъ интересовъ. Въ младшемъ поколѣнія, двоюродный внукъ Жуковскаго, Петръ Кирћевскій является первымъ собирателемъ съ определенной,

<sup>()</sup> Напр. издатели "Мнемозины" (1824—25), кн. Одоевскій и Кюхельбекеръ, гордились, что заставили другія изданія говорить о необходимости народности въ поэзін (IV, 238). О нослёднемъ "Мнемовива" выражалась такъ:

"При основательныйшихъ познаніяхъ и большемъ нежели теперь трудолобіи нанихъ инсателей, Россія по самому своему географическому положенію могла бы присвоить себів всів сокровища ума Европы и Азін...

"Но недовольно присвоить себй сокровища иноплеменниковь: да создастся для слави Россіи нозвія истично русская... Вира праотцевь, нравы отечественные, литонися, писи и сказанія народныя—лучшіе, чистийшіе, вириййшіе источники для наней словесности.

"Станемъ надвяться, что наконецъ наши писатели, изъ конхъ особенно и вкоторые молодые одарены прямымъ талантомъ, сбросятъ съ себя поносныя цёпи иёмецкія и вахотятъ быть русскими", и проч. (II, 42-43).

Въ послѣдненъ случаѣ авторъ статьи "оссобенно ниѣлъ въ виду А. Пушкина, котораго три позин, особенно первая, подаютъ великую надежду".

сознательной цёлью и вёрными пріемами. Ему сообщаль и Пушкинь свои находки.

Въ одно время съ этимъ литературнымъ развитіемъ интереса въ народности путемъ изученій историко-общественныхъ и путемъ поэзіи, параллельно съ трудами Карамзина, шла другая дѣятельная работа въ области спеціальнаго изслѣдовавія всякихъ памятниковъ старины.

Въ обыкновенныхъ понятіяхъ, археологія считается чёмъ-то столь далекимъ отъ живыхъ изученій народа, что археологъ является синонимомъ ученаго гробокопателя, черстваго и несимпатичнаго чудака. Есть разныя причины, почему, напримѣръ, у насъ, археологія имѣетъ такую славу, и одна изъ нихъ та, что эта наука (какъ всякая другая) имѣетъ свою сложную технику, которая не легко дается и не имѣетъ ничего привлекательнаго и показного. Но археологія есть необходимое предисловіе и къ исторіи, и къ этнографіи. Это есть изученіе древнѣйшаго быта, слѣдовательно, подкладка для описанія временъ историческихъ и для изслѣдованія народныхъ преданій, глубокая основа которыхъ коренится въ отдаленнѣйшихъ вѣкахъ народнаго существованія: археологія изучаетъ народный и общественный бытъ до тѣхъ эпохъ, когда начинаются для нихъ ясныя историческія свѣдѣнія.

Понятно изъ этого, что въ исторіи изученій народности большая доля труда и заслуги принадлежить, кромѣ историковъ, и чистымъ археологамъ. Правда, на первыхъ шагахъ, при неразработанности предмета, археологія еще слишкомъ бывала занята необходимыми приготовительными изученіями, рѣдко касалась жизненныхъ процессовъ народной древности способомъ, вразумительнымъ для профаповъ, и имѣла лишь очень немногихъ дѣятелей съ талантомъ; но въ общемъ ходѣ нашей исторической науки, начало нынѣшняго столѣтія ознаменовано замѣчательными трудами, которые давали залогъ дальнѣйщаго успѣха исторической и этнографической науки.

Не входя въ подробности, укажемъ лишь главнъйшія имена людей, работавшихъ здъсь одновременно съ Карамзинымъ.

Европейская, въ частности нёмецкая, наука и теперь, какъ въ XVIII вѣкѣ, сослужила здѣсь полезную службу указаніемъ методовъ и ихъ приложеніемъ.

Труды Шлёцера по древней исторіи продолжали Лербергъ и византиписть Кругъ, работы которыхъ справедливо называли классическими; дерптскій профессоръ Густавъ Эверсъ; оріенталистъ Френъ; Аделунгъ, Кеппенъ. Извѣстный покровитель Каражзина и попечитель московскаго университета, Муравьевъ, вызвалъ въ Москву извѣстныхъ классическихъ ученыхъ и историческихъ критиковъ: Маттен, описавшаго греческія рукописи синодальной библіотеки; эстетика Буле, занявшагося также русской древностью; Баузе, собравшаго зам'ячательную библіотеку рукописей. Подъ ихъ руководствоить воспитался изв'ёстный профессоръ Романъ Тимковскій, первый критическій издатель лётописи Нестора; Буле и Баузе им'ёли, кажется, вліяніе и на ученое образованіе Калайдовича, о которомъ дальше упомянемъ.

По собственной исторіи, отчасти независимо отъ Карамзина, отчасти въ связи съ его книгой, работали, кроиф названныхъ нфицевъ, Гавр. Успенскій (1765—1820), Арцыбашевъ (ум. 1841); тогда же начались первые труды Погодина. По археологія вещественныхъ памятниковъ работали Коппенъ, Кругъ, П. Бекетовъ, Аделунгъ, Ходаковскій (изслівдователь старыхъ городищъ, составившій о нихъ оригинальную теорію), Оленниъ, Бороздинъ, Ермолаевъ. По археологіи и исторіи церковной-митрополить Евгеній, который послужиль и для исторіи литературы двумя словарями-писателей духовнаго чина и свётскихъ. По археографія, собиранію рукописей, описанію архивовъ цённые труды совершили начальникъ московскаго Архива коллегін иностранныхъ двлъ Н. Бантышъ-Каменскій, Малиновскій, протојерей Григоровичъ, и началъ свои замъчательные поиски Павелъ Строевъ. Но едва ли не замёчательнёйшимъ по таланту изъ всёхъ этихъ дёятелей археографіи быль Константинь Калайдовичь, даровитый, многосторонній ученый съ яснымъ вритическимъ взглядомъ, оказавшій наукъ великую услугу открытіями въ старо-славянской и древней русской литературѣ.

Въ области филологіи въ ту же эпоху заявилъ себя Востоковънебольшимъ, но богатымъ по содержанію "Разсужденіемъ" о древнеславянскомъ языкѣ (1820), съ котораго считается научное развитіе славянской филологіи и гдѣ положено первое прочное основаніе для опредѣленія взаимнаго отношенія славянскихъ нарѣчій.

Въ высокой степени замѣчательнымъ фактомъ тогдашней ученой исторіи является меценатство графа Н. П. Румянцова. "Это былъ истинный, искренній любитель и знатокъ русской исторіи, — говоритъ Погодинъ, еще заставшій его дѣятельность, — что касается до частностей, въ которыхъ онъ не уступалъ никакому ученому спеціалисту... Первымъ свидѣтельствомъ его любви былъ докладъ на высочайшее имя объ изданіи государственныхъ грамотъ, при московскомъ Архивѣ, первый томъ которыхъ, съ его гербомъ, вышелъ въ 1813 году<sup>1</sup>). Все древнее, старин ное возбуждало любопытство графа Руминцова; онъ читалъ постоянно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это было внаменитое "Собраніе государственныхъ грамотъ и договоровъ, хранящихся въ государственной коллегіи иностранныхъ дёлъ", четыре огромныхъ фоліанта. М. 1813—1827.

все, относящееся въ русской исторіи, отыскиваль вездѣ ся любителей, привлекаль въ занятіямъ, искалъ случаевъ начинать историческія работы, задавалъ вопросы, указывалъ источники, снабжалъ книгани, поручалъ изслёдованія, употреблялъ всё зависёвшія отъ него средства для содъяствія всякому предпріятію. Всякое открытіе принималось ниъ въ сердцу; онъ пов'ящалъ прочихъ своихъ сотрудниковъ, славилъ въ обществѣ, и возбуждая соревнованіе, помогалъ деньгами, ходатайствовалъ, покупалъ, печаталъ, издавалъ, и около него составилось цёлов общество ревностныхъ, трудолюбивыхъ, талантанвыхъ дёятелей, имъ найденныхъ, взысканныхъ, ободренныхъ, воспитанныхъ... Во всёхъ архивахъ снимались копіи, во всёхъ библіотекахъ дѣлались извлеченія, во всѣхъ дрекнихъ городахъ производились поиски по поручению графа Румяндова. Изданія следовали одно за другимъ: "Государственныя грамоты", въ четырехъ фоліантахъ, "Памятники XII въка" съ словани Кирилла Туровскаго. "Древнія русскія стихотворенія", изслѣдованія Лерберга, "Бѣлорусскій архивъ", "Законы Ивана Васильевича" и "Судебникъ", Іоаннъ Экзархъ Болгарскій", біографія Герберштейна, путешествіе Мейерберга, "Опыть о новгородскихъ посадникахъ", Описание Корсунскихъ воротъ" Аделунга. Сверхъ того, на счетъ графа Румянцова напечатаны были "Kritische Vorarbeiten" Эверса, "Словарь русскихъ писателей духовнаго чина" митрополита Евгенія, "Жизнь Свидригайла" Коцебу, "Изследование о слове о полку Игореве" Пожарскаго.

Далфе, Погодинъ даетъ слёдующую картину этой историко-археологической дёятельности:

"Главными дёятелями (работавшими подъ покровительствомъ графа Румянцова или въ связяхъ съ нимъ) были въ Москвѣ Калайдовичъ и Строевъ, подъ надзоромъ Малиновскаго; въ Петербургѣ Востоковъ, Аделунгъ, Кеппенъ, Кругъ, Френъ, Анастасевичъ; виз столицы интроподить Евгеній, протоіерей Григоровичь и проч... Главные діватели, въ свою очередь, инбли свойхъ помощинковъ и агентовъ; образовались торговцы-антикваріи и вибств опытные знатоки, прениущественно въ Москвѣ, около Калайдовича... Калайдовичъ пріохотнаъ и возбудилъ многихъ искателей, образовалъ знатоковъ между ними. Шуховъ пріобрёлъ отличныя свёдёнія въ военномъ оружін, Матвъевский въ монетахъ, Молошниковъ въ образахъ, Большаковъ въ старопечатныхъ книгахъ, Пискаревъ, Лопухинъ въ рукописяхъ. Первое ибсто между этими второстепенными деятелями принадлежить зарайскому купцу К. А. Аверину... Въ надеждъ на хорошее вознагражденіе, нашколепные искатели пустились во всё стороны на довлю всякихъ достопамятностей, а на довца и звърь бъжитъ, какъ извъстно; они отыскали дорогу во всякія запов'єдныя м'еста, проникли во всё захолустья, и собралось въ Москвѣ множество сокровищъ историческихъ и археологическихъ, которыя, кромѣ графа Румянцова, поступали и въ другія, вновь образовавшіяся, собранія: къ гр. Ө. А. Толстому—рукописи и книги; къ Бекетову—монеты, медали; къ Карабанову—вещи; къ Медынцеву—панагіи, кресты, монеты; къ Царскому въ Москвѣ—образа, рукописи; къ Черткову въ Петербургѣ монеты и книги; къ Лаптеву въ Вологдѣ—рукописи" 1).

Румянцовъ распространияъ свои ученыя связи и порученія за границу; онъ имѣлъ тамъ своихъ корреспондентовъ, вступалъ въ сношенія съ европейскими учеными, какъ византинистъ Газе, какъ оріенталисты Сенъ-Мартенъ, Гаммеръ, Тихсенъ и т. д.

Такого живого интереса въ старинѣ, отъ вершинъ общества и до людей самаго скромнаго положенія, наша общественная жизнь до тѣхъ поръ не видывала, — и тѣмъ, кто нѣсколько знакомъ съ развитіемъ нашей исторической науки, извѣстно, какія важныя пріобрѣтенія были для нен сдѣланы за это время. "Исторія" Карамзина шла въ ряду этихъ фактовъ, и самъ Карамзинъ то давалъ указанія, то самъ пользовался указаніями многихъ изъ названныхъ ученыхъ; его трудъ былъ завершеніемъ этого періода. Какъ будто не случайно, Карамзинъ и Румянцовъ въ одинъ годъ кончили свое поприще.

Какъ видимъ, разработывалась только древняя исторія, — новая ръдко затрогивалась въ литературъ, а новъйшая совсъмъ отсутствовала. Причина была простая: новъйшая исторія — внъ оффиціально заявляемыхъ фактовъ и военныхъ разсказовъ, всегда восхвалительныхъ — была бы сужденіемъ о дъйствіяхъ правительства, хотя бы прошлаго, а такое сужденіе было немыслимо въ обществъ, которое еще поминло разсказы о "словъ и дълъ", у котораго были на свъжей памяти судьба Новикова и Радищева. Но кромъ того, эти стремленія къ старинъ имъли смыслъ какъ естественный вопросъ о началахъ исторія, которыя были еще до того темны, что, начавшись при Карамзинъ, долго и послъ него могла существовать такъ-называемая "скептическая школа", отвергавшая почти всю русскую древность до XIV столътія: главнымъ начинателемъ этой школы былъ Каченовскій и на скептицизмъ его Погодинъ однажды удачно отвѣтилъ замѣчаніемъ, что множеству нашихъ старинныхъ князей съ ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Погодина, "Судьбы археологін въ Россін", въ Журн. Мин. Народ. Просв. 1869, сентябрь, стр. 32 и слёд., и тоже въ Трудахъ 1-го археол. съёзда. Поздийе такими путями и самъ Погодинъ собраль извёстное "Древлехранилище", вигодно имъ проданное въ Публичную Библіотеку. Въ другомъ мёстё мы подробно говорили объ этой эпохё нашей научной исторіи, о дёлтельности Румяндова и его сотрудниковъ, на основаніи книги А. Кочубинскаго: "Начальные годи русскаго славяновёдвнія", Одесса, 1887—1888 (ср. "Вёсти. Евр.", 1888, октябрь).

разными семейными связями труднёе было быть выдуманными, чёмъ существовать на самомъ дёлё. Нужно было выяснить начала, происхожденіе, родовой характеръ историческаго народа, а съ тёмъ вмёстё и народности.

Археологія инбла и болбе прямыя связи съ этнографіей. Въ концѣ прошлаго столѣтія археологи открыли единственную въ своемъ родѣ древнюю поэму "Слово о полку Игорѣ" (1-е изданіе, 1800), которая съ тёхъ поръ и донынё служить темой многоразличныхъ гаданій о древне-русской поэзія. Теперь археологи розыскали другое замѣчательное произведеніе народно-поэтической старины, связанное уже и съ новыми временами пресмствомъ преданія — знаменитый сборникъ былинъ и пъсенъ Кирши Данилова, который до новъйшихъ открытій Рыбникова и Гильфердинга и до изданія собранія Кирбевскаго оставался единственнымъ, извёстнымъ въ литературѣ, намятникомъ нашего стараго народнаго эпоса. Сборникъ Кирши изданъ былъ въ первый разъ, очень плохо, въ 1804 году <sup>1</sup>), безъ имени издателя, которымъ былъ Якубовичъ, и напечатано здъсь только 26 стихотвореній цілаго сборника. Издатель сообщиль "къ публикъ" лишь самыя неопредъленныя указанія о сборникъ<sup>2</sup>). Второе болёе полное и обстоятельное изданіе сдёлано было Калайдовичемъ, "по приказанию" графа Румянцова, въ 1818 году <sup>3</sup>).

Такъ какъ, за утратой рукописи, изданіе Калайдовича остается единственнымъ текстомъ этихъ произведеній, а его предисловіе первымъ изслѣдованіемъ нашего народнаго эпоса, то мы остановимся на немъ нѣсколько подробнѣе. Калайдовичъ далъ обстоятельную исторію и описаніе рукописи. Открытіе и сохраненіе сборника Данилова онъ приписываетъ П. А. Демидову, тогда уже умершему, для котораго она былъ списанъ лѣтъ за 70 передъ тѣмъ (т.-е. въ поло-

<sup>3</sup>) Древнія Россійскін Стихотворенія, собранныя Киршею Даниловинъ, и вторично изданныя, съ прибавленіемъ 85 пёсенъ и сказокъ доселё неизвёстныхъ, и нотъ для наиёва. М. 1818. Х. и 428 стр., 4°. Это изданіе, нинё очень рёдкое, повторено недавно Коминссіей печатанія госуд. грамоть и договоровъ, при моск. Главн. архивё мин. иностр. дёль: "Др. Росс. Стихотворенія" и проч. изд. 3-е. М. 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древнія русскія стихотворенія. Москва, 1804. 8°. 324 стр. Изданіе посвящено Д. П. Трощинскому, который быль тогда министромь уділовь и главнымь директоромь почть; вы посвятительныхь стишкахь (принисываемыхь Ключареву) его просять "въ свободный чась услышать сей простой глась славенской музы".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Нечаянный случай доставиль мий рукопись древникь стихотвореній, которая, можеть быть, дорого стоила собирателю ся. Желая принести общее удовольствіе, я издаю теперь сіи стихотворенія, съ надеждою услужить тімъ Русской Литтературів, любителямъ Древностей и вообще читателямъ всякаго состоянія.--Не діялаю здісь историческихъ замічаній, къ которымъ временамъ отнести должно сочиненія сіи; но ежели ония охотно приняты будутъ, то при второмъ изданіи прибавлены бить могутъ пустыя (?) замічанія".

винѣ прошлаго столѣтія); по его смерти рукопись перешла къ Н. М. Хозикову, а имъ въ 1802 г. подарена Ө. П. Ключареву (извѣстному московскому почтъ-директору). Этотъ послѣдній, по разсмотрѣніи оригинала, нашелъ ихъ (намятники) довольно любопытными для просвѣщенной публики" и поручилъ ихъ изданіе служившему подъ его начальствомъ А. Ө. Якубовичу, который въ 1804 г. издалъ "дучшія, по его мнѣнію, изъ этихъ стихотвореній", намѣреваясь издать тогда и остальныя во второй части; но обстоятельства помѣшали явиться полному изданію. Рукопись осталась собственностью Якубовича, а въ 1816 г. получилъ ее въ собственность графъ Руманцовъ. — Изданіе Якубовича оказалось весьма неточнымъ.

Въ общирномъ предисловіи Калайдовичъ опредѣляетъ характеръ памятниковъ. Сочинителемъ или, вѣрнѣё, собирателемъ древнихъ стихотвореній, — "ибо многія изъ нихъ принадлежатъ временамъ отдаленнымъ", — былъ, по его мнѣнію, Кирша (или Кириллъ, по малороссійскому говору) Даниловъ, вѣроятно казакъ, "ибо онъ нерѣдко воспѣваетъ подвиги сего храбраго войска съ особеннымъ восторгомъ". Имя этого Кирши, по увѣренію Якубовича, стояло на первомъ, потерявшемся послѣ, листѣ сборника; има Кирилла Даниловича упоминается въ небольшой пѣснѣ сборника (№ 36).

Калайдовичъ пытается затёмъ отыскать "мёсто рожденія или пребыванія" этого Кирши, и забывая, что онъ былъ сворёе собирателемъ пёсенъ, которыя могли происходить изъ разныхъ краевъ, старается рёшить вопросъ по мёстнымъ упоминаніямъ самыхъ былинъ: въ одной (о Добрынё) говорится—"по-нашему по-сибирсвому", въ другой (о Васильё Буслаевѣ)—"у насъ въ Новѣгородѣ", въ третьей (о Чурилъё игуменѣ)—"у насъ въ Кіевѣ". Очевидно, что послёднія упоминанія относятся въ тексту разсказа, а первое—въ случайному мёстопребыванію какого-то пёвца, можетъ быть, вовсе и не самого Кирши: Калайдовичъ относитъ ихъ въ "сочинителю".

По языку, не древнему, по напёву, по содержанію, Калайдовичь не находить возможнымь отнести "сочинителя" къ тёмь вёкамь, которые онъ изображаеть; а по пёснямь, гдё воспёвается рожденіе Петра I и упоминаются событія его времени, Калайдовичь думаеть, что "собиратель" должень принадлежать къ первымъ десятилётіямъ XVIII вёка,—но полагаеть, что "начало" этихъ стихотвореній скрывается во временахъ отдаленныхъ. Именно, "повсемёстная извёстность нёкоторыхъ изъ піэсъ, помёщенныхъ Даниловымъ" <sup>1</sup>), убѣж-

<sup>&#</sup>x27;) Калайдовичъ называетъ слёдующія: "Никитѣ Романовичу дано село Преображенскос"; "Князь Романъ жену теряль"; "Усы, удалы молодцы"; "о станишенкахъ или разбойникахъ" и др. По слованъ его, эти пёсни "изстари поются съ большинъ или меньшинъ различіемъ", и онъ указываетъ ихъ въ "Карманномъ Пѣсенникѣ"

даетъ автора, что не Даниловъ первый ихъ сложилъ. "Можетъ быть, онъ имвлъ древнвишіе остатки народныхъ пвсенъ, но, въ сожалвнію, ихъ передвлалъ".

О содержании пъсенъ Калайдовичъ говорить: "Народныя сказни сохранили память о великольпіи Владиміровыхъ пировъ и о исгучихъ богатыряхъ его, которыхъ онъ, подобно Карлу Великону, дарами и почестію привлекалъ ко двору своему. Большая часть песень и сказокъ Ланилова посвящены славъ сего князя и полвигамъ храбрыхъ его витязей". Указавъ по былинамъ черты этихъ пировъ князя и дружины, Калайдовичь приводить о томъ известное свидетельство Несторовой лѣтописи и собираеть упоминанія лѣтописи и преданія о богатырахъ, отнесенныхъ былиной въ эпохѣ Владиміра - о Добрынѣ, Алешѣ Поповичѣ, Ильѣ Муромцѣ, Ставрѣ, затѣмъ о Васькѣ Буслаевѣ и проч., пріурочиваетъ къ исторіи и болѣе позднихъ героевъ, упоминаемыхъ въ сборнивѣ. "Изъ сихъ примѣровъ видно, что нашъ стихотворецъ кое-что зналъ, но другимъ разсказывалъ посвоему"... Далёв, по мнёнію Калайдовича, если Даниловъ находилъ источники для своихъ пъсенъ въ исторіи, то несравненно больше матеріала дали ему "народныя сказки", и указываеть сходство былинъ Данилова съ упомянутыми у насъ выше свазками Чулкова <sup>1</sup>).

Относительно изложенія, Калайдовичъ указываетъ простоту стихотвореній Данилова, обиліе повтореній, анахронизмы; языкъ ихънародный, съ частымъ повтореніемъ однихъ и тёхъ же выраженій, иногда съ вышедшими изъ употребленія словами. "Права Данилова на красоты слога самыя ограниченныя". "Даниловъ писалъ болёе для людей необразованныхъ—потому у него много фарсовъ; пёлъ не для безсмертія, а для удовольствія своихъ слишкомъ веселыхъ слушателей — посему-то онъ пренебрегалъ умѣренностью и правилами благопристойности. Мёста въ нашемъ изданія, означенныя точками, показываютъ, что тутъ пёвецъ нашъ, пресыщенный дарами Бахуса и мечтами о сладострастныхъ вакханкахъ, терялъ совершенно уваженіе къ стыдливости... Онъ даже цѣлыя семь пёсенъ <sup>2</sup>) пустилъ

<sup>2</sup>) Эти семь песенъ, перечисленныхъ у Калайдовича по заглавіямъ, и не вошли въ изданіе. Кроме ихъ, не вошли еще две: "Изъ монастыря Боголюбова Старець

И. И. Дмитріева (3 части, М. 1796), въ собраніи разныхъ Канновыхъ пъсевъ, приложенныхъ къ "Исторіи Ваньки-Канна" (М. 1792), и прибавляетъ: "Я самъ слышалъ и живо впечатлѣлъ въ памяти заунывной тонъ пъсни: Князь Романъ жену терялъ, и протяжной: о станишникахъ или разбойникахъ". Онъ приводитъ также свидътельство Татищева, въ "Ист. Росс." М. 1768, ч. I, кн. I, стр. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Калайдовичъ привисываетъ сказки Чулкова другому лицу, — Левшину. Ср. "Роспись" Смирдина (составленную Анастасевичемъ), Сиб. 1828'("Чулковъ") и Справочный словарь о русскихъ писателяхъ и ученыхъ, сост. Геннади и Собко, Берлинъ, 1576—1880, т. II, стр. 417.

٩

по тому пути, на коемъ впослёдстви прославился Барковъ, хорошій поэть, къ сожалёнію, таланть свой во зло употребившій".

Наконецъ, Калайдовичъ говоритъ о размъръ стихотвореній (тоническомъ), о ихъ родахъ (эпическомъ, лирическомъ, смъшанномъ, сатирическомъ), напъвъ, о внъшнемъ расположении изданія.

Таково содержание предисловія, въ которомъ находимъ первый опыть изследования о доевнемъ русскомъ эпосъ, и тогдашния наиболье совершенныя понятія объ этомъ предметь. Калайдовичъ, по своимъ знаніямъ въ русской доевности, былъ тогда едва ли не самый компетентный, пося Каранзина, ученый, который могъ бы дать комиентарій въ "стихотвореніямъ Кирши Данилова" 1). Наибольшей его заслугой нало признать то, что онъ все-таки оцёнилъ важность этихъ вроизвелений и необходниость точнаго изданія ихъ тевста и приступиль въ вритивъ ихъ содержанія. припоминая все, что относится къ нить въ исторіи и что было извъстно изъ этихъ преданій въ литературѣ. Но понятія его о происхожденіи и характерѣ пѣсенъ были врайне недостаточныя. Съ одной стороны, эпическое преданіе было видимо потеряно даже для самыхъ страстныхъ, вакъ Калайдовичъ, любителей старины, — несмотря на то, что онъ еще "слышалъ и живо впечатяблъ въ памяти" ибкоторые зиизоды преданія и изъ этого могъ бы понять его значение. Съ другой стороны, не народилась еще научная точка зрёнія и онъ не зналъ, куда отнести "стихотворенія Ланилова".

Кадайдовичъ не отдаетъ себъ отчета въ народно-поэтическомъ творчествъ. Онъ понялъ-было, что Даниловъ былъ только "собиратель".--- но затёмъ все-таки видить въ немъ "сочинителя" (въ действительности, Данелову могла принадлежать развѣ какая-нибудь отдельная песенка изъ этого собрапія), который кое-что зналь изъ исторіи, но только по своему передаваль; жалфеть, что Даниловь передѣлывалъ старыя пѣсни. Калайдовичъ думалъ, что богатырскія скажи были источникомъ стихотвореній Данилова, т.-е. былинъ, а не наоборотъ, что эти сказки были только разрушенныя былины. Въ заглавін вниги и въ предисловін, Калайдовичъ находить у Кирши Данняова "сказки", которыхъ тамъ вовсе итъ-слъд. самая былина вазалась ему свазкой. Ему видимо представлялся эпическій пъвець по псевдо-классической пінтыкі, но півець простонародный, необразованный, обращавшійся въ такимъ же слушателямъ, притомъ иногда "слешкомъ веселымъ", --- такъ что всъ черты именно народнаго творчества, его пріемы, прорухи, языкъ и т. д. онъ приписываетъ тому

И:римище, въ насмъщивомъ тонъ написанная, и Голубина книга сорока пядень, непримичная по смъщению духовныхъ вещей съ простонароднымъ разсказовъ".

<sup>1</sup>) Карамзинъ не воспользовался "Др. Росс. Стихотвореніяни".

большому семейству племенъ; теперь историческое изслъдованіе опредъляеть черты первобытнаго племени и вышедшей изъ него народности, указываетъ степени родства нынъ существующихъ членовъ славянской семьи. Для возникавшей научной этнографіи является возможность новаго опредъленія древнъйшей эпохи народности, ся внутренняго содержанія, поэзіи, обычая и преданій изъ сравненія съ съ другими славянскими племенами. Въ литературъ поэтической впервые являются переводы изъ славянской народной поэзіи изъ сербскихт. пѣсенъ Караджича (переводы Востокова), "Пѣсни западныхъ славянъ", въ передачѣ Пушкина по Меримѐ, и пр.

Таково было состояние изучений русской народности въ Александровскія времена. При всемь бытовомь отдаденія литературы и образованнаго (преимущественно дворянскаго) общества отъ народной жизни, не только продолжается стремленіе въ ся изученію, но еще возростають и развѣтвляется: археологія, исторія, филологія, славянскія изученія становятся, иногда впервые, на почву науки, расширяють горизонть историко-этнографическаго наблюденія и начинають привлекать на себя внимание общества; романтизмъ, выросший подъ вліяніемъ западныхъ литературъ и нерёдко рабски за ними слёдовавшій, въ концѣ концовъ опять приходитъ къ русской народности, относится въ ней съ ласковымъ поэтическимъ чувствомъ, воспроизводить ее въ "наящной словесности". Правда, воспроизведение было далеко несовершенное, но уже въ этомъ періодѣ начайь дѣйствовать Пушкинъ. Съ слъдующею четвертью стольтія его дъятельность развилась въ полномъ блескѣ, и настроеніе умовъ было таково, что вогда было оффиціально провозглашена извѣстная система, то рядомъ съ православіемъ и самодержавіемъ постановлено было и начало народности.

 $\mathbf{232}$ 



то же время научный интересь въ славянству выразился другими фавтами. Въ 1819 году знаменитый дёятель сербскаго литературнаго возрождения. Караджичъ, привзжалъ въ Россию: въ Москва "Общество любителей россійской словесности" выбрало его членомъ. въ Цетербургѣ Россійская академія присудила ему медаль за сербскій словарь, только-что тогла изданный; графъ Румянцовъ нашелъ ему ученыя порученія: Библейское Общество поручило переводъ Новаго Завіта на сербскій языкъ, переводъ, впрочень послів перепорченный лочгимъ сербомъ, харьковскимъ профессоромъ Стойковичемъ, которону Библейское Общество довърило его реданцію. Около этого времени сдёлано было у чеховъ "открытіе" древнихъ (или, по новымъ изслёдованіямъ, мнимо-древнихъ) памятниковъ чешской литературы: презняенть Россійской академін занядся ими и въ 1820 году издаль съ руссвияъ переводонъ "Краледворскую рукопись" и "Судъ Любуши". Въ тѣ же двадцатые годы возникало извѣстное научно-поэткческое сближение съ польской литературой; завязывались нити примиденія и взанинаго интереса — у насъ съ уваженіемъ назывались имена Лелевеля, Нарушевича, Линде, отдавалась дань удивленія Мицкевичу; "Историческія пісни" Німцевича послужили образчикомъ лля историво-патріотическихъ "думъ" Рыльева, Кюхельбекера; сами инсателя польские обращались въ обще-славянскимъ вопросамъ. Польское возстание 1831 года сильно, если не окончательно подорвало это движеще, но оно не осталось безъ результата для научнаго развнтія и для мысли о возможности будущаго новаго сближенія. Далёв, въ твхъ же двадцатыхъ годахъ переселидся въ Россію карпатскій русинъ Венелинъ, который въ русской литературно-научной обстановкѣ нашелъ опору для своихъ славянскихъ стремлевій и сталъ возбудителень болгарской народности; въ нашей литературь Венелинъ, по вопросу о началахъ русской исторіи, былъ ревностнымъ приверженцемъ той школы, которая, прошедши черезъ Морошкина и Савельева-Ростиславича, прододжается въ трудахъ г. Идовайскаго и частію г. Заб'влина <sup>1</sup>).

Это первое болёе или менёе самостоятельное изученіе славянскаго міра уже вскорё, въ тридцатыхъ и особливо въ сороковыхъ годахъ, укрѣпилось на научной почвѣ и имѣло важное значеніе для нзученія русской народности. Опредёлялся исходный пунктъ русской народности, намѣчались ея коренныя славянскія свойства. Прежнее темное представленіе о славянствѣ русскаго народа говорило въ сущности только, что русскій народъ принадлежитъ въ какому-то

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подробности объ этомъ движенія въ монхъ статьяхъ по исторія русскаго славяновъдзвія въ "Въстн. Евр.", 1889, апръль—сентябрь.

вивавшееся подъ европейскими вліяніями <sup>1</sup>). Этому заявленію тогда делалось иножество панегириковъ, какъ національному откровенію; на дѣлѣ, направленіе литературно-общественнаго интереса въ сторону народности было отъ него совершенно независимо: литература жила своей внутренней жизнью, шла своими путями,--она стремилась въ этомъ направлении и ранве: явление величайшихъ напіональныхъ писателей, Пушкина и Гоголя, совпадавшее съ заявленіемъ, было плодомъ предылушей исторіи общества. Но при всемогуществъ оффиціальннаго авторитета, заявленная программа не осталась безъ своего действія на характерь литературы и науки: киенно исторіографіи и этнографіи. Это действіе было двоякое: очень благотворное, когда правительственная власть, въ виду "народности", оказывала содействие научному изследованию, напр., учреждениемъ Археографической коммисіи и разрѣшеніемъ Географическаго Общества; но и менве благотворное, когда программа, твиъ или другимъ путемъ, производила извѣстное давленіе: у изслѣдователей, вромѣ интересовъ науки и безкорыстной любви къ народу, стала сказываться и видимая наклонность идти въ угоду данной программъ. Многимъ безъ сомнѣнія казалось, что программа и есть то самое, къ чему стремились ихъ собственныя мысли... но рядомъ съ этимъ "оффиціальная народность" породила множество общественнаго, литературнаго и научнаго лицемфрія: изображеніе и толкованіе народности пригонялось въ условному оффиціальному представленію, которое строилось по Державным и Карамзину, въ соединения съ бюрократическими и помёщичьные взглядами, съ двусмысленной любовью въ "мужичку" и съ такъ-называемымъ "кваснымъ" патріотизиомъ, для котораго найдень быль тогда терминъ-или Полевымь, или кн. П. А. Вяземсвимъ (авторомъ "Руссваго Бога").

Но какъ въ литературныхъ изображеніяхъ надо всёмъ этимъ возобладала истина, внушаемая произведеніями Пушкина и Гоголя, такъ и въ изученіяхъ историко-этнографическихъ, еще въ томъ же періодѣ, взяло верхъ научное отношеніе къ предмету, къ которому присоединилось правдивое чувство народности.

Въ ряду писателей, которымъ принадлежитъ въ этомъ періодѣ заслуга основанія научной этнографіи, одно изъ самыхъ почетныхъ мѣстъ занимаетъ Н. И. Надеждинъ (1804—1856). Не останавливаясь на подробностяхъ его ученой и литературной дѣятельности <sup>3</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. объясненія г. Алексвя Веселовскаго въ книгв: "Западное вліяніе" и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Укаженъ его взябстную, впрочемъ недописанную, "Автобіографію", съ дополненіями П. С. Савельева, въ Р. Въсти. 1856, № 9, стр. 49—78; "Воспомияанія о Н. И. Надеждинъ", Срезневскаго, въ "Въстникъ Геогр. Общ.", ч. XVI, 1855, V, 1—16.

коснемся ея лишь по связи съ литературнымъ и научнымъ вопросомъ о народности.

Надеждниъ былъ одинъ изъ талантливёйшихъ русскихъ ученыхъ. Одаренный сильнымъ теоретическимъ умомъ и памятью, хранившей общирныя историческія, богословскія, литературныя свёдёнія, рано развившійся, онъ своями первыми трудами обратилъ на себя вниманіе и уже вскорё пріобрёлъ почетное имя въ литературё и на университетской казедрё.

Съ первыхъ шаговъ въ журналистикъ, Надеждину пришлось вмъшаться въ ожесточенные споры о классицизмѣ и романтизмѣ. Посивдній, высшимъ представителемъ котораго считался Пушкинъ, былъ горячо зашитаемъ его школой и имълъ на своей сторонъ всъ шансы вобъды. Съ върой въ своего предволителя, школа Пушкина высокомёрно относилась въ противникамъ, которые могли выставить лишь устар'ялые взгляды и тяжелов'ясныя произведения. Старый "Арзамасъ" дѣлалъ изъ этого спора простую шутку и глумленіе; Пушкинъ, самъ нѣкогда принадлежавшій къ "Арзамасу", и его друзья относились въ "классицизму" не иначе. Школа считала свое дъло безповоротно побъдившимъ, "романтизмъ" ---завоевавшимъ свое положеніе. а въ немъ видблся ей истинный успбхъ русской напіональной литературы. Надеждину, который вступаль въ литературу съ горячими желаніями того же успѣха, повидимому, естественно было стать въ рядахъ новой школы. На дълъ, онъ явился ся ръвкимъ, упорнымъ противникомъ. Къ сожалбино, ему пришлось писать сначала (1828) въ журналѣ Каченовскаго, издававшемся плохо, не имѣвшемъ авторитета, вызывавшемъ насмѣшки своими странностями; но приверженцы романтизма скоро увидёли, что "Никодимъ Надоумко" (псевдонимъ Надеждина)-противникъ серьезный, не подъ стать Каченовскому, надъ которымъ они привыкли подсмбиваться; начались злёйшія нападенія, неумёренность которыхъ показывала, что новый вритикъ задъвалъ за живое. Съ 1831 Надеждинъ началъ издавать свой журналь "Телескопь", въ томъ же духв, но съ большимъ вліяніемъ. Въ концѣ концовъ, его взгляды пріобрѣтали силу; враги, какъ "Телеграфъ" Полевого, незамѣтно стали повторять его мысли. Самъ Пушкинъ помъстилъ въ журналъ Надеждина извъстную остроумную полемическую пьесу, подъ псевдонимомъ Өеофилавта Косич-EEHS.

О журнальной дёятельности Надеждина, см. "Севременникъ", 1856, № 7 (статьи о Цушкинъ, ст. 3-я; и 1856, № 4 ("Очерки Гоголевскаго періода русской литературн", ст. 4-я). Митиія о характеръ Надеждина (въ петербургскій періодъ его жизня) въ литературнихъ кругахъ, см. у Панаевя, Литер. Воспоминанія, Спб. 1876, стр. 149—158, и др.

Въ чемъ былъ предметъ спора? Въ своей автобіографіи Надеждинъ объясняетъ, и это вёрно съ фактами, что въ тогдашнихъ спорахъ его поражало, что обѣ стороны чрезвычайно темно понинають не только различіє классицизма и романтизма, но и истинный смысль и залачи поэзін. и вообще искусства; романтики легкомысленно повторяли чужія фразы о романтизив, безъ мвры преувеличивая значеніе нововведеній и теряя симсяъ къ дъйствительности, къ прошедшему и настоящему литературы. Надеждинъ высоко цвнилъ геніальный таланть Пушкина, но это не останавливало его строгихъ осужденій тому, что у самого Пушкина отзывалось ложной манерой школы. Въ новомъ спорѣ, который теперь завязался, столкнулись два различные способа пониманія: "романтиви", Полевой и др., не были теоретиками, довольствовались внушеніями личнаго вкуса, поверхностнымъ пониманіемъ западнаго романтизма; Надеждинъ, напротивъ, былъ именно теоретикъ, образовавшійся на нѣмецкой философіи, дававшій искусству основаніе въ глубокой идев, умввшій защищать свои взгляды съ сильной логикой, съ общирнымъ запасомъ знанія. Преувеличенія и легкомысленная пустота большинства "романтиковъ" бросались ему въ глаза; въ ихъ писаніяхъ онъ не только не видёль успёха, но находиль прямой вредь для литературы; поверхностныя понятія о смыслё искусства казались ему настоящимь "нигилизмомъ". Надеждинъ не върилъ въ достоинство байроническихъ поэмокъ в разныхъ стишковъ, гдъ вслъдъ за Пушкинымъ и поэтическая мелкота предавалась самодовольному эпикурейству въ мникомъ жреческомъ служении искусству: Надеждинъ указывалъ ничтожество, на которое размёнивалось романтическое направленіе, на потерю всякаго чувства дъйствительности и истинныхъ цълей поэзіи. Его статьи въ "Вестнике Европы" 1828-29 и въ первые годы "Телескопа" были приготовлениемъ къ тому страстному отриданию, съ которымъ выступилъ Вёлинскій въ "Литературныхъ Мечтаніяхъ". Это была потребность и предчувствіе иного развитія литературныхъ силь, болье широкаго захвата жизни: это дали потомъ произведенія Пушкина, въ ихъ цѣломъ, и Гоголь. "Школа" отошла окончательно въ прошедшее.

Не будемъ повторать того, что было уже указано<sup>1</sup>) изъ этой полемики Надеждина съ романтической школой, и приведемъ рядъ другихъ цитать, чтобы выяснить его точку зрёнія на положеніе литературы въ связи съ цёлымъ вопросомъ нашего національнаго развитія.

236

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ статьякъ "Современника" 1855-56: "Гоголевскій періодъ русской литератури".

## надеждинъ. Блассицизмъ и романтизмъ.

Біографъ Надеждина, извёстный оріенталисть и археологь Савельевь, бизко его знавшій, говоря о разбросанности трудовъ Надеждина, при всей общирности его знаній не оставившаго пельныхъ крупныхъ трудовъ, дёлаетъ слёдующее замёчаніе о его характері: "Въ другой средѣ и при другихъ обстоятельствахъ, Надеждинъ могъ бы ознаменовать свое поприще болье сосредоточенными трудами, не вынуждаемый нисходить съ высоты своей эрудиціи на тъ ступени, которыя, въ зрёломъ обществё, не нуждаются уже въ элементарныхъ пособіяхъ или предоставляются писателямъ второстепеннымъ. Но онъ былъ, прежде всего, человъкъ своей страны и своего времени, поставляемый обстоятельствами въ разныя среды, съ которыми долженъ былъ идти въ уровень. Этому способствовали и живость его, и ибхость характера, которая, при всей твердости ума и иысли, умбла приноровляться ко всёмъ понятіямъ и всёмъ степе. нямъ образованности"... <sup>1</sup>). Если обратить вниманіе на то, что уже въ то время "Телеграфъ" говорилъ о "приторномъ патріотизмъ" Надеждина<sup>2</sup>), то, котя бы и согласиться съ Савельевынъ, что Надежднеъ вездё оставался вёренъ идеё сапостоятельной русской науки, вноснять ее въ каждый кругъ, гдв ни вращалась его двательность", и что вы распространение состоить его несомнённая заслуга современному обществу", надо полагать, что современникамъ была довольно замѣтна "гибкость" въ его изложеніяхъ русской національной идеи. И дъйствительно, у него не разъ можно встръткться съ приторнымъ патріотизионъ", или съ твиъ способомъ выраженія, который невыгодно для Надеждина напоминалъ писателей совсёмъ нной категорін; но тёмъ не менёе, тамъ, гдѣ онъ чувствовалъ себя свободныхъ, ндетъ непреклонная критика господствующаго моднаго направленія — въ пользу сознательнаго труда для литературы вародной. или національной.

Въ послёдующихъ цитатахъ мы встрётинся съ тёмъ и другимъ. Въ первой, вводной статьё "Телескопа"—о современномъ направленіи просвёщенія—Надеждинъ исполненъ патріотическахъ ожиданій: "Духъ творческаго соревнованія жизни, одушевляющій нынё Европу, возвёялъ и въ нашемъ отечествё. Для насъ зачинается эра живой народной словесности"<sup>2</sup>). Правда, нашнхъ проявленій этого духа еще немного въ сравненіи съ Европой: но Россіи еще предстоитъ

<sup>1) &</sup>quot;Р. Вѣстн." 1856, № 9, стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ наибстномъ разборѣ его докторской диссертаціи (о романтнамѣ), повторенномъ въ "Очеркахъ русской литератури" Полевого, Спб. 1839. Ср. также болѣе асние отзыви у Панаева, "Литер. Воспоминанія".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Довазательство тому онъ видёль тогда въ басняхъ Крилова и въ "Юріё Милославсконъ", Загоскина.

великое будущее. "Сто̀итъ только взглянуть на карту земного шара, чтобы исполниться святого благоговѣнія къ судьбамъ, ожидающимъ Россію. Неужели этотъ колоссъ воздвигнутъ напрасно мудрою міродержавною десницею?.. Нѣтъ! Онъ долженъ имѣть великое всемірное назначеніе... Тучи бродятъ надъ Европою; но на чистомъ небѣ русскомъ загораются тамъ и здѣсь мирныя звѣзды, утѣшительныя вѣстницы утра. Всегда-ль должно будетъ ихъ разглядывать въ телескопъ?.. Придетъ время, когда онѣ сольются въ яркую пучину свѣта!.." (Тел., 1831, т. I. 45-46).

Объясняется названіе журнала, которое одно уже говорить, какъ представлялось Надеждину положеніе русскаго просвѣщенія.

Въ первой статъ журнала за 1832 годъ продолжается противоположение нашего благополучия съ бъдствиями Европы. "Нашъ царь былъ для насъ животворнымъ свътиломъ... И тогда какъ Европа, привътствуя утъшительную будущность, не можетъ не чувствовать раскаяния и стыда, мы вступаемъ теперь въ новый годъ съ чистой неомрачаемой радостью" (т. I, стр. 10). Но, какъ сейчасъ мы увидимъ, онъ высоко уважаетъ эту кающуюся Европу, и въ томъ же томъ журнала (въроятно, болъ искренно) рисуетъ, съ народно-патріотической точки зръния, печальную картину жалкаго положения русскаго просвъщения.

Въ "Отчетѣ за 1831 годъ" Надежинъ изумляется "необыкновенной скудости" и безплодію русской литературы. Она бывала, однако, богата; у нея былъ Ломоносовъ, Державинъ, и есть Жуковскій, Пушкинъ, Дмитріевъ и Крыловъ. Неужели же для нашей молодой литературы уже начинается упадокъ? (это — во время процвѣтанія романтизма). "Наше младенчество отзывается старостью и хилостью... Неужели наше просвѣщеніе отцвѣло, не разцвѣтши? Неужели намъ суждено, не живши, состарѣться?"

Авторъ не дужаетъ этого; но онъ видитъ застой и приписываетъ его---могуществу чуждаго вліянія, отяготвышаго надъ нами съ самыхъ первыхъ минутъ нашего пробуденія, т.-е. при Петрѣ Великомъ.

Это чуждое вліяніе съ одной стороны было благод втельно, потому что "вдвинуло насъ въ составъ просвъщеннаго міра, отъ котораго отд влялись мы глухою, непроходимою ствною, и дало намъ возможность участвовать въ умственномъ капитал челов вчества, накопленномъ совокупными силами народовъ, въ продолжение тысячел втій". Но съ другой стороны, вліяние было вредно <sup>1</sup>):

<sup>1)</sup> Пусть читатель не посётуеть на насъ за обяліе цитать изъ статей Надеждина: ми уб'ёдились собственнымъ опытомъ, что полный экземпляръ журнала Надеждина есть уже великая библіографическая рёдкость. Въ Петербургё изъ большихъ,

241

BARY BOOMERST. B. JUS C---ONA CITARA TANAL MANAGEMENT TANAL PACTS REPORTED THE L .- F. THE selent domantes: 7 Mr. Theorem **.** .... AND DE SUDDER SUDDER SUDDER Mar space supreme the same states it (MARCHICS 183-12. 188- 2...) BERCHNE BARRELLER, MARRIE RIGHT REPORT ANT ANT CARS REPORT OF THE OWNER OF REG BREAK SPREAK ....... paris spannings to -Call Contractor Anna 1 ari fier at inc RENGINE THE .... ALL DI GOTTI I

оходить иногда ь не прощаеть легкимъ взглярается увѣрить јми пріятелями, га. Новая пѣсня Надеждина, что дѣйствовалъ по дя стихи "Онѣ-

агороднымъ самолость поэтическаю но, и самъ не увлестигъ върнѣе тайну чъ давно сказанную Пушкинъ обратился мглѣ" которой разын; но Надеждинъ (воснъ свазками Пушкина. усиліе, tour de force мо-"; онъ соглашается, что тъ тѣснѣйшее знакомство поотомъ".

поратится внутрь себя, не отыщеть самобытной жизни... Но какъ приность, обращаясь къ своей старинѣ. ность, обращаясь къ своей старинѣ. осіменить наше прошедшее, чтобы возстаосіменить нашу будущность?" Къ этому сеждивъ нам'ъревался обратиться впослѣдоизведский нашей словесности, кои, подъ ится собственно и исключительно къ поэтитарины русской 1.

омъ духѣ былъ и тогда не новый, но весьма некъ этому духу отыскать въ самомъ себѣ источникъ давно уже говорили. что надо обратиться къ народ-

стр. 125,

ніемъ, охладёніемъ, усыпленіемъ! Пустота, естественное слёдствіе безразсуднаго расточенія силъ, обнаружила сама себя повсюду". (Война между классициямомъ и романтизмомъ заставила самоувёренность признаться въ своей внутренней ничтожности).

(Упадокъ-явный; но наконецъ долженъ произойти повороть). "Въ русской словесности близокъ долженъ быть поворотъ искусственнаго рабства и принуждепія, въ коемъ она доселѣ не могла дышать свободно, къ естественности, къ народности. Направленіе сіе ощутительно отчасти и въ висшихъ слояхъ нашего литературнаго міра. Романы Загоскина, въ коихъ русская народность выработана до идеальнаго изящества,... между собственно-поэтическими произведеніями, "Борисъ Годуновъ" (Пушкина) и "Мареа Посадница" (изданная Погодинымъ) отличаются глубовою народностью... Но блистательнъйшимъ разсвѣтомъ русской народности поэзіи порадовала насъ прекрасная сказка Жуковскаго <sup>1</sup>), явившаяся на рубежѣ истекшаго года"... <sup>2</sup>).

Въ приведенной цитатъ выраженія о русскомъ духъ оставались неопределенны: - какъ приспособить европейскую образованность къ этому духу, какъ возрастить ее изъ внутреннихъ его соковъ?---но рѣзко обозначено подавляющее вліяніе этой образованности, и требованіе самостоятельнаго труда, естсственности и народности. Въ тогдашнемъ запасѣ литературы было еще мало произведеній, которыя подходили бы въ этому требованію, и Надеждинъ, радомъ съ "Борисомъ Годуновымъ", радуется сочиненіямъ Загоскина, Погодипа, сказкѣ Жуковскаго, баснямъ Крылова: но онъ съ вѣрнымъ чутьемъ угадываль близость поворота къ желанной полной "самообразной производительности". Поворотъ наступалъ уже въ ту минуту: появились первыя произведенія Гоголя. Надеждинъ съ перваго раза восхищался его разсказами, а когда въ два-три года явились еще новыя произведенія Гоголя, то въ томъ же журналѣ ученикъ Надеждина, Бѣлинскій, съ восторгомъ прив'ятствовалъ въ нихъ новый наступающій періодъ русской литературы. Вопрост. о "классицизмѣ" и "романтизмѣ" провалился сквозь землю.

Но пока онъ еще былъ въ наличности. Надеждинъ возвращается къ нему еще нѣсколько разъ, и въ томъ же году о немъ напоминали новыя стихотворенія Пушкина<sup>8</sup>). Отношеніе Надеждина къ Пушкину выше указано: въ той самой статьѣ, о которой мы здѣсь гово-

<sup>3</sup>) "Телескопъ", 1832, III, стр. 103 и слъд.

240

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Эго была "Сказка о спящей царевиъ", напечатанная въ "Европейцъ", И. В. Киръевскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Отчеть за 1831 годъ", Телескопъ 1832, І, стр. 147—159. Въ той же книжкъ, стр. 167 и слъд., помъщена университетская ръчь М. А. Максимовича—о русскомъ просвъщения, развивающая ту же основную мисль: европейское просвъщение стало нашею потребностью; но стремление это, дошедши до крайности, должно было разръшиться "отчетнымъ сознаниемъ, которое столь прилично европейской просвъщенности", и ознаменоваться обращениемъ къ своему, народному.

## надеждинъ. исторія и романъ.

римъ, Надеждинъ признаетъ, что талантъ Пушкина доходитъ иногда до "исполинскаго величія", — но именно поэтому онъ не прощаетъ Пушкину его байроническихъ прихотей, его уступокъ легкимъ взглядамъ на поэтическую дѣятельность и, кажется, старается увѣрить его въ пустотѣ похвалъ, расточаемыхъ легкомысленными пріятелями, и вызвать на трудъ, отвѣчающій величію его таланта. Новая пѣсня "Онѣгина", тогда вышедшая, еще разъ убѣждаетъ Надеждина, что "поэтъ не имѣлъ при немъ ни цѣли, ни плана, а дѣйствовалъ по свободному внушенію играющей фантазіи". Приводя стихи "Онѣгина":

> "Кто бъ ни быль ты, о мой читатель, Другъ, недругъ", и проч. (пѣсия VIII).

Надеждинъ замѣчаеть: "Явно, что Пушкинъ съ благороднымъ самоотверженіемъ созналъ наконецъ тщету и ничтожность поэтическаю суесловія, коимъ, увлекая другихъ, не могъ, конечно, и самъ не увлекаться. Его созрѣвшій умъ проникъ глубже и постигъ вѣрнѣе тайну поэзіи: онъ увидѣлъ, что для генія—повторимъ давно сказанную остроту—не довольно создать Евгенія"... Теперь Пушкинъ обратился къ русской народной старинѣ, въ "волшебной мглѣ" которой разыгрались первыя мечты его поэтической юности; но Надеждинъ (восхищавшійся сказкой Жуковскаго) недоволенъ сказками Пушкина. Онъ видитъ въ нихъ— "одно принужденное усиліе, tour de force могущественнаго, но безжизненнаго искусства"; онъ соглашается, что эта новая попытка Пушкина обнаруживаетъ тѣснѣйшее знакомство съ наружеными формами старинной народности; но "смыслъ и духъ ен остается все еще тайною, не газгаданною поэтомъ".

Надеждинъ заключаеть выводомъ, что "нашей поэзін не дождаться обновленія, пока русскій духъ не обратится внутрь себя, не отыщеть въ самомъ себѣ источника новой самобытной жизни... Но какъ приняться, какъ начать это великое дѣло?.. Европейскія литературы возвращають теперь свою народность, обращаясь къ своей старинѣ. У насъ это возможно ли? Таково-ли наше прошедшее, чтобы возстановленіемъ его можно было осѣменить нашу будущность?" Къ этому существенному вопросу Надеждинъ намѣревался обратиться впослѣдствіи по поводу "тѣхъ произведеній нашей словесности, кои, подъ именемъ романовъ, стремятся собственно и исключительно къ поэтическому вовсозданію старины русской" <sup>1</sup>).

Вопросъ о русскомъ духѣ былъ и тогда не новый, но весьма неопредѣленный: какъ этому духу отыскать въ самомъ себѣ источникъ новой жизни? Давно уже говорили, что надо обратиться къ народ-

<sup>1</sup>) Танъ же, стр. 123. ист. этногр. нымъ преданіямъ, поэзіи; теперь призывають васъ вернуться "назадъ, домой"... Надеждинъ думалъ иначе. Какъ ни возставалъ онъ противъ подчиненности Европѣ, "обращеніе духа внутрь себя" вовсе не обозначало для него возвращенія къ отжитой старинѣ.

По поводу историческихъ романовъ Полевого, Свиньина, Масальскаго, Лажечникова, Надеждинъ возвратился къ поставленному раньше вопросу: даетъ ли русская старина поэтическій матеріалъ для обновленія народнаго духа въ литературѣ, какъ онъ это видѣлъ въ литературѣ европейской <sup>1</sup>).

По взгляду Надеждина, "романъ" есть именно романъ историческій, потому что для картины романа нужно законченное, опредъленное состояніе общества. Онъ естественъ и богатъ именно тамъ, гдъ была богатая событіями и мыслью исторія. Тавъ богата, напримъръ, исторія французская, даже самая новъйшая. "При быстротъ перемънъ событія, которыя намъ кажутся современными, во Франціи имъютъ полное право поступать въ въдомство исторіи и романа. Министерство Виллеля наравнъ съ министерствомъ Ришелье записывается въ скрижали исторіи и представляется въ романнческой косморамъ: баррикады іюльскія идуть объ руку съ баррикадами Лиги"<sup>2</sup>)... Обращаясь въ вопросу о возможности русскаго историческаго романа, Надеждинъ набрасывветъ оригинальный взглядъ на русскую исторію.

"Теперь естественно представляется вопросъ, до котораго ны доходили и прежде. - начинаеть Надеждинь: - есть ли у нась матерія для романа, имбемъ ли им прошедшее? Съ перваго взгляда такой вопросъ можетъ заставить многихъ улыбнуться; но мы просимъ терпѣливо насъ выслушать. Конечно, по лѣтописцамъ и хронографамъ, народу русскому считается около десяти въковъ непрерывнаго быта. Восемь столттій уже исповтдуемъ мы христіанскую втру; и почти за шесть въковъ можемъ представить письменные документы нашего существования. Но что это было за существование? жиль ли подливно нароль русскій въ это длинное тысячелѣтіе? Оставляя времена "великановъ сумрака". Рюрика и Олега, воихъ самое бытіе оказывается историческою проблемою <sup>3</sup>), взглянемъ на такъ называемый періодъ удѣльной системы, конмъ поглощается первая половина тысячелётнаго цикла нашихь воспоминаний. Что представляють намь въ эти пять въковъ отечественныя предавія? Дремучій льсь бевличныхъ именъ, толкущихся въ пустотѣ безжизненнаго хаоса. Напрасно живописное краснорфчіе Караменна усиливалось одфинть сію мрачную пустоту риторическою прелестью разсказа: его исторія удільной Руси не могла возвысаться до степени живой исторической картины и, при всемъ наружномъ великольни своего убранства, остались сухою, мертвою хроникою. Нельая по-

<sup>&#</sup>x27;) См. "Телескопъ", 1832, IV, стр. 233-246.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Послѣднее представляли тогда романы Бальзака.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это думалъ Надеждинъ, имъя въ виду дъйствовавшую тогда "скептическую школу"-Каченовскаго и его послъдователей.

ставить это въ вину искусству исторіографа: ему не сь чего было списывать! Нельзя жаловаться и на скудость летописей: ныть нечего было записывать! Нашъ удъльный періодъ былъ періодомъ хаотическаго броженія разнородныхъ частиць, изъ которыхъ должна была выработаться жизнь народа русскаго... Тѣ ошибаются, кои считають междуусобія, наполияющія сей періодь, признаками напряженія жизни и потому сравнивають состояніе Руси удільной съ драматическимъ волненіемъ древнихъ греческихъ или среднихъ итальянскихъ республикъ, такъ поэтически изображенныхъ кистью Фукидида и Сисмонди. Нашего удельнаго періода цельзя даже сравнивать съ меровейскимъ церіодомъ французской исторіи, заклейменнымь въ исторія чертой тинеядства '). Сей послѣдній не быль и не могь быть чуждь жизни: нбо во время его не приготовлялось новое твореніе народа, прежде не существовавшаго, а совершалось пересоздание римской обветшавшей гражданственности, чрезъ водворение на развалинахъ ея новыхъ пришельцевъ"... (Следуютъ историческия объяснения объ эпохѣ меровинговъ). "Посему возможность романической переработки древней французской исторіи для вась очень понятна...

"Но у насъ какая решительная противоположность, какое безконечное различіе! Наша національная жизнь, наша исторія развивается совсёмъ иначе, при другихъ условіяхъ, по другниъ законамъ! Русскій народъ отличается отъ всёхъ новыхъ европейскихъ народовъ тёмъ, что сотворняъ самъ себя, изъ себя самого, не чревь возсоздание обветшалыхъ элементовъ приобщениемъ новыхъ, а самобытно и самозиждительно... Въ многосложной массъ настоящаго европейскаго населенія, это слой чисто первородный! Въ продолженіе первыхъ шести вѣковъ, составляющихъ нашу исторію до Іоанна Ш, слой сей толькочто кристалливовался, если можно такъ сказать, физически, наполняя собой обшпрное пространство европейскаго востока, отведеннаго ему въ удвлъ... Въ сей чисто инстинктуальной, механической потребности расширения, составляющей, по общимъ законамъ бытія, первое условіе всякаго органическаго образованія, заключается причина разъедпненія древней Руси" (т.-е. въ удівльной системѣ)... "Сіе непреодолимое стремленіе къ расширенню должно бы было кончиться совершеннымъ разрушеніемъ народной цёлости... Но, по мудрымъ уставамъ Проимсла, народу русскому не суждено было погибнуть! Въ то время вакь Русь была готова совершенно распасться и потерять навсегда самобытвую свою цёлость, иго татарское отяготело надъ нею. Сіе иго, подавивь собою землю русскую, сократнло ся необузданную расширимость. И когда, послѣ первыхъ минутъ одъленънія, въ порабощенномъ, по несокрушенномъ народъ. пробуднаось снова самочувствіе, то его діятельность, по естественной реакцін. нриняла обратное направление, устремилась внутрь себя, начала тяготъть къ средоточію. Развитіе сего новаго, центростремительнаго направленія занимаеть собою послёднюю половину удёльнаго періода нашей исторіи. Въ продолженіе ся, великокняжескій титуль, какь видними символь средоточнаго національнаго единства, долго носился по всёмъ концамъ вемли русской, не нахоля твердой точки, гдѣ бы могъ незыблемо укорениться. Переходя изъ Владиміра то въ Тверь, то въ Няжній Новгородъ, заходя даже въ Рязань и Смоленскъ. онъ удержался, наконецъ, въ Москвъ, гдъ превратился въ красугольный каневь елинодержавія, компь началась истинная органическая жизнь народа русскаго. Воть, по нашему мнинію, подлинное значеніе такъ-называемаго удъльнаго періода нашей исторіи! Это быль,-повторяемъ снова,-періодъ фк-

1) Здесь разумеются такъ-называемые rois-fainéants.

16\*

вическаго образованія массы, изъ которой должень быль выработаться народъ русскій! Живни въ собственномъ смыслѣ тогда не было и не могло быть: «бо жизнь требуеть могущественнаго начала духа, конмъ бы проникалась и двигалась тяжелая вещественная масса. Но въ то время что могло быть симъ жнеотворнымъ началомъ? Единство политическаго состава? Оно не существовало! Единство общихъ идей? Ихъ не было! Русскіе, во время удѣловъ, не вивли ни общихъ идей объ отечествъ; ноо каждый считалъ свою родину своей отчизной; кіевлянинъ ненавидълъ стверянния, рязанецъ владимірца; ни общихъ ндей о правъ, нбо всякій князь судиль и рядиль по своему "): ни даже наконець общаго слова; вбо языкъ, раздробленный на многочисленныя наржчія по всей общирности древней русской земли, нигит не достигь литературнаго образовавія, которое одно возводить его на степень всеобщей національной ричи. Отсюда - ришительное отсутствие не только драматическаго движения. но даже пластической изобразительности въ воспоминаніяхъ нашей древней исторіи. При совершенномъ бездъйствін пружинъ, коими возбуждается народная даятельность, у насъ не могло выражаться тогда ни одного глубокаго характера, ни одной ръзкой физіономін... Все различіе физіономій, сохраненныхъ намъ летописцами, заключается въ более или менее резкихъ оттенкахъ набожности... Коротко сказать: нашь древній удельный періодь получаеть некоторую жизнь только въ сказаніяхъ Патерика и Четій-Миней. Для исторіи онъ мертвъ: тёмъ болёе для романа! И еслибъ вто ведумалъ освётить лучами фантазін таннственную мілу его, то онь могь бы создать разві поэтическую легенду, изъ христіанскихъ благочестивыхъ преданій!..

"Такных образомъ изъ тысячелётнаго цикла нашей исторіи, шесть вёковъ не принадлежать собственно біографіи народа русскаго... Съ Іоанна III должно считать собственно жизнь русскаго народа. Но и здёсь цёлые два вёка протекли еще въ младенческихъ нестройныхъ движеніяхъ организующагося государства... Въ продолжение ихъ, Россия съ неимовёрною скоростью протекла всѣ періоды органическаго государственнаго развитія, для совершенія конхъ европейскому западу потребно было цёлое тысячелётіе. Отскода сін два столётія представляють удивятельную фантазмагорію быстрыхь, внезапныхъ переворотовъ, кон теснятъ и обгоняютъ другъ друга. Царствованіе Іоанна IV, распадающееся на двѣ, столь противоположныя другь другу, половины, представляеть въ себѣ любопытное совмѣщеніе, съ одной стороны прекрасной рыцарской эпохи, когда Казань и Астрахань, Ливонія и Сибирь, оглашались славными подвигами героевъ русскихъ, съ другой, -- мрачнаго періода тираннін, гат могущественная пята царя московскаго раздавила на самомъ цвёту поздній всходь русскаго феодализма. Наши народныя войны съ поляками, во времена Самозванцевъ, нибли весь энтузіазиъ и всю святость крестовыхъ походовъ. Установление патріаршества усилило іерархический элементь въ новой организаціи государства русскаго, который, въ лиць Никона, возвыснася до отчаянной Гильдебрандской борьбы съ самодержавіемъ н. вийстё съ Никономъ, пожралъ самъ себя. Навонецъ нашъ Петръ воплотилъ въ себе реформацію!.. Всѣ сін великіе перевороты, столпившіеся въ тѣсномъ промежуткѣ двухъ столётій, натурально не оставляли времени юному исполнну русскому подержаться на одной постоянной точка, выработать себа опредаленную физіономію и проавиться въ цёломъ мірё оригинальныхъ характеровъ и дёй-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Русскую Правду" Надежденъ счеталъ "мёстнымъ обрядникомъ, перенатымъ у чужеземцевъ".

ствій. Въ сін два столітія, лицо его, подобно лицу младенца, мінялось безпрестанно, ни одна черта не могла нарізаться на немь глубоко, ни одной характеристической приміты не могло удержаться долго. Всё движенія его были миновенныя, летучія: вся жизнь — порывь, изступленье!.. Посему и эти два віка представляють не роскошную жатву для русскаго историческаго романа. Въ нихъ много эпическаго величія и лирическаго одушевленія, но мало драматической полноты жизни! Это ничімъ столько не подтверждается, какъ приміромъ Юрія Милославскаго, коего истинное достоянство состоитъ въ лирическомъ оживленія самаго торжественнаго момента сей блистательной эпопен! Да и не здісь ли должно искать изъясненія драматической неполноты Бориса Годунова!.

"Итакъ, гдъ же начинается полная русская исторія?.. Не дальше Петра Великаго! Слъдовательно, все наше прошедшее ограничивается однимъ въкомъ! Мы живемъ пока въ первой главъ нашей исторія! И эта первая глава такъ свъжа, такъ нова!... Исторія еще не давала себъ права до нея касаться"...

Такимъ образомъ, призывъ "народнаго духа" вовсе не обозначалъ грубаго возвращенія къ XVII вѣку, которое проповѣдовалось потомъ славинофилами и обскурантами. По взгляду Надеждина, фязіономія русской народности въ тѣ вѣка еще не установилась: она мѣнялась безпрестанно, подобно лицу младенца, и это справедливо, потому что дѣйствительно все еще шло воспринятіе новыхъ этнологическихъ элементовъ, новыхъ историческихъ условій и опытовъ, новыхъ знаній и образованности. Полная русская исторія начинается только съ Петра Великаго, —т.-е. съ утвержденія Россіи, какъ государства европейскаго, съ первыхъ прочныхъ начатковъ общечеловѣческаго просвѣщенія: это опять было справедливо — потому что только разумно управляемое государство даетъ возможность развитія народныхъ силъ, и только просвѣщеніе даетъ "народному духу" средство къ самосознанію.

Въ "Обозръни русской словесности за 1834 годъ"<sup>1</sup>), Надеждинъ опять возвращается къ темъ о "запустъни", о "старческомъ изнурени", постигшемъ нашу лигературу "въ такой ранней молодости", и причину опять указываетъ въ ея несчастной подражательности.

"Крайность литературнаго изнеможенія, въ коемь мы годь оть году погрязаемъ глубже <sup>3</sup>), естественно должна была открыть глаза многимъ и внушить, если не ясную, опредѣленную мысль, по крайней мѣрѣ глубокую, настоятельную потребность возстановленія, перерожденія. Огсюда возрастающій съ нѣкотораго времени стыдъ прежняго, слѣпого пристрастія къ чужому; отсюда — суетливость о своемъ, отечественномъ, русскомъ, всюду обнаруживающаяся, въ различныхъ видахъ! Можетъ быть, у иныхъ, это слѣдствіе того же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Телескопъ", 1885, І, стр. 5—16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Даже безконечная жизнь *Евгенія Оньгина*,—замъчаеть онь передь твиъ, прекратилась; даже неистощимая фамилія Выжигиныхь перестала давать новыя отродья",

обезьянства: тъмъ лучше, что зло само для себя служнть антидотомъ, что клинъ выбивается клиномъ! Но отъ чего жъ это спасительное противуядіе распространяется такъ медленно, дъйствуетъ такъ слабо?...

"Литература есть пульсь внутренней жизни народа. Но внутренняя жизнь слагается изъ двухъ составныхъ началъ: умственнаго начала мысли и двятельнаго начала энергии. Гдъ сів начала не достигли степени должнаго развитія, тамъ жизнь еще дремлетъ, литература нъмотствуетт!"...

Мысль есть необходимая принадлежность человѣческой природы; но есть примѣры цѣлыхъ народовъ, какъ будто обиженныхъ въ этомъ отношени. Въ древности, віотійцы прославились тупоуміемъ; теперь, Китай и Японія казались Надеждину осужденными на младенческое слабоуміе. "Была пора, —замѣчаетъ Надеждинъ, — и лаже весьма недавно, когда насъ, русскихъ, равумѣли не лучше", а теперь, хотя не сомнѣваются въ нашемъ умѣ, но еще мало увѣрены, способны ли мы къ самобытному творчеству. Дѣйствительно, у насъ мыслители рѣлки, и мыслятъ они лѣниво и застѣнчиво. "Ни по какой отрасли наукъ мы не можемъ представить собственно нами добытой собственно намъ принадлежащей лепты, которая-бъ, съ рускимъ штемпелемъ, была пущена во всемірный оборотъ, присовокуплена къ общему капиталу современнаго просвѣщенія".

Отчего это?—на этотъ вопросъ Надеждинъ даетъ весьма опредъденный отвётъ, который ясно указываетъ его взглядъ на потребности "народнаго духа" и который, хотя высказанъ болѣе полувёка назадъ, при всѣхъ успѣхахъ русской науки остается и теперь совершенно вѣренъ для массы русскаго общества.

"Въ русской головъ, -- говорить онъ, -- достанетъ мозгу на многое, но къ сожалёнію, это богатое вещество не обработывается надлежащимъ образомъ... Мы учимся очень худо-такъ худо, что должны стыдиться самихъ себя". (Благодаря заботамъ правительства, средства къ обрязованию у насъ постоянно умножаются)-, но какъ отвѣтствуемъ мы на сін предупредительныя, призывныя мёры? Не вынуждаемъ ли мы нашимъ непростительнымъ хладнокровіемъ. для того чтобы заманить насъ въ классы, привѣшивать къ дверямъ классные чины; для того, чтобы усадить насъ за книги, обертывать ихъ въ табель о рангахъ! Какъ ни тяжко, а должно сознаться, что искренняя, безкорыстная любовь къ ученію есть пока у насъ явленіе весьма рѣдкое, а безъ сей любви никакая наука не дается, развѣ на прокатъ, для выставки. Спрашивается: какое вліяніе должна нить подобная закосньлость умственнаго образованія на литературу? У насъ доселъ существуетъ ложное предубъждение, будто между ученостью и латературою нёть никакого соотношения, кромѣ развѣ непріязненнаго. Предполагають, что литературѣ подъ вліяніемъ учености тяжко, трудно, удупіливо. Но не такъ думаютъ въ другихъ странахъ Европы, гдѣ по большей части одно и то же слово означаеть и литературное, и ученое; гдъ школы считаются необходимымъ преддверіемъ жизни; гдѣ словесность есть не что вное какъ шнуровая книга современнаго капитала идей и знаній... Безъ сомнѣнія, и у насъ не прежде должно ожидать литературы живой, самобытной, какъ въ то время, когда мыслп нашей дастся свъжий, укръпляющий воздуя», когда умъ, изощренный упражненіемъ, обогащенный наукою, выработаетъ и пуститъ въ ходъ достаточное количество идей свётлыхъ, животворныхъ. Безъ понятія, слово—пустой звукъ; безъ идей, литература — мёдь звенящая!"

Нужно сосредоточенное напряжение всёхъ нашихъ силъ могуществомъ твердой воли: безъ того невезможенъ ни одинъ шагъ впередъ ни въ знанияхъ, ни собственно въ литературѣ...

Въ томъ же смыслё написана характерная статья о русской поэзіи '), гдё бёдность этой поэзіи объясняется недостаткомъ серьезной и сильной общественной жизни, и этотъ недостатокъ изображается рёзкими полемическими чертами...

"Поэзія, -говорить Надеждинь, - существуеть не въ одномъ словѣ, не въ однихъ книгахъ. Слово есть выраженіе, органъ, тъло поэзін; но душа ся заключается въ душѣ. Основаніемъ поэвія слова должна быть поэзій мыслей поэзія д'виствій, поэзія чувствованій... Гди жь у нась поэзія? Я не нахожу ея въ нашемъ народномъ мышленів, ибо унасъ еще нѣть своего русскаго, самобытваго и самообразнаго вышленія. Много ли у насъ выслящихъ даже чужимь, выноснымъ умомъ? Не ограничивалась ли досель вся мысленная наша деятельность жалкимъ подбираньемъ крохъ съ богатой транезы европейскаго просвѣщенія? И эти крохи обращаются ли въ сокъ и кровь нашего умственнаго организма?... Всякая умственная дѣятельность начинается съ самопозчанія; но сознали ль мы себя какъ русскихъ, объяснили ль настоящее наше положение въ системѣ рода человѣческаго; опредѣлили ль должныя отношения къ окружающей насъ природъ, къ развивающейся вокругъ насъ жизни? Мы еще не знаемъ самихъ себя... Мы не думаемъ о себѣ; о чемъ же можемъ думать? Оть того-то всё наши умственные труды представляють такой смутный, безобразный хаось; оть того-то мысли наши толкутся взадъ и впередь, мнуть и сбивають другь друга, словно вь вавилонскомь столпотворенія. Тамъ азіятскій фатализмъ съ французскимъ легкомысліемъ, здъсь немецкая мечтательность съ англійскимъ сплиномъ! Какъ же тутъ искать, гд тутъ быть поэзін? .. Ея нёть и въ нашихъ действіяхъ, въ нашихъ житейскихъ отношеніяхъ, въ нашихъ общественныхъ нравахъ. Ибо, что наша жизнь, что наша общественность? Либо глубокій, неподвижный сонъ, либо жалкая игра китайскихъ, бездушныхъ твней. Поэзія правовъ состоптъ въ ихъ живомъ, искрепнемъ, санообразномъ развитии: она невозможна безъ сильныхъ, глубокихъ страстей, вызванныхъ со дна души, не визшнимъ дазденіемъ разсчетовъ, но избыткомъ внутренней полноты. А у насъ будто есть страсти?... По именамъ, они всъ есть у насъ: но это не страсти, а страстишки, мелкія, ничтожныя, преврѣнныя. Не стану распространяться о томъ, что слишкомъ извѣстно: не буду описывать подробно всей сухости, всей пустоты, всей мертвой безцвътности нашихъ правовъ; скажу одно, въ чемъ заключается все. Лучшій цвътъ общественной жизни, ся высочайщая поззія выражается въ женщине, прекраснейшень создавів, конжь ув'внчался прекрасный мірь божій! Но что у насъ женіцина? Презнаюсь, я не могъ досель составить себъ идеала женщины русской: я не знаю элементовъ, изъ которыхъ бы онъ могъ быть составленъ. Я и не ищу въ на-

1) "Письма въ Кіевъ, къ М. А. М-чу (Максимовичу), о русской литературъ. Письмо первое: Куда лѣвалась наша поэзія", въ "Телескоиѣ" 1835, т. І, стр. 149—158. шемъ обществъ женщины Бальзака, этой дивной поэмы, для созданія коей потребно было двёнадцать въковъ непрерывно возростающей цивилизація... Можно бъ было удовольствоваться малъйшимъ біеніемъ жизни, малъйшею искоркою огня; но жизни своей, не взятой на прокатъ изъ магазина; но огня настоящаго, не поддёльнаго, не выписного, не сшитаго изъ тряпья, раскрашеннаго красною краскою, какъ огонь театральный!.. Да, у насъ нѣтъ женщины, нѣтъ, стало и любви, перваго, необходимаго условія поэзіи жизни... Наши нравы или суздальской иконной работы, или китайской шпалерной живописи, только въ шлянкахъ Гербо, съ прическою г. Нарцисса! Въ нихъ нѣтъ души, нѣтъ жизненнаго румянца, нѣтъ произвольнаго движенія. Гдѣ-жъ тутъ быть поэзію...-Итакъ, если мы хотимъ искать, если мы надѣемся сыскать у себя поэзію, надо ограничиться словомъ, прибѣгнуть къ книжному міру, вслушаться въ паденіе стопъ, въ созвучіе риемъ, нѣть ли тамъ поэзіи"...

Остановимся, наконецъ, на статъ послъдняго года "Телескопа", гдъ въ послъдній разъ высказываются эти общіе взгляды Надеждина.

Статья называется: "Европензиъ и народность въ отношеніи къ русской словесности"<sup>1</sup>).

"Странный вопросъ, странный споръ занимаетъ теперь нашу вритику,-начинаетъ Надеждинъ,-или, лучше, составляетъ единственный признакъ (не хочу сказать -- призракъ) литературнаго самосознанія въ нашемъ отечествь. При всей очевидности быстраго, непрерывнаго возрастанія нашей литературной производительности когда итоги внижнаго бюджета годъ отъ году увеличиваются въ каталогахъ и отчетахъ... у насъ существуетъ сомнёніе, идетъ споръ: есть ли въ нашемъ отечествѣ литература!"---(Надеждинъ разумѣетъ, конечно, споръ, возбужденный первыми статьями Бёлинскаго). Повидимому, не стоило бы обращать внимание на такой дикій парадовсь; но на дёлё, не смотря на темную безвёстность людей, возстающихъ противъ русской словесности, на ихъ плебейскую безъименность въ литературной јерархіи, ихъ выходки "потревожили заслуженныхъ, именитыхъ встерановъ книжнаго дёла, возмутили ихъ сладкій покой на благопріобрѣтенныхъ лаврахъ, взволновали патріотическую желчь, оскорбили народную гордость". Но понятно, откуда идеть озлобление этихъ ветерановъ, отчего они "хватаются за ржавый мечь тяжелыхъ остроть и пошлыхъ ругательствъ": дёло въ томъ, что сомнѣнія безъименныхъ плебеевъ вовсе не ничтожны, вакълихъ хотятъ представить; ихъ выходки проникнуты живымъ, задушевнымъ чувствомъ; они-не только не "ренегаты, отпирающіеся отъ своего отечества", но напротивъ, въ нихъ "ярко свѣтитъ самый благороднъйшій патріотизмъ, горить самая чистьйшая любовь

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Телескопъ", 1836, І т. (XXXI цёлаго віданія), стр. 5-60, 203-264.

къ славѣ и благу истинно русскаго просвѣщенія, истинно русской литературы". Надеждинъ съ негодованіемъ отвергаетъ эти обвиненія: неужели тотъ — отступникъ, кто съ прискорбіемъ видитъ слабость своеземнаго образованія, неразвитость своего языка, кто съ ожесточеніемъ вопіетъ противъ людей, которые изъ слѣпой гордости или по другимъ побужденіямъ усиливаются задержать наше просвѣщеніе и нашу литературу въ томъ низменномъ состояніи, "которое донынѣ возбуждаетъ въ намъ одно жалкое презрѣніе европейскихъ нашихъ собратій?" Нѣтъ:

"Будь благословенно это отступничество оть пагубнаго самообольщения ложной гордости, прим'яръ воего поданъ намъ Великимъ изъ Великимъ, Отцомъ и Зиждителемъ настоящаго величия России"

Въ сущности, этотъ споръ именно доказываетъ, что у насъ есть, наконецъ, литература живущая, самосознающая. Въ этомъ не трудно убѣдиться. "Пусть всякій русскій положитъ себѣ руку на сердце и сважетъ но совѣсти: неужели это сердце не содрогалось никогда отъ громовыхъ звуковъ Державина, не расширялось сладкимъ умиленіемъ при задумчивой пѣснѣ Жуковскаго, не горѣло и не кипѣло при иномъ раскаленномъ стихѣ Пушкина"? Все, что возбуждаетъ живое сочувствіе, само должно быть живо. Въ чемъ же состоитъ эта жизнь литературы?

Всякая жизнь, и литературная въ томъ числё, говоритъ Надеждннъ, слагается изъ двухъ противодъйствующихъ элементовъ, центростремительнаго и центробъжнаго, различное действіе которыхъ производить два основныя явленія развитія. Въ одномъ періодѣ, литература народа стремится выразить его особую личность, народный духъ со всёми его чертами, родимыми пятнами. "Это направленіе есть безусловная, исключительная народность литературы, составляющая отличительный характерь всёхь первыхь періодовь литературной жизни, во всѣ времена, у всѣхъ народовъ". Но творческій геній народа встрёчается затёмъ съ другими соприкосновенными народами и, "по закону естественнаго сочувствія, по закону взаимнаго притяженія, коимъ держится цёлость и единство вселенной", беретъ участіе въ ихъ жизни, пользуется ихъ пріобрѣтеніями, и сообща съ ними стремится продолжать свое безконечное развитіе. Отсюда-другая сторона литературы, - ся стремленіе въ общности, въ "чужеядству": "сей характеръ въ большей или меньшей стецени принадлежаль всёмъ литературамъ, совершившимъ вполнѣ поприще жизни". И такъ, оба направления законны, и здоровое развитие литературы состоить въ правильномъ ихъ соединении и взаимности. "Но горе, если одно направленіе-какое бы ни было-возьметь рѣшительный верхъ надъ другимъ, ограничится самимъ собою, воцарится единодержавно въ духѣ народа! Тогда литературная жизнь, какъ бы ни была могуча въ корнѣ и широка въ развити-подвергается неминуемой опасности засохнуть на цвѣту, умереть преждевременно. Коснѣя въ однѣхъ и тѣхъ же формахъ, безъ движенія, которое возможно только при взаимномъ сраженіи противоположныхъ элементовъ, она застаивается и гніетъ, какъ атмосфера, не потрясаемая электричествомъ, какъ запертое со всѣхъ сторонъ озеро, чуждое волненій". И такъ, для успѣховъ литературы вообще необходимо гармоническое сліяніе обоихъ направленій: "литература живая должна быть плодомъ *народности*, питаемой, но не подавляемой общительностью", т.-е. связью съ просвѣщеніемъ другихъ народовъ, въ нашемъ случаѣ, западной Европы.

Но если мы захотимъ примѣнить это общее основаніе въ исторіи нашей литературы, насъ тотчасъ останавливаетъ препятствіе: мы не знаемъ исторік нашей литературы; относительно ея, "мы бродимъ ощупью, повторяемъ безотчетно несвязныя *преданія*, коснѣемъ подъ игомъ слѣпого *суевпрія*".

И затѣмъ онъ излагаетъ своеобразный взглядъ на русскую литературную исторію, совпадающій съ его взглядомъ на исторію національно-политическую. Онъ оспариваетъ прежде всего "общее мнѣніе", по которому русское слово производится отъ языка церковно-славянскаго и церковно-славянская письменность ошибочно считается первымъ періодомъ нашей литературной исторіи.

"Это мнѣніе составляеть родь народнаго суевѣрія: [вѣковое предубѣжденіе постановило его выше всѣхь сомнѣній и споровъ. И добро бы это мнѣніе оставалось только въ глубннѣ сердецъ какъ благочестивое вѣрованіе, или повторялось лишь въ книгахъ какъ старинное преданіе! Нѣтъ! Оно бывало нерѣдко началомъ дѣятельнаго возбужденія для нашей словесности, лозунгомъ литературной реформы. Въ церковно-славянскомъ языкѣ перѣдко поставляся единственный идеалъ усовершенствованія нашего нынѣшняго слова...-Спрашиваю: въ дѣлѣ столь важномъ, въ дѣлѣ, могущемъ имѣть [такое] сильное и глубокое вліявіе на судьбу всей нашей литературы — можно ль довольствоваться одною слѣвою вѣрою? — Не надлежало ли бы нашимъ грамотѣямъ и книжникамъ... подвергнуть строгому изслѣдованію это усыновленіе языка русскаго языку церковно-славянскому?"... и пр.

Этого сдёлано не было. Между тёмъ, настаиваетъ Надеждинъ, русскій языкъ "является существенно отличнымъ отъ церковно-славянскаго во времена самыя древнія" и "значитъ: въ понятіяхъ о нашей литературё мы заблуждаемся съ перваго шага!" Литература на церковномъ языкъ не была русская литература.

Русскій языкъ, — говоритъ онъ, — въ семь в славянскихъ наречій есть языкъ отдёльный, самостоятельный. Онъ даже не принадлежитъ къ одной изъ тёхъ двухъ отраслей, на какія Добровскій раздёлилъ

Digitized by Google

всё славянскія нарёчія (сёверно-западная и юго-восточная), и составляеть особую восточную категорію <sup>1</sup>). "Это возстановленіе русскаго языка въ своемъ достоинствё весьма важно, не столько по мелочнымъ разсчетамъ народнаго самолюбія, сколько потому, что, опредёляя настоящія отношенія его къ другимъ, избавляеть отъ опасности чуждаю несвойственнаю вліянія. Таково именно было вліяніе церковно-славянскаго языка, подавившее въ самомъ началё русскую народную рёчь и долго, очень долго препятствовавшее ся развитію въ живую народную словесность".

Этниъ взглядомъ Надеждинъ въ первый разъ вбрно освъщалъ характеръ нашей старой литературы и еще длившіеся споры о старомь и новомъ слогъ. Обывновенно привывли думать, что принятіе дерковно-славянской письменности было благотворнымъ преимуществомъ для древней Руси предъ европейскимъ западомъ, получившимъ Св. Писаніе на латинскомъ языкѣ. Надеждинъ думаетъ, напротивъ, что это отдѣленіе церковнаго языка отъ народнаго имѣло для европейскихъ литературъ самыя благотворныя слъдствія: "благодаря небрежению пишущей (по-латыни) касты, народная рёчь спаслась оть всякаго насильственнаго искаженія; педантизмъ внижниковъ ворочался съ своей варварской латынью и спокойно оставляль живые народные языки изливаться звонкой, чистой, свободной струей изъ усть менестрелей и труверовъ". Наконецъ, сама латынь уступила народной ръчи, одряхлёла и "скончалась въ архивной пыли, подъ грудою фоліантовъ". Такимъ образомъ вліяніе христіанства въ западной Европѣ не убило народности въ литературѣ, но сообщило ей новый духъ, не сокрушая тёла.-У насъ было совсёмъ вапротивъ. Св. Писаніе было припесено къ намъ на языкѣ сродномъ и понятномъ. Наши предки поражены были звуками языка близкаго. могущественнаго и стройнаго, и подъ его впечатявниеть они естественно отреклись для него отъ своей грубой, необразованной рѣчи: такимъ образомъ, при первомъ введеніи письма на Русь, письменность стала церковно-славянскою: для народной ричи -- "оставлены были въ удёлъ только низкія житейскія потребы; она сдёлалась языкомъ простолюдиновъ."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надеждинъ учоминаеть здёсь (стр. 32), что, бывши за-границей, узналь изъ достовёрныхъ источниковъ, что знаменитый Шафарикъ, "въ приготовляемомъ новомъ изданіи исторіи славянскихъ языковъ и литературъ", измёнилъ свое прежнее миёніе о принадлежности русскаго языка къ юго-восточной группё (рядомъ съ болгарсквиъ и сербскимъ) и "призналъ русскій языкъ третьей, чисто восточной отраслью славянскихъ языковъ, во всёхъ отношеніяхъ равной двумъ первымъ". — Но это не подтвердилось въ изданной Шафарикомъ черезъ иёсколько лѣтъ "Славянской Этнографіи".

"Единственное поприще, гат она могда развиваться свободно, поль стнію творческаго одушевленія, была народная пёсня; но и здёсь надъ ней тяготёло отверженіе, гремћио проблятіе. Народныя песни въ самомъ народѣ считаются понынь гръховодной забавой, тъшеньемъ бъса! У нашихъ предковъ законное безгрѣшное употребленіе поэзія разрѣшалось только въ составленія акаенстовъ и ваноновъ, или въ цёніи духовныхъ стиховъ, гдё донынё звучить священное церковно-славанское слово...-Такъ, въ продолжение многихъ въковъ, последовавшихъ за введеніемъ христіанства, языкъ русскій, лишенный всёхъ правъ на литературную цивилизацію, оставался неподвижно, in statu quo-безь образованія, безъ грамматики, даже безъ собственной азбуки, приноровленной къ его свойствамъ и особенностямъ. И между тъмъ "предки наши, въ ложномъ ослёпленія, не сознавали своей безсловесности; они считали себя грамотными, у нихъ были книги, были книжники; у нихъ была литература! Но эта литература не принадлежала имъ: она была южно-славянская по матеріи, греческая-по формѣ; нбо вто не знаеть, что богослужебный языкъ нашъ отлитъ весь въ формы греко-византійскія, можетъ быть даже съ ущербомъ славянизма?"

Ученые историки литературы и долго послё продолжали повторять "суевёрія", — но изслёдованіе старины выиграло бы, если бъ обратило больше вниманія на точку зрёнія Надеждина. По его взгляду, порча русской народности чуждыми и несвойственчыми вліяніями началась со введенія церковно-славянской письменности: это ставило вопросъ совершенно наобороть, чёмъ его ставилъ нёкогда Шишковъ противъ Карамзина, потомъ Шевыревъ, и наконецъ славянофилы и ихъ школа. Русской народной литературы не было въ старомъ періодё; ее надо было еще создавать...

При этомъ характерѣ старой письменности, естественно было, что когда Смотрицкій возъимѣлъ мысль о грамматикѣ русскаго языка, онъ и составилъ ее по всѣмъ формамъ греческой. "Не забудьте, говоритъ Надеждинъ, — что по учебной книгѣ Смотрицкаго образовался Ломоносовъ: — и тогда поймете, какъ глубоко, какъ могущественно, какъ исключительно было вліяніе церковно-славянской или, лучше, славяно-греческой письменности на языкъ русскій; поймете, чего должно было стоить, чего стоило оно чистой народности русскаго слова?"

Народный языкъ живучъ; въка рабства не могутъ подавить его; руссвій языкъ не охотно покорялся, и въ самостоятельныхъ русскихъ произведеніяхъ онъ сказывался изъ-подъ славянскаго давленія. Но затъмъ произошло новое событіе, опять изображаемое Надеждинымъ очень своеобразно.

"Половина Руси—и половина наиболёе развитая, наиболёе вкусившая жизни и образованія, даже наиболье русская (я говорю это по твердому, глубокому убъжденію)—половина юго-западная, гдё находился Кіевь, мать градовь русскихъ, гдё благочестивое вёрованіе водружало кресть Андрея и благоговёйное

## надеждинъ. Судьба руссвой литературы.

преданіе преклонялось предъ златыми вратами Ярослава, гдё просіяли первые лучи христіанства, занялась первая заря народнаго самосознанія, совершились первые подвиги народной геронческой юности-эта половина увлеклась вихремъ событій въ чуждую сферу, потеряла свою самобытность, примкнула къ надолу. хотя единоплеменному, но въ продолжение въковъ, подъ вліяниемъ особыхъ обстоятельствь, выработавшему себь особый, самоцвётный характерь. Я разуиво соединение такъ-называемыхъ Чериной. Бълой и Малой России съ Польшею, подъ несобственнымъ названиемъ великаго вняжества Литовскаго. Это соединение не имъло существеннаго вліянія на языкъ собственно народный... Но въ отношения въ образованию по всёмъ частямъ, и следовательно въ образованию сдовесному, литературному, соединение это имело сильное и общирное вліяніе. Политическая связь вынуждаеть изученіе языка господствующаго народа... Языкъ и литература польская точно такъ же близки русскому языку, какъ языкь и литература церковно-славянская. Чтожь удивительнаго, если русскіе, прицёпясь всёми нитями своего бытія въ Польшё, влюбились въ ся явыкъ и литературу? Что удивительнаго, если видя бидность своего родного наричия, запущеннаго вековымъ небреженіемъ, и сознавая, хотя можетъ быть темно, тяжесть чуждыхъ оковъ, возложенныхъ ва него языкомъ церковно-славянскимътамъ поставным идеалъ литературнаго совершенства, гдъ сосредоточивалось ихъ государственное бытіе?.. Славяно-преческая письменность скоро вытёснена была изъ Русскаго Запада и уступила мёсто новому внижному языку, новой литературѣ, которую можно назвать славяно-латинскою"...

. Обѣ эти письменности, не смотря на всю противуположность, были равно несвойственны Руси: "она перемѣнила только цѣпи, и осталась по прежнему безсловесною!" Попытки литературной независимости обнаружились на востокѣ, съ первыми лучами независимости политической—въ Московскомъ царствѣ. Надеждинъ объяснаеть это такъ:

"Съ самобытностью пробудилось самосознание народа-развязался явыкъ!-Оттого ли, что новыми условіями общественной жизни продлились новыя отнопенія, новыя вдеи, для выражевія конхъ недоставало словъ въ церковно-славянскомъ явыкъ, или можетъ быть, удаление Московии во глубину Съвера и разрывъ прежнихъ тесныхъ связей съ Югонъ, застудивъ русскую речь въ совершенно полночныя формы, різче обнаружили ся несходство и несовмістность съ явыкомъ церковно-славянскимъ, - какъ бы то ни было, только положительные факты доказывають, что, со времени утвержденія на Москвѣ средоточія Восточной Руси, языкъ ся укрѣпился, изъявилъ права на самобытное существованіе независимо оть церковно-славянскаго, и мало-по-малу завладіль особымь отделомъ письменности, где достигъ наконецъ значительной степени выразительности и свлы..." (Это быль дёловой, приказный языкь, который все больше развивался съ возвышениемъ Московскаго царства...). "Я конечно удивлю многихъ знатововъ отечественной исторіи, когда скажу, что вѣкъ царя Грознаго, выть, столь поворно обезчещенный въ нашихъ воспоминаніяхъ, былъ блестящею эпохой русскаго народнаго бытія, волотымъ утромъ русской народной словесности: но не онъ ли, не этотъ ли вѣкъ завѣщалъ намъ столько прекрасныхъ пъсенъ, воспъвающихъ паденіе Казани и Астрахани, гремящихъ про славу Шуйскаго и шепчущихъ про ужасъ Опричнины-столько драгоцённыхъ пердовь истанной русской поэзія, гдѣ поэзія выраженія достойно равняется съ

блистательной поэзіей дёятельности?... Самъ Грозный царь—главный герой и единственный двигатель въ дивной поэмѣ своего царствованія—былъ вмѣстѣ первымъ представителемъ словеснаго образованія своей эпохи" (посланіе къ Курбскому, посланія въ монастыри)...

Настали бурныя времена междуцарствія: Западъ хлынулъ на Востокъ, потомъ Москва сама двинулась на Западъ; Кіевъ сдёлался снова русскимъ; Кіевская академія стала разсадникомъ всего русскаго образованія; первое высшее училище въ Москвъ была знаменительно названная славяно-преко-латинская академія. "Ей недоставало только бездѣлицы—быть русскою!"

"Въ такомъ положения васталъ русскую грамотность и русский языкъ — Петръ Великій!.. Это быль не языкъ, а сытшеніе явыковъ - настоящее вавилонское столпотворенie!. Но Петру было не до того, какъ говоритъ народъ его: овъ началъ съ дъла, оставя въ покоћ слово .. Скоро цель была достигнута: азіатская лёнь спала съ плечъ вмёстё съ широкимъ охабиемъ; азіатское самодовольство облетбло вибсть съ бородою. Россія двинулась съ Востока-и примкнула къ европейскому Западу!.. Но такой перевороть быль слишкомъ поспѣшенъ" (и отсюда крайности последующаго подражанія)... "Безъ сомнёнія, геній преобразователя зналь песокрушимую упругость народнаго духа: вналь, что будеть время, когда онъ вступить снова въ свои права, гордый не невъжественнымь самообольшеніемь, в благороднымь сознаніемь своего совершеннольтія, чувствомъ неоспоримато равенства съ свонии европейскими братьями: и вотъ чёмъ должно объяснять его равнодушіе ко всему, что относилось собственно . въ русской народности, следственно, и къ русскому слову!-Самодержецъ, требовавшій единства во всёхъ наружныхъ формахъ своего народа по образцу европейскому, ведаль, что слово, одно, непокорно ничьных веленіямь, что его нельзя обрить какъ бороду, обрѣзать и перекроить какъ платье. Онъ сдѣлалъ съ нимъ все, что было въ его власти: согласно съ своей идеей, измѣнилъ буквенный костюмъ его по-европейски, и остальное предоставных самому себё!-Воть почему литературный характеръ дарствованія Петрова представляеть такое удивительное разнообразіе" (церковно-славянскій элементь, доведенный до совершенства у Димитрія Ростовскаго; школьно-латинскій — у Өеофана; масса иностраннаго, западнаго, въ языкѣ правительственномъ). ...,Въ такомъ жалкомъ безпорядкѣ, въ такомъ хаотическомъ смѣшеніи предстало русское слово Ломоносову!"

Въ противорѣчіе тому же "суевѣрію", Надеждинъ не видитъ въ Ломоносовѣ преобразователя языка. Ломоносовъ самъ прошелъ черезъ "макароническую тарабарщину", "черезъ всѣ ярусы вавилонскаго столпотворенія": онъ благоговѣлъ передъ великолѣпіемъ языка церковно-славянскаго, въ синтаксисѣ преклонялся передъ ораторствомъ Цицерона и Плинія, изъ Германін вывезъ новый размѣръ для поэзія. Онъ слѣпилъ изъ русскаго языка любимую его мозанку, но изъ славяно-греко-латинскаго направленія извлекъ все лучшее, впервые далъ языку правильную, благоустроенную форму, хотя эта форма не была русская народная. Форма эта о́ыла книжная, искус-

### надеждинъ. Судьва русской литературы.

ственная; оттого она не могла удержаться въ литературъ. Но славяно-грево-латинскіе элементы языка онъ такъ ослабилъ, что они уже не могли вновь получить силы; ибмецкое вліяніе не могло быть сильно по тогдашнему состоянию нёмецкой литературы... Къ сожаленію, явился еще болёе опасный врагъ народности — французское вліяніе. Сообщеніе французскаго характера нашей литературѣ приписывають обывновенно Карамзину, но это несправедливо, потому что раньше въ этомъ направления шли уже Кантемиръ, Тредьяковскій и Сумароковъ. Ихъ работа не была усибшна, потому что "они илотничали топоромъ и скобелью, а отличительная прелесть франдузской литературы состояла въ филограмовой тонкости работы!" Карамзинъ понялъ это, принялся нѣжить и ходить русскій язывъ. чтобы дёлать изъ него такія же маленькія куколки, какими тогдашная французская литература наполняла дамские будуары". У Карамзина, вдругъ послёдовала чудная перемёна въ языкё русскомъ: все увъсистое, школьное было выкинуто; антикварная пыль славянизма сметена до порошинки; длинный, тигучій періодъ раздробился на мелкія фразы; звуки подобрались въ нѣжные мелодическіе аккорды". Карамзинъ изнѣжилъ черезчуръ русскій языкъ, и съ этой стороны Надеждинъ находитъ, что негодование защитниковъ "стараго слога" противъ Карамзина было совершенно справедливо. Не удивительно, что Карамзинъ скоро устарълъ: вліяніе его кончилось; но послъдующая литература, въ другой формѣ, продолжаетъ то-же подражаніе, особливо французамъ.

Это стремленіе къ подражанію у насъ называютъ "европеизмомъ", и Надеждинъ видитъ въ его крайности причину бъдственнаго положенія дитературы. "Послѣ въковыхъ опытовъ и усилій, мы дошли до того, съ чего начали прочія европейскія литературы—до совершеннаго раздѣленія между живой народной рѣчью и книжнымъ литературнымъ словомъ!.. Какъ быть литературѣ русской, когда нѣтъ еще языка русскаю?—Да, разсматривая внимательно настоящее положеніе нашей письменности, невольно призадумаешься, невольно погрузищься въ грусть, и спросишь уже—не сть ли, а—можетъ ли даже быть у насъ своя живая литература?"

Въ другой обширной статьѣ, продолжающей эту тему, Надеждинъ говоритъ о состояніи русскаго языка: "Вавилонская башня не достроидась; не построить и намъ литературы, если мы не условямся въ языкѣ, не будемъ всѣ говорить одной рѣчью"; нужно, чтобы *вечество* дитературы не состояло изъ разнородныхъ, другъ друга уничтожающихъ элементовъ, но было проникнуто одною животворной гармоніей, Надеждинъ высказываетъ много дѣльныхъ замѣчаній о состояніи нашего языка, въ разныхъ слояхъ общества, въ книгѣ и

255

Digitized by Google

въ разговорѣ; объ иностранныхъ элементахъ нашего языка; о "богатствѣ" его, которое на дѣлѣ часто оказывается бѣдностью. Между прочимъ Надеждинъ вступилъ въ полемику съ "Наблюдателемъ", гдѣ въ эти годы однимъ изъ главныхъ дѣйствующихъ лицъ былъ Шевыревъ <sup>1</sup>): онъ полагалъ, что въ литературу долженъ быть введенъ и долженъ ей помочь свѣтскій элементъ, вліяніе и вкусы свѣтскаго круга. Надеждинъ отвѣчаетъ <sup>2</sup>):

"По мнению "Наблюдателя", литература должна говорить язывомъ высшаго общества, держаться паркетнаго тона, быть эхомъ гостиныхъ; и въ этомъ отношеніи, онъ простираеть до фанатизма свою нетерпимость ко всему уличному, мёщанскому, чисто-народному. Воть почему, всегда вёжливый, всегда уклончивый, всегда въ бълыхъ перчаткахъ и съ мърпою, величавою поступью, онъ забываеть свою изученную холодность, разсчитанное подобострастіе, и со всёмъ возможнымъ для него жаромъ ожесточенія преслёдуеть, наприм'тръ, г. Загоскина, самаго народнаго изъ нашихъ писателей; русский кулакъ делаеть ему вертижи, русский фарсь бросаеть его въ лихорадку. За то, поэзія г. Бенедиктова, вся нез отборныхъ, блестящихъ фразъ, въ которыхъ, конечно, пельзя не признать относительнаго достоинства, кажется ему чудомъ совершенства, геркулесовскими столбами поэтическаго изящества. При всемъ должномъ уважении къ его образованности, къ его дегкниъ пріемамъ и тонкому обращенію, нелькя однако, не сознаться, что основная мысль, которая предсёдательствуеть въ его сужденіяхъ, не совсѣмъ истинна теоретически и вовсе неудобоприлагаема на практикъ. Во-первыхъ, никакое сословіе, никакой избранный кругъ общества не можеть имъть исключительной важности образца для литературы. Литература есть гласъ народа; она не можеть быть привилегиею одного класса, одной васты; она есть общій капиталь, въ которомъ всякій участвуеть, всякій толжень участвовать. Если можеть быть какое-инбудь общение, какой-инбудь дружный, братскій союзь между разными сословіями, разными классами нароза, такъ это въ литературъ и чрезъ литературу. Основание народнаго единства есть явыкъ; стало, онъ долженъ быть всёмъ понятенъ, всёмъ доступенъ! - Не такъ ли и бываетъ вездъ, гдъ литература, развита, гдъ литературная жизнь не сочится по каплямъ, а разливается безбрежнымъ океаномъ?...

"Во-вторыхъ, положимъ, что исправление вкуса должно начинаться облагородствованиемъ формъ, что это облагородствование всего скорће должно обнаруживаться въ гостиныхъ, на этой верхушкъ общественной пирамиды, которая раньше должна озаряться лучами восходящей цивилизація; положимъ, что литература должна чуждаться шума улицъ и изучать по камертону бель-этажи; справъвается, возможно ли это у насъ, при настоящемъ состоянии русскаго языка въ бель-этажахъ? Говорять ли тамъ, умѣють ли говорить по-русски? Я очень знаю, что теперь не то уже, что было прежде, что въ высшихъ слояхъбнашего общества прекратилась прежняя несчастная подражательность, что тамъ занимается свѣтлая заря патріотической гордости, что бязыкъ русский уже не ссылается въй переднія и на кухню, что литературуй русскую любять и ней стыдятся "этой любви; но все это пока еще ограннчивается однимий желаніями, одними благородными порывами.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О его тогдашней журнальной дёлтельности см. подробно въ "Очеркахъ Гоголевскаго періода". "Современникъ", 1855—56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Телесковъ, 1836, т. XXXI, стр. 216 в далве.

Наше высшее общество, образованнайший цвать нашего отечества, жажиеть русской литературы, учится русскому языку; а намъ велять у него учиться!!! -Я не ставлю ему этого въ вину; я слишкомъ далекъ отъ той плебейской зависти, которая вымещаеть свое вившнее уничижение отрицаниемъ всякаго внутренняго превосходства въ томъ, что выше ся. Нѣтъ! У насъ потому не говорять по-русски въ гостиныхъ, что нельзя говорить, не чёмъ говорить; потому что нёть словь, нёть фразь, нёть оборотовь для мыслей, которыя тамь въ ходу, для предметовъ, вкругъ которыхъ обращается свётскій разговоръ. Цивилизація нашего высшаго общества родилась не сама собой, а взята готовая съчужого образца; она вытвержена наизусть съчужого голоса. Мысли, формы, обычан, вещи, все что относится въ такъ называемой свётской, образованной жизни, все у нась не свое, чужое! И оно перешло къ намъ вдругъ. нахлынуло вневалнымъ потопомъ, такъ что некогда было придумать названій для всвхъ этихъ небывалыхъ идей и вещей, некогда было переводить ихъ порусски. Теперь и рады бы перевесть, да ужь трудно: слова русскія, выгнанныя изь высшаго общества, достались въ удёль простолюдинамъ; отъ нихъ пахнетъ серияковъ; ихъ звукъ кажется грубынъ и жесткимъ; отвыкшее ухо не можетъ выносить ихъ; да они ужъ не выражаютъ того, что хотелось бы выразить; употребленіе въ низкомъ народѣ привязало къ нимъ п смыслъ низкій! Вотъ почему съ русскимъ языкомъ не разговоришься въ гостиной; вотъ почему порусски нельзя пожелать и добраго утра, порядочной, не французской фразой; воть почему русскій комолименть тяжель, русская любезность тупа, русское красное слово плоско и неуклюже: воть почему многія русскія слова счнтаются непристойностью въ хорошемъ обществъ, тогда какъ французскія, точьвъ-точь имъ соответствующія, говорятся безь всякаго принужденія, безь всякаго зазора: такъ, напр., какая дама не скажеть по-французски: "couleur de puce" и какой кавалеръ осмёлится передъ ней назвать по-русски насъкомое, сообщившее имя этому модному цвету!... Кто-жъ виновать въ этомъ? Виновато не нынъшнее, а прежнее время, которое нахваталось чужихъ идей, чужихъ привычекъ, чужихъ формъ, не позаботясь ихъ усвоить, срастить съ собой, претворить въ себя, какъ растение или животное претворяеть въ существо свое всё чуждыя вещества, которыми питается!-Было время, когда ученые точно также не находили для своихъ идей словъ въ отечественномъ явыкъ. жиля и пробавлялись латенью; но это прошло наконець въ странахъ, где языкъ достягь высшей степени литературнаго развитія: такъ, во Франціи теперь даже медики пишуть рецепты по-французски. Тоже будеть и у насъ съ высшимъ обществомъ; оно не будеть имъть нужды во францувскомъ языкъ, станеть говорнть по-русски, когда русский языкъ приноровится ко всёмъ его потребностямъ, когда все можно будетъ сказать по-русски. А для этого надо, чтобы языкъ намъ развилъ все свое богатство, обнаружилъ всѣ свои сокровища, назадняся на всё тоны, изогнулся во всё формы, примённяся ко всёмъ идеямъ! А это должна дать ему интературная двятельность, интературная правтика!... -И такъ система "Московскаго Наблюдателя", какъ я уже сказалъ, будучи неосновательна въ идеъ, совершенно невозможна для исполнения по настоящему состоянию нашей цивилизации. Будь она принята, чего Боже избави! нашь былый языкь, и безь того ужь такь обезсиленный, такь истощенный, скоро выцвиль бы совершенно, самымъ жалкимъ, самымъ ничтожнымъ пустоцвітоиъ.

"Въ мексикографическомъ отношение, всего обыкновение у насъ хвастаться богатотвомъ отечественнаго языка, и съ темъ виесте на деле показывать со-

HCT. STHOPP.

17

вершенно противное, побираться нищенски по встить языкамъ міра, древнимъ и новымъ, восточнымъ и западнымъ. Съ одной стороны, должно сознаться, что наше хвастовство не безь основанія. Русскій языкь действительно богать, богаче встхъ новыхъ языковъ Европы. На иное понятіе онъ можеть выставить до десяти свновнимическихъ словъ, отличающихся другъ отъ друга оттёнками силы и выразительности, такъ что смысль понятія выражается пъзой гаммой ввуковъ. Но это богатство хуже бёдности; это богатство Тантала, который умираеть съ жажды и голода, стоя по горло въ водё, окруженный прелестнъйшими плодами! -- Отчего-жъ такое странное противоръчіе? -- Во-первыхъ, это равнообразіе подобновначащихъ словь, большей частію, соответствуеть у насъ разнообразию народныхъ сословій и ихъ разговора; такъ что въ этой дестниць синонамовь низшая ступень вязнеть вь тинь простонародія, тогда какь верхняя упирается въ облака книжваго высокопарнаго языка. Такъ напримъръ, слово "дядька" очень низко, а полобнозначащее ему "пестунъ" слишкомъ ужъ высоко; и мы, владвя двумя чисторусскими словами, прибъгаемъ въ иностранному "гувернёръ", чтобы не показаться м'ящанами или педантами. Подобныхъ прим'вровъ можно выставить тысячу. Большая часть нашихъ словъ, за введеніемъ нностранныхъ, вовсе оставлена, вовсе вышла язъ употребленія; какъ монеты стараго чекана, онъ не ходять при всей ихъ внутренней цеяности Таковы, напримъръ, всъ названія старинныхъ должностей, всъ выраженія обря-. довъ, привычекъ и характеристическихъ идей прежняго русскаго быта, заслоненнаго отъ насъ въкомъ Петра Великаго: онъ имъють теперь минцкабинетную важность, какъ сребро Ярославде, какъ деньга Псковская! Въ третьихъ – н это обстоятельство особенно важно, заслуживаеть особеннаго вниманія-явыкъ нащъ, при всемъ богатствѣ относительно выраженія многихъ понятій, въ разсужденів другихъ дъйствительно бъденъ. Это нисколько не удивительно! Всякой языкъ идеть наравит съ понятіями говорящаго имъ народа; въ немъ итть и не можеть быть слова для идей, которыхъ народъ не имветь. Но каждый народъ, пока онъ сомкнутъ въ самомъ себѣ, пока еще не вошелъ въ міровую школу взанинаго обученія, каждый народъ, живущій однимъ собою, естественно ограничивается въ своемъ умственномъ богатствъ бодъе или менъе тъсною сферою своего существованія; его идеи не простираются за границы природы, его окружающей, не выходять изъ предбловь, въ которыхь движется жизнь его; онъ не имветь понятія ни о естественныхъ предметахъ, лежащихъ внѣ его горизонта, ни о нравственныхъ явленіяхъ, чувствахъ, убѣжденіяхъ, страстяхъ, которыя имъ самниъ еще не испытаны; не имъетъ понятія-не умъетъ и назвать нхъ!-Такъ напр. народъ русскій, затерявшійся въ глубинѣ сѣверныхъ пустынь, далеко отъ береговъ моря, не ямелъ понятія о морской силе; и воть почему въ языве русскомъ неть слова, которымъ бы можно было выразить "флоть".

"Такая бёдность есть достояніе всёхъ языковъ бевъ исключенія; ибо въ этомъ отношенін всё народы подчинены однимъ условіямъ"...

Итакъ, есть бёдность, какая бываеть во всёхъ языкахъ безъ исключенія, когда имъ приходится передавать особенности чужой природы и жизни;—

"Но, въ сожалёнію, наша бёдность общириёв: у насъ недостаетъ словъ для идей общихъ, міровыхъ, для идей, которыя принадлежать не одному народу, а всему человёчеству. Причина этому понатна... Еслибъ русскій народъ самъ дошелъ, самъ изъ себя произвелъ эти иден, онъ создалъ бы и слова для нихъ, точныя, определенныя, выразятельныя. Но... вся образованность наша пришла къ намъ со стороны, взята нами у чужнаъ народовъ. И добро бы это завиствование было постепенно, этоть приливъ мало по-малу проникалъ къ намъ и давалъ досугъ и возможность обратить приносимыя идеи въ нашу собственность, въ сокъ и кровь нашей жизни; нёть! Онъ хлынулъ на насъ вдугь, залиль насъ всемірнымъ потоцомъ! Когда могучая рука Петра отворила для насъ всв хляби европейскаго просвещения, европейской цивилизации, языкъ нашъ былъ еще молодое растеніе, только-что начавшее распускаться подъ благодатнымъ солнцемъ народной самобытности. Весьма естественно, его не могло достать на всё вдругь отврывшіяся потребности, вдругь нахлынувшія илен, и онъ долженъ быль не только отказаться оть поставки новыхъ словь на новыя понятія, но даже потерять возможность дать настоящую зрблость уже прозабшних листкамъ, развернувшимся почкамъ, долженъ былъ опустить вётви, пригнуться къ землю, отречься вовсе оть цвёта и плодотворенія, какъ былинка, засъченная проливными дождями"... (Въ высшемъ обществъ, прянявшемъ европейские правы, онъ уступнаъ мѣсто языку французскому; но этимъ не ограничилось)... Въ нашемъ ученомъ языкѣ господствуетъ грекозатинская терминологія; судебный языкъ испещренъ латино-ибмецкими выраженіями; язывъ искусствъ живеть итальянской техникой; промышленность, торговля и мореплавание загромождены английской фразеология. Даже простой народъ, не повимая вдей, переняль, какъ скворець, тму этихъ чужихъ словь, и щеголяеть ими, передълавь на свой салтыкъ"...

Противодъйствовать этому очень не легко, потому что не легко составлять новыя слова. Улучшению языка будеть содъйствовать болъе широкая литературная жизнь и критика; для лексическаго обогащения должны послужить родственные языки.

Чтобы узнать народъ вполнё, надо изучать его не отдёльно, а въ той групп'в, семьв, породв, въ которой онъ нринадлежитъ. Въ языкахъ этой группы надо искать и источниковъ для обогащенія своего языка. "Неоспоримо, --- говоритъ Надеждинъ, --- философическое знаніе общей основы челов'яческаго слова, то, что называется всеобщей грамматикой или философіей граммативи, бросаеть много свъта на изучение каждаго языка порознь; но ближе и точнъе, съ большей пользой и общирибищимъ примъненіемъ, языкъ изучается въ своей групнѣ, въ своемъ семействъ". Надеждинъ почти называеть сравнительную грамматику, которая только-что въ то время основывалась и еще не была примёнена къ славянскимъ наръчіямъ. . Такое изучение, открывая всё формы слова, развиваемаго изъ одного вещества однимъ духомъ, знакомитъ короче съ этимъ духомъ, а тѣмъ санымъ, при отдёльномъ изслёдованіи каждаго языка въ изученной группѣ, даеть возможность угадывать, что этимъ языкомъ недосказано, и, по аналогіи прочихъ сродныхъ, предчувствовать, какъ это должно быть досказано"...

Надеждинъ указываетъ на громадное родственное племя: "нашъ языкъ принадлежитъ къ многочисленному семейству славянскому: и

17\*

такъ вотъ гдё рудники его богатства!"--Это цёлый "рой живыхъ нарёчій", которыми оглашается большая половина Европы, отъ лагунъ Венеціи до болотъ Помераніи; это----илемя, которое, "не смотря на вёковыя угнетенія, мужественно борется съ враждебной нёмечиной". Надеждинъ удивляется "странному ослёпленію", которое закрываетъ отъ насъ дружнюю и одноилеменную половину Европы; указываетъ распространеніе славянской рёчи, новёйшее движеніе въ средё славлискихъ народностей; средство обогатить и возрастить нашъ языкъ со стороны лексикографической есть---изученіе славянскихъ языковъ и нарёчій; онъ убѣжденъ, что "только нодать голосъ, и славянскіе братья съ радостью отвроютъ намъ всё свои сокровища, усердно пойдутъ съ нами на общее дѣло... мы будемъ работать не одни, и наша работа, сдѣлавшись дружнѣе, будетъ удачнѣе".

Къ этому, Надеждинъ дёлаетъ примѣчаніе, любопытное въ настоящую минуту, когда многимъ стала невразумительна дозволительность литературнаго развитія малорусскаго нарёчія:

"Считаю не излишнимъ, -говоритъ Надеждинъ, -сдълать здъсь замъчаніе, которое также можетъ быть обращено въ пользу нашей словесности. Съ недавняго времени появились у насъ счастливые опыты литературной обработки малороссійскаго наръчія. Инымъ эти оныты кажутся пустою, безполезною забавою. Но я думаю противное. Малороссійское наръчіе можетъ также служить къ обогащенію нашего языка. Пусть украинцы знакомять насъ съ нимъ въ своихъ поэтическихъ думахъ, въ своихъ добродушныхъ "казъкахъ"! Мы должны имъ быть душевно благодарны" <sup>1</sup>).

Для синтаксическаго улучшенія литературнаго языка нужно обратиться къ живой народной ръчи, пёснё, поговоркё, прибауткё, въ которыхъ надо видёть своеобразное и натуральное біеніе пульса живого русскаго языка. Нечего опасаться, что простонародная форма можетъ унивить языкъ, — эта форма не есть что нибудь вещественное: "синтаксическая форма есть рама, въ которую можно вставить и пузырь, и масляную бумагу, и бемское стекло, и дорогое венеціанское: зеркало!" Въ нашей литературѣ есть уже блистательные примѣры возведенія простонароднаго языка на высокую степень литературнаго достоинства (онъ называетъ басни Крылова и опять романы Загоскина).

Но языкъ есть только вещество, матеріалъ литературы; самый богатый и образованный языкъ будетъ мертвъ, если не повѣетъ въ немъ духъ жизни. Въ нашей литературѣ есть жизнь, есть творческое начало; но въ какомъ состояния?--подъ вліяніемъ самаго позор-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Телескопъ" давалъ мѣсто статьямъ, писаннымъ въ интересахъ малорусской литератури.

#### НАДЕЖДИНЪ. ЛИТЕРАТУРНАЯ НАРОДНОСТЬ.

наго рабства; эта жизнь есть постоянное самоубійство; творческое начало гибнеть подъ ярмомъ несчастнаго подражанія. Но что разумѣть подъ *народностью* литературнаго духа, отсутствіе которой авторъ оплавиваеть какъ величайшее литературное бѣдствіе?

"Мяогіе подъ народностью разумѣють однѣ наружныя формы русскаго быта, сохраняющіяся теперь только въ простонародія, въ низшихъ классахъ общества. И воть тма тмущая нашихъ писателей, особенно писачекъ изъ заднихъ рядовъ, ударились, со всего рознаха, лицомъ въ грязь этой грубой, запачканной, бевобразной народности, которую всего лучше слёдовало бы называть простонародностью. Они погрузились во шти, въ квасъ, въ брагу, забились на полати, обливаются ерофенчемъ, закусывають лукомъ, передразнивають мужньовъ, сидёльцевь, подъячихъ, ямщиковъ, харчевниковъ; и добро бы, подобно знаменитому А. А. Орлову, главѣ этой школы народныхъ инсателей, огравичивались современными картинами низшихъ слоевъ общества, что инью бы, по крайней мъръ, достоинство върности; нътъ! они теребатъ русскую исторію, налюють ся лучшія эпохи своей мазилкой... О такой народности, что и говорить? Ее надо гнать изълитературы... Впрочемъ, и здъсь должно сделать важное исключение... Отчего, напр., у Загоскина русский мужнить не только не противенъ, но положительно хорошъ, интересенъ, поэтиченъ (если можно такъ выразиться)? Отчего, у Гоголя, казакъ мертвецки пьяный, по уши въ грязи, съ подбитыми глазами, отчего Иванъ Никифоровичъ, даже въ натуря, ознаменованъ какою-то неизъяснимою, очаровательною прелестью, которая заставляеть прощать или, по крайней мёрь, пропускать межъ пальцевь его противо-общественное положение? Я говорю это, чтобы доказать, что народность и въ этомъ ограниченномъ, грязномъ смыслѣ, пройдя чрезъ горнило вдохновенія, можеть имѣть доступь въ литературу, и слѣдовательно не заслу**живаеть** безусловнаго преследования, отвержения!" <sup>4</sup>).

Народность, которой Надеждинъ требовалъ для литературы, была конечно, шире. Онъ такъ излагаетъ свои мысли о предметѣ, который и донынѣ возбуждаетъ ожесточенные споры; какъ увидимъ, онъ самъ не избѣжалъ рискованныхъ положеній.

"Подь народностно а разунко совокупность всёхь свойствь, наружныхь внутреннихь, физическихь и духовныхь, умственныхь и нравственныхь, изь которыхь слагается физіономія русскаго человёка, отличающая его оть всёхь прочихь людей—свропейцевь столько же, какъ и азіатцевь. Какъ ин рёзки оттёнки, положенные на нась столь различными вліяніями столь разныхь цивнизацій, русскій человёкь, во всёхь сословіяхь, на всёхь ступеняхь просвёщенія и гражданственности, имбеть свой отличительный характерь, если только не прикидывается умышленно обезьяною. Русскій умъ имбеть свой особній стибь; русская воля отличается особенной, ей только свойственной упругостью и гибкостью; точно также какъ русское лицо имбеть свой особній складъ, отличается особеннымъ, ему только свойственнымъ выраженіемъ. У насъ стремленіе къ серопеизму подавляеть всякое уваженіе, всякое даже вниманіе къ тому, что именно русское, народное. Я совсёмъ не вандаль, кото-

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Припомнимъ, что въ тѣ годы произведенія Гоголя вызывали именно такія осужденія; его винили за гразь и неприличіе его разсказовъ.

рый бы желаль отшатнуться опять въ вёкъ, задвинутый отъ насъ Петромъ Великных (по счастливому выражению одного уважаемаго литератора). Но позволю себѣ сдѣлать замѣчаніе, что въ Европѣ, которую мы принимаемъ за образецъ, которую такъ усердно коперуемъ (?) всѣми нашими дѣйствіями --народность, какъ я ее понимаю, положена во главу угла цивилизации, столь быстро, столь широво, столь свободно распространяющейся. Если им хотниъ въ самонъ дёлё быть европейцами, походить на нихъ не однинъ только цальемъ и наружными прісмами, то намъ должно начать твиъ, чтобы выучеться у нихъ уважать себя, дорожить своей народной личностью скольконибуль, хотя не съ такимъ сменнымъ хвастовствомъ какъ французы, не съ такой чванной спёсью какъ англичанинъ, не съ такимъ глупымъ самодовольствоиъ какъ нѣмецъ. Обольстительная идея космополитизма не существуетъ въ нынѣшней Европф: тамъ всякій народъ хочеть быть собою, живетъ своей самобытной жизнью. Ни въ одномъ изъ нихъ цивидизація не изгладила родной физіономін: она только просв'ятляеть ее, очищаеть, совершенствуеть... И никто изъ нихъ не стыдится себя, не гнушается собой; напротивъ, вст убъждены твердо и непоколебимо, что лучше ихъ, выше ихъ, умнъй и просвъщеннёй нёть на свётё! И литературы ихъ въ высшей степени самобытны, своеобразны, народны! Отчего-жъ мы русские бонися (?) быть русскими? Отчего намъ стылиться даже нашихъ штей... Отчего намь не хвалиться своимъ богатырствомъ, драгоцённымъ наслёдіемъ удалыхъ предковъ" (когда другіе народы хвалятся подобными же вещами)... "Недавно было у насъ жестокое нападение на Загоскина, за то, что онъ заставилъ русскаго погрозить кулакомъ варягу. Боже мой! какъ ухватились за этотъ бедный кулакъ! съ какимъ жаромъ, съ какимъ краснорѣчіемъ доказывали, что хвалиться кулакомъ и стыдно, и певѣжественно, и унизительно для нашего вѣка, и позорно для нашего просвѣщенія, однимъ словомъ-не свропейски. Послѣднее точно правда: европейцу какъ хвалиться своимъ щедушнымъ, крохотнымъ кулачишкомъ! (!) Только русскій владфеть кулакомъ настоящимъ, кулакомъ comme il faut, пдеаломъ кулака, если можно такъ выразиться. И право, въ этомъ кулакѣ нѣтъ ничего предосудительнаго, ничего низваго, ничего варварскаго, напротивъ очень много значенія, силы, поэзін!.. Дёло не въ кулакѣ, а въ употребленія кулака: если этоть кулакь основаль самобытность великой имперіи, раздвинуль ее на седьмую часть земного шара, отстояль мужественно отъ всёхь враговъ; то честь и хвала ему!.. Знаю, что теперь вамъ надо еще учиться, да учиться у Европы. но не съ тёмь, чтобы потерять свою личность, а чтобъ укрёпять ес, возвысить!-Древняя Гредія также училась у Азін, и долго была подъ наувой; но она не сдёлалась Азіей, напротивъ, сама покорила, цивилизовала Азію!.. Пусть русский умъ питается европейскою жизнью, чтобъ быть истивно русскимъ; нусть литература его, освѣжаясь воздухомъ европейскаго просвѣщенія, остается тёмь, чёмь должна быть всякая живая, самобытная литература-самовыраженіемъ народнымъ!"

Оставался существенный вопросъ: что выражать ей, — въ чемъ состоить русская народная физіономія? — Мы ея не имѣемъ, — говорятъ европейцы, не въ нашей чести; "но не дай Богъ, чтобы руссвій говорилъ это съ убѣжденіемъ искреннимъ, сердечнымъ!" Надеждинъ, однако, не даетъ положительнаго опредѣленія:

"Я не берусь здёсь представить полное изображение русскаго человѣка, въ его своенародной чистотё; потому что въ самомъ дёлё черты его такъ неясны, такъ не развиты, такъ залёплены выписными мушкамп (?)... Я повторю лишь съ великимъ поэтомъ, въ которомъ русскій народъ возвышался до св'ятлаго, торжественнаго самосознанія:

> О Россь! о родъ великодушный! О твердо-каменная грудь!; О исполинъ, царю послушный! Когда и гдё ты досягнуть Не могъ тебя достойной славы?..

"Литература у наст есть; есть и литературиая жизнь; но ся развитіе стісняется односторонностью подражательнаго направленія, убивающаго народность, безь которой не можеть быть полной литературной жизни.

"Въ основу нашему просвъщению положены православие, самодержавие и кародность. Эти три понятия можно совратить въ одно, относительно литературы. Будь только наша словесность народною: она будетъ православна и самодержавна!"

Этотъ годъ "Телескопа" (1836) былъ послъднимъ годомъ литературно-публицистической деятельности Надеждина: съ твхъ поръ онъ уже не козвращался къ ней, и труды его приняли другое направленіе. Въ этомъ первомъ періодъ его дъятельности, - которой образчики мы приводили, — надо признать весьма характерное явленіе. которое въ процессъ тогдашняго литературнаго развитія служить переходнымъ звёномъ отъ періода Пушкинскаго въ Гоголевскому, и въ историко-этнографическихъ понятіяхъ отъ "суевѣрія" къ научной критикъ. Онъ началъ и продолжалъ ръзкимъ осужденіемъ "романтизна", въ которомъ видёль послёднее проявление ненавистной ему подражательности. Онъ высово ставиль геніальную силу Пушкина, и потому строго судиль его податливость той поверхностной манеры. которая усвоена была школой изъ чужихъ образцовъ. Послѣ, когда Пушеннъ сталъ не столько предметомъ для критическаго анализа. сволько для апотеозы, филиппики Надеждина должны были производить странное впечатлёніе; но довольно вникнуть въ нихъ нёсколько, чтобы убъдиться, что онъ вовсе не были легкомысленны. Надеждниъ забывалъ только, что сама исторія имёла свои условія. что романтизмъ былъ ступенью развитія и уже готовилъ свои результаты въ Гоголѣ и его школѣ. Но Надеждинъ былъ правъ въ томъ, что руссваго содержанія, простоты стиля было еще мало въ наней литератури, и высокое значение Гоголя состояло въ выполнения той задачи, воторая чувствовалась Надеждинымъ: поэтому ученикъ и преемникъ Надеждина и явился вслёдъ за нимъ восторженнымъ почитателемъ Гоголя.

И въ другомъ отношении Надеждинъ былъ переходнымъ явленіемъ. Въ тридцатыхъ годахъ подготовлялось то раздвоение передового слоя литературы, которое выразилось борьбой "западниковъ" и "славянофиловъ". Надеждинъ не былъ ни тѣмъ, ни другимъ; не былъ западникомъ, потому что клеймилъ западное вліяніе какъ "подражаніе", которому было, однако, еще не мало дѣла, и провозглашалъ "народность" — въ чертахъ, иногда черезчуръ первобытныхъ; но не былъ и славянофиломъ, потому что видимо былъ раціоналисть, мало вѣрилъ въ древнюю Русь и преклонялся передъ Петромъ Великимъ. Но оба направленія какъ будто скрывались въ немъ въ зародышѣ, и оба впослѣдствіи могли бы найти съ нимъ точки соприкосновенія. Былъ, наконецъ, въ немъ элементъ "квасного" патріота, пѣвца оффиціальной народности; но и этому элементу онъ противорѣчилъ высокимъ уваженіемъ къ труду европейской образованности и къ дѣятельной исторической жизни европейскаго общества.

Въ историческомъ объяснения русской народности Надеждинъ опять сильнее, чемъ кто-нибудь, противодействоваль національной сантиментальности. Онъ первый ясно поставилъ вопросъ о формированія русской народности, которую привыкли считать готовою уже съ IX въка, вистъ съ государствоиъ: Надеждинъ указалъ ся историческіе пласты. Судьба русскаго языка никтить до него не была опредѣлена столь категорически, и въ сущности вѣрно <sup>1</sup>),-потому что дъйствительно первая самостоятельная и широкая дъятельность русскаго языка въ литературѣ начинаетъ проявляться только съ XVIII въка... Таковы были взгляды Надеждина, насколько они выразились въ его ранней журнальной дёятельности. Ему, однако, не удалось выяснить тъ прямыя требованія, какія онъ такъ настойчиво ставиль литературѣ во имя народности. Что такое эта народность? Определивши ее въ общихъ словахъ, какъ сложность народныхъ свойствъ и особенностей, она затруднился ближе указать ихъ, и только ссылался на Державина и гр. Уварова, которые далеко не могли быть сочтены за ся компетентныхъ истолкователей. Онъ требоваль далье, какъ прежде Карамзинъ, чтобы русскіе "дорожили своей народной личностью" и смёло ею хвалились: но здёсь опять остается неизвёстно, къ кому требование адресуется и въ чемъ доджно бы состоять на деле, а не на фразе, уважение въ народной дичности. Адресуется онъ, видимо, въ образованному обществу; но. какимъ бы ни былъ нашъ "европензиъ", онъ конечно утопалъ въ массъ чисто руссвихъ учрежденій и формъ общественности... Въ ряду особенностей, которыми надо было "хвалиться", Надеждину представилась сила и поэзія русскаго кулака-одна изъ тёхъ необузданностей, которыя очень вредили литературному значению Надеждина.

<sup>1)</sup> Въ частности, проявленія русской народной річи въ старой письменности были обильніве, чімъ принимаеть Надеждинъ. Діло въ томъ, что эта письменность была въ то время еще мало извістна.

Судя по горячей защить, кулавъ былъ для него не случайнымъ приивроиъ, а напротивъ, особеннымъ поводомъ для національной русской нохвальбы. Можно было бы замётить, что у иныхъ народовъ кулаки вовсе нашимъ не уступають; что этого рода достоинство не есть главное и наилучшее, и что, напр., для англичанъ національная гордость далеко не заключается въ похвальбѣ ихъ боксерами. Въ нашихъ собственныхъ глазахъ другіе народы, имѣющіе для насъ авторитеть, получали его не одними подобными свойствами, и для нашей національной гордости было бы по-истині жалко, еслибъ намъ можно было противопоставить этому авторитету одни кулаки, темъ болёе, что исторически не одинъ же кулакъ "основалъ самобытность великой имперіи". Наконецъ, этого рода похвальба слишкомъ поддается злоупотреблению въ обществъ, слабо образованномъ, является даже аргументомъ противъ образованія, ---чего, въроятно, самъ Надеждинъ никакъ не желалъ и что, однако, бывало и доселъ бываетъ. Аругое обстоятельство также не было выяснено Надеждинымъ. Очеведно, что требование "народности" не могло быть предъявлено къ одной литературь: оно относилось и въ самой жизни: но исполнялось ли оно здёсь? Давала ли жизнь, или ся руковолящая сила. тѣ условія, въ которыхъ могла бы широко и свободно развиваться двятельность народной мысли, заявляться "народная дичность? Ссылки на Державина и гр. Уварова въ этомъ не убъждали...

Безусловно справедливо было то, что намъ еще нужна школа и школа. Но для "самосознанія" требовалась дъйствительная школа, съ необходимой для нея свободой изслёдованія. Была ли эта свобода? Надеждинъ испыталъ по этому вопросу реальный argumentum ad hominem, когда журналъ его былъ запрещенъ и самъ онъ былъ высланъ въ Усть-Сисодьскъ.

Надеждинъ пробылъ въ ссылкъ недолго, только годъ. Надо отдать справедливость тому времени, что въ Надеждинъ оцънили научную силу, и дъятельность его скоро возобновилась---въ другомъ примъненін. Онъ покинулъ съ тъхъ поръ совсѣмъ литературную и публицистическую критику, которую велъ въ журналѣ, эстетику и археологію искусства, которыя читалъ въ университетѣ. Та "гибкость", о которой упоминаетъ его біографъ, устроила ему совсѣмъ иную служебную и писательскую карьеру. Черезъ нѣсколько лѣтъ, редакторъ "Телескопа" сдѣлался редакторомъ "Журнала министерства внутреннихъ дѣлъ", (съ 1843) и своего рода свѣдущимъ человѣкомъ по историческимъ и бытовымъ вопросамъ, по которымъ его спрашивали въ министерствѣ. Но основной интересъ его все-таки уцѣлѣлъ.

Труды Надеждина направились теперь въ особенности на науч-

ное изслёдованіе той народности, которую доселё онъ защищаль въ своей литературной критикѣ. Эти труды были обширны и разнообразны. Біографъ замѣчаетъ, что 1836—38 годы были едва ли не самые дѣятельные въ жизни Надеждина по числу напечатанныхъ трудовъ. Еще изъ Усть-Сысольска онъ прислалъ около ста статей, между прочимъ и обширныхъ, для "Энциклопедическаго Лексикона" Плюшара: это были статьи по церковной исторіи, философіи и эстетикѣ, по древней и новой исторіи и литературѣ, по русской и славянской исторіи, географіи и этнографіи <sup>1</sup>); и въ то же время напечаталъ въ "Библіотекѣ для Чтенія" нѣсколько замѣчательныхъ изслѣдованій <sup>3</sup>).

По возвращеніи изъ Усть-Сысольска, Надеждинъ прожилъ нѣсколько лѣтъ па югѣ Россіи, въ дружескихъ отношеніяхъ съ попечителемъ одесскаго округа, Д. М. Княжевичемъ, и въ работахъ по древностямъ и исторіи этого края, въ основанномъ тогда "Одесскомъ обществѣ любителей исторіи и древностей". Въ 1840-41 году, по порученію Княжевича, Надеждинъ сдѣлалъ общирное путеществіе по славянскимъ землямъ, и во время пребыванія въ Вѣнѣ напечаталъ статью о нарѣчіяхъ русскаго языка, до сихъ поръ не потерявшую своего значенія <sup>3</sup>). Въ 1842 году, онъ отправился въ Петербургъ и, какъ сказано, съ 1843 года сдѣлался редакторомъ журнала министерства внутреннихъ дѣлъ и ученымъ авторитетомъ министерства. Въ "Журналъ", кромѣ разнаго рода дѣловыхъ статей, напечатанъ былъ имъ новый рядъ цѣнныхъ трудовъ по географическому, этнографическому и статистическому изученію Россіи <sup>4</sup>).

Но гораздо болёе широкая дёнтельность его по распространению этнографическихъ изучений развилась въ Географическомъ Обществё. Если не ошибаемся, ему принадлежитъ значительная доля въ возбуждении самой мысли объ этомъ учреждении, одной изъ главныхъ задачъ котораго должно было стать изучение русскаго народа: во всякомъ случаё ему принадлежитъ большая заслуга въ постановкё этнографическихъ работъ Общества, которыя уже вскорё стали при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Токы VIII—ХІІ, буква В. Отмѣтимъ, напр., статьн: Венеды, Венды, Винды; Великая Россія; Версификація; Весь; Восточная казолическая церковь, и друг.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Б. для Чт. 1837; "Объ историческихъ трудахъ въ Россіи"; "Объ исторической истинѣ и достовѣрности"; "Опытъ исторической географіи русскаго міра".

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) B'BHCEIR Jahrbücher der Litteratur, 1841, Bd. XCI.

<sup>4)</sup> Отмётних слёдующія статьи: — Новороссійскія Степи; Сёверо-западный край имперіи въ прежнемъ и настоящемъ видё; Племя русское въ общемъ семействё Славянъ (т. І); Изслёдованія о городахъ русскихъ: введеніе; вліяніе гражданственности азіятской; вліяніе гражданственности европейской (т. VI-VII);—объемъ и порядокъ обозрёнія пароднаго богатства, составляющаго предметь хозяйственной статистики (томъ IX) и друг.

носить драгодённые научные результаты. Его имя не стойть въ числѣ учредителей потому только, что во время открытія Общества Надеждина не было въ Петербургѣ. По возвращении онъ прочелъ въ первоиъ годовоиъ собрании Общества (въ ноябръ, 1846) статью "Объ этнографическоиъ изучении народности русской" 1), котораго и представиль примъры. Этнографія справедливо казалась Надеждину самой существенной стороной въ деятельности новаго Общества: если понятіе "народности" заявлялось правительственною властью, если оно становилось дозунгомъ литературныхъ направлений, если въ словесности поэтической появлялись уже правдивыя изображенія народной жизни и типовъ, то оказалась настоятельная необходимость въ научномъ изслъдования народа, которое могло бы стать прочнымъ основаніемъ для этого, распрывавшагося съ разныхъ сторонъ, интереса въ народности. Въ упомянутой статъв Надеждинъ указалъ теоретическій объемъ этнографіи съ такой широтой, какой у насъ еще не было видано. Но для правильной постановки дела требовалась огромная масса наблюденій; нужно было содбйствіе множества лиць. нуъ разныхъ краевъ Россіи. съ няъ мёстныки указаніями и свълбніяни.---нужно было установить собиданіе этихъ свёдёній по опрелёленному илану, съ отвётами на поставленные вопросы. Належлинъ взялъ на себя составление первой программы и составилъ се, при содъйствін навоторыхъ другихъ членовъ Общества, въ 1847, и она была разослана, въ 7000 экземпляровъ, во всѣ края нашего отечества 2). "Эта разсылка, — говорить одинь изъ участниковь тогдашней діятельности Этнографическаго отділенія, — имбла самыя утішительныя послёдствія: со всёхъ концовъ Россіи начали стекаться въ Общество мёстныя этнографическія описанія, все болёе интересныя и важныя. Число драгоцённыхъ выводовъ увеличивалось почти съ самаго начала вызова личнымъ участіемъ Надеждина, съ тёхъ поръ, какъ онъ былъ избранъ предсъдательствующимъ въ отдъления Этнографіи, въ концѣ 1848 г. (послѣ К. М. Бэра). Ни одного даровитаго вкладчика не оставлялъ онъ безъ привётя и такими привётами и совётами вызываль ихъ къ новымъ трудамъ". Впослёдствіи оказалось, что программа не для всёхъ была равно понятна, и Надеждинъ опять участвоваль въ ся переработкт. Новая программа еще уснаная доставку въ Общество м'встныхъ св'ядений отъ людей всявихъ сословій, и это доставило матеріалъ для первыхъ этнографическихъ изданій Общества.

Надеждинъ принялъ вообще самое дѣятельное участіе въ изда-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. "Записки Р. Географ. Общества", книжка 2-я. Сиб. 1847, стр. 61—115; во 2-иъ издании этой книжки, стр. 144 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Двадцативатиятиятия И. Р. Геогр. Общества, 13 января 1871, Саб. 1872, стр. 49.

ніяхъ Географическаго Общества. Онѣ начались "Записками", которыя, выходя безсрочными выпусками, не могли давать своевременныхъ извѣстій о трудахъ Общества, новостей о предметахъ его занятій, и поддерживать интересъ къ нимъ въ большой публикѣ, которая тогда, при подавленности всякой общественной жизни, относилась къ Географическому Обществу съ большимъ сочувствіемъ. Надеждинъ съ марта 1848 г. сталъ редавторомъ "Географическихъ Извѣстій", которымь умѣлъ придать большое ученое достоинство и которыя издавались въ теченіе трехъ лѣтъ, до 1851, когда онѣ превратились въ "Вѣстникъ", расширенный въ объемѣ, но издававшійся по той же основной программѣ.

Наконець, Этнографическое отдёленіе въ 1850 г. опредёлило приступить въ обнародованию собиравшагося матеріала. Рѣшено было, отдёливъ для особаго изданія свёдёнія объ инородцахъ, изъ прочихъ этнографическихъ описаній, относящихся собственно въ русскому племени, издать вполнѣ только тѣ, которыя подробно и основательно отвѣчають на всѣ или, по крайней мѣрѣ, на бо́льшую часть пунктовъ программы; а изъ остальныхъ составить систематические своды или сборники. Первый томъ этого "Этнографическаго Сборника" (состоящій изъ цёльныхъ описаній) вышелъ въ 1853, году подъ редакціей Належдина и Кавелина. - Въ этомъ году, какъ упомянуто въ предисловіи "Сборника", присылка мёстныхъ описаній въ въ Общество дошла до двухъ тысячъ номеровъ, и если прибавить. что весьма многіе номера завлючали описанія нісколькихъ містностей, то по этому можно судить о массъ матеріала, доставленнаго въ Общество въ какія-нибудь пять лёть послё разсылки программы.-Шесть томовъ "Сборника", смѣненнаго потомъ "Записками по отдѣленію этнографін", въ нёсколькихъ томахъ, были результатомъ дёятельности "Отдёленія", въ началё разумно поставленной Надеждинымъ.

"Постояннымъ убёжденіемъ Надеждина было, — говорить Срезневскій, — сознаніе необходимости раздробить обработку (этнографическаго матеріала) на вёсколько отдёльныхъ независимыхъ трудовъ. Онъ старался и умёлъ возбуждать такіе труды"... "Надъ однимъ изъ этихъ трудовъ работалъ я съ нимъ вмёсть", прибавляеть Срезневскій, разумёя, вёроятно, трудъ надъ исторіей русскаго языка или собственно надъ его древнимъ періодомъ... Безъ сомнёнія, подъ вліяніемъ этого убёжденія Надеждина, отдёленіе Этнографіи приняло постановленіе, результатомъ котораго былъ одинъ изъ лучшихъ трудовъ по изученію русской народности за послёднія десятилётія, трудъ, остающійся незамёненнымъ понынѣ, именно изданіе "Народныхъ Русскихъ Сказокъ", А. Н. Аеанасьева. Географическое Общество, по опредѣленію своего совѣта (въ февралѣ 1852), рѣшило передать въ распоряженіе Асанасьева накопившееся у него собраніе народныхъ сказокъ, которыми онъ и воспользовался для своего изданія <sup>1</sup>). Многія изъ сказокъ были здѣсь записаны прекрасно, и вообще это собраніе доставило главнѣйшій матеріалъ для изданія Асанасьева, перваго, и донынѣ послѣдняго, общирнаго и научно-исиолненнаго изданія русскихъ сказокъ. Подобнымъ образомъ, Даль воспользовался рукописями, постунившими въ отдѣленіе Этнографіи, для своего "Толковаго словаря живого великорусскаго языка"; Безсоновъ-для изданія духовныхъ стиховъ; Мельникову были переданы матеріалы Общества и бумаги самого Надеждина о Мордвѣ<sup>2</sup>).

Надеждинъ приступалъ и въ обобщающимъ изслъдованіямъ. Таковъ былъ его травтатъ: "О русскихъ народныхъ миеахъ и сагахъ, въ примънении ихъ въ географии и особенно къ этнографии русской". извлечение изъ котораго было прочитано имъ въ Обществѣ 30 ноабря 1852 г. <sup>3</sup>). Чтеніе Надеждина состоялось въ собраніи, гдѣ было не мало высокопоставленныхъ лицъ, и произвело большое впечатлёніе. "Несмотря на двухчасовое чтеніе, — говорить Савельевъ, статья Надеждина приковала въ себѣ вниманіе блестящей и учепой аудиторія; это торжественное введеніе русскихъ сказовъ въ область науки, съ такими запимательными подробностями, умными наведеніями, неожиданными выводами и увлекательнымъ изложеніемъ, поразило всёхъ. По окончании чтения... всё члены спёшили принести поздравленія и изъявить свои чувства удивленія оратору. Это была истинная овація, но, вийсти съ типь, это была, говоря влассически, и лебединая песнь Надеждина". Вскоре постигла его тяжкая болѣзнь, отъ которой онъ уже не оправился.

Должно упомянуть, наконецъ, объ особыхъ работахъ Надеждина по изучению русской народной жизни, которыя произведены были имъ по оффиціальнымъ служебнымъ порученіямъ министерства внутреннихъ дѣлъ. Онѣ относились къ расколу, и изъ оффиціальной тайны вышли двѣ: первая— "Изслѣдованіе о скопческой ереси" (Спб. 1845), изданное тогда въ ограниченномъ числѣ экземпляровъ для оффиціальнаго употребленія <sup>4</sup>); вторая — записка "О заграничныхъ

- <sup>а</sup>) "Двадцатицятильтейти И. Р. Географ. Общества", стр. 55, 224-225.
- •) См. "Вистникъ Р. Геогр. Общ." 1853, ч. VII, отдилъ 1Х, приложение, стр. 2-6. Въ циломъ статья была напечатана уже по смерти Надеждина, въ "Р. Бесиди", 1857.
- <sup>4</sup>) Перепечатано было въ "Сборникѣ правительственныхъ свёдёній о раскольникахъ", Кельсіева, вип. Ш, 1862, 240 и 92 стр. Прибавленія (В. К.), стр. 1—18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Нар. Русскія Сказки", Асанасьева, вып. І, Москва, 1855, стр. ІХ—Х. "Вэстникъ Р. Геогр. Общества", 1852, стр. 61 приложеній.

раскольникахъ" (1846), именно о раскольникахъ, поселившихся въ Пруссіи, Австрін, Молдаво-Валахіи и въ Турцін 1). Въ первой изъ этихъ записокъ Надеждинъ собралъ общирныя обще-историческія свёдёнія о предметё, и затёмъ разработалъ собственно русскіе матеріалы, собранные въ милистерствѣ внутреннихъ дѣлъ изъ полицейскихъ разслёдованій о сектё. Для изслёдованій о раскольникахъ запраничныхъ онъ предпринялъ особое путешествіе, точнѣе, получилъ "командировку" въ 1845-46 г. Не говоря о первоиъ изъ этихъ трудовъ, предметъ котораго такъ уродливо исключителенъ, что не можеть допустить различныхъ точекъ зрбнія, пельзя не остановиться на второмъ, предметъ котораго тёсно связанъ съ общирнымъ и старымъ историческимъ явленіемъ народной жизни. Записка о заграничныхъ раскольникахъ чрезвычайно любопытна по свёдёніямъ, въ пей собраннымъ, о поселеніяхъ нашихъ раскольниковъ "за рубежомъ" и о томъ брожении, которое шло въ тѣ годы нежду австрійскими "липованами" наканувѣ основація бѣлокриницкой іерархіи; но съ другой стороны записка поражаетъ своимъ отношениемъ къ предмету. Какъ извъстно, парствование императора Николая было періодомъ усиленнаго преслёдованія раскола во всёхъ его видахъ; дёла по расколу вёдались, кромё духовнаго вёдомства, свётской властью, въ министерствѣ внутреннихъ дѣлъ. Власть слѣдила за расколомъ съ особеннымъ и строгимъ внимапіемъ; дъла о расколъ производились "секретно", какъ дѣла государственной важности; расколь выслёживали и искореняли, или старались искоренать, какъ величайшее зло; оба вёдоиства соперничали въ ревности и въ нетерпимости; низшіе агенты обоихъ вёдомствъ, по указанію сверху. усердствовали въ притесненияхъ и обыкновенно делали для себя изъ раскола - доходную статью. Понятно, что отъ "общественнаго мевнія" этоть вопрось быль совершенно закрыть; о печати нечего и говорить. Все это создавало положение раскольничьяго дёла врайне тигостное, непривлекательное и даже отвратительное. Какъ отнесся къ этому вопросу Надеждинъ?-За недостатвомъ свъденій не можемъ сказать, каковъ былъ въ сущности его взглядъ на расколъ, насколько искренно могъ онъ раздълять господствовавшую точку зрѣнія и насколько играла здѣсь роль упомянутая "гибкость";но записка о заграничныхъ раскольникахъ, со стороны взглядовъ автора на дёло, оставляетъ впечатлёніе врайне несимпатичное. Авторъ вполнѣ примыкаетъ къ взглядамъ упомянутыхъ вѣдомствъ та же крайная петерпимость, вражда и злорядство, которымъ дается еще оружіе учености и таланта; пи одной смягчающей, умѣряющей

<sup>1)</sup> Напечатана въ томъ же "Сборникъ", вып. I, 1860, стр. 75-187.

мысли, которой можно было бы ждать отъ писателя, такъ много изучавшаго исторію. На первыхъ, вводныхъ, страницахъ авторъ изображаеть заграничныя поселенія раскольниковь, покинувшихъ родину. чтобы сберечь въру, въ такой картинь: расколь, это -- "язва" ("заражающая понынѣ исключительно великороссіянъ"), которая "не только инветь общирныя гивздилища на всемъ пространствъ запада русскаго, но и внѣ предѣловъ настоящаго объема Россійской имперін, вдоль всей западной ея современной границы, обложилась струпомъ, свойства самаго злокачественнаго и темъ более опаснаго, что тутъ внѣ всякаго надзора и попеченія (?), подъ вліяніями непріязненными и злорадными ничто не препятствуеть ему гноиться и смердъть (!) всегда больною, никогда не заживающею раною"... И однако, въ самомъ изложении, по чувству правдивости авторъ не могъ не признать, что эти "липоване", изображаемые столь отталкивающимъ образомъ, --- хорошіе, мирные, трудолюбивые люди, свято хранящіе русскую народность; что нѣкогда императоръ Александръ I, бывши въ Черновицахъ въ 1816 г., "изволняъ мобоваться этой пеобыкновенной сбереженностью русской національности въ лицованахъ, представленныхъ его величеству... удостоилъ ихъ нъкоторыхъ разспросовъ о житъб-бытъб ихъ и отпустилъ съ щедными подарками". Надеждинъ провелъ между ними нёсколько мёсяцевъ, стараясь пріобрёсти ихъ довёріе, чтобы собрать нужныя для особыхъ цёлей свёдънія, и усибвалъ въ этомъ: но какая же была его роль-любознательнаго ученаго этнографа, любящаго народъ изслёдователя? Нётъ, это была роль лазутчика. Въ концѣ того же введенія, гдѣ онъ харавтеризовалъ липованъ какъ смердящій струпъ, онъ указываетъ, какъ мало до техъ поръ было извёстно объ этихъ раскольникахъ, ихъ севтахъ и толкахъ, ихъ образѣ жизни, наконецъ, о томъ, "что всего важнье, какъ относятся они къ своимъ собратіямъ и единоиышленникамъ въ предблахъ Россіи", и заключаетъ: "Смбю ласкать себя належдою, что представляемыя здёсь свёдёнія о нынёшнихъ заграничныхъ раскольникахъ, собранныя очевиднымъ наблюденіемъ и живыми, личными разспросами на мѣстѣ, во время шестимѣсячнаго пребыванія между ними, въ ихъ селеніяхъ и домахъ, будуть, по крайней мёрё, имёть занимательность новости".--Ограничимся этими выписками; въ запискъ есть, среди умолчаній, намеки о томъ, какъ онъ, жива "между ними, въ ихъ селеніяхъ и домахъ", вывёдывалъ и выпытываль, тщательно скрывая цёль своихъ розысковъ...

Въ литературной и оффиціальной діятельности Надеждина намъ встрётились мало-сочувственныя черты, которыхъ источникъ заклю-

271

чается въ томъ, что Надеждинъ — искренно или неискренно — повторялъ обычную фразеологію тогдашней оффиціальной народности и услужливо развивалъ бюрократическіе взгляды на народность, мало подобавшіе мыслящему ученому, какимъ онъ долженъ былъ быть по свойствамъ ума и по пройденной школѣ.

Но отвлекаясь отъ этой стороны, несущей на себъ печать времени и помѣшавшей болѣе широкому вліянію его труда, нельзя не оцёнить въ его деятельности бодьшого поворота въ изученияхъ русской народности. Это быль ученый, поставившій изученіе русской народности, вмёсто прежней дилеттантской и сантиментальной точки зрѣнія, на почву обще-историческаго и этнографическаго изслѣдованія, освѣщаемаго вритикой. По своимъ идеямъ, Надеждинъ былъ очевидный раціоналисть. Въ "автобіографін" онъ самъ прекрасно разъясняетъ ходъ своего уиственнаго воспитанія, предшествовавшій его вступлению на литературное и профессорское поприще. Онъ учился въ семинаріи и московской духовной академін; рёдкія способности дали ему прочно овладёть той богословско-схоластической наукой, какая преподавалась въ этихъ заведеніяхъ. Но вступан въ академію (15-ти-лётнимъ мальчикомъ!), Надеждинъ читалъ уже Канта и другихъ новыхъ пёмецкихъ философовъ, и въ пробной латинской диссертаціи, которую задали поступавшимъ студентамъ, онъ "со всёмъ юношескимъ жаромъ возсталъ на Вольфа и вообще на эмпиризмъ, главную характеристическую черту основанной имъ школы". Вольфъ былъ-непререкаемый авторитетъ въ училищъ, имъ толькочто покинутовъ. Въ академіи, гдѣ его профессоромъ быдъ извѣстный протојерей Голубинскій, господствовала уже иная ступень философскаго знанія. Подготовленный Кантомъ, Надеждинъ занимался философіей въ духѣ новыхъ нѣмецкихъ школъ (до Гегеля). "Тутъ, говорить онъ, — развился во инъ и обще-исторический взглядъ на развитіе рода человѣческаго, который (взглядъ) профессоръ Голубинскій применяль не въ одной только философіи. Туть я началь понимать, что въ событіяхъ, составляющихъ содержаніе исторіи, есть мысль, что это-не сцёпленіе простыхъ случаевъ, а выработка вдей, совершаемая родоми человическими постепенно, согласно съ условіями мѣста и времени. Вслѣдствіе того, я началь заниматься и вообще изучениемъ истории гражданской и церковной, котя оффиціально шелъ въ академін не по историческому, а по математическому отделению". Но это была только половина его школы. Кончивъ курсъ, онъ, нёсколько времени спустя, принялъ мёсто домашняго наставника въ домъ у одного большого барина. У Надеждина (ему было тогда 22 года) стала развиваться и кръпнуть мысль о продолжении своего умственнаго образованія. "Къ этому, по счастью, были у меня

272

иодъ руками средства. Въ домъ была богатая библіотека, составленная преимущественно изъ новвяшихъ французскихъ внигъ, такихъ, которыхъ я дотолё и ез маза не видываль. Я принялся ихъ читать, и началь, какъ теперь помню, съ Гиббонова "Décadence et chûte de l'Empire Romain", во французскомъ переводѣ Гизо... Я не **ИОГЪ ОТОРВАТЬСЯ ОТ**Ъ НЕГО И ПРОЧЕЛЪ ДВАЖДЫ ОТЪ ДОСКИ ДО ДОСКИ, оть первой страницы до послёдней. Удивление мое было неописанное, когда я на каждой страниць или, лучше, на каждой почти строкь, видълъ имена и факты, совершенно мнѣ неизвѣстные, но въ свѣть такомъ, который никогда не былъ мною и подозрѣваемъ. Весь образъ мыслей монхъ, который уже сомкнуть былъ въ нёкоторую систематическую пелость и стройность, вдругь перевернулся: я поняль, что одна и та же вещь совершенно измѣняется по мѣрѣ того, какъ будешь ее разсматривать. Значительные интересы, которые я считаль уже вполнѣ удовлетворенными академическимъ курсомъ, воскресли во мнѣ съ новою силою"... За Гиббономъ слёдовали Гизо, Сисмонди, Галламъ. "Все это дало мнѣ способы переработать прежній запасъ историческихъ .монхъ свёдёній по новымъ взглядамъ. Но и прежнее было во мнѣ заложено такъ прочно, что не разрушилось, а только просвётлилось и украсилось новою, облагородствованною физіономіею. Вспоминая теперь минувшее, я сознался, какъ важна была въ исторін моего образованія его первоначальная двойственность, шедщая путемъ правильнаго развитія. Не будь положенъ во мит сначала школьный фундаменть старой классической науки, я бы потерялся ВЪ ТАКЪ НАЗИВАВШИХСЯ ТОГЛА ВИСШИХЪ ВЗГЛЯДАХЪ, НОВЫХЪ ДОМАНТИчесвихъ мечтаніяхъ, которыя были à l'ordre du jour. Теперь, напротивъ, эти новыя пріобрётенія вёка настилались во мнё на прочное основание"...

Не мудрено, что господствовавшій тогда "романтивмъ", соединявшійся у многихъ съ представленіемъ о власти поэтическаго произвола въ дёлё искусства, могъ показаться ему поверхностнымъ и не видерживающимъ вритиви. Дъйствительно, внесенные имъ въ критных историческій взглядъ, философское объясненіе искусства и требованіе вниманія въ народной действительности стали выше романтической теоріи и послужили исходнымъ пунктомъ для критики Бфлинскаго. Съ другой стороны, вритический трудъ Надеждина направился на русскую этнографію. Въ ту пору наша этнографія, какъ наука, находилась въ зачаточномъ состоянии: появлялись уже изданія Сахарова, Максимовича, Срезневскаго, отдёльные этнографическіе труды Ходаковскаго, Снегирева, Терещенка, Даля,-но или они были чисто собирательные, или теорія, которая въ нимъ болёе или менве подкладывалась, была случайная, болве угадываемая, чёмъ HCT. STHOLP. 18

довазанная. Нужно было еще создать этнографическую науку, увазать ся теоретическія основы, объемъ, требованія и пріемы, указать значение ея матеріала и способъ наблюденія. Вопросъ не былъ легвій. Содержаніе этнографія (ваєъ и содержаніе археодогія) можеть опредвляться, и двиствительно опредвлялось, весьма различно-оть спеціальнаго описанія народнаго быта до цалой, почти безпредальной, науки о внутренней жизни народа, до "народной психологи". На первыхъ порахъ, важность этнографическихъ изсябдованій вообще и въ Россіи была указана первымъ "управляющимъ" отдёленіень Этнографін (какъ они тогда назывались), извёстнымъ акадеинкомъ Бэромъ 1). Затёмъ, Надеждинъ ближе выяснияъ вопросъ въ упомянутой выше статьё "объ этнографическомъ изучения народности руссвой". Надеждинъ увазалъ здёсь общирный объемъ науки и ся развётвленія по разнымъ сторонамъ народной жизни. Въ нашей литературѣ онъ впервые намѣтилъ вопросъ объ изученіи самого историческаго образованія народности, — вовсе не такого простого, какъ обыкновенно кажется, -- объяснияъ необходимость изученія народности со стороны историко-географической, со стороны народной психологіи, археологіи, быта и пр., и пр. Кромѣ этого теоретичесваго опредъленія науки, большой заслугой были его различныя изслёдованія для нашей этнографія: нёсколько образцовыхъ трудовъ по исторической географіи, указанія объ исторической формаціи руской народности <sup>2</sup>); замёчательная постановка вопроса о мёстныхъ нарвчіяхъ русскаго языка: очень новыя тогла въ нашей литературь свёдёнія о русскихъ внё Россіи; составленіе этнографической программы; вызовъ и разработва этнографическаго матеріала, собравшагося въ Географическомъ Обществѣ. Надеждинъ владѣлъ въ вругу тогдашнихъ изслёдователей большимъ, самымъ врупнымъ, авторитетомъ, передъ которымъ преклонялись и люди, впрочемъ весьма самоувъренные. Направление его въ этой области можно карактеризовать какъ этнографическій прагматизмъ, и его дѣятельности въ средѣ Географическаго Общества надо приписать большую долю того улучшенія пріемовъ наблюденія и собиранія, какое является въ по-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Залиски Геогр. Общ., кн. I, стр. 93—115. Изв'ястна другая блестящая статья Бэра: "О вліянів вибшней природи на соціальния отношенія отдільнихь народовь и исторію человічества" (въ "Карманной книжий для любителей землевідівнія", пед. 1849, стр. 195—236).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Надеждниъ вообще придаваль великое значение этой сторонѣ этнографическихъ изучений. "Межлу этнографиею и историею, —писаль онъ, —существуеть постоянное, непрерывное соотношение и взаимодъйствие: если история, въ своемъ развития, неизбъжно опредъляется положительною этнографическою наличностью, то и этнография, въ складѣ своего наличнаго содержания, всегда болѣе или менѣе руководствуется историческою памилливостью".

слёдующихъ трудахъ нашихъ изыскателей. Онъ искалъ непосредственныхъ, точныхъ фактовъ и ихъ ближайшей первоначальной критокой. Таково и изслёдованіе о "русскихъ народныхъ мисахъ и сагахъ": редакція "Русской Бесёды", печатая этотъ трудъ Надеждина, находила, что его изслёдованіе "не вполнё соотвётствуетъ не только справедливымъ требованіямъ науки, но даже и современному состоянію ся въ Россіи", и дёйствительно, изслёдованіе миса уже начало воспринимать у насъ новый методъ, укрёплявшійся въ нёмецкой наукъ; но справедливость требуетъ сказать, что въ ту пору, когда было писано сочиненіе Надеждина, русская наука едва только дѣлала попытки употребленія новаго метода. Введеніе этого новаго метода, ўглубившаго этнографическія изслёдованія въ области народнаго преданія, было уже дѣломъ новаго научнаго поволёнія.

# ГЛАВА VIII.

# И. П. САХАРОВЪ.

Біографія.—Историческія митиія.—Понятія его о народности.—Сказанія русскаго народа: мисологія; чернокнижіе и суевтрія; птесни; сказки и проч.—Характеръ его понятій.

Первыя изданія Сахарова появились въ началѣ 1830-хъ годовъ, и съ тѣхъ поръ онъ сталъ пріобрѣтать все бо́льшую извѣстность, какъ особенный, въ своемъ родѣ почти единственный знатокъ русской народности, т. е. быта, преданій, обычаевъ, пѣсенъ, сказокъ и всякой старины. Эта популярность его имени и изданій удерживалась почти до половины 1850-хъ годовъ, —а именно до новыхъ общирныхъ предпріятій по изданію и истолкованію народнаго поэтическаго и бытового содержанія. До того времени, тексты и свидѣтельства Сахарова считались въ ряду авторитетныхъ источниковъ для ученыхъ и литературныхъ выводовъ о русской народности. Теперь очень рѣдко встрѣтится цитата изъ Сахарова, — и не только потому, что авилось много новыхъ источниковъ; ретроспективная критика иначе взглянула не только на его мнѣнія, но и на самое качество многихъ его текстовъ, и отвергла ихъ какъ неточные или даже фальшивые.

Для своего времени Сахаровъ есть этнографъ, весьма типическій. Этнографическая наука едва начиналась. Стремленіе изучать народъ было въ воздухѣ; но матеріалъ, пріемы изученія были выяснены такъ мало, что часто приходилось идти ощупью и наугадъ; народность оффиціальная, отголоски романтизма, даже просто нелюбовь къ новизнѣ у людей "стараго вѣка", создавали настроеніе, въ которомъ старина народная представлялась наиболѣе ревностнымъ адептамъ въ таинственномъ, почти мистическомъ свѣтѣ, какъ нѣчто священное, патріархально-мудрое, въ чемъ скрытъ палладіумъ истинной національности, свободной отъ всякой порчи заморскими хитростями. Сахаровъ, самоучка въ этнографія, тёмъ больше подчинился этому настроенію, гдё темное національное стремленіе пока очень мало прояснялось знаніемъ и критикой; эти смутныя представленія видимо отражались на его трудахъ и, какъ увидимъ далёе, чрезвычайно имъ повредили.

Біографія Сахарова, по нашему обывновенію, не написана тёми, вто могъ бы (даже теперь) написать се <sup>1</sup>). Съ внёшней стороны, она была немногосложна. Сахаровъ (род. 1807), тульскій уроженець, былъ сынъ священника; учился въ семинарія; вончивъ тамъ курсъ въ 1830 году, былъ уволенъ изъ духовнаго званія и поступилъ въ московскій университеть по медицинскому факультету. Кончивъ тамъ курсъ въ 1835, Сахаровъ былъ назначенъ "для практики" въ московскую городскую (или точнёе, "градскую") больницу, оттуда вскорѣ перечисленъ въ университетскіе медики и, прослуживъ здёсь годъ, перешелъ на службу врачемъ въ почтовый департаменть, въ 1836—1837 г. перебрался въ Петербургъ, гдѣ съ тѣхъ поръ и работалъ.

Труды Сахарова начали появляться съ 1830 года. Возбужденный чтеніемъ Карамзина, онъ занялся мёстной исторіей, печаталъ въ "Галатев", въ "Телеграф"в" и "Русской Вивліовикв" Полевого матеріалы, касавшіеся тульской старины <sup>3</sup>). При "малочисленности любителей народной старины въ то время, имя Сахарова было замёчено и по этимъ опытамъ; но настоящая и вскорто очень общирная известность его пошла съ тёхъ поръ, какъ онъ съ 1836 года началъ издавать "Сказанія русскаго народа", за которыми слёдовали "Путешествія русскихъ людей", "Пёсни русскаго народа", "Записки

<sup>&#</sup>x27;) Матеріаль для біографія представляють теперь нісколько некрологовь: "Воспоминаніе объ И. П. Сахарові", Срезневскаго, въ Запискахъ Акад. Наукъ, 1864, кн. 2, стр. 289—244.

<sup>—</sup> Илиюстрированная Газета, 1864, № 1, стр. 1, портреть, стр. 10, короткій некрологь.

<sup>-</sup> Тульскія епарх. вёдомости, 1864, № 5 (ми ихъ не нибли подъ руками).

<sup>-</sup> Р. Архивъ 1865, № 1, стр. 123 (Сведения о р. писат., Геннади).

<sup>— &</sup>quot;Для біографін Сахарова", съ отрывками его воспоминаній и нёкоторыми прим'ячаніями его друга, П. И. Саввантова, въ "Р. Архивё", 1878, стр. 897—1017. Это- наиболёе важный до сихъ поръ матеріалъ.

<sup>- &</sup>quot;Русскіе палеологи сороковыхъ годовъ", Н. Варсукока (въ "Др. и Н. Россін", 1880, и отдъльно), гдъ издана переписка Сахарова съ Кубаревниъ, Ундольсквиъ и Бодянскемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отдільно били издани: "Достопамятности Венева монастиря", М. 1831 (брошора, 26 стр.); "Исторія общественнаго образованія тульской губернін", ч. І. М. 1832, съ планами и картой. Это посл'яднее изданіе осталось неконченнымь; отрывокъ изъ второй части биль напечатань въ "Современникъ" 1837, т. VII, стр. 295-325.

русскихъ людей", "Сказки", далёе, рядъ библіографическихъ трудовъ по старой литературё и изслёдованій археологическихъ<sup>1</sup>), нёсколько статей въ "Энциклопедическомъ Лексиконъ" Плюшара, статьи и жатеріалы въ журналахъ.

Этоть рядь изданій, при всёхь недостаткахь, видныхь теперь. свилётельствоваль о замёчательномъ тоудолюбін и предпріничивости издателя и среди начавшихся въ литературъ толковь о народности. -иля которой еще затруднялись найти опредбленіе.---не могь не произвести внечативнія. Сахаровь быстро пріобувиь извёстность знатока: на него ссылались, взъ него заимствовались, когда шла рёчь о старинѣ, о преданіяхъ, пѣсняхъ народа и т. п., по его жатеріалу суднии о характеръ народно-поэтической старины, наченали комментировать этоть матеріаль и т. д. "Кто жиль въ то время, не чуждаясь литературы, -- говорить Срезневскій, самь тогда же начинавшій свое этнографическое поприще, --- тотъ знаетъ, какъ сильно было впечатлёніе, произведенное внигами Сахарова, особенно внигами Сказаній русскаго народа-не только между любителями старины и народности, но и вообще въ образованномъ вругу. Нивто до тёхъ поръ не могъ произвести на русское читающее общество такого вліннія въ пользу уваженія въ русской народности, какъ этотъ молодой любитель. Не поразнять онъ основательною ученостью, не поразнять онъ и иногообразіемъ соображеній; но иножество собранныхъ имъ данныхъ было тавъ неожиданно велико и по большей части, для многихъ. такъ ново, такъ кстати въ то время, когда въ русской литератур'я впервые заговорили о народности, и притомъ же увлеченіе ихъ собирателя, высказавшееся во вводныхъ статьяхъ, было такъ искренно и рѣшительно, что остаться въ числѣ равнодушныхъ быдо трудно. Замбчательно, что и многоначитанный и трудолюбивый И. М. Снегиревъ, издавшій въ это же время лучшіе свои труды. уже прежде пріобрѣтшій себѣ извѣстность... большинствомъ читателей былъ ставимъ не такъ высоко, какъ Сахаровъ".

Когда въ 1841 вышло новое изданіе "Сказаній" (первый томъ), гдѣ въ одномъ "томъв" соединено было четыре "книги", съ большимъ

- "Русскія народныя сказки". Часть І. Спб. 1841, въ 12°. Второй части не было.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Сказанія русскаго народа о семейной жизни своихъ предковъ". Ч. І. Спб. 1836 (изд. 2-е, 1837). Ч. П. Спб. 1837. Ч. Ш., кн. 2. Спб. 1837. "Сказанія" и пр. изд. 8-е. Т. І (книги 1-4). Снб. 1841. Томъ П (книги 5-8). Спб. 1849.

<sup>— &</sup>quot;Путемествія русскихъ людей въ чужія земли". Ч. І. (два изданія). Ч. Ш. Сиб. 1887.

<sup>-- &</sup>quot;Пёсни русскаго народа". Ч. І-П. Слб. 1838. Ч. Ш.-V. Слб. 1839. Книжки въ 36-ю долю л.

<sup>- &</sup>quot;Записки русскихъ людей". Спб. 1841.

обиліємъ матеріала по старинѣ и народности, на читателей и вритиковъ сильное впечатлѣніе произвело предисловіе, въ которомъ Сахаровъ излагать весь планъ предпринятаго имъ изданія <sup>1</sup>). Это была цѣлая энциклопедія для изученія народности и старины, до тѣхъ поръ еще никѣмъ не указаниая съ такихъ разнообразныхъ сторонъ, —и критики пришли въ изумленіе отъ общирности начатого труда и отъ неожиданнаго обилія открывавшихся матеріаловъ для историческаго изученія народности въ литературѣ <sup>2</sup>). Срезневскій, которому вѣроятно и тогда были видны многія ненаучныя странности плана и исполненія "Сказаній", въ своемъ "Воспоминаніи" такимъ образомъ передаетъ впечатлѣніе, произведенное въ свое время изданіемъ Сахарова. "Мало кого смутить безпорядовъ расположенія. говоритъ онъ, — и то, что многія изъ книгъ "Сказаній народа" ни въ какомъ смыслѣ не подходятъ своимъ содержаніемъ подъ понятіе

<sup>1</sup>) Планъ былъ таковъ. Все изданіе должно было заключать, въ семи томахъ, тридидить внягъ слёдующаго содержанія:

Тоить І. Книги: 1, Русская народная литература. 2, Очерки семейной русской жизни. 3, Русскія народныя пёсни. 4, Памятники древней русской литературы.

Книги: 5, Старие словари русскаго языка. 6, Русскія народныя свадьби.
Русская народная годовщина. 8, Путешествія русскихъ людей.

III. Книги: 9, Русская народная демонологія. 10, Словари русскихъ областнихъ нарѣчій. 11, Русскія народныя охоты. 12, Сказанія о русскомъ народномъ врачевавія.

IV. Книги: 18, Русская народная символина. 14, Латопись русской библіографіи. 15, Русскія народныя поварія и приматы. 16, Русскія народныя пословицы.

V. Книги: 17, Лётопись древнихъ искусствъ и художествъ. 18, Лётопись славяно-русскихъ типографій. 19, Лётопись русской литературы. 20, Русскія народныя сказан.

VI. Книги: 21, Записки русскихъ людей. 22, Обозрѣніе древняго русскаго права. 23, Обозрѣніе русскихъ гербовъ и печатей. 24, Русскія народныя одежды.

VII. Книги: 25, Родословная книга русскихъ дворянскихъ родовъ. 26, Лётопись русской нумнаматики. 27, Образци великорусскихъ, бёлорусскихъ и малорусскихъ наръчій. 28, Славяно-русская мнеологія. 29, Русскіе разрядние списки. 30, Приложенія и указатели.

<sup>2</sup>) Приводимъ для образчика нѣсколько словъ изъ рецензія "Сказаній" въ "Современникѣ" Плетневскомъ, который считался тогда органомъ такъ-называвшагося аристобратическаго литературнаго круга:

"Вотъ предпріятіе, —говорилось тамъ, —котораго исполненіемъ могла бы заслушать всеобщую признательность и справедливую славу какая-вибудь академія, — предпріятіе вочти на цёлую жизнь частнаго человёка... Просматривая один заглавія книги его, начиваешь постигать всю важность, всю великость иден литератури. Она одна воесовидаеть для потоиства исчезнувную жизнь предковъ" и т. д. ("Соврем." 1841, т. XXII, стр. 39—41).

Ср. подобный отзывъ въ журналѣ другого круга, "Отеч. Запискахъ" 3841 (Сочкн. Вилискато, т. V, изд. 2-е, стр. 311—317, и тамъ же о "Сказкахъ" Сахарова, стр. 317—819).

о сказаніяхъ народа; а масса об'ящаннаго, важнаго, нужнаго, новаго, желаннаго и неожиданнаго не могла не поразить. Явились, конечно, и такіе читатели, которые не пов'ярили, чтобы Сахаровъ д'яйствительно занимался всёмъ тёмъ, чему хотъ́лъ дать м'ёсто въ своемъ сборникё; но сравнительно ихъ было очень мало. Большинство Сахарову дов'ярило, и не напрасно: прежнія изданія, выходившія одно всл'ядъ за другимъ чуть не безпрерывно, были такъ разнообразны, что увеличеніе разнообразія содержанія новаго неизданнаго вдвое, втрое не казалось для Сахарова невозможнымъ, а только радовало и располагало къ нему".

Правда, второй томъ "Сказаній" послёдовалъ за первымъ только въ 1849, а третій остался неизданнымъ; но въ послёдующихъ работахъ Сахаровъ продолжалъ наполнять различныя рубрики своего плана.

Рядъ новыхъ изысканій Сахарова направился на библіографичесвія и чисто археологическія изслёдованія. Еще съ тридцатыхъ годовъ онъ сталъ заниматься литературой рукописей, библіографіей старопечатныхъ изданій, затёмъ исторіей иконописанія, церковнаго пёнія, нумизматикой, родословіемъ, геральдикой и т. д. <sup>1</sup>).

Въ 1847, Сахаровъ сталъ членомъ Географическаго Общества, въ 1848—Археологическаго. Въ первомъ онъ работалъ, кажется, мало, но во второмъ былъ очень дѣятеленъ. Его сотоварищи по Археологическому обществу указываютъ его заслугу въ томъ, что онъ приглашалъ къ дѣятельности для Общества — людей, которые могли взяться за описаніе памятниковъ или сообщать о нихъ свѣдѣнія; что онъ пріискивалъ задачи для премій и находилъ лицъ, готовыхъ жертвовать на это деньги; наконецъ, что по его почину начато было

- Русское церковное пѣснопѣніе, въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1849, № 2, 3, 7.

- Обозрѣніе славяно-русской библіографін. Томъ І, кн. 2-я (вып. 4-й). Спб. 1849. Первне три выпуска не были допечатаны; изготовленные 104 снижа съ рукописей и печатныхъ книгъ не были, по какимъ-то посторонникъ обстоятельствамъ, выпущени въ свѣть.

- Изслёдованіе о русскомъ вконописанія. Часть І. Свб. 1849; 2-е изд. 1850. Часть II. Спб. 1849.

— "Программа русской юридической палеографін", и—"Лекціи русской палеографін" были литографированы въ 1852, для училища правов'яденія и александровскаго лицея, куда Сахаровъ быль приглашенъ уля преподаванія этого предмета.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Славяно-русскія рукописи. Спб. 1889, 32 стр. 8°. Напечатано было въ небольшомъ числѣ эка, и въ продажѣ не было.

<sup>—</sup> Современная хроннка русской нумнаматики (СВв. Пчела, 1839, № 69—70; также № 125); Лётопесь русской нумнаматики. Спб. 1842, 4°, съ 12 снимнами; 2-е изд. 1851.

<sup>-</sup> Русскіе древніе паматники. Саб. 1842, 4°, съ 9 снимками изъ старопечатнихъ книгъ.

изданіе "Записокъ отдёленія русской и славянской археологіи И. Арх. Общества" (въ 1851), въ которыя вошло не мало его собственныхъ работь и собранныхъ имъ матеріаловъ. Въ числё этихъ работь особенно замѣчательна была "Записка для обозрѣнія русскихъ древностей": эта записка напечатана была Археолог. Обществомъ въ 1851, разослана была всюду (какъ передъ тѣмъ этнографическая программа Геогр. Общества) и по отзыву Срезмевскаго, "дѣйствительно была полезна въ отношения къ уяснению понятій объ археологическихъ работахъ въ такихъ кругахъ русскаго общества, гдѣ прежде господствовало полное незнаніе ихъ возможности, не только важности".

Въ это же время Сахаровъ принялъ участіе въ работахъ Публичной библіотеки, которая обнаружила тогда большую дъятельность со вступленіемъ въ управленіе ею барона (послё графа) Корфа. Сахаровъ доставлялъ указанія о рукописяхъ и ръдкихъ книгахъ, какія слёдовало пріобрёсти для библіотеки, доставлялъ самыя рукописи и книги. Въ 1851, онъ приглашенъ былъ для чтеній о палеографіи въ училище правовъдънія и александровскій лицей, для которыхъ и сдёлалъ упомянутое выше литографированное изданіе своихъ лекцій. Послъдней изданной его работой были кажется, "Записки о русскихъ гербахъ" <sup>1</sup>) по поводу споровъ о перемѣнъ русскаго герба.

Около половины пятидесятыхъ годовъ дёятельность его стала ослабёвать. Причину этого указываютъ отчасти въ семейныхъ обстоятельствахъ, отчасти въ "отношеніяхъ къ нёкоторымъ изъ людей, въ кругу которыхъ онъ работалъ". Въ послёдніе годы его постигла тяжкая болёзнь, и дёятельность его совсёмъ прекратилась. Онъ удалился въ свое маленькое имёньице Зарёчье, новгородской губерніи, валдайскаго уёзда; онъ умеръ здёсь 24 августа 1863 года, вслёдствіе разжиженія мозга, и похороненъ при церкви Успенія, рютинскаго погоста.

Плодомъ его трудовъ и исканій осталось, наконецъ, обширное и замѣчательное собраніе рукописей, пріобрѣтенное потомъ графомъ А. С. Уваровымъ.

Таковъ былъ внѣшній ходъ дѣятельности Сахарова. Его большая заслуга для русской этнографіи и археологіи не подлежитъ спору. Въ то время, когда только-что начало бродить въ умахъ стремленіе къ "народности", — котораго еще не умѣли здраво приложить ни въ литературѣ, ни въ жизненныхъ отношеніяхъ, ни установить научно, — Сахаровъ, странно и угловато, но ревностно и упрямо указывалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сиб. 1856. Вишелъ только первый випускъ: "Гербъ московскій", съ 8 таблицами снимковъ.

источники чистой народности въ народномъ бытѣ, старинѣ, поэзін и преданіи, настаивалъ на ихъ изученів и издалъ цѣлый рядъ народнопоэтическихъ произведеній. Поэтому такъ сильно и подѣйствовало въ литературныхъ и образованныхъ кругахъ появленіе его изданій. Сахаровъ сталъ авторитетомъ, признаваемымъ даже тѣми, ито въ концѣ концовъ не могъ не видѣтъ уродливостей въ его постановкѣ предмета. Но прошло не много времени, какъ Сахаровъ былъ основательно забытъ; его взглядъ на предметъ поражалъ отсутствіемъ научности и не оставилъ въ литературѣ никакого слѣда; изданія оказались мало точными, даже подлинность нѣкоторыхъ памятниковъ, имъ изданныхъ, была заподозрѣна.

Авторитеть его сталь падать, когда работы его были еще въ ходу. Дёло въ томъ, что, во-первыхъ, началъ появляться---въ особенности въ трудахъ возникшаго тогда Географическаго Общества--новый общирный и болёе внимательно собранный этнографический матеріалъ; во-вторыхъ, въ самомъ пріемѣ изученія сдёланъ былъ успёхъ, при которомъ и собирательскіе труды Сахарова, а тёмъ болёе "изслёдованія", оказывались неудовлетворительными, странными, невозможными. Въ чемъ же состояли его общіе взгляды, какая была историко-этнографическая точка зрёнія, пріемы изслёдованія?

Скудость біографическаго матеріала, къ сожалёнію, не появоляють съ точностью указать развитіе его мыслей и послёдовавшій складъ его историческихъ и этнографическихъ понатій; но отрывки его записокъ, въ соединеніи съ его сочиненіями, дають характерныя объясненія.

Многое въ свойствахъ трудовъ Сахарова объясняется тёмъ, что это былъ чистый самоучка. Предметь быль еще такъ новъ, что не одному Сахарову приходилось тогда идти въ этомъ дёлё незнакомыми путями, — но другіе (какъ, напримъръ, Калайдовичъ, Снегиревъ) были по крайней мёрё подготовлены въ смежныхъ областяхъ науки, знакомы съ исторической критикой: Сахаровъ не прошелъ никакой школы этого рода; въ общихъ историческихъ знаніяхъ онъ часто оказывался просто невъждой. Это съ одной стороны увеличиваетъ заслугу его личныхъ усилій, чо съ другой крайне повредило качеству результатовъ. Изъ семинаріи, гдъ учился, Сахаровъ видимо не вынесь особенныхъ знаній, напр., даже въ латыни; медицинскій курсь въ университетѣ и теперь остается спеціальной школой, а тогда еще менье могъ содвиствовать историко-литературному образованию. Сахаровъ не восполнилъ этого пробъла и впослъдствии, повидимому даже его не чувствоваль: какъ свойственно всёмъ самоучкамъ, онъ, напротивъ, склоненъ былъ преувеличивать значеніе своихъ трудовъ, и самомнѣніе не помогало улучшенію ихъ качества.

Въ этнографической наукъ онъ былъ начетчикъ; трудъ его былъ только собирательскій; его собственныя объясненія были телько или чисто внёшнія и отрицательныя, или научно невозможныя; научный методъ внолнѣ отсутствовалъ.

Къ этому присоединилась другая черта... Анненковъ, говоря о Писемскомъ, зам'язалъ, что въ его характеръ и понятіяхъ слышались далекіе отголоски старой русской вультуры, что какъ будто это былъ историческій велико-русскій мужикъ, прошедшій черезъ университеть, но сохранившій многое, что отличало его до этого посвященія въ европейскую науку; что Инсенскій, по собственному признанію, испытываль родь органическаго отвращения въ иностранцамъ, котораго не могъ въ себъ побъдить... Нъчто очень похожее на это отличало и Сахарова, съ тою разницей, что посвящение въ европейскую науку", которое и у Писемскаго не было особенно глубово, но по крайней мёрё соприкасалось съ гуманическими знаніями, у Сахарова было еще ограничениве или совсёмъ отсутствовало: иностранное, какънибудь прикасавшееся въ русской жизни, было для него предметомъ настоящей ненависти. Этимъ окрашивалась и вся его проповёдь "народности". При всей ся горячности, эта пропов'ядь, не представляда однако никакой ясной исторической и общественной мысли: ея содержаніемъ было голословное восхваленіе старины, сожалёнія объ утратѣ понятій и нравовъ добраго стараго времени, и призывы къ ихъ возвращению. Какъ возвратить утраченное хорошее, оставалось нензвёстнымъ; отвёть на это ограничивался или жалобой, которая высказывалась поддёльно-стариннымъ языкомъ, приторно-сладкими причитаніями, или злобными выходками противъ "чужеземцевъ" и "заморскихъ бродягъ", подъ которыми разумёлись всё иностранцы, у насъ жившіе и дёйствовавшіе. Когда писатель переходиль къ изложенію фактовъ или своихъ историческихъ взглядовъ, крайне неловкій, темный язывь выдаваль неясность его мысли.

Обратимся въ "Воспоминаніямъ", гдё онъ разсвазывалъ о началѣ своихъ литературныхъ трудовъ, еще во время пребыванія въ Тулѣ. Враги русской народности, ужасные "чужевемцы" уже навлекли на себя его ненависть, и поминаются имъ съ довольно забавнымъ эпическимъ постоянствомъ бранныхъ эпитетовъ.

"Литературныя занятія мон направлены были исключительно съ 1825 года на русскую исторію, странно (?) и неожиданно. Разъ какъ-то былъ я въ бестадъ, гдъ два чужеземца нагло и дерзко увъряли русскихъ, что у нихъ нътъ своей исторіи. Миъ было горько и больно слышать эту нелъпость; но я былъ безсиленъ: я не вналъ русской исторіи; меня учили какой-то безсвявной исторіи по Шрекку. Эти два налеца, проповъдывавшіе безтолковымъ слушателямъ имъ, были гувернеры, изъ имещкой породы, оставшіеся просвъщать русскія головы послъ 1812 года, изъ числа мародеровъ. Въ небольшой библіотекъ моего отца я нашелъ немного о русской исторіи: книгъ цять или шесть. Я прибътнулъ съ мониъ горемъ къ сващ. Н. И. Иванову; онъ далъ мнё для чтенія исторію Карамвина, передалъ многое о наглецахъ, въ особенности о наглецахъ изъ июмецкой породы, таскающихся по Россіи съ своимъ дикимъ и безграмотнымъ просвёщеніемъ. Долго и много читалъ я Карамвина. Здъсь-то узналъ я родину и научился любить русскую вемлю и уважать русскихъ людей"...

Слёдуетъ изображение тогдашняго тульскаго общества и его умственныхъ интересовъ, и затёмъ длинное, озлобленное, но смутное изобличение иноземныхъ "бродягъ", перепортившихъ русское общество. Приводимъ нёсколько образчиковъ:

"Въ Тулѣ немного было людей, читавшихъ и думавшихъ о чемъ-нибудь. Вся ученость гнѣздилась въ кадетскомъ корпусѣ, въ гимназіи, въ семинарія... Всѣ эти заведенія имѣли разныя направленія, учителя ихъ жили непріязненно. Библіотекъ было въ городѣ мало... Просвѣщеніемъ дворянства завѣдывали гувернеры и гувернантки, люди безъ всякаго образованія въ наукахъ. Съ ними входили въ деревенскіе семейные круги развратъ, нахальство, неуваженіе къ родителямъ, пренебреженіе къ вѣрѣ отцовъ и постыдное вольнодумство...

"Въ цёлой губернін было много людей истинно-образованныхъ, полезныхъ родинѣ и семейству, получившихъ образованіе не изъ рукъ жалкихъ и преврённыхъ бродязъ, но въ казенныхъ учебныхъ заведеніяхъ. Они жили больше въ помѣстьяхъ отдѣльною жизнію и не сходились съ городскими пьаницами и игроками. На нихъ былъ свой отпечатокъ: сповойствіе и мирная жизнь. Бѣдному человѣку безъ связей и средствъ трудно было пробраться въ кругъ этихъ людей. Это я испыталъ самъ. Года два жизни стоило мнѣ, чтобы 'обратить только вниманіе ихъ на себя. Вспоминаю все это теперь ') не для обвиненія ихъ (?), а говорю потому только, какъ тогда у насъ образованные люди жили отдѣльно, какъ тогда рѣзко отличалось пстинное образованые люди жили отдѣльно, какъ тогда рѣзко отличалось пстинное зигаза. Не знаешь, чему удивляться: легковѣрію ли новаго поколѣнія первой четверти XIX вѣка или твердости стариковъ, сознавшихъ свое родное достоинство, при переворотѣ воспитанія, предиринятаго <sup>з</sup>) чужевемными бродягами".

Дальше мы приведемъ объясненіе, какъ "предпринятъ" былъ "бродягами" переворотъ въ русскомъ воспитаніи. Сахаровъ благодаритъ Бога, что самъ остался нетронутъ этимъ переворотомъ.

"Благодарю Господа, — пишеть онъ, — что надъ мосю головою не работала ни одна французская *тварь*. Горжусь, что вокругь меня не быдо ни одного нёмецкаго бродям. Я не преклонался ни передъ однимъ сапожникомъ-французомъ и не принималъ отъ него наставленій, какъ презирать отца и мать, какъ ненавидёть родину, какъ расточать достояніе отцовъ и дёдовь. За меня ни одной русской копѣйки не перешло въ карманъ бродяю. Меня не морочили они лучшимъ вкусомъ къ изящному, понятіями о высокомъ и прекрасномъ, существующемъ будто исключительно въ Германіи и Франціи. Мерзенштейны и Скотенберги, заморскіе бродяю въ Москвѣ" (?).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воспоменанія писаны въ половенѣ 1850-хъ годовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Предправятомь?

Изъ разсказовъ Сахарова увидимъ, что мало проку было и въ тёхъ, вто нисколько не былъ совращенъ "бродягами"... Занятія Сахарова исторіей города Тулы вызвали у его земляковъ (онъ не забываеть одного протопопа) недоброжелательные отзывы. "Мнѣ въ глаза говориди. —пиметь Сахаровъ: —занимался бы своимъ лѣломъ! На что намъ твоя исторія Тулы? Жили мы счастливо безъ ней до тебя, проживемъ и послѣ тебя, также весело и покойно.- Другіе кивали головами и церсюду говорили обо мив: - пропаль малый безъ толку; ничего изъ него путнаго не будетъ". Во всей Тулъ, какъ выше сказано. Сахаровъ немного находилъ людей, "читавшихъ или думавшихъ о чемъ-нибудь". Это было невѣжество самобытное, не внушенное "бродягами". Сахаровъ утверждаетъ, что ему грозили даже опасности отъ этого невёжества, но все-таки быль убъжденъ, что вся бъда у насъ отъ "бродягъ", которымъ онъ приписываетъ формальный планъ поколебать благополучие России. Объ этомъ у Сахарова была цёлая историческая теорія. чрезвычайно своеобразная.

"Европа,-объясняетъ онъ,-еще при Петрѣ Великомъ, зорко подсмотрѣла будущую участь русской вемли, преднавначенную ей свыше. Изумленная неистощимыми силами нашей родины, она дружно приступила къ разрушенію основныхъ русскихъ началъ. Первое пораженіе, первый натискъ Европы былъ на русскую народность. Перестрой русскихъ людей на заморскій ладъ былъ вачать съ сословій дворянскаго и купеческаго. Духовенство и крестьяне оставлены были въ покоћ, но на время. Западники полагали разбить ихъ (?) въ другомъ сражении. Въ этомъ они горько ошиблись. Православная наша въра витеритиа страшныя истязания отъ запада. Европа не могла слышать безъ бъщенства имени нашего православія. Начали (?) съ того, что тысячами навязывали намъ всё существовавшія (?) среси, начиная съ Гордоновой компанія до Татариновой"... (У нась испортили старинную церковную архитектуру, живопись; предлагали замёнить нашу вёру на католичество, кальвинизмъ и ир.)... "Насъ пробовали (?) сбить съ толку: философскими системами, мистицизиомъ, сочиненіями Вольтера, Шеллинга, Баадера (!), Гегеля, Страуса и ихъ последователей... Бёдная Русь, чего только ты не вытерпела, оть западныхъ BADBADOBL!

"Западныя ополченія противъ русскаго самодержавія начались въ XVIII въкъ. Европѣ страшно было видѣть на твердой вемлѣ независимаго русскаго государя, могучаго в несокрушимаго исполина, окруженнаго безпредѣльною преданностью подвластнаго ему народа... Европейскіе коноводы раздоровъ и иятежей начали возставать противъ русскаго самодержавія (?), когда полагали, что русская народность погвбла навсегда (?), и что для русскаго православія довольно впущено (!) всемірныхъ (?) ересей и расколовъ. Къ счастію русской земли, они не поняли, что крѣпость нашего самодержавія создана была Владиміромъ Великимъ (?), Іоанномъ III и Петромъ Великимъ, тремя могучими государями, ниспосланными свыше для возрожденія (?), величія и счастія русской вемли. Самодержавіе, основанное и укрѣпленное ими, просуществовало въ Россіи тысячу (?) лѣтъ и будетъ, при помощи Божіей, существовать еще долго, долго до повднѣйшихъ временъ. "Война противь трехь началь независимой самостоятельности русской продолжится столётіе. Устоить ли русскій народь вь этой война противь враговь? Вадаеть одинь Богь"... (За пять строкь выше, Сахаровь зналь, что устоить)... "Россія много выстрадала (вь этой борьба)... Надь нею бдить русскій Богь. Передь Нимь однимь она благоговаеть и Ему одному преклоняеть свою выю" (стр. 917—919).

Таковъ былъ историческій сумбуръ, составлявшій основу взгладовъ Сахарова. Разобраться въ немъ нѣтъ, конечно, никакой возможности; можно бы подумать, что Сахаровъ будетъ винить нововведенія Петра В., но Петръ упоминается у него въ числѣ правителей, "ниспосланныхъ свыше". Въ числѣ орудій, употребленныхъ западомъ для сокрушенія русскихъ началъ, поставлены рядомъ Вольтеръ и секта Татариновой, Баадеръ и "Страусъ"; какъ будто Вольтеръ, Баадеръ, Страусъ и даже Татаринова нарочно придуманы Европой только бы навредить Россіи. Какъ все это происходило, неизвѣстно, но —

"Перевороть, затвлянный въ Россін чужеземцами для направленія къ революціоннымъ идеямъ русскаго воспитанія, не есть тайна. Сто́ить только вспомнить основаніе александровскаго лицея, борьбу аббата Николя противъ этого учрежденія и рвіпимость императора Александра Павловича противъ ученія чужеземцевъ (?). На каждое сказанное мною слово я готовъ привесть сотни примёровъ, мною самимъ видённыхъ" (стр. 901—902).

Сюда именно принадлежить д'ательность бродяю, приводившихъ Сахарова въ такое негодованіе. Имъ посвящена еще особая длинная тирада въ "Воспоминаніяхъ". Но въ удивленію, виноваты оказываются не столько бродяги, какъ сами русскіе или собственно русскія женщины. Высказавъ (въ приведенной выше цитатѣ) свое недоумѣніе, чему больше удивляться—легковѣрію ли новаго поколѣнія "первой четверти столѣтія" или твердости стариковъ, не вѣрившихъ "бродягамъ", Сахаровъ продолжаетъ:

"Время взяло свое; женщины наши все перепутали (?), ниъ надобна была французская болтовня, ниъ надобны были танцы (?), ниъ надобны были кокетство и разсѣяніе въ жизни. Во всемъ этомъ они опирались на гувернерство. Вотъ отъ чего скоро развелась у насъ порода гувернантокъ; вотъ отъ чего охота къ чужевемному воплотилась въ дѣла, воплотилась въ привычки и пошла рука объ руку съ дворанскимъ просвѣщеніемъ, дожнымъ, безполевнымъ и вреднымъ для нашего отечества. Немного надобно людямъ, чтобы понять всю опасность такого ложнаго просвѣщенія; но многіе ли хотѣли вндѣть эту страшную бѣду нашего отечества? Повсюду за нею стремились съ какимъ-то обаяніемъ и восторгомъ" (стр. 902).

Слѣдуетъ исторія "гувернерскаго просвѣщенія":

"Вообще гувернерское просвъщение русскихъ людей можно раздълить на три эпохи, сгубившія (?) нашу родину. Первая явилась послю первой францувской революціи, когда эмигранты толпами прибъгали въ Россію; они охватили тогда высшій кругь дворянства, жившій въ столицахь; ихъ вліянію все покорилось рабски. Матушки за нихъ спѣшили отдать своихъ дочекъ, чтобы величать ихъ маркизами и герцогинями; батюшки обрадовались вольнодумству, сынки кинулись въ разврать со всею наглостью, руководимые во всемъ эмигрантами. Эта эпоха длилась до 1812 года и тихо подрывалась подъ основной быть (?) русскаго образованія, освященнаго вѣрою и событіями тысячи лѣть. Въ эму эпоху началось выписываніе французовъ и француженокъ, нѣмцевъ и нѣмчурокъ нашими путешественниками, ѣздившими на показъ въ Фернейскій замокъ и въ Парижъ. Тогда, хотя и изрѣдка, начали разводить пансіоны, мужскіе и женскіе, подъ защитою выписныхъ нѣмецкихъ профессоровъ московскаго университета, Шадена, Шварца и другихъ. Бѣтыыя (?) и наглыя француженки открыли въ этихъ вертевахъ постыдный торть честью русскихъ женщинъ и русскихъ дѣвушекъ"... (Тамъ же).

Факты безнравственнаго вліянія эмиграціи д'виствительно бывали въ тё времена; но Сахаровъ не только спуталъ хронологію, но и взвелъ небывалыя гадости на людей, оставившихъ честное и заслуженное имя въ исторіи русскаго образованія: напримёръ, Шварцъ умеръ гораздо раньше французской революціи, Шаденъ (опять гораздо раньше революціи) былъ воспитателемъ того Карамзина, которому самъ народолюбецъ считалъ себя наиболёв обязаннымъ. Далёв:

"Вторая эпоха началась съ изгнаніемъ французской армін въ 1812 году изъ Россіи. Просвѣтителями этой эпохи содѣлались безсмысленные остатки отъ разбитой наполеоновской арміи. Съ этого времени водворилось всеобщее несчастіе (!) въ моемъ миломъ и безцѣнномъ отечествѣ"... (слѣдуетъ такая же характеристика времени, какъ выше). "Эта несчастная эпоха продолжалась недолго, до 1820 года (?); но она оставила гибельныя послѣдствія на цѣлое столѣтіе. Этимъ орудіемъ думали заморскіе демагоги (?) приготовить въ Россіи что-то въ родѣ 14-го декабря.

"Третья эпоха началась пріёвдомъ гувернантовъ по требованію поставщиковъ (?)... Магазины Кузнецкаго моста, Невскаго проспекта и знаменитаго Ревельскаго подворья (?) наполнены были бродагами-просвётательницами... Взгланите на нихъ (ихъ воспитанниковъ) и скажите... много ли въ нихъ есть русскиго? Видите ли вы въ ихъ дёлахъ что-нибудь къ чести и славё русскаго ума? Лежить ли ихъ сердце въ Россия?" и проч. (стр. 904—905).

На эту тему написано еще нёсколько страницъ, гдё описывается "роковое паденіе" русскаго дворянства подъ вліяніемъ "нёмцевъ и разной западной твари", разсказывается, какъ вслёдъ за дворянствомъ увлеклось тёмъ же "наше степенное купечество". Не приводя дальнёйшихъ безсвязныхъ разсужденій объ этомъ предметё, укажемъ лишь то, что Сахаровъ говоритъ о началё своихъ изученій русскаго народа.

По запискамъ Сахарова не видно, когда именно и какъ онъ началъ свои этнографическія изслёдованія. Впослёдствіи, когда въ 1841 кн. А. Н. Голицынъ (главноначальствующій надъ почтовымъ департаментомъ) ходатайствовалъ предъ императоромъ Николаемъ о награжденіи Сахарова, издавшаго тогда первый томъ "Сказаній", въ докладѣ Голицына сказано было, что свои историческія изысканія русской народности Сахаровъ началъ "еще *до вступленія* въ университеть московскій", и что "*тода*, въ продолженіе *изеети* лѣть *обходиль* онъ губерніи: тульскую, орловскую, рязанскую, калужскую, орловскую, въ хижинахъ поселянъ собиралъ народныя преданія, въ городахъ и селахъ обозрѣвалъ сохранившіеся народные памятники, въ архивахъ пересмотрѣлъ нужные историческіе акты" и пр. <sup>1</sup>). Въ запискахъ онъ говорить объ этомъ слѣдующее. Занимаясь первымъ своимъ трудомъ — исторіей тульской губерніи, Сахаровъ сдѣлалъ и поѣздку по губерніи.

"...Повздка по губерніи доставила мий много запасовъ для узнанія русской народности. Ходя по селамъ и деревнямъ, я вглядывался во всё сословія, прислушивался въ чудной русской ръчи, собиралъ преданія давно вабытой старины и не вървиъ своимъ глазамъ (?): тотъ ли это исторический народъ, котораго дерзають презирать заморские бродяни? Непостижимо (?) громадная русская жизнь, непостнжимо (?) разнообразная во встхъ своихъ якленіяхъ, раскрывалась передо вною въ Москвѣ и ся окрестностяхъ. Во Владнирѣ, Ростовѣ, въ Нижнемъ-Новгородѣ 2) она уже не удивляла меня болѣе; въ са гигантскихъ размфрахъ я уже видблъ исполина, несокрушимаго никакими переворотами. И этого русскаго человёка, стараго обитателя Европы, учившагося уму и разуму въ Царьградъ, съ IX въка имъвшаго свою тысячелътнюю грамоту, вздумали безродные бродяги переучивать по своему, перевоспитывать на свой ладъ. Въ годину страданій, тажкихъ для руссваго просвѣщенія (?), новое возникающее поколёніе, болье крепкое духомъ, нежели отцы ихъ, вдругъ сознаеть свое родовое достоинство и обращается въ старой русской жизни. Русская народность смёло и торжественно провозглашается въ Россіи. Императоръ Николай Павловичъ ни мало не усумнился принять нашу народность подъ свою защиту и сдёлать ее символомъ министерства народнаго просвёщенія. Онъ ясно разгадаль грядущую славу Россін, онъ одинь поняль назначеніе русской земли. Бродя по Россіи, собирая предавія, я не предчувствовалъ тогда, что наша родная народность можеть такъ скоро огласиться (?) и быть мёрнломъ оцёнки старой русской жизни и новаго европейскаго образованія. Было время, когда я слышаль, какъ въ городахъ и селахъ русскіе, наученные заморскими бродячами, съ презръніемъ говорнин, что русскій языкъ есть языкъ холопский, что образованному человѣку совѣстно читать и писать по-русски (?), что наши писни, сказки и преданія глупы, пошлы и суть достояніе подлаго простого народа... Такъ думали и говорили тогда наши огаженные (sic) Европейцы... Благодарю Бога, что я дожнять до того времени, когда русскіе начали возвращаться въ русскому языку, въ русской народности и въ русской одеждѣ" ит.д. (стр. 909—911).

Такъ Сахаровъ самъ излагалъ свой взглядъ на историческую судьбу русской народности. Это, видимо, было воззрѣнie всей его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. Архивъ, 1873, стр. 291; ср. предесловіе въ "Сказаніянъ", т. І.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это было уже позднѣе.

жизни: въ юности, отъ тульскаго священника онъ наслушался о "наглецахъ изъ нёмецкой породы" и до конца дней проклиналъ "заморскихъ бродягъ"; они не давали ему покоя, и какъ будто самое возвеличение русской народности дѣлаетъ онъ имъ въ пику. Свободное обращение его съ фактами и здравымъ смысломъ дѣлаетъ излишнимъ разборъ этого взгляда; естественно ожидать, что онъ отразится въ его трудахъ по русской этнографіи. И онъ дѣйствительно отразился различнымъ образомъ.

Въ литературныхъ кругахъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ Сахарова пеннии какъ большого знатока фактовъ этнографіи и археологін; но повидимому уже въ то время никто не думалъ серьезно объ его "народныхъ" взглядахъ, и надъ его нёмцевдствомъ подшучивали. "Въ кружкъ Надеждина, -- разсказываетъ одинъ современникъ, — въ исходѣ сороковыхъ годовъ, Сахарова звали въ шутку "посадскимъ человѣкомъ", ужъ не знаю почему: кажется, за его фигуру" 1); но могли звать не только за фигуру, но и за складъ понятій, свойственныхъ полуобразованному посадскому человѣку. Его ненависть въ барству, воспитанному на иноземный ладъ и забывавшему о народѣ и старинѣ. была безъ сомнѣнія исеренняя, могла имъть свои достаточныя основавія и внушать сочувствіе, какъ протесть противъ грубаго и пошлаго забвенія національныхъ интересовъ литературы и общественности <sup>2</sup>); --- но въ этомъ было и народничанье, себѣ на умѣ, нѣкоторая непослѣдовательность или фальшивость, уже зам'вченная его современниками. Въ своихъ запискахъ, Сахаровъ любить выставлять себя страдальцемъ за правду, гонимымъ за свои труды на пользу отечества; но онъ говорить объ этомъ такъ неясно, что мудрено понять, кто и за что его гналъ.

По поводу своей тульской "Исторін", первый отрывокъ которой быль напечатанъ въ "Галатећ" 1830, Сахаровъ замѣчаетъ, что эта статья была "первенецъ есвъхъ несчастий, юнений и ссоръ съ добрыми и недобрыми". Дѣло въ томъ, что въ полуграмотной провинціальной компаніи статья своего земляка, явившаяся въ московскомъ журналѣ, произвела сенсацію. По разсказу самого Сахарова, она составила цѣлое событіе; друзьй автора трубили о ней, развозили ее по городу; устроенъ былъ вечеръ, на которомъ молодого автора представляли мѣстнымъ ученымъ людямъ и нотаблямъ, причемъ иные "плакали отъ радости". Но "другимъ очень не нравилось это оглашеніе меня передъ публикою, и многіе въ слухъ бранили меня довольно невѣжливо. За первую ничтожную журнальную статью меня судили

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Русскіе палеологи, отдёльное изд., стр. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. разсказы Панаева о томъ, какъ Сахаровъ держалъ себя на вечерахъ у кн. Одоевскаго. Литературныя Воспоминанія, Спб. 1876, стр. 117.

и едва было не лишили всего грядущаго въ моей жизни (?). Весь вопросъ заключался въ томъ: какъ смѣлъ мальчишка печатать въ журналѣ свое сочиненьишко?"—Этотъ "судъ" возникъ въ домѣ священника Иванова (толковавшаго Сахарову о "наглецахъ"), у котораго былъ въ гостяхъ тульскій епископъ Дамаскинъ; но "судъ кончился скоро, безъ вреда", благодаря горячему участію, которое ириняли въ Сахаровѣ его друзья. Въ чемъ былъ "судъ", кто судилъ неизвѣстно; по всѣмъ видимостямъ, епископъ Дамаскинъ, безъ сомнѣнія "истинно русскій" человѣкъ, не зараженный "заморскими бродягами".

Въ спискъ своихъ сочиненій, Сахаровъ опять нѣсколько разъ темно упоминаеть о разныхъ затрудненияхъ и гоненияхъ, которыя ему пришлось испытать по ихъ поводу. Подъ 1836 годомъ замѣчено о первой части "Сказаній русскаго народа": "Бѣдная книга! Сколько она прошла мытарствъ, судовъ, пересудовъ, толковъ!.." Издатель записовъ Сахарова, г. Саввантовъ, прибавляетъ въ этому извѣстіе: "Дѣйствительно, дѣло доходило до того, что Сахарову угрожали уже Соловками (?), и бѣда уже висѣла надъ его головою (?); но участіе, принятое въ немъ кн. А. Н. Голицынымъ, избавило нашего археолога отъ душесиасительнаго пребыванія въ отдаленной обители: по ходатайству князя, Сахаровъ удостоился получить высочайшую награду, и дёло кончилось благополучно" 1). Къ сожалёнію, и почтенный другъ Сахарова, в вроятно близко знакомый съ его біографіей, не взялъ на себя труда объяснить это происшествіе, и остается неизвестно, вто и на какомъ основании угрожалъ Сахарову Содовками. Угроза была крупная и едва ли слишкомъ легко исполнимая надъ лицомъ, состоявшимъ не въ духовномъ вѣдомствѣ, а въ граждан. скомъ: власть, грозившая Соловками, была, въроятно, духовная, --потому что другая скорее грозила бы чёмъ-нибудь инымъ. Г. Барсуковъ относитъ это известие также къ 1841 году (когда вышло новое изданіе "Сказаній") и замѣчаеть: "Надо было бы думать, что челов'якъ съ такимъ направленіемъ, какъ Сахаровъ, долженъ былъ найти поддержку и сочувствіе именно въ той сред'ь, въ которой наиболёе сохранились исповёдуемыя Сахаровымъ начала. Безпристрастіе требуеть зам'ятить, что вышло не такъ. Тамъ его встрѣтили-съ одной стороны мертвящее равнодушіе, а съ другой-гоненія. Пониманіе же, сочувствіе, поддержку и огражденіе въ направленіи своемъ Сахаровъ встрётилъ именно въ той средѣ, въ которой, по его мпѣнію, все русское изсякло и царила одна иноземщина".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Р. Архивъ, стр. 930. Но это было уже въ 1841 г.

Это было заступничество кн. Голицына <sup>1</sup>). Не были ли "Соловки" просто чьей-нибудь раздражительной фразой, сказанной въ цензурныхъ пререканіяхъ, если не созданіемъ воображенія Сахарова, который, кажется, склоненъ былъ видѣть кругомъ себя гонителей или завистниковъ? А если дѣйствительно были гоненія, то едва ли отъ людей, бичуемыхъ Сахаровымъ.

Подъ 1841 годомъ, по поводу изданія "Записокъ русскихъ людей", Сахаровъ опять пишетъ: "Бѣдная книга! чего съ ней не дѣлали? Кто только не интриговалъ?" Подумаешь, что есть интриговали... Въ чемъ дѣло — опять неизвѣстно. Подъ 1843, по поводу "Указной книги царя Михаила Өеодоровича", изданной Сахаровымъ въ "Р. Вѣстникѣ" 1842 г., онъ замѣчаетъ, что статья напечатана была съ ошибками "умышленными и неумышленными"<sup>2</sup>): кому, зачѣмъ были нужны умышленными и неумышленными"<sup>2</sup>): кому, зачѣмъ были нужны умышленныя ошибки -- неизвѣстно. Какъ выражался патріотизмъ Сахарова, можно видѣть изъ его собственныхъ Записокъ, напр., въ разсказѣ о празднованіи отврытія типографіи Воейкова<sup>3</sup>).

Какимъ же образомъ могдо случиться, что Сахаровъ, рѣшавшій вопросъ народности столь первобытнымъ образомъ, просто противополагая русскихъ и--нехристей, могъ, однако, пріобрѣсти такое значеніе, сдѣлаться хотя на время авторитетомъ?

Это объясняется положеніемъ дёла. Когда стали появляться труды Сахарова, изученіе предмета едва возникало. Въ нашемъ учено-литературномъ мірѣ были и тогда люди, хорошо вооруженные историческимъ и философскимъ знаніемъ, но ихъ знаніе направлялось на другіе насущные вопросы литературы и очень мало обращалось на вопросы этнографіи. О самой народности начинались теоретическіе толки, но рѣдко или никогда чисто-этнографическіе. Большой заслугой Сахарова было именно то, что онъ указалъ множество новаго матеріала, который требовалъ изученія прежде, чѣмъ могли быть дѣлаемы выводы о русской народности. Точка зрънія была первобытная, очень странная, грубая, натянуто-сантиментальная; читатели и критика мало замѣчали ен нескладицу—новость матеріала отводила собственныя разсужденія Сахарова на задній планъ им извиняла его увлеченія. Предметь былъ мало извѣстенъ; едва ли кто-нибудь въ тридцатыхъ годахъ былъ въ состояніи проверите

<sup>•)</sup> Палеологи, стр. 5. Кн. Голицинъ былъ, конечно, человъкъ барскаго и франпузскаго образования; но по замъчанию г. Барсукова, это "нисколько не помъшало ену остаться истинно-русскимъ уможъ и дущою". Онъ былъ очень благочестивъ и одно время былъ поклонникомъ архимандрита Фотія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) P. Apxnes, crp. 934, 936.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Р. Архивъ, стр. 941 и слъд. Ср. Панаева, Воспоминанія, стр. 103-106.

Сахарова другими данными, столь же обильными и разнообразными. Ему върили на слово.

Въ самомъ дѣлѣ, сличая содержаніе трудовъ Сахарова съ наличностью тогдашней литературы въ этой области, найденъ. что многое изъ его матеріала было чистою новостью. Изданіе пѣсенъ, сказокъ. описание обычаевъ, преданий, заговоровъ, загадокъ, игръ, галаній, чародвиства; народный дневинкъ; изданіе старинныхъ словарей и азбуковниковъ. старыхъ путешествій, записокъ и т. д., все это или вообще въ первый разъ переходило въ печать изъ усть народа, изъ рукописей и старыхъ ръдкихъ изданій, или впервые было собрано въ одно цёлое и сдёлано доступнымъ для читателянеспеціалиста, вспомануто и пущено въ научно-литературный обороть. Появление этого матеріала одно было цёлымъ событиемъ, давая новыя свёдёнія объ искомой "народности", расширяя горизонтъ наблюденій, возбуждая (если не у самого издателя, то у другихъ) новые вопросы и новыя точки зренія. Собственныя идеи Сахарова пропускались, дёло было не въ нихъ; а вскорё послё, когда возникли научные прісмы изслёдованія, эти идеи были уже такъ странны, что ихъ не стоидо опровергать. Сахаровъ вызвалъ строгую критику уже не съ этой стороны, а-тамъ, гат шла ръчь о подлинности самого народно-поэтическаго текста, и въ вопросахъ научной археологіи.

Остановимся на нёкоторыхъ подробностяхъ его работы и самаго матеріала.

Въ предисловін въ "Сказаніямъ" онъ обращается въ "добрымъ русскимъ людямъ" и однимъ изъ побужденій его изучать свою народность было — что скажетъ о нашей народности "чужеземецъ", эта іdée fixe Сахарова. Въ выраженіяхъ его привязанности въ старому обычаю, въ жизни народной есть теплое чувство, проблески мысли о нравственно-общественномъ значеніи народной идеи; но все это сказано съ той же неловкостью мысли и выраженія, какая поражаетъ въ позднѣйшихъ "Запискахъ" <sup>1</sup>). Онъ бываетъ ясенъ только тогда, когда говоритъ не мудрствуя лукаво и, не пускаясь въ ученость, нзлагаетъ факты; но какъ только онъ берется за общія соображенія,

"Какал-то непостижныйа сила сберегла для насъ паматинки угаснувшей словесности: Пѣснь о полку Игоревонъ и Сказаніе о Куликовской битвѣ". — Отчего непостижимая?

292

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напримъръ: "Било время, когда всёмъ этимъ (народной стариной) дорожнан, когда все это любили, когда все это берегли, какъ сокровище. Образованные евролейци восхищались нашими пѣсилин, но можно ли ихъ востортъ сравнить съ нашимъ восторгомъ? Они въ нашей *народной поэзіи* слышали только отголоски, вылетавшіе изъ восторженной души (?): но они не могли постигать нашихъ былинъ, создаваемихъ вдохновеніемъ и восторгомъ (?) въ полномъ наслажденіе семейной жизни".--Непонятно.

они оказываются смутными и излагаются путанымъ языкомъ, съ твиъ напускнымъ народно-чувствительнымъ тономъ, съ которымъ мы още встрётимся.

Какъ им замечали. Сахадовъ былъ очень высокаго мнёнія о своихъ трудахъ: онъ высказывалъ свои критические приговоры съ большимъ пренебрежениемъ въ незнанию своихъ предшественниковъ -издателей пессиь, толвователей мнеологін и т. п. Но, отдавая справедливость его собирательскому труду, нельзя не видёть, что его собственный критическій багажь быль очень скромный. Ему доступны пріемы только первоначальной вритики; онъ замёчалъ несостоятельность прежнихъ, наукъ совсъмъ и не принадлежавшихъ, книжекъ о старинѣ; знаеть, что объяснение старины должно основываться на источнивахъ, и не допусваеть произвольныхъ фантазій; при изданіи п'ёсенъ, сказокъ, преданій, при описаніи обычаевъ, онъ знаеть. что онь колжны записываться сь полною точностью; но авйствительной критики у него нёть и слёда, — напр. въ "изслёдованін" славянской мноологія или въ изданія пѣсенъ онъ дужаеть, что вопросъ состоять только въ пересмотре того, что было сделано его прелшественниками.

"Сказанія русскаго народа" 1) начинается статьей: "Славяно-русская инеологія". Довольно небольшого прим'тра, чтобы указать свойство пріемовъ Сахарова. "Исторія славяно-русскихъ мисографій, начинаеть онъ, - представляеть одно изъ рёдкихъ (чёмъ?) явленій въ русской литературѣ, -- явленіе, исполненное разнообразныхъ выиысловъ, невъроятныхъ догадовъ, ничтожныхъ предпріятій". Съ Нестора до своего времени Сахаровъ насчиталъ больше десяти "миеографовъ", но настоящей инеологіи еще нѣть. Причины несостоятельности прежнихъ трудовъ Сахаровъ выставляетъ слёдующія: "1) усвоение славяно-русской мисологи всёхъ другихъ боговъ славянскихъ поколёній. 2) Открытіе происхожденія славянскихъ боговъ въ инеологіяхъ другихъ народовъ. 3) Филологическія розысканія. 4) Безусловное в'врование въ источниви. 5) Произвольныя дополнения". Справедливо безъ сомятнія, что произвольное смишеніе фактовъ и особливо выдумки были грубымъ нарушеніемъ требованій исторической критики; положимъ, Сахаровъ могъ возставать и противъ "филологическихъ розысканій" (какъ ихъ разумёли въ то время), т.-е. противъ такого же произвольнаго толкованія имень; но осуждая "безусловное вёрованіе въ источники", онъ самъ представлялъ дёло очень смутно. "Источники" и должны быть основой для историческаго вывода; но не все, что только говорилось объ историческомъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Приводниъ вообще 3-е изданіе.

фавть, составляеть "источнивь", -а по Сахарову "источнивь" для древней мисологіи соть и Несторъ, и Иннокентій Гивель одинаково, только первому онъ вёрить, а второму нётъ. Собственная мысль Сахарова состоить въ томъ, что "естественное и вѣрное основаніе славяно-русской мисологіи есть Несторь: кромѣ сего мы не находимъ ничего, и едва ли что можемъ найти" <sup>1</sup>). Затёмъ все "изслёдованіе" состоить лишь въ переборѣ показаній и мифній Гизеля, Попова, Чулкова, Глинки, Кайсарова и т. д. Сахаровъ укоризненно обличаетъ ихъ неосновательность, на что, собственно говоря, и не стоило употреблять столько хлопоть. Обличаемые писатели или писали въ такое время, когда не было и мысли о научныхъ требованіяхъ, или даже сами отблоняли отъ себя всякія ученыя притязанія, прямо заявляя, что занимаются стариной для "увеселенія" своего и читателей <sup>2</sup>): въ нашей исторической литературѣ это было уже давно понято. Съ другой стороны, тотъ же Михайло Поповъ лучше Сахарова поняль, что мисслочно народа можно узнать не только изъ прямыхъ свидётельствъ старины, но изъ живущихъ донынѣ народныхъ сказаній и обычаевъ <sup>3</sup>); Сахаровъ напротивъ не находиль здёсь мисологіи, и ждаль оть русской мисологіи только исторія о "богахъ", какія, напр., разсказывались въ учебныхъ книжкахъ о греческихъ богахъ. Затемъ, пересмотрёвши русскіе "источники" мноологіи (т.-е. Нестора, Гизеля, Попова, Кайсарова и пр.), Сахаровъ приходитъ къ источникамъ иностраннымъ въ слёдующихъ выраженіяхъ: "Источникъ иностранныхъ свёдёній (?) представляетъ самое общирное поле для изслёдованій и вмёстё самое опасное. До сихъ поръ еще ни одинъ изъ нашихъ миеографовъ не принимался критически обозръть всё свёдёнія, находящіяся въ сочиненіяхъ

294

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сказанія, т. І, кн. І, стр. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Напр. Миханлъ Поповъ въ "Краткомъ описанія славянскаго баснословія", 1768, самъ говорить о своей книжкѣ: "сіе сочиненіе сдъляно больше для увеселенія читателей, нежели для важныхъ историческихъ справовъ, и больше для стихотворцевъ, нежели для историковъ". "Глинка, авторъ "Древней редигіи славянъ", 1804, простодушно признается: "Описывая произведенія фантазін или мечтательности (такъ онъ считалъ древнюю мнеологію), я думаю, что не погрёшу, если при встрѣчающихся пустотахъ и недостаткахъ въ ея произведеніяхъ буду дополнять собственною подъ древнюю стать фантазіею".—Что же и спращивать съ такихъ авторовъ? Серьезное "изслѣдованіе" могло бы просто оставить ихъ въ сторонѣ, — какъ настоящіе изслѣдователи и оставияли. Напр., относительно Миханла Попова, Карамзинъ сдѣлалъ это еще въ 1801, за тридцать лѣтъ до Сахарова. (См. Пантеонъ Росс. авторовъ, въ Сочинен., изд. 4, VII, 293).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ предисловін къ "Краткому описанію" онъ заявляеть: "Матерію, составляющую сію книжку, выбираль я изъ разныхъ книгъ, содержащихъ Россійскую Исторію, какія имълъ или какія могь сыскать для прочтенія, также изъ простонародныхъ сказокъ, пъсенъ, игръ и оставшихся нѣкоторыхъ обыкновеній".

чужеземцевь о славяно-русскихь болахь". Онь берется указать нькоторые, и насчитываеть 34 писателей – ньмецкихь, французскихь, польскихь, южно-славянскихь, ставя ихь въ самомъ капризномъ безпорядкѣ: за средневѣковыми лѣтописцами, какъ Саксонъ Грамматикъ, Гельмольдъ, Дитмаръ, и за Стурлезономъ онъ ставитъ писателей XVII—XVIII вѣка (не указывая большею частію, когда и гдѣ явились ихъ труды); затѣмъ, послю Леклерка и графа Потоцкаго (XVIII и XIX вѣкъ) идетъ Кромеръ (XVI вѣкъ), Длугошъ (XV вѣкъ), потомъ опять Тунманъ, Гебгарди (XVIII вѣкъ), Герберштейнъ (XVI вѣкъ), Раичъ (XVIII вѣкъ), Мавро-Урбинъ (XVI —XVII вѣкъ), потомъ Нарушевичъ (XIX вѣкъ), потомъ Павелъ Іовій (XVI вѣкъ) и т. д. Авторъ видимо зналъ этихъ писателей только изъ чужихъ цитатъ и изъ того, что́ изъ нихъ являлось по-русски; и самъ онъ ихъ "критически" также не разсмотрѣлъ.

Слёдующая статья о "Пёсняхъ русскаго народа" даетъ сначала списовъ изданій, потомъ "мнѣнія русскихъ литераторовъ о народной поэзіи". Далѣе, въ статьѣ: "Слово о полку Игоревѣ", опять перечислены изданія, переводы и мибнія критиковъ; о чужихъ трудахъ Сахаровъ здъсь, какъ и въ предыдущей статьъ, говоритъ обыкновенно въ высокомѣрномъ тонѣ, не всегда оправдываемомъ цённостью самихъ замёчаній, но своего "изслёдованія" никакого не даетъ. Статья: "Русскіе народные праздники" опять состоитъ изъ перебора того, что было писано о предметь другими, и снабжена общими соображеніями очень темнаго свойства. "Исторія русской литературы, -- говорить Сахаровь, -- досель еще не инветь полнаго собранія русскихъ народныхъ праздниковъ" (это собственно и не есть дёло "исторіи литературы"). "По какому-то странному (?) стечению обстоятельствъ наши историки не касаются сего предмета въ исторіи русскаго народа. Для нихъ какъ будто они не существуютъ". Послёднее опять невёрно, потому что напротивъ наши писатели еще съ прошлаго въка начали говорить о народныхъ обычаяхъ и въ томъ числѣ праздникахъ; о нихъ говорилъ и Карамзинъ; а затъмъ большая доля статьи занята пересмотромъ сочиненія Снегирева именно объ этомъ предметв, --- который такимъ образомъ "существовалъ" для историковъ. Упомянувъ о томъ, какъ праздники древніе были забыты образованнымь обществомь и сохранены народомъ, Сахаровъ продолжаетъ: "До сихъ поръ еще видимъ невъроятныя смЪшенія (?) бъ описаніяхъ русской семейной и общественной жизни. Несчастная наша мисологія болье всего страдаеть отъ этихъ незнаній. Въ нее входитъ и демонологія, никогда не принадлежавшая не только мисологіи, но и самой русской жизни (?). Объ ней только русскіе говорять (?); она никогда не осуществля-

t,

лась у славяно-руссовъ, какъ мисслогія (?). Къ мисслогія причисляютъ и народные праздники, совершенно безъ всякаго основанія" и т. д. Далѣе увидимъ, какъ могло случиться, что къ мисслогіи народа не принадлежали его "демонологія" и преданія.

Вторая книга "Сказаній" приносить новыя неожиланности. Она начинается статьей: "Преданія и сказанія о русскомъ черновнижіи". Крайняя путаница мыслей сказывается съ первыхъ строкъ разсужденія Сахарова: "Тайныя сказанія русскаго народа всегда существовали въ одной семейной жизни (?) и нивогда не были мижніемъ общественнымъ, мивніемъ всвхъ сословій (?) народа". Конечно, совсёмъ наобороть: въ старыя времена вёра въ колдовство и кудесничество была именно всеобщимъ убъжденіемъ, какъ часть языческаго міровоззрівнія. Сообщивъ даліе нісколько свілівній о современной вёрё народа въ колдовство, указавъ нёсколько лётописныхъ и другихъ свидётельствъ о колдовстве въ древней Руси. Сахаровъ приступаетъ въ "источникамъ русскихъ преданій". По причинамъ, которыя дальше увидимъ, Сахаровъ увѣряетъ, что "тайныя сказанія" не были созданіемъ русскаго народа, а напротивъ принесены изъ чужихъ источниковъ. Чтобы дать понятіе о его способѣ разсужденія, надо прочесть небольшой отрывовъ:

"...Мы невольно спрашиваемъ самихъ себя: неужели это (т.-е. повѣрья русскаго народа о колдовствѣ и чернокнижіи) есть порожденіе думъ русскаго народа? Неужели все это создавалось въ русской землѣ? Будемъ откровенны къ самимъ себѣ (?), будемъ сознательны предъ современнымъ просвѣщеніемъ для разрѣшенія столь важнаго вопроса: Русскій народъ никогда не создавалъ думъ для тайныхъ сказаній (!); онъ только перенесъ нхъ изъ всеобщаго мірового чернокнижія (?) въ свою семейную живнь. Никогда на русской землѣ не создавались тайныя сказаній (!); онъ только перенесъ нхъ изъ всеобщаго мірового чернокнижія (?) въ свою семейную живнь. Никогда на русской землѣ не создавались тайныя сказанія (!); она, какъ часть вселенной (!), виѣщала въ себѣ только людей, усвоявшихъ себѣ міровыя мышленія. Въ этой идеѣ убѣждаетъ насъ внимательное изслѣдованіе всеобщаго мірового чернокнижія (!). Для достовѣрности сего предположенія, мы присовокупляемъ историческіе факты, объясняющіе перехожденіе тайныхъ міровыхъ сказаній въ русское чернокнижіе. Здѣсь открывается очевидное сходство.

"Всеобщее міровое чернокнижіе принадлежить первымь вёкамь мірозданія, людямь древней жизни. Основныя пден для творенія тайныхь сказаній выговорнаь впервые древній мірь, а его иден усвоились всему челов'вчеству. Древній мірь сосредоточивался весь на Восток'в. Тамъ народы, создавая иден для мись, думы для тайныхь сказаній (!), разсказы о быломь для пов'рій, олицетворили ихъ впдініями (!). Въ этихъ видініяхъ существоваль быть религіозний, политическій, гражданскій (!). Семейная жизнь народовъ осуществлялась этими бытами... Предъ нами остались ихъ мисы, ихъ пов'рья, ихъ сказанія. Міръ новый своего ничего не создаль (?); онъ... пересоздаль предметы, существовавшіе не въ духт его жизни, отверть понятія, противныя его мышленію; но приняль основныя мысли, восхищавшія его воображеніе, льстившія его слабости.

296

"Мнеы, перешедшіе въ новый міръ, образовали Демонологію, столько разнообразную, столько разновидную, сколько разноплеменны были народы, сколько разновидны ихъ олицетворенія (?). Ни днями, ни годами, но въками усвоивались мнеы древней жизни грядущимъ поколѣніямъ. Каждый народъ принималъ изъ нихъ только то, что могло жить въ его вѣрованіяхъ; каждый народъ въ свою очередь прибавлялъ къ нимъ, чего недоставало для его вѣрованія. Изъ этихъ-то усвоеній и дополненій составились мисологія и симеолика" и т. д. <sup>1</sup>).

Рёдко встрёчается такая путаница словъ и понятій. Соотвётственно этому и объясняются источники русскаго черновнижія. "Тайныя сказанія древняго міра, продолжаеть Сахаровъ, осуществлялись людьми, ознаменованными (?) безчисленными названіями". И затвиъ пересчитываются разные представители древняго чернокнижіягреко-римскаго: астрологи, авгуры, "прогностики", мистагоги, гаруспеки, сортилеги, писониссы и т. д.; исчисляются древнія прорицалища и оракулы; различные способы гаданія: кабалистика, антропомантія, аеромантія, гидромантія, капномантія, катоптромантія, леканомантія, некромантія, онихомантія и т. д.-по какому-нибудь старивному справочному словарю. По теоріи Сахарова выходило, что эти чернокнижники и гадатели имбли своихъ учениковъ въ древней Руси. Напримъръ: "Астрологи, облекаемые названіями халдеевъ, математиковъ, волхвовъ, почитаются старвишинами въ образовании чернокнижія... Незадолго было повѣріе, что Зороастръ персидскій первый начерталъ черновнижіе (1); но теперь оно (т.-е. "повѣріе"), съ откры тіемъ санскритскихъ письменъ, уничтожается (!). Въ землю русскую перешли астрологи при началѣ ея общественнаго быта (!) и расплодили свои понятія въ семейной жизни такъ глубоко, что и теперь въ селеніяхъ существують темные намеки о вліяніи планеть на судьбу человъка... замътимъ здъсь, что и русская народная символика есть порождение астрологовъ" (!). Далее оказывается, что и "авгурологія (гаданіе по птицамъ) перешла въ русскую землю со иногими видоизибненіями"; и "ученіе прогностиковъ вибдрилось въ русскую семейную жизнь издревле"; и видения, и призраки русскаго селянина (?) носять на себѣ отпечатовъ ученія мистагоговъ"; "ученіе гаруспековъ мало извёстно русскимъ чародѣямъ", но "русское вудесничество и чарод виство составилось изъ преданій есссалійскихъ волшебницъ (писониссъ); наши сельскія колдуньи представляють изъ себя живой сколокъ съ этихъ волшебницъ" и т. д. 2). Вопросъ о токъ, имѣли ли на "русскую семейную жизнь" вліяніе дельфійскій

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CEASAHIS, TON'S I, KH. 2, CTP. 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ другихъ ивстахъ онъ указываеть еще, что къ русскимъ приносиля кудесничество финны, татары. литовцы, колдаване, цигане.

и додонскій оракулы и "прорицалище Аммона", Сахаровь оставляеть открытымъ: "трудно рёшить".

Но Сахадовъ усиленно заботится о томъ, чтобы доказать, что народное чернокнижіе не было придумано самимъ русскимъ народомъ. Нѣсколько разъ онъ повторяетъ, что "русскій народъ никогда не создаваль думь для тайныхъ сказаній"; "мы смёло можемъ сказать, что на нашей родной землѣ ни одинъ русскій человѣкъ не былъ изобрѣтателемь тайныхъ свазапій"; относительно "чаръ для валѣкъ" Сахадовъ утверждаетъ, что русскій поселянинъ не быль ихъ изобрѣтателемъ"<sup>1</sup>) и пр. Онъ такъ огорчается нѣкоторыми суевѣріями народа, что, хотя и быль ревностный этнографъ, желаетъ истребленія, а не изученія народно-письменныхъ памятниковъ этого рода,--конечно важныхъ для настоящаго этнографа <sup>2</sup>). Въ другомъ мѣстѣ, онъ беретъ подъ защиту и нашихъ отдаленныхъ предковъ и негодуетъ противъ новѣйшихъ миеологовъ, которые, между прочимъ, "подъ видомъ ученыхъ изслѣдованій, прибѣгаютъ къ небывалымъ отврытіямъ и наводятъ на нашихъ предковъ позорную тень мною. божія" 3).

Итакъ, ясно, почему надо было отвергать и многобожіе предковъ, и чернокнижіе потомковъ: Это была позорная тѣнь, которой Сахаровъ никакъ не могъ допустить на народѣ, столь патріархально-благонравномъ и православно-благочестивомъ. Для объясненія этого, у Сахарова имѣется особая теорія "общественнаго образованія русскаго народа", т.-е., развитія русской народности. Хотя чернокнижіе и зашло къ намъ, оно не нарушило чистоты нашей народности на слѣдующемъ основаніи:

"Общественное образованіе русскаго народа, совершаясь пезависимо отъ другихъ народовъ, по своимъ собственнымъ законамъ, выражалось въ уиственной жизни двумя огдъльными знаменованіями (?): понятіями общественными и семейными.

"Русскія общественныя понятія всегда (?) существовали на краеугольномъ основаніи христіанскаго православія. Іерархи, какъ настыри церкви и учители народа, князья и цари, какъ священные властелины и блюстители народнаго благоденствія, были представителями общественныхъ понятій. Находясь въ

<sup>в</sup>) Сказ., т. П, кн. 7, стр. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказанія, т. І, кн. 2, стр. 8, 14, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Говоря о плакунъ-травѣ, Сахаровъ инпеть: "Съ горестью (!) упоминаемъ о суевѣріяхъ нашихъ поселянъ надъ этою травою... Чародъйскій травникъ, занесенный въ русскую землю наъ Бѣлоруссіи и Польши, говоритъ о многихъ обрядахъ надъ травою плакуномъ... Этотъ новый источникъ сельскаго заблужденія, вѣроятно, зашелъ въ наше отечество во время самозванцевъ... Кто бы не пожелалъ, чтобы эти травники были уничтюжены, пла по крайней мѣрѣ чтобы простолюдины увѣрилесь въ ихъ ничтожности?<sup>4</sup> — Сказ., тамъ же, стр. 44.

рукахъ столь важныхъ лицъ, они всегда были цѣлы и невредним, какъ была цѣла и невредима русская жизнь. Отъ этого самаго въ нашемъ отечествѣ никогда не было переворотовъ въ общественныхъ понятіяхъ, внесенныхъ сосѣдними народами. Все совершалось постепенно, въ теченіе многихъ вѣковъ людьми, являвшимися изъ среды своихъ соотечественниковъ... Во всѣхъ переворотахъ сосѣднихъ странъ онъ (русскій славянинъ) не былъ участникомъ. Въ этомъ-то самомъ замѣчалась ненарушимость русскаго общественнаго понятія.

"Русскія семейныя понятія существовали на своихъ отдѣльныхъ основаніахъ (?), и порождавшіяся въ семействахъ (?) никогда не сливались сь общественными понятіями (?). Въ нихъ не было единства; они были столько различны, сколько тогда были различны границы русской земли (?). На этихъ заповѣданныхъ (?) чертахъ все измѣнялось отъ стеченія чужевемныхъ миѣній. Облекаясь русскимъ словомъ въ гостепріимныхъ семействахъ (?), эти миѣнія переносились отъ одного селенія къ другому (?). Пришельцы и люди бывалые были передавателями чужихъ миѣній".— Эти пришельцы и бывалые люди "никогда не выходили изъ круга семейнаго, никогда не были участниками въ обновленіяхъ общественной жизни" 1).

Съ этой точки зрёнія Сахаровъ и убёдился, что чернокнижіе, а съ нимъ и другія позорныя заблужденія не были русскимъ дёломъ, а заносились къ намъ только чужеземцами. Всё эти оправданія русской старины довольно забавны, потому что можно было бы разрёшить ей заблуждаться и собственными фантазіями,—но у Сахарова видимо въ подкладкѣ было желаніе и въ отдаленнѣйшей старинѣ охранить за русскимъ народомъ тѣ основныя начала русской жизни, которыя были указаны тогда программой оффиціальной народности. Сахаровъ и раздѣлилъ общественныя и семейныя начала русской жизни, другими словами оффиціально народныя и простонародныя, и цервыя всячески восхвалялъ, не останавливаясь передъ историческими безсмыслицами.

Но вслѣдъ за этими безсмыслицами, подъ рубрикой "сказаній о кудесничествѣ" сообщается очень любопытная и цѣнная коллекція заговоровъ (числомъ 64), собранныхъ самимъ Сахаровымъ и полученныхъ отъ другихъ лицъ. Далѣе подъ заглавіемъ "сказаній о чародѣйствѣ" (которое можно было бы соединить съ "кудесничествомъ") сообщаются различные пріемы колдовства: чары на вѣтеръ, на слѣдъ, для калѣкъ, на лошадь, на подтекъ и т. п.; описываются чародѣйныя травы: прикрытъ, сонъ-трава, кочедыжникъ или папоротникъ, разрывъ-трава и т. п. Но и здѣсъ Сахаровъ не могъ обойтись безъ ,востока древней жизни, изобрѣтателя чарованій", и въ русское чародѣйство помѣстилъ "абракадабру", "Sator, агеро" и пр., наконецъ, невѣроятныя "пѣсни вѣдъмъ на Лысой горѣ", "чародѣйскую пѣсню Солнцевыхъ дѣвъ" и т. п. Далѣе, "сказанія о знахарствѣ", гдѣ со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CRASAHIS, I, RH. 2, CTP. 14-15.

общаются разныя бытовыя суевёрія, пріемы знахарскаго леченья; "сказанія о ворожбѣ", гаданьяхъ и истолкованіяхъ; "сказанія о народныхъ играхъ"; "загадки и притчи"; "народныя присловья", гдѣ собраны шутливыя и насмѣшливыя прозвища, которыя слывутъ за жителями разныхъ мѣстностей. Всѣ эти рубрики представляютъ много любопытнаго матеріала, но не безъ странностей въ ученыхъ объясненіяхъ автора.

Книга третья посвящена изданію пъсенъ. Собраніе было очень разнообразно; по рубрикамъ Сахарова, здёсь были пёсни святочныя, похоронныя, плясовыя, свадебныя, семейныя, разгульныя, удалыя, солдатскія, казацкія, обрядныя, колыбельныя. Въ чемъ состоялъ здёсь трудъ Сахарова, какъ собирателя и редактора? Въ статъв о пёсняхъ (кн. 1-я), какъ мы видёли, онъ очень строго относится почти ко всти своимъ предшественникамъ, которыхъ винилъ обыкновенно въ искажении подлиннаго народнаго текста. Онъ не исключилъ изъ своихъ осужденій и Чулкова; хотя самъ онъ признаетъ предпріятіе Чулкова "самымъ замѣчательнымъ", но все-таки причисляетъ его въ издателямъ, особенно виновнымъ въ искажении пъсенъ (какъ Поповъ, Макаровъ, Гурьяновъ); онъ дивится "снисходительности читателей" и жальеть объ "отважности издателей" 1). По поводу пысенной музыки, Прача и Кашина, Сахаровъ осуждаетъ ихъ итальянскую манеру музыкальнаго переложенія и (не знаемъ, по собственному ли пониманію предмета) дёлаеть одно серьезное замёчаніе,до сихъ поръ мало приложенное, -- о необходимости отмъчать различія народнаго пъснопънія по областямъ 2).

Отношеніе Сахарова къ предшественникамъ своимъ было вообще несправедливо, — а относительно Чулкова особенно неблаговидно. Упрекая его за исправленіе "стиховъ и риомъ", Сахаровъ не хотѣлъ понять, что въ этомъ случаѣ рѣчь идетъ не о народныхъ, а о сочиненныхъ пѣсняхъ, потому что сборникъ Чулкова, по самому намѣренію издателя, заключалъ тѣ и другія. Сахаровъ забылъ дальше сказать, что именно сборникъ Чулкова ввелъ въ литературу цѣлый рядъ прекраснѣйшихъ пѣсенъ, какія есть въ нашей народной лирикѣ, а наконецъ Сахаровъ скрылъ отъ своихъ читателей, что много подобныхъ пѣсенъ онъ самъ взялъ именно отъ этого Чулкова!

Въ замѣткѣ, предшествующей тексту пѣсенъ (въ 3-й книгѣ "Сказаній"), Сахаровъ говоритъ слѣдующее: "Всю помѣщенныя здѣсь пѣсни, однѣ собраны были мною въ губерніяхъ: тульской, калужской, рязанской, московской, орловской и тверской, а другія доставлены:

300



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сказанія, І, кн. І, стр. 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ же, стр. 38-39.

пошехонскія А. И. Кастеринымъ, санктпетербургскія и ярославскія И. Т. Яковлевымъ, тихвинскія Парихинымъ, уральскія В. И. Далемъ". При самыхъ пёсняхъ онъ не дёлаеть, однако, указаній, откуда идетъ та или другая пёсня, забывая, что указаніе области было бы столько же важно для текста пёсни, какъ и для ся напёва; нёкоторыя указанія сдёланы только при варіантахъ. Оставивъ пёсни безъ указанія ихъ источника, Сахаровъ не далъ читателю возможности судить и о томъ, какая доля сборника была собрана его собственнымъ трудомъ, и какая получена готовов, т. с. въ такихъ же чужихъ спискахъ, какими пользовался Чулковъ <sup>1</sup>). Предположивъ, что это упущеніе произошло по недосмотру,— не пришло въ голову, нельзя, однако, найти удовлетворительнаго объясненія тому, отчего Сахаровъ умолчалъ о своихъ заимствованіяхъ у Чулкова, которыя очевидны <sup>2</sup>). Читателю предоставлено было воображать, что эти пѣсви

•) Этоть упревь тоже быль сдёлань Сахаровынь... "слёдовательно, Чулковь самь не сбираль пёспи, не подслушиваль ихъ въ селеніяхъ, а печаталь прямо съ нотовано. Въ этонъ еще ислыя обвинять его, — добавляеть Сахаровъ:—онъ, можетъ быть, ниёлъ свою цёль". Цёль Чулкова не можетъ возбуждать неудоумёній; она высказана въ заглавін его сборника.

 возъмемъ, напр., одну 2-ую часть сборника Чулкова, во "второмъ тисненія" (въ Москвѣ, у Хр. Клаудія, 1788). Сличая съ ней третью книгу "Сказаній" Сахарова, находниъ такія совпаденія:

--- Сахарова, I, 3, стр. 202 (пёсни семейныя): "Какъ бы знала, какъ бы вёдала"--равно пёсни у Чулкова, № 163.

— Ib.: "Ужъ какъ полно, красна дъвнца, тужити"-Чулк., № 192.

- Ib. 204: "Ахъ, палъ туманъ на сине море"-Чулк., № 138.

- Ib.: "Какъ у ключика у гремучева"-Чулк., № 144.

— Стр. 205: "Ахъ, конь ли мой, конь, лошадь добрая"— Чулк., № 149.

- Ib.: "Какъ у доброва молодца зеленъ садикъ"-Чулк., № 177.

— Іb.: "Не былинушка въ честомъ полѣ зашаталася"—Чулк., № 148 и т. д. Изъ пѣсень разнульныхъ. Сахаровъ, 218: "Чарочки по столику похаживаютъ"— Чулк., № 195.

- Стр. 219: "Еще разъ люди въ людяхъ-то живутъ"-Чулк., № 160.

- Стр. 220: "Въ Архангельскомъ, во градв"- Чулк., № 179.

- Ib. 221: "Заваруй, варуй, варуйко"-Чулк., № 197.

- Ib.: "Веселые по улицамъ похаживаютъ"-Чулк., № 198.

Изъ удалыяз. Стр. 224: "Изъ Кремля, Кремля. кревика города"-Чулк. № 129.

— Стр. 225: "Ахъ, подъ лѣсомъ, лѣсомъ, водъ зеленой дубравой"—Чулк., № 139.

- Ib.: "Голова ль ти моя, головушка"-Чулк., № 180.

Изъ солдатскихъ. Стр. 285: "Какъ во славномъ было городъ Коливанъ" — Чулк., № 197.

- Ib.: "Ахъ, вы бъдныя головушки солдатскія"-Чулк., № 141, и пр.

Такимъ же образомъ, заимствовались, безъ указанія источника, пёсни изъ сборника Прача. Напр.:

- Cax., стр. 202: "Ты дуброва моя, дубровушка"--Прачъ (по 1-му взд.) № 23.

- Стр. 205: "Не спала-то я, младешенька, не дремала"-- Прачъ, № 82.

вовсе не печатались "съ готоваго", а были издателемъ "подслушаны въ селеніяхъ".

Въ этомъ заимствованіи не было бы никакой бѣды; напротивъ, полезно было извлечь изъ старыхъ сборниковъ пѣсни, вообще прекрасныя и характерныя, но выписываніе изъ Чулкова становится неблаговиднымъ послѣ того, какъ этотъ же Чулковъ былъ охаянъ Сахаровымъ и когда Сахаровъ выставлялъ себя такимъ блюстителемъ народности, извлекаемой изъ самаго ея источника. Дальше мы встрѣтимся еще съ худшими пріемами нашего этнографа; но большинство своихъ современниковъ онъ успѣлъ оставить относительно этихъ пріемовъ въ заблужденіи. Любопытно, въ самомъ дѣлѣ, что въ то время никому не пришло въ голову сравнить книгу Сахарова съ прежними сборниками; всѣ такъ и были убѣждены, что пѣсни "подслушаны въ селеніяхъ".

Пользунсь чужимъ матеріаломъ, блюститель подлинности не оставлялъ его нетронутымъ, напротивъ, дѣлалъ иногда собственныя подправки, для которыхъ не было никакого достаточнаго основанія: въ самомъ дѣлѣ, какъ онъ могъ, въ тридцатыхъ годахъ нашего вѣка, исправля́ть (умалчивая о томъ) текстъ пѣсни, изданный въ семидесятыхъ годахъ прошлаго столѣтія и очевидно только отсюда ему извѣстный? Сличивъ эти тексты Сахарова съ ихъ первообразами, можно видѣть, что Сахаровъ, мѣняя слегка пѣсенныя слова, старался прибавить пѣснѣ или внѣшнюю гладкость, или сладковатость (посредствомъ уменьшительныхъ), или наконецъ мнимый, болѣе старинный колоритъ, июй разъ поправлялъ предполагаемую неправильность <sup>1</sup>).

- Стр. 206: "У дороднаго добра молодца"-Прачь, № 8.

- Стр. 209: "Ахъ, ты поле ное, поле чистое"-Прачъ, № 20.

- Стр. 236; "Какъ пониже было города Саратова"-Прачъ, № 4, н т. д.

<sup>1</sup>) Напр., въ пѣснѣ: "У дородиаго, добра молодца", въ надавія Прача читаемъ: ...Что просваталъ меня сударь батющка...

Не за лапушку да милова;

- А что отдаль меня батюшка
- Во семью во несогласную,

Во хоромину непокрытую.

Сахаровъ печатаетъ въ своемъ изданія:

Что просваталь меня батюшка... Не за *ладушку* за мелаго, А отдаль меня батюшка Не въ согласную семью, Не въ покрытую избу.

"Хоромина" казалась, вёроятно, недостаточно народной, а "ладушка", вёроятно, должна была напомнить "Слово о полку Игоревё". Но съ сороковыхъ годовъ, когда "Пѣсни" Сахарова вновь явились въ "Сказаніяхъ", этнографическія изученія становились уже на гораздо болѣе твердую почву научной критики и художественнаго вкуса. Новое поколѣніе ученыхъ и любителей, лучше подготовленное, уже мало удовлетворялось Сахаровымъ. Начали появляться новые сборвики, гораздо лучше исполненные; новыя изслѣдованія съ бо́льшимъ критическимъ знаніемъ <sup>1</sup>); въ литературѣ, по стопамъ Пушкина и Гоголя, возпикали художественныя картины народнаго быта въ произведеніяхъ Тургенева, Островскаго, Писемскаго и т. д. Радомъ со всѣмъ этимъ дурные тексты Сахарова, его нескладныя и притязательныя разсужденія возбуждали досадливое недовольство, и кредитъ его сталъ падать и падать.

Образчикомъ этого новаго отношенія къ Сахарову можеть послужить любопытная статья Аполлона Григорьева, въ 1854 г.<sup>2</sup>). Нѣсколько выдержекъ дадутъ понятіе о томъ, сколько накопилось къ тому времени этого недовольства Сахаровымъ.

"Да позволено памъ будеть, -- говоритъ авторъ, -- одинъ разъ навсеноа, высказать нашъ взглядъ на трудъ г. Сахарова, извъстный подъ громкимъ названіемъ "Пъсни русскаго народа"...

"Г. Сахаровъ иачалъ съ того, что въ своемъ предисловіи уничтожилъ всѣ прежніе "Сборники пѣсенъ", обвинивши ихъ, отчасти и справедливо, въ искаженіяхъ, поправкахъ, однимъ словомъ, въ измѣпеніяхъ чисто-народнаго и въ маломъ уваженіи къ чисто-народному; по спрашивается: какъ же самъ г. Сахаровъ относится къ этому чисто-народному? Всякаго, кто знакомъ съ русскими пѣснями не по печатнымъ только источникамъ, всякаго, кто зотя скольконибудь ихъ слыпалъ въ народѣ, чье ухо хоть сколько-нибудь привыкло къ ихъ музыкально-гармоническому складу, и въ чье сердце хотя сколько-нибудь проникло ихъ содержаніе, --сборникъ г. Сахарова возмущаеть едва ли не болѣе, чѣмъ "Новѣйшій, полный и всеобщій пѣсенникъ"... (и проч., т.-е. Пѣсенникъ рыночнаго издѣлія). Г. Сахаровъ, какъ собиратель новый и притомъ съ пригязаніями сообщить своему собрацію значеніе научное, конечно, не далъ

Въ пъснъ: "Ахъ, таланъ ли мой, таланъ 1аковъ" (стр. 237), варіанты которой, у Чулкова № 147 и Прача № 9, Сахаровъ иншетъ:

Высоко звёзда восходила

Выше сибтлова, млада ивсяца, —

чего у другихъ нѣтъ и, вѣроятно, не должно быть.

Въ пъснъ: "Въ архангельскомъ, во градъ" поправлено: "Ахъ, у насъ было на свозъ", виъсто: "на звозъ", какъ правильно у Чулкова. "Звозъ" или "взвозъ" подъемъ отъ ръки по крутому берегу.

<sup>1</sup>) Упомянемъ, напр., "Русскіе народные стихи", явившіеся въ 18'<sub>48</sub> замѣчательнымъ образчикомъ изъ коллекціи Кирѣевскаго; "Собраніе пѣсенъ" ( съ музыкой) Стаховича; сборники малорусскіе; начавшіяся изслѣдованія Костомаг<sub>до</sub>ва, Буслаева, Кавелина, Асанасьева, и пр.; начавшуюся дѣятельность Географг<sub>л</sub>ческаго Общества.

<sup>2</sup>) Москвитянинъ, 1854, № 15, Критика, стр. 93—142: "Р <sub>усскія</sub> народныя пісни", по поводу собранія Стаховича. своему сборнику пышнаго заглавія".. (какими отличаются сборники рыночные), "не ввель такихъ категорій раздѣленія, какъ иѣсни издњоочныя, онюоорныя, критическія, — не напечаталъ чувствительныхъ романсовъ въ родѣ "Стонетъ сизый голубочикъ" о-бокъ съ народными иѣснями, но за то: 1) ввелъ свои, не такъ смѣшныя, но за то болѣе исполненныя претензій категорія; 2) не напечаталъ многаго множества настоящихъ народныхъ и всякому русскому человѣку знакомыхъ изъ дѣтства пѣсенъ, 3) искажалъ во ими условнаго размѣра многія пѣсни, не лучше князя Цертелева, только на новый манеръ.

"Въ самомъ дѣлѣ, что такое значатъ у г. Сахарова категорін пѣсенъ: семейныя, разгульныя, сатирическія? какое различіе разгульныхъ отъ плясовыхъ? почему названіе "удалыя" пѣсни лучше названія "разбойническихъ" пѣсенъ?

"Почему въ сборникѣ народныхъ русскихъ пѣсенъ не встрѣчается множество пѣсенъ, которыя услышишь, какъ только подойдешь, гдѣ-нибудь въ отдаленныхъ городскихъ переулкахъ, къ поющей толпѣ, и которыя не встрѣчаются въ сборникѣ Сахарова? Или однѣ рѣдкости только собиралъ г. Сахаровъ?--но у него безпрестанно попадаются пѣсни вовсе не рѣдкія, сто разъ печатанныя, даже въ тѣхъ несчастныхъ собраніяхъ, которыя онъ уничтожаетъ безъ всякаго милосердія.

"Г. Сахаровъ сътуетъ на искаженія, которыя пъсни потерпъли въ Чулковскомъ, Новиковскомъ, Цертелевскомъ, Кашинскомъ и другихъ сборникахъ, но у него: 1) очень часто въ записанныхъ пъсняхъ народныхъ попадаются стихи дъланные и вставочные, и 2) размъръ пъсенъ большею частію не понятъ и весьма часто искаженъ, подведенъ подъ условное ярмо...

(Указавши и сколько примеровъ порчи песенъ у Сахарова 1), авторъ прододжаеть): "и такія пскаженія попадаются на каждомь шагу вь сборникв г. Сахарова, такъ что его "Пёсни русскаго народа" почти столь же нало соотвётствують своему названию, какъ исторія г. Полевого своему, не смотря на то, что г. Сахаровъ весьма часто придаетъ этому послёднему пышный титулъ историка русскаго народа. Мы дунаенъ даже, что съ тъми взглядами на народность русскую, которые явились въ литературѣ тридцатыхъ годовъ, въ исторіи г. Полевого, въ его историческихъ романахъ и драматическихъ представленіяхъ, съ взглядами, которые высказываются и въ предисловіяхъ г. Сахарова къ разнымъ отдёламъ его собранія, трудно понять душевно содержаніе русскихъ пѣсенъ и усвоить себѣ крѣпко ихъ разнообразныя формы; литература тридцатыхъ годовъ приступила къ народности русской съ самыми странными претензіями и умћаа только смћяться надъ предшествовавшими трудами по этой части. Стоить прочесть предувёдомленіе, которымь снабдиль г. Сахаровь собраніе святочныхъ пѣсенъ, --- написанное какимъ-то приторно-добродушнымъ и поддёльнымъ тономъ, чтобы убёдиться, какъ мало издатель способенъ былъ къ принятому имъ на себя труду" »).

Когда, наконецъ, явился новый издатель народныхъ пѣсенъ, которому пришлось имѣть дѣло съ тѣмъ же матеріаломъ и близко провѣрить Сахарова, странные пріемы послѣдняго бросились въ глаза.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Авторъ, между прочемъ, указнваетъ подправки, совсѣмъ невозможныя въ подлянной народной нёснѣ; передѣлку размъ́ра и содержанія à la Дельвитъ; передѣлку "à la князь Цертелевъ, или въ родѣ сборника: Веселая Эрато (!) на русской свадьбѣ".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Москвитянниъ", стр. 94-103, 112-118.

Въ 1860, началось изданіе "Пісенъ, собранныхъ П. В. Киреевскимъ" предпринятое московскимъ Обществомъ любителей россійской словесности: г. Безсоновъ, воторый велъ это изданіе, въ сборнику самого Кирвевскаго приссединнаъ по возможности весь старый матеріаль эпическихъ пёсенъ, и при этопъ внимательно пересматриваль старые тексты и въ томъ числѣ Чулкова, Новикова и проч. Оказалось, что Сахаровь, суровый обличитель искажения песень, какъ ин уже видёли, самь ни мало не стёсняясь подправляль ихъ въ своемъ вкусѣ, уснащивалъ ихъ любиными словечками, подслащалъ въ мнимо-народномъ стилъ – въроятно, не ожидая, что его самого могуть провёрить. Не приводя дальнёйшихъ примёровъ, отсылаемъ читателя въ многочисленнымъ указаніямъ г. Безсонова 1). Каждая изъ отмёченныхъ страницъ представляетъ образчики подправовъ. которыни Сахаровъ приврашивалъ данный тексть, почти всегда невстати, неудачно, а иногда и просто нелбпо, стараясь притомъ отвести глаза читателю. Въ одномъ случав онъ, по предположению г. Безсонова, дошелъ наконецъ до прямого сочинительства. О Стенькъ Разинѣ извѣстно, что онъ, плававшій на "Соволь", сжегь царскій корабль "Орель"; съ другой стороны, есть преданіе подобнаго рода. связанное съ именемъ Ильн-Муромца: изъ этихъ данныхъ составилась былина, крайне нескладная съ начала до конца, и по мнёнію г. Безсонова, народу не принадлежащая <sup>2</sup>).

Въ четвертой вниге "Сказаній" собраны былины, затёмъ — Слово о полку Игоревѣ, сказаніе о нашествія Батыя, слово Даніяла Заточника и сказание о Мамаевомъ побоищѣ. О былинахъ Сахаровъ говодить въ предисловной замётвё, что для изданія изъ принять съ основание тексть, понёщенный въ рукописи, принадлежавшей тульскому купцу Бѣльскому, и только для варіантовъ (которые, однако. не приводятся) употреблены былины, собранныя В. И. Далемъ въ казанской и оренбургской губернін по Уралу, и "сборникъ Демидова", изланный подъ ложнымъ именемъ Кирши Данилова". При печатании, былины были Сахаровымъ "раздёлены на семь отдёльныхъ пёсенъ такъ, какъ онѣ были помѣщены въ рукописи Бъльскаю". Новаго противъ Кирши Данилова рукопись, однако, ничего не сообщила: только отавльныя былины были связаны подъ общій сюжеть. Съ этой "рукописью Бёльскаго" мы еще встрётимся далёе.

Одновременно съ первымъ томомъ "Сказаній" или вскорѣ послѣ

<sup>•)</sup> Пісни, собранния Киріевскимъ. Вып. 6, Москва, 1864: стр. 187-190. Вып. 7, 1868: стр. 111-112, 137, 146-147, 206-212. Вып. 8, 1870: стр. 2, 24, 28, 58, 61, 65-75, 78-80, 84, 85, 87, 88, 90-93, 97, 132-134, 154, 155, 161, 284, 285, 302, 319; из звийтий г. Безсонова, стр. LXVIII.

Э) Сказанія, І. кн. 3, стр. 244; Безсоновъ, вип. 7, стр. 146-147. HCT. 9THOPP.

него, вышли "Русскія народныя сказки" (1841, 1-я часть; второй не было). Въ цёломъ трудё Сахарова, "сказки" должны были составить 20-ю внигу; но это издание, въроятно, особенно интересовало автора, и онъ напечаталъ его внъ очереди. Въ общемъ планъ (въ предисловін перваго тома "Сказаній") объ этой 20-й книге было свазано слёдующее: "Здёсь будуть напечатаны тевсты народныхъ свазовъ н указанія на умышленныя передълки нашихъ современниковъ. Въ сказкахъ важенъ для насъ языкъ самобытный, чисто-русскій. Московскіе издатели печатають лубочныя изданія сказовъі съ своевольными вставками и передълками. Это черное пятно для нашей народности мы должны уничтожить изъ нашей современности, если не желаемъ подвергать себя суду потомства, если им еще дорожнить свонить просв'ящениемъ". Что сказать объ этомъ негодования на "черныя пятна для нашей народности", объ этихъ напоминаніяхъ о судѣ потомства, если окажется, что самъ Сахаровъ не только умышленно передѣлывалъ, но сочиналъ цѣлыя сказки?

Въ предисловіи къ самой книжкѣ Сахаровъ говорить еще больше на тему о чистотъ народности, о порчъ сказовъ недобросовъстными изданіями и т. п. Далбе, въ "обозрѣніи русскихъ сказовъ" онъ даетъ списовъ сказовъ по сюжетамъ, потомъ библіографическую роспись книжныхъ и лубочныхъ изданій, потомъ разборъ главныхъ изданій, мнёнія нашихъ писателей о сказкахъ, наконецъ, разсужденіе о содержани сказовъ и объ ихъ источникахъ. "Обозрвние" и для того времени было слабо; критика предшественниковъ - также, какъ мы видѣли раньше при инеологіи и пѣсняхъ: Сахаровъ обрушивается съ обличеніями на издателей, вовсе не имъвшихъ цъли этнографической, чтобы косвенно превознести собственную книгу. Библіографическая роспись неполна, а по лубочнымъ изданіямъ задолго раньше и одновременно съ Сахаровымъ являлись гораздо болѣе замѣчательныя работы Снегирева. Что же было въ самомъ издания? Въ книжеъ Сахарова пом'єщены сл'єдующія сказки: Добрыня Никитичъ, Василій Буслаевичъ, Илья Муромецъ, Акундинъ, о Ершъ Ершовъ, о семи Семіонахъ. Всё онё, кромё сказки о Ершё, взяты, по сдовамъ Сахарова, изъ рукописи Бѣльскаго, упомянутаго тульскаго купца, который получилъ ее изъ дома Демидова; рукопись, по словамъ Сахарова, была писана разными руками въ XVIII въкъ и заключала въ себѣ былины (какъ упомянуто выше) и сказки (числомъ 14).

Что касается сказовъ богатырскихъ, то г. Безсоновъ, сличая ихъ съ былинами, приходилъ уже въ сильному подозрёнію, если не въ полной увёренности, что "рукопись Бёльскаго" есть миеъ, что она никогда не существовала и послужила только для прикрытія манипуляцій Сахарова надъ народно-поэтическимъ матеріаломъ. Первыя

Digitized by Google

три сказки составляють мнимо-народные прозаическіе и подправленные пересказы былинь <sup>1</sup>), а четвертая, "Акундинь" есть просто сочиненіе самого Сахарова не тему, вычитанную имъ въ поэмѣ Ө. Глинки, "Карелін" (1830), изъ одонецкихъ преданій <sup>2</sup>). Соображенія г. Безсонова объ этомъ предметѣ кажутся намъ очень правдоподобными, и въ поддѣлкахъ Сахарова онъ вѣрно указываетъ различныя прорухи противъ настоящаго народнаго склада <sup>8</sup>).

Изъ нашихъ историковъ, кажется, одинъ Бёляевъ не усумнился въ "былинѣ" объ Акундинѣ и воспользовался ею для изображенія новгородскихъ "повольниковъ". Онъ находилъ, что эта былина "представляетъ намъ довольно вѣрный и полный типъ новгородскаго повольника" и вводитъ повѣствованіе Сахарова въ исторію 4). Костомаровъ не нашелъ, вѣроятно, возможнымъ сдѣлать этого, и въ "Народоправствахъ" для характеристики новгородскаго удальца взялъ гораздо проще и вѣрнѣе былину о Васькѣ Буслаевичѣ, который, напротивъ, странно забытъ Бѣляевымъ, хотя гораздо больше Акундина отвѣчалъ его же представленію повольника. Бѣляевъ, кажется, самъ чувствовалъ, что чего-то недостаетъ въ "былинѣ" Сахарова, изобра-

<sup>1</sup>) По поводу этихъ былинъ Сахаровъ дѣлаетъ одно замѣчаніе, на которомъ можно остановиться. Какъ извѣстно, главнѣйшій богатирь кіевскаго эпоса совпадаетъ со святниъ, мощи котораго хранятся въ Кіевѣ. Сахарову это совпаденіе казалось совершенно неприличнить — для святого, и онъ опять считаетъ нужнимъ заявить о благовоспитанности русской старини. "Мы не думаемъ, — говорить онъ, — чтобы наша сказка нића какое-инбудь сходство съ св. Ильею Муромцемъ, извѣстнимъ своею святостію жизни и нетлѣніемъ мощей (Память св. Илін совершается декабря 19 дня Ист. Росс. іерар., ч. І, стр. 393). Можетъ быть, другіе захотятъ отискивать сравнепіа — то увѣряемъ ихъ (!), что нашъ народъ никонда не кисался сватини" (Р. Сказки, стр. 270). Сахаровъ, конечно, хотѣлъ сказать: не касался въ своей свѣтской пѣснѣ; но и это несправеднно: не только касался, но иногда и довольно легкомисленно. Укажемъ примъръ, извѣстний и во время Сахарова — тѣ пѣсни въ сборникѣ Кырши Даннлова, которихъ Калайдовичъ не рѣшился напечатать по ихъ неуважительному отвошенію къ духовнымъ предметамъ.

<sup>3</sup>) См. Пісни, собр. Карієвскимъ, вып. 4, 1862: стр. С.І., въ указатеці, столб. 20, 24. Вып. 5, 1863: стр. ХІІІ—І.Ш, СХХІ, СХХІІІ— СХІІІ. Ср. Ровинскаго, Р. Нар. картники, IV, стр. 1; на стр. 67 цитата изъ Сахарова (Сказки, стр. LXVII) о нереправий сказовъ, относится не въ самому Сахарову, а въ Чулкову.

<sup>3</sup>) Сахаровъ поступалъ не безъ хитрости. Такъ, напримёръ, чтоби изобрётенный имъ (или въ крайнемъ случай, черезъ мёру подмалеванный) богатырь Акундинъ не бросился въ глаза абсолютной неизвёстностью самаго имени, онъ вклеилъ такое имя въ "сказку" о Добринё (стр. 32: "Акундинъ Ивановичъ, воевода кіевскій"); потомъ являются и Акундинъ Путятичъ, новгородецъ, и его сынъ того же имени, самый богатирь сказки.

<sup>4</sup>) Разснази изъ русской исторіи, соч. Ивана Біллева. Кн. 2, изд. 2-е. М. 1866, стр. 92 и слід. Это было уже послю объясненій Бевсонова. Раньше этихъ объясненій, Иловайскій не коснулся этого богатыря въ своей "Исторіи рязанскаго княжества" (М. 1858), въ землі котораго совершились подвиги Акундина.

20\*

жающей своего героя слишкомъ учтивымъ и степеннымъ, и обходитъ эту недостачу оговорками <sup>1</sup>.); но Васька Буслаевичъ, доподлинность котораго не подлежить ни малёйшимъ сомиёніямъ, одолёвалъ самихъ "мужиковъ новгородскихъ", и былина нимало не стёсняется говорить о его несносныхъ буйствахъ — потому что это именно и была "живая", а не дёланная былина. Съ другой стороны, какъ мы видёли, Сахаровъ вообще старался примазывать и приглаживать старину, какъ это и видно въ "Акундинё".

Сомнительность богатырскихъ сказокъ Сахарова и въ особенности "Акундина" указывается, кромъ сближенія съ "Кареліей", разными обстоятельствами, внъшними и внутреннями.

Во-первыхъ, куда девалась эта замечательная рукопись Бельскаго, и какимъ образомъ Сахаровъ, уже владфвшій этимъ сокровищемъ въ 1830-хъ годахъ, могъ въ послѣдующіе долгіе годы не поделиться съ любителями старины другимъ ся содержаніемъ? Рукописное собрание Сахарова, богатое важными памятниками, перешло потомъ во владъніе гр. А. С. Увадова; но не слышно, чтобы у послёдняго находилась "рукопись Бельскаго", и вообще о ней съ техъ поръ ничего неизвѣстно. Во-вторыхъ, ни до Сахарова, ни послѣ, нигдѣ не встрѣтилось въ старой рукописной литературѣ ничего похожаго на сказку объ Акундинъ; а между тъмъ, въ наше время рукописная старина очень внимательно разработывалась именно въ этомъ направленія; никакого отголоска этого новгородскаго богатыря не нашлось и въ обильныхъ записяхъ былинъ и сказокъ изъ устъ народа, между прочимъ въ томъ самомъ олонецкомъ крав, къ преданіямъ котораго относилъ его Сахаровъ. Въ-третьихъ, вст сказки Сахарова написаны особеннымъ языкомъ, также донынѣ не имѣющимъ себѣ никакой параллели въ другихъ памятвикахъ; этотъ языкъ невольно представляется сочиневнымъ, и именно всего болѣе скопированнымъ съ языка былинъ и пѣсенъ, но прикрашеннымъ, подсла-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> "Конечно, —говорить онь, —*не есп* повольники были подобны представленному въ былинѣ Акундину Акундиновичу, но то несомиѣнно, что Акундинъ представленъ какъ *идеалъ* новгородскаго повольника, къ которому живые повольникъ представленъ бляжалися по мѣрѣ силъ, и по всему вѣроятію, ни одинъ живой повольникъ не подходнаъ къ идеалу вполнѣ, какъ это всеида бываетъ у модей (!). Но идеалъ повольника, взображенный въ былинѣ Акундина, самъ по себѣ безукоризненъ; въ немъ нѣтъ и тими ирязи, даже не упоминается ни о буйствахъ, ни о грабежахъ, безъ которыхъ едва ли тогда обходилесь живые повольника; слѣдовательно (?), Новгородъ въ повольничествѣ хотѣлъ видѣть главнымъ образомъ не грабежи и буйства молодыхъ лодей на чужой сторонѣ, а сподручное средство дать буйной молодежи случай исправиться, перебѣситься, и въ то же время вызвать ее на дѣятельность, вполиѣ согласную съ требованіями молодости, жадной до подвиговъ и онасностей, и не терпящей строгости и надзора старнихъ".

щеннымъ до противности. Сахаровъ предупреждаетъ читателей, что они найдуть здёсь "чистый народный русскій язывъ" и-постарался: нёть фразы, сказанной просто; все усыпано эпическими повтореніями, уменьшительными, протянутыми по пёсенному, "словесами", приговорками ("ужъ какъ", "а и", и т. п.). Ему казалось, что "чистый народный" языкъ долженъ быть именно таковъ: первобытно чувствительный; онъ вышелъ прибауточный, надобдливо приторный и фальшивый <sup>1</sup>). "Акундинъ" былъ, видимо, любимымъ произведеніемъ Сахарова: въ началё этой свазен онъ помёстиль трогательную интродукцію, отъ лица разсказчика, где изображается аркадская простота "чисто русской" патріархальной старины <sup>2</sup>). Эта картина казалась Сахарову столь вёрнымъ изображеніемъ подлинной русской народности, такъ была близка его сердцу и отвъчала его идеаламъ, что эту тираду онъ поставилъ первымъ своимъ словомъ, въ самомъ началѣ "Сказаній", передъ посвященіемъ своего труда "Родинѣ и предкамъ". Сахаровъ достигалъ своей цёли: подлинности его сказовъ и чувствительно-"народныхъ" причитаній върили <sup>3</sup>). Приведенную нами

<sup>2</sup>) "Соизвольте выслушать, доди добрые, слово вестное, приголубьте рёчью лебедньою словеса (?) не мудрыя, какъ въ стары годы, прежніе, жили люди старые. А и то-то, родение, были въки мудрые, въки мудрые, народъ все православный. Живали старики не по нашему, не по нашему, по заморскому (чужое, Сахарову ненавистное, вообще представлялось ему "заморскимъ"), а по своему, православному. А житье-то, а житье-то было все привольное, да раздольное. Вставали ранымъраненько, съ утренней зарей, умывались ключевой водой, со бълой росой, молились всёмъ святымъ и угодникамъ, кланялись всёмъ роднымъ отъ востока до запада (?), и ходили на красенъ крилецъ (?) со рёшеточкой, созывали слугъ впорныхъ на добри айла. Старики судь рядили, молодне слушали; старики придумывали крёпкія думушки. молодне бываля во посылушкахъ. Молодня молодацы правеля дожкомъ, красныя даанцы завивали вёнки на Семниъ день (?). Старыя старушки судили, рядили (?) и сказки сказывали. Бывали радости великія на великъ день, бывали бёды со кручинами на велико сиротство. А что было, то былью поросло; а что будеть, то будеть не по старому, а по новому. Русскимъ людямъ долгое житье, а родимой сторонъ доль того" (Сказки, стр. 94-95).

<sup>3</sup>) Онъ такъ негодоваль протнев нарушеній чистой народности и протнев новъйшаго фальшиваго сочинительства подъ народную манеру! "Было на Руси удивительное время, когда наши литераторы старались сочинать въ духё древнихъ пёсенъ. Эту несчастичую страсть началъ Н. М. Карамзинъ съ своего Муромца" (т.-е. съ своимъ Муромцемъ?), и т. д. "Сказанія", т. І, 1, стр. 43. Кажется, что би за бъда, еслиби новая литература стремилась въ своихъ произведеніяхъ усвоивать свладъ той народности, за которую Сахаровъ такъ ратовалъ?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ своемъ усердія Сахаровъ заставляеть "рукопись Бъльскаго", напр., писать всегда: "Микита", и т. под., котя въ другихъ случаяхъ эта рукопись соблюдаетъ обичное правописаніе. Вообще по языку и складу "рукопись Бъльскаго" есть во всякоить случай—unicum.

цитату съ полнымъ довѣріемъ повторалъ, напр., Надеждинъ, относя ея содержаніе даже въ далевой древности <sup>4</sup>).

"Грустно разоблачать подобныя вещи у всякаго издателя, — говорить г. Безсоновъ послё разбора Сахаровскихъ пріемовъ съ пѣснями и сказками: — грустно видѣть, какъ легко разлетаются эти карточные домики, на которые такъ разсчитывалъ безпокойный труженикъ, строилъ, обставлялъ, обгораживалъ, гдѣ замазывалъ, гдѣ законопачивалъ; еще грустнѣе говорить это о литературномъ дѣятелѣ, немало потрудившемся для народа, но и отрадно, какъ отраденъ всякій выходъ изъ удушья на свѣжій воздухъ, на чистую истину, и полезно: вкусъ къ народному творчеству воспитывается изученіемъ его произведеній; онъ гибнетъ отъ фальшивыхъ поддѣлокъ; онъ зрѣетъ зрѣлостью мужества, когда рядомъ съ истинными произведеніями народа сопоставляемъ мы, для сличенія, поддѣлки". Это замѣчаніе прилагается не только къ данному случаю, къ порчѣ и поддѣлкѣ народныхъ произведеній, но и къ цѣлому представленію Сахарова о русской народности...

Къ счастію, не всѣ труды Сахарова отличались этимъ свойствомъ. Второй томъ (вниги пятая — восьмая), вышедшій въ 1849, занятъ былъ матеріаломъ, который бо́льшею частью мало давалъ поводовъ къ намъреннымъ прикрасамъ. Здъсь перепечатано и вновь издано нѣсколько старинныхъ словарей и азбуковниковъ, далѣе изданы: "русскія древнія свадьбы"; "свадьбы частныхъ людей въ XVII въкв"; "русскія свадебныя чипоположенія"; затёмъ "народный дневникъ" и "народные праздники и обычаи", два сборника, принадлежащіе въ важивищему, что было сделано Сахаровынь; наконецъ, "путешествія русскихъ людей" — отъ игумена Даніила въ XII вікв. до Арсенія Суханова въ XVII-мъ. Правда, и здѣсь въ историческихъ разсужденіяхъ автора (напр., въ предисловін къ словарямъ) факты передаются и для своего времени крайне путано и нескладно, и здѣсь не обошлось безъ прикрашиванья старины; но вообще собранъ цённый историко-этнографическій матеріаль, который оказаль тогда наукъ не малую услугу.

Не будемъ останавливаться на библіографическихъ трудахъ Сахарова и сочиненіяхъ чисто археологическаго свойства, не имѣющихъ ближайшаго отношепія къ нашему предмету. Эти труды имѣли свою важность, когда надо было на первый разъ установить инвентарь

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. ст. о русскихъ мноахъ и сагахъ, которую Надеждниъ заканчиваетъ этой цитатой въ подтверждение собственнаго идеальнаго взгляда на русскую старину (въ издании "Р. Бесёды", ст. 2-я, стр. 61-63).

нашей литературной старины, распространить въ массѣ общества первоначальныя понятія о необходимости археологическихъ изслѣдованій; когда шло дѣло о распространеніи вкуса къ нимъ, который велъ бы въ охраненію и собиранію предметовъ древности. Чтобы оцѣнить въ этомъ отношеніи археологическую ревность Сахарова, надо припомнить, какимъ грубымъ невниманіемъ и пренебреженіемъ къ старинѣ отличалось (да и понынѣ, хоть нѣсколько въ меньшей степени, отличается) большинство "общества". Но и здѣсь, какъ въ вопросахъ этнографіи, первое приближеніе дѣйствительно-научной критики къ тому же дѣлу указывало нерѣдко несостоятельность изслѣдованій Сахарова и въ постановкѣ предмета, и въ изложеніи самыхъ фактовъ <sup>1</sup>).

Такниъ образомъ, д'язтельность Сахарова по изучению народности представляется въ двойственномъ, даже въ двусмысленномъ свътъ. Въ тридцатыхъ, сороковыхъ, даже отчасти въ патидесятыхъ годахъ труды Сахарова цёнились высово; свидётельство современника мы указали въ словахъ компетентнаго спеціалиста, Срезневскаго; новая вритика отврила, однако, въ трудахъ Сахарова крупные недостатки---еще въ его время и съ той точки зрвнія, какой онь самъ держался. Его литературная судьба въ большой мёрё объясняется самымъ характеронъ времени. Сахаровъ есть весьма типическій представитель тоглашней этнографической науки и своими пріемами, и самыми недостатвами, которые теперь почти совсёмъ отняли у его трудовъ значеніе научнаго матеріала. Это быль чистый самоучка, и не онь одинъ былъ тогда самоучкой въ этомъ дёлё, которое едва покидало ступень простой "охоты", изучения любопытныхъ ръдкостей и курьёзностей. Мы видёли, въ какима уродливымъ историческимъ понятіямъ приводнло Сахарова отсутствіе знаній и критической подготовки. У него не было правильныхъ представленій даже о внёшней судьбё русскаго народа, и неумёнье отчетливо выражать свои мысли происходило отъ смутности мыслей. Не смотря на то, первые собирательскіе труды его по своей новости нибли большой успёхъ, который еще усилиль его самонадблиность, всегда свойственную самоучкамъ; въ изданной недавно перепискъ <sup>2</sup>) Сахаровъ свысока говорить даже о такихъ настоящихъ ученыхъ, какъ Востоковъ, Ундольскій, Бодянскій. Изъ сотоварищей по археологіи, которою онъ ис-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. статьи г. Забёлина, собранныя послё въ его "Опитахъ изученія русскихъ древностей и исторіи" (2 т., 1872 — 1873), т. І, стр. 450 — 454 (1855 г.), т. П стр. 75, 78—105 (1852 г.). О качествё трудовъ Сахарова по палеографіи см. уклончный и въ сущности неодобрительный отзывъ въ запискё Срезневскато.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) "Русскіе Палеологи", Н. Варсукова.

влючительно занялся въ послёдніе годы, всего довёреннёе онъ быль съ арханческимъ Кубаревымъ, – и ихъ ученая, часто непріятно сплетническая, переписка очень характерна; письма Кубарева о мосвовскихъ происшествіяхъ 1849 года (запрещеніе "Чтеній", выходъ Боданскаго изъ университета и изъ Общества исторіи и древностей) доходять до пошлости... Въ своихъ понятіяхъ о русской народности, Сахаровъ хотёлъ быть вёрнымъ послёдователемъ оффиціальной программы. Его изучение было чисто внашнее, описательное; для объясненія внутренняго характера народности онъ не сдёлаль и не могь сдёлать ничего-какъ по недостатку знаній, такъ и по фальшивому исходному взгляду. Мы упоминали, что въ его любви въ народности была своя демократическая жилка, ненависть въ барству съ его иностраннымъ образованіемъ, пренебрегавшему народомъ и погрязавшему въ нравственномъ ничтожествѣ своего пренебрежения къ народу; Сахаровъ бранилъ это барство, иронизировалъ надъ нимъ сколько могъ, но никогда не пришелъ въ живому пониманию дёла. Сущность его народнаго патріотизма свелась на грубое противопоставление русскаго и "заморскаго", какимъ представлялось ему все западное, хотя бы и не-"заморское": все русское было прекрасно, все "заморское" было ненавистно и зловредно. Не совсёмъ послёдовательно Сахаровъ величаетъ Петровскую реформу, т.-е. главный источникъ заморскаго въ нашей жизни, и въ то же время считаетъ заморское причиною упадка чистой русской народности, хранниой только народными массами: какъ считать научное знаніе, въ которомъ именно западъ оказалъ намъ великую помощь, осталось неизвъстно. Въ чемъ состояли благодатныя свойства русской старины въ синсяѣ государственномъ, общественномъ, образовательномъ, Сахаровъ не объясняеть; но бытовая жизнь, нравы старины изображаются аркадской идилліей, — какъ въ той тирадѣ изъ "Акундина", которую онъ поставиль во главѣ своихъ "Сказаній". Этому представленію отвѣчало его обращеніе съ народно-поэтическими памятнивами: дурно понятый патріотизиъ довелъ его до непозволительнаго шарлатанства; Сахаровъ принялся подправлять и подврашивать старину въ томъ мнимо-народномъ стилъ, который онъ считалъ за настоящій русскій. Въ своихъ книгахъ онъ настанвалъ, что пёсни и т. п. должно сохранять неприкосновенными, какъ онѣ хранятся въ устахъ народа; современники повёрили въ его собственную точность, но первая пристальная вритика увидбла, что Сахаровъ вовсе не слёдовалъ хорошему правилу, которое проповёдовалъ; на дълъ онъ былъ гораздо худшимъ поддъльщикомъ, чъмъ его предшественники, имъ обличаемые: тъ не задавали себъ никакой научной задачи. а онъ долженъ былъ понимать, что делалъ. Есть сильное подозре-

312

Digitized by Google

ніе, почти увёренность, что онъ самъ занялся сочинительствомъ, выдавая его за подлинное творчество народа (если бы въ "Акундинѣ" и была у него какая-нибудь письменно-сказочная подлинная основа, то форма и частности несомивнию поддёльныя). Отмётимъ, какъ черту времени, любопытный фактъ, что эта наклонность къ поддёлкѣ повторяется и у другихъ собирателей той эпохи. Одно подлинно народное не удовлетворяло; при ограниченности размѣровъ перваго собиранія, его и мало еще знали, между тѣмъ хотѣлось видѣть это народное болѣе полнымъ и совершеннымъ, и находились любители, которые подкидывали народу свои собственныя измышлевія, конечно, въ томъ духѣ, какъ сами понимали народное, въ духѣ фальшиваго романтизма и вмѣстѣ оффиціальной народности. Надо прибавить, что иногда поддѣльщики, вѣроятно, и не сознавали фальшивости своихъ дѣйствій: народное казалось еще литературнымъ матеріаломъ, который можетъ быть исправленъ и усовершенствованъ...

Результать дёятельности Сахарова быль довольно печальный: имя Сахарова, такъ много все-таки поработавшаго для русской этнографін, еще при жизни его потеряло авторитеть, если не строго научнаго знанія, то хотя бы внёшняго опыта и добросовёстнаго отношевія въ дёлу. Значеніе его трудовъ было болёе кратковременно, чёмъ могло бы быть при болёе простой постановкё дёла, при болёе искреннемъ и внимательномъ изученія, а что касается теоретическаго пониманія народности, то критика даже не останавливалась на его разборь, раскрывши только тё тенденціозныя поддёлки, на которыя Сахаровъ положнять столько стараній.

## **ГЛАВА IX.**

## Снегиревъ.---ПАССЕВЪ.---ДАЛЬ.

Оффиціальная народность.—Снегиревь. Біографія. Ученыя работы: "Пословицы"; "Праздники"; "Лубочныя картинки"; труды археологическіе.—Вадимъ Пассекъ. Біографія. "Путевыя записки"; "Очерки Россіи".— Даль. Біографія. Труды по этнографіи. "Толковый Словарь". "Пословицы". "Повърья".

Въ развити изучений русской народности этнографы второй четверти столётія, при всей разницё личныхъ дарованій и объема свёавній составляють одну группу, съ извёстными общими чертами. Мало сходнаго нежду талантливних и ученних Надеждинних и нескладнымъ самоучкой Сахаровымъ; между усерднымъ старомоднымъ собирателенъ Снегиревынъ и восторженнымъ идеалистонъ Пассевонъ, или между даровитымъ Далемъ и Терещенкомъ, – но на всёхъ больше или меньше лежить отпечатовъ времени, той оффиціальной народности, котора заявленая была въ правительственной программв<sup>1</sup>). Мы будемъ нивть случай видёть, сколько искусственнаго было въ этой программъ, какими фальшивыми тонами отзывалось ся практичесвое примѣненіе, примѣръ послѣдняго мы видѣли уже въ дѣятельности Надеждина и Сахадова, и въ нивъ можно прибавить еще иножество другихъ, болѣе мелкихъ. Въ литературѣ тридцатыхъ и сорововыхъ годовъ мы безпрестанно встрёчаемъ ссылки на эту программу: одни принимали ее вакъ оффиціальное требованіе, другіе прикрашивали ее романтизмомъ, третьи принимали ее слёпо, не видя ся противорбчій. Подъ вліянісмъ политической славы временъ Александра I, и продолжавшагося значенія Россіи при Николай, въ обществѣ, обыкновенно равнодушномъ, совершалось дѣйствительно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. объ этомъ "Характеристики литер. мизній отъ двадцатыхъ до натидесятихъ годовъ", 2-е изд., гл. III.

нёчто похожее на подъемъ національнаго чувства, высовое представление о визшнемъ и внутреннемъ могуществъ России, о превосходствв ся національныхъ началъ; въ толив это представление переходнао въ "квасной" патріотизмъ, а къ концу царствованія, относительно двиствительнаго положенія вещей, вводило въ заблужденіе даже людей государственныхъ. Наконецъ, оно отражалось въ литературѣ. Историческимъ кодексомъ этого воззрѣнія былъ Карамзинъ; теперь оно вдохновляло величайщаго изъ русскихъ поэтовъ; философскія теорін о давумной действительности" внушали то же настроеніе идеалистамь новыхъ повольній; имъ проникалась "язящная словесность", популярный историческій романь, правоописательная повёсть. Этнографическія изученія слёдовали за этипъ настроеніенъ, и отчасти сами питали его, доставляя ему матеріаль въ описаніяхъ народнаго быта. Критика научная и общественная инсль еще нало останавливались на основныхъ вопросахъ исторической жизни и на современномъ состояния государства и народа; строгая онека, тяготёвшая надъ обществомъ и литературой, устраняла эти вопросы. "Народность" тогдашняго положенія вещей принималась обязательно; фактическое состояние народа считалось вполнё нормальнымъ; народная жизнь изображалась литературою въ враскахъ патріархальной простоты и идиалическаго благополучія. Это отразилось и на этнографическихъ изученіяхъ: въ нихъ не было свободнаго научнаго отношенія въ предмету. Съ другой стороны, еще не были выработаны научные прісмы; мало извёстно было то, что уже дёлалось въ этомъ отношения въ начкъ европейской, особливо и въмецкой, и въ нашихъ этнографахъ слишкомъ сказывались самоучки. Поэтому цённая сторона тогдашнихъ изученій была почти только описательная; лишь въ вонцу этого періода изученія народности впервые получають настоящее научное основание.

По предметамъ изученія, этнографическая литература распадается въ этомъ періодѣ на нѣсколько отдѣловъ. Во-первыхъ, это были этнографы-собиратели, особливо направлявшіе свой трудъ на народность великорусскую, какъ Сахаровъ, его болѣе ранній современникъ Снегиревъ, Даль, Терещенко, Пассекъ. Особую группу могуть составить изслѣдователи, не столько изучавшіе быть современный, сколько первыя начала русской народности, и находившіе ихъ въ такой глубокой древности и въ такихъ племенахъ, гдѣ ихъ очень мудрено было ожидать, — это ультра-славянорусскіе археологи и натріоты въ духѣ Венелина какъ Морошкинъ, Савельевъ-Ростиславичъ, Вельтманъ, Чертковъ. Третъю группу составляли этнографы, изучавшіе въ особенности народность малорусскую: кн. Цертелевъ, Мавсимовичъ, Срезневскій, Бодянскій, Метлинскій, — въ вонцу періода, Костомаровъ.

Однимъ изъ важнёйшихъ и плодовитёйшихъ работниковъ по изученію народности изъ писателей первой группы, былъ извёстный тогда професссоръ московскаго университета, Иванъ Мих. Снегиревъ<sup>1</sup>).

Снегиревъ (род. 23 апреля 1793, въ Москве) былъ сынъ профессора московскаго университета (ум. 1820) и послё домашняго обученія поступиль въ 1802 въ академическую гимназію при университеть, въ 1807 "произведенъ въ студенты", въ 1810 - въ кандидаты, успёвь получить два раза серебряную медаль за сочиненія по отделеніямъ этико-политическому и словесному; въ 1815 былъ уже магистромъ словесныхъ наукъ. Поступивъ еще съ 1810 на службу при цензурномъ комитетъ, потомъ при университетскомъ правлении, онъ съ 1816 былъ при университетѣ преподавателенъ латинской словесности, съ 1819 года адъюнктомъ, съ 1826 экстраординарнымъ и вскорѣ ординарнымъ профессоромъ по казедрѣ латинскаго языка и римскихъ древностей. Съ 1827 г. онъ былъ членомъ Общества исторіи и древностей при косковскомъ университетѣ, и въ первые годы быль его севретаремь. Въ 1836 году онъ уволенъ отъ профессуры всявдствіе преобразованія университета по уставу 1835 г., и затемъ многіе годы служнять въ Москвё цензоромъ, которымъ быль съ 1828 года. Въ 1855 онъ получиль отставку отъ цензорства и умеръ въ декабрѣ 1868, въ Петербургѣ.

Снегиревъ былъ такъ-сказать прирожденный археологъ и собиратель обычаевъ и преданій. Надо прочесть его любопытныя восноминанія, —извъстныя, къ сожалёнію, только въ небольшомъ отрывкъ, — чтобы видъть, какой атмосферой старины и народнаго обычая онъ былъ окруженъ съ дътства. Не только ребенкомъ, но и юношей,

- -- "Голосъ" 1868, № 250, 254, 258; 1869, № 63.
- "Саб. Вѣдом". 1868, № 308, 386.
- -- "Р. Инвалидъ", 1868, Ne 275, 277.
- "Петерб. Газета", 1868, № 131, 178.
- "Современ. Листокъ", 1868. № 102.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографическія свёдёнія о немъ: — въ Словарё проф. моск. университета, М. 1855. (Перепечатано въ "Старинё русской земли. Изслёдованія и статьи И. Снегирева". Изд. Ивановскаго. Спб. 1871, стр. 137—145).

<sup>— &</sup>quot;Русскій Архивъ", 1866, № 5-6, Воспоминанія Снегирева (перецечатаны въ "Старни" рус. земли", стр. 146-204).

<sup>-</sup> Буслаевъ, въ "Моск. Университетскихъ Извѣстіяхъ", 1869, N 1, стр. 56-62.

<sup>-</sup> А. Д. Ивановскій, "Иванъ Мих. Снегиревъ. Віографическій очеркъ". Спб. 1871. Не мало свёдёній, но компилированныхъ крайне безпорядочно.

онъ видѣлъ своихъ прадѣдовъ, которые помнили времена Петра Великаго, Анны, Елизаветы, видывали имъ самихъ, и передавали въ семейномъ преданіи черты нравовъ, отчасти патріархальныхъ, отчасти свирѣпыхъ<sup>1</sup>), черты, и донынѣ еще мало извѣстныя нашей исторіи, — видѣлъ самъ благочестивую первобытность и малограмотную грубоватость, а часто и добродушіе нравовъ своего, средне-дворянскаго, служилаго и духовнаго круга; въ дѣтствѣ, отъ ниньки своей Аграфены, задолго до разгара Наполеонскихъ войнъ, онъ слышалъ народное предсказаніе о томъ, ито Москва будетъ взята<sup>2</sup>).

Въ юности Снегиревъ зналъ митрополита Платона, который былъ особенно уважаемъ въ его семьѣ; жилъ въ Москвѣ въ 1812 году, видѣлъ оставление города жителями и возвращение ихъ, видѣлъ разрушение Москвы, — въ которомъ погибло столько московской старины не только въ вещественныхъ памятникахъ, но также въ самымъ нравахъ и преданияхъ.

Во время своего ученья въ гимназіи и университеть Снегиревъ засталъ еще другихъ людей стараго въка и старомодныхъ нравовъ. Директоромъ гимназіи онъ засталъ И. П. Тургенева, инспекторомъ Страхова — друзей и сотрудниковъ Новикова; ученье было старомодное: "между учеными, — разсказываетъ Снегиревъ, — велось какое-то юродство въ странности обхожденія, въ небрежности платья и въ образъ жизни: казалось, они этимъ щеголяли другъ передъ другомъ и хотъли отличаться отъ неученыхъ". Такіе чудаки бывали учителями Снегирева; но были между ними и люди, дъйствительно знающіе. Однимъ изъ учителей былъ Ром. Өед. Тимковскій: "знатокъ еллинскаго и латинскаго языковъ, молодой человъкъ, строгій исполнитель своей обязанности, искусный преподаватель, онъ умѣлъ внушить своимъ ученикамъ уваженіе и привязанность къ себѣ; его слущали съ какимъ-то подобострастіемъ, ловили каждое слово". Школьные вравы были патріархальные: обильное сѣченіе входило въ за-

<sup>3</sup>) "Бывши уже лёть десяти, я ужасно сердился и спориль съ нянькой, когда она повторяда народчое пророчество, что "Москва будеть влята на 40 часовъ". Но это самое я слишаль не оть одной няньки, но и оть моей бабушки Анни Икановны Кондратьевой. Подобно голосу, летающему въ пустиняхъ африканскихъ, и въ народе носятся темния преданія и предсказанія, въ которыхъ таятся истины, распечатываемыя въ будущемъ, и нерёдно сбивается то, что кажется намъ несбиточникъ". (Тамъ же, стр. 147).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Имѣя твердую, до глубокой старости, память, Иванъ Савичъ (Брыкинъ, прадъдъ) вспоминалъ огненныя потѣхи и пирушки Петра I на лугахъ и въ рощахъ Измайловскихъ съ любимцами: видѣлъ, какъ убилъ своею дубинкою у дворцоваго врыльца одного придворнаго служителя, который не успѣлъ снять предъ нимъ шапки; какъ Анна Іоанновна велѣла повѣсить предъ окнами повара, который подалъ ей въ блинамъ прогорклое масло" (Старина рус. земли, стр. 154-155).

нятія самихъ преподавателей, хотя не устраняло крайнихъ шалостей. Между студентами университета и бурсаками духовной академіи происходили на Неглинной формальные кулачные бон, и "народу стекалось множество".

Въ университетъ, профессорами Снегирева были, между прочинъ, многіе остатки нашего XVIII въка. Таковъ былъ "почтенный и сановитый старецъ, ученъйшій профессоръ, другъ Новикова, товарищъ Потемкина, бывшій въ тискахъ у Шешковскаго, но странный и причудливый въ обращеніи—Чеботаревъ", котораго Шлёцеръ называлъ своимъ руководителемъ въ русской исторіи. Таковъ былъ Брянцевъ, "не по имени, а по дъламъ, философъ христіанскій" и знатовъ классиковъ; упомянутый Страховъ; Маттен, нѣмецкій гелертеръ стараго въка; Буле, Баузе.

Разсказы Снегирева объ этихъ профессорахъ, любопытные и сами по себѣ, характеризуютъ ученый складъ и пріемы ихъ ученика.

"Знатовъ еллинскаго и латинскаго языковъ, Маттеи, описавшій греческія рукописи носковской патріаршей библіотеки, — разсказываеть Снегиревь, --- разбираль и объясняль Гораціевы оды... Слушатели любили Маттен и охотно слушали его левціи. Маттен на латинскомъ языкъ говорилъ и писалъ, какъ на своемъ природномъ. Съ какимъ сочувствіемъ читалъ онъ Гораціевы оды, и неръдко со слезами, въроятно вспоминая лёта юности своей, даже при чтении: Nunc est bibendum, nunc pede libero pulsanda est tellus. — старецъ притопывалъ ногою. Не безъ слезъ обошлось и чтеніе Цицероновыхъ парадоксовъ... Не могу забыть, какъ, представляя Юпитера Олимпійскаго, маніємъ бровей потрясающаго и небо, и землю, самъ онъ повалился со стула, такъ что и парикъ его не остался на ибств"... "Съ удовольствіемъ и признательностью я пользовался частными лекціяни, библіотекою и драгоцённымъ собраніенъ славяно-русскихъ древностей незабвеннаго профессора правъ, юриста, дипломата, историка, археолога и филолога Өедора Григорьевича Баузе. Въ 1807 году онъ былъ ректоромъ университета. Съ ненасытимою любознательностью, обогатившею его разнообразными свъдъніями, онъ соединяль ръдкій даръ слова, свободно и красно говорилъ и писалъ по-латыни. Кромѣ изданныхъ имъ рѣчей, осталось много матеріаловъ для общирныхъ и важныхъ сочиненій, которые остались въ спискахъ. Въ продолжение 30 лёть, съ особеннымъ стараниемъ и съ великими издержками, составилъ онъ собрание древнихъ славяно-русскихъ рукописей, между которыми находились Псалтырь и Прологъ XII въка, Лечебникъ 1588 года, первые на русскомъ языкѣ логарнемы, коллекція русскихъ монетъ и медалей, по мивнію знатоковъ единственная въ своемъ родъ... Съ какою дётскою радостью и восторгомъ показывалъ онъ мий, предъ нимъ мальчику, купленную имъ рёдкость! Жалко, что я мало пользовался симъ рёдкимъ случаемъ: Баузева библіотека и музей пропали въ 1812 году вмёстё со многими драгоцёнными памятниками нашей исторіи, которые извёстны были Карамзину и К. Калайдовичу".

Мы имёли случай упоминать объ этомъ заслуженномъ для русской исторіи труженикё, и Снегиревъ, быть можетъ, воспользовался отъ него и свёдёніями, и примёромъ "ненасытимой любознательности" и научнаго труда, которымъ столько проклинаемые "нёмцы" принесли много существенной пользы для возникавшей русской науки <sup>1</sup>).

Еще одинъ изъ профессоровъ университета, вліявшій на Снегирева своей личностью и знаніемь, быль извістный "законо-искусникъ" Горюшкинъ (1748-1821), сослуживецъ и пріятель его отца, живой представитель и многоопытный знатовъ "стараго ввва". Известно, что Горюшениъ, самоучкой, изъ подъячихъ сделался профессодомъ университета и однимъ изъ лучшихъ ученыхъ знатововъ русскаго права. "Службу свою онъ началъ почти ребенкомъ въ воеводской канцеляріи въ самомъ началѣ дарствованія Екатерины II, когда секретари и повытчики за маловажные проступки таскали за волосы подъячихъ, а судьи самихъ секретарей". Потомъ онъ былъ подъячимъ въ страшномъ сискномъ приказъ, гдъ еще въ полномъ ходу была пытва для обличенныхъ и оговоденныхъ. Кровавыя сцены наконець омерзёли ему; между тёмъ, его, только грамотнаго, тянуло къ просвещению. Съ величайшимъ трудомъ, онъ (уже будучи женатымъ) безъ всякаго руководителя, добивался смысла въ грамматическихъ термянахъ, одолъвалъ ариеметику и логику, читалъ книги историческія, богословскія, философскія, придическія; искалъ знакоиства съ учеными людьки, воторые могли бы руководить его занятіями. Знаніе законовъ доставило ему м'ёсто члена въ уголовной и казенной палатакъ, и во время дёла Новикова онъ показалъ гражданское мужество и вступиль въ споръ съ кн. Прозоровскимъ, "не убоявшись гибва и угрозъ сильнаго вельможи, желавшаго угодить императицѣ Екатеринѣ обвиненіемъ Новикова". По его обширному знанію законовъ, его пригласили къ преподаванію практическаго законовъдънія въ университеть. "Своимъ лекціямъ онъ давалъ драматическую форму: классь его представляль присутствіе, гдѣ производился судъ по завонному порядку". Его внига: "Описаніе судеб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Краткій каталогь рукописной библіотеки Баузе, составленный В. Н. Каразинниь, напечатань въ "Чтеніяхъ" Моск. Общ. Ист. и Древн. 1862 г.. кн. 2, смёсь, стр. 46—79. Си. также Котляревскаго, Вибліологическій опыть о древней русской письменности, Воронежъ, 1881, стр. 18—19.

ныхъ действій" (1807, 1815) представляеть и значительный матеріаль юридическихь древностей; его "Руководство въ познанію россійскаго законоискусства ссть, по слованъ Снегирева, созданная имъ самимъ система, въ которой сильная, но безформенная народность борется съ классическими понятіями древнихъ и новбищихъ юристовъ. "Онъ едвали не первый у насъ показалъ источникъ юриспруденцін въ нравахъ, обычаяхъ и пословицахъ русскаго народа. Какъ опытный законоискусникъ, онъ былъ оракуломъ для иногихъ; къ нему прибъгали за совътами въ затруднительныхъ случаяхъ и запутанныхъ дёлахъ вельножи, сенатоды и профессоры. У него была домашняя школа законовёлёнія... Какъ любитель изяшныхъ искусствъ. онъ въ гостепріниномъ своемъ домъ завелъ наленькій театръ и музыку. По прісмамъ и костюму, онъ не походилъ на прежняго подъячаго, но скорве на шегодеватаго барина... Караманиъ, въ своей Исторіи, рёдвіе списки Руссвой Правды и лётописи, заимствованные изъ библіотеки Горюшкина, обозначаеть горюшкинскими"...

Такимъ образомъ соединялись для Снегирева и непосредственвыя преданья о старинѣ, близкой и довольно давней, съ живымъ научнымъ руководствомъ къ ея объяснению. Старину онъ виделъ не въ одной Москей. Когда онъ былъ еще студентовъ, отецъ взялъ его съ собой въ рязанскую губернію на такъ-называемую "внантацію" училищъ, какія тогда поручались профессорамъ. Такъ, нежду прочимъ, они объёхали города рязанской губернін, гдё Снегиревъ успёль присмотрёться въ разнымъ остатвамъ старины и въ варварскону небрежению о вихъ у современниковъ... "Въ Вогословскомъ монастырѣ (въ Рязани), - разсказываеть онъ, привлевла мое вниманіе древняя чудотворная нкона св. Іоанна Богослова, на которую, всябдствів какого-то видбиія, сань лютий Батый повбсиль свою золотую печать; но въ сожальнію и удивленію, не такъ давно архимандрить, свявь эту печать, употребняь ее на позодоту водосвятной чаши. Въ Рязани, въ Архангельскомъ соборѣ съ благоговѣніемъ смотрёль я на мантію ревностнаго миссіонера въ Мордвё, преосвященнаго Мисанла, пробитую стрилами и обагренную его мученическою кровію. Въ Зарайскомъ соборѣ привлекъ на себя мое вниманіе древній корсунскій образъ святителя Николая, особенно чествуемый тамошними окрестными жителями; въ Касимовъ на Окъ - татарскій минареть и усыпальница касимовскихъ царей; въ Раненбургъ-кръпость, где содержался несчастный Иванъ Антоновичъ, носившій титуль императора нёсколько мёсяцевь ...

Московская обстановка, безъ сомнѣнія, больше чѣмъ другая, могла способствовать развитію народно-археологическаго интереса. Средніе вѣка русской исторіи оставили здѣсь наибольшее число памятниковъ: бытовая жизнь въ московскихъ захолустьяхъ сохраняла больше старыхъ обычаевъ. Москвичи не забывали, что ихъ городъ- первопрестольная столица; но это не была столица дёйствительная, и здёсь не было чиновной и военной формалистики, связанной съ присутствіемъ двора, правящихъ лицъ и канцелярій, было больше простора для лёниваго консерватизма нравовъ и обычаевъ, для проявленій народной жизни, которая еще до недавняго времени справляла здёсь старые народные праздники, для проявленій личнаго разгула и чудачества, которые оставались какъ слёдъ стариннаго быта. Съ массами народа, сходившагося въ торговомъ и промышленномъ, а также и дворянскомъ центрѣ, стекались сюда всякіе остатки старины, въ видѣ всякаго рода старинныхъ вещей, книжнаго старья, рукописей и т. п. Москва донынъ есть главный рынокъ внижной и рукописной старины и главное гибядо нашей библіоманіи. Для археолога-любителя являлась возможность, даже при скромныхъ средствахъ, собирать коллекців высокой научной цённости. Москва не была полнымъ представителемъ ни русской исторіи, ни русской народности, но нигав не собралось и не сохранилось такъ много всякой старины, и не мудрено, что здъсь такъ легко развивался патріотизиъ, окрашенный мёстной исключительностью, склонный отождествлять всю русскую старину со стариной московской...

Послё нёсколькихъ учебныхъ и педагогическихъ книгъ и двухъ біографій, интр. Платона и архіепископа московскаго Августина <sup>1</sup>), — первымъ трудомъ Снегирева по изученію русской народности была извёстная книга о пословицахъ, первая систематическая книга въ русской этнографіи, съ большимъ матеріаломъ и научными пріемами по тому времени <sup>2</sup>). Эта была многолётная работа; первые опыты разбора пословицъ Снегиревъ сдълалъ еще въ 1823 году, въ "Трудахъ" московскаго Общества любителей россійской словесности, затъмъ новыя части его работы появлялись въ разныхъ тогдашнихъ журналахъ; при окончательной обработкъ сочиненія онъ имълъ возможность воспользоваться сообщеніями и объясненіями многихъ ученыхъ, съ которыми былъ въ сношеніяхъ...

Въ то время, т.-е. въ двадцатыхъ годахъ, когда велась работа Снегирева, русская этнографія, какъ наука, пе существовала; изученія народной жизни еще съ конца XVIII въка внушались возникавшей потребностью самосознанія, любопытствомъ и сочувствіемъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Начертаніе жизни и діяній московскаго митрополита Платона, и пр. 2 части. М. 1818 г., 2-е взд. 1881 г.; 3-е (?), 1856.—Віографическія черти изъ жизни архіепископа московскаго Августина. М. 1824; 3-е изд. 1848.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Русскіе въ своихъ пословицахъ. Равсужденія и изслёдованія объ отечественнихъ пословицахъ и поговоркахъ", 1—2 кнежки, М. 1831; 3-я, 1832; 4-я, 1884. ист. этногр. 21

но не были руководним ясными научными прісмами и сознательной задачей. На чемъ основалъ Снегиревъ свою систему? Онъ самъ указываеть, въ автобіографія, что въ своихъ археолого-этнографическихъ трудахъ "употребилъ ученую методу, которую заниствоваль у наставниковъ своихъ Буле, Маттен и Тимковскаго". Это были наставники его въ общей теоріи литературы и въ классической древности. Со временъ Возрожденія, классическая филологія была, какъ извъстно, главнымъ предметомъ, на которомъ сосредоточивались литературныя изученія, himaniora; "филологія" до начала XIX столётія была по преимуществу, если не исключительно, классическая, и въ предълахъ греческой и римской литературы и лоевности выработаны были тонкie прiемы критическаго изслёдованія. Снегидевъ, самъ преподаватель латинской адхеологіи и языка. применных теже прісим на изследованію старины русской. Общирная, хотя не глубовая, начитанность помогла ему оріентироваться въ предметѣ; онъ сдълалъ справки о положени вопроса въ ученой европейской литературь, и ссылками на нее доказываеть, въ предисловін въ "Пословицамъ", "неизлишность" и "небезполезность" своего труда. Въ этомъ трудѣ есть недостатки, -говоритъ онъ:-потому что онъ еще первый и ведетъ въ дальнъйшимъ изслъдованіямъ выраженій ума и языка народнаго, на кон посвящали себя ученвишіе мужи въ Голландін, Германін, Данін и Швецін, такъ что одна литература оныхъ составляетъ цёлую внигу, изданную Нопицемъ. Французы, итальянцы, испанцы и поляви имъютъ словари и собранія своихъ пословицъ".

Снегиревъ начинаетъ свое изслёдованіе издалека, съ общаго объясненія пословицы, ся происхожденія и значенія, говоритъ о пословицахъ и притчахъ у евреевъ, у грековъ и римлянъ, у новыхъ европейскихъ народовъ, у славянскихъ племенъ<sup>1</sup>), наконецъ, у русскихъ, и исчисляетъ ихъ изданія. Затёмъ, онъ ставитъ вопросъ объ иностранныхъ источникахъ русскихъ пословицъ, объ отношеніи пословицъ и поговоровъ въ словесности. Со второй книги и до конца идетъ перечисленіе самыхъ пословицъ; онѣ расположены по содержанію<sup>2</sup>)

<sup>1</sup>) О послѣднихъ онъ беретъ свъдъвія изъ Добровскаго, Линде, Кеппена, Кухарскаго, Бобровскаго.

<sup>2</sup>) Это расположение слѣдующее:

Пословици антропологическія.

А. Касающіяся до естественныхъ и нравственныхъ причинъ различія народовъ. а) Пословици, относящіяся въ язычеству, върѣ и суевърію. b) Нравы и обычан въ пословицахъ. c) Пословицы нравственныя. d) Политическія и судебныя. О лицахъ правительствующихъ.

Б. Законодательство и судопроизводство. а) Законы. b) Преступленія и наказанія. c) Судние обряди (жребій, отдаваніе головою, правежъ, поле, повальный обыскъ).



н сопровождаются постояннымъ комментаріемъ. Позднѣйшая разработка этого предмета (въ пятидесятыхъ годахъ), при помощи новъйшей филологіи и сравнительной этнографіи, не удовлетворялась изслѣдованіемъ Снегирева, глубже ставила вопросъ о происхожденіи, объ этнографическомъ и археологическомъ значеніи пословицы <sup>1</sup>); но, вспоминая время появленія труда Снегирева, нельзя не признать его большей заслуги въ первомъ опытѣ научнаго объясненія пословицъ, въ общирности матеріала, введеннаго въ изслѣдованіе. Поставивши себѣ въ самомъ заглавіи цѣлью — реальное археологическое изслѣдованіе пословицъ, Снегиревъ умѣлъ иногда чрезвычайно удачно пользоваться ихъ бытовымъ значеніемъ и ввести ихъ въ цѣлую картину старой русской жизни <sup>2</sup>).

Вторымъ трудомъ Снегирева, столь же значительнымъ для начинавшейся науки, было сочиненіе о русскихъ народныхъ праздникахъ и обрядахъ <sup>8</sup>). Область изслёдованія была здёсь еще обширнёе, матеріалъ несравненно богаче и сложнёе: народный праздникъ, обрядъ, обычай проходили всю исторію и достигали до отдаленной языческой старины и миеологіи. Литература XVIII вѣка уже догадывалась объ историческомъ значеніи старой простонародной поэзіи и обычая, догадывалась, что то и другое было остаткомъ, сохранившимся отъ вревней языческой религіи и далекаго быта. Первую мысль объ этомъ трудѣ далъ Снегиреву знаменитый митрополитъ Евгеній, ученый старой школы, связывающій нашу историческую науку прошлаго и нынѣшняго столѣтія <sup>4</sup>). Снегиревъ пользуется

Обзоръ политическихъ и юридическихъ пословицъ въ отношения къ эпохамъ истории русской.

Посновним *физическия*. a) Метеорологаческия и астрономическия. b) Агрономическия. c) Модицинския.

Историческія. а) Хронологическія. b) Топографическія. c) Этнографическія (личныя; пословицы-девизы).

<sup>4</sup>) См. изслѣдованія г. Буслаева, въ "Архивѣ" Калачова, т. 2, 1854, и "Русскій бытъ и пословицы", въ "Историч. Очеркахъ русской народной словесности и искусства", 1861, I, стр. 78—186.

<sup>3</sup>) Поздиће Систиревъ еще нѣсколько разъ возвращался къ этому предмету, съ новыме объясисниями и дополненіями.

- Русскія народныя пословицы я притчи. М. 1848.

- Новый сборнивъ русскихъ пословицъ и притчей, служащій дополненіемъ въ собранію русскихъ народныхъ пословицъ и притчей, изданныхъ въ 1848 году. М. 1857.

\*) "Русскіе простонародные праздники и суев'врные обряды". Вып. 1. М. 1837; 2—3 вып. 1838; 4-й, 1839.

<sup>4</sup>) Въ дневникѣ Снегарева подъ 4 авг. 1825 г. записано, что былъ онъ у митр. Евгенія, который "предложнять ему собрать и описать народные русскіе праздники и объщалъ дать ему свою объ этомъ предметѣ записку". Августа 24, Снегаревъ "весь вечеръ провелъ у митр. Евгенія, читалъ ему свою статью о народныхъ празд-

21\*

указаніями Тредьяковскаго о народной п'єсн'я, Гютри (Guthrie) о старинныхъ русскихъ обычаяхъ; но ему извёстно и то, какъ объясняла народную древность классическая археологія, которая уже выработала въ то время остроунныя объясненія древнихъ бытовыхъ явленій. Снегиревъ дёлаетъ ссылки на Шлегеля, Ваксиута, Отфрида Мюллера, и въ начале книги висказываеть сожаление, что не могъ пользоваться (тольво выходившими тогда въ свъть) сочиненіями о инеологіи и древностяхъ Шеллинга, Гримиа и Шафарива 1). Такинъ образомъ. Снегиреву понятна была тёсная связь народнаго обычая съ доевнъйшимъ бытомъ, котораго онъ является остаткомъ, прошедшимъ черезъ всякія испытанія исторіи. Какъ въ книгѣ о пословицахъ, такъ и здѣсь, обильный матеріалъ собранъ былъ живымъ личнымъ наблюденіемъ, свёдёвіями отъ другихъ и большимъ знаніемъ старой и новой русской литературы. Такого богатаго матеріала до Снегирева не было еще никъмъ собрано и объяснено въ нашей литературѣ, и въ научныхъ пріемахъ-хотя они были еще, какъ увидимъ, весьма несовершенны-какая громадная разница съ нелъпицами Сахарова!

Какъ первый опытъ русской "сортологіи" (такъ называетъ Снегиревъ свое изслёдованіе), гдѣ въ первый разъ давались объясненія древней мисологіи въ связи съ бытомъ, сочиненіе его не обошлось безъ крупныхъ и мелкихъ ошибокъ. У него нётъ уже прежняго грубаго произвола мисологическихъ толкованій, но нётъ еще и правильныхъ филологическихъ прісмовъ, — онъ все еще черезъ-чуръ легко поддается внёшнимъ сходствамъ и созвучіямъ и строитъ на нихъ мисологические выводы<sup>2</sup>). Ему было знакомо различіе между источниками первоначальными и позднёйшими книжными измышленіями; но тѣмъ не менѣе старыя русскія божества онъ перечисляетъ

никахъ, на которую митрополитъ дёлалъ свои замёчанія и оставилъ у себя на разсмотрёніе". ("Ив. Мих. Снегиревъ", стр. 48-49).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ позднѣйшемъ продолжения своего сочинения онъ, впрочемъ, ссылается на Гримкови "Rechtsalterthümer" (1828), IV, 125, и на Шафарикови "Древности", первыя части которыхъ являеть тогда въ переводѣ Бодянскаго, Ш, 128.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр., на первыхъ же страницахъ: "Скандниавскій Бель, ни Балъ, божество огна и свёта, сходное съ азіатскимъ Баломъ, и Торъ громоносний, съ млатомъ въ рукѣ (Mjölner, молнія?) перешли въ Бълбола и Чернобола, означающихъ двойственность славанской религія, отъ коей германская отличается своею тройственностью; скандинавскій Одинъ или Водинъ, вѣроятно, преобразнися въ Водяноло". І, стр. 10. Какъ "перешли" и какъ "преобразнись", неизвѣстно; но дальше виѣсто двойственности въ русской мнеологія является тройственность, стр. 152. Во всѣхъ этихъ соображеніяхъ вѣтъ тѣни основанія. Русскій Волосъ приравнивается къ скандинавскому Вал-ассу, а дальше, о немъ "доният напоминаетъ праздникъ Велъ-Оксъ, отправляемый мордвою" (I, стр. 18), и т. д.

и по Нестору, и по "Четь-Минеямъ" Дмитрія Ростовскаго<sup>1</sup>). Послѣдующимъ изслѣдователямъ уже вскорѣ, съ конца сороковыхъ годовъ, подобныя ошибки бросались въ глаза, какъ недостатки вопіющіе, но для своего времени трудъ Снегирева былъ замѣчательнымъ явленіемъ; онъ во всякомъ случаѣ открывалъ путь для дальнѣйшихъ изысканій, возбуждалъ вопросы<sup>2</sup>). До сихъ поръ онъ остается незамѣненнымъ, потому что, при всей новой замѣчательной обработкѣ частностей, при громадномъ матеріалѣ никто еще не собралъ ни пѣлой нашей "еортологіи", ни объясненія пословицъ съ новой научной точки зрѣнія; нѣкоторыя историческо-бытовыя замѣчанія Снегирева донынѣ остаются неразвитыми далѣе.

Третій трудъ Снегирева по русской этнографіи опять быль изслѣдованіемъ чрезвычайно любопытнаго и до него никѣмъ не тронутаго предмета. Это--лубочныя картинки. Появляясь съ XVII вѣка и до 1839 г. оставаясь почти не тронутыми цензурнымъ контролемъ, этн картинки составляютъ, какъ извѣстно, цѣлую особую народную литературу, въ разныхъ отношеніяхъ интересную и иногда весьма трудную для историческаго истолкованія. Снегиревъ, съ тѣмъ вкусомъ и чутьемъ къ старинѣ, которое его отличало, очень рано обратилъ вниманіе на лубочныя картинки и съ своего перваго изслѣдованія о нихъ въ 1822 г. до послѣднихъ лѣтъ своей жизни нѣсколько разъ обращался къ нимъ <sup>3</sup>), опять полагая на ихъ объясненіе свое большое знаніе письменной и печатной старины и практическое знаніе народнаго обычая. До новѣйшаго изданія Д. А. Ровинскаго труды

<sup>2</sup>) Снегиревь понималь трудность діла и необходимость дальнёйшихъ исканій. "Самь постигая всю важность и общирность избраннаго мною предмета, объемлющаго внутренною жизнь русскаго народа вь разныхъ ся эпохахъ, — говорить онъ вь предисловіи, — нахожу, что онъ требуеть большихъ и разнообразнёйшихъ познаній и средствъ, постояннёйшихъ наблюденій и изслёдованій, нежели какія я имёлъ. Чёмъ болёе идти по этому поприщу, чёмъ глубже вникать въ этотъ предметь, повидимому, столь обыкновенный и знакомый, но по сущности многосложный и разносторонній, тёмъ болёе откроется новыхъ свёдьній и соображеній, важныхъ для исторіи, филологіи и философіи".

<sup>3</sup>) Первая статья его: "Русская народная галлерея или лубочныя картинки", въ Отеч. Зап. 1822, т. ХП, № 30.

- "О простонародныхъ изображенияхъ" въ Трудахъ общ. люб. росс. словесности, 1824, кн. IV.

— "Лубочныя картинки", въ Москвитянинъ, 1841, № 5.

- "О лубочныхъ картинкахъ русскаго народа", въ Валуевскомъ "Сборникъ историч., статист. и др. свъдъній о Россіи". Спб. 1845.

- "О лубочныхъ картинкахъ рус. народа". М. 1844, и 2-е изд.: "Лубочныя картинки рус. народа въ московскомъ мірѣ". М. 1861.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гдѣ въ житіи кн. Владиміра являются такіе "боги" какъ: Позвиздъ или Вихоръ, богъ воздуха; Ладо, богъ веселія; Купало, богъ плодовъ земныхъ, и т. п., никогда не бывалие. I, стр. 11.

Снегирева были единственнымъ цёльнымъ трактатомъ по этому предмету. Но и зайсь опять повторились его обычные недостатии: слишкомъ поспѣшные выводы, иногда совсѣмъ грубыя ошибки и недосмотры, цитаты на угадъ и на память, и въ нимъ опять строго отнеслась новая вритика, которая уже непремѣнно требовала внимательнаго обращения съ текстами и доказательнаго комментарія <sup>1</sup>). Тѣмъ не менѣе, когда новѣйшій изслѣдователь предпринялъ перебрать и изслёдовать весь матеріаль лубочныхъ картинокъ, онъ нашель возможнымь дать труду Снегирева самую высокую похвалу. "Особенную помощь, — пишетъ г. Ровинский въ предисловии въ своему огромному труду, - оказали мнѣ статьи о лубочныхъ картинкахъ И. М. Снегирева; въ нихъ, кромѣ полнаго перечня картинокъ, заключается еще чрезвычайное множество историческихъ свёлёній и обиходныхъ замётовъ, которыя могли быть собраны и записаны только такимъ правтическимъ маститымъ археологомъ-старожиломъ, какимъ считался въ нашей Москвѣ И. М. Снегиревъ: статьи его о лубочныхъ картинкахъ русскаго народа-истинное сокровище для людей. занимающихся этимъ предметомъ" 2).

Другая область изслёдованій, которая издавна занимала Снегирева и съ сороковыхъ годовъ почти исклю (ительно его поглощала, была древность монументальная, старое русское художество и въ особенности памятники московской и подмосковной старины. Какъ первые начатки этнографическихъ изысканій сдёланы были еще въ въ XVIII столѣтіи, такъ и въ археологіи монументальной Снегиревъ имблъ своихъ предшественниковъ; но никто, и раньше, и въ его время, не положилъ столько труда на изслъдование наматниковъ стараго русскаго художества вообще, и особливо московской старины. Цёлый рядъ изданій его, сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ, полагаль начало систематическому изучению нашей монументальной старины. Таковы его "Памятники московской древности" (М. 1842-45); "Памятники древняго художества въ Россін" (три вып., 1850); "Письмо объ иконописи къ гр. А. С. Уварову" (1848) <sup>8</sup>); "Русская старина въ памятникахъ церковнаго и гражданскаго зодчества" 4). Москва была предметомъ цълыхъ особыхъ изслъдований: таковы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. ст. Ө. И. Буслаева въ Отеч. Зап. 1861, № 9, и Котляревскаго, "Старина и народностъ". М. 1862, стр. 86—87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рус. нар. картинки, Сиб. 1881, І, стр. VІ—VІІ. Замѣтимъ еще, что коллекція Снегирева составила очень важную часть собранія лубочныхъ картинъ, какое ямѣется въ Публичной Библіотекѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Оно послужнаю главнымъ матеріаломъ для сочиненія Сабатье: Notion sur l'iconographie sacrée. St.-Pet. 1849.

<sup>4)</sup> М. 1846—1854, въ 15 выпускахъ, въ листъ. Другое изданіе, въ 12° съ дополненіями и поправками, въ 4 книгахъ.

"Памятники московской древности" (1842—45); "Москва. Подробное историческое и археологическое описаніе города" (т. І. 1865). Большая часть этихъ изданій была сдёлана Снегиревымъ въ сотрудничествё съ А. Мартыновымъ. Далёе, цёлый рядъ книгъ и книжекъ о московской и подмосковной святынё и достопримёчательныхъ памятникахъ <sup>1</sup>). Наконецъ, онъ былъ дёятельнымъ сотрудникомъ въ великолённомъ изданіи "Древностей россійскаго государства", предпринятомъ по высочайшему повелёнію въ сороковыхъ годахъ <sup>2</sup>).

Въ 1858—1859, Снегиревъ, въ качествъ спеціальнаго знатока московской старины, былъ однимъ изъ главныхъ дъятелей по возстяновлению извъстныхъ "Романовскихъ палатъ" въ Москвъ, заложенныхъ 31 августа 1858 и открытыхъ въ августъ 1859 года <sup>3</sup>).

И въ этой сторонѣ его трудовъ новая археологическая критика дѣлала ему сильные упреки. Снегиревъ часто не удовлетворялъ строгимъ требованіямъ научнаго описанія и объясненія памятниковъ: прежде онъ и не привыкъ къ этимъ требованіямъ, и теперь какъ будто не считаль нужнымъ заботиться о полной точности подробностей, когда цёлью его быль популярный разсказь о любимой старинѣ, которою онъ самъ увлекался. Въ замѣчательной статьѣ по поводу "Москвы" Снегирева, г. Забёлинъ такъ характеризовалъ научную сторону его трудовъ: "Характеръ и достоинство археологическихъ трудовъ Снегирева наука давно опредблила... Она не могла ие оцтнить большой начитанности автора, значительнаго знавомства съ архивными матеріалами, этой неутомимости въ собираніи многоразличныхъ данныхъ, массою которыхъ авторъ приводилъ всегда въ изумленіе обыкновеннаго читателя, въ цервый разъ встречавшаго столько старыхъ словъ, столько новыхъ фактовъ... Но витств съ тёмъ наува раскрыла также и важнёйшій, самый существенный недостатовъ этого безмърнаго и не всегда тодковаго собирательства, и именно, отсутствіе всякой критики, отсутствіе руководящей, объединяющей, послёдовательной мысли при обработев не только цёлаго. но и каждой отдёльной его части... Наука указала на очень выдающееся отсутствіе самыхъ обыкновенныхъ критическихъ пріемовъ въ выборѣ, сличеніи и сообщеніи разнообразныхъ фактовъ и всякихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Новоспасскій монастырь (1843); Успенскій соборь (1856); Воскресенскія ворота (1860); Знаменскій монастырь и палата боярь Романовник (1861); Новоспасскій ставропнгіальний монастырь (1863); Покровскій монастырь (1863); Богоявленскій монастырь (1864); Тронцкая завра (1842); Путеводитель нак Москвы въ Тронце-Сергіеву завру (1856); Гевсиманскій скить (1863); Дворцовое царское село Измайлово (1866).

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Снегвреву принадлежить тексть отдёленій Ј, IV и VI, 1849, 1851, 1853.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Ив. Мих. Снегиревъ", стр. 219 и слёд. Снегиревъ написалъ тогда статью о Романовскихъ палатахъ для "Моск. Вёдомостей".

свидётельствъ, въ ихъ должной опёнкё: указала на великую сбивчивость и несвязность издоженія, на небрежность, съ какою авторъ всегда почти относится и въ текстамъ, подлиннымъ словамъ, и въ ссылкамъ на эти слова... Вообще, наука отмѣтила, что археологическіе труды Снегирева, несмотря на видимую эрудицію, на весь вибшній образъ учености, значительно сдабы именно въ ученомъ отношени... Вотъ почему труды г. Снегирева, пользуясь большимъ уваженіемъ въ средѣ непосвященныхъ, обыкновенныхъ читателей, вообще не столько цёнились изслёдователями, заинтересованными непосредственно и ближайшимъ образомъ въ тъхъ вопросахъ, которыхъ касался и которые обработывалъ авторъ, а потому и входившими въ самое близкое знакомство съ его изысканіями... Изслёдователи, послё долгихъ и очень тяжелыхъ операцій надъ сочиненіями Снегирева. могли вынести одно непреложное убъждение, что пользоваться этими сочиненіями нужно съ великою осмотрительностью и осторожностью. что несравненно легче, плодотворите для себя и во встать смыслать полезнѣе имѣть дѣдо прямо съ самыми источниками, чѣмъ изучать сочинение, котораго почти каждую строку приходится очищать критикою, провърять съ тъми же источниками, большею частію, всъмъ доступными... Все это въ работающей средѣ ставило труды Снегирева какъ бы внѣ науки, внѣ ся границъ. Они не попадали въ ся теченіе, въ ся общій обороть, не сливались органически съ новыми дальнъйшими работами, какія предпринимались по тьмъ же вопросамъ другими изысвателями, что должно бы непремънно случиться, даже противъ воли и желанія этихъ изыскателей... Труды Снегирева положительнымь путемь никогда и нигдь не дъйствовали въ научной обработив нашихъ древностей. Ихъ связь съ этою обработною обнаруживалась всегда только отрицательно, выражала только неизбъжную полемику съ ними, неизбъжную ихъ перевърку, что въ видахъ рѣшительной безполезности и излишняго труда нерѣдко даже совсѣмъ оставлядось изслѣдователемъ" 1).

Г. Забѣлинъ былъ особенно въ правѣ высказывать столь суровый приговоръ. Работан въ той же археологической области, ему именно приходилось ближайшимъ образомъ провѣрять изслѣдованія Снегирева, убѣждаться въ невозможности принимать его выводы и даже его цитаты, вообще въ крайнихъ недостаткахъ его исторической критики. Замѣчанія г. Забѣлина о научпыхъ свойствахъ трудовъ Снегирева безъ сомнѣнія справедливы, какъ справедливо и то, что они остались какъ бы внѣ науки, не имѣя внутренней связи съ дальнѣй-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Забблинъ, Опыты изучения русскихъ древностей и истории. Ч. П. М. 1873, стр. 119-122.

шини изслёдованіями. Нужно, однако, сдёлать оговорку, что наша истодическая наука еще такъ вообще молода, что почти только съ Снегиревымъ и начинается разработка нашей монументальной археологін и сколько-нибудь научной этнографіи, и онъ послужиль наукъ **Уже тёмъ.** что въ ихъ млаленческомъ состояния онъ ставилъ научные вопросы (какъ въ изслёдованіяхъ о пословицахъ, о народныхъ праздникахъ, о народныхъ картинкахъ) и начиналъ собирательство, хотя недостаточно научное, но котораго раньше почти не было. Мы приводным выше, какъ въ наши дни нашелъ возможнымъ отозваться объ его собирательствѣ г. Ровинскій: укажемъ еще сочувственныя слова г. Буслаева, когда онъ, по смерти Снегирева, резюмировалъ его ученую деятельность <sup>1</sup>). Недостатви Снегирева происходили вакъ оть новости науки, прісмы которой онъ собираль эклектически (въ этнографія) и не въ силахъ былъ выработать въ правильный методъ, тавъ и отъ господствующаго характера литературы (двадцатыхъ го довъ), въ которомъ сложились его литературныя понятія. Цёль его была не только научная, но и популярная, и послёдняя еще болёе, чёмъ первая; читатели и самая вритика были очень мало приготовлены и были вполнѣ удовдетворены, -- первыя серьезныя требованія поставлены были только поздние (съ сороковыхъ годовъ). Его общія историческія представленія были карамзинскія; представленія о народѣ и народности отвъчали извъстной програмив, и съ этой стороны опять не сходились съ позднёйшей школой, которая приступила къ изучению народности безъ предвзятыхъ и постороннихъ наукъ соображеній.

Переходимъ въ писателю иного характера, болёе молодого поколёнія, на которомъ, въ другихъ формахъ, но также сказалось тогдашнее положеніе народныхъ изученій. Это былъ романтивъ народности—Пассекъ, очень замёченный въ свое время писатель, но рано умершій, только-что начавши свою дёятельность.

Вадимъ Васильевичъ Цассекъ<sup>2</sup>) родился, въ іюнѣ 1807, въ Тобольскѣ, гдѣ отецъ его, извѣстный по своимъ печальнымъ приключеніямъ, жилъ съ семьею въ ссылкѣ, въ очень стѣсненныхъ обстоятельствахъ. Тобольскій губернаторъ въ то время особенно гналъ семейство Пассековъ и выселилъ его, въ глубокую осень, за двадцать верстъ отъ города. Вадимъ остался и прожилъ годы дѣтства въ домѣ

<sup>•)</sup> Моск. Уняверситетскія Известія, 1869.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біографическія свёдёнія о немъ см. въ воспоминаніяхъ его вдовы: "Изъ дальнихъ лётъ. Воспоминанія Т. П. Пассекъ". Спб. 1878—79, т. І, стр. 366—384, 432 н слёд.; рядъ главъ во П-мъ томѣ, и частію въ недавно вышедшемъ Ш-мъ томѣ. Спб. 1889.

ихъ друга, инспектора врачебной управы, Керна<sup>1</sup>). Средства семьи заключались въ той части дохода съ харьковскаго имѣнья, какая приходилась на долю двухъ сыновей, рожденныхъ до ссылки отца; но мало-по-малу высылка денегъ сокращалась и, наконецъ, прекратилась. Семейство умножалось, наступала нужда; но семья держалась дружно и работала. Вадимъ, тихій, задумчивый, съ поэтической наклонностью, рано увлекался и красотами природы, и разсказами о старинѣ...

Черезъ двадцать лътъ ссылки. Пассекъ-отецъ былъ, наконецъ, возвращенъ (въ 1824 или 1825). Многолюдная семья перебралась въ Москву, где родственныя связи съ некоторыми богатыми и значительными людьми помогли ей кое-какъ устроиться. Въ 1830, отецъ умеръ и семья осталась на заботъ старшихъ синовей, упорно для нея работавшихъ. Вадимъ въ послёднихъ двадцатыхъ годахъ былъ въ московскомъ университетъ; въ молодомъ поколъніи бродилъ идеалистическій романтизиъ, въ которому Пассекъ былъ склоненъ уже оть природы. Онъ шелъ въ университетъ раньше Герцена, но опи еще встрѣтились и сошлись очень дружески <sup>2</sup>): ихъ соединяли общія наклонности, интересы къ наукъ и поэзін, стремленіе къ осуществлению въ жизни нравственно-общественныхъ идеаловъ; только послё въ ихъ мебніяхъ стали свазываться различные оттёнки, что одно время и произвело между ними охлаждение. Пассевъ кончилъ курсь по юридическому факультету, кажется, до холернаго года. Въ этомъ году, когда эпидемія производила въ Москвѣ, какъ и вездѣ, страшную панику. Пассекъ одинъ изъ первыхъ предложилъ себя въ распоряжение холернаго комитета и дъйствоваль съ ръдкимъ самоотверженіемъ: онъ завёдываль въ больницё канцеляріей, хозяйственной частью, ухаживаль за больными и даже, съ нѣкоторыми изъ врачей, дёлалъ на себё опыты прилипчивости болёзни. Опыты показали противъ прилипчивости, и послѣ этого къ болѣзни стали относиться смѣлѣе и явилось больше желающихъ помогать въ общественномъ бѣдствіи <sup>3</sup>).

Въ 1832, Пассекъ женился на "корчевской кузинѣ" Герцена и принялся за "Путевыя записки", которыя были его первымъ трудомъ. Весной 1834, графъ А. Н. Панинъ, попечитель харьковскаго университета (раньше служившій въ Москвѣ при московскомъ попе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Я родняся въ то время, — писалъ Пассекъ, — когда безпощадно тѣсным и терзали родную семью, поэтому былъ налолго отдаленъ отъ нея, росъ среди чужихъ, сталъ рано думать и чувствовать и долженъ былъ сосредоточиваться, замыкаться самъ въ себѣ". "Изъ дальнихъ лѣтъ", I, стр. 375.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, I, 317-318, 328, 355-365, и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Тамъ же, I, стр. 357-358.

чителѣ кн. С. М. Голицынѣ), предложилъ Пассеву казедру русской исторіи въ Харьковѣ, и онъ было началъ собираться въ путь. Между темъ въ полё этого года въ Москвё произошель аресть нёсколькихъ молодыхъ людей, обвиненныхъ за пѣніе на пирушкѣ недозволительныхъ пѣсенъ. Къ Пассеку это не имѣло никакого отношенія, но исторія эта, очень безсимсленно, отразилась и на немъ. По письмамъ, находимымъ у арестуемыхъ, переходная отъ одного въ другому, отъ поэта Соколовскаго въ Сатину, въ Огареву, наконецъ, въ Герцену. По арестѣ послѣдняго, ждалъ и Пассекъ своей очереди, но, по разсказу г-жи Пассекъ, --, продолжительныя отлучки Вадима передъ женитьбой (для устройства дёла съ харьковскимъ именіемъ), частын, продолжительныя побадки наши послё женитьбы, вовые интересы внѣ товарищескаго кружка спасли его оть ударовъ собравшейся грозной тучи, но, несмотря ни на что, рикошетомъ они попали и въ насъ" 1). Когда, прівхавши въ Харьковъ, Пассекъ явился къ гр. Панину, тоть сообщиль ему, что изъ Москвы получена бумага, въ которой сказано, чтобы не допускать Пассека до чтенія лекцій, вслёдствіе его сношеній съ арестованными молодыми людями, а если уже читаеть, то учредить строгій надзорь. Лекціи и не были начаты. Пассевъ поселился въ своей деревнъ, въ харьковской губернія; вдъсь его сосёдомъ оказался жандарискій полковникъ, съ которымъ онъ дружески сошелся и который сообщиль ему, что действительно долженъ доставлять о немъ отчеты... Пассекъ прожилъ въ Харьковѣ и въ деревнѣ 1834---36 годы, съ небольшой поѣздкой въ Кіевъ, занинаясь этнографическими и статистическими изученіями. Въ 1836, онъ быль причислень въ министерству внутреннихъ дёлъ, по статистическому отделению, и считался откомандированнымъ въ харьковскую губернію; въ 1837, онъ представиль въ министерство свое историкостатистическое описание харьковской губернии съ планами и видами. Оно было напечатано въ оффиціальномъ изданіи 2). Вибстё съ тёмъ, онъ занимался изслёдованіемъ древностей, городищъ и кургановъ и отчеть о нихъ доставилъ въ Общество исторіи и древностей, которое избрало его въ свои члены. Въ Москву онъ вывезъ для университета изъ Уврайны три каменныя "бабы".

По получения работы Пассека о харьковской губерния, министерство дало ему поручение составить статистическое описание таврической губерния. Для этого надобно было предварительно въ Одессъ ознакомиться съ архивомъ новороссийскаго и бессарабскаго генералъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ивъ дальнихъ лётъ, I, стр. 435.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Матеріалы для статистики Россійской имперіи, издаваемые, съ высочайшаго совзволенія, при статистическоми отділеніи министерства внутреннихъ діль. Сиб. 1839—41 (два тома), т. І, отд. ІІ, стр. 125—167.

губернатора. Въ Одессѣ, съ поѣздкой въ Крымъ, Пассекъ провелъ 1837—38 годы. Еще въ Харьковѣ онъ задумалъ изданіе "Очерковъ Россін", и его мысль, какъ и вообще взглядъ его на изученіе народа, были съ великимъ сочувствіемъ раздѣлены Срезневскимъ, который въ тѣ годы былъ въ разгарѣ этнографическаго романтизма. Въ Одессѣ Пассекъ также встрѣтилъ людей, сочувствовавшихъ его планамъ, и тѣмъ усерднѣе готовился къ изданію, для котораго уже набирались сотрудники и статьи. Въ 1838 году вышла цервая книга "Очерковъ Россіи".

Въ началъ лъта 1838, Пассекъ сдълалъ поъздку въ Крымъ, къ осени вернулся въ Харьковъ, оставался здъсь до лъта слъдующаго года, сдълалъ новыя поъздки по харьковской губернии и осенью 1839 перебхалъ въ Москву.

Въ Москвѣ Пассекъ встрѣтился снова съ кружкомъ Герцена, но завязалъ и другія связи, которыя, повидимому, становились ему ближе и сочувственнѣе. Осенью 1840, снъ отправился въ Петербургъ; цѣлью поѣздки были его литературные планы и оффиціальныя дѣла, а именно онъ, черезъ К. И. Арсеньева, хотѣлъ напомнить въ министерствѣ, гдѣ считался на службѣ, объ обѣщанномъ ему первомъ вакантномъ мѣстѣ чиновника особыхъ порученій при министрѣ. Арсевьевъ съ участіемъ взялся за его дѣло; мѣсто обѣщано, а пока ему поручено было составленіе статистическихъ свѣдѣній о московской губерніи и дана награда за описаніе таврической губерніи.

Въ 1841. Пассекъ составилъ статистическое описаніе московской губернія, признанное образцовымъ; составилъ путеводитель по Москвѣ и ея окрестностямъ<sup>1</sup>), хлопоталъ объ изданія "Очерковъ Россія". Средства его были очень стѣсненныя; онъ считался на службѣ, но жалованья ему не давали. Весной 1842, архимандритъ Симонова монастыря Мельхиседекъ предложилъ ему составить историческое описаніе Симонова монастыря, съ вознагражденіемъ въ 300 рублей. Онъ взялся за эту работу, которая и была вскорѣ кончена и издана, но вмѣсто гонорара, Пассекъ просилъ за свой трудъ — отвести ему и семъѣ мѣсто на монастырскомъ кладбищѣ! Въ томъ же году пришлось воспользоваться этимъ условіемъ — сначала для его ребенка, а осенью — для него самого. Еще лѣтомъ Пассекъ заболѣлъ, простудившись; къ осени ему дѣдалось все хуже и 25 овтября 1842 онъ умеръ. Въ этомъ году вышла и послѣдняя, 5-я книга "Очерковъ Россіи".

Первымъ произведеніемъ Пассека, какъ выше замѣчено, были "Путевыя записки" и еще небольшая статья "Странное желаніе",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Московская справочная книжка, изданная Вад. Пассекомъ. М. 1842.

напечатанная поздибе <sup>1</sup>). Достаточно прочесть нёсколько страниць этой послёдней статьи, чтобы видёть мечтательную подкладку его взглядовь, сохранившуюся и позднёе. "Странное желаніе" заключается въ слёдующемъ:

"Духъ вѣченъ и нѣтъ для него избраннаго времени, человѣкъ не весь прикованъ къ настоящему; онъ любитъ воскрешать минувшіе вѣка, углубляться до дня созданья, въ бевконечность времени, и уноситься думой въ будущее.

"Оттого-то и мић хотћлось бы всюду жить въ каждое миновенье времени, во всё возрасты человѣчества и природы: хотѣлось бы присутствовать при всѣхъ переворотахъ земли, взгромоздившихъ горы и разъединившихъ всѣ ел части, когда еще кипѣли рѣки металловъ (!) и раскаленная атмосфера неразлучно носилась съ земнымъ шаромъ! Хотѣлось бы взглянуть, какъ послѣ стихійнаго состоянія отдѣлились воды, заструнлись рѣки, зацвѣли нервыми цвѣтами поля и послышалось первое пѣніе пицъ... Желагъ бы перечувствовать всѣ чувства, всѣ впечатлѣнія перваго человѣка, переходить съ нимъ нвъ поколѣнія въ поколѣніе... и пр.

"Что мвѣ жизнь, если я не составляю живой части цѣлаго міра; что мои бѣдные дни, если они не сливаются съ вѣчностію!

"Страшно быть отторгнутымъ отъ общества людей, невыразнио страшнёй быть отторженнымъ бытіемъ отъ вселенной и жизнію отъ вёчности (?). Я теряюсь, габну при одной мысли объ этомъ отчужденіи, оно роняетъ челов'єка ниже инчтожества.

"Не оттого ли мы неръдко томимся желаніемъ представить всю минувшую жизнь вселенной, узнать ся настоящее и разгадать будущее?

"Но человѣку не воскресить прошедшаго, не удовлетвориться и разгадкой будущаго! Гдѣ же полное удовлетвореніе жизни? гдѣ найду наслажденіе жизни всевременной и вездѣ присутствующей—

Въ святой и жаркой въръ на землъ --

И тамъ, гдѣ нѣтъ уже земныхъ преградъ", и пр.

"Путевыя Записки"<sup>2</sup>) всего нагляднъе указывають настроеніе и основную мысль, проходящую въ работахъ Пассека. Когда книга вышла, Сенковскій замътилъ въ "Библіотекъ для чтенія", что въроятно авторъ путешествовалъ въ воображеніи, сидя покойно на диванъ въ своемъ кабинетъ, и болъе по протекшимъ въкамъ. Другъ автора, Лажечниковъ, въ письмъ, относится къ книгъ съ осторожною уклончивостью<sup>3</sup>). И дъйствительно, въ книгъ много историко-поэтическихъ финтазій о протекшихъ въкахъ, а настоящихъ путевыхъ записокъ совсъмъ не имъется; тъмъ не менъе она любопытна для

333

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ сборникъ "Литературный Вечеръ", М. 1844, который по его смерти изданъ былъ московскимъ литературнымъ кружкомъ въ пользу его семейства. Объ этомъ сборникъ см. въ "Современникъ" 1844 г., т. 35. "Изъ дальнихъ лътъ", т. П, стр. 204-205, 344-345.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Путевыя записки Вадима <sup>\*</sup>. Москва, 1834. 8<sup>°</sup>. 180 стр. Посвященіе: "Татьянѣ Петровиѣ Пассекъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письмо 1834 г.: "Изъ дальнихъ лътъ". П, стр. 222.

исторіи этнографіи. Народно-историческій интересь только-что складывался: чувствовалась недостаточность прежней чисто вибшией государственной исторіи, и возникала потребность изслѣдовать основы внутрепней жизни народа, его бытовые и нравственные идеалы. Это стремленіе, еще поэтически-неопредѣленное, особенно выразилось у Пассека, и оттого имя его называлось въ то время съ большими сочувствіями: онъ высказывалъ созрѣвавшую потребность. Труды его, кромѣ немногихъ описательныхъ сочиненій, немного дали прямого научнаго матеріала, но имѣютъ свое историческое значеніе: это предисловіе въ наступившимъ вскорѣ спорамъ славянофиловъ и заиадниковъ о русской національной идеѣ и въ болѣе глубокой постановкѣ этнографическихъ изученій.

Книга дёлится на нёсколько главъ или статей: первая посвящена личнымъ воспоминаніямъ и размышленіямъ о русской старинё; вторая посвящена "Украйнё" (стр. 51—112, съ эпиграфомъ изъ Рудаго-Панька); третья— "Малороссіи" (стр. 113—155); далёе идутъ "мечтанія", гдё авторъ обращается къ общему вопросу личной и исторической жизни человёка, къ опредёленію исторіи, къ необходимости новыхъ изученій прошлаго Россіи; наконецъ, небольшой "эпилогъ".

Книга открывается воспоминаніями дѣтства и юности въ Сибири —о впечатлѣніяхъ свѣжей и дикой природы, о народныхъ историческихъ преданіяхъ ("Ермакъ былъ первымъ героемъ монхъ мечтаній"); потомъ—переѣздъ въ Россію, путь до Москвы среди новыхъ впечатлѣній; наконецъ, Москва. Мечтанія юности сливаются съ мечтаніями историка. Кремль переноситъ автора въ прошедшее Москвы, въ далекую старину русской народной жизни: историкъ долженъ открыть ея характеръ, источникъ ея отличій отъ жизни западной Европы. Авторъ находитъ этотъ источникъ въ особомъ усвоеніи христіанства славянскимъ племенемъ:

"Оно (христівнство) близко душѣ человѣка, потому что проповѣдуеть все истивное и благое; оно близко къ характеристикѣ славянскихъ племенъ по своей созерцательности" (стр. 44).

Въ этой "созерцательности", христіанскомъ спокойствіи и покорности, онъ находитъ поясненіе многихъ событій русской исторіи.

Обязанность историка и значение истории представляются ему въ самыхъ возвышенныхъ чертахъ:

"Тотъ не историкъ, кто не поэтъ, —говоритъ Пассекъ: — потому что у него не достанетъ души, чтобы слиться съ человъчествомъ, чтобы обнять его, потому что исторія есть законъ минувшаго, вдохновенное пророчество о будущемъ! Тотъ не историкъ, кто не мыслитель и не поэтъ. Только Вико, Гердеры, Г Нибуры создали исторію, только поэтическій идеализмь Шеллинга и Фихте ожнвотвориль ее своимь ученьемь. Но сочувствовать можно чемуиюбудь, и это что-нибудь, говорю я, есть енутренняя жизнь человъчества, въ своемъ началь и во всёхъ своихъ проявленіяхъ. Мы познаемъ развитіе настоящаго по событіямъ минувшимъ, а минувшее освётляемъ жизнью настоящаго. И тотъ не понимаетъ исторіи народа, кто не объемлетъ умомъ, не сочувствуетъ сердцемъ малъйшихъ движеній его внутренней жизни; кто не видить, какъ живетъ прошедшее въ настоящемъ; кто думаетъ возсоздать жизнь но однёмъ лётописямъ или остаткамъ искусства, и въ настоящемъ бытѣ не видить основныхъ началъ, по которымъ дѣйствовало минувшее, и станетъ дѣйствовать градущее.

"...Должно умомъ и сердцемъ вглядъться въ настоящій быть народа! Должно быть съ нимъ, видъть его во всъхъ измъненіяхъ, подъ всъми впечатленіями обстоятельствъ и/условіями вившней природы—однимъ словомъ, должно путешествовать"... (стр. 166—168).

Съ чего же начать путешествіе? На это указываетъ исторія государства. Оно имъетъ свои центры, состоящіе въ извъстной мъстности, въ характеръ племени, и разливающіе на жизнь государства свои оттънки. Исключивъ окраины, въ самомъ русскомъ племени Пассекъ указываетъ три такихъ центра и основныхъ пункта изслъдованія: Новгородъ, Кіевъ и Москву, съ ихъ соотвътственными землями и населеніями. Изученіе Россіи по этимъ центрамъ, въ ся внутреннихъ историческихъ движеніяхъ, въ связи прошлаго съ настоящимъ, было его завътной идеальной цёлью:

"Воть колоссальное предпріятіе, которымъ такъ полны мон думы и мечтанья!—Боже мой! какъ радостно оживаеть душа, когда я вижу, когда только воображаю всё начала историческихъ событій живыми въ живыхъ племенахъ! И я изслёдую сін начала не въ однёхъ лётописяхъ, но въ умё и сердцё и самыхъ заблужденіяхъ настоящаго поколёнія! И я переживаю цёлые вёка и всё переливы живии!

"О, дайте мић крылья! Я чувствую себя сильнымъ раскрыть этотъ новый свътлый міръ! Сочувствуете ли вы мић? бьется ли у васъ восторгомъ сердце? нли вы безчувственны и смъетесь надъ чистымъ мечтаніемъ юноши?".. (стр. 173).

Въ этой восторженной формъ выраженія высказана мысль о необходимости изученія мъстныхъ элементовъ исторіи и народныхъ бытовыхъ особенностей, налагающихъ печать на развитіе государства.

И съ этой точки зрѣнія, его особенно теплое, даже восторженное чувство поднимаетъ Малороссія, родина его предковъ. Въ ней возникли первые элементы нашего отечества, изъ нея разлился въ немъ свѣтъ христіанства, и пр.

"Кто первый изъ насъ вошелъ въ связи съ европейскими державами? Кто остановилъ гибельный потокъ первыхъ татарскихъ ордъ, принудилъ ихъ снова удалиться въ свои степи и такъ сильно, такъ пламенно и роскошно воспъ́лъ битвы съ кочевыми половцами?--Малороссіяне!

"Какой народъ безъ твердыхъ и постоянныхъ предъловъ, которые могли бы

его защитить оть воинственныхъ состаей, безъ неприступныхъ горъ, которыя могли бы спасти его независимость. умъль быть стращнымъ для своихъ враговъ, успёль развить свою національность и сохранить ее въ тяжелые цять в'єковъ насилія татарскаго, литовскаго и польскаго? Какой народъ въ пять вѣковъ неволи, когда пепедили его города, предавали мученьямъ за преданность религия, умель ее сохранить, и въ это время не разъ былъ грозою своимъ притеснителянь и среди сихъ пытокъ созидаль училища для образованія юношества? Этотъ народъ былъ — малороссіяне! Доселѣ наше отечество гордится принятіемъ религіи греческой и она впервые принята-Малороссіею. Досель гординся ны побёдными походами Святослава — и въ нихъ были толпы малороссіянь. Досель одно воспоминаніе о песняхь Бояновь навеваеть мечтою и переносить въ минувшее-и Бояны были поэты Малороссіи, между тёмъ какъ сверь не оставнаъ памяти о своихъ певцахъ. Для насъ безсмертно Слово о походѣ Игоря-н оно есть произвеленіе малороссійское, воснѣтыя въ немъ дѣла свершены малороссіянами. Они бились съ половцами и печентгами; они пробудили жизнь на севере России и перенесли сюда все зачатки государства"... (стр. 113-114).

Мысль о зависимости событій отъ основныхъ особенностей народнаго характера и обычая примѣняется у Пассека въ объясненія удѣльной системы. По его миѣнію, она "возникла и должна была возникнуть изъ духа южныхъ славянъ, изъ самаго быта малороссійскаго народа, и погибнуть на сѣверѣ". Именно, удѣльная система возникла изъ семейнаго раздѣла у малороссіянъ, въ противоположность цѣлости и единоначалію у великороссовъ; перейдя на сѣверъ, удѣльная система стала раздѣломъ отцовскаго наслѣдства, съ соблюденіемъ семейнаго старшинства, и уже носила въ себѣ всѣ начала единодержавія. Въ нѣсколько иной формѣ, эта мысль была именно развиваема позднѣе нашими историками.

Если по особенной любви въ прошлому и въ народности Малороссіи, Пассекъ становится въ ряду начинателей такъ-называемаго увраннофильства, то въ другихъ сторонахъ своихъ мнёній онъ довольно близко подходить къ послъдующей славянофильской школь. Любопытенъ въ этомъ отношения особенный интересъ Пассека къ славянству, высказанный уже въ "Путевыхъ Запискахъ", и любопытно его представление объ общемъ характеръ славянскаго племени. Отличительной чертой его Пассекъ считаеть "созерцательность". перевёсь внутренней жизни надъ внёшней, спокойствія надъ дѣятельностью, и поэтому онъ считаетъ всѣхъ славянъ предрасположенными въ принятію греческаго исповёданія, какъ имѣющаго много общаго съ ихъ характеромъ - мысль чисто славянофильская, только иначе выраженная. Этимъ иредрасположениемъ Пассекъ объясняеть и церковную борьбу чеховъ. "Богемія, славянская страна, первая обратила вритическій взглядъ на свою религію, менёе всёхъ увдеклась силой и блескомъ католицизма и первая водрузила знамя

реформаціи. Она, полная элементовъ славяницизма (sic), доказала возстаніемъ Гусса, что ищетъ въ религіи не посредничества папы, не блеска, не внѣшней торжественности, но истины, одной идеи, прямого созерцанія. Она доказала, какъ ей близка религія греческая, какъ она близка всёмъ славянскимъ племенамъ, и всё они усвоили бы ее съ душевною готовностью, еслибы западъ не распространялъ своего ученія съ такою увлекательною силою и быстротою"... (стр. 43).

Между тёмъ, отношенія Пассека съ старымъ кружкомъ становились натянутыми; стала, безъ сомнѣнія, чувствоваться разница взгляловъ. Холодная шутка сказывается въ письмахъ Герпена, приводимыхъ въ воспоминаніяхъ г-жи Пассевъ 1); были случан, въ которыхъ недовърчивость къ Пассеку выражалась даже непозволительно ръзко, какъ, напр., въ отказъ богатаго Огарева помочь затруднению Пассека при изданіи "Очерковъ Россіи". Авторъ воспоминаній "Изъ дальнихъ лётъ" настаиваетъ, что это отдаленіе прежнихъ друзей было совершенно несправедливо и выходидо изъ недоразумѣнія.--что несмотря на разницу нёкоторыхъ взглядовъ, напр., на сочувствіе "къ дѣлу славянъ", на его религіозность, на "любовь въ родинѣ" (?), въ его миѣніяхъ не произошло перемѣны, которая оправдывала бы это отдаленіе 2); что наконець, не задолго до смерти Пассека, дружескія отношенія возстановились опять въ прежней силѣ. Тфмъ не менѣе, разница взглядовъ несомнѣнно образовалась; корень ся вѣроятно былъ очень давній. Ихъ дѣлило многое: прежде всего неравенство лѣтъ,---Пассевъ быль нёсколькими годами старше своихъ друзей, и эта разница бываетъ особенно замътна въ томъ возрастъ, когда на одной сторонѣ бывають еще свѣжи всѣ юношескіе порывы, а на другой они смёняются уже болёе спокойнымъ взглядомъ на жизнь и начинающимся опытомъ, который у Пассека увеличивался и внѣшнимъ подоженіень, отстранявшимъ беззаботныя фантазіи юности <sup>3</sup>). Его илалшіе друзья увлекались политическими иденми, а особливо тёмъ отвлеченнымъ и мечтательнымъ сопіализмомъ, какимъ онъ былъ тогда и долго послѣ; Пассекъ давно увлекалси народностью. Онъ сохранялъ романтическое настроеніе молодости, стремленіе къ просвъщенію, но историко-этнографическіе, статистическіе труды отдаляли его отъ интересовъ прежняго кружка: исторія и этнографія, съ ихъ спеціальными изученіями, были иною областью, чёмъ соціальная философія; первыя приближали къ дъйствительности, вторая легко

<sup>&#</sup>x27;) Томъ II, стр. 309, инсьмо изъ Владиміра, въ ноябрѣ 1839; стр. 336, изъ Петербурга, въ январѣ 1841.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Томъ II, стр. 311-312, 331, 342.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. t. 1, ctp. 471-472, 484-485. hct. этногр.

витала въ фантазіяхъ. Въ интересахъ своихъ работъ Пассекъ сближался съ другимъ кругомъ, гдѣ этнографическіе интересы сопровождались однако прибавками, которыя вѣроятно не совсѣмъ подходили къ его собственнымъ понятіямъ, и уже совсѣмъ не подходили къ понятіямъ его прежняго круга. Въ Москвѣ, Пассекъ вошелъ въ кружокъ Вельтмана, гдѣ бывали Загоскинъ<sup>1</sup>), Максимовичъ, Даль; у него самого бывали Өедоръ Глинка, профессоръ Морошкинъ, М. Макаровъ, де-Сангленъ; Пассекъ сближался съ Шевыревымъ, Погодинымъ, Хомяковымъ; въ Петербургѣ—съ Гречемъ. Въ ряду этихъ именъ были люди, имѣвшіе большія заслуги въ исторіи и этнографіи; но были и другіе, съ которыми его прежніе друзья не могли сходиться въ понятіяхъ; были наконецъ люди неуважаемые<sup>3</sup>).

Въ историко-этнографическихъ взглядахъ Пассека, образчики которыхъ мы приводили, нельзя не признать, при всей романтической идеализаціи, оригинальности и широты наблюденія или—отгадки, которыя, еслибы автору суждено было повести далѣе свои работы, могли выработаться въ опредѣленную теорію. Объемъ наблюденій Пассека простирался на археологію, исторію, народную поэзію, обычаи, преданія и т. д. Сельская жизнь, которую онъ велъ въ Малороссіи, сближала его непосредственно съ бытомъ народа. "Изучая языкъ и жизнь народа, Пассекъ постоянно сближался съ нимъ по деревнямъ, записывалъ повѣрья, сказки, пѣсни; срисовывалъ виды, земледѣльческія орудія, домашнюю утварь, одежду; бывалъ на празднествахъ и сельскихъ ярмаркахъ, такъ любимыхъ малороссами"...<sup>3</sup>).

Какъ мы упоминали, Пассекъ настанвалъ на необходимости путешествій для изученія народности. Но какъ онѣ были практически нелегки въ то время, можно видѣть изъ его жалобъ въ одномъ письмѣ:

"Рёдкое время дорога оть Харькова до Москвы бываеть удобна, обыкновенно же или испорчена, или грязна до того, что лошади мъстами тянуть экипажъ шагъ за шагомъ. Зимою, пожалуй, и того хуже. Частыя мятели заносятъ путь, обозы выбивають такіе глубокіе, послъдовательно идущіе ухабы, что поъздка становится невыносима, медленна и утомительна до крайности. На станціяхъ безпреставныя остановки, помъщенія неудобны... На пріъзжаго на-

<sup>3</sup>) Изъ дальнихъ лътъ, II, 265.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Съ Загоскивныть Пассекъ быль очень близокъ уже въ 1832. "Изъ дал. лётъ". I, стр. 359, 377.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же П, стр. 70—71, 881—384. Нёкоторыя изъ этихъ именъ моган быть безразначны въ началё тридцатыхъ годовъ, но къ сороковымъ годамъ направления стали такъ опредёляться, что становились прямо враждебными. "Въ началё 1841 г., говоритъ г-жа Пассекъ, — бывали у насъ вечерами Т. Н. Грановскій и П. Г. Рёдкинъ, но принадлежа къ другому кругу, мало-по-малу стали бывать рёдко, хотя и относились къ намъ симпатично".

ходить тоска, досада — рвется въ цѣли повздки и благословляеть судьбу, достигнувъ домашняго пріюта. Какъ же при этихъ условіяхъ путешествовать по Россіи!. Путешественники частные, единственно съ цѣлью путешествовать, чрезвычайно рѣдки.

"Не равнодушіе же это ко всему родному! Нельзя быть равнодушнымь къ тому, что намъ мало извёстно, когда не знаемъ, на что смотрёть съ благоговёніемъ, чему дивиться, чёмъ гордиться, что любить. Конечно, эти страшно трудные пути сообщенія большею частію виной недостаточности свёдёній о нашей народной жизни, о нашемъ отечествѣ, богатомъ и врасотами, и разнообразіемъ природы, и народной славой, и народными бёдствіями, обильномъ памятниками, полномъ своеобразной поэвін" <sup>1</sup>).

Эти трудности, весьма элементарныя и однако серьезныя, действительно много объясняють медленность и неподноту нашихъ народныхъ изученій, особенно при громадности пространствъ, которыя нужно было бы посётить странствующему этнографу. Но была и другая причина: если въ наше время этнографическое путешествіе становится почти невозможностью, потому что путешественникъ, стараюшійся войти въ народную жизнь, говорать и дружить съ сельскимъ народомъ, тотчасъ заподозривается и увздной полиціей, и самимъ темнымъ и напуганнымъ сельскимъ людомъ, -- то и въ тъ времена, несмотря на провозглашаемую оффиціально "народность", изученіе ея было обставлено своими препятствіями. Сахарову, повидимому, всетаки пришлось испытать придирки цензуры, и въроятно онъ не только самъ собой, но и для цензуры, писалъ свою жалкую защиту древняго русскаго народа отъ "позорной твни многобожія" и "тайныхъ свазаній". Дальше увидимъ другіе примѣры того, какъ малодостипно было изучение народной жизни. Оффиціальная народность видимо не довъряла народности настоящей.

"Очерки Россіи" начали выходить съ 1838 года <sup>2</sup>). Цёль ихъ была—служить въ распространенію свёдёній о нашемъ отечествё: собирать "понятія и знанія, пріобрётенныя болёе опытомъ и основанныя на дёйствительности, нежели выведенныя изъ умозрёнія"; дёлать доступными труды путешественниковъ, естествоиспытателей, любителей древности, ученыхъ учрежденій, труды, которые не всёмъ доступны; возбужлать въ наблюденію и изслёдованію всего отечественнаго; "развить и упрочить вёрнымъ знаніемъ горячее чувство любви въ отечеству и благоговёніе въ его великой судьбё".

Наибольшая доля "Очерковъ" принадлежала самому Пассеку. Онъ останавливался на физической географіи Россіи<sup>3</sup>), на старинѣ и 01:01 001

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ же, П, стр. 270-271.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Очерки Россін, издаваемые Вадимомъ Пассекомъ". Кн. І. Спб. 1838. П-IV. М. 1840. Кн. V. М. 1842.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Положеніе горъ въ Россія.-Картины степей.

исторіи <sup>1</sup>), на бытѣ инородцевъ <sup>3</sup>), но съ особенною любовью онъпогружался въ историческія воспоминанія и, наконецъ, въ описанія народнаго быта, именно его поэтической и обрядовой стороны. Рядъстатей этого послѣдняго рода <sup>3</sup>) написанъ по внимательному личному наблюденію сельской жизни и сопровождается имъ самимъ записанными пѣснями <sup>4</sup>).

Только эти послѣднія статьи заключали въ себѣ матеріалъ, цѣнный для науки; но "Очерки", и вообще дѣятельность Пассека остаются тѣмъ не менѣе любопытнымъ литературнымъ фактомъ, какъ одно изъсимпатичныхъ выраженій той искренной любви къ народу, которая въ ту пору одушевляла уже новыхъ дѣятелей народнаго изученія и уже вскорѣ произвела въ этой области труды, столько же важные для нравственнаго самосознанія общества, какъ и для науки.

Владимиръ Ивановичъ Даль былъ однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ этнографовъ описываемаго періода и вмѣстѣ однимъ изъ популярнѣйшихъ писателей и разсказчиковъ. Правда, его главнѣйшіе этнографическіе труды появились позднѣе, уже въ наше время, но они принадлежатъ предыдущему періоду и по замыслу, и по главному сбору матеріала, и по способу выполненія. Мы скажемъ въ другомъ мѣстѣ о литературной дѣятельности Даля и остановимся здѣсь на его работахъ, собственно этнографическихъ.

Біографія Даля была много разъ пересказана 5). Онъ родился 10

<sup>1</sup>) Кіевопечерская обитель.—Кіевскія златыя врата. — Границы южной Руси до нашествія татарь.—Окрестности Переяславля.—Куряжскій монастырь.

<sup>3</sup>) Путешествіе по Крыму.—Обычан и пов'єрья финновъ.—Осетинцы.

\*) Праздникъ Купалы.--Малороссійскія святки.--Веснянки.

4) Сотрудниковъ у него было немного: Срезневскій помѣстилъ въ "Очеркахъ" два разсказа того натанутаго историко-поэтическаго стиля, въ которомъ онъ писалъ тогда, а передъ тѣмъ издавалъ "Запорожскую Старину", и помѣстиль еще статью "Сеймы", гдѣ помѣщенъ текстъ и изложеніе чешской поэмы "Судъ Любуши"; Вельтманъ сообщилъ любопытный "Портфель служебной дѣятельности Ломоносова" и двѣ статьи по той фантастической археологіи, которою онъ славнялся; А. Рославскій статью "Москва въ 1698 г."; И. Г. Сенявинъ—"Нѣсколько свѣдѣній о новгородской губерніи".

5) Справочный энциклопедическій словарь Старчевскаго, Спб. 1855, 17, 425—427, статья по матеріаламъ г. Максимова, съ подробными библіографическими указаніями сочиненій Даля.

— Толковый словарь живого великорусскаго языка, В. И. Даля. Записка Я. К. Грота — въ "Сборникѣ" П Отд. Акад. Н., т. VII, и отдёльно. Сиб. 1870 (краткая біографія). Повторено въ "Филологическихъ Розыскавіяхъ" (2 изд. Сиб. 1876).

— Воспоминаніе о В. И. Далѣ, Я. К. Грота (съ автобіографической запиской Даля в извлеченіями изъ его писемъ), въ "Сборникѣ", т. Х. 1873, стр. 87 — 54, и въ академическомъ "Отчетѣ за 1872 годъ", стр. 18 – 26.

ноября 1801 г. въ Лугани, отчего и принялъ впослъдстіи псевдонимъ "казака Луганскаго". Отецъ его былъ родомъ датчанинъ, получившій многостороннее образованіе въ Германін; онъ приглашенъ быль на службу въ Россію, въ петербургской библіотекъ, но, по словамъ Даля, увидевъ, что въ Россіи мало врачей, отправился снова за границу и вернулся медыкомъ 1). Онъ служилъ сначала при войскахъ въ Гатчинѣ, но семья, опасаясь, чтобы при его вспыльчивомъ характеръ не произошло какого-нибудь столкновенія съ неменъе вспыльчивымъ великныт княземъ Павломъ Потровичемъ, съ которымъ ему приходилось встрёчаться, и чтобъ не послёдовало изъ этого бёды, уговорила его перемёнить мёсто службы, и такимъ образомъ онъ перешелъ сначала въ Петрозаводскъ, потомъ въ Лугань, по горноврачебному вёдомству, наконець, главнымъ докторомъ въ черноморскій флоть въ Николаевъ. Даль говорить о великомъ умѣ, учености и силѣ воли своего отца; по разсказамъ г-жи Даль, онъ былъ масонъ. Въ 1797, отецъ Даля принялъ руссвое подданство и былъ горячниъ русскимъ патріотомъ, внушалъ дётямъ, что они русскіе. зналь русскій языкъ какъ свой, жальль въ 1812 году, что дыти его

- Всемірвая Иллострація, 1872, т. VIII, стр. 394, съ портретомъ.

— Московскія Візоности, 1872, № 241, 267.

— Голосъ, 1872, № 150.

— Русскій Архивъ 1872, № 10, ст. Бартенева; № 11. Другіе некрологи указаны въ этнограф. указ. Межова, Изв'єтія Географ. Общ. 1875, вып. 2, стр. 10—11.
— Verhandlungen der gelehrten estnischen Gesellschaft zu Dorpat, Bd. VIII,

стр. 116-124.

•

- Восномвнанія П. Мельникова, Русскій Вістникъ, 1873, № 3, стр. 275-840. - Диевникъ Шевченка, въ "Основі" 1861-62 (удоминанія о Далі).

— Даль, по воспоминаніямь его дочери, Е. Даль. Русскій Вестникъ, 1879, № 7, стр. 71—112. Начало; продолженія, кажется, не было.

— Дневникъ А. В. Никитенка, въ "Р. Старивъ", 1889—90 (упоминанія о Далъ́). Біографія Даля заслуживала би болёе обстоятельнаго труда, чёмъ тё, какіе

скегь нал. "Русскій Вѣстникъ", 1873, № 3, стр. 816). Если показаніе біографа вѣрно, записки должны были быть чрезвичайно любопитны.

Наконецъ, автобіографическія зам'ятки разбросани въ сочиненіяхъ Даля, напр., въ разсказахъ: "Мичманъ Поцёлуевъ", "Болгарка" (теплия воспоминанія о пребыванія въ деритскомъ университетё), "Подолянка" и проч.

<sup>4</sup>) Г-жа Е. Даль, по разсказанъ отца, приводитъ другую причину этого новаго ученья, именно, что родители Фрейтагъ не отдавали своей дочери за ен дъда, отгонаривансь тэмъ, что онъ теологъ, а не докторъ, напримъръ; черезъ нъсколько лътъ онъ явился докторомъ. Могли быть и сба обстоятельства. Г-жа Даль по ошибкъ называетъ Фрейтаговъ Фрейгангами.

еще молоды и негодны для защиты отечества. Мать была также замъчательная женщина; отецъ, по словамъ Даля, "силою воли своей, умълъ вкоренить въ насъ на въкъ страхъ Божій и святыя нравственныя правила". Онъ умеръ въ 1820, мать жила до 1858 г.; "нравственно управляла нами,—говоритъ Даль,—направляя всегда на прикладную, дъльную, полезную жизнь".

Въ 1814 году, Даля и его брата свезли въ Петербургъ, въ морской корпусъ. Онъ пробылъ здёсь до 1819 и выпущенъ былъ мичманомъ; онъ считаетъ, что время, проведенное въ корпусѣ, былоубитое время, и "корпусъ" оставилъ въ немъ на всю жизнь самыя отвратительныя воспоминанія 1). На беду, онъ не выносиль качки, морская служба была для него пыткой, всъ старанія перейти на другую военную службу были безуспёшны. Онъ служилъ сначала въ Николаевъ, потоиъ въ Кронштадтъ; но отслуживши обязательные годы, Даль вышелъ въ отставку и перебхалъ въ Дерптъ, гдъ поселилась его мать (отецъ уже умеръ) для воспитанія младшаго сына. Даль рёшилъ поступить въ университеть, по медицинскому факультету, въ 24 года начавъ учиться по-латыни почти съ азбуки; онъбылъ (въ 1826) зачисленъ на казенную стипендію. Ему нужно было пробыть въ университетъ до конца 1830 года, но въ турецкую войну 1829, начальство потребовало всёхъ годныхъ для службы; онъ былъ въ числё выбранныхъ и получилъ разрёшеніе туть же держать экзаменъ на доктора.

Онъ пробылъ при арміи въ Турціи и Польшѣ до 1832 г., отличился между прочимъ въ польскую вампанію дѣломъ, совсѣмъ не входившимъ въ его врачебныя обязанности — спѣшной наводкой моста. черезъ Вислу; въ Петербургѣ назначенъ былъ ординаторомъ военнаго госпиталя, и тутъ впервые выступилъ на литературное поприще "Сказками". Онѣ дали ему первую извѣстность и вмѣстѣ сопровождались непріятной исторіей. За нѣсколько фразъ, превратно растолкованныхъ въ одной сказвѣ, онъ былъ "взятъ жандармомъ и посаженъ въ III отдѣленіе, откуда выпущенъ безъ вреда того же дна вечеромъ"<sup>2</sup>). Книжка, какъ говорять, была однако изъята изъ про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этомъ не мало подробностей въ воспоминаніяхъ его дочери.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Русскія сказки, изъ преданія народнаго изустнаго на грамоту гражданскуюнереложенныя; къ биту житейскому приноровленныя и поговорками ходячним разукрашенныя казакомъ Владиміромъ Луганскимъ. Пятокъ первый". Спб. 1882. 12°. 201 стр. См. объ этой книжки: "Русскія книжныя ридкости", Геннали. Спб. 1872, стр. 101—102. Исторія арестованія, въ разскази г-жи Даль, Русск. Вистникъ, 1879, кн. 7, стр. 110—112.

Г. Гротъ замѣчаетъ въ біографія Даля, что "хотя овъ вскорѣ былъ оправданъ, но доято не могъ являться въ литературѣ подъ свониъ вменешъ". Это не точно. Подъ какимъ вменешъ онъ не могъ являться? Ми видѣли, что книжка и на первый

дажи. Онъ продолжалъ тёмъ не менѣе усердно работать въ литературѣ и еще съ тридцатыхъ годовъ пріобрѣлъ большую популярность, а въ сороковнихъ, даже по отзыванъ самыхъ требовательныхъ критиковъ, какъ Бѣлинскій, считался въ ряду первостепенныхъ талантовъ нашей литературы. Познакомившись у Жуковскаго съ В. А. Перовскимъ. Даль былъ приглашенъ имъ на службу въ Оренбургъ, чиновникомъ особыхъ порученій; пробывъ въ томъ край около семи лъть и "отходивъ" знаменитый своею неудачею и бъдствіями хивинскій походъ. Даль возвратился въ Петербургъ, поступиль въ севретари въ товарищу министра удбловъ, Л. А. Перовскому, а потомъ завёдываль особенною канцеляріей его, какь министра внутреннихь дбав, и принималь тогда близкое участіе въ важибищихъ дблахъ иннистерства. Съ 1849 по 1859 г., Даль служилъ въ Нижнемъ-Новгородъ управляющимъ удъльной конторой. Вышедши затъмъ въ отставку, онъ поселился въ Москвё и посвятилъ свое время обработкъ и изданію "Толковаго Словара", матеріаль котораго онь готовиль нѣсколько десятковъ лѣтъ. Онъ умеръ 22 сентября 1872 г., присоединившись передъ смертью въ православію.

Даль очень рано заинтересовался народнымъ языкомъ и бытомъ и началь усердно изучать ихъ. Этотъ первый интересъ его, чисто личный, представляеть любопытное явление литературно-историческое. Литература была тогда въ полномъ разгарѣ романтизма, который, правда, искалъ уже и народнаго элемента. но только въ предёлахъ романтической темы, въ извёстной окраске, отдёлке или поддѣлкѣ. Этнографическая наука была въ младенчествѣ, и ся смыслъ едва угадывался. Пушкинъ былъ еще въ юношеской подё, нельзя было предвидѣть будущаго возрастанія народнаго элемента и, однако, еще болбе молодой юноша Даль уже ставить себъ задачейрозыскивать подлинную русскую народность, въ языкѣ и обычаѣ. Идея была въ воздухѣ; будущіе ся дѣятели, прежде чѣмъ сознательно воспринять ее, влекутся къ ней инстинктовъ, --- и по-французски образованный Пушкинъ, и по-нъмецки воспитавшійся Даль, и полу-образованный Сахаровъ, и по старинному учившійся Снегиревъ. Позднее, когда единичныя работы являются на свёть, оказывается согласіе инстинктовъ, и рядъ параллельныхъ фактовъ создаетъ въ литературѣ "направленіе".

Такимъ инстинктомъ, угадывавшимъ глубокій вопросъ литературнаго развитія, были изученія, начатыя Далемъ еще юношей. "Во всю жизнь свою, — говорить онъ въ автобіографіи, — я искалъ

разъ явилась подъ псевдонимомъ, который въ слёдующихъ же годахъ повторился въ издании "Вылей и небылицъ". Издание "Сказокъ" г. Гротъ, со словъ Даля, обозначаетъ ошибочно 1833 годомъ.

случая повздить по Руси, знакомился съ бытомъ народа, почитая народъ за ядро и корень, а высшія сословія за цвётъ или плёсень, по дёлу глядя, и почти съ дётства смёсь нижегородскаго съ французскимъ была мнё ненавистна, по природѣ... При недостаткѣ книжной учености и познаній, самая жизнь на дѣлѣ знакомила, дружила меня всесторонне съ языкомъ: служба во флотѣ, врачебная, гражданская, занятія ремесленныя, которыя я любилъ, — все это вмѣстѣ обнимало широкое поле, а съ 1819 года, когда я на пути въ Николаевъ записалъ въ новгородской губерніи дикое тогда для меня слово: замолаживаетъ (помню это донынѣ) и убѣдился вскорѣ, что мы русскаго языка не знаемъ, я не пропустилъ дня, чтобы не записать рѣчь, слово, оборотъ, на пополненіе своихъ запасовъ. Гречъ и Пушкинъ горячо поддерживали это направленіе мое, также Гоголь, Хомяковъ, Кирѣевскіе, Погодинъ; Жуковскій былъ какъ бы равнодушнѣе къ этому и боялся мужичества".

Съ перваго начала въ 1819, Даль продолжалъ свои замѣтки постоянно: много было имъ собрано на походахъ въ Турціи, гдѣ были люди изъ всѣхъ губерній; во время поѣздокъ и живя въ разныхъ краяхъ Россіи, онъ собиралъ слова и прислушивался къ нарѣчіямъ русскаго языка, не пропускалъ словъ, услышанныхъ въ разговорѣ. Въ то же время онъ дѣлалъ и другую работу: записывалъ пословицы, собиралъ пѣсни и сказки, повѣрья и суевѣрья. То и другое давало матеріалъ для его позднѣйшихъ работъ, для собраній этнографическихъ и для дѣятельности литературной, гдѣ онъ уже съ первыхъ произведеній явился замѣчательнымъ знатокомъ пріемовъ и ухватокъ народной рѣчи и обычая.

Это изученіе языка скоро, однако, приняло у Даля опредѣленное и, такъ сказать, полемическое примѣненіе. Въ "Напутномъ словѣ", иначе говоря, въ предисловіи къ "Толковому Словарю", онъ разсказываетъ, что съ тѣхъ поръ, какъ онъ себя помнитъ '), "его тревожила и смущала несообразность письменнаго языка нашего съ устною рѣчьк простого русскаго человѣка, не сбитаго съ толку грамотѣйствомъ, а слѣдовательно, и съ самимъ духомъ русскаго слова. Не разсудокъ, а какое-то темное чувство строптиво упиралось, отказываясь признать этотъ нестройный лепетъ, съ отголоскомъ чужбины, за русскую рѣчь. Для меня сдѣлалось задачей выводить на справку и повѣрку: какъ говоритъ книжникъ и какъ выскажетъ въ бесѣдѣ ту же, доступную ему, мысль человѣкъ умный, но простой, неученый—и нечего и говорить о томъ, что перевѣсъ, по всѣмъ прилагаемымъ къ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ выпискѣ мы сохраняемъ обыкновенное правописаніе вмѣсто того, какое изобрѣлъ себѣ Даль въ это время.

сему дѣлу мѣриламъ, всегда оставался на сторонѣ послѣдняго. Не будучи въ силахъ уклониться ни на волосъ отъ духа языка, онъ по-неволѣ выражается ясно, прямо, коротко и изящно".

Г. Гротъ замъчаеть по поводу этихъ словъ, что въ нихъ "дежить ключь ко всей литературной деятельности Даля: чёмь болёе онъ подмѣчалъ и записывалъ, тѣмъ болѣе крѣпло его убѣжденіе въ негодности нашей письменной рѣчи". Стремясь къ "народности" въ своихъ литературныхъ произведеніяхъ (о нихъ скажемъ въ другомъ ивств). Лаль несколько разъ обращался и въ теоретическому вопросу о народномъ языкѣ и о сообщении его свойствъ литературѣ. Первая статья Даля объ этомъ предметѣ написана была, къ удивленію, понѣмецки <sup>1</sup>) и уже заключала въ себѣ осужденіе нашей подражательной литературы и порчи языва. Въ 1842 г., онъ пом'естилъ о томъ же предметь двъ статьи въ "Москвитянинъ"<sup>2</sup>). Въ 1852 г., онъ отзывался на предположенія русскаго отдёленія Академіи наукъ объ изданія (общаго) русскаго словаря и написалъ статью о мъстныхъ нарвчіяхъ по поводу изданнаго тогда Академіей "Опыта областного великорусскаго Словаря" 3). Въ 1860, Даль читалъ статью о своемъ русскомъ словарѣ и своихъ филологическихъ взглядахъ въ Обществѣ любителей россійской словесности 4); тамъ же, въ 1862 г., было читано имъ "Напутное слово", служащее предисловіемъ въ "Толковому Словарю". Наконецъ, онъ возвращался въ этому предмету въ статьяхъ, помѣщенныхъ въ газеть Погодина "Русскій" 5).

"Толковый Словарь живого великорусскаго языка" выходилъ выпусками въ 1861—68 годахъ и составилъ четыре тома, in 4°; изланіе начато было московокимъ Обществомъ любителей россійской словесности, а томы II—IV напечатаны на счетъ высочайше пожалованныхъ средствъ. Географическое Общество при появленіи первыхъ трехъ-четырехъ выпусковъ, въ 1861 году, присудило составителю

<sup>4</sup>) Напечатана въ "Р. Бесѣдѣ", 1860, № 1. Науки, стр. 111—130; потомъ при "Толк. Словарѣ".

5) "Русскій" 1868, № 25, 31, 39. 41—споръ съ Погодинымъ объ иностранныхъ словахъ въ русскомъ языкѣ и о правописанія, кончевный замѣчаніемъ Погодина въ послѣдней статьѣ: "нашъ споръ дѣлается смѣшнымъ". -

<sup>&#</sup>x27;) Въ Dorpater Jahrbücher, 1835, № 1. Ueber die Schriftstellerei des russischen Volks (о лубочныхъ картинкахъ).

<sup>2) &</sup>quot;Москв." 1842, № 2. "Полтора слова о ныевшнемъ русскомъ языкв"; № 9. "Недовъсокъ въ статьт: Полтора слова".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отзывъ о иданѣ общаго словаря, въ "Извѣстіяхъ" II отд. Академія, т. I, 1852, стр. 338 — 341 (здѣсь, между прочимъ, удивительное предложение располагать словарь не по азбучному порядку, даже не по корнямъ словъ, — это дѣло сомнительное, а по понятиямъ); статья объ "Опытѣ обл. словаря" — съ трактатомъ о нарѣчіяхъ великорусскаго языка въ "Вѣстникѣ" Географ. Общества, 1852, часть 6-я, библіографія, стр. 1 — 72, в отдѣльно, Спб. 1852; перепечатана при "Толковомъ Словарѣ".

Константиновскую медаль; по окончаніи изданія, оно было ув'єнчано отъ Академіи Ломоносовскою преміей. Въ литературіє трудъ Дали быль встрієчень съ великими сочувствіями и похвалами <sup>1</sup>).

Въ трудахъ Даля, въ его сужденіяхъ о русскомъ языкѣ и въ его Словарѣ надо различать двѣ стороны: собраніе матеріала и собственную точку зрѣнія, теорію автора. Богатствомъ матеріала трудъ Даля превышаеть все, что когда-нибудь было у насъ сделано силами одного лица; не много есть и въ богатыхъ иностранныхъ литературахъ трудовъ подобнаго рода. Это богатство открывало возможность новыхъ разностороннихъ изученій. Не говоря о пользё, которую словарь можеть приносить какъ справочная книга, онъ доставляль, вопервыхъ, громадный матеріалъ для изученія живого великорусскаго языка со стороны его строенія и его бытового содержанія; во-вторыхъ, давалъ матеріалъ для исторіи русскаго языка, --- впервые записанныя въ немъ слова сохраняли иногда давно забытую старину, являлись новые факты для выясненія историческихъ формацій языка, мёстныхъ нарёчій, заимствованій изъ чужихъ языковъ и т. д.: въ-третьихъ, онъ могъ служить литературѣ новымъ напоминаніемъ о богатыхъ источникахъ народнаго слова и средствоиъ для освъженія и оживленія языка литературнаго, — на что Даль въ особенности разсчитываль. Собрание всего этого матеріала по разнымъ концамъ Россіи, по всякимъ слоямъ народа, цёной многолётней упорной работы.--какая вообще не очень свойственна русскому писателю,-составляеть несомнѣнную заслугу Даля; но его теоретическія мнѣнія о языкѣ не выдерживають критики и къ сожалѣнію неполезно отразились также на его капитальномъ трудѣ.

Мы замѣчали, что у Даля издавна составилось убѣжденіе въ крайней испорченности русскаго литературнаго языка, происходившей отъ заимствованія чужихъ словъ, отъ неправильнаго употребленія своихъ (изъ этихъ обвиненій онъ не исключалъ и самого Пушкина), и средствомъ къ исправленію этого недостатка онъ считалъ введеніе въ книгу языка народнаго, его лексическаго запаса и его оборотовъ. Мысль, въ основъ справедливая, была доводима Далемъ до крайности. По словамъ Даля, направленіе его одобряли въ ту пору Пушкинъ и Гречъ (извъстный грамотъй тъхъ временъ), Хомяковъ и Погодинъ и проч.; не одобрялъ одинъ Жуковскій, который "былъ какъ бы равнодушнѣе въ этому и боялся мужичества". Но 'едва ли со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таковы отзывы компетентныхъ людей — въ началѣ, Срезневскаго, въ "Извѣстіяхъ", т. 10, 1°61—63, стр. 245; — въ концѣ, ст. Котляревскаго, въ "Бесѣдахъ" Общ. любит. росс. словесности, вип. 2, М. 1868, отд. 2, стр. 91—94; разборъ Словаря, Я. К. Грота, 1870, выше укязанъ. Новое изданіе "Словаря", Вольфа, Сиб. 1879, 8°, въ пяти выпускахъ.

мнительно, что сами одобрявшіе далеко не согласились бы съ Далемъ во всёхъ его затёяхъ; такъ, по изданія "Толковаго Словаря" ему пришлось спорить даже съ Погодинымъ. Дело въ томъ, что Даль понималъ свое преобразование и улучшение языка литературнаго народнымъ очень грубо и первобытно. -- По его собственному разсказу, еще въ 1837 году, когда Жуковскій провзжаль черезь Уральскъ въ свить цесаревича (потомъ императора Алевсандра II), Даль, бывщій тогда въ Уральскъ, завелъ съ Жуковскимъ разговоръ объ этомъ предметь и между прочимъ представилъ ему следующий образчикъ ивоякаго способа выраженія--общепринятаго книжнаго и народнаго. 1) На внижномъ языкъ: "казакъ осъдлалъ лошадь какъ можно поспёшнёе, взяль товарища своего, у котораго не было верховой лошади, въ себѣ на крупъ, и слѣдовалъ за непріятелемъ, имѣя его всегда въ виду, чтобы при благопріятныхъ обстоятельствахъ на него напасть", и 2) на народномъ языкъ: "казакъ съдлалъ уторопь, посадиль безвоннаго товарища на забедры и слёдиль непріятеля въ назерку, чтобы при спопутности на него ударить". Жуковскій замѣтиль, что по второму способу можно говорить только съ казаками и притомъ о близвихъ имъ предметахъ.

Отвёть Жуковскаго быль совершенно справедные, а направленіе" Даля, какъ оно здёсь выразилось, свидётельствовало о полноиъ непониманіи отношеній языка литературнаго и народнаго. Ему было непонятно, что литературный языкъ есть сложное историческое явленіе, создаваемое вовсе не произволомъ писателей, а цёлыми условіями просвѣщенія народа; что нѣть литературы, исторически развивавшейся, языкъ которой оставался бы неподвиженъ, тождественъ съ народнымъ, свободенъ отъ заимствованій. Однимъ изъ главныхъ золъ нашего книжнаго языка Даль считалъ употребление чужеземныхъ словъ, не-русскихъ оборотовъ, цёлое построеніе рёчи по нерусскимъ формамъ мышленія. Но онъ не понималъ, что въ этомъ виноваты вовсе не одни современные писатели; что заимствование чужихъ словъ началось въ русскомъ языкѣ съ далекой, даже доисторической древности, что затёмъ на памяти исторіи обильное заимствованіе въ внижный язывъ чужихъ словъ и построенія рёчи по не-русскимъ формамъ мышленія совершилось въ эпоху введенія христіанства, съ принятіемъ ино-славянскаго перевода Св. Писанія, церковныхъ и отеческихъ внигъ, которыя на ест послёдующіе вёка русской книжности сообщили ей не-народный запасъ словъ и построеніе рѣчи. Странно было бы жаловаться на послѣднее, когда въ внигѣ являлась именно цѣлая система понятій, дотолѣ неизвъстная народу, для которой у него не было ни словъ (онѣ тогда и создавались изъ своего и чужого матеріала), ни формъ мышленія. Въ среднемъ періодѣ, отъ историческихъ бытовыхъ условій, вошло много татарскихъ словъ и начали уже являться слова западныя (тѣ и другія виѣстѣ съ вещами и понятіями). Другимъ періодомъ обширнаго заимствованія былъ конецъ семнадцатаго вѣка и Петровское время, и опять иностранная стихія входила потому, что въ русскомъ языкѣ недоставало ии словъ, ни оборотовъ для обозначенія опять новыхъ вещей и понятій. Особыхъ "русскихъ формъ мышленія", конечно, не существуетъ: лонка для всѣхъ людей одинакова, какъ для всѣхъ одинакова ариеметика; въ языкѣ народа есть свои синтактическія особенности, бытовые обороты рѣчи, но сложные процессы мысли и сложное ея содержаніе требуютъ болѣе сложной формы выраженія, когорая непривычна для непосредственной народной рѣчи, и тогда-то возникаетъ въ книжномъ языкѣ построеніе рѣчи, кажущееся не-народнымъ.

Нѣтъ сомнѣнія, что въ этихъ заимствованіяхъ чужой формы рѣчи и чужихъ словъ было излишество, крайность, но не должно забывать, что, быть можеть, это было именно обратно пропорціональнымъ слёдствіемъ той недостаточности прежняго (и народнаго, и книжнаго) языка, съ которой встрётились желавшіе назвать новые предметы, выразить новыя понятія исторической жизни; а затёмъ органическая жизненность книжнаго языка темь и обнаруживается, что онъ въ самомъ себѣ, естественно и постепенно, находитъ средства исправить крайности, найти для новыхъ понятій болёе простое и живое выражение, болёе народную форму. Дёлалось это, дёйствительно, само собою, не проповѣдями о чистотѣ руссваго языка, не преднамъренными хлопотами объ истреблении чужеземной стихии, а именно тѣмъ, что когда общество освоивается съ новымъ содержаніемъ, то и въ самомъ языкѣ возбуждается новая дѣятельность и черезъ нѣкоторое время чужеземная стихія отступаеть передъ вновь образовавшимся, народнымъ выраженіемъ. Извѣстно, какъ скоро вышло изъ употребленія множество иностранныхъ словъ, вошедшихъ при Петрѣ; извѣстно, сколько исчезло изъ литературнаго языка другихъ иностранныхъ словъ и натянутыхъ словообразованій временъ Екатерины II; сколько забылось словъ, употреблявшихся въ сороковыхъ годахъ и т. д.-и сколько, напротивъ, проникало въ литературу и входило въ оборотъ, на ихъ мъсто, словъ или вполнъ народныхъ, или болѣе правильно образованныхъ. Обыкновенно, заслуга улучшенія литературнаго языка считается дёломъ великихъ писателей,-и не подлежить сомнѣнію заслуга, оказанная здѣсь Ломоносовымъ, Державинымъ, Карамзинымъ, Пушкинымъ и проч., но сущность ея состоить въ томъ, что талантъ дълалъ ихъ чуткими къ тому возстановляющему процессу языка, о которомъ мы говоримъ:

они не занимались изобрётеніемъ словъ и намѣреннымъ удаленіемъ чужихъ, но большею частью только художественно пользовались существовавшимъ въ оборотѣ матеріаломъ языка, и въ результатѣ ихъ дѣло казалось *преобразованіемъ*. На дѣлѣ, преобразованіе создается самимъ обществомъ и народомъ. Литературный языкъ не есть достояніе одного цѣха "книжниковъ"; его развитіе достигается распространеніемъ просвѣщенія въ общественной и народной массѣ, и чѣмъ больше просвѣщенія въ этой массѣ, тѣмъ болѣе она будетъ воздѣйствованіе языка и самаго содержанія литературы. Наоборотъ, самонадѣянныя притязанія единичныхъ исправителей языка кончаются обыкновенно полной неудачей и ихъ нововведенія дѣлаются предметомъ смѣха. Такая судьба постигла адмирала Шишкова.

Даль, въ сожалѣнію, вступилъ на ту же дорогу. Не довольствуясь изученіемъ языка, онъ хотѣлъ быть его реформаторомъ; онъ писалъ своеобразнымъ языкомъ, изгонялъ иностранныя слова, замёнялъ ихъ--обывновенно неудачно-словами народными или даже собственнаго сочнеенія, въ мнимо-народномъ складѣ. Это могло быть умѣстно въ его народныхъ разсказахъ, гдѣ самая тема требовала народнаго способа выражения, но Даль требоваль того же въ изложении не-беллетристическомъ, и случалось, что о предметахъ литературныхъ, не существующихъ въ народныхъ понятіяхъ, говорилось выраженіями, имъвшими казацвій тонъ, замъченный Жуковскимъ. Это притязаніе на реформу языка Даль внесъ, наконецъ, и въ "Толковый Словарь", гдѣ онъ употребляетъ свое собственное правописаніе и слова собственнаго изобрътенія, которыя ставилъ иногда, не совсъмъ осмотрительно, среди словъ народныхъ. Слова, имъ изобрътенныя или новыя толкованія, которыя онъ давалъ словамъ народнымъ (чтобы они моган служить къ изгнанію словъ иностранныхъ и ихъ замёнё), вообще не весьма удачны, а иногда надо удивляться, какъ ихъ аляповатость не бросалась въ глаза ихъ составителю, такъ много слышавшему русскій языкъ <sup>1</sup>). Вообще, исполненіе Словаря представляло не мало существенныхъ недостатвовъ <sup>2</sup>). Они напоминаютъ ту эпоху нашей литературы, когда этнографіи, какъ науки, у насъ еще не было, когда люди, заинтересованные ея вопросами, работали часто

<sup>1)</sup> Укажемъ, напримъръ, слова, разобранныя г. Гротомъ: вмѣсто "горизонтъ" закѣсь, озоръ, закрой, небоземъ, глазоемъ; "адресъ" — насылка; "кокетка" — миловидница, красовитка; "атмосфера" — колоземица, міроколица; "пуристъ" — чистякъ; "эгоизмъ" — самотство, и т. п.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Обстоательный разборъ Словаря читатель найдеть въ упомянутой статъй г. Грота; моя замітка: По поводу "Толковаго Словаря" Даля, въ "Вістникі Европы", 1873, декабрь, стр. 883—908.

какъ самоучки, по инстинкту и догадкъ, безъ твердыхъ теоретическихъ основаній: это вело ко многимъ ошибкамъ, но это не отнимаетъ заслуги труда, даже возвышаетъ цѣну упорныхъ усилій, подоженныхъ, въ особенностк Дадемъ, на сложное и мудреное дѣдо.

Кромѣ лексической стороны господствующаго внижнаго языка, Даль нападаль и на его грамматику: "Съ грамматикой я искони быль въ какомъ-то разладъ, -- говорить онъ въ "Напутномъ словъ,--не умёя примёнить ся къ нашему языку и чуждаясь ся не столько по разсудку, сколько по какому-то темному чувству, чтобъ она не сбила сл. толку, не ошколярила, не стёснила свободы пониманія, не обузила бы взгляда. Недовърчивость эта была основана на томъ, что я всюди встрёчаль въ русской грамматике латинскую и нёмецкую, а русской не находилъ". Такое мнёніе могло людямъ неопытнымъ казаться результатомъ глубокаго знанія и средствомъ исцёленія отъ книжной порчи русскаго языка; на деле, это было преувеличение, которое свидетельствовало, что Далю были мало извёстны или мало имъ оцвнены новые труды по русскому языку. Въ половинъ шестидесятыхъ годовъ, когда было высказано это мизніе, оно запоздало лъть на двадцать или на тридцать. Оно могло быть до извъстной степени върно въ то время, когда господствовала грамматика Греча, а Булгаринъ состоялъ блюстителенъ чистоты русскаго языка, - но самъ Даль упоминаетъ въ автобіографіи, что даже Гречъ сочувствоваль его изученіямь русской народности. Въ дъйствительности, эта мнимая латино-измецкая грамматика, въ которой Даль видълъ гибель русскаго языка, нисколько не мъшала Пушкину пользоваться богатствами народной рѣчи-къ удовольствію читателей, не мѣшала Гоголю-къ такому же удовольствію читателей-свободно пользоваться разговорною рёчью, не смущаясь вриками чистильщивовъ книжнаго языка по грамматикъ Греча; далъс, не мъшала Лермонтову, Тургеневу, Некрасову и т. д. Первостепенные писатели и цёлое движеніе литературы постоянно расширяли и горизонть набаюденій народной жизни, и народный элементь въ литературномъ языкѣ: Даль хотёлъ спасать литературу отъ воображаемой опасности и совътовалъ то, что давно уже дълалось, и гораздо лучше и правильнъе, само собою. Точно также онъ напрасно боялся за русскій языкъ съ другой с роны: въ теоретическомъ изслъдования языка "латино-нъмецкая" форма давно не считалась обязательной, и въ послёднія десятилётія филологи и этнографы именно разработывали запасы народной ричи, не только современной, но и древней, въ старыхъ памятникахъ, и вводили ихъ въ опредѣленіе законовъ русскаго языка. Напомнимъ, что первыя работы г. Буслаева въ этомъ направленіи, "Мысли объ

исторім русскаго языка", Срезневскаго, появились еще въ концѣ сороковыхъ годовъ...

Что касается собственныхъ сочиненій Даля, он'в отличались обыкновенно изобиліемъ пословицъ и прибаутовъ и н'вкоторыми искусственно-народными словами, но вообще, какъ было уже зам'вчено однимъ академическимъ критикомъ, были писаны тёмъ же обычнымъ литературнымъ языкомъ и—по той же грамматикѣ.

Другимъ капитальнымъ трудомъ Даля было его огромное собраніе пословицъ, поговоровъ, прибаутокъ и т. д., также плодъ долговременной работы. Первый образчикъ этого труда онъ далъ въ 1847, прочитавши статью о пословицахъ въ собраніи Географическаго Общества<sup>1</sup>). Въ своемъ цёломъ составё онъ былъ изданъ въ 1761—62 годахъ<sup>2</sup>).

Сборнивъ Даля, заключающій до 30,000 пословицъ, поговоровъ и т. п., есть одно изъ такихъ явленій литературы, какія остаются памятникомъ своего времени и надолго — предметомъ изслёдованій. Въ немъ собрана масса этихъ мелкихъ произведеній народной мысли и бытового опыта, -и ее нужно было собрать, потому что и старой пословицѣ, безъ сомнѣнія, грозить та же опасность забвенія, какая постигаеть уже старую народную пёсню. Даль старался собрать то, что "изнявають въ глазахъ нашихъ, вакъ вешній ледъ". Онъ справедливо разсуждалъ, что съ этимъ матеріаломъ надо было обращаться осторожно и отложить всякую инсль о выборѣ и браковкѣ: "того, что выкинуто, никто не видить, а гдъ мърило на эту бравовку и какъ поручиться, что не выкинешь того, что могло бы остаться? Изъ просторнаго убавить можно; набрать изъ сборника цвётникъ, по своему вкусу, не мудрено; а что пропустишь, то воротить труднев. Окоротишь-не воротишь. Притомъ (столь же справедливо замѣчалъ онъ) у меня въ виду былъ языкь; одниъ оборотъ рѣчи, одно слово, съ перваго взгляда не всякому замѣтное, иногда заставляли меня сохранить самую вздорную поговорку".

Въ предисловіи онъ даетъ для образца нѣсколько объясненій пословицъ, и краткія объясненія, часто весьма любопытныя, разбросаны во всемъ сборникѣ.

Трудъ Даля имѣлъ свою исторію, которая весьма характерно ри-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта статья "О русскихъ пословицахъ" напечатана была въ "Современникъ" 1847, кн. 6, отд. IV, стр. 148 — 156 (нъсколько общихъ замъчаний и для образца пословицы изъ семейнаго быта).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посмовнам русскаго народа. Сборникъ пословицъ, поговорокъ, реченій, присловій, чистоговорокъ, прибаутокъ, загадокъ, повѣрій и проч. В. Даля. М. 1862. Отдъльный оттискъ изъ "Чтеній" московскаго Общества исторіи и древностей, 1861 и 1862 годовъ. Новое изданіе, Спб. 1879, два тома.

суеть положеніе нашихь народныхь изученій и роль оффиціальной учености въ ту пору. "Сборнику моему, — разсказываеть Даль, — суждено было пройти много мытарствъ задолго до печати (въ 1853 году) и, притомъ, безъ малѣйшаго искательства съ моей стороны, а по просвѣщенному участію и настоянію особы, на которую не смѣю и намекнуть, не зная, будеть ли то угодно. Но люди, и притомъ люди ученые по званію, признавъ изданіе сборника *вреднымъ*, даже опасмамъ, сочли долгомъ выставить и другіе недостатки его, между прочимъ, такими словами: "замѣчая и подслушивая говоры (?) народные, г. Даль видно нескоро ихъ записывалъ, а вносилъ послѣ, какъ могъ припомнить, отъ того у него рѣдкая (?) пословица такъ записана, какъ она говорится въ народѣ". (Приведено этому три прииѣра, которые Даль объясняетъ какъ совершенно правильные или какъ варіанты).

"Какъ бы то ни было, но независимо отъ такой невърности въ пословицахъ моихъ, доказанной тремя примърами, нашли, что сборникъ этотъ и небезопасенъ, посягая на развращеніе нравовъ. Для большей вразумительности этой истины и для охраненія нравовъ отъ угрожающаго имъ рэзвращенія придумана и написана была, въ отчетѣ, новая русская пословица, не совсѣмъ складная, но за то ясная по цѣли: "это куль муки и шепоть мышьяку", такъ сказано было въ приговорѣ о сборникѣ этомъ, и къ сему еще прибавлено: "Домогаясь напечатать памятники народныхъ глупостей, г. Даль домогается дать имъ печатный авторитетъ"...

"Упоминать ли еще, послё этого, что рука объ руку съ сочинителями пословицы о мышьякё, шло и заключеніе цёнителя присяжнаго<sup>1</sup>), къ коему сборникъ мой попалъ также безъ моего участія, и что тамъ находили непозволительнымъ сближеніе сподрядъ пословицъ или поговороки: "У него руки долги (власти много)", и "У него руки длинны (онъ воръ)"? И тутъ, какъ тамъ, требовали поправокъ и измънений въ пословицахъ, да сверхъ того, исключеній, которыя "могутъ составить болёе четверти рукописи"...?

"Я отвѣтилъ въ то время: "Не знаю, въ какой мѣрѣ сборникъ мой могъ бы быть вреденъ или опасенъ для другихъ, но убѣждаюсь, что онъ могъ бы сдѣлаться не безопаснымъ для меня. Если же, впрочемъ, онъ могъ побудить столь почтенное лицо, члена высшаго ученаго братства, къ сочинению уголовной пословицы, то очевидно развращаетъ нравы, остается положить его на костеръ и сжечь; я же прошу позабыть, что сборникъ былъ представленъ, тѣмъ болѣе, что это сдѣлано не мною".

1) Т.-е., въроятно, цензора?

"Ради правды, я обязанъ сказать, что мийніе противуположное всему этому было высказано въ то время просвёщеннымъ сановникомъ, завёдывавшимъ Публичною библіотекою" <sup>1</sup>).

Одинъ изъ біографовъ дополняеть эти неясныя слова Даля<sup>2</sup>). Дѣло въ томъ, что одна изъ высочайшихъ особъ пожелала видѣть сборникъ пословицъ и, получивъ его въ рукописи, признала полезнымъ его напечатать, но предварительно препроводила его въ Академію наукъ (въ которой Даль былъ членомъ-корреспондентомъ). Въ Академіи поручили разборъ сборника академику, протоіерею Кочетову: онъ-то и нашелъ щепоть мышьяку.

Этоть приговоръ, высказанный въ высшемъ ученомъ учреждения имперіи, достаточно указываеть положеніе русской науки. Правда, протојерей Кочетовъ попалъ въ Академію наукъ изъ бывшей Россійской акад мін (послё ся закрытія, когда учреждено на ся мёсто отатление русскаго языка и словесности въ Ак. наукъ), гдъ отъ членовъ особой учености не требовалось и важно было только согласіе съ ндеями и вкусами адмирада Шишкова; но замѣчательно, что отзывъ Кочетова получилъ силу, -- значить, не былъ оспоренъ и былъ принять также другими членами? Отзывь цензора могь не быть его личною придирчивостью и невѣжествомъ; извѣстно, что тѣ годы (готовидась Крымская война) были временемъ особенныхъ свиръпостей цензуры,-цензоръ боялся проступиться недосмотромъ передъ комитетомъ и его предсбдателенъ, комитетъ въ свою очередь --- проступиться передъ еще высшей инстанціей, "негласнымъ комитетомъ", строго слёдившимъ за тёмъ, что было уже дозволено цензурой обывновенной. Даль отмѣчаетъ благопріятный отзывъ объ его трудѣ со стороны просвѣщеннаго сановника, завѣдывавшаго публичной библіотекой; но самъ этотъ сановникъ былъ членомъ негласнаго комитета <sup>3</sup>)...

Сборникомъ пословицъ не кончились богатые вклады Даля въ русскую этнографію. У него былъ сборникъ пъсенъ, — впрочемъ небольшой, по его словамъ, — который онъ передалъ И. В. Киръевскому; собраніе сказокъ ("стопъ до шести (?), въ томъ числѣ и много вснкаго вздору") онъ передалъ Асанасьеву <sup>4</sup>), который воспользовался имъ при своемъ изданіи сказокъ. Собраніе лубочныхъ картинокъ поступило въ Публичную библіотеку и послужило между прочимъ для

4) Предисл., стр. XXXIX.

нст. этногр.

 $\mathbf{23}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пословицы русск. народа, предисловіе, стр. XVII—XXI.

<sup>2)</sup> Р. Вѣстн. 1873, № 3, стр. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ его деятельности, сверхъ оффиціальныхъ біографій, см. въ дневникѣ А. В. Никитенка, "Р. Старина", 1890, февраль.

изданія Д. А. Ровинскаго 1). Упомянемъ, наконецъ, еще объ одномъ разрядѣ трудовъ Даля-собираніи народныхъ повѣрій и суевѣрій <sup>3</sup>). Въ предисловіи онъ замѣчаеть, что не береть на себя полное изслёдованіе предмета, а даеть только запась, какой случился; но разсвазывая повърья, онъ даеть имъ и свои объяснения. Повърья, по его мевнію, идуть изъ разныхъ источниковь: одев являются остаткомъ язычества; другія "придуманы случайно", чтобы "окольнымъ путемъ" дать полезное наставление; третьи основаны на опытв и наблюдении и объяснимы по законамъ природы, хотя нёкоторыя представляются до времени странными и темными"; четвертыя въ сущности основаны на явленіяхъ естественныхъ, но обратились въ нелёпость по безсмысленному примёнению; пятыя составляють игру воображенія, народную поэзію, которая, будучи причата за наличную монету, обращается въ суевъріе; шестыя, немногія, не имъютъ нивакого смысла или по крайней мёрё до сихъ поръ не могли быть объяснены.

Изученіе нашей этнографической старины, развившееся въ послёднее время, направлялось преимущественно на отдаленныя эпохи, на предполагаемые мнеические и древне-литературные источники народныхъ сказаній, на сравнительное объясненіе ихъ. Между темъ остается еще не опредбленъ, хотя съ нёкоторой полнотой, цёлый рядъ практически-бытовыхъ повѣрій и суевѣрій, существующихъ въ народѣ до сего дня и занимающихъ тѣмъ большее мѣсто въ его понатіяхъ, чъмъ меньше населеніе затронуто школой и городскими вліяніями. На эту область бытовыхъ повёрій Даль и обратилъ вниманіе: онъ не вдается ни въ мисологическія толкованія, ни въ сравненія, какія дёлаль, напр., Снегиревь, - онь останавливается на прямомъ смыслѣ повѣрья и старается найти ему ближайшее, такъ сказать, раціоналистическое толкованіе. Изслёдователи народныхъ вёрованій съ трудомъ допустять, чтобы повѣрья "придумывались случайно", вакъ полагаетъ Даль, съ педагогическими цълями; но многія толкованія Даля очень остроумны, и его пріемъ заслуживаеть вниманія этнографовъ. Что касается тёхъ повёрій, которыя "представляются до времени странными и темными", надо припомнить, что самъ Даль не былъ свободенъ отъ суевърія и въ этомъ случат, въроятно, думаль, что некоторыя сусверныя примёты могуть имёть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русскія народныя картинки, т. І, стр. ІХ-Х.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О повѣрьяхъ, суевѣріяхъ в предразсудвахъ русскаго народа. Изд. 2-е, безъ перемѣнъ. Спб. 1880. Въ первый разъ, этотъ трудъ явился небольшими статьями въ "Илиостраціи" 1845—46 года.—Упомянемъ здѣсь еще статью "о народныхъ врачебныхъ средствахъ", въ Журн. Мин. Внутр. Дѣлъ, 1843, Ч. 3.

свое таинственное основание. Въ послъдние годы жизни онъ безъ мъры предался спиритизму...

Далёе мы остановимся на томъ, какъ отразились этнографическія изученія у Даля, а также у нёкоторыхъ его современниковъ, въ ихъ взглядахъ на общественное положеніе народной массы, на реальную народную жизнь.



## ГЛАВА Х.

## Археологичесвое народолюбіе. — Начало малоруссвой этнографій.—Внъшнее положеніе народныхъ изученій.

"Маякъ".—Савельевъ-Ростиславичъ и Морошкинъ.—Изученія малорусскія: кн. Цертелевъ, Максимовичъ, Срезневскій; отношеніе Бѣлинскаго къ малорусской литературѣ.—Внѣшнее положеніе этнографіи: недостатокъ правильной школы съ одной стороны, и съ другой, стѣсненія ценвурныя: взгляды гр. Уварова; положеніе Сахарова, Кирѣевскаго, Бодянскаго, и проч.

"Маявъ", очень извѣстный въ свое время, но мадо кому памятный теперь, называль себя органомъ "современнаго просв'ящения въ аухѣ русской народности". Исторически онъ былъ продолженіемъ того особаго склада понятій, который уже съ давняго времени сказывался въ литературѣ нападками на "чужеземное" образованіе и обычан, сожалёніями о добрыхъ старыхъ временахъ, когда такъ хорошо жили люди "по старинъ", притязаніями на собственныя чисторусскія свойства. Подобныя нападки на чужеземное бывали иногда умѣстны, когда направлялись на пустоту свѣтскаго общества, о которой-гораздо сильнѣе-говорила литература другого, не-арханче-. скаго направленія; но даже и туть, эти нападки были всего чаще поверхностны, адресовались вовсе не туда, куда слёдовало, и не имѣли дѣйствія: образованіе, которое считали "чужеземнымъ", распространялось и бросало все болёе глубокіе корни; защищаемая "чисто-русская" старина все больше забывалась и исчезала. Этого рода споры старины противъ новизны можно прослёдить издавна. Историки литературы и образованности нашей хотвли видеть въ нихъ борьбу двухъ направленій, прогрессивнаго и консервативнаго, или же западнаго и національнаго, одного-идущаго оть Петровской реформы, другого-отъ общества до-Петровскаго. Такъ и бывало иногда въ прошломъ столѣтіи, но въ этомъ спорѣ была другая сторона, не

нивышая такого историческаго объясненія, а именно, онъ часто бываль только старческимъ боюзжа́ньемъ противъ новыхъ поколѣній. вепониманіемъ новыхъ литературныхъ требованій, научныхъ и общественныхъ явленій, исторически вполнѣ законныхъ и необходимыхъ. Въ Петровскія времена втихомолку жалбли о московской старинѣ; въ половинѣ прошлаго вѣка вспоминали Петровскія времена; Шишковъ брюзжалъ противъ Карамзина; Карамзинъ-подъ старость-противъ "либералистовъ"; современники Пушкина сторонились отъ новой литературной школы: Гоголь подъ ихъ вліяніемъ отрекался отъ самого себя, и такъ далёе. Мелкіе отголоски этой вражды къ новизнё, не переводившіеся въ литературъ, становились прямымъ обскурантизмомъ и кончались доносомъ. Къ несчастію, въ основаніи этого спора лежало и болёе глубокое противорёчіе, и для большинства трудно разрѣшимое недоумѣніе, которое въ сущности тянется и довынь. Дело въ томъ, что новая образованность, начавшая проникать еще до реформы и особенно послѣ нея, никогда не получала въ нашей оффиціальной и общественной жизни своего должнаго мѣста и полнаго права: научное изслёдованіе, литература никогда не имёли свободы, всегда находились подъ опекой и, къ сожалѣнію, опека слишкомъ часто бывала въ рукахъ людей невѣжественныхъ. Новая образованность не могла не вступать въ то или другое противорѣчіе ст. ходячими понятіями; самая сущность ся заключалась въ болёс глубокомъ пониманіи природы, нравственной и общественной жизни человъка и пр., пониманіи, которое было недоступно для людей неучившихся: обыкновеннѣйшія истины науки, какъ напр., Коперникова система законы физики, историческое знаніе, не могли не противорёчить понятіямъ людей необразованныхъ, и въ концъ концовъ, невъжественные судьи ръшали, что "чуждое" образование противоръчить нашимь "чисто-русскимъ" началамь, нашимъ "народнымъ" преланіямъ!

Гдѣ наука имѣетъ свое право гражданства, гдѣ свобода ея признана правительственной властью и учрежденіями, гдѣ приняты заботы о народной школѣ, тамъ и въ общественныхъ массахъ распространяется стремленіе къ наукѣ, уваженіе къ ней и — невозможно такое грубое противопоставленіе знанія я предполагаемыхъ неизмѣнныхъ свойствъ національности. Между тѣмъ у насъ это противопоставленіе дѣлается и по настоящую минуту, и защитники "народныхъ началъ" не подозрѣваютъ, что подобной защитой наносятъ народности величайшее оскорбленіе, приписывая ей низменное скудоуміе, навязывая ей вражду къ знанію, наконецъ, осуждая ее на неизбѣжную при невѣжествѣ подчиненность націямъ образованнымъ во всѣхъ культурныхъ дѣлахъ и отношеніяхъ (промышленности, торговлё, прикладномъ искусствё и т. д.) и на упадокъ. Въ самомъ дълъ, упомянатов право назки никогда небыло признано у насъ ни учрежденіями, ни общественными нравами; наука допускалась только въ узкихъ утилитарныхъ цёляхъ и нивогда не знала свободы изслёдованія; и такъ какъ въ то же время, и согласно съ этимъ, стро. жайшій контроль дежаль и на выраженіяхь общественнаго мнёнія, то большинство никогда не могло привыкнуть въ сколько-нибудь свободной, необычной мысли въ наувъ и литературъ. "Печатный листь" казался "быть святымъ", потому что, выходя въ свёть не иначе какъ съ разръшения начальства (въ прежнее время прямо полицейскаго начальства-управы благочинія), становился чуть не оффиціальнымъ заявленіемъ, и если въ такомъ святомъ листѣ оказывалось все-таки ибчто новое, критическая мысль, идеальный порывъ, незнакомые въ обстановвѣ обычной субординаціи, хотя и пропущенные болѣе благоразумнымъ цензоромъ, то читатели полуобразованные, безконечное племя Фамусовыхъ и Скалозубовъ, вопіяли о вредё наукъ, объ опасности для общества. По всей исторіи нашего скуднаго просв'ященія проходить неизмѣнная полоса обскурантизма, всегда присутствовавшаго въ сврытомъ состояния и неръдво прорывавшагося цълыми бурями. Наконецъ, обскурантизиъ сталъ находить въ литературѣ своихъ теоретивовъ, иногда людей лично почтенныхъ, но невъждъ, не имъвшихъ яснаго понятія о наукѣ, или же хитрыхъ и злобныхъ лицемёровъ. Въ сороковыхъ годахъ, споръ о западномъ просвёщения и народности перешелъ на почву философско-историческихъ принциповъ, въ борьбѣ славянофильства и западничества, но и здѣсь, въ новъйшихъ явленіяхъ этой борьбы, славянофильство, взявшее на себя защиту народности, не обошлось, въ концѣ концовъ, безъ обскурантизмя.

"Маякъ", издававшійся въ 1840 — 1845 годахъ С. Бурачкомъ и П. Корсаковымъ, ставилъ своей цёлью именно защиту русской народности отъ зловредныхъ вліяній западнаго просвёщенія, или передёлку и исправленіе послёдняго "въ духё русской народности". Передъ тёмъ основы русской жизни опредѣлены были въ программѣ министерства народнаго просвёщенія и, прилагая эту мѣрку къ произведеніямъ тогдашней поэтической литературы, тогдашнихъ художественно-теоретическихъ понятій и общественныхъ взглядовъ (насколько они могли высказываться при строжайшей цензурѣ въ сужденіяхъ литературныхъ), "Маякъ" нашелъ въ нихъ страшное противорѣчіе съ тѣмъ, что́ требовалось "чисто-русской" народностью. Вся лучшая часть литературы, которая заслуживала этого имени и въ которой только-что дѣйствовалъ Пушкинъ, "измѣняла народности", и "Маякъ" не усумнился возстать противъ самого Пушкина: это могущественный таланть, но вся, почти безъ исключенія, поэзія его грѣховна и зловредна<sup>1</sup>). Тоже повторилось съ Лермонтовымъ. Когда вышло собраніе его стихотвореній, самъ "Маякъ" увлекся прелестью многихъ изъ нихъ и очень ихъ одобрялъ, хотя осуждалъ направленіе; но потомъ отвергъ его цѣликомъ<sup>2</sup>). Гораздо выше Пушкина и, конечно, Лермонтова—Жуковскій.

Такимъ образомъ, "Маякъ" высказывалъ свои мивнія въ упоръ и не могъ на первыхъ же порахъ не столкнуться съ восторженными почитателями Пушкина и Лермонтова. Онъ храбро держался своихъ мивній и иногда двлалъ вылазки противъ враждебнаго лагеря, т.-е. "Отечественныхъ Записокъ", гдв выступалъ тогда Бвлинскій съ своими московскими философами-пріятелями. Иной разъ нападенія "Маяка" не были лишены вдкости, когда онъ ловилъ противниковъ на философскихъ преувеличеніяхъ (которыя потомъ они сами замвътили), странномъ языкъ и т. п.; но его собственная философія не пла дальше твхъ аргументовъ, какіе употреблялись уже Магницкимъ и архимандритомъ Фотіемъ и повторялись иногда въ твхъ же самыхъ выраженіяхъ; въ "Отечеств. Запискахъ", по браннымъ отзывамъ "Маяка", господствовала "ложная философія, бродящая по стихіямъ міра", "недугъ словопреній лжеименнаго разума" и т. п.

Можно себѣ представить, что въ литературѣ, въ которой со смерти Пушкина и съ появленія посмертнаго изданія его сочиненій все возростало восторженное поклоненіе предъ великимъ поэтомъ, должны были являться вопіющей нелѣпостью эти сужденія о Пушкинѣ съ точки зрѣнія архимандрита Фотія и цензора Красовскаго. "Маякъ" вскорѣ сдѣлался притчею; на него не обращали вниманія и тогда, когда ему случалось сказать справедливую мысль.

"Маякъ" никакъ не понималъ, что литературныя явленія, на ко-

<sup>1</sup>) Для образчика приведемъ однить эпизодъ изъ этихъ обличеній Пушкина. Въ "Маякъ" 1840 (№ 10, стр. 53 и слёд.) помёщено "Видёніе въ царствё духовъ", гдё между прочимъ является просвётлёвшій духъ Пушкина, который сурово судитъ Пушкина земного и предостерегаетъ отъ преувеличеннаго поклоненія его произведеніямъ, заключающимъ въ себё столько превратнаго. "Не вёрьте тёмъ, которые представляютъ вамъ Пушкина великимъ, образцовных писателенъ... Еслибъ въ Россіи развелось болёв Пушкинахъ, она бы скоро сгибла и пропала". Впослёдствіи, въ 1843 г., "Маякъ" помёстилъ цёлий "Обзоръ стихотвореній Пушкина": шесть статей, изъ которихъ пять—А. Мартынова, и одна (четвертал) Бурачка.

<sup>3</sup>) "Отличительныя черты стихотвореній Лермонтова: слогь книжный, не-русскій, духъ не-русскій, направленіе не-русское; выборь предметовь и героевь колоссально дикихъ, страстныхъ, всесокрушающихъ, и все это не столько по личному направленів, сколько изъ суетнаго желанія бить оригинальнымъ; а того и не виділъ, что эта оригинальность—дітское подражаніе Байрону и его поэтическому потомству, остановнышемуся теперь на Евгеніи Сю и Жоржъ Зандії съ товарищами". 1844, т. XVIII, крит., стр. 58.

торыя онъ нападалъ, были результатомъ цѣлой новѣйшей исторіи нашей, отвѣчали росту образованія, что отдѣльныя ошибки, если онѣ случались, ни мало не опровергають цёлаго движенія. До всего этого ему не было дёла: онъ бралъ въ руки катехизисъ и обличалъ. Онъ зналь одно, что въ извращения русскаго просвещения виновенъ Западъ, и строго осуждалъ его <sup>1</sup>). Исходный пунктъ былъ простъ. "Духъ времени" бываеть различный, "истинный—отъ Бога, ложный ---отъ заблудшихъ людей, водимыхъ отцемъ лжи"; усовершенствованіе въ человѣчествѣ, о которомъ говорятъ, состоитъ въ одномъ: перковь Божія воинствуеть съ язычествомъ"; Западъ совращенъ дівволомъ и погрязъ въ язычествѣ; "европейскія идеи противны евангелію"; Западъ идетъ съ ними въ погибели, и только когда избавится отъ нихъ-, тогда конецъ Ревомоціямь, Вольнодумству, Реборматству и Папству<sup>2</sup>), этимъ четыремъ колвнамъ одного корняримскаго язычества, и только тогда на Западъ, на пепелищъ царства языческаго, царства міра сего, возсіяеть Востокъ-царство Божіе, чудо божія всемогущества и милосердія" 3).

Статьи о русской народности были такого же рода — пропитаны враждой къ иноземному, и въ русской литературъ сочувствують только "Москвитянину", съ удовольствіемъ встръчаютъ статьи Даля о русскомъ языкъ, явившіяся тогда въ этомъ журналъ, и патетически говорятъ о девизъ министерства просвъщенія, на первый разъ воспользовавшись для этого книжкой извъстнаго тогда писателя того же толка, И. Кулжинскаго <sup>4</sup>), и развивая потомъ эту тему собственными трудами.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Наприм'яръ, въ разбор'я книги: "Правда вселенской церкви о римской и прочихъ патріаршихъ казедрахъ", Спб. 1841 (1841, кн. XXIII—XXIV); въ статьяхъ: "Наблюденіе собитій Востока и Запада Европи новой, со сторони висшихъ истинъ челокѣчества" (во введенія дается "Ключъ къ открытію всеобщихъ законовъ бытія вселенной" и т. п.), Э. Шульговскаго, 1845, т. XXII—XXIII; "Критическій обзоръ-Очная ставка и обличеніе религіознихъ заблужденій римскаго Запада", Бурачка, 1845, т. XXIII—XXIV.

<sup>\*)</sup> Курсивы и заглавныя буквы-въ подлененкъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Изъ названной сейчасъ статьи Бурачка.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Эмерить, интературные очерки". М. 1836. Авторь его быль восторженный поклонныхь этого девиза, и, выписавь извёстное мёсто вь отчетё министра, гдё высказано желаніе правительства, "чтобь народное образованіе совершалось вь соединенномъ духё православія, самодержавія и народности", восклицаеть; "Въ этихь немногихь словахь Россія въ первый разь (?) сказалась громко, величественно, достойнымъ себя образомъ! о, эти слова запишеть исторія; отзвучіе этихъ словь прогремить вь отдаленныхь въкахъ" и т. д. "Маякъ", 1841, ч. ХVІІ—ХVІІІ, ст. "Русская народность". —См. также другія статьи: "Русское народное слово въ древнихъ духовнихі писателяхъ", 1842, т. Ш., кн. 6 (новый счеть томовъ съ 1842 г.); "Повёсть о русской народности", И. Маркова, 1843, т. VIII, кн. 16, и др.

Журналь издавался вообще странно. Выборь статей въ журналь современнаго просвещения въ духё русской народности", вёроятно, уливлялъ читателя: декціи изъ высшей математики. Остроградскаго. статьи по аналитической механикъ, кораблестроенію (издатель быль морякъ); статьи по психодогін, богосдовію (писанныя тѣмъ же спеціалистомъ кораблестроенія); романтическіе стишки; пропов'вди архіереевъ; повѣсти, русскія и иностранныя. Видимо, журналъ самъ почувствовалъ, что народности въ немъ мало, и съ третьяго года прибыть къ рышительному средству: онъ заявилъ, что будетъ помищать "статьи, писанныя нашими православными мужичками, ихъ русскимъ роднымъ умомъ-разумомъ и деревенскимъ складомъ", т.-е. тъмъ приторнымъ и фальшивымъ складомъ, который былъ выдуманъ Сахаровымъ. Такой писатель проявился въ лицѣ Антипы Снѣжкова, "огородника съ Выборгской стороны", Асанасія Пуги, "маячнаго сторожа" и т. п. Ихъ писанія должны были представлять подлинную народность и были только скучнымъ пустословіемъ. Въ "Маякъ" начали писать "малосмысленные областяне", какъ они сама себя называли 1),-вонечно, полагая въ малосмысленности признакъ "народнаго ума-разума". Въроятно, въ цъляхъ той же народности, въ противность вольнодумству журналъ съ самаго начала обнаружилъ наклонность къ сверхъестественному, къ чудодъйству, суевърію, которыя предполагались необходимой принадлежностью православнаго мужичка: появились статьи о духахъ, привидёніяхъ, магіи; цёлый рядъ разсказовъ: "Проявленіе невидимаго міра" (1845, т. XXII); Боричевскій поставлялъ преданья и повърья славянскихъ племенъо чертяхъ, въдьмахъ и т. п. <sup>2</sup>). Кончилось тъмъ, что въ "Маякъ" стали присылать, а онъ печаталъ, всякія фантастическія бредни, выдаваемыя за сверхъестественные факты, - надъ "Маякомъ" стали смѣяться, что онъ распространяетъ въру въ лѣшихъ, вѣдьмъ и до-MOBHX'5...

Рядомъ съ нелёпостями разнаго рода, наполнявшими "Маякъ", опять проблескомъ правды было сочувственное отношеніе къ малорусской литератур'е и ся писателямъ. Уже съ первыхъ книжекъ въ "Маякъ" появились пов'ести Основьяненка (журналъ радовался литературнымъ успёхамъ его, какъ "земляка"), стихи Артемовскаго-Гулака (даже на малорусскомъ языкѣ), пов'есть и поэма <sup>3</sup>) Шевченка

<sup>&#</sup>x27;) "Маякъ", 1844, т. XV, іюнь, смѣсь, стр. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Они вышли потомъ въ отдёльныхъ книжкахъ. — Были, между прочимъ, въ "Манкѣ" анекдоты о стучащихъ духахъ, которые могли бы доставить большое удовольствје нынѣшнимъ спиритамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Безталанный"; посвящено: "На память 9-го ноября 1848 года, княжнѣ Варварѣ Николаевеѣ Репниной". 1844, т. XIV, стр. 17—30.

(на русскомъ языкѣ); статьи по малорусской этнографін—Срезневскаго, Костомарова, Сементовскаго <sup>1</sup>); критическіе разборы малорусскихъ книгъ и защита малорусской литературы противъ критиковъ, ей не сочувствовавшихъ, напр., въ "Отечественныхъ Запискахъ" <sup>2</sup>), причемъ защитниками сдѣланы были весьма вѣрныя замѣчанія о значеніи и правѣ малорусской литературы, необходимой и для развитія самой русской словесности. Это сочувствіе объясняется, кажется, прежде всего тѣмъ, что у издателя "Маяка" сохранялся мѣстный патріотизмъ, далѣе тѣмъ, что въ малорусскихъ писателяхъ онъ думалъ видѣть сторонниковъ своихъ идей, въ чемъ нѣкоторые изъ нихъ и не противорѣчили ему; это послѣднее, въ свою очередь, усиливало предубѣжденіе противниковъ малорусской литературы...

По русской исторіи, "въ духѣ народности" дѣйствовали въ журналѣ особенно два писателя: Савельевъ-Ростиславичъ и московскій профессоръ Морошкинъ, составлявшіе школу Венелина. Оба внесли въ "Маякъ" свою долю странностей.

Объ этой школѣ въ ходѣ нашей исторіографіи упоминають обыкновенно только "для счета" <sup>3</sup>). Мы коснемся ея только по ея отношенію къ народности. Венелинъ (1802—1839), родомъ карпатскій русинъ, дѣйствовавшій въ русской литературѣ, имѣетъ большое историческое имя въ развитіи славянскаго національнаго возрожденія, а частію и въ нашей исторіографіи. Это были пылкая, даровитая натура; проникнутый славянскимъ патріотизмомъ, неудовлетворенный литературнымъ положеніемъ славянскаго вопроса, онъ стремился защитить права славянства и въ жизни, и въ исторической наукѣ. Ему больше всего обязаны болгары пробужденіемъ національнаго сознанія; въ литературѣ онъ бросилъ не мало новыхъ смѣлыхъ мыслей, которыя часто вовсе не были оправданы трудами его или его послѣдователей, но возбуждали къ изслѣдованію, заставляли смотрѣть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр. Срезневскаго, Замѣчанія о праздинкахъ у жалороссіянъ; Костомарова: О циклѣ весеннихъ пѣсенъ въ народной южно-русской поззія. "Маякъ" 1843, т. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ были разборы "Молодика", сборника "Сніпъ"; восхвалительный разборь "Гайдамаковъ" Шевченка (Н. Тихорскаго, "Маякъ", 1842, т. IV, кн. 8, стр. 82 — 106), такой же разборъ трагедік "Переяславская ночь" Іеремін Галки, т.е. Костомарова, — инсанный К. Сементовскимъ (1843, т. ХП, крит., стр. 42—73), противъ прежняго, менžе благопріятваго отзыва Тихорскаго; сочувственный разборъ, — собственно изложеніе, — книги Костомарова "Объ историческомъ значеніи русской народной поезін", 1844, К. Калайденскаго (1844, т. ХV). Защита малорусской литературы въ ст. Антыпенко и К. Калайденскаго, 1842, книга 6-я и 12-я.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. "Моск. Обозрѣніе", 1859, кн. І, стр. 56.

шире и многостороннѣе; его критическія требованія иногда <sup>1</sup>) вѣрно указывали, чего недоставало въ трудахъ нашихъ историковъ. Первыя сочиненія Венелина явились гораздо раньше знаменитыхъ "Древностей" Шафарика, и независимо отъ него Венелинъ расширялъ славянскую старину до такихъ вѣковъ и событій, гдѣ ея или вовсе не искали, или не имѣли о ней увѣренности. Въ русской исторіи онъ выступилъ самымъ рѣзкимъ противникомъ норманской теоріи, не только потому, что считалъ ее фактически ошибочной, но и потому, что теорія казалась ему оскорбительной для славянства и русскаго народа.

Послѣдователи Венелина хотѣли развивать его идеи, и какъ часто бываетъ съ послѣдователями оригинальныхъ теорій, доводили ихъ до нелѣпости; они не мало способствовали тому, что труды Венелина получили репутацію фантастическихъ и научно-непригодныхъ.

Ник. Васил. Савельевъ-Ростиславичъ учился въ московскомъ университетѣ и, едва кончивши курсъ, въ 1836, вступилъ на литературное поприще съ историческими трудами, въ которыхъ обнаружилъ замѣчательную начитанность, и въ направлении съ тѣмъ оттѣнкомъ, который съ первыхъ лѣтъ "Маяка" сдѣлалъ его другомъ этого журнала.

О своей университетской школѣ Савельевъ разсказываетъ, что всего больше онъ былъ обязанъ Терновскому (извѣстному тогда профессору богословія), Морошкину (читавшему римское право) и М. Г. Павлову (философу-физику). "Ихъ удивительная логичность системы, строган послѣдовательность выводовъ и многостороннее изсдѣдованіе разсматриваемыхъ вопросовъ очень сильно дѣйствовали на умы слушателей... Особенно важно было то, что въ московскомъ университетѣ господствовалъ тогда духъ свободнаго изслѣдованія, не стѣсняемаго никакимъ авторитетомъ (?) и склонявшагося только передъ вѣчными истинами Откровенія и непреложными законами Разума"<sup>2</sup>). Съ церваго же года изданія "Маяка", въ немъ были съ сочувствіемъ приняты труды Савельева: его общеисторическая точка зрѣнія, повидимому, вполнѣ сходилась со взглядами журнала<sup>8</sup>); сходно было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См., напр., въ его "Мислахъ объ исторіи вообще и русской въ частности" (въ "Чтеніяхъ" Моск. Общ., 1817, № 8). Ср. Соч. Кавелина, т. П., стр. 407.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Эти біографическія подробности и перечисленіе трудовъ Савельева-Ростиславича до 1845 г. читатель найдеть въ его "Славянскомъ Сборникъ" (Спб. 1845), стр. ССVІІІ—ССХХУ; то же, съ нѣкоторыми перемѣнами, издано тѣмъ же наборомъ въ отдѣльной брошюрѣ, и въ третьемъ лицѣ: "Объ историческихъ трудахъ (1837—1845) Ник. Вас. Савельева-Ростиславича", s. l. et a., 21 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ "Маявъ" 1840, ч. IX, помъщены были "Очерки всеобщей исторіи", обнимавшіе "исторію 7348 лътъ жизни человъчества", и редакція высказала свое удо-

и "народное" направленіе, потому что Савельевъ также стремился защищать русскую народность отъ зловредной иноземщины и спеціально отъ н'ямцевъ.

Не будемъ останавливаться на перечетъ его многочисленныхъ статей по славянской древности и русской исторіи, статей, разсвянныхъ по журналамъ съ конца тридцатыхъ годовъ ("Московский Наблюдатель", "Литер. Прибавленія къ Р. Инвалиду", "Отеч. Записки", "Маякъ", "Сынъ Отечества", "Журналъ Мин. Нар. Просвъщенія" и др.) и частію собранныхъ потомъ въ "Славанскомъ сборникъ". Довольно сказать, что относительно древности, которою онъ больше всего быль заинтересовань, онь заявиль себя ревностнымь приверженцемь Венелина, развивалъ его мысль о старобытности славянъ въ Европѣ и отвергаль не менье энергически норманскую теорію о началь русскаго государства. Савельевъ не сомнѣвался, что Геродотова Скиејя прямо говорить о славянахъ и русскихъ; утверждалъ, что такъ-называемое "переселение народовъ" совершалось только въ головахъ новъйшихъ ученыхъ историковъ, что въ дъйствительности въ Европъ V-го въка жили тъ же самыя племена какъ теперь, что гунны среднихъ въковъ были просто русскій народъ; что Русь, задолго до Рюрика, была государствомъ и съ IV до IX въка, соединенная съ Болгаріею, господствовала отъ Бѣлаго моря до Балканъ и Адріатики; норманская теорія была злонамёренно придумана нёмцами Байеромъ и Шлёцеромъ для униженія русской народности, и т. п. Своей начитанностью въ средневъковыхъ писателяхъ по этому періоду Савельевъ превосходилъ, въроятно, всъхъ тогдашнихъ историковъ нашихъ; онъ пріобрѣталъ свѣдѣнія и въ исторической литературѣ славянской, и иногда върно указывалъ ошибки своихъ противниковъ,--но, несмотря на то, труды его, хотя ревностные и обильные, принесли мало пользы. Прежде всего, полемическій задоръ помёшалъ ему собрать свои взгляды въ цёльное и послёдовательное изложеніе: его матеріаль разбился на множество подробностей, отдёльныхъ замътокъ, главная тема остается невыработанной и недоказанной. Стремление видеть повсюду славянъ, заимствованное у Венелина, заводить автора въ самыя рискованныя утвержденія; върныя замъчанія перемішаны съ грубійшими ошибками, особенно филологическими, и наконецъ, авторъ, вообразивъ свои выводы доказанными, начинаеть безъ церемоніи перекладывать племенныя и географичесвія названія у Геродота и Тацита и т. п., въ чистъйшія славянсвія и русскія имена.

вольствіе, что забсь, "каяъ и быть должно, все построеніе основано на истичной въръ Христовой".

Доискаться общественно-историческихъ взглядовъ автора было бы довольно трудно. Въ противорѣчіе съ развившейся вскорѣ славянофильской теоріей, онъ — горячій поклонникъ Петра Великаго, который искалъ просвѣщенія русскаго народа (и допускалъ иноземцевъ только для наученія русскихъ); онъ соглашался съ мнѣніемъ Шевырева, что и "великая мысль Все-Славянства, въ новомъ мірѣ Россіи, принадлежитъ Петру Великому: государь-геній, онъ цервый постигъ важность *родственнаго* отношенія между нами и другими племенами славянскими" <sup>1</sup>). Но: "путь прямой былъ указанъ — по немъ не пошли". Кто не пошли и почему не пошли, Савельевъ не объясняетъ; а между тѣмъ, здѣсь именно и былъ исходный пунктъ того удаленія отъ народности, которое оплакивалъ и противъ котораго негодовалъ "Маякъ" и его союзники. "Великій умеръ — и мысль его осталась безъ исполненія": вотъ все, что́ говоритъ Савельевъ объ этомъ обстоятельствѣ...

Затёмъ, "люди, въ которымъ Петръ Великій питалъ глубочайшее презрѣніе (?), размножались: въ благодарность Россіи, которая кормила ихъ и поила, они подарили Бироновщину (1730-1740). тяготвытую надъ нашимъ отечествомъ до счастливаго воцаренія дочери Петровой, кроткой Елизаветы, очистившей (?) Русь отъ иноплеменниковъ и предуготовившей намъ въкъ Екатерины Великой. Въ этотъ несчастный для Россіи періодъ господствованія Бирона, въ угодность сильнымъ временщикамъ-иноземцамъ, явилась и система скандинавскаго происхожденія Руси (!). Угрожаемые намбреніемъ Цетра Великаго (т.-е. намфреніемъ устранить ихъ, когда выучатся русскіе), но жалѣя разстаться съ гостепріимною Россіею, чужеземцы осуществили планъ-присвоить себѣ воспитаніе русскаго юношества и съ самаго дътства внушать ему ту мысль, что Россія всёмъ обязана не себъ. а чужеземцамъ, что имъ слёдственно (а не намъ) принадлежитъ во всемъ первенство, и что даже первое съмя государственной жизни брошено у насъ чужеземцами"<sup>2</sup>).

Эти олицетворенія представляють дёло въ чрезвычайно запутанномъ видё. Откуда взялись, отчего размножались "люди, презираемые Петромъ Великимъ"; какъ могли дойти до такой силы, что подарили Россіи Бироновщину; отчего Россія, которой дёлали иноземцы столько вреда, была такъ безсильна и пичтожна передъ ними; какъ могли они взять да присвоить себё воспитаніе юношества? Авторъ и не думаетъ, что вопросы эти возможны и необходимы, если говорить о вліяніи иноземцевъ въ нашемъ XVIII въкъ. Далѣе: въ связи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слав. Сборникъ, стр. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. VII---VIII.

съ этимъ, во времена Бироновщины, возникла система скандинавскаго происхожденія Руси. Положимъ; но тогда это были только предположенія Байера, а настоящимъ образомъ сложилась и утвердилась эта система (въ рукахъ Шлёцера) гораздо позднѣе, а именно послѣ временъ той кроткой Елизаветы, которая, по словамъ автора, уже очистила Русь отъ иноплеменниковъ.

Шлёцерь, какъ чужеземецъ, опять провинился, по взгляду Савельева, принявъ здонамъренную теорію Байера, и былъ снова источникомъ множества бъдственныхъ заблужденій въ русской исторіографін; но въ минуты безпристрастія самъ Савельевъ признаеть, что Шлёцеръ былъ не такого характера человѣкъ, чтобы онъ составлялъ свои мизнія кому-либо въ угоду, что онъ оспаривалъ и Байера, вогда находиль въ немь ошибки, что это, словомъ, человѣкъ, научную заслугу котораго должны признать самые рёшительные противники его теоріи <sup>1</sup>). И какъ быть, наконецъ, съ твиъ, что скандинавская или норманская теорія была принята множествомъ русскихъ ученыхъ? Нельзя же было безъ опасенія безсмыслицы сказать, что Карамзинъ и Погодинъ, какъ послъдователи норманской теоріи, что Бутковъ, какъ приверженецъ руссо-финской теоріи, и пр., и пр., всѣ были враги русской народности, составляли свои взгляды "въ угодность сильнымъ временщивамъ-иноземцамъ", или хотёли внушать русскому юношеству "мысль, что Россія всёмъ обязана не себѣ, а чужеземцамъ" и т. д., и нельзя также сказать, чтобы русскіе послівдователи норманской теоріи принимали ее по глупости.

Словомъ, путаясь въ своихъ обвиненіяхъ противъ послѣдователей норманской теоріи, писатели, въ родѣ Савельева, никавъ не могли понять, что въ распространеніи того или другого историческаго взгляда могла дѣйствовать просто только степень научной доказательности того или другого мнѣнія въ данную пору. Норманскан теорія потому именно и распространялась, что съ XVIII-го вѣка (да и донынѣ) она была научно лучше обставлена, чѣмъ другія теоріи. Можно было оспаривать ее, приводить новыя доказательства въ пользу иного взгляда, и этого было бы довольно; но школы, подобныя школѣ Савельева, имѣли всегда дурную замашку давать литературнымъ вопросамъ полицейскій обороть, и, выдавая свои мнѣнія за патріотическія, представлять мнѣнія противниковъ какъ недостатокъ патріотизма, а то какъ и прямую измѣну.

Возвратимся еще къ одному эпизоду въ разсужденіяхъ Савельева. Послѣ Петра, явился у насъ еще геніальный человѣкъ—Ломоносовъ. "Отечеству — Россіи предстояло (?) геніемъ Ломоносова опередить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CJAB. COOPHEES, CTP. LII, CLXVI-CLXVIII.

Европу, въ половинѣ XVIII вѣка утвердить тѣ отврытія, которыя ( составили славу нёсколькихъ ученыхъ естествоиспытателей конца XVIII и начала XIX въва: завистники генія не допустили Россію (?) обнаружить самостоятельность воззрёнія на естествознаніе. Россія могла бы за полвъка до Карамзина имъть свою исторію... недоброжелательство враговъ русскаго генія лишило его средствъ совершить полезный трудъ. Кто же были эти враги русскаго генія? Иноземные гости и даже (стыдно сказать) свои соотечественники" 1). Не говоря о томъ, что въ словахъ Савельева значение открытий Ломоносова въ естествознания врайне преувеличено, авторъ до смѣшного терялъ меру, говоря о завистникахъ, будто бы не допустившихъ "Россію" обнаружить ся научную самостоятельность. Здёсь разумёются, вёроятно, академические враги Ломоносова; но какъ они могли помъшать появлению русской исторіи за полъ-въка до Карамзина и помъшать самостоятельному воззрѣнію на естествознаніе, неизвѣстно; притоиъ Академія существовала не безъ вѣдома "Россіи": выходило, что вина должна лежать и на самой Россіи. Надо думать, что "иноземные гости" могли вредить только потому, что "соотечественники" не понимали интересовъ русскаго генія. Замашка — свалить все на иноземцевъ, не разумъя общаго положенія вещей, или — лицемърно о немъ умалчивая, доходила до абсурда.

Еще болёе странностей представляли археологическія изслёдованія, которыя въ это же время издаваль наставникъ Савельева, Морошкинъ, другой желанный сотрудникъ "Маяка".

Өед. Лук. Морошкинъ (1804—1857), сынъ сельскаго священника въ тверской губерніи, учился въ семинаріи, потомъ въ московскомъ университетѣ, по юридическому факультету; по окончаніи курса, "изъ особенной привязанности къ Москвѣ и московскому университету" отказался отъ поступленія въ профессорскій институтъ и отъ путешествія за границу (послѣднее предлагали ему два раза), съ 1834 года началъ преподаваніе въ московскомъ университетѣ по различнымъ предметамъ права, съ 1838 въ качествѣ ординарнаго профессора<sup>2</sup>). Въ пору его ученья уже распространялся вкусъ къ изученію филссофіи, и Морошкинъ много занимался ею (до Гегеля включительно) подъ руководствомъ Павлова, Дядьковскаго, Надеждина: онъ изучалъ "корифеевъ современной философіи собственно не для содержанія, а для методы научной архитектоники"; Канта, Шеллинга, Гегеля онъ считалъ за "великихъ гимназіарховъ евро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слав. Сборникъ, стр. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Его автобіографія въ Словарѣ моск. профессоровъ, М. 1855, т. П. См. также "Молву", 1858, № 36, стр. 409; Моск. Вѣдом. 1858, № 147, ст. С. Баршева; Справочный Словарь, Геннади, Берлинъ, 1880, т. П, стр. 846 (съ опечатками).

пейскаго мышленія"; но "догматическій взглядъ на философію онъ старался почерпать изъ левцій знаменитыхъ философовъ Троицкой Сергіевой лавры"—онъ разумѣлъ Кутневича и протоіерея Голубинскаго. Но, по его словамъ, "эти философскія. занятія убѣдили Морошкина, что онъ не рожденъ для чистой философіи". Подъ этими вліяніями онъ составилъ себѣ однако философское представленіе объ исторіи права, объ его историческомъ развитіи. Изъ историко-юридическихъ трудовъ его извѣстенъ переводъ "Исторіи росс. государственныхъ гражданскихъ законовъ" Рейца съ дополненіями (1836), и особенно "Рѣчь объ Уложеніи ц. Алексѣя Михайловича и о послѣдующемъ его развитіи" (1839).

Свои изысканія о древнѣйшей Руси Морошкинъ началъ еще въ 1836 году, когда составлялъ примѣчанія къ Рейцу; въ 1839 онъ писалъ объ этомъ предметѣ въ "Галатеѣ" Раича; въ томъ же году онъ излагалъ свои идеи въ московскомъ Обществѣ исторіи и древностей, и тамъ порѣшено было напечатать статью Морошкина въ "Сборникѣ" Общества, "а потомъ опредѣлено: не печатать". Тогда Морошкинъ издалъ свою статью отдѣльно <sup>1</sup>). Надо думать, что члены Общества испугались необычайной своеобразности его историческихъ пріемовъ: онъ упоминаетъ въ предисловіи, что ему дѣлали не мало возраженій относительно "метода" (въ объясненіи народныхъ и мѣстныхъ названій) и самъ онъ называетъ его "стариннымъ филологическимъ методомъ". Съ дальнѣйшими трудами оставалось вмѣсто Общества исторіи и древностей обратиться къ "Маяку", который уже открылъ свои страницы для Савельева-Ростиславича, и въ "Маякѣ" является рядъ статей Морошкина<sup>2</sup>).

Дать понятіе о свойствѣ изслѣдованій Морошкина или объ его "методѣ" очень мудрено: до того онъ страненъ и лишенъ всякаго смысла. Какъ и Савельевъ, Морошкинъ положилъ много труда на чтеніе древнихъ и средневѣковыхъ писателей, у которыхъ ожидалъ найти свѣдѣнія о руссахъ и славянахъ, но огромный матеріалъ, имъ подобранный, сбитъ въ безобразную кучу; изслѣдователь, по своему старинному методу (тому самому, какой употреблялся Тредьяьовскимъ), вылавливаетъ въ мѣстныхъ и народныхъ названіяхъ малѣй-

ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О значенів имени Руссовъ и Славянъ. Сочиненіе Эедора Морошкина, М. 1840. П и 283—304 стр. Пагинація осталась, видимо, отъ предполагавшагося изданія Общества.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Историко-критическія изслёдованія о Руссахъ и Славянахъ", съ предисловіемъ Савельева, —четыре статьи, 1842, т. IV—VI (книги 8—11), и отдёльной книгой, Спб. 1842. Здёсь повторена, съ перемёнами, прежняя книжка, и ведутся новыя изслёдованія.

<sup>—</sup> Разборъ книги Венедина: "Древніе в нывѣшніе Волгаре" и "Скандинавоманія", тамъ же, 1842, т. VI, кн. 12, стр. 81—115.

шія случайныя созвучія и строить на нихъ изумительные выводы. Онъ самъ допускалъ, что въ его "методъ" есть натяжка и злоупотребленія, но все-таки стояль на своемь, и въ результать его изслёдованія представляють рядъ странностей, собранныхъ какъ будто ля шутен и пародіи. Еще въ 1837 году, — разсказываеть Морошкинъ, ...., мнѣ приходило на мысль произвести имя нашего отечества ome pousu, npyma, postu HIH Aosts (Roscia, Pruthenia, Ruthe, Rosgi); но мнѣ тогда не доставало данныхъ, и потому я отказался оть столь сиблаго предположенія; теперь же, имбя на своей стороив знатный запасъ филологическихъ и историческихъ доказательствъ, съ полнымъ убъжденіемъ утверждаю, что Русь происходить отъ слова мъсъ или роща" 1). Слѣдують довазательства-невообразника путаница словъ латинскихъ, греческихъ, русскихъ, изъ которыхъ выводится, что слово Русь есть явсъ, роща, дерево и т. п. <sup>2</sup>). Русь, объясняемую подобнымъ образомъ, авторъ отыскиваетъ гдѣ только пожелаетъ: встрётивъ любое племенное названіе у Геродота, Плинія, Страбона, которое покажется ему подходящимъ, авторъ переломаетъ его по своему "методу" и объявить, что оно обозначаеть жителя лёсовъ, рощъ и т. п., слёдовательно руссваго. Однажды подвернулись ему турки, онъ продблалъ надъ ними ту же операцію и ръшилъ: "итакъ, первые турки суть народъ мьший, а если лёшій, то и русскій"! 3) Подумаеть, что было писано на смѣхъ.

Савельевъ и другіе строгіе судьи скандинавской теоріи съ презрѣніемъ говорятъ о грубыхъ словопроизводствахъ Байера и Шлёцера, какъ производство "князя" отъ "кнехта" и т. п.; но конечно, обоихъ далеко превзошелъ Морошкинъ, по которому Россія происходитъ отъ розги, а русскій значитъ лѣшій.

Не будемъ дальше проникать въ изслъдованія Морошкина \*); но

<sup>3</sup>) См. такъ же, стр. 279. Въ "Историко-критич. Изслёдованіяхъ" Морошкинъ уже измённать эту фразу; см. стр. 85.—Польскій "панъ" есть тоже лёшій; отъ него происходить "Паннонія". Ист.-иритич. Изслёдов., стр. 117.

4) Еще въ 1841 году Погодинъ возсталъ противъ теорій Морошкина, которыя эскорй уже прославниясь какъ неліщость и чудачество. Нівто А. К. взялъ его подъ свою защиту въ кнажкі: "Критическое обозрініе книги Ө. Л. Морошкина. Письмо безпристрастнаго любителя всторіи къ М. П. Погодину". Объ этомъ см. въ "Маякъ", 1845, т. XIX—XX: "Письма къ издателю "Маяка" о литературной жизни Москви".

Короткое, но весьма обстоятельное опровержение ненаучныхъ фантазій Морош-

HCT. STHOPP.

ער וויאיווטראו ואבעוואינע שי

フトー・シー・シー・

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О значенія вмени Руссовь и Славянь, стр. 234—235.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напр., "Отъ датянскато ruta, безъ сомнѣнія, провзопло нѣмецкое слово Ruthe, пруть, лоза, розга, палка, и провзводное отъ сего Ruthenia"! Слово Русь, прошедши у Морошкина сквозь строй его толкованій, превращается въ Roscia, Ruthenia, Paryza, Ugri, insula Rugacen (т.-е. Рюгенъ), Rox-alani, Rozani, Рязань, Рязанди, Ряжци и т. д. и авторъ съ самодовольствомъ заключаетъ: "Вотъ лѣствица вазваній русской вемли отъ Страбона (отъ временъ Р. Х.) до позднѣйшихъ временъ!"

нельзя не отм'ётить въ нихъ одного эпизода. Среди своихъ изысканій Морошкинъ однажды покинулъ словопроизводство и въ лирическомъ отступленіи изложилъ слёдующія свои мысли объ историческомъ значеніи и будущности русскаго государства и народности:

"Племя славянское живеть будущностію, надеждою, что вновь возстанеть ведикій Парь Волги 1) и воззоветь ихъ къ единому великому знамени, къ знамени не разрушенія, а общаго успокоснія въ нѣдрахъ семейственнаго быта, который, кажется, предоставлено развить славянскимъ народамъ. Царство мира и любви имѣеть семейственную форму, — форму, данную оть природы и дужа, а не изысканную, не созданную переходящими въками исторіи. Когда настанеть судь псторін, тевтонскій мірь отдасть славянамь все, что имъ ваято у нихъ въ теченіе 1500-лётней его жизни. Не своими хазарскими ») саблями славянскій мірь грозеть тевтонамь, а славянскою цевелезацією, первородными формами человъческаго быта, грозить ему преемничествомъ, званіемъ наслёдника во всемірной исторіи. Славянскій духъ, по вол'в Провиденія, возлюбиль себѣ мѣсто въ предълахъ Россін: нбо имя Россіи есть старъйшее, общее имя для всёхъ славянскихъ народовъ; здёсь родива и колыбель всёхъ славянскихъ народовь; здёсь только славянскій духъ можетъ развернуть свои орлиныя крылья и принять выспренній полеть. Имперія Карла Великаго совершилась; настанеть новый мірь и новая жизнь, возвращающаяся оть Запада къ Востоку... О, какую великую судьбу готовить Провидение для Россия!...

"Славяне, вообще говоря, отстали отъ тевтоновъ именно потому, что они имћли слишкомъ рьеный духъ и, къ большой невыгодѣ, духъ односторонне развитый. Не было ни одного народа среди славянскихъ племенъ, въ коемъ бы всѣ стихін гражданственной жизни соединицись для построенія быта прочнаго. способнаго въ дальнёйшему развитию. Въ каждомъ славянскомъ народе было только одно народное сословіе дійствующимь; всі же другія были мертвыми, страдательными... Надежда оставалась на Польшу и Россію. Польша никогда не была государствомъ: она была тевтонпвованная казацкая община-энергическая, но сиротствующая стихія государственная! Поляки, по рожденію своему, будучи храбрымъ славянскимъ казачествомъ, отреклись отъ своихъ родичей и, пресмыкаясь предъ тевтонами и Римомъ, втоптали въ землю свою меньшую братію, погребли навсегда городскій в сельсвій быть своего простонародія: никогда и нигдъ человъчество не было столько презираемо и утъсняемо, какъ въ Польшѣ: съ нимъ погибла вдѣсь основная стихія государственная. Европа никогда искренно не усыновила поляковъ: императоръ, раздавая титулы, считаль ихъ вассалами; новорожденная Пруссія — будущею военною добычею; а папа погубиль ихъ навсегда неумъстною ревностію о своемъ владычествѣ. Польское дворянство осталось безъ народа, но съ изящными формами европейскаго вассала. Какой славный урокъ для славянскихъ племенъ...

"Чѣмъ болѣе порицаютъ насъ тевтоны, тѣмъ болѣе мы должны гордиться собою. Это значитъ, что мы не тевтонизованное ничто. Русская земля пмѣетъ всѣ стихін для образованія великаго государства и великаго народа. Перво-

кина даль, наконець, Погодинь въ "Изслёд., замёчаніяхь и лекціяхь о русской исторія", М. 1846, т. П., стр. 198—211.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подразумѣвается Атилла, который со времень Венелина считался въ школѣ славляскимъ или даже прямо русскимъ царемъ.

<sup>\*)</sup> На языкѣ Морошкина это значить: казацкими.

начально, эти стихіи были разбросаны по всему пространству русской земли. и ни одна изъ нихъ сама по себѣ не была постаточна для основанія госуларства... Кіевская Россія начинаеть соедпнять стихін разнородныя: вдёсь является казакъ и селянинъ. Но казакъ <sup>1</sup>) забилъ бы селянина въ Россіи, еслибъ Кіевъ остался навсегда столицею государства... Діаметрально противуположенъ казачеству юга великій Новгородъ съ его колоніями и факторіями: народъ смердъ, торгашь и плотникъ; народъ упорный, завоснѣлый (?) въ сознаніи своей личности и въ любви въ отечеству. И здъсь тоже не могло образоваться государство, недоставало благороднѣйшихъ стихій народныхъ. Искони разумный Новгородъ нуждался въ вопнскихъ дружинахъ варяговъ и кіевскихъ князей. искони дружины русскія нуждались въ жаловань Новгорода. Изъэтого образовался союзь русской земли, сперва по условію, а потомъ вечный, безусловный: Новгородъ поддался Москвё. Москва основана въ землё рязанскихъ вятичей, на безразличномъ пунктъ всей России: въ ней пресъкаются всъ стихи русской вемли: здёсь граница Кіева. Новгорода и Рязани: здёсь дагери, базары и деревни. Трудно сказать: какая стихія сильнье вь московской Россін, Новогородская или Рязанско-Кіевская? Здесь на огромномъ пьедесталь мужественнѣйшаго, несокрушныаго простонародія возвышается колоссальный бюсть военной дружины. Никакая Европа не въ состоянии сдвинуть съ места этого дивнаго созданія вѣковъ. Москва есть Кремль всего славянскаго міра. Напрасно думають утвердить где-нибудь славянскую національность безь покровительства Московін. Судьба на выборъ славянамъ отдала одно изъ двухъ: быть русскими — или быть славянами Европы, т.-е. страдниками, захребетниками Европы, подъ властью чужеплеменниковь; третье невозможно. Но да не чуждается сердце славянъ имени русскаго: имя Россовъ есть древнѣйшее, общее имя встахъ славянъ, при первомъ поселении ихъ въ Европт"<sup>2</sup>)...

Странно встрётить это разсуждение среди фантастическихъ блужданій автора въ мнимо-славянской древности. Кромѣ послѣдняго заизчанія объ имени руссовъ, это изложеніе ничёмъ не связано съ "историко-критическими изся вдованіями" и ничёмъ въ нихъ не доказывается и не поддерживается; но эта совершенно одиночная, случайно высказанная программа любопытна, какъ почти единственное изложение народно-политическихъ идеаловъ Венелинской школы, исторически связанное съ славянофильствомъ и его предваряющее. Эта программа носить на себъ печать философско-историческихъ построеній того времени: она по своему закруглена, но, какъ потомъ у славянофиловъ, выводы черезъ-чуръ шире основаній. Не говоря о томъ, дъйствительно ли Россія есть родина и колыбель славянскихъ народовъ, и (еслибы это и было върно) доказывается ли этимъ будущан роль Россіи въ славянствъ, тысячелътняя исторія славянства прошла отдёльно оть Россіи и выработала себё не только бытовыя отличія, но и рёзко выдающееся чувство своей особности. Это чувство вошло въ плоть и кровь современныхъ славянъ, и послѣдніе

<sup>:&</sup>lt;sup>1</sup>) Казакъ отождествляется у Морошкина съ воинственнымъ дворянствомъ, какъ въ Польшѣ, съ которой онъ и сравниваетъ кіевское государство.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Историко-критич. изслёдованія, стр. 118—121.

не хотять "быть русскими", затеряться въ Россіи съ потерею своего индивидуальнаго характера.-или Россія должна измениться. стать иною, для того, чтобы сліяніе могло совершиться безъ насидія для частныхъ народностей, всегда бъдственнаго и для нихъ осворбительнаго. Для "сліянія" недостаточно того, что было тысячу лёть назадъ (если положить, что было); теперь оно требовало бы условій, отвъчающихъ нынъшнему историческому положению. Нужно, чтобы "сліяніе" являлось высокимъ нравствено-политическимъ идеаломъ, для того, чтобы народы могли быть привлечены въ нему доброю волей; одна внёшняя сила создала бы только тамерлановскую имперію, которая не даеть славы и могущество которой недолговѣчно. Программа Морошкина говорить, правда, о славянской цивилизаціи и о наслъдничествъ во всемірной исторіи; но то и другое --- гадательныя величины, съ которыми трудно рышать историческое будушее. Возвращение жизни отъ Запада въ Востову, наступление новаго міра и выспренній полеть славянскаго духа принадлежать въ прорицаніямъ... Западъ привлекалъ и привлекаетъ славянство многоразличнымъ образомъ — не только силой, на которую можетъ отвѣчать сила, но и могущественнымъ вліяніемъ дъйствительной образованности, небывалымъ развитіемъ научнаго знанія и культуры, — и это вліяніе Россія могла бы перевѣсить только дѣятельнымъ вступленіемъ на тотъ же путь, свободнымъ и широкимъ развитіемъ ся народно-общественныхъ силъ, --- но именно этого до сихъ поръ еще нътъ.

Савельевъ-Ростиславичъ примкнулъ къ пророчествамъ Морошкина: "Да, внутреннее скрѣпленіе русскаго славянскаго племени православіемъ истины христіанства, а потомъ освобожденіе отъ ига, и обновленіе православнаю царства русскаго самодержавнымъ единствомъ воли царя и народностію, сосредоточенною въ мобви къ Россіи — "Дому Пресвятыя Богородицы", и къ царю — отиу своихъ подданныхъ, есть великій урокъ для нашихъ славянскихъ братій и для всего міра" <sup>1</sup>). Онъ заключаетъ пророчествомъ Даніила (II, 44): "вовставитъ Богъ Небесный Царство, еже во въки не разсыплется" и пр.

Въ то время, когда дѣлались первые опыты систематической постановки русской этнографіи, параллельное движеніе началось относительно народа южно-русскаго. Отличіе въ характерѣ народностей, въ ихъ исторіи, правахъ, народно-поэтическихъ произведеніяхъ не допускало для великорусскихъ этнографовъ возможности ввести и южную Русь въ кругъ своихъ изученій; они потребовали мѣстныхъ дѣлтелей и работы на мѣстѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Слав. Сборникъ, стр. ССХХХІХ.

Пробы новъйшей малорусской латературы начинаются съ Котляревскаго, съ конца XVIII въка. Русское литературное движение издавна уже захватывало малорусскія силы, но родная рёчь сохраняла всю свою привлекательность даже для тахъ малоруссовъ, которые давно втянулись въ русскую жизнь, и первыя попытки ввести иалорусский языеъ въ книгу нибли чрезвычайный успёхъ. Книжное преданіе, черезъ письменную д'ялтельность на церковно-малорусскомъ и болёе чистомъ народномъ языка, какъ извастно теперь, тянулось съ XVI-го и до конца восемнадцатаго столътія и, наконецъ, нашло выраженіе въ формахъ новѣйшей литературы. Извѣстно также, что это новое появление малорусскаго языка въ книгъ совпадало и имъло внутреннія связи съ литературнымъ возрожденіемь въ западномъ славянствъ, въ частности съ движеніемъ галицкимъ; это послъднее, окруженное тяжелыми политическими и общественными обстоятельствами, находило себѣ не малую нравственную опору въ нашей малорусской литературѣ, а впослѣдствіи и само много послужило для изученія малорусской и вообще русской старины и народности. Галичь была старая русская земля, давно оторванная политически отъ коренныхъ русскихъ земель, гдѣ совершалось образование государства и основное историческое развитіе племени; эта земля долго еще была связана исторически съ южною Русью, и черезъ нее, книжноцерковною дёятельностью во Львовѣ въ XVI-XVII вѣкахъ, принесла свой вкладъ и въ образованность, и литературу общерусскую. Племенная связь съ Галичемъ и старое внижное предание возрождались теперь черезъ малорусскую литературу. Сама южная Русь занимала такое великое мъсто въ общей русской исторіи, ся населеніе составляло такой большой проценть въ русскомъ народъ, что изученіе ся представляло первостепенный интересь историческій и этнографическій.

Историческое изученіе началось на мёсть, въ самой Малороссіи, еще въ прошломъ стольтіи, примыкая къ старымъ малорусскимъ лютописямъ. Труды этнографическіе и именно изученіе народной поэзіи начинается книжкой кн. Н. А. Цертелева: "Опытъ собранія старинныхъ малороссійскихъ пьсней" (Спб. 1819).

Положеніе кн. Цертелева въ вопросъ малорусской народной поэзіи нохоже на положеніе Калайдовича при изданія "Древнихъ Росс. стихотвореній". Обычная піитика не давала мъста для этихъ произведеній, и издатели не знали, какъ съ ними быть, какъ объяснить теоретически свои сочувствія къ ихъ красотамъ. Не проходитъ десяти лътъ, и Максимовичъ въ своемъ первомъ сборникъ (1827 г.) уже съ увъренностью говорите о важности народной поэзіи, съ той ι .:

法

точки зрѣнія, что она должна послужить для созданія истинно-русской поэзіи.

Интересь въ предмету быстро возрасталъ. Въ внижвѣ Цертелева помѣщено было всего 10 пѣсенъ; въ первомъ сборнивѣ Максимовича уже 130; въ 1834 г. онъ опредѣлялъ свое собраніе уже до 2<sup>1/2</sup> тысячъ пѣсенъ; въ 1849 онъ издалъ третій сборнивъ. Это не былъ результатъ только его личнаго труда: было уже много любителей, сообщавшихъ ему пѣсни, и въ числѣ ихъ онъ, вромѣ кн. Цертелева, называетъ (въ 1834 г.) еще Гоголя, Срезневскаго, Шпигоцкаго, Крамаренка, Бодянскаго и другихъ.

Въ эти же годы Срезневскій началъ изданіе "Запорожской Старины" (1833—1838). Онъ былъ еще юношей, романтически восторгался малорусской историко-поэтической стариной, печаталъ въ своемъ сборникѣ думы, пѣсни, преданія, отрывки изъ лѣтописей и собственные историческіе пересказы. "Запорожская Старина" доставила Срезневскому его первую извѣстность знатока южно-русскихъ народныхъ преданій и поэзіи, книжки были интересны; но на этихъ изданіяхъ особенно свазалось, что пора строго-научнаго метода еще не пришла. Въ изданіе Срезневскаго попало нѣсколько поддѣльныхъ думъ, — какъ въ тѣ же годы поддѣлки нашли мѣсто въ изданіяхъ Сахарова; но внига, и самыя поддѣлки, исполненныя здѣсь иногда весьма искусно по своему времени, свидѣтельствовали о тепломъ интересѣ къ старинѣ, которая рисовалась тогда не въ чисто народномъ, и не въ научномъ освѣщеніи, а въ окраскѣ патріотическаго романтизма.

Самой грандіозной поддѣлкой была въ новѣйшей малорусской литературѣ "Исторія Русовъ", составленная какимъ-то любителемъ или любителями малорусской старины и приписанная Георгію Конисскому. Какъ и думы Срезневскаго, она долго считалась подлиннымъ сочиненіемъ извѣстнаго архіепископа бѣдорусскаго, и только недавно ея подложность всѣми признана. "Исторія Русовъ" остается, однако, замѣчательнымъ сочиненіемъ, характеризующимъ политическія стремленія извѣстнаго круга малорусскихъ патріотовъ первой четверти столѣтія.

Въ другомъ мѣстѣ мы подробно остановимся на трудахъ Срезневскаго, Максимовича, Метлинскаго, Бодянскаго, Костомарова, Кулиша и проч. по изученію малорусской народной жизни, старой и и современной,—трудахъ, главное развитіе которыхъ принадлежитъ уже слѣдующему періоду. Довольно пока сказать, что, начиная съ кн. Цертелева, изученіе малорусскаго народа все расширяется на почвѣ чисто-этнографической; вмѣстѣ съ тѣмъ, оно переходитъ и на почву литературную какъ на русскомъ, такъ и на малорусскомъ языкѣ; общество знакомится ближе съ однимъ изъ элементовъ русской національности, который начинаеть выясняться въ общественномъ сознаніи и получать историческое опредёленіе. Разработка малорусской старины вызвала различные вопросы по исторіи русской національности: такъ, былъ поднятъ вопросъ о сравнительной давности илеменъ великорусскаго и малорусскаго и ихъ взаимномъ отношеніи, о давности малорусскаго нарёчія, о томъ, кёмъ совершаема была древняя исторія кіевскаго періода, великоруссами или малоруссами (одно мнёніе защищалъ Погодинъ, другое Максимовичъ), и т. п. Наконецъ, какъ было уже замёчено нёкоторыми наблюдателями, не случайно было то явленіе, что наши первые слависты были или малоруссы родомъ, или люди, обжившіеся въ Малороссіи и привязавшіеся въ ся изученію: таковы были Срезневскій, Бодянскій, Григоровичъ, Костомаровъ (какъ авторъ "Славянской Миеологіи"), Пассекъ.

Малорусская литература не пользовалась сочувствіемъ въ вругъ Бѣлинскаго. Самъ Бѣлинскій очень недружелюбно отзывался о первыхъ произведеніяхъ Шевченка, которыя приводили въ востортъ критиковъ малорусскихъ; враждебно отнесся даже въ историческому изслёдованію Костомарова о русской и малорусской народной поэзія; считаль все движение ложнымь и ненужнымь. Этоть взглядь имбеть историческое объяснение въ томъ, что первой необходимостью для нашего общественнаго образованія тотъ кругъ считаль усвоеніе основныхъ прогрессивныхъ понятій, между тъмъ какъ малорусская литература, тёсно привязанная въ своимъ этнографическимъ источникамъ, или оставалась имъ совершенно чужда, отражая на себъ консерватизиъ народной жизни, или имъла въ нимъ слишкомъ далекое и мало видное отношение. Въ самомъ деле малорусское движение вступало тогда въ литературные союзы, которые способны были внушать большія сомнёнія: таковъ быль союзъ съ "Маякомъ", какъ потомъ и оказалось, не совстиъ отвтчавшій мнтніямъ молодыхъ украннофиловъ, но тѣмъ не менѣе внѣшнимъ образомъ существовавшій. Бѣлинскому не могло быть сочувственно это совпадение, и онъ могъ думать, что народность, защищаемая увраинофилами, есть та же юродивая народность, за которую ратоваль "Маякъ" съ его нелёпыми ухватвами. Содержание малорусской литературы давало также поводъ въ этому смѣшенію, потому что въ своихъ народно-романтическихъ увлеченіяхъ восхищалась народностью безъ всякихъ оговоровъ, не удъляя мъста для высшихъ теоретическихъ интересовъ и восхищаясь даже чисто внътними принадлежностями народности, что въ самой русской литературъ было уже давно пересолено и обозначалось названіемъ ввасного патріотизма. Настоящій характеръ малорусскаго движенія выяснился только позднёв, когда понятія, лежавшія въ его основании, стали опредбленные и глубже: отношение въ нему въ русANALIS IN THE PARTY AND THE PA

e :

ской литератур' также изм'внилось; его друзья оказались въ бол'ве либеральной части литературы, а враги-между нов'йшими продолжателями "Маяка".

Чтобы оцёнить состояніе народныхъ изученій въ описываемую эпоху, ихъ недостатки и ихъ пріобрётенія, необходимо принять въ соображеніе внёшнее ихъ положеніе, ихъ общественную и оффиціальную обстановку.

Общественная мысль съ начала Николаевскихъ временъ была въ состояния врайней подавленности. Катастрофа, обрушившаяся на либеральный кружокъ Александровскаго времени, изгнала изъ обращенія цёлый разрядь идей и стремденій, предметонь которыхь было исправление общественныхъ недостатковъ и возвышение общественнаго сознанія. Слабые проблески движенія оказывались только въ литературь: наибольшая доля си служила элементарнымъ книжнымъ потребностямъ общества въ духѣ господствовавшаго настроенія; лишь меньшая доля будила общественную мысль, действуя на сравнительно небольшую часть общества. Правда, въ этой долѣ литературы шла усиленная работа, которая потомъ отразилась новыми успъхами общественной мысли; но въ двадцатыхъ, тридцатыхъ и еще сороковыхъ годахъ, эта высль была контрабандой 1), а большинство пребывало въ витайской самодовольной неподвижности, отличаясь "беззаботностью на счеть литературы". Рядомъ съ слабостью образовательнаго интереса въ обществъ шла и слабость научныхъ средствъ. Въ ту эпоху, когда подготовлялись двятели этнографіи отъ двадцатыхъ до сорововыхъ годовъ, въ наувъ университетской, которая владъла еще нъвоторыми учеными силами, для этого изученія не было мъста; въ словесности, напр., по проживавшимъ еще теоріямъ Баттё, Лагарпа, Блера, Эшенбурга, не было мъста для народной поэзін; въ исторіи не было м'єста для вопросовъ, которые вели въ внимательному изучению народнаго предания и обычая; этнография, какъ наука, еще не подозрѣвалась; новыя славянскія литературы, которыя такъ много опирались на изученіяхъ народности и подвигали ихъ, были едва извѣстны по имени. Но зарождавшееся сознаніе, примѣръ европейской литературы оказывали свое действіе; изученія начинались, но оставались еще на рукахъ любителей, мало или совсёмъ не приготовленныхъ. Авторитетомъ въ русской этнографіи и археологіи двлается профессоръ латинскаго языка и цензоръ, Снегиревъ; другимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Укажемъ, напр., воспоминанія о той эпохѣ покойнаго Заблоцкаго, приведенныя въ его некрологѣ, "Вѣсти. Евр." 1882, и современный дневникъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, Никитенка, въ "Р. Старинѣ", 1889--90: наконецъ массу фактовъ представляетъ исторія тогдашней литературы вообще.

--плохо ученый почтовый врачь. Сахаровь: славу знатока народности пріобратаеть бывалый человакъ, талантливый, но не имавшій научной подготовки въ этнографіи, врачъ и министерскій чидовникъ. Лаль; описателемъ надоднаго быта является еще менёе приготовленный и очень поверхностный писатель, чиновникъ Терещенко; знатокъ малорусской этнографіи вырабатывается изъ ботаника, -- Максимовичъ; влерикальные защитники народности являются изъ моряковъ. Даже люди, какъ Надеждинъ, который былъ даже большимъ ученымъ, не были въ этнографіи настоящими спеціалистами <sup>1</sup>). Словомъ, большинство были чистые самоучен, и въ параллель этому тоглашняя вритика не замѣчала грубыхъ ошибокъ, какія встрѣчались нерѣдко въ ихъ трудахъ. Самая публика была еще менѣе требовательна, и этнографы не трудились выработывать методъ, справляться съ европейскими изслёдованіями, которыя, однако, уже съ двадцатыхъ годовъ поставили этнографію въ тёсную связь съ сравнительнымъ языкознаніемъ, мноодогіей и исторіей. Относительно метода, Сахаровъ и въ пятидесятыхъ годахъ остадся такимъ же невъждой, какъ былъ въ тридцатыхъ; университетскій профессоръ Морошкинъ въ сороковыхъ годахъ считалъ возможнымъ "старинный методъ", который былъ филологическимъ абсурдомъ... Серьезная постановка дъла наступила только съ новымъ поколѣніемъ ученыхъ, которые приняли руководство европейской науки; черезъ нихъ болбе правильныя понятія о дёлё распространились и между этнографами-любителями и собирателями.

Свойства времени, да и характеръ большинства самихъ изыскателей не способствовали ни научно глубокой, ни въ общественномъ смыслѣ правдивой постановкѣ вопроса о народномъ бытѣ. Въ большинствѣ, это были люди, которые не задавали себѣ вопроса о по-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Савельевъ-Ростиславичъ задалъ однажды подобный вопросъ о томъ, кѣмъ велось въ его время изучение русской истории. Оказалось, что "наука истории не находнть своихъ ревнителей между теми, которые величая ть себя оффиціальными жредами науки", а что, напр., Коричую книгу объясняеть вемець, чиновникь II отдёленія (баронь Розенвамифь), бёлорусскій архивь печатаеть протоіерей лейбьгвардіе финландскаго полка (Григоровичь), въ славянской исторіи оказываеть великія заслуги медикъ (Венеленъ), "Оборону русской лътописи" составляетъ членъ совъта менистерства внутреннихъ делъ (Бутковъ), научную нумизматику создаетъ московскій предводитель дворянства (Чертковь), Литву объясняетъ столоначальникъ въ управлении путей сообщения (Борнчевский), достовирность ханскихъ ярлыковъ доказываеть чиновникь при редакція журвала мин. внутр. даль (Григорьевь), древнія торговыя сношенія съ Азіей рознскиваеть секретарь комитета вностранной цензури (П. С. Савельевь) и т. д. "Всв эти особы не принадлежать въ почтенному сословію профессоровь русской исторіи въ нашихъ университетахъ". Слав. Сборникъ, стр. CLXXI -- CLXXIII. Трудамъ настоящихъ профессоровъ того времени (какъ Погодниъ, Устряловъ) Савельевъ не придавалъ большой цёны.

ложеніи вещей, вѣрили (или дѣлали видъ, что вѣрятъ), что проживаютъ въ наилучшемъ изъ міровъ, возставали противъ новыхъ стремленій общественной мысли, были равнодушны или враждебны въ идеямъ общечеловѣческаго просвѣщенія.—философскаго, художественнаго и общественнаго, въ которыхъ видѣли вольнодумство и "не-русское" направленіе. Біографъ Снегирева разсказываетъ, напр., что "въ задушевныхъ разговорахъ съ религіозными людьми онъ бесѣдовалъ о духѣ времени, о своеволіи и вольнодумствѣ общества, не обузданнаго страхомъ" и "не потворствовалъ либеральнымъ тенденціямъ писателей". По поводу того, что литераторы петербургскіе враждовали съ московскими (въ 1830-хъ годахъ), Снегиревъ замѣчаетъ въ письмѣ къ одному изъ пріятелей, что "такое раздѣленіе не сообразно съ духомъ единодержавнаго и благотворнаго правительства"... <sup>1</sup>). Идеалистическія поползновенія подобныхъ изыскателей народности оканчивались мудрствованіями "Маяка".

Взаимныя отношенія между учеными людьми, этнографами и археологами, представляли слишкомъ часто некрасивую картину мелочной вражды и завистливаго соперничества, которыя не свидётельствовали о возвышенности научнаго интереса. Работы, и въ этнографіи, и въ археологіи, было безъ конца. Нужно было собирать народно-бытовой матеріаль, приводить въ извѣстность массы неописанныхъ рукописей и т. п.: дъла было на многіе десятки человъческихъ жизней, --- но выше этого стояли мелкія самолюбія. "Дивлюсь политикъ гг. Малиновскаго и Оленина, — пишетъ Снегиревъ, политикъ, которая подъ спудомъ таитъ свътильники, коими могли бы они озарить мракъ отечественной древности. Первый дошелъ до того, что боится объ описываемой имъ Москвѣ говорить при постороннихъ, особливо при ученыхъ, дабы они чего не выманили у него". Снегиревъ изображаетъ Малиновскаго "эгоистомъ, сидащимъ на кучахъ матеріаловъ и не дозволяющимъ другимъ ими пользоваться"<sup>2</sup>). Ученые этого сорта не составляють редкости въ исторіи нашей науки: но ученая слава Малиновскаго была обратно пропорціональна богатствань, какими онь распоряжался. Переписка нісколькихъ археологовъ, изданная недавно г. Барсуковымъ, представляеть къ сожально обильные примъры взаимнаго недружелюбія и завистничества, —примѣры, доходящіе до возмутительности: такова переписка Кубарева съ Сахаровымъ по поводу цензурной исторіи, которая стряслась въ 1848-49 г. надъ Бодянскимъ и издававшимися

<sup>1)</sup> Ив. Мих. Снегиревъ, стр. 58, 65, 117, 228.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 104—106. Малиновскій начальствоваль надь московскимъ архивомъ министерства иностранныхъ дёль; Оленинъ былъ директоромъ Публичной библіотеки.

подъ его редакціей "Чтеніями" московскаго Общества исторіи и древностей, вслёдствіе того, что Бодянскій нацечаталь вь нихъ переводъ англійской книги XVI въка о Россіи, Флетчера. Самое напечатаніе этой книги, одного изъ любопытнъйшихъ старыхъ иностранныхъ сочиненій о Россіи, было преступленіемъ въ глазахъ ученыхъ обскурантовъ <sup>1</sup>). Мудрено было ожидать широваго и свътлаго научнаго взгляда отъ людей, которымъ невразумительно было значеніе исторіи, обрушившейся надъ Бодянскимъ. Книжное превознесеніе народности не мішало въ ті годы ученому этнографу становиться въ положение не изыскателя, а сыщика и шпіона. Въ "Маякв" проповѣдники народности, хотя прекловявшіеся предъ Петроиъ Веливимъ, думали, что народность несоединима съ "занаднымъ" образованіемъ, не видѣли связи, соединявшей лучшую часть тогдашней литературы съ действительными народнымъ вопросомъ, полагали народность въ грубо консервативномъ самохвальстве и радовались. что цензура держитъ писателей въ ежовыхъ рукавицахъ...

Тогдашнія обычныя изображенія народнаго быта говорили о народныхъ преданіяхъ, обрядахъ, пёсняхъ, патріархальныхъ нравахъ, о приверженности къ старинъ, въръ и престолу, но совершенно обходили реальный быть, крёпостное состояніе; если упожиналось послёднее, то въ видё идиллической картины благоденствующихъ "мужичновъ". Господствующій тонъ было слащавое восхваленіе, параллельное съ чиновническимъ "все обстоитъ благополучно"; "ученое" изображение народной жизни дополняло картину благополучия.

Тавова была подкладва тогдашнихъ изученій, и безпристрастный историкъ весьма ограничитъ свои требованія, если вспомнитъ господствующія условія тогдашней общественности.

Въ царствованіе имп. Николая продолжалась традиція Священнаго Союза. Программа "народности", какъ она была тогда поставлена, въ сущности была совершенно согласна съ этой традиціей; "народность" должна была только усилить реакціонный смысль господствовавшей правительственной системы; она говорила: нашъ народъ не имъетъ ничего общаго съ западомъ Европы, и темъ мевве съ гнёздившимися тамъ превратными политическими идеями. Этой антипатіей къ западу, представленіемъ о неподвижномъ консерватизыв русскаго народа, поощреніемъ національнаго самомнёнія, оффиціальная программа совершенно удовлетворяла то большинство, которое не гналось за науками и довольно было привилегіями крѣпостного права; она имвла много общаго съ самымъ славянофиль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русскіе налеологи сороковыхъ годовъ, стр. 62-63, 69-72. Укаженъ еще на письма Снегирева къ Анастасевичу, въ "Древней и Новой Россіи", 1830, ноябрь; ср. о томъ же дневникъ Никитенка, Р. Старина, 1890, февраль.

ствомъ. Административные практики не любили въ славянофилахъ теоретиковъ, которые слишкомъ далеко вели свою привязанность къ старинѣ и наконецъ отыскали тамъ поводы къ отрицанію господствующаго порядка вещей. Но положительное недовъріе и подозрѣніе возбуждали люди либеральныхъ мнѣній, которые имѣли явную наклонность къ европейскимъ идеямъ.

Взглядъ административной практики на литературу и движеніе, въ ней происходившее, выразился исторіей тогдашней цензуры. Довольно извёстно, какимъ тяжкимъ бременемъ она лежала на литературѣ, и мы напомнимъ лишь нѣсколько фактовъ, относящихся къ историко-этнографическимъ изслѣдованіямъ. Повидимому, можно было бы ожидать къ послѣднимъ особаго вниманія, когда оффиціально была провозглашена "народность"; на дѣлѣ оказалось, что народность оффиціальная смотрѣла весьма недовѣрчиво на дѣйствительные интересы къ народу.

Изученіе народа, самая исторія давно внушали административнымъ практикамъ недовъріе, какъ вещь не безопасная. Извъстно, что самая "Исторія государства Россійскаго" подвергалась цензурнымъ придиркамъ, пока не была защищена отъ нихъ высочайшей властью. Известно, до какихъ Геркулесовыхъ столбовъ дошелъ въ послёдніе годы Александра I Магницкій съ братією. Въ перепискъ вн. Голицына съ архимандритомъ Фотіемъ 1), первый, въ задушевной бесвяв съ предавшимъ его вскоръ св. отцомъ и другомъ, высказываеть подозрѣніе относительно знаменитаго митрополита Евгенія по случаю его "частыхъ сношеній съ учеными". И этотъ внязь Голицынъ былъ министроиъ народнаго просвъщенія! Въ само́мъ обществѣ было столько невѣжества и свойственной невѣжеству вражды въ просвѣщенію, что не удивительно, если и власть заражалась тёмъ же, или находила столько усердныхъ слугъ на этомъ поприщё. Печать считалась только вообще терпимымъ зломъ, относительно котораго должны быть принимаемы самыя строгія предосторожности

Въ дневникъ Снегирева есть любопытный эпизодъ, который весьма характерно изображаетъ положеніе литературы и даетъ разгадку оффиціально провозглашенной "народности".

Въ августъ 1832 г., былъ въ Москвъ министръ народнаго просвъщенія. На пріемъ, — разсказываетъ Снегиревъ, — съ иностранными профессорами и лекторами университета онъ обошелся отмънно ласково, по-нъмецки говорилъ хорошо, а въ русскомъ затруднялся:

1) Р. Старина, 1882.

"Въ засъдании цензурнаго комитета Уваровъ явился не такимъ мягкимъ. Онь объявиль, что государь недоволень пропускомь въ . З "Телескопа" выраженій, вставленныхъ оть себя переводчикомъ; а этихъ словъ нѣтъ во французскомъ журналѣ, изъ котораго цереведена статья 1). Онъ находилъ (это) неприличнымъ и грубымъ, сказавъ, что "стоило бы запретить сей журналъ, но правительство не хочеть показать, что оно боится нельныхъ изланій и не требуетъ себѣ похвалъ. Если должно выбрать меньшее здо, то пусть лучше ма. рають бъдную литературу и бранятся литераторы, чемъ трогать правительство пустыми выказками. Нельзя служить двумъ господамъ, посему нельзя быть витесть профессоронь и журналистомь, или то, или другое надобно выбирать Надеждину, которому въ послёдній разъ прощается, такъ равно и цензору Цвѣтаеву, который весьма неосторожно поступнаъ и вѣрно обманутъ быль издателень, который увериль его, что подлинникь перевода пропущень петербургскою цензурою. Государь читаеть всё журналы съ отмётками; за строгость не столько ответить цензоръ, сколько за слабость. Жалобы на него будуть недействительны; при затруднительности дель онь подвержень ответственности, особливо въ уголовной статье, какова помещена въ Телескопе у профессора Московскаго университета. Это последнее синсхождение; "я такихъ правилъ, примолениъ графъ Уваровъ, - что если раздавить, то такъ, чтобы слъда не осталось! Впрочемъ, не съ тъмъ принялъя на себя поручение оть государя, чтобы разить, но съ тёмъ, чтобы очистить замаранный (?) уняверситеть предъ глазами государя и исходатайствовать его милости". Мы благодарили, и я примолвилъ, что мы много отъ него и ожидали. Послъ сего онь следаль дегкое замечание Двигубскому за пропускъ статьи о дворянстве въ "Земледфльческомъ Журналф". "Политическая религія инфеть свои догматы неприкосновенные, -- сказаль онь, -- подобно христіанской религіи (!); у нась они: самодержавіе и кріпостное право;-зачімь ихъ касаться, когда они, къ счастію Россін, утверждены сильною и крѣпкою рукою". "Послѣ сего поручилъ попечителю Голохвастову внушить сіе Надеждину и предписать ему выборъ быть профессоромъ или журналистомъ, угождать гостинному ряду и своей ватать наи правительству (?), оть коего онъ зависить". "Скажите,-примолвиль онъ Цвътаеву,-чтобы онъ не дуналъ, будто я ищу ему за академию наукъ 2): пусть онъ ругаеть и меня и ее: это ничего не значить. "И такъ, проговоривъ часа два, Уваровъ раскланятся съ нами" 3).

Прибавимъ кстати, что самъ Снегиревъ, "при всей своей опытности и осмотрительности" и при упомянутомъ выше отношеніи къ либеральнымъ идеямъ, не избѣгъ кары отъ начальства за цензурный недосмотръ и даже потерялъ службу. Поводъ былъ слѣдующій. ÷....

- 211 1.1 23 - 211 1.1 23

.

ŗ

in the first

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О какой статьй "Телескопа" идеть здйсь ричь, не знаемъ. Въ № 3 помищени: "Тирольци"—изъ Revue de Paris; "Поэты самоучки въ Англіи"—изъ Revue des deux Mondes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Статья объ Академін, возбудившая негодованіе министра, есть, конечно, статья "о первой раздачі Демидовскихъ наградъ С.-Петербургской Академіей наукъ", Телеск. 1832, т. II (или съ начала изданія т. VIII), стр. 543 — 554, и обозначенная: "сообщено" (кімъ?): статья весьма разумная и приличная, и которая могла бить непріятна президенту Академін только по независимости своихъ сужденій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ив. Мих. Снегиревъ, стр. 113-115.

Въ 1855 г., ожидался столѣтній юбилей московскаго университета; къ торжественнону празднику готовились разныя ученыя изданія, и между прочимъ въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" печатался очеркъ исторіи университетской типографін; здѣсь сказано было о дѣятельности Новикова, и этого было достаточно, чтобы пропустившему статью Снегиреву предложено было подать въ отставку <sup>1</sup>). Такъ долго нельзя было исторіи коснуться Новикова; такъ сильно было положенное на него заклятіе!

Изъ приведеннаго наставленія московскову цензурному в'вдомству можно видѣть совершенно ясно, какого рода "народность" разумѣлась въ извёстной формуль. Взгляды цензурнаго начальства не преминули оказывать свое действіе. Крестьянскій вопросъ, о которомъ была еще нёкоторая возможность говорить при Александрё I, былъ теперь совсёмъ закрытъ для литературы, и общественная мысль по этому предмету высказывалась лишь отдаленными намеками, которые читатель долженъ былъ отгадывать, и-отгадывалъ. Съ другой стороны Третье отдёленіе, также мёшавшееся въ цензуру, подняло разъ тревогу даже изъ-за газетной статьи объ освобождении негровъ. Все отношение литературы въ настоящему положению народа должно было сообразоваться съ формулой - "обстоитъ благополучно": "народность" являлась въ книжномъ изображении какъ на осмотръ къ начальству, приглаженной и благоденствующей. Выше мы видёли приибры того, съ какими неодолимыми препятствіями встрѣчались самые смиренные труды этнографовъ. Сахаровъ, какъ говорятъ, подвергся самымъ неблагополучнымъ угрозамъ и съ перепугу принялся оправдывать древнихъ славянъ отъ "позорной язвы многобожія и тайныхъ сказаній". Это было въ началѣ періода "народности", а въ концѣ, въ пятидесятыхъ годахъ, членъ высшаго ученаго учрежденія имперіи, раздѣлявшій взгляды администраціи, находилъ зловреднымъ Далево собрание пословицъ (и не былъ опровергнутъ своими учеными сочленами!), а цензура считала нужнымъ выбросить изъ него около цѣлой четверти (т.-е. около 8,000 пословицъ!).

Въ 1844 г., Петръ Кирѣевскій задумалъ издать свое богатое собраніе пѣсенъ; надо было обратиться къ цензурѣ,—и любопытно читать совѣты, какіе подаетъ ему при этомъ случаѣ братъ его И. В. Кирѣевскій, чтобы обезпечить пропускъ пѣсенъ. "Если министръ будетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "И хотя, — разсказываеть біографъ, — самъ министръ народнаго просвёщенія А. С. Норовъ лично выражаль Снегиреву свое мийніс о его благонамиренности, а министръ внутр. диль Д. Г. Бибиковъ признаваль его заслуги за содъйствіе къ уменьшевію раскола, и генераль-губернаторь гр. Закревскій ходатайствоваль... ничто не помогло, и 15 февр. 1855 года Снегиревъ быль уволень по прошенію отъ службы" (Нв. Мих. Снег., стр. 157—158).

въ Москвъ, пишетъ онъ, то тебъ непремвнио надобно просить его о пъсняхъ, хотя бы въ тому времени тебъ и не возвратили экземпляровъ изъ цензуры. Можетъ быть даже и не возвратитъ, но просить о пропускъ это не мъшаетъ. Главное, на чемъ основываться, это то, что пъсни *мародныя*, а что весь народъ поетъ, то не можетъ сдълаться тайною, и цензура въ этомъ случаъ столько же сильна, сколько Перевощиковъ надъ погодою. Уваровъ върно это пойметъ, также и то, какую репутацію сдълаетъ себъ въ Европъ наша цензура, запретивъ *народныя писсии*, и еще *старинныя*. Это будетъ смъхъ во всей Германіи... Лучше бы всего тебъ самому повидаться съ Уваровымъ, а если не ръшишься, то поговори съ Погодинымъ" <sup>1</sup>). Чтобы издавать русскія пъсни, надо было впередъ запасаться оправданіями и ссылками ва ту же Европу...

Въ 1848 г., Бодянскій, профессоръ университета, секретарь Московскаго Общества исторіи и древностей, и редакторъ его "Чтеній", выказавшій въ этомъ качествё, особенно въ тѣ годы, по-истинѣ замѣчательную дѣятельность, между множествомъ другого матеріала по старой русской исторіи помѣстилъ въ "Чтеніяхъ" переводъ книги Флетчера о Россіи временъ Ивана Грознаго, сдѣланный тогда Калачовымъ. Флетчеръ навлекъ цѣлую бурю и на Общество, и на Бодянскаго. Книга была запрещена, нѣсколько разошедшихся по рукамъ экземпляровъ отобраны; цензурованіе самимъ Обществомъ своихъ наданій признано противозаконнымъ; Бодянскій потерялъ и профессуру въ университетѣ, и вмѣсто секретаря и редактора въ Обществъ <sup>2</sup>). Листы перевода Флетчера, вырѣзанные изъ книги "Чтеній", были опечатаны, въ этомъ видѣ они и донынѣ лежатъ въ кладовой московскаго университета.

Въ тёхъ же сороковыхъ годахъ Костомаровъ напечаталъ въ Харьковѣ магистерскую диссертацію объ уніи. Вопросъ былъ поставленъ съ нѣкоторою самостоятельностью. Этого было достаточно для блюстителей оффиціальной исторической нравствености, и диссертація Костомарова, послѣ разбора ея Устряловымъ, была конфискована и истреблена. Вскорѣ самъ Устряловъ подвергся такимъ же изобличевіамъ въ донесеніи кн. Вяземскаго, какъ мы говорили въ другомъ мѣстѣ.

Въ концъ концовъ, и гр. Уварову привелось испытать неудобства

: '

2

ļ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Полное собрание сочинений И. В. Кирфевскаго. Москва, 1861, т. I, біографія, стр. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подробности въ статъй Н. А. Попова, "Русская Старина", 1879, ноябрь, стр. 475--480; "Русскіе палеологи", Барсукова, стр. 68--69; "Историч. свёдёнія о цензурё въ Россіи", Спб., въ тип. морск. минист., стр. 60-61.

этой системы, доведенной до послёдняго предёла въ такъ называемонь комитеть 2-го апреля (1848 г.) или "негласномь комитеть" 1).

Къ вонцу царствованія императора Ниволая, подъ впечатлёніемъ событій европейскихъ, цензура все болье усиливалась вогнать литературу въ поставленныя для нея рамки; негласный комитеть вибшивался въ цензурныя дёла, добывалъ эвстренныя запрещенія; Ш-е отдёленіе грозило... Не оставалась нетронутой и область "народности".

Понятіе "народности" естественно вызывало мысль о единоплеиенномъ славянствъ, и мы видъли, что "Маякъ", съ величайшимъ усердіемъ присоединившійся въ программѣ министерстра просвѣщенія, изчалъ говорить о славниствъ древнемъ и современномъ. Болѣе серьезно сталъ заявлять славянскія сочувствія "Москвитанинъ", мнёнія котораго имёли въ подкладкё не только идеальный, но и политическій панславизиъ. хотя ясно не высказанный. Межау тёмъ цензурное въдоиство и другія сопредбльныя съ нимъ власти нимало не поощряли не только славянскихъ сочувствій, но даже сочувствій къ русскимъ единоплеменникамъ въ западномъ край <sup>2</sup>). Такъ, въ 1841 году, въ цензуру представлено было стихотворе́ніе Хомякова "Кіевъ", гдѣ перечисляются повлонники, сходящіеся въ его сватынямъ; цензура выключила строфы, говорившія о сынахъ Волыни и Галича <sup>8</sup>). Относительно славянскихъ сочувствій министру народнаго просвёщенія (тогда главё цензуры) дёлалясь такія донесенія (1842): "Въ послѣдніе годы нѣкоторые журналы, и въ особенности "Москвитянинъ", приняли за особенную тему выставлять живущихъ подъ владычествоиъ Турціи и Австріи славянъ, какъ терпящихъ особыя угнетенія (а они ихъ не терпізи?), и предвіщать скорое отділеніе ихъ отъ иноплеменнаго ига... Возбуждать участіе въ политическому порабощению нёкоторых славянских народовь, представлять имъ Россію, какъ главу, отъ которой могуть они ожидать лучшаго направленія въ будущности; и явно рукоплескать порывамъ ихъ въ эманципаціи-едва ли можно считать такую пропаганду не опасною" 4). Это опять по программѣ "народности", и сообразно съ этимъ

<sup>3</sup>) Впослёдствін, во всемъ этомъ винили "общество".

<sup>3</sup>) Мы вокругь твоей святыни

- Всѣ съ любовью собраны...
- Братцы, гдб жъ сыны Волыня!
- Галичъ, гдѣ твон сыны? и проч.

Стихотворение Хонякова явилось тогда въ "Москвитянина" 1841, ч. III, кн. 5. 4) Историч. свёд. о цензурё, стр. 64-65.

<sup>1)</sup> Истор. свёдёнія о цензурё, стр. 70-71.

Россія вибшалась въ концѣ этого періода въ австрійскія дѣла, чтобы "спасать Австрію".

Старое недовёріе въ славянофильству продолжалось, и въ 1852 г. подтверждено было от высшей власти, черезъ Ш-е отдёленіе, чтобы , на представляемыя въ одобрению, для издания въ свъть, сочинения въ духѣ славянофиловъ было обращаемо особенное и строжайшее внимание со стороны пенвуры" 1).

Навонецъ, опека распространялась на самыя произведенія народной словесности. Киревский заблуждался, думая, что цензура безсильна надъ этими произведеніями; въ 1853 г. цензура получила формальный приказъ отклонять пропускъ такихъ народныхъ преданій, которыми "нарушаются добрие нравы" и "которыхъ сохранять въ народной памяти чрезъ печать нёть никакой пользы".---Запрещенія этого рода были повторяемы нісколько разь, и цензура сама ръшала, не спрашивая историковъ и этнографовъ, въ 1853, что напр.: "Наговоры (заговоры?) и волшебныя заклятія, какъ остатки вреднаго суевърія, не инъющіе и въ ученомъ отношеніи никакого значенія, вовсе не должны быть допускаемы въ печати, не только въ періодическихъ изданіяхъ, доступныхъ большому и разнообразному вругу читателей, но даже и въ сборнивахъ и внигахъ, составляемыхъ съ ученою цёлію и предназначаемыхъ для образованнаго власса публики"<sup>9</sup>). Упомянутыя сейчась распоряженія вызывались, между прочимъ, не иными поводами, какъ, напр., изслъдованіями г. Буслаева, Архивомъ" Калачова. Такимъ образомъ благочиніе водворалось даже въ старинъ, заднимъ числомъ: еслибы продолжалось это отношеніе въ народнымъ преданіямъ, исторія должна была обратиться въ такой же рапорть о всеобщемъ благополучін, какими изображалось настоящее. Исторія, чтобы явиться на свёть Божій, также должна была подчищаться и подврашиваться; а что уже никакъ не могло быть подкрашено, то совсёмъ запрещалось. Таково распоряжение 1854 г., по которому "сочиненія, относящіяся въ смутнымъ явленіямъ нашей исторіи, какъ-то: ко временамъ Пугачева, Стеньки Разина и т. п., и напоминающія общественныя бѣдствія и внутреннія страданія нашего отечества, ознаменованныя буйствомъ, возстаніями и всяваго рода нарушеніями государственнаго порядка, при всей блаюнамъренности авторовъ и самыхъ статей ихъ, неумъстны и оскорбительны для народнаго чувства (!), и оттого должны быть подвергаемы строжайшему цензурному разсмотрвнію и не иначе быть допускаемы въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ постановленій и распоряженій по цензурів съ 1720 по 1862 годъ. Сиб. 1862, стр. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сборникъ постан. в распор., стр. 188-289, 291, 294-297. HCT. STHOPP.

печать, какъ съ величайшею осмотрительностью, избъгая печатанія оныхъ въ періодическихъ изданіяхъ"<sup>1</sup>).

Еще за нѣсколько лѣть передъ тѣмъ, цензура получила приказаніе обратить особое вниманіе на статьи объ отечественной исторіи. для предотвращенія въ нихъ разсужденій о вопросахъ государственныхъ и политическихъ: "Особливой внимательности требуетъ туть стремленіе нѣкоторыхъ авторовъ къ возбужденію въ читающей публикѣ необузданныхъ порывовъ *патріотизма* (!), общаго или провинціальнаго, стремленіе, становящееся иногда, если не опаснымъ. то по врайней мѣрѣ, не благоразумнымъ, по тѣмъ послѣдствіямъ, какія оно можетъ имѣтъ"<sup>2</sup>). Трудно понять, какой поводъ и какую именно цѣль имѣло это распоряженіе (1847 г.). Наконецъ, цензора получили приказаніе---въ случаѣ, еслибы имъ представлены были на разсмотрѣніе сочиненія, обнаруживающія въ писателѣ особенно вредное, въ политическомъ и нравственномъ отношеніи направленіе, сообщать эти сочиненія, негласнымъ образомъ, въ Ш-е отдѣленіе, съ тѣмъ, чтобы послѣднее уже принимало свои мѣры <sup>3</sup>).

При томъ понимании "народности", которое обнаруживается изъ "негласныхъ" разъяснений самой власти, понятно, что эта система. не должна была особенно заботиться о народномъ образовании и должна. была относиться недовёрчиво къ литературё, назначенной для народа. Еще въ 1834 г. Уваровъ предложилъ на обсуждение главнаго -управленія цензуры вопросъ, удобно ли распространять простонародную литературу. Главное управление пришло въ такому заключенію, что приводить (т.-е. при посредствѣ литературы) низшіе классы нѣкоторымъ образомъ въ движеніе и поддерживать оные какъ бы въ состояніи напряженія (!), не только безполезно, но и вредно" 4). Оно и было, пожалуй, вёрно относительно врёпостной массы: "вразумлять объ электричествъ" кръпостного было бы насмъшкой; но въдь были и милліоны некрипостныхъ?-Строгіе блюстители цензурныхъ принциповъ, въ 1855 году, напали, наконецъ, даже на бъднаго, давнымъ-давно ходившаго въ дътскомъ и простонародномъ чтенін "Конька-Горбунка", нашедши въ немъ "прикосновеніе къ православной церкви, къ ея установленіямъ и къ постановленнымъ отъ правительства властямъ-представляются земскій судъ и городничій и т. д.; къ счастію, главное управленіе защитило "Конька **Горбунка"** <sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Тамъ же, стр. 240.

в) Танъ же, стр. 248.

<sup>4)</sup> Историч. свёлён. о ценз., стр. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, стр. 88.

Литература для народа не могла процейсть въ подобныхъ обстоятельствахъ. Императоръ Николай, который самъ находилъ время слёдить за литературой, въ 1850 году обратилъ вниманіе на недостатокъ простонародныхъ книгъ, соотвётствующихъ цёли. Министръ просвёщенія, кн. Ширинскій-Шихматовъ, представилъ докладъ объ этомъ предметё, гдё между прочимъ замёчалъ, что въ простонародныхъ книгахъ долженъ быть употребляемъ церковный шрифтъ; но дёло не подвинулось, и черезъ два года кн. Шихматовъ, на вопросъ предсёдателя негласнаго комитета, не могъ указать ни на одинъ удачный опытъ сочиненія для простонароднаго чтенія <sup>1</sup>).

Въ концё концовъ, система "народности", примѣненная къ просвёщенію, дала за пятнадцать лѣтъ 1833—1848, изумительный результатъ—*пониженіе* литературной производительности вообще<sup>2</sup>), и въ частности уменьшеніе числа сочиненій по теоріи словесности и искусствъ, по философіи и отечественной исторіи.

Таковы были условія, въ которыхъ, во имя "народности", существовала литература и совершались изученія самой народности. Не сваливая цёликомъ на цензуру недостатки литературы, происходившіе отъ уровня самого общества, нельзя не видёть, что именно ей и направлявшимъ ее сферамъ слёдуетъ, однако, приписать медленность движенія и совершенное исчезновеніе изъ печати и изъ обращенія въ обществё многихъ понятій, которыя ранье уже возникли и несомнённо могли служить серьезнымъ интересамъ общества и настоящей народности.

Самая мысль о выставленіи народности, какъ принцица, была внушена давнимъ присутствіемъ этого стремленія въ образованнѣйшихъ кругахъ и въ литературѣ. Оно выросло изъ сильнаго возбужденія, начавшагося въ обществѣ при началѣ царствованія Александра I, поддержаннаго 1812 годомъ и обновившагося еще разъ въ концѣ царствованія подъ вліяніемъ европейскаго либерализма. Въ литературѣ это стремленіе обнаружилось живымъ интересомъ къ вопросамъ внутренней жизни и отразилось отчасти въ романтической школѣ. Въ лучшемъ общественномъ кругѣ явились вопросы о необходимости освобожденія крестьянъ, о необходимости народной школы, о теримости къ религіозному разновѣрію, о большей свободѣ печати, какъ выраженія общественныхъ и народныхъ мыслей и желаній, и т. п. Новое правительство, увлекшись послѣ катастрофы 14 декабря реак-

 ) Цифры, по пятилётіямъ, были слёдующія: 1833—1837 г. 1838—1842 г. 1843—1847 г.
Пятилётній итогъ: 51,828 44,609 45,795 См. Историч. свёдёнія о цензурё, стр. 62.

25\*

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 72.

ціей противъ либерализма, стадо преслёдовать всякія свободныя проявленія общественной мысли, подавлять то, что было естественнымъ ея ростомъ. Внутренняя жизнь общества не была, конечно, подавлена, — но реакція замедлила ея правильное развитіе и съ другой стороны произвела уродливости, съ которыми мы встрёчались — обскурантныя національныя теоріи и рабское лицемёріе. Административная власть, распоряженіе судьбами образованія и литературы, перешла къ людямъ, которые были злёйшими врагами "либерализма" и стремились истребить даже и то, что, какъ говорили, было желаніемъ самого императора, — она перешла къ крёпостникамъ и полицейскимъ обскурантамъ, которые, конечно, въ высшей сферё представляли вещи въ своемъ собственномъ освёщеніи. Кончилось, какъ мы видёли по оффиціальнымъ цифрамъ, тёмъ, что, въ противность всякимъ статистическимъ вёроятіямъ, книжная дёятельность падала, т. е. невѣжество росло.

Слово "народность", употребленное въ оффиціальной программѣ, понятое сколько-нибудъ серьезно и искренно, не могло не обновлять сочувствій къ народу, не вызывать мысли объ его положеніи, жеданія, чтобы представительствомъ народнаго начада были лучшія, а не худшія свойства народа и учрежденій. Но слово "народность" быль эвфемизиь, обозначавшій собственно крѣпостное право... Нѣкоторые изъ вскреннихъ романтиковъ народности, принявъ буквально программу, привътствовали ес, надъясь видъть въ ней хоть отчасти свои народолюбивыя стремленія; на дёлё она представляла самый рѣшительный консерватизиъ и отрицаніе дѣйствительнаго народолюбія... Любителямъ народности идеальной и освободительной пришлось вскорѣ разубѣдиться; но за-то, настоящіе обскуранты и крѣпостники схватились крёпко за эту программу и, сдёлавши изъ нея свое знамя, успёшно пользовались имъ противъ своихъ литературныхъ и общественныхъ противниковъ. На ней опирался "Маякъ" и разные другіе оттёнки застоя, вопіявшіе противъ запада, противъ вольнодумства, противъ новъйшаго образованія, и обвинявшіе (какъ и теперь опять делается) своихъ противниковъ въ измене народности. Люди этого рода считали себя самыми русскими и, наконець, опротивѣли серьезной долѣ общества: возгласы о "народности" стали влоупотребленіемъ, въ томъ родѣ, какъ случилось теперь съ музыкой "Боже царя храни" въ московскихъ трактирахъ, противъ здоупотребленія которой наглыми скандалистами принимаеть наконець мёры полиція. Печать, воспитанная упомянутымъ сейчасъ цензурнымъ режимомъ, въ большинствъ дошла до крайняго ничтожества: отношение въ общественнымъ вопросамъ завлючалось въ лести и лицемёрін передъ властью, подъ маскою "народности". Самыми "благо-

надежными" людьми, въ глазахъ тогдашней системы, были люди въ стилѣ Булгарина. Пушкинъ былъ не совсѣмъ благонадеженъ и требовалъ надзора...

Лучшія силы литературы шли своимъ путемъ; заподозрѣнныя властью, стёсненныя, едва терпиныя, онѣ выработывали дѣйствительное общественное сознание, и подъ ихъ вліяниями изучения народности къ концу періода принимають новое благотворное направленіе: броженіе философскихъ теорій, съ тридцатыхъ годовъ, наводило на общіе вопросы національной жизни; развитіе историческихъ знаній давало изслёдователямъ научную основу. Въ этомъ послёднемъ отношении три мъры, принятыя въ тъ времена, оказали благотворное дъйствіе и вознаграждали до извёстной степени неблагопріятное для литературы вліяніе системы. Одной изъ нихъ было учреждение Археографической экспедиции и коммиссии: собранные и изданные ими акты и лётописи дали богатый матеріаль для новыхъ изслёдованій русской старины. Другой мёрой было основаніе казедръ славянскихъ нарёчій въ университетахъ: новая славистика въ первый разъ прочнымъ образомъ поставила изучение родственнаго славянскаго міра, до тёхъ поръ извёстнаго очень скудно и отрывочно. Третьей-была посылва за границу молодыхъ ученыхъ для приготовленія къ университетской казедов: прямое и живое вліяніе евролейской, особливо нёмецкой науки, вдохнуло новую жизнь въ нашу университетскую науку. Только первая изъ этихъ мъръ могда послёловательно исходить изъ начала "народности"; вторая не совсёмъ отвѣчала господствующей системѣ, потому что сочувствія въ славянству не поощрялись въ литературћ; третья отвѣчала еще менѣе, -но была истинной заслугой для русской науки и образованности. Результаты этихъ мъръ, въ связи съ внутреннимъ развитиемъ самой литературы, стали оказываться въ концу описываемаго періода: ими отврывается въ исторіи нашихъ народныхъ изученій новый періодъ.

## ГЛАВА XI.

## Этнографические элементы въ литературъ отъ Пушкина до 50-хъ годовъ.

Вопрось о національномъ вначеніи Пушкина.—Частное значеніе его произведеній для изученій народныхъ: его труды историческіе; отношеніе въ этнографіи.—Теоретическія понятія того времени объ искомой народности: Плетневъ; Терещенко.—Загоскинъ и Лажечниковъ.—Даль.—Лермонтовъ.—Гоголь.— Литература послё Гоголя; наступавшій повороть въ изученіяхъ народности.

Первая истинно научная постановка вопроса народности принадлежить новъйшему времени—послъднимъ десятилътіямъ. Много труда поднято было и раньше для основанія ся научнаго изслъдованія, но эти попытки большею частію были слабы и по основной точкъ зрънія, и по свойству побужденій, и по пріемамъ изслъдованія: даже труды, по богатству матеріала монументальные, каковы, напр. собранія Даля, не избъгли этого общаго недостатка. Запутанность понятій доходила до того, что въ національной формулъ тридцатыхъ годовъ подъ словомъ "народность" разумълось учрежденіе, которое было униженіемъ народа, которое осуждало его на рабскую подавленность, нравственную и матеріальную. Для болъе разумнаго пониманія дъла научнаго и общественнаго, нужна была большая работа общественнаго сознанія, и болъе совершенныя средства изслъдованія, которыя даны были теперь европейской наукой.

Прежде чёмъ перейти къ спеціальнымъ вопросамъ, необходимо остановиться на литературномъ явленіи, игравшемъ здѣсь существенно важную роль. Понятіе о народности, и вмѣстѣ отношеніе общества къ дѣйствительному народу, для массы общества, быть можетъ, разъяснялось гораздо меньше въ спеціальныхъ изслѣдованіяхъ, чѣмъ въ произведеніяхъ поэзіи и беллетристики.

Съ двадцатыхъ годовъ слово "народность" все чаще повторяется въ литературѣ; народность ставится цѣлью и достоинствомъ литературы, но для большинства самихъ писателей она все еще остается вещью мало понятной и мало достигнутой. Великій поворотъ сдёланъ былъ только поэзіей Пушкина.

Наша вритива давно признала поэзію Пушкина фактомъ величайшаго значенія въ развитіи нашей литературы. Для Бёлинскаго, взглядъ котораго былъ высшею ступенью вритическихъ понятій съ тридцатыхъ и до пятидесятыхъ годовъ, предыдущая литература была только приготовленіемъ Пушкина, послёдующая—только исполненіемъ программы, которая была широко намёчена его дёятельностью. Въ какомъ же отношеніи Пушкинъ стоитъ къ "народности" 1)?

Мићнія объ этомъ, исходившія изъ той или другой категоріи общественныхъ понятій и образовательнаго уровня, были разнообразны, иногда прямо противоположны. Мы коснемся вкратцѣ лишь нѣкоторыхъ.

Быль ли Пушкинь національнымь, народнымь поэтомь? Если да, это значило бы, что литература, если не разрѣшила, то была близка въ разрѣшенію вопроса о народности, — вопроса о будущемъ самой литературы. Великая слава, какой не имблъ еще ни одинъ изъ русскихъ поэтовъ, слава, встрётившая еще юношескую дёятельность Пушкина, указывала въ немъ избранника, который съумблъ затронуть какую-то живую струну общества, отвётить на какую-то исторически созрѣвшую потребность; позднѣйшій приговоръ исторіи ставить его главой и начинателемъ самостоятельной русской литературы. Но черезъ какое странное разногласіе и противорѣчія долженъ быль пройти этоть выводъ! И это разногласіе оказывалось не только при жизни поэта, въ ту пору, когда онъ вмёшивался въ спорные вопросы и литературную вражду, но и послё, когда его дёнтельность была закончена, когда можно было уже дёлать болёе полные и безпристрастные выводы. Въ началъ дъятельности, Пушкинъ былъ идолонъ молодыхъ поколѣній и союзникомъ прогрессивнаго направленія, -противъ него были задеревенѣвшіе классики и полицейскіе консерваторы; къ концу, его поклонники не были удовлетворены и, не зная его послѣднихъ произведеній, при жизни его еще не изданныхъ, думали и говорили объ упадвѣ или ослабленіи его таланта. Смерть поэта возбудила снова глубокія сочувствія, и посмертное появленіе его послѣднихъ произведеній показало его впервые во весь рость могущественнаго таланта; забыто было прежнее недовольство, отпали прежнія требованія, и д'язтельность Пушкина явилась въ новомъ

<u>۱</u>

5.8 (1 5 - 1 ) ( - 1 ) B. 2

:

1.1.1 St. 1.1.1.1.

<sup>&#</sup>x27;) На общемъ значения Пушкина мы остановились въ "Характеристикахъ литер. мизний", изд. 2-е, 1890, гл. U; здъсь имъемъ въ виду одну спеціальную сторову его произведений.

свётё и въ болёе правильной оцёнкё-какъ величайшаго поэта-художника, какого имёла русская литература.

Побужденія, по которымъ составлялись сочувствіе, антипатія, неловольство, были двояваго дода: литературныя и общественно-тенденціозныя, или ть и другія висств. Такъ, старынъ классиканъ казались нарушеніемъ всёхъ правилъ и приличій самая форма пушкинской поэзін и ся "легкос" содержаніе; съ другой стороны, новое литературное поколтніе справедливо восторгалось этой формой, потому что въ самомъ дёлё это быль еще невиданный примёръ изяшества, и вибств сочувствовало романтическимъ порывамъ, эпиграмнатическому либерализму, за которымъ ожидало найти цёлое общественное воззрѣніе, а позднѣе охладѣвало къ поэту, когда эти ожнданія ни мало не оправдывались. Съ другой стороны, власти никакъ не могли забыть "либеральной" юности Пушкина и, несмотря на меценатство императора Николая (въроатно, несвободное отъ недовърчивости), для Бенкендорфа Пушкинъ былъ не поэтъ, а человъкъ политическій, либераль, глава оппознціи 1). По смерти Пушкина, его имя и сочиненія продолжали оставаться въ глазахъ высшей полицейской власти (правившей и судьбами литературы) подозрительными, и это отражалось въ литературѣ, въ писаніяхъ "надежныхъ", "благонамвренныхъ" людей. Рядонъ съ этикъ мы видвли, какъ говорилъ о Пушкинъ "Маякъ",--и не слъдуетъ думать, чтобы это были только безсильныя ругательства невъждъ: "Маякъ" представлялъ митнія большой доли общества, съ точки зрвнія архимандрита Фотія, т.-е. невѣжественнаго и иногда лицемѣрнаго изувѣрства, отъ котораго русское общество далеко не избавилось и которое оказываеть донынъ весьма дъйствительное вліяніе на судьбы русскаго просвъщенія. По мивнію "Маяка", Россія погибла бы, еслибы у нея народились еще Пушкины; съ этимъ, въроятно, соглашалась и точка зрвнія Бенкендорфа. Въ 1880 году, благочестиво-ретроградный взглядъ "Маяка" былъ отвергнутъ въ ръчи митрополита Макарія пожеланіями и молитвою, чтобы Господь послаль Россіи и еще геніальныхъ людей и великихъ дъятелей, какъ Пушкинъ, а въ 1882 г. въ духовной академін (петербургской) читалась торжественно рёчь 2), доказывавшая, что идеалы Пушкина, очищенные оть временныхъ заблужденій, отвѣчали именно самымъ вонсервативнымъ и благонамъреннымъ воззръніямъ на государство, народъ, религію и нравственность, - словомъ, отвёчали программё оффиціальной народности тридцатыхъ годовъ. Но съ другой стороны на консерватизмъ Пушкина давно указывалось

<sup>&#</sup>x27;) Стоюнинъ, "Пушкинъ", Сиб. 1881, стр. 427.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Идеалы Пушкина", В. Н. (Никольскаго), въ "Христ. Чтенін" 1882, № 3-4.

и вритивами совсёмъ иного направленія, которые прежде искали въ поэзін Пушкина возбужденій въ общественному совершенствованію----

> Народамъ милъ и дорогь тоть, Кто спать ихъ мысли не даеть;

думали, по словамъ самого поэта, что-

На поприщѣ ума нельзя намъ отступать,

и оставались огорченными за самого поэта, находя, что онъ, по тёмъ или другимъ побужденіямъ, самъ попадалъ или давалъ увлечь себя на путь, гдѣ не предвидѣлось общественнаго усовершенствованія. Не иной смыслъ имѣли и извѣстныя статьи Писарева, который комментировалъ Пушкина, какъ онъ могъ быть понятъ въ настоящую минуту, по прямому смыслу его сочиненій <sup>1</sup>).

Приведенные примёры можно было бы чрезвычайно умножить, прослёдивши впечатлёнія поэзіи Пушкина на современное ему общество, и мнёнія позднёйшей критики отъ тридцатыхъ годовъ и до настоящаго времени.

Воспоминанія о Пушкинѣ—въ 1880—были настоящей апоееозой: люди противоположныхъ мнѣній сощлись на небываломъ литературномъ праздникѣ и отдавали уваженіе великому историческому дѣятелю—съ своихъ отдѣльныхъ точекъ зрѣнія; но въ то время какъ одни, въ истерическомъ возбужденіи, провозглашали въ Пушкинѣ пророка,' "все - человѣка", другіе съ научной точки зрѣнія не усумнились одну долю его содержанія назвать—"общественной или нравственной археологіей"<sup>2</sup>).

Итакъ, общество было раздълено относительно Пушкина и въ теченіе его дъятельности, и донынъ. Новъйшіе комментаторы объясняютъ, что именно вражда или равнодушіе въ трудамъ, которыми онъ самъ дорожилъ, внушали Пушкину то презръніе въ толпъ ("Поэтъ, не дорожи любовію народной"), которое принисывали прежде общей эстетической теоріи (по однимъ—возвышенной, по другимъ фальшивой): но Пушкинъ ошибался въ своемъ отчаяніи—былъ уголовъ общества, гдъ питались въ нему самыя пламенныя сочувствія; а, съ другой стороны, онъ самъ иногда помъщалъ невърно свои идеальныя влеченія.

Если это раздѣленіе мнѣній отвѣчало разнымъ элементамъ и направленіямъ общества, то и самъ Пушкинъ, богатой личности котораго приходилось развиваться и дѣйствовать въ чрезвычайно сложныхъ и трудныхъ условіяхъ, представляетъ цѣлый рядъ видоизмѣ-

<sup>3</sup>) Рэчь В. О Ключевскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. "Въновъ на памятнявъ Пушкину", Спб., стр. 122-123.

неній своего содержанія, которыя проистекили не изъ одного только естественнаго развитія его поэтическаго творчества, но также изъ внёшнихъ условій, вліявшихъ на складъ его мысли и общественнаго направленія. Обыкновенно, противопоставляють два главные періода его жизни и деятельности, разделяемые 1824-1826 годами (пребываніе въ Михайловскомъ), видя въ первомъ — пору кипучей молодости, неясныхъ порывовъ таланта, теоретическихъ заблужденій, н во второмъ-полную зрёлость характера, ясность мысли, всю силу творчества. И, дъйствительно, есть ръзвія противоположности: молодость была молодостью; но въ действительности, многіе взгляды его первой поры не были ошибкой, и позднейшие не всегда были поправкой. Основной чертой его характера было то, что это быль чедовѣкъ преданія, но не былъ онъ и такой приверженецъ консерватизма, какъ желають представить его теперь. Вообще. Пушкинъ дъйствовалъ среди общества, очень сложнаго, исполненнаго противсрѣчій, и сопривасался именно съ обонии теченіями общественнополитическихъ идей, съ однимъ, безусловно господствовавшимъ въ практивѣ жизни-чисто консервативнымъ, и съ другимъ, выроставшимъ почти тайкомъ въ глубинѣ общественнаго сознанія-прогрессивнымъ.

Въ обществѣ шла внутренняя работа переходной поры и, наконецъ, въ самомъ пониманім "народности" готовились весьма несходныя точки зрѣнія.

Возвращаемся въ вопросу о народности его поэзіи. Бълинскій, безъ сомнѣнія внимательнѣе всѣхъ другихъ вритиковъ изучавшій Пушкина, затруднялся присоединиться въ выводу, называвшему Пушкина нашимъ "народнымъ", "національнымъ" поэтомъ <sup>1</sup>). Онъ при-

<sup>\*)</sup> Напомнимъ его слова:

<sup>&</sup>quot;Поэзія Пушкина удивительно върна русской дъйствительности, изображаетъ ли она русскую природу, или русскіе характеры: на этомъ основаніи, общій голосъ нарекъ его русскимъ, національнымъ, народнымъ поэтомъ... Намъ кажется это только въ половену въренить. Народный поэтъ-тоть, котораго весь народъ знаеть, какъ, напримарь, знаеть Франція своего Беранже; національный поэть — тоть, котораго знають всё сколько-нибудь образованные классы, какь, напримёрь, нёмцы знають Гёте и Шилдера. Нашъ народъ не знаетъ ни одного своего поэта; онъ поетъ себъ доселѣ "Не бѣлы-то снѣжки", не подозрѣвая даже того, что поеть стихи, а не прозу... Слёдовательно, съ этой стороны, смёшно было бы и говорить объ эпитете народный въ примёненія въ Пушкину, или въ какому бы то ни было поэту русскому. Слово "національный" еще общирийе въ своемъ значенів, чёмъ "народный". Подъ "народомъ" всегда разумъють нассу народонаселенія, самый низшій и основный слой государства. Подъ "націею" разум'яють весь народъ, всё сословія, отъ низшаго до высшаго, составляющія государственное тёло. Національный поэть выражаеть, въ своихъ твореніяхъ, и основную, безравличную, неуловниую для опредъленія субстанціальную стихію, которой представителень бываеть масса народа, и опредёлен-

водить разсужденіе Гоголя объ этомъ предметь и, соглашансь съ его опредѣленіемъ, что поэтъ можетъ быть и тогда національнымъ, когда описываетъ совершенно сторонній міръ, но глядитъ на него глазами своей національной стихіи, глазами своего народа,—замѣчаетъ: "Если хотите, съ этой точки зрѣнія, Пушкинъ болье національнорусскій поэтъ, нежели кто-либо изъ его предшественниковъ; но дѣло въ томъ, что нельзя опредплить, въ чемъ же состоить эта національность. Въ томъ, что Пушкинъ <sup>1</sup>) чувствовалъ и писалъ такъ, что его соотечественникамъ казалось, будто это чувствуютъ и говорятъ они сами? Прекрасно! Но какъ же чувствуютъ и говорятъ они? чѣмъ отличается ихъ способность чувствовать и говорить отъ способа другихъ націй?... Вотъ вопросы, на которые не можетъ дать отвѣта настоящее, ибо Россія, по преимуществу,—страна будущаго"...

Итавъ, Бѣлинскій отказывался положительно назвать Пушкина народнымъ и національнымъ поэтомъ, и опредблить, въ чемъ состоить національность. Онъ предпочиталь другое объясненіе: Пуш винъ владълъ такимъ могущественнымъ талантомъ и такимъ сильнымъ чувствомъ художественной правды, что достигалъ чрезвычайно върнаго изображения русской дъйствительности. Эти-то върныя картины русской жизни (насколько Пушкинъ ее затрогивалъ), невиданная раньше прелесть поэтическаго исполнения, и, наконець, мягкое гуманное чувство, проникающее всё его лучшія созданія, сдёлали Пушкина первымъ русскимъ поэтомъ, идоломъ и любимцемъ общества, и въ этомъ заключается его "національность". Поэтомъ "народнымъ" Пушкинъ не былъ, и еще до сихъ поръ не сталъ-по простой причинь: народъ, не имъвшій школы, не вналъ его, и (за очень небольшимъ исключениемъ людей, узнавшихъ о немъ въ школѣ) до сихъ поръ не знаетъ, ---и въ самомъ дѣлѣ это можно было наглядно видъть во время отврытія памятника, въ 1880 г.; но Пушкинъ еще могъ бы стать и народнымъ поэтомъ, еслибы народъ былъ приготовленъ школою къ чтенію и уразумѣнію его поэзіи.

Не всѣ, однако, соглашались съ мнѣніемъ Бѣлинскаго. Болѣе

(Сочин. Бел., т. VШ, изд. 2, стр. 386-387).

• 1) По словамъ Гоголя.

.

••• ;

.

<u>e</u>-

2

ное значеніе этой субстанціальной стихія, развившейся въ жизни образованній шихь сословій націи. Національный поэть—великое діло! Обращаясь къ Пушкину, мы скажемъ, по поводу вопроса о его національности, что онъ не могъ не отразить въ себі географически и физіологически народной жизни, нбо быль не только русскій, по притомъ русскій, наділенный отъ природы геніальными силами; однако жъ въ томъ, что называютъ народностью или національностью его поэзіи, мы больше видимъ его необыкновенно великій художническій тактъ. Онъ въ высшей стецени обладаль этимъ тактомъ дійствительности, который составляеть одну изъ главныхъ сторовъ художника" и т. д.

поздніе судьи (другого лагеря) безусловно объявляли Пушкина поэтомъ національнымъ, и такъ какъ нужно было, наконецъ, объяснить, въ чемъ заключалась національность, они давали эти объясненія. Аполлонъ Григорьевъ<sup>1</sup>), указывая примёры того, какъ вёрно рисоваль Цушкинъ различныя стороны русской жизни, новой и старой (что давно указываль и Белинскій), видить въ этомъ не силу художественнаго творчества, а именно "непосредственное чутье народной сущности": Пушкинъ-, единственный полный человёкъ, единственный всесторонній представитель нашей народной физіономіи"; это---, представитель всего нашего душевного, особенного, такого, что остается нашимъ душевнымъ, особеннымъ послѣ всѣхъ столкновеній съ чужниъ, съ другими мірами". Но "народная сущность" такъ и остается неопредблена, и дъйствующая сила личности Пушкина опредбляется такъ: Пушкинъ-, прежде всего художникъ, т.-е. великая, на половину сознательная, на половину безсознательная сила жизни, герой въ карлейлевскомъ значении героизма"; въ изображенияхъ народа его спасала отъ крайностей и ошибовъ, въ какія впадали другіе писатели, "художественная добросовъстность", "высоко артистическое чувство правды" — то-есть, повторяется мизніе Булинскаго <sup>9</sup>). Достоевскій основное національное свойство Пушкина указаль въ извѣстной "всечеловѣчности" <sup>3</sup>). Опять еще Бѣлинскимъ была достаточно истольована эта сторона пушкинскаго таланта-способность глубово пронивать въ жизнь чуждыхъ обществъ и давнихъ временъ, и возсоздавать ее въ характерныхъ художественныхъ картинахъ. Это есть нерёдкое свойство сильнаго таланта, а въ литературё этимъ свойствомъ гораздо въ более сильной степени владеють, напр., немцы, литература которыхъ представляетъ, больше чёмъ гдё-либо, массу произведеній чужихъ литературъ, усвоенныхъ нервдко въ замбчательныхъ художественныхъ передачахъ. Страннѣе всего было то, что эту "всечеловёчность" выставляли какъ высочайшее, исключительно достоинство русской народности, люди, которые, считая свою школу самой русской и національной, отличались и груб'йшею нетерпимостью ко всему не-русскому человѣчеству, даже въ частнымъ племенамъ собственной русской народности. Наконецъ, у нёкоторыхъ критиковъ "народность" Пушкина, какъ мы упоминали, представляется почти прямо въ смыслъ оффиціальной программы тридцатыхъ годовъ.

Въ "національности" Пушкина не можетъ быть никакого со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. статьн въ журналѣ "Время", 1861 (Сочиненія Аполлона Григорьева. Спб. 1876, т. I) и отвѣть на нихъ въ "Отеч. Зап." 1861, т. СХХХУ, стр. 182—143.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Художническая добросовёстность" есть именно его терминъ. Сочин. VIII, стр. 408, 410. Прежде Григорьевъ называлъ критику Бёлинскаго "сатурналіями".

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ръчь о Пушкинъ, въ "Дневникъ писателя", 1880.

мевнія, какъ и въ "національности" всёхъ первостепенныхъ дъятелей нашей литературы, --- всъ они люди своего народа и общества, связаны съ ними нерасторжимой связью жизненныхъ вліяній, развитія и деятельности, носять ихъ отражение въ своемъ харавтерв. Но ть инвнія, которыя говорять о безусловной національности Пушкина, даже въ разибрахъ мистическихъ, составляють патріотическое увлеченіе: какъ ни велико значеніе Пушкина, оно имбетъ свои историческіе пред'ялы, и самое проникновеніе въ "народную сущность" было ограничено отсутствіемъ многихъ историческихъ, общественно-бытовыхъ и этнографическихъ средствъ и свъдений. Онъ-, пророкъ", говорять энтузіастическіе поклонники; онь самь, въ глубокомь сознаніи нравственно возвышающаго значенія поэзіи, приравниваль идеальное служение поэта съ служениемъ древняго пророка; онъ считалъ условіень этого служенія свободу творчества, думаль, что обладаеть ею,но господствующая практика жизни и не думала давать ему этой свободы, искажала его двательность и иногда самого вводила въ заблужденіе...

Но что такое національность, о которой ведутся споры? Въ теченіи настоящей книги мы уже касались этого вопроса, и повторимъ нёсколько общихъ замёчаній.

Въ саномъ общемъ смыслѣ, это-понятіе, совмѣщающее всѣ физическія и нравственныя особенности извѣстнаго народа. Очевидно, что ихъ понимание можетъ быть совершенно различно. Во-первыхъ, смотря по умственному развитию наблюдателя, способности проникать въ сущность явленій: міровоззрѣніе разныхъ наблюдателей различно окрашиваетъ одинъ и тотъ же предметъ; "національность" писателя (выражающаго художественно основныя свойства народа и доступнаго массѣ) можеть поэтому быть объясняема съ совершенно разныхъ точекъ зрѣнія: такъ относительно Пушкина разошлись Гоголь, Бёлинскій, Ап. Григорьевъ, "Манкъ", Дудышкинъ, Достоевскій, Писаревъ. Во-вторыхъ, сама по себѣ національность, какъ существо народа, представляеть различное содержание, беремъ ли ее въ данное время съ тѣми качествами, какія являются преобладающими, или въ цёломъ ся историческомъ бытіи, или наконецъ въ ся идеальныхъ задаткахъ. Прежде всего національность имфетъ природу историческаго явленія. Въ данную минуту будеть считаться ваціональнымъ непосредственно господствующій порядовъ вещей (въ тридцатыхъ годахъ считали національнымъ врёпостное право); но исторически самая національность не неизмённа, и въ полное представленіе ся должно войти прошедшее, гдѣ могли сказываться черты быта и народнаго харавтера, которыя были подавлены историческими условіями, но не истреблены, и иногда способны, даже должны имѣть . .

2 W

· · · ·

свое будущее. Если предание отживаетъ свое время и, пова цъло, стёсняеть развитіе народныхъ силъ, то усилія освободиться оть него будуть истинно національнымъ дёломъ (хотя бы на первое время принадлежали только образованному меньшинству), какъ была національнымъ дёломъ Цетровская реформа, хотя въ данную минуту шла наперекоръ большинству и общества, и народа; какъ было національнымъ дёдомъ освобождение врестьянъ, еще наканунѣ считавшееся преступнымъ покушеніемъ на національное благо; какъ было національнымъ лёломъ все развитіе новёйшей литературы, хотя она до сихъ поръ, въ своихъ лучшихъ созданіяхъ, остается чужда народной массѣ. Забывая эти историческія явленія національности, мы рискуемъ впадать въ грубыя ошибки. напр., дурныя учрежденія, оставшіяся отъ старины и народу ненавистныя, но могущія быть устраненными или исправленными, можемъ счесть ему по существу свойственными; или счесть такимъ свойствомъ народную косность или рабское чувство, вогда народъ невъжественъ не по недостатку способностей, и безправень по насябдію оть тяжелой исторіи. Вообще, народныя свойства могуть быть правильно оцёнены лишь тогда, когда народныя массы въ состояние будутъ раскрыть ихъ, владёя извёстнымъ просвёщениемъ и свободой действій. За отсутствіемъ такого свободнаго и хотя нёсколько просвъщеннаго народа, за "націю" отвъчають обыкновенно классы привилегированные, и они дають свой комментарій народнаго характера: этоть комментарій создается въ тёхъ направленіяхъ, какія выработались въ образованномъ классѣ, въ то время какъ народъ остается при традиціонномъ и инстинктивномъ міровоззрѣнін, которое, при всей силѣ инстинкта, слишкомъ подвержено заблужденію-особливо въ новѣйшихъ условіяхъ народной жизни, все больше **УСЛОЖНЯЮЩИХСЯ.** 

Въ опредъленіи "національности", самой по себъ или въ проявленіяхъ литературныхъ, должно быть наконецъ, кромъ ея непосредственнаго и историческаго смысла, ея представленіе идеальное. Оно присутствуеть обыкновенно въ національныхъ пристрастіяхъ и увлеченіякъ, — и естественно, что сознавая свою особенность, народъ и его представители стремятся видъть въ возможно широкомъ развитіи то, что имъ представляется національнымъ преимуществомъ, какъ очевидно, что направленіе идеализаціи будетъ обусловливаться мъркой развитія нравственнаго чувства и знанія. Извъстны у всъхъ народовъ безъ исключенія — примъры національнаго самомнѣнія и самообольщенія. На грубыхъ ступеняхъ національнаго чувства національное преимущество всего чаще понимается какъ преимущество физической силы (въ томъ періодъ, о которомъ говоримъ, любили повторять, что Европа "боится" насъ, или что мы ее "кормимъ", что Гер-

манія есть только "наши пятидесатыя губернін" и т. п.), и иногда этимъ самообольшеніемъ матеріальной силой хотять вознагралить себя за сознание слабости внутренней, гражданской и культурной. Понятно, что въ просвъщеннъйшей долъ общества идеализація напіональности ищеть основаній болёе возвышенныхъ, и какъ въ самой жизни просвѣщеннѣйшіе люди стремились въ улучшенію понятій, нравовъ и учрежденій, такъ и въ пониманіи національности они внушали более высокія требованія, отвергая грубые, нанболее распространенные взгляды бытовые и грубые идеалы національные, -- что навлекало имъ въ литературной и общественной толпъ, безсознательной и мнимо консервативной, названіе "отрицателей". Въ эту послёднюю категорію причислялись люди прогрессивнаго направленія, стремившіеся въ улучшенію жизни путемъ болѣе широкаго образованія и общественной самодёятельности; и къ ней же могли быть причислены люди славянофильской школы, которые, въ лучшихъ трудахъ ихъ, исвали того же улучшения жизни путемъ вовстановления подавленныхъ исторією народныхъ учрежденій, отвергая, какъ и ихъ противники прогрессивной школы, настоящій застой, безправіе и скудость просвещения. Понятно, что мнимое "отрицание" было только болве пламеннымъ, сознательнымъ, стремленіемъ къ возвышенію общественности и вибств національнаго идеала. Въ самыхъ изученіяхъ этнографіи, вромѣ непосредственнаго желанія изучить свой народъ, однимъ изъ сильныхъ стимуловъ было желаніе найти бытовые и народно-исторические факты для теоретическаго опредёления народныхъ идеаловъ, которые должны бы стать и національными.

Вопросъ о національномъ значеніи Пушкина опредѣлится съ изученіемъ его литературнаго содержанія сравнительно съ предшествовавшей эпохой, общественнымъ движеніемъ его времени и съ ихъ историческими результатами въ дальнѣйшемъ ходѣ общества и литературы.

Понятно, что поэтическая литература должна была также дёйствовать на развитіе интереса въ народу и этнографическаго знанія. Вліяніе Пушкина въ этомъ отношеніи было очень сильное. Остановимся на нёсколькихъ указаніяхъ.

Во-первыхъ, историческое пониманіе прошедшаго. Пушкинъ не былъ историкомъ, хотя желалъ быть имъ, и заслугу его въ этомъ отношеніи составляютъ — не исторія Пугачевскаго бунта, не приготовленія къ исторіи Петра Великаго, а именно рядъ его поэтическихъ произведеній... Въ своихъ историческихъ представленіяхъ Пушкинъ былъ, какъ извёстно, горячимъ приверженцемъ Карамзина. "Карамзинъ, — говоритъ Бѣлинскій, — не одного Пушкина, а нѣсколько иоколѣній увлекъ окончательно своею "Исторіею государства Россійсваго", которая имбла на нихъ сильное вліяніе не однимъ своимъ слогомъ, какъ думаютъ, но гораздо больше своимъ духомъ, направленіемъ, принципами. Пушкинъ до того вошелъ въ ся духъ, до того проникнулся имъ, что сдёлался рёшительнымъ рыцаремъ исторіи Карамзина и оправдывалъ ее не просто какъ исторію, но какъ политическій и государственный воранъ, долженствующій быть пригоднымъ вавъ нельзя лучше и для нашего времени, и остаться такимъ навсегда" 1). При появлении "Истории" Пушкинъ написалъ извёстныя эпиграммы, гдё въ насмёщливой формё повторялось мнёніе либеральнаго кружка, съ которымъ Пушкинъ былъ тогда близокъ. Впослёдствін онъ каялся въ этихъ эпиграммахъ; взгляды его, историческіе и общественные, формируются въ политическій консерватизмъ, программу вотораго давалъ Карамзинъ, и въ смыслъ котораго Пушвинъ считалъ себя обязаннымъ дъйствовать 2). Онъ отступилъ отъ Карамзина только въ одномъ- въ поклонении Петру Великому, хотя въ послъднее время взглядъ его на Петра также измъняется въ направленіи въ Карамзину. Пушкинъ думалъ, что поэзія должна возсоздавать исторію; нѣкогда онъ ждалъ оть Гнѣдича, окончившаго "Иліаду", эпической поэмы изъ русской исторіи. "Исторія народа принадлежить поэту". Онь самь задумаль историческую драму, даже во внѣшней старинной формѣ <sup>3</sup>), и посвятилъ ее памяти Карамзина. Въ Михайловскомъ Пушкинъ читаетъ лѣтописи и Четь-минен, сопривасается съ живою народностью; но въ "Борисъ" принято готовое варамзинское представление, и знаменитый конологъ Пимена, прелестный какъ поэтическій образъ, построенъ не на изученія подлинной лётописи, а гораздо больше, если не исключительно, опять на сантиментальныхъ изображеніяхъ Карамзина 4). Заслуга Пушкина для нашего историческаго сознанія заключается и въ "Борисѣ Годуновѣ" и въ "Полтавъ", а особенно въ тъхъ историческо-бытовыхъ повъстахъ, начиная съ "Арапа Петра Великаго", въ которыхъ онъ проводитъ передъ нами типы и нравы прошлаго столътія. Пушкинъ любилъ собирать разсказы о прошлыхъ временахъ; устное преданье имѣло для него особую привлекательность, --- конечно по живому отголоску старины, какой не можетъ сохраниться въ книжномъ свъдъніи,-да притомъ въ тѣ времена часто нельзя было знать недавней исторіи иначе, какъ по устному преданію. Пов'єсти Пушкина остались въ

د

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія, VIII, стр. 640.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. его отвывы о Карамзині въ Сочиненіяхъ (изд. 8-е, подъ редакціей П. А. Ефремова, М. 1882), т. V, стр. 37-39, 57, 79-80; т. VII, стр. 43, 142.

<sup>») &</sup>quot;Комедія о царѣ Борисѣ".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. статью С. Д. (Дудышкина): "Пушкинъ-народный поэтъ", въ Отеч. Зап. <sup>4</sup>60, т. СХХІХ, стр. 57-74.

#### ИСТОРИВО-ПОЭТИЧЕСКІЕ ТРУДЫ ПУШКИНА.

пашей литератур'в единственными въ своемъ род'в произведеніями, по этому редкому соединению поэтическаго творчества и свёжаго преданія. Въ повъстихъ Пушкинъ проводить передъ нами цёлый рядъ представителей того класса, въ которомъ собственно происходило преобразование русскаго общества, - въ разныхъ ступеняхъ и видахъ привившейся въ нему европейской образованности, отъ временъ Петра до Екатерины II, и, наконецъ, до Александровской эпохи, потому что Евгеній Онфгинъ есть новый потомокъ этого типа посивпетровской дворянской культуры. Это значение историческихъ повестей было прекрасно объяснено въ юбилейной ручи г. Ключевсваго <sup>1</sup>). Указавъ главные типы, изображенные Пушкинымъ въ этихъ повъстяхъ, г. Ключевский замъчаеть: "Такъ у Пушкина находимъ довольно связную летопись нашего общества въ лицахъ за 100 лёть слишеонъ. Когда эти лица рисовались, масса мемуаровъ XVIII вѣка и начала XIX в. лежала подъ спидомъ. Въ наши дни они выходятъ на свътъ. Читая ихъ, можно дивиться върности глаза Пушкина. Мы узнаемъ здёсь ближе людей того времени; но эти люди — знакомыя уже намъ фигуры. "Вотъ Гаврила Асанасьевичъ, восклицаемъ мы, перелистывая эти мемуары, а воть Троекуровъ, кн. Верейскій" и т. д. до Онъгина велючительно. Пушкинъ - не мемуаристь и не историкъ: но для историка большая находка, когда между собой и мемуаристомъ онъ встрёчаетъ художника. Въ этомъ значение Пушкина для нашей исторіографіи, по крайней м'аръ главное и ближайшее значение".

Припомнимъ, наконецъ, знаменитую "Лѣтопись" или, какъ она называлась въ рукописи самого Пушкина, "Исторію села Горохина". Бѣлинскій видѣлъ въ ней остроумную шутку, — но не опредѣлялъ, надъ чѣмъ она шутила; по толкованію Аполлона Григорьева, это — "тончайшая и вмѣстѣ простодушно-поэтическая насмѣшка надъ цѣлою вѣковою полосою нашего развитія, надъ всею нашею поверхностною образованностью, изъ которой мы вынесли взглядъ совершенно неприложимый къ явленіямъ окружающей насъ дѣйствительности" и т. д.<sup>2</sup>). Но гораздо ближе и проще объясненіе, что "Исторія села Горохина" намекаетъ именно на манеру Карамзина. Въ пристрастіи Пушкина къ Карамзину была доля тенденціозности, и теперь ошибки теоріи онъ самъ исправляетъ живымъ наблюденіемъ и поэтической отгадкой. Такова "Исторія села Горохина": предисловіе —картинка изъ жизни новѣйшихъ Митрофановъ, полуобразованныхъ дворянскихъ поколѣній; самая "Исторія" есть видимо иоправка къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. Мысль, 1880.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненія Григорьева, сгр. 253. ист. этногр.

прежнимъ мнѣніямъ о Карамзинѣ, къ которому Пушкинъ могъ уже относиться съ большей критикой: написана она со всёми пріемами историческаго изслёдованія, съ перечисленіемъ и критикой источниковъ, съ выписками изъ лётописцевъ, съ народными преданіями, подвергаемыми снисходительному сомнѣнію. Въ то время, 1830, Карамзинъ былъ еще единственнымъ образчикомъ, который могла имѣть въ виду эта "шутка"; языкъ несомнѣнно повторяетъ вычурно-реторическія фразы Карамзина.

Для опредъления внутренней работы Пушкина чрезвычайно интересны историческія зам'ятки Пушкина; иногда он'я поразительны по своей истинъ, напр., тъ, къ которымъ относится отзывъ г. Ключевскаго: "Наша исторіографія.--говориль онь въ той же рич.--ничего не выиграда ни въ праздизости, ни възанимательности, долго развивая взглядъ на нашъ XVIII въкъ, противоположный высказанному Пушкинымъ въ одной кишиневской заметке 1821 г." 1). Правда, эта замѣтва, какъ и многое другое въ нынѣшнемъ текстѣ Пушкина, не была извъстна въ свое время и остается для насъ только фактомъ его развитія. Замѣтка стоять въ явномъ противорѣчіи съ господствующимъ славословіемъ и заключаеть много верныхъ сужденій объ историческихъ герояхъ и героиняхъ нашего XVIII-го въка, сужденій особливо цённыхъ, если вспомнить, что фальшивый панегривъ процвѣтаетъ въ нашей исторической литературѣ и до сихъ поръ. Первый періодъ его жизни, которому принадлежить его замътка, теперь обывновенно принято осуждать вакъ время либеральнаго легвомыслія: оказывается, что въ пору "легкомыслія" Пушкинъ способенъ былъ въ такимъ наблюденіямъ и выводамъ (въ явно либеральномъ духф), которые очень высоко оцёняются авторитетнымъ историкомъ нашего времени.

Если, по разсказу біографовъ. Пушкинъ былъ "мало приготовленъ" къ исторіи, то еще меньше онъ могъ быть приготовленъ въ этнографіи. Но, какъ тамъ это не помѣшало ему внести важный вкладъ въ наше историческое сознаніе, такъ въ вопросахъ чистой этнографіи Пушкинъ оказалъ литературѣ великія услуги, прямыя и косвенныя. Ни у кого изъ русскихъ писателей раньше и послѣ (кромѣ спеціалистовъ или записныхъ любителей) не было такого вниманія къ народному преданію, поэзіи, языку; никто такъ не любилъ наслаждаться оригинальностью и мѣткостью этого языка. Біографы любатъ говорить со словъ Пушкина объ его нянѣ, и не задумываются прииисывать ей посвященіе Пушкина въ тайны народности. Пушкинъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. эту зам'ятку въ Сочин. Пушкина, т. V, стр. 9-14; но годъ зам'ятки не 1821, а 1822.

могъ съ любовью говорить о нанѣ, дорогой ему особенно въ деревенсвой ссыдев, --- но доводьно странно принисывать буквально ей и пребыванію въ селѣ Михайдовскомъ вкусы Пушкина въ наподности. Няня Пушкина была типическая старинная няня, богатая народной премудростью, сказками, приметами, присловьями. Одна черта, сообщаемая Пушкинымъ, до чрезвычайности характерна. Вернувшись въ деревню въ ноябрѣ 1826 изъ Москвы, куда онъ былъ вытребованъ императоромъ Николаемъ, Пушкинъ описываеть въ письмѣ къ Вяземскому пріфздъ свой въ деревню: "Ты знаешь, что я не корчу чувствительности, но встреча моей дворни, хамовъ и моей няни --ей-Богу пріятиве щекотить сердце, чёмъ слава, наслажденія самолюбія, разсѣянности и пр. Няня моя уморительна. Вообрази, что 70-ти лътъ она выучила наизусть новую молитву о умилении сердия владыки и укрощении духа во свиръпости, нолнтву, въроятно, сочнненную при царъ Иванъ" 1). "Владыка" былъ, разумъется, императоръ Николай Павловичъ, а няня совсемъ годилась въ XVI столетіе. Няня доставляла Цушкину матеріаль, и судя по тому, что было Пушкинымъ употреблено изъ него (напр. сказки), матеріалъ стародавній (слёдовательно, тёмъ болёв цённый); но если Пушкинъ обращался къ источникамъ народности, то основаніемъ этому была не случайность, вакъ пребывание въ Михайловскомъ, а весь историческій ходъ его литературнаго развитія. Бълинскій съ большою точностью указаль, какимь образомь Пушкинь въ "годы ученья" пережилъ въ себѣ весь ближайшій періодъ литературы, ему предшествовавшій, и, завершая его въ своихъ юношескихъ произведеніякъ, открываль своими трудами новую ступень литературныхъ идей. Въ этонъ предшествующенъ періодъ, съ прошлаго въва, были затронуты элементы народности, въ смыслѣ общественномъ, историческомъ и литературно-этнографическомъ. Начавъ дона съ французскихъ стиховъ, онъ скоро затёваеть "Бову" (1815), и этимъ юношескимъ опытомъ уже вончается вліяніе карамзинской стихотворной манеры. Въ "Вадимѣ" (1822) можно еще замѣтить манеру Жуковскаго, съ славынами на Оссіановскій образецъ; но въ томъ же году "Пѣсня о вѣщень Одегъ" уже самостоятельна въ поэтическомъ отношении, и если еще отзывается Карамзинымъ, то уже Карамзинымъ-историкомъ. Цервая самостоятельная поэма" береть народно-сказочную тему, развиваемую на романтическій ладъ; въ 1822 онъ начинаетъ "Евгенія Онъгина", гдъ между прочимъ уже безъ старыхъ сантиментальныхъ и романтическихъ прикрасъ явились картины деревенския. Въ Михайловскомъ написанъ "Борисъ Годуновъ", "вдохновенный" Ка-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин., т. VII, стр. 45.

рамзинымъ и слёдующій его историческимъ взглядамъ, а своей драматической формой свидётельствующій объ изученіи Шекспира. "Сношенія съ няней" въ Михайдовскомъ отразидись нёсколькими произведеніями на народныя темы (какъ "начало сказки"—о медвёдихё, "Женихъ" и пр.); но поэтическія изложенія сказокъ, безъ сомнёнія слышанныхъ именно отъ няни, написаны уже долго спустя, въ тридцатыхъ годахъ.

Изъ Михайдовскаго Пушкинъ пишетъ въ брату въ 1824: "повечерамъ слушаю сказви и вознаграждаю тъмъ недостатви проклятаго своего воспитанія. Что за прелесть эти сказки! каждая есть поэма"... Этимъ словамъ давно придавали большое значеніе, видя въ нихъ рёшительное признаніе "народности", какъ принцица, или лаже истольовывая ихъ въ смыслё мистическаго народничества. Но онъ имѣютъ бодѣе тѣсный смыслъ: воспитаніе, вслѣдствіе котораго Пушвинь не разъ называетъ французскій язывъ болёе ему близвинь. чёмъ русскій <sup>1</sup>), не давало ему возможности раньше усвоить себе технику надолнаго языка и сказочные сюжеты: это не была теорія народности, а только одинъ изъ ея разнообразныхъ литературныхъ интересовъ. Онъ дъйствительно занялся записываніемъ пъсенъ и сказовъ, и, по словамъ П. В. Кирфевскаго, составилъ замфчательный песенный сборникъ<sup>2</sup>). "Недостатки воспитанія" — не только домашняго, но и лицейскаго-Пушкинъ вознаграждалъ тогда и другими средствами: чтеніемъ Карамзина и льтописей, изученіемъ Шевспира. Его собственныя поэтическія воспроизведенія сказочныхъ сюжетовъ не удовлетворяли уже Бѣлинскаго: это былъ "плодъ довольно ложнаго стремленія къ народности". Бълинскій исключаль только "Сказку о рыбакѣ и рыбкѣ", гдѣ народу принадлежить только мысль, а весь разсказъ принадлежитъ поэту): народныя сказки "хороши и интересны такъ, какъ создала ихъ фантазія народа, безъ перемънъ, украшеній и передѣлокъ" <sup>3</sup>); для спеціалиста этнографа подобные пересказы вообще не имъютъ значенія <sup>4</sup>). Но эти произведенія Пушкина въ тогдашнихъ условіяхъ литературы и литературнаго языка

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. въ письмѣ въ Жуковскому, 1824: "французскій языкъ — миѣ болѣе поперу"; въ письмѣ къ Чаадмеву, 1831: "je vous parlerai la langue de l'Europe, elle m'est plus familière que la notre". Сочин. т. IX, стр. 198, 341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. сказки Арины Родіоновни, въ Сочин. VII, стр. 409—414; любопытная сказка о Георгіи Храбромъ и о волкв, со словъ Пушкина пересказана Далемъ (Соч. Даля, 1861, томъ IV); пвсин, записанныя Пушкинымъ, въ Сочин. П, стр. 380, 390.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сочин. Бёлинскаго, VШ, сгр. 700. До Бёлинскаго подобнымъ образомъ относылся къ сказкамъ Пушкина и Надеждинъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Такъ, между прочимъ, пропадаетъ для этнографія сказка о Георгія Храбромъ и о волкъ, которая была бы чрезвычайно витересна въ подлинной народной одеждъ.

имѣли свою важность какъ новое указаніе на источники народности, какъ обравчикъ технической виртуозности; и еще важнѣе по литературному вліянію были самостоятельныя проязведенія Пушкина на народныя темы: именно онѣ составляли главный результатъ народныхъ стремленій Пушкина, особенно въ ряду съ другими произведеніями, эпизодически касающимися народной жизни (Евгеній Онѣгинъ, Борисъ Годуновъ, Исторія села Горохина, историческія повѣсти и пр.).

Такимъ образомъ Пушкинъ вносилъ свой вкладъ и въ чистую этнографію, распространая интересь въ прямому изученію народнаго быта и поэзіи, собирая сказки и пёсни, поддерживая своимъ инвніемь и авторитетомъ начинавшіяся изученія, напр., изученіе авсенъ-Кирвевскимъ, народнаго языка – Далемъ; а вив собственной этнографіи — художественными изображеніями народнаго быта. У Пушкина въ первый разъ народъ являлся безъ сантиментальныхъ и романтическихъ ходуль <sup>1</sup>), съ подлинными чертами быта и языка, и это было чрезвычайно важно. Въ литературной толпѣ еще долго тянулось прежнее фальшивое отношение въ народности, карамзинскан чувствительность, въ соединения съ лицембриемъ оффициальной народности, но у большихъ писателей, продолжавшихъ дёло Пушкина, оно стало уже невозможно. Самъ Пушкинъ далеко еще не совершилъ всего дёла; нужно было еще много изученій и художественнаго труда, чтобы идея "народности" утвердилась въ литературь, но поэзія Пушкина давала настроеніе, тонъ этому труду. Подъ внушевіями этой поэзіи----которыя даже горячему панегиристу Пушкина, какъ Ап. Григорьевъ, представлялись отчасти сознательными, но отчасти и безсознательными, — правдиво-реальное отношение къ "народности" было завоевано, какъ литературное орудіе, и у преемниковъ Пушкина развилось въ широкія и уже сознательныя примъненія. Это отразилось и на работахъ историко-этнографическихъ, гді-вь параллель съ указавіями новыхъ научныхъ изслёдованійнародъ сталъ болёе и болёе разсматриваться, какъ организмъ, на которомъ сосредоточивается историческое развитіе государства и на-**ДОДНОСТИ.** 

Что не все было сдёлано Пушкинымъ, особенно видно на его общественныхъ понятіяхъ. Въ нихъ было нёсколько разныхъ теченій, отчасти смёнявшихъ другъ друга, отчасти одновременно существовавшихъ, иногда примиряемыхъ, иногда оставляемыхъ въ ихъ противорёчіи. Первая эпоха, какъ извёстно, отличена либеральными наклонностями, которыя были съ одной стороны отголоскомъ вольтеріянства, съ другой исходили изъ новёйшаго либерализма: то и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И безъ ходуль псевдо-классическихъ, какъ неръдко у Крилова.

другое было довольно поверхностно, но въ этихъ ученіяхъ были свои серьезныя понятія — какъ понятія о свободѣ мысли, о необходимости, когда-нибудь, свободы гражданской и прежде всего освобожденія врестьянъ; наконецъ, всегда сохранившееся у Пушкина требованіе свободы художественнаго творчества.

Либерализиъ приходится ко временамъ императора Александра. вогда Пушкину пришлось испытать "гоненіе", всябдствіе котораго Пушкинъ до конца царствованія Александра I ему "подсвистывалъ"; но вивств съ твиъ, какъ въ конце ссылки начиналась зовлая пора поэтической дёятельности, совершалась перемёна и въ общественныхъ взглядахъ Пушвина: онъ сознаетъ, что имп. Александръ поступалъ съ нимъ "справедливо"; онъ дѣлается мирнымъ консерваторомъ и его мећнія окрашиваются новымъ направленіемъ до настоящей тенденціозности---особенно съ 1826 года. Приближенный въ средоточію власти, разубѣдившись въ старомъ либерализиѣ. Пушкинъ думалъ. что нашель настоящій путь для своихь гражданскихь мивній и пошелъ по немъ съ усердіемъ неофита, полагающаго, что долженъ исвупить прошедшія ошибви. Отсюда проистевали разные фавты его дёятельности въ послёднемъ періодё его жизни: записка о воспитанін; участіе въ записив ин. Вяземскаго 1); отзывъ о "якобинизмв" Полевого<sup>2</sup>): предложение правительству своего журнала<sup>3</sup>): отзывъ о Радищевъ, 1836 г., совствиъ противоположный его прежнимъ мявніямъ объ этомъ писателё; отсюда тавже происходило желаніе быть не только поэтомъ, но историкомъ, что могло казаться болёе дёйствительной "службой" отечеству въ глазахъ его судей и покровителей; этотъ тонъ слышится въ его оффиціальныхъ письмахъ. въ невоторыхъ стихотвореніяхъ, какъ "Клеветникамъ Россіи" и т. д.

Точка зрѣнія была консервативная. Мы говорили въ другомъ мѣстѣ <sup>4</sup>) объ его взглядахъ позднѣйшаго времени, когда онъ сожалѣлъ о паденіи стариннаго боярства, когда Петръ казался ему Робеспьеромъ и Романовы "революціонерами" (за это истребленіе боярства), когда онъ мечталъ о "независимой" наслѣдственной аристократіи, когда рядомъ съ этимъ у него особенно стали сказываться собственные "генеалогическіе предразсудки и т. д. Можно исторически прослѣдить развитіе этихъ теорій Пушкина (между прочимъ истекавшихъ, вѣроятно, изъ того что въ тогдашнемъ общественномъ состояніи онъ не видѣлъ кромѣ родовой аристократіи никакого иного политическаго элемента); но теоріи во всякомъ случаѣ были

406

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Полное собр. сочиненій кн. Вяземскаго, т. П. стр. 211-226.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненія Пушкина, т. V, стр. 233.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Таиъ-же, стр. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. "Характ. литературныхъ мивній", изд. 2-е, гл. U.

ошибочныя и не оправдывали распространяемаго теперь представленія объ его пророческомъ проникновеніи въ народныя русскія начала: теорія была неверна исторически, потому что у насъ именно не было, да едва ли уже и можеть быть такая наслёдственная и властвующая аристократія, о какой мечталь Пушкинь, и если бы она даже устроилась, едва ли была бы особымъ благомъ для Россіи и чемъ-нибудь сочувственнымъ для народа. Тъ образчиви ся, какје могли представляться Пушкину въ прошедшемъ, быля плохимъ приивроиъ. Въ одноиъ изъ последнихъ трудовъ Кавелина,-которому трудно отвазать въ знания русской история,---находится какъ будто намъренный отвътъ на слова Пушкина о революціонной дъятельности Петра<sup>1</sup>): "мысль, будто реформа Петра и петровскій періодъ представляють какой-то переломъ въ русской жизни, неожиданный, безпричинный, какъ будто съ неба упавший. -- ни на чемъ не основана... Взглядъ на Петра Великаго, какъ на какого-то чутьчуть не Робеспьера, также обличаеть глубовое непонимание русской исторіи и великаго царствованія, какъ и упреки въ томъ, что онъ быль антихристь, заклятый иностранець и нестерлиный тиранъ" <sup>9</sup>).

Современникамъ Пушкина (и непринадлежавшимъ къ его кругу) не остались неизвёстны эти его взгляды. У нихъ не было того матеріала, который сталъ извёстенъ теперь въ письмахъ и замёткахъ Пушкина; но личность поэта была предметомъ величайшаго интереса, его сочиненія изучались внимательнёйшимъ образомъ; намеки комментировались, а, наконецъ, были живыя свёдёнія и разсказы. Бёлинскій по поводу "Бориса Годунова" говорилъ о Пушкинё весьма категорически, что "онъ въ душѣ былъ больше помѣщикомъ и дворяниномъ, нежели сколько можно ожидать этого отъ поэта" <sup>3</sup>).

Если была возможность чувствовать въ поэть помѣщика по поводу даже "Бориса Годунова", то понятно, что Бѣлинскій затруднился безусловно мазвать Пушкина поэтомъ національнымъ: обществу и критикѣ приходилось иногда видѣть въ немъ не полное выраженіе своихъ лучшихъ идеаловъ, а только панегирикъ одной эпохи, одного порядка вещей, видѣть тенденцію одного извѣстнаго круга. Исторія не подтвердила этого панегирика... Въ этой же односторонности надо искать и причину того, что къ концу жизни Пушкина (когда, замѣтимъ, не были извѣстны многія изъ лучшихъ его произведеній, явившіяся только въ посмертномъ издавіи) публика начинала охладѣвать къ поэту. Въ иныхъ случаяхъ, это охлажденіе 化合理管理合金 医原子子 建铁 子子

\*

........

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Эти слова явились только въ изданія Ефремова, 1882, и едва ли были въ виду у Кавелина.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) "Вѣстн. Евр". 1882, декабрь, стр. 937.

<sup>»)</sup> Сочиненія Бѣлинскаго, VШ, стр. 638.

было дёломъ непониманія, легкомыслія; но въ другихъ имёло свои основанія. Бѣлинскій самъ объясняеть его главнымъ образомъ тѣмъ, что Пушвинъ въ послёдніе годы удалился въ область чистаго исвусства. "И чёмъ совершение становился Пушкинь какъ художникъ, тёмъ болёе сврывалась и исчезала его личность за чуднымъ, роскошнымъ міромъ его поэтическихъ созданій. Публика, съ одной стороны, не была въ состояни оценить художественнаго совершенства его послёднихъ созданій (и это, конечно, не вина Пушкина); съ другой стороны, она въ правѣ была искать въ поэзіи Пушкина болѣе нравственныхъ и философскихъ вопросовъ, нежели сволько находила ихъ (и это, конечно, была не ея вина). Взглядъ Пушкина на жизнь былъ болёе созерцательный, нежели рефлектирующій; его поэзія, глубоко пронивнутая гуманностью, воспріимчива въ страданіямъ и противорачіямъ жизни, но онъ смотритъ на нихъ съ какимъ-то самоотрицаніемъ, какъ бы признавая ихъ роковую неизбѣжность и не нося въ душё своей идеала лучшей дёйствительности и вёры въ возможность его осуществления". Такова была натура Пушкина: этому взгляду Пушкинъ обязанъ изящною мягкостью, глубиной и возвышенностью своей поэзін, но въ этомъ и ея недостатки. "Духъ анализа, неукротимое стремленіе изсявдованія, страстное, полное вражды и любви мышленіе, сдёлались теперь жизнію всякой истинной поэзіи. Воть въ чемъ время опереднло поэзію Пушкина и большую часть его произведеній лишило того животрелещущаго интереса, который возможенъ только какъ удовлетворительный отвёть на тревожные болъзненные вопросы настоящаго"... <sup>1</sup>). Къ этому присоединалось, что созерцательная поэзія идеализировала иногда такіе предметы. въ которымъ общество начинало уже относиться съ вритическимъ анализомъ. Пушкинъ дѣлался поэтомъ status quo, и прежнее охлажденіе еще усидилось въ позднійшихь литературныхь поволівніяхь, и въ наше время многіе прославляли Пушкина какъ національнаго поэта, именно въ смыслъ общественно-политическаго консерватора.

Но съ этими ссылками на его консервативныя иден надо быть, однако, осторожнымъ. Теоретическія ошибки не могли возобладать совсёмъ надъ поэзіей Пушкина; поэтическая проницательность и "художественная добросовёстность", мягкое гуманное чувство, сознаніе собственной силы и художественнаго достоинства шли глубже теорій, дали произведенія болёе глубокія, чёмъ онъ могъ бы дать какъ представитель узкой тенденціи. Его глаза не были закрыты на то, что дёлалось въ отечествё, какъ могъ чувствовать себя въ немъ независимый писатель. Не мудрено, что въ годы изгнанія у него вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочни. Бълинскаго, VIII, стр. 402-408.

рывались желчныя слова объ "отечествѣ"; но въ самомъ концѣ жизни, когда онъ началъ журналъ, когда онъ былъ оплетенъ Ш-отдѣленскими наставленіями и угрозами, у него вырывались слова горечи и раздраженія <sup>1</sup>). Къ послѣднему году его поэтической дѣятельности относится стихотвореніе: "Не дорого цѣню я громкія права", и стихотвореніе: "Я памятникъ себѣ воздвигъ не рукотворный", которое роковымъ образомъ являлось въ 1836 г. какъ завершеніе его поэтическаго поприща и гдѣ мы только теперь читаемъ въ предпослѣдней строфѣ подлинные стихи самого Пушкина <sup>2</sup>):

> "И долго буду тёмъ любевенъ я народу, Что чувства добрыя я лирой пробуждаль, Что въ мой жестокій впкъ возславиль я свободу, И милость въ падшинъ призываль".

Разнообразныя воспоминанія о Пушкнить въ 1880 г. собрали изъ его произведеній множество мыслей и образовъ, рисующихъ возвышенный тонъ его поэзіи и проникнутыхъ глубовою дюбовью въ родной странё и народу: овъ дорожить славными дёяніями ихъ прошедшаго, страстно желаетъ широваго просвъщения, ждетъ освобожденія народныхъ массъ; онъ первый правдиво постигаеть народную жизнь и изображаеть ее со всёмъ богатствомъ языка, изученнаго въ народномъ источникъ. Его провозглашали національнымъ поэтомъ, и многимъ казалось, что основной источникъ его національности тантся въ "прикосновении" къ народу, въ позднъйшемъ періодъ его развитія; но историческое изученіе должно убѣдить, что именно ранній періодъ его внутренней жизни, когда въ посл'ядніе годы Александровскихъ временъ въ обществъ, хотя не безъ увлеченій и фантазій, носилось много благороднъйшихъ общественныхъ стремденій,--этотъ періодъ оставилъ въ немъ вліянія, не изгладившіяся во всю остальную жизнь, при всёхъ позднёйшихъ его колебаніяхъ. Новёйшіе комментаторы не зам'вчали, что многія лучшія цитаты, ими приведенныя и говорящія о народномъ благь, просвещении и своболь, принадлежать этому первому періоду жизни Пушкина, періоду либеральныхъ, въ европейскомъ смыслъ, идеаловъ. Михайловское уединение дало Пушкину сосредоточиться, убѣдило, что онъ призванъ не въ какойннбудь автивной, а именно только къ художнической деятельности. Событія 1826 г. увлевли его въ тенденціозный консерватизит, въ отношенія, которыя онъ идеализироваль, но которыя временами его страшно угнетали, и онъ возвращался въ инымъ свётлымъ свобод-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См., напр., Сочин., VII, стр. 42, 95, 174, 190, 283 и др., въ письмахъ 1824-26 гг. Въстн. Евр., 1879, письма къ женъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сочин. Ш., стр. 411—412, 471. Любопштно, что третій стихъ этой цитати инваль въ ричи "Идеали Пункина", В. Никольскаго. стр. 45.

ны иъ взглядамъ своего прошлаго. "Художническій тактъ дѣйствительности" предохранилъ его отъ литературныхъ ошибокъ, въ которыя могли ввести его ошибки теоретическія, и на перекоръ тому, что онъ придумывалъ теоретически относительно русской исторіи, въ своихъ произведеніяхъ прославлялъ то, что составляеть ея истинное величіе. Таково возвеличеніе Петра, на перекоръ превозносимому Пушкинымъ Карамяину, на перекоръ его собственнымъ представленіямъ Петра въ видѣ Робеспьера. "Петръ Великій, — говоритъ Бѣлинскій, — не только творецъ бывшаго и настоящаго величія Россів, но и всегда останется путеводною звѣздою русскаго народа, благодаря которой Россія будетъ всегда идти своею настоящею дорогою къ высокой цѣли нравственнаго, человѣческаго и политическаго совершенства. И Пушкинъ нигдть не является ни столько высокимъ, ни столько національнымъ поэтомъ, какъ въ тѣхъ вдохновеніяхъ, котсрыми обязавъ онъ великому имени творца Россія" 1).

О томъ, чѣмъ могли бы быть дѣятельность Пушкина въ условіяхъ тенденціознаго консерватизма, еслибъ она продолжалась, мы вполнѣ согласны съ заключительными страницами книги г. Стоюница<sup>2</sup>).

Исключительный и разнообразный таланть сдёлаль Пушкина величайшимъ именемъ русской литературы, и какъ начинатель самостоятельнаго реальнаго изображенія русской жизни онъ занимаетъ высокое мёсто и въ спеціальной исторіи народныхъ изученій.

Но еще много предстояло труда впереди. Въ тридцатыхъ годахъ, въ концу жизни Пушкина, было заявлено оффиціально начало народности; литература еще раньше назвала это слово, но понятіе еще долго оставалось неяснымъ. Мы приводили выше, что это слово называлъ кн. Одоевскій въ половинѣ двадцатыхъ годовъ, что о народности говорилъ Максимовичъ въ духѣ ромаятическаго увлеченія народной поэзіей, что Надеждинъ искалъ въ ней средства противъ увлеченія чужеземнымъ и желалъ объяснить ее исторически; этнографическія работы предпринимаются уже съ опредѣленнымъ планомъ изслѣдованія "народности"; къ ней начинаютъ стремиться поэты и беллетристы; но въ большинствѣ случаевъ исканія остаются еще темны и поверхностны. Въ образчикъ тогдашнихъ взглядовъ приводимъ еще отрывокъ изъ статьи Плетнева, посвященной именно этому предмету <sup>3</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Сочин. Бэлинскаго, VШ, стр. 406.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Пушквиъ". Спб. 1881, стр. 439-440.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "О народности въ литературъ" (1838), ръчъ, читанная на актъ Спб. универ-

"Въ числѣ главныхъ принадлежностей, — говоритъ онъ, — которыхъ современники наши *требують* отъ произведеній словесности, господствуетъ идея народности", — и затѣмъ онъ опредѣляетъ ее какъ совокупность всѣхъ особенностей нашей жизни.

"Она представляеть собою особенность, необходимо соединяющуюся съ съ ндеею каждаго народа. Сколько жь предметовъ должно войти въ ея совокупность! Черты, составляющія физіономію души нашей, предварительно были какъ стихін въ томъ обществъ, которое воспитало наши страсти, въ той природъ, которая упоевала наши чувства, въ той религіи, которая возвысила наши помыслы, въ тъхъ обмчаяхъ, которые освящены для насъ давностію, въ тѣхъ предразсудкахъ, отъ которыхъ не спасетъ насъ никакая философія. Еще болѣе: одинъ и тотъ же народъ, въ разные періоды своей исторіи, при содъйствіи разныхъ причинъ, скрывающихся то въ политикѣ, то въ морали, то въ ученыхъ миѣніяхъ какого-нибудь времени, является съ безчисленнымъ множествомъ оттѣнковъ, которые всъ принадлежатъ разсматриваемой идеѣ".

"Въ звукахъ слова народность, —продолжаетъ Плетневъ, —есть еще для слуха нашего что-то свъжее и, такъ сказать, не обносившееся".но новой литературѣ принадлежить только выраженіе, а саман идея современна древнайшимъ писателямъ. И онъ далаетъ бъглый и весьма туманный обзоръ античной и новъйшей европейской литературы, чтобы указать проявление народности и затёмъ перейти къ русской литературѣ, древней и новой. И здѣсь изложеніе столь же туманно 1). Въ XVIII столѣтіи дѣло вародности русской представляетъ имп. Екатерина, Державинъ, Фонвизинъ. Со времени открытія памятниковъ древнѣйшей словесности нашей (труды гр. Мусина-Пушкина, Новивова), черты народности пріобрёли какъ бы нёкоторую осязательность". Великія заслуги оказалъ Шлёцеръ, "мужъ правды и любви. первый въ ученомъ свътъ благовъститель нашего отечества". "Онъ съ такою страстію доискивался истины, и открывъ, съ такимъ восторгомъ передавалъ ее, что чтеніе "Нестора" его воспламенило цёлое поколёніе русскихъ въ занятіямъ отечественною исторіею". Далёе:

"Итакъ идея, которая нёкогда была преимуществомъ нашимъ передъ другимп новёйшими народами, идея, которую осуществляють намъ всё лучшіе таланты въ образованнёйшихъ государствахъ Европы, занимала уже многіе между нами умы въ прошедшемъ столётіи. Самочувствіе воскреснло ее въ душахъ людей, которые столько благоговёли къ своимъ обязанностямъ, что лучшіе свои помыслы посвятили отечеству. Въ нынёшнемъ столётіи еще разнороднёе сдёлались изысканія въ отношеніи къ нашему гражданству. Въ исторін мысли нашей и ея проявленія, къ чему не стремился, чего не желалъ прояснить достойный сынъ героя Задувайскаго, обратившій домъ свой въ храмъ отечественныхъ музъ, котораго самая налиись: "на благое просвёщеніе" слу-

ситета, въ Журн. Мин. Просв. 1834, ч. I, стр. 1-30, и въ "Сочиненіяхъ и переписки" Плетнева, Спб. 1885, I, стр. 217-239.

<sup>1</sup>) Сту. 280 и слѣд.

. . .

-

**j**. -

-

r.

.

7 19.1 2

-4

жить для наст завътомъ назидательнымъ. Если только чье-нибудь помышленіе клоннаось на путь народной славы, никого не отчуждаль сей благодушный вельможа оть своей поучительной бесёды и благороднаго вспомоществованія, быль ли то историкъ или мореходецъ, поэтъ или антикварій, географъ или художникъ, грамматикъ или законоведецъ. Наблюдая современныя намъ явленія вь русской литературь, убъждаемся, что благіе подвиги сія были не безплодим, что есть действователи въ каждой отрасли знаній, и что ихъ труды устремлены къ возвышению нравственнаго достоинства нашего. Съ чувствомъ народной гордости мы произносимъ имена двухъ литераторовъ, дъйствовавшихъ на разсматриваемомъ нами поприщъ преимущественно въ славное царствование Алексанира І. Для одного изъ нихъ, по выражению поэта, уже настало потомство; другой, кумиръ всёхъ возрастовъ, поучаясь самъ вз. изслёдования русскаго духа, еще поучаеть и нась, хотя въ сожалению довольно редко. Сколь ни разнородны ихъ творенія, но они составляють одно целое, полную картину России, върную исторію ся умственной жизни. Одинъ изъ нихъ, окружась неподкупными свидетелями нашихъ деяний, темныхъ и гласныхъ, доблестныхъ и постыдныхъ, прошель съ ними разные періоды существованія нашего, и душею своей вкуспвъ, такъ сказать, бытіе каждой эпохи, воскреснаъ для насъ истинный образь Руси, навъяль на нась ся дыханіс, породниль опять слухъ нащъ съ простою. нъсколько однозвучною, но честою и свободною музыкою языка ся, взволноваль сердце наше ся ощущеніями и обратиль наши мысли въ невѣдомымъ еще сокровищамъ собственно нашего же ума и вкуса. Другой, прикрывшись невнимательностію и бездійствіемь, останавливался въ каждой толпѣ народа, изучалъ всв классы людей оть грязной черни до блистательныхъ царедворцевъ, высматривалъ всъ наши слабости, недостатки, причуды, вывелаль всё тайны ума нашего, его оборотливость, своровку и остроту. Про его-то иносказательныя драмы должно вымолвить, что въ нихъ русскій духъ въ очахъ совершается. Произведенія писателей сихъ довершили тотъ умственный обороть, который получиль начало до ихъ еще появления. Теперь ниенами Карамзина и Крылова не только мы подтверждаемъ преимущество народности въ литературѣ, но и самые чужестранцы, ими познавшіе, что было затаено отъ нихъ въ сердцѣ Россіи.

"Сопровождая движение многообъятной идеи, выражаемой словомъ народность, мы видимь, что ея успѣхи, совершенствуя гражданственность, устремляють умъ націи на историческое изученіе всёхъ частей государства. Не удивительно. что въ явленіяхъ ныятішней литературы нашей мы ежедневно встріячаемъ болёе или менёе счастливыя покушенія на этомъ же попришё. Но посреди сихъ разнородныхъ и разнообразныхъ опытовъ, какой колоссъ воздвигнуть неутомимою деятельностію всеобъемлющаго ума! Где самая верная и самая поучительная исторія государства, какъ не въ картинахъ постепеннаго развитія силь, воли и дійствій правительства вь отношеніи къ націи? Какой же представляется подвигь тому, кто бы вздумаль всё мелкія, разбросанныя, исчезающія и разновидныя черты сін собрать, устроить, согласить и оживить! Государь обширнейшей въ свете монархін, напутствуя своими советами вождей, въстниковъ его славы и справедливости, разръшая тяжкія недоумънія сильнъйшихъ владыеъ Евроиы, пріемдеть въ собственное свое владёніе этоть новый, повидимому безконечный трудъ, и къ удивленію свёта, къ счастію своихъ подданныхъ совершаетъ его въ единое пятилътіе. Здъсь, въ этой совокупности нашихъ законовъ, гдѣ каждый день, каждый часъ запечатлѣнъ идеею того, кто движеть всё пруживы и направляеть всё нравственныя силы націи, здёсь вполнѣ будеть постигнута наша исторія, а съ нею и самая народность.

"Въ то время, какъ, по высочайшей волѣ прозорливаго монарха, путеводителемъ и судіею нашимъ въ дѣлѣ народнаго просвёщенія явился мужъ, столь же высоко образованный, какъ и ревностный патріоть, его первое слово къ намъ было: народность. Въ этихъ звукахъ мы прочитали самыя священныя свои обязанности. Мы поняли, что успѣхи отечественной исторіи, отечественнаго законодательства, отечественной литературы, однимъ словомъ: всего, что прямо ведетъ человѣка къ его гражданскому навначенію, должны быть у насъ всегда на сердцѣ. Дѣйствовать въ этомъ духѣ такъ легко, такъ отрадно, такъ естественно, что бевъ сомнѣнія въ лѣтописахъ ученыхъ обществъ не было еще ни одного указанія, по которому бы съ такимъ единодушіемъ н съ такимъ самоотверженіемъ соединялись всѣ, какъ соединяемся мы по слову нашего вождя въ обѣтованную землю истинной образованности".

Въ словахъ Плетнева была, въроятно, доля обязательнаго языка, но съ другой стороны никто не вынужлалъ избранной имъ темы, н Плетневъ, одинъ изъ ближайшихъ друзей Пушкина, потомъ Гоголя, безъ сомнѣнія, высказывалъ обычныя представленія о начинающейся эпохѣ, которую олицетворяла оффиціально заявленная "народность".

Какъ складывалось понятіе о народности у тогдашнихъ этнографовъ, которые считали себя спеціалистами въ ея объясненіи, мы видѣли между прочимъ у Сахарова. Укажемъ еще нѣсколько строкъ изъ предисловія, которымъ вводилъ читателя въ свою книгу другой типическій этнографъ того времени, Терещенко<sup>1</sup>): книга написана совершенно ненаучно, не весьма грамотно, но это не мѣшало "народности".

"Иностранцы, — говоритъ Терещенко, — смотрѣли на наши нравы и образъ жизни по большей части изъ одного любопытства; но мы обязаны смотрѣть на все это не изъ одного любопытства, а какъ на исторію народнаго быта, его духъ и жпзнь, и почерпать изъ нихъ трогательные образцы добродушія, гостепріимства, благоговѣйной преданности къ своей родинѣ, отечеству, православію и самодержавію. Если чужеземные наблюдатели удивлялись многому и квалили, а болѣе порицали, то мы не должны забывать, что они гладѣли на насъ поверхностно, съ предубѣжденіемъ и безъ изученія нашего народа... Перечатывая описанія, повѣствованія и сказанія на многихъ европейскихъ языкахъ, вы постоянно читаете и не безъ улыбки, — что всѣ иноземные писатели какъ бы условились однажды и навсегда хулять и бранить насъ"... (Сейчасъ, однако, было сказано, что они многому удивлялись и хвалили).

"Оставивъ людскія страсти, которыя мы относимъ къ понятіямъ вѣка, намъ усладительно вспомнить, что предковъ жизнь, не связанная (?) условіями многосторонней образованности, налидась изъ сердечныхъ ихъ ощущеній (?), истекла изъ природы ихъ отчизны, и этимъ напоминается патріархальная простота, которая столь жива въ ихъ дѣйствіяхъ, что какъ будто бы это было .

с. ;

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Быть русскаго народа. Сочиненіе А. Терещенки. Въ VII частяхь. Сиб. 1848. Объ этой книгі мы скажемь даліе, когда остановнися на замічательныхь статьяхь Кавелина, ею визванныхь.

во всякомъ изъ насъ (?). Кто хочеть изслёдовать быть народа, тоть долженъ восходить къ его юности и постепенно снисходить по ступенямъ измёненій всѣхъ его возрастовъ",—и такъ далёе.

Правда, были и въ тѣ годы люди, которые поняли дѣйствительную стоимость заявленія "народности", и мы, иногда почти съ изумленіемъ, встрѣчаемъ чрезвычайно ясное пониманіе вещей въ дневникъ А. В. Никитенка именно изъ этихъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ. — но въ большинствѣ общества на первое время повидимому было очень распространено представление о томъ, что наступила въ нашей жизни настоящая "народность" и что въ этомъ отношени нечего больше желать. Мечты двадцатыхъ годовъ были подавлены или забывались. Въ тридцатыхъ годахъ даже въ новомъ покольнии, которое съ большимъ возбуждениемъ предалось Гегелевской философіи, господствовало въ параллель этому ученіе о "разумной дъйствительности". Прежде чъмъ сознано было могущественное значеніе произведеній Гогодя и прежде чёмъ сложились новыя школы. "западная" и славянофильская, въ которыхъ поднятъ былъ совсёмъ иначе вопрось о народь, въ литературъ еще долго держалось это вонсервативное представление "народности", въ сущности безсодержательное.

До какой степени были въ пушкинское время не требовательны относительно литературныхъ и общественныхъ отраженій народности, видно изъ рѣчи Плетнева: "Исторія" Карамзина, басни Крылова и Сводъ Законовъ убѣждали вполнѣ въ присутствіи "народности". Та же нетребовательность сказалась въ успѣхѣ Загоскина (1789—1852; его историческіе романы 1829 — 1848). Въ 1829 явился "Юрій Милославскій" и имѣлъ необычайный успѣхъ: автора горячо привѣтствовали и Жуковскій, и самъ Пушкинъ.

Мысль объ историческомъ романѣ была у Загоскина (слѣдствіемъ чтенія Вальтеръ-Скотта и старыхъ историческихъ повѣстей Карамзина; историческія понятія составлены всецѣло по Карамзину, общественныя—были искреннимъ и наивнымъ консерватизмомъ, вполнѣ подъ стать оффиціальной народности. На первыхъ порахъ "Юрій Милославскій" вызвалъ великія похвалы, которыя уже вскорѣ потомъ должны были казаться непонятны. Въ романѣ была легкость разсказа, одушевленіе, —но отсутствіе историческаго колорита, избытокъ приторной сантиментальности, которую въ другихъ своихъ произведеніяхъ романистъ одинаково вносилъ и въ Х-е, и въ XIX столѣтіе, патріотизмъ, слишкомъ часто состоящій въ самохвальствѣ и ненависти ко всякой иновемщинѣ: они стали достояніемъ своей особой публики и ни мало не послужили объясненію старины для читателей, которые ищуть въ романѣ историческаго интереса <sup>1</sup>). Какая подкладка лежала въ основъ взглядовъ Загоскина, онъ самъ объяснялъ позднѣе въ письмѣ къ издателю "Маяка"<sup>2</sup>): появленіе этого журнала очень порадовало Загоскина, именно этого онъ дожидался, и тотчасъ обратныся къ журналу съ привътствіями и нъвоторыми замечаніями. Это быль искренній обскурантизмь, обезоруживающій своей простодушной отвровенностью. --- Совсёмъ иной силы таланта и ума былъ Лажечниковъ (1794 - 1869; исторические романы 1831-1838). Его романы принадлежать также романтической манеръ, болъе тонкой, но, быть можетъ, еще болъе преувеличенной; Лажечниковъ строить свои романы боле сложно, съ запутанной интригой, эффектами, съ романтическими страстями, - но ихъ достоинство несравненно выше: больше историческаго пониманія, разнообразія картинъ, оригинальности языка. Историческая тема берется серьезнѣе, съ изученіемъ источниковъ, и несмотря на иные вопіющіе анахронизмы нов'йшихъ чувствъ и понятій, переносимыхъ въ XVI — XVIII въва, его романы глубже переносять въ выбранную эпоху, чёмъ когда-нибудь удавалось Загоскину.-Не перечислая другихъ тогдашнихъ произведеній этого рода, довольно привести слова Вѣлинскаго по поводу "Арапа Петра Великаго", что "эти семь главъ неконченнаго романа, изъ которыхъ одна упредила всѣ историческіе романы гг. Загоскина и Лажечникова <sup>3</sup>), неизмъримо выше и лучше всякаго историческаго русскаго романа, порознь взятаго, и всёхъ ихъ, виесте взятыхъ. Передъ ними, передъ этими семью главами неовонченнаго романа, бъдны и жалки повъсти г. Кукольника, содержание которыхъ взято изъ эпохи Петра Великаго и которыя всетаки не лишены достоинства" 4).

Столь же мало глубока въ истинномъ уразумѣніи народности была обильная литература правоописательнихъ романовъ, правственно-сатирическихъ повъстей, романтическихъ поэмъ, драмъ, трагедій и

<sup>3</sup>) См. "Маякъ" 1840, ч. VII, стр. 101 — 105. Ал. Григорьевъ такъ поразвиси, встрётивъ въ "Маякъ" это нисьмо, что перенечаталъ его дъликомъ вь одной изъ своихъ статей; см. Соч. Ан. Григорьева, стр. 531—586. <sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Задавая себѣ вопрось о причинахь успѣха "Юрія Милославскаго", г. Скабичевскій ("Сочиненія", 1890, т. II, 695) объясняеть, что масса нашла въ немъ романъ-сказку, каковъ былъ средневѣковой романъ приключеній, который и удовлетворнлъ элементарнымъ вкусамъ. Но Жуковскаго и Пушкина безъ сомичнія привлекало и нѣчто иное—интересъ первой попытки въ новомъ направленіи, тѣмъ больше, что въ ней была "теплота разсказа" и "умѣренность въ изображеніи простодушной народности", которыя отмѣчалъ и болѣе требовательный Бѣлинскій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отрывокъ изъ "Арапа" явился въ первый разъ въ "Свверныхъ Цевтахъ" на 1829 годъ.

<sup>4)</sup> Сочин. Бѣлинскаго, VШ, стр. 701.

комедій, касавшихся исторіи и народной жизни. Были, разумѣется, и здёсь проблески живого содержанія, но господствовала романтическая ходульность, поверхностное отношеніе къ жизни общества и народа.

Какъ писатель изъ народнаго быта, въ пушкинскую эпоху имъ́етъ значение въ особенности, почти исключительно, Даль, дъ́ятельность котораго продолжается потомъ и въ эпоху Гоголя. Мы говорили о немъ какъ объ этнографъ. Въ пушкинское время Даль пріобръталъ уже великую славу какъ первостепенный знатокъ народнаго быта. Эта слава въ сороковыхъ годахъ установилась; Бълинскій былъ высокаго мнѣнія о талантъ Даля и ставилъ его на второе мъсто послѣ Гоголя <sup>1</sup>). Въ настоящее время онъ почти забытъ. Время дълаетъ свое; въ чемъ же оно ушло впередъ?

Бълинский, при всемъ высокомъ поняти о даровании Даля, замѣтиль, однаво, что это таланть частностей, отдёльныхъ типовъ, бытовыхъ подробностей, что онъ не идетъ дальше извъстной границы. Сравнивая Даля съ послёдующимъ ходомъ литературы, изображавшей народный быть, легко увидёть, что Даль по своему отношенію къ народности остаются писателемъ старой шволы. Βъ тридцатыхъ годахъ влечение къ народности у тогдашнихъ партизановъ ся было инстинитивное и неясное; они восхищались народной пёсней, обычаемъ, преданіемъ, въ народномъ языкѣ видѣли верхъ литературнаго совершенства. Современники Даля догадывались, что между жизныю образованнаго класса и жизныю народа есть какой-то разладъ, и думали, что онъ можетъ быть поврыть и изглаженъ культомъ народности, но они совсёмъ не понимали, какъ это можетъ сдёлаться. Имъ казалось, что стоить сблизиться съ внёшнимъ народнымъ бытомъ, принять нѣкоторые изъ брошенныхъ обычаевъ, покинуть "иноземщину" и заговорить народнымъ языкомъ; — имъ не приходила мысль, что такими поверхностными и придуманными, а не выходящими изъ жизни средствами нельзя сдёлать ничего; что такое внѣшнее, безъ измѣненія существенныхъ отношеній, принятіе обычая (напр., платья) будеть маскарадомъ, почти насмъшкой надъ народомъ (или смѣхомъ для него); что въ "иноземщинѣ" заключается между прочимъ вся наука; что народный языкъ, какъ ни прекрасенъ, крайне бъденъ для выраженій понятій высшей категоріи. Но у нихъ не было совсёмъ, или было очень мало, критичесваго взгляда на общественное положение народности; большею

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. Бъл. I, стр. 334; II, 426; III, 87, 117; VII, 42, 203—205; VIII (по 2-му изд.), 28, 84; IX, 299, 302; X, 294; XI, 58, 109 — 115, 419, 253. Любопитно, однако, что Бълинскій инкогда не посвятиль сочиненіямь Даля большой критической статьи, т.-е. не нашель въ его сочиненіяхь элементовь важнаго историческаго явленія.

частью они удовлетворялись тогдашнимъ ен положеніемъ, даже восторгались имъ; этнографы и писатели этой школы, на словахъ великіе любители народа, на дѣлѣ не разъ становились къ нему въ ненавистное отношеніе соглядатаевъ и сыщиковъ (въ дѣлахъ по расколу). Такихъ былъ не одинъ между друзьями Даля; не всѣ, конечно, доходили до этого, но вообще критической или просто человѣческой мысли о народѣ не было; люди этой школы думали, что отдаленіе общества отъ народа можетъ быть исправлено однимъ сантиментальнымъ романтизмомъ, поддѣлкой подъ народность, а самый народъиусть остается крѣпостнымъ; или же, не мудрствуя лукаво, они просто придерживались взглядовъ "Манка", какъ Загоскинъ.

Сочиненія Даля состоять изъ болье или менье значительныхъ повъстей, мелкихъ очерковъ, пересказа народныхъ преданій, сказовъ и, наконецъ, спеціально разсказовъ, разсчитанныхъ на читателей изъ простонароднаго власса ("Солдатские" в "Матросские досуги" и т. п.). Повъсти его дають не столько типы, сколько біографическія исторіи, переплетенныя съ бытовыми картинками — изъ жизни военной, морской, помъщичьей, купеческой, крестьянской, заводской. При этомъ неръдки и автобіографическія черты <sup>1</sup>); въ разсказѣ "Саведій Грабъ или Двойникъ" герою приданы этнографическіе вкусы и народолюбіе самого автора 2), и есть, быть можеть, портреты (напр., купецъ-библюфилъ Ахтубинцевъ, въ "Небываловъ"). Бытовыя описанія отличаются вообще большимъ знаніемъ нравовъ, обычаевъ, языка; вездъ виденъ бывалый человъкъ, жного повидавшій, и умѣлый разсказчивъ; нѣкоторыя описанія сдѣланы почти съ этнографической точностью, напримъръ, прекрасное сравнительное описаніе деревни веливорусской и малорусской <sup>3</sup>). Но свазались и ть недостатен, какіе должны были проистекать изъ общаго отношенія въ "народности". Направленіе Даля осталось до вонца народноромантическимъ; его разсказы, живые, скрашенные юморомъ, были занимательны, но читатель въ концъ концовъ оставался безъ всякаго опредъленнаго впечатлёнія о той жизни, какую ему изображали. Ихъ содержание было анекдотическое. Наблюдательности автора не миновали многія жизненныя явленія, — онъ умъеть нари-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр., въ пов'єтяхь: "П. А. Игравній", "Мичманъ Поц'ялуевъ", "Болгарка", "Подолянка", "Небивалое вь Биломъ" и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напр., ему прямо принисани разсуждения о народныхъ суеверняхъ и приметахъ, находящияся въ предисловия въ книжате Даля объ этомъ предметё; приписаны уножниутыя нами раньше сравнения литературнаго изложения съ казацкимъ, какия онъ предлагалъ Жуковскому.—Объ этомъ сравнения см. еще вамёчание Бёлинскаго. Сочна. VII, стр. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ "Небываломъ". Сочиненія Даля. Сиб. 1860—1861, т. VII, стр. 326—830. ист. этногр. 27

совать самодура-купчину, картины помъщичьяго быта и т. д.,--но не умъетъ возвести ихъ къ общему началу; подивтилъ однажди и типъ недовольнаго, негодующаго на несправедливости <sup>1</sup>), но. по его собственному сужденію, это только — сумасшедшій человѣкъ... Что касается собственныхъ взглядовъ автора, то уже Бёлинскій, хотя находиль въ нихъ много ума и оригинальности, но и такія странности. Съ которыми считалъ излишнимъ спорить <sup>2</sup>); въ самомъ изыкѣ, его народность выражается прибауточностью, которая въ большомъ воличествѣ является вешью нестернямой. потому что становится видна ся искусственность. Но при всемъ знанія подробностей быта, при всемъ обилія визшней народности языка, тоть существенный вопросъ, по которому только и можетъ быть важенъ интересъ къ , народности", вопросъ о нравственно-общественномъ положения народа остался у Даля совсёмъ нетронутымъ. Можно было бы думать, что писатель, такъ горячо стоявшій за народность, положившій такъ много труда на ея изучение, найдетъ слово участия къ общественному положенію народа въ громадномъ большинстві крішостного, -и однако, онъ не нашелъ этого слова <sup>3</sup>).

Этимъ и объясняется, почему успѣхъ маперы Даля сталъ невозможенъ, когда въ литературѣ стало пріобрѣтать все бо́льшую силу вліяніе Гоголя, и когда подъ этимъ вліяніемъ народность начали понимать и изображать въ ея общественномъ и правственночеловѣчномъ смыслѣ. За Далемъ осталась въ области беллетристики лишь та заслуга, что онъ ввелъ въ нее обильный запасъ этнографическаго матеріала, послѣ котораго была облегчена задача внѣшняго изображенія народной жизни. "Записки Охотника" окончательно заслонили прежнюю народоописательную литературу, въ томъ числѣ и Даля.

Это отношеніе прежней народно-романтической школы къ новымъ понятіямъ объ интересахъ народности ярко обнаружилось въ началѣ прошлаго царствованія, когда дѣятели этой школы во многихъ случаяхъ явились противниками новаго движенія. Въ ряду противниковъ оказался и Даль въ статьяхъ, надѣлавшихъ нѣкогда

') Сулейкинъ, въ разсказъ "Отецъ съ сыномъ", — предшественникъ извъстнаго резонера у Г. Успенскато.

<sup>3</sup>) "Даже саныя странности и нарадовсы автора носять на себ'я отнечатовъ такой *достолюбезности*, что доставляють въ чтении и удовольствие", — говориль Вълинский, но серьезно разбирать ихъ не счель нужнымъ.

<sup>3</sup>) Въ своенъ наслѣдованія: "Крестьянскій вопросъ въ Россін въ XVIII и первой половний XIX вёка" (Спб. 1888), г. В. Семевскій собралъ паъ сочиненій Даля черти, указывающія его отношеніе къ крѣпостному праву: Даль очевидно ему сочувствуеть, и неоднократно рисуеть глупость русскаго мужика, которому необходими строгія исправительныя мѣры помѣщика и исправника. Т. II, стр. 278. много шуму, гдё этоть писатель, всю жизнь посвятившій культу народности, высказаль мнёніе о вредё для народа грамотности (по мнёнію Даля, грамотность должна была распространить въ народё развё только крючкотворство и писаніе фальшивыхъ паспортовъ). Люди, питавшіе къ Далю уваженіе, находили тогда, что онъ "имёлъ несчастіе" высказать странныя мысли объ этомъ предметь <sup>1</sup>).

О тон' мыслей Лаля по этому предмету можеть дать понятіе небольшой образчивъ. Когда съ началомъ прошлаго царствованія русское общество было полно лучшими ожиданіями, когда уже мелькала надежда на освобождение крестьянъ и одной изъ первыхъ мыслей пробудившейся общественности была мысль о народной грамотности, какъ первой ступени въ нѣкоторому образованию, Даль отозвался на это только такими недоброжелательными, да и не правдивыми словами: "Нѣкоторые изъ образователей (?) нашихъ ввели въ обычай (?) кричать и вопить (!) о грамотности народа и требують (?) напередъ всего, во что бы ни стало (?), одного этого (!); указыван на грамотность другихъ просвѣщенныхъ народовъ, они безъ умолку (?) приговаривають: просв'ящение, просв'ящение!" и т. д. Даль наставительно объясняеть, что грамотность и просв'ящение не одно и тоже, - хотя никто ихъ не смѣшивалъ, а говорилось о народной шволь, какъ первомъ началь какого-нибудь просвъщения, какого ножно было по обстоятельствамъ надъяться для народа, до тъхъ поръ абсолютно заброшеннаго. Весь споръ былъ веденъ со стороны Даля крайне странно; у него не нашлось добраго слова въ пользу народной шволы, и на днъ разсужденій трудно было не найти чиновнической стараго въка мысли, что народу нечего дълать со школой, а надо пахать землю и-знать сверчку свой шестокъ<sup>2</sup>)...

Настоящими преемниками Пушкина въ общемъ ходѣ литературы были два геніальные таланта новаго поколѣнія—Лермонтовъ и особенно Гоголь. Какъ вообще историческое развитіе не есть повтореніе предыдущаго содержанія и формы, такъ и историческіе преемники Пушкина не повторяли его и не подражали ему, а именно только восприняли основную нить его дѣятельности и повели ее да-

<sup>2</sup>) Въ біографія Даля, "Русск. В'ястникъ", 1873, и этозъ знизодъ о народной грамотности переданъ неябрно.

27\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статън Даля о вредё грамотности: Русская Бесёда, 1856, кн. III, Смёсь, стр. 1—16: "Шисьмо въ издатсли А. И. Кошелеву"; Отечеств. Записки, 1857, февраль, янтер. и журн. зам'ятки, стр. 133: "Приниска въ нисьму А. И. Кошелеву, во новоду возражений на него"; Сиб. В'ядомости 1857, № 245.—Изъ статей противъ Даля довольно отм'ятить статьи Е. Карновича въ "Современника" 1857, № 10, стр. 123—138: "Нужно ли распространять грамотность въ русскомъ народё?" и № 12, стр. 167—176: Отв'ять г. Далю на зам'ятку "о грамотности", пом'ященную въ 245 № "Сиб. В'ядомостей", и тамъ же въ Соврем. обозр'яни, стр. 296—298.

лее. Этою нитью было самостоятельное художественное творчество, и какъ пріемъ его-правдивое реальное отношеніе къ жизни. Въ результать получилось съ одной стороны-глубовое отрицание госполствующей общественной дёйствительности, и съ другой — приступы въ изображению народа. Относительно Лермонтова нельзя забывать, что въ его произведеніяхъ им имбенъ дбло только съ начавшейся двательностью, прерванной на первыхъ опытахъ: онъ еще только выходиль изъ поры юношескаго броженія, еще не выработаль определеннаго взгляда на вопросы общественной и народной жизни, но ясно было, что въ Лермонтовѣ сказывалось тоже давно созрѣвавшее стремление въ освобождению личности, необходимое для того, чтобы самому обществу стало возможно достижение иныхъ болёе свободныхъ формъ его жизни. Лермонтовъ не успёлъ выработать этого инстинкта въ ясный идеаль, но онъ съ нимъ носился цълую жизнь, отъ "Демона" до Печорина и до "Пророка". Затёмъ, мы имѣемъ у Лермонтова великолёпные, самимъ Пушкинымъ недостигнутые образцы воспроизведения народныхъ темъ — какъ пъсня объ опричникъ и купцѣ Калашниковѣ, давно высоко опѣненная какъ знаменательный факть въ нашемъ литературномъ развитін. Это — не манера Пушкина, а свой самостоятельный подступь въ народно-поэтическому міру, неожиданный и блестящій. Но въ реальной народной жизпи Лермонтовъ, какъ и Пушкинъ, еще не подошелъ. У Пушкина чисто народная, крестьянская жизнь, кромѣ "Исторіи села Горохива", гдѣ господствуеть сатирический плант, отражается только эпизодическими жанровыми картинками (въ "Онъгинъ", "Капризъ", въ повестяхъ Беленна и проч., въ народныхъ балладахъ), и мысль объ освобождения крестьянъ остается отвлеченной, не перешедшей въ нравственное правило <sup>3</sup>), — такъ и у Лермонтова. Характеристическимъ произведеніемъ является у него знаменитая "Родина": поэтъ любить ее "странною любовью", которой "не побѣдить разсудокь"; онъ сознается, что его чувства не трогають ни вупленная вровью слава, ни покой (государства), полный гордаго довёрія, ни завётныя преданія темной старины, - но онъ любить-самъ не знаеть за что--- пирокую природу родины и простую картину "печальныхъ" деревень и, въ праздникъ, шумъ народнаго веселья. Очевидно, что поэта не влечеть народность оффиціальная, въ ся тогдашней форма, гдѣ слава записывалась въ оффиціальныхъ релиціяхъ, завѣтныя преданія старины внесены были въ панегирическую холодную исторію.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ цитированномъ выше писъхѣ 1826 г., Пушкинъ упоминаетъ своихъ *хамоез* (Сочия. VII, 45). По этой терминологія, знаменитая няня также должна бы причисляться къ разряду "хамо́въ".

и напротивъ, глубокій инстинкть, для самого поэта еще непонятный, влечеть его въ этому скудному народному быту, въ утёсненной народной личности, въ порывамъ ея свободной жизни и одушевленія. Эта любовь была "странна" (и разсудовъ какъ будто долженъ былъ побёждать ее), потому что противорёчила тону всей окружающей массы общества; но чувство поэта было вёрно: оно внушалось тёмъ могущественнымъ народно-историческимъ инстинктомъ, какой посёщаетъ національнаго поэта; это былъ тотъ же результатъ, къ которому другіе приходили путемъ научнаго и общественнаго сознанія. Переведенная на простой языкъ и растолкованная, эта пьеса становилась недозволительнымъ свободомысліемъ и отрицаніемъ. Люди стараго порядка это чувствовали и слова: "туда ему и дорога", сказанныя по смерти Лермонтова, были характеристичны.

Гораздо продолжительнёе и несравненно плодовите была деятельность Гоголя. Не лишено важнаго историческаго синсла то, что въ лицѣ Гоголя въ русской литературѣ могущественнымъ дѣятелемъ явнися малоруссъ, не утратившій своихъ племенныхъ свойствъ и сочувствій, — какъ будто для цёльнаго развитія русской литературы требовалось равносильное участіе обънкъ основныхъ вътвей русскаго племени, соединенныхъ въ общенъ возвышенномъ идеалъ; какъ будто или утверждения истинной "народности" нужно было участие писателя, въ собственной скромной литературь котораго "народность" по существу дёла была уже неизбёжнымъ элементомъ. Гоголь, послё перваго чисто романтическаго опыта, начинаеть съ разсказовъ на иалорусскія народныя темы, и ими завоевываеть первую славу. Затвиъ следуетъ историческій романъ — опять изъ прошлаго Малороссіи, на сюжеть именно сродный народному эпосу, --- романъ, воторый по художественному достоинству могъ смёло равняться съ историческими повёстями Пушкина; далёе рядъ повёстей, гдъ гуманное чувство пушкинской поэзіи смёняется глубокимъ юморомъ и вартинами вивств психологическаго и общественнаго интереса, потрясающими читателя; затёмъ тоть же общественный интересъ выступаетъ въ геніальной комедін и поэмъ". Все это новое содержание находится въ тёсномъ родствё съ дёятельностью Пушкина, но вибств составляеть новую ступень въ развити общественнонароднаго характера литературы. И внёшникъ образомъ Гоголь тёсно примываеть въ Пушкинскому кругу; здёсь, и въ круге Белинскаго, Гоголь нашель первыя сочувствія и опору противь рутины, противь вражды старбвшаго романтизма, противъ лицембрной "благонамб. ревности" и обскурантизма. Съ оборотной стороной преданій Пушкинскаго круга связано и послёдное направленіе Гоголя: въ "Пере-

421

пискъ" отношение въ кръпостному праву было отрицаниемъ его собственнаго христіанскаго взгляда.

Кром' малорусскихъ разсказовъ, Гоголь нигдъ не изображалъ народнаго русскаго быта прамо, а только косвенно затрогиваль его въ исторіи "мертвыхъ душъ". Тъмъ не менве, его вліяніе есть одниъ изъ самыхъ важныхъ фактовъ въ исторіи народныхъ изученій: полное действіе художественнаго реализна Пушкина явилось только съ его истолкованіемъ и дальнѣйшимъ развитіемъ у Гогодя. Послѣ Гогодя, романтическая точка зрения съ ея ложью, художественной и общественной, стала невозножна; послё Гоголя возножно было нати только путемъ правднваго изображенія дийствительности, и такъ какъ дъйствительность была слишкомъ далека отъ той картины благополучнаго обстоянія, какую рисовала система оффиціальной народности и лицемфрившая, или не понимавшая, доля литературы, то новое направление, выросшее подъ вліяниемъ Гоголя, уже вскорѣ совпало съ тъмъ критическимъ анализомъ, который въ то же время развивался въ публицистической деятельности круга Белинскаго. Для Бёлинскаго, - котораго им опять упомянемъ здёсь, такъ какъ въ то время не было болбе чутваго критика и человека, болбе преланно и ревниво искавшаго успёховъ русской литературѣ, — Гоголь быль предметонь величайшихъ надеждь. Трудно сказать, кого Белинскій цённлъ больше — Пушкина или Гогодя: первый былъ для него образцомъ художественнаго совершенства, второй (въ его произведеніяхъ до "Переписки")-дорогимъ союзникомъ въ защитѣ его общественныхъ идей. Самъ Гоголь, подъ вліяніемъ болёзненнаго душевнаго процесса отрекшійся отъ своихъ произведеній, былъ потерянъ для дёла, которому такъ много послужилъ, но движеніе не остановилось; напротивъ, оно шло быстро и, въ связи съ другими сторонами литературы и идеями, бросавшими корень въ обществѣ, выразилось яснымъ стремленіемъ въ изученію народа общественно-политическому.

Хронологическія цифры этого движенія были таковы:

1837—Смерть Пушкина (передъ тъмъ, 1836 — появленіе "Ревизора").

1838-Сочиненія Пушкина, т. І-VIII.

1841-томы IX-XI. Смерть Лермонтова.

1842-, Мертвыя Души".

1845-Валуевскій "Сборникъ".

1846—Первый "Московскій Сборникъ" и полемика славянофиловъ и западниковъ.

1847-, Выбранныя мѣста изъ переписки съ друзьями". Письмо къ Гоголю, Бѣлинскаго. Первые "Разсказы Охотника", Тургенева.

422

1848-, Запутанное дёло", Салтыкова.

Если обратить внимание на то, что только въ 1841 г. закончилось первое полное издание Пушкина, и въ 1842-явились "Мертвыя Души", то нельзя не признать чрезвычайно быстрымъ движения. которое въ такое короткое время перешло отъ нихъ къ "Запискамъ Охотника". Какимъ многозначительнымъ событіемъ въ исторіи нашей литературы и общественности были "Записки Охотника", извёстно. Сдёланъ былъ большой шагъ не только въ области художества, но и въ понятіяхъ общественныхъ: Гоголь далъ поражающую картину бытовыхъ условій и вызываль къ ихъ дальнёйшему изслёдованію; Тургеневъ направилъ это изслёдованіе прямо на крёпостной быть, и указаль съ одной стороны развращающее вліяніе крѣпостного права на рабовладъльцевъ, съ другой--гнусное насиліе надъ человѣческою личностью, испытываемое рабами, на сторонѣ которыхъ остается правственное достоинство. Какъ появление Гоголя раскрывало весь смыслъ Пушкина, нравственно-общественные задатки его поэзіи, такъ значеніе Гоголя становится вполив понятнымъ въ группъ его преемниковъ. Стремленія литературы выяснились. Народная стихія, которая являлась у Пушкина какъ инстинеть, какъ художественное средство для утвержденія національнаго характера русской поэзін, а въ общественномъ пониманіи окрашивалась сословнымъ консерватизмомъ, затъмъ у Гоголя укръиляется въ могущественномъ реализмѣ, -- у преемниковъ его выражается въ любящемъ изображеній світлыхъ сторонъ народнаго характера и въ протесті противъ народнаго угнетенія: для этихъ изображеній поэзія была уже вооружена знаніемъ народнаго быта и языка.

Тургеневъ указанъ нами какъ основной представитель этого періода. Цёлый рядъ писателей, съ различными оттёнками главнаго направленія, болёе или менёе воспитавшимися въ школё Гоголя, открываетъ новую полосу реальнаго изображенія русской жизни — въ быту помёщика, чиновника, купца, крестьянина. Некрасовъ съ своими стихотвореніями, Григоровичъ съ "Деревней" и "Антономъ Горемыкой", Писемскій, Потёхинъ, Печерскій, Островскій съ комедіей купеческой и драмой изъ народнаго быта, и другіе служили этому дёлу общественнаго самосознанія, высказывали народныя сочувствія, созрёвшія въ образованнёйшей части общества, и воспитывали его массу для лучшаго пониманія гражданскаго быта и національнаго достоинства.

Какъ для историка, по словамъ г. Ключевскаго, большая находка, если между собой и непосредственнымъ историческимъ матеріаломъ онъ встрёчаетъ художника, такъ для русскаго этнографа не лишено было важности между собой и предметомъ этнографическаго наблю-

. . .

денія встрѣтить писателей какъ Пушкинъ, Гоголь и Тургеневъ. Одна научная критика была бы суха и безстраства; народъ, предметь наблюденія, былъ безправенъ и угнетенъ, и не легко доступенъ для пониманія; нормальность его быта была нарушена учрежденіями. Чтобъ получилась для этнографіи первая правильная исходная точка, нужно было, чтобы изъ-подъ гнета тагостныхъ условій современнаго быта, искажавшихъ народную природу, выдёлилась и прояснилась основная, идеальная личность народа, чтобы наблюдатель, приступая къ ея изучению, освободился отъ господствовавшаго сословнаго и адиннистративнаго предразсудка и притяванія. Для этого-то раскрытія народной личности и поработала много поэтическая литература. Задолго до правительственнаго плана освобожденія врестьянь, она заявила необходимость этой государственной и общественной реформы и впервые отнеслась къ народу съ уваженіемъ, какъ дъйствительной основѣ націи, и съ сочувствіемъ къ его необходимой и призываемой гражданской равноправности.

Литературное развитіе идеть вообще сложными путями; одннь факть складывается изъ нёсколькихъ источниковъ, и въ свою очередь оказываеть вліяніе въ разныхъ направленіяхъ. Художественное творчество дёйствуеть не по однимъ эстетическимъ возбужденіямъ, но и подъ вліяніемъ разнообразныхъ условій общественности; и рядомъ съ нимъ, подъ такимъ же дёйствіемъ цёлаго хода вещей, совершалась однородная работа въ другихъ областяхъ литературы: исторія, археологія, языковнаніе, изученія экономическія и т. д. вели къ тому же изслёдованію народнаго быта въ его историческихъ источникахъ, и въ его этнографическомъ и соціальномъ настоящемъ. Общественная мысль съ разныхъ сторонъ подготовлялась къ его уразумѣнію и вмёстѣ съ тѣмъ какъ художественная литература овладёваетъ реально-правдивымъ изображеніемъ народной жизни, этнографія впервые выступаетъ на правильную научную дорогу.

Исторически, не случайно художественное творчество и наука совпали въ требовани уважения къ народной личности.

конецъ перваго томА.

## ИСТОРІЯ

# РУССКОЙ ЭТНОГРАФІИ

### томъ п.

ОБЩІЙ ОБЗОРЪ ИЗУЧЕНІЙ НАРОДНОСТИ

N

ЭТНОГРАФІЯ ВЕЛИКОРУССКАЯ

А. Н. ПЫПИНА

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія М. М. Стасклявича, Вас. Остр., 5 лин., № 28. 1891.





.

.



Въ настоящемъ томъ прежнее изложение предмета SHAMMтельно дополнено цёлыми эпизодами исторіи руссвой этнографіи и также рядомъ біографическихъ и библіографическихъ свёдёній. Главное вниманіе обращено было на тв данныя, въ которыхъ совершалось развитіе какъ общаго интереса къ изученію народности вообще, такъ и научныхъ пріемовъ изслёдованія. Мы указывали неоднократно, что границы этнографіи вообще трудно опредѣлимы, и особенно трудно опредѣлимы относительно нашего матеріала и въ нашемъ состоянія науки: бытовыя явленія, представляющія свою спеціальную область и въ дъйствительной жизни, и въ научномъ изслёдованіи, тёмъ не менёе извёстными сторонами тёсно соприкасаются съ этнографіей, такъ что, входя въ свою особую науку, не могуть быть забыты и въ изучении этнографическомъ. Таково, напримъръ, обычное право: оно становится теперь предметомъ внимательнаго юридическаго изслёдованія, какъ важный элементь исторіи права и также современнаго народнаго юридическаго быта, гдѣ оно требуетъ законодательнаго опредъленія и санкціи, и въ той или другой степени получаеть ее; но съ другой стороны это -- факть народнаго обычая, подлежащаго этнографическому изученію, народная бытовая особенность, идущая съ древнѣйшихъ временъ и многоразлично связанная съ другими явленіями народной жизни и поэтическаго творчества (въ пословицахъ, преданіяхъ и т. п.). Другой примъръ подобнаго рода представляетъ расколъ: ближайшая наука, воторой принадлежить его изслёдованіе, есть исторія церкви и полемическое богословіе; но вмѣстѣ съ тѣмъ онъ обнимаеть тавую громадную часть русскаго народа и такъ долго въ ней

господствуеть, что создаль особую свладку цёлаго быта, особые нравы, обычая, пъсни, преданія и пр., которые не могуть не быть предметомъ этнографія. Еще примёрь подобнаго рода представляеть языкь: изучение его есть предметь опять особой широво разростающейся науки; только съ помощію сложныхъ изученій исторіи и современнаго состоянія языва, съ физіологическими условіями его звуковой системы, съ его различными развътвленіями и варіантами въ живой річи, филологія стремится постигнуть его развитіе и строеніе, создавая самостоятельный научный интересь; но опять вопрось языка не остается чуждымъ для этнографіи, какъ орудіе народно-поэтическаго творчества, какъ выражение умственныхъ, нравственныхъ и бытовыхъ особенностей народа. Мы вышли бы изъ предёловъ своей задачи. еслибы съ тою же подробностью, какъ вообще на вопросахъ чистой этнографіи, остановились на изложеніи этихъ спеціальныхъ изученій, по такъ какъ онъ все-таки необходимы въ полномъ обзоръ матеріала, служащаго въ этнографическому изслъдованію русской народности, мы даемъ ихъ библіографическое изложение въ особомъ трудё-систематическомъ обозрѣнии русской этнографической литературы: здёсь собраны будутъ вообще увазанія на тё многочисленныя детальныя изслёдованія и фактическія данныя, масса которыхъ не можеть имъть мъста въ исторіи науки, но свёдёнія о которыхъ должны быть какъ vademecum подъ руками спеціалиста и особливо начинающаго этнографа.

Октябрь, 1890.

А. Пыпинъ.

Digitized by Google

### СОДЕРЖАНІЕ.

Предисловіе.

Глава І.—Сороковые года.—Перелонъ въ наукъ историчесвой и въ этнографіи. Стр. 1—47.

Сороковые года. Стр. 1.

Вліянія западной науки, 4.

Русскіе ученые за границей, 8.

С. М. Соловьевъ, 10.

К. Д. Кавелинъ. Его труды по этнографін, 19.

Н. В. Калачовъ. Исторія права и этнографія, 30.

И. Е. Забѣлинъ. Археологія и этнографія, 32.

Вліянія герианской филологін: Буслаевъ и Аванасьевъ, 36.

Общественныя понятія, 40.

Канунъ крестьянской реформы, 46.

Глава П.-Шятидесятые года. Стр. 48-74.

Конецъ стараго и начало новаго царствованія: различіе двухъ эпохъ; общественное оживленіе. Стр. 48.

Расширеніе этнографическихъ изслёдованій, 50.

Ученыя общества, 50.

Работы II отдёленія Академін наукъ: Срезневскій; открытіе пёсенъ Ричарда Дженса; первыя новёйшія записи былинъ, 51.

Двятельность Географическаго Общества, 52.

Московское Общество исторіи и древностей, 53.

«Архивъ» Калачова, 54.

Литературная экспедиція, снаряженная по высли в. кн. Константина. Никодаевича: Потёхинъ, Писеискій, Островскій, Максиновъ и др., 55.

П. Н. Рыбниковъ и его открытія, 61.

- П. И. Якушкинъ, 65.
- П. В. Шейнъ, 68.
- С. В. Максиновъ, 70.

¥

Глава Ш.— О. И. Буслаевъ: труды по этнографіи. Стр. 75 -- 109.

Глава IV. — А. Н. Асанасьевъ: труды по этнографін. Стр. 110—132.

Глава V.—Новая ступень этнографическихъ изысканій. Стр. 133—158.

Поворотъ въ историко-литературныхъ изученіяхъ послѣ Бѣлинскаго, 133.

Понски народно-поэтическихъ памятниковъ въ старой письменности, 134. Изданія и изслёдованія Н. С. Тихонравова, 137.

А. А. Котляревскій, 143.

Изслёдованія по языку и инеологів А. А. Потебни, 147.

Археолого-этнографическія и художественно-бытовыя разысканія В. В. Стасова, 154.

П. А. Лавровскій, 157.

Глава VI.--Новая историческая литература по отношению въ изучению народности. Стр. 159-189.

Глава VII. — Константинъ Аксаковъ: труды по русской исторіи и этнографіи. Стр. 190—219.

Глава VIII.—Новыя изслёдованія. — Спорные вопросы о русскомъ народномъ эпосё. Стр. 220—251.

Изданія памятниковъ народной поэзіи. Стр. 220.

Пѣсни, П. В. Кирѣевскаго, 221.

«Онежскія былины», Гильфердинга, 221.

Е. В. Барсовъ, 222.

Новыя изслёдованія о старой письменности, 226.

Труды Л. Н. Майкова, 228.

0. 0. Миллеръ, 231.

П. А. Безсоновъ, 239.

«О происхождении русскихъ былинъ», В. В. Стасова, 246.

Глава IX.—А. Н. Веселовскій.—И. В. Ягичъ.—Нов'я́шая швола. Стр. 252—296.

Ходъ изученій. Стр. 252.

Новыя направленія въ западной наукъ, 255.

А. Н. Веселовскій, 257.

И. В. Ягичъ, 282.

Нов'йшая школа: труды А. И. Кирпичникова, Н. П. Дашкевича, И. Н. Жданова, Н. Ө. Сумпова, Л. З. Колмачевскаго, В. Мочульскаго, М. Халанскаго, Н. А. Янчука, В. Каллаша, И. Созоновича, 292. Труды ученыхъ иностранныхъ: Рольстона, А. Ранбо, В. Волльнера, Гастера; славянскихъ ученыхъ: Крека, Поливки, Мурка и пр. 295.

Глава Х.—Общій обзоръ изученій народной жизни за нослёднія десятилётія. Стр. 297—349.

Новое царствование. Стр. 297.

Общее обозрѣніе движенія этнографической литературы: статистическія цифры, 299.

Ученыя экспедиціи, 304.

Статистическія и описательныя работы, 306.

Мъстныя изысканія, 310.

Ученыя учрежденія и общества, 312.

Археографія, 312.

Общество любителей древней письменности, 314.

Общество любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи, 317. Вс. Ф. Миллеръ, 318.

Расширение изслёдований: въ области истории, 321;

Исторіи литературы, 324;

Народной поэзін, 325;

Народнаго быта, 327;

Обычнаго права, 335;

Быта эконовическаго, 339;

Раскола, 341;

Исторія нравовъ, 343.

Изслёдованія языка, 344.

Этнографы-народники, 346.

П. С. Ефименко, 347.

Результаты, 348.

Глава X1.—Изображенія народа въ литературѣ. Стр. 350 — 374.

Отношеніе повъйшихъ изученій къ жизни. Стр. 350.

Народные интересы у писателей сороковыхъ годовъ, 352.

Канунъ рефорны, 335.

Взгляды старой эстетической критики на возможность художественнаго изображенія народнаго быта (Анненковъ), 358.

Новая повъсть изъ народнаго быта, 361.

Взгляды Добролюбова, 363.

Новъйшій реализиъ, доходящій до отрицанія требованій искусства, у Ръ́шетникова, у гр. Л. Н. Толстого, 369.

Замёчательные успёхи въ самомъ взучения быта и въ техникё стиля, 374. Глава ХП.-Народничество. Стр. 375-419.

Реакціонный поворотъ посл'я рефорнъ. Стр. 375.

Разладъ въ общественномъ интини и отражение его на литератури о народи, 379.

Вопросъ о «деревнѣ», 383.

«Основы народничества», 390.

Народническая беллетристика, недавняя (Мельниковъ-Печерскій, г-жа Кохановская и пр.) и новёйшая (г. Гл. Успенскій, Златовратскій и др.), 400.

Дополненія. (О. И. Буслаевъ;—Н. С. Тихонравовъ;—Ор. Миллеръ;— А. Н. Веселовскій;—«Рус. историческая Библіографія»; — «Этнографическое Обозрѣніе» и «Живая Старина). Стр. 420—428.

## ГЛАВА I.

## Сороковые года. — Переломъ въ наукъ исторической и въ этнографіи.

Сороковые года.—Вліянія западной науки.—Русскіе ученые за границей.— С. М. Соловьевъ.—К. Д. Кавелинъ. Его труды по этнографія.—Н. В. Калачовъ. Исторія права и этнографія.—И. Е. Забѣлинъ. Археологія и этнографія.—Вліянія германской филологіи: Буслаевъ и Асанасьевъ.—Общественимя понятія.—Канунъ врестьянской реформы.

Сорововые года были въ литературѣ поэтической временемъ рѣшительнаго передома: "художническая добросовёстность" Пушкина положила основание тому реализму, который, выразившись гениально у Гоголя, сталъ постоянной чертой нашей литературы и, какъ ея, въ большой степени самобытное, пріобрётеніе, составиль ся отличительную особенность до настоящаго времени. Такимъ же образомъ сороковые года были передомомъ въ научно-общественныхъ изученіяхъ народности: здѣсь онъ приведенъ былъ съ одной стороны усиленіемъ старыхъ, или даже основаніемъ новыхъ отряслей научнокритическаго изслѣдованія, и съ другой вообще ростомъ общественнаго сознанія, которое воспитывалось разными вліяніями и самой жизни, и западно-европейской литературы. Въ обоихъ случаяхъ, новыя идеи выходили за предёлы оффиціальной народности или даже шли прямо наперекоръ идеямъ, лежавшимъ въ ея подкладкѣ. Въ цѣломъ, во всемъ характерѣ научныхъ изученій исторіи и народности совершается настоящій перевороть, основа котораго лежала именно въ пробуждении общественныхъ силъ. Выше мы упомянули, какие внёшніе факты обозначили наглядно особое усиленіе научной дёятельности въ сороковыхъ годахъ, -- именно: изданія Археографической коммиссіи; основаніе въ университетахъ славянскихъ изученій; основаніе "профессорскаго института" и посылка за границу цёлаго ряда

HCT. 9THOPP. II.

1

молодыхъ ученыхъ, произведшая сильный притовъ европейскихъ научныхъ средствъ. Труды Археографической коммиссіи произошли изъ частной иниціативы и въ счастію нашли правительственную поддержку; славянскія изученія возникали еще ранѣе оффиціальнаго учрежденія славянскихъ каседръ въ университетахъ <sup>1</sup>); посылка ученыхъ за границу была также отвѣтомъ на потребность, которая давно чувствовалась въ просвѣщенныхъ кругахъ общества <sup>2</sup>) и составляла вообще потребность цѣлаго русскаго образованія, — для него общеніе съ западной наукой и литературой становилось жизненнымъ условіемъ, необходимой помощью въ своей домашней работѣ.

Въ вопросѣ народнаго изученія, дѣла было очень много.

Въ исторіографіи до сороковыхъ годовъ разработывалась карамзинская постановка предмета (Полевой не имѣлъ вліянія, по слишкомъ большой поспѣшности его труда); измѣнялись нѣкоторыя ся подробности, прибавлялись другія, шли новыя изслѣдованія частныхъ вопросовъ, но основная точка врѣнія оставалась неизмѣнной: таковы были труды Погодина, Арцыбашева, Буткова, Кубарева, Устрялова, и проч. Исторія оставалась по прежнему исключительно исторіей государства: интересы ученыхъ были въ особенности сосредоточены на древнихъ временахъ, на варягахъ и подобныхъ предметахъ, довольно безразличныхъ для жного цѣльнаго пониманія исторіи.

Въ этнографіи, однимъ авторитетомъ былъ Снегиревъ, съ изслѣдованіами слишкомъ внѣшними, не весьма точными, иногда очень поверхностными; другимъ—Сахаровъ, съ матеріаломъ народныхъ пѣсенъ, сказовъ и т. п., весьма случайнаго, иногда сомнительнаго происхожденія, съ объясненіями, лишенными не только научнаго достоинства, но иногда здраваго смысла. Собраній народной поэзіи, кромѣ Сахарова и Снегирева, почти не было: слышно было только, что онѣ дѣлаются, что надъ ними работаетъ Петръ Кирѣевскій, Даль; изрѣдка появлялись небольшіе сборники въ журналахъ. Народная бытовая старина и обычай были наблюдаемы мало, и главное сочиненіе этого рода, завѣщанное старой школой, была книга Терещенка: "Бытъ русскаго народа", собранная довольно усердно, но безъ всякой научной критики.

Быть врестьянскій быль совершенно заврыть для изслёдованія въ отношеніяхъ общественномъ и экономическомъ.

1) Не говоря о трудахъ Востокова и Кёппена, Шишкова (изданіе и переводъ Краледворской рукописи), Канайдовича (открытія въ древней болгарской литературі), книгі Броневскаго, сочиненіяхъ Венелина,—Срезневскій задолго до посылки за границу занимается славянствомъ и издаетъ словацкія пісни; Бодянскій пишетъ диссертацію о славанской народной повзіи, и пр.

<sup>3</sup>) Путемествія за граннцу Ив. Карбевскаго, В. Боткина, Станкевича, Тургенева, порыванья за границу Пумкина и т. д.

Славянскій міръ былъ извёстенъ чрезвычайно отрывочно и лишь немногимъ любителямъ, — что должно бы казаться изумительнымъ, если бы принимать буквально проповёди о славянской миссіи русскаго народа. Въ ту пору этого еще не предвидёлось, о славянствё думали немного, историко-этнографическія данныя славянской жизни ничёмъ не входили въ объясненіе судебъ и характера русской народности, и пока только въ конфиденціальныхъ запискахъ Погодина говорилось о соединеніи славянства подъ главенствомъ Россіи.

Между тѣмъ въ литературѣ западно-европейской, особливо нѣмецкой, давно были созданы и къ сороковымъ годамъ были въ полномъ ходу развитія цѣлыя отрасли науки, которыя съ новыми, ранѣе неизвѣстными пріемами приступали къ изслѣдованію судьбы народовъ отъ ихъ до-исторической старины до современнаго быта, и уже вскорѣ достигли неожиданно-богатыхъ результатовъ. Это была новая историческая критика, сравнительное языкознаніе, мисологія, этнографія.

Въ нѣмецкой литературѣ, которая потомъ особенно у насъ дѣйствовала въ этихъ изученіяхъ, нынѣшнее столѣтіе представляетъ чрезвычайно богатое и разностороннее развитіе исторической науки, со всёми смежными областями знанія. Уже съ дазнихъ временъ накопляла она громадные запасы эрудиція, и новый методъ, новая паучная идея нигдъ такъ легко не пріобрътали себъ всеоружія научнаго матеріала, какъ въ Германіи. Англійская и французская литература до очень недавняго времени развивались, вообще, особнякомъ, часто съ большою научною силой, но и съ невоторой исключительностью и односторонностью; нёмды гораздо раньше вступили въ наукъ на путь международнаго общенія-и это давало особенно ихъ наукъ перспективу болъе разносторонняго обладанія матеріаломъ, и болѣе широкаго обобщенія. Такимъ явленіемъ была знаменитая нѣмецкая "историческая школа"; это была столь могущественная научная сила, что не только наложила свою печать на ученое движеніе въ Германін, но пріобр'яла общирное вліяніе и за пред'ялами нѣмецкой литературы.

Мы не можемъ входить здёсь въ подробности ся развитія. Довольно сказать, что многоразличныя условія, ближайшимъ образомъ съ конца прошлаго вёка, создали въ нёмецкой наукѣ такое широкое илодотворное развитіе историческаго знапія, въ какомъ оно еще до тѣхъ поръ не являлось. Теоретическимъ основаніемъ его была философія Кантя, которая сообщила и историческому изслёдованію духъ критическаго анализа. Въ частности, новые историческіе взгляды подготовлялись сложнымъ рядомъ явленій литературныхъ, событій политическихъ и общественныхъ. Такъ, на развитіи новѣйшей исторіо-

3



111.11.11.15.5 ÷ \_\_\_ I TIL I --------------THE REAL -----5-÷ - -- -E1 I ----:= 12.0 T 387.33 ..... \_\_\_\_\_ - 3.7--.3. - --: == 2 -171 =-- \*\* 971.77**1** · \_---<u>\_\_\_\_</u> -----. «2 . ..... ₹\* -- 11 <u>n</u>-.-4-\_\_\_\_ ees maaraa jirre -mainted BB (183-÷ Ξ ESCITIOBAHIS 1 . ..... \_\_\_\_ THE STATE STREET NOT STREET .....

and the second second

Фихте, Шеллинга, Шлейермахера въ области религіозной; Якова Гримма, Боппа, Лассена въ области языкознанія; Эйхгорна, Савиньи, Рудорфа — въ правѣ; Нибура, Отфрида Мюллера, Шлоссера — въ исторіи.

Изученія филодогическія и историко-юрилическія имѣли у насъ особое вліяніе, и это вполнѣ объясняется ихъ новостью и многообъемлющимъ интересонъ. Съ Боппомъ и Як. Гриммомъ выростала совершенно новая наука-сравнительное и историческое языкознаніе, которое развътвилось потомъ на пълыя группы изслъдований. Языкъ народа впервые представился, какъ исторически, по извёстному закону развившійся организмъ, который въ своихъ современныхъ формахъ и матеріалѣ сохранилъ отраженные на немъ слѣды давнихъ. изъ глубочайшей старины, ступеней развитія, понятій, быта и мивологін. Почти безъ предшественниковъ, которые подготовили бы его открытія, Боппъ сразу создалъ науку сравнительнаго языкознанія, которая впервые и съ неоспоримой очевидностью открыла по матеріалу и образованію языка единство происхожденія громадной семьи индо-европейскихъ народовъ 1). Яковъ Гриммъ одновременно съ Боппомъ усмотрѣлъ возможность историческаго изслѣдованія языка съ другой стороны, въ предблахъ одного языка, и примёнилъ это изслёдованіе въ своей "Нёмецкой грамматикъ" (1819); богатымъ историческихъ запасомъ данныхъ языка онъ воспользовался въ "Древностяхъ нѣмецкаго права" (1822), въ "Миеологін" (1835), въ "Исторіи нѣмецкаго языка" (1848); первыя изученія древне-нѣмецкой литературы восходять въ 1812 году. На изучении языка впервые основано было изслёдованіе отдаленныхъ временъ, до которыхъ не достигали локументальныя свёдёнія, эпохъ самаго образованія племенъ, первоначальной народности-ся общественно-бытового характера, ся поэтическаго творчества. Если было въ обществъ стремление въ національной реставраціи и исключительности, оно могло найти здісь богатый матеріаль самыхь подлинныхь фактовь народности; но трудь Гримма заключаль въ себе средства и для более широкихъ умственныхъ возбужденій, а именно для болье безкорыстной любви къ народу, для оцівнки и защиты его нравственнаго достоинства и общественнаго права...

Отчасти сходнымъ образомъ дъйствовала историческая школа въ правъ. Первая классическая книга въ этой области, исторія нъмецкаго права и государственныхъ учрежденій Эйхгорна, изданная во

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Его первая работа по сравнительному язикознанію, основавшая новую науку, относится еще къ 1816 году; затёмъ главный и знаменитёйшій трудъ есть: "Vergleichende Grammatik des Sanskrit, Send, Armenischen, Griechischen, Lateinischen, Litauischen, Altslavischen, Gotischen und Deutschen", 1833—52.

времена наполеоновскаго гнета надъ Германіей, вся построена на мысли, что государство съ его учрежденіями и законами не есть абло человбческаго производа, а результать естественнаго органическаго развитія. На томъ же главномъ положеніи основаны труды знаменитаго Савиньи, который въ исторіи права указывалъ органическое создание національности: законы и государственныя формы являются только утвержденіемъ естественно-развившихся отношеній и не могуть быть деломъ случая; первое возникновение этихъ отношеній теряется въ глубинѣ древности, какъ возникновеніе обычаевъ и языка; право можетъ быть только народное; право всеобщее такъ же невозможно какъ всеобщій языкъ и т. д. Въ этой постановкъ вопроса были ясные задатки консерватизма: преувеличение значения права, исходящаго изъ "естественныхъ отношения", вело къ возвеличению существующаго порядка, каковъ бы онъ ни былъ; и это была притомъ научная ошибка, потому что исторія, образованность, самое право, --- развивающіяся наконець, въ теченіе вѣковь, далеко за предёлы содержанія первоначальнаго народнаго духа. — измёняють законодательство и общественныя формы и сами становятся органическимъ прецедентомъ. Ученіе Савиньи дъйствительно въ своихъ примѣненіяхъ было сильно консервативное и требовало исправленія болёе правильной оцёнкой другихъ историческихъ факторовъ; но общая мысль была научно плодотворна и вела къ болёе точному пониманию внутренней юридической жизни народовъ, какого не давала прежняя исторіографія.

Въ чисто исторической области подобный перевороть произвели труды въ особенности Нибура. Знаменитый историвъ Рима произвелъ на первый разъ сильное недоумёніе своей мыслыю, что въ такъ называемой древней исторіи Рима, извѣстной особенно по Ливію, мы имњемъ вовсе не исторію, а остатки народнаго эпоса; что первые герои ея не были дъйствительныя лица, а поэтическія олицетворенія цёлыхъ періодовъ; что Римъ не могъ быть основанъ шайкой бъглецовъ, а былъ созданіемъ наиболѣе энергическаго изъ италійскихъ племенъ. Виъсто обычнаго повторенія легендъ, Нибуръ ищеть объясненія римской исторіи въ политическихъ и экономическихъ условіяхъ жизни римскаго народа; въ его толкованіи римская исторія не есть уже рядъ анекдотическихъ и частію вполнѣ сказочныхъ событій, а картина развитія самыхъ реальныхъ отношеній. Въ подобномъ смысяћ, греческой исторін посвятияъ свои труды Каряъ Отфридъ Миллеръ. Третьимъ знаменитымъ писателемъ, котораго ставятъ въ ряду основателей исторической школы, быль достаточно извёстный и у насъ Шлоссеръ. Результатомъ было богатое развитие нѣмецкой исторіографін, которая, какъ увидимъ, имѣла самое прямое вліяніе на успѣхи русской науки.

Рядомъ съ нѣмецкими историками, хотя гораздо слабѣе, оказывали у насъ вліяніе новые французскіе историки,—Гизо и группа историковъ-повѣствователей. Гизо получилъ у насъ славу еще во времена Полевого; онъ производилъ сильное впечатлѣніе точнымъ, чрезвычайно послѣдовательнымъ построеніемъ своего историческаго плана; это былъ опять по преимуществу историкъ внутренняго государственнаго быть и учрежденій, которые онъ разъясняетъ съ замѣчательнымъ искусствомъ и проницательностью, историкъ совершенно въ духѣ нѣмецкой исторической школы, и не безъ ен вліянія. Давно извѣстны были у насъ и тѣ знаменитые писатели, которые, подъ вліяніемъ романтическаго обращенія къ среднимъ вѣкамъ, создавали исторіографію живописную, какъ Форіэль, Барантъ, оба Тьерри; давно былъ знакомъ Мишле, первые труды котораго (о началахъ французскаго права) были примѣненіемъ взглядовъ Гримма; наконецъ историки новѣйшихъ временъ—Тьеръ, Луи-Бланъ.

Вліянія европейской исторической литературы приходили сами собой; въ университетскомъ преподавания, -- какъ ни бывало оно слабо въ двадцатыхъ и тридцатыхъ годахъ, --авторитеты европейской литературы оказывали уже нёкоторое дёйствіе; въ литературу переводную и журнальную проникала слава главивйшихъ представителей науки. Въ самой русской исторіографіи становилась очевидна потребность въ новыхъ пріемахъ изученія, въ болёв полномъ пересмотрѣ источниковъ, и наша Археографическая экспедиція и коимессія возникала параллельно съ подобными предпріятіями на западѣ, — съ изданіемъ источниковъ французской исторіи, предпринатымъ по мысли Гизо, съ ебмецвимъ изданіемъ "Памятнивовъ" Перца. Въ книгѣ Эверса о древнемъ русскомъ правѣ, нѣмецкая историческая критика коснулась и русской древности. Такъ называемая скептическая школа набрасывала сомнёніе на достовёрность традиціонной исторіи древняго періода, указывала на необходимость принять въ соображение бытовыя условія древности, -- хотя вообще не съумбла ни ясно формулировать своихъ мивній, ни поставить вибсто отрицаемой традиціи собственныя положенія. Полевой посвящаль свою книгу Нибуру, "первому историку нашего въка", и усиливался примънить въ фактамъ русской исторіи пріемы нёмецкихъ и французскихъ изслёдователей. Все это были признаки созрёвавшей потребности новаго вритическаго толкованія русской исторіи.

Выполненіемъ этой потребности явились съ сороковыхъ и особенно съ пятидесятыхъ годовъ труды ц\*лаго ряда новыхъ историковъ и филологовъ, которые уже не какъ дилеттанты, а самостоятельной работой восприняли методы европейской исторической и филологической науки и прим'внили ихъ въ матеріалу русской исторіи и народности.

У насъ всого болёе вліяла именно нёмецкая наука. Главной причиной этого была та ея разносторонность, о которой мы говорили. Если французская литература пріобрётала общирное вліяніе по историческому значению французской образованности, то въ данномъ случав немецкая брала верхъ по большей глубине историческаго труда и большей общирности горизонта изученій, наконець, по многосторонней постановкѣ новыхъ наукъ въ университетскомъ преподаванія, въ которому должны были обратиться наши молодые ученые. Относительно вліяній нёмецкой науки, у нась было сильно и историческое преданіе. Нёмцы были ближайшіе сосёди, у которыхъ могли быть заимствованы знанія научныя, художественныя, техническія. Съ тёхъ самыхъ поръ, какъ въ Москвё начались западныя вліянія и вызовы иноземныхъ ученыхъ и техниковъ, это были по преимуществу, если не исключительно, нёмцы. Это велось еще съ ХУ-XVI въва; въ концу XVII-го столътія въ Москвъ уже населилась цёлая нёмецкая слобода. Съ основанія петербургской Академін, въ нее вызывались нёмцы; эти и другіе нёмцы, вызванные при Петрё, находнии въ Россіи множество земляковь, за собой тянули и другихъ; съ присоединениемъ остзейскаго врая являлся большой притовъ своихъ нёмцевъ. Первые руссвіе ученые, какъ Ломоносовъ, прошли нёмецкую школу. Въ московский университеть, со второй половины прошлаго въка, нъмецкие профессора (при обили университетовъ, гелертеровъ дома было множество) приглашались десятками. Тоже повторилось въ новыхъ университетахъ, основанныхъ при Алевсандрѣ I, въ Казани, Харьковѣ, Петербургѣ, гдѣ вызванные профессора дъйствовали еще въ патидесятыхъ годахъ. Въ Академіи наукъ, ученые нъмецкіе вызывались и до нашихъ дней. Замътимъ, что между этими пёмецвими академиками и профессорами бывали люди европейской знаменитости, какъ, напр., Эйлеръ иля Шлёцеръ, или люди съ почетной извёстностью и дёйствительными знаніями въ своемъ дёлё. Когда правительство поняло, наконецъ, старую мысль Петра В., что следуеть скорее образовать своихъ людей, чтобы не зависть оть чужеземцевь, - и стало посылать русскихъ молодыхъ ученыхъ за границу для довершенія ихъ занятій (безъ этого обойтись все-таки было невозможно, да невозможно и донынв), то страной, куда они были направляемы съ этою целью, была опять по преимуществу Германія.

Основаніе "профессорскаго института" въ Дерптъ и посылка подготовлявшихся тамъ будущихъ профессоровъ за границу---съ конца двадцатыхъ и до сороковыхъ годовъ-произвели небывалый прежде въ такомъ размърѣ приливъ свѣжихъ научныхъ силъ, и самымъ благотворнымъ образомъ подъйствовали на преобразованіе нашей исторической и съ нею этнографической науки. Наши молодые ученые, обыкновенно уже достаточно подготовленные и между которыми нерѣдки были люди положительнаго таланта, застали въ Германіи въ полномъ дъйствіи "историческую школу", бывали слушателями самихъ ем основателей и въ состояніи были освоиться съ ея развѣтвленіями и оттѣнками, сознательно воспринять ея методъ <sup>1</sup>). Въ то же время новые научные пріемы бросали корень въ новыхъ университетскихъ поколѣніяхъ путемъ литературы; оживленная пора московскаго университета въ тридцатыхъ годахъ воспитала рядъ замѣчательныхъ дѣятелей, которые уже скоро внесли въ литературу богатый запасъ новыхъ научныхъ интересовъ.

Свою долю вліянія на развитіе историческихъ изученій оказало и гегеліанство, увлекавшее умы молодого поколѣнія тридцатыхъ годовъ. Оно имѣло исходный пунктъ и способъ наблюденія не совсёмъ

- <sup>1</sup>) Вотъ, для примъра, нъсколько именъ изъ тогдалней профессуры по исторіи, праву и филологіи. Въ московскомъ университеть:
- Редкинъ: 1828-30 въ профессорскомъ институте; 1831-34, въ Берлине, слушатель Савиньи, Бека, Гегеля.

--- Крыловь, Никита: 1831-84, въ Верлинъ, занимается "подъ личнымъ руководствомъ Савиньн", шкода котораго "образовала господствующее направление его профессорской двятельности" (Сдоварь моск. проф.).

-- Крюковъ, извѣстный филологъ: 1833-35 за границей; въ Берлинѣ былъ слушателемъ Бёка.

- Чивилевъ, политико-экономъ: 1838-35 за граняцей.

-- Грановскій: 1836-89 за границей, большею частію въ Берлині, подъ руководствомъ Ранке.

- Кудрявцевъ: 1843-47 за гравицей.

Нъкоторые изъ будущихъ профессоровъ были за границей не по оффиціальной посылкь:

- Катковъ: 1841-43, слушалъ въ Берлинъ особенно Шеллинга (диссертація филологическая: Объ влементахъ и формахъ славяно-русскаго яз., 1845).

- Буслаевь: 1839-41 за границей.

- Соловьевъ: 1842-44 за гранидей.

Въ петербургскомъ университеть:

- Калмыковъ, юристь: 1828-34 въ Деритѣ и за границей; въ Берлинѣ слушатель Эйхгорна, Савиньи, Гегеля, Ганса.

- Неволинъ: 1829-32 за границей, образовался въ особенности по Савинън.

— Ивановскій: 1882—35 въ Дерпті и за границей; въ Берлині слушатель Савиньи, Ганса, Карла Риттера.

- Куторга, М.: въ Дерить, потомъ 1883-85 за границей.

- Порошинъ, политико-экономъ: 1833-35 за границей.

Въ казанскомъ университетв:

- Мейеръ, Д. И.: кажется 1842-44, за границей, и друг.

согласные, иногда противоположные съ требованіями "исторической школы"; но были точки соприкосновенія, гдё то и другое содёйствовало преобразованію исторической науки, —и въ самой Германіи, и въ отраженіяхъ гегеліанства у насъ. Представленіе о естественномъ, совершающемся съ внутренней логической необходимостью, процессё развитія духа, — процессё, создающемъ самую исторію человѣчества, —совпадало съ основной мыслью исторической школы, съ тою разницею, что послёдняя избѣгала рискованныхъ отвлеченныхъ построеній "философіи исторіи" и останавливалась на генетическомъ объясненіи фактовъ.

Всё эти явленія, въ видё общихъ теоретическихъ положеній и въ видё спеціальныхъ историческихъ, юридическихъ и литературныхъ изученій, соединялись и переврещивались въ молодыхъ кружкахъ тридцатыхъ и сорововыхъ годовъ, и создали небывалое прежде движеніе научно-вритической мысли, въ духё которой и былъ произведенъ рядъ трудовъ, совершепно измёнившихъ весь характеръ русской исторіографіи и изслёдованій народности. Значительный научный матеріалъ былъ уже собираемъ ранѣе; философскіе вкусы, тогда распространенные, требовали теоретическаго освёщенія фактовъ и приготовляли почву для новыхъ выводовъ и обобщеній; теперь, количество матеріала еще умножилось и въ нему приложены были новые пріемы критики. Въ ходё русской науки наступилъ новый періодъ.

Въ области исторіографіи на первомъ планѣ стоятъ многочисленные труды неутомимаго Соловьева (1820—1879)<sup>1</sup>). Его первая знаменитая диссертація: "Объ отношеніяхъ Новгорода къ великимъ князьямъ" (1845) и вторая: "Исторіи отношеній между русскими князьями Рюрикова дома" (1847), наконецъ первый томъ "Исторіи Россіи съ древнѣйшихъ временъ" (1851) были фактомъ, что называется, составляющимъ эпоху. Труды Соловьева были приняты съ великимъ сочувствіемъ и уваженіемъ его сверстниками, потому что отвѣчали ихъ собственнымъ исканіямъ и требованіямъ отъ историческаго изслѣдованія. Эти сверстники съ перваго раза вѣрно оцѣнили всю важность новаго пріема и его отношеніе къ карамзинскому преданію. Съ другой стороны, труды Соловьева встрѣчены были весьма недружелюбно хранителями этого преданія, именно Погодинымъ, —это было странно во всякомъ случаѣ, происходило-ли отъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Оцтанка этихъ трудовъ далась множество разъ при ихъ пользения; общее опредаление ихъ укажемъ въ статъй г. Герье: "С. М. Соловьевъ", въ "Историч. Въстникъ", 1880; подробное перечисление ихъ-въ "Спискъ сочинений, 1842—1879", составленномъ Н. А. Поповымъ.

непониманія, или отъ непреодолимаго личнаго нерасположенія къ молодому сопернику.

Критическій пріемъ Соловьева быль именно пріемъ "исторической школы". Первые образцы новой критики указали наглядно всю недостаточность прежнихъ изследований и необходимость искать объасненія внутреннихъ основаній историческаго процесса. Трудъ Соловьева быль привётствовань его сверстниками именно потому, что, говоря словами одного изъ нихъ, представлялъ-, переую серьезную попытку понять и объяснить постепенное развите древней русской жизни. Этого до Соловьева никто еще не делалъ, по крайней меръ печатно, не исключая самого Карамзина. "Исторія" Карамзина принадлежить болёе къ изящной, чёмъ къ исторической литературъ (вромѣ примѣчаній, которыя представляють богатое собраніе матеріаловъ и источниковъ). Карамзинъ обращалъ болѣе вниманія на витшнія событія, чтих на внутреннія. Онъ мало понималь послёдовательное, внутреннее развитие русской жизни... Конечно, въ "Исторін" Карамзина встръчаются намеки на мысль, когорую развиль г. Соловьевъ въ своей диссертаціи, но имъ едва-ли можно придавать вавую-нибудь важность... Дёло состоить въ томъ, что Карамзинъ не искаль въ фактахъ мысли, не останавливался надъ ними, не прослёдиль ихъ развитія въ исторіи, вакъ г. Соловьевъ, а передавалъ ихъ отрывочно, безсвязно, какъ онъ высказывались въ фактахъ. Конечно, время было другое. Но нельзя же опять не сказать, что это было такъ... Карамзинъ не глубоко смотрѣлъ на исторію. Это и даетъ намъ право назвать взглядъ г. Соловьева вполнъ новымъ, оригинальнымъ и самостоятельнымъ, хотя на него и есть намеки въ "Исторіи" Карамзина".

Критикъ, — слова котораго мы приводимъ, — вообще находилъ очень мало удовлетворительной и историческую и историко-юридическую литературу нашу послѣ Карамзина. Единственная полезная часть и въ той, и въ другой.—собираніе и обнародованіе источниковъ, но изслѣдованій очень мало, и направлены онѣ на предметы несущественные; общіе взгляды составляются изъ чистаго проязвола, а "необходимый законъ, по которому совершалась древняя русская исторія", даже не привлекаетъ вниманія.

Критивъ называлъ это состояніе науки романтизмомъ и находиль, что "такой романтизмъ, господствующій въ современныхъ историческихъ изслѣдованіяхъ, и лозунгами котораго почти всегда мысли самыя не-дѣйствительныя, не-историческія, преимущество Руси передъ Россіею (т.-е. древней Россіи передъ новою) и словенскаго міра передъ романо-германскимъ—такой романтизмъ свидѣтельствуетъ

11

только, что до истинной дёйствительной исторической науки намъ еще очень, очень далеко".

Книга Соловьева радовала критика именно совершеннымъ удаленіемъ этого романтическаго произвола, и введеніемъ строгаго научнаго изслѣдованія историческихъ законовъ и движущихъ началъ. "Что мы особенно цѣнимъ въ авторѣ книги.—говорилъ критикъ, это безусловную *въру въ историческое развитіе*, и потому совершенное отсутствіе всякихъ любимыхъ заднихъ мыслей, насилующихъ факты, простой взглядъ на историческія событія и большой историческій смыслъ. Для г. Соловьева всѣ эпохи нашей древней исторіи равно интересны и важны; во всѣхъ онъ ищетъ внутренняго значенія, необходимой связи и разумной постепенности, не вводя постороннихъ дѣятелей отъ своего лица". "Мы не усомнимся сказать, —заключалъ критикъ,—что трудъ г. Соловьева самъ по себѣ составляетъ эпоску въ области изслѣдованій о русскихъ древностяхъ и подаетъ радостныя надежды въ будущемъ".

Отвывъ, сущность котораго мы привели, принадлежалъ Кавелину<sup>1</sup>). Теперь, спустя почти полъ-въка, когда и дъятель и привътствовавшій его вритивъ отошли въ исторію, особенно дюбоцытент этоть первый отзывъ, такъ оправданный монументальнымъ трудомъ Соловьева. Кавелинъ съ темъ же вниманиемъ и сочувствиемъ останавливался на послёдующихъ сочиненияхъ Соловьева, и его "Исторіи отношеній между русскими князьями Рюрикова дома" (1847) посвятилъ рядъ статей, въ которыхъ внимательно прослёдилъ и провърнаъ главную мысль Соловьева и ея историческія подробности,--такъ какъ на этотъ разъ шла ръчь объ одномъ изъ основныхъ началь всей старой русской исторіи <sup>2</sup>). Интересь вполнѣ понятенъ: это были именно ученые одной школы, едва раздёленные спеціальностью. ---одинъ былъ собственно историвъ, другой юристъ,--ио видъвшіе одно требование для историческаго изслидования и естественно сходившіеся въ вопросѣ объ историческихъ началахъ, которын были вивств и началами юридическими.

Понятіе о народѣ, какъ организмѣ, и объ исторіи ларода, какъ органическомъ развитіи его исконныхъ бытовыхъ началъ, въ обстановкѣ природныхъ условій и внѣшнихъ условій и сосѣдства, составляетъ основную историческую идею Соловьева, и приложеніе этой идеи есть его великая научная заслуга. Съ первыхъ своихъ изслѣдованій Соловьевъ исходилъ изъ этой точки зрѣнія, и потомъ нѣсколько разъ возвращался къ объясненію понятія органическаго раз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Отеч. Записки", 1845, дек., библ. хроника; и Сочын. Кавелина, М. 1859, т. П. стр. 30, 81, 83, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Современникъ", 1847, кн. 8 и 12; 1847, кн. 5, и Сочиненія, II, стр. 454—612.

витія: естественно, что исторія, построенная на этомъ основаніи, была совсѣмъ не похожа на старую карамзинскую. Свой главный историческій трудъ Соловьевъ отврываеть изслёдованіемъ географической области, въ которой предстояло развиваться деятельности русскаго народа. Это была система знаменитаго Риттера, который, въ параллель исторической школь, создаваль тогда впервые географическую науку, связанную съ исторіей и этнографіей и объяснявшую взаимодъйствіе природы и человъка. Взглядъ Риттера быль опять привлекателенъ для Соловьева именно тёмъ, что удалядъ изъ исторіи случайность и произволъ, и давалъ естественный и постоянный законъ для объясненія фактовъ. Огдёльныя зам'ячанія о вліяніи "климата" есть еще у Карамзина; по до Соловьева нигат не было съ такой подробностью разработано вліяніе географическихъ условій въ русской исторіи вообще, быть можеть, даже съ преувеличеніемъ апріорическихъ выводовъ post facto. Съ точки зрѣнія органическаго развитія, новый историкъ отнесся отрицательно къ обычному дёленію русской исторіи на періоды: по его взгляду, никакого рёзкаго дёленія не могло быть тамъ, гдѣ ндеть непрерыеная двятельность развитія, гдѣ важдое явленіе подготовляется предъидущимъ, и если иногда крупное событіе имбеть видъ внезапнаго переворота, это значить только, что его причинъ надо искать глубже въ условіяхъ и потребностяхъ жизни и дальше въ предшествующихъ въкахъ. Еще въ 1847, при защите второй диссертации. Соловьевъ въ речи на диспуть высказываль свою точку зранія: до сихъ поръ заботились особенно о томъ, какъ раздълить русскую исторію; теперь надо стараться, напротивъ, соединить ся части въ одно цълос, связать раздробленное и неправильно противопоставленное, надо возсоздать органическій ходъ исторіи, а онъ самъ отмѣтитъ дѣденія естественныя и необходними <sup>1</sup>). Позднѣе Содовьевъ развилъ эту самую мысль и въ печати. Въ связи съ этимъ представленіемъ, Соловьевъ объяснялъ родовыми отношеніями "систему удёльную", которая прежде представлялась безспысленнымъ дёломъ произвола. Онъ отвергалъ также вліяніе монгольскаго ига въ томъ размѣрѣ, какое ему часто приписывали: монгольское иго было непричастно тому повороту въ русской исторіи, который съ нимъ совпадаетъ хронологически, или по крайней мёрё было въ этомъ поворотё только одной изъ многихъ дёйствующихъ причинъ. Далве, въ связи съ этимъ, былъ взглядъ Соловьева на Ивана III, на Ивана Грознаго, которыхъ дѣятельность внушена была не личными характерами, хитрой осторожностью одного, или жестовостью другого, а принудительными обстоятельствами, во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. Кавелина, II, 459-460.

торыя впередъ предписывали извъстное направление ихъ политивъ. Наконець, въ самомъ переходъ отъ древней России въ новой, въ авательности Петра, которая характеризуется обыкновенно какъ реформа, даже революція, Соловьевъ не видить никакого внезапнаго перерыва, никакого произвольнаго нарушенія "исконныхъ русскихъ началь", на которое плакались поклонники древней Руси; напротивь, Содовьевъ указывалъ тёснёйшую практическую связь древней Россіи съ новой, и связь нравственную, потому что самый способъ двиствія реформы складывался по темъ нуждамъ, какія были почувствованы ранве Петра, и по твиъ пріемамъ мысли, какіе были воспитаны старымъ русскимъ обществомъ. Петръ былъ только выполнитель требованія, которое вѣками созрѣвало въ древней Россіи, и средство, употребленное новой Россіей для удовлетворенія этого требованія, было совершенно законно-оно употреблялось и сапою древней Россіей. Тѣ угловатости, которыхъ не лишена реформа, были слёдствіемъ той малой развитости сознанія, какая опять была унаслёдована отъ старой Россіи. "Эта страсть къ кореннымъ переворотамъ, къ полному отрицанію стараго и созданію новаго, есть плодъ неразвитости сознанія. Одна крайность-безсознательное подчинение старому, ведеть необходимо къ другой крайности-безсознательному стремлению къ новому".

Развивая далбе мысль объ органическомъ росте русскаго народа, Соловьевъ устраняетъ и ту черту, какою многіе желають еще донынё отдёлять русскій народъ отъ европейскаго Запада, какъ нёчто совствить на него не похожее и особенное, къ чему не прилагаются идеи и историческія явленія Запада. Это мибніе о несходствё, иди даже противоположности Россіи и Запада, -- въ которомъ не изгладилось или, вёрнёе, усердно подогрёвалось преданіе старой московской исключительности, --- поддерживалось у насъ людьми двоякаго сорта: съ одной стороны людьми, вообще не весьма расположенными въ просвъщению ("ученье - вотъ чума"), бюрократическими обсеурантами, а съ другой подхвачено было новъйшими доктринерами, которымъ казалось, что этимъ противопоставленіемъ Россіи и европейской образованности возвышается достоинство русскаго народа. Думаемъ, что Соловьеву это митие было противно въ объихъ его формахъ. Въ тъ годы, когда шла его молодая дъятельность, на этой противоположности Россіи и Запада особенно настаивали: Западъ явился тогда очагомъ революціоннаго буйства, противъ него принимались строжайшія карантинныя меры, его просвёщеніе считалось зараженнымъ и ядовитымъ, - и славянофилы страннымъ образомъ этому вторили; Соловьевъ, который (какъ и многіе другіе дёлтели "исторической школы" въ Германіи и у насъ) въ результать своихъ историческихъ изученій былъ большимъ консерваторомъ, не только не быль однако приверженцемь этого дёленія и удаленія оть Заиада, но напротивь думаль, что послёднюю стадію историческаго развитія русскаго народа, послёдній результать его исторической работы, составляеть его пріобщеніе къ развитію обще-человѣческому: въ концѣ своей многотрудной задачи—внѣшняго построенія государства и внутренней работы образованія, — русскій народъ долженъ примкнуть къ европейской семьѣ, ему родственной, и къ ея просвѣщенію. Требованіе просвѣщенія именно отличало Соловьева отъ всякихъ прежнихъ и новѣйшихъ консерваторовъ, и прибавка этого условія, конечно, измѣняла всю обычную консервативную формулу.

Дёло въ томъ, что Соловьевъ, по своему образованію, не былъ только тёснымъ спеціалистомъ, но примыкалъ къ тому гуманному направленію, которое укрёплялось у насъ съ вліяніями европейской литературы и ростомъ своей. Онъ вообще стоялъ особнякомъ, не вмѣшивался въ горячую публицистическую дѣятельность кружка Бѣлинскаго, но во всякомъ случаѣ принадлежалъ къ "западникамъ", и Грановскій, наиболѣе мягкій и симпатичный представитель у насъ гуманнаго направленія, былъ для него высоко цѣнимымъ товарищемъ.

"Въ тѣ дни,-говорить біографъ Соловьева, г. Герье,-когда нашъ молодой историкъ готовился къ своему призванію, вниманіе русскаго общества ванималь вопрось объ отношеніяхь русскаго народа къ другимъ европейцамъ, національнаго духа къ обще-челов'вческому просв'єщенію, и различные взгляды на этоть предметь выразились въ литературныхъ направленіяхъ и партіяхъ. Приверженцы европейскаго, общечеловъческаго, были названы западниками; названіе одностороннее, неправильное, потому что указывало на внѣшній признакъ явленія, упуская изъ вида его сущность; названіе несправедливое, потому что заключало въ себъ укоръ, а укоръ могъ только относнться къ увлеченію, къ злоупотребленію новымъ принципомъ, которыя вовсе не вытекали изъ самаго принципа въ самомъ себъ върнаго. Западники 30-50 годовъ имъли право на совершенно иное название. Это были русские зуманисты. Неть основанія пріурочивать этоть терминъ исключительно къ эпохѣ ренесанса, къ людямъ, проводившимъ тогда въ европейскомъ обществѣ греко-римскую образованность... Высшій цвѣть этой цивилизаціи быль раскрыть только вь XVIII в., когда основание новой эпохи гуманизма было положено Винкельманомъ. На этомъ гуманизмѣ воспитались классические поэты Германии: Лессингь, Гердерь, Шалерь в Гёте, которые внесли гуманический элементь въ нъмецкую литературу и этимъ подняли культуру нъмецкую, дали ей міровое значеніе. Здёсь гуманизыт получиль иной, более шировій симсль, что выразилось уже въ самомъ немънения значения слова гуманный; классический гуманизмъ сдълался лишь однимъ изъ составныхъ элементовъ европейскаго гуманизма, т.-е. гуманнаго, общечеловѣческаго начала. Въ этотъ европейский гуманизмъ стали тогда входить двё новыя живительныя струи-идеалистическая философія, которая внесла въ духовный міръ человіка пониманіе исторіи, идею законнаго, мирнаго, органическаго развитія, идею прогресса и политическій либералязиъ. воторому положиль прочное основание перевороть 1789 года. Этоть обогащенный, облагороженный новыми идеями XIX въка гуманизиъ — продуктъ европейской общечелов'яческой цивилизаціи, — вотъ что пытались провести въ наше общество русскіе гуманисты, такъ называемые западники сороковыхъ годовь! Не зам'яну національнаго западнымъ ставили они себ'я ц'яльто, а воспитаніе русскаго общества на европейской универсальной культур'я, чтобы поднять національное развитіе на степень общечелов'яческаго, дать ему міровое значеніе.

"Гуманизмъ XVI в. быль отрицаніемъ исторіи"...

Напротивъ,-

"Гуманизмъ XIX въка благопріятствоваль успѣхамъ наукъ историческихъ. Историческое направленіе, генетическое объясненіе явленій, сдѣлалось господствующимъ во всѣхъ наукахъ. Сама же исторія была выдвинута на степень общественной науки, руководительницы въ современныхъ вопросахъ. Эго высокое призваніе ся обусловливалось тѣмъ, что ей указанъ былъ строго научный путь. Въ основаніе ся явленій была положена идея закономѣрнаго развитія. но вмѣстѣ съ тѣмъ не было забыто гуманное сочувствіе къ человѣку, какъ къ отдѣльному лицу, такъ и къ массѣ. Вотъ какъ выразился объ этомъ С. М. Соловьевъ въ теплыхъ словахъ, посвященныхъ имъ памяти главнаго и самаго блестящаго представителя русскаго гуманизма въ то время, Т. Н. Грановскаго:

"Грановскій началь свою профессорскую діятельность, когда умы мололаго поколёнія были сильно возбуждены великимъ стремденіемъ, господствовавшимь вь исторической наукь, стремленіемь уяснить законы, которымь подчинены сульбы человъчества. Несмотря на непререкаемую важность, благотворность этого стремленія, и здёсь, какъ во всякомъ дёлё, во всякомъ стремлении человеческомъ, можно было дойти до вредной односторонности, которая дъйствительно и обозначилась въ историческихъ сочиненияхъ, важныхъ по своему достоянству и вліянію: имъя въ виду общіе законы развитія человъчества, разсматривая историческихъ двятелей, цълыя покольнія и народы только какъ орудія для достиженія извёстныхъ цёлей, — пріобрётали жествость выгляда, теряли сочувствіе къ поколёніямъ и народамъ, къ ихъ радостямъ и торжествамъ, къ ихъ страданіямъ и паденіямъ; мало того, пріобрётали равнодушіе, неразборчивость при оцёнкё средствь, которыми достигались извёстныя цёли: что нужды, если употреблялись средства не нравственныя, лишь бы это было во имя благодвтельныхъ для человечества идей! "Иден не суть индейскія божества, которыхъ возять въ торжественныхъ процессіяхъ и которыя давять поклонниковъ своихъ, суевърно бросающихся подъ ихъ колесницы", воть слова, раздавшіяся въ аудиторіяхъ нашего университета съ появленіемъ въ нихъ Грановскаго".

"Общественное вначеніе русскаго гуманизма представляется такимъ обравомъ съ двоякой сторони: ставя современному обществу высокіе общечеловѣческіе идеалы, побуждая его во имя идеи прогресса идти впередъ по пути общечеловѣческой культуры, вселяя ему сочувствіе съ гуманнымъ началамъ, онъ въ то же время содѣйствовалъ разумѣнію прошедшаго научной обработкой исторіи.

"Къ этому направлению, къ западникамъ, къ русскимъ гуманистамъ, применулъ и Соловьевъ. Его привлекалъ къ нимъ прежде всего его научный интересъ, а затъмъ сознание, что научное ихъ направление есть вмъстъ съ тъмъ и напболѣе національное. Научно-европейское образование поставило его высоко надъ тѣми робкими умами, которые изъ страха перестать быть русскими боялись сдѣлаться европейцами". Соловьевъ не любилъ полемики, — слишкомъ часто безплодной, потому что большинство полемистовъ не умёютъ вести спора о дълё, увлекансь мелочностью личныхъ раздраженій; неутомимая работа давала ему возможность вести постоянно дальнёйшее разъясненіе и доказательство своего взгляда. Очень рёдко онъ измёнялъ своему обычаю, и разъ вмёшался въ споръ противъ славянофильства. Оно было ему антипатично именно тёмъ, что на мёсто органическаго развитія реальныхъ данныхъ народной жизни ставило въ исторіи отвлеченныя апріорическія положенія и къ нимъ подгоняло факты. Эти статьи Соловьева <sup>1</sup>) особенно любопытны для объясненія его собственнаго пріема и коренныхъ разнорёчій съ славянофильствомъ. Это послёднее направленіе онъ считалъ просто анти-историческимъ, и дёйствительно, славянофильство не дало, въ смыслё своей теоріи, никакого послёдовательнаго изложенія русской исторіи или исторіи русской литературы.

Однимъ изъ основныхъ пунктовъ разнорёчія въ опредёленіи хода русской исторіи была естественно Петровская реформа. Соловьевъ, осматривая ее съ разныхъ сторонъ, не скрывалъ отъ себя ея недостатковъ и не былъ ен безусловнымъ панегиристомъ,---но самымъ рёшительнымъ образомъ защищалъ ее отъ ся новёйшихъ противнивовъ, именно какъ глубоко естественный, органически необходимый факть развитія русскаго народа, какъ условіе и ручательство его достоинства въ средѣ европейскихъ народовъ и въ области общечеловѣческаго просвѣщенія. Это былъ только болѣе опредѣленный исторически, но тотъ же взглядъ на Петра, какой выставляла поэзія (не дворянская теорія) Пушкина; тоть же взглядъ "западнической" партін, которая въ реформѣ Петра защищала право просвѣщенія, еще слишкомъ мало обезпеченное въ русской жизни; по митию Бълинскаго, которое дёлилось несомнённо и его друзьным, Пушкинъ нигай не быль такъ высокъ и именно такъ наионаленъ, какъ въ поэтическомъ возвеличения "творца России".

Обозрѣніе научнаго и общественнаго значенія дѣлтельности Соловьева привело г. Герье къ слѣдующему выводу, который приводимъ какъ первый уже исторический выводъ объ этой дѣятельности. "Въ исторіи,—говоритъ г. Герье,—выражается народное самопознаніе и исторіографія служитъ средствомъ для его выясненія. Въ лицѣ Соловьева русская исторіографія довершала задачу, которую она такъ давно стремилась выполнить. Въ немъ соединились всѣ условія, необходимыя для національнаго историка въ полномъ и

<sup>&#</sup>x27;) "А. Л. Шлёцеръ", въ "Русск. Вістникі 1856, 1 8, и "Шлецеръ и антиисторическое направленіе", тамъ-же, 1857, 1 8.

**HOT. ЭТНОГР. 11.** 

истинномъ смыслё этого слова... Ему было суждено поставить созидающееся зданіе русской исторіографіи на прочномъ основаніи, потому что этимъ основаніемъ была современная европейская наука. Но историческая наука не должна представлять только зеркало для прошедшаго; она имъетъ культурное общественное призвание, и такъ понималь свою задачу Соловьевь. Для русской науки, какъ и для всякой другой, эта задача выполнима только въ союзъ съ обще-европейскимъ просвъщеніемъ, и въ этомъ отношеніи Соловьевъ направилъ русскую исторіографію на вёрный путь; ни его патріотизмъ, ни его преданность православной церкви не мъшали ему считать себя европейцемъ и требовать отъ русскаго общества, чтобы серопейское ему не было чуждо. Онъ сдѣлалъ болѣе; онъ доказалъ своей исторіей, что стремленіе въ европейской наукь и обще-человьческому просв'ящению есть исконное стремление въ России, есть национальное стремление. Исторические труды Соловьева раскрыли постепенное, но непрерывное развитіе этого стремленія отъ первыхъ зародышей его въ "ревнителяхъ просвѣщенія" въ древней Руси, отъ болѣе яснаго проявленія его въ "русскихъ исповѣдникахъ просвѣщенія" 1) въ ХVІІ въкъ, до сознательнаго упроченія его въ преобразованіяхъ великаго царя. Въ рядахъ этихъ русскихъ ревнителей просвъщения одно изъ самыхъ почетныхъ мъстъ принадлежитъ русскому національному историку, основателю историческаго направленія въ русской исторіи, такъ высоко понимавшему какъ научный характеръ, такъ и просвётительное признание русской исторіографіи <sup>3</sup>).

Не входя здёсь въ разборъ историческихъ взглядовъ Соловьева, которые въ иныхъ, и важныхъ, отношеніяхъ остаются спорными и о которыхъ будемъ имёть случай говорить дальше, здёсь мы хотёли только указать его главную заслугу, состоящую въ пріемѣ изслѣдованія, дёйствительно впервые открывавшемъ путь въ правильному пониманію русской исторіи. Это не была внёшне-историческая, живописательная и морализирующая манера Карамзина, которая оцённвала событія по ихъ внѣшней яркости, анекдотической занимательности, историческихъ дѣятелей—по ихъ добродѣтелямъ и порокамъ; здѣсь открывалась критика внутренняго смысла этихъ событій, разыскивались физіологическія основанія быта, событіямъ и лицамъ опредѣлялось ихъ мѣсто и значеніе по ихъ связи съ органическимъ движеніемъ исторіи. Изслѣдованія, веденныя въ этомъ направленіи, могли продолжаться уже только въ этомъ направленіи:—можно было оспаривать указанные историкомъ законы явленій, но его точка зрѣнія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статья Соловьева въ "Руссв. Вестн." 1857, № 17, стр. 65-76.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) "С. М. Соловьевъ", стр. 38.

могла быть опровергнута только открытіемъ и доказательствомъ другихъ законовъ.

Въ одно время съ Соловьевымъ, или даже раньше его, на этотъ самый путь изслёдованія вступилъ Кавелинъ.

К. Д. Кавелинъ (1818—1885) былъ однимъ изъ замёчательнёйшихъ ученыхъ, начавшихъ свою дёятельность въ сорововыхъ годахъ и однимъ изъ самыхъ харавтерныхъ представителей той эпохи <sup>1</sup>). Окончивъ курсъ въ московскомъ университетѣ по юридическому факультету (1839), Кавелинъ выдержалъ магистерскій экваменъ въ 1841, въ 1842 поступилъ-было на службу по министерству юстиціи, въ слѣдующемъ году вернулся въ Москву для защиты диссертаціи, а со второй половины 1844 года началъ свои лекцін по исторіи русскаго законодательства и по другимъ юридическимъ предметамъ, которые также были поручены.

Кавелинъ росъ въ строго-консервативной обстановет стараго дворянскаго вруга (отепъ его былъ извёстнымъ диревторомъ петербургскаго университета во времена Магницкаго); но въ числѣ его учителей до университета быль нежду прочимъ Белинскій, съ которымъ онъ встрётняся потомъ въ Петербургь, и съ этой поры у Кавелина завязались самыя тёсныя, дружескія связи съ прежнимъ учителемъ и всёмъ его вругомъ въ Петербургё и въ Москвё. Бёлинскій остался для него на всегда предметомъ великаго уважения. Научная школа Кавелина была та "историческая школа", о которой мы выше говориди, но сухія подоженія науки, подъ вліяніемъ его собственной випучей природы и подъ вліяніемъ одушевленія, какимъ наполненъ быль кружовь Бёлинскаго, стали виёстё глубокими общественнымь и народолюбивымъ стремленіемъ. Положенія науки тотчасъ были применены въ условіямъ нашего общественно-политическаго быта и перешли въ нравственное требование. Этимъ убъждениямъ сороковыхъ годовъ Кавединъ остался въренъ во всю свою жизнь.

Его внѣшняя біографія прошяа потомъ въ сожальнію гораздо

<sup>1</sup>) Біографическія свёдёнія о Кавелинё:

<sup>—</sup> Неврологь и воспоминанія о немъ разнихь лиць въ "Вёстникѣ Европи", 1885, собранныя въ книжвѣ: "Конст. Дм. Кавелинъ. Изъ первыхъ воспоминаній о покойномъ". Спб. 1835; здѣсь между прочимъ списокъ сочиненій К., составленный Д. Ямиковимъ.

<sup>-- &</sup>quot;К. Д. Кавелинъ. Матеріалы для біографін, изъ семейной переписки и воспоминаній", Д. А. Корсакова, въ "В'ясти. Евр." 1886-87.

<sup>- &</sup>quot;Памяти К. Д. Казелина"-ричи въ Московскомъ Юридическомъ Общестий въ "Юрид. Вистники", 1885.

<sup>—</sup> Записка Кавелина объ освобождения крестьянъ, 1855 г., въ "Р. Старинъ", 1886, январь, февр., май; Три неизданныя монографія по крестьянскому вопросу, 1857—1864 г., съ предисловіемъ Д. Корсакова, въ "Р. Стар.", 1887, февраль, и др.

меньше въ области науки и университета, чёмъ въ трудахъ болёе или менёе чуждыхъ его настоящему призванію.

Въ 1848 году Кавелинъ некичулъ московскій университеть и поступилъ на службу въ Петербургѣ, сначала въ хозяйственномъ департаментѣ министерства внутреннихъ дѣлъ, потомъ въ штабѣ военноучебныхъ заведеній, затѣмъ въ канцеляріи комитета министровъ. Въ 1857 году Кавелинъ снова вступилъ на каседру русскаго гражданскаго права въ петербургскомъ университетѣ, на которой оставался только четыре года, до 1861. Въ то же время, опять не на долго, на одинъ годъ, онъ сдѣлался преподавателемъ покойнаго цесаревича Николая. Висслѣдствіи, въ 1864, онъ поступилъ на службу въ министерство финансовъ, а съ 1878 сталъ профессоромъ въ военно-юридической академін, тогда только-что основанной. Въ 1885 онъ умеръ.

Мы сказали, что научное положение становилось для Кавелина вивств и нравственнымъ требованіемъ. Его мысль, съ первыхъ годовъ его ученой литературной двятельности, обращалась на общіе вопросы русской исторіи, которые въ то же время становились для него и вопросами живой современности, вопросами общественными, гражданскими. Свои основные взгляды того времени онъ высказалъ въ знаменитой статът о "Юридическомъ бытт древней Россін". Исторія Россін сразу становидась для него нераздільной съ исторіей народа, воторый быль послёдней пёлью всего труда, положеннаго на создание государства. По смерти Кавелина, лица, бывшія его слушателями въ московскомъ университъ 1), вспоминали объ его одушевленныхъ лекціяхъ и о частныхъ бесблахъ съ профессоромъ въ опредёленные дни. Въ этихъ бесблахъ досказывались тъ ноавственные и практические выводы, которые не находили мъста въ университетскихъ лекціяхъ. "Преобладающее мъсто въ воскресныхъ бесъдахъ занималь вопрось о крепостномь праве. Составь студентовь быль тогда другой: большинство ихъ принадлежало въ помъщикамъ, въ рабовладёльцамъ, вакъ не стёсняясь заявлялъ имъ въ глаза Константинъ Дмитріевичъ. Его ръзкій, безпощадный протесть противъ връпостного права имѣлъ громадное значеніе. Въ умѣ всякаго шевельнулось сомнѣніе; болѣе или менѣе, но невольно, протесть этоть переходилъ въ слушателей. Какъ-то совестно становилось обращаться въ этому явленію такъ спокойно и безразлично, какъ это дёлалось до знакомства съ Константиномъ Дмитріевичемъ. И эта дѣятельность не прошла безслёдно. Не мало его слушателей явилось впослёдствія и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ числё ихъ били К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, Ө. М. Дмитріевъ, Н. П. Колопановъ, А. М. Унковский, Б. Н. Чичерниъ, покойный Асанасьевъ.

въ числё меньшинства губернскихъ комитетовъ, и въ рядахъ мировыхъ посредниковъ перваго призыва. Такимъ образомъ, дёло, которому К. Д. посвятилъ цёлую свою жизнь,---онъ началъ еще въ молодости, съ первыхъ шаговъ своей профессорской дёятельности, въ то время, когда для большинства крёпостное право представлялось незыблемымъ устоемъ русской жизни" <sup>1</sup>).

Понятно, что онъ съ величайшимъ энтузіазмомъ встрётниъ первыя заявленія о постановай врестьянскаго вопроса. Пёлый рядь его трудовъ посвященъ объяснению врестьянскаго вопроса и въ то время. когда решение его еще готовидось въ правительстренныхъ вругахъ. и до послёдняго времени, когда послё реформы представлянсь новые трудные вопросы устройства народнаго быта. Этоть народный интересь быль господствующимь въ его общественныхъ взглядахъ. Воспринятый еще въ сороковыхъ годахъ, онъ, какъ мы замётням, сохранияся у Кавелина неизмённо, все больше опредёляясь съ теченіемъ временн. Нѣкогда, въ сорововыхъ годахъ, Кавелинъ, какъ н Грановскій, принядъ участіе въ полу-славянофильскомъ, такъ называемомъ Валуевскомъ сборникъ 2), но уже вскоръ различіе взгляловъ выяснилось и въ возгорѣвшемся спорѣ славянофиловъ и западниковъ Кавелинъ ръшительно сталъ на сторонъ нослъднихъ. Впослъдстви въ врестьянскомъ вопросѣ иден Кавелина сошлись съ инѣніями лучшихъ славянофиловъ, какъ Ю. Самаринъ; но известно, что освобожденіе съ необходимостью надёла было также мыслыю людей, совершенно далевихъ отъ всякаго славянофильства. Это была просто инсль всёхъ разумныхъ друзей народа... Кавелинъ приблизился въ славянофильству въ другой разъ, когда поднятъ былъ-правда, очень страннымъ образомъ-вопросъ о "деревнъ". Ещу была сочувственна та мысль, которую онъ самъ не однажды высказывалъ, что весь складъ русской жизни не похожъ на жизнь европейскую, что въ то время, какъ европейскій Занадъ создаваль общественный строй и цивилизацію, основанные на феодалнащі, на буржувай, и проникнутые ихъ духомь, а теперь выдвигаеть-не земледёльческій народъ, а городского рабочаго, --- русская жизнь заявляеть совершенно новый принципъ, народное право на землю и общинное начало. Идея была не нова; ранбе ее высказывали славянофилы, также и Герценъ; затвиъ ее повторяль авторь книги о "Россіи и Европь"; имсль объ освобожденін врестьянъ съ землей, т.-е. правтическую сторону этого самаго вопроса въ русской жизни, давно защищали либералы 20-хъ годовъ, особливо Н. И. Тургеневъ... У Кавелина сходство съ славяно-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Воспоминанія Колюпанова, "Русскія Вѣдомости", 1885, № 123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборникъ историческихъ и статистическихъ свъдъній о Россіи и народахъ ей единовърныхъ и единоплеменныхъ. М. 1845.

филами шло въ этомъ пунктъ также очень не далеко; ему былъ совершенно чуждъ славянофильскій мистициямъ; точно также онъ ни мало не желалъ скоръйшей погибели европейскаго просвъщенія, но имъ овладёла мысль о томъ, что соціальная европейская борьба всябаствіе исконныхъ историческихъ условій беззисходна, что она представляеть только смёну тиранній, между тёмъ какъ русскій народъ представляетъ неизвёстное Европѣ зрълище грожаднаго об. щинно-земледёльческаго населенія, составляющаго огромный проценть всей народной массы и долженствующаго въ вонцё вонцовъ создать новый типъ общественно-политическаго строя, который разрѣшить сфинксову задачу современной борьбы. Въ этомъ состояло зерно его теоріи о "мужицкомъ царствѣ", о которомъ онъ любялъ говорить и спорить въ послёдніе годы жизни, находя въ этой теоріи отвёть своему идеалистическому представлению о разумномъ общественномъ стров русскаго народа въ условіяхъ его характера, его природы и территоріи. Защита теоріи, конечно, очень осложнялась всявими неудобными сосёдствами-вакъ старинная проповёдь о гніснік запада, иди какъ новѣйшая проповёдь о вредё "западной" науки и о пользѣ восточнаго невѣжества... Но право науки никогда не подлежало для Кавелина сомивнію, и въ томъ идеальномъ, точно сказочномъ "мужицеомъ царствв" эта наука была бы только ближе въ массамъ и не служила только роскошью избранныхъ классовъ... Историческій интересь Кавелина быль по преимуществу направлень на это развитие государственности, изъ всёхъ славянъ созданной однимъ только русскимъ племенемъ; понятно, что его не удовлетворялъ Карамзинъ, --- но его не удовлетворялъ также Соловьевъ; Костомарову онъ сочувствовалъ еще менбе. Но признавая заслуги московской Россіи въ окончательномъ утверждении государства. Кавелинъ считалъ прошедшее прошедшинъ... По инвнію Кавелина, отечество его должно было идти впередъ, а не назадъ; въ образовании онъ видѣлъ его насущную потребность; въ возрастающихъ покольнияхъ онъ видель дътей своего народа и жаждалъ, чтобы образованные люди своимъ знаніемъ шли на помощь народу, который, проживши тяжелые въка рабства, нуждается въ этой помощи, - но въ знанію должно было присоединиться правственное чувство, честное отношение въ жизни. Этотъ народъ, благу котораго онъ былъ такъ преданъ и такъ много служиль, не быль вь его глазахь ни фетишень, требующинь повлоненія, ни идеаломъ, которымъ можно обманываться и — обманывать другихъ: какъ человёкъ, знавшій народъ не только изъ кабинета. Кавелинъ не скрывалъ отъ себя недостатковъ этого народа, особенно недостатвовъ вультуры, --- но изъ-за нихъ видёлъ, однаво, лучшія стороны русской народной природы, и этимъ-то сторонамъ онъ желалъ разумнаго и счастливаго развитія, не во враждѣ, а въ союзѣ съ просвѣщеніемъ.

Знаменитая статья Кавелина: "Вяглядъ на юридическій быть древней Россіи" <sup>1</sup>) составляеть сжатый очеркь того вягляда, который былъ положенъ въ основаніе курса по исторіи русскаго законодательства, читаннаго имъ въ московскомъ университеть съ 1844 года. Уже съ этого времени, Кавелинъ въ своихъ лекціяхъ объяснялъ "преимущественно родовыя начала русскаго быта въ ихъ историческомъ развитін"; въ 1847—48, онъ "большую часть лекцій посвятилъ весьма подробному обозрѣнію первоначальнаго быта славянъ и изслѣдованію происхожденія древнѣйшихъ славянскихъ учрежденій, причемъ пользовался данными изъ теперешняго быта славянскихъ племенъ и историческими письменными памятниками ихъ древнѣйшей исторіи" <sup>9</sup>).

Во "Взглядъ" весьма послёдовательно и ясно изложено развитіе началъ родовыхъ, оказывавшихъ вліяніе на самое политическое устройство государства, и указано ихъ позднъйшее разложеніе и перерожденіе. Съ этой точки зрёнія основныхъ движущихъ элементовъ исторіи, выводы Кавелина о главнъйшихъ историческихъ лицахъ, о значеніи историческихъ эпохъ нерёдко совершенно росходились съ общепринятыми представленіями и складывались именио въ томъ смыслё, какъ мы видёли у Соловьева.

Какъ пришли эти новые изслёдователи къ своему методу? Нёть сомнёнія, что они прямо и косвенно испытали на себё вліяніе тогдашней европейской науки, особливо нёмецкой исторической шволы; но къ этому подготовляли и факты собственно русской исторіографіи. Въ нашей исторіографіи, послё Карамзина дальнёйшей ступенью развитія былъ Эверсъ, скептическая школа, а затёмъ прямо труды Кавелина и Соловьева. Такъ называемая скептическая школа вызывала вообще гораздо больше осужденій, чёмъ признанія того, что все-таки было ею сдёлано,--и это понятно: она не оставила ни одного цёльнаго законченнаго труда, разбилась на подробности,--но любонытно отмётить, что компетентные люди, видёвшіе близко ея дёятельность, придають ей больше значенія, тёмъ обыкновенно за ней предполагается и чёмъ можно было бы предположить безъ этихъ удостовёреній.

Кавелинъ, сопоставляя Каченовскаго (главу скептической школы) и Венелина, не рёшался утверждать, ясно ли они понимали "великій подвигъ", который имъ предстоялъ, но котораго они не могли совершить по встрёченнымъ трудностямъ, но "то несомиённо,—гово-

23

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Современникъ", 1847 г., январь; Сочиненія, М. 1859, т. І, стр. 305—380. Статья помѣчена февралемъ 1846 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Біограф. Словарь проф. моск. уняверситета. М. 1855, т. І, стр. 365-366.

рить онъ, — что оба далеко не были поняты". "Ихъ невысказанная мысль осталась прекраснымъ, глубокомысленнымъ завёщаніемъ для грядущихъ поколёній; но современники, ихъ собратья по дёлу, видёли одни писанныя слова... Кого увёрите теперь, что предёломъ ихъ неторическихъ убёжденій была подложность Несторовой лётописи или славянство варяговъ? Въ глава бросается, что ихъ навели на эти мысли другія, боле слубокія и въ своемъ основаніи спримая требованія отъ науки русской исторіи... Очень понятно, что удары, которые посыпались на Каченовскаго и Венелина, должны были оглушить ихъ и отклонить ихъ дёятельность и вниманіе въ другую сторону. Такъ и прошли они, не высказавшись <sup>1</sup>).

Соловьевъ, въ общирной біографін Каченовскаго, написанной для побилейнаго "Словаря профессоровъ моск. университета" (1855), относится въ Каченовскому съ такимъ же признаніемъ его заслугъ въ развитіи исторической критики. Не менѣе ихъ цёнитъ эту заслугу ученый болѣе стараго поколѣнія: г. Рѣдкинъ замѣчаетъ въ автобіографіи, писанной для того же "Словарн", что онъ слушалъ въ Москвѣ лекціи русской исторіи "у перваго по миѣнів Рѣдкина критика отечественной исторіи, Каченовскаго", и что "болѣе всѣхъ онъ обязанъ декціямъ по русской исторіи Каченовскаго, въ отношеніи не столько самого содержанія, сколько ученыхъ тріемовъ" <sup>3</sup>).

Въ этихъ пріемахъ и былъ вопросъ. "Скептицизиъ" Каченовскаго основанъ былъ на требования, чтобы бытовыя явленія и отдёльныя событія, изображаеныя историвани, отвёчали общену харавтеру вёва, т.-е. чтобы не подлежала сомнёнию ихъ органическая связь съ основными историческими данными места, времени и быта. И это требованіе, поставленное категорически какъ первое правило, было дёйствительно ново въ русской исторіографіи. Подобное понатіе о внутреннемъ физіологическомъ развитія народовъ Кавелинъ указываеть и у Венелина. "То и другое было несомийннымъ, хотя на первый разъ еще мало сознаваемымъ, отражениемъ тогдашняго поворота въ европейской исторіографіи. Но въ тридцатыхъ годахъ въ нашихъ университетахъ, и въ Москвѣ особенно, являются уже непосредственные ученным и послёдователи нёмецкой исторической школы: ся ученія передаются уже не въ случайныхъ, отрывочныхъ отголоскахъ, а въ ихъ полномъ составѣ и въ систематическомъ порядкъ фактовъ и доказательствь. Соловьевъ и Кавединъ, еще будучи слушателями

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. Кавелина, П, 408—409. Писано въ 1847 году. Прибавимъ, что Венелену, кромѣ того, очень повредни такіе послѣдователи, какъ Савельевъ-Ростиславичъ и Морошкинъ, о которыхъ мы прежде говорили.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біогр. Словарь проф. моск. унив. Ш, стр. 380.

университета, воспринимали эти вліянія <sup>1</sup>), и въ результатѣ было сознательное примѣненіе метода къ новому матеріалу, къ русской исторіи.

Общій планъ теоретическаго объясненія русской исторіи внутренними началами быта сложился одновременно и весьма похоже у Соловьева и у Кавелина, но въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ Кавелинъ даже раньше указалъ новую точку зрѣнія.

Но затёмъ мысль объ органическомъ ходё исторіи привела Кавелина еще къ другому любопытному роду изслёдованій, по которому онъ долженъ занять видное мёсто въ исторіи русской этнографіи. Это-изслёдованія этнографическія, въ своемъ родё первыя въ нашей литературё.

Мы видёли раньше, въ какомъ положени была наша этнографическая наука, главными представителями которой были тогда Сахаровъ, Снегиревъ и Терещенко. Географическое Общество тогда только-что основывалось.

Народный быть не могь не привлечь нашей исторической школы. Если внутренній ходъ русской исторіи истолковывался изъ основныхъ формъ быта, на которыхъ опиралось развитіе народной жизни и создание государства, то былъ совершенно естественъ интересъ въ народному быту современному, въ которомъ такъ явно хранилась старина. Изучение его требовалось и для объяснения современной жизни, я для пониманія старой исторіи. Въ настоящее время изслёдованіе народнаго быта владфеть общирнымъ запасомъ научныхъ средствъ: не говоря о богатыхъ указаніяхъ въ наукв европейской, у насъ этому наслёдованію содёйствують уже сильно развившаяся археологія, сравнительное языкознаніе, сравнительная мисологія, большой матерівлъ современныхъ наблюденій быта и произведеній народной поэзін и т. д. Въ сорововыхъ годахъ, собираніе народнаго матеріала было еще весьма скудно; другія научныя средства этнографін, какъ увидимъ далѣе, едва появлялись. Такимъ образомъ, обращаясь въ вопросу о народномъ бытъ, Кавелинъ былъ ограниченъ лишь тъми средствами, какія даваль общій методь исторической школы; но, не смотря на этотъ недостатовъ научной разработен предмета, внимательная критика народно-бытовыхъ фактовъ сделала то, что его изсивдованія въ этой области остаются донынь однимь изъ замбчательнёйшихъ трудовъ въ нашей этнографической литературё.

Первымъ поводомъ къ этой работъ послужила для Кавелина упомянутая внига Терещенка, но сама по себъ, потому что лишена была всякаго научнаго значенія, но какъ новый, хотя и плохо со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первая научная работа Кавелина: "О теоріяхъ владѣнія" (Сочня. I, 8—37).

бранный, запасъ матеріала о народномъ быть. Кавелинъ посвятняъ этому предмету рядъ статей <sup>1</sup>), гдъ впервые научнымъ образомъ освътилъ историческое значеніе русскаго народнаго быта. Исходный пунктъ изслъдованія высказанъ слъдующими словами:

"Наши простонародные обряды, примѣты и обычаи, въ томъ видѣ, какъ мы ихъ теперь внаемъ, очевидно сложились изъ разнородныхъ элементовъ и въ прододжение многихъ опкост. Все, что вмело на Россию более нан менее продолжительное еліяніе изень, всё эпохи са енутренняю исторического возрастанія проводник какую-небудь черту въ обрадахъ и обичаяхъ, прибавляя къ нимъ новое, измѣняя, уничтожая или переиначивая старое. Вслъдствіе этой безпрестанной, хотя и медленной, перестройки, наши обычаи и обряды представляють самый нестройный хаось, самое пестрое, повидимому, безсвязное, сочетание разнородиванихь началь. Развалены эпохъ, отлъленныхъ въками, памятники понятій и верованій самыхъ разнородныхъ и противоположныхъ другъ другу въ нихъ какъ бы набросаны въ одну груду въ величайшемъ безпорядкѣ. Подвести ихъ подъ систему, объяснить изъ одного общаго начала невозможно, потому что они составились не по одному общему плану, не суть порождение единой творческой мысли. Чтобъ внести сколько-нибудь свёта въ эту массу отрывочныхъ, отчасти исваженныхъ и обезсмысленныхъ фактовъ, остается одно средство: разобрать ихь по эпохамь, въ которынъ они относятся; по элементамъ, подъ вліяніемъ которыхъ они образовались, и потомъ, съ помощью способовъ, на которые указываетъ историческая критика, возстановить, сколько возможно, внутреннюю связь этихъ эпохъ и послёдовательность преемственнаго вліянія этихъ элементовъ. По примъру геологін, вритика должна найти ключь въ этамъ ископаемымъ исчезнувшаго исторяческаго міра" <sup>1</sup>).

Но вакъ найти этоть ключъ? Кавелинъ замъчаеть, что это вовсе не такъ легко, какъ можетъ казаться съ перваго взгляда, и указываетъ, какими разнообразными трудностями окружено правильное понимание обычая. Во-первыхъ, въ безчисленномъ множествѣ фактовъ, изъ которыхъ слагаются обычан, обряды и повърья, очень немногіе сохранились въ первоначальномъ видѣ, а большая часть является искаженной всякным позднёйшими наростами и вліяніями. Есть факты, древность которыхъ несомнённа, но они такъ сглажены временемъ, что ихъ смыслъ отврыть невозможно. Во-вторыхъ, многіе обряды и повёрья имёють въ современномъ употребленія свое опредбленное значеніе и толкуются самимъ народомъ: повидимому, научное объясненіе готово, но на дъяв народное толвованіе очень часто бываеть совершенно ошибочно. По привычев, по консервативному нраву массы, обрядъ держится дольше, чвиъ помнится его первоначальный смысль, и народь, забывая сь теченісмь въковь старое значение обряда, толкусть его по свониъ новниъ соображе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Современныкъ, 1848; Сочин. Кавелина, IV, стр. 3-201.

<sup>\*)</sup> Сочин., IV, стр. 86.

ніямъ; новое толкованіе бываеть обыкновенно раціоналистическое, старается отыскать въ обрядовомъ дъйствіи какой-нибудь, вновь придуманный, символизмъ, какія-нибудь соотношенія съ практической пользой и т. п., н подъ вліяніемъ его можеть видоизмѣняться самая форма обряда. Прежніе наблюдатели народнаго быта обыкновенно обращали мало вниманія на эту разницу между фактомъ и его народнымъ толкованіемъ.

Но какъ найтись въ этомъ дабиринтъ фактовъ, въ этомъ сборномъ мъстъ всъхъ въковъ, періодовъ понатій русскаго народа? — Указавъ нельпость нъкоторыхъ сбъясненій обычая у прежнихъ нашихъ этнографовъ, Кавелинъ дълаетъ общее замъчаніе объ измънчивости быта и понятій и, слъд., объ измънчивости самой народности, —чего не могутъ уразумъть иные партизаны народности, похожіе на ея враговъ.

"...Чего не должно терять изъ виду при изучения народныхъ повёрий, обычаевь и обрядовь, это-постепенность, внутренняя послѣдовательность, съ которою происходять различныя изменения въ народной жизни, на какой ступени мы ее ни возьмемъ... Народъ на все смотритъ съ точки зрѣнія, обусловленной его характеромъ, исторіей, особенностями, историческимъ возрастомъ въ данную минуту. Всего, что внё этого опредбленнаго круга его понятій внё окружающей его правственной атмосферы, онь не видить и не понимаеть. Внесеть ли исторія новый элементь, условіе въ народную жизнь,-случай ли бросить въ нее данное, выросшее на другой исторической почвь, плодъ другого порядка вещей и понятій-они или перелізиваются, или остаются ті же, но народъ соединяетъ съ ними другое понятіе, присущее ему; слёдовательно, визшній образь нии смысль ихъ-все равно-становатся другими, и принимая чужое, вводя въ себя посторонніе элементы, народъ остается собой и себъ веренъ. Такъ сначала, и это иногда долго продолжается; потомъ начинается обратное действіе воспринятыхъ элементовъ и данныхъ на народный организмъ. Увеличивъ собою число фактовъ, изъ которыхъ слагается и около воторыхъ вращается народная жизнь, умноживъ сведенія народа, они въ свою очередь измѣняють народный организмъ; но это измѣненіе, обновленіе, перерождение его является естественнымь, какъ будто совершающямся изъ собственныхъ, внутреннихъ силъ народа, ибо действительно, все это, что его обогатило, увеличило его содержание, сначала было пиъ усвоено, введено въ вругъ его понятій" <sup>4</sup>).

Разъяснивъ сложное содержаніе вопроса, отстранивъ старые ошибочные взгляды на предметъ, Кавелинъ переходитъ, наконецъ, къ положительнымъ основаніямъ, на которыхъ должно строиться объясненіе стараго обычая. Онъ дѣлаетъ при этомъ важное замѣчаніе, которое можетъ теперь считаться научне-доказаннымъ, такъ какъ подтверждается множествомъ антропологическихъ наблюденій:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ же, стр. 50-51.

области, около того же времени, сталъ обильно примѣняться другой пріемъ — объясненіе мисологическое, о которомъ подробнѣе скажемъ дялѣе. Это было опять наслёдіе отъ нѣмецкой науки, наслѣдіе полезное и которое необходимо было усвоить и переработать, такъ какъ въ немъ была большан доля научной истины; но не установившееся прочно въ самой нѣмецкой наукѣ, мисологическое толкованіе примѣнялось у насъ съ преувеличеніями, которыя тогда же и бросились въ глаза Кавелину, такъ какъ слишкомъ противорѣчили его, гораздо болѣе реальному археологическому взгляду. На этомъ основаніи Кавелинъ высказался противъ Асанасьева, который тогда только-что началъ свои мноологическія изысканія и дѣйствительно впадалъ при этомъ въ крайности, теперь едва ли уже не всѣмн признанныя за ошибку <sup>1</sup>).

Ближайшимъ современникомъ, даже ровесникомъ Соловьева и Кавелина быль еще историкь права. труды котораго также тёсно примывають въ этнографія. Это быль Н. В. Калачовь (1819-1885). По словамъ некролога, онъ велъ свое происхождение отъ Посошка Калачова, бывшаго въ концѣ XVI и началѣ XVII в. дьякомъ земскаго приказа, дворцовымъ ключникомъ и московскимъ объёзжимъ головой; какъ будто не случайно таковъ былъ предокъ ученаго юриста нашего времени, который положиль много труда именно на изучение стараго русскаго права, стараго юридическаго быта и обычая. Окончивъ курсъ въ московскомъ университетѣ по юридическому факультету, въ 1840, Калачовъ поступилъ-было на службу въ Археографическую коммиссію и въ 1843 сдалъ магистерскій экзаменъ, но по смерти отца въ послъднемъ году оставилъ службу, чтобы заняться своимъ имѣніемъ, и затемъ снова вступилъ на службу въ 1846, занявъ мёсто библіотекаря въ московскомъ Главномъ Архивё министерства иностранныхъ дёлъ. Въ томъ же году онъ защищалъ магистерскую диссертацію: "Предварительныя юридическія свёдёнія для полняго объясненія Русской Правды" (М. 1846), за которой шло изслідование: "О значении Кормчей въ системъ древняго русскаго права", явившееся сначала въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторія и древностей, 1847, а потомъ отдѣльной книгой, 1850. Еще раньше, бывши студентомъ, онъ паписалъ изслъдованіе о судебникахъ Ивана III и Ивана IV, напечатанное въ "Юридическихъ Запискахъ" Ръдкина. Въ 1848 году онъ занялъ въ московскомъ университетъ казедру, оставленную тогда Кавелинымъ, но занималъ ее не долго: въ 1852 г. Калачовъ переселился въ Петербургъ и работалъ здѣсь во второмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. статью Кавелина: "О вёдунё и вёдьмё" (противъ статьи Асанасьева подъ этимъ же заглавіемъ въ альманахё "Комета", 1851) въ Отеч. Зан. 1851, т. 76; Сочин. Кавел. IV, стр. 231—246, особенно стр. 285—236.

отдёленіи собственной Е. В. канцелярім и въ Археографической коммиссін, гдё ему принадлежаль рядъ изданій юридическихъ актовъ стараго времени.

Работы Калачова складывались въ направлении той же исторической школы, вліяніе которой опреділило характерь трудовь Соловьева и Кавелина. Право являлось для него органическимъ совданіемъ народной жизни, и изслёдованіе его исторіи сливалось съ исторіей внутренней жизни народа. Въ такомъ смыслё было имъ предпринято въ 1850 году издание "Архива историко-юридическихъ свъдъній о Россін", гдъ, какъ дальше скажемъ, приняли участіе историви права, археологи и этнографы, соединявшиеся на объяснении древняго русскаго быта съ его отраженіями въ современномъ народномъ бытё и преданіи. Позднёе, въ 1858 году, онъ началъ изданіе "Архива историческихъ и практическихъ свълбній. относящихся до Россін", гдѣ опять особенное вниманіе было посвящено вопросамъ народнаго быта и этнографія. Въ тв же годы Калачовъ работалъ въ Географическомъ Обществъ, и въ "Этнографическомъ сборникъ" издававшемся Обществонъ (т. VI), имъ напечатано было изслъдование: "Артели въ древней и нынёшней Россія": далёе въ той же области аревняго русскаго быта относится его изслёдованіе о водостныхъ и сельскихъ судахъ въ древней и нынѣшней Россіи <sup>1</sup>). Историческая мысль не повидала его и въ занятіяхъ практическими вопросами русскаго права и суда: онъ работалъ въ коммессіи, составлявшей проекть судебныхъ уставовъ, и, какъ говорятъ, личной иниціативъ Калачова наше новое судебное законодательство обязано однимъ изъ лучшихъ своихъ постановленій, узаконившимъ на судѣ примъненіе обычнаго права. Позднёе, въ Москвё, онъ принималъ дёятельное участіе въ устройствѣ перваго Юридическаго Общества, гдѣ нѣсколько лёть быль предсёдателемь, и положиль начало изданію, Юридическаго Въстника".

Въ 1865 году Калачовъ назначенъ былъ сенаторомъ и виъстъ начальникомъ московскаго Архива министерства юстиціи. Съ этихъ поръ онъ съ величайшей ревностью работалъ для устройства нашего архивнаго дъла. Замъчательнымъ образцомъ въ этомъ дълъ представлялась ему знаменитая Ecole des Chartes въ Парижъ, давно привлекавшая вниманіе нашихъ ученыхъ путешественниковъ. При Архивъ министерства юстиціи возникла его заботами особая коммиссія для разработки документовъ этого хранилища. Впослъдствін, въ 1873, онъ сталъ во главъ оффиціальной коммиссіи объ устройствъ архивовъ, а въ 1878 онъ основалъ въ видъ частнаго учрежденія Археологи-

<sup>1)</sup> Сборникъ государственныхъ знаній, т. VIII.

ческій Институть въ Петербургѣ, который долженъ быль приготовлять будущихъ изслѣдователей и организаторовъ столичныхъ и провинціальныхъ архивовъ; преподаваніе нѣсколькихъ археологическихъ предметовъ было здѣсь примѣнено въ особенности къ изученію архивнаго дѣла. Въ нѣсколькихъ провинціальныхъ городахъ, по мысли и настояніямъ Калачова основались такъ называемыя архивныя коммиссіи, которыя ему хотѣлось распространить по всѣмъ главнымъ городамъ имперіи. Свои научно-практическіе интересы онъ, какъ всегда, желалъ перенести въ литературу и въ результатѣ вышло подъ его редакціей нѣсколько томовъ "Сборника Археологическаго Института", а въ послѣдніе дни своей жизни онъ праготовлялъ послѣдніе выпуски "Вѣстника Археологіи и Исторіи" (Спб. 1885, четыре выпуска съ атласомъ археологическихъ рисунковъ).

Такимъ образомъ Калачовъ еще съ новой стороны содъйствовалъ историческимъ изученіямъ русскаго народнаго быта, именно со стороны архивныхъ юридическихъ источниковъ и современнаго обычая; такъ ему въ особенности принадлежала не малан доля заслуги въ возбужденіи научнаго и практическаго интереса въ обычному нраву, какъ вообще рядомъ съ исторіей быта онъ не мало работалъ для изученія быта современнаго, вступая въ непосредственную область этнографіи. Такъ рядъ этнографическихъ статей и матеріаловъ нашелъ мѣсто и въ его послёднемъ изданіи—"Сборникѣ Археологическаго Института" <sup>1</sup>).

Когда такимъ образомъ вопросы этнографическаго изученія современнаго народнаго быта разъяснялись общими историческими соображеніями о ходѣ бытового развитія, какъ въ трудахъ Соловьева и Кавелина, а также примѣненіемъ историческаго изученія права, какъ въ трудахъ Калачова, этнографія разъяснялась еще съ другой стороны—изученіями археологическими. Здѣсь одно изъ самыхъ почетныхъ мѣстъ принадлежитъ еще одному ровеснику названныхъ писателей, И. Е. Забѣлину<sup>2</sup>). Рано потерявъ отца, небольшого чиновника въ Твери, потомъ въ Москвѣ, и оставшись съ матерью въ крайне стѣсненныхъ обстоятельствахъ, Забѣлинъ 12-ти лѣтъ поступилъ въ элементарное училище въ Преображенскомъ богадѣленномъ домѣ, извѣстномъ въ просторѣчіи подъ именемъ Матросской бога-

<sup>1)</sup> Біографическія свёдёнія см. въ "Вёстникё Археологіи и Исторія, издаваемомъ Археологическимъ Институтомъ". Спб. 1886, вып. V, гдё, между прочимъ, собраны некрологи, появившіеся тогда въ газетахъ и журиалахъ.

О послёдующей деятельности Археологическаго Института, поступневшаго въ завёдованіе И. Е. Андреевскаго, см. въ "Русской Старинъ", 1888, февраль, и д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Род. въ 1820. Біографическія свёдёнія о немъ см. у А. С. Пругавина, "Московскій илиостр. календарь-альманахъ на 1887 г." М. 1887, стр. 228-285.

дъльни. Училище было стариннаго склада и не весьма благоустроенное; курсъ его былъ очень скудный; черезъ нѣсколько лѣть этого ученія. Забёлинъ, благодаря ходатайству попечителя этой школы Львова, быль пом'ящень въ 1837 году на службу въ Оружейную Палату, канцелярскимъ служителемъ второго разряда. Эта счастливая случайность опредёлила всю будущую судьбу и научную дёятельность нашего заслуженнаго археолога. Помъщение въ Оружейную Палату совнадало съ собственными, какъ будто врожденными наклонностями самого юноши: съ перваго чтенія, какое попадало ему въ руки, какъ Плутарховы біографіи въ переводѣ Дестуниса, "Исторія" Карамзина, Вальтеръ Скоттъ, археологические романы Вельтиана, у него развивался вкусъ и любознательность въ исторической древности вообще, и здёсь, въ Оружейной Палать, передъ нимъ открывалось богатое хранилище древнихъ паматниковъ царскаго быта, и вроит того нивому тогда неизвёстный и совсёмъ забытый архивъ старыхъ расходныхъ внигъ царзкаго двора и другихъ подобныхъ панатниковъ, которые впослёдствін послужним основными матеріалами для знаменитыхъ трудовъ г. Забълина о домашнемъ быте руссвихъ царей и царицъ стараго времени. Правда, еще долго возможность нученія этихъ матеріаловъ была закрыта для скромнаго писца, который могъ знакомиться съ ними только урывками; но онъ усердно пересматриваль и перечитываль этоть архивный матеріаль, выписываль изъ него массу частныхъ свёдёній, такъ что, наконецъ, составились цёлые отдёлы фактическихъ свидётельствъ о древнемъ быть, какихъ собиратель не находилъ ни у Карамзина, ни у другихъ историковъ. Такимъ образомъ уже въ концу 1840-го года у г. Забълна написалась небольшая статья о богомольныхъ путешествіяхъ руссвихъ царей въ Тронцкую лавру, что называлось тогда Тронцкими покодами; но молодой авторъ боялся печати и трудъ его появился уже нъсколько времени спустя, когда, между прочимъ, завязались первыя отношенія въ учено-литературному вругу. Около этого времени Оружейную Палату стали посёщать извёстный археографъ Строевъ, собиравшій акти и лётописи для изданій Археографической коммиссін, и извёстный археологь и этнографъ Снегиревъ. Знаніе адхива дало возможность г. Забёлину помочь ими выписками и указаніями на рукоциси, что сврблило его дальнойщее знавоиство съ учеными, которое было полезно и самому начинающему работнику. На вопросъ Строева, нътъ ли въ архивъ летописей, г. Забълинъ могъ указать ему такъ называемыя Выходныя книги, которыя потомъ и явились въ составѣ изданій Археографической коммиссіи; подобнымъ образовъ онъ помогалъ Снегиреву, который занятъ былъ тогда описаніемъ памятниковъ московской древности. Къ нему и обратился

ECT. STHOPP. II.

Забёлинъ за совётомъ о своей статье, но Снегиревъ отнесся въ дёлу безучастно и. только случайно познакомившись съ Валимомъ Пассекомъ. онъ встрётилъ у него ободреніе своикъ труданъ, и краткій очервъ статьи помъщенъ былъ въ издававшихся тогда Пассевомъ .Московскихъ губернскихъ Въдоностяхъ" (1842, № 17, 25 апреля). Это быль первый печатный трудь нашего археолога. Строевь съумыль лучше Снегирева опънить достоянства молодого изыскателя; онъ задумываль привлечь его въ дѣятельности Археографической конинссін и полагаль даже устроить въ Москев отделеніе коминссін. въ воторомъ разсчитывалъ на труды г. Забѣлина, но дѣло не состоялось: г. Забёлинъ въ теченіе одиннадцати лёть все оставался на службѣ въ Оружейной Падать съ жалованьемъ 119 рублей въ годъ и квартирой. Послё нёсколькихъ небольшихъ работъ по московской старинъ, литературная дъятельность г. Забълина оживляется особенно съ 1846 года, когда, нежду прочемъ, обстоятельства заставляли его искать литературнаго заработва. Въ 1846 году статья "Тронцкіе походы" была, наконецъ, напечатана въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" (редавторомъ ихъ былъ тогда Е. Ө. Коршъ) и вскоре съ извоторыми дополненіями перепечатава въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей, при Бодянскомъ. Тогла же начать быль въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" рядъ статей подъ названіемъ: "Нѣкоторые придворные обряды и обычан царей московскихъ", а затёмъ въ 1847 году появилась статья подъ заглавіемъ: "Домашній быть мосвовскихъ царей въ XVII стоявтін". Это было начало общирной, продолжительной работы, воторая завершилась внослёдствін отдёльнымъ изданіемъ въ двухъ большихъ томахъ 1). Въ пятидесятыхъ годахъ имя г. Забёдина пользовалось уже большой извёстностью въ учено-литературныхъ кругахъ; его статьи бывали желанными для лучшихъ періодическихъ изданій 2). Въ тё же годы г. Забёдниъ обращается въ вопросамъ чистой археологіи, какъ напримъръ, въ изслёдованіяхъ о металлическомъ, финифтяномъ производствѣ въ древней Россін, на томы, заданныя Археологическимъ Обществомъ, а потомъ на службѣ въ имп. Археологической коммиссии, когда онъ въ теченіе многихъ лёть, во время лётнихъ поёвдокъ, производилъ расволки свиескихъ и греческихъ кургановъ въ Новороссійскихъ степяхъ н на Таманскомъ полуостровъ. Здъсь, между прочимъ, въ извъстномъ Чертомлыцкомъ курганъ открыта имъ пълая масса греческо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Домашній быть русскихь царей вь XVI и XVII ст." М. 1862.

<sup>- &</sup>quot;Домашній быть русскихъ цариць въ XVI и въ XVII ст." М. 1869.

Въ 1872 году оба сочинения вышли во 2-мъ издании съ новыми дополнениями.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Отеч. Записки", 1850 — 1860; "Современникъ", 1852; "Р. Вѣстинкъ", 1857; "Атекей", 1858; "Вѣстинкъ Еврони", 1867.

скнескихъ древностей, волотыхъ, серебряныхъ, бронвовыхъ вещей и между прочимъ знаменитая серебряная ваза съ изображеніемъ скиеовъ; другая достопримѣчательная находка была сдѣлана на Таманскомъ полуостровѣ, съ вещами, драгоцѣнными въ художественномъ и археологическомъ отношеніяхъ <sup>1</sup>). Съ 1870 годовъ г. Забѣлинъ работалъ въ коммиссіи объ основанія и устройствѣ имв. Историческаго Музея въ Москвѣ, и съ 1883 состоитъ товарищемъ предсѣдателя этого Музея. Съ 1879 года, по смерти Соловьева, онъ сталъ предсѣдателемъ московскаго Общества исторіи и древностей. Въ 1870 годахъ предпринятъ былъ г. Забѣлинымъ общирный трудъ: "Исторія русской живни", довершеніе котораго было, къ сожалѣнію, прервано другими работами автора<sup>2</sup>).

Значеніе археологическихъ трудовъ г. Забѣлина давно высоко оцѣнено; виѣстѣ съ тѣмъ они имѣютъ великую важность въ области собственной этнографіи. Изысканія г. Забѣлина направлялись въ особенности на исторію быта и въ этомъ отношеніи имѣютъ важное значеніе для этнографіи въ широкомъ и тѣсномъ смыслѣ. Созданіе самого государства представляется г. Забѣлину дѣломъ, именно связаннымъ съ бытовымъ характеровъ народа, т.-е. съ его этнографическими особенностями. Въ формахъ государственныхъ выразился хозяйственный складъ русской семьи и ея нравственныхъ выразился хозяйственный складъ русской семьи и ея нравственныхъ выработался въ направленіи народныхъ представленій. Книги о домашнемъ бытѣ царей и царицъ становятся въ нѣкоторыхъ частяхъ своихъ этнографическими трактатами. "Исторія русской жизни" должна была стать русской бытовой исторіей, исторіей нравовъ въ широкомъ смыслѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Свёдёнія объ этихъ раскопкахъ въ "Древностяхъ Геродотовой Скиеіи", 1872, и въ "Отчетахъ" имп. Археологической коммессіи, 1859—1876.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Не перечисляя другихъ трудовъ г. Забелена, частью не относящихся къ нашему предмету, укажемъ:

<sup>---</sup> Оныты изученія русскихъ древностей и истеріи. Ивслёдованія, описанія и вритическія статьи. Двё части, М. 1872—1873, гдё собраны важнёйшія журнальныя статьи съ 1850-хъ до 1870-хъ годовъ.

<sup>-</sup> Кунцово и древній Сътунскій станъ. Историческія воспоминанія. М. 1878.

<sup>-</sup> Мининъ и Пожарскій. Прямые и кривые въ Смутное время. М. 1883.

<sup>—</sup> Матеріали для исторія, археологія и статистики города Москви, по опреділенію московской городской думи собранние и изданные руководствоих и трудами Ивана Забілина. Часть первая. Изданіе московской городской думи. М. 1884. Большой томъ 4°. Въ предисловія обзоръ прежнихъ описаній Москви и указаніе архивныхъ матеріаловъ для настоящей книги; въ тексті матеріали для исторія, археологіи и статистики московскихъ церквей; даліе свідтвія о домі святійнаго патріарха и матеріали для исторія и археологіи государева дворда.

слова и если не всегла можно соглашаться съ мнёніями автора 1). особливо въ толкованія древнёйшихъ эпохъ, то во всяконъ случаѣ является чрезвычайно цённымъ его стремленіе отыскать органическій процессь, соединяющій развитіе государства и общества съ особенностями народнаго быта и характера. Въ этой постановкъ вопроса, внутренняя исторія народа является только результатомъ этнографической особенности, которая становится факторомъ цёлаго національнаго бытія. Изслёдованія г. Забёлина остаются напоминаніень о необходимости историческаго обобщенія, которая слишкомъ забывается въ новёйшемъ стремленіи въ исвлючительно детальной разработев вопросовь народнаго быта и обычая. Забелину на ряду съ Калачовымъ принадлежить и другая заслуга-чказанія на новый источникъ изслёдованія народнаго быта въ старомъ, архивномъ матеріалъ. Мы упомннули о томъ, какъ начались его первыя работы по бытовой археологія: тё данена, изъ которыхъ составилась его исторія домашняго быта царей, были собраны ниъ буквально по врохамъ въ массъ старыхъ расходныхъ и иныхъ внигъ, гаъ надо было выискивать подробности стариннаго житейскаго обихода. До г. Забълина нивто не предпринималъ подобной работы и до сихъ поръ никто еще не совершалъ ее съ такимъ успѣхомъ. Его опредѣленія древняго и средняго быта, его указанія о положеніи женщины въ старомъ русскомъ обществѣ <sup>2</sup>), замѣчанія о чувствѣ природы у старинныхъ русскихъ <sup>3</sup>), данныя изъ акторъ о вороженхъ и колдунахъ 4), разсвазы объ общественной жизни въ Москвѣ съ половины XVIII вѣка 5), и множество частныхъ замѣтокъ, разсѣянныхъ въ сочиненіяхъ г. Забёлина, доставляють много важныхъ матеріаловъ и объясненій для исторія русскихъ нравовъ и этнографіи. Вообще г. Забълинъ является у насъ однимъ изъ лучшихъ знатоковт, бытовой археологія, разработывавшимъ для этой цёли старые дёловые архивы. и съ этой стороны труды его много послужили къ обогащению этнографіи.

Такой же притокъ вліяній нѣмецкой науки, какой представляеть историческая школа у Соловьева и Кавелина, совершился въ области

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. разборъ этой книги, Котляревскаго, въ кіевскихъ "Университетскихъ Извёстіяхъ" 1880, и отдёльно, Кіевъ, 1881. Также "Вёсти. Европи", 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вводная глава книги о "Домашнемъ бытё русскихъ царицъ"; "Женщина по понятіямъ старинныхъ книжниковъ", въ "Опитахъ", I, стр. 129-179.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Очеркъ исторія чувства природы въ древне-русскомъ обществѣ, въ книгѣ "Кунцово", стр. 1-61.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ альнанахъ "Конета".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ "Опытахъ", II, стр. 351-506.

филомогіи. И здёсь, какъ тамъ, уже ранёе подготовлялась почва для этихъ вліяній: чёмъ въ исторіографіи былъ Каченовскій и "скептическая шеола", тёмъ въ филологіи были труды Востокова, Калайдовича, Кёппена, первое ознакомленіе съ славянскими языками. Но, и здёсь, послё этой предварительной подготовки, притокъ новыхъ научныхъ взглядовъ отврылъ для филологіи еще другую, прежде совсёмъ неизвёстную, почву, гдё она и стала сильнымъ двигателемъ этнографіи.

Съ начала нынёшняго столётія въ области языкознанія совершался, по преимуществу въ Германіи, такой же переломъ, какой наступилъ въ исторіографіи съ исторической школой. Движеніе объихъ отраслей науки во многихъ случаяхъ было параллельно: въ теоретической основъ была та же мысль объ органическомъ развитіи; въ иравственно-общественной — та же реакція противъ отвлеченнаго раціонализма XVIII въка и стремленіе къ раскрытію національныхъ особенностей, наклонность къ народному арханзму. Наконецъ, какъ развитіе исторической школы сопровождалось изданіемъ огромныхъ "монументовъ", собраній историческихъ источниковъ, такъ изученіе филологическое вызвало многочисленныя изданія памятниковъ народнаго языка и старой литературы, и ихъ общирную детальную разработку.

Намецкое изыкознание развивалось тогда въ трехъ главныхъ направленіяхъ: сравнительномъ, основателенъ котораго быль Боппъ; историческомъ, во главѣ котораго стоядъ Яковъ Гримиъ, и общемъ философскомъ, котораго начинателемъ былъ Вильгельмъ Гумбольдтъ. Сравнительное языкознаніе, путемъ изученія пѣлой группы языковъ, установило впервые факть происхождения изъ одного источника, и потому тёснаго родства такъ-называемыхъ индо-европейскихъ (индогерманскихъ, арійскихъ) языковъ, открыло переспективу ихъ послёдовательнаго развитія, что стало послё предметомъ ревностныхъ разысканій для послёдующаго поволёнія ученыхъ (особливо нёмецкихъ). Трудъ Боппа (многотомная "Сравнительная грамматика" главнёйшихъ индо-овропейскихъ языковъ, въ томъ числъ старо-славянскаго) быль торжествомь нёмецкой науки, настоящимь открытіемь. Въ томъ же смыслѣ, Гриммъ предпринялъ свое историческое изслѣдованіе органическихъ измёненій (нёмецкаго) языка въ разныя эпохи его жизни: въ первый разъ возстановлялась вартина развитія языка оть тёхъ старёйшихъ формъ, какія могла услёдить исторія, до его новъйшихъ образований. Наконецъ, общий вопросъ о человъческомъ язывѣ, о дѣленіи языковъ на ихъ (три) основныя группы, о внутренней организаціи языка и т. д. Съ установленіемъ этихъ изученій отврылось новое, ранбе даже не подозръваемое, поле для научныхъ

изслёдованій, которыя уже вскор'в измёнили абсолютно или основали вновь цёлыя отрасли историческаго, литературнаго и этнографичесваго знанія: мнеологія, исторія вультуры, древности права, этнографія становились часто только прикладнымъ языкознаніемъ. Сравнительное языкознаніе, въ соединеніи съ исторіей языка, давало возможность проникнуть въ тъ до-историческія эпохи, которыя считались недостижимыми для науки и вызывали только произвольныя догадки; давало возможность отврывать въ древнвишей эпохв народа состояние понятий и быта, возстановлять его инеологию и учрежденія, находить слёды культурных связей племень, взаимныя вліянія и заимствования, объяснияо впервые истинное свойство и достоинство народной поэзів. Знаменитые труды Якова Гримма указывали и путь изслёдованія, и въ высокой степени любопытные результаты, имъ достигаемые. Народный быть и старина, поэзія и язывъ стали предметомъ небывалаго прилежнаго изучения. Наконецъ, народное стало средоточіемъ историческаго языкознанія; его присутствіе — ибрвой поэтическаго достокиства; средніе вѣка, когда въ непосредственности народнаго быта хранилось больше нетронутыхъ остатвовъ старины, -любниой эпохой... По сущности это не быль однаво ронантизиъ; основнымъ мотивомъ этихъ изученій быль не рыцарскій и католическій мистицизмъ, и изъ нихъ не слёдоваль, какъ близкій выводъ, иолитический консерватизиъ, какъ бывало у чистыхъ романтиковъ: здёсь, напротивь, прежде всего дёйствоваля мотивы научные, въ которымъ не легво приставала мелкая политическая тенденціозность или произволъ фантазіи, и идеалы складывались иные. Гримма въ среднихъ въкахъ влекли въ себъ не рыцарство и монашеский мистицизиъ, а народъ и его простодушное міросозерцаніе-все равно, что оно было немного языческое, оть этого оно было только болёе полно поэзіи в непосредственнаго правственнаго чувства. По своимъ политическимъ и религіознымъ мебніямъ, Гриммъ, при всей арханческой страсти, остался человёкомъ свободомыслящимъ. Тёмъ не менёе, это новое научное обращение въ старнив имвло точки сопривосновенія съ романтизионъ, и само порождало сходныя явленія, когда научно-поэтическое народолюбіе слишкомъ устремлялось въ старину, видя въ ней одну патріархальную идиллію и забывая патріархальный "иравъ временъ"-что было на руку обскурантанъ. Нѣчто подобное повторилось и у насъ...

Вліянія новой науки оказали свое дійствіе въ тіхъ же сороковыхъ годахъ. Какъ мы замітили, повороть и здісь различнымъ образомъ подготовлялся: расширялись изданія паматниковъ старой литературы (труды Востокова, Калайдовича, Погодина, Строева, Археографической коммиссія, московскаго Общества исторіи и древностей); возбужденъ дѣятельный интересъ въ народной поэзіи и изученію народнаго быта; начиналось знакомство съ родственными нарѣчіями славянскими и ихъ народно-поэтическими памятниками; сдѣланъ былъ Востоковымъ (еще въ 1820-мъ году) самостоятельный опытъ историческаго объясненія старо-славянскаго языка въ связи съ новѣйшими нарѣчіями. Наконецъ, имена Боппа, Гримма, Вильгельма Гумбольдта, Беккера появились---по крайней мѣрѣ были названы, въ университетскомъ преподаваніи <sup>1</sup>). Нѣкоторые изъ молодыхъ ученыхъ познакомились съ новымъ языкознаніемъ въ непосредственномъ источникѣ, въ нѣмецкихъ университетахъ и литературѣ.

Главнымъ дёятелемъ въ этомъ направленія въ теченіе нёскольвихъ десятилётій былъ О. И. Буслаевъ, имя котораго принадлежитъ въ числу заслужениёйщихъ имеяъ въ русской этнографіи и вообще въ изученіи народности. Первый трудъ, гдё онъ вступилъ на этотъ путь изслёдованій, относится въ 1844 году, и затёмъ наиболёе оживлевной порой его дёятельности на этомъ поприщё были пятидесятые и шестидесятые года; позднёе, онъ обратился по преимуществу въ изслёдованію вопросовъ древняго русскаго искусства. Нёсколько позднёе появляются этнографическіе труды А. Н. Асанасьева. – На тёхъ и другихъ мы остановнися подробно далёе.

Въ цёломъ, это научное движеніе создавало цёлый перевороть какъ въ способахъ изслёдованія народной жизни, такъ и въ самомъ взглядѣ на историческое развитіе. Прежняя школа, послёднимъ могиканомъ которой въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ являлся Погодинъ, относилась, какъ выше замѣчено, къ новому направленію недружелюбно, но нападая на "общіе взгляды" новой школы, могла противопоставить имъ только реторическія тирады, а когда Погодинъ выдвигалъ противъ теорій повой школы такъ названный имъ "математическій методъ", то противники нашли въ немъ только методъ компиляторскій, грубый, элементарный счетъ фактовъ <sup>3</sup>). Дёятели, выступавшіе на поприще исторіографіи послѣ Соловьева и Кавелина, являлись уже готовними послѣдователями новаго метода; назовемъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кажется, еще въ тридцатыхъ годахъ. Ср. Біогр. Словарь моск. проф. І, стр. 283. Буслаевъ, О препод. I, стр. Ү.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. объ этомъ Кавелина, Сочин. II, стр. 110—299, разбори "Историко-критическихъ отривковъ" и "Изслѣдованій, замѣчаній и лекцій", Погодина; и Забѣлина, "Опыти изученія русскихъ древи. и исторія", 1872. I, 855—394. За Погодиннить привавали заслугу многихъ важныхъ частимъ пестедованій, ислолневныхъ съ большой внимательноотью; но онъ останся совсёмъ безъ вліянія на развитіе метода и на объясненіе общихъ началъ русской исторіи; какъ говорилъ Кавелинъ еще въ 1846, "Погодинъ, принадлежа въ школѣ толкователей, экзегстиковъ, а не историковъ въ настоящемъ смыслѣ слова, никогда не могъ поднаться до висшаго историческаго возврѣнія".

Линтрія Валуева, Пл. Павлова, Асанасьева (въ его первыхъ трудахъ), Забѣдина. Писатели, которые нѣсколько позднѣе являлись во мно-ГИХЪ И СУЩественныхъ пунетахъ противниками историческихъ выводовь Соловьева.-Конст. Аксаковь съ одной стороны, Костомаровъ СЪ ДДУГОЙ,-ШЛИ ОДНАКО ПО ТОМУ ЖЕ ПУТИ ОДГАНИЧЕСКАГО ИЗСЛЪДОванія. Совершенно изибнияся и способъ, и предметы изысканія: внёш. няя исторія, вибшияя археологія и этнографія продолжають разработываться съ многосторонностью, прежде неизвёстной, но надъ ними ставится руководящій вопросъ объ органическихъ элементахъ исторіи, о свойствахъ народнаго характера и быта, опредълнешихъ складъ общества и государства, о послёдовательномъ развитін, осложненін и изивнении этихъ элементовъ. Все это сливается въ изучении народности: науки, шедшія до сихъ поръ раздёльно, безъ ясно сознаваемой связи между ними, объединаются, и цёдью исторіи стало окончательно не одно государство, а именно національный организмъ. государство, надодъ и общество, - въ ихъ тесной физіологической и исторической связи.

Если сопоставить это научное движеніе съ тѣмъ, какое шло въ литературѣ поэтической <sup>1</sup>), нельзя не видѣть, что эти двѣ разнородныя области литературы, по источникамъ и свойствамъ своего направленія были совершенно параллельны. Внутренній смыслъ новаго, возникавшаго отношенія въ народу и новаго способа изученій высказывался наконецъ съ третьей стороны, чисто общественной и публицистической, насколько она могла находить мъсто въ литературѣ сороковыхъ и первой половины патидесятыхъ годовъ. Мы разумѣемъ то настроеніе, которымъ проникнута была критическая дѣятельность Бѣлинскаго, научная и публицистическая дѣятельность Герцена, Грановскаго и цѣлаго круга людей того же и болѣе молодого поколѣнія. дѣлившихъ тѣ же взгляды. Литература вынуждалась говорить полусловами, читатели научались понимать ее на полу-словахъ, и въ концѣ концовъ новое направленіе имѣло за себя цѣлую общественную группу и, прибавимъ, наиболѣе образованную группу.

Въ чемъ состояло міровоззрѣніе людей "сороковыхъ годовъ", объ этомъ говорилось уже много разъ. Старая бытовая традиція переставала удовлетворять; въ ней становилось тѣсно: она видимымъ, нагляднымъ образомъ угнетала и потребность въ просвѣщеніи, которая становилась все шире и сознательнѣе въ образованномъ классѣ, угнетала реальный бытъ и самые существенные интересы народной массы, опутанной безправіемъ и во имя которой хотѣла, однако, говорить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, томъ I, въ посатеней главт.

оффиціальная народность. Отрицаніе кріпостного права было, въ умахъ новыхъ поколіній, истиной давно рішенной и не требующей доказательствъ. Для литературы вопросъ былъ закрыть, — съ тіхъ поръ, какъ были о немъ заведены и вскорі же прерваны первыя річн при Александрі I, и до конца 1850-хъ годовъ, — но онъ молча былъ уже порішенъ въ среді просвіщеннійшихъ людей, потому что кріпостное право было теоретически и правственно несовмістимо съ тімъ складомъ понятій, который успіль сложиться.

Но отрицаемое и осужденное теоретически, крѣпостное право было еще цѣло и невредимо въ практической дѣйствительности; оно имѣло за себя всѣ законы, всѣ привычки помѣщичьяго большинства, и нашло бы въ послѣднемъ упрямыхъ защитниковъ. Практическое рѣшеніе вопроса казалось, и было на дѣлѣ, самымъ настоятельнымъ интересомъ общества. Прежде, чѣмъ онъ не былъ бы рѣшенъ, не могло быть рѣчи о какомъ-либо расширевіи свободы для самого общества, не могло быть рѣчи о какомъ-либо по истинѣ національномъ просвѣщеміи, о національной поэзіи, литературѣ. Если не было возможности прямо говорить о предметѣ, литературѣ. Если не было возможности прямо говорить о предметѣ, литературъ ставила вопросы историческіе, общественные, художественные, изъ которыхъ значеніе народа и народности опредѣлялось совсѣмъ иначе, чѣмъ это слѣдовало по консервативной теоріи оффиціальной народности, а наконецъ съумѣла близко подойти и къ самому вопросу о крѣпостномъ правѣ.

Само правительство, во времена императора Николая I, помышляло о необходимости заняться престьянскимъ вопросомъ,---но, исполненное во всемъ прочемъ автократическаго духа, видимо боялось приступать въ этому дѣлу 1). Цензура не допускала малѣйшихъ намековъ, гдъ предполагала осуждение кръпостного права, и тъмъ не менье въ печать пронивали новыя иден. Заблоцкій напечаталь въ "Отечественныхъ Запискахъ" (1845) знаменитую статью "О волебанін цёнъ на хлёбъ въ Россін",-гдё техническимъ язывомъ политической экономін (тогда, науки у насъеще мало распространенной) указываль причину колебанія въ "принудительной рентв", другими словами въ врёпостномъ порядкъ хозяйства. Въ 1847 вышла въ Парижь извъстная книга Н. Тургенева: "La Russie et les Russes". Строго запрещенная въ Россіи, она была, однако, въ обращении и тёмъ болёе внимательно читадась. Тургеневъ былъ однимъ изъ ревностиващихъ проповъдниковъ освобождения крестьянъ при Александръ I, и теперь его книга переносила живую традицію въ соро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробное изложение правительственныхъ мивній того времени объ этомъ вопросв въ внигв В. Семевскаго.

ковые года. Выше им уназывали, что скрытая борьба противъ крйпостного права велась наконецъ и въ литературѣ художественной, гдѣ въ рукахъ лучшихъ писателей картины деревенской жизни не оставляли иного впечатлѣнія.

Молодая профессура, довершавшая свое образование и научную полготовку полъ непосредственнымъ вліяніемъ лучшихъ силь европейскаго знанія, вносила въ преподаваніе, кром'й точнаго знакомства съ подожениемъ своей юридической и исторической спеціальности, цваую атмосферу понятій, выработанныхъ въ обществахъ, нережившихъ болье доягую и глубовую уиственную жизнь, болье развитыхъ въ общественно-политическомъ и гуманномъ смысль. Многіе изъ этихъ университетскихъ преподавателей, воспитавшихся въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, имѣли на казедрѣ самое благотворное вліяніе и въ научномъ, и въ общественно-правственномъ отношеніи. Пусть припомнить читатель извёстные факты изъ жизни московскаго университета въ сороковыхъ годахъ, и прочтотъ даже въ холодно и казенно написанной "Исторіи петербургскаго университета" (1869) подробности о характерѣ преподаванія въ рукахъ старыхъ профес-СОДОВЪ ДВАДЦАТЫХЪ И ТОИЛЦАТНАТЬ ГОДОВЪ. И ВЪ ОУБАХЪ НОВАГО ПОСфессорскаго поколенія въ сорововыхъ годахъ. Имена Реденна, Грановскаго, Крюкова, Кудрявцева, М. Куторги, Лунина, Д. Мейера. (ограничиваясь историко-юридическою областью) и другихъ — въ Москвё, Петербургё, Харьковь, Казани, пользовались обширной популярностью и авторитетомъ, источникъ которыхъ былъ именно въ томъ, что наука являлась у нихъ не въ формъ сухого (и часто крайне скуднаго) свлада визшнихъ знаній, какъ бывало прежде, а живою силой, отвѣчающей на уиственныя потребности и лучшіе нравственные инстинкты общества.

Извёстно, каквить широкимъ вліяніемъ пользовался въ этомъ смысяѣ Грановскій, имя котораго сохраняетъ до сихъ поръ популярность, рёдкую у насъ для имени профессора. Прибавимъ, изъ менёе извёстныхъ фактовъ, иёсколько подробностей о профессорё Мейерѣ въ Казани. Мейеръ былъ профессоромъ гражданскаго права. Это былъ также ученикъ нѣмецкой исторической школы: у себя дома эта школа нерѣдко впадала въ преувеличеніе исторической стороны права, если исторія необходимо создала извѣстныя формы и содержаніе, то крайніе послѣдователи школы принимали, что эти формы и содержаніе освящены и впредь, чуть не навсегда; результатомъ былъ консерватизмъ, котораго представителемъ дѣйствительно и былъ глава школы, Савиньи. Мейеръ не далъ увлечъ себя въ эту крайность. У насъ, этотъ характеръ исторической школы отразился всего сильнѣе на Неволинѣ, а въ худшемъ видѣ на тѣхъ людяхъ, которые просто

желали консервативнымъ флагомъ науки прикрывать существующія безобразія. Мейерь признаваль научныя заслуги Неволина, но въ общемъ взгляде его видель врайнов односторонность. Исторический элементь, -- говорить Мейерь, -- ость конекъ людей, съ которыми я расхожусь во взгляде и стремлени... Неволинъ оказаль наукъ услуги незабвенныя; но все-таки исторія права — не вся наука, а сторона ея, средство, долженствующее вести въ высокой цёли, и я вооружаюсь не противъ исторіи, а противъ усилій присвоить ей софистически исслючительное господство въ наукв". Темъ болве возставалъ Мейерь противъ людей, которые "хотять науки, безусловно скромной и уживчивой, чуждающейся живни"; воторые "котять образовать людей приличныхъ, которые бы не иначе стали брать взятки какъ съ достоинствомъ". "Моя наука,-замъчаеть онъ (когда еще не было ричи объ освобождении врестьянъ и не вознивало поднятаго осво божденіемъ интереса въ врестьянскому быту), — жадно изучаетъ жизнь и для этого прислушивается и въ сходев врестьянь, вчитывается въ конторскія книги поміщика, перебираеть переписку купцовъ, шныраетъ по толкучему рынку, якшается съ артелью рабочихъ, взбирается на судно въ бурлавамъ, усаживается, вавъ дома, въ архивѣ суда и въ самомъ судѣ (т.-е. старомъ судѣ), стараясь не замёчать, что здёсь смотрять на нее не совсёмь благосклонно. Но ноя наука за то и сама требуеть уступокь оть дийствительности"... Издагая такую науку. Мейеръ знакомилъ слушателей не съ одними техвическими вопросами права, но съ явленіями общественной и политической жизни. Изложение предмета прерывалось объяснительными эпизодами, которые слушались съ увлечениемъ... "Въ гражданскомъ правѣ,--разсказываетъ слушатель Мейера,-- доходя до отдѣла объ объектахъ имущественныхъ правъ, Мейеръ всегда высказывалъ инсль о несостоятельности учреждений, въ силу которыхъ допускалось, что человѣкъ, лицо, могъ быть, при известныхъ обстоятельствахъ, объектомъ права собственности. Лекціи объ этомъ важномъ предметь были самыми замъчательными, потому что затрогивали множество постановлений и обычаевъ, имъвшихъ за собою право давности, но твиљ не менње вредившихъ дальнайшему прогресси въ жизни цёлаго государства. Мейеръ старался при всякомъ удобномъ случаё, и на левціяхъ, и въ бесёдахъ съ своими студентами, возвращаться въ основной идеб, руководившей его въ сужденіяхъ объ этомъ предметъ, и каждый разъ онъ употреблялъ всю силу доводовъ и убъждений въ пользу своего задушевнаго принципа". Слушателей, между которыми много было баричей, сначала озадачивали его мития: "имъ не приходила даже въ голову дурная сторона учрежденія, потому что ув'вренность въ нормальности и непрелож-

43

Digitized by Google

ности его подкръплялась обыкновенно ложными и патріархальносантиментальными сентенціями, всосанными, такъ-сказать, съ молокомъ". Но вліяніе профессора оказывало свое дъйствіе, и черезъ два года по вступленіи Мейера на казедру (что было въ 1845) однимъ изъ его слушателей была представлена замѣчательная кандидатская диссертація "о крѣпостномъ состояніи"<sup>1</sup>).

Мейеръ былъ убѣжденъ, что недалекъ конецъ крѣпостного права и что его уничтоженіе, по духу времени, должно совершиться путемъ законодательнымъ, и онъ считалъ своей обязанностью подготовлять молодое поколѣніе къ великому событію. Ему самому не суждено было дожить до совершенія этого событія,—но тѣмъ больше заслуга его научной проницательности и высокаго общественнаго чувства.

Дентельность профессоровъ, какъ Грановскій, Мейеръ и другіе, была прекраснымъ выраженіемъ тёхъ научныхъ и нравственныхъ вдіяній, какія приносиль новый приливь просвёщенія-среди внёшнихъ условій, крайне неблагопріятныхъ. Жизнь общества, повсюду овруженнаго бюровратической опекой, не давала исхода для вознивавшихъ стремленій; напротивъ, съ 1848 года, по насмешите судьбы, начались, подъ впечатлёніями европейскихъ волненій. реакціонныя стёсненія и въ томъ небольшомъ вругѣ дѣятельности, какой доставляли литература и университеть. У людей, въ которыхъ было пробуждено живое общественное чувство, такой складъ жизни создаетъ обывновенно наклонность къ крайнему идеализму; общественнымъ стремленіямъ нѣть мѣста въ настоящемъ, оно ихъ гнететь и отгалвиваеть, и мысль бросается въ идеалистическую область, въ протедшее или въ будущее: такъ возникало стремление въ теоретически подкрашенную и поэтизированную старину (у славянофиловъ); воз-« величение народа и его "идеи", отъ которой ждется въ будущемъ соціальное исціленіе; жадный интересь въ общественно-политической жизни другихъ народовъ, въ борьбу которой переносятся сочувствія, не находящія прим'вненія дома; страстное увлеченіе отвлеченными, но существенными вопросами о человвческой личности, ея внутреннемъ развитіи, ся правственномъ правъ. Противоръчіе идеалистическихъ порывовъ съ действительностью создаеть въ литературѣ типъ отчаявшихся, "разочарованныхъ", "лишнихъ" людей... Вліяніе европейской литературы возростаеть, и именно вліяніе тёхъ ся сторонъ и тёхъ писателей, въ которыхъ сказывалось отрицаніе гнетущихъ общественныхъ явленій и заявлядось стремленіе въ неому, лучшему

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Братчина. Спб. 1859. "Студенческія воспоминанія о Д. И. Мейері, профессоріз казан. унив.", Пекарскаго, стр. 224—232 и др.

общественному порядку. Таковъ былъ полу-романтическій скептицизиъ Гейне, возвышенный реализиъ и филантропический юморъ Диккенса, романъ и деревенская повъсть Жоржъ-Занда, историческия вниги Луи-Влана, навонецъ, французсвій соціализмъ въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона, Кабе и особенно въ теоріяхъ Фурье, вліяніе котораго ---одно время у насъ весьма распространенное----въ настоящее время едва понятно. Имя Фурье повазываеть уже, что это быль соціализмъ особаго рода, чистая теорія, почти чистая фантазія, до крайности далекая отъ дъйствительности и относившаяся въ какому-то темному будущему.--но въ основѣ увлеченія имъ у нашихъ молодыхъ поволеній лежало темъ не менёе глубовое отрицаніе порядковъ аракчеевскаго типа, и мечты о справедливонъ устройстве общественныхъ отношеній. Увлекались не одни мечтатели, но и дюди болёе серьезные, которые видели силу соціализма въ его критике буржуванаго и бюрократическаго государства... Этоть "соціализмъ", смішанный изъ Фурье и Сенъ-Симона, и изъ интереса въ политическому движенію тогдашней Европы, особенно Франціи передъ 1848 годовъ (а затёмъ и послё него), начался у насъ очень давно. Другъ Бёдинсваго, Василій Ботвинъ, считалъ себя соціалистомъ еще въ половинъ тридцатыхъ годовъ; въ тѣ же годы увлевались соціализмомъ Герценъ и Огаревъ. Въ сороковыхъ годахъ, "соціализиъ"---въ которомъ выражалось неясное, но все-таки сильное стремление къ иному порядку вещей, чёмъ насущная дёйствительность - былъ очень распространенъ, и именно въ своихъ фантастическихъ теоріяхъ: по завону реавцін, онѣ были привлевательны именно вакъ врайній контрасть съ дъйствительностью. Наиболёе вёрующими его партизанами были члены извёстнаго вружка Петрашевскаго.

Въ примъръ того, какъ далеко распространялся этотъ вкусъ къ соціализму, приведемъ фактъ, разсказываемый въ біографіи извёстнаго археолога и оріенталиста, П. С. Савельева. Это былъ человёкъ, кромѣ своей ученой спеціальности разносторонне образованный, самыхъ умѣренныхъ мнѣній, много работавшій въ литературѣ, но стоявшій въ сторонѣ отъ литературныхъ партій, — по оффиціальному положенію, одно время секретарь комитета иностранной цензуры; но по своимъ теоретическимъ взглядамъ, и это былъ—соціалистъ. "Въ сферѣ политико-экономическихъ идей,—говоритъ біографъ Савельева (о сороковыхъ годяхъ),—благородное сочувствіе къ массамъ ставило его инстинктивно въ ряды противниковъ ученія laissez faire, laissez aller, имѣющаго практическимъ послѣдствіемъ тиранство капитала и обездоленіе труда;—инстинктивно потому, что пристально политическою экономіею Савельевъ никогда не занимался... Несостоятельность экономическаго ученія либеральной (т.-е. буржуазной) школы выяснилась ему нёсколько позже, когда началось знакомство Петербурга съ критикою и теоріями новыхъ соціалистовъ" (это было въ концё сороковыхъ годовъ). "Соціализмъ, какъ направленіе, пришелся ему несравненно болёе по сердцу, нежели либерализмъ"... Самъ біографъ, Григорьевъ (извёстный оріенталисть, біографъ Грановскаго и недавній начальникъ главнаго управленія по дёламъ печати), который былъ другомъ Савельева, замёчаетъ, что "внолнё раздёлялъ его симпатію къ соціализму" <sup>1</sup>).

Обозначенное нами движение было, какъ видимъ, одущевлено твиъ же основнымъ настросијемъ, какое проникало поэтическую литературу. То и другое было результатомъ собственнаго роста литературы и общественной мысли, который подврёцяялся снаьными вліяніями европейской науки и поэзіи. Движеніе совершадось еще въ эпоху полнаго госполства оффиціальной народности и, при всёхъ вившнихъ стёсненіяхъ, еще тогда раскрыло несостоятельность ся теоріи. Подкладвой этой теоріи быль фальшиво сантиментальный взглядъ въ исторіи, плодившій лицемфрную реторику "благонамфреннаго" обскурантизма; крипостничество, прикрывавшееся фразами о "добронъ" и патріархальномъ русскомъ народѣ, желающенъ только отеческаго управленія пом'ящивовъ и исправниковъ; бюрократическій гнеть, стремившійся подавить всё малёйшія самостоятельныя проявленія общественной самодвятельной мысли. Новая точка зрвнія не вела съ этой теоріей правильнаго спора, -- онъ былъ немыслимъ, -но самымъ своимъ содержаніемъ совершенно управдняла эту теорію. Новый взглядъ вносилъ сознательное изслёдование народной исторической жизни, и указываль законь органическаго развитія, объаснявшій прошедшее и желавшій устраненія авленій пережитыхъ; въ современной жизни народа онъ отвергалъ крѣпостное право, не только по нравственнымъ, но также и по чисто-экономическимъ соображеніянь, какъ учрежденіе, вредное для самого государства; въ дъль просвещения, онъ проникнуть быль убъждениемъ въ необходи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Жизнь и труди П. С. Савельева, В. В. Григорьева. Изданіе Импер. Археолог. общества. Сиб. 1861, стр. 88-84; о мийніяхь Савельева см. также стр. 140-141, 161-164. Около 1881 г., нікто Султанъ Пираліевъ разискиваль происхожденіе нашего новійшаго соціализма, перевирая при этомь факти и взводя небылици на людей, которихь видимо и не зналь; между прочимъ, на извістнаго педагога и переводчика, Ир. Введенскаго. Но Пираліеву слёдовало би вспомнить книгу В. В. Григорьева: онь увидёль би, что соціалистами бывали тогда люди какъ Савельевъ, секретарь цензурнаго комитета, и Григорьевъ, чиновникъ министерства внутренникъ діяъ, оба учение оріенталисти.

димости свободы изслёдованія для науки, и возможно-широкаго распространенія образованія въ обществё и народной массё.

Въ собственно этнографической наукъ произошла полнан перемъна. Какъ въ исторіи, такъ и здъсь, приложена была теперь точка зрънія органическаго развитія, и къ объясненію народной старины впервые примънены научныя средства: намъчены были элементы народности, и можно сказать, впервые понятъ смыслъ народнаго быта и сознательно воспринята народная старина и поэзія какъ въ литературъ поэтической, такъ и въ этнографическомъ изученіи; народъ возстановлялся въ его человъческомъ достоинствъ и правъ.

Произошелъ поворотъ коренной и глубокій. "Народъ" переставалъ быть anima vilis, грубой служебной силой, которая величалась въ реторикъ и презиралась на дълъ. Напротивъ, въ понятіяхъ просвъщенныхъ людей, онъ являлся исторической основой всей національной жизни; въ глазахъ энтузіастовъ онъ вставалъ въ видъ отвлеченнаго, — и правда, еще далеко не вездъ яснаго, — но возвышеннаго идеальнаго цъдаго, скрывавшаго въ себъ богатые задатки будущаго, широкія начала идеальнаго общественнаго порядка, которые остается только раскрыть и внести въ жизнь (на такомъ пунктъ сходились нѣкогда одинаково и "соціалистъ" Герценъ и славянофилы).

Таковы были научныя и нравственно-общественныя пріобрётенія литературы сорововыхъ годовъ въ пониманіи и объясненіи народности. Понятно само собою, что это было только начало; предстояло еще множество труда по всёмъ отраслямъ вопроса; поставленныя рёшенія далево не всегда оказались полными и върными, — но великая заслуга была уже въ томъ, что цълый вопросъ выведенъ былъ на почву научнаго изслёдованія и поставденъ въ ряду первостепенвыхъ интересовъ самого общества

Эпоха освобожденія крестьянъ имела здёсь свое предисловіе.

## ГЛАВА II.

## Пятидесятые года.

Конецъ стараго и начало новаго царствованія: различіе двухъ эпохъ; общественное оживленіе. — Расширеніе этнографическихъ изслёдованій. — Ученыя общества. — Работы II отдёленія Академіи наукъ: Срезневскій; пёсни Ричарда Джемса; былины. — Дёятельность Географическаго Общества. — Московское Общество исторіи и древностей. — "Архивъ" Калачова. — Литературная экспедиція, снараженная по мысли в. кн. Константина Николаевача: Потёхинъ, Писемскій, Островскій, Максимовъ и др. — П. Н. Рыбниковъ и его открытія. — П. И. Якушкинъ. — П. В. Шейнъ. — С. В. Максимовъ.

Въ пятидесятихъ годахъ окончилось одно царствование и началось другое. Разница двухъ періодовъ почувствовалась сразу: суровая и, какъ мы видёли, крайне притёснительная для самыхъ безобидныхъ стремленій науки опека смёнелась нёкоторымъ просторомъ. воторый быль столь непривычень, что литература и общественная жизнь наполнились невиданнымъ прежде оживленіемъ. Внѣшнія и внутреннія политическія событія давали этому оживленію обильную пишу. Только-что законченная война отрезвила всю массу общества и самую власть отъ высокомърныхъ притязаній прежней исключительности и оффиціальной народности; была очевидна для всёхъ необходимость просвъщенія, необходимость внутреннихъ преобразованій, и прежде всего крестьянской реформы. По извѣстному тогда изречению, Россія должна была углубиться въ себя, собраться съ своими мыслями и своими силами: посль трудныхъ испытаній это и быль единствевный разумный и цёлебный путь, и достигнуть этого можно было только однимъ средствомъ — поставивъ вопросъ о внутренней реформѣ, открывъ возможность нѣкоторой самодѣятельности для столь долго подавленнаго общества. Въ самомъ деле тотчасъ по заключеніи мира, правительство, хотя на первый разъ неувѣренно, поставило вопросъ объ одномъ изъ величайшихъ преобразований, какія

бывали въ русской жизни плодомъ здравой государственной мысли и просвѣщенія. Общество приняло съ великимъ одушевденіемъ этотъ первый намекъ и въ немъ все сильнѣе стали сказываться давно таииня стремленія: то, что еще такъ недавно считалось преступнымъ и навлекало суровня кары, какъ мысль объ искоренении массы бюровратическихъ злочнотребленій, опутавшихъ русскую жизнь, объ освобождения врепостного народа, о необходимости шводы и т. д., -- то стало теперь обычной темой публицистики и общественнаго мивнія. Если прежде исвренняя рёчь о высокомъ значении народнаго начала для всей жизни государства и общества была невозможна (въ смыслъ оффиціальной народности она была только канцелярской формулой) или по крайней мёрё должна была забутываться въ туманныя фразы. то теперь она отъ частаго повторенія становилась наконець общимъ мъстомъ. Но народное дело все-таки делалось. Эпоха объявления объ освобождении врестьянъ была высшимъ пунктомъ нашего общественнаго оживленія въ прошлое царствованіе.

Естественно, что это должно было отразиться и на оживлении этнографической науки. Пятидесятые года не внесли въ этой области никакого новаго ученія; во главѣ научнаго движенія стояли тѣ же люди, которые въ сороковыхъ годахъ заявили, какъ выше указано, новыя вритическія требованія, но та новая атмосфера, которая наступила со второй половины пятидесятыхъ годовъ, не могла не отразиться на самомъ тонё настроенія, должна была расширить цёлый горизонть, доступный наблюдению, сдёдать возможными болёе серьезные пріемы изслёдованія и критики. Съ этой поры можно дёйствительно начать новый періодъ развитія нашей этнографіи въ смысль небывалаго прежде расширенія ся наблюденій. Въ самомъ діль должна бросаться въ глаза разница двухъ эпохъ. Въ тридцатыхъ годахъ и послё, несмотря на оффиціально заявленную народность. изслёдованіе народности было обставлено величайшими затрудненіями: недовёрчивая и нерёдко просто малообразованная цензурная опека не допускала ничего, что казалось ей нарушающимъ формулу оффиціальной народности. Вспомнимъ, какъ Сахаровъ, отчасти по собственному невъжеству, отчасти, безъ сомнѣнія, чтобы угодить подозрительной цензурѣ, усиливался устранить отъ нашихъ древнихъ предковъ обвинение въ "позорной язвё многобожия"; какъ Киртевскій, ссылаясь для Уварова на ученую Германію, хлопоталь о томъ, чтобы напечатать свои пъсни, которыя и остались ненапечатанными (кромё "духовныхъ стиховъ"); какой суровый пріемъ встрётили отъ добровольцевъ-опекуновъ, въ высшемъ ученомъ учреждении империя, "Пословицы" Даля; вакимъ погромомъ прервалось изданіе "Чтеній" подъ редавціей Бодянскаго; вавъ истреблялась диссертація Косто-4

NCT. STHOPP. II.

марова объ уніи по разбору Устрялова; какъ однимъ изъ очень просвъщенныхъ безъ сомивнія людей того времери, охранявшимъ почтеніе въ Карамзину, писались доносы на самого Устрялова; какъ цензурными распоряженіями запрещалось говорить о цёлыхъ эпохахъ русской исторіи и т. д. Изслёдовааіе дёлалось совсёмъ невозможнымъ. Уже одно то, что со второй половины пятидесятыхъ годовъ были сняты съ литературы эти невозможныя условія, было великимъ пріобрётеніемъ для науки. Явилась, наконецъ, возможность говорить о народё болёе или менёе полную истину, возможность товорить о народё болёе или менёе полную истину, возможность этнографическихъ изслёдованій въ такомъ объемѣ, какой въ прежнее время былъ немыслимъ. Мы скажемъ далёе, какъ съ этой поры расширились изслёдованія историческія, и именно со стороны исторіи народа, и укажемъ то, что дёлалось съ пятидесятыхъ годовъ въ области этнографіи.

Какъ мы замётили, въ это время дёйствовали тё же ученыя силы, которыя съ сороковыхъ годовъ вносили новыя иден въ изученіе исторіи и этнографіи. Съ теченіемъ ихъ работы выяснялось новое направленіе, а затёмъ продолжателями ихъ являются новые дёятели, трудъ которыхъ принесъ уже вскорѣ неожиданно богатые матеріалы для русской этнографіи.

Въ то время только три ученыя общества имѣли въ своихъ трудахъ отношеніе къ этнографичоскимъ изслѣдованіямъ: одно---оффиціальное, Академія наукъ, другое---частное, Географическое Общество въ Петербургѣ, и полу-оффиціальное Общество исторіи и древностей при московскомъ университетѣ<sup>1</sup>).

Въ Академін наукъ, въ пятидесятыхъ годахъ обнаружило усиленную дѣятельность по русской филологіи и этнографіи Второе отдѣленіе ея, русскаго языка и словесности, преобразованное, какъ раньше упомянуто, изъ бывшей Россійской академіи, по смерти Шишкова (1841). Если Россійская академія уже въ началѣ столѣтія была литературнымъ анахронизмомъ, то впослѣдствіи онъ становился еще уродливѣе: въ наукѣ возникали замѣчательные труды, въ первый разъ ставившіе вопросъ о русскомъ языкѣ на почву строгаго критическаго изслѣдованія, въ литературѣ прошли Пушкинъ, Лермонтовъ, Гоголь, — Академія оставалась глуха и бевучастна ко всему этому дви-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Впослёдствія въ нимъ присоединяются нёсколько новихъ мёстнихъ отдёловъ Географическаго Общества; Общество любителей естествознанія, антропологія и этнографія, и вновь предпринявшее работы Общество любителей россійской словесности, оба въ Москвё; Общество исторія, археологія и этнографія въ Казани, Историческое общество лётописца Нестора въ Кіевъ, филологическія общества при петербургскомъ университеть, Археологическій Институть въ Петербургѣ и нёсколько архивнихъ коминесій въ провинціи

жению; самъ Шишковъ былъ ветхимъ стадцемъ; его сотовадищи, подобранные по важности ихъ сана и дюбви въ старому слогу". состояли изъ людей, совсёмъ неспособныхъ въ вакому-либо участию въ научномъ движении. Россійскую академію не трогали, пока быль живъ "старецъ, дорогой священною намятью двёнадцаго года"; по его смерти Россійская академія теряда всякій смысль и быда заврыта подъ видомъ преобразованія во Второе отдѣленіе Авадеміи наукъ. Многіе члены ея остались за штатомъ; въ "Отдѣленіе" вошли болѣе почетныя лица и нѣсколько новыхъ. Первые годы новаго учрежденія прошли весьна блёдно-до тёхъ поръ когда въ Отдёленіе вступило новое лицо, которое возбудило оживленную діятельность и долго было въ сущности единственной истинно-научной силой Отделенія. Это быль Срезневскій (1812—1880). Живая и чрезвычайно дёятельная натура, съ сильнымъ умомъ и богатыми свёдёніями въ области филологіи, этнографіи и археологіи, въ то время по преимуществу слависть. Срезновскій быль въ Отделеніи единственнымъ настоящимъ спеціалистомъ въ этихъ областяхъ начки: естественно. что онъ не могъ удовлетвориться тягучимъ бездѣйствіемъ Отдѣленія. и уже вскорѣ, по его иниціативѣ и при его главной работѣ. Отдѣленіе предприняло изданіе, къ которому онъ привлекъ и постороннія силы и которое имёло тогда не малое возбуждающее вліяніе. Это были "Извёстія" Отдёленія русскаго языка и словесности, существовавшія десять лёть (съ 1852 года). Передъ тёмъ большое виечатлёніе произвела внига Срезневскаго: "Мысли объ исторіи русскаго азыка"---рёчь на университетскомъ актъ, гдъ въ живомъ одушевленномъ изложени поставлены были вопросы "русской науки" и намъчены задачи по изучению русскаго языка. Въ "Извъстіяхъ" появлялись также литературныя упражненія другихъ сочленовъ (какъ напр. писанія И. Давыдова, предсёдательствовавшаго тогда въ Отдёленін и др.), но главное содержаніе изданія составляли труды самаго Срезневскаго и вызванныя имъ работы, которые были новостью въ нашей литературь и болье или менье важнымъ вкладомъ въ изученіе руссваго языка и письменной и народно-поэтической старины. Сюда направлялись все больше работы самого Срезневскаго: рядъ замёчательныхъ изслёдованій о древнихъ памятникахъ русской литературы, гдё многое объяснено было съ новой оригинальной точки зрѣнія (въ "Извѣстіяхъ" и тогда же начатыхъ "Ученыхъ Запискахъ" Второго отдѣленія); поставленные вопросы объ изученіи древняго и современнаго народнаго языка; живая любовнательность къ произведеніямъ народной словесности; весьма внимательно веденная библіографія славянскихъ трудовъ по языку, исторіи, археологіи и народной поэзіи славянскихъ племенъ, — все это было совершенно ново и

4.

исполнено интереса для тёхъ, кому были близки вопросы изученія русской народности. Уже вскорь труды Второго отделенія, то-есть въ особенности именно Срезновскаго, дали богатый и иногда чрезвычайно важный и любопытный результать. Поиски въ древней литературѣ отврыли существованіе многихъ, ранѣе неизвѣстныхъ, памятниковъ и установили точнёе, чёмъ было до тёхъ поръ, первые начатки древней русской письменности. Работы по языку повели къ изданію "Опыта Областного великорусскаго словаря" (1852, съ дополненіень), въ собранію общирныхъ матеріаловъ для словаря древнеруссваго языва, для объясненія восточныхъ словъ въ русскомъ языкѣ. для выработки плана будущаго словаря русскаго языка и т. л. Поиски въ народной словесности вознаградились на первый же разъ замёчательными пріобрётеніями: таковы были знаменитыя пёсни, записанныя въ началъ XVII въка въ Москвъ англійскимъ баккалавромъ Ричардомъ Дженсомъ: таковы были новыя былины о богатыряхъ Владимира, былины и песни о событіяхъ XVI и XVII вёка. о Петръ Великомъ и пр., -- памятники, почти не появлявшіеся вновь въ дитературѣ со временъ Кирши Данилова и которые были предшественниками сдёланныхъ уже вскоре блистательныхъ открытій въ области руссваго народнаго эпоса 1). "Известія" доставили вообще много новыхъ данныхъ по исторіи русскаго языка и народной словесности и ставили вопросы на почву точнаго изслёдованія.

Другое ученое учреждение, между прочимъ спеціяльно посвящавшее свои труды этнографическимъ изслѣдованіямъ, было Географическое Общество. Мы говорние объ его основании. Къ пятидесятымъ годамъ его дѣятельность начинаеть выясняться. Разосланныя имъ во множествё экземпляровъ программы вызвали оть мёстныхъ любитедей въ провинціи большое количество сообщеній на поставленные вопросы, и Общество уже вскоръ воспользовалось ими для своихъ изданій. Въ тѣ годы Географическое Общество было весьма попударно; отсутствіе другихъ общественныхъ интересовъ привлекало сюда людей просвёщенныхъ и любознательныхъ и изданія Общества принимались съ большимъ сочувствіемъ. Въ трудахъ этнографическаго отдѣленія принимали оживленное участіе Надеждинъ, Бэръ, Срезневскій, Кавелинъ, Калачовъ, А. Н. Асанасьевъ, В. В. Стасовъ, Гильфердингъ, Ламанскій, Л. Майковъ; нёкоторыя изъ названныхъ лицъ бывали председателями этого отделения. Материалъ, доставленный въ Общество въ видъ отвътовъ на вопросы программы, издаваемъ былъ въ "Этнографическомъ Сборникъ" (шесть томовъ, 1853-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти новыя произведенія народной поэзін, которыя печатались въ первыхъ годахъ "Извёстій", собраны были потомъ въ отдёльную книжку: "Памятники великорусскаго нарёчія". Сиб. 1855.

1864) и въ другихъ изданіяхъ Общества. Матеріалы Общества, сообщенные Асанасьеву, послужили для его известнаго изданія русскихъ сказовъ, до сихъ поръ единственнаго въ своемъ родъ. Существование этнографическаго центра чрезвычайно способствовало развитію интереса въ наблюденію народной жизни на мёстахъ въ провинціи, отвуда съ тѣхъ поръ и донынѣ въ Географическое Общество шлются массы сообщеній, которыхъ, наконецъ, оно не въ состоянін вифстить въ свои изданія. Мы будемъ имфть случай говорить о массѣ ученыхъ предпріятій, географическихъ и этнографическихъ экспедицій, какія были снаряжены Обществомъ въ разные края Россіи съ пятидесятыхъ годовъ и до нашего времени. Здёсь укажемъ лишь, какимъ великимъ пріобрётеніемъ для этнографической науви была дёятельность Общества въ томъ новомъ вритическомъ направлении, какое установляется впервые въ сороковыхъ годахъ. Разница съ прежнимъ временемъ была громадная. Давно ли этнографическое знаніе питалось скудными данными, какія доставлялись единичными, частью совершенно неподготовленными научно, собирателями. какъ Снегиревъ и особливо Сахаровъ и Терещенко; теперь на мѣсто ихъ случайныхъ и нерѣдко весьма странно освѣщенныхъ собраній является цёлая масса свёжихъ данныхъ, собранныхъ въ разныхъ концахъ Россіи, и съ тѣмъ новымъ качествомъ, что, во-первыхъ, народный бытъ, здёсь описываемый, изображается съ большею подробностію по разнымъ его сторонамъ, и во-вторыхъ, обязательнымъ условіемъ ихъ становится фактическая точность, которой прежде слишкомъ недоставало. Благодаря опредтленнымъ и по возможности всестороннимъ вопросамъ этнографическихъ программъ, въ нашей дитературѣ является съ пятидесятыхъ годовъ, въ изданіяхъ Общества и внѣ его, громадная масса мѣстныхъ описаній, гдѣ народный быть рисуется въ цёлой картинё его внёшней обстановки, съ его историческимъ прошлымъ, нравами и обычаями, преданіями и народной поэзіей. Это было нѣчто прежде небывалое въ литературѣ и новый матеріаль доставляль основу для новыхь изслёдованій, о воторыхъ едва помышляла прежняя этнографія.

Московское Общество исторіи и древностей имѣло свои спеціальныя задачи, но также не осталось чуждо движенію, и какъ дальше будемъ имѣть случай упоминать, дало въ своемъ изданіи мѣсто многимъ важнымъ матеріаламъ и изслѣдованіямъ по этнографіи.

Такимъ образомъ существенный переворотъ произошелъ въ самомъ способѣ собиранія этнографическихъ данныхъ. На мѣсто собиранія единичнаго и потому случайнаго, часто произвольнаго, даже совсѣмъ не научнаго, ставится собираніе массовое, въ центрахъ ученыхъ обществъ, подъ контролемъ научно-подготовленныхъ спеціалистовъ, по опредёленному плану. Вибств съ твиъ на ивсто прежняго столь же случайнаго и не научнаго толкованія этнографическихъ фактовъ, выступаетъ научный методъ, у однихъ воспитанный историческою школой, у другихъ школою филологической. Прежнихъ изслёдователей, какъ Сахадовъ и пр., и новыхъ, какъ Кавелинъ, Срезневскій, Буслаевъ, Асанасьевъ и пр., раздѣляетъ цѣлая пропасть. Мы указывали въ другомъ месте, что эта потребность новаго пріема въ изучения народной жизни сказалась еще въ сороковыхъ годахъ при первыхъ начаткахъ двухъ школъ того времени, западной и славянофильской, когда въ этомъ стремлении соединялись одинаково представители обоихъ уже вскорѣ такъ далеко разошедшихся направленій. Такъ они соединились въ изданіи Валуевскаго сборника (1845). Впослёдствія работа повелась въ обёнхъ школахъ. Та группа изыскателей, которая воспиталась на исторической школь или въ направлении новой измецкой филологии, предпринимаеть въ пятидесятыхъ годахъ цёлый рядъ изслёдованій, которыя находили мёсто и въ "Извъстіяхъ" Авадеміи, и въ изданіяхъ Географическаго Общества и въ отдёльныхъ работахъ. Съ цёлью служить брганомъ этой группы, основанъ былъ Калачовынъ (въ то время профессоромъ московскаго университета) въ 1850 г. извёстный "Архивъ историкоюридическихъ свѣдѣній, относящихся до Россіи", гдѣ должны были, по предположению издателя, являться не только труды чисто исторические и юридические, но также "статьи и материалы по части русской филологіи и археологіи въ пространномъ смыслѣ"; главное вниманіе направлено было на "внутренній быть нашего отечества и народа, нивя въ виду ту тесную неразрывнию связь, которою во всёхъ отношеніяхъ соединяется Русь древная съ новой". Программа изданія составлена была весьма разумно, въ видахъ новой исторической и филологической школы и для объединенія ихъ трудовъ. Издатель предложилъ свой планъ на обсуждение ученымъ любителямъ русской исторіи; они приняди планъ съ живымъ сочувствіемъ, которое и заявили своимъ участіемъ въ сборникѣ Калачова. Главными участниками "Архива", вромъ самого издателя, были: Соловьевъ (доставившій статью: "Очервъ нравовъ, обычаевъ и религіи Славянъ, преимущественно восточныхъ, во времена языческія",-по даннымъ историческимъ, съ объясненіями по Гриммову методу), г. Буслаевъ, Грановскій, Аванасьевъ, Кавелинъ, Забёлинъ, М. Капустинъ, Вёляевъ, А. Н. Поповъ, В. И. Григоровичъ и др.

Труды отдёльныхъ изслёдователей за это время оживляются въ особенности съ началомъ новаго царствованія. Чрезвычайная перемёна во внутренней политикё, обёщавшая цёлый рядъ основныхъ реформъ, сопровождалась необычайнымъ оживленіемъ общественной жизни, а также и научныхъ изысканій.

Еще иногимъ изъ нынъшнихъ дъятелей памятно это время.

Однимъ изъ первыхъ признавовъ наступавшаго поворота и первымъ фактомъ, которымъ обозначилось новое ревностное движеніе въ изучении народа и народности, было замъчательное предприятие, выполненное въ первые же годы прошлаго царствованія по мысли вел. вн. Константина Николаевича-рядъ экспедицій въ различные края Россія, порученныхъ болёе или менёе извёстнымъ молодымъ писателямъ, которые уже заявили себя интересонъ въ народной жизни и въ числѣ которыхъ были между прочимъ писатели такой силы, какъ Островскій и Писемскій. Первые слухи объ этомъ предпріятіи произвели въ литературномъ вругу и въ средѣ образованныхъ людей самое отралное впечатлёніе: чувствовалась первая струя свёжаго воздуха; первое обращение высшихъ сферъ въ общественнымъ силамъ внушало самыя свётлыя надежды на будущее, и результаты показали впослёдствія, что это дёло, при всёхъ неровностяхъ исполненія, оказалось несомитно благотворнымь и въ общественномъ смыслъ и въ области науки.

"Осенью 1855 года, - разсказываеть С. В. Максимовъ, въ то время тавже приглашенный въ участию въ этомъ предпріятіи,---въ петербургскихъ литературныхъ кружкахъ, тогда не столь разнообразныхъ и многочисленныхъ, какъ теперь, но гораздо болве сплоченныхъ, распространился слухъ о небываломъ событіи, казавшемся всёмъ неожиданнымъ и почти невѣроятнымъ. Правительство понуждалось 1) въ содъйствіи тъхъ общественныхъ дъятелей, которымъ уже давно присвоено было обществомъ непризнанное и неутвержденное правительствомъ званіе литераторовъ, находившихся до той поры въ сильномъ подозрѣніи. Неожиданно, но опредѣлительно и ясно выражено было намбреніе употребить въ дёдо силы, съ которыми до той поры бородись или которыхъ только гнали. У всёхъ на глазахъ произвоанлись еще, невъроятныя до забавнаго, цензорскія придирки и живо памятны были тв, почти вчерашние случан, когда попечитель учебнаго округа, Мусинъ-Пушкинъ, въдавшій высшую цензуру, съ вулаками наскакиваль на авторовь и редакторовь періодическихъ изданій и врикливо угрожаль ходатайствовать о высылкі въ міста весьма отдаленныя... Крутой переходъ во вниманію, поощренію и исканію помощи въ литературныхъ дёятеляхъ былъ и достаточно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стало нуждаться.

неожиданнымъ, и казался знаменательнымъ послё того, накъ по дёлу Петрашевскаго поплатились ссылкою нѣсколько человёкъ, заявившихъ свои имена въ печати; послё того, какъ И. С. Тургеневъ успёлъ посидёть въ Москвё въ арестантской Пречистенской части<sup>1</sup>), почтенный профессоръ и извёстный ученый А. В. Никитенко отправленъ былъ подъ арестъ за пропускъ противъ военныхъ щеголей невинныхъ строкъ, не понравившихся Клейнмихелю. Цензура пряшла въ какое-то оцёценѣніе, не зная, какого направленія держаться; цензора боялись погибнуть за самую ничтожную строчку. Цензурный комитетъ остановилъ не только новое изданіе Гоголя, но и нацечатанный уже романъ Даля; министръ просвѣщенія Уваровъ говорилъ, что онъ хочетъ, чтобы, наконецъ, русская литература прекратилась и т. п. <sup>2</sup>).

"Починъ въ описываемомъ нами дѣлѣ, продолжаетъ г. Максимовъ, принадлежалъ молодому тогда генералъ-адмиралу, предсѣдателю ученаго русскаго Географическаго Общества, великому князю Константину Николаевичу, состоявшему во главѣ коренныхъ преобразованій послѣ севастопольскаго погрома, успѣвшему провести важныя перемѣны во ввѣренномъ ему вѣдомствѣ и флотѣ и готовившемуся къ участію въ великомъ актѣ освобожденія крестьянъ отъ крѣпостной зависимости. Здѣсь онъ показалъ извѣстную исторіи энергическую дѣятельность и высокопросвѣщенное участіе. "Морской Сборникъ" органъ министерства, находившійся подъ особеннымъ ближайшимъ наблюденіемъ и просвѣщеннымъ покровительствомъ великаго князя, изъ сухого спеціальнаго журнала успѣлъ уже превратиться въ жнвой органъ, въ которомъ разработывались самые существенные и жгучіе общественные вопросы. Памятно это времи процвѣтанія *Морскою Сборника*"...

Первая мысль этого предпріятія, гдѣ, какъ и въ другихъ дѣлахъ, олижайшимъ сотрудникомъ великаго князя былъ А. В. Головнинъ, впослѣдствіи министръ народнаго просвѣщенія, выражена была въ приказѣ по министерству отъ 11 августа 1855 года, черезъ князя Д. А. Оболенскаго (тогда директора коммисаріатскаго департамента). Великій князъ желалъ, чтобы между молодыми даровитыми литераторами были пріисканы лица, которыхъ можно было бы командировать на время въ Архангельскъ, Астрахань, Оренбургъ, на Волгу и главныя озера наши для изслѣдованія быта жителей, занимающихся морскимъ дѣломъ и рыболовствомъ, и составленія статей въ "Морской

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это не точно: Тургеневъ сидвлъ въ частномъ домв въ Офидерской улидв въ Петербургв.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Литературная экспедиція (по архивнымъ документамъ и личнымъ воспомизаніямъ)", С. В. Максимова, "Р. Мысль", 1890, февр., стр. 17-50.

Сборникъ" 1). Въ писъмъ великаго князя уже названы были Писемский и Потёхинъ, лично извёстные вел. вн. Константину, который имёль случай слышать ихъ мастерское чтеніе своихъ произведеній. Поиски лицъ, воторыя могли быть исполнитолями деля, заняли несколько месяцевъ. Писемскій и Потёхинъ приняди предложеніе; затёмъ самъ предложилъ свои услуги А. Н. Островскій, далёе приглашены были С. В. Мавсимовъ, А. С. Асанасьевъ-Чужбинскій, М. Л. Михайловъ, Н. Н. Филипповъ. Мъстности, описание которыхъ представлялось нужнымъ, распредѣлены были слѣдующимъ образомъ: Островскому предоставлено было описание верхней Волги; Потёхинъ взялъ на себя изученіе средней Волги отъ устьевъ Оки до Саратова; Писемскій отправился на нижнюю Волгу въ астраханскую губернію; С. В. Максимовъ побхалъ на сбверъ; А. С. Асанасьевъ-Чужбинский на югъ, на Дибпръ и Дибстръ; М. Л. Михайловъ на Уралъ, и Филипповъ на Донъ. "Въ числѣ основаній, - говоритъ дальше г. Максимовъ, -- на КОТОРЫХЪ ПОКОИЛАСЬ МЫСЛЬ ГОНОРАЛЬ-АДМИРАЛА, ПО ПОВОДУ КОМАНДИровки "молодыхъ" литераторовъ, помимо поддержанія созданнаго и упроченнаго съ 1855 года успёха "Морского Сборника", находилось и то, чтобы изслёдовать и описать подробности быта, нравы и обычаи того населенія, которое занимается промыслами на водё и изъ котораго, слёдовательно, всего бы полезнёе и натуральнёе было "брать матросовъ". Въ преобразовательныхъ предначертаніяхъ морского министерства вырабатывался проекть рекрутированія флота, по образцу французской записи, именно тёми людьми, которые съ малыхъ лётъ привыкають въ жизни и занятіямъ на водъ. Впослъдствіи эта мысль была оставлена въ виду тёхъ соображеній, что Россія, счастливо орошенная громадною цёлью рёкъ и усыланная озерами, всегда въ состояни представить громадное число людей, обвыкшихъ въ плаваніи на судахъ и приготовленныхъ въ морскому дёлу въ большей или меньшей степени, -- особенно въ съверной лъсной половинъ страны, по Волгѣ съ притоками и даже по южнымъ главнымъ рыбодовнымъ рёкамъ и по тремъ морямъ (Черному, Азовскому и Каспійскому, по Дону и Дибпру)... По этимъ-то и другимъ причинамъ первоначально намёченныя мёстности для изслёдованій подверглись измёненіямъ и районы наблюденій были расширены въ другомъ направленіи".

Вскорѣ послѣ того какъ начаты были путешествія, стали прихо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нѣкоторымъ автецедентомъ къ этому служило кругосвѣтное путешествіе И. А. Гончарова, командарованнаго въ званій секретаря къ адмиралу Путятану, плававшему въ 1853—1854 году для заключенія торговыхъ трактатовъ съ Японіей. Какъ извѣстно, статьи г. Гончарова, писанныя съ пути, помѣщались въ "Морскомъ Сборникѣ" в составили потомъ столь популярную книгу: "Фрегатъ Паллада".

лить извёстія о ходё дёла и статьи для "Морского Сборника". Присланныя статьи печатались въ журналё съ 1857 года; тамъ были помѣщаемы трулы всѣхъ названныхъ путешественниковъ, но далеко не все, что было ими предлагаемо. Дёло въ томъ, что оцёнщикомъ присылаемыхъ трудовъ явился морской ученый комитеть съ предсёдателемъ его, адмираломъ Рейневе; оказалось, что комитеть не имълъ никакихъ свъдћній о назначеніи названныхъ писателей и объ условіяхъ, на которыхъ они были приглашены; когда свёдёнія эти были получены, морской комитоть или его предсёдатель оказались не весьма гостепріимны, многіе изъ присланныхъ трудовъ были признаны неудобными для журнала или вообще не имъющими литературныхъ достоинствъ <sup>1</sup>). Поэтому многое изъ того, что было наработано экспедиціей, появилось вий "Морского Сборника" въ другихъ журналахъ. Такъ кромъ статън Потвхина: "Ръка Керженецъ", помъщенной въ "Современникъ", другая статья его: "Съ Ветлуги". явилась въ журналѣ "Вѣкъ"; С. В. Максимовъ печаталъ очерки, вошедшіе потомъ въ его книгу "Годъ на сѣверѣ", въ "Библіотекѣ для чтенія" и пр.; Азанасьевъ-Чужбинскій печаталь въ "Русскомъ Словъ"; очерви быта волжсвихъ татаръ, астрахансвихъ калмыковъ и ариянъ, Писемскаго, печатались въ "Библіотекъ для чтенія" и пр.

Приводимъ еще нёсколько замёчаній г. Максимова, какъ близкаго свидётеля, о томъ благотворномъ вліяніи, какое имёла эта экспедиція на дальнёйшую дёятельность нёкоторыхъ изъ ея участнивовъ. Онъ говоритъ напр., объ Островскомъ. Въ его бумагахъ осталось мно-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Изъ статей Островскаго исключаются тё мёста, гдё авторъ дёлится личными впечатленият съ читателенъ подъ вліяніемъ навбянныхъ на художественную душу красотами природы или визванных какими-либо резкими характерными чертами быта, представшими на глаза наблюдателя въ неприкрашенномъ виде. Отдается предпочтеніе лишь тёмь фактамь, которые имёють непосредственное отношеніе къ водё и далеко стоять отъ живой жизни, между тёмъ какъ именно на нее сдёланы прямыя указанія въ программѣ, предоставлявшей просторъ для свободнаго избранія и формы изложенія, и тёхъ размёровъ, которие каждому окажутся нанболёе подходящими. Браковка производилась по военному, съ изумительною самоувъренностію, безъ справокъ съ желаніями авторовъ и властною рукой, не признававшею обычныхъ правъ сочинителей. Литературные обычая, установленные въ частныхъ журналахъ на правизахъ истинной деликатности и уважения въ самостоятельнымъ авторскимъ вкусамъ и прісмань, не входили въ соображеніе при распёнкі трудовь даже тёхь писателей, которые пріобрёли почетное имя и заслужили извёстность, какъ Островскій, Писемскій и Потёхинъ. Статья А. Потёхина "Рёка Керженецъ" была возвращена автору, какъ не подходящая, хотя она въ прелестной литературной формъ излагала данныя о лёсномъ торгё на одномъ нзъ притоковъ Волги, прославленномъ знаменитыми раскольничьные скитами. Статья должна была искать другого места для обнародованія, и нашла его себ'я въ строгомъ на выборъ статей Современнывъ".

жество любопытневищаго матеріала по изученію Волги <sup>1</sup>); но путешествіе несомнённо отразилось и на его художественномъ творчествё. Сильный талантомъ художникъ не въ состояния быль упустить благопріятный случай при разнообразныхъ дорожныхъ встречахъ исполнить то, что составляло призвание и основную пёль жизни. Онъ продолжаль наблюденія надь характерами и міросозерцаніемь воренныхъ русскихъ люлей, сотнями выходившихъ въ нему на встрёчу и поддававшихся его изучению. Это предвиделось и темъ, отъ кого полученъ былъ заказъ на изслёдованія вного рода. Лёйствительно, въ полную мёру доставлена была возможность довершить свое развитіе нашему драматическому писателю, бравшему художественные типы прямо изъ жизни и вырабатывавшему цёльныя картины по непосредственнымъ личнымъ впечатлъніямъ. Онъ почерпнулъ здъсь и живые . образы, и заручился новыми матеріалами для послёдующихъ дитературныхъ произведеній. Волга дала Островскому обильную пищу, указала ему новыя темы для драмъ и комедій и вдохновила его на тв изъ нихъ, которыя составляють честь и гордость отечественной литературы". Волгой вдохновленъ "Сонъ на Волгъ", "Дмитрій Самозванецъ", "Гроза", "На бойкомъ мъстъ". "Родная автору Волга, во всякомъ случай, подслужилась достаточнымъ количествомъ свёжихъ и живыхъ впечатлѣній, сдѣлалась ему родною и своею и въ этомъ отношения вліяла на его творчество"...

Подобнымъ образомъ, въ иныхъ размърахъ и примъненіяхъ, экспедиція послужила и другимъ ея участникамъ. Новый запасъ знанія народнаго быта, обычая и языка вынесли отсюда Писемскій, Потѣхинъ, Максимовъ; у послъдняго она еще надолго направила этнографическіе вкусы и работы, о которыхъ скажемъ далъе. Была и иная сторона вліянія мысли, создавшей эту экспедицію.

"Какъ бы количественно ни были малы вклады очерковъ изъ побздокъ по отдаленнымъ захолустьямъ русскаго царства въ "Морскомъ Сборникъ", — продолжаетъ г. Максимовъ, — начинаніе покровителя ихъ не прошло безслёдно, но принесло, очевидно, обильные благіе плоды. Сверхъ указанныхъ косвенныхъ, не замедлили обнаружиться и такія послёдствія, починъ которыхъ принадлежитъ на бранномъ полё застрёльщикамъ, а на мирныхъ пажитяхъ засѣвальщикамъ, съ легкою и наметанною рукой. Не замедлили явиться и одражатели и послёдователи съ готовымъ запасомъ свёдёній, пріобрё-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ газетахъ (февраль, 1890) читаемъ извъстіе о предполагаемовъ изданія облирной перениски Островскаго, а "рядомъ съ этою перепискою предполагается напечатать неопубликованныя еще многочисленныя записки А. Н. Островскаго изъ его путешествія по Волгѣ, которое онъ совершилъ въ свое время одновременно съ А. Ө. Писемскимъ и С. В. Максимовымъ по порученію морского министерства".

теннымъ ранбе, именно въ тбхъ мвстахъ, которыми интересовался августъйшій генералъ-адмиралъ и которыя изслёдовались командированными имъ лицами. Конечно, наибольшее вниманіе возбуждало разнообразно-живое съверное поморье, гдъ, дъйствительно, море было тъмъ полемъ, на которомъ пріобрѣтались жителями всѣ свойства и блестящія качества, необходимыя и приличныя кореннымъ и образповымъ мореходамъ". Слёдомъ за статьями г. Максимова печатались въ "Морскомъ Сборникъ" очерки съвера Б. В. Яновскаго, изучавшаго край во время прододжительнаго пребыванія въ средѣ промышленнивовъ и притомъ въ самыхъ далевихъ, едва доступныхъ захолустьяхъ. Первое ознакомленіе съ матеріаломъ, находившимся въ литературѣ и мѣстныхъ изданіяхъ, указывало интересныя мѣстности. "Въ глухой и безпредѣльной степи объявились вѣхи, подъ указаніемъ конхъ можно было смёло отправляться въ путь, втянуться въ дело, ублечься до того, чтобы, войдя въ самую глубь, съ прямого пути свертывать на любопытные проселки, забывать програмные пункты и ставить свои новые, далекіе оть интересовь морского діла, но цённые въ интересахъ этнографической науки. Конечно при этихъ торопливыхъ попыткахъ и скороспёлыхъ наблюденіяхъ ускользало отъ вниманія очень многое; въ работъ оказывались значительные и очень важные пробъды. Для заполненія ихъ требовались новыя силы: онб-то и явились на страницахъ "Сборника", гостепріимно и широво отврытыхъ именно для постороннихъ сотруднивовъ-добровольцевъ, представившихъ свои труды изъ благороднаго соревнованія и честнаго соперничества" 1).

"Морской Сборникъ,—говоритъ г. Максимовъ въ заключение своихъ воспоминаний,—въ истории нашей литературы успѣлъ уже занать почетное мѣсто именно въ эти годы, когда руководился указаниями

Въ тоже время появляется въ нашей морской литературъ множество описаній изъ заграннчнихъ плаваній. Въ одно изъ таковыхъ, послѣ примѣра г. Гончарова, приглашенъ былъ Д. И. Григоровичъ ("Корабль Ретвизанъ"). Изъ прежнихъ кругосвътнихъ плаваній, нѣкотория прошли совершенно безвѣстно. "Такова была, между прочимъ, долговременная кругоскѣтная экспедиція адмирала Васильева, строто вострешсиещато своимъ офицерамъ что-нибо сообщать въ печати о самомъ пути и испитаннихъ во время его впечатлѣніяхъ. Всѣ усилія редакціи "Морского Сборника" найти въ архивѣ какіе-либо матеріали объ этомъ загадочномъ странствованію не увѣнчались никакимъ успѣхомъ". Таковы были времена и нравы.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таковы были напр., "Очерки Финляндін", А. Милокова (М. Сб., 1856) и др.

Косвенное отношеніе къ экспедиція имѣлъ Г. П. Данилевскій; но его очеркъ "Чумаки", не принятый морскимъ комитетомъ, напечатанъ былъ въ "Библ. для Чтенія" 1857, апрѣль—іюль.

<sup>&</sup>quot;Просторнѣе и свободнѣе", по выраженію г. Максвмова, стали отношенія писателей къ "М. Сборнику", когда въ 1860 г. редакторомъ его назначенъ былъ В. Ц. Мельницкій (ум. въ сентябрѣ 1866 г.).

А. В. Головнина и состояль подь особыжь ближайшимь покровительствомъ и подъ высокою защитой просвёщеннёйшаго генераль-адмирала. То было вообще незабвенное время свётлыхъ упованій, свободныхъ и веселыхъ работь, требовавшихъ неустанной энергіи молодыхъ силъ на всёхъ путяхъ и разнообразныхъ поприщахъ, обезпечивающихъ свободу отъ крёпостного труда". Извёстно, что тотъ же "Морской Сборникъ" далъ мёсто знаменитымъ "Вопросамъ жизни" Пирогова (1856), которыя произвели въ то время такое сильное внечатлёніе на умы общества...

Такова была эта замёчательная и единственная въ своемъ родѣ экспедиція, любопытная тёмъ, что отражала въ себѣ созрѣвавшее давно общественное стремленіе къ изученію народной жизни. Починъ нашелъ продолжателей въ цѣломъ рядѣ дѣятелей, направившихъ свой трудъ съ одной стороны на собираніе фактовъ народнаго быта и поэзіи, съ другой—на ихъ научное объясненіе. Эти труды вознаграждены были богатыми результатами, совершенно измѣнившими видъ русской этнографія, отврывавшими неподозрѣваемое обиліе народной поэзіи. Мы остановимся сначала на этихъ этнографахъ-собирателяхъ.

Первое мёсто въ ряду ихъ принадлежитъ несомнённо Рыбникову. Біографія его въ сожальнію не была достаточно изложена людьми, его знавшими <sup>1</sup>). Павелъ Николаевичъ Рыбниковъ (род. въ 1832 г.) происходнать изъ московской купеческой семьи и, по словамъ г. Модестова, еще въ свои молодые годы "былъ человъкъ высокаго образованія, какое рёдко было и въ то время между молодыми людьми, а теперь еще ръже. Образование это онъ частию получиль въ московскомъ университетв на историко-филологическомъ факультетв, въ блестящую еще пору послъдняго, частию въ заграничномъ путешествін, предпринятомъ имъ еще до университетскихъ студій, частію въ кругу образованнѣйшихъ въ то время въ Москвѣ людей, между прочимъ, въ кружкъ Хомакова, частію-и это главное-посредствомъ чтенія, широваго и плодотворнаго. Онъ былъ знакомъ съ исторіей философіи и ближайшимъ образомъ съ Гегелемъ, ему была хорошо извъстна экономическая литература Франціи и Германіи, особенно направленія, такъ сказать, львой стороны... Независимо оть этого онъ былъ хорошій знатовъ богословской литературы (вліяніе Хома-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Моженъ указать только статью В. Модестова: "Два слова о П. Н. Рыбнековъ", въ "Новостякъ" 1885, 24 дек. № 354, и краткія свёдёнія въ "Обзорѣ" Д. Языкова за 1885 г. (Историч. Вёсти. 1888, декабрь).

кова), особенно русской сектантской, зналъ хорошо бытъ раскольниковъ, усердно занимался статистикой и изучалъ народную жизнь во всевозможныхъ направленіяхъ<sup>2</sup>.

Это было именно то оживленное время нашей литературы и общественной жизни, когда, въ параллель съ планами правительственныхъ реформъ, въ обществѣ я особливо молодомъ поволѣніи развивалось стремленіе къ изученію народной кизни и къ служенію самому народу. У Рыбникова увлечение западными передовыми писателями очевилно соединилось съ тъмъ. что послъ стали называть народничествомъ. Его университетскій курсъ шель какъ-то неправильно; еще до окончанія его онъ дѣлаль путешествіе за границу, и окончиль курсъ только въ 1858 году. Затёмъ, по тому же разсказу г. Модестова, "Рыбниковъ отправился собирать народныя пѣсни и сказанія въ черниговскую губернію и тамъ своими связями съ старообрядческимъ купечествомъ возбудилъ противъ себя неудовольствіе духовныхъ властей, а затъмъ и полиціи. Быть можеть, у него и вырвалось тамъ и сямъ при случав вакое-нибудь неосторожное слово (покойный сообщаль мий о своемъ неумистномъ спори съ тогдашнимъ черниговскимъ архіереемъ), по что онъ не могъ вызвать противъ себя заслуженнаго полицейскаго преслъдованія, это для меня не подлежало и теперь не подлежить никакому сомнёнію. Онъ быль, во-первыхъ, слишкомъ хорошо образованный, а во-вторыхъ, слишкомъ осторожный человѣкъ, чтобы позволить себѣ какія-нибудь дѣянія, за которыя могъ рисковать тюремнымъ завлючениемъ или ссылвою. Что касается связей его съ раскольниками, то эти связи у него отчасти были семейныя. Онъ происходнаъ изъ московской купеческой семьи, въ которой въ старшихъ поколёніяхъ были люди, придерживавшіеся оппозиціи противъ Никоновской нерковной реформы. У него хранился, какъ нёкая святыня, портретъ казненнаго при Петръ князя Мышецкаго, котораго онъ считалъ тоже какъ-то себъ родственникомъ. Рыбниковъ былъ горячій любитель народнаго быта, исповёдываль въ философіи и въ политической экономіи (я говорю о петрозаводскомъ времени) довольно передовыя ученія, но революціонеромъ въ какомъ бы то ни было смыслѣ онъ не былъ никогда и, повторяю, не могь быть ни въ какомъ случаё... Поэтому нельзя не пожалёть, что обстоятельства, вытекшія изъ какого-то страннаго недоразумёнія, легли такимъ тяжелымъ гнетомъ на всю жизнь даровитаго и образованнаго человъва, казалось, предназначеннаго къ очень видной роли въ обществъ".

Рыбниковъ сосланъ былъ административно въ Петрозаводскъ въ 1859 году. Здёсь встрётился съ нимъ въ 1860 году, г. Модестовъ, назначенный туда учителемъ гимназіи. "Цёлые вечера, иногда даже

цёлыя ночи мы проводили съ нимъ въ разговорахъ, которые заставляли забывать, что живешь въ отдаленномъ городъ съверной Россіи, едва насчитывавшемъ тогда 8.000 жителей вмъсть съ заводскими рабочими, которые составляли половину его населенія, въ городѣ, гат имена Гегеля, Фейербаха, Макса Штирнера, Вико, Монтескьё, Луи Блана и Прудона едва ли не въ первый разъ раздавались въ человѣческихъ жилищахъ, по крайней мѣрѣ, такъ часто и съ такимъ увлеченіемъ со стороны спорящихъ". Но пребываніе Рыбникова въ Петрозаводскъ памятно для русской науки тъми замъчательными отврытіями, какія были имъ сдёланы въ области народной поэзіи. Интересъ, вынесенный еще съ дътства, былъ награжденъ здъсь богатыми находками. Рыбниковъ сталъ собирать пѣсни и однажды, отправившись по служебному поручению на востокъ Олонецкой губернін, встрѣтился съ людьми, знавшими былины, и вскорѣ разыскаль пёлый рядь пёвцовь, знавшихь множество эпическихь сказаній (Леонтій Богдановъ, Козьма Романовъ, Рабининъ, Шеголенковъ, Никифоръ Прокоровъ и др.). Онъ начадъ записывать былины и уже вскорѣ въ его рукахъ собралась такая масса этого рода произведеній, что уже въ 1861 году онъ началъ ихъ изданіе, составившее четыре большихъ тома <sup>1</sup>). Передъ тёмъ русская этнографія знада, въ отдёлё былинъ, только Киршу Данилова, немногія пьесы въ "Памятникахъ великорусскаго наръчія"; думали, что былинъ должно искать гдънибудь въ Сибири,-и когда цёлый огромный запасъ ихъ найденъ былъ въ недалевомъ сосъдствъ Петербурга, то первымъ впечатлъніемъ ученаго міра было изумленіе, а потомъ у иныхъ недоумѣніе и даже недовѣріе. Казалось невѣроятнымъ такое богатство, являвшееся внезапно, когда никто его не ожидалъ и даже не считалъ возможнымъ. Это недоумѣніе и недовѣріе отразидось въ рецензіи Срезневскаго на первый томъ собранія Рыбникова.

"Сборникъ П. Н. Рыбникова, писалъ Сревневскій, достоннъ вниманія *даже* по своей громадности: еслибы и нельзя было надъяться на изданіе еще двухъ такихъ томовъ, какъ первый уже изданный, еслибы весь сборникъ г. Рыбникова состоялъ только изъ того, что вошло въ изданный томъ, то и тогда бы нельзя было не считать этого сборника явленіемъ. поразительнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пѣсни, собранныя П. Н. Рыбниковымъ. Часть І. Народныя былина, старины и побывальщины. Москва, 1861.

<sup>—</sup> Часть П. Москва, 1862, съ огромной "Зам'яткой" г. Безсонова, стр. XIX-СССХЦІУ.

<sup>-</sup> Часть III. Народныя былины, старины, побывальщины и пъсни. Изданіе Олонецкаго губ. статистическаго Комитета. Петрозаводсяъ, 1864.

<sup>---</sup> Часть IV. Народныя былины, старины, побывальщины, пъсни, сказки, повърья, суевърья, заговоры, и т. п. Изд. Д. Е. Кожанчикова. Спб. 1867.

по внѣшнему объему. Не менѣе достоинъ вниманія этоть сборникъ и по своему содержанію: онъ свидѣтельствуеть, что въ памяти народа нашего еще уцѣлѣло много остатковъ старинной народной поэзіи, и между прочимъ такихъ остатковъ, которые доселѣ не были вовсе извѣстны или по крайней мѣрѣ не предполагались существующими въ народѣ. Замѣчателенъ сборникъ г. Рыбникова еще и тѣмъ, что почти весь какъ есть составленъ въ одномъ сравнительно небольшомъ краѣ русскомъ, въ Олонецкой губернік.

"Тѣмъ легче могь онъ произвести на нѣкоторые умы висчатлѣніе тяжелое въ родѣ того, какое когда-то произведено было прландскими пѣснями въ переводѣ Макферсона, или Словомъ о полку Игоревѣ и какое до сихъ поръ на кое-кого производять пёсни Краледворской рукописи, впечатлёніе, велущее за собою нерѣшимость простодушно довѣрять, что собранныя пѣсни суть дѣйствительныя произведенія народныя, а не подражанія имъ. Сомнёніе зарождается и укореняется тёмъ естественнёе, чёмъ менёе противоноставлено ему преградь; а при изданіи сборника г. Рыбникова не сдълано въ этомъ отношение почти ничего: нётъ ни отъ г. Рыбникова, ни отъ издателей никакихъ поясненій, которыми читатель могь бы руководиться при обозрѣнія сборника, при оденке его достоинства. Еще было бы можно обойтись и безь нихъ, если бы этотъ сборникъ былъ только сравнительно небольшимъ дополнениемъ къ прежде извёстному; а туть явилась разомъ такая масса пёснолёній, что скорёе какъ на часть ся самой можно было смотръть на все другое, дотолъ изданное и собранное въ разныхъ краяхъ Руси. У г. Рыбникова готова или приготовляется объяснительная записка; но ся напечатание отложено до второго тома — зачёмъ? Мнё кажется, ею бы и надобно было начать первый томъ".

Это было совершенно справедливо. Пёсни Рыбникова являлись на первый разъ безъ всякаго объясненія того, какъ онё были найдены и какъ записываемы: Рыбниковъ объяснилъ это только позднёе. Но Срезневскій въ этотъ разъ сдёлалъ собственныя справки относительно составителя и его работы: онъ могъ получить свёдёнія отъ Д. В. Полёнова и г. Модестова, знавшихъ Рыбникова на мёстё; къ своей замёткё Срезневскій присоединилъ письма того и другого въ отвётъ на его вопросы, и изъ письма одного изъ его корреспондентовъ <sup>1</sup>) видно, что слово "подражаніе", употребленное Срезневскимъ, означало именно поддёлку <sup>3</sup>). Во второмъ томѣ были помѣщены выдержки изъ писемъ Рыбникова о его работахъ, а въ третьемъ томѣ онъ далъ, наконецъ, подробный разсказъ о своихъ странствіяхъ по Олонецкому краю, о томъ, какъ былъ открытъ имъ былинный эпосъ, какъ онъ разыскивалъ пѣвцовъ, которыхъ перечисляетъ поименно съ

<sup>&#</sup>x27;) ...,Я считаю долгомъ свидътельствовать, какъ человъкъ, ничешій случай повърить собственными глазами, убъдиться изъ факта, что большая добросовъстность, чёмъ та, съ какой относняся къ двлу Рыбниковъ, едва ли можетъ существовать. Но прежде спрошу васъ: былины, возбуждавшія ваше недоумъвіе, относятся ли въ тъмъ, защись которихъ принадлежитъ самому Рыбникову", и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Извістія" второго отділенія Академін, т. Х. 1861—1863, стр. 248—254.

указаніемъ ихъ мѣстопребыванія и пр. Дальше скажемъ, что несмотря на всё подтвержденія подлинности собранія Рыбникова, которое размножилось вскорѣ на цѣлые четыре тома, повидимому оставалось еще тѣнь сомнѣнія до тѣхъ поръ, пока въ Олонецкій край не сдѣлалъ свои поѣздки Гильфердингъ, пріобрѣтенія котораго въ этой области были, быть можетъ, еще поразительнлѣе чѣмъ коллекція Рыбникова. Въ тоже время (съ 1860) началось печатаніе сборника Кирѣевскаго и съ тѣхъ поръ русская этнографія пріобрѣла драгоцѣнный матеріалъ, который вскорѣ потомъ отразился замѣчательнымъ расширеніемъ самыхъ изслѣдованій.

Со времени изданія своего сборника, Рыбниковъ уже не обращался болёе къ вопросамъ этнографіи; въ шестидесятыхъ годахъ онъ покинулъ Олонецкій край, былъ вице-губернаторомъ въ Калишѣ и умеръ тамъ въ 1885 г.

Въ пятидесятыхъ годахъ выступилъ въ этнографической области другой собиратель, болёе старшаго поколёнія и совсёмъ особаго типа, Павелъ Ив. Якушкинъ (1820—1872).

Въ шестидесятыхъ годахъ, въ литературныхъ кругахъ въ Петер бургѣ и Москвѣ развѣ немногіе только не знали Икушкина. доброаушнаго чудака, извёстнаго своими "хожденіями въ народъ", собираніемъ пѣсенъ, разсказами изъ народнаго быта. Онъ бросался въ глаза уже своей внёшностью-носиль какой-то полународный костюмъ, непохожій на "нѣмецков" платье, въ видахъ сближенія съ народомъ; съ Якушкинымъ бывали случаи, что его принимали за "ряженаго", тъмъ больше что онъ носилъ очки. Но костюмъ во всякомъ случаѣ былъ не общепринятый и могъ сойти за народный. Въ наружности и пріемахъ Якушкина-оть природы, или отъ сношеній съ простонародной средой-была извёстная мужицкая складка: выражение дица казалось на первый взглядъ какъ-будто рёзкимъ, но поль этой внёшностью сврывалось большое добродушіе или простоаушіе. Визшияя грубоватость манеры и мнимо-народный костюмъ не разъ дълали его "подозрительнымъ": онъ былъ "polizeiwidrig"--во Псковѣ его арестовали; въ послѣдніе годы жизни выслали изъ Петербурга. Біографы Явушкина сообщають забавное свѣдѣніе, что фотографическія карточки Якушкина продавались, и покупались, за портреты Пугачева. Къ сожалѣнію, отъ "общенія съ народомъ" онъ пріобрѣлъ прискорбный народный недостатовъ; онъ сильно испивалъ.

Явушкинъ происходилъ изъ стараго дворянскаго рода; въ близкой роднѣ его былъ Якушкинъ, извѣстный декабристъ. Отецъ его былъ помѣщикъ въ Орловской губерніи и женатъ былъ на своей крѣпостной дѣвушкѣ, умной и характерной. Въ 1840 году Якушкинъ поступилъ въ Московскій университеть по математическому факультету,

HCT. STHOPP. II.

но курса не кончилъ; онъ былъ уже на четвертомъ курсѣ, когда знакомство съ П. В. Кирѣевскимъ, которому онъ доставилъ нѣсколько пѣсенъ, увело его совсѣмъ на другую дорогу; онъ сталъ этнографомъ и народникомъ. Кирѣевскій отправилъ его для собиранія пѣсенъ въ сѣверныя поволжскія губерніи. Якушкинъ взвалилъ на плечи лубочный коробъ, наполнилъ его офенскими товарами, разсчитанными на слабое дѣвичье сердце, и отправился для записыванія пѣсенъ—въ обмѣнъ на свой товаръ. Много пришлось ему встрѣтить и перенести испытаній — и труднаго пути, и опасной болѣзни, и риска имѣть на глухой дорогѣ дѣло съ волками, и не меньшаго риска имѣть дѣло съ подозрительнымъ начальствомъ.

"Выходъ Якушкина (въ сороковыхъ годахъ), надо помнить, былъ новый, — говоритъ его біографъ, — никто до него таковыхъ путей не прокладывалъ. Пріемамъ учиться было негдѣ, никто еще не дерзалъ на такіе смѣлые шаги, систематически разсчитанные, и на дерзостные поступки — встрѣчу глазъ на глазъ съ народомъ. По духу того времени, затѣю Якушкина можно считать положительнымъ безуміемъ, которое, по меньшей мѣрѣ, находило себѣ оправданіе лишь въ увлеченіяхъ молодости".

Первое странствіе сошло благополучно, и Якушкинъ уже сибло отправляется въ дальнёйшія. Не обходилось конечно безъ привлюченій: онъ встрѣчалъ добродушное гостепріимство бабъ, не хотѣвшихъ брать съ него денегъ за отдыхъ и пищу, предупредительность мужиковъ, выпроваживавшихъ его заблаговременно отъ захвата начальствоиъ; его зазывали въ барскія пом'вщичьи хоромы, гдв по неосторожности его разговора угадывали въ немъ не простого коробейника. Разъ въ глухой деревит ему случилось заболъть оспой и остаться безъ помощи врача. "Коробейникъ поправился, -- разсказываетъ біографъ,--но на всю жизнь сохранияъ на лицъ слъды довольно тяжелой осны. Лицо было серьезно изуродовано, и Якушкину не разъ приходилось потомъ платиться за это случайное несчастіе оть твхъ людей, которые по лицу привыкли составлять впечатлёніе. Опушенное длинной бородой, при длинныхъ волосахъ, лицо его изуродованное неожиданной посттительницей, действительно оттеняло его изъ ряду обывновенныхъ людей... Онъ признавался, что первыми непріятными столкновеніями онъ обязанъ былъ именно подозрительности своей физіономіи, усиденной сверхъ того врестьянскимъ востюмомъ при очвахъ, при лосбутвахъ бумаги и варандашѣ... О псковскомъ полиційнейстерѣ, имя котораго тѣсно связалось, благодаря журнальнымъ статьямъ, съ именемъ Якушкина, Цавелъ Ивановичъ всегда отзывался съ кротостью, не памятуя вла и не ставя его въ вину и осуждение". Эта история съ полициймейстеромъ, арестовавшимъ Якушкина во Псковъ, послужила нъкогда (въ концъ 50-хъ годовъ), особливо на страницахъ "Русской Бесъды", однимъ изъ цервыхъ сюжетовъ для обличительной публицистики на тему о полицейскомъ самоуправствъ. Послъ, когда исторія кончилась, Якушкинъ былъ въ пріятельскихъ отношеніяхъ съ этимъ Гемпелемъ.— Языкъ его, по долгой привычкъ, пріобрълъ дъйствительно народную складку и тогда, безнамъренно, выходилъ забавнымъ и типичнымъ. Когда въ Петербургъ его потребовали къ генералъ-губернатору, онъ говорилъ пріятелямъ что "городничій освъдомляется" объ немъ; къ сожалѣнію, "городничій" выслалъ его изъ Петербурга.

Якушкинъ прибылъ въ Петербургъ въ 1858 году, въ разгаръ тогдашняго возбужденія, въ которомъ такую большую роль занимало ожидаемое освобожденіе крестьянъ. Якушкинъ, какъ извъстный уже народолюбецъ и этнографъ, былъ радушно встръченъ въ литературныхъ кружкахъ: его тогдашніе друзья отозвались впослѣдствіи своими воспоминаніями объ немъ <sup>1</sup>). Это былъ народолюбецъ практическій, какихъ было еще не много; добродушный, хотя часто нелѣный, чудакъ, къ которому трудно было не быть снисходительнымъ; въ благополучныя минуты, его разсказы о своихъ похожденіяхъ и о народныхъ нравахъ не были лишены характерной новизны. Не великъ былъ и его литературный талантъ, но онъ могъ разсказать только то, что видѣлъ и слышалъ. Затѣй теоретическихъ у него не было и не могло быть.

Литературные труды Якушкина всё относятся къ этнографіи; прямо или косвенно. Это — или "путевыя письма", или разсказы изъ народнаго быта, или пёсенные сборники: "Путевыя письма", изъ губерній новгородской, псковской, орловской, черниговской, курской, астраханской, печатались въ "Русской Бесёдё" 1859 г., въ "Современникѣ", "Отеч. Запискахъ", "Основѣ" и др. въ шестидесятыхъ годахъ, и одна часть ихъ вошла потомъ въ отдёльное изданіе <sup>2</sup>); разсказы печатались съ шестидесятыхъ годовъ въ разныхъ журналахъ и почти сполна собраны были въ отдёльномъ изданіи <sup>3</sup>).

Собираніемъ пѣсенъ Якушкинъ сталъ заниматься, какъ замѣчено, съ сороковыхъ годовъ подъ руководствомъ П. В. Кирѣевскаго; по его

5\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. "Сочиненія П. И. Якушкина. Съ портретонъ автора, его біографіей С. В. Максимова и товарищескими о цемъ восноминаніями: П. Д. Боборикина, П. И. Вейнберга, И. Φ (Θ.) Горбунова, А. Ф. Иванова, Н. С. Курочкина, Н. А. Лейкина, Н. С. Ліскова, Д. Д. Минаева, В. Н. Никитина, В. О. Португалова и С. И. Турбина". Изданіе Вл. Михневича. Спб. 1884. (Мой отчеть объ этой книгів въ "В. Евр." 1884, январь, стр. 415-420).

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) "Путевыя письма изъ ковгородской и псковской губерній". Изд. Кожанчикова. Сиб. 1860.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) "Бывалое и небывальщина". Спб. 1865.

собственнымъ словамъ <sup>1</sup>) онъ "занимался у Петра Васильевича болѣе двадцати лётъ по части собиранія пѣсенъ". Записанныя пѣсни поступали, повидимому, въ собраніе Кирѣевскаго. Якушкипъ упоминаетъ, что онъ собиралъ также и сказки, которыя были переданы въ тоже собраніе; по словамъ его <sup>2</sup>), Кирѣевскій предлагалъ ему издать сказки, а впослѣдствіи, когда это изданіе не состоялось, Якушкинъ, выбравъ изъ бумагъ Кирѣевскаго записанныя имъ сказки, сообщилъ ихъ, какъ записанныя Кирѣевскимъ. Въ концѣ пятидесятыхъ годовъ Якушкинъ самъ началъ печатать пѣсни, имъ записанныя и сообщенныя ему другими. Такимъ образомъ 25 пѣсенъ было имъ сообщено въ "Лѣтописяхъ русской литературы и древности" г. Тихонравова, 1859; 6 пѣсенъ нанечатано было въ сборникѣ Погодина "Утро", 1859; и наконецъ въ "Отеч. Запискахъ", 1860, и отдѣльно<sup>3</sup>).

Къ тому же времени и подъ тъми же возбужденіями началась этнографическая деятельность весьма известнаго теперь собирателя П. В. Шейна (род. 1826). Родомъ изъ достаточной еврейской семьи въ Могилевѣ на Дивирѣ, онъ получилъ сначала ивкоторое образовапіе въ еврейской средѣ у раввина, не чуждаго европейскому просвѣщенію, и попалъ затѣмъ въ Москву (въ сент. 1843) по слѣдующей случайности: отецъ его велъ въ Москвѣ дѣла и когда затѣмъ вышель новый законь, стёснявшій пребываніе евреевь въ столицё, онъ помёстилъ въ Москви въ больницу своего сына, потерявшаго вслѣдствіе болѣзни способность ходить, и для поцеченія о немъ самъ получилъ право оставаться въ Москвѣ. Въ больницѣ Шейнъ пробылъ три года и это время имбло вліяніе на всю его дальнъйшую жизнь. Воспитанный въ упорныхъ сърейскихъ антицатіяхъ противъ христіанъ, мальчикъ увидѣлъ здѣсь совершенно иныя нравственныя понятія и отношенія; переработавъ свой жаргонъ на литературно-нѣмецкій языкъ, онъ познакомился съ нѣмецкими поэтами; выучившись по-русски, увлекался Жуковскимъ и Пушкинымъ, и вообще такъ сродвился съ новой средой, что когда леченіе въ больницѣ нѣсколько

<sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 465.

<sup>3</sup>) "Русскія пёсни, собранныя П. Якушкнимъ", Спб. 1860, 106 страницъ, н затёмь болёе общирное собраніе: "Народныя русскія пёсни изъ собранія П. Якушкина". Спб. 1865, 288 страницъ. Кромё того, что помёщено было въ "Отечественныхъ Запискахъ", сюда вошли пёсни изъ "Лётописей" Тихонравова, но не вошли пёсни изъ сборника "Утро".

Относительно переряживанья Рибниковъ ("Пёсни", т. 3, стр. Х.—ХІ) полагаль, что оно совсёмъ не нужно для сближенія съ народомъ и записыванья пёсенъ. Една ли также было нужно и исканіе пёсенъ въ кабакахъ, какъ думалъ Якушкинъ: для него самого оно кончилось алкоголизмомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочяненія, 1884, стр. 463.

облегчило его положение и онъ долженъ былъ выписываться, передъ нимъ сталъ вопросъ-или возвратиться въ прежнюю среду, которая стала для него уже чужда, или выдти на новый путь. Подъ вліянісих нікоторых докторовь больницы и других лиць, лютерань по вѣроисповѣданію, Шейнъ принялъ лютеранство: такимъ образомъ старыя отношения были порваны и начата новая жизнь. Онъ принять быль въ сиротское отделение дютеранской школы въ Москве, гат однимъ изъ его преподавателей былъ извъстный въ свое время литераторъ и поэтъ-переводчикъ Ө. Б. Миллеръ. Щейнъ нашелъ доступъ въ литературно-художественный кружокъ, къ которому Миллеръ принадлежалъ, и этотъ кружовъ оказалъ ему помощь въ пріисканіи средствъ въ жизни. Онъ сдёлался сначала домашнимъ учителемъ, жилъ нѣсколько лѣтъ въ разныхъ помѣщичьихъ семействахъ въ провинція, временами жилъ въ Москвѣ, гдѣ между прочимъ встрѣчалъ радушный пріемъ въ семьѣ Шевыревыхъ и Аксаковыхъ. Въ вонцё 1850-хъ годовъ онъ увлекается "Русской Бесёдой" и, получивъ опять мёсто донашняго учителя въ симбирскую губернію, рёшиль посвятить себя изучению народной поэзіи: составивь небольшое собраніе историческихъ пёсенъ и былинъ Корсунскаго увзда, онъ привезъ свой сборникъ въ Москву, въ кружокъ Хомякова и Аксаковыхъ. Этотъ первый сборникъ напечатанъ былъ Бодянскимъ въ "Чтеніяхъ" московскаго общества исторіи и древностей (1859, книга III, стр. 121-170). Съ тёхъ поръ Шейну приходилось жить въ разныхъ враяхъ Россіи въ качествъ убяднаго учителя, смотрителя убядныхъ училищъ, учителя гимназіи-въ Тулъ, Епифани, Витебскъ; въ вакаціонное время онъ фздиль въ губерніи рязанскую, псковскую, новгородскую. Начатое собирание продолжалось и мало-по-малу у г. Шейна собрался весьма общирный матеріаль, первая часть котораго, законченная въ Витебске въ 1867 году, помещена была въ тёхъ же "Чтеніяхъ", 1868-1870, и вышла затёмъ отдёльной внигой <sup>1</sup>). Вторая часть остается до сихъ поръ не изданной. Со времени службы въ западномъ крат г. Шейнъ занялся собираніемъ птсенъ бѣлорусскихъ, о чемъ скажемъ въ своемъ мѣстѣ<sup>2</sup>).

Не перечисляя другихъ трудовъ того времени по собиранію па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Русскія народныя пёсни, собранныя П. В. Шейномъ". Ч. І, изд. Имп. Общ. исторія и древностей росс. при Московскомъ университетё. Москва, 1870, 568 страницъ; XXIX стр. подробнаго оглавленія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біографическія свёдёнія см. въ статьё Всев. Ө. Милера въ "Р. Вёдоностахъ" 1884, № 290, и отдёльно: "Павелъ Васильевичъ Шейнъ, собиратель намятниковъ народнаго творчества. По поводу исполнившагося двадцатилятилётія его дёятельности". М. 1884. Ссылка здёсь (стр. 12) на "знаменитую книгу Добровскаго" заключаетъ въ себё ошибку.

мятниковъ народной словесности, о чемъ скажемъ въ своемъ мъсть. остановимся на собирателѣ иного рода, принимавшемъ участіе въ описанной выше литературной экспедиціи пятидесятыхъ годовъ и съ тёхъ поръ посвятившемъ свои работы многоразличному изслёдованію и описанию народнаго быта. Это-Сергвя Вас. Максимовъ. Сынъ убаднаго почмейстера. Максимовъ родился (въ 1831 г.) въ посадъ Парфентьевь, Костроиской губернии, кологривскаго убяда. Первоначальное обучение онъ получиль въ посадскомъ народномъ училищъ, а впослёдствія поступня сначала въ московскій университеть, потомъ въ медико-хирургическую академію въ Петербургѣ. и началь писать съ первыхъ патидесатыхъ годові, прежде всего для того, чтобы имъть средства въ существованию. Эти первые труды заключались въ этнографическихъ очеркахъ изъ быта ибщанъ и крестьянъ, къ которому молодой писатель присмотрёлся еще съ дётства. Очерки его обратили на себя внимание и ободренный Тургеневымъ, -который всегда съ добрымъ чувствомъ слѣдилъ за молодыми возникающими дарованіями, г. Максимовъ предпринялъ въ 1855 году на свой страхъ литературно-этнографическую экскурсію, а именно, пѣшеходное странствіе по Владимирской губернін, быль потомъ въ Нижнемъ во время ярмарки и въ глухихъ мѣстахъ Вятской губернія. Это былъ одинъ изъ первыхъ опытовъ прамого изученія народнаго быта въ молодомъ поволёніи того времени. Мы помнимъ впечатленіе, какое производили тогда эти разсказы "изъ народнаго быта" (и въ числѣ ихъ разсказы г. Максимова), которые были привѣтствованы какъ но. вая полоса литературныхъ интересовъ, становившихся тогда все болёе и живыми общественными интересани: изучение народнаго быта было на очереди, когда въ обществѣ начались оживленные толки о приближающемся освобождения врестьянъ. Достаточно пересмотрѣть темы, на которыхъ останавливался г. Максимовъ, чтобы составить себе представление о кругѣ народнаго быта, привлекавшемъ его наблюдения. Въ этихъ первыхъ очеркахъ, которые авлялись съ патидесятыхъ годовъ въ "Вибліотекѣ для чтенія" и впослѣдствіи вошли въ отдѣльную внигу подъ названіемъ: "Лісная Глушь" (Спб. 1871, два тома), передъ нами проходять: крестьянскія посидёлки Костромской губерніи, извощики, швецы (т.-е. портные), сергачъ (вожакъ медвѣдя), вотяки, булыня (скупщикъ льна), Нижегородская ярмарка, маляръ, колдунъ, сотскій, повитуха, знахарка, дружка, питерщикъ, пастухъ и т. д. Эти очерки изъ народнаго быта отличались отъ тъхъ, какихъ являлось съ тѣхи поръ и донынѣ безконечное иножество, очерковъ, разсчитанныхъ на чисто литературный интересъ, на мимолетную картинку, не имѣющую этнографическаго значенія; въ этомъ послѣднемъ отношеніи разсказы г. Максимова ближе подходили въ подобнымъ очеркамъ Даля, но и здёсь была та ощутимая разница, что въ то время какъ у Даля при всемъ его народолюбіи картинка изъ народнаго быта все-таки рисовалась съ высока какъ нёчто не столько любопытное или важное, сколько курьезное, иной разъ съ оцёнкой народнаго смысла, а другой разъ съ великимъ пренебреженіемъ къ народной глупости, которую надо безъ церемоніи учить вразумительными для нея способами, — у г. Максимова господствуетъ иное настроеніе, а именно желаніе понять народный бытъ какъ онъ есть, съ создававшими его условіями, понять равноправно и человѣчно, иной разъ, какъ бывало у позднѣйшихъ народныковъ, съ особеннымъ удареніемъ на мудрости и мудрености народнаго быта, которыхъ нелегко уразумѣть не-народному человѣку; наконецъ въ описаніяхъ бывала такая точность, что разсказы пріобрѣтали и значеніе этнографическое.

Имя г. Максимова было уже достаточно извёстно, когда набирались исполнители для упомянутой экспедиціи, задуманной по мысли вел. кн. Константина Николаевича. Поприщемъ для его изученія выбранъ былъ сёверъ. Исполняя порученіе, г. Максимовъ отправился къ Бёлому Морю и уже по собственному желанію добрался до Ледовитаго океана и до Печоры; результатомъ былъ рядъ статей, которыя помёщались въ "Морскомъ Сборникв" и другихъ журналахъ, а затёмъ вышли отдёльной книгой: "Годъ на сёверъ" (первое изданіе въ 1859; 3-е изданіе, 1871, двё части: Бёлое Море и его прибрежья; поёздка по сёвернымъ рёкамъ и по Печорѣ).

Работы г. Максимова на съверъ имъли большой успъхъ въ литературѣ и, повидимому, произвели столь же пріятное впечатлѣніе въ морскомъ вѣдомствѣ, такъ что тотчасъ по окончаніи сѣверной повздки ему предложена была повздка на дальній востокъ. Это было то самое время, когда только-что пріобрѣтенная Амурская область была предметомъ оживленной, даже ръзкой полемики, которую вели въ особенности г. Романовъ съ одной стороны и Д. Завалишинъ, защитникъ и противникъ новопріобрѣтеннаго края и способовъ его колонизаціи. Путешествіе г. Максимова было предметомъ новаго ряда статей въ "Морскоиъ Сборникъ", вышедшихъ потоиъ отдъльной внигой <sup>1</sup>). Когда предстояло возвращение въ Россию, г. Максимому дано было еще на годъ новое поручение- сдълать поъздку по Сибири для обозрвнія тюремъ и быта ссыльныхъ; книга объ этомъ предметв не была разрѣшена въ опубливованію предсѣдателемъ сибирскаго и кавказскаго комитетовъ Бутковымъ и она издана была только въ ограниченнонъ числѣ экземпляровъ (500), "секретно", подъ названиемъ:

<sup>1) &</sup>quot;На Востоки, поиздка на Амуръ (въ 1860 — 1861 г.), дорожныя замитки и воспоменанія". Спб. 1864; 2-е изд. 1871.

"Тюрьма и ссыльные". Впослёдствіи отдёльныя статьи являлись въ журналахъ ("Вёстникъ Европы", "Отеч. Записки") и въ цёломъ, значительно дополненная противъ прежняго, книга явилась въ 1871 г.<sup>1</sup>). Послё сёвера и востока, въ 1862—1863 годахъ г. Максимовъ сдёлалъ еще третью поёздку на юго востокъ, именно на прибрежъя Каспійскаго моря, а также на Уралъ. Изъ этой поёздки только двё статьи (Съ дороги на Уралъ; Изъ Уральска) помѣщены были въ "Морскомъ Сборникѣ"; дёло въ томъ, что въ это время программа этого журнала измѣнилась, она стала строго спеціальной, литературный отдѣлъ упраздненъ и г. Максимовъ долженъ былъ направить свои труды въ другія изданія. Такимъ образомъ рядъ изслёдованій о названномъ краѣ, особливо о разныхъ формахъ мѣстнаго раскола: "Иргизскіе старцы"; "Ленкорань"; "Секта общихъ"; "Молокане — Уклеины"; "Духоборы"; "Субботники" и пр. былъ помѣщенъ въ "Отеч. Запискахъ", "Дѣлѣ", "Семъѣ и Школѣ" и пр.<sup>2</sup>).

Въ 1865 году, по приглашенію издательской фирмы "Общественная Польза", а потомъ въ коммиссіяхъ, по устройству народныхъ чтеній въ Соляномъ городкѣ и въ министерствѣ просвѣщенія, г. Максимовъ редактировалъ книжки для народнаго чтенія и между прочимъ составилъ самъ до 18 такихъ книжекъ, особливо по описанію различныхъ краевъ Россіи въ общедоступной формѣ: "Мерзлая пустыня"; "Дремучіе лѣса"; "Степи"; "Мертвая страна"; "Соловецкій. Монастыръ" и пр.

Въ 1868 году, когда въ Географическомъ Обществѣ обсуждалась этнографическая экспедиція въ западный край, именно въ губерніи сѣверо- и юго-западныя, бѣлорусскія и малорусскія, относительно послѣднихъ задачу экспедиціи взялъ на себя извѣстный Чубинскій, исполнившій ее вскорѣ въ извѣстныхъ замѣчательныхъ "Трудахъ", о которыхъ скажемъ въ своемъ мѣстѣ, а обозрѣніе сѣверо-западнаго края бралъ на себя г. Максимовъ. Онъ посѣтилъ семь губерній этого края и хотя задача Географическаго Общества осталась невыполненной, г. Максимовъ воспользовался своей поѣздкой для нѣкоторыхъ работъ о Бѣлоруссіи (о нихъ упомянемъ далѣе). Укажемъ далѣе книгу: "Куль хлѣба и его похожденія" (Спб. 1873; 2-е изд. 1875); книгу о нищихъ и бродягахъ <sup>3</sup>).

<sup>4</sup>) "Сибирь и каторга". Спб. 1871, въ трехъ томахъ: І) несчастные; ІІ) преступленія и несчастія; ІІІ) политическіе и государственные преступники.

<sup>2</sup>) Еще раньше была ездана имъ небольшая книжка: "Разсказы изъ исторіи старообрядства, по раскольничьних рукописямъ, переданные С. Максимовымъ": Съ портретомъ инока Корнилія. Изд. Кожанчикова, Спб. 1861.

<sup>3</sup>) Бродачая Русь Христа-ради: прошаки, запрощики, кубраки, лабори, нищая братья, побирушки, погорѣльцы, нищеброды, калуны, калики перехожіе (слѣпцы), богомольцы, скрытники и христолюбцы. Спб. 1877.

see all the second and the second second

Далье, остается не собраннымъ цълый рядъ статей г. Максимова о различныхъ сторонахъ народнаго быта въ разныхъ мъстностяхъ Россіи. Въ своихъ путешествіяхъ онъ собралъ матеріалъ для географическихъ характеристикъ въ ивстноиъ бытв, преданіяхъ и т. п. Напримёръ, статьи о казакахъ на Дону, на Ураль и въ Черноморье, о русскихъ инородцахъ въ Сибири, въ Белоруссии; о "чудесахъ и диковинкахъ" на русской землё, какъ подземныя озера, плавающіе острова, чудныя и чудныя озера, падающія колокольни, подземные города и подводныя церкви. Остается не собраннымъ рядъ статей, затерянныхъ въ газетахъ, о надодныхъ праздникахъ: Христовъ день; Великодни (въ Бѣлоруссіи); Новолѣтіе встарь; Красная горка; Петровка; Купала; Вознесеньевъ день; Ильинская пятница и пр. Наконецъ одинъ изъ самыхъ любопытныхъ трудовъ г. Максимова составляеть рядъ статей, также разсвянныхъ по газетамъ и завлючающихъ бытовое объяснение различныхъ словъ и оборотовъ, первоначальный сиысль которыхъ для большинства совершенно затерянъ: "Не спуста слово молвется" и "Крылатыя слова" <sup>1</sup>).

Труды Географическаго Общества и литературная экспедиція (изъ воторой въ особенности г. Максимовъ вышелъ ревностнымъ дъятелемъ въ изучения народнаго быта) много содъйствовали распространенію въ нашей литературѣ мѣстныхъ описаній, бытовыхъ разсказовъ и т. п. Къ чистой этнографіи присоединяется особая литературная разновидность-разсказа или очерка "изъ народнаго быта", воторые распространились у насъ до цълаго общирнаго отдъла новъйшей беллетристики. Ожидание крестьянской реформы въ 50-хъ годахъ дало новый толчекъ къ размноженію разсказовъ изъ народнаго быта, которые послё первыхъ опытовъ, указанныхъ наме у Даля, и извъстныхъ произведеній Тургенева и Григоровича привлекаютъ силы беллетристовъ пятидесятыхъ годовъ, какъ Потёхинъ, Писемскій, Мельниковъ (Андрей Печерскій), Т. Кокоревъ, потомъ шестидесятыхъ, какъ Глѣбъ Успенскій, Левитовъ, Слѣпцовъ, Рѣшетниковъ, Златовратскій, Наумовъ, и т. д. до самого гр. Льва Толстого. Понятно, что эта беллетристика не давала непосредственныхъ результатовъ для этнографіи, но несомнѣнно имѣла для нея немалое косвенное значение - распространяя интересъ въ народному быту, раскрывая иныя его стороны, именно нравственно-бытовое настроеніе народа, такъ, какъ этого еще не сдёлала этнографическая наука. Повъсть, очеркъ изъ народнаго быта стали обыкновеннъйшей форной нашей беллетристики; для нихъ окончательно завоевано лите-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Статьи, печатавшіяся подъ этими заглавіями въ "Новомъ Времени" и "Новостяхъ" за посл'ядніе годы, должны теперь выдти въ отдільномъ изданін.

ратурное право, какъ, сравнительно съ прежнимъ, чрезвычайно разширена область народной стихии въ литературномъ языкъ. Съ другой стороны обильно дазиножается масса народно-бытовыхъ описаній, предпринимаемыхъ съ чисто этнографическими пѣлями; огромное количество ихъ начинаетъ появляться особливо въ изданіяхъ провинціальныхъ, какъ признакъ развивающагося ибстнаго интереса, — что важно въ томъ отношении, что только на ивстахъ можеть быть собранъ съ достаточною полнотой матеріалъ, необходиный для этнографическихъ выводовъ и обобщеній. Съ бытовыни описаніями идеть радомъ усердное собираніе устныхъ памятни. ковъ народной словесности: былинъ, пъсенъ, сказокъ, пословицъ, заговоровъ, причитаній, повѣрій, мѣстныхъ легендъ и преданій и т. д. Наличный составъ народной поэзів и обычая является въ изобилін, воторое еще недавно было немыслимо: въ шестидесятыхъ годахъ мы уже окончательно находимся въ иномъ періодѣ русской этнографіи.

Параллельно съ этимъ, въ пятидесятыхъ годахъ впервые установляется научное изслёдованіе этнографическихъ данныхъ, гдё одна изъ главнёйшихъ заслугъ принадлежитъ трудамъ Ө. И. Буслаева.

74

## ГЛАВА III.

## Ө. И. Буслаевъ: труды по этнографии.

Главнымъ представителемъ новаго движенія въ нашихъ этнографическихъ изслёдованіяхъ и первымъ начинателемъ у насъ того направленія науки, которое было создано въ Германіи въ особенности трудамъ Гримма, былъ съ пятидесятыхъ годовъ или даже раньше Ө. И. Буслаевъ. Въ 1888 году (18-го августа) вспомянуть быль пятидесятилётній юбилей педагогической деятельности г. Буслаева, который почти совпадаеть съ пятидесятилётіемъ его ученой деятельности въ области русской этнографіи. Имя г. Буслаева уже теперь становится почетнымъ историческимъ именемъ. Въ привѣтствіяхъ, какія были вручены и высказаны ему по поводу этого юбилея отъ ученыхъ учрежденій, какъ Московскій и Петербургскій университеты и Акаденія наукъ, отозвалось то представленіе объ его ученой заслугѣ, вакое внушается обзоромъ его многочисленныхъ работъ по изучению русскаго языка, старой русской инсьменности, народной поэзіи и наконецъ стараго русскаго искусства. Ръдко дъятельность ученало бываеть въ такой степени вся проникнута однимъ общимъ настроеніенъ, и редко это настроеніе бываеть въ такой степени одушевлено возвышеннымъ идеализмомъ, въ которомъ народолюбіе подкрѣпляется благородными внушеніями науки.

По поводу юбилея была пересказана и несложная внёшняя біографія г. Буслаева. Онъ родился въ 1818 году въ г. Керенскё, пензенской губерніи, гдё отецъ его служилъ небольшимъ чиновникомъ. Рано потерявъ отца, онъ провелъ дётскіе и отроческіе годы въ Пензё и учился въ тамошней гимназіи, гдё между прочимъ одно время его учителемъ по русской словесности былъ Бёлинскій. Кончивъ здёсь курсъ, г. Буслаевъ поступилъ въ 1834 году въ Московскій университетъ по историко-филологическому (тогда словесному) факультету.

Уже въ это время онъ своею талантливостію и трудолюбіемъ обратиль на себя внимание графа С. Г. Строгонова, въ то время попечителя Московскаго университета. Окончивъ курсъ въ 1838, г. Буслаевъ назначенъ былъ въ августъ этого года сверхштатнымъ учителемъ во вторую московскую гимназію, по уже въ половинѣ слѣдующаго года получилъ возможность отправиться за границу, въ качествъ домашняго учителя въ семействѣ гр. Строгонова. Зависимое положеніе кибло свои неудобства, которыя однако вознаграждались внимательнымъ отношеніемъ къ нему самаго попечителя и особливо возможностью изучения тёхъ сокровищъ науки и искусства, какія представляла Италія, гдѣ главнымъ образомъ проведено было это время. Г. Буслаевъ пробылъ за границей два года и по возвращени занялъ (въ 1841 году) мѣсто учителя въ 3-й московской гимназіи, а вскорѣ вступилъ и на ученое литературное поприще. Въ 1844 году онъ издалт книгу "О преподавании отечественнаго языка", которая произвела въ свое время большое впечатлёніе. Съ января 1847 года онъ сталь читать въ московскомъ университетѣ въ качествѣ сторонняго преподавателя сравнительную грамматику и исторію русскаго языка, а въ 1848 защищалъ диссертацію на степень магистра: "О вліянія христіанства на славянскій языкъ" и назначенъ адъюнктомъ по каеедрѣ русскаго языка въ Московскомъ упиверситетѣ. Въ 1852 году уже въ качествъ авторитетнаго спеціалиста, онъ приглашенъ былъ (вийсти съ г. Галаховымъ) управлениемъ военно-учебныхъ заведений для преобразованія преподаванія русскаго языка и словесности въ этихъ заведеніяхъ, составилъ съ этой цёлью конспектъ, а затёмъ и руководящія книги: "Историческую грамматику русскаго языка" и "Историческую христоматію церковно-славянскаго и древне-русскаго языва <sup>1</sup>). Въ 1859 году онъ приглашенъ былъ преподавать русский

76

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На книгѣ "О преподаванін" мы остановимся дальше.

<sup>— &</sup>quot;Опыть истор. грамматики русскаго языка", М., 1858, 2 части; со 2-го изданія, 1863, и далёе, подъ заглавіемъ: "Историческая грамматика русскаго языка", но безъ предисловія, гдё въ первомъ изданіи былъ библіографическій обзоръ пособій. Книга вызвала много разборовъ; болёе важны: К. Аксакова, въ "Р. Бесёдё" 1859, и въ Собраніи сочин., т. II, 1875, стр. 439 — 650; П. Лавровскаго, по поводу 2-го изданія, въ "Запискахъ" Акад. Наукъ, т. VIII, 1865; Майкова, въ "Библ. для чтенія", 1859, № 10—12; чешскаго филолога Гатталы, въ "Часописъ" чешскаго Музея, 1862 и 1864; Колосова, въ "Замёткахъ о звукахъ русскаго и старославянскаго языковъ", Воронежъ, 1872; накенецъ въ разныхъ филологическихъ трудахъ А. А. Потебин, указываемыхъ далёе.

<sup>— &</sup>quot;Историческая христоматія церковно-славянскаго и древне-русскаго языковъ", М. 1861, гдё памятники напечатаны съ сохраненіемъ стараго правописанія и между прочимъ помёщены памятники неизданные, — но въ хронологическомъ порядкё рукописей. Другая книга: "Русская христоматія. Памятники древне-русской литера-

языкъ и литературу покойному наслёднику цесаревичу Николаю Алевсандровичу (съ сентября 1859 по декабрь 1860). Въ 1861 г. Буслаевъ издалъ въ двухъ большихъ томахъ собрание своихъ прежнихъ и новыхъ трудовъ по русской старинѣ и народности: "Историческіе очерки русской народной словесности и искусства", одинъ изъ замбчательнейшихъ трудовъ въ русской этнографіи и главнейтее произведение тогдашняго періода нашей науки 1). Съ тестилесатыхъ годовъ г. Бусдаевъ продолжаетъ въ особенности свои работы по древнему русскому искусству, начатые въ "Историческихъ Очеркахъ". Таковы "Общія понятія о русской иконописи 2); таковы ивданные имъ, въ Обществѣ любителей древней письменности въ Петер. бургѣ, образцы письма и украшеній изъ Псалтыри XV вѣка (1881), и особливо громадный трудъ по изученію лицевого, т.-е. снабженнаго картинами, стараго русскаго Апокалипсиса <sup>8</sup>). Въ 1881, г. Буслаевъ оставилъ службу въ Московскомъ университетѣ, не прекращая, какъ сейчасъ указано, своихъ трудовъ по русской старинѣ, и въ послѣдніе годы издаль также новыя собранія своихь трудовь, разсвянныхъ по журналамъ и посвященныхъ вавъ этнографіи, тавъ и общимъ вопросамъ литературы и современной жизни: "Мон досуги" (2 тома, М. 1886) и "Народная поэзія. Историческіе очерки" (Саб. 1887).

Первая книга  $\Theta$ . И. Буслаева <sup>4</sup>) была первымъ русскимъ научнымъ трудомъ, построеннымъ на основаніи новѣйшаго языковнанія, и пачаломъ многолѣтняго поприща, о которомъ мы сейчасъ говорили. Первая часть книги посвящена дидактическимъ вопросамъ преподаванія, гдѣ авторъ желалъ освѣжить и расширить гимназическій курсъ русскаго языка указаніями филологической науки <sup>5</sup>). Бо-

туры и народной словесности", М. 1870, в др. изданія, какъ и "Учебникъ русской грамматики, сближенной съ церковно-славянскою" и пр., М. 1869, разсчитаны для цёлей преподававія.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дальше упомянемь о послёдующихъ трудахъ его въ этой областя. Московскій университеть даль тогда г. Буслаеву степень доктора русской словесности.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ "Сборникѣ Общества древне-русскаго искусства", 1866, — гдѣ онъ былъ секретаремъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Русскій лицевой Апокалинсись. Сводъ изображеній изъ лицевыхъ Апокалинсисовъ по русскимъ рукописямъ съ XVI вѣка по XIX, 1884, съ атласомъ изъ 308 таблицъ. Другія круппыя и мельїя работы по археологіи искусства въ "Современной Лѣтописи", "Критическомъ Обозрѣніи" и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "О преподаваніи отечественнаго языка. Сочиненіе Өелора Буслаева, старшаго учителя З-й московской реальной гимназів". М. 1844, 2 части. Второе изданіе, съ изм'яненіями, М. 1867.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Новъйшіе критики находили крупные исдостатки въ этой дидактической сторонъ книги (ст. Полевого, въ "Историч. Въсти.", 1888, окт., стр. 202—204); но ошебки не такъ велики, и сущность дъла была не въ этомъ.

лёе любопытна и важна для исторіи нашей науки вторая часть книги, гдѣ авторъ переходить на филологическую почву и въ видѣ матеріаловъ для русской грамматики предлагаеть цёлый рядъ изслёдованій и замѣчаній о свойствахъ, содержанін и исторической судьбѣ руссваго языка. Сравнительное языкознаніе и историческій методъ въ первый разъ примъпены здъсь къ русскому языку, и этимъ сдъланъ былъ въ его изучения шагъ впередъ, столько же важный, какъ то, что сдълано было въ исторіографіи трудани Кавелина и Соловьева. Въ эти годы верхомъ филологическаго знанія считалась книга Павскаго ("Филологическія наблюденія надъ составонъ русскаго языка", 1841-42),---книга, действительно замечательная по большой наблюдательности и остроунію соображеній, но составленная по старымъ схоластиво-грамматическимъ способамъ, безъ того историческаго элемента, который послѣ Гримма сталъ неизбѣжнымъ научнымъ условіемъ въ изслѣдованіи языка. Съ появленіемъ книги г. Буслаева, "Наблюденія" Павскаго, не говоря о другомъ грамотействе, сразу теряли свое значеніе <sup>1</sup>).

Г. Буслаевъ взялъ себѣ руководителевъ Гримма, и какъ замѣчаетъ онъ въ предисловіи, взялъ именно потому, что почитаетъ его начала самыми основательными и самыми плодотворными и для науки, и *для жизни*". Онъ примѣняетъ сравнительный и историческій методъ Гримма къ объясненію русскаго языка, его звуковъ и формъ, изучаетъ народную реторику и стилистику, впервые дѣлаетъ попытку "исторіи народнаго языка"<sup>2</sup>), извлекаетъ изъ стараго и народнаго языка матеріалы для исторіи быта—военнаго, юридическаго, религіознаго, семейнаго, для опредѣленія языческаго и христіанскаго взгляда на природу; разсматриваетъ грецизмы и варваризмы въ старомъ языкѣ, наконецъ—провинціализмы или областной языкъ различныхъ враевъ Россіи.

Вторымъ замѣчательнымъ трудомъ г. Буслаева была его диссертація: "О вліяніи христіанства на сдавянскій языкъ" (М. 1848). Онъ опредѣляетъ вопросъ по древнему переводу св. писанія на сдавянскій языкъ и по тѣмъ средствамъ, какія въ немъ употреблены для передачи неизвѣстныхъ прежде языку христіанскихъ понятій, отвлеченныхъ (религіозныхъ и нравственныхъ) и реальныхъ. Это было новое примѣненіе общихъ положеній и критическаго метода нѣмецкой науки; уже въ первомъ своемъ трудѣ авторъ показалъ близкое

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. "О препод.", 1-е изд. II, стр. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Чтобы узаконить необходимость изученія народнаго языка, слёдуеть показать тёсную связь нашей народной поззіи съ древизёшним намятниками какъ русской литературы, такъ и прочихъ славянскихъ племенъ, и съ произведеніями повёйшихъ писателей". О преподаваніи, П, стр. 209—210.

знакомство съ ся литературой, --- темъ боле теперь. По сущности вопроса книга разделена на две части: характеристика, по языку, періода инеологическаго, до-христіанскаго, и періода христіанскаго. Въ этомъ послъднемъ авторъ ставить слъдующіе вопросы: возведеніе исторіи славянскаго языка къ IV вёку (слёдн его отыскиваются въ готскомъ переводъ евангедія этого въка); отвлеченныя понятія, выраженныя славянскимъ переводомъ писанія; древнѣйшія славянскія слова, значенія чисто христіанскаго (авторъ убѣждаеть, что еще до IX въка славянскій языкъ бывалъ уже органомъ понятій христіанскихъ); слова, составляющія переходъ отъ древнъйшаго періода въ христіанскому; начало славянской грамотности, опредбляемое гот. скимъ переводомъ библін, IV въка; исторія понятій семейныхъ въ языкь; языкъ въ періодъ развитія общественныхъ отношеній изъ семейныхъ; расширеніе домашняго круга воззрѣній въ языкѣ; грецизмы. Сравнивая славянскій и готскій переводы писанія, г. Буслаевъ приходить въ выводу, что славянскій язывъ задолго до Кирилла и Меводія подвергся вліянію христіанскихъ идей; что въ то время, вавъ готскій переводъ Ульфилы сохраняеть языческія преданія для выраженія христіанскихъ идей, переводъ славянскій отличается большею чистотою этого выражения вслёдствіе отстранения намековъ на языческій, до-христіанскій быть; что когда въ языкѣ готскаго перевода замѣчается бо́льшее развитіе государственныхъ понятій, переводъ славянскій относится въ той пор'в народной жизни, когда въ языв'в господствовало еще во всей силь понятие о семейныхъ отношенияхъ и проч. ("Положенія"). "Трудъ г. Вуслаева, —писалъ послѣ Котларевскій, —имфеть болфе археологически-бытовой или культурный харавтеръ, чёмъ строго формально лингвистическій; нёкоторыя стороны и вопросы его позднёе съ большею точностью и опредёлительностью разсмотрѣны Миклошичемъ (Christliche Terminologie), отврылось много новыхъ матеріаловъ для дополненій; но въ цѣломъ изслёдованіе г. Буслаева доселё не замёнено ничёмъ лучшимъ и остается однимъ изъ замечательнейшихъ "опытовъ исторіи языка", понимаемой не внёшнимъ образомъ, а въ связи съ движеніемъ жизни и исторіи  $^{1}$ ).

Общія положенія диссертаціи, что исторія языка стоить въ тѣснѣйшей связи съ преданіями и вѣрованіями народа, что въ періодъ своего образованія языкъ носить на себѣ слѣды народной миеологіи, что древнѣйшія формы эпической поэзіи ведуть начало отъ образованія самаго языка, что родство индо-европейскихъ народовъ сопро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Котляревскаго, "Библіодогическій опыть о древней русской письменности" (Изъ Филодог. Записовъ 1879—80). Воронежъ, 1881, стр. 120—124.

вождается согласіемъ ихъ повѣрій и преданій, что мнеологическія преданія славянъ должны быть изучаемы въ связи съ преданіями другихъ средневѣковыхъ племенъ, особливо нѣмецкихъ, ---эти положенія прямо принадлежатъ ученіямъ Гримма ').

Диссертація г. Буслаева была въ нашей литературѣ совершенной новостью: это былъ первый опытъ примѣнить сравнительное и историческое языкознаніе въ древностямъ славянскаго языка, откуда извлекалась бытовая картина такой далекой поры, на изслѣдованіе которой подобнымъ путемъ еще никогда не покушалась русская наука.

Впослѣдствіи, ученая дѣятельность г. Буслаева состояла въ дальнѣйшемъ примѣненія этого метода къ старой русской пародной словесности, быту и миеологіи. Таковы были: "Дополненія и прибавленія" къ "Сказаніямъ" Сахарова съ объясненіями стараго языка и народно-мисологическихъ представлевій <sup>2</sup>); таковъ обширный трактать: "Руссвія пословицы и поговорки" 3), "Русская поэзія XVII вѣка" 4), наконецъ, цёлый рядъ изслёдованій въ области русской старины, впосл'ядствін собранныхъ въ изв'ястномъ изданія<sup>5</sup>). Вм'яств съ научнымъ методомъ, выработаннымъ по Гримму, г. Буслаевъ, по свойству своего дарованія соединиль и другую черту, отличавшую знаменитаго нѣмецкаго ученаго: Гриммъ не только критячески, но фантазіей и поэтическимъ чувствомъ возстановлялъ любимую старипу; подобная черта давала привлекательность и трудамъ г. Буслаева. Онъ съ любовью раскрывалъ преданія старины, вникалъ въ ея затаенный смысли, собираль ся поэзію въ техъ membra disjecta, въ которыхъ она по большей части у насъ сохранилась, и обълснялъ ее современному читателю.

Въ этнографическихъ изученіяхъ, совершавшихся въ послъднія десятильтія, есть одна любопытная область, по которой въ особен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ частности, образцомъ изслёдованія послужило (по предположенію Котилревскаго) сочинскіе Рудольфа Раумера: Die Einwirkung des Christenthums auf die althochdeutsche Sprache. Stuttg. 1845, —на которое г. Буслаевъ, между прочниъ, ссылается въ своей княгѣ (стр. 124).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) "Архивъ", Калачова. М. 1850, кн. I, отд. IV, стр. 1-48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Архивъ", II, половина вторая. М. 1854, отд. IV, стр. 1—176. Сборникъ пословицъ, здёсь напечатанный, не былъ потомъ, къ сожылёцію, повторенъ въ изданіи трудовъ г. Буслаева, 1861 г.

<sup>4) &</sup>quot;Моск. Вѣдомости" 1852, № 52-57, и отдѣльно. М. 185?.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Исторические очерки русской народной словесности и искусства". Спб. 1861, 2 большихъ тома.

Отмѣтамъ еще изъ той поры критическую статью по поводу "Филолог. наблюденій" прот. Павскаго, въ "Отеч. Зап." 1852, т. LXXXI—LXXXII, двѣ статьи; объ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад. и объ "Опытѣ областного великорусскаго словара", тамъ же, т. LXXXIII, XXXXV.

ности можно судить объ успёхё научнаго объясненія старины и народности, гдё сошлись у одной цёли разнообразныя изслёдованія, приведшія въ неожиданнымъ и любопытнымъ результатамъ. Это---изученіе народнаго эпоса, въ его различныхъ вётвяхъ и ступеняхъ.

Предметь изучения было народное творчество, въ созданияхъ вотораго ожидали найти отголосовъ отдаленнъйшей старины, сбереженной народною памятью до нашего времени, услёдить формацію народнаго характера, выражение народнаго идеала, воплощеннаго въ образахъ эпическихъ богатырей. При нынёшнемъ состоянія историкофилологическаго знанія, вопросъ пересталъ уже казаться столь простымъ, какъ считали прежде; его нельзя было обойти реторикой. Чтобы объяснить созданія народнаго творчества, требовались всѣ средства историво-филологической науки: нужно было исторически возстановить періодъ, въ который должно быть помѣщено содержаніе народнаго эпоса, опредёлить источники и способы народнаго поэтическаго творчества, складъ миеическихъ и бытовыхъ представленій. судьбу эпической пёсни отъ ся зарожденія до позднёйшей эпохи народной жизни. Такимъ образомъ начался пересмотръ старыхъ источниковъ, и еще болѣе раскрытіе новыхъ, указавшихъ цёлую. прежде едва подозръваемую литературу нашихъ среднихъ въковъ; начались изслёдованія сравнительно-филологическія, которыя впервые научно проникали въ древнѣйшія эпохи языка и быта, и давали богатыя указанія о свойствахъ первобытныхъ поэтическихъ представленій; предприняты были изысканія мисологическія; археологія должна была разъяснить черты матеріальнаго быта, формы котораго являются въ древней поэзіи; наконецъ, явилась новая теорія народнаго эпоса.

Мы видѣли выше, какъ неумѣло приступала наша старая "наука", даже у лучшихъ ен представителей двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ, къ вопросу древней народной поэзіи; какъ даже въ сороковыхъ годахъ "наука" еще не въ силахъ была справиться съ этимъ вопросомъ и довольствовалась однимъ литературнымъ впечатлѣніемъ, не умѣя понять ни историческаго склада древняго эпоса, ни смысла его фантастическихъ созданій, ни особенностей формы. Теперь возникала для объясненія этой области цѣлая сложная наука, направленная на объясненіе древнѣйшаго періода народныхъ представленій—въ бытѣ, религіи (миеологіи), поэзіи.

Наконецъ, давнишнее стремленіе къ уразумёнію вопроса о народной старинё нашло первую прочную опору въ нёмецкой наукё. Это было въ пятидесятыхъ годахъ. Съ тёхъ поръ новое изученіе чрезвычайно расширилось и повело къ разнообразнымъ выводамъ литературнымъ, этнографическимъ и даже національно-историческимъ:

HCT. 9THOPP. II.

витсть съ массой вновь отврытыхъ памятниковъ народной поэзіи, явился рядъ изслёдованій, раскрывавшихъ различныя стороны предмета и постепенно выяснявшихъ его прежде недоступныя трудности. Образовалась цёлая литература о народномъ эпосё: инёнія распадались, и возникала горячан полемика. Таковы были болье или менѣе извѣстные, даже въ большой публикѣ, труды: по собиранію памятниковъ народной поэзіи-Рыбникова, Гильфердинга, Якушкина, Варенцова, Безсонова, Шейна; по ея объяснению, всябдъ за Буслаевымъ и Асанасьевымъ, труды Ореста Миллера, Л. Майкова, Квашнина-Самарина, Стасова, — въ новѣйшее время Александра Веселовскаго, Ягича, Кирпичникова, Жданова, Колмачевскаго; наконецъ, иностранныхъ ученыхъ-Рамбо, Рольстона, Волльнера, Вестфаля и проч. Вопросъ научный не преминулъ получить тенденціозную окраску. Онъ еще далеко не былъ выясненъ, однако на немъ уже строились національно-археологическія теоріи и примёнялись въ настоящему: нашъ народный характеръ, національное предназначеніе, современныя политическія дёла, наши общественныя направленія опредёлялись и судились по былинамъ объ Ильв Муромцв и Добрынъ Никитичѣ,-все это не безъ большихъ странностей. Наконецъ, въ популярную литературу и учебники, подъ видомъ научно несомнѣнныхъ истинъ, входили подобныя мало достовърныя представленія древности, окрашенныя въ національно-мистическій колорить.

Но въ теченіе двухъ или трехъ послёднихъ десятилѣтій въ са. мой наукъ произошли однако весьма важныя перемъны и новыя пріобрѣтенія. То, что недавно принималось еще съ полной вѣрой, было значительно измёнено, а иногда совсёмъ подорвано новыми изслѣдованіями, — такъ что старыя положенія не могутъ быть повторены теперь или совсёмъ, или, по крайней мёрё, безъ значительныхъ оговоровъ и исправлений. Въ этой переработвъ прежнихъ взглядовъ наша наука сдёлала многое самостоятельно, но не менёе и при помощи уже не только нёмецкой, но обще-европейской науки. Нѣмецкая школа сравнительнаго языкознанія и мисологіи, на которой воспитались первые изсявдователи нашего народнаго эпоса, въ самой Германіи развилась въ новую ступень и, въ связи съ изысканіями въ другихъ областяхъ науки, становится на иную точку зрѣнія: вопросъ о первобытныхъ временахъ изъ вруга археологическаго романтизма и изъ въдънія чистой филологіи переходить въ область болёе сложныхъ, нерёдко и болёе реальныхъ изученій, какъ антропологія, исторія культурныхъ и историко-литературныхъ взаимодъйствій. Этотъ научный перевороть отразился и у насъ.

Въ планъ нашего труда не входить изложение частныхъ вопросовъ; мы постараемся только указать главныя направления, въ которыхъ она двигалась, ихъ источники и параллели въ европейской наукъ, въ которую наши изслъдователи вносили наконецъ и свой самостоятельный вкладъ— вновь открываемаго народно-поэтическаго матеріала и историко-филологической критики.

Мы говорили выше, что еще съ половины сороковыхъ годовъ г. Буслаевъ принималъ учение Гримма, какъ руководство не только въ наукѣ, но и ез жизни <sup>1</sup>). Это было чрезвычайно характерно, потому что Гриммовскій пріемъ заключалъ въ себѣ не только научную теорію, но и нравственно-общественное направленіе. Замѣчаніе г. Буслаева показывало, что онъ именно понялъ или почувствовалъ это;

-- "Русскіе духовные стихи", по поводу сборника духовныхъ стиховъ Варенцова и "Каликъ перехожихъ" Безсонова, въ "Русской Ръчи", 1861, и отдельной брошорой.

— "Русскій богатырскій эпосъ" (по поводу изданія пъсенъ Рыбникова, ч. 1—2, и пъсенъ Киръевскаго, вып. 1—4) въ "Русск. Въстникъ", 1862, № 3, 9, 10.

— "Слѣды руссваго ботатирсваго эпоса въ мненческихъ представленіяхъ индоевропейскихъ племенъ", въ Филологическихъ Запискахъ, 1862—63, вил. 2—3.

— "Сравнительное изученіе народнаго быта и поэзія", въ "Русск. Вѣстникъ", 1872, № 10; 1873, № 1, 4.

— "Догадки и мечтанія о первобытномъ человѣчестев", по поводу книги Каспари, Die Urgeschichte der Menschheit, 1873, въ "Русск. Вѣстникъ", 1873, № 10.

— "Клинообразныя надписи Ахеменидовъ, въ изданіи проф. К. А. Коссовича" (1872), тамъ же, 1873, № 12.

- "Странствующіе пов'єсти и разсказы", тамъ же, 1874, 🍽 4-5.

--- Разборъ сочинения Стасова: "Происхождение русскихъ былинъ", въ Отчетѣ о 12-мъ присуждении Уваровскихъ наградъ, 1870.

— Разборъ книги Ор. Миляера объ Ильй-Муронці въ "Журн. Мин. Просв". 1871. апріль, и въ Отчеті о 14-иъ присужденіи Увар. наградъ, 1872.

- Разборъ сочинения А. Веселовскаго, въ Отчети о 16-иъ присуждения, 1874.

--- "О значения современнаго романа и его задачахъ". Москва, 1877. (Изъ Газеты А. Гатцука, брошюра).

— Разборъ книги Віолле-ле-Дюка о русскомъ искусствѣ (переведенноѣ Н. Султановымъ, М. 1879), въ "Критическомъ Обозрѣніи", 1879, № 2, 5.

— Изъ новъйшихъ изданій г. Буслаева, "Мон досуги. Собранныя изъ періодяческихъ изданій мелкія сочиненія" (М. 1886, двё части) представляютъ собраніе статей изъ путешествій на западё и очерковъ изъ исторія литературы и искусства. Въ книгѣ "Народная поэзія. Историческіе очерки" (Спб. 1887) собраны статьи, писанныя въ 1861—1871 годахъ, а именно: "Русскій богатырскій эпосъ", 1862; "Слѣдн славянскихъ эпическихъ предавій въ измецкой миеологіи", 1862; "Бытовые слои русскаго эпоса", 1871; "Пѣсня о Роландъ", 1864; "Испанскій народный эпосъ о Сидъ", 1864; "Русскіе духовные стихи", 1861. Статьи повторены вдѣсь лишь съ небольшими измѣненіями.

<sup>1)</sup> Послё "Историческихъ очерковъ русской народной словесности и искусства" слёдовалъ рядъ новыхъ статей г. Буслаева по объяснению русской народной поэзім и по общему вопросу:

и действительно, не нужно большихъ сличеній, чтобы въ томъ и аругомъ увидёть близкое согласіе обоихъ писателей. Но скажемъ впередъ, что это вовсе не было только подражание, повторение мивний учителя. Нашъ ученый принялъ, правда, готовыми многія изъ положеній нёмецкаго авторитета-считая ихъ научно установленными; но часто тёсное совпаденіе нашего изслёдователи съ знаменитымъ дѣятелемъ германской науки имѣло болѣе глубокую причину. А именно-лля нашего общественнаго образованія пришла пора переживать то настроеніе, которое выразилось въ дёятельности научноромантической школы Гримма и его спутниковъ. Чисто литературныя вліянія нёмецкаго романтизма дошли до насъ гораздо раньше---со временъ Жуковскаго; но собственно этнографическая наука наша съ двадцатыхъ по сороковые года едва подозръвала о существования Гриммовой школы, — уже десятками лёть действовавшей въ Германіи 1); наша этнографія и народная археологія въ ту пору все еще были въ рукахъ самоучекъ, какъ Сахаровъ или Даль, и даже люди ученые, какъ Надеждинъ, Максимовичъ и пр., не проходили правильной филологической школы. Наконецъ, къ намъ стали проникать и эти изученія: школа Гримма занимала столь господствующее положеніе въ наукѣ, что миновать ее было невозможно; она должна была оказать свое дёйствіе и у насъ. Нашей этнографической археологіи именно не доставало научнаго смысла (вспомнимъ грубыя нелъпости Сахарова, и даже гораздо более разумное эмпирическое собирание Снегирева); а затёмъ недоставало историческаго, а также нравственнаю освѣщенія тѣхъ сочувствій къ народному преданію, которыя успѣли уже развиться въ обществѣ до сильно распространеннаго интереса въ этнографіи и археологіи. За неимѣніемъ научной и гуманитарной подкладки, это стремленіе къ народности принимало, вакъ мы видёли, самыя фальшивыя выраженія и примененія, начиная отъ карамзинской чувствительности, соединявшей идиллію съ защитой крѣпостного права, до оффиціальной народности, видѣвшей существо народнаго духа, между прочимъ, въ томъ же крѣпостномъ рабствѣ, до Сахаровской ненависти ко всему чужеземному, до фантазій Морошкина и Савельева-Ростиславича, до мнимо-народнаго прибауточнаго стиля въ литературѣ, до вражды въ образованию-потому что оно европейское... Писатели прогрессивнаго направленія (Бёлинскій, Герценъ, Грановскій, Тургеневъ и пр.) отвергали это извращеніе "народности", которое было имъ слишкомъ очевидно; но прогрессивная школа всѣ свои силы полагала на вопросы современной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Труды Якова Гримма начинаются еще въ первомъ десятилётін нашего вёка. Въ двадцатыхъ годахъ онъ былъ уже знаменитый ученый.

общественности и просвёщенія: народный вопросъ былъ близовъ и дорогъ ея чувству и убъждению какъ вопросъ нравственно-содіальный, но въ народной старине она относилась равнодушно, какъ въ пережитому прошедшему; въ современной жизни народа видбла бъдствія несвободы и невёжества и искала для нея освобожденія и школы; народъ былъ для нея богатая, много объщающая, но стихійная сила, ждущая сознанія,---далекое прошедшее едва ли имбло не одну отрицательную назидательность. Съ другой стороны, славяно-Фильство было перетоненной, полу-мистической отвлеченностью, воторая бывала далека отъ непосредственной действительности и могла быть даже эвсплуатируема обскурантами. Таковы были условія. Естественно было логически искать исхода изъ этихъ различно неудовлетворяющихъ точекъ зрѣнія на народность, и когда въ противоположность всёмъ этимъ крайностямъ или недоразумёніямъ являлась Гриммовская теорія — вооруженная научной силой, глубокимъ пронивновеніемъ въ недоступныя ранте области старины и народной жизни, сознательнымъ возвеличениемъ народно-поэтическаго содержанія, теплымъ отношеніемъ въ народу какъ носителю этого содержанія.--эта теорія нашла отголосокъ и въ нашей литературь. Она была нужна здёсь, какъ научная основа для истолкованія народности и не могла не встратить сочувствія въ людяхъ, у которыхъ научная приготовленность въ ея усвоению соединялась съ такимъ же любящимъ отношениемъ къ народу, съ умёньемъ понимать и одушевленно воспроизводить поэтическія стороны народнаго преданія, часто скрытыя отъ обыкновеннаго глаза. Такой отвёть съ русской стороны на учение Гримма и поданъ былъ всего болѣе г. Буслаевымъ.

Это была такимъ образомъ своеобразная точка врѣнія, отличавшаяся отъ обычныхъ тогдашнихъ направленій, и въ особенности совсѣмъ не похожая на мнимо-народныя тенденціи во вкусѣ "Маяка" и оффиціальной народности. Нечего говорить, что для ученаго, хорошо подготовленнаго, какъ г. Буслаевъ, съ чувствомъ поэтическаго достоинства и изящества, не могли быть сочувственны тѣ уродливыя проявленія, какими выражалось всего чаще тогдашнее народничество, — они должны были представляться ему просто грубо фальшивыми. Но г. Буслаевъ остался чуждъ и обоимъ господствовавшимъ тогда лагерямъ. Прогрессивная школа, какъ мы сказали, видѣла народный вопросъ только съ его соціальной стороны; г. Буслаевъ, напротивъ, совсѣмъ не касавшійся этой стороны, негодовалъ на отсутствіе пониманія того нравственно-поэтическаго содержанія, какимъ но его взгляду исполнена была народная старина и поэзія. По всей видимости, г. Буслаевъ была и вообще чужда литературная школа

сороковыхъ и иятидесятыхъ годовъ, главнымъ представителемъ которой быль Тургеневь, школа, посвящавшая свой трудь изображенію различныхъ отношеній культурнаго "общества" и оказавшая самому дёлу пониманія народности несомнённую и великую услугу--но въ глазахъ нашего поэта-археолога виновная отсутствіемъ того идеалистическаго отношенія къ народу, какое внушала новая теорія. Это былъ цёлый взглядъ, цёлое направленіе вкуса, которые не ограничивались вонечно одной русской литературой. Это теоретическое нерасположение простиралось у г. Буслаева вообще на ту новую литературу, которая съ эпохи Возрожденія порвала среднев вовую традицію, потеряла связь съ народными элементами позвіи и, связавъ себя влассическимъ преданіемъ, развивалась въ искусственныхъ формахъ: съ Петровской реформы сюда же применула и русская литература, черезъ край нацитанная чужими вліяніями и забывшая свою старину. Столько же или, можеть быть, еще более несочувственно было г. Буслаеву другое изъ тогдашнихъ направленій: славянофильство не разъ вызывало его жесткій отпорь; при всемъ увлечение народностью, онъ не дёлилъ славянофильскихъ теорій, потому вёроятно, что видёль въ нихъ доктринерство, воспитанное опять на чужой почвѣ и навязывающее народности несвойственныя ей качества. Собственный взглядъ г. Буслаева-по спорнымъ вопросамъ подобнаго рода, волновавшимъ тогда литературу — обывновенно высказывался только эпизодически, при случаѣ; и иной разъ бывало даже нѣсколько неясно, куда же простираются его несогласія съ направленіемъ прогрессивнымъ и гдѣ отличіе его возвеличеній народности отъ славянофильскихъ. Впослёдствіи, эта особенность его особой точки зрёнія стала виднѣе: г. Буслаевъ, какъ человѣкъ науки, не былъ врагомъ свободной критики и не былъ полу-слёпымъ приверженцемъ московсвихъ преданій; его идеаловъ была свободная жизнь народности, согрѣтая возвышеннымъ поэтическимъ преданіемъ старины.

Такимъ образомъ, ученіе, которое излагалъ у насъ г. Буслаевъ, вступало въ литературу совсёмъ особеннымъ и исторически необходимымъ элементомъ. Для того, чтобы новѣйшія народныя стремленія пріобрѣли свою логическую и правственную полноту, нужно было, чтобы къ точкѣ зрѣнія прогрессистскаго круга, ставившей по преимуществу вопросъ только о соціальномъ положеніи народа, присоединилось стремленіе проникнуть въ его внутреннюю жизнь и исторію, въ смыслъ его преданій, въ задушевныя тайны его поэзіи. Для этого послѣдняго нужны были не только средства новѣйшаго научнаго анализа, но и любящее отношеніе къ простымъ созданіямъ народа, способность поэтическаго воспроизведенія далекихъ временъ и наивнаго міросозерцанія, продолжающееся присутствіе котораго въ совре-

86

Digitized by Google

менномъ складѣ пародныхъ понятій и есть одна изъ преградъ, дѣлящихъ народъ отъ "общества". Въ сочиненіяхъ г. Буслаева и сказались эти черты — обладаніе прісмами нёмецкой филологической науки, помогавшими дешифрировать затемнившійся и забытый смысль народнаго преданія, и то, совсёмъ новое у насъ отношеніе въ народности, гдѣ не только не допускалась мысль о "снисхожденіи" къ грубости народныхъ понятій и поэзіи, но требовалось въ нимъ высовое уважение, где произведения народной позви излагались и комментировались съ такямъ же признаніемъ ихъ достоинства, какое привыкли отдавать лучшимъ произведеніямъ искусственной литературы, и съ неменьшимъ, если еще "не большимъ сочувствіемъ указывались высокія нравственныя начала, лежащія въ ихъ основѣ, и особенности ихъ поэтическаго стидя, съ живой образностью котораго искусственная поэзія не можеть и равняться. Г. Буслаевь умёль дъйствительно раскрывать привлекательныя стороны народно-поэтическихъ созданій, какъ до того времени не было еще дѣлано въ нашей литературь. Установление этого новаго отношения къ народной старинѣ и поэзіи-кромв многихъ, въ спеціально-научномъ отношенін важныхъ изслёдованій, — составляеть капитальную заслугу г. Буслаева, которая должна быть высоко оцёнена въ исторіи изученій русской народности.

Въ чемъ же состояла сущность его взглядовъ на народную старину и ея отношение въ развитию литературы? Мы можемъ только немногими выдержками указать, или напомнить, читателю основныя мысли, внесенныя г. Буслаевымъ въ наше историко-литературное достояние и открывавшия новый періодъ въ истолковании народнаго предания.

"Въ самую раннюю эпоху своего бытія народь имъеть уже есь главнъйшія основы своей національности въ язывъ и мисологіи, которыя состоять въ тъснъйшей связи съ поэзісю, правомъ, съ обычаями и нравами-такъ начинаеть г. Буслаевъ свои "Историческіе Очерки".-Народъ не помнить, чтобъ когда-нибудь изобръль онъ свою мисологію, свой языкъ, свои ваконы, обычан и обряды. Всъ эти національным основы уже глубоко вошли въ его нравственное бытіс, какъ самая жизнь, пережитая имъ въ теченіе многихъ до историческихъ въковъ, какъ прошедшее, на которомъ твердо покоится настоящій порядокъ вещей и все будущее разеите жизни. Потому всъ нравственныя идеи для народа эпохи первобытной составляють его священное предаціе, великую родную старину, святой завётъ предковъ потомкамъ.

"Слово есть главное и самое естественное орудіе преданія. Къ нему, какъ къ средоточію, сходятся всё тончайшія нити родной старины, все великое и святое, все, чёмъ крёпится нравственная жизнь народа.

"Начало поэтическаго творчества теряется въ темной, до-исторической глубинъ, когда созидается самый явыкъ, и происхожденіе языка есть первая самая рёшительная и блистательная попытка человёческаго творчества. Слово —не условный знакъ для выраженія мысли, но художественный образъ, вызванный живёйшимъ ощущеніемъ, которое природа и жизнь въ человёкѣ возбудили. Творчество народной фантазіи непосредственно переходить оть явыка къ поэзіи. Религія есть та господствующая сила, которая даеть самый рёшительный толчекъ этому творчеству, и древнѣйшіе миеы, сопровождаемые обрадами, стоять на пути созиданія языка и поэзіи, объемлющей въ себѣ всѣ духовные интересы народа"... (Т. І, стр. 1—2).

"Въ образования и строения языка оказывается не личное мышление одного человѣка, а творчество цѣлаго народа. По мѣрѣ образованія народъ все болѣе и более нарушаеть нераздёльное сочетание слова съ мыслыю, становится выше слова, употребляеть его только какъ орудіе для передачи мысли и часто придаеть ему иное вначение, не столько соотвётствующее грамматическому его корню, сколько степени умственнаго и нравственнаго образованія своего. Вся область мышленія вашихъ предковъ ограничивалась языкомъ. Онъ быль не внёшнымь только выраженіемь, а существенною составною частью той нераздельной правственной деятельности целаго народа, въ которой каждое лицо хотя и принимаеть живое участіе, но не выступаеть еще изъ сплошной массы цѣлаго народа. Тою же силою, какою творился языкъ, образовались и мием народа, и его поэзія. Собственное имя города или какого-нибудь урочища приводило на память цёлую сказку, сказка основывалась на преданія, частью историческомъ, частью миенческомъ; мнеъ одввался въ поэтическую форму пѣсни... Все шло свониъ чередомъ, какъ заведено было испоконъ вѣку; та же разсказывалась сказка, та же пёлась пёсня и тёми же словами, потому что изъ пъсни слова не выкинешь; даже минутныя движенія сердца, радость и горе выражались не столько личнымъ порывомъ страсти, сколько обычными изліяніями чувствъ — на свадьбѣ въ пѣсняхъ свадебныхъ, на похоронахъ въ причитаньяхъ, однажды навсегда сложенныхъ въ старину незапамятную и всегда повторявшихся почти безъ перемёнъ. Отдёльной личности не было исхода изъ такого замкнутаго круга.

"Языкъ такъ сильно проникнутъ стариною, что даже отдальное речение могло возбуждать въ фантазіи народа цалый рядъ представленій, въ которыя онъ облекалъ свои понятія. Потому внѣшняя форма была существенной частью эпической мысли, съ которой стояла она въ такомъ нераздальномъ единства, что даже возникала и образовывалась въ одно и тоже время. Составление отдальнаго слова зависало отъ поварья, и поварье, въ свою очередь, поддерживалось словомъ, которому оно давало первоначальное происхождение. Стояъ очевидной совершеннайшей гармонии идеи съ формою история литературы нигдѣ болье указать не можеть..." (Тамъ же, стр. 6-7).

Эта старина и привлекала автора интересомъ первобытнаго умственнаго и поэтическаго творчества, цёльностью быта и общенароднаго міровоззрёнія, выражавшейся въ той поэзіи, которая одна была дёйствительно народной, создавалась всёми и каждымъ, заключала общія, всёми испытанныя и провёренныя мысли, чувства и поэтическія представленія. Позднёйшая письменная литература составляеть явленіе совсёмъ иного порядка: въ ней уже нётъ привлекательной цёльности общенароднаго творчества; это уже дёло личнаго знанія и таланта; она разнообразнёе, но и произвольнёе; движеніе ен сложнёе, — но чтобы изучать ея развитіе и сиысль, необходимо обращаться въ источникамь и началамь.

Основнымъ выраженіемъ старины было эпическое творчество. При его наблюдении, бросалось въ глаза прежде всего совершенное различіе народнаго эпоса отъ той искусственной эпопен, которая распространилась въ новейшихъ европейскихъ литературахъ вслёдствіе псевдо-классическаго подражанія и считалась прежде настоящимъ эпосомъ: не было ничего общаго между этой искусственной формой, наполненной произволомъ личной фантазіи, и тёмъ естественнымъ созданіемъ народа, гдѣ въ освящаемыхъ преданіемъ образахъ сложились иненческія и героическія сказанія. Этоть народный эпось быль созданиемъ долгихъ въвовъ, созданиемъ, которое хранилось и делвялось цвлымъ народомъ; въ немъ неть места произволу и виесте чему-нибудь ложному и безиравственному, что такъ легко проникаеть въ произведенія литературы искусственной, --- дотому что элфсь, въ народной поэзін, все личное и дожное отбрасывается общенароднымъ инстинитомъ добра и правды; самое здо является въ эпосѣ какъ порожденіе темныхъ силъ. Авторъ приводитъ замѣчаніе братьевъ Гриммовъ-первыхъ знатоковъ народной эпической поэзіи, -что имъ не случилось въ ни одной народной пъснъ найти ничего дожнаго, никакого обмана <sup>1</sup>).

Это эпическое міровоззрѣніе, и особенности эпической поэзіи по содержанію и формѣ, составляли одинъ изъ любимыхъ предметовъ объясненій автора. Смыслъ этого особеннаго интереса заключался именно въ высокой оцѣнкѣ творчества всенароднаго по содержанію, всѣмъ понятнаго и близкаго, наивнаго, но правственно чистаго и возвышеннаго, хранящаго исконное народное міровоззрѣніе и поэтическій характеръ, по формѣ богатаго непосредственными красотами народной рѣчи, образностью выраженія: это было общенародное достояніе, въ которомъ былъ залогъ народной личности и единства.

По убѣжденію автора, — совершенно справедливому, — этотъ міръ народнаго творчества, до тѣхъ поръ мало или совсѣмъ не сознаваемый или грубо объясняемый, долженъ былъ наконецъ войти въ кругъ понятій общества и занять въ литературныхъ идеяхъ подобающее мѣсто. Мы приведемъ еще, изъ числа многихъ, одинъ образчикъ ввглядовъ автора.

"Теоретическое изученіе литературы и искусствъ состоить въ тъснъйшей связи и во взаммномъ вліяніи не только съ практическою художественною дёятельностію своей эпохи, но и вообще съ юсподствующими идеями, со всъмъ умственнымъ и правственнымъ, общественнымъ и политическимъ направлениемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. Очерки, 1, стр. 55 и далве.

H. KOHENHO, HAKOTIA HE NYECTBOBAJACE STA CBASE TAKE ZHBO, KARE BE HACTOAMOC время. При благотворномъ вдіяніи христіанскаго просвѣщенія, въ теченіе вѣковъ выработалось наконець то всеобъемлющее, безпредъльное чисство человъколюбія, которое всёмъ и каждому внушаеть уважение и любовь къ массамъ народныма и на пользу этихъ последнихъ вызываеть къ множеству геніальныхъ отврытій и великодушныхъ предпріятій, которыми становится знаменито наше время. Этому господствующему направлению вполна соответствуеть, въ теоретическомь изучении литературы и искусствь, блистательная разработка народныхъ поэтическихъ элементовъ. Лучше всего убъждаетъ насъ въ этомъ Германія, эта классическая страна учености. Какъ лёть за двадцать пять тому назаль теорія словесности и искусства была загромождена кучами всевозможныхъ нёмеценхъ учебниковъ и изслёдованій эстетическихъ, пінтическихъ, стилистическихъ; такъ въ настоящее время непрестанно издаются такъ сборники народныхъ песень, сказокъ, повествованій, а также памятники средневековой литературы, съ комментаріями и словарями, разработывается народная мноологія, исторія нравовь, обычаевь и вообще всего народнаго быта.

.Каковы оы ни были теоретическія погрѣшности курсовъ словесности. пропретавшихъ въ нашихъ университетахъ леть пятналцать тому назаль \*) и основанныхъ на Шлегелъ, Вильменъ, Сисмонли и на нъкоторыхъ скулныхъ результатахъ философія искусства, плавнъйшій и существеннъйшій недостатокъ этихъ курсовъ состоитъ въ томъ, что они отвлекали здоровыя и свежія силы учащихся отъ благотворнаго изслёдованія фактовъ; вмёсто самостонтельнаго изученія предметовъ науки, давали безжизненныя формулы философскія и, полагая философскими возарёніями расширять свободный кругь мышленія, только сковывали мысль, насильственно налагая на нее готовыя формулы какой-ныбудь эстетической теорія. Но самое влое и вредное въ этихъ эстетическихъ руководствахъ было, такъ сказать аристократическое наъ направление. Не только съ точки зревнія эстетической, но и исторической, изследователь обращался только къ светиламъ литературы и искусства, и именно къ светиламъ первой величины: выставлялъ великія достоинства Данта и Шекспира, Ломоносова и Державина, и съ высоты своего эстетическаго трибунала, вооруженный мнимо безпристрастною критиков, -- величаво разлаваль мелкія награды прочимъ писателямъ, которыхъ удостонвалъ своей эстетической опънки. Что за дело было такому выспреннему критику до нашихъ народныхъ песенъ. оскорблявшихъ его утонченный вкусъ, воспитанный въ аристократической обстановки такъ-называемыхъ образцовыхъ академическихъ произведений? Что за дело было ему до нашихъ старинныхъ сборниковъ XV, XVI и XVII в., ваполеенных поучениями и повествованиями на доманомъ болгадо-русскомъ и польско-русскомъ языкъ, наполненныхъ сочиненіями, которыя, можеть быть, виолнъ удовлетворяли нашихъ грубыхъ предковъ, но къкоторымъ нельзя было приложить формулы объ отношении художественной идеи къ формъ, опредъляемой законами его эстетики? - И такие теоретнеп-критики не только не хотъля знать нашей письменной старины в народности, но и на самомъ дълв не знали ни той, ни другой, и своими выспренними взглядами, становясь будто-бы выше нашей старины и народности, только возбуждаля къ той и другой преаръніе, приведшее въ вредному предразсудку, довольно распространенному еще и теперь, будто можно составить себъ върдое понятіе объ исторіи русской литературы на изучении позднъйшихъ писателей, начиная отъ Кантемира или

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разумѣются тридцатые и сороковые года.

Ломоносова, безъ основательнаго внанія нашей древней литературы и безь жив'ёйшаго сочувствія въ народной словесности.

"Между тёмъ, изученіе собственно народной словесности, т.-е. пѣсенъ, сказокъ, народныхъ преданій и повѣстей, и другихъ такъ-называемыхъ народныхъ книга, это благотворное пзученіе, которымъ современная наука пренмущественно обязана энергической геніальной дѣятельности Я. Гримма и его многочисленныхъ послѣдователей, дало новое направленіе изслѣдователямъ исторіи литературы и расширило ихъ возэрѣніе...

"Хотя на западѣ уже много сдѣлано для изученія стараны и народности, несравненно больше чѣмъ у насъ; но постоянно открываемые и издаваемые памятники литературы и искусства въ Германіи, Франціи и другихъ европейскихъ странахъ, эта энергическая и дружно стремящаяся впередъ литературная и ученая дѣятельность къ изслѣдованію сокровенныхъ основъ національности, — пріуготовляетъ блистательную будущность историческому изученію...

"Подъ нажущеюся сухою положительностью этихъ непрестанныхъ изданій старянныхъ и народныхъ памятниковъ литературы и искусства, болёе внимательный взглядъ не можетъ не замётить ихъ высокаго значения для успёховъ просвёщения, не можетъ не открыть зародышей для правильнаго развития философской, эстетической мысли на твердыхъ основахъ.

"Литература и искусство служать только вибшинить выражениемъ духовныхъ отправлений жизви народной. Въ прежнее время, останавливансь только на геніальныхъ личностяхъ въ исторіи художественнаго и литературнаго развитія, думали въ этихъ личностяхъ, такъ сказать, подслушать отвѣты на задушевные вопросы той эпохи, къ которой каждая изъ геніальныхъ дичностей принадлежнть. Тенерь не довольствуются такимъ привилегорованнымъ положеніень генія. отв'ятствующаго на вопросы своей энохи; думають, что трудно и даже невозможно бываеть понять этого геніальнаго отвёта безъ всестороннаго, подробнъйшаго изучения самыхъ вопросовь, которые предложены были ему эпохою. И воть - около прославленного геніального имени паучаемой эпохи скопляется цвлый рядъ произведений, правда-не столько знаменитыхъ, не столь превознесенныхъ эстетическою вритикою, но столько же исполненныхъ жизвеннаго интереса, чаяній и ожиданій, вполив характеризующихъ господствующее настроение цёлыхъ народныхъ массъ... Аристократизмъ гениальной личности уступаеть мёсто, въ своемъ правственномъ значения, высокому, гуманному достоинству духовныхъ стремленій цёлой эпохи; нечувствительно вносится онъ въ широкій потокъ духовной жизни имлано народа; онъ низводится, такних образомъ, до своихъ коренныхъ, народныхъ основъ н, сладовательно, сглаживаеть съ себя феодальный харавтеръ исключительнаго превосходства.

"Едва-ли нужно доказывать, какъ много обязанъ своимъ происхожденіемъ такой широкій, безпристрастный взглядъ на литературу—разработкѣ собственно такъ-называемой народной беззискусственной словесности, живущей въ устахъ простого народа. Именно, эта словесность стоитъ внѣ всякой личной исключительности, есть по преимуществу слово пѣлаго народа, ласъ народа— какъ выражается извѣстная пословица, есть эпосъ (то-есть, слово)—какъ она называется въ эстетикахъ, хотя и не умѣвшихъ оцѣнить великаго ся значенія"... (Т. І, стр. 401-405).

Эти народныя изученія вноснли въ науку новый элементъ, новую область, которой по незнанію не давала мёста прежняя исторія литературы и эстетика; между тёмъ значеніе этой новой области — столь общирное и основное, что исторія литературы и теорія поэзіи и искусства теряли безъ нея научный смыслъ,—и имъ такимъ обравомъ предстояло полное преобразованіе...

Съ такимъ широкимъ взглядомъ на предметъ г. Буслаевъ приступаль къ объяснению народной словесности русской, и довольно припомнить харавтерь нашихъ историко-литературныхъ изученій къ вонцу сороковыхъ и началу пятидесятыхъ годовъ, чтобы видёть, что этоть взглядъ теперь впервые высказывался въ нашей литературь. Читатель замѣтилъ безъ сомнѣнія, что въ сдовахъ г. Буслаева относилось и въ русской исторіи литературы и эстетикѣ того времени: это было осуждение философскихъ эстетиковъ 30-хъ годовъ и критики Вѣлинскаго. Какъ историческая оцѣнка, это осуждение не было вцолнъ справедливо. И философія 30-хъ годовъ и въ особенности критика Бёлинскаго были необходимымъ и благотворнымъ шагомъ впередъ въ ходѣ нашихъ общественно-литературныхъ понятій. До нихъ, въ нашей литературв и совстьмо не было никакихъ прочныхъ теоретическихъ понятій о значенія поэзін, никакого сознательнаго отношенія въ общественному смыслу литературы или (въ огромномъ большинствѣ) достаточно развитого вкуса въ ея художествелнымъ достоинствамъ. Нѣті, сомнѣнія, что безъ шкоды Бѣдинскаго самые взгляды г. Буслаева не имёле бы почвы въ нашей литературі: въ положеніяхъ этой школы могъ быть пробель, но въ нихъ была твердая теоретическая подбладка. Новые результаты историко-филологической критики были возможны только при посредствъ этихъ предшествовавшихъ ступеней: самая мысль о необходимости народнаго элемента въ нашей литературъ всего больше подготовлена была внутреннимъ смысломъ вритики Бѣлинскаго. Но затѣмъ взглядъ, проводимый г. Буслаевымъ, открывалъ новыя стороны вопроса и долженъ былъ многое исправить, или указать вновь въ нашей старинѣ и въ понимании современной народности.

Мы видѣли выше, что, начиная съ прошлаго вѣка, изученія народности съ каждымъ поколѣніемъ все возрастали въ объемѣ и важности, — такъ что новое возвеличеніе народности являлось послѣдовательнымъ завершеніемъ давнихъ стремленій. Но въ то же время это было опять однимъ изъ самыхъ яркихъ проявленій вліянія европейской, и тогда особливо нѣмецкой, науки. Въ сущности, возвеличеніе русской народной поэзіи было, въ его научной сторонѣ, примѣненіемъ открытій германской учености. Дѣйствительно, при первомъ сличеніи не трудно увидѣть, что какъ ни глубоко былъ проникнутъ г. Буслаевъ любовью къ народному міру, сколько ни цоложилъ онъ внимательнаго и самостолтельнаго труда, остроумія и поэтической отгадки на изучение русской старины, руководящая основа его изысканий лежала въ "гениальных» открытиях»" Гримма.

Главные труды Гримма были совершены задолго до того, когда они стали этой оживляющей силой для русскихъ изученій 1). Взгляды Гримма на народность и старину коренились въ нёмецкомъ національномъ движении начала столётия, приготовлявшемся давно и тогда особливо возбужденномъ бъдствіями Германіи въ Наполеоновскія войны. Это была пора процвётанія романтизма; но въ то время какъ литературный романтизиъ, бросаясь въ средніе вёка-, назадъ", "домой"-превращался въ туманную мистику или даже въ узкую, врайне непривлекательную реакціонную тенденцію. Гримиъ остался въренъ лучшимъ стремленіямъ національной иден. Взглядъ его былъ въ сущности романтическій, — но, поддержанный научнымь знаніємь, личнымъ характеромъ и дарованіемъ, выросъ въ возвышенное поэтическое возсоздание древности, которая представилась ему какъ пора неиспорченнаго дётства и отрочества народовъ, исполненная чувства природы, вравственной чистоты и непосредственности, богатаго творчества фантазіи, оживленная и выраженная общенародною поэзіей. Громадная начитанность въ средневѣковыхъ памятникахъ нѣмецкаго и всёхъ другихъ европейскихъ народовъ, историческое и сравнительно-филологическое изучение языка дали Гримму возможность произвести грандіозную реставрацію средневёковой старины-въязыкѣ, юридическомъ быть, религіи (мисологіи), поэзіи. Средневьковый мірь предсталъ въ его трудахъ въ яркой поэтически-окрашенной картинъ, своеобразнымъ и величавымъ, — и это изображение среднихъ въковъ и ихъ отраженія въ бережно хранимыхъ преданіяхъ современнаго народа произвело сильное впечатление, которое отозвалось и у насъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Именно: Kinder- und Haus-Märchen вышли въ 1812 — 15, Deutsche Grammatik—1819, Deutsche Rechtsalterthümer—1828, Reinhart Fuchs—1834, Deutsche Mythologie — 1835 (2-е изданіе 1844), Geschichte der deutschen Sprache — 1848, Deutsches Wörterbuch (начало) — 1852. Его частныя изслёдованія, разсёянныя въ журналахъ и развихъ изданіяхъ почти съ начала столётія (1807), собраны въ Kleinere Schriften, 1864 и слёд.

О жизни и трудахъ Гримма: — его собственныя автобіографическія статьи: Selbstbiographie, Ueber meine Entlassung, Rede auf Wilhelm Grimm, Rede über das Alter (въ Kleinere Schriften, т. I); далё: — Die Gebrüder Jakob und Wilhelm Grimm, ihr Leben und Wirken. Ein Vortrag, gehalten von Oberlehrer, Dr. B. Denhard. Hanau, 1860; — Zum Gedächtniss an Jacob Grimm. Von Georg Waits. Göttingen, 1863; — Les Frères Grimm, leur vie et leurs travaux, par Fréd. Baudry. Paris, 1864; — Die Brüder Grimm, von Julian Schmidt (въ Deutsche Rundschau, 1881, Januar); — въ исторіяхъ нёмецкой новой интературы Юл. Шиндта и Гетгнера; но особенно въ Geschichte der Germanischen Philologie, Рудольфа Раумера, Münch. 1870 (стр. 878-452, 495-540, 632-658) и въ книжей: Jacob Grimm, von Wilh. Scherer. Berl, 1865.

Уже при самомъ началъ его трудовъ, при первыхъ приступахъ въ изучению народной древности и ея упѣлѣвшихъ донынѣ остатковъ, у Гримма составилось высокое представление о достоинствъ народнаго преданія. Онъ пріобрѣлъ убѣжденіе о несравненномъ превосходствѣ первобытной народной поэзін, превосходствѣ, которое могло быть ограничено только отрывочностью преданія 1). Уже въ то время онъ выяснияъ. себѣ понятіе о народномъ эпосѣ <sup>2</sup>), върно указываль его сущность и заложиль прочное основание дальныйшихь изслыдованій, которыя были сдёланы послё имъ самимъ и его школой. Гриммъ былъ увѣренъ, что народное сказаніе всегда истинно, всегда въ основѣ его лежитъ поэтическая и нравственная правда: эпосъ не есть ни чистый миеъ, ни чистая исторія, сущность его состоить въ ихъ взаимномъ проникновения. Для возникновения эпоса необходимъ историческій фактъ, которымъ народъ долженъ быть охваченъ такъ живо, что къ нему могъ бы пристать мисъ. Такимъ образомъ эпосъ носитъ въ себѣ божественную и человѣческую долю: одна возвышаеть его надъ исторіей, другая снова приближаеть въ ней. Боги превращаются въ дюдей, и перерождения сказаний подходять въ намъ все ближе и ближе. Если выдёлить эти составныя части эпоса, то изъ него можно извлечь не мало данныхъ для миоологіи.

У Гримма мы найдемъ уже въ полномъ развити возвеличение древняго міровоззрѣнія, когда весь бытъ отличался полной цѣльностью и единствомъ, когда была одна, обще-народная поэзія, сливавшая думы и чувства всѣхъ и каждаго, и когда всѣ проявленія жизни, бытовой и нравственной, освѣщались возвышенныма и нравственно чистыми созданіями эпоса, соединявшаго божественное и человѣческое, религію и исторію.—Средина дѣятельности Гримма, именно давшая ему славу и общирное вліяніе въ наукѣ, — занята была изслѣдованіемъ языка, который, по его представленію, самъ былъ поэтическое созданіе народа, и изслѣдованіемъ древняго права и миеологіи.

На "Древностяхъ нѣмецкаго права" и "Миеологіи" одинаково отразились и высокія достоинства теоріи Гримма, какія мы встрѣтимъ и въ ученіяхъ г. Буслаева, и недостатки, которые также отразились въ этихъ послѣднихъ. Мы упоминали прежде, что Гриммъ, въ своемъ отношеніи къ среднимъ вѣкамъ, стоитъ въ тѣсной связи съ нѣмецкой романтической школой. Въ изученіи средневѣковой поэзіи ояъ имѣлъ прямыми предшественниками Шлегеля и Тика, даже Арнима и Но-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scherer, J. Grimm, crp. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gedanken über Mythos, Epos und Geschichte, 1813,—Kleinere Schriften, IV, crp. 74—85.

валиса; но онъ уберегся отъ тѣхъ реакціонныхъ общественно-политическихъ выводовъ, какіе дѣлали многіе романтическіе приверженцы средневѣковой старины, и изъ ея идеализаціи усвоилъ только ея гуманныя и поэтическія стороны. Но это все-таки была романтическая идеализація: германская древность и средніе вѣка почти казались ему простодушной, но невинной и поэтической Аркадіей, у которой во всякомъ случаѣ многому могли учиться позднѣйшія времена. Его личная натура, увлеченіе ученаго и пристрастіе идеалиста выискивали въ этомъ мірѣ все, что̀ было въ немъ поэтическаго, человѣчески истиннаго и достойнаго; и народный обычай и преданье, въ которыхъ онъ находилъ это, получали въ его глазахъ ореолъ высокаго достоинства.

Въ "Древностяхъ права" Гриммъ имѣлъ много предшественнивовъ, собиравшихъ фавты, памятники и юридическія толкованія, но его трудъ представилъ изчто небывалое. Гримиъ оставилъ прежній путь объясненія оффиціальныхъ юридическихъ источниковъ, изслёдованія учрежденій: онъ ставить своей задачей раскрытіе собственно народной идеи права-въ техъ формахъ, въ какія облекало ее народное преданіе и поэзія, въ тёхъ символическихъ дёйствіяхъ, на воторыя дотоль обращали мало вниманія и которыя именно остаянсь слёдомъ первобытнаго права; въ тёхъ юридическихъ обычаяхъ, изреченіяхь, пословицахь, которыя сбережены въ старыхъ памятникахъ (Weisthümer) и народномъ воспоминании; наконецъ, въ сравненіяхъ съ подобными явленіями юридической древности у другихъ народовъ-словомъ, во всёхъ тёхъ проявленіяхъ, которыя несли на себѣ печать древне-народнаго міровоззрѣнія. Такого труда еще не представляла собственно-юридическая литература; онъ и не шелъ въ эту литературу, но онъ давалъ замѣчательное изображение древнѣйшаго юридическаго быта и первый опыть новой науки-сравнительнаго изученія права.

"Гриммъ прочно устроился въ романтическомъ туманѣ древнихъ живописныхъ учрежденій, — говоритъ одинъ изъ лучшихъ его критиковъ, — и удивительно ли, что изъ-за нихъ настоящее иной разъ егоне удовлетворяло? Онъ мало понималъ необходимости жизни, которыя принуждаютъ къ сухому и суровому ходу дѣлъ, и почти жалѣлъ о медлительныхъ подробностяхъ старыхъ символическихъ дѣйствій права. Здѣсь эстетическая сторона слишкомъ легко брала верхъ надъ нимъ. Онъ жалѣлъ о томъ, что развитіе своего домашняго изъ самого себя было прервано. Еслибы христіанство и римское право не вмѣшались и не нарушили этого развитія, думаетъ онъ, то только тогда мы могли бы судить о настоящемъ достоинствѣ этой о́бразной и нравственной основы нѣмецкаго права. Даже благородная демократическая черта сочувствія къ низшимъ народнымъ классамъ, проходящая черезъ все произведеніе, могла, въ свою очередь, усиливать въ немъ эти наклонности. Въ виду положенія нынѣшнихъ фабричныхъ рабочихъ, старая крѣпостная зависимость и рабство получають отъ него извѣстную похвалу. Въ виду нашихъ тюремъ старыя наказанія, соединенныя съ калѣченіемъ, кажутся ему почти мягкими. Тотъ недостатокъ новѣйшаго правового сознанія, который историческая школа унаслѣдовала отъ Мёзера, выступаетъ здѣсь снова<sup>4</sup> и т. д. <sup>1</sup>).

Въ ученомъ изслёдователё, очевидно, сказывался романтикъ; свои богатыя свёдёнія онъ окрашивалъ поэтической идеализаціей ста рины.

Тъмъ же настроеніемъ отличается знаменитая "Мисологія".

Съ первыхъ страницъ предисловія Гриммъ съ любовью говорить о національной древности и съ негодованіемъ о твхъ, кто не хочеть или не умбеть цёнить памятниковь прошлой народной жизни, или видить въ ней одно варварство<sup>2</sup>). Книга начинается картиной распространения въ Европъ христіанства, передъ которымъ мало-помалу падаеть и исчезаеть язычество. "Христіанство не было народно. Оно пришло изъ-чужа и хотбло вытёснить старыхъ домашнихъ боговъ, которыхъ земля уважала и любила. Эти боги и служеніе имъ связаны были съ преданіями, учрежденіями и обычаями народа; ихъ имена возникли на родномъ языкѣ и освящены стариной; короли и князья вели свой родъ отъ различныхъ боговъ; леса, горы, озера получали отъ ихъ бливости живое освящение. Отъ всего этого народъ долженъ былъ отказаться, и то, что вообще восхваляется какъ вёрность и приверженность, представлялось и преслёдовалось возвъстителями новой въры, какъ гръхъ и преступление. Происхожденіе и мѣсто святого ученія было навсегда отодвинуто въ далевія

<sup>1</sup>) Scherer, crp. 189.

<sup>5</sup>) "Мий отвратителень тоть сийсивий взглядь, что будто жизнь цёлыхь вёковь была проникнута тупымь, безрадостнымъ варварствомъ; этому противорёчная би уже побвеобильная благость Бога, который свётить всёмъ временамъ своимъ солнцемъ и лодямъ, которыхъ онъ - снабдилъ дарами тёла и души, влилъ сознаніе высшаго руководящаго промысла: всёмъ, даже самымъ обезславленнымъ вёкамъ дано благословеніе счастія и блага, которое у благородно развившихся народовъ оберегало ихъ обнчай и ихъ право"...

"Къ народному преданью надо прикасаться и читать его цёломудренно; кто берется за него грубо, передъ тёмъ оно свернетъ свои листки и задержитъ наполнапощее его благоуханіе. Въ немъ кроется такой кладъ богатаго развитія и разпейтанія, что онъ въ своемъ неполномъ видё удовлетворяетъ своей естественной красотой, но былъ би нарушенъ и поврежденъ чужой прибавкой. Кто рёшился би на такую прибавку, тотъ долженъ би быть посвященъ въ невинную природу всей народной позвін", и т. д. D. Mythologie, 2-е изд., стр. VII, XII.

страны, и на родныя мёста могла быть перенесена только производная, болёе слабая честь.-Новая вёра являлась въ сопровождения чужого языка. Обратители язычниковъ, строго благочестивые, умъренные, убивавшіе плоть, нерёдко мелочные, безпокойные и въ рабсвой зависимости отъ далеваго Рима, должны были безпрестанно оскорблять національное чувство. Имъ были ужасны не только грубыя, провавыя жертвоприношенія, но и образная, жизценно-радостная сторона язычества. Но чего не достигали ихъ слово и ихъ чудотворство, то новообращенные христіане часто совершали огнемъ и мечомъ противъ упорныхъ язычниковъ. Победа христіанства была побѣда вроткаго, простого, духовнаго ученія надъ чувственнымъ, свирёнымъ, одичающимъ язычествомъ. За обрётенное спокойствіе души, за объщанное небо человъкъ отдавалъ свои земныя радости и память о своихъ предкахъ. Многіе слёдовали внутреннему внушенію сердца, другіе прим'тру толиы, а многіе и висчатлівнію неизбъжнаго насилія.-Хотя погибающее язычество намёренно оставляется лётописцами въ тъни, однако иногда вырывается трогательная жалоба на потерю старыхъ боговъ или честное сопротивление насильно навязанной новизнв"...

Ученый не остается равнодушенъ, напротивъ, онъ принямаетъ къ сердцу эту жалобу: язычество многіе вѣва было внутренней жизнью народа, въ немъ сложились не только черты первобытной грубости, но и лучшія нравственныя движенія парода, составившія его религію; изслёдователь разбираеть, что было уничтожено и что спаслось, и черезъ послёднее реставрируетъ этотъ первобытный божественный мірь язычества. На первомъ планѣ — главныя правящія божества, богослужение, затемъ второстеценные боги и богини, низшія мионческія существа, исполины и т. д.; далбе преданія о творенія, о стихіяхъ и силахъ природы, о началь и вонць міра; жизнь природы, съ ея миоическими вліяніями и отношеніями въ человфку деревья и животныя, небо и звезды, ночь и день, солнце и зима; понятія о судьбі; средневізковыя представленія о чорті, волшебство и т. д., заговоры и заклятья. Словомъ, это широко задуманная и широво исполненная картина народной религии, не только первобытнаго язычества, но и его позднайшихъ видоизманений въ средневѣковую народно-христіанскую мисологію. На исполненіе этой картины употребленъ былъ громадный запасъ фактическаго матеріала, никогда прежде не собранный въ такомъ обилін изъ древнихъ поэтическихъ сказаній, своихъ и чужихъ историковъ и лётописцевъ, изъ разнообразныхъ отголосковъ старины у новвишихъ писателей, изъ народныхъ обычаевъ, изъ сравненія съ мисологіей другихъ народовъ, ---объясненный съ новыми средствами филологической науви.

NCT. STHOPP. II.

Digitized by Google

Книга Гримма (доступная, конечно, только приготовленнымъ читателямъ) произвела сильное впечатявние въ ученомъ мірѣ: она была принята какъ "геніальное открытіе". На многіе годы авторитетъ Гримма былъ непререкаемый; цълыя группы ученыхъ направились на поиски по указанному имъ пути,— эта пора его вліянія именно и отразилась на его русскихъ продолжателяхъ,—но, наконецъ, теорія встрѣтила и серьезныя возраженія и ограниченія. Развитіе науки, такъ сильно имъ возбужденной, открыло вовыя стороны предмета, изслѣдованіе пошло дальше, что́, не умаляя исторической заслуги Гримма, свидѣтельствовало о плодотворности его первой основной мысли.

Слѣдующее поколѣніе ученыхъ, которые воспользовались уже новыми пріобрѣтеніями науки, находило, что съ одной стороны Гриммъ мало воспользовался мисологическимъ матеріаломъ національнаго эпоса, а съ другой ввелъ въ мисологію больще, чѣмъ могла допустить строгая критика, — при которой, правда, и не могла бы явиться такая одушевленная и поэтическая книга. Что же останавливало новыхъ изыскателей въ пріемахъ и точкѣ зрѣнія Гримма? Шереръ слѣдующимъ образомъ опредѣляетъ эту неудовлетворяющую сторону его труда:

"...Здёсь принять и употребленъ въ дёло въ качестве инеологическаго матеріала рядъ такихъ источниковъ, права которыхъ на это по меньшей марь очень сомнительны. Относительно сказока, ихъ годность для мисслогіи отпадаеть уже вслёдствіе отврытія чужого происхождения. Безъ сомнѣнія, много иноземнаго проскользнуло и въ эпическія сказанія (саги), и проченя пріобрётенія могуть быть извлечены изъ нихъ только при величайшей осмотрительности. Поэзія ХШ въка также откажеть будущему изследованию въ той мненческой добычё, которую она какъ будто доставляла Якову Гримиу, и олицетворенія идеала или поэзіи нельвя будеть больше считать за отголоски Водана или съверной саги. Наконецъ, какъ много изъ того, что Яковъ Гриммъ считалъ и бралъ за ибмецкое и языческое, должно быть отдано христівнской мизологін, это уже не разъ оказалось при новъйшихъ изслёдованіяхъ и, быть можеть, окажется еще во многихъ случаяхъ. - Очень ръдво случается, чтобы у веливихъ людей являлись товарищи или ученики, которые исправляли бы ихъ труды именно тамъ, гдъ они настоятельно нуждаются въ поправкѣ, и продолжали именно тамъ, гдѣ оставленъ конецъ, къ которому можно привязать продолжение. Гораздо чаще бываеть наобороть, и примёрь этому-судьба нёмецкой инеологіи. Именно слабыя стороны вниги оказались производительными и возбуждающими въ соревнованию. Сказки и саги вдругь показались теперь чрезвычайно

важными, не просто какъ проявленія народнаго духа и вакъ истинная поэзія, по какъ слёды уб'якощихъ боговъ, которыхъ форму надо осторожно срисовывать и изслёдовать съ крайней заботливостью. Начались безконечныя собранія сагь и сказокъ. При этомъ сдёланы были действительно цённыя находки старыхъ уцёлёвшихъ обрядовъ. Но большею частью являлось здесь слишковъ много лишняго. Неутомимо записывались и все снова издавались безчисленныя варіаціи одной и той же исторіи. И этого мало: свазки и саги должны были помогать недостатку живыхъ мнеовъ, который чувствовали очень върно. Когда охотникъ для защиты своей всунетъ кулакъ въ пасть льва, вспоминали свернаго бога войны Тора, который въ видъ залога вкладываетъ свою руку въ пасть волка Фенрира. Когда похищаются строго оберегаемыя женщины, не могло быть сомнёнія, что за похитителемъ скрывается богъ Фрейръ, а за похищенной --- преврасная великанша Герда. Когда убиваются какіе-инбудь великаны, то видёли здёсь божество грома. Что только есть краснаго на свёте. то тотчасъ сильно заподозрѣвалось въ таннственной связи съ рыже. бородымъ громовникомъ. И оселъ, который двоякимъ способомъ выпускаеть золото, естественно должень быль происходить оть раздавателя богатства Водана, хотя первоначально онъ есть скромная фигура изъ итальянской новеллы.-Въ послъдніе годы усердіе смълыхъ отврывателей нёсколько охладёло, и торопливая радость уступила м'ёсто некоторому отрезвлению. Что нёмецкая мисологія попала на ложную дорогу, это можно утверждать теперь безъ опасенія. И остается только пожалёть, что надобно прибавить: эту дорогу указалъ Яковъ Гриммъ"... <sup>1</sup>).

Изложенныя мићнія о трудѣ Гримма не были только личнымъ взглядомъ отдѣльнаго ученаго: наука все расширала горизонтъ наблюденій, усиливала требованія критическія, и, наконецъ, отвлекала отъ точки зрѣнія Гримма лучшихъ и преданиѣйшихъ учениковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scherer, стр. 148—150. Далёе слёдують подобныя замічанія о Гриммовонь Веіпсhart Fuchs.—Котляревскій, въ разборё книги Асанасьева (Отчеть о десятонь присуждевін наградь гр. Уварова. Сиб. 1868), осуждаеть этоть отвывь Шерера: "чтобы такой приговорь получиль оправданіе, —замёчаеть онь, — необходимо смачала самымь дёломь доказать, что мнеологическая наука на другомь путк можеть принести по крайней мёрё такіе удовлетворяющіе и обяльные результаты, какіе принесла она въ школё Гримма и его преемниковъ" (стр. 43). Но въ томъ и дёло, что результаты перестали казаться удовлетворяющими. Шерерь не отвергаеть совсёмъ значенія труда Гримма, а только указываеть ошибку нёкоторыхъ его пріемовь,—ошибка не подлежить сомиёнію и критика не только въ правё, по и должна указать заміченный ошибочный путь, хотя би даже ме нашла еще другого. Въ разборё книги Асанасьева, Котляревскій дёлаеть самь противь нея нёсколько важныхъ замітаній, *именно* въ томъ синслё, какъ Шереръ противь нея нёсколько важныхъ

Таковъ былъ Вильгельмъ Маннгардтъ, одннъ изъ ревностнѣйшихъ изслѣдователей въ области нѣмецкой мноологія. Приводимъ его критическія замѣчанія, чтобы выяснить положеніе вопроса въ само̀й нѣмецкой наукѣ, которое у насъ было или мало извѣстно, или мало оцѣнивалось. Нѣкогда вѣрный послѣдователь Гримма, этотъ замѣчательный ученый въ послѣдніе годы своей дѣятельности измѣнилъ направленіе своихъ трудовъ въ виду новыхъ пріобрѣтеній науки, и въ предисловіи къ своему послѣднему большому труду, излагая исторію своихъ взглядовъ наряду съ движеніемъ мисологической науки, такъ опредѣляеть значеніе Гриммовой "Мисологіи".

"Мастерское, фундаментальное произведеніе Гриима, какъ всѣ подобныя историческія созданія, явилось не безъ предшественниковъ. Уже со временъ реформаціи, частью для объясненія запрещенія идолопоклонства въ катехизисѣ, частью изъ гуманистическихъ или національно-антикварскихъ стремленій, люди какъ Мелеціусъ Агрикола, Портанъ, Арнкиль, Дёдерлейнъ, К. Шюцъ, Моне и Финнъ Магнусенъ признали и изучали въ отдѣльности суевѣрія, обычан и народныя сказанія, какъ остатки языческой мисологіи.

"Геній Як. Гримма, вооруженный удивительнымъ даромъ конбинаціи, умёвшій въ то же время дётски наивно чувствовать духъ аревности, въ первый разъ собралъ въ самомъ грандіозномъ объемъ подобные источники въ одно цёлое, связалъ ихъ съ уцёлёвшими въ скудномъ количествѣ непосредственными свидѣтельствами о нѣмецкомъ язнчествѣ и поставилъ ихъ въ связь съ языкомъ, который былъ имъ приведенъ къ историческому пониманію, съ обычаями и міровоззрѣніемъ нашей древности и съ мисологіей родственнаго сѣвера. Тогда впервые найдено было яйцо Колумба и народамъ указанъ путь, который, казалось, могъ провести ихъ черезъ общирное Mare incognitum въ золотую страну ихъ собственнаго дѣтства и, распространяя ихъ воспоминание о самихъ себъ на далекий періодъ назадъ, могъ многое прибавить въ ихъ жизни и ихъ личности. Передъ глазами удивленныхъ современниковъ возстала картина древне-германской религіи, въ главномъ столь схожая, что она останется образпомъ, который надо будетъ развивать и совершенствовать дальнёйшимъ изслѣдованіемъ, и вмѣстѣ такъ необычайно богатая, что она тецерь почти полъ-столѣтія господствуеть надъ наукой 1). Мало-помалу она начинаеть превращаться въ свободную духовную собственность изслёдователей и подпадаеть столь необходимой критической оцёнкѣ для того, чтобы по удаленіи ся недостатковъ, выйти изъ нея въ очищенномъ и помолодъвшемъ видъ. Ръдко книга пріобрътала

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Писано въ 1877. Первое изданіе "Мисологіи"---1835.

такое грандіозное вліяніе, какъ эта. Стало національнымъ дёломъсобирать и объяснять обычан, сказанія, сказки, суевёрія, пёсни, словомъ-устныя преданія всякаго рода, какъ памятники отечественной древности. Этому стремленію мы обязаны множествомъ отчасти прекрасныхъ сборниковъ. За нами стали дёлать это другія племена Европы, и всего ревностиёе тё, которыя не имѣли почти никакихъ свёдёній о религіи своихъ предковъ и этимъ путемъ надѣялись выяснить, какъ выражался духъ ихъ народа въ своихъ идеальнѣйшихъ представленіяхъ въ эпоху нетронутой національной жизни до введенія христіанства (напр. славяне, мадьяры). Равнодушиѣе остались другіе народы (напр. скандинавы, романскія племена), которые, обладая богатыми извѣстіями о своихъ предкахъ, не чувствовали никакого влеченія умножать это сокровище, было ли оно велико или мало, изъ новыхъ, дотолѣ столь презираемыхъ рудниковъ".

Авторъ замѣчаетъ, что вслѣдствіе этого тогдашняго преобладанія чисто національной тенденціи и его собственные первые труды преимущественно были посвящены живому народному преданію, "какъ мникому главному источнику собственно нёмецной мнеологін",-даже тогда, когда онъ увиделъ необходимость цельнаго историко-критическаго изслёдованія сёверной мнеологін; онъ надбется, что "тёнь дорогого учителя" не будеть гивваться, — "если тв, кто стоить на его плечахъ, виёстё съ благодарнымъ признаніемъ полученнаго отъ него прочнаго достоянія, дадуть теперь місто и сознанію, что его величественный трудъ во многихъ отношеніяхъ остается еще неполонъ и неудовлетворителенъ, что зданіе, которое онъ возводилъ, часто нивло въ самыхъ основаніяхъ кривое направленіе и давало поводъ въ дальнёйшей непригодной стройке". "Критика, исключающая все ошибочное и недоказанное. - продолжаеть Маннгардть. - уменьшила бы объемъ вниги Гримма, быть пожеть, не менее чемъ на половину. Здёсь не мёсто объяснять это подробнёе 1); я укажу только немногое. Яковъ Гриммъ сдёлалъ великій шагъ впередъ, когда взглянуль на инсологію не какъ на произведеніе сознательнаго умозрѣнія, но какъ на созданіе безсознательно поэтически творящаго народнаго духа, аналогичное съ языкомъ. Этимъ онъ положилъ основаніе научному разумьнію не только зерманской, но также зреческой и римской и всякой другой мивологии. Но въ исполнении онъ не двдаль никакого строгаго различія между действительными образами народнаго мнеа, и часто почти до тождественности похожими на нихъ метафорами и олицетвореніями субъективныхъ поэтовъ. Онъ · остался также чуждъ тому взгляду, къ которому пролагалъ путь уже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Онъ ссилается здъсь и на указанния выше замъчанія Шерера.

Гейне <sup>1</sup>), но еще больше Давидъ Штраусъ, что мноъ утверждается на какомъ-нибудь опредёленномъ міровоззрёнія или способё мышленія, которыми всякій народъ долженъ по необходимости отличаться на извёстныхъ ступеняхъ развитія. Этотъ способъ мышленія. при успёхахъ образованія, остается достояніемъ отстающихъ низшихъ слоевъ народа и частію поддерживаеть между ними, какъ убъждение, умственные продукты прошедшаго, опереженнаго бол ве развитыми влассами. частію низводить къ своему удовню иден и созданія преобразованной или извнів заимствованной высшей редигія (христіанство, исламъ, буддизмъ и т. д.) и передѣлываетъ ихъ по своимъ категоріямъ, частію продолжаетъ обнаруживаться въ нѣкоторыхъ новыхъ миенческихъ представленіяхъ различнаго матеріала. Ставя эти различія на второй планъ, Я. Гримиъ долженъ быль быть склоненъ --- все миенческое въ народныхъ массахъ нашего времени принимать за осадовъ, за новую одежду, за ослабленную или болёе грубую форму первобытной языческой мисологіи и притомъ за продолжающійся по прямой линіи отголосовъ мисологіи именно того народа, у котораго найдено данное преданіе. Потому что онъ упустилъ изъ виду и то, что въ теченіе исторіи непрерывное движеніе населеній и сословій и въ низшихъ классахъ народа благопріятствовало обширному обмёну идей и преданій даже съ чужими странами. Наконецъ, онъ слишкомъ преувеличивалъ вліяніе миеа па языкъ. Вслёдствіе этихъ ошибокъ, Гриммъ во многихъ случаяхъ принималъ за. свидётельства о розыскиваемой имъ нёмецко-языческой мисологіи какъ чисто поэтическія одицетворенія средневѣковыхъ поэтовъ <sup>9</sup>), тавъ и преданія, возникшія изъ христіанской символики или изъ случайныхъ тенденціозныхъ фантазій церковниковъ, также и разнообразныя общечеловеческія или чужеземныя суевёрія, заимствованныя въ трудно опредѣлимое время. Но въ особенности... онъ слишвомъ преувеличивалъ сходство съверной и нъмецкой саги, когда, поспособу старой теологів, считаль мнеы Эдды за цвльное соединеніе одеородныхъ воззрѣній, отпечатлѣвающихъ исконную народную религію свверныхъ германцевъ, между твиз вавъ въ двйствительности въ этихъ миеахъ надо видъть послъдній результать историческаго развитія, въ воторомъ главная доля принадлежить послёднимъ вёкамъ до введенія христіанства, слёд. послё отдёленія отъ южныхъ герианцевъ, и въ этомъ періодѣ — преимущественно сознательному труду поэтовъ искусственной литературы, все дальше развивавшихъ мысли и картины своихъ предшественниковъ. Запасъ подлинныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. знаменнтый филологъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Frou Zuht, Frou Ere, diu Triuwe, Wunsch B T. g.

старыхъ народныхъ мисовъ въ Эддё очень незначителенъ; но часто еще можно указать ступени, которыя проходила обработка отдёльныхъ мисовъ подъ рукой поэтовъ. Эта мисологія въ гораздо большей степени, чёмъ принимаютъ обыкновенно послё Гримма, была своеобразнымъ произведеніемъ скандинавскаго сёвера, обусловленнымъ природой и исторіей ся родины".

Такимъ образомъ, продолжаетъ Маннгардтъ, приходится исключить изъ нѣмецкой миеологіи цѣлый рядъ божествъ, внесенныхъ вънее Гриммомъ по ошибкѣ метода. Его ученики въ нѣмецкой литературѣ повторяли и часто доводили до послѣдней крайности ошибки учителя. "Прочную прибыль обѣщало только такое продолженіе начатого гигантскаго труда, которое прежде всего разобралось бы въ самомъ матеріалѣ и, не обращая вниманія на прежде выставленный результатъ, съ одной стороны сравнило бы народныя преданія между собою, съ другой—съ ближайшими родственными явленіями" и т. д. <sup>1</sup>).

Мы съ намъреніемъ остановились на этихъ отзывахъ, такъ какъ у насъ не довольно извёстна дальнёйшая судьба трудовъ Гримма въ инеологической наукв, и мы предпочли кромв того привести слова компетентныхъ ученыхъ, изъ которыхъ Манигардтъ былъ именно одинъ изъ ревностивищихъ учениковъ Гримма; наконецъ, эти отзывы исторически любопытны потому, что русская школа послёдователей Гримма, во главѣ которой стоить г. Буслаевъ, раздѣлила и достоинства и ошибки первообраза. Мы указывали выше эти достоинства -въ первой научной постановкъ самаго вопроса, въ соединения массы матеріала для объясненія народной старины и поэзін, въ любящемъ отношения въ предмету, хотя иногда неясномъ въ своихъ послъднихъ историческихъ выводахъ и въ приложеніяхъ къ современной народности, но проникнутомъ несомнѣнно исвренностью, наконецъ въ остроумін многихъ объясненій и умёньё воспроизводить поэтическія черты старины, какъ до трхъ поръ этого еще никому не удавалось. Визств съ твиъ однако, слабыя стороны ученія повторились и у русскихъ послёдователей Гримма. Если мы читаемъ у нёмецвихъ его критиковъ замѣчанія, что онъ употреблялъ въ качествѣ миеологическаго матеріала такіе источники, которыхъ права на это сомнительны; что онъ находилъ прямую преемственность мисологическаго преданія отъ первобытной старины до современнаго сказанья и повёрья, когда на двлё эти эпохи раздвлены множествомъ инородныхъ вліяній и случайностей; что при этомъ, напримёръ, онъ сводилъ въ языческом у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) W. Mannhardt, Wald- und Feldkulte. Zweiter Teil. Berlin, 1877. Vorwort crp. VIII — XIV.

миоу то, что было произведеніемъ средневѣкового христіанскаго преданья и церковной символики, и т. д., то всё эти замѣчанія приложимы и къ трудамъ нашихъ послёдователей школы, — какъ далѣе будемъ имѣть случай видѣть.

Первое примѣненіе новаго метода къ изслѣдованію русской мноологической старины произвело у насъ впечатлёніе, подобное тому, какое въ Германіи надолго оставила Гриммова "Мисологія". Передъ тёмъ о нашей мисологической древности знали только по скуднымъ сообщеніямъ лётописи, — церковные составители которой гнушались сказаніями язычества и упоминали о нихъ только при случав, — и по современнымъ народнымъ повърьямъ, которыя сопоставлялись чисто внёшнимъ образомъ. Теперь, подъ перомъ новыхъ ученыхъ, отврывался цёлый связный мірь преданій, которыя шли оть древнато преданья; въ народномъ суевърьъ оказывались слъды первобитной языческой религія; въ сказкъ, богатырской былинъ продолжала жить первобытная космогонія и т. д. Когда найденъ былъ впервые влючъ въ этой темной старинь, изследователи предпринали усердное собираніе ся остатковъ и, по прим'вру Гримма, находили множество ихъ и въ нынѣ извѣстной народной поэзіи, и въ старой письменности. Но при этомъ же совершена была та ошибка, въ которой увлекалъ примъръ знаменитаго нъмецкаго учителя. Состояние источниковъ было далеко не таково, чтобы ихъ можно было употреблять прямо въ качествѣ мисологическаго матеріала. Они не были такъ обильны, какъ были источники измецкіе, но часто были пе менже сложнаго характера, такъ что нужно было выяснить ихъ раньше, чёмъ строить на нихъ мисодогические выводы. Письменные памятники старины были еще мало разработаны; многіе изъ нихъ именно въ эти годы впервые привлекали въ себѣ вниманіе историковъ литературы (напр. разнообразные старинные сборники, пален, хронографы, прологи, литература повёствовательная, аповрифическая, травники, азбуковники и т. п.); неръдко отрывки изъ неизданныхъ рукописей являлись впервые въ самоть инеологическомъ изслёдования, т.-е. раньше, чёмъ самые памятники были изданы, подвергнуты предварительной критикъ, объяснено ихъ происхождение, установлены тексты и т. д. Изъ этихъ памятниковъ, еще требовавшихъ первоначальнаго комментарія, прямо брались цитаты о русской народной древности — между тёмъ какъ уже вскорѣ стало оказываться ихъ книжное, притомъ иноземное происхождение, т.-е. они оказывались источникомъ совсёмъ иной категорін, чёмъ ихъ здёсь принимади, и вели въ инымъ завлюченіямъ и объ иной эпох'я древности <sup>1</sup>). Въ подобномъ же положении нахо-

104

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Примърн укаженъ далъе, гл. IV.

дились источники народно-поэтические. Они были довольно богаты: въ первыхъ шестидесятыхъ годахъ ихъ извёстный прежній запасъ **умножился** новыми замёчательными собраніями (Киреевскаго, Рыбникова, Якушкина, Варенцова, Безсонова и т. д.). Главнѣйшее вниманіе было обращено на эпосъ: онъ представлялся единымъ, цёльнымъ и самороднымъ созданіемъ народнаго творчества и однимъ изъ основныхъ источнивовъ для системы древней языческой мнеологіи. Въ эпосъ былинъ предположено было три ступени: религіозно-мизическая, героическая (богатырская) и историческая, связанныя врёпкой нитью непосредственнаго развитія. Былина богатырская есть только новая метаморфоза мненческаго эпоса; за богатырями мы моженъ еще усмотрёть тень языческаго божества, и т. д. Между. твиъ на двлё эпосъ былинъ былъ еще сырой матеріалъ, требовавшій обработки, и когда таковая началась (позднёе), то въ немъ оказались прежде нивакъ не ожиданныя черты новой формаціи, и именно вняжныя вліянія средневѣковой христіанской дегенды. Такимъ образомъ и здёсь ближайшее изучение давало фактамъ иное хронологическое опредбление, и народное предание получало иное историческое значеніе.

Словомъ, нужно было еще много предварительной разработки письменныхъ и народно-поэтическихъ памятниковъ, прежде чемъ сделать изъ нихъ мисологическій источникъ; но прим'яръ Гримма былъ поражающій, объясненіе видёлось близко, общій характерь эпической старины казался разъ навсегда угаданнымъ,--оставалось широко пользоваться представлявшеюся массою фактовъ. Если Гримму помогаль рёдкій дарь комбинаціи, чтобь возсоздавать черты древности, то этимъ даромъ замъчательно отличаются и построенія г. Буслаева, который раздёляль сь главой школы и поэтическую вёру въ идеаль. серывавшійся въ начатвахъ народной жизни. Если Гримиъ, по словамъ нъмецваго вритива, прочно устроился въ романтическомъ туманъ древняго быта, то этотъ романтическій туманъ и подъ перомъ нашего изслъдователя придавалъ поэтическія очертанія нашей собственной старинь. Изучение исходило изъ романтической привязанности въ старинъ, и само питало эту привязанность: при томъ настроенін, какимъ проникался Гримиъ и его школа, древность являлась со всёми ся привлекательными чертами. Гриммъ почти сожаявль о среднихъ въкахъ, объ исчезновеніи многихъ обычаевъ, хотя жествихъ и грубыхъ, но поэтически окруженныхъ. Похожее настроеніе не трудно видёть и въ археологическихъ взглядахъ г. Буслаева: неясно высказываемые, они давали иногда поводъ въ недоразумъніямъ, въ сибшенію его взглядовъ съ славянофильскими стремленіями въ "мракъ временъ". Какъ недовърчиво, даже недружелюбно г. Бус-

105

Digitized by Google

даевъ относился къ прежней литературѣ, не знавшей этого романтическаго отношенія къ народности, — хотя эта литература имѣла несомнѣнную заслугу въ возвышеніи понятія народности, — такъ, по той же причинѣ, онъ былъ не весьма дружелюбенъ и къ новѣйшему движенію, въ которомъ интересъ народа занималъ такую большую роль и возбуждалъ такія несомнѣнно искреннія сочувствія. Въ этомъ движеніи романтическій элементъ дѣйствительно часто отсутствовалъ, поглощаемый практическими стремленіями и забогами объ общественномъ, экономическомъ подъемѣ народной массы, о народной школѣ и т. д.; и тдно отрицательное отношеніе къ этой сторонѣ литера туры и общественной жизни могло стать односторонностью.

Спустя четверть столѣтія г. Буслаевъ, переиздавая свои труды шестидесатыхъ годовъ по предложенію русскаго отдѣленія Академіи, писалъ: "Съ тѣхъ поръ изученія народности значительно расширилось въ объемѣ и содержаніи, и соотвѣтственно съ новыми открытіями установились иныя точки арѣнія, которыя привели ученыхъ къ новому методу въ разработкѣ матеріаловъ. Такъ-называемая Гриммовская школа съ ея ученіемъ о самобытности народныхъ основъ миеологіи, обычаевъ и сказаній, которое я проводилъ въ своихъ изслѣдованіяхъ, должна была уступить мѣсто теоріи взаимнаго между народами общенія въ устныхъ и письменныхъ преданіяхъ. Многое, что признавалось тогда за наслѣдственную собственность того или другого народа, оказалось теперь случайнымъ заимствованіемъ, ввятымъ извнѣ вслѣдствіе разныхъ обстоятельствъ, болѣе или менѣе объясняемыхъ историческими путями, по которымъ направлялись эти культурныя вліянія" 1).

Рѣшаясь по упомянутому вызову напомнить о своихъ старыхъ работахъ новому поколѣнію ученыхъ, г. Буслаевъ представлялъ эти работы только въ видѣ "матеріаловъ для исторіи науки по изученію старины и народности". Но въ данномъ случаѣ историческое значеніе есть великая историческая заслуга. Если установились новыя точки зрѣнія, которыя повели къ новому методу изслѣдованія, то остается въ высокой степени важенъ первый толчекъ и первые опыты изслѣдованія, до тѣхъ поръ въ нашей литературѣ невиданные и неизвѣстные. Въ этомъ научномъ отношеніи заслуга г. Буслаева наглядно обнаруживается чрезвычайнымъ расширеніемъ изслѣдованій по русской старинѣ и народности частію въ томъ самомъ направленія, частію въ направленіяхъ сосѣднихъ, гдѣ опять вліяніе его указаній

106

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Народная поезія". Спб. 1887, предисловіе.

и примъра было несомнѣнно. На первый разъ существенно важно было то, что изслѣдованіе народно-поэтической старины поставлено было какъ цѣльная научная теорія: каковы бы ни были потомъ новые взгляды, изслѣдованіе уже не сходило и не могло сойти съ научнаго пути; тотъ произволъ и случайность, которые въ прежнее время играли такую большую роль въ объясненіяхъ старины, уже не могли имѣть мѣста; они были осуждены впередъ. Но кромѣ научной стороны была въ трудѣ г. Буслаева другая сторона, общественнонравственная.

Взгляды г. Буслаева въ этокъ отношения были несколько сложны и въ нашей литературѣ были во всякомъ случаѣ оригинальною новостью. Къ нашему археологу перешла та преданная, ревнивая любовь въ народности и ся созданіямъ, какая отличала благороднаго основателя шволы, то же глубовое убѣжденіе въ высовомъ нравственномъ достоинствѣ народной поэзін; отъ него не скрываются печальныя и мрачныя стороны прошедшаго, скудость умственной жизни, грубая жестовость нравовъ; приглядываясь въ старинѣ, онъ вспоминаеть стихъ знаменитаго поэта-Quanto si mostra men, tanto è piu bella 1), но въ то же время она кажется ему, какъ нѣмецкая старина Гримич, наивной, но возвышенной и поэтической Аркадіей. За которую онъ ломаеть копья противъ тёхъ, кто осмёлится ото зваться о ней неуважительно. Онъ относится враждебно къ литературѣ прогрессивной школы сороковыхъ годовъ-какъ любой славянофиль; но находить и иёткія, суровыя слова осужденія противь славянофильскихъ пристрастій-какъ истый западникъ... Новъйшій интересь литературы и общества въ народу издавна не удовлетворялъ г. Буслаева <sup>2</sup>); ему всегда была несочувственна въ новой литературѣ ея подражательность, ся заимствованія изъ Европы и витств забывчивость о народныхъ элементахъ; теперь ему казалось, что даже интересы въ народности брались съ чужого примъра, "на обумъ" и т. д. Можно было бы многое сказать на эти осужденія, напр., что наши заимствованія европейскихъ идей представляють (въ особыхъ нашихъ условіяхъ) явленіе той самой "взаимности уиственныхъ интересовъ", какую авторъ находить законной и разунной въ отношеніяхъ европейскихъ литературь <sup>8</sup>); что новое направление литературы отозвалось у насъ небывалою прежде массою цённыхъ трудовъ по всесторовнему изучению народной жизни. Далбе, авторъ не однажды вооружается противъ писателей (напр., не однажды противъ Костона-

107

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Историч. Очерки, П, 90.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См., напр., вводныя страницы къ ст. о "Русскомъ богатырскомъ эносъ", въ Р. Въсти. 1862, № 3, стр. 14 м далъс; и др.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тажъ же, стр. 6-7.

рова), находившихъ въ народно-поэтической старинѣ проявленія мало нравственной грубости. "Хвалить свое сибшно, -- говорить онъ, -- потому что и безъ того извъстно, что всякому свое мило, и такая похвальба всегда можеть быть заподоздёна въ пристрастіи; поносить же свою старину и народность значило бы унижать самого себя въ собственныхъ своихъ глазахъ, и въ добавовъ-быть очень невъжлявымъ въ своимъ соотечественникамъ. Очень понятно презрѣніе въ какому-нибудь современному злу родной земли, потому что пресладованіемъ существующаго зда можно его устранить: но смѣшно ратовать и донкихотствовать противъ пороковъ и недостатковъ, уже отжившихъ". Авторъ, впрочемъ, и не закрываетъ старины отъ критики-"Любить родную старину и народность-не значить все видёть въ радужномъ свътъ своихъ идиллическихъ мечтаній; и наоборотъ-съ интересомъ останавливаться на темныхъ сторонахъ древне-русской жизни и въ подробности изучать ихъ, столь же безпристрастно какъ и все свётлое и прекрасное, завёщанное намъ стариною-вовсе не значить быть чужду народныхъ симпатій, не любить своего, русскаго" 1). Но опредълять разницу "изученія темныхъ сторонъ жизни" и ея "поношенія" можетъ иногда и очень капризный вкусъ, который можеть отыскать послёднее тамь, гдё есть только первое, и при этомъ забыть, что у насъ ссужденія старины всего чаще бывали только отвётомъ на ея прикрашиванье въ противномъ лагерё, гдё восхваденія старины слишкомъ часто бывали оружіемъ для защиты застоя. Оставаясь въ области теоріи и идеала, г. Буслаевъ не всегда ясно высказываль свои понятія о томъ, какой практическій выволь въ современной жизни должно имъть уважение въ народности: не мулрено, что его взгляды подавали поводъ къ недоумёніямъ <sup>3</sup>).

Впрочемъ оставимъ эту полемическую сторону взглядовъ г. Буслаева: она занимаетъ второстепенное мъсто въ его трудахъ. Источникъ этого полемическаго настроенія понятенъ. Долго изучая старину, ся мрачныя и свътлыя явленія, г. Буслаевъ вынесъ убъжденіе въ существованіи въ этой жизни возвышенныхъ нравственныхъ идеаловъ, и онъ ревниво бережетъ это убъжденіе, пріобрътенное цѣной неустанныхъ изысканій; онъ не хочетъ, чтобы къ этому идеалу касалась рука непосвященныхъ... Но вопросъ народности существуетъ не только въ романтической или ученой идеализяціи, но и въ жизни. Нужна защита народности, т.-е. основныхъ интересовъ народа, среди общества еще слишкомъ грубаго, и не только въ области поэтической археологіи, но и въ насущныхъ вопросахъ народной жизни,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Истор. Очерви, 11, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этомъ см., напримъръ, въ статьъ г. Стасова, "Въсти. Евр." 1870, февраль, стр. 919-920, 934-935 и др.

общественной, экономической и правственной... Какъ бы отрицательно ни относился г. Буслаевъ къ извъстнымъ направленіямъ новъйшей литературы, начиная съ критики Бълинскаго, исторія скажетъ, что онъ, проповъдуя уваженіе къ народному преданію и народной мысли, дълалъ, въ существъ своихъ трудовъ, то же самое дѣло, какъ и эта литература—защищалъ, съ своей точки зрънія и въ своей области, интересы народа въ канунъ освобожденія крестьянъ и послѣ реформы.

Для того, чтобы привязанность въ народному преданію не осталась одной романтической мечтатальностью, она должна дать мъсто и историческому движенію народности. Народныя массы обыкновенно хранять усердно старину, но эпическія времена прошли или проходять. "Прогрессъ совершается благодаря разуму, — читали мы недавно (1883) въ рѣчи Ренана. — Одинъ лишь образованный умъ способенъ созидать... Образованіе мичности стало настоятельной необходимостью. То, что въ прежнія времена дѣлалось съ помощью наслѣдственности, вѣкового обычая, преданій семейныхъ и народныхъ, теперь можетъ быть достигаемо только съ помощью образованія". Нужно, чтобы любовь въ цародности не забывала этихъ новыхъ условій народной жизни и дала ей здѣсь такую же поддержку науки, какую направляла на ея старыя преданія.

# ГЛАВА IV.

## А. Н. Аванасьевъ: труды по этнографии.

Имя Азанасьева принадлежить въ числу наиболёе симпатичныхъ именъ въ исторіи русской науки, посвященной изсл'ядованію русской народности и старины. Въ наше время еще многіе помнатъ этого ученаго изслёдователя, въ которомъ глубокая любовь въ наукъ связывалась съ живымъ интересомъ къ народной жизни, и мягкое, человёчное чувство въ своему народному освёщалось трудолюбивымъ изученіень. Александов Николаевичь Асанасьевь (род. 1826 г.) быль уроженцемъ воронежской губерніи, гдѣ сливаются двѣ веливія отрасли русскаго племени: его трудъ направился впослёдствія преимущественно на изученія великорусскія, когда трудъ его старшаго земляка, Костомарова, былъ въ особенности посвященъ Малороссіи. Асанасьевъ учился въ воронежской гимназіи и, окончивъ тамъ курсъ въ 1844 году, поступилъ въ московский университеть по юридическому факультету. Въ то время юристы слушали вийстй съ "словесниками" левціи по литературѣ и всеобщей исторіи, такъ что Аеанасьевъ на своемъ факультетъ былъ ученикомъ Крылова, Ръдкина, Баршева и др. въ лучшую пору ихъ дъятельности и Кавелина, тогда только-что вступавшаго на учено-литературное поприще, а также былъ слушателемъ Шевырева и Грановскаго. "Сороковые года" оставили на немъ печать идеализма, правственныхъ требованій, твердой вёры въ просвёщеніе, которыя составляють столь привлекательную черту лучшихъ людей той эпохи.

Университетское образование Асанасьева было такимъ образовъ собственно юридическое и его первыя литературныя работы, начатыя еще во время пребывания въ университетъ, носили слъдъ этой спеціальности, но по преимуществу или исключительно въ историческомъ примънении. Выше мы говорили, что въ то время подъ влияніемъ западной науки у насъ совершался сильный повороть въ исторіографія, отличительной особенностью котораго было стремленіе изслёдовать самый генезисъ историческихъ явленій, осмыслить факты прошедшаго указаніемъ ихъ развитія изъ первыхъ зачатковъ до позднёйшихъ сложныхъ формъ общественнаго быта. Къ исторической школё Соловьева и Кавелина достойнымъ образомъ примыкаетъ Аеанасьевъ въ своихъ первыхъ работахъ по исторіи нашего юридическаго быта <sup>1</sup>), въ рядё историческихъ рецензій; наконецъ въ своихъ позднёйшихъ работахъ по мисологіи, этнографіи и археологіи Аеанасьевъ вступилъ на дорогу, отврытую передъ тёмъ г. Бусласвымъ.

По окончания университетского курса въ 1848, Асанасьевъ въ слёдующень году поступиль на службу въ московскій Главный Архивь министерства иностранныхъ дёлъ, въ 1855 назначенъ былъ начальникомъ отдъленія, а затёмъ правителемъ дълъ состоящей при этомъ Архнев Коммиссіи печатанія государственныхъ грамотъ и договоровъ и въ этой должности оставался до 1862 года. Въ этомъ году его ностигла бёда: онъ, одновременно съ А. А. Котляревскимъ, былъ привлеченъ въ слёдствію по "политическому" дёлу. Все дёло состояло въ свиданія съ состоявшимъ тогда въ эмигрантахъ, извёстнымъ В. Кельсіевымъ, пріёхавшимъ въ Москву по подложному иностранному паспорту; никакихъ практическихъ результатовъ это свиданіе не имѣдо и Асанасьевъ былъ освобожденъ отъ слѣдствія, но твиъ не менње потерялъ службу, которая такъ отвѣчала направленію его ученыхъ работъ, а со службой и средства существованія. Начались заботы о кускъ хлъба для себя и для семьи; только послъ усиденныхъ хлопотъ онъ получилъ въ Москвѣ мѣсто секретаря въ думѣ, а потомъ секретаря мирового съѣзда: существованіе его было эти из несколько обезпечено, но за то служебныя обязанности почти не оставляли досуга для тёхъ работь, которыя были настоящимъ деломъ его жизни. Въ прежнее время у него собралась замёчательная, драгоцённая библіотека книгъ рукописей: оне не помёщалась въ тёсной ввартирё, была сложена въ сарай, а затёмъ при домашнихъ недостаткахъ продана — по обывновению за безцѣновъ. Надо удивляться, какъ въ этихъ тяжкихъ условіяхъ Аезнасьевъ погъ совершить свой замѣчательный трудъ, изданный въ эти самые годы

.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. "Государственное устройство при Петри Великонъ", въ "Современникъ", 1847, № 6-7; о "Вотчинахъ и помъстьяхъ", въ "Отеч. Запискахъ", 1848, № 6-7; рядъ критическихъ разборовъ книгъ по русской исторіи, какъ напр. "Исторіи финансовыхъ учрежденій" гр. Д. Толстого, "Исторіи русской церкви" енископа Филарета, "Дневника Гордона" и мног. др.

и требовавшій сложныхъ понсковъ и упорнаго вниманія: это могла сдёлать только преданная любовь къ наукё и къ изучаемому народу.

Какъ им заметили, Асанасьевъ еще вношей, въ конце сороковыхъ годовъ, выступилъ съ серьезными работами по исторіи, потомъ по исторіи литературы, особливо XVIII въва: въ этой послёдней области ему принадлежить несколько интересныхъ трудовъ 1). Уже вскор'в однако главный научный интересъ Асанасьева обратился на другую область народной старины-на объяснение народнаго инса, преданій, поэзіи и слёдовъ древности въ современномъ бытё и обычай. Первая иниціатива этого ваправленія дана была, какъ объяснено выше, въ трудахъ г. Буслаева и частію Срезневскаго; наряду съ ними Асанасьевъ явился самымъ ревностнымъ работникомъ на этомъ поприщѣ, въ то время еще совершенно новомъ въ нашей литературѣ. Переходъ отъ прежнихъ историческихъ занятій въ этой древности быль впрочемь естественный: археодого-этнографическія изысванія исходили изъ того же общаго историческаго интереса-стреиленія объяснять генезись развитія. Казалось, что въ этихъ новыхъ изслёдованіяхъ наука подойдеть къ самымъ первымъ зачатваять народной жизен и мысли — мисслогической и бытовой. Въ исходному пункту дальнъйшей сложной исторіи. Родоначальникомъ новой науки для нашихъ изслёдователей былъ Яковъ Гримиъ, и какъ у него "Нѣмецкой Мисологін" предшествовали "Древности пъмецкаго права", такъ и у насъ старая народная мноологія привлекла вниманіе новыхъ изслёдователей наряду съ древностями бытовыми. Дальнёйшая дёятельность Асанасьева на этомъ пути совершалась послѣ Гримма, подъ вліяніемъ Куна и Шварца, затёмъ Макса Мюллера и Пикте.

Новыми поисками были заинтересованы и тё историки, которые, какъ замёчено, около того же времени обновляли и расширяли русскую исторію, ставя вопросъ о внутреннемъ ходё историческаго развитія, какъ Соловьевъ и Кавелинъ; послёдній даже ранёе, и независимо отъ филологовъ-этнографовъ, приходилъ къ подобному генетическому объясненію народнаго обычая. Съ первыхъ 1850-хъ годовъ идетъ длинный рядъ трудовъ Асанасьева въ этомъ направленія <sup>9</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Русскіе сатирическіе журнали. Эписодъ изъ исторіи прошлаго столітія". М. 1859, и нісколько статей по тому же предмету. "Библіографическія Записки", 1858—59, гді между прочимъ поміщено нісколько его собственнихъ любопитнихъ статей о малонзиістнихъ явленіяхъ нашей литератури XVIII и XIX столітій, были замічательнымъ предпріятіемъ для своего времени, не потерявшимъ ціни и понині.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ "Архивъ историко-юридич. свъдъній" Калачова, въ "Извъстіяхъ" II отд. Академін, "Отеч. Запискахъ", "Современникъ", "Библ. для чтенія", въ альманахъ "Комета", "Филологическихъ Запискахъ" г. Хованскаго и др.

Кромѣ общихъ вопросовъ о началѣ и развитіи мноа здёсь объясниемы были отдёльныя частности древняго преданія съ его отголосвани въ живомъ народномъ обнчай. Вийстй съ темъ Асанасьевъ предприняль изданіе самыхь памятниковь народнаго преданія и поэзін. Таковы были извёстныя "Русскія народныя сказки" 1), первый научно исполненный сборнивъ этого рода въ нашей дитература, составленный въ значительной мёрё по матеріаламъ Географическаго Общества: въ предисловін "Деанасьевъ указываль значеніе сказви вавъ остатка до-историческаго преданія, откуда объясняется замъчательное сходство сказокъ у разныхъ народовъ, отивтилъ немногія прежнія изданія сказокъ, въ прим'ячаніяхъ приводиль параллели изъ сказовъ другихъ народовъ и изъ лубочныхъ изданій. Вторымъ замёчательнымъ изданіемъ Асанасьева было собраніе легендъ <sup>2</sup>), въ сожальнію потомъ, и не для пользы науки, по цензурнымъ причинамъ не повторенное и ставшее библіографическою рёдкостью.

Главнёйшимъ трудомъ Асанасьева быда книга: "Поэтическия воззрѣнія сдавянъ на природу", о которыхъ подробно скаженъ далее. Это-гоомадная работа, гдё Асанасьевъ, издоживъ теорію инса, насколько онъ выработалъ ее на основании изысканий, авторитетныхъ тогда въ западной наукъ, далъ систематический обзоръ русскихъ и славянскихъ миенческихъ преданій; для этого онъ сопоставилъ разнообразный матеріаль славянскій и русскій, воспользовавшись общирными, хотя отрывочными, данными въ литературъ и особливо въ мало извёстныхъ и мало доступныхъ провинціальныхъ изданіяхъ. Исходя изъ теорій Гримма, Шварца, Макса Мюллера и пр., Аванасьевъ и въ свое время понималъ ихъ съ нѣкоторыми преувеличеніями, увъренный въ непогръшимости своихъ авторитетовъ; не мудрено, что впослёдствіи, и даже скоро, когда въ изслёдованіе предмета вошли новыя точки зрѣнія, какъ теорія заимствованій Бенфея и т. п., излишества прежняго пріема становились твиз ощутительнее,---но внига Асанасьева несмотря на то остается и въроятно еще долго останется драгоцённымъ сборникомъ приведенныхъ въ порядовъ данныхъ, какъ опытъ цёльнаго изложенія, какіе у насъ къ сожалёнію слишкомъ ръдки. Трудъ Асанасьева остался недовершеннымъ: за изложеніемъ поэтическихъ воззрѣній" должно было слѣдовать изложеніе древностей бытовыхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Восемь выпусковъ. М. 1855-1863. Нѣкоторые выпуски были переняданы. Изд. 2-е, 1873. Кроит того изданы были них "Русскія дітскія сказки", съ картинами, 2 части. М. 1870.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Народныя русскія легенди, собранныя А. Н. Асанасьевнить. М. 1859. XXXII и 203 стр. Всего 83 нумера; со стр. 115 помъщени" объяснительныя примъчанія н варіанты.

Труды Асанасьева им'вють также большую цёну для русской археологія. Онь изучаль мноъ и предаміе не въ одной области народной поэзія: предполагая въ первобытныя времена повсюдное господство мноа, какъ состоянія мысля, наполнявшаго и быть, Асанасьевь сл'єдиль отраженіе и прим'вненіе мноа также во внёшнемъ обычай и обряді. Въ его первыхъ работахъ уже нам'вчены вопросы археологія быта, когда онъ старался обънснить археологическое значеніе "избы славянина" или нашего "Домостроя", или обънсняль смыслъ изв'ястнато обряда, символическаго дійствія и пр.; множество зам'ятокъ подобнаго рода разсівано въ его главномъ труді. Эта бытовая археологія, затронутая Асанасьевымъ. — хотя и съ слишкомъ исключительной точки зрёнія, до сихъ норъ еще мало разработана въ нашей наукь.

Такимъ образомъ дѣятельность Асанасьева касалась весьма различныхъ областей нашей старины: начавъ съ историко-юридическихъ изслѣдованій о нашемъ XVIII вѣкѣ, онъ работалъ надъ исторіей литературы и нравовъ прошлаго и нынѣшняго вѣка, далъ замѣчательныя для своего времени и до смхъ поръ незамѣненныя другими изданія русскихъ народныхъ сказокъ и легендъ, далѣе, сосредоточилъ свои труды на изслѣдованіи мисологическихъ преданій русскихъ и славянскихъ, наконецъ, на археологіи быта.

Онъ умеръ 23 сентября 1871 года. Какъ личный характеръ, Асанасьевъ оставилъ по себъ панять безупречнаго человъва, горячо преданнаго интересанъ науки, работавшаго для нея съ ръдкимъ трудолюбіемъ, доходившимъ до самоотверженія, и виёстё принимавшаго къ сердцу живые вопросы общественной жизни. Воспитавшись въ просвъщенномъ кругъ сороковыхъ годовъ, Асанасьевъ сохранялъ выработавшійся въ то время складъ понятій объ общественныхъ предметахъ: труды по археологіи и этнографіи не сдёлали его ни вонсерваторомъ, ни національнымъ мистикомъ; его одушевляла мысль о просвъщения и общественномъ благъ народа, и вромъ научнаго интереса, его изученія старины проникались стремленісию разъяснить внутреннюю жизнь народа, внушить въ ней дюбовь и уважение. То гуманно-поэтическое настроеніе, которое мы указывали у Гримма, какъ нравственное сопровождение научной теории, встрѣтилось и совцало у русскаго изслёдователя съ его собственнымъ нравственнымъ содержаніемъ, воспитавшимся на дучшихъ стремленіяхъ нашихъ сороковыхъ годовъ <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографическія свідінія объ Азанасьсяй и одінка его трудовь:

<sup>—</sup> Отрывокъ изъ восноминаній А.е., въ "Р. Архивѣ" 1872, № 3 — 4 (о гимиазическомъ ученьв).

Итавъ, въ своихъ трудахъ, посвященныхъ этнографін, Асанасьевъ остановился въ особенности на вопросахъ мнеологіи. Книга, въ которой онъ собралъ свои изслёдованія, представляетъ цёлое систематическое изложеніе предмета, охватываетъ весь горизонтъ древней мнеологін. Она давала большой запасъ мнеологическихъ фактовъ и объясненій и стала нодексомъ, по которому тё же взгляды распространялись далёе, въ новыя изслёдованія, въ популярныя изложенія и въ учебники <sup>1</sup>).

Основной взглядъ Асанасьева тотъ же, основанный на трудахъ Гримма и его продолжателей, а именно Куна, Шварца, Маннгардта, наконецъ, Макса Мюллера.

Могущественное вліяніе Гриммовой "Мнеологін" оказалось въ появленіи многочисленной школы изыскателей, которые съ одной стороны ревностно принялись за собираніе сказокъ, преданій и т. п., —подъ руками Гримма доставлявшихъ такой благодарный матеріалъ для раскрытія мнеологической древности,—съ другой развивали самый методъ изслѣдованія. Особенно важныя новыя изысканія сдѣланы были учеными, имена которыхъ мы назвали.

Гриммъ въ своей картинѣ древняго нѣмецкаго язычества и средневѣковой популярной религіи задавался научно-патріотической цѣлью: онъ котѣлъ защитить старину, возсоздавая то міровоззрѣніе, въ какомъ жили отдаленнѣйшіе предки его народа, отыскать въ остаткахъ его возвышённыя и поэтическія черты, которыхъ такъ долго не замѣчали въ этой древности, указать въ нихъ то нравственное достоин-

— "Памяти Асанасьева", М. Де-Пуле, Спб. Вёдоности, 1871, № 298.

- Краткая біографія, П. Ефренова, въ "Р. Старнев" 1872, У, стр. 787-790.

-- Справочный словарь, Геннади, Берлинъ, 1876, І, стр. 54-55.

— Критико-біографическій словарь, Венгерова, Слб. 1889, I, стр. 860-870, ст. А. Кирличникова.

Разборь "Поэтическихъ Возаръній", А. Котляревскаго, въ Х-мъ и XIII-мъ присужденіяхъ Уваровскихъ премій, 1867 и 1872 г. (Сочиненія А. А. Котляревскаго, т. П. Сиб. 1889, стр. 256—359); о "Сказкахъ": "Извъстія" П отд. Акад., т. IV, вин. 7; т. V, вип. 6; статъя г. Буслаева въ "Р. Въстевикъ" 1856, № 2, стр. 85—94; ст. А. Котляревскаго, "Сиб. Въдомости" 1864, № 94, 100, 108, и въ "Сочиненіяхъ". т. П, стр. 27—60.

1) Поэтическія воззрѣнія Славянъ на природу. Опыть сравнительнаго изученія сдавянскихъ преданій и вёровачій, въ связи съ мненческихи сказаніями другихъ родственнихъ народовъ. Три большихъ тома. Москва, 1865, 1868, 1869.

8\*

<sup>--- &</sup>quot;Московскій университеть въ восноминаніяхъ А. Н. А., 1848—1849". Сообщ. Е. А. Аммонъ, въ "Р. Старинъ", 1886, августь.

<sup>—</sup> Перечень трудовъ Ас., имъ самниъ составленний, въ "Р. Архивъ", 1871, ст. 1948-55.

<sup>—</sup> Некрологь А., К. Бестужева-Рюмена, въ Журн. Ман. Просв. 1871, № 10, стр. 319—321.

СТВО, СЪ КОТОРЫМЪ ВЫСТУЦИЛЪ НАРОДЪ СЪ ПСРВИХЪ ШАГОВЪ СВОИХЪ ВЪ исторію... Наукѣ предстояли затьмъ другія задачи: съ одной стороны ученые старались умножить мноологический матеріаль, сибша собирать его изъ усть народа; съ другой являлась необходимость опредёлить вопросы, не вполнѣ выясненные Гриммомъ,-установить путь изслёдованія, и, наконець, выяснить самый процессь созданія мнеологін, образованіе мнеа, его возростаніе, его значеніе, какъ поэзін н какъ религін, его превращенія и упадокъ, и т. д. Особенно важныя изслёдованія сдёланы были учеными, имена которыхъ мы назвали. Большое вліяніе пріобрёли уже вскорё труды Адальберта Куна, одного изъ главнъйшихъ авторитетовъ въ области сравнительнаго языкознанія 1). Кунъ распространия методъ Гринна на область индо-европейсатю, и съ одной стороны прослёднять въ памятинкахъ санскрита развитіє миса, отъ старійшихъ представленій до пілой развитой системы, съ другой, указалъ возножность раскрытія того первобытнаго начала, которое лежало въ основъ этого развитія и послужило источникомъ для образованія мноологіи греческой и римсвой. Съ этими результатами было подорвано старое представление о мноологін народа вакъ готовой системв, и задачей науки становился вопросъ объ ев развитии. Изслёдованіе нёмецкой и вообще иной ново-европейской мнеологія неразрывно связывалось съ объясненіемъ мнеологів влассическихъ, и вообще арійскихъ племенъ. На этой новой ступени наука охватывала все болье и болье общирный горизонть. Исключительно національная точка зрвнія расширялась до изслёдованія всей индо-европейской семьи народовъ; изслёдованія Макса Мюллера направились на изучение самой сущности мнеа; основаніе "пародной психологін" ставило вопрось объ общихъ законахъ религіознаго мышленія, на общечеловѣческой почвѣ. Это широкое развитіе научныхъ изысканій о мноб и религіи Маннгардть приписываеть именно возбужденіямъ Куна<sup>2</sup>).

Въ собираніи нёмецкихъ народныхъ преданій, еще съ начала сорововыхъ годовъ, сотрудникомъ Куна былъ другой ученый, получившій потомъ также авторитетное имя въ мисологической наукѣ— В. Шварцъ <sup>3</sup>). Во время своихъ собирательскихъ работъ эти ученые

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кунъ съ 1852 издавалъ "Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung", гдъ помъщено меого его мноологичсскихъ трудовъ; витств съ знаменитинъ азыковъдонъ Шлейхеронъ—Beiträge zur vergl. Sprachforschung. Извъствъйшій трудъ Куна есть: Herabkunft des Feuers und des Göttertranks. Berl. 1859; Entwickelongsstufen des Mythus, въ Abhandlungen берлинской академін, 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Wald- und Feldkulte, II, crp. XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Главийний трудн его по этому предмету:-Der heutige Volksglaube und das alte Heidenthum, mit Bezug auf. Norddeutschland. Berl. 1849, 2-е изд. 1862;-

обратни внимание на совпадение нёкоторыхъ преданий съ живымъ народнымъ взглядомъ на природу: это привело Куна въ наблюдению аналогическихъ явленій въ индійскихъ Ведахъ; Шварцъ пришелъ въ выводу, что въ сказаніяхъ, живущихъ донынѣ въ народѣ, за-KADASOLCE LERP. HESPERSHER HAP "HABINER MHOOTOLE", ROLODER TO HEстоящаго времени сохравяеть прежнее состояние, зачаточную форму поздебешихъ божествъ, --- хотя бы эте послёднія были язвёстны телерь изъ очень древнихъ историческихъ свидетельствъ. Такимъ образонъ, въ современномъ преданьё мы имбемъ не ослабленные отголоски более развитой первобытной мисслогія (предполагавшейся, напр., въ Эддъ), какъ думалъ Гримиъ, но именно древитие мотивы, изъ которыхъ она сама некогда развилась. Виесте съ темъ онъ следалъ важное наблюдение тахъ переижнъ, какия испытываетъ предание. переходя изъ усть въ уста. Своимя изслёдованіями подобныхъ остатковъ первобытнаго, более грубаго міровозертнія въ мисологія и другихъ народовъ, Шварцъ способствовалъ дальнайшему развитию науки. Но въ предълахъ спеціально жисологическихъ толкованій онъ не сохранняз, однако, своихъ первыхъ болве широкихъ взглядовъ. Позднее, и именно въ главныхъ трудахъ своихъ, онъ, вместе съ Кунонъ, слишкомъ тёсно объясняяъ самый источнивъ народнаго мисодогическаго творчества. Вся мнеодогія, по этимъ толкованіямъ, состояла только въ перенесени на землю образовъ явлений пряроды н. у Шварца, спеціально явленія бури и грозы, -- теорія, которая особенно понравилась нашимъ изследователямъ, внесла много фантастическаго производа въ изложение славано-русской илеологии и много повредила замѣчательному труду Асанасьева 1).

Книга Куна о "Низведенін огня" вышла въ 1859; а незадолго передъ тёмъ, въ 1856, вышли "Оксфордскія статьи", которыми открылась плодовитая, оригинальная и вліятельная д'яятельность Макса Мюлдера, знаменитаго санскритиста, сравнительнаго языковёда и мнеолога <sup>3</sup>).

Der Ursprung der Mythologie, dargelegt an griechischer und deutscher Sage, 1860; ---Sonne, Mond und Sterne. Ein Beitrag sur Mythologie und Culturgeschichte der Urseit. 1864.

М. Мюллеръ выступилъ съ широкой, своеобразной теоріей. Онъ приняль въ древнёйшей, до-исторической жизни народовъ четыре періода развитія: въ первый, "рематическій", періодь совершалось образование корней и первоначальныхъ грамматическихъ формъ; во второй, неріодъ "дівдектовъ", произощао обособленіе трехъ основныхъ семействъ языковъ-семитическаго, адійскаго и туданскаго; въ третій, періодъ "мноологичесвій", происходило образованіе тёхъ странныхъ, иногда недблыхъ народныхъ разсказовъ, которые извъстны подъ названіемъ мноовъ, и такъ какъ въ этомъ періодъ арійское, или индо-европейское, семейство еще не разбидось на отдёльные народы, то отсюда произошло чрезвычайное сходство, ночти тождество инеовъ у народовъ этого семейства. Наконецъ, въ четвертомъ періодѣ, періодів "народовь", являются первые слівды народныть язывовь и національныхъ литературъ въ Индін, Грецін, Италін, Германін. Въ періодъ созданія мноовъ, языкъ отличался чувственнымъ, нагляднымъ характеромъ, называлъ только предметы и ихъ доступини чувствамъ состоянія; понятій и словъ отвлеченныхъ, - требующихъ сознательной работы мысли, — еще не было, и вслёдствіе того явленія природы, годовыя и суточныя перемёны, гроза и бури были олицетворяемы. Создание инсовъ объясняется этимъ свойствомъ первобитнаго языка и теми авленіями его, которыя М. Мюллеръ называеть полинимизмомъ и синонимизмомъ (многонменностью и сонменностью). Такъ какъ предметы назывались по внёшнимъ признакамъ, а этихъ признаковъ могло быть много, то одень и тоть же предметь могь нолучать много различныхъ названій, которыя въ этомъ случав бывали синонимическими. Но въ то же время одинъ признавъ могъ принадлежать многимъ предметамъ, и они по этому общему привнаку могли получать одно названіе. Многія изъ этихъ названій бывали метафорическими, и когда метафоры, съ теченіемъ времени, затемнялись и измѣнялось первоначальное значеніе словъ, то въ результать нарицательныя слова дёлались собственными, наприм., слово, означавшее

Разборъ его теорін въ статъй г. В. Плотникова: "Замитин о сравнительной инсологіи Макса Миллера", въ Филол. Заниск. 1879, кмн. 2 и б.

вая по-русски въ "Лётописяхъ русской литературы и древности". Тихонравова, т. V, 1863 (французскій переводъ съ болёв полнаго изданія: Essais sur la mythologie comparée, les traditions et les coutumes. Paris, 1874);—Lectures on the science of language, двъ серін, 1862—64, явились также въ ніжецконъ переводъ (Vorlesungen etc.) и по-русски: "Чтенія по наукъ о язниъ", Сиб. 1865, 1-с серія, а 2-я серія, ноздиве, въ "Филологич. Записнахъ"; — Shipe from a German workshop, 4 vol., Lond. 1867—75;—далбе книга о сравнительной наукъ религія (измеций переводъ: Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft, nebst zwei Essais "über falsche Analogien" und "über Philosophie der Mythologie". Strassburg 1878) и проч.

"небо", превращалось въ имя небеснаго божества. Съ этимъ начннался миеъ. Такимъ образомъ, "чтобы стать миеологическими, извёстныя слова должны были потерять свое коренное значеніе", и слѣдовательно миеологія происходить отъ ненормальнаго состоянія языка. М. Мюллеръ прямо высказываетъ свое знаменитое миёніе, что "миеологія есть болюзнь языка".— Для анализа миеа необходимо предварительно "очистить" его, т.-е. выдёлить его сущность отъ позднёйшихъ приставокъ, поэтическихъ украшеній и т. п.; и затѣмъ сущность миеа выясняется или прямо изъ самаго языка того народа, которому онъ принадлежитъ (объясненіе собственнаго имени божества его нарицательнымъ значеніемъ), или, если въ самомъ языкѣ это слово затемнилось, сравненіемъ съ языками родственными. Отсюда — "сравнительная миеологія".

Что касается объективнаго содержанія мноовъ, то М. Мюллеръ изъ своего изученія арійскихъ мноовъ пришелъ къ выводу, что въ основѣ почти всѣхъ мноовъ лежитъ представленіе о солнию, — въ противоположность взглядамъ Куна, который, по его мнѣнію, слишкомъ исключительно привязывалъ мноы къ мимолетнымъ явленіямъ облаковъ, бури и грома.

Наконецъ, должно назвать Вильгельма Мапнгардта въ числё мисологовъ, которыхъ часто цитировалъ Асанасьевъ. Маннгардтъ былъ однимъ изъ самыхъ талантливыхъ и трудолюбивыхъ дёятелей въ этой области. Его первые труды <sup>1</sup>),—одни извёстные Асанасьеву, были вёрнымъ повтореніемъ идей Гримма и примёненіемъ его метода въ массё новыхъ собранныхъ фактовъ. Впослёдствіи Маннгардтъ, какъ выше упомянуто, убёдился въ ощибкахъ метода и въ послёднихъ трудахъ <sup>2</sup>) становился на новый путь изслёдованія.

Асанасьевъ начинаетъ свои изысканія съ вопроса о происхожденіи миса, мотодѣ и средствахъ его изученія.

"Богатый и можно сказать—единственный источникъ разнообразныхъ миенческихъ представленій есть живое слово человѣческое, съ его метафорическими и созвучными выраженіями.. Въ жизни языка, относительно его организма, наука различаетъ два различныхъ періодъ и образованія, постепеннаго сложенія (развитія формъ) и періодъ упадка и расчлененія (превращеній). Первый періодъ задолго предшествуетъ такъ-называемой исторической жизни народа, и единственнымъ памятникомъ отъ этой глубочайшей старины остается слово, запечатлѣвающее въ своихъ первозданныхъ выраженіяхъ весь внутренній міръ человѣка. Во второй періодъ прежняя стройность языка нарушается...; этому времени по преимуществу соотвѣтствуетъ забвеніе ко-

 <sup>&#</sup>x27;) Germanische Mythen. Forschungen. Berlin, 1858; Die Götterwelt der deutschen und nordischen Völker. I. Berlin, 1860; gante: "Korndämonen", "Baumkultus" H up.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wald- und Feldkulte. Mythologische Untersuchungen. 2 Teile. Berlin, 1875-77.

ренного значенія словъ. Оба періода оказывають весьма значительное вліяніе на созданіе баснословныхъ представленій.

"Всякій языкъ начинается съ образованія корней...; такіе корни, представляющіе собою безравличное начало и для имени и для глагода, выражали не более какъ признаки, качества, общіе для многнуть предметовъ в потому удобноприлагаемые для обозначенія каждаго наз нихъ. Возникавшее понятіе пластически обрисовывалось словоиъ, какъ върнымъ и мътениъ энитемонъ... По разнообразію признаковъ, одному и тому же предмету или явленію придавалось по нъскольку равличныхъ названій. Предметь обрисовывался съ разныхъ сторонъ. и только во множествъ синонимическихъ выражений получалъ свое полное определение. Но... каждый изъ этихъ синонимовъ, обозначая известное качество одного предмета, въ 1940 же самое время ногъ служнть и Це обозначения подобнаго же качества многихъ другихъ преднетовъ, и такинъ образомъ связывать ихъ между собою. Здъсь-то именно вроется тотъ богатый родникъ метафорическихъ выраженій, чувствительныхъ въ самымъ тонкимъ оттенкамъ финическихъ явленій, который поражаеть насъ своею силою и обиліемъ въ языкахъ древнѣйшаго образованія... (Съ теченіемъ вѣковъ первоначальное живое вначение корней забывается; народъ стремится обратить языкъ въ простое орудіе для передачи своихъ мыслей; метафоры теряли свой поэтическій смысль и стали обращаться въ простыя не переносныя выраженія). Вслёдствіе такихъ вёковыхъ утратъ языка, превращенія звуковъ и подновленія понятій, лежавшихъ въ словахъ, исходный смыслъ древнихъ реченій становылся все темнѣе и загадочнѣе и начинался нензбѣжный процессь миенческих обольшеній, которыя тёмъ крвиче опутывали умъ человёка, что дёйствовали на него неотразнишии убъжденіями родного слова. Стоило только забыться, затеряться первоначальной связи понятій, чтобы метафорическое уподобление получило для народа все значение действительнаго факта и послужило поводомъ въ созданию пелаго ряда баснословныхъ свазаний. Свётила небесныя уже не только въ переносномъ, поэгическомъ смыслъ именуются "очани неба", но въ самомъ дълъ представляются народному уму подъ этниъ живымъ образомъ, и отсюда возникаютъ мном о тысячеглазомъ, неусыпномъ ночномъ страже-Аргусе и одноглазовъ божестве соднаа; невелистая молнія является огненнымъ змѣемъ, быстролетные вѣтры надѣляются крыльями, владыва лѣтнихъ грозъ-огненными стрълами. Въ началъ народъ еще удерживалъ сознаніе о тождествъ созданных имъ поэтическихъ образовъ съ явленіями природы. но съ теченіемъ времени это сознавіе более и более ослабевало и, наконецъ, совершенно терялось; мненческія представленія отдёлялись оть своихъ стихійныхь основь и принимались какъ нёчто особое, независимо отъ нихь существующее... Тамъ, гдѣ для одного естественнаго явленія существовали два, три и болѣе названій, — каждое изъ этихъ именъ давало обыкновенно поводъ въ созданию особеннаго, отдѣльнаго мненческаго лида, и обо всѣхъ этихъ лицахъ повторялись совершенно тождественныя исторіи; такъ, напримъръ, у грековъ рядонъ съ Фебонъ находниъ Геліоса. Неръдко случалось, что постоянные эпитеты, соединяемые съ какимъ-нибудь словомъ, вифств съ нимъ прилагались и въ тому предмету, для котораго означенное слово служнио метафорой: солнце, будучи разъ названо львомъ, получало и его когти, и гриву, и удерживало эти особенности даже тогда, когда забывалось самое животненное унодобление. Подъ такимъ чарующимъ воздъйствіемъ звуковъ языка слагались и религіозныя, и нравственныя убъжденія человѣка... Если переложить простыя, общепринатыя нами выраженія о различныхъ проявленіяхъ силь природы на язык

глубочайшей древности, то мы увидали бы себя отовсюду окруженными миоами, исполненными яркихъ противоръчій и несообразностей: одна и та же стихійная сила представлялась существомъ и безсмертнымь, и умирающимъ, и въ мужскомъ, и въ женскомъ полё, и супругомъ извъстной богини и ея сыномъ, и такъ далёе, смотря по тому, съ какой точки зрвнія посмотрёлъ на нее человёкъ и какія поэтическія краски придалъ таниственной игрѣ природы... Мноъ есть древнёйшая поззія, и какъ свободны и разнообразны могуть быть поэтическія воззрёнія народа на міръ, также свободны и разнообразны и созданія его фантазіи, живописующей жизнь природы въ ея ежедневныхъ и годичныхъ превращеніяхъ" (Поэт. воззрёнія Слав. I, стр. 5-12).

Таково основное понятіе о происхожденіи мнеа. Въ его дальнъйшемъ историческомъ развитія Асанасьевъ отмъчаетъ слъдующія главныя явленія: а) раздробленіе мнеическихъ сказаній, — по разнымъ отраслямъ племени, по разнымъ въкамъ; b) низведеніе мнеовъ на землю и прикръпленіе ихъ къ извъстной мъстности и историческимъ событіямъ; наконецъ, с) правственное (этическое) мотивированіе миенческихъ сказаній.

И табъ вакъ "Верно, изъ котораго выростаетъ миенческое сказаніе, проется въ первозданномъ словъ", то для изслёдованія его необходимо содействіе сравнительной филологіи. Указавъ, какъ современная наука проникаеть уже въ глубочайшую старину арійскихъ азывовь (пятируется Пивте, les Origines indo-européennes ou les Arvas primitifs, и Мавсъ Мюллеръ), Асанасьевъ повторяеть свое заключение: "Изъ всего свазаннаго очевидно, что главнъйшій источникъ для объасненія мненческихъ представленій заключается въ языкъ. Воспользоваться его указаніями — задача широкая и нелегкая; въ допросу должны быть призваны и литературные памятники прежнихъ вековъ. и современное слово, во всемъ разнобразіи его итстныхъ, областныхъ отличій... Просвёщеніе, подвинутое христіанствомъ, могло одухотворить изтеріальный смысль тёхь или другихь словь, поднять ихъ до высоты отвлеченной мысли, но не могло измѣнить ихъ внѣшнаго состава; звуки остались тв же, и съ помощью ученаго анализа позднъйшая мысль, наложенная на слово, кожетъ быть снята и цервоначальное его значение возстановлено. Особенною силою и свъжестью дышеть языкь эпическихъ сказаній и другихъ памятниковъ устной словесности: памятники эти кръпкими узами связаны съ умственными и правственными интересами народа, въ нихъ запечатлёны результаты его духовнаго развитія и заблужденій, а потому, вийсть съ живущими въ народъ преданіями, повърьями и обрядами, они составляють самый обильпый матеріаль для мноологическихь изслёдованій". Поэтому Асанасьевь останавливается на предварительномъ объяснения этихъ источнивовъ мисслогіи, какъ 1) загадки; 2) пословицы, поговорки, присловья, прибаутки, прим'яты; 3) заговоры; 4) пёсни, напр. обрядовыя, а особливо богатырскія; 5) сказки <sup>1</sup>).

Изъ этихъ общихъ положеній видно, что Асанасьевъ понималь сущность и происхожденіе миса именно въ томъ смыслѣ, какъ они объяснались въ нѣмецкой школѣ сравнительной мисологіи у Гримма, а затѣмъ особенно у Куна, Шварца и Макса Мюллера. Правда, Асанасьевъ самъ изучалъ внимательно предметь; нѣкоторые его взглядн сложились раньше знакомства съ теоріями Шварца или Макса Мюллера; онъ умѣлъ обойти крайности Мюллера относительно "болѣзни языка" <sup>2</sup>), и Маннгардтъ называлъ его "самымъ разсудительнымъ" изъ учениковъ Шварца <sup>3</sup>); но недостатки самаго существа системы отразились и на его трудѣ.

Приводимъ опять слова Манигардта.

"Мы охотно признаемъ, что Куну удалось рёмить много загадокъ, во многихъ случаяхъ выяснить связь явленій. Но я не воздержусь отъ признанія, что по моему мнёнію сравнительная индоевропейская мнеологія еще не принесла тёхъ плодовъ, которыхъ съ такими большими надеждами отъ нея ожидали. Върное пріобрётеніе ограничивается нёсколькими отдёльными фактами... Именно сравненія божествъ (у Куна), кажущіяся на первый взглядъ самыми правдоподобными, и большан доля паралледей, сдёланныхъ въ знаменитой книгѣ о "Низведеніи огня", по моему убѣжденію не выдерживаютъ болѣе внимательной критики; я онасаюсь, что исторія науки нёкогда увидитъ въ нихъ скорѣе блестящую игру остроумія,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Книга Асанасьева обнимаеть весь кругь древняхъ русско-славляескихъ взглядовъ на природу, или цёлую мисслогію.

Т. І, гланы І—ХІУ: Происхожденіе мнов, методъ и средства его изученія. Свёть и тьма.—Небо и земля.—Стихія свёта въ ся поэтическихъ представленіяхъ.— Солнце и богиня весеннихъ грозъ.—Гроза, вётры и радуга.—Живая вода и вёщее слово.—Ярило.—Илья-громовникъ и огненная Марія.—Баснословния сказанія о итицяхъ. -Облако.—Баснословния сказанія о звёряхъ.—Небесния стада. «Собака, волиъ и свинья.

Т. П, гл. ХУ—ХХІ: Огонь.—Вода.—Древо жизин и лъсные духи.—Облачныя свалы и Перуновъ цвътъ.—Преданія о сотвореніи міра и человъка.—Змъй.—Великаны и карлики.

Т. Ш, гл. ХХП—ХХҮШ: Нечистая сила.—Облачныя жены и дёвы. —Души усопшихъ.—Дёви судьби.—Вёдуни, вёдыми, упыри и оборотни.—Процессы о колдунахъ и вёдьмахъ.—Народные праздники.

Асанасьевъ намъревался закончить сочинение XXIX-й главой: "Очеркъ стародавняго быта славянъ, ихъ свадебные и похоронные обряди", затъмъ думалъ составить изъ нея особую монографію, —но планъ остался неисполненнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. зам'ячаніе Котляревскаго, въ разбор'я книги Асанасьева, Отчеть о іО-мъ присужденія наградъ гр. Уварова. Сиб. 1868, стр. 48.

<sup>\*)</sup> Wald- und Feldkulte, II, XXV.

чъмъ довазанные факты. Уже то обстоятельство, что они не обнаруживають той прочно плодотворной силы, какан принадлежала филологическимъ открытіямъ Гримма и Боппа, должно возбуждать недовёріе въ ихъ истинности и внушать осторожность даже при обсужденіи очень вёроятныхъ отождествленій... Нётъ сомнёнія, что въ первобытной арійской родинѣ вромѣ языка была также и общан основа религіозныхъ представленій, и Веды сохравяють ихъ ста. рвяшіе, достигшіе до насъ, отгодоски: но чтобы оттуда сохраниянсь въ европейскихъ мнеологіяхъ и болёе выработанные сложные мнон, още остается пока открытымъ вопросомъ. Что мы още не авинулись далёе, въ томъ виновать не приннипъ, но примёненный метоль, основная ошибва котораго заключается въ недостаткъ историческаю пониманія. Упущено было изъ виду, что мнеологін представляють гораздо болёв запутанное и гораздо менёв подчиненное правилу состояние многораздичныхъ сложныхъ образований, чемъ относительно простыя явленія явыка; еще не было достаточно ясно понято, что духовная жизнь культурныхъ народовъ никогда не проходила по прямой линіи ничёмъ не нарушаемаго развитія изъ національнаго зерна, что она получала много возбуждений отъ притока чужеземныхъ идей; и изслъдователи, ставя въ непосредственную связь конечные пункты двухъ развитій, выходящихъ на значительномъ разстоянии оть предполагаемой исходной точки, забывали прослёднть эти развитія назадъ шагъ за шагонъ, по ихъ промежуточнымъ, и могущимъ быть отврытыми, ступенямъ, до ихъ дъйствительно достижниой, и часто педалеко за ними лежащей, основной формы. Изслёдователи, не различая старыхъ и новёйшихъ преданій, простыхъ подражаній, поэтическихъ изобрётеній, этіологическихъ «толкованій и не пользуясь ими по ихъ настоящей ценности, растигивали европейскіе мисы на Прокрустовомъ ложі шаблона, составленнаго, правда, по старымъ, но уже національно-индъйскимъ воззръніямъ, и за этимъ забывали ихъ ближайшія историческія причины, ихъ зависимость отъ круга понятій извёстнаго времени или писателей, ихъ правственное содержание и ихъ связь съ ивстными формами естественныхъ отношеній. При этомъ, сравненіе часто основывали на отрывкахъ, вырванныхъ изъ ихъ естественной связи, или полагали въ основание такія ведическія воззрѣнія, значеніе которыхъ еще неясно и составляеть предметь разногласныхъ объяснения. Европейскіе инен должны были быть, по выводу изслёдователей, почти нсключительно земной докализаціей образнаго представленія небесныхъ явленій; а совпаденіе въ именахъ и вещахъ, между индъйсвими и греческими или германскими преданізми, приводниює въ довазательство происхожденія изъ первобытнаго арійскаго періода,

123

очень часто бываетъ обманчиво въ этимологіи или въ содержанія, или и въ томъ, и другомъ, а витесть съ этимъ надаетъ цёлое".

Относительно Макса Мюллера тоть же вритикъ высказывается еще болёе отрицательно: если выставленный имъ прияципъ (въ воторому Кунъ очень приблизился въ своихъ позднейшихъ работахъ) имъеть вообще какую-нибудь цжну, то весьма ограниченную. Не менње чамъ у Куна и М. Мюллера, инсологія была сведена на ошибочный путь у Шварца. "Надо очень пожалёть, -- говорять Манягардть, --- что въ своихъ повдебящихъ сочиненіяхъ Шварцъ не пошелъ разсудительно по тому пути, который продагала его первая работа, но запутался въ смутный фантастическій мірь, большею частію имъ самимъ созданный. А именно, обобщивъ слишкомъ поспѣшно выволы изъ одного вруга мисовъ, воторый онъ сначала наблюдалъ вообще правильно, Шварцъ пришелъ въ слёдующему основному взгляду: "Исходнымъ пунктомъ и средоточіемъ всей мнеологіи оказался возниешій въ самыхъ различныхъ кругахъ и вёкахъ хаосъ вёрующихъ представлений о существахъ и вещахъ, проявляющихъ себя въ удивительныхъ небесныхъ явленіяхъ и именно въ прозв. представленій о нихъ, какъ о волшебномъ мірѣ, который, казалось, достигалъ въ этоть земной мірь только своими симптомами, но который народь ни скорбе люди съ вброй объясняли себб по аналогія этого земного міра и вотораго изм'яненія стали поэтому для нихъ исторіей, аналогичной съ земными отношениями". Доказательство для его теорія доставиль Шварцу методъ, объ отношения котораго къ требованиямъ исторической критики надо сказать то же, что о методѣ Куна. Онъ даже еще более сомнителенъ... Но съ другой стороны можно заметить существенную разницу въ пріемѣ обонхъ ученыхъ. Шварцъ не сопоставляеть другъ съ другомъ двухъ свазаній въ ихъ цёлости, причемъ ради соблюденія гармоніи часть одного нер'ядко подвергается насильственнымъ искалъченіямъ, но вездѣ восходить въ первобытнымъ эдементамъ. Но эти эдементы онъ отыскиваютъ не историчесениъ анализонъ, а темъ, что извлекаеть какую-нибудь отдёльную оригинальную черту, одну нитку изъ связной твани сказанія и затвиъ, не задумываясь, комбинируетъ се съ какой-нибудь нёсколько сходной картиной природы. Правда, ему принадлежить заслуга, что при этомъ онъ дъйствительно указалъ многія народныя представленія о природѣ и ихъ согласіе съ метафорами поэтовъ; но очень многія представленія о природѣ, принятыя имъ за исходный пунктъ миоовъ, существуютъ только или въ чрезвычайно плодовитомъ воображевін автора или въ личномъ пониманію отдёльныхъ поэтовъ; и точно также онъ не обращаетъ вниманія на то, что не всякое образное воспринятие явлений природы есть уже мноъ или вездъ потомъ

преобразуется въ мноъ, и потому его существование еще вовсе не даетъ повода думать, что оно отыщется въ мненческихъ сказанияхъ"<sup>1</sup>).

Система примѣнена у Асанасьева столь послѣдовательно, что заивчанія Маннгардта вполнё прилагаются и въ его мнеологическимъ объясненіямъ: въ области русско-славянскаго мнев онъ пользуется твин самыми прісмами, какіе у названныхъ ученыхъ примвняются къ мноу индёйскому, греческому, нёмецкому. Кто знакомъ съ книгой Азанасьева, пожеть легко вспомнять въ его изложении иножество примеровь того же недостатка исторической критики, где вь толкованіи миса минуются всё промежуточныя ступени ого развитія, тысячелётія исторической жизни, все отдаленіе врозь развивавшихся племенъ: вусовъ древияго индъйскаго, греческаго, скандинавскаго сказанія, отрывочная нодробность, упомянутая у древняго писателя о славянахъ, прямо ставится рядомъ съ новъйшимъ русскимъ повърьемъ, хотя притомъ последнее бывало иногда даже и не народное, а просто вычитанное изъ вниги. У русскаго изследователя также новторяется эта исключительная наклонность объяснять мись превращеніями языка, а его объективную основу находить въ небесныхъ явленіяхъ, и особенно отыскивать происхожденіе боговъ и корень ихъ инеодогическихъ исторій въ бурѣ и грозѣ, какъ у Шварца и Куна; далее — та же навлонность во всякомъ народномъ представленіи о природѣ видѣть готовый миеъ, когда здѣсь бывало иногда только одно реальное наблюдение или догадка.

Корень этой ошибки метода, отразившейся на всей постройкъ мноологическаго зданія, у Асанасьева, какъ и у ибмецкихъ ученихъ этой школы, лежалъ въ учении Гримиа. Подъ увлекающимъ впечатлёніемъ его вниги, новому ученому поколёнію представлялась въ высшей степени заманчивая перспектива-проникнуть въ глубочайшую старину, которая до тёхъ поръ такъ упорно скрывала свои тайны и оставалась такъ безотвётна на запросы ученыхъ изыскателей и національныхъ патріотовъ; перспектива-понять и задушевную инсль современнаго народа въ его преданіяхъ и позвін. Ко всему этому нашлось, наконецъ, средство-сравнительное язывознаніе и мисологія, сопоставленіе старыхъ и новыхъ преданій, раскрытіе нхъ внутренняго мненческаго смысла и связи. Примъръ Гримиа увлекалъ его школу твиъ больше, что, какъ мы видёли, въ трудё его въ поражающену богатству учености присоединалось великое искусство поэтической реставраціи и любящее отношеніе въ народу. Аванасьевъ, въ русской старинъ, собралъ также общирную массу мато-

<sup>&#</sup>x27;) Wald- und Feldkulte, II, crp. XVII-XVIII, XXIII-XXIV.

ріала, былъ одушевленъ такимъ же поэтическимъ и народолюбивниъ чувствомъ, и въ методѣ воспользовался еще трудами учениковъ и продолжателей Гримма. Это отношеніе въ старинѣ, внушаемое съ одной стороны преданностью ученаго своей задачѣ, съ другой—новѣйшими національно-общественными стремленіями, придали труду Асанасьева большую привлекательность, которою немало объясняется его вліяніе,—какъ подобнымъ образомъ объясняется и вліяніе г. Буслаева внѣ его чисто научной заслуги. Къ сожалѣнію, у дальнѣйшихъ послѣдователей шкоды недостатки метода становились еще болѣе вопіющими: "туча", "гроза" становились чуть не единственнымъ объясненіемъ мнеодогіи, грубо прилагаемымъ и къ народному натуралистическому повѣрью, и къ герою былины, такъ, что, наконецъ, иса мнеологія какъ будто создавалась мономаномъ.

Какъ въ нѣмецкой литературѣ теорія Гримма, такъ и русскія ся примѣненія вызвали, наконецъ, и у насъ отчасти весьма самостоятельную критику. Первыя работы Аеанасьева по русской мнеологія уже встрѣтили отпоръ въ возраженіяхъ Кавелина; впослѣдствіи его книга дала поводъ къ весьма замѣчательной критическимъ статьямъ Котляревскаго, гдѣ вѣрно опредѣлено отпошеніе Аеанасьева къ своей темѣ, неправильности въ употребленіи матеріала, чрезмѣрная довѣрчивость и послѣшность въ филологическихъ сравненіяхъ, недостатокъ вниманія къ историческому движенію мнеа вообще и въ частности. Миеологическая теорія одного изъ авторитетовъ Аеанасьева, Макса Мюллера, вызвала довольно обстоятельный разборъ въ упомянутой выше статьѣ "Филологическихъ Записокъ" 1). Позднѣе, какъ увидимъ, изученія народной поэзіи и мнеологіи освободились отъ недостатка прежней школы и приняли другое направленіе, уже вознагражденное замѣчательными научными открытіями.

Въ общемъ выводъ, г. Буслаевъ и Асанасьевъ оказали изученіямъ русской народности великую услугу введеніемъ научнаго пріема въ изслёдованіе ся старины и современныхъ преданій и поззіи. Ихъ заслуга тѣмъ выше, что въ спеціальной области ихъ изысканій они совершенно не имѣли предшественниковъ- кромѣ собирателей матеріала. Г. Буслаевъ далъ въ первый разъ примѣры примѣненія сравнительнаго языкознанія въ славяно-русскому матеріалу, твердо поставилъ вопросъ о художественныхъ свойствахъ и историческомъ значеніи народной поззіи, въ особенности эпоса, и вопросъ о древнемъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гдź, между прочвиъ упомянуто и объ отношени въ нему Асанасьева. "Фил. Записки", 1879, вып. 6, стр. 35.

русскомъ искусствѣ въ связи съ народнымъ религіозно-поэтическимъ міровоззрѣніемъ. Асанасьевъ сдѣлалъ первое научное изданіе нашихъ народныхъ сказовъ, и въ "Поэтическихъ воззрѣніяхъ Славянъ на природу" далъ первое систематическое собраніе обильнаго мисологическаго матеріала и предпринялъ его цѣльную разработву.

Но тою же новостью дёла, которая возвышаеть заслугу этихъ ученыхъ, обънсняются въ большой степени и недостатки ихъ работъ, особливо значительные у Асснасьева. Не входя въ спеціальныя подробности, сдёлаемъ нёсколько указаній, которыхъ будетъ достаточно для нашей цёли.

Главнъйшій критическій пробълъ въ изслёдованіяхъ г. Буслаева, переходящій иногда въ положительную ошибку, заключается, какъ у Гримма, въ обычномъ пріемѣ непосредственнаго сравненія и отождествленія иногда самыхъ отдаленныхъ одинъ отъ другого фактовъ мнеологія, забывая необходимость ихъ предварительнаго историческаго разслёдованія, опуская изъ виду промежуточные пункты и ступени,---между тѣмъ какъ подобная провёрка могла иногда указать невозможность самаго сравненія. Возьмемъ примѣръ.

Въ числѣ памятниковъ старой русской письменности существуетъ очень популярная у народныхъ книжниковъ "Бесъда трехъ святителей", которая принадлежить къ разряду такъ-называемыхъ въ старину "отреченныхъ", апокрифическихъ, книгъ, чужою происхожденія, и заключаеть въ себѣ вопросы и отвѣты о разныхъ предметахъ въры, тайнахъ созданія и пр., въ духъ наивнаго народнаго мистицизма и суевърія. "Бесъда" очень обжилась въ народъ и малопо-малу пріобрѣла въ изложеніи народную складку. Г. Буслаевъ на-**Шель въ рукописнать новый саріаниз того же сржета — "Повесть** града Іерусалима", которая отличается еще больше этимъ народнымъ складомъ и замёчательна именно тёмъ, что служить переходомъ отъ книжной "Бесёды" въ извёстному стиху о "Голубиной внигѣ", первой (т.-е. насколько пока извёстно) ступенью въ передёлкё книжнаго сказанія въ поэтическое произведеніе, знаменитое и сильно распространенное въ народѣ.-Итавъ, "Повѣсть" очень интересна вань документальный факть, на которомъ мы можемъ слёдить процессъ усвоенія народною поэзіею чужой темы и переработки ся въ "стихъ", вполнъ народный. И что же при этомъ оказывается? Въ стихв с Голубиной вниге беседующія лица, какъ извёстно,-князь Владимиръ и царь Давидъ; одинъ спрашиваетъ, другой отвѣчаетъ. Но въ "Повѣсти", - которую г. Буслаевъ считаетъ именно первообравомъ стиха, - внязь Владиміръ замёненъ вавимъ-то фантастичесвимъ лицомъ, которое названо "Волотомъ Волотовичемъ". Это-исходный пункть мисологическаго разсуждения г. Буслаева.

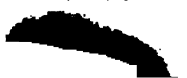
### EJARA IV.

ріала, быль одуневлень такинь же новтичетунствонь, я въ нетодѣ поснользовался еще продчлжателей Гринна. Это отношеніе къ одной стороны преданностью ученаго своей вѣйшини надіонально-общественными стрем Асопласьева большую привлекательность, коего вліяніе,---какъ подобнымъ образонъ обл смева виѣ его чисто научной заслуги. Къ шяхъ послѣдователей школы недостатки болѣе вопіющини: "туча", "гройа" станови вымъ объясненіемъ мноологія, грубо прила натуралистическому повѣрью, и къ герою нецъ, вса мноологія какъ будто совдавала

Какъ въ нѣмецкой литературѣ теорія примѣневія вызвали, наконецъ, и у насъ тельную критику. Первыя работы Асанаса уже встрѣтили отпоръ въ возраженіяхъ Іквига дала поводъ въ весьма замѣчателы Котляревскаго, гдѣ вѣрно опредѣлено отн темѣ, неправильности въ употребленіи ма чивость и посаѣшность въ филологически токъ вниманія въ историческому движені ности. Мисологическая теорія одного изт Макса Мюллера, вызвала довольно обстоя мянутой выше статьѣ "Филологическихъ увидимъ, изученія народной позвіи и мне достатка прежней школы и приняли друг гражденное замѣчательными научными от

Въ общемъ выводъ, г. Буслаевъ и Аеа русской народности великую услугу введє изслъдованіе ся старины и современныхъ заслуга тъмъ выше, что въ спеціальной « совершенно не имъли предшественниковъ ріала. Г. Буслаевъ далъ въ первый разъ п тельнаго явыкознавія въ славяно-русском: чилъ вопросъ о художественныхъ свойств ченім народной поэзім, въ особенности эп

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гдź, между прочимъ упомянуто и объ отнош Записни", 1879, вми. 6, стр. 35.



12 2 E. and: M. Manak -IL LINET 1 . . 6 : 6 90 1 31 **17 3** نی برون و برو 111 A 200 300 Sec. **X X 3** . . . . . . . 2. 20 000 i 20 701 in 1979. 34

and man parameter is special states a Sing billings & canner billing 19710 & MAR AND AND ALL AND AL an 5 spans mapping success (successing NO. 6. 7 11001 10000 100 100 100 100 64 56 1 108 , Jaco \* Water 2 1 7 5 5 -----· · · · · · Digitad by Google

126

2

2



PARTING ADDRESS IN COMPANY ADDRESS ADDR ADDRESS ADDRES ADDRESS ADDRES ADDRESS ADDRES ADDRESS A

lo 30 2 mill de ale an angel a guerre, diament i annen angel a fort, além anner ann an angel a pripriet quer ann an an an a 1940 JE ann in

Bs wert same of parameters were O-SCHER MONTANINA / MARINE TOLOTA, LITURE PROJECT & DEC STRAND bunk 'othornally, and and and Jenis, I support i the second TAKS BEPS, TAIMIN COMMENT OF THE ADDRESS AND ADDRESS ADDRES MUCTHINING I COLLEGA PER ALLON & AND I HAVE HO-MERY IDIONA IS ADDRESS ADDRESS (L. JACOBER DE means an pinamen and avans an at man - , baird rpaga Jepjaann' saya consu sa kasa con sacom CERTARONE & REFERENCE AND THE THE THE PROPERTY OF KHERNON, Detrai a minimum day a juncan mari ay BOR (T.-C. EKCERE IN RACE CARD & THE REAL OF BOR LINE распространения и выська слад на воды pacaprose and a second se REED TOTAL CINIT, BERLING THE PARTY OF A CTRAN & ELDING RECORDER AND ADDRESS CTRA B CONTRACT OF A CONTRACT OF Ho as , Bantan - many Ho BS 100 SOME CRAME UJIETE HARMAN

فرم

5'

م. مير

T:

3

ПĒ

ni :

235

**IN** 

()<sup>a</sup>

rif:

**1** 

uppo -

10

نکل ا

#### I. АӨАНАСЬЕВЪ.

казали, внѣ всякаго сомнѣнія, что имя болѣе, какъ одинъ изъ множества приыхъ именъ въ нашихъ старыхъ книжномъ эпосѣ, что происхожденіе этого ь позднее, и что подъ нимъ скрывается големен.—вслѣдствіе чего все мнеодоги-

ималась вообще, какъ несомнѣнность, эогоническаго болѣе позднимъ, героичена личностью внязя Владниира "Краснаго июическій первообразъ, и съ открытіемъ "старшяхъ" богатыряхъ явилась увѣоткрывается именно часть этого древнѣй-'о циклу внязя Владимира; это—сказанія сулѣ", о богатырѣ Святогорѣ, "въ колосскій эпосъ сохранияъ во всей ясности породы" <sup>1</sup>) и пр. Новѣйшія, болѣе придятъ Святогору болѣе близкое, именно

энія ндуть обывновенно еще далье. По всюду, встати и невстати, объяснялъ и особенно грозовою тучей и молніей. сдблано на эту тему Асанасьевымъ, чизавателю (въ концъ 3-го тома), гдъ самая вихъ сравненій сводится къ словамъ громъ", "вѣтеръ" <sup>2</sup>). Не мудрено, что богатырской былинъ сводится опять въ -Муромецъ, популярнъйшее имя въ русаняеть въ немъ "древнія черты, прическихъ представлений о богѣ громовкую, "в'врование въ Перуна, его воинця о его битвахъ съ демонами <sup>8</sup>) были ; Илья-Муромецъ, сходный съ Ильеюславный святостью своей жизни (а монестями) слился съ нимъ въ народныхъ .. Похожденія Ильи-Муромца съ бога-13 принадлежать въ области древнъйшихъ на легендарный тонъ, приданный раз-

Р. Вистн. 1862, № 3, стр. 48.

ная формула заговоровъ: "на морѣ на окіанѣ начнтъ: "на тучъ". І, стр. 418. ( въ гл. VI.

129

"Мѣсто Владнинра заступаеть лицо чисто инонческое, Волоть Волотовнуъ, новый герой руссваго инеологического эпоса (?). Онъ авляется здёсь первообразонъ или предшественниконъ герою историческому, Владимиру Красну-Солнышау: замёчательный факть въ исторіи русской народной ноэзін, нолтверждаршій ту правдонодобную догадку, что именемъ внязя Владинира во многихъ богатырскихъ песняхъ была замёнена и подновлена какая-нибудь древнейшая героическая, миенческая личность. По крайней муру въ стиху о Голубиной внигъ Владнымру предшествовалъ Воломъ. Каково бы ни было филологическое и историческое отношение Волота въ Велеталь, Вильцамъ или Волчкамъ, и къ свернымъ Вилекинало, прославленнымъ въ Вилькина-сагъ, но во всякомъ случат слово Волотъ, и въ древнемъ и народномъ русскомъ явыкъ, означаеть вемикана; слъдовательно, уже по самому значению своему. Волоть принимался народонъ въ симслё героя, полу-бога, существа сверхъестественнаго, вавими обыкновенно въ мнеологія разумевотся великаны. Прозвань онъ Волотовиченъ по той же причинъ, почему эпические герои очень часто называются по имени своихъ отповъ; такъ въ польскихъ иреданіяхъ и отецъ и сынъ назывался Кракомъ. Это самое обыкновенное раздвоеніе эпическаго идеала на двѣ личности. Герою хотять вымыслить отца: удобнёе и легче всего этому послёднему дать то же ния, какое имфеть и самъ герой. Такъ получилъ свое имя и Волотъ Водотовичъ".

Автору тотчасъ припоминается въ древней Эддъ пъсня о Вафтрудниръ, представляющая по основнымъ мотивамъ поразительное сходство съ нашею повъстью, и котя авторъ (завъдомо?) имъетъ дъло съ варіантомъ апокрифа *чужеземнаю* (византійскаго) происхожденія, онъ не усумнился заключить, что это "замѣчательное сходство (пъсни Эдды и нашей "Повъсти") объясняется не позднѣйшимъ литературнымъ вліяніемъ, а переобытнымъ сродствомъ инеологическаго эпоса славянскаю съ нъмецкимъ" 1).

Въ другомъ мѣстѣ г. Буслаевъ замѣтилъ совершенно справедливо, что "собственныя имена въ народныхъ преданіяхъ часто не имѣютъ никакою смысла, будучи позднѣйшею наддачей"<sup>3</sup>); здѣсь онъ, очень было кстати, припоминалъ баснословныя сказанія о Соломонѣ и, остановившись на историко-литературномъ изслѣдованіи "мнеа", могъ бы подойти къ истинѣ, — но первое впечатлѣніе преодолѣло, и авторъ радуется открытію "новаго героя русскаго мнеологическаго эпоса", и у героя отыскивается самая архаическая генеалогія.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Историч. Очерки, I, стр. 417, 455-461.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тань же, II, стр. 8.

Послѣдующія изысканія указали, внѣ всякаго сомнѣнія, что имя "Волота Волотовича" есть не болѣе, какъ одинъ изъ множества примѣровъ искаженія собственныхъ именъ въ нашихъ старыхъ книжныхъ повѣстякъ и въ народномъ эпосѣ, что происхожденіе этого героя не миеическое, а очень позднее, и что подъ нимъ скрывается испорченное книжное имя Птолемен, вслѣдствіе чего все миеологическое построеніе падаетъ.

Относительно эпоса принималась вообще, какъ несомивность, смвна первобытнаго эпоса есогоническаго болбе позднимъ, героическимъ. На этомъ основанія за личностью внязя Владимира "Краснаго Солнышка" предполагался миснческій первообразъ, и съ отврытіемъ былинъ о такъ-называемыхъ "старшяхъ" богатыряхъ явилась уввренность, что передъ нами открывается именно часть этого древныйшаго эпоса, предшествующаго циклу внязя Владимира; это--сказанія о "мисическомъ пахарв Микулв", о богатырв Святогорв, "въ колоссальномъ типв котораго русскій эпосъ сохранить во всей ясности остатовъ великановъ горной породы" <sup>1</sup>) и пр. Новъйшія, болбе пристальныя изслѣдованія находятъ Святогору болѣе близкое, именно книжное происхожденіе.

У Асанасьева преувеличения ндуть обывновенно еще далёс. По теорін Куна и Шварца, онъ всюду, кстати и невстати, объясняль мноы небесными явленіями, и особенно грозовою тучей и молніей. Какое множество сближеній сдёлано на эту тему Асанасьевымъ, читатель можеть видёть по указателю (въ концё 3-го тона), гдё самая большан масса мноологическихъ сравненій сводится въ словамъ "туча", "гроза", "моднія", "громъ", "вѣтеръ"<sup>2</sup>). Не мудрено, что мноологическій элементь въ богатырской былинѣ сводится опять въ грозовой тучь и грому. Илья-Муромець, популярнъйшее имя въ русскомъ народномъ эпосъ, сохраняеть въ немъ "древнія черты, принадлежащія въ области мисическихъ представленій о богѣ громовникъ". Въ эпоху христіанскую, "върованіе въ Перуна, его воинственные аттрибуты и сказанія о его битвахъ съ демонами <sup>8</sup>) были перенесены на Илью-пророка; Илья-Муромецъ, сходный съ Ильеюпророкомъ по имени и также славный святостью своей жизни (а можетъ быть-и военными доблестями) слился съ нимъ въ народныхъ сказаніяхъ въ одинъ образъ... Похожденія Ильи-Муромца съ богатыремъ Святогоронъ июликомъ принадлежать въ области древнъйшихъ мноовъ о Перунб... Несмотря на легендарный тонъ, приданный раз-

NCT. STHOPP. II.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Р. богатырскій эпосъ", въ Р. Вѣстн. 1862, № 3, стр. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) До того, что наконецъ условная формула заговоровъ: "на морв на окіанъ на островъ Буявъ" по Азанасьеву значнтъ: "на тучъ". I, стр. 418.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Цроблематически доказанныя въ гл. VI.

сказу о приходъ въ Ильъ вадивъ перекожихъ, заъсь слишкомъ очевидна миоическая основа. Пиво, которое пьеть Илья-Муроменъ.--старинная метафора дождя. Окованный зимнею стужею, богатырь-громовнивъ сидитъ сиднемъ, безъ движенія (т.-е. не звявляя себя въ грозв), пока не нацьется живой воды, т.-е. пока весенныя теплота. не разобьеть дедяных в оковь и не претворить снёжныя тучи въ дождевыя; только тогда зарождается въ немъ сила поднять модніеносный мечъ"... Прежніе враги Перуна, "демоны", смёнаются дикими кочевниками. "Въ образъ Соловья-разбойника народная фантазія олицетворила демона бурной, грозовой тучи. Имя Соловья дано на основаніи древнѣйшаго уподобленія свиста бури громозвучному пѣнію этой птицы... Эпитеть "разбойника" объясняется разрушительными свойствани бури" и т. д. <sup>1</sup>). Все это очень связно и искусно построено, но изъ непрочнаго матеріала <sup>2</sup>). Начать съ того, что аттрибуты Перуна и его борьба съ "демонами" выведены вовсе не на основаніи вакихъ-вибудь точныхъ данныхъ. -- которыхъ нётъ. -- а только по догадкамъ, аналогіямъ и по обильнымъ предположеніямъ; въ описание Соловья-разбойника привлекаются книжныя повёсти и такія мнимо-народныя пёсни, подлёльность которыхъ была уже раньше довазана, и т. п. Но еще страннье общее представление объ отношении богатырской былины въ са предполагаемому осогоническому прототипу: Аванасьевъ паходить возможнымъ каждый шагь богатыра, важдую подробность пріурочивать въ первобытному мнеу, какъ будто переходъ отъ одной формы эпоса въ другой, т.-е. изъ одного историческаго періода въ новый періодъ, состояль только въ перемёнѣ именъ, причемъ сохранились бы всё мелкія частности. Собственно говоря, мы ничего не знаемъ о способъ этого перехода; но если основаться на аналогіяхъ, то видниъ, что народная варіація поэтическихъ сюжетовъ, даже книжныхъ, преобразуетъ эти сюжеты иногда почти до неузнаваемости. Тъмъ большія измъненія нужно предположить здась, гда "варіанть" эпоса богатырскаго сравнительно съ есогоническимъ заключался ни болёе ни менёе какъ въ ињломъ пересо-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Поэтич. Воззрѣнія, I, стр. 302-809.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Котляревскій, въ упомянутомъ разборѣ, стр. 68, находить, что Азанасьевь-"отдѣляя древніе мотивы былины и ихъ значеніе путемъ сличенія съ родственными памятниками и преданіями другихъ народовъ, въ общемъ получаеть весьма твердже результаты". Но твердость ихъ становится соминтельной послѣ немаловажнаго замѣчанія, которое Котляревскій дѣлаеть вслѣдъ затѣмъ: "Азанасьевъ,—говорить онъ, какъ кажется, даеть уже слишкомъ много силы и крѣпости народному преданію и памяти. Онъ, повидимому, не допускаеть въ ней почти никакихъ уклоненій въ область фантазіи и не признаеть въ былинѣ никакихъ другихъ измѣненій, кромѣ виѣшваго историческаго наслоенія" и пр. Развивъ больше это замѣчаніе, Котляревскій полиѣе указаль бы ошибку метода, которая была очень крупная.

роть народнаго міровоззрівнія. Если Перуна замівняль Илья-пророкъ, а этого библейскаго героя-Илья-Муромець, то воть уже две большія ступени превращения, и мы скорбе могли бы ожидать, что въ послёднемъ гораздо виднёе отразится ближайшая предъидущая ступень, чёмъ самый осогоническій подлинникъ, т.-е. что въ Ильб-Муромцѣ виднѣе будетъ Илья-пророкъ, нежели Перунъ,-между тѣмъ Азанасьевъ сличаетъ былину прямо съ тучами и молніями. Далёз, если эпическое творчество было несомийнно еще очень двятельно въ наши средніе въва и простиралось тогда не только на свои народныя темы, но охватывало и пересоздавало (какъ далѣе увидимъ) даже сравнительно позднія чужеземныя темы-напр., въ обработвъ апокрифическихъ сюжетовъ и книжныхъ повёстей, --- то тёмъ больше въ немъ надо предположить дъятельной силы въ ту давнюю эпоху, которая была несравненно ближе въ періоду полной свъжести эпоса. Между тёмъ въ теоріи Асанасьева богатырскій эпосъ ограничивается только однимъ символическимъ копированіемъ и переименованіемъ.---Правда, богатырскій эпосъ сохраняеть много мнонческихъ частностей; но рядомъ съ этимъ намъ указывають въ немъ цѣлую бытовую картину древней княжеской Руси, и кроит Ильи-Муроица (предполагаемаго Перуна) цёлый рядъ весьма реальныхъ сословныхъ лицъ и т. п.,-значить, эпическое творчество работало съ полной силой и не забыло притомъ новой исторической обстановки. Котляревский очень върно замъчалъ, что въ стрилахъ Ильн-Муромца (которыя, по Асанасьеву, составляють уцёлёвшій остатокъ мнонческаго представленія моднін) можно просто видёть обыкновенное оружіе доогнестрѣльнаго періода, а въ золотой казию Соловья-разбойнива (но Асанасьеву, метафора небесныхъ свътилъ, закрываемыхъ тучами)прибавку фантазіи къ понятію о разбойникъ, который могъ награбить и денегъ. Критика, не увлекаемая предвзятой теоріей, должна принять эти мнимые символы за простыя реальныя вещи, а съ отсутствіемъ символовъ рушится и объясненіе Асанасьева. Очевидно, процессь образованія былины быль другой, хотя бы мы продолжали признавать происшедшую здёсь смёну есогоническаго эпоса героиче-СКИМЪ.

Новъйшія изслёдованія, какъ дальше увидимъ, нашли еще иные пути развитія народныхъ мисологическихъ преданій, и между прочимъ для былиннаго эпоса (пока для нёкоторыхъ его частей) не подозрёваемые прежде источники книжные,—такъ что уже теперь процессъ эпическаго творчества представляется очень несходнымъ съ тёмъ, какой выводился по способу Гримма и его ближайшей школы. Но пока эти новыя отврытія были сдёланы, теорія перехода есогоническаго эпоса въ героическій путемъ символическаго копиро-

131

Digitized by Google

9۳

ванія, объясненіе большинства мнеовъ, и въ томъ числё главнёйшаго героя былинъ, какъ метафорическихъ изображеній и олицетвореній тучи и грозы, получили большую популярность въ нашей литературѣ; учебники и иные высшіе курсы приняли ихъ какъ непреложную истину, и понынѣ ихъ повторяютъ — по обыкновенію учебниковъ оставаться позади науки <sup>1</sup>).

') Говоря о той эпохѣ, надо упомянуть еще нѣсколько именъ писателей, труды которыхъ вмѣють нѣкоторое отношеніе къ русской этнографіи и различное научное значеніе. Таковы книги по славянской мнеологіи М. Касторскаго, 1841, и Костомарова, 1846, о которыхъ мы говоримъ въ другомъ мѣстѣ ("Исторія русскаго славяновѣдѣнія").

Въ сороковниъ годахъ появляются труди Д. О. Шеппинга, посвященные славянской и русской мнеологін: "Мнен славянскаго язичества", М. 1849 (разборъ этой книги въ Отеч. Зап. 1850, № 3, отд. V, стр. 17—28); статьи: объ Иванъ Царевичъ (въ сказкахъ и быливахъ); "Купала и Коляда"; "Опитъ первоначальной исторіи земледѣлія и отношеніе его къ быту и языку русскаго народа" (въ "Чтеніяхъ" Моск. Общ. исторіи и древностей, 1861, кн. IV); "О древнихъ навязякъ и вліяніи ихъ на язикъ, ящянь и отвлеченныя понятія человѣка" (въ "Архивѣ историко-юрид. свѣдѣній" Калачова, 1861); "Русская народность въ ем повѣрьихъ, обрядахъ и сказкахъ" М. 1862, и мн. др. Труды Шеппинга были въ числѣ первыхъ пробъ новаго мнеологическаго изслѣдованія; это была какъ би ступень между старой этнографической школой и новыми изслѣдованіями Буслаева и Асанасьева; они не были лишены своеѣ полезности, внямвая вопросы, но недостатки метода не дали имъ большого значенія въ развиті науки. Ср. Котляревскаго, "Старина и народность за 1861 годъ" (Сочиненія, т. I, стр. 546—548).

Кныта Д. М. Щепкина: "Объ источникахъ и формахъ русскаго баснословія", М. 1859—1861 (2 выпуска), была чрезвичайно страннымъ примѣненіемъ той системы мнеологическихъ объясненій, по которой мнеологія объясналась какъ слёдствіе "болѣзни языка". Не смотря на значительныя знанія, какія обнаруживаеть первая часть книги, самыя объясненія, наполняющія вторую часть, невозможны до каррикатурности (Ср. Котляревскаго, тамъ же, стр. 581—535).

Digitized by Google

# ГЛАВА V.

٩

### Новая ступень этнографическихъ изысваний.

Поворотъ въ историко-литературныхъ изученіяхъ послѣ Бѣлинскаго.—Поиски народно-поэтическихъ памятниковъ въ старой письменности.—Изданія и изслѣдованія Н. С. Тихонравова.—А. А. Котляревскій.—Изслѣдованія по языку и мнеологіи А. А. Потебни. — Археолого-этнографическія и художественно-бытовыя разысканія В. В. Стасова.—П. А. Лавровскій.

Дівятельность первыхъ начинателей научной этнографіи была еще въ полномъ разгарѣ, когда съ половины пятидесятыхъ годовъ появляются первые опыты новаго поколѣнія изслѣдователей, съ которыми теоріи Буслаева и Асанасьева пріобрѣтаютъ извѣстныя видоизмѣненія и дополненія; затѣмъ, еще съ новымъ рядомъ изысканій, прежняя точка зрѣнія сильно преобразуется, доставивъ совершенно новыя данныя для рѣшенія вопроса, хотя новѣйшая его постановка и донынѣ еще не выработала цѣльной уравновѣшенной системы.

Новое поколѣніе, начинавшее дѣйствовать съ половины пятидесатыхъ годовъ, можно свазать, училось по Буслаеву, частью слѣдовало и за Асанасьевымъ; но, какъ всегда бываетъ въ дѣйствительномъ развитіи науки, эти послѣдователи не повторяли только, но и вели дальше поставленные вопросы. Новые поиски пошли въ разныхъ направленіяхъ, которыя сложились частію подъ новыми вліяніями западной этнографической науки, частію образовались въ собственныхъ условіяхъ русской литературы. Одни углубляли этнографическое знаніе изслѣдованіями въ письменной старинѣ; другіе направляли свое вниманіе на бытовую археологію; третьи ближе усвоивали новѣйшіе пріемы и результаты сравнительнаго языкознанія и мисологія; наконецъ, народное русское содержаніе вводилось въ громадное цѣлое европейскаго и восточнаго преданія, и здѣсь открывалась новая крайне любопытная связь международнаго сродства и заимствованія.

Поиски въ письменной старинѣ представлялись сами собою. По взгляду Якова Гримма, народный мноъ и сказаніе до того проникали нѣкогда жизнь и литературу, что ихъ отголоски можно было слѣдить въ самыхъ разнообразныхъ произведеніяхъ слова; наши послѣдователи школы точно также стали искать и, конечно, находили проявленія миза и народной поэзіи не только именно въ поэтической области, но и въ случайныхъ выраженіяхъ лѣтописи или древняго поученія, въ мотивахъ церковнаго житія и т. п. Г. Буслаевъ въ своихъ очеркахъ, старой русской поэзіи представилъ уже нѣсколько любопытнѣйшихъ образцовъ этого присутствія народной поэзіи въ памятникахъ письменности, гдѣ до того времени ихъ совсѣмъ не подозрѣвали <sup>1</sup>). Очевидно, что въ этомъ направленіи нужно было идти дальше. Въ тоже время это болѣе пристальное изученіе старой письменности исходило изъ чисто-литературныхъ мотивовъ.

Въ концъ 1840-хъ годовъ завершилась критическая дъятельность Бѣлинскаго: наступившая удушливая атмосфера послѣднихъ сорововыхъ и первыхъ пятидесятыхъ годовъ сдёлала невозможнымъ дальнъйшее продолжение этого направления съ его отвлеченно - художественной и отвлеченно-соціальной теоріей, — вибсть съ темъ, однако, чувствовалось, что критика "сороковыхъ годовъ" сдёлала свое дело и что ищуть отвѣта новые вопросы и литературные, и общественные. Съ одной стороны возникаетъ потребность болёе опредёленно поставить вопросъ общественный, --- и въ этомъ направлении еще при Бѣлинскомъ начали свою дѣятельность Валеріанъ Майковъ, соціалистическій кружовъ конца сорововыхъ годовъ, нёсколько позднёе вритика "Современника"; съ другой стороны потребность историческаго выясненія литературы не удовлетворялась болёв той исторіей литературы, какую давалъ Бѣлинскій съ чисто-художественной точки зрѣнія, притомъ совершенно не касаясь цѣлаго періода старой, до-Петровской письменности. Художественная критика сороковыхъ годовъ совствиъ не интересовалась этой письменностью и этимъ періодомъ, какъ эпохой грубой безсознательности; тотъ литературный вругъ совсёмъ и не зналъ этой письменности, - хотя въ объясненіе должно сказать, что ея живого историческаго и поэтическаго интереса не знали сами тогдащніе спеціалисты, извлекавшіе изъ нея почти только церковную археологію, какъ вмёстё съ тёмъ еще не были установлены изученія народной поэзіи и преданія. Затёмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Его разборн и толкованія смоленской легенды о св. Меркурін, муромскаго преданія о Мароб и Маріи, житій тверскихъ, новгородскихъ, и пр.

относительно самого XVIII и XIX въка нельзя было не видъть, что вроив эстетической мврки въ ней можеть, и должна, быть приложена также другая, чисто историческая марка: не всё движенія общественной жизни достигали художественнаго выраженія, и тёмъ не менње они имљии свое жизненное, историческое значение; масса произведений литературы, мимо которыхъ съ пренебрежениемъ проходить эстетический вритикъ, представляла, однаво, животрепещущий интересь для исторіи образованія, общественной жизни, нравовь, саныхъ интимныхъ двяженій развитія, и могла наконецъ выяснять саный процессъ возрастанія художественнаго чувства и понижанія. Если историкъ ищетъ въ литературѣ не только развитія художественнаго стиля, но и исторіи сознанія, онъ необходимо долженъ расширить объемъ своихъ изученій, обратиться къ литературѣ вообще, собрать и изслёдовать ся дстали. Очевидно также, что нёсколько внимательное изслёдованіе должно было разыскать и раскрыть этоть интересь и въ старой до Петровской письменности и что историческое наблюденіе не могло миновать, какъ лишенные булто бы содержанія, цёдые вёка народной жизни, въ которые очевилно вкладывался національный характерь. Новая школа приходила, напротивъ. къ совсёмъ иному впечатлёнію: литература послё-Петровская, развившаяся подъ европейскими вліяніями, казалась даже совсёмъ лишенною интереса, какъ чистое подражание, не выросшее изъ самобытнаго народнаго источника, и, напротивъ, исполненной интереса казалась та литература, скудная по объему, не выработанная по формѣ, наивная и первобытная, но запечатлѣнная чисто народнымъ творчествомъ, принадлежавшая всей народной массъ, высказывавшая ся чувства и идеалы. Это была народная поэзія и народная письменность: на нихъ смотрѣли съ пренебреженіемъ приверженцы новой литературы, но до пониманія народной словесности нужно было не снизойти, а возвыситься <sup>1</sup>). Въ старой письменности были отголоски этого надолно-поэтическаго луха: ихъ надо было разыскать и объяснить.

Въ такомъ сложномъ видё складывались тё новые историко-литературные и этнографическіе интересы, въ средё которыхъ воспитывалось новое поколёніе изслёдователей, воспринявшее трудъ своихъ ближайшихъ предшественниковъ и учителей сороковыхъ годовъ. Разъ задача поставлена была такимъ образомъ, работы открывалось множество. Еслибы кто захотёлъ наглядно представить себё ту громадную перемёну, какая совершилась въ постановкё историко-литерагурнаго изслёдованія, тотъ увидитъ ее, поставивъ рядомъ книги

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Выше указано, что именно такъ говорилъ г. Буслаевъ.

по исторіи русской литературы, какія были еще въ ходу въ патидесятыхъ годахъ непосредственно послѣ Бѣлинскаго<sup>1</sup>) и какія являлись въ послёдніе годы. Въ промежуткё совершены были общиреня работы, направленныя съ одной стороны на то изучение деталей новой литературы, о которомъ им выше говорили, съ другой, на изученіе старой письменности и народной поэзін. Въ этомъ послёднемъ отношения предстояло сдёлать разыскания, которыя въ прежнее время были едва начаты: необходимо было отдать себт отчеть въ целонь составѣ старой письменности, опредѣлить ся инвентарь, и особенно съ той стороны, которая до техъ поръ была совершенно пренебрежена-со стороны ся поэтическихъ эдементовъ. До сихъ поръ изследованіе старой письменности ограннчивалось почти исключительно лётописью и церковною исторіею; не многія изъ рукописныхъ собраній были описаны и то лишь въ видѣ враткаго ресстра, по воторому трудно или совсёмъ невозможно было судить о содержанін памятниковъ: одно знаменитое "Описаніе русскихъ и словенскихъ рукописей Румянцовскаго Музеума", Востовова (1842), впервые дало болье подробный раціональный каталогь, съ вратвими, но весьма цёнными замѣтками о составѣ содержанія и извлеченіями изъ руконисей, между прочимъ изъ такихъ произведений, на которыя прежде обращалось мало вниманія. Здёсь были уже не маловажные намени на то, чего слёдовало, между прочимъ, искать въ старой письменности. Въ первыхъ трудахъ г. Буслаева, какъ выше замъчено, сдъланы были интересные опыты разработви письменнаго матеріала съ цёлью объясненія старой русской поэзіи. Поиски въ рукописномъ матеріаль были действительно вознаграждены замёчательными отврытіями, воторыя въ концѣ концовъ совершенно измѣнили представленіе о содержани старой русской письменности: въ ней именно была открыта цълая обильная струя народно-поэтическаго содержанія, цълый рядъ памятниковъ книжныхъ, которые были или вполнѣ народнымя, или стояли въ болѣе или менѣе тесномъ соотношения съ мотивами народной поэзіи. Если прибавить, что въ твхъ же пятидесятыхъ годахъ подготовлялись новые богатые сборники живой народной поэзін, какіе вскорѣ появились въ изданіяхъ Рыбникова, Кирѣевскаго, Шейна, Якушкина, Варенцова и т. д., гдѣ замѣчательно расширилась вся область народной поэзін, отврывавшаяся изслёдованію; если прибавить, что въ то же время наши изслъдованія воспользовались богатымъ сравнительнымъ матеріадомъ, который въ особенномъ изобилін сталъ собираться тогда въ изданіяхъ и изслёдоваьіяхъ западныхъ, особливо нёмецкихъ, то понятна будетъ та масса новыхъ объясненій,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Укаженъ, для примъра, "Очеркъ исторія русской поэзін", А. Милюкова, 1847.

накія являлись теперь для народно-поэтической письменной старины и для современной этнографіи. Между стариной и современной народной поэзіей и преданіемъ возстановлялась наглядно историческая связь, какъ вовстановлялась историческая связь до-Петровской письменности и новой литературы, между которыми предполагалась прежде глубовая пропасть.

Не входя опять въ подробности новаго движенія, остановимся на его замѣчательнѣйшихъ пріобрѣтеніяхъ. Назовемъ здѣсь прежде всего труды Н. С. Тихонравова.

Николай Сав. Тихонравовъ (род. въ началъ 1830-хъ г. въ Москвѣ) кончилъ курсъ въ одной изъ московскихъ гимназій въ томъ году, когда вслѣдствіе политическихъ волненій въ Западной Европѣ сочтено было нужнымъ, для обезпеченія политическаго спокойствія Россім, принять строгія мѣры относительно русскихъ университетовъ и, между прочимъ, опредѣлить для каждаго университета комплектъ въ 300 человѣкъ,—такъ что г. Тихонравовъ поступилъ сначала въ Педагогическій институтъ въ Петербургѣ (въ 1849, во время директорства И. И. Давыдова), а черезъ годъ ему удалось перейти въ московскій университетъ, гдѣ онъ и кончилъ каредру въ московскомъ университетѣ, гдѣ съ тѣхъ поръ и работалъ какъ профессоръ и, одно время, ректоръ.

Его первыя работы являются въ самонъ началъ пятидесятыхъ годовъ небольшими изследованіями по исторіи литературы прошлаго и частію нынѣшняго вѣка въ томъ новомъ (какъ тогда выражались, "библіографическомъ") направленія, о которомъ мы сейчасъ говорили. Изслѣдованія относились въ подробностямъ, но тѣмъ не менѣе овазывались исторически весьма характерными для объясненія писателей и самой эпохи. Эти работы тогда же обратили на себя вниманіе замѣчательнымъ изученіемъ литературной старины. Въ концѣ пятидесятыхъ годовъ г. Тихонравовъ предпринялъ изданіе историко-литературнаго сборника по тъмъ предметамъ, которые, какъ сейчасъ указано, стали привлекать новыхъ изыскателей и на которые паправлялись его собственныя изученія<sup>1</sup>). Вопросы исторіи литературы поставлены были въ томъ широкомъ объемъ, въ какомъ стала понимать ихъ новая школа. Здёсь нашли мёсто и старая и новая литература: послёдняя---особливо со стороны ея значенія для исторіи образованности, нравовъ, общественнаго развитія; первая-по твиъ же отношеніямъ ея въ древности, или по ея связямъ съ вопросами этно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Лётописи русской литературы в древности", три тома въ шести книгахъ, М. 1859 — 1860; т. IV, 1862; т. V, 1863.

графіи, древняго быта и народной поэзіи. Таковы были изданія памятниковъ, относящихся въ судьбамъ древней народной жизни, какъ поученія противъ языческихъ вѣрованій и обрядовъ, какъ матеріалы для исторіи Стоглава, для исторіи раскола, историческія свёдёнія о Сильвестрѣ Медвѣдевѣ; въ ближайшемъ отношеніи въ этнографіи стояли памятники древней легендарной литературы, оригинальные заговоры, собранія народныхъ пѣсенъ современныхъ; затѣмъ произведенія старивной пов'єсти, болье или менье связанной съ наролно-поэтическими сюжетами; нѣсколько изслѣдованій, посвященныхъ народно-поэтическимъ преданіямъ стараго времени: наконецъ, и переволъ сравнительной инеодогіи Макса Мюллера. Въ изданіи г. Тихонравова соединились труды старшаго и новаго поколѣнія изслёдователей: мы находимъ здёсь труды и сообщения Ө. И. Буслаева, Асанасьева, Соловьева, Костомарова, И. Е. Забёлина, А. Е. Викторова, А. С. Павлова, Н. И. Субботина, К. П. Победоносцева; наконецъ цёлый рядъ работъ самого издателя.

Не касаясь статей историко-литературныхъ по XVIII п XIX въкамъ, укажемъ этнографическій матеріалъ, помѣщенный въ этомъ замъчательномъ для своего времени изданіи.

Томъ I (внижки первая и вторая): Русская поэзія XI и начала XII вёка, г. Буслаева; Русскія народныя пёсни, собранныя П. И. Якушкинымъ, съ предисловіемъ г. Буслаева; О новгородскихъ Макарьевскихъ Четінхъ-Минеяхъ, замётки Макарія, еп. тамбовскаго и шацкаго; статья о Zeitschrift für deutsches Alterthum Морица Гауцта, А. Н. Веселовскаго; статья о книгѣ Бергмана Les Scythes, А. А. Котляревскаго; Николай угодникъ и Касьянъ угодникъ, народная сказка, сообщ. П. И. Якушкинымъ; статья о Jabrbuch für romanische und englische Literatur Эберта, г. Буслаева; Замѣтки о старинѣ и народности, г. Буслаева.

Томъ II (книжки третья и четвертая): Смоленская легенда о св. Меркурін, г. Буслаева; Сказаніе о созданіи великія Божія церкви св. Софіи въ Константинополь, съ пред. К. Герца и г. Буслаева; Повъсть града Іерусалима, г. Буслаева; статья о Zeitschrift für Völkerpsychologie Лацаруса и ЛІтейнталя, А. Дювернуа; Сказка о милосердомъ купцѣ (запис. въ Московской губернін); разборъ книги Щапова о расколѣ, И. С. Некрасова.

Томъ III (внижки патая и шестая): Муромское преданіе о Мареѣ и Маріи, г. Буслаева; Лекціи изъ курса исторіи русской литературы, его же; Слово и откровеніе святыхъ апостолъ, съ предисловіемъ его же; Народные стихи объ Адамѣ, о преданіи Христа Іудою, о пятницѣ, сообщ. И. Т. Глѣбовымъ; Разборъ нѣкоторыхъ филологическихъ объясненій г. Костомарова въ статьѣ: "Происхожденіе Русн", А. Дювернуа; Запорожская пѣсия, сообщ. Н. Костомаровымъ.

Томъ IV. Мѣстныя сказанія владимірскія, московскія и повгородскія. Дяѣ левціи изъ курса исторіи русской литературы, г. Буслаева; Русскія нар. иѣсни, собранныя въ Саратовской губерніи А. Н. Мордовцевой и Н. И. Костомаровымъ; Нѣкоторыя черты объ обществѣ духоборцевъ (1805 г.); О народахъ на страшномъ судѣ, по одному лицевому сборнику XVII вѣка Новгор. Софійской библіотеки, г. Буслаева; Исторія о бітствующемъ священстві, соч. Ивана Алексівва (1755); Нісколько народныхъ заговоровъ, сообщены А. Н. Аванасьевымъ.

Томъ V. Сравнительная мисологія Макса Мюллера, пер. съ англ. И. М. Живаго; Духовные стихи раскольниковъ, сообщ. А. С. Павловымъ; Для опредъленія иностранныхъ источниковъ повёсти о мутьянскомъ воеводъ Дракулъ, г. Буслаева; Повёсти о мудрыхъ женахъ, сообщ. А. Н. Асанасьевымъ; Повёсть о скверномъ бёсъ, сообщ. А. С. Павловымъ; Заговоръ отъ укушенія змън, сообщ. П. П. Барсовымъ; Два раскольничъи стиха, сообщ. Н. И. С-нымъ.

Самому издателю принадлежать слёдующіе тексты и изслёдованія:

- Повъсть объ Аполлонъ Тирскомъ, съ предисловіемъ (І. кн. 1, стр. 1-33).

- Луцидаріусъ. Часть первая. Съ предисловіемъ (тамъ же, стр. 33-68).

- Повъсть, какъ приходнаъ греческій царь Василій подъ Вавилонъ градъ

(кн. 2, стр. 161-165). Варіанть сказки о Вавилонскомъ царствѣ.

— Повѣсть о преніи живота съ смертію (тамъ же, стр. 183—193). Текстъ и историко-литературныя сличенія.

— Стихъ о внигъ Голубиной (П, кн. 3, стр. 64—69), по рукописи гр. Уварова (Царскаго, № 490).

— Повъсть о Өедоръ жидованъ (тамъ же, стр. 69—71), по рукописи г. Тихонравова.

— Разговорь о Адамовыхь дёгяхь, какъ жили (тамъ же, стр. 72), по рукописи его же.

— Повѣсть о Саввѣ Грудцывѣ (кн. 4, стр. 61—80), по рукописи Е. Д. Фианмонова.

— Сказка объ Урусланѣ Залазаревичѣ (тамъ же, стр. 100—128), по рукописи Ундольскаго.

- Повёсть о чюдеся пречистыя Богородицы, о градё Муромё и епископё его, како прівде на Резань (тамъ же, стр. 97-99), по рукописи конца XVII в.

- Русская легенда XVII въка объ образъ Богородицы (тамъ же, етр. 99-100), по рукописн гр. Уварова (Парскаго, № 440).

— Сказаніе о Индійскомъ царстві (тамъ же, стр. 100—103), по рукописи конца XVII віка.

- Заговоры на оружіе (тамъ же, стр. 103-105), по рукописи Е. Д. Филимонова, писанной въ 1769-74 г. въ Харьковѣ.

— Слово о въръ христанской и жидовской (т. Ш., кн. 5, стр. 66 — 78), текстъ и предисловіе.

— Интермедія на три персони: смерть, воинъ и хлопецъ (тамъ же, стр. 78 —80), нвъ южнаго сборника 1789 г.

- Сказка объ Иванѣ Бѣломъ (тамъ же, стр. 8-15), изъ рукописи Е. Д. Филимонова.

- Стихь объ Антихристь (тамъ же, 15-16), по рукописи новаго письма.

— Повъсти о Вавилонскомъ царствъ (тамъ же, стр. 20-33), еще три редакцін этого сказанія.

- Шемякниъ судъ (тамъ же, стр. 34-38), историко-литературныя сличения.

- Пѣсня объ осадѣ Соловецкаго монастыря (кн. 6, стр. 90-91), по раскольничьей рукописи начала настоящаго столѣтіи.

— Любовное заклинавіе изъ слёдственнаго дёла 1769 года (тамъ же, стр. 92-93).

- Новый списокъ слова о Данина Заточникъ (тамъ же, стр. 98-94).

- Повёсти о царё Соломонё. Съ приложеніемь шести снимковъ, по рукописамъ г. Филимонова, Забёлина п С. Б. (т. IV, стр. 112-153).

— Слова и поученія, направленныя противъ языческихъ върованій и обрадовъ. Съ предисловіемъ (тамъ же, стр. 83—112).

-- Исторія о върв и челобитная о стрізьцахъ Саввы Рожанова (т. V, стр. 111-148).

- Раскольничья сатяра пропивго въка (такъ же, стр. 42-43).

— Пять древно-русскихъ поученій (такъ же, стр. 90-108).

- Нісколько народныхъ заговоровъ (наъ раскольничьей тетрадки новаго письма, тамъ же, стр. 111-112).

- Замѣтка для исторіи Стоглава (тамъ же, стр. 137-144.

- Слово о злыхъ женахъ (тамъ же, стр. 145-147).

Сборникъ г. Тихонравова болёе чёмъ какое-либо другое\_изданіе того времени можетъ служить образчикомъ тёхъ широкихъ историколитературныхъ интересовъ, какіе опредёлились въ пятидесятыхъ годахъ, съ одной стороны какъ дополненіе прежней исторіи литературы, причемъ интересъ чисто художественный восполнялся изученіемъ культурно-историческимъ, съ другой, какъ опытъ расширенія изслёдованій народной поэзіи путемъ изученія старой письменности. Каждая книжка "Лётописей" приносила новыя любопытнёйшія данныя для исторіи народнаго или полу-народнаго поэтическаго творчества, особливо извлеченныя изъ памятниковъ старой письменности.

Въ тѣ же годы былъ изданъ г. Тихонравовымъ важный трудъ по изученію этой письменности, посвященный такъ-называемымъ отреченнымъ" книгамъ <sup>1</sup>). Извѣстно значеніе этихъ книгъ: это были, во-первыхъ, болѣе или менѣе древніе переводы апокрифическихъ внигъ Ветхаго и Новаго Завѣта, житія и дегенды, непризнанныя церковью, книги гадательныя, астрологическія, особыя молитвы, заговоры и т. п., наконецъ, произведенія поэтическаго характера. такъ или иначе возбуждавшія недовёріе старинныхъ церковныхъ учителей и потому осужденныя въ качествъ "ложныхъ". Множество произведеній этой литературы донынѣ сохранились отчасти въ спискахъ, принадлежавшихъ къ первымъ вёкамъ нашей письменности, но въ особенности въ рукописяхъ позднѣйшаго времени, очевидно составдявшихъ весьма распространенное популярное чтеніе. Въ очень старыхъ спискахъ извёстна также весьма распространенная въ старой письменности особая статья, заключавшая въ себъ витесть съ указаніемъ книгъ, одобренныхъ церковью, и церковное запрещеніе книгъ ложныхъ: статья "О внигахъ истинныхъ и ложныхъ", заимствованная первоначально изъ источника византійскаго, а потомъ обильно до-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Памятники отреченной русской интератури. Собраны и изданы Николаемъ Тихонравовымъ (Приложеніе въ сочиненію: "Отреченныя книги древней Россіи"). Для тома. Слб. и Москва, 1863. Объщанное сочиненіе осталось неизданнымъ.

полненная по наличному составу этихъ книгъ въ литературъ старославянской и впослёдствій старой русской. Не смотря на запрешенія, ложныя вниги были, однако, чрезвычайно распространены въ старой письменности и послёдними отгодосками доходять даже до нашего времени въ простонародномъ чтеніи (какъ "Бесъда трехъ Святителей". "Сонъ Богородицы", "Сказаніе о добрыхъ и злыхъ дняхъ" и т. п.). Ихъ интересъ для старинныхъ читателей заключался въ поэтическихъ добавленіяхъ къ библейской и евангельской исторіи. въ разсказъ о событіяхъ, возбуждавшихъ любопытство и о которыхъ однакоже ничего не говорили каноническія книги, вообще въ чудесномъ и легендарномъ, къ воторому было особенно склонно и жадно народное воображение, а также и суевбрие. Многое взъ этихъ книгъ връпко започатлълось въ народной памяти и фантазіи и затъкъ отравилось въ народной поэзія и предразсудит. Понятно, что изученіе этой отреченной литературы было необходимо для объясненія извёстныхъ явленій народной поззіи и оно дало новыя доказательства органической связи, соединяещей старую письменность и народноцоэтическое творчество. Изданіе г. Тихонравова было самымъ общирнымъ собраніемъ памятниковъ отреченной литературы и уже не мало послужило какъ для объясненія общихъ отношеній нашей старой письменности, такъ и для объясненія многихъ явленій старой наролной поэзіи.

Не перечисляя трудовъ г. Тихонравова по исторіи литературы, не имѣющихъ ближайшаго отношенія въ этнографія, упомянемъ еще его большую работу, посвященную старой исторіи русскаго театра <sup>1</sup>). Въ этой книгѣ впервые были собраны многочисленные тевсты старинной драмы и кромѣ своего историко-литературнаго значенія книга представляетъ важный матеріалъ для исторіи книжнаго языка и для исторіи нравовъ. Въ томъ же отношенія важны другія историколитературныя изслѣдованія г. Тихонравова, начиная съ упомянутаго изданія древнихъ поученій противъ язычества, исторіи различныхъ эпизодовъ еретическаго движенія въ старой Россіи, и кончая важными разысканіями о писателяхъ новѣйшей литературы, какъ въ послѣднее время о Пушкинѣ и Гоголѣ. Въ изслѣдованія памятни-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Русскія драматическія произведенія 1672—1725 годовъ. Къ 200-лётнему юбилео русскаго театра собраны и объяснены Ник. Тихонравовних, проф. Московскаго Университета". Два тома, Сиб. 1874. Изд. Д. Е. Кожанчикова. Извёстна судьба этой книги, въ свое время недопечатанной и не вышедшей въ свёть вслёдствіе банкротства издателя и явившейся въ продажё много лёть спуста безь участія автора. Не вошедшее въ отпечатанную книгу и вибвшееся только въ корректурныхъ оттискахъ общерное изслёдованіе г. Тихонравова о началё русскаго театра между прочниъ было утилизировано г. Морозовымъ въ его книгё о томъ же предметё, какъ о томъ было писано въ свое время.

ковъ старой письменности, имѣющихъ отношеніе къ народно-поэтическому содержанію, г. Тихонравовъ далъ любопытные образчики сравнительнаго историко-литературнаго изученія, указывая иноземные прототипы старой повѣсти и ея видоизмѣненія на русской почвѣ.

Навонецъ, въ изучения старой письменности особый трудъ положенъ былъ г. Тихонравовымъ на самое собираніе ся панятниковъ. Съ первыхъ лътъ своей научной двятельности онъ сталъ усерднымъ собирателемъ и въ концѣ концовъ составилъ замѣчательную историколитературную библіотеку книгъ и рукописей: собранная неутомимыми усиліями знатока эта коллекція заключаеть, во-первыхъ, множество книжныхъ ръдкостей прошлаго и нынъшняго въка, не однихъ рълкостей анекдотическихъ. но важныхъ въ историко-литературномъ отношении, и во-вторыхъ, замѣчательное собрание рукописей древнихъ и болће позднихъ самаго разнообразнаго содержанія, а также старыхъ лубочныхъ картиновъ, составляющихъ теперь большую рёдвость <sup>1</sup>). Собраніе рукописей уже въ многомъ послужило и самому г. Тихонравову и другимъ изслъдователямъ русской письменной старины и, напримъръ, въ послъднее время ему удалось встрътить замёчательную народную редавцію рёдкаго памятника старой русской цовѣсти, извѣстнаго подъ названіемъ "Девгеніева Дѣянія", которое до сихъ поръ было извёстно только въ одномъ спискъ.

Къ этому времени относятся также нѣкоторыя мон работы, касающіяся этнографія. Это были сначала отдѣльные очерки изъ исторін древней письменности, именно изъ исторін книжно-народной повёсти и апокрифическихъ сказаній въ связи ихъ съ современной народной повёсти и апокрифическихъ сказаній въ связи ихъ съ современной народной повёсй и преданіями:—Сказка изъ Тысячи и одной ночи, въ старомъ русскомъ переводѣ; Хожденіе Богородицы по мукамъ; Сказка о Вавилонскомъ царствѣ; Шемякинъ судъ; Рафли; Народныя пѣсни и стихи изъ старыхъ рукописей и проч.—въ "Извѣстіяхъ" Академін и "Отеч. Запискахъ" 1854—1856, позднѣе въ "Архивѣ историко-практическихъ свѣдѣній о Россін", Калачова, и въ трудахъ Московскаго Археологическаго Общества.

Той же области старой письменности посвящена была книга, составившая магистерскую диссертацію: "Очеркъ литературной исторіи старинныхъ повъстей и сказокъ русскихъ". Спб. 1857 (также въ "Ученыхъ Запискахъ" русскаго отдъденія Академіи, т. IV). Здъсь указана была исторія старой русской повъсти отъ древнъйшихъ ся произведеній, заимствованныхъ изъ византійскаго и южнославянскаго источника, до повъстей XVI — XVII въка, притедшихъ большею частью изъ литературы западной черезъ польско-бълорусскіе переводы, и до опытовъ русской бытовой повъсти XVII въка. Въ числъ первыхъ были напр. сказанія Троянскія, Александрія, сказанія о царъ Соломонъ, Стефанитъ и Ихинлатъ, житіе/Варлаама и Іосафата, сказаніе о премудромъ Акиръ и пр.. Между пронимъ въ одной изъ Погодинскихъ рукописей отыскалась замѣчательная византій-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта послёдная коллекція упомянута Д. А. Ровинскимъ: "Русскія народныя картинки". Спб. 1881 І, предисловіе.

ская поэма, въ нашихь рукописяхъ подъ названіемъ "Девгеніева Дъянія" (сказаніе о Дигенисѣ), которая находилась въ томъ погибшемъ въ 1812 году сборникѣ, гаѣ открыто было вѣкогда Слово о Полку Игоревѣ, п которая съ тѣхъ цорь не была находима въ рукописяхъ <sup>1</sup>). Въ приложеніяхъ издано нѣсколько текстовъ эгой литературы, какъ Троянскія сказанія, Девгеніево Дѣяніе, повѣсть о Дракулѣ и пр. Этнографическій интересъ памятниковъ состоялъ въ томъ, что во многихъ случаяхъ открывалась несомнѣнная связь этой старой народной повѣсти съ уцѣлѣвшими донынѣ паматниками народной позвіи, и для послѣднихъ можно было во многихъ случаяхъ предиоложить книжное происхожденіе. Тексты изучены были здѣсь главнымъ образомъ по рукописямъ Публичной библіотеки и въ томъ числѣ Погодинскаго древлехранилища, не задолго передъ тѣмъ пріобрѣтеннаго въ Библіотеку и для котораго не имѣлось еще настоящаго каталога, а также по рукописямъ Румянцовскаго Музея, въ то время еще находившагося въ Петербургѣ; рукописи другихъ библіотекъ, для которыхъ существовали печатные каталоги, указаны библіографически.

Въ одномъ изъ Погодинскихъ сборниковъ XVII—XVIII вѣка найдено было мною рѣдкое произведеніе старой народной позвін въ письменной формѣ: "Повѣсть о горѣ-алочастіи, какъ горе-злочастіе довело молодца во иноческій чинъ". Изданіе этого памятника было тогда предоставлено мною Н. И. Костомарову, который, занимаясь тогда же въ Публичной Библіотекѣ, пришелъ въ величайшій восторть отъ вновь открытаго памятника русской поэтической старины. "Повѣсть" напечатана была тогда же съ историческими объясненіями Костомарова ("Современникъ", 1857, апрѣль); вскорѣ другое наданіе сдѣлано было Срезневскимъ въ "Извѣстіяхъ", 1857; общирный комментарій къ этому памятнику данъ былъ г. Буслаевымъ.

Въ 1861 году сдёлано было мною изданіе "Ложныхъ и отреченныхъ книгъ русской старины" въ сборникъ Костомарова: "Памятники старинной Русской литературы", гдъ онъ составили Ш томъ <sup>3</sup>). Выше, по поводу другого изданія памятниковъ этой литературы, сдёланнаго г. Тихонравовымъ, указано значеніе этого рода произведеній для этнографіи, такъ какъ здѣсь былъ источникъ многихъ народныхъ суевѣрно-поэтическихъ представленій, повѣрій и даже эпическихъ мотивовъ въ былинѣ и такъ называемомъ духовномъ стихѣ.

Въ нѣкоторомъ отношенія въ этнографія находится также "Исторія славянскихъ литературъ" (Спб. 1865, 2-е размноженное изданіе 1879—1881, 2 тома), далѣе: "Старообрядческій Синодикъ" и "Изъ исторія народной повѣсти (исторія о шляхтичѣ Долториѣ)", изданные Обществомъ любителей древней нисьменности, въ Петербургѣ, и "Для любителей книжной старины" (Библіографическій списокъ рукописныхъ романовъ, повѣстей, сказокъ и пр., преимущественно изъ первой половины XVIII вѣка), изд. Обществомъ любителей россійской словесности, въ Москвѣ.

Въ тѣ же годы, лишь немного позднѣе, началась ученая дѣятельность А. А. Котляревскаго (1837—1881). Уроженецъ юга, онъ

<sup>4</sup>) Въ 1890 году, какъ выше упомянуто, найденъ былъ г. Тихонравовымъ второй списокъ этого сказанія, новъйшаго простонароднаго письма, но со стараго подлинника, съ любопытными арханческими варіантами. Этотъ новый списокъ должевъ появиться въ изданіяхъ Второго отділенія Академіи.

<sup>2</sup>) Объяснительная статья въ этимъ произведеніямъ въ "Русскомъ Словв", 1862. Сводное изданіе и древивйшій тексть "Статьи о книгахъ истиннихъ и ложнихъ" били мною номъщени въ "Лётописи занятій Археографической коммиссіи", 1863.

учился въ полтавской гимназіи, потокъ въ московскомъ университеть. габ окончиль курсь въ 1857. Занявшись потомъ преподаваніемъ руссваго языка и словесности въ Москве, въ 1862 году онъ имбаъ несчастіе быть привлеченнымъ въ той же исторіи, которая разстровла матеріальную жизнь и ученую деятельность Асанасьева; на Котляревскомъ, къ сожалѣнію, это "полнтическое" дѣло отразилось еще болёе печально, такъ какъ заключение въ кръпости подожидо начало болёзни, сломившей впослёдствіи его отъ природы врёпкую ватуру. Только въ 1867 году Котляревскому вновь было разрѣшено поступить на службу по учебному вѣдомству (это право было у него отнято въ 1862 году) и именно въ деритскомъ округѣ. Въ 1868, онъ защищаль свою магистерскую диссертацію: "О погребальныхь обычаяхъ языческихъ Сдаванъ" и назначенъ былъ профессоромъ русскаго языка и сдавянскаго языковвавнія въ деритскомь университеть. Онъ пробылъ здъсь до 1872, когда разстроенное здоровье потребовало леченья за границей, гдё онъ и пробыль до 1874, продолжая усиленно работать. Въ этомъ году онъ представилъ въ петербургскій университеть свои труды, выработанные за границей и нацечатанные въ Прарь: "Древности юридическаго быта Балтійскихъ сдаванъ" и Сказанія объ Оттон'в Бамбергскомъ въ отношеніи славянской исторія и древности" для полученія степени довтора славянской филологіи, и въ концѣ того же года приглашенъ былъ на славянскую кассдру въ Кіевѣ. Онъ началъ лекціи уже только во второмъ семестрѣ 1875-1876 академическаго года и впослёдствіи его чтенія не разъ были прерываемы болёзныю. Въ маё 1881 года онъ снова долженъ быль отправиться, по требованию докторовь, за границу и въ концъ сентября этого года умеръ въ Пизѣ<sup>1</sup>).

По своей дальнѣйшей дѣятельности и профессурѣ Котляревскій былъ преимущественно славистъ и археологъ, но съ самаго начала и до вонца этнографія въ ея различныхъ областяхъ была его живъйшимъ интересомъ. Его литературные труды начинаются въ ту самую пору (начало прошлаго царствованія), воторую онъ называлъ нашей эпохой "возрожденія наувъ и искусствъ": въ ту пору ему были одинаково близви и тѣ новые общественные интересы, когда ожи-

144

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографическія свёдёнія см. въ "Поминкё по А. А. Котляревскомъ". Кіевъ, 1881, повторенной въ третьей книгё "Чтеніё въ историческомъ Обществё Нестора Лётописца", подъ редакціею Н. П. Дашкевича. Кіевъ 1889. Въ концё помёщенъ подробный библіографическій списокъ сочиненій.

<sup>—</sup> Біографическій Словарь профессоровь и преподавателей императорскаго университета св. Владиміра" (1884—1884). Кіевь, 1884, стр. 303—825.

<sup>—</sup> Воспоминанія объ А. А. Котляревскомъ. Алевсія Веселовскаго. Кіевъ, 1888 (изъ "Кіевской Старини").

<sup>-</sup> А. А. Котляревскій, А. В. Стороженка, въ "Вістн. Евр.", 1890, іюль.

далась реформа, долженствовавшая произвести знаменательный переломъ въ жизни народа, и интересы новой, только-что воспринимаемой у насъ науки, посвященной изслёдованию старыхъ преданий и современнаго поэтическаго содержанія народной жизни. Первые труды его были посвящены съ одной стороны общимъ вопросамъ о постановкѣ нашихъ изученій народной старины и исторіи литературы 1). отчасти спеціальнымъ предметамъ бытовой археологіи и этнографіи <sup>2</sup>). отчасти общему вопросу сравнительнаго языкознанія <sup>в</sup>). Изученія его отличались съ самаго начала большою разносторонностью, которая была характерна по положению самаго вопроса: какъ въ нашей общественности того времени сказались вдругъ давно танвшіяся требованія общественнаго и нравственнаго быта, такъ въ изученіяхъ народности, въ новомъ поволёніи изслёдователей, возникаль пёдый рядъ вопросовъ по разнымъ отраслямъ народной археологін, этнографіи, языкознанія, сравнительной мисологів, въ которымъ проложенъ былъ путь предыдущимъ поволёніемъ ученыхъ, но воторыя требовали настоятельныхъ исканій, твиъ болёе, что наука университетская не имбла тогда достаточныхъ органовъ въ этомъ направленія 4). Не легко было овладёть тёмъ матеріаломъ самой русской народной старины, который долженъ быль быть введенъ въ изслёдованіе, и тёмъ общирнымъ матеріаломъ богато развивавшейся тогда западной науки, который заключаль въ себѣ существенно важныя пріобрётенія по сравнительному языкознанію и мисологін, неръдко прямо относившіяся и къ нашему содержанію, и не менте важныя указанія о методѣ изслѣдованія. Такимъ образомъ обширная начитанность Котляревскаго была особливой потребностью данной минуты. Основой его научныхъ понятій было ученіе Гримма; онъ внимательно изучалъ "Мнеологію" и "Древности Права", вивств съ тёмъ слёдиль за новёйшей западной литературой по изученію на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Критическія статьи о книгахъ архіси. Филарета, Милюкова, Ор. Миллера, Шевирева, Галахова и др.; "Старина и народность", 1862.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Были ли малоруссы исконными обитателями Полянской земли, или пришли изъ-за Карпать въ XIV вёкъ́"? 1862; Изображеніе калики перехожаго въ латинской рукописи XIV вёка, 1862; Русская народная сказка, 1864; Для исторіи русскаго народнаго театра,—Алика воннъ и смерть, 1864; Основной элементъ русской богатырской былины,—по поводу вниги Л. Майкова, 1864; Металлы у племенъ видоевропейскихъ; Скандинавскій корабль на Руси, 1865; Славяне и Русь древнёйшихъ арабскихъ писателей, 1868; Archåologische Späne, 1871, и др.

<sup>•)</sup> Статьи въ воронежскихъ "Филолог. Запискахъ": "Сравнительное языкоучение", 1862-63 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О состоянія университетовъ того времени ср. замѣчанія В. И. Модестова, въ книжкѣ: "Русская наука въ послѣднія двадцать пять лѣтъ", Одесса, 1890, стр. 11. То время, до министерства Головнина, авторъ прямо считаетъ временемъ упадка университетовъ.

родной древности, не говоря о литературѣ славянской и русской. Такимъ образомъ онъ, какъ немногіе изъ тогдашняго ученаго молодого поколёнія, знакомъ былъ съ положеніемъ вопроса въ литературь, и это давало ему возможность върно оценивать совершавшуюся тогда научную работу. Его небольшая книжка: "Старина и народность" (за 1861), представляющая обзорь тогдашнихъ работъ по изучению народнаго быта и поэзии, археологии, истории старой и народной литературы, и которая можеть послужить теперь любопытнымъ историческимъ очеркомъ тогдашияго состоянія этнографической науки, эта книжка заключала въ себѣ много мѣткихъ и полезныхъ замёчаній по поводу различныхъ тогдашнихъ трудовъ въ этой области; указывая ошибки, намбчала правильный путь изслёдованія и цитировалась поэтому долго послё своего появленія. Нёсколько позднѣе, Котляревскій далъ любопытный разборъ "Поэтическихъ Воззрѣній" Асанасьева, гдѣ оспаривалъ уже преувеличенія мисодогичесваго метода; еще поздиве-разборь "Исторіи русской жизни" г. Забёлина, и пр. Благодаря литературному опыту, Котляревскій больше чёмъ нёкоторые другіе изъ тогдашнихъ изслёдователей остался свободенъ отъ фидологическихъ и миеодогическихъ прайностей и быль вообще весьма осторожень въ своихъ выводахъ. указывая необходимость всестодонняго наблюденій и вритики. Его первая общирная работа: "О погребальныхъ обычаяхъ языческихъ Славанъ", есть въ одно и тоже время работа археологическая и этногдафическая, какъ и вообще онъ не однажды соединялъ изученіе старины съ этнографической точкой зрвнія. Послёдующіе труды его были посвящены славянскимъ предметамъ; въ "Библюлогическомъ опытё о древней русской письменности" онъ далъ исторію русской филологіи, за которою должна была послёдовать подобная исторія изученія русской народности, оставшаяся неисполненною. Въ параллель къ тому, что замѣчено выше о разносторонней начитанности Котляревскаго, можно прибавить, что онъ былъ также ревностный книжный собиратель, библіомань въ лучшемъ смысль этого слова. Библіотека его представляла зам'ячательно полное, систематически подобранное собраніе книгь по русской старинѣ-исторіи, археодогін, филологін и этнографіи. Къ великому сожалёнію, тяжедая болѣзнь, угнетавшая его въ послѣдніе годы жизни, не дала ему воспользоваться тёмъ обильнымъ матеріаломъ знанія, которымъ онъ обладаль; но рядомъ съ его изданными трудами остаются весьма характерны для той научной эпохи его коллекторскія работы и его библіотека, въ которой онъ хотвлъ собрать наличный матеріаль нашей археологической и этнографической науки, какъ результать ея прежнихъ пріобратеній и путь къ новымъ разысканіямъ.

Около того же времени, съ шестидесятыхъ годовъ, появляются первые труды г. Потебни, занимающаго теперь одно изъ первыхъ ивсть, если не первое, въ ряду русскихъ филологовъ. Алексаниръ Аевн. Потебня быль питомцемъ харьковскаго университета. Послё перваго своего труда: "О нѣкоторыхъ символахъ въ славянской народной поэзіи", который быль его магистерской диссертаціей, онь, уже въ качествъ адъюнкта харьковскаго университета, продолжалъ свои ученыя занятія за границей (съ конца 1862 года), направивъ свои изученія на филологію и мисологію; въ Берлинѣ онъ слушалъ сансврить у Вебера, и посётиль потомъ славянскія земли 1). Съ тёхъ норь быль них издань цёлый рядь замёчательныхъ трудовъ. посвященныхъ частью чисто филологическому изслёдованію русскаго азыка. частью изысканіямь по народной мноологія на основанія авнныхъ языва. Его филологическія работы были высово опёнены спеціалистами; двё вниги "Изъ записовъ по русской грамматикв". въ половинъ семидесятыхъ годовъ, были вознаграждены Ломоносовской преміей и онъ избранъ былъ членомъ-корреспондентомъ въ ARAIGNIRO HAVEL 2).

Какъ замъчалъ академическій критикъ, г. Потебня ниблъ въ своемъ трудѣ не мало предшественниковъ, тѣмъ не менѣе залача изученія русскаго языка оставалась весьма сложной. "Кромѣ старыхъ трудовъ Востокова, Греча и другихъ, -- говорилъ Срезневскій, -онъ могъ имъть и имълъ подъ руками важные труды Павскаго, Буслаева и еще нёкоторыхъ, и виёстё съ тёмъ труды Миклошича, Гатталы, Даничича и нёвоторыхъ другихъ западныхъ славистовъ. Онъ нашелъ сдёланнымъ многое, но многое и едва начатымъ и недодёланнымъ... Ни одинъ изъ славянскихъ языковъ, ни даже старо-славянскій языкъ, котораго родина и первичный строй досель еще не опредблены окончательно, не даваль поводовь въ такимъ различнымъ соображеніямъ и домысламъ, какъ языкъ русскій. Изъ всего того, что есть въ виду о русскомъ языкъ, надобно выдълить цённое, отстранивъ не подходящее подъ уровень требованій строгой науки, хотя бы и не съ разу, не безъ колебаній, хотя бы отчасти и язывознательнымъ чутьемъ. При этомъ ограничить вругозоръ своихъ наблюденій и изслёдованій однимъ книжнымъ новымъ язы-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Извлеченія изъ отчетовъ лицъ, отправленнихъ министерствомъ нар. просвещенія за граннцу, для приготовленія въ профессорскому званію. Спб. 1863—1867. I. стр. 283—283; II. стр. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Записка о трудахъ профессора А. А. Потебни, представленная во II-е отдёденіе Академін наукъ", Срезневскаго. См. "Сборникъ" второго отдёленія Академін. Спб. 1878, т. XVIII, стр. LXXXIX—СХVІІ, и тамъ же отчетъ о присужденіи Домоносовской премін, стр. LXXIV—LXXXVIII.

комъ, даже и съ прибавленіенъ того, что хотя и не принято въ печатной рёчи, но принято или осталось въ устной рёчи образованнаго общества, было бы невозножно. Какъ ни добопытно уаснение всёхъ явленій строя литературнаго языка сопоставленіями ихъ CANNY B38MMHO, OHO HH H& CROALRO HO NOROTS VAOBACTBODETS HEYшаго его, если только не захочеть снъ илти покойно самодовольнымъ XOXON'S OLDABARTEALBARO OCNNICACHIA BCEX'S HABINKOB'S, B'S CHAY KOTOраго все, что принято большинствомъ, должно считаться соотвётствующимъ законамъ строя языка-пока остается принятымъ. Для уясненія строя даже и этой доли русскаго языка наблюдатель-изслёдователь долженъ раздвинуть свой кругозорь и въ ширь----въ область языка народнаго, и въ глубь-въ область языка временъ прошедшихъ, тамъ и тамъ ири помощи языковъ иностранныхъ. Но разъ BOMEAMH BL STR OGARCTH, HE NORSTL YME ONL (CCAN TOALEO HE HO HEволё стёсниль кругь своихъ наблюденій, или не могь побёдить своего пристрастія въ современному литературному азыку, какъ въ единственно важному въ каконъ бы то ни было отношения) не перемёнить срединной точки своихъ наблюденій. Середину его кругозора, если не какъ ясно нонимаемая действительность, то по врайней ивре какъ исколый образъ бывшаго и минувшаго, займеть тотъ древній языкъ, отъ котораго какъ вътви пощии всё мёстные нарёчія и говоры, и который во всёхъ вётвяхъ своихъ перемёняяся и самъ по себе и по действио разныхъ обстоятельствъ. Книжный общественный языкъ имъ будеть уваженъ какъ самая важная изъ вётвей языка, какъ главная связь всёхъ частей народа, какъ главный проводникъ и хранитель образованности народа; но все-таки какъ одна изъ вътвей, даже какъ вътвь отъ вътви, только берущая секи не оть одной вътви, а отъ разныхъ, отъ самаго корня языка".

Этими словами Срезневскій опредѣлялъ задачу изслѣдованія, какъ нонималъ ее г. Потебия. Такова дѣйствительно была точка зрѣнія и пріемъ нашего изслѣдователя. Говоря о строѣ современнаго синтаксиса русскаго языка, г. Потебия дѣлаетъ замѣчаніе, которое такимъ же образомъ прилагается въ его звукамъ и формамъ. Языкъ является намъ теперь какъ сложная, пестрая масса образованій, созданныхъ въ самые различные періоды его развитія и связанныхъ употребленіемъ въ одно цѣлое, которое кажется однороднымъ, хотя на дѣлѣ идетъ изъ разныхъ историческихъ епохъ и составилось по различнымъ требованіямъ.

"Прежде созданное въ языкѣ, — говоритъ г. Цотебня, — двояко служитъ основаніемъ новому: частью оно перестраивается за-ново при другихъ условіяхъ и по другому началу, частью же измѣнаетъ свой видъ и значеніе въ цѣломъ единственно отъ присутствія новаго.

Digitized by Google

Согласно съ этикъ поверхность языка всегда болёе или менёе пестрёсть оставшимися наружу образцами разнохарактерныхъ пластовъ. Признавая эту пестроту поверхности языка (напр., то, что обороты "онъ быль купецъ" и "онъ былъ купцомъ", стоящіе рядомъ въ нынёшнемъ языкё, не одновременны по происхожденію и не однородны, но построены по различнымъ планамъ), стараясь сколько-нибудь опредёлить пропорція, въ какихъ на обращенной къ намъ поверхности языка смёшаны разнохарактерныя явленія, мы вмёстё съ тёмъ приходимъ къ необходимости выяснить характеръ ихъ, поставивши ихъ въ ряды другихъ, съ ними однородныхъ. Явленія, представляемыя составными членами предложенія, принадлежатъ къ двумъ разновременнымъ и разнохарактернымъ наслоеніямъ. Древнее наслоеніе оказывается, за немногими исключеніями, общимъ славянскому языку съ другими индоевропейскими".

Изсятдуя такимъ образомъ явленія языка, звуковыя, формальныя и синтактическія, г. Потебня унотребляеть въ дёло обширную массу фактовъ, какіе доставляло сравненіе съ явыками индоевропейской семьи (особливо сравненія изъ санскрита и литовскаго языка, ближайшаго къ славянскимъ), славянскія нарёчія, наконецъ различные историческіе періоды самого русскаго языка и его нарёчій. Авторъ останавливается на различныхъ вопросахъ въ опредёленіи русскаго языка: на его основныхъ особенностяхъ, на историческомъ происхожденіи и соотношеніяхъ его нарёчій, главныхъ и второстененныхъ, на особенностяхъ нарёчія малорусскаго, наконецъ всего болёе на строеніи русскаго синтаксиса, гдё, быть можетъ, кикто изъ прежнихъ филологовъ не сдёлалъ столько важныхъ замёчаній и настояцихъ открытій.

5

ستلغ

. منا

ف

5

Ű

هدآ

. کل

Ľ.

Ľ

Ż

ΞĹ.

18

(i

Ľ,

i i

3 \*

63-

e**1**2 e 22 012 Относительно историческаго развитія русскаго языка г. Потебня принимаеть его основное дёленіе на два нарёчія: великорусское и малорусское. "Возводя теперешнія русскія нарёчія въ древнёйнимъ признакамъ, – говорить онъ, – находимъ, что въ основаніи этихъ нарёчій лежить одинъ конкретный нераздробленный языкъ, уже отличный отъ другихъ славянскихъ". Затёмъ, "раздробленіе этого языка на нарёчія началось многимъ раньше XII вѣка, потому что въ началѣ XIII в. находимъ уже несомнённые слёды раздёленія самого великорусскаго нарёчія на сѣверное и южное, а такое раздёленіе необходимо предполагаетъ уже и существованіе малорусскаго, которое болёв отличается отъ каждаго изъ великорусскихъ, чёмъ эти другъ отъ друга". Предполагаемое обще-великорусское нарёчіе выдёльнось отъ древняго языка нёкоторыми звуковыми особенностями уже въ Х столётін или раньше. По раздёленіи великорусскаго нарёчія на съверное и южное, изъ послёдняго, какъ особая вътвь, отдёлилось нарёчіе бёлорусское.

Съ тёхъ поръ какъ были высоко опёнены первые филологическіе труды г. Потебни, онъ издаль, какъ дальше укаженъ, новый рядъ филологическихъ изслёдованій и повторилъ въ дополненномъ видъ изданіе своихъ "Записовъ по русской грамматикъ". Въ общенъ выводе о свойствахъ этихъ изследований можно опять привести слова Срезневскаго. "Предметомъ изслёдованій взяль онъ весь русскій языкъ, на сколько онъ извёстенъ съ древнёйшаго времени до нынъшняго и во всъхъ главныхъ мъстныхъ его видонзмъненіяхъ. Ни олинъ, сколько-инбудь важный памятникъ русскаго языка, превняго, стариннаго, новаго, съвернаго, южнаго, западнаго, не могъ онъ слъдовательно оставить, какъ венужный; ни одно явленіе строя языка какого бы ни было времени и края не должно было быть имъ опушено; ни одинъ изъ научно добытыхъ выводовъ о каждомъ изъ нихъ. сабланныхъ до него изслёдователями, не могъ быть имъ оставленъ безъ вниманія... Это-шагъ новый въ наукъ русскаго языка и виъстъ съ тъмъ тяжелый, потому что, ръшаясь на него, изслъдователь ръшается на трудъ внимательнаго разсмотрения огромной массы памятниковъ и ихъ объясненій, трудъ новый и тяжелый, но тімъ не менье необходимый, требуемый ходомъ науки". Срезневскій цёнить въ особенности въ трудахъ г. Потебии "выполнение желания по возножности цёльно и критически представить всё общія явленія грамматическаго строя языка вообще, применительно въ строю русскаго языка. Такого пёльнаго филологическаго разбора строя языка у насъ еще не было". Опредёляя манеру нашего изслёдователя Срезневскій говорить: "Нёть ни сустливой поспёшности въ прінсканін исхода, ни позывовъ упорства стоять на своемъ наперекоръ даннымъ, ни щеголяныя новизною. Видимъ простой, покойный трудъ ученаго, у котораго нёть никакихъ заднихъ мыслей и побужденій, кромё желанія узнать узнаваемое какъ можно върнъе" 1).

Прежде, чёмъ г. Потебня отдался этимъ изслёдованіямъ языка, его первые труды были направлены на русскую мнеологію, ту, которая проникаеть народную поэзію и преданія и истолковывается сравненіемъ народно-поэтическего матеріала съ преданіями другихъ родственныхъ илеменъ, славянскихъ и не-славянскихъ, и изслёдованіемъ сравнительно-филологическимъ. Это было еще время полнаго господства Гримма и его школы. Гриммъ, Кунъ, Маннгардтъ, Вольфъ были авторитетами для нашихъ изыскателей, вступавшихъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сборникь, стр. LXXXII, СП, СVI. Прибавимъ еще въ изложения сжатость языка, въ новъйшихъ трудахъ пріобратающую, кажется, все большій лаконизиъ.

въ область народнаго преданія, и мы видѣли уже, что иногда они слишкомъ полчинались или довърялись тъмъ положеніямъ, которыя считали тогда прочно установленными. Положение было однако таково, что примѣненіе однихъ и тѣхъ же пріемовъ въ германской и русской мноологіи было бы затруднено самымъ качествомъ матеріала. цодлежавшаго объяснению. Начать съ того, что древность оставила тамъ и заёсь весьма различныя ступени мисологическаго развитія: въ то время какъ германскій міръ владёль цёлымъ пантеономъ языческихъ божествъ съ опредёленными чертами и отъ нихъ можно было вести генеалогію позднійшихь народныхь представленій, мірь славяно-русскій не имблъ ничего подобнаго. Историки давно должны были придти въ выводу, что за нёвоторыми исвлюченіями (напр. славянство балтійское), въ эпохѣ введенія христіанства, славянскія племена не успёли выработать опредёленной мисологической системы; лаже тё языческія божества, какія названы русскою лётописью, сохранились почти только голыми именами, истолкование которыхъ до послёдняго времени оставалось слишкомъ гадательнымъ или проязвольнымъ. Въ большинствъ случаевъ въ славянскомъ міръ сбереглась только такъ-называемая низшая мноологія, сохранившаяся въ сказкъ. пёснё, повёрьё, слёдовательно только въ народной памяти, но лалёе не развившаяся и только рёдко и лаконично закрёпленная письменнымъ свидётельствомъ старины, которое, еслибы было полнфе, было бы чрезвычайно важно твиъ, что дало бы понятіе о твхъ посредствующихъ ступеняхъ, какими древнее предание дошло до нашего времени. Объяснения Гриммовой школы были у насъ непосредственно примѣнены въ сравнительно свудному матеріалу нашего преданія: такимъ образомъ приравнивались явленія, принадлежавшія различнымъ ступенямъ историческаго развитія. Съ другой стороны то, что сбережено донынъ народною памятью, безъ сомнъния сбережено во-первыхъ не сполиа, а во-вторыхъ, въ теченіе вёковъ или цёлаго тысячельтія, отдёляющаго оть насъ русскую до-христіанскую древность, къ первобытному преданію примѣшалось много новаго: въ первые вѣка нашего христіанства раздавались жалобы на двоевъріе. которое, какъ можно думать даже а priori, должно было весьма существенно господствовать въ народномъ міровозэрёнін, какъ бытовомъ, такъ и мноологическомъ. У нервыхъ нашихъ послёдователей Гриммовой школы, рядомъ съ указаннымъ слишкомъ буквальнымъ приивненіемъ въ русскому матеріалу метода, выработаннаго на матеріаль германскомъ, былъ также замътенъ и недостатовъ вниманія въ этому историческому элементу, который вошель въ народный миеъ и свазаніе на ихъ пути отъ древнѣйшихъ временъ до пастоящаго. Такъ было у Буслаева и Асанасьева; такъ въ значительной степени

повторидось и въ первоначальныхъ разысканіяхъ г. Потебни. Первая книжка его говорить собственно о символическомъ значении извёстныхъ выраженій и оборотовъ народной поэзін. Двѣ послѣдующія работы останавливаются опять отчасти на томъ же предмете, отчасти вообще на свойствахъ языка, какъ выраженія самыхъ тонкихъ движеній человѣческой мысли и воображенія, и какъ выраженія мышленія мисологическаго <sup>1</sup>). Въ изслёдованіи "О мисическомъ значеніи нѣкоторыхъ обрядовъ и повёрій", отъ объясненій симводизия г. Потебня переходить прямо въ область мнеологіи и съ одной стороны при помощи филологическаго толкованія словъ (названій существъ и предметовъ, прикосновенныхъ въ народному миеу), съ другой посредствомъ сравненія русскихъ преданій съ ино-славянскими, а также съ преданіями нёмцевъ и другихъ народовъ, старается возстановить народный мись въ формъ отдаленнъйшихъ въковъ, предшествовавшихъ христівнству, до какихъ тодько полагаетъ достигать новъйшее сравнительное языкознание и инеодогия. Это быль отчасти тоть самый путь, которымъ шелъ передъ твиъ и въ это самое время Асанасьевъ; новый ученый далеко превосходилъ Асанасьева своимъ филологическимъ вооруженіемъ, но какъ первый возбуждаль недоумвніе и сомнѣніе въ изслѣдователяхъ старыхъ и молодыхъ, не увлеченныхъ Гриммовой шводой, такъ это повторидось отчасти и на мисологическихъ трудахъ г. Потебни. Читатель, искавшій объясненія древнихъ мисовъ, встрёчалъ такую массу разнообразныхъ сближеній, миеодогическихъ истолкованій, простиравшихся между прочимъ на самыя мелкія подробности народнаго преданія или обряда; мизы такъ переплетались одинъ съ другимъ; общирная начитанность автора накопляла такое обиле данныхъ, что не легко было разобраться во множествѣ подробностей, особливо когда онѣ оставались не сведенными въ цёлое, гдё выдёлилось бы основное и второстепенное, и вогда осталась почти незатронутой упомянутая историческая сторона мисологическаго развитія. Въ этомъ смыслѣ названныя изслѣдованія г. Потебни вызвали общирный критическій разборь П. Лавровскаго <sup>2</sup>), гдѣ высказано было не мало справедливыхъ указаній на необходимость большей строгости въ филологическихъ толкованіяхъ и большаго вниманія въ историческому элементу преданія <sup>8</sup>). Послё новаго ряда замѣчательныхъ филологическихъ работъ, г. Потебня снова обра-



<sup>1) &</sup>quot;Мысль и языкъ", 1862.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ «Чтеніяхъ» московскаго Общества исторіи и древностей, 1866.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Отзывъ Срезневскаго, въ его нерѣдкой манерѣ уклончаваго, двухстороннято языка, высказываетъ въ сущеюсти такое ке отрицательное отношеніе къ этамъ мнеологическимъ объясненіямъ. См. въ упомянутыхъ академическихъ отчетахъ, "Сборнекъ", т. XVIII, стр. XC—XCI.

тнася въ народной поэзін. поставноъ теперь пѣлыю изслёдованія "поэтическіе мотивы", въ которыхъ, конечно, сказываются и свойства языка, и мотивы мноодогические. Эти новые труды ученаго автора въ высовой степени пённы для спеціалистовъ громадною массой наблюленій наяъ стиленъ народной пёсни. ся мотафорическими и символическими образами, мноологическими намевами, психодогической подкладкой: жаль, однако, что авторъ все время остается только изслёдователенъ-комментаторомъ, собираетъ богатый матеріалъ любочытныхъ сопоставленій и уклоняется отъ общаго вывода о стиль и инеологическоиъ содержанія изслёдованныхъ имъ областей народной лоззін, — вывода, который въ рукахъ многоопытнаго изыскателя, могъ бы быть особливо поучителень, между прочимъ какъ руководство для посявдующихъ работниковъ на этомъ поприщв. И здёсь, какъ прежде, историческій элементь развитія затронуть мало, и когда въ тому же предмету обращается изследователь, выходящій изъ другой точки врвнія и съ другимъ пріемомъ анализа, —они какъ будто говорять о разныхъ предметахъ. Такъ, встрѣтились на вопросѣ о происхожденіи и содержаніи волядокъ г. Потебня и А. Н. Веселовскій <sup>1</sup>), и нужны новыя изслёдованія, чтобы привести ихъ завлюченія въ общему знаменателю, гдъ бы онъ взаимно себя ограничили и дополнили <sup>9</sup>).

<sup>4</sup>) Ср. статью г. Сумцова: "Научное изучение колядокъ и щедривокъ", "Киев. Старина", 1886, февраль, стр. 237—266.

<sup>в)</sup> Соченения А. А. Потебии:

- О нёвоторыхъ символахъ въ славлиской народной поезіи. Харьковъ, 1860. (155 стр.).

- "Мисль и язикъ". Рядъ статей въ Журн. Мин. Просвёщенія, 1862.

- О связи ивкоторыхъ представлений въ язикв. Воронежъ, 1864.

--- О мненческомъ значени нѣкоторыхъ обрядовъ и повърій. І. Рождественскіе обряды. ІІ. Баба-Яга (стр. 85). III. Змъй. Волкъ. Въдьма (стр. 233-310). Въ "Чтеніяхъ" моск. Общества ист. и древн. 1865, кн. 2--3, (232 стр.).

— Два изслёдованія о звукахъ русскаго языка: І, о полногласія: Л, о звуковних особенностяхъ русскихъ нарёчій. Воронежъ, 1866 (изъ "Филологич. Записокъ" 1864—1865 г.; 156 стр.).

- О долѣ и сроднихъ съ нею существахъ. М. 1867, изъ "Древностей" Моск. Археол. Общества, т. Л; 44 стр.

— О вупальскихъ огняхъ и сродныхъ ст ними представленіяхъ. М. 1867, изъ "Археолог. Въстника" Моск. Археолог. Общества, 19 стр.

- Переправа черевъ воду, какъ представление брака. 1867.

— Замътки о малорусскомъ наръчін, въ "Филологич. Запискахъ", 1870, и отдъльно, 1871.

— Изъ Записовъ по русской грамматики. І. Введеніе. Воронежъ 1874. (Изъ "Филологич. Записовъ", 157 стр.).

— Изъ Записокъ по русской грамматики. П. Составныя части предложения и ихъ замини въ русскомъ языки. (Изъ "Записокъ Харьковскаго университета"). Харьковъ, 1874. 538 стр. Въ тъ же годы появляются первые труды г. Стасова, инъвшіе отношеніе въ этнографіи и бытовой археологіи. Владимиръ Вас. Стасовъ родился въ Петербургъ въ 1824 году (2 января). Послъ домашняго обученія онъ поступилъ въ 1836 году въ училище правовъдёнія и, окончивъ тамъ курсъ въ мат 1843, служилъ сначала въ департаментъ герольдіи въ сенатъ, а съ 1850 въ консультаціи при министерствъ юстиціи. Вышедши въ 1851 году въ отставку, онъ убхалъ за границу, гдъ прожилъ съ половины этого года и до марта 1854. Затъмъ, въ концъ 1856, онъ поступилъ на службу при баронъ М. А. Корфъ, въ коминссію (дъйствовавшую спеціально для ими. Александра II) по собиранію матеріаловъ для исторіи царствованія Николая I; съ того же времени г. Стасовъ работалъ для Публичной библіотеки, и окончательно перешелъ туда на службу въ 1872 году.

Такимъ образомъ школа г. Стасова была собственно придическая съ тёмъ общеобразовательнымъ характеромъ, какой имѣло названное учебное учрежденіе, но въ домашней средѣ онъ рано воспринялъ художественные интересы, которые заняли впослёдствіи такъ много мѣста въ его литературной дѣятельности. Въ той же средѣ издавна

- Къ исторія звуковъ русскаго языка. Воронежъ, 1876. 243 стр., съ двойной пагинаціей 113—126. (Прежде печаталось въ Журн. Мин. Просв. 1873—74, и въ "Филолог. Запискахъ" 1875).

— Малорусская народная пёсня, по списку XVI вёка. Тексть и принёчанія. Воронежъ, 1877. 53 стр. (Изъ "Филоя. Записовъ").

— Слово о полку Игоревѣ. Тексть и примѣчанія. Воронежъ, 1878. 158 стр. (Изъ "Филолог. Записокъ" 1877—78 г.).

- Къ исторіи звуковь русскаго языка. Выпускъ П. Варшава, 1880. (Ивъ "Р. Филологич. Вістинка").

— Къ исторіи звуковъ русскаго языка. III. Этимологическія и другія замътки. Варшава, 1881. 142 стр. (Изъ "Р. Филологич. Въстинка", 1880).

- Къ исторіи звуковъ русскаго языка. IV. Этимологическія и другія замѣтки. Варшава, 1883. (Изъ "Р. Филолог. Вѣстинка" 1881—82 г.). 86 и IX стр.

— Объясненія малорусскихъ в сроднихъ народнихъ пъсень. (Изъ "Р. Филол. Въстника", 1882—83 г.). Варшава, 1883. 268 и VIII стр. (Веснянки).

— Объясненія малорусскихъ и сродныхъ народныхъ пісень. П. Колядни и щедровки. (Изъ "Р. Филолог. Вістника" съ 1884: "Обзоръ поэтическихъ мотивовъ колядокъ и щедровокъ"). Варшава, 1887. 801 стр.

- Значеніе множественнаго числа въ русскомъ языкѣ. Воронежъ, 1888.

- Изъ записовъ по русской граммативъ. І. Введеніе П. Составные члены предложенія и ихъ замѣны. Изданіе 2-е, исправленное и дополненное. Харьковъ, 1889. 585 и VI стр.

Отыбтамъ еще:

- Разборъ "Нар. Песенъ Галицкой и Угорской Руси", Головацкаго, въ 21-мъ отчетв объ Уваровскихъ преміяхъ, "Записки" Акад. Наукъ, т. XXXVII.

- Разборъ вниги П. Житецкаго: "Обзоръ звуковой исторіи малорусскаго нарічія", 1876,—въ отчетахъ объ Уваровскихъ преміяхъ, 1878. возникъ у него интересъ къ народной жизни, къ народному разсказу. преданію и т. п. Эти разнообразные вкусы были развиты впослёдствін общирной начитанностью, для которой продолжительная служба **ръ** Публичной библіотекѣ, гдѣ г. Стасовъ завѣдуетъ отдѣдомъ художествъ, давала пищу и новыя возбужденія. Не касаясь здёсь многочисленныхъ трудовъ его, которые спеціально посвящены различнымъ отраслямъ русскаго искусства, въ сопоставлении его съ искусствомъ запалнымъ, замётимъ только, что давнимъ и упорнымъ стремленіемъ г. Стасова было здёсь указывать то, въ чемъ русское искусство, будеть ли то живопись, архитектура, музыка, можеть найти и разработать русское содержание, передать его не въ подражательной, чужой, а въ самобытной національной манерь; столь же давно и настойчиво онъ указываль достоянства и двлался ревностнымъ защетникомъ тъхъ произведеній нашего искусства, гдъ съ большимъ или меньшимъ успѣхомъ было усвоено это національное содержаніе и манера: отслода, работы его имъли въ особенности вритический и полемическій характерь. Изученіе русскаго искусства привело г. Стасова и къ изучению художественныхъ элементовъ въ современномъ народномъ быту и въ области археологіи: такъ онъ дёлался этнографомъ и бытовымъ археологомъ.

То расширеніе народныхъ изученій, которое отличаеть 50-е года, первые годы прошлаго царствованія, завлекало г. Стасова къ новымъ работамъ въ этомъ направленія: представлялись все новые вопросы, затрогивались новые предметы народнаго быта и творчества, къ которымъ впервые прилагались новѣйшіе пріемы изслѣдованія—народная нартинка, старая гравюра, художественные предметы быта, орнаментъ, узоръ, археологическіе слѣды русской народности, наконецъ, народный эпосъ. Г. Стасовъ всѣмъ этимъ былъ заинтеј есованъ, сообщалъ свои замѣчанія, писалъ цѣлые трактаты, иногда парадоксальные, иногда даже ошибочные, но всегда оригинальные, всегда богатые новыми соображеніями и вызывающіе на новыя изслѣдованія и провѣрку.

Предметы, на которыхъ останавливался г. Стасовъ въ трудахъ, соприкасающихся съ этнографіей и археологіей, были такимъ образомъ весьма разнообразны. Первый трудъ этого рода относится къ русской гравюрѣ, между прочимъ народной, по поводу первыхъ изслѣдованій Д. А. Ровинскаго; впослѣдствіи г. Стасовъ возвратился къ этому предмету, когда вышло общирное изданіе народныхъ картинокъ г. Ровинскаго; далѣе, давнимъ интересомъ его былъ русскій народный орнаментъ, древняя русская одежда, русская деревянная архитектура; русскія древности, какъ онѣ раскрывались въ новѣйшихъ археологическихъ изслѣдованіяхъ; курганныя раскопки на югѣ Россіи, въ которыхъ искали слѣдовъ древнѣйшаго періода русской народности; свидётельства о руссвоиъ народё у древнихъ восточныхъ инсателей: руссвая этнографія, вавъ она являлась на новёйшихъ выставвахъ и т. д. О спеціальноиъ трудё г. Стасова, примо входящемъ въ область этнографія, его изслёдованія о происхожденія русскихъ былинъ, упомянемъ особо дадёе <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Отибликъ тѣ труди г. Стасова, которые нийотъ правое или косеенное отношеніе въ этнографія или въ характеристикѣ русскихъ народныхъ художественныхъ эдементовъ.

— 1858, въ Отчетѣ о 2-мъ присуждени Уваровскихъ премій, о сочинени Д. А. Ровнискаго: "Обозрѣніе русскаго гравированія на металлѣ и на деревѣ съ 1564 до 1725 года" (здёсь между прочимъ рѣчь о народнихъ картинкахъ "Баба-лга" и "Мими кота погребаютъ").

-- 1861, Извъстія Археологическаго Общества, т. Ш. вич. 2-й: "Изображеніе преп. Ильк Муромца"; вип. 4-й: "Коньки на крестьянскихъ кришахъ"; вип. 5-й: "Лубочныя картинки--Баба-яга и Миши кота погребоютъ"; вип. 6-й: "Арабскія цифры на гравюрѣ 1627 г.".

- 1864, Спб. Ведоности, № 193: "Московская картенка для народа".

— 1866, Вёсти. Европы, марть: "Аркеоногическая замётна о постановк' Рогеёде".

-- 1867, Сиб. Вёдом., № 179, 182: "Наша этнографическая выставка и ся критики".

- 1868, Извёстія Археологич. Общества, т. VI: "Владемірскій кладъ".

— 1870, Спб. Вѣдом., № 188, 140, 143, 167: "Художественныя замѣтки о выставкё въ Соланомъ городкё".

- 1871, такъ же, № 80-40: "По поводу новой постановки Руслана"; № 88: "Лекція гр. Соллогуба о русской народной орнаментикв".

— 1871 такъ же, № 54: Новыя художественныя наданія: "Изданіе русской наби въ Парижѣ. Илистрир. наданіе всероссійской мануфактурной выставки. 1870 г.". (Рѣчь ндеть по поводу книги: L'architecture des nations étrangères... à l'exposition universelle de Paris en 1867. Par Alfred Normand. P. 1870.

— 1872, "Русскій народный орнаненть", съ объяснательных текстомъ на русскомъ и франц. якикахъ. Изд. Общества поощренія художниковъ.

— 1873, Спб. Вѣдом., № 222, 251, 259: "Художественныя замѣтин о Политехнической выставие въ Москвѐ".

— 1877, Русская Старина, № 4: "Дуга и пряничный конень".

- 1878, Пчеза, № 25: "Русскія постройки на всемірной выставий".

— 1879, "Записка о попиткахъ ко введению Грегоріанскато налендаря въ странахъ православнаго исповёданія" (составленная для оффиціальнаго назваченія и не вышедшая въ свётъ).

- 1881, Журн. Мян. Просв., № 8: "Замётки о Русахъ Ибнъ-Фадлана и другихъ арабскихъ писателей" (авторъ отвергаетъ общепринятое миёніе, что извёстных свидётельства арабскаго писателя относятся къ руссамъ, и доказиваетъ, что у нёго рёчь идетъ объ обичаяхъ савернихъ финис-тюрковъ).

— 1882, Журн. Мин. Просв., № 1: "Замътки о древне-русской одежда в вооружени"; № 10: "Русскія народныя картинки, собранныя и описанныя Д. А. Ровнискимъ" (очень важное дополнение въ историческому комментарию этой книги). Тоже, въ Отчетахъ о присуждения Уваровскихъ премий.

- Голосъ, № 64: "Искусство Средней Авія, Н. Е. Сниавова, сборникъ средне-

156

Digitized by Google

Выше им уножинали о возраженіяхъ, сдёланныхъ Лавровскимъ противъ мнеологическихъ изслёдованій г. Потебин. П. А. Лавровскій (1827-1886) былъ собственно славистъ и только немногими своими трудами касался собственно русской старины, языка, народнаго обычая и преданія. Его первая значительная работа: "О языкъ сѣверныхъ русскихъ лѣтописей", 1852, была примѣненіемъ историческихъ взглядовъ Срезневскаго. За ней слѣдовало нѣсколько другихъ изслѣдованій въ томъ же направленіи <sup>1</sup>); дальнѣйшія работы его были

азіатской орнаментація, исполненный съ натури. Изд. Общ. поощренія художниковь, 1882"; № 79, 80: еще о книг'в Ровнискаго.

— 1883, Художественныя Новости: объ взданін Сниакова "Искусство Средней Азін", о "Русскомъ орнаментв"; о книгь: L'art des cuivres anciens au Cachemire et au Petit Thibet, par Ujfalvy.

— 1884, "Картники и композиціи, скритыя въ заглавныхъ буквахъ древнихъ русскихъ рукописсей", въ изданіи Общества любителей древней письменности, въ Петербургѣ.

— Художественныя Новости, № 24: "Два вностранныя сочиненія о русскихъ костожахъ" (по поводу двухъ сочиненій: "Le Costume Historique. 500 planches, 300 en couleurs, or et argent, 200 en camaleu. Recueil publié par M. A. Racinet, avec notices explicatives et une étude historique", Paris, безъ года, н: "Trachten, Haus-Feld- und Kriegsgeschäften der Völker alter und neuer Zeit. Gezeichnet und beschrieben von Friedr. Hottenroth". Stuttg. 1884).

— Славянскій и восточный орнаменть по рукописямь древняго и новаго времени. Изд. съ Высоч. соизволенія нип. Александра П. Спб. 1884—87. Два вып. (Объ этомъ статья г. Буслаева, въ Журн. Мин. Просв. 1884, № 5, стр. 54—104).

— 1885, Въстинкъ изящныхъ искуствъ, П: "Новыя иностранныя книги о русскомъ искусствъ" (Maskell, Russian art; Mourier, L'art au Caucase); VI: "Коптская и вейонская архитектура".

- 1886, въ Отчетв о присуждени премій митр. Макарія: "Русское кружево", г-жи Давыдовой.

- Журн. Мин. Просв. № 7: Армянскія рукописи и ихъ орнаментація.

— Въстникъ изящныхъ искусствъ, IV: "Русская деревянная архитектура въ Галицін"; VI: "Тронъ хивнискихъ хановъ".

— Художественныя Новости, № 4: "Узоры старяннаго шитья въ Россіи, собранние кн. Шаховской"; № 19: "Индъйская художественная выставка"; № 22: "Русская орнаментика во францувскомъ изданім".

<sup>1</sup>) Напр. "Объ особевностяхъ словообразованія и значенія словъ въ дрезнемъ русскомъ явикъ" ("Извъстія 2-го отдъленія Академіи Наукъ". т. П. Спб. 1853).

— "Нѣсколько словъ о значения и происхождения слова кметъ" (Москвитянинъ, 1853, т. VI, № 24).

— Выборъ словъ изъ лѣтонисей-новгородскихъ, исковскихъ, переяславской (въ "Извѣстіяхъ" Акад., т. IV, 1854).

-- "Описаніе семи рукописей Имп. Спб. Публ. Вибліотеки", въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древи., 1858, кн. IV, -- съ вамъчаніями о старо-славянскомъ и старомъ русскомъ языкъ, о словахъ, выражающихъ бытовыя и мнеологическія понятія.

— О русскомъ пояногласія (въ "Извъстіяхъ", 1858, т. VII, в еще разъ тамъ же, 1860, т. VIII).

носвящены почти исключительно предметамъ славянскимъ, но нѣсколько статей относятся къ бытовой археологіи и этнографіи, гдѣ онъ пользовался также средствами сравнительнаго языкознанія <sup>1</sup>).

<sup>—</sup> Записка о второиъ изданіи первой части Историч. Грамматики Ө. И. Вуслаева, въ "Запискахъ Ак. Наукъ", т. VIII, Спб. 1865.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кром'я упоманутой статьи по поводу изсл'ядованій г. Потебни, ад'ясь могуть быть названы:

<sup>—</sup> Изслёдованіе о мнонческихъ вёрованіяхъ у славянъ въ "облаво" и "дождь" въ связи съ другими подобными же вёрованіями у другихъ родственныхъ народовъ (въ "Ученнахъ Запискахъ" 2-го Отд. Акад., кн. VII, вип. 2, 1863).

<sup>—</sup> Коренное значеніе въ названіяхъ родства у славянъ (въ "Запискахъ" Акад. Наукъ, т. XII, Сиб. 1867, и въ "Сборникв" 2-го Отд., т. II).

<sup>--</sup> Памятники рус. народнаго творчества въ Олонецкомъ край (по поводу Рибникова, т. IV), въ Журн. Мин. Просв. 1868, картъ.

<sup>—</sup> Старо-руссвое тайнописание (въ "Древностяхъ" Моск. Археологич. Общества т. III, вып. I).

## ГЛАВА VI.

## Новая историческая литература по отношению въ изученіямъ народности.

Вообще говоря, исторіографія во всемъ ся объемѣ служить въ объясненію "народности". Давая матеріалъ и объясненіе фактовъ двательной или пассивной жизни народа, создавшаго государство, она необходимо пріобрѣтаеть обширное значеніе этнографическое,но изъ громадной области этой науки особливо относятся из этнографіи тв историческіе труды, которые ближайшимъ образомъ касаются вопросовъ о существѣ народности, ея историческихъ судьбахъ и ея понимании въ обществъ новъйшемъ. Таковы, во-первыхъ, вопросы-объ этнологическомъ происхожденіи народа, дающемъ ему племенной типъ, ту или другую способность въ культурному совершенствованію, языкъ и съ нимъ извёстный вругь понятій; о физической почвѣ и матеріальныхъ условіяхъ жизни народа; о древнихъ формахъ быта, налагавшихъ отпечатовъ на нальнъйщее развитіе политическихъ учрежденій; о позднёйшемъ распредёленіи народныхъ классовъ, ихъ взаимномъ отношении; о судьбѣ образованности по разнымъ слоямъ народа и т. д. То или другое ръшение этихъ и подобныхъ вопросовъ принадлежить исторической наукъ, и наряду съ современнымъ изученіемъ собственно этнографическимъ и экономичесвимъ бросаетъ свътъ на образование и харавтеръ народности. Вовторыхъ, таковы тѣ вопросы, которые такъ тревожно, и слишкомъ часто такъ превратно, ставятся въ наше время-о роли "народныхъ началъ" въ ходъ національной исторіи, о степени самобытности историческаго развитія государства и народа, о положеніи народности относительно культурныхъ заимствованій у другихъ народовъ (особливо въ такъ-называемомъ "петербургскомъ перioдѣ"), о томъ, что въ настоящее время должно въ нашемъ общественно-политическомъ бытѣ и образованности считаться народнымъ или ненароднымъ, какъ достигнуть "самобытности" и т. п.

Всѣ эти вопросы уже ставились въ нашей исторіографіи и раньше разсматриваемаго періода, — но никогда не разыскивались такъ настоятельно, какъ въ послёднее время; впрочемъ, вопросы о "самобытности" всего меньше разсматривались съ научными пріемами, и всего больше газетно, со всѣми преувеличеніями, фантазіями и даже озлобленіемъ, внушаемыми враждою партій.

Сравнивъ ходъ нашей исторіографія за послёднія два-три десятилётія и за предшествовавшій тому періодъ (отъ Карамзина до Соловьева), им найдемъ такой же огромный успѣхъ, какой сдѣланъ быль за это время вообще въ изученіяхъ народа и его быта. Выше мы указывали чрезвычайное расширеліе и самыхъ источниковъ в предметовъ этнографическаго изслъдованія, и гораздо большую развосторонность и глубину изысканій, сравнительно съ прежнимъ. Подобное представляетъ исторіографія. Съ первыхъ опытовъ, сдёланныхъ Кавелинымъ, Соловьевымъ и старыми славянофилами, историви съ особеннымъ вниманіемъ останавливаются на изслёдованіи общихъ началь, руководившихъ событіями, и общаго генетическаго развитія явленій. Рёдкій изъ нихъ стремился быть живописателень событій, вакъ Карамзинъ (и дъйствительно, ни одинъ, кромъ Костомарова, не показаль художественнаго дарованія), но рёдній не искаль именно объясненія общихъ явленій, не искалъ логической группировки событій, установленія исторической теоріи, для которой событія должны были быть матеріаломъ и оправданіемъ. Таковы были труды Кавелина, Соловьева, К. Аксакова, Ю. Самарина, Забелина, Павлова, Костомарова, Щапова, Бестужева-Рюмина, Ключевскаго, Сергеевича и пр. и пр. Взгляды историковъ сталкиваются не только на частностяхъ, а на самомъ существѣ историческаго движенія-ясно, что вопрост представалъ передъ ними (если пока и не разрѣшался) въ его научной формѣ, въ тѣсной связи многоразличныхъ фактовъ прошедшаго и настоящаго. Этоть историческій раціонализиъ, свазавшійся весьма опредѣленно еще въ предыдущемъ періодѣ, особливо подъ дъйствіемъ нъмецкой исторической школы, теперь развился еще болёе подъ вліяніемъ великихъ событій, совершавшихся въ саной русской жизни и возбуждавшихъ вновь исторические запросы, и въ связи съ этимъ, подъ вліяніемъ новъйшихъ успѣховъ европейской науки.

Мы упоминали раньше, какой оживляющей нравственно и умственно силой была крестьянская реформа. Мысль о народѣ, какъ главнѣйшемъ предметѣ историческаго интереса,-прежде теоретическая, отвлеченная, иногда почти мистическая,-получала теперь плоть и кровь, становилась наглядной, осязательной. Ближайшимъ предметомъ, потребовавшимъ вниманія, была исторія крестьянства и вообще судьба народа въ историческомъ движеніи: и въ самомъ дёлё внутренній бытъ никогда прежде не вызывалъ столько изслёдованій, и исторія государства была все больше сопоставляема съ исторіей народа. Это стремленіе нашло себѣ большую опору въ новой европеёской наукѣ, гдѣ въ послёднее время изслёдованія отъ исторіи государства также направились на общія явленія цивилизаціи, на изслѣдованіе первыхъ начатковъ и хода человѣческой культуры и затѣмъ судьбы народныхъ массъ.

Старая "философія исторіи", строившая нёкогда утонченныя теоріи на запасъ фактовъ, въ сущности очень скудномъ, смънилась разнообразными работами по исторіи "культуры", имѣвшими то громалное превосходство, что онѣ опирались на огромной массѣ разнообразныхъ фактовъ, часто впервые теперь только собранныхъ и освѣщенныхъ. Какъ прежняя отвлеченная психологія пріобрётала теперь свою параллель или противовёсь въ изученіяхъ физіологическихъ, такъ исторія "культуры" направлялась на изучение реальныхъ явлений жизни находила ся первые слёды въ палеонтологическихъ остаткахъ древнъйшаго человъка, въ орудіяхъ и постройкахъ озерного и каменнаго вжа, въ правахъ и обычаяхъ современнаго быта дикарей; впервые отврывала неподозрёваемые ранёе остатки древнихъ цивилизацій Египта, Ассиріи, Вавилона, изученіе которыхъ съ одной стороны бросало свътъ на древность библейскую, съ другой на первые начатки греческой цивилизаціи; при помощи сравнительнаго языкознанія, углублялась въ отдаленнъйшую пору образованія языковъ, первыхъ зачатковъ миса, религіозныхъ и бытовыхъ представленій, первыхъ опытовъ образованія и общественности; при помощи антропологін изучала типы племенъ, ихъ видоизмёненія подъ различными вліяніями, ихъ смѣшеніе и т. д. Цѣлыя группы наукъ соединяли свои средства для разъясненія процессовъ развитія, проходимыхъ человёческими обществами, и въ нёсколько послёднихъ десятилётій картина древности до-исторической совершенно преображается. Въ исторія ближайшихъ вѣковъ и новаго времени изслёдованіе больше чёмъ когда-нибудь останавливалось на судьбё самого народа, котораго политические и экономические интересы начинають все больше получать значение въ жизни современнаго государства.

Въ нашей литературѣ эти новыя направленія и пріобрѣтенія исторической науки возбудили видимый интересъ: книги этого рода не ограничились кругомъ спеціальныхъ читателей и, напротивъ, пріобрѣтали въ переводахъ большую популярность въ массѣ публики:

NCT. STROFP. II.

11

такой успёхъ имёли у насъ сочиненія Тэйлора, Бокля, Спенсера, Мэна, Фюстель-Куланжа, Топинара, Шрадера, Пешеля и проч.

Ивтересъ этотъ не былъ случайный — чувствовалось, что новыя пріобрётенія науки могутъ помочь въ объясненіи вопросовъ о народѣ, волновавшихъ общество въ эпоху реформъ.

Русская исторіографія и смежныя ей науки развились очень сильно и въ количественномъ отношеніи, и по объему содержанія. Не вдаваясь въ подробный обзоръ ея, не принадлежащій къ нашей задачѣ, ограничимся краткимъ указаніемъ вопросовъ, нерѣдко впервые ею затронутыхъ и которыхъ постановка вносила новыя данныя въ историческое объясненіе народности.

Такъ, впервые возникаютъ изслѣдованія о до-исторической древности той земли, на которой совершалась жизнь русскаго племени. Мы упоминали ранѣе объ археологическихъ раскопкахъ въ разныхъ концахъ Россіи, объ изслѣдованіяхъ каменнаго вѣка, о находкахъ въ скиескихъ могилахъ на югѣ Россіи: отысканное еще далеко не объяснено, и остатки каменнаго вѣка по всѣмъ вѣроятіямъ вовсе не принадлежали предкамъ велико-русскаго племени (какъ это показалось нѣкоторымъ геологамъ и антропологамъ), но здѣсь во всякомъ случаѣ кладется основаніе изслѣдованію, важному для общихъ цѣлей науки, а иногда и для раскрытія отдаленной славяно-русской древности, — какъ напр. изслѣдованія скиео-сарматскія и финскія.

Начало русскаго государства снова вызвало пѣдую литературу въ трудахъ Гедеонова, Иловайскаго, Забѣлина, Куника, Котляревскаго, Первольфа, Ламбина, Васильевскаго и др. Какъ бывало прежде, такъ и теперь вопросъ научный, въ которому нынъшнія покольнія могли бы отнестись спокойно, возбуждаль жаркую полемику, гдѣ одна сторона, отвергая норманское происхождение варяговъ, имъла малодушие выставлять свое собственное мнение (въ очень спутанномъ, и въ сущности не очень важномъ вопросѣ) какъ патріотическую обязанность и заподозрѣвать въ неблагонадежности побужденія тѣхъ, кто продолжалъ считать варяговъ норманнами, а не славянами, --- хотя бы послёдніе могли въ защиту своей невинности сослаться на примёры Карамзина, Соловьева и самого Погодина, заклятаго норманиста и несомизнизащаго патріота. Споръ остается неръшеннымъ, но и не быль безполезень: по его поводу собрань быль новый матеріаль извізстій о древнійшей исторической поріз русскаго народа. Съ одной стороны здёсь продолжалось преданіе "Маяка" и Савельева-Ростиславича; съ другой (какъ у г. Забѣдина) было и болѣе серьезное стремленіе установить логическую связность русскаго историческаго быта и самобытность его національныхъ основаній и развитія, которыя считались нарушенными теоріею призванія чужихъ людей

163

изъ-за моря. Но забота все-таки была преувеличена: національное достоинство не состоить въ полномъ отсутствіи чужеплеменныхъ элементовъ; въ европейскомъ мірй нѣтъ ни одноро племени, "чистаго" въ этомъ отношеніи, и напротивъ всѣ наиболѣе развитыя націи отличаются большой сложностью своего этнологическаго состава.

Въ изучепін политическаго строя древней Руси изслёдованія сдёлали новый шагъ послѣ теоріи родового быта. Теорія была дополнена и исправлена въ 50-хъ и 60-хъ годахъ сначала двумя новыми взглядами: во-первыхъ, Конст. Аксакова, который въ старомъ политическоиъ бытѣ русскихъ вняжествъ виделъ не родовой быть, а общинный, -- основанный уже не на чисто первобытномъ кровномъ союзв, а на свободномъ соединения въ союзь, опредвленный сознательнымъ подчиненіемъ общему интересу и порядку. Другой взглядъ быль въ особенности изложенъ и защищаемъ Костонаровымъ: въ системѣ удѣловъ онъ видѣлъ вовсе не случайное дѣленіе территоріи по родовымъ счотамъ князей, а естественное дъленіе земель, племенныхъ отдёловъ, которые съ самаго начала нашей исторіи были отивчены летописцемъ и продолжали жить цёлые вёка, даже до нашего времени, особыми вътвями и оттенками русскаго народа. Распредвление удвльныхъ вняжествъ отвечало двлению земель, н этоть факть свидётельствоваль о сохранявшейся мёствой старинё и автономів: власть внязя не была исключительная власть личнаго адавитоля, но шла дяломъ съ властью надоднаго въча, некогда вездъ обычнаго и иногла столько же сильнаго, какъ вообще бывало въче новгородское.--Эти первоначальныя политическія отношенія были потомъ еще болве разъяснены изследованиями историковъ-юристовъ, сравненіемъ нашей старины съ древними обычаями славянскими. За послбаніе годы новыя замёчательныя объясненія были сдёланы въ внигъ г. Забълина, который разбиралъ древнія бытовыя русскія формы въ естественныхъ условіяхъ старой жизни и видёлъ въ народныхъ союзахъ проинсловыя общины, и не родовой бытъ (давно, задолго до исторіи отжитый), а скорве городской-какъ въ старомъ Новгород в онъ виделъ именно твпъ могущественнаго промысловаго города, и въ Кіевь-городъ, выросшій изъ сборища вольныхъ промышленниковь изъ всёхъ окрестныхъ городовъ и земель. Съ большою определенностью эти старыя внутренно-политическія отношенія изложены были въ особенности г. Сергвевиченъ.

Народная самодёнтельность была указана и съ другой сторони. То громадное распространение русской территории еще въ древности, которое прежние историки объясняли личной завоевательной предпримчивостью князей, было дёломъ самого народа, его энергической колонизаторской дёнтельности; именно она мало-по-малу, часто невидимо для исторін, захватывала новыя области на югѣ, востокѣ и сѣверѣ, подчиная инородческія племена или совсѣмъ ассимилируя ихъ. Историческія изслѣдованія (въ трудахъ Кавелина, Ешевскаго, Бѣляева, Щапова, Өирсова и др.; въ исторіяхъ частныхъ княжествъ), хотя еще далеко не выяснили этого процесса, указали однако важный фактъ народной самодѣнтельности, до тѣхъ поръ мало оцѣняемый.

Историческое значение татарскаго ига еще требуеть изслъдования. Послѣ Карамзина, нѣкоторые историки, и особенно Соловьевъ, отвергали мысль о большомъ его вліянін; они видёли въ татарскомъ нашестви великое внёшнее бёдствіе, но утверждали, что "нго" не нибло вліянія на внутреннюю жизнь народа и ничбиъ не нарушило хода русской исторіи; но болёе внимательное наблиденіе указывале. что вёковое тяготёніе азіатской власти, передъ которою унижались самые правители, не могло не отразиться вредными слёдствіями не только на жизни государства, которую оно угнетало, но и на характерв народа, въ которомъ-не говоря объ извращающихъ вліяніяхъ насниія-подавлялись стремленія и средства въ просвъщенію. Татарское иго не преодолёло народной живучести: народъ успёль въ тому времени сознать свою особность и достоинство; христіанство прочно утвердило въ немъ представление о превосходствѣ его надъ погаными" и "невърными"; подъ игомъ государство успъло сплотиться до того, что, наконецъ, свергнувъ иго, само подчинило татарскія царства, --- но ужё тё пріемы, въ вакимъ должны были прибегать собиратели", тв страшныя, и иногда (можно думать) ненужныя жертвы, какія были принесены единовластію, могли быть прискорбнымъ наслёдіемъ ига и надолго оставили свой отпечатовъ на внутреннемъ бытѣ государства и общества, отнечатовъ, къ сожалѣнію слишкомъ часто подновляемый позднвишими событіями. Одной изъ такихъ жертвъ былъ Новгородъ; его уничтоженіе было насильственныхъ истребленіемъ цёлой области чисто народной жизни. уничтоженіемъ одного изъ путей народной самодбятельности, промысла и просвѣщенія.

Московское политическое объединеніе и характеръ московскаго царства уже съ сороковыхъ годовъ были предметомъ спора, — онъ продолжается и донынѣ. Для однихъ (особливо славянофиловъ, въ послѣднее время и г. Забѣлина) московское царство было полнымъ воплощеніемъ русскаго народнаго духа; его исключительность казалась истиннымъ національнымъ достоинствомъ; отступленіе отъ его обычаевъ и преданій казалось измѣной народности. Болѣе спокойные изслѣдователи (въ ряду ихъ были Соловьевъ; Кавелинъ; Бестужевъ по крайней мѣрѣ въ прежнее время) признавали великое національно-

Digitized by Google

историческое значение московскаго "собирания" и части защищали необходимость жертвъ, но находили, что въ характеръ московскаго царства XVI-XVII вёка отразнинсь какъ византійскія наси власти. внушаемыя со времени принятія христіанства и закрёпленныя послё паденія Константинополя, тавъ и вліянія татарскія, со временъ ига, а потомъ покоренія татарскихъ дарствъ. Слёдовательно, складъ этого быта трудно было счесть исвлючительно и окончательно русскимъ. трудно было увидеть въ немъ, во-первыхъ, чисто самобытное, вовторыхъ, вполнѣ завершенное создание народнаго духа; и, напротивъ, надо было видёть въ немъ только временную форму, сложившуюся подъ вліяніемъ вёка, въ кругё его идей, въ предёлахъ его условій, не совсёмъ заодовыхъ. и потребностей, состоявшихъ прежае всего во внёшней защить и централизаціи государства. Выработанная форма была по преимуществу московская, отразившая времена "собиранія", полу-осовратическая по теоріи, полу-восточная по практическимъ пріємамъ власти; сложившійся быть быль крайне исвлючительный, не имѣвшій средствъ и простора для образованія, лишенный общественной жизни; историческое значение московскаго періода осуществлялось въ укранленія государства противъ обступавшихъ его тогда опасностей, и въ томъ, что его послёднимъ развитіенъ была Петровская реформа.

Характерь правительственной власти московскихъ временъ вызвалъ особенно теперь внимательныя изслёдованія (въ трудахъ Соловьева, К. Аксакова, Бѣляева, Чичерина, Ключевскаго, Костомарова, Сергвевича, Латкина и ин. др.). По славянофильскому представленію, московскій порядовъ вещей быль совершеннымь, единственнымъ въ своемъ родъ выражениемъ идей русскаго народа о государствё, и дёйствительно заключаль въ себё всё лучшія гарантіи политическаго благоденствія: царь и земскій соборь были практическимъ олицетвореніемъ духовнаго единства и общенія между властью и народоиъ, государствоиъ и землей. По этой программы, земскіе соборы должны были представлять учрежденіе постоянное и правильное, и съ другой стороны, исключительно русскому народу свойственное. Съ другой точки зренія дело представлялось иначе: во-первыхъ, находили, что значение соборовъ, въ синслъ голоса "земли", было слишкомъ случайно-какъ случайно они и собирались,что власть нимало не обязывалась принимать ихъ мийніе, т. е. голось "земли" могь быть оставляемъ безъ вниманія; во-вторыхъ, указывали, что это учреждение вовсе не было столь исключительно русскимъ, такъ какъ было парадлельно съ теми западными (напр. англійскими и французскими) учрежденіями, которыя возникали въ средніе вёка, какъ занёна первобытныхъ народныхъ собраній-н являлись

тамъ и здёсь въ одинаковыхъ условінхъ, именно, когда утвержденіе государства упраздняло старыя народныя собранія (вѣча), уже не отвѣчавшія своей цѣли въ новыхъ, болѣе сложныхъ отношеніяхъ, и замѣняло ихъ теперь общимъ представительствомъ. Наши соборы именно отвѣчали этой второй ступени представительныхъ учрежденій, съ которыми раздѣляли и недостатокъ юридической опредѣленности; но дальше этой второй ступени наши старые соборы не пошли, тогда какъ западныя учрежденія развились въ извѣстныя конституціонныя формы.

Больше чёмъ когда-нибудь была изучаема исторія вжной Руситакже одень изъ мало выясненныхъ пунктовъ исторіи и современныхъ отношеній. Въ нашей литературь бывали уже многотомныя "исторія Малороссія", и притомъ написанныя малорусскими патріотами, но вопросъ о взаимныхъ отношенияхъ двухъ общирныхъ отраслей русскаго племени оставался неяснымъ. Въ 40-хъ, и въ началь 50-хъ годовъ высказаны были двъ весьма несходныя точки зрвнія, представленныя въ известномъ споре Погодина и Максимовича. По мибнію перваго, южный край населяли кіевскіе великороссіяне, что малорусскій характерь его есть явленіе позднійшее, послё того какъ страна, опустошенная татарами, была вновь засолена выходцами изъ-за Карпатъ. Въ параллель этому явились завлюченія Срезневскаго объ относительной новости малорусскаго нарѣчія. Максимовичъ, напротивъ, утверждалъ, что южная Русь искони носила на себѣ тѣ отличительныя черты быта, правовъ, языка, поэзія, которыя мы знаемъ теперь за налорусскія, --- и приводилъ тому обильныя доказательства изъ древнихъ памятниковъ. Въ подвладкъ спора лежали и отношения современныя: ръшениемъ его въ ту или другую сторону подврёплялись или ослаблялись права того народническаго движения, которое въ сороковыхъ годахъ выразилось особеннымъ разиноженіемъ литературы на малорусскомъ языкъ.

У "западниковъ" 40-хъ годовъ малорусская литература не встрѣчала въ себѣ сочувствія; съ тогдашней эстетической и сеціальной точки зрѣнія заботы о ней казались напрасной тратой силъ. Малорусское движеніе видимо не было сочувственно и Соловьеву: для него малорусскій народъ былъ только областное видоизмѣненіе русскаго племени, не имѣющее никакихъ особыхъ историческихъ правъ и никакого будущаго, внѣ сліянія съ господствующимъ типомъ; козачество была только буйная, не дисциплинированная толпа.—Какъ противовѣсъ этой племенной нетерпимости являются труды Костомарова по исторіи Малороссіи. Свою основную точку врѣнія на эти отношенія онъ изложилъ въ извѣстной статьѣ: "Двѣ русскія народности" и въ рядѣ историческихъ и этнографическихъ трудовъ. Со-

Digitized by Google

чиненія Костомарова обновили столквовеніе мизній; но, при всей вызванной ими враждъ, много сдълали для научнаго опредъленія вопроса. Исторически, южнан Русь стала видимо отличаться отъ сверной еще съ XII въка; татарский погромъ, а затъмъ литовское завоевание окончательно дали различное течение ихъ истории; новое объединение началось не ранбе второй половины XVII вбка, продолжалось потомъ въ XVIII-мъ, а старыхъ предѣловъ русской земли въ эту сторону (въ Галиціи) не достигло и по настоящее время. Съ этимъ историческимъ различіемъ соединялось этнографическое дѣленіе "двухъ русскихъ народностей", которое историки южно-русскіе не безъ основания возводять къ первымъ въкамъ нашей истории. Какъ бы то ни было, но уже въ долгіе вѣка историческаго раздѣленія обѣ части русскаго народа пріобрѣли весьма различный складъ характера и быта, историческихъ преданій, пародной поэліи. Возбужденіе идеи "народности" естественно выразилось въ Малороссіи оживленіемъ встхъ этихъ элементовъ, своеобразно отличавшихъ южно-русскую народность. Извёстно, съ какою враждой встрёчено было въ одной части нашей литерутуры это вновь оживившееся "украинофильство"; въ послёднее время къ его врагамъ присоединились и тё, которые обыкновенно хвастаются своимъ исключитель- нымъ народничествомъ, но въ этомъ случав являлись такими же бюрократическими притёснителями народнаго начала (хотя первые, подлинные славянофилы относились въ малорусскому движенію очень сочувственно).

Новъйшая вражда къ "украинофильству" выросла всего скоръе изъ новъйшихъ чисто бюрократическихъ понятій о "единообразіи", одноформенности, водворяемой хотя бы насильственными средствами... Противники малорусскаго движенія могли бы, пожалуй, сослаться и на старую Москву: она также недовърчиво и недружелюбно относилась къ соединившейся съ нею Малороссіи. Московскій абсолютизмъ не мирился съ тѣнью автономіи; iepapхiя съ подозрѣніемъ смотрѣла на мало понятную и непривычную ей кieвскую ученость, и только по крайней необходимости ею пользовалась,—но московскія преданія пережиты исторіей самого русскаго государства и общества.

Новъйшіе историческіе труды о Малороссіи и XVII въкъ успѣли отчасти выяснить роль старой Москвы, по обыкновенію, не стъснявшейся средствами въ достиженіи своихъ политическихъ цѣлей; и если исторія отвергнетъ притязанія гетманщины, то должна съ другой стороны сказать слово въ защиту Малороссіи, которая съ первыхъ лѣтъ возсоединенія съ Великой Россіей оказала ей цѣнныя услуги своей кіевской школой, поставлявшей еще въ XVIII столѣтіи много замѣчательныхъ дѣятелей просвѣщенія, и потомъ дружно несла свою

1

службу государству, обществу и литературѣ, и въ защиту народа, который взамѣнъ своего стараго быта долженъ былъ испытать введеніе крѣпостного права. Наконецъ, исторія возможна только въ союзѣ съ этнографіей, а въ этой послѣдней вопросъ о степени особности двухъ русскихъ племенъ довольно исенъ.

Наиболье рызко встрачаются два разные, даже противоположные взгляда на русскую исторію и судьбы русскаго народа, на эпохъ Петра Великаго: въ ней сводятся споры о харавтеръ московской старины и о тёхъ путяхъ, которыми должна быть направлена современная жизнь народа и общества. "Назадъ, домой!" - восклецали эпигоны славянофильства,-т.-е. прямо въ XVI-XVII въкъ. какъ будто исторія громаднаго народа можеть пойти вспять, какъ будто реставраціи подобнаго рода не бывають лишь самообольщеніемь, какъ будто археологическими поддёлками можно обмануть исторію. Славянофильскія отрицанія Петровской реформы не выросли въ доказательности съ сороковыхъ годовъ и эта школа, съ тъхъ поръ и донынъ, не произвела ни одного цёльнаго научнаго труда, ни одного послёдовательнаго, доказательнаго изложенія своего взгляда. Съ другой стороны все, что только появляется въ литературе объ этомъ періоде русской исторіи, лишь подтверждаеть его рішающее значеніе въ судьбахъ русскаго народа. Изучение Петровскаго періода все больше обогащается изданіемъ матеріаловъ и изслёдованій; уже издана масса документовъ по разнымъ отраслямъ управленія, начато общирное изданіе писемъ Петра Веливаго, которое составить первостепенный источникъ для его біографіи и исторія; цёлый рядъ капитальныхъ историческихъ трудовъ (Устрядова, Содовьева, Пекарскаго, Погодина, Костомарова) все больше раскрываеть знаменательную эпоху. Обширное умножение фактическаго матеріала, болёе многосторонняя и свободная вритика очень расширили знаніе Петровскаго времени, устранивъ тотъ наивно панегирическій тонъ, который такъ долго господствоваль въ описаніяхъ славнаго царствованія, и не укрывая той мрачной стороны, какую не разъ могла представить эпоха реформъ. Но отъ этого не умалилось однако высокое представление о вначеніи Петровской реформы для всего послідующаго развитія; напротивъ, чъмъ больше она выясняется не съ героической точки зрънія, какъ смотрѣли на нее прежде, а съ точки зрѣнія реальнаго быта націи, твиъ больше ся ведикое вначеніе становится осязательнымъ. Такъ, болѣе и болѣе разъясняется существенный вопросъ въ оцёнкё этого времени-историческая необходимость реформы: Петровское преобразование было правильнымъ, хотя ръзко проведеннымъ результатомъ стремленій, заявленныхъ лучшими умами московскаго царства, съ тёхъ самыхъ поръ, когда послё заботь о внёшнихъ дё-

лахъ являлась первая мысль о внутренней организаціи государственной силы и первые интересы въ научному и художественному образованию. Заботы объ усвоения европейскихъ знаний, искусствъ, промысловъ, даже изящныхъ искусствъ, возникають явно еще съ ХУІ вѣка, какъ и заботы о лучшемъ устройствѣ, на европейскій далъ. военной силы. Счастливных случаемъ, какіе исторія дасть иногда въ вритическіе моменты,-Петръ родился геніальнымъ умомъ и человёкомъ страшной энергін. Какъ подобаетъ истинному самодержиу. онъ отождествияся съ глубочайшими потребностями и стремленіями нація и отдаль имъ свои необычайныя силы, въ которыхъ какъ будто олицетворилъ національную даровитость, и взялся за трудъ съ такою ревностью, достигъ тавихъ результатовъ, что современники и потоиство сочли новую Россію его собственнымъ, личнымъ созданіемъ: въ его трудахъ долго не видёли той самой задачи, къ которой задолго до Петра устреилялись усилія лучшихъ уновъ носковской ста-**Дины и усилія самой** власти.

Въ глазахъ новёншихъ историковъ, дёятельность Петра теряетъ такимъ образомъ характеръ переворота и получаетъ значение реформы. Вившнить образоит двятельность Петра, правда, носила этотъ видъ переворота: массё бросалось въ глаза появленіе новыхъ армій, флота, сооруженій, школы, обычаевъ, одежды, печати; залежавшемуся на боку боярству и дворянству не нравилось требование школьнаго ученья и службы, требование настойчивое и строгое; московской іерархін, которая было уже мечтала о сеократической диктатурі, и людянъ стараго въка, выросщимъ на внъшной обрядности и религіозной нетерпиности, не нравилось устраненіе патріаршества, общеніе съ иноземцами и иновърдами. Могло быть, что Петръ иной разъ терядъ ибру, безъ надобности нарушалъ старину и раздражалъ ед приверженцевъ, --- но Петръ былъ дѣтищемъ своего вѣка, и жестокаго въка, и новъйшіе противники реформы, при всей ненависти къ ней. не разъ проговаривались, признавая въ Петръ "великаго русскаго человѣка" и въ тѣхъ или другихъ его дѣяніяхъ-угаланную потребность государства и народа.

Чёмъ болёе изучается Петровская эпоха, тёмъ болёе самъ Петръ является, дёйствительно, "великимъ русскимъ человёкомъ" — и съ его достоинствами и съ недостатками, — и тёмъ болёе исторически характерной представляется его дёятельность. Оставленіе Москвы давно объяснено тёмъ, что тамъ его дёятельность была стёсняема оппозиціей приверженцевъ и охранителей старины, что Москва была слишкомъ далека отъ моря и европейскаго сосёдства. Москва вообще была слишкомъ связана съ преданіями московскаго царства, и эти преданія были тёсны для широкихъ замысловъ "имперіи". Новые историки указали оборотную сторону реформы и характера самого реформатора, — крайности въ нововведеніяхъ, свирѣпость въ подавленіи сопротивленія, разнузданность въ нравахъ; нѣкоторые изъ этихъ историковъ (напр. Костомаровъ), быть можетъ, слишкомъ настаивали на этой оборотной сторонѣ. Само собою разумѣется, что нѣтъ ин надобности, ни возможности скрывать отъ себя мрачныя обстоятельства многихъ актовъ реформы; но исторія требуетъ объясненія этихъ явленій, и оно находится: крайности реформы были послѣдствіемъ крайностей прежняго застоя, и личныя излишества Петра въ осмѣяніи старины, конечно, не извинительныя въ главѣ государства, понятны какъ противовѣсъ ханжеству и лицемѣрію; жестокость Петра была вполнѣ наслѣдіемъ старины, и здѣсь всего меньше могли бы укорять его приверженцы московской старины, видавшей безумныя свирѣпства Грознаго.

Въ особое преступление Петру и "петербургскому періоду" ставили уничтожение стараго политическаго быта: съ нимъ кончилесь земскіе соборы. Но, какъ мы упоминали, это было учрежденіе столь мало крепкое, что оно и безъ того вероятно кончилось бы собственною смертью, -потому что громадное расширение государства и возроставшее усложнение его внутреннихъ и внёшнихъ задачъ дёлали непримѣнимой эту форму представительства. Чтобы самое начало могло нить итесто въ новыхъ условіяхъ государства, нужна была ужо большая степень политическаго сознанія въ общественной средь, и болёе настоятельная потребность общества въ этого рода самодёятельности, -- между тёмъ старая Москва развила въ такой степени безграничное самодержавіе и такое безправіе общества, что умаленіе соборнаго начала еще въ XVII въкъ не было никъмъ почувствовано. Весь распорядовъ внутренней жизни государства издавна считался "государевымъ дѣломъ"; это понятіе перешло въ XVIII-й вѣкъ совершенно опредблившинся и во всей силь; неудивительно, чтомысль о какомъ-либо автономическомъ участія общества въ правительственномъ дёлё застыла, потому что уже давно застывала. Господство бюрократів было только естественнымъ развитіемъ московскаго административнаго порядка.-Власть Петра не сделала ущерба никакимъ старымъ свободамъ или, когда стёсняла ихъ, то только примѣняла готовые пріемы прежняго порядка. Но едва ли когданибудь раньше былъ такъ высоко поставленъ принципъ и интересъ государства: трудъ, который несъ на службе ему самъ царь, трудъ неустанный, разумный и плодотворный, былъ и остался безпримърнымъ; и этотъ примъръ личной двятельности Петра и такой постановки иден государства имблъ большую долю вліянія на развитіе общественнаго сознанія. Старая московская Россія не представила

Digitized by Google

тавихъ проявленій этого сознанія, вавія въ Петровскую эпоху мы видимъ у Посошкова, а вскорѣ потомъ у Ломоносова <sup>1</sup>).

Славянофильская вражда въ Петровской реформъ не истощидась, и при новвёшемъ реакціонномъ настроеніи имветь даже шансы нькотораго успёха въ извёстной долё общества; но то, что прежде было теоретическимъ исканіемъ идеальныхъ началъ русской жизни, теперь вырождается въ настоящій обскурантизмъ. Нельзя иначе понать того поношенія реформы, которое соединается съ фанатическими, и все-таки не очень искренними, призывами: "назадъ, домой!" и съ воплями противъ "интеллигенціи", — т.-е. образованности, на дёлъ столь еще скудной, къ сожалёнію, въ русскомъ обществе и столь ему нужной для массы всяваго рода настоятельныхъ работъ для государства и народа. Въ научномъ отношения эта вражда въ реформъ осталась замёчательно бозплодна: какъ въ сороковыхъ голахъ, такъ и донынѣ эта отрицательная школа не въ состояніи была провести своего взгляда въ какомъ-либо цъльномъ научномъ трудъ, въ чемълибо кроий газетныхъ филиппикъ, считающихъ себя въ правъ отдълываться фразами оть дъйствительно вритическаго изслёдованія.

Особенною заслугой новъйшей исторіографіи было стремленіе раскрыть народную сторону исторіи, -роль народа, его силь и характера, въ создания государства, и судьбу народа въ новъйшемъ государствъ. Это историческое вниманіе въ народу было параллельно съ твиъ интересомъ, который развивался въ тоже время въ общественныхъ понятіяхъ подъ вліяніемъ крестьянской реформы, и поддерживалось общимъ развитіемъ науки (успёхи филологіи, бытовой исторія, этнографіи и наукъ соціально-экономическихъ). Больше чёмъ вогда-нибудь историческая пытливость обращалась въ твиъ эпохамъ и явленіямъ исторіи, гдѣ выказывалась дѣятельная роль народа: таковы были эпохи древней исторіи, время візчевого устройства и народоправствъ, время народной колонизація; далье-время междуцарствія, когда народное сознаніе спасло государство отъ висѣвшей надъ нимъ опасности; время народныхъ волненій въ концѣ XVII въка, время раскола; наконецъ, новъйшій быть народа подъ крыпостнымъ правомъ, народныя волненія и бунты — результать народныхъ тагостей; народные нравы и обычан. Прежніе историки, занятые всего болёе политическою исторіей и судьбами верховной власти, мало или совсёмъ не замёчали этой стороны событій, или излагали ихъ чисто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ новыхъ трудовъ о той эпохъ отмътимъ еще книгу А. Г. Брикнера: Die Europäisirung Russlands, 1889, гдъ собрани указавія на переходные факты быта и образованія Россіи до Петра, при немъ и посяъ.

внѣшнимъ образомъ, какъ явленія уединенныя, анекдотическія, или наконецъ не имѣли возможности на нихъ останавливаться, подъ цензурными запрещеніями. Во время господства оффиціальной народности, особое запрещеніе легло на описаніе эпохъ народныхъ волненій, — въ томъ числѣ временъ междуцарствія: опекуны не догадывались, что именно эта историческая эпоха будетъ, немного времени спустя, считаться эпохой монархической и консервативной доблести русскаго народа, который, спасши государство отъ чужеземнаго нашествія и внутренняго раздора, отдалъ его судьбу въ руки династіи Романовыхъ.

Теперь эти запрещевія (по врайней мёрё для старой исторія) снялись сами собой, и новыя изслёдованія восполняли недостатокъ цёлой отсутствовавшей стороны исторіи. Мы называли выше труды Костомарова, Забёлина, Бёляева, К. Аксакова, Бестужева-Рюмина, Щапова, Аристова и ин. др., труды историковъ быта, историковъ врестьянства, историковъ-юристовъ, этнографовъ и проч. Въ ряду этихъ изслёдованій особенно важное мёсто заняли труды о расколё.

Мы упоминали прежде, какъ опредёлялся расколъ у прежнихъ историковъ: было только двё точки зрёнія, совершенно сходныя въ результате-церковно-обличительная и полицейско-слёдственная. Въ пятидесятыхъ годахъ впервые сказались чисто-исторические приемы въ изучении раскола и внимание въ его современнымъ явлениямъ. Однимъ изъ первыхъ трудовъ, составленныхъ въ этомъ смыслѣ. была извъстная внига Щапова (1859). Книга была не свободна отъ врупныхъ недостатвовъ: составлявшаяся подъ вліяніемъ духовно-авадемическаго преподаванія и витств подъ вліяніемъ новаго духа времени, она была сибшениемъ двухъ взглядовъ, перемежавшихся въ понятінхъ автора, - но несмотря на эту теоретическую неясность, авторъ былъ такъ искренно увлеченъ народной стороной раскола, заключавшимися въ немъ проявленіями свободной умственной двятельности и общинныхъ нестинитовъ народа, той долею правды, воторая была въ протестахъ старообрядчества, что книга произвела большое впечатлёніе и, при всей невыдержанности, имёла немалое дъйствіе на дальнъйшую постановку вопроса. Съ техъ поръ въ первый разъ выяснилось, что расколъ вовсе не былъ явленіемъ внезапнымъ, единственнымъ источникомъ котораго было одно грубое и упрямое непонимание Никоновскаго исправления церковныхъ книгъ; что, напротивъ, онъ находился въ тъсной связи какъ съ ересяни прежнихъ вѣковъ, такъ и съ современнымъ ему состояніемъ церковнаго быта; что въ нёкоторыхъ случаяхъ онъ могъ не безъ основанія ссылаться на "старую вёру", которую хотёль сохранять и защищать противъ "новшествъ", — потому что, дъйствительно, оставался во мно-

Digitized by Google

гонъ въренъ старому обычаю, который былъ распространенъ въ народѣ гораздо шире предѣловъ позднѣйшаго старообрядчества, и отъ котораго только отступили другіе, испуганные крутыми мёрами церкви и свётской власти. Если было видно, съ другой стороны, что иногія изъ первоначальныхъ, а затёмъ и позднёйшихъ понатій раскола были слёдствіемъ невёжества, то это опять была вина не одного раскола, а всей старой жизни, гдё не только народъ, но и высшіе влассы были лишены всякой правильной школы, гдё было чрезвычайно распространено внёшне-обрядовое понимание редиги и была, слёдовательно, готовая почва для обрядоваго фанатизма и стевёрія "буквалистовъ". Неодолимое упорство раскола было именно дёломъ фанатизма, отъ котораго несвободны были и самые обличители; суровыя полицейскія мёры, принимавшіяся противъ раскола, только увеличивали разстояние между двумя сторонами. Распространение раскола, совершавшееся наперекоръ всёмъ гоненіямъ, объясняло, какъ онъ могъ и въ началъ распространяться въ неудовлетворенныхъ церковью и смущенныхъ нассахъ, и вийстй указывало, что и въ настоящую минуту умственная и правственно-религіозная жизнь народа. стонть въ очень неблагопріятныхъ условіяхъ: эти условія облегчали пропаганду и производили новыя секты, иногда крайне превратнаго свойства.

Во всякомъ случаћ, расколъ былъ однимъ изъ наибольшихъ и иечальныхъ недоразумѣній между народомъ, съ одной стороны, и государствомъ и церковью, съ другой. Къ послѣднимъ крайній расколъ относился съ полнымъ отрицаніемъ: въ нихъ онъ увидѣлъ господство антихриста. Инымъ показалось, что на этомъ основаніи расколъ не только въ XVII-XVIII-мъ вѣкахъ представлялъ собою бытовой и политическай протесть, но и въ настоящее время есть извѣстная политическан сила, противная существующему порядку: такъ фантазировалъ въ особенности В. Кельсіевъ во время своего заграничнаго агитаторства<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Недавно, въ "Кіевской Старинѣ" г. Лѣсковъ, сколько ми думаемъ, взвелъ совершенную небилицу на покойнаго Щапова, принисавши ему-въ его отсутствіе въ семъ мірѣ-едва ли существовавшія дѣянія, предусмотрѣнныя въ уголовномъ законодательствѣ. Упомянувъ о томъ, что въ прежнее, еще не очень давнее время "большинство людей, даже очень умимъъ, смотрѣли на этихъ наивныхъ буквоѣдовъ (старообряддевъ), какъ на политическихъ злоумищенниковъ и во всякомъ случаѣ недруговъ царскихъ",-г. Лѣсковъ продолжаетъ: "этого не избѣгали наши старинние законовѣды и новѣйшіе тенденціозные фантазёры въ родѣ Щанова, который принесъ своими мечтательными изъясненіями существенный вредъ нѣжно любимому имъ расколу" ("Кіевская Старина", 1883, февр., стр. 267). Далѣе, авторъ опять возвращается къ "пустымъ и вреднымъ миѣнілюъ Щанова", который будто би "стоялъ горой" за "политическия задачи, которыя будто би скрытно содержитъ нашъ рус-

Первое было до извёстной степени справедливо: старый расколь оказываль не одно сопротивленіе исправленію книгь, но и церковноадминистративнымь пріемамь Никона и послёдующихь правителей церкви; послё присоединилось и недовольство правлепіемь гражданскимь; расколь не остался безучастень, въ народныхь волненіяхь, до Пугачевскаго бунта включительно; пассивное сопротивленіе политическому положенію вещей имёло свою долю въ образованіи секть, въ родё бёгуновь. Но самостоятельной политической силы расколь никогда не представляль, а въ новёйшее время—менѣе, чёмъ когданибудь.

При всёхъ внёшнихъ трудностяхъ изслёдованія, новёйшее изученіе раскола принесло уже теперь богатые результаты. Старая точка зрёнія, обличительно-полицейская, имёетъ еще многихъ представителей; но успёла утвердиться и другая, внушенная тёмъ духомъ общественной справедливости, который былъ сильно возбужденъ первыми годами прошлаго царствованія. Эта новая точка зрёнія впервые сняла или уравновёсила преувеличенныя обвиненія, и съ другой стороны обратила вниманіе на бытовыя явленія раскола, въ которыхъ обнаруживались иногда замёчательныя черты самой подлинной русской народности. Какъ обыкновенно бываетъ, подобныя черты, открываемыя въ первый разъ, нерёдко преувеличивались; расколу

скій расколь", и будто би "увърнать въ томъ даже Герцена"; послё чего г. Лесковъ передаеть какія-то темныя сплетии о "крайней лівой фракцін", объ успіхі Щанова въ петербургскомъ литературномъ кругу, восхваляетъ глубокія познанія Павла Ивановича Мельникова и т. п. (тамъ же, мартъ, стр. 521-522). Справившись съ біографіей Щапова, написанной проф. Аристовних, близко его знавшимъ, ин убяддаемся, что сказанное г. Лесковних о сношеніяхъ Щапова съ Герденомъ есть сплетня, опровергаемая фантами (см. книгу Аристова, стр. 74, и о доносахъ Ничипоренки, стр. 95),---г. Лесковъ поступаеть здесь на подобіе того, какъ его авторитеть, богатый познаніями Мельниковь, поступаль съ Орест. Новицкимъ (см. въ книги посл'ядняго о духоборцахъ, изд. 2-е). Усп'яхъ Щапова въ литературномъ кругу былъ очень условный: въ Щаповъ ценили, кромъ большой начитанности въ русской исторической старянь, особенно его энтузіастическую преданность своему народному идеалу,-что не часто встричалось и тогда, а теперь, когда литература все больше наполняется обскурантизмомъ и ренегатствонъ, еще рёже и должно цёвиться тёмъ болёв. Что насается до самаго содержанія взглядовь Шапова, то они съ самаго начала встрётнинсь съ критикой весьма требовательной, въ разнихъ литературнихъ лагеряхъ; укаженъ разборъ книги "Расколъ старообрядства" въ "Современникъ" 1859, и разборъ книжки "Земство и расколъ", написанний Соловьевымъ, въ "Соврем. латониси" 1868, № 5. Наконець, что касается "существеннаго вреда", принесеннаго расколу "мечтательными изъясненіями" Щапова, "стоявшаго горой" за политическія задачи раскола, это остается непостижнимых, если, по словамъ самого Ліскова, такого мизнія о раскол'я держались еще "старинные законов'яди" (да и не очень старинные, до и после Щапова одинаково). Это замечание опять остается какой-то темной висинуаціей.

Digitized by Google

приписывалось болье широкое содержание, чемъ онъ представлялъ въ дъйствительности: такъ это бывало у Щапова, и у нынъшнихъ ибкоторыхъ писателей о расколѣ 1). Новые историки находили, что при началѣ раскола его приверженцами становились въ народной средѣ именно люди болѣе характерные, стоявшіе за свои миѣнія, готовые выносить за нихъ всё грозившія тяготы; наблюдатели современнаго раскола также приходили къ убъждению, что въ послѣдователяхъ раскола мы имфемъ передъ собой особенно развитую часть простого народа. Одинъ изъ этихъ наблюдателей, указавъ въ послёднія десятилётія особенное движеніе въ русскомъ сектантствё, говориять (въ "Отеч. Зап."): "Въ этомъ движении проявилась умственная двятельность русскаго народа; въ немъ обнаружилась способность русскаго народа въ творчеству новыхъ формъ жизни: въ немъ проявилась успёшная борьба народныхъ принциповъ съ вліяніемъ капитала. Въ сектантство идутъ лучшія силы народа; сектантство подвергаеть критическому анализу всю многообъемлющую область человѣческой жизни и отвергаеть все, не выдерживающее критики; въ севтантствъ идетъ безпрерывная культурная работа, выражаю щаяся какъ въ выработет новыхъ принциповъ личной жизни, такъ и въ создании новыхъ формъ семейнаго устройства и общественноэкономическихъ отношений; сектантство создаетъ организацию, которая оказывается способною успёшно вести борьбу съ все изглаживающимъ, все развращающимъ и все раздагающимъ вліяніемъ вапитала; въ сектантствъ муживъ поднимается до пониманія явленій политической жизни, до сознанія братства всёхъ народовъ и до уваженія въ человёкё личности, къ какому бы племени онъ ни принадлежалъ и какую бы ступень въ соціальной лёстницё онъ ни занималъ". Позволительно усумниться въ вритическихъ средствахъ современнаго русскаго сектантства для "анализа всей многообъемлющей области человъческой жизни" и еще больше усумниться во многихъ ръшеніяхъ, въ которымъ оно здъсь приходить, -- но безспорно, что въ сектантствъ является передъ нами сильно возбужденная народная мысль, которая внушаеть къ себѣ живѣйшій интересъ и для которой нельзя не пожелать, во многихъ случанхъ, большаго простора общественной двятельности,-и во всякомъ случавшколы.

Такимъ образомъ открывалось въ расколѣ цѣлое явленіе, чрезвычайно характерное для исторіи до-Петровскаго быта, XVII — XVIII вѣка и современной народной жизни. Если гдѣ въ старину особенно рѣзко сказывалась разница или противоположность между

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О послёднихъ см. ст. Харламова: "Идеализаторы раскола" ("Дёло", 1882).

Петровской и московской Россіей, то именно въ этомъ контрастѣ реформы и раскола: здёсь встрѣтились два опредѣленные быта, два ученія.

И внѣ раскола историки литературы указывають еще въ XVIII в. проявленія сочувствій, направленныхъ назадъ въ старяну и почнтаемыхъ за предшествіе новійшаго славянофильства. Но съ другой стороны выяснялось, что реформа была безповоротнымъ національнымъ авлонъ: не только энергія преобразователя увлекала высшіе классы на служение новому государственному и общественному порядку, но самая сила вещей-очевидная необходимость этого новаго порядка въ виду тёхъ новыхъ отношеній, какія все больше окружали и охватывали государство и требовали нимхъ матеріальныхъ силъ, иного характера образованія, чёмъ тё, какими владёла до-Петровская Россія. Еще въ московской Россіи, среди полнаго ся развитія высказались самыя очевидныя стремленія въ усвоенію западныхъ знаній, искусствъ и художественныхъ развлеченій. Подъячій Котошихинъ, этотъ отрицатель традиціоннаго застоя, выросъ въ старинной посковской средь. Въ XVIII въкъ, крестьянинъ Посошковъ, стоящій одною ногою въ той же старинъ, является, однако, ръшительнымъ приверженцемъ реформы и приносить свой взглядъ на защиту новаго просвъщения. Великимъ дѣятелемъ просвѣщенія въ духѣ реформы сталъ другой врестьянинъ, Ломоносовъ, противъ котораго не ръшались возставать саные упорные враги "петербургскаго періода".

Восемналиатый выкъ и первая половина девятнадцатаго, можно сказать, впервые стали доступны исторіи съ прошлаго царствованія. По тъхъ поръ возножна была для нихъ только исторія оффиціальная, панегирическая, въ державинскомъ духъ, съ громомъ побъдъ, неизивено мудрымъ, благодетельнымъ правленіемъ. Исторія говорила только о показныхъ фактахъ, умалчивала слишкомъ многое о действительной жизни, о положении народа, не касалась оборотной стороны медали, не подозръвала умственной жизни общества. Мы упоминали о токъ. какая перемёна произошла въ исторической литературё, когла уменьшились цензурныя помёхи къ изучению новыхъ вёковъ: вслёль за тёмь, какъ явилась возможность пользоваться источниками, литература наводнилась множествомъ архивныхъ документовъ и частнаго историческаго матеріала-записокъ, дневниковъ, переписки, воспоминаній, переводовъ иностранныхъ сочиненій и пр. и пр. Въ этихъ свъденияхъ раскрывались самыя разнообразныя стороны нашаго прошлаго: начиная съ исторія дворцовой, которая передъ тёмъ была совершенно недоступна для литературы, исторія дипломатическая, административная, исторія литературы, образованія, правовъ и т. д. Правда, за исключениемъ "Истории" Соловьева и книги

Костомарова ("Жизнеописанія"), доведшій разсказь лишь до половины XVIII въка, не появилось еще ни одного цъльнаго труда о прошломъ столѣтін; самое сочиненіе Соловьева, какъ извѣстно, въ послѣлнихъ томахъ было больше хронологическимъ сопоставленіемъ кало обработаннаго матеріала, чёмъ исторіей; собранныя свёдёнія остаются еще всего чаще въ состояния сырого матеріала, немногихъ частныхъ изслёдованій, разсказовъ анекдотическаго свойства, -- тёмъ не менёе въ литературное обращение вошло иножество фактическихъ данныхъ. воторыя часто сами по себѣ были уже достаточно враснорѣчивы и вообще въ первый разъ давали о нашемъ XVIII и даже XIX въкъ нъсколько отчетливое понятіе.

Къ прежней показной исторіи прибавилась тенерь интимная исторія дворцовыхъ переворотовъ и правительственнаго круга, послѣ Петра и до Александровскихъ временъ: воцарение Анны Ивановны, история Ивана Антоновича и его семьи; вступленіе на престоль Екатерины II. Павла, Алевсандра; исторія вняжны Таравановой, фаворитовъ имцер. Екатерины (между прочимъ въ переводѣ книги Гельбига) и т. п.; біографическія исторіи выдающихся лицъ-графовъ Разуновскихъ, Орловыхъ, Воронцовыхъ, гр. Везбородка, Бецкаго, и позднѣе Румянцова, Мордвинова, Сперанскаго, Аракчеева и т. д. Масса вновь изданныхъ мемуаровъ, начиная съ Петровскихъ временъ, какъ Неплюева, священника Лукьянова, и позднѣе-какъ записки Добрынина, Храповициаго, вн. Дашковой, Гарновскаго, Винскаго, Болотова, Толубъева, и еще новъе, какъ Саблукова, Котлубицкаго, Растопчина, Чичагова, А. М. Тургенева и т. д., давала любопытныя вартины отчасти придворной жизни, но особенно жизни общественной, быта и нравовъ. Изслёдованы были съ большимъ чёмъ прежде вниманіемъ многіе эпизоды уиственной жизни общества, какъ дъятельность Ломоносова, вакъ первыя начала нашей журналистики и сатиры; въ монументальномъ изданіи "Державина" г. Грота выяснилась дбятельность "пѣвца Екатерины" со множествомъ подробностей о современныхъ отношеніяхъ; впервые изучена обстоятельно деятельность Новикова. и по ея поводу изслёдована исторія русскихъ масонскихъ ложъ. мистическихъ сектъ и направленій конца прошлаго и начала нынѣшняго столѣтія; всплыла послё многихъ десятковъ лѣтъ молчанія, исторія Радищева и его вниги; выяснился харавтеръ собственной литературной деятельности импер. Екатерины II, предпринята, наконець, общирная исторія ся, г. Бильбасова, и въ результать всего этого русская исторія прошлаго столётія явилась въ новыхъ чертахъ, не совсёмъ отвёчавшихъ старому панегирическому представлению...

Историческія работы по XVIII-му в'яку должны назваться еще только начатыми; изданный матеріаль далеко недостаточень для 12

HCT. STHOPP. 11.

полной исторіи; литературныя условія все еще не дають мёста вполнё свободной исторической критикё,—тёмъ не менёе, наличный матеріаль даеть возможность нёкоторыхъ общихъ заключеній.

Эти историческія изысканія интерть свой большой интересь и для этнографіи: касаясь быта и правовъ, онъ разъясняють тоть важный историческій моменть, какой наступаль для внутренняго содержанія народной жизни. Съ древнёйшихъ временъ, русская народность испытала въ особенности два сильныхъ перелома, отразившихся на существъ народныхъ представленій. Одинъ совершился въ эпоху двоевърія, когда на старую явыческую подкладку легли понятія христівнскія: въ сущности, до сихъ поръ не опредёлено такъ сказать пропентное отношение двухъ стихий, но несомнённо во всякоиъ случав. что съ той поры первобытное содержание народности-какъ запаса представлений иноологическихъ (религіозно-поэтическихъ) и бытовыхъ-не существуетъ иначе какъ въ смѣшеніи стараго и новаго, разграничение которыхъ остается до сихъ поръ вопросомъ для изслёлователей. Понятно, что затёмъ народность подвергалась и множеству другихъ воздъйствій --- сношеній междуплеменныхъ, вліяній образовательныхъ и внижныхъ, опытовъ правтическо-бытовыхъ, собственнаго развитія, --- видоизмѣнавшихъ медленно и постоянно ся основу. но въ главномъ, до конца XVII-го века (особливо до реформы), эта основа была тоже старое двоевтріе. Теперь наступаль другой переломъ. Съ реформой вступалъ въ жизнь не только государства, но общества, а въ концё концовъ и народа, новый порядокъ идей, вступаль вакъ принципа, ранъе не существовавший въ такой силь. совершенно отличавшійся отъ традиціоннаго міровоззрѣнія и въ своихъ послёднихъ вліяніяхъ долженствовавшій затронуть самое существо народной жизни, отразиться въ быть и народныхъ представленіяхъ, что и совершается --- сначала слабо, но потомъ чъмъ дальше, тъмъ сильне. Новыя идеи действовали прежде всего черезь государство, на высшій служилый влассъ (на народъ не обращалось вниманія), затёмъ самъ этотъ влассъ начинаетъ воспринимать образованіе и "удаляться" отъ народа. Здёсь прежде всего совершилось то раздагающее дёйствіе, какое имблъ новый историческій принципь, -- какъ некогла разлагающимъ образомъ на старое язычество действовали понятія христіанскія; но мало-по-малу это действіе стало распространяться все дальше и глубже. Для власса образованнаго старое міровоззрѣніе въ области понятій и суевѣрій о природѣ и человѣкѣ становилось окончательно чуждымъ; но затъмъ новыя представленія проникаютъ все сильнѣе въ массу, создавая новое смѣшеніе, какое можемъ наблюдать въ настоящую минуту: мы именно присутствуемъ при переработвѣ народнаго этнографическаго содержанія. Люля

стараго вѣва, и вмѣстѣ съ ними любители и спеціалисты этнографіи жалуются единогласно на упадовъ старины, на изчезновеніе (все болѣе сильное) обычаевъ, пѣсенъ, сказовъ и пр.: этотъ упадовъ не подлежитъ сомнѣнію, и наиболѣе сильный толчевъ въ производящему его измѣненію быта данъ былъ въ началѣ XVIII вѣва.

Историческое изученіе прошлаго к нынѣшняго столѣтія между прочимъ даетъ возможность наблюдать постепенное развитіе новыхъ общественныхъ формъ, приведшихъ, наконецъ, къ современному состоянію народнаго быта. Остановимся на нѣкоторыхъ явленіяхъ.

Противники реформы любять ссылаться на внѣшнее могущество русскаго государства, — но очевидно, что уже одно распространеніе территоріи, совершенное съ XVIII-го вѣка, могло быть достигнуто только путемъ лучшей организаціи государственныхъ силъ, что оно никакъ не могло быть пріобрѣтено тѣми средневѣковыми средствами, какія употребляла старая московская Россія. Эти противники, изображая напр. "славянскаго орла", не отрицаются отъ завоеваній временъ Петра и Екатерины, отъ славы военныхъ подвиговъ, отъ Ломоносова, Державина, Новикова: но что же были всѣ эти дѣятели, какъ не продолжатели и примѣнители дѣлъ и идей реформы? Или же начинаютъ иногда упрекать нынѣшнія поколѣнія примѣрами изъ XVIII-го вѣка, но вѣдь это и былъ "петербургскій періодъ"?

Высоко поставленное понятіе о службѣ всѣхъ государству-не противорѣчило старому преданію; политическія цёли, поставленныя Петромъ и сохраняемыя его преемниками, даже у противниковъ реформы признаются отвѣчавшими интересамъ русскаго государства. Въ особенности осуждаются средства, принятыя Петромъ и продолжавшія господствовать въ "петербургскомъ періодъ": подражаніе иноземнымъ формамъ управленія, перениманіе чужихъ обычаевъ и т. д. Но, не защищая врайностей Петра, надо признать, что многое было неизбѣжно, какъ напр., иноземное устройство войска или флота -потому что свое было негодно, и Петру некогда было придумывать русскихъ формъ и именъ для принятыхъ нерусскихъ вещей; введение чужихъ обычаевъ приходило естественно какъ противовѣсъ твиъ старниъ обычаянъ, которыхъ онъ нивлъ основание не любить, какъ спутниковъ стараго застоя. "Петербургскій періодъ" въ этомъ отношении усердно слёдоваль поданному примёру. Иноземные обычан продолжали распространяться и послё Петра, и еще въ болёе сильной (степени напр. при Елизаветь, которой, однако, приписывается "русское" направленіе, и особенно при Екатеринъ, когда не только усиливались иностранныя моды въ свётской жизни, но когда сама императрица распространяла моду на французскія либеральныя

179

иден. Послё стало распространяться подражание нёмецкому фрунтовому мелитаризму и т. д. Подражание иностраннымъ обычаямъ въ высшемъ и среднемъ дворянскомъ классъ, возводимое теперь не только въ легкомысленное заблуждение, но въ настоящее преступление противъ народности, какъ извёстно, еще съ прошлаго въка возбуждало строгія осужденія негодующихъ патріотовъ и вызвало пёлую антературу "сатирическихъ" обличеній; но старымъ и новымъ обличителямъ не приходило въ голову, что эта подражательность имъла весьма основательную причину, а именно-отсутствие въ старомъ быту формъ общественности: ихъ и должны были доставить ассамблен, публичные праздники, театръ, газета и т. д., которые приходилось перенимать съ "запада". Наше время не вправъ осуждать старину "петербургскаго періода", потому что продолжаеть донынѣ брать съ запада подобныя формы общественности: новѣйшія формы театра, публичныхъ левцій, телеграфовъ, телефоновъ, журналистики, до иллюминацій, флаговъ на домахъ и т. п. Если иностранные обычан брали силу (какъ думаютъ, незаконную) надъ старымъ русскимъ обычаемъ, надо думать, что послёдній самъ не имёль достаточной внутренней силы и не могъ удовлетворить потребностямъ знанія и общественности, какія являлись съ ходомъ исторіи. Далбе, если были темныя стороны въ заимствованномъ иноземномъ обычав, то и обличение оставалось всего чаще недёйствительнымъ, потому что или направляемо было невърно, не на дъйствительную причину вла, или выставляло взамвнъ облачаемаго что-нибудь еще более слабое и странное. Такими недостатками, за немногими исключеніями, двйствительно отличалась нравоучительная сатира прошлаго въка; тамъ, гдё она покушалась сказать правду, указать дёйствительное зло, ей зажимали роть, -- какъ Новикову и Радищеву, а также и фонъ-Визину. Поздите полемика противъ "галломаніи" сводилась большею частью на пустословіе, или на лицемъріе.

Первые преемники Цетра не въ силахъ были достойнымъ образомъ продолжать его дёло; оно держалось только силой инерціи и еслибы, дёйствительно, оно было такимъ нарушеніемъ національной сущности, какъ объ этомъ говорятъ, то при слабости преемниковъ неизо́ёжна была бы реакція—національная старина, освободившись отъ гнета личности преобразователя, должна была бы воспрянуть, заявить свое историческое право, удалить чужеземщину, внесенную въ жизнь рукой "произвола". Именно въ полустолётіе отъ смерти Петра до воцаренія Екатерины II могла бы совершиться старомосковская реставрація <sup>1</sup>); но она не совершилась. Во-первыхъ, слиш-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Любопытно, что на это, въ своихъ видахъ (именно ослабленія Россін), разсчитывала европейская дипломатія при восшествія на престолъ Елизавети. Ср. Бильбасова, "Исторія Екатерины Второй", Спб. 1890, стр. 102—104.

комъ ясно было, что все основное въ реформъ было настоятельно нужно; во-вторыхъ, если было въ ней что-нибудь поспѣшное, излишнее или очень отзывавшееся иноземнымь, то для переработки этого требовалось время и большая степень сознанія и въ обществъ, и въ самой правительственной сферь; а вещи второстепенныя безъ особенныхъ заботъ отпадали. Витсто реакціи ны наблюдаенъ въ тогдашней правительственной и общественной жизни совершенно обратное: она весьма легко воспринимала реформу; какъ правительственная власть считала долгомъ заявлять свое почтеніе къ дѣламъ Петра, такъ новые пріемы жизни врёпко усвоивались въ служебной области и нравахъ. Правда, первая наука давалась туго; тяжелое на подъемъ дворянство жаловалось, когда однихъ требовали на службу, другихъ въ науку,-но такъ бывало и въ древнемъ Кіевѣ, когда внязь приказываль брать въ ученье дётей "нарочитое чади". Но въ школё и службѣ временъ Петра, когда онъ самъ давалъ такой поражающій примъръ неустаннаго труда, было столько серьезнаго дъла, что въ унахъ осталось сильное впечатлёніе правственной обязанности частнаго лица въ обществу и государству. Этого настроенія нельзя не видѣть въ "слугахъ Потровыхъ", и довольно указать на Посошкова. чтобы убванться, какъ оно овладевало и разумными людьми, стоявшими далеко отъ всякой власти, но понимавшими значение своего времени. Здёсь возникали начатки того общественнаго мнёнія, которое медленно, но постоянно растеть съ тёхъ поръ, внося въ пассивное общество все болье деятельное сознание. Просветительные элементы принимались всёми пробужденными умами съ тавимъ участіемъ, что было бы ослѣпленіемъ не видѣть въ этомъ большого историческаго факта и доказательства именно національнаю успѣха реформы.

Главное, что реформа внесла новаго, совсёмъ неизвёстнаго старой русской жизни, было признаніе значенія науки, какъ перваго свётскаго и независимаго знанія. При великой трудности новаго дёла, при недостаткё людей въ Петровское время, а затёмъ и впослёдствіи, вводимыя образовательныя средства отличались скорёе скудостью, чёмъ излишествомъ, въ особенности для послёдующаго времени. Правительственная власть XVIII-го вёка принимала вообще весьма умёренныя средства къ распространенію просвёщенія: со времени основанія Академіи наукъ, влачившей въ первое время весьма жалкое существованіе, когда уже не было человёка, ее задумавшаго, только въ 1755 году основанъ былъ московскій университеть, единственный на цёлое столётіе, и также долгіе годы не бывшій въ состояніи широко работать для русскаго просвёщенія. Если прибавить еще двѣ духовныя академіи, въ Кіевѣ и Москвѣ, то мы назовемъ всѣ высшія ученыя и учебныя заведенія имперіи прошлаго вѣка.

Если при всемъ томъ общественная образованность дѣлала, какъ это несомнѣнно, значительные успѣхи, они должны быть приписаны тому, что, хотя бы въ меньшинствѣ общества, интересы просвѣщенія стали жизненною потребностью. Выше мы указывали отличительную черту знанія, входившаго въ Петровскія времена: это было съ одной стороны стремленіе къ практической полезности, совершенно естественное по всему положенію вещей, съ другой раціоналистическія попытки, необходимое послѣдствіе первыхъ научныхъ понятій. Это были такимъ образомъ вполнѣ естественное начало и закваска, при которыхъ дальнѣйшее движеніе въ томъ же главномъ направленіи было правильнымъ развитіемъ, тотя еще долго неровнымъ и неувѣреннымъ.

Исторія литературы прошлаго вѣка въ самомъ дѣлѣ свидѣтельствуетъ о большой постепенности перехода отъ московской старины къ "петербургскому періоду".

Начатки литературы были, дъйствительно, грубы, неловки, неровны; предшествующая эпоха передала XVIII въку только ученыхъ богослововъ, ученыхъ стариннаго духовно-академическаго типа, образованныхъ на западный клерикальный образецъ — да и ихъ очень немного; образованіе другого рода едва начиналось, — между тъмъ новый періодъ національной жизни вызывалъ очевидно новую литературу, совершенно иного склада и содержанія.

При Петрѣ въ литературѣ появляется цѣлый рядъ переводныхъ сочиненій образовательнаго характера. Литература поэтическая еще отсутствуетъ, если не считать виршей во вкусѣ XVII вѣка; и когда она появляется вскорѣ (у Кантемира, Тредьяковскаго, Ломоносова), она перенимаетъ на западѣ формы псевдо-классицизма и его условное содержаніе, перенимаетъ сначала грубо, не умѣя приладить русскаго содержанія, не умѣя справиться съ языкомъ, мѣшая русскую грамматику съ церковно-славянской. Содержаніе стихотворства, касаясь темъ общественныхъ, до самаго Карамзина есть только полу-оффиціальное, служебное: это—ода и панегирикъ высокимъ особамъ; но уже у Ломоносова является самостоятельная поэтическая мысль, и затѣмъ, къ концу вѣка, все больше развивается художественный инстинктъ и стремленіе выражать общественное содержаніе, насколько допускала это строгая и подозрительная опека.

Какъ взамънъ нъкогда обще-народнаго міровоззрънія, архаическаго и полу-церковнаго, въ классъ образованномъ стали распространяться новыя понятія, доставляемыя (въ той или другой мъръ) наукой, такъ, параллельно этому, въ области поэзіи впервые — собственно только съ начала XVIII въка-совершился переходъ отъ первобытнонароднаго творчества въ творчеству личному. Такой недавней въ сущности является у насъ эта эпоха перехода оть поэзія первобытнонародной въ поэзін личной, эпоха, давно пережитая литературами европейскими, которыя уже въ средніе віка иміли Данта и Боккаччіо, затёмъ Рабле, Шекспира и Мольера... Мы указывали выше, что у насъ начало этнографическаго интереса во второй половинъ прошлаго столётія (какъ у Чулкова и Новикова) совпадаетъ просто съ продолжающимся живымъ преданіемъ народной поэзіи. Теперь, съ распространеніемъ европейскаго образованія въ верхнемъ слов, съ началомъ личнаго поэтическаго творчества, съ болѣе сознательнымъ отношениемъ въ жизни, начинаются и новыя формы общественности и новый складъ внёшняго существованія литературы. Впервые выдёлялся особый кругъ, не сословный, не служило-чиновническійтакъ-называемое общество: его силами и для его потребностей возникала литература въ томъ смыслѣ, въ какомъ она давно уже утвердилась въ жизни европейской. Эта литература не огранипрежнему особымъ влассомъ внежниковъ, обученчивалась по ныхъ на полу-церковный ладъ, и обращалась ко всему кругу образованныхъ людей; ея содержаніе обнимало св'етскую мысль, науку, поэзію, общественные интересы; она должна была говорить не на старомъ славяно-русскомъ языкъ, который велся только въ книгахъ, а на живоиъ языкъ, на котороиъ всъ говорили. Этого рода литература предполагала потребность въ знакомствѣ съ произведеніями другихъ народовъ, съ ихъ научными знаніями, болёе развитой общественной мыслыю и поэзіей, и естественно подпала ихъ вліяніямъ. Съ твхъ поръ и долго послъ, въ сущности и донынъ, наша литература развивалась подъ сильнымъ образовательнымъ воздѣйствіемъ западно-европейскимъ, — испытывая (правда, всегда въ очень сглаженной формъ и уръзанномъ объемъ) многоразличныя ступени, которыя переживала западная, преимущественно нѣмецкая и французская литература. Такъ проходили въ нашей литературъ, слъдомъ за силлабическими виршами XVII столётія, торжественная панегирическая ода, псевдо-классическая драма и всякія формы французскаго стихотворства половины прошлаго въка, потомъ мистическій піэтизмъ, сантиментальное направленіе, романтика разныхъ оттён-KOBЪ.

Новъйшая исторіографія литературы, въ противоположность или, лучше сказать, въ дополненіе историко-эстотической критики Вълинскаго, обратила свои разслёдованія именно на эти многоразличные источники литературныхъ идей, на общественно-культурную сторону ихъ содержанія, на ихъ вліяніе и отраженія во внутреннемъ складъ общества. Правильный исторический выводъ возможенъ только послъ анализа фавтовъ и направленій жизни, и новъйшіе историки полагали свой трудъ именно на эту аналитическую работу и успёли собрать и освётить много фавтовъ литератури, которые были виёств и фактами общественныхъ понятій, идеаловъ, выроставшаго въ тревожной борьбе сознания. Оказывалось, разумеется, что западныя вдіянія, на воторыя такъ любять теперь свадивать всякія бёды русской жизни, были сильными двигателями, безъ которыхъ были бы немыслимы многія замёчательнёйшія пріобрётенія русской образованности; что эти вліянія не были случайностью, не были намъ "навязаны" западомъ, которому въ этомъ отношения не было до насъ никакого дёла; не были наконецъ навлечены съ нашей стороны легкомысленнымъ произволомъ отдёльныхъ лицъ, -- но, напротивъ, были естественнымъ фактомъ нашего развитія, и призывались къ содѣйствію лучшими и просвёщеннёйшими умами нашего общества и самой предержащей властью. Недаромъ случилось, что Екатерина II оказывала особенное покровительство самымъ передовымъ представителямъ французскаго свободомыслія, покровительство, какого они не видѣли ни у себя дожа, ни при какомъ-либо иномъ дворѣ. Правда, Екатерина была женщина чрезвычайно разсчетливаго, сухого ума, и имъда при этомъ свои соображенія, но несомнънно, что идеи франпузсвихъ свободныхъ мыслителей тъмъ не менње производили на нее сильное впечатление въ ся первую свежую пору. Западъ быль въ прошломъ въкъ главнъйшимъ источникомъ нашей научной образованности: онъ далъ нашей литературъ тъ формы, которыя были ей нужны въ ся новомъ періодъ; онъ давалъ выработанныя философскія и общественныя понятія, -- его отношеніе къ русскому движенію опредёляется просто тёмъ, что сама русская образованность искала себѣ въ немъ опоры, воспринимая изъ его разнообразнаго содержанія то, что указывалось потребностями русской мысли и общественности. Новыя изслёдованія привели тому множество ясныхъ, наглядныхъ локазательствъ <sup>1</sup>).

Изданіе множества новыхъ матеріаловъ о XVIII вѣкѣ, --особливо всякихъ дневниковъ, переписовъ, и т. п., рисующихъ непосредственно простую домашнюю сторону жизни, --только подтверждаетъ то, что извѣстно было и раньше по преданію о нашихъ прадѣдахъ, именео, что люди "петербургскаго періода", т.-е. тогдашній образованный болѣе или менѣе классъ, люди, будто бы "оторванные отъ почвы"

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Факти о западныхъ литературныхъ вліяніяхъ съ конца XVII вѣка указани въ большомъ количествѣ и часто весьма обстоятельно объяснени въ извѣстной книгѣ г. Галахова. Въ послёднее время систематическій обзоръ исторіи "Западныхъ вліяній въ русской литературѣ" сдѣланъ Алексѣемъ Веселовскимъ (М., 1883).

западною цивилизаціей, были въ сущности самые русскіе люди, во всякомъ случай не меньше, или даже больше русскіе, чёмъ многіе изъ ныевшнихъ газетныхъ "самобытниковъ"; ближе стояли въ старымъ преданьямъ, лучше, по своему времени, знали и понимали народъ и народный быть, --- котя и были действительно оторваны отъ него въ силу учрежденій, именно въ силу врёпостного права (утвердившагося вовсе не въ "петербургский періодъ"). Прочтите напр. записки образованнаго помѣщика Болотова; записки или біографіи дѣловыхъ додей, какъ Неплюевъ, Татищевъ; ученихъ людей, какъ Ломоносовъ, вавъ многіе профессоры тогдашняго единственнаго университета; прочтите даже разсказы объ иныхъ важныхъ барахъ того времени; припомните "Семейную Хронику" и т. д., вездѣ разсыпаны черты русскаго характера, быта, обычая, даже народно-поэтическаго преданія. Бывали конечно люди, офранцуженные воспитаніемъ и вліяніями высшаго вруга,-но такіе люди (которыхъ и теперь немало) принадлежали своей особой сферъ, и остались бы чужды народу, еслибы даже говорили на чиствишемъ русскомъ языкъ и соблюдали русскіе обычан: они, двйствительно, были оторваны отъ русской жизни извёстными сторонами сословнаго быта, и появленіе этого типа должно быть отнесено въ его дъйствительнымъ причинамъ, и нивакъ не можетъ быть отождествлено съ просвѣщеніемъ XVIII-го въка и только ему поставлено на счеть. Истинное дъйствіе просвѣщенія шло въ иныхъ вругахъ, и въ теченіе настоящаго нашего обзора можно было видёть, что, напротивъ, оно вменно вело къ національнообщественному сознанию и къ правственному единению съ народомъ.

Когда новому порядку вещей, возникшему въ XVIII въкъ, ставятъ въ вину его разныя темныя стороны, крупныя бъдствія и мелкія уродливыя явленія (гдѣ ихъ нѣтъ?), то обывновенно не разбирають, гдѣ быль главный ворень того или другого темнаго факта, и не бывалъ ли онъ иногда плодомъ именно самой сохранявшейся старины, которая въ сущности продолжала сильно господствовать и въ общемъ внёшнемъ складё жизни и иножестве ся частныхъ отпошеній. Такъ, неизмѣннымъ остался общій характеръ центральной власти и быта; таковъ привычный произволъ администраціи, такова испорченность судейскихъ правовъ. Господство крипостного права, обезпеченность и лённвый досугь значительной части дворянства, скудное образованіе, отсутствіе интересовъ и діятельности общественной, достаточны были, чтобы произвести тотъ типъ людей, "оторванныхъ" отъ русской почвы-пустыхъ франтовъ и "петиметровъ", или даже и не пустыхъ людей, "беззаботныхъ" на счетъ русской жизни и литературы, какихъ изображала наша "сатира" продаго въка и до недавняго еще времени рисовали наша повъсть и романъ. Но возводить этихъ дюдей въ обычное явленіе нѣтъ никакой исторической возможности, а тёмъ менёе видёть въ нихъ настоящихъ представителей образованности пропідаго вѣка. Напротивъ, и въ высшихъ областихъ образованія. и въ среднемъ обиходѣ понятій сдёланы были важныя пріобрётенія, которыя зарождаются именно въ томъ въвъ, какъ следствое некоторой образованности, и должны были возростать съ ея успёхами. Должно помнить, что условія были очень мало благопріятны для его развитія: старые пріемы власти, нимало не ослабъвшіе съ XVII въка и только окруженные новой визшией обстановкой, никакъ не допускали какой-либо самобытности мыслей и действій общества; строгая оцека лежала на всемъ быть, матеріальномъ и нравственномъ; самое просвѣщеніе, хотя распространяемое въ весьма умъренномъ количествъ, было подъ неизмъннымъ надзоромъ, --- тёмъ не менёе общественная мысль продолжала работать при всёхъ стёсненіяхъ, охватывала все новые предметы; образование будило инстинкты добра и справедливости, внушало возвышенные идеалы нравственнаго и общественнаго совершенствования. Въ XVIII въкъ были уже здоровые и крупные опыты русской науки, замёчательные образчики новой поэзіи, начинается сознательная сатира и публицистика, которой невозможно отказать — по условіямъ времени-ни въ върныхъ мысляхъ, ни въ гражданской сиблости; возникаетъ интересъ къ изучению народной жизни, въ которомъ нибетъ свой первый корень современное народничество.

Съ такимъ наслёдіемъ отъ прошлаго вёка начинается XIX столётіе

Стісненное положеніе нашей литературы и науки было таково, что только въ послёднее двадцатипятилётіе началась первая дёйствительная разработка русской новъйшей исторіи. Должно было пройти соробъ лѣтъ съ конца царствованія Александра I, чтобы въ нашей домашней литератур' могли появляться на свътъ первые правдивые и безпристрастные разсказы и изслёдованія о той эпохё, чтобы могъ быть услышанъ голосъ современника: столько событій, чрезвычайно любопытныхъ и харавтерныхъ, оставались закрыты отъ историческаго изслёдованія, какъ государственная тайна. Царствованіе имп. Павла, воцареніе Александра I, первая либеральная эпоха его правленія, исторія Сперанскаго, записки Карамзина, реакція послѣ Наполеоновскихъ войнъ, личность и дѣянія Аракчеева, Библейское общество, масонскія ложи, тайныя политическія общества и т. д.,все это было недоступно для разсказа или даже для простого упоминанія. Не вполнѣ стала доступна вторая четверть столѣтія, сплошная эпоха консервативнаго застоя и господства милитаризма, закончившаяся трагически крымскою войной, — времена были еще слишкомъ

близви, но именно вслёдствіе крымской войны, смыслъ исхода которой быль всёмь очевидень, стало разъясняться въ глазахъ общества значеніе цёлой системы, цёлаго историческаго періода. Это критическое отношение въ недавнему прошедшему высказалось въ самые первые годы прошлаго царствованія, а теперь наводняющіе литературу исторические документы разнаго рода все больше разъясняють эпоху, за которой слёдоваль періодь преобразованій и которая сдёлала преобразованія особенно настоятельными. Время было характеристическое; николаевская система въ свое время въ огромной массь общества считалась наилучшей, почти идеальной государственной системой, далево превосходящей всявія европейскія учрежденія; на "гніющую" Европу смотрѣли съ пренебреженіемъ,-исторія послужила повёркой этого идеала: теперь сполна разъяснилось истинное значение провозглашенной тогда оффиціальной народности. Съ новаго парствованія. Съ половины пятидесятыхъ годовъ начинается небывалое прежде развитие публицистики, поднятой въ особенности первыми заявленіями о престьянской реформь; въ литературное обращение вошло множество разнообразныхъ и существенно важныхъ вопросовъ внутренней жизни, и въ этомъ періодѣ совершилось также наиболће плодотворное развитіе этнографической науки. Рядомъ съ успѣхами историческихъ изысканій вообще, никогда прежде не было посвящено столько вниманія разъясненію исторической судьбы собственно народа и описанию его современнаго состояния. Правда, и до сихъ поръ народъ еще остается "сфинксомъ", какъ сознавался однажды Тургеневу Ив. Аксаковъ, по наука уже начинаетъ отгадывать его загадки... Укрѣпленная больше чѣмъ когда-нибудь прежде изучениемъ прошлаго и настоящаго положения народа, и вивств ревностно слёдя за отврытіями европейскихъ изыскателей, наша этнографическая наука впервые пріобрѣтаеть общирный запасъ разнообразныхъ данныхъ и становится на твердую почву метода.

Таковы были успёхи нашего историческаго знанія за послёднія двадцать-пять лёть. Въ немъ еще слишкомъ много едва начатаго, недодёланнаго; много фактовъ остается собирать, критикё много дёла надъ ихъ правильнымъ анализомъ, — тёмъ не менёе, оно и теперь дало богатый запасъ свёдёній, особливо сравнительно съ прежнимъ. Многіе, и важные, періоды и явленія нашей исторіи положительно впервые вошли въ историческую книгу, т.-е. русская научная и общественная мысль впервые знакомилась нёсколько полно съ прошедшимъ, могла отдавать себё отчеть въ смыслё собственной исторической жизни. Правда, много остается еще труда впереди: общее положеніе науки, полу-признаваемой, не обезпеченной отъ всякихъ случайностей, связано конечно съ непривычкой къ свободной критикъ въ самомъ обществъ, и поученія исторіи слишкомъ часто остаются безплодны.

Съ тѣмъ или другимъ пониманіемъ исторіи соединяются обивновенно различные взгляды на современное положеніе вещей, и наоборотъ, на исторіографію распространяется дѣленіе общественныхъ партій. Реакціонное направленіе, которое по разнымъ причинамъ теперь особенно распространилось, изъ вражды въ просвѣщенію повторяетъ по своему старыя нападенія на западъ и на Петровскую реформу — предпочтеніе старины новымъ временамъ считается признакомъ "самобытнаго" національнаго взгляда; инымъ защитой національнаго достоинства казалось даже отрицаніе норманскаго пронсхожденія варяговъ. Исканіе идеаловъ позади исторіи совпадаетъ всего чаще съ современнымъ обскурантизмомъ, но, какъ и естественно, подобная точка зрѣнія до сихъ поръ не могла создать ни одного цѣльнаго произведенія, чтобы научнымъ образомъ доказать свои положенія на цѣломъ пространствѣ русской исторіи.

Если ны буденъ искать основныхъ черть, отличающихъ исторіографію послёднихъ десятилётій, то вромё общаго умноженія научныхъ средствъ предмета, можно указать двё особенности.

Это, во-первыхъ, распространеніе реальнаго историческаго метода. Продолжались, правда, и теперь отвлеченные, или просто фантастическіе, толки объ особенномъ "духъ" русскаго народа, объ его провиденціальномъ предназначенія, и т. п., но въ научной сторонѣ дѣла все болѣе распространяется пріемъ реальной критики—оть археологическихъ изысканій о древностяхъ русской территоріи, антропологическихъ соображеній о происхожденіи и свойствахъ племени, отъ опредѣленія вліяній почвы и климата, земледѣльческаго труда и промысла, до изслѣдованій объ условіяхъ историческихъ, окружавшихъ развитіе народа и государства, о складѣ экономической жизни, объ источникахъ народнаго міровоззрѣнія и поэзіи, и т. д. Во всѣхъ этихъ изслѣдованіяхъ все больше усиливается стремленіе въ прочному установленію жизненнаго факта, въ всестороннему объясненію его источниковъ и послѣдствій,—единственный способъ, которымъ можетъ быть достигаемъ правильный историческій выводъ.

Другую отличительную черту новъйшей исторіографіи, по содержанію, составляеть усиленный интересь въ явленіямъ внутренней жизни общества, и особенно въ жизни народной. Какъ мы уже замъчали, судьба "народа" — въ спеціальномъ смыслѣ народныхъ массъ, главной основы племени, трудового крестьянства — никогда прежде не бывала предметомъ такого вниманія, какъ именно теперь. Источ-

нивъ этого вниманія былъ частію общественный, но также и чисто научный: не только въ общественномъ смыслѣ можно было желать разъясненія судьбы милліоновъ народа, впервые вступавшихъ въ среду гражданскаго общества, желать воспользоваться и знаніемъ прошлаго для лучшаго опредёленія его современнаго положенія, идеаловъ и потребностей; но и въ смыслѣ научномъ было необходимо изучить, наконець, эту забытую сторону исторіи, эту этнологическую основу, силами которой совершалось историческое движение. Эти два мотива дъйствовали несходно, какъ потребность нравственная и потребность научная: одинъ легко вель въ идеализаціи, къ теоретическимъ преувеличеніямъ предполагаемаго отвлеченнаго содержанія народности и ся бытовыхъ формъ; другой заставлялъ искать строгнаъ фавтовъ и правтическихъ данныхт. Мотивы не всегда были разъединены, напротивъ, соединались неръдко, въ разныхъ степеняхъ, въ одномъ писателъ, и общественный идеализмъ производилъ тогда особенное действіе, и вызываль въ дальнейшему изслёдованію человѣчныхъ и возвышенныхъ сторонъ народности (напр. Герценъ -въ сочиненіяхъ, имъющихъ отношеніе въ этому вопросу; Конст. Аксаковъ; Костомаровъ; въ этнографіи особливо Буслаевъ и др.). -хотя бы эти труды иногда не вполнѣ отвѣчали требованіямъ исторической критики. Вообще, об' точки зрвнія часто двиствовали параллельно, дополняя и поправляя другь друга; но распространяющееся господство реальнаго вритическаго метода все болье удаляеть изъ исторіографіи идеалистическій произволь. Историческое изученіе народа и народности все усложняется вступленіемъ въ него различныхъ частныхъ изслёдованій-историко-юридическихъ, экономическихъ, соціально-бытовыхъ, этнографическихъ и пр.; вифсть съ твиъ, самая задача опредёляется все строже.-Въ послёдніе годы, среди общественной неурядицы средній уровень литературнаго пониманія положительно понизился; но трудно думать, чтобы научныя пріобрівтенія послёднихъ десятилётій остались надолго бездёйственными и не внесли, наконецъ, болбе разумнаго и высокаго пониманія исторіи и народа.

## ГЛАВА VII.

## Константинъ Авсавовъ: труды по русской исторіи и этнографіи.

Константинъ Аксаковъ не былъ этнографонъ въ теснонъ симслё слова, но его имя не можеть отсутствовать въ исторіи русской этнографія, которая должна обнять и труды, предпринятые для объасненія народности, ся исторической судьбы и нравственно-бытоваго содержанія. Изъ всего славянофильскаго круга онъ особенно ставиль эти вопросы и объясняль ихъ въ духѣ школы; кромѣ того онъ прелириниваль неслёдованія русскаго языка и частію народной поззін. Послёднее онъ совершаль мимо Гриммовой теоріи, вводившейся у насъ г. Буслаевниъ, и ставилъ объяснение древняго эпоса на лочву нравственно-бытового и символическаго толкования. Въ вопросахъ собственной исторіи заслуга его была немаловажна какъ настойчносе указаніе на особенности русскаго быта, возбуждавшее къ новынъ изслёдованіямь; толкованія этнографическія, исходившія изъ предвзятой мысли и недоказанныя, не имбли научнаго значенія, но тёмъ не менье ямъли довольно общирное вліяніе. Аксаковъ принадлежаль въ числу тёхъ немногихъ лицъ въ нашей новейшей литературе, на долю которыхъ достаются не только горячія восхваленія въ своемъ лагерѣ, но и болѣе или менѣе теплое сочувствіе людей другихъ направленій. Причина этого заключается, однако, не столько въ содержанін его идей, сколько въ личныхъ свойствахъ его дѣнтельности: у насъ, въ сожалѣнію, не часто встрѣчается ни такая беззавѣтная убъжденность, ни такая правдивость, которыя въ свое время умъряли э его крайнихъ литературныхъ противниковъ. Было и другое тельство, которое закрѣпило за нимъ сочувственное отношеніе ч, и враговъ. Онъ умеръ сравнительно молодымъ, въ полномъ сняъ-въ такое время, когда едва только выступалъ на сцену

тотъ новый порядокъ вещей, которому суждено было произвести столько добра, и столько смуты въ жизни общества и народа. Аксакову не привелось дъйствовать въ тотъ послёдующій періодъ времени, когда реформы, а потомъ реакція, вовлекали и людей его партіи въ явныя противорёчія съ принципами школы, и съ самими собой. онъ остался представителемъ того, такъ сказать, юношескаго идеализма, какимъ жила русская литература въ прежнія времена, и которому еще не приходилось выступать изъ міра теорій и мечтаній и сталкиваться лицомъ въ лицу съ жестокой или дикой дѣйствительностью. Печать этого идеализмэ лежить на всѣхъ произведеніяхъ К. Аксакова и сглаживаетъ въ значительной степени впечатлѣніе тѣхъ противорѣчій, которыми отличается все ученіе, и которыя къ нашему времени достигли до такихъ рѣзкихъ и антипатичныхъ проявленій.

Мы не имѣемъ въ виду ни біографіи, ни полнаго разбора сочиненій Аксакова <sup>1</sup>). Мы хотѣли указать только главныя черты его историческихъ взглядовъ, которые играли немалую роль въ развитіи

- "Соврем. Летопись" Русскаго Вестника, 1861, № 1, стр. 23.

- "Спб. Вѣдом.", 1861, № 19, ст. Гильфердинга.

- "Литературныя Воспоминанія", Панаева (первоначально въ "Современникъ" 1860-61). Спб. 1876, стр. 197 и далёв.

- "О значения критическихъ трудовъ К. Аксакова по русской истории", Н. Костомарова, Спб. 1861. (Изъ "Русскаго Слова").

— Энциклопедический Словарь, составленный русскими учеными и литераторами. Спб. 1861, т. П, стр. 392—393 (статья М. Михайдова и К. Бестужева-Рюмина).

— "Университетскія воспоминанія" Г. Г. "День", 1863, № 42.

- "Портретная Галлерея", Мюнстера, т. 2. Спб. 1869.

— "Русскій Архивъ", 1870, ст. 675, 678 ("Воспоминанія о Герценъ", Свербъева). 1875, вып. 1, стр. 69; вып. 11, стр. 373.

- "Былое и Дуны", т. 2, и "Днезникъ" того-же автора (изд. 1875).

- "Иллострированная Недёля", 1875, Ж 50.

- "Бѣлинскій, его жизнь и переписка", Спб. 1876. П, гл. УП-ІХ.

— "Русскій Архивъ", 1878, вып. 2, стр. 181; вып. 5, стр. 61—64 (въ письмахъ Бодинскаго въ Шевыреву); вып. 6, стр. 206—210, 215, 269.

- "Русскій Архивъ", 1880, т. П. стр. 241—330.

- Письма Белинскаго въ К. Аксакову. "Русь", 1881, № 8.

— По поводу записки К. Аксакова, "Отголоски", 1881, № 13.

- "Сборникъ русск. отделения Акад. Наукъ", 1833, т. XXXI (упомненния объ Аксаковнихъ въ письмахъ Погодина къ Максимовичу), и друг.

— Наиболе обстоятельная біографія въ "Критико-біографическомъ Словаре", Венгерова, т. І, стр. 201—318. Тамъ же подробный списокъ сочиненій.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробная біографія К. Аксакова, къ сожалѣвію, до сихъ поръ не написана. Отдѣльныя біографическія свёдёнія и некрологи находятся въ слёдующихъ изданіяхъ:

<sup>- &</sup>quot;Русская Беседа", 1860, кн. П, прил., ст. Погодина (несколько словъ некролога).

<sup>- &</sup>quot;Русская Рівчь", 1861, № 3.

славянофильскаго ученія и частію вошли въ повѣйшую "народническую" шволу.

К. Аксаковъ (1817-1860) родился въ довольно богатой помъщичьей семьё и съ дётства, въ деревенской жизни, встрёчался съ тёми впечатлёніями народности, какія давала въ то время подобная обстановка. Наперекоръ тому, что такъ упорно повторяла впослёдствіи швола объ окончательной и роковой оторванности высшихъ классовъ отъ народа и отъ источниковъ русскаго духа, оказывалось, что самъ К. Аксаковъ, родившійся въ средѣ высшаго класса, не быль оторвань оть этихь источниковь народнаго духа и впослёдствія могъ ссылаться на живыя народныя преданія, запечатлёвшіяся въ его памяти съ детства, и которыя были прямымъ свидётельствомъ, что "оторванность" имѣла по крайней мѣрѣ преврасныя исключенія. Отецъ Аксакова, впослёдствіи патріархъ славянофильсвой семьи и замёчательный писатель, самъ былъ другимъ живымъ довазательствомъ противъ этого. Послѣ появленія его охотницкихъ разсказовъ и "Семейной Хроники" онъ былъ, какъ извъстно, прославленъ какъ великій знатовъ русской жизни; между тъмъ вся прежняя его дёятельность шла въ полномъ разгарё старыхъ направленій, которыя обыкновенно сурово осуждались славянофильствомъ какъ фальшивыя и рабскія копін европейскихъ образцовъ. С. Т. Аксаковъ былъ романтикъ въ старомъ вкусъ, впослъдстви, между прочимъ, веливій поклонникъ Пушкина, что иногда не совсёмъ совпадало съ тенденціями юнаго славянофильскаго поколёнія, которое не всегда жаловало Пушкина. Его старинный романтизмъ не помѣшалъ ему позднѣе нарисовать преврасныя картины русскаго быта, какъ только онъ взглянулъ на дёло безъ притязаній, но съ тёмъ реализмомъ наблюденія, въ какому именно и істремилась русская литература, проходя различные опыты въ свои "учебные годы".

Въ тридцатыхъ годахъ К. Аксаковъ поступилъ въ московскій университетъ по "словесному отдѣленів" и тогда же примкнулъ, какъ младшій сочленъ, къ кружку Станкевича. Аксаковъ былъ въ это время въ тъ̀сной дружбё съ Бѣлинскимъ; и какъ цѣлый кружокъ, такъ и К. Аксаковъ, былъ тогда весь погруженъ въ Гегелевскую философію. Къ ней присоединялся уже съ тѣхъ поръ особый московскій патріотизмъ, который въ ту пору не составлялъ, однако, его исключительной особенности: но когда у другихъ этотъ мѣстный патріотизмъ былъ дѣломъ юношеской восторженности и позднѣе заслоненъ болѣе разнообразными теченіями мысли; у Аксакова, оставшагося въ условіяхъ нѣсколько односторонней обстановки, онъ все болѣе развивался, былъ возведенъ въ квадратъ и сталъ непререкаемымъ принципомъ. Весьма естественно, что этотъ исключительный московскій патріо-

тизиъ получилъ и философскую подкладку: Москва являлась олицетвореніемъ народнаго духа, и въровать въ ся провиденціальную родь значило именно уразумъть самую сущность національнаго начала. Отношенія съ Бёлинскимъ удержались недолго; начавшіяся столкновенія привели наконець къ полному разрыву, и Аксаковъ окончательно и страстно отдался направлению, гдё всего больше пищи находиль его народническій идеализмь. Славянофильство въ началь сорововыхъ годовъ еще только складывалось. Такъ въ это время оно еще не достаточно выдѣлило себя отъ сосѣдней точки зрѣнія, именно оффиціальной народности, которую тогда представляль между прочимъ "Москвитанинъ". Въ первыхъ отношенияхъ съ поотивной партіей, это обстоятельство имёло немалую роль, такъ какъ "Москвитянинъ" могь представлять гораздо болье основаній для антипатіи. Вибств съ темъ, съ первыхъ поръ развивалась въ славянофильстве врайная нетерпимость: оба кружка, "западный" и славянофильскій, были оазисами въ тогдашней пустынѣ общественной мысли; они чувствовали себя носителями будущаго развитія, и славянофильство, въ самой основѣ котораго была доля мистицизма, тѣмъ болѣе пріобрътало сектаторскій фанатизиъ.

Любопытныя подробности объ этой первой порв славянофильства доставляеть изданный въ 1875 и мало у насъ известный дневникъ Герцена (за 1842 -45 годы), въ то время еще близкаго съ этимъ кругомъ. Именно въ это время отношенія двухъ загерей, сначала мирныя, все болье обостряются, и полный разрывъ можно было предвидеть. Въ конце 1842 г., авторъ "Дневника" жалуется уже, что людямъ его вруга приходится защищать возножность существованія своихъ мизній не только оть визшияго притесненія, но и оть самой литературы, а именно, отъ славянофильства. "Славянофильство,-пишетъ онъ въ ноябръ 1842,-приносить ежедневно пышные плоды; отврытая ненависть въ Западу есть открытая ненависть ко всему процессу развитія рода человѣческаго, ибо Западъ, какъ преемникъ древняго міра, какъ результатъ всего движенія и всёхъ движеній, все прошлое и настоящее человѣчество (ибо не ариеметическая цифра, счеть племень или людей — человичество). Виисти съ ненавистью и пренебрежениемъ въ Западу-ненависть и пренебрежение въ свобод'в мысли, въ праву, ко всёмъ гарантіямъ, ко всей цивиливаціи. Такимь образонъ, славанофилы само собою становатся со стороны внёшнаго давленія... Нать настолько образованныхъ шпіоновъ, чтобъ указывать всякую мысль, сказанную изъ свободной души, чтобъ понимать въ ученой статъ направленіе и пр. Славянофилы взялись за это. Отвратительные доносы Булгарина не оскорбляли, потому что отъ Булгарина нечего ждать другого, но доносы "Москвитанина" повергають въ тоску. Булгаринъ работаетъ изъ одного гроша, а эти господа? Изъ убѣжденія! Каково же убѣжденіе, дозволяющее прямо дѣлать доносы на лица, подверрая ихъ встать бъдствіямъ"... "То, что въ "Отеч. Зап." печатается, -- замѣчаетъ онъ дальше, -- то вдѣсь страшно говорить при многнять. Слава Петру, отрекшемуся оть Москвы! Онъ виделъ въ ней зимующіе корни узвой народности, которая будеть противодъйствовать европензму и ста-

NCT. STHOPP. II.

13

раться снова отторгнуть Русь оть челов'ячества". Какъ видимъ, авторъ причисляеть здёсь "Москвитянина" въ славянофиламъ.

Источникъ этого броженія авторъ "Дневника" виділь въ начинавшемся сознаніи тяжелой дійствительности, и въ стремленіи лучшихъ людей въ выходу, къ примиренію въ какомъ-нибудь высшемъ начагі, хотя бы наконець въ самообольщеніи. "Когда народъ ощущаеть одинъ темный трепеть призванія, одно броженіе чего-то неяснаго, но влекущаго его въ сферу шири, тогда мыслящіе, не имъя общей связи, начинають метаться во всъ стороны. Страшное совнаніе гнусной дійствительности, борьбы, заставляеть искать примиренія во что бы на стало, примиренія во всякой нелівности, себя-обольщенія—лишь би была дійствительность мысли, лишь бы оторваться оть дійствительности и найти причину, почему она такъ гадка. Воть причина этого множеотва партій, самыхъ непонятныхъ, въ Москві".

Авторь "Дневника" особенно высоко ставиль въ этомъ кружкѣ Петра Кирѣевскаго, роль котораго въ выработкѣ ученія до сихъ поръ недостаточно опредѣлена и была, повидимому, значительнѣе, чѣмъ обыкновенно думають. Авторъ "Дневника" уже въ первыхъ сороковыхъ годахъ любопытнымъ образомъ предвидѣлъ крайніе выводы славянофильства. Петръ Кирѣевскій также, конечно, дѣлилъ тѣсную вѣроисповѣдную точку зрѣнія, отвергалъ совершенно западное христіанство, не признавалъ движенія исторіи и вмѣстѣ съ тѣмъ, наконецъ, въ виду фактовъ считалъ ненормальнымъ состояніе самой восточной церковности-положеніе, впослѣдствін развитое (больше, вирочемъ, въ заграничной печати) Хомяковымъ и Самарннымъ. По словамъ автора "Дневника", "исторія, какъ движеніе человѣчества къ освобожденію и себяповнавію, къ сознательному дѣянію, для нихъ не существуеть; ихъ взглядъ на исторію приближается во взгляду скептицияма и матеріализма съ противоположной стороны. Вся жизнь человѣчества —

Упомянувъ объ этомъ критическомъ отношения Петра Кирвевскаго къ современной восточной церкви, авторъ "Дневника" замъчаетъ: "Неужели христіанство, вначалѣ ниввшее 12 апостоловъ, черезъ 1800 лѣть оканчивается двумя ния тремя инцами, знающные вакую-то подъ спудомъ хранящуюся истену въ церкви, живущей по ихъ сознанию во ажи? Двательность и стремительное движение европейское они называють мелочной хлопотливостью и находять едннымъ идеаломъ квізтическое спокойствіе какой-то созерцательной жизни на индійскій манеръ... Внутренній страхъ, что ихъ мысль не признана, ділаеть ихъ фанатически нетерпимыми; въ нихъ, какъ во всёхъ фанатикахъ, недостветь любви. Они на Западъ смотрять съ ненавистью. Это также вощло и нельпо, какъ воображать, что все наше національное грустно и отвратительно. Оттого, что Руси обще-человеческое начало прививать неестественно, насильственно, они ополчились противь общечелов вческой дивилизали Европы. считая ее однимъ блескомъ пустымъ и дожнымъ. Присутствуя при привинев формъ, они прогладъли, что долго на родной почвъ въ этихъ формахъ обитала прекрасная сущность".

К. Авсаковъ въ первой половинъ сороковыхъ годовъ еще остается "полу-гегеліанцемъ, полу-православнымъ", у котораго есть общая почва съ западниками въ пріемахъ разсужденія и въ общихъ положеніяхъ; но со второй половины сороковыхъ годовъ онъ уже ничъмъ не отдѣляется, отъ остальныхъ членовъ славянофильскаго кружка.

Характеристическимъ выраженіемъ этой переходной эпохи служить диссертація К. Авсакова о Ломоносовѣ (1846). Въ тогдашнемъ ученомъ вкусъ, изслъдованіе предмета литературнаго и филологическато поставлено здёсь на гегедіанскую подкладку. Вопросъ о Ломоносовъ, поставленный въ параллель съ вопросомъ о Петръ, понинается въ философско-историческомъ смыслё; то и другое лицо является олицетвореніемъ "историческаго момента". Зная позднівишіе труды К. Авсавова, почти съ недоуминіеми встричаещь ви этой вниге его сужденія о московскомъ царстве и о Петровской реформы: Потръ не только не является, какъ впослъдствія, человъкомъ, воторый съ деспотическимъ произволомъ попираеть святыно русской народности, но, напротивъ, является необходимою силою въ дълв ед развитія; онъ есть необходимое отрицаніе той національной исключительности, въ которой старое московское царство дошло до послёдняго предёла и гдё предстояла или гибель, или выходъ изъ нея путемъ отриданія. Въ книгѣ Аксакова явилось уже, правда, то высовое полу-мистическое представление о значении Москвы, которое впослёдствія стало у него исключительнымъ, но оно все еще остается въ историческихъ предълахъ, и московская старина считается односторонностью <sup>1</sup>).

Въ томъ же 1846 году появился первый "Московскій Сборникъ", начало славянофильскихъ изданій, и Аксаковъ принялъ въ нихъ самое дѣятельное участіе. Съ тѣхъ поръ онъ работалъ въ особенности надъ развитіемъ историческихъ воззрѣній школы. Труды его были довольно разнообразны: онъ дѣлалъ беллетристическія попытки, въ трехъ драматическихъ пьесахъ; много работалъ надъ русской грамматикой; написалъ рядъ критическихъ статей и публицистическихъ трактатовъ и, наконецъ, рядъ историческихъ изслѣдованій. Мы коснемся только тѣхъ его трудовъ, гдѣ особенно рельефно выразились его вягляды на русскую народность, исторію и современную общественность.

Основныя историческія положенія Аксакова извёстны. Довольно напомнить—отрицаніе теоріи родового быта, выставленной Соловьевымъ; утвержденіе объ общинномъ битѣ древней Руси; совивстное

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Съ диссертаціей К. Аксакова случилась какал-то цензурная исторія. Книга вышла въ свётъ съ перепечатанными стр. 57-60, гдё виёсто первоначальнаго текста (возстановленнаго теперь въ новомъ изданія диссертація въ "Сочиненіяхъ", т. П., стр. 66-70), поміщено не совсімъ истати изложеніе преданій объ Ильй Муронці, тогда какъ въ первоначальномъ тексті продолжанось разсужденіе о значеніи Петровской реформи и о необходимости новаго поворота къ національному направлевію; это равсуждевіе индимо и било поводомъ къ цензурной строгости. Сюда относится письмо Бодянскаго къ Шевыреву, напечатанное въ "Русскомъ Архивъ", 1878.

существованіе, право и дѣятельность земли и государства и побовное ихъ отношеніе; указаніе на земскіе соборы, какъ основную черту участія земли въ государственномъ дѣяѣ; нежеланіе русскаго народа "государствовать"; искаженіе русской жизни реформой Петра; осужденіе "петербургскаго періода", какъ противонароднаго порабощенія русской жизни европейскимъ идеямъ и порядкамъ; необходимость возвращенія къ старымъ русскимъ началамъ; великое народное значеніе Москвы.

Въ извёстной статьё о значении историческихъ трудовъ К. Аксакова, Костомаровъ указывалъ его основную и великую заслугу въ томъ, что онъ былъ въ нашей исторической наукъ представителемъ русскаго воззрения", и въ объяснение проводилъ антитезъ двухъ руссвихъ народностей-одной, подлинной и первобытной народности огромной массы русскаго народа, долго забытой и пренебрегаемой, и другой — названной у него "народностью Евгенія Онбгина", народности высшаго общества, послё Петровской реформы забывшаго о русскомъ народѣ. Подъ вліяніемъ послёдней, и именно въ рабскомъ подчинении нёмецкой наукё щла, по слованъ Костонарова, н разработва русской исторіи, вслёдствіе чего въ ней оставалась непонятой самая сущность руссваго историческаго развитія; и заслуга К. Аксакова состояла именно въ отвержении чужой точки эрвнія и въ примѣненіи того "русскаго воззрѣнія", которое смотрѣло на исторію въ смыслё русской жизни и народности. Но дальше оказывалось по мећнио самого Костомарова, что "русское возврћние" этихъ целей не достигало: историческія объясненія К. Аксакова не вполнѣ удовлетворяли вритива, вазались ему слишкомъ общими и поспёшными. Какъ же быть съ этимъ "русскимъ воззрѣніемъ"?

Дёло въ томъ, что все это противоположеніе Константина Аксакова съ другими нашими историками поконтся на недоразумёнія. Что славянофилы выставляли "русскія начала" на своемъ знамени, изъ этого еще не слёдовало, чтобы ихъ предшественники или противники въ самомъ дёлё были не русскіе. Ихъ предшественники, говорятъ намъ, были подъ вліяніемъ не-русской — нёмецкой науки; но изъ исторіи самого славянофильства достаточно видно, что славянофилы самый складъ своей мысли черпали изъ той же не-русской науки. Было бы исторической ошибкой и неблагодарностью въ прежнимъ дёятелямъ русскаго просвёщенія забыть, что тё же стремленія уразумёть русскую жизнь высказывались ими, въ понятіяхъ своего вёка, задолго до тёхъ, кто хотёлъ присвоивать себё исключительную привилегію на "русское чувство" и на любовь къ народу. Если чтонибудь значатъ имена Ломоносова, Новикова, Радищева, Грибоёдова, Пушенна, Гоголя, — они означають исторію этой мысли о русскомъ народё и о защите его достоинства.

Обрашаясь собственно въ толвованию русской истории, гдё же, ваеъ не у европейской науки, мы научились самымъ пріемамъ историческаго изслёдованія? Можно ли выбросить изъ прошлаго нашей исторіографін имена Шлёцера, Стриттера, Миллера, Круга, Лерберга, Френа, Эверса? Были случан, что у иныхъ изъ этихъ ивицевъ выказались кое-гдъ немецкое самодовольство и задоръ, некстати внесенный въ науку; это было нелёно, но столь же нелёно изъ-за этого отвергать сущность сдёланнаго ими дёла. Если они не видёли многихъ сторонъ русской исторіи, и именно народной стороны, то въ тъ времена вообще не видели этой стороны не у насъ однихъ: французы-во французской исторіи и нёмцы-въ нёмецкой. Вниманіе въ народной стихін въ исторіи было результатомъ развитія самой науки; и у насъ родь народной стихии, безъ сомнѣнія, была бы объяснена раньше, если бы этому не изшали слишкоиз повелительныя внёшнія препятствія: мысль о народё бродила давно въ русской литератур'я; она занимала еще Болтина. Въ пятидесятыхъ годахъ, послё Карамзина, Погодина, послё первых з трудовъ Соловьева, послё изданій Археографической комписсіи, не трудно было вновь вчитываться въ лѣтописи и другіе памятники русской старины,---но справедливо ди бросать камень въ старыхъ тружениковъ, впервые расчищаещихъ почву науки, за то, что они еще не затронули вопросовъ, въ которымъ могла придти только послёдующая эпоха нащей исторіографія, бросать въ нихъ вличкой "рабскаго подчиненія не-русской наукв" и т. п.? К. Аксакову ставять въ особую васлугу болье вррное объяснение древнихъ формъ нашего быта; но вто первый подняль вопрось объ этихь формахь? Нувецкій ученый Эверсь. Откуда понята была важность самаго изучения бытовыхъ формъ, налагающихъ печать на развитие народной история? Изъ евронейской, а у насъ особенно изъ нѣмецкой, науки.

Указавъ, сколько въ мнѣніяхъ К. Аксакова сдёлано дѣйствительныхъ пріобрѣтеній для нащей исторіи и что въ нихъ есть ошибочнаго и преувеличеннаго, Костонаровъ объяснялъ ошибки Аксакова его крайнимъ идеализмомъ. Мысль объ элементѣ "Земли", противоположномъ элементу "Государства", такъ имъ овладѣла, что онъ сталъ притягиватъ въ ней факты, забывая обо всемъ, что къ ней не совсёмъ подходило, а впослѣдствіи построилъ на томъ же и свое представленіе о современномъ положеніи Россіи. Костомаровъ указывалъ, какъ непрочна эта теорія относительно среднихъ вѣковъ нашей исторіи, какъ ошибочно было считать добровольнымъ и любовнымъ присоединеніе русскихъ земель къ Москвѣ, какъ преувеличено было инѣніе К. Аксакова о значеніи земскихъ соборовъ и т. д. Факти были гораздо болѣе сложны, чѣмъ желала теорія, и чѣмъ дальше идеть ихъ изученіе теперь, тѣмъ все меньше становится возможнымъ признавать эту теорію.

Петровская реформа, которую Аксаковъ все еще признаваль нёкогда какъ исторически необходимую реавцію противъ національной исключительности, теперь отвергается имъ безусловно, и его идеалистической теоріи нечего не стоить считать дебсти лёть исторія огромнаго народа ошибкой, которую слёдуеть, и будто бы возможно, просто вычеркнуть изъ его судьбы. По его простодушному инвано, Петербургу слёдовало бы провалиться сквозь землю со всёми его дёлами, т.-е. со всёми пріобрётеніями русской жизни со времени Петровской реформы, --- хотя въ то же время и онъ не отказывался гордиться громаднымъ развитіемъ русскаго народа, которое могло совершиться въ большой степени только благодаря средстванъ, даннымъ этою реформой. Костонаровъ отивтилъ еще одну черту историческихъ взглядовъ К. Аксакова, составляющую, впроченъ, общую отличительную черту носковскаго славянофильства, именно особий московский патріотизиъ. Источниками его служать две вещи: во-первыхъ, фальшивое историческое понятіе о прошломъ значенія Москвы, и затёмъ новёйшій провенціализмъ, раздражаемый воспоминаніями о старомъ значения Москвы, какъ столицы. Нечего говорить, какъ странно вообще отождествление громаднаго народа съ судьбой и харавтероиъ какого-нибудь одного города; еще странные это отождествление, вогда исторія этого народа въ теченіе уже двухъ сотъ лёть ндоть внё тёхь мёстныхъ вліяній, какія продставляла старая столица. Эта московская исключительность существенно повредняа историческимъ взглядамъ Аксакова: вибсто русскихъ дъйствительныхъ началъ онъ являдся проповёдникомъ началъ старо-московскихъ.

Костомаровъ не принадлежаль вовсе къ тому лагери, гдё могло быть унаслёдовано враждебное отношеніе къ теоріямъ К. Аксакова; напротивъ, Костомаровъ являлся его апологетомъ и однако разошелся съ Аксаковниъ по самымъ основнымъ положеніямъ. Приведемъ еще отвывы, опять изъ совсёмъ иного круга, по поводу записки Аксакова "о внутреннемъ состояніи Россія", представленной имп. Александру II въ 1855, черезъ Блудова, и наданной въ "Русн" Ив. Аксакова въ 1881. Замѣчанія появились въ "Отголоскахъ", издававшихся Е. Карновичемъ въ направленіи, которое можно назвать скорѣе консервативно, чѣмъ либерально-бирократическимъ. "Отголоски" отнеслись въ самому факту представленія записки съ бирократической точки врѣнія, наставительно объясняя, что "нести слово правды" въ царямъ-подвигъ вовсе не столь дегкій, какъ нѣкоторымъ представ-

Digitized by Google

ляется; но затёмъ въ статьё "Отголосковъ" находились весьма дёльныя возраженія противъ исторической теоріи, которая повторена была въ этой запискё К. Аксакова.

Остановившись на мизнін Аксакова, что русскій народъ есть народъ не-государственный, не желающій для себя политическихъ правъ и т. д., авторъ "Отголосковъ" находить, что можно было бы не оспаривать этого мивнія, еслибы оно относилось въ настоящему. но совершенно отвергаеть историческия ссылки К. Аксакова. Цервые въка нашей исторіи именно опровергають мнимую не-государственность русскаго народа; въ течение всего періода удбловъ народъ принималь самое дёятельное участіе въ государственныхъ дёлахъ. сажаль и удаляль внязей, создаваль чисто республиванския формы, вакъ въ Новгородѣ и на всемъ съверѣ Россіи до Перми, а позднѣе Произвель козачество, стремившееся къ настоящей политической независимости. Русскій народъ принадлежить къ племени, которое вообще создало много различныхъ формъ государственнаго устройства: поляки создали республику аристократическую; новгородны - торговую; малоруссы — военную; черногорцы нибли еще недавно теократическую; у сербовъ и болгаръ сложились въ наше время конституціонныя монархіи. Москва, уже въ середнить нашей исторіи, создала новую форму, самодержавіе, и только съ тёхъ порь наша государственность развивалась безъ всяваго участія народа въ политическихъ дълахъ. Авсаковъ и славянофилы мечтали о присоединения въ России славянства или главонстве ся надъ славянскимъ міромъ, мочтали въ то же время объ отняти у туровъ Константинополя и ослаблении Австрін, какъ противницы славянства; спрашивается, согласуются ли эти мечты съ собственными стремленіями "не-государственнаго" народа? Если согласуются, то русскій народъ никакъ не чуждъ политическаго властолюбія и славолюбія и притонъ даже въ самыхъ широкихъ размърахъ; если, напротивъ, подобныя мечты ему вовсе пе свойственны, то славянофилы-народники думають въ совершенную противоположность тому, что они говорять, и тому, что думають самъ руссвій народъ, не вибшивающійся, по ихъ мибнію, ни въ какія политическія затви.

По поводу д'язенія старой русской жизни на двё стороны: государственную и земскую, критикъ замёчаеть, что это д'язеніе было совершенно произвольно и не отвёчаетъ исторической дёйствительности.

Петръ унаслъдовалъ у Москвы готовую приказно-воеводскую систему, и если говорить о разрывъ между властью и народомъ, то онъ произведенъ гораздо раньше закръпощеніемъ крестьянъ въ XVII столътіи, когда крестьяне величали своихъ господъ "государями"

и относнинсь въ нимъ въ такихъ же униженныхъ выраженияхъ, какъ къ самому царю. При всёхъ этихъ условіяхъ едва ли могло существовать въ пользу народа то благодушіе, которое старается наобразить К. Аксаковъ. Дъйствительно, уже тогда, задомо до Петра, народъ бъжалъ изъ Россіи на вольныя окраины, на Уралъ и даже въ чуждую ему Литву. Вторжение правительственной власти во всё условія и подробности народной жизни началось задолго до Петра Великаго; такъ, всё отрасли торговли были и прежде въ непосредственномъ вёдёнія правительства; у вазны были на отвупё: деготь, уголья, рогожи, проруби, бани, шлен и хомуты; казна брала извёстныя отрасли торгован въ свою исключительную моноподію. Казна самовластно распоряжалась трудомъ рабочнать людей: въ 1630, правительство потребовало на свою работу всёхъ каменщиковъ, киринчниковъ и гончаровъ; въ 1658-по двое изъ десяти портныхъ и скорняковъ; въ 1670-каменщиковъ, съ твиъ, что если они будутъ укрываться, то "женъ ихъ метать въ тюрьму". Памятники XVII въка, до Петра В., дають обильный рядъ свидётельствъ о притёсненіяхъ отъ воеводъ, отъ неправедныхъ судовъ и отъ "московской волокиты". Критикъ приводить убёдительные образчики, напримёрь, о сборё податей: въ 1628 году, Андрей Образцовъ, собяравшій подати на Вѣлооверѣ, доносиль царю: "я правиль твои государевы доходы нещадно-побивалъ на смерть". Вообще весь образъ дъйствій старо-московской управы стремился въ тому, чтобъ закрёностить человёка, привязать его въ безъисходному мъстожительству и обратить его въ государственное "тягло". Петра укоряють за приказъ брить бороды, и считають это недозволительнымъ нарушеніемъ народной свободы; но въ старой Россіи по тому же принципу за нюханіе табаку різзали носы, а за продажу табаку установлена была смертная казнь.

Аксаковъ утверждаетъ, что со времени Петровской реформы въ висшихъ классахъ, оторвавшихся отъ народа, подъ вліяніемъ западныхъ идей развивается стремленіе къ власти, начинаются револоціонныя попытки и "престолъ россійскій дѣлается беззаконнымъ игралищемъ партій". Критикъ основательно замѣчаетъ, что дворцовые перевороты XVIII вѣка никакъ не могутъ быть приписаны вліянію запада и, напротивъ, носятъ на себѣ характеръ восточный; что К. Аксаковъ забылъ происки бояръ и служилыхъ людей въ смутное время, въ отношеніи къ польскому королю Сигизмунду и къ такъ-называемому "тушинскому вору"; что онъ забываетъ устраненіе отъ престола царя Ивана, власть царевны Софьи, влоунышленія противъ самого Петра; "историческія поученія въ такомъ смыслѣ были уже у насъ дома, а не заимствовалнсь съ запада". Аксаковъ называетъ пугачевщину событіемъ петербургскаго періода; критикъ напоминаеть о безпрестанныхъ народныхъ волненіяхъ въ до-Петровское время въ Москвѣ, во Псковѣ и въ Новгородѣ, куда воевода князь Хованскій ходилъ "вѣшать и пластать безъ сыска и очныхъ ставокъ"; напоминаеть о бунтѣ Стеньки Разина, имѣвшемъ чистореволюціонный характеръ; о возстаніи противъ государевой власти Соловецкаго монастыря; о знаменитомъ бунтѣ коломенскомъ. Какъ дорого до-Петровскому правительству обходилось поддержаніе народнаго спокойствія, можно судить изъ того примѣра, что во время бунта Разина въ одномъ Арзамасѣ въ теченіе трехъ мѣсяцевъ было казнено 11.000 человѣкъ, и правительство тѣхъ временъ вообще мало разсчитывало на "нравственный союзъ" съ управляемыми. Критикъ заключаетъ, что такое положеніе вещей вполнѣ могло наводить Петра на мысль о другомъ устройствѣ государственнаго порядка.

Приведенныя возраженія очень просты, но и очень вёски. Подобные аргументы были приводимы и раньше противъ славянофильской теоріи, и вообще не были ею опровергнуты. Немудрено, что натянутая историческая теорія давала и натянутые практическіе выводы. Аксаковъ говорилъ, что вся неурядица нашей жизни будетъ примирена только возвращеніемъ къ старинѣ, и именно если не земскими соборами (въ "Запискѣ" онъ считаетъ созваніе ихъ невозможнымъ и требуетъ только въ "дополненіи"), то свободой общественнаго мнѣнія или печати (и относительно этого послѣдняго, его желанія въ "Запискѣ" очень умѣренны, а въ "дополненіи" уже настойчивы).

Но въ московской Руси довольно трудно отыскать ту "свободу духа" и "свободу мивнія", которую создавала фантазія К. Аксакова, потому что сами земскіе соборы были дѣломъ доброй воли правительства и случая, или простой административной формальностью; во-вторыхъ, московская Русь не имѣла ни малѣйшаго понятія о свободѣ печати. К. Аксаковъ, какъ и вся школа, рѣшительно возставалъ противъ всякой мысли объ измѣненіи общественно-политическихъ формъ, какъ противъ западной выдумки, смѣялся надъ "гарантіями" и т. п., и утверждалъ, что намъ нужно полное политическое status quo (т.-е. отсутствіе всякихъ политическихъ правъ) и --свобода печати, какъ будто свобода печати возможна безъ политической свободи лица, безъ свободы совѣсти и безъ извѣстной общественной автономіи.

Съ такимъ же отсутствіемъ исторической оцёнки нов'я шаго времени составлялись литературныя сужденія К. Аксакова. Онъ относился къ нов'я шей литератур'я крайне несочувственно. Это было вообще рабское подчиненіе иноземному, служившее не народу, а только оторвавшемуся отъ него верхнему классу, пустая мода, безсодержа-

тельное препровождение времени. Какъ это началось въ XVIII въкъ, такъ продолжалось въ XIX: направленія смѣнялись безъ всякаго внутревняго основанія, только потому, что м'внялась мода на западів, внутри оставалось тоже отчуждение отъ народа и таже безполезность. Такимъ образомъ, вся исторія усилій русскаго общества въ стрем лени въ просвъщению, въ концъ которыхъ все-таки стояло благо русскаго народа и на которыя потрачено много искренняго чувства, уиственнаго труда и настоящаго самоотверженія, -- эта исторія превратилась въ глазахъ наблюдателя въ безразличную полосу безсодержательной сусты, для которой онъ нашелъ только квалификацію "джи". Напрасны были всё изысканія историковъ общества и литературы, объяснявшія посабловательность явленій этого полуторавьвового періода, отмѣчавшія, среди подражательности, постоянное усиление русскихъ элементовъ, какъ въ формъ, такъ и въ содержании литературы, въ результатѣ котораго являлись, наконецъ, созданія высоваго художественнаго и вийстй уже національнаго значенія. Славянофильский историкъ не хочеть знать инчего этого. Но, какъ ни фальшива была эта литература, она создала одно явленіе, передъ воторынь самъ К. Аксавовъ превлонялся. Это быль Гоголь. Увлеченіе имъ вѣроятно вынесено было Аксаковымъ еще наъ кружка Станкевича: но вполнъ понятное тамъ, оно было у Аксакова страннымъ противорѣчіемъ. Для Бълинскаго Гогодь былъ именно послѣдовательно созрѣвшимъ результатомъ всѣхъ предшествовавшихъ стремленій литературы, чёмъ и объясняется его высокая оцёнка Гоголя; у Авсакова, которому прошедшее литературы представлялось рядомъ безразличныхъ фактовъ подражанія, не было этого объясненія. При появления "Мертвыхъ Лушъ" опъ, какъ извёстно, превзощелъ своимъ энтузіазмомъ самого Бѣлинскаго: онъ проводилъ серьезно параляель между Гоголемъ и Гомеромъ и видёлъ въ поэмѣ Гоголя настоящую эпопею 1). Это поклонение онъ сохранияъ навсегда, но появление и деятельность Гоголя остаются не мотивированными: Гоголь, при всемъ великомъ значеніи его д'вятельности, остается внё связи съ историческимъ ходомъ литературы. Въ изложении Аксакова, остается непонятно также и возникновение въ литературъ тъхт, стремдений въ народу, въ которыхъ самъ онъ замѣчалъ поворотъ къ лучшему. Въ самомъ дёлё, какъ въ этомъ безнадежномъ источникъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нісколько словь о поэмі Гоголя: "Похожденія Чичнкова, или Мертвия Души". Сочиненіе Константина Аксакова. М. 1842. (Отзивь Білинскаго, въ "Отеч. Зап." 1842, кн. 8, или Сочин. Біл., т. VI, изд. 2, стр. 433—444. Отвіть Аксакова въ "Москвитанині". 1842, кн. 9; и вторая статья Білинскаго, въ "Отеч. Зап.", кн. 11, или Сочин. VI, стр. 523—557. Отзивъ "Библіотеки для чтенія", 1842, сентябрь: Литер. Літопись, стр. 12).

рабскаго подражанія западной "модъ" могли зародиться ть произведенія (Тургенева, Григоровича), которымъ самъ Аксаковъ не могъ не отдать своего сочувствія? Одно изъ двухъ: или въ этихъ писателяхъ совершился переворотъ, или же К. Аксаковъ не видъяъ настоящаго характера ихъ дѣятельности. Но переворота не было: Тургеневъ и прежде и теперь былъ упорнымъ "западникомъ"; ему не нужно было мѣнять направленія, чтобы вслѣдъ за первыми юношескими опытами явиться авторомъ "Записовъ Охотника": это произведеніе было новой ступенью не въ его, вообще "западническомъ", міровозарѣніи, а только ступенью въ развитіи его дарованія, и самъ онъ никогда особенно не сочувствовалъ славанофиламъ.

Свои инвнія о новой русской литературі К. Аксаковъ высказаль въ извёстныхъ статьахъ во второмъ "Московскомъ Сборникъ" (1847 г.) подъ всевдонимомъ "Имрекъ". Въ замъткъ въ этипъ статьямъ и въ самомъ изложении Москва уже противополагается Петербургу, точно аругое государство: Петербургъ дълаетъ то-то, а Москва то-то; Петербургь двлаеть хуже, а Москва гораздо лучше; Петербургь легкоинсленъ, Москва серьезна; Петербургь не русскай, Москва русская. Соотвётственно тому и литература дёлится на два лагеря, и лагерь московскій изображается какъ представитель истинно-русскихъ началь въ опровержение легкомысленной петербургской цивилизации и интературы. К. Аксаковъ довольно остроумно подсибивается надъ повъстью кн. Одоевскаго: "Сиротинка", героиня которой, взятая изъ леревни, воспитывается въ петербургскомъ дътскомъ пріють и, вернувшись опять на родину, цивилизуеть свою деревню-учить ребятишекъ грамоте, умываеть ихъ и чешеть, учить молиться и т. п., словомъ, преобразовываетъ ребятишекъ на удивление. Онъ здо подсибивается надъ вышедшей тогда книжкой Никитенка: "Орытъ исторіи русской литературы. Введеніе"; разбираеть весьма справедливо первыя повъсти Достоевскаго и т. д. Личныя антиватия заострили его вритику, которая неръдко удачно нападаетъ на слабыя стороны противниковъ; постоянное требование народной ствхии и изученія народной жизни прежде всего, очень симпатичны, но всетави оставался невыясненнымъ существенный вопросъ - отвуда же въ проклинаемой и осмънваемой имъ поторбургской литературъ взядось то настроеніе, которое продиктовало "Записки Охотника" и другія произведенія, внушавшія сочувствіе самому славянофильскому критику, пробившія броню его явной вражды и недовёрія? Онъ говорить "о прикосновения къ народу", но откуда почувствовалась необходимолть этого прикосновенія? Если бы критикъ нашелъ въ себв достаточно безпристрастія, онъ нашель бы путь въ болёе вёрному представлению всего положения вещей. Къ сожалънию, безпристрастия не нашлось, и съ сороковыхъ годовъ въ этомъ кружкъ еще долго повторялись фразы о глубинахъ народнаго духа, открытыхъ славннофилами, о народной истинъ, засъвшей въ Москвъ и т. п.

Московскій провинціализиъ, какъ мы замѣтили, высказался столько же и въ литературныхъ, сколько въ историческихъ понатіяхъ К. Аксакова. Разница Москвы и Петербурга во многихъ отношеніяхъ не подлежить сомнёнію: въ тё самые годы она послужила темой для навёстной остроумной параллели.---но это разница бытовая и разница инстныхъ преданій, а вовсе не національнаго существа. Въ Петербургъ нътъ до-Петровскихъ преданій и памятниковъ и т. п., потому что онъ выстроенъ позднёе; съ другой стороны, въ Москвё нёть тёхъ бытовыхъ особенностей, которыя необходимо возникали въ Петербургѣ вслѣдствіе присутствія двора, высшихъ правительственныхъ учрежденій, и т. д.; отъ этого присутствія правительства въ новой столицъ (а также вслъдствіе торговаго положенія ся на окраннъ) въ ней всегда быль сильнёе притокъ иностранцевъ,-точно такъ же, какъ во времена до-Петровскія они собирались въ Москвѣ, гдѣ населили цёлую "нёмецкую слободу". Все это не могло не прилать Петербургу иной физіономін; но сившно было бы распространять эту разницу на сущность умственной политической жизни общества, совершающейся въ Петербурге или въ Москве: и тамъ, и здёсь шла одна русская жизнь, съ общими чертами въка и общественными стреиленіями.

Какъ русская исторія, идеалистически построенная К. Аксаковымъ, не сходилась съ исторіей дёйствительной, такъ въ общихъ определенияхъ, какия даетъ Аксаковъ русской народности, и въ практическихъ примъненіяхъ ого теорій мы постоянно встрёчаемся съ противорвчіями. Человвкъ сабинетный, не выходившій изъ ближайшаго докашняго вруга, не знавшій опытовъ жизни, отвывшій встрёчать противорёчіе, онъ виталъ въ области теоретическихъ и поэтаческихъ построеній, гдф, внф столвновеній съ дбйствительностію, такъ легко создаются отръшенные отъ жизни идеалы. К. Аксаковъ дъйствительно создалъ себъ такіе идеалы въ русскомъ народъ, въ его свойствахъ, въ его прошломъ, въ его будущемъ предназначения: на эти идеалы онъ положилъ все свое чувство, весь запасъ своихъ общественныхъ влеченій и инстинктовъ. Эти влеченія и инстинкты были глубово благородны; ихъ цель была-достоинство народной жизни, свобода мысли и убъжденія, правственныя основы общественнаго быта. Этемъ идеаламъ К. Аксаковъ отдался со всей односторонностью теоретика и со всёмь фанатизмомъ аскета, удаленнаго отъ мірской сусты, а вийсті и мало знакомаго съ содержанісиъ этой сусты, составляющимъ, однако, человѣческию жизнь. Такіе людн

обывновенно и не хотять знать жизни: оберегая какъ святыню свои идеалы, они сами удаляють факты и соображенія, которыя не сходятся съ любимыми мечтами, но устраняемые факты, однако, продолжають существовать.

Остановимся на нёсколькихъ подробностяхъ. Что касается до тёхъ практическихъ выводовъ изъ теоріи, у К. Аксакова и другихъ славанофиловъ, которыя ставились ихъ партизанами въ особую заслугу ШКОЛЫ, --- ТО НЕЛЬЗЯ НЕ ВИЛЕТЬ, ЧТО ВЪ СВМИХЪ СУЩЕСТВЕННЫХЪ ПУНКтахъ этихъ примѣненій требованія школы не были чёмъ-нибудь спеціально славянофильскимъ. Такова была вообще занита народнаго интереса. Въ крестьянскомъ вопросѣ, въ вопросѣ объ общинѣ, одинавово съ славянофилами говодили и люди соведшенно иного направленія. Очевидно, что взгляды, благопріятные для народа, вовсе не были выработаны спеціально славянофилами, а были результатомъ развитія общественной мысли, а также и экономической науки, и частью высказывались просвёщенными людьми стараго времени, — и утверждать, что славянофилы имели монополію этихъ понятій, значило забывать исторію. Подобнымъ образомъ не была спеціальной насей шволы защита большей свободы слова и печати-давния мечта просвёщеннёйшихъ людей русскаго общества. Далёе, то реальное, что могло заключаться въ желаніи самодвятельности "земли" рядомъ съ двятельностью "государства" (какъ сопоставлялъ ихъ К. Аксаковъ въ древней Руси, желая того же и въ новой), это опять была давная мысль о мёстной самодёнтельности, о какой-либо мёрё общественной ABTOHONIN. H T. J.

Подобнымъ образомъ не могло быть спора по поводу другихъ общихъ положеній, какія висказывались К. Аксаковынъ и другими славянофилами-вогда онн, въ лучшія минуты, отрицали національную исвлючительность, говорная о благахъ просвъщения, о народномъ достоинстве. Но такъ какъ этихъ положение нельзя было выставлять, безъ опасности впасть въ противоръчіе, рядомъ съ возвеличеніемъ московской Россін, то противорёчіе и оказывалось. Самъ К. Аксаковъ (въ диссертація о Ломоносовъ, и позднье) высказывается противь національной исключительности, но на дёлё рёдко можно найти более категорическую исключительность этого рода, чёмъ та, съ какой онъ роворить о русскомъ народъ (дальше укажемъ примъры). Говоря о свободѣ научнаго изслѣдованія, стали, однако, прибавлять, что наука не должна выходить за предълы "народнаго духа", что она должна быть "національна" (т.-е. уже не свободна, такъ вакъ дъйствительная начка простирается на все, что можеть стать предметомъ анализа, не исключая самого народнаго духа). Далбе, славянофилы провозглашали историческое и нравственное право народности,---но въ ихъ же

латерѣ народное начало смѣнено было вѣронсповѣднымъ, н въ томъ же лагерѣ велась потомъ вражда противъ уврамнофильства, какъ она велась съ точки зрѣнія бюрократическаго консерватизма...

Въ одной изъ первыхъ статей, уже въ ясно славянофильскомъ направления ("о современномъ литературномъ споръ", 1847), написанной по поводу начавшейся тогда полемнии съ "западнивами",--въ свое время запрещенной и напечатанной уже въ "Руси", К. Аксаковъ по поводу "возвращения въ прошлому" объясняетъ, что это прошлое не прошло: "прошедшая Русь и теперь живеть въ народѣ и хранится въ немъ",-такъ что славянофилы хотять возвращенія не въ тому, что потеряло жизнь, а въ тому, что еще продолжаетъ жить и теперь, и есть настоящее, только лишенное итста въ нашей общественной жизни. Это и есть настоящая Русь, "хранящая, спасительно для всей земли, тайну русской жизни и прямо примыкающая въ Руси прошедшей". К. Аксавовъ утверждаетъ, что "русскій крестьянинъ есть лучшій человвкъ въ русской земль", и что присутствіе простого народа въ современности указываетъ, что наше прошедшее еще не прошло и возвращение къ нему возможно. Черезъ десять лёть онь повторяеть тёми же словами: "врестьянинь въ настоящую мннуту однеъ, по нашему мнёнію, можеть назваться вполнѣ руссвимъ человѣвомъ" 1).

Но въ каконъ именно отношения врестьянинъ представляется "лучшимъ руссвимъ человѣкомъ?" Въ этомъ положение есть два смысла: во-первыхъ, предположение о первобытной патріархальной неиспорченности простого человѣва, въ родѣ взгляда Руссо, и во-вторыхъ, представление о хранение старыхъ преданий. Что васается перваго, то нёть сомнёнія, что простота, несложность быта способствуеть простоте нравовъ, какъ у насъ такъ и везде (и у немцевъ есть свои народники въ этомъ же родъ, какъ напр., Риль); но возможно ли сохранение ся тамъ, гдъ простан обстановка сельскаго труда смъняется чрезвычайно осложненными жизненными условіями, и можеть ли уцёлёть деревенское простодушіе въ условіяхъ другого болёе мудренаго быта? Можеть ян это быть тамъ, где образование вносить въ первобытную среду иножество новыхъ понятій паучныхъ, общественныхъ, поэтическихъ, которыя неодолимо врываются въ жизнь и не могуть быть устранены изъ нея безъ устраненія самого образованія, и гдѣ глубовія, несознаваемыя врестьяниномъ, общественныя начала отврыты множеству различныхъ воздёйствій и вступають

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Р. Бесбда" 1858, IV, сибсь, стр. 144 (въ ст. о повъсти г-жи Кохановской).

между собой въ столкновение и борьбу? Славянофилы (и позднъйшие народники) обыкновенно избёгають этого вопроса, такъ что остается и по сію минуту невыясненнымъ съ ихъ точки зрвнія — можеть ли русскій человѣкъ", получивъ образованіе, ведущее въ вритикѣ, остаться такимъ "русскимъ", или, какъ думалъ бы и действовалъ лучшій русскій человбеъ" въ этихъ сложныхъ условіяхъ общественной и государственной жизни, въ этихъ волнующихъ насъ теорети-Yeckexs H IDARTHYECKNAS CHODAXS, ROTODHE BS JAHHYED MUHYTY YACTO будуть, въ сожалёнію, даже непонятны ему? Противоположность существующаго общественнаго быта и образованности съ понятіями "лучшаго русскаго человѣка" намъ изображаютъ въ такихъ рѣзкихъ чертахъ, что по настоящему исходъ изъ этой противоположности возможенъ только-или путемъ переворота, разрушениемъ "ложнаго" порядка вещей, или возрождениемъ первой христианской общины. Первое, конечно, не приходить въ голову нашниъ мечтателямъ, хотя представляется естественно изъ ихъ противоположений. Второе сомнительно по самому положению дёла: "лучший человёкъ" не могъ пока улядить отношеній и въ своей собственной средь,-по всюмъ отзыванъ сельскій "міръ" очень далекъ оть совершенства... Въ литература выработалось, въ этомъ направления, въ сущности только одно представление объ отношения простого русскаго человёка къ сложной жизни общества и народа - тоть безучастно-филантропическій и аскетическій типъ, который всего сильнёе олицетворенъ у гр. Л. Толстого въ знаменитомъ Платонѣ Каратаевѣ, — и это представленіе подтверждено недавно лучшемъ беллетристомъ-народникомъ, Глѣбомъ Успенскимъ. Но народъ не можетъ состоять изъ однихъ Каратаевыхъ, и этотъ типъ отвёчаетъ только на одну часть упомянутаго вопроса и, такъ сказать, отрицательно.

Относительно храненія преданій, то "прошедшее-настоящее" продолжаеть оставаться загадкой. Въ образчикъ идей "лучшаго русскаго человѣка" приводились, однако, нѣкоторыя реальныя положенія: онъ создалъ русское государство и его формы,—но эти формы существують и теперь, и если въ нихъ есть несовершенства, то они указывались не только западниками, но и славянофилами; онъ—хранитель православнаго преданія и обычая,—но въ Россін не прекращалось господство православной церкви, и если въ нашей церковности есть недостатки, то опять они указывались людьми обонхъ направленій, хотя съ разныхъ сторонъ, но иногда и единогласно; наконецъ, народъ есть хранитель стараго общиннаго обычая,—но сочувствіе этому обычаю было самымъ несомнѣннымъ образомъ высказано и съ западнической стороны.

Но и эти образчиви идей русскаго человъка не могуть быть вы-

Digitized by Google

## ГЛАВА УП.

ставлены безъ ограниченій. Русскій человѣкъ создаль формы московскаго государства, но часто тяготился ими и бѣжалъ отъ нихъ за рубежъ, въ толпы Стеньки Разина, въ простой разбой, который бывалъ такъ популяренъ, что создалъ цѣлый разбойничій эпосъ, сливающійся съ древнимъ богатырскимъ эпосомъ; кромѣ того русскій человѣкъ вовсе не отвергъ Петровской реформы—народная поэзія славитъ имя Петра. Русскій человѣкъ создалъ старыя формы церковности, но онъ же создалъ расколъ и множество сектъ, которыя заявляютъ несомнѣный протестъ противъ нѣкоторыхъ существующихъ формъ церковнаго быта. Русскій народъ создалъ общину, но вина ди новѣйшаго общества, что это начало не могло быть примѣнено въ чрезвычайно усложнившихся формахъ жизни и кромѣ того очень легко покидается людьми самого "народа", когда представляется въ этомъ личная выгода<sup>1</sup>).

Въ 1857, въ первую пору оживленія нашей общественности, Аксаковъ принялъ дѣятельное участіе въ газетѣ "Молва"; ему принадлежалъ здѣсь рядъ передовыхъ статей, гдѣ онъ излагалъ свои задушевныя идеи, сосредоточенныя на русскомъ народѣ. Возьмемъ иѣсколько выдержекъ:

"Народность, это—народная личность, живая цёльная сила, нёчто неуловимое какъ жизнь: въ этой силё принимають участіе и духъ, и творчество художественное, и природа человѣческая, и природа мёстная. Народность можеть быть исключительна – но это злоупотребленіе: "для того, чтобы избавиться оть народной исключительности — не нужно уничтожать свою народность, а нужно признать всякую народность". Каждый народъ пусть сохраняеть свой народный обликъ; тогда только онъ будеть имёть человѣческое выраженіе. Если отнять у человѣчества его личныя и народныя краски, это будеть какоето оффиціальное, форменное, казенное человѣчество,—но къ счастью оно невозможно. "Нѣть, пусть свободно и ярко цвѣтуть всѣ народности въ человѣческомъ мірѣ; только онѣ дають дѣйствительность и энергію общему труду народовъ".—"Да здравствуеть каждая народность!"

О провиденціальномъ назначеній Россій: "Имя Россій возбуждаеть въ нихъ (т.-е. въ славянахъ и грекахъ) ничёмъ непобёдниое сочувствіе единовёрія и единоплеменности и надежду на ек могущественную помощь, на то, что, въ Россій или чрезъ Россію, рано или поздно прославить Богъ, предъ лицомъ всего свёта, истину вёры православной, и утвердить права племенъ славянскихъ на жизнь общечеловёческую".

Истинный цуть принадлежаль древней Руси; верхніе влассы съ Петровской реформы потерили его, но возврать возможень: верхняя часть Россія, оторвавшись оть жизни, попала на путь отвлеченной мысли, такъ путемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобная мысль объ отсутстви народнаго общиннаго начала въ жизне обравованнаго общества повторяется у новъйшехъ народниковъ, какъ новое доказательство розни общества съ народомъ (напр., у г. Златовратскаго); но очень легко сдѣлать такое наблюденіе, и гораздо труднѣе объяснить, какимъ би образомъ могло би быть достигнуто протявное.

отвлеченной мысли она можеть и вернуться къ настоящей народной жизни. "Великое дёло жизни и мысли должно быть общимъ дёломъ не однихъ верхнихъ слоевъ, а всей Россіи.—Тогда лишь будетъ вовможно въ Россіи истинное, то-есть самостоятельное просвёщеніе".

О Москвѣ: Москва освободна Россію отъ татаръ, соединна ее въ единое царство; Москва имѣда 1612 и 1812 годы; "въ Москвѣ преимущественно идетъ умственная работа" и въ ней совершаются "попытки освободиться отъ укственнаго пдѣна и возвратиться къ духовной самостоятельности" (?). Заключеніе: Москва есть истинная русская столица.

Объясненіе понятія о народ'в. Простой народъ есть основаніе и матеріальнаго благосостоянія, и внёшняго могущества, есть источникъ внутренней силы и жизни. Народъ вовсе не есть безсознательная масса; онъ имѣеть свои глубокія убъжденія, онъ хранитель преданія и обычая, но не врагь новизны и просвёщенія, но онъ принимаеть ихъ осторожно и что приметь, то усвоить прочно и самостоятельно. Народъ есть по преимуществу простой народъ; въ старину о немъ говорили "людн", "крестьяне", т.-е. христіане. "Итакь у простого народа нѣть никакихъ отличій или титуловъ, кромѣ званія человѣческаго или христіанскаго. О, какъ богата эта бѣдность! и стоя на низшей стеиени, какъ высоко стоитъ онъ! Носа званіе только человѣческаго и христіанскаго общества".

Приведемъ еще небольшую статью безъ подписи; по тогдашнимъ слухамъ, и по самому складу она должна принадлежать К. Аксавову. Статья называется: "Опытъ синонимовъ: публика — народъ".

"Было время, когда у насъ не было публики... Возможно ли это? скажуть мнѣ. Очень возможно и совершенно вѣрно: у насъ не было публики, а былъ народъ. Это было еще до построенія Петербурга. Публика—явленіе чисто западное, и была заведена у насъ вмѣстѣ съ разными нововведеніями. Она образовалась очень просто: часть народа отказалась отъ русской живни, языка и одежды, и составила публику, которая и всплыла надъ поверхностью. Она-то, публика, и составилеть нашу постоянную связь съ Западомъ; выписываеть оттуда всякіе, и матеріальные, и духовные наряды, преклоняется предъ нимъ, какъ предъ учителемъ, занимаеть у него мысли и чувства, платя за это огромною цѣною: временемъ, связью съ народомъ и самою истиною мысли. Публика является надъ народомъ, какъ будто его привилегированное выраженіе, въ самомъ же дѣлѣ публика есть искаженіе идеи народа.

"Разница между публикою и пародомъ у насъ очевидна (мы говоримъ вообще, исключенія сюда нейдутъ).

"Публика подражаеть и не имѣеть самостоятельности; все, что принимаеть она чужое, — принимаеть она наружно, становясь всякій разь сама чужою. Народь не подражаеть и совершенно самостоятелень; а если что приметь чужое, то сдѣлаеть это своимъ, усвоимъ. У публики—свое обращается въ чужое. У народа чужое обращается въ свое. Часто, когда публика ѣдеть на баль, народь идеть ко всенощной; когда публика танцуеть, народъ молится. Средоточіе публики въ Москвѣ—Кузнецкій мость. Средоточіе народа—Кремль.

"Публика выписываеть изъ-за моря мысли и чувства, мазурки и польки; народъ черпает жизнь изъ родного источника. Публика говоритъ по-францувски, народъ-по-русски. Публика ходитъ въ нёмецкомъ платьѣ, народъ въ русскомъ. У публики-парижскія моды. У народа свои русскіе обычан. Пуб-

HCT. STHOPP. II.

зика (большено частно по крайней мёрё) ёсть скоромное, народъ ёсть постное. Публика спить, народъ давно уже уже всталь и работаеть. Публика работаеть (большено частью ногами по паркету), народъ спить или уже встаеть опять работать. Публика презираеть народъ, народъ прощаеть нубликѣ. Публикѣ всего полтораста лёть, а народу годовъ не сочтешь. Публикѣ преходяща, народъ вѣченъ. И въ публикѣ есть золото и грязь, и въ народѣ есть золото и грязь; но въ публикѣ грязь въ золотѣ; въ народѣ —золото въ грязи. У публикњ свѣть (monde, балы и пр.); у народа — міръ (сходка). Публика и народъ ныѣють энитеты; публика у насъ почтеннѣйшая, а народъ —православныё.

"Публика, впередъ! Народъ, назадъ!—такъ воскликнулъ иногозначительно одинъ хожалый" ("Молва", 1857, № 36, стр. 410—411).

Къ западному челов'вчеству К. Аксаковъ относится вообще съ крайней антипатіей и не ждеть оть него, и для него, вичего добраго. Онъ изложилъ свои взгляды на Русь и Западъ въ статъъ "о современномъ человъвъ", надъ которой долго работалъ и которая была издана только послё его смерти 1). Русскій народъ есть исключительный представитель идеи общины, которую нароль имбль еще во времена язычества и которая была въ немъ окончательно развита и укрЪплена христіанствомъ; съ идеей общинности связана идея истинной человёчности. Западъ, напротивъ, есть представитель начала личнаго, которое есть источникъ зда и джи; поэтому все, создаваемое Западомъ, дожно и заключаеть въ себъ зародышъ зла. Этимъ злонъ заразился и верхній классъ нашего общества... "Современная жизнь западнаго человѣчества есть картина страшной болѣзни, полной правственнаго запустѣнія". Какое же заключеніе? Такъ ли же точно, какъ на просвъщенный Римъ, возстанутъ на просвъщенное человъческое общество нашихъ временъ новые дикіе какіе-нибудь народы, истребять растлённое племя, и дикою, грубою правдою жизни сибнять блестящую, просвёщенную ложь? Или само это общество можеть воскреснуть нравственно и ожить для новой жизни? Но опять: что же ему поможеть?--- Богъ можеть помочь, но къ Нему прибъгаютъ всего ръже".

Гдё же искать здоровыхъ членовъ человѣчества, которые могли бы остановить и излечить заразу лжи? К. Аксаковъ напоминаеть, какъ прежде въ "Молвѣ", что есть человѣчество внѣ Европы—тѣ народы, которыхъ еще не коснулась западная цивилизація, народы Азін и Африки; но его пугаетъ мысль, что европейская цивилизація начинаетъ проникать и въ нимъ, и при первомъ появленіи прививаетъ имъ свою заразу, сообщая имъ свое ложное просвѣщеніе и свои общественныя формы, которыя уже тѣмъ ложны, что чужды этимъ народамъ. Европейцы своими нравственными печествами не



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ сборникѣ "Братская помочь", 1876, и потомъ въ "Руси".

превзошли нзычниковъ; они являлись среди послѣднихъ "просвѣщенными звѣрями, употреблявшими преимущества своего просвѣщенія на страшныя дѣла"; онъ указываеть на такихъ "героевъ", какъ Кортецъ, на американскихъ рабовладѣльцевъ и т. д. Но справедливость требовала бы припомнить, что среди эксплуатаціи дикихъ народовъ съ давнихъ поръ европейцы вносили и христіанскую проповѣдь; что въ американскомъ обществѣ рабовладѣльчество (и тогда уже, когда писалъ Аксаковъ) вызывало протесты, кончившіеся освобожденіемъ негровъ— цѣною кровопролитной междоусобной войны; наконецъ, что, къ сожалѣнію, не иначе поступалъ и русскій народъ съ инородцами, подпадавшими его власти—еще въ то время, когда онъ не былъ зараженъ Западомъ...

Не менье матеріальной эксплуатація было зло нравственаго вліянія европейцевъ. "Дикіе и не дикіе туземные народы потеряли свой самобытный путь; подвигаясь впередъ, они перенимають европейскія формы, имъ чуждыя... Они не отдёлили въ Европѣ достоянія человѣческаго, --- чѣмъ всякій можеть воспользоваться, --- отъ достоянія національнаго, чёмъ другому народу пользоваться смёшно и даже вредно... И что за грустно-комическое явленіе представляеть подражательность". (Приводятся примѣры негровъ, которые, освобождаясь, устроивають у себя республиканскую конституцію на свропейскій ладъ, "лучшаго, какъ видно, не бывъ въ состояніи выдумать"; полудикихъ грековъ, устроивавшихъ у себя конституцію монархическую и пр.). "Удблъ такого пути цизилизаціи не завиденъ. Внутреннія силы народовъ, которыя облевались въ свой образъ, поддерживали свою жизнь, вдругъ разрознены съ своею пълью и должны служить пълямъ чуждымъ, употребляясь на поддержку чуждыхъ формъ. Свои родныя народныя силы опредблены на питаніе чуждой земли... Всякая европейская форма, какъ бы ложна она ни была, имфетъ для Европы ту истину, что тамъ она своя, что тамъ она результатъ предъидущихъ причинъ: тутъ есть истина историческая. Но даже и этой истины не имъютъ народы-прихвостни. Употреблять въчно свои жизненныя силы на служение заемной жизни, всегда идти подражательнымъ, безплоднымъ путемъ, ничего не сказать своего и быть безполезнымъ повтореніемъ, пародіею или каррикатурою Европы-удълъ тяжвій и обидный, жалкій и презрънный".

Ясно, кажется, что мораль относится не въ однимъ дикимъ народамъ и что "тяжкій и презрівный уділъ" грозилъ и кому-то другому. Но если говорить о дикихъ народахъ, то во-первыхъ, какъ они, пока еще мало развитые, въ состояніи будуть отділять въ своихъ образцахъ "человіческое" отъ "національнаго"; во-вторыхъ, какъ сохранить свою самобытность рядомъ съ цивилизаціею, когда ихъ

Digitized by Google

самобытность была каннибальство? "Самобытное" не всегда непремънно хорошо, и подражательность, какъ у отдёльныхъ людей, такъ и у народовъ, имъетъ свою психологическую основу—въ подражаніи ищутъ для себя чего-нибудь лучшаго и въ немъ является работа сознанія. Вся исторія человъческой цивилизація есть нескончаемый рядъ взаимодъйствій, фактовъ международнаго вліянія и заимствованія элементовъ, перерождающихся потомъ въ новыя черты національности. Безпристрастному историку нельзя не видъть несомнъннаго давняго стремленія русскаго народа войти въ общее высшее теченіе человъческой цивилизація; съ другой стороны боязливыя опасенія "тажкаго и презръннаго удъла" давали бы, противъ ожиданій самого Аксакова, невысокое понятіе о внутренней силъ народа, требующаго китайскихъ стѣнъ и охранительныхъ попеченій вмъсто простора и широкаго просвъщенія.

Приведемъ еще нёсколько замётокъ К. Аксакова 1):

"Русская исторія имѣеть значеніе Всемірной Исповъди. Она можеть читаться какь житія святыхъ.

"Государство не есть проповъдникъ истины. Западъ поэтому и развилъ законность, что чувствовалъ въ себъ недостатокъ внутренней правды...

"Москва вырабатываеть русскую мысль.

"Хоровое чувство земли. Личность какъ фальшивая нота въ хорф.

"Петербургъ забавенъ съ своимъ патріотизмомъ. Видно, что это дѣло для него вновь, и какъ всегда бываетъ съ иностранцемъ, желающимъ показать, что онъ русской, Петербургъ пересаливаетъ... О Sanctpetersbürger'цы! вспомните ваше имя, добровольно вамъ данное, и посмотрите, не утверждаетъ ли вашъ патріотизмъ за вами значеніе не русскаго города?...

"Въ западныхъ народахъ, на всёхъ проявленіяхъ общественности, лежитъ печать государственности; иёть простоты жизни, нёть свободы. Вездё визшнее, условное, искусственное...

"Русскій народь не есть народь; это-человьчество; народомь является онь оть того, что обставлень народами съ исключительно народнымъ смысломъ, и человѣчество является въ немъ потому народностью. Русскій народъ свободенъ, не имѣетъ въ ссбѣ государственнаго внѣшняго элемента, не имѣетъ въ себѣ ничего условнаго...

"Все значеніе Москвы—это единство, совокупленіе, цёлость Руси,—значеніе Москвы есть значеніе всея Руси. Отсюда многое и все существенное объясняется".

Очевидно, мы видимъ передъ собой энтузіаста, который ръшаеть вопросы не доводами вритики, а восторженнымъ чувствомъ. Ему хочется, чтобы было такъ, а не иначе; истолкованіе готово раньше, чъмъ изслъдованъ предметъ. Русскій народъ, очевидно, есть народъ избранный; онъ самъ-человъчество.

Дальше мы сважемъ о невоторыхъ трудахъ Аксакова, имеющихъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Полное собрание сочинений, т. I, стр. 625 (225) н д.

ближайшее отношение въ этнографии; но главнымъ образомъ мы хотёли указать общій харавтерь его трудовь, пёдое воззрёніе на русскую старину и народность, выражавшее взгляль старой славяно-ФИЛЬСКОЙ ШКОЛЫ И ПОТОМЪ НЕ РАЗЪ ПОВТОРАВЩЕЕСА ВЪ ПОЗДНВЙШЕМЪ народничествъ въ разныхъ направленіяхъ. Это возарьніе диктовалось самыми благородными побужденіями; въ полкладкъ его дежало врайное идеалистическое представление объ исторической сульбь и современныхъ особенностяхъ русской народности; оно имѣло значеніе въ свое время какъ рѣшительное отриданіе того поверхностнаго и грубаго взгляда на народъ, который создавался бюрократическимъ пренебреженіемъ къ народу (Аксаковъ непременно хотелъ называть бюрократическое петербургскимъ). Если припомнить, что воззрѣніе Аксакова формировалось въ первыхъ сороковыхъ годахъ, въ очень трудныхъ условіяхъ русской общественности и литературы, то можно понять, почему оно сформировалось именно въ этомъ видѣ, Съ врайнимъ идеализиомъ и съ врайнею нетерпимостью въ тому русскому обществу, которое смотрѣло на народъ съ высока, съ точки зрѣнія канцеляріи и крѣпостничества. Къ сожалѣнію, взглядъ Аксавова быль съ самаго начала исполнень преувеличеній, оть которыхъ не избавился и до конца. Поднявши вопросъ въ чисто мистическую область, онъ говорилъ наконецъ о такихъ отвлеченностяхъ, гдв исчезала реальная народность, какъ напримъръ тамъ, гдъ онъ говорить о "рабствѣ" запада и "свободѣ" руссваго народа, двадцать милліоновь котораго было тогда крепостнымь, а остальные не имели понятія о какой-либо общественной самодиятельности. а въ духовномъ и умственнымъ смыслѣ состояли подъ суровой и подавляющей ферудой; "жизнь духа" и "духъ жизни", о которыхъ говорили славянофилы, казались странной, почти недостойной игрой словъ. Въ историческихъ изслёдованіяхъ К. Аксаковъ имёлъ заслугу указанія на народные элементы старой исторія, но цёлое построеніе нашли невыдерживающимъ критики даже его апологеты, какъ напр. Костомаровъ: теорія не подтверждалась даже основными господствующими фактами русской исторіи. Аксаковъ не хотблъ ихъ знать, отклонялъ ихъ, потому что они мъшали стройности его идеалистическаго зданія. Мало-по-малу его мысль, развивавшаяся все въ одномъ направленіи, естественно кончалась убъжденіемъ или точнѣе вѣрой въ настоящее избранничество русскаго народа: русскій народъ, это было само человѣчество, это былъ народъ по преимуществу, даже единственный христіанскій. Вёра кончалась крайней нетерпимостью, доходившею до фанатизма.

Немудрено, что въ работахъ этнографическихъ сказалось тоже настроеніе. Это не былъ изслѣдователь, приступающій въ анализу съ готовностью безпристрастнаго наблюденія фактовъ; напротивъ, когда, общими силами кружка, выработана была теорія, которая возвеличивала русскую народность до провиденціальнаго назначенія, рѣшенія даны были впередъ, и затёмъ труды историческіе и этнографическіе должны были стать только подтвержденіемъ напередъ составленнаго идеала. Изъ предметовъ, относящихся къ этнографическимъ изученіямъ, Аксаковъ положилъ много труда на изслёдованія о языкѣ. Послѣ первыхъ работъ, вошедшихъ въ его книгу о Ломоносовѣ, онъ издалъ въ 1855 изслѣдованіе "О русскихъ глаголахъ"; въ 1860 за нѣсколько мѣсяцевъ до смерти онъ издалъ "Опытъ русской грамматики" — первый выпускъ, продолженіе котораго появилось уже въ полномъ собраніи его сочиневій (т. Ш, 1880). Самъ Аксаковъ въ предисловіи къ первому выпуску своей грамматики высказывалъ свой взглядъ на языкъ, какъ на явленіе мистическое <sup>1</sup>), и русскій языкъ есть совершепнѣйшій языкъ.

Въ своихъ изслёдованіяхъ Аксаковъ дѣйствительно старается удовлять это мистическое и таинственное; изслёдованіе "анатомическое", подъ которымъ подразумѣвается обыкновенная филологія, представляется ему чѣмъ-то мелкимъ и ограниченнымъ (какъ послѣ подтвердилъ г. Безсоновъ, редактировавшій изданіе его филологическихъ сочиненій). Но если бы въ самомъ дѣлѣ истинная грамматика должна была объяснить мистическое значеніе всѣхъ подробностей языка, очевидно, что достигнуть этого она могла бы только послѣ строгаго изученія внѣшнихъ формъ слова. Аксаковъ хотя самъ вдается въ "анатомію", но какъ бы только изъ снисхожденія къ современнымъ заботамъ науки даетъ мѣсто соображеніямъ сравнительно-филологическимъ (цитируя и иногда оспаривая Боппа) или историческимъ (указывая формы старыхъ намятниковъ). Центромъ своихъ изслѣдованій онъ ставитъ русскій языкъ въ немъ самомъ, почти устраняя историческія условія его происхожденія н родства

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Всякая живая наука, то есть: наука, нийющая дёло сь жизнію, имфеть дёло сь таинствомъ; такова и филологія, предметь которой – слово, этоть сознательный снимокь видимаго міра, эта воплощенная мисль. Преслёдуя живнь въ той или другой области ся проявленія, наука доходить до предёловъ таинственнаго, до тёхь предёловъ, откуда внутреннее становится внёшнимъ, духъ – осязательнымъ, безконечное – конечнымъ. Наука думаеть иногда вийдти изъ затрудненія, привляв анатомическое воззрёніе, сдёлаться матеріальною, сказать, что нёть духа и душе, и недостойно успоконться такимъ воззрёніемъ, отрицательнымъ и тупымъ, при которомъ вовсе непонятна и жизнь, и смислъ ея, и то, что даже просто угадиваетъ вёщая душа наша. Но, слава свёту сознательной мисли! Разумъ самъ обличаетъ ложь всёхъ матеріальныхъ теорій, на немъ повидниому основанныхъ, прогоняетъ ихъ тяжелую тьму, самъ низвергаетъ всякое себё богослуженіе, самъ знаетъ свон предёлы и привняеть непостижние, открывающееся откровеніемъ духу человёческому".

съ нарвчіями сдавянскими; г. Безсоновъ опять указываетъ, что только послё начала своихъ работъ, когда основная точка зрънія была уже опредёлена, онъ въ видѣ уступки далъ мѣсто во второмъ выпускъ славянскимъ нарбчіямъ. Изслъдованія Аксакова не показались однако убълительными филологамъ-спеціалистамъ: книжка о руссвихъ глагодахъ вызвала довольно суровые отзывы Срезневскаго и Буслаева <sup>1</sup>): въ изслѣдованіяхъ указано быдо недостаточное знакоиство съ точными пріемами фидологической критики, ошибочные и произвольные выволы. Впослёдствія, г. Безсоновъ, издававшій филологическія сочиненія Аксакова, говоря о себь, какъ о сотоварищь и соучастникъ, хотя тогда и недоросшемъ въ сверстники, отнесся очень высокомбрно въ критикамъ Аксакова, требовавшимъ какогото метода, какихъ-то фактическихъ доказательствъ, отнесся высокомърно даже въ цълому состоянию славянской филологии, гораздо выше котораго стоялъ К. Аксаковъ. По поводу книжки о русскихъ глаголахъ, которая должна была дать новую, русскую, не на иностранный ладъ построенную филологическую теорію (потому что "особенно нёмцамъ трудно постигнуть языкъ русскій"). Срезневскій хвалиль внижеу какъ "философскую" и сожалёль, что она не "филологическая"<sup>2</sup>). Подобнымъ образомъ въжливо, но по существу язвительно Срезневскій говориль и объ "Опыте русской грамматики": онь даваль понять, что выводы Авсакова не основываются на настоящемъ научномъ изслёдованіи в отличаются произволомъ, котораго никакъ не можеть оправдать такъ называемое чутье языка <sup>3</sup>). Г. Безсоновъ въ своемъ продолжительномъ предисловіи въ "Опыту" не только защищаеть Авсавова отъ этихъ обвиненій, но, вавъ мы замѣтили, ставить Аксакова образцомъ, до котораго далеко мелкой наукѣ посѣдёлыхъ школьнивовъ", способной ходить только ощупью, пёплаясь за факты и примъры, и неспособной постигать самый "духъ" языка. Трудъ Аксакова былъ дёломъ творчества; Аксаковъ зналъ этотъ языкъ сполна, потому что зналъ сполна русскій народъ; онъ чувствоваль себя въ вопросахъ языка, какъ Илья Муромецъ. "Лелвя русскій языкъ, Аксаковъ зналъ, изучалъ и воспроизводилъ его твор-

<sup>4</sup>) Въ "Извѣстіяхъ" Второго отдѣленія Академія Наукъ, 1855, к въ "Отечеств. Запискахъ", 1855, № 8.

<sup>3</sup>) Онъ писаль: "Разсужденіе г. Аксакова не филологическое, а философское; если оно пробуждаеть мисль, то и достигаеть своей цёли; а едва-ли можно сказать, что оно не пробуждаеть мисли. Нельзя впрочемъ не пожалёть, зачёмъ оно не филологическое, зачёмъ авторъ не далъ мёста разбору употребленія глаголовъ въ древнемъ славянскомъ языкё по нёсколькимъ нарёчіямъ, и между прочимъ въ памятникахъ переводнихъ, особенно въ тёхъ мёстахъ, гдё переводчики отступали отъ дословности перевода".

<sup>в</sup>) Ср. "Критико-біографическій Словарь", Венгерова, т. І, стр. 265—267.

ческій образъ съ одинаковой увѣренностью—и въ историческомъ старшинствѣ его, и въ задаткахъ на грядущее богатырство... Не налагая на себя въ сихъ отношеніяхъ ни подвига, ни аскетизма, ни усилій жертвы, онъ жилъ, говорилъ и дѣйствовалъ какъ самъ народъ въ его теперешнемъ положеніи... Если въ какомъ лицѣ русскій народъ сознавалъ себя, вѣдалъ законы, потребности и надежды своего бытія, росъ знаніемъ и зналъ всю творческую мѣру своего возраста, то въ Аксаковѣ... Исчерпать разъясненіемъ всѣ отношенія Аксакова къ русскому языку и народу нѣтъ никакой возможности; тутъ даже не было отношеній, какъ будто между двумя сторонами, тутъ была общая жизнь, какъ будто въ одномъ существѣ; а разъяснить вполнѣ жизнь цѣльнаго существа—значило бы прожимъ ею<sup>а 1</sup>. Очевидно, что это мистическое постиженіе не есть путь раучнаго изслѣдованія.

Нѣсколько статей посвящено было Аксаковымъ народной поззіи и миеологіи<sup>2</sup>). Эти статьи носять на себѣ тоть характеръ, какимъ отличались этнографическія разсужденія сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ, когда въ изслёдованія этого рода не вошли еще критическіе пріемы новой науки, и выводы строились на общемъ историческомъ и литературномъ впечатлѣніи. Понятно, что при общемъ складѣ народно-историческихъ взглядовъ Аксакова, старый бытъ, миеологія и поэзія были уже впередъ окрашены для него въ картину патріархальной идиаліи. Вотъ напримѣръ его взглядъ на древнее русское язычество:

"Въра русскаго народа до христіанства была неопредъленна и не ясна, какъ и должна быть у того, кто еще не озаренъ истиной, но кому недоступна, для кого невозможна ложь, по крайней мъръ ложь утвержденная, опредъленная, давшая себъ образъ и самостоятельность. —Русскій народъ, конечно, привнавалъ невидимаго высшаго Бога, не опредъляя его и не зная; съ другой стороны, лицомъ къ лицу съ жизнію земною, съ ся таниствами природы и человъческой судьбы, онъ слышалъ эти тамиства, и въра его была постоянное привнаніе этихъ таниствъ, постоянное освященіе жизни въ ся разныхъ великихъ проявленіяхъ, постоянное возведеніе случайной преходящей минуты къ чему-то высшему. Отсюда эти игрища, на которыхъ торжествовался бракъ, отсюда тривны, отсюда и гаданья. Ни жрецовъ, ни богослуженія не было, но

<sup>1</sup>) Полное собраніе сочиненій, т. III, предисловіе, стр. XXI, XXXII.

- Замѣчанія на статью г. Шеллинга: Купала и Коляда.
- О богатыряхъ временъ Владнијра по русскимъ пѣснямъ.
- О различів между сказками в пёснями русскими.

216

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О древнемъ бытѣ славанъ вообще и русскихъ въ особенности, на основани обичаевъ, преданій и пѣсенъ.

<sup>—</sup> Зам'ятка о значенів Ильи Муромца. (Полное собраніе сочиненій, т. І, стр. 811—415).

были таниственные обряды, и дёва въ глазахъ русскаго славянина было чистое и высшее существо... Вёря въ таннства природы, во всемъ видя высшій смысль. славянинъ върнаъ въ духовъ; но еще сильнее и общее, еще чище вернаъ онъ въ освящение всяваго события. Такъ масляницу, семикъ и другия празднества онъ возводнать въ существа фантастическія, выражая твиъ общій симслъ ихъ; это не быль определенный антропоморфизмь, это было скорее поэтическое олицетворение симсла вещи: существа эти не жили гаф-то постоянно, не были: это были скорве виденія, подымавшіяся и изчезавшія... И такъ, язычество русскаго славянина было самое чистое язычество, было при върованіи въ Верховное Существо, постоянное освящение жизни на земле, постоянное ощущеніе общаго высшаго симсла вещей и событій. Следовательно верованіе темное. не ясное, готовое къ просвъщению и ждавшее луча истины... При своихъ верованіяхъ, славяне русскіе образовали жизнь свою; они поняли значеніе общины, они ошущали чувство братства, чувство мира и кротости, и (нибли) многія общественныя и личныя добродётели.-Ихъ игра: хороводъ, кругъ-образъ братской общины. Такъ жили они въ чаянія христіанства... Наконець явился безсмертный свёть Вёры Христовой,-и язычникь, удер жавшійся оть идолопоклонства, не загромозлившій понятіе свое опредъленіями лжв. въ награду легко и свободно принялъ христіанство, и крестился, какъ изаденець. Вь его душь не было ни кумировь, ни боговь или языческихъ воспоменаній, не было опредѣленной, огрубѣлой лжи. Но отнынѣ, узнавъ истиннаго Бога, онъ глубоко и навсегда наполнился истиной ученія Спасителя".

Говоря о древнемъ богатырскомъ эпосъ, Аксаковъ делаетъ только самыя общія замізчанія о его древности, о тіхъ новыхъ чертахъ, которыя являлись въ немъ подъ вліяньемъ времени, не измѣняя его древней сущности, и опять даеть картину патріархально величаваго быта, который изображается въ былинъ. Виъстъ съ тъмъ, это-картина символическая. "Передъ нами эпонея особаго рода, согласная съ самимъ существомъ русской земли. Мы не видимъ въ ней могущественно движущагося впередъ событія, не видимъ увлекающаго хода времени: неть,-передъ нами другой образъ, образъ жизни, волнующейся сама въ себѣ и не стремящейся въ какую-вибудь одну сторону; это хороводъ, движущійся согласно и стройно, -праздничный, полный веселья, образь руссвой общины.-Этимъ духомъ проникнуто, этимъ образомъ запечатать все, что идеть отъ русской земли; такова сама наша пёсня, таковъ напёвъ ея, таковъ строй вемли нашей. Если говорить о сравненіяхъ, то не ръка, текущая вуда-нибудь въ своихъ берегахъ, можетъ служить намъ эмблемою, а волнующійся со всёхъ сторонъ открытый, безбрежный океанъ-море. Таковъ въ особенности міръ Владиміровыхъ пѣсенъ; въ этомъ мірѣ играетъ и твшить себя молодая, еще викуда событіями не направленная сила. Пиры Владиміровы давно прошли; грознымъ испытаніямъ подверглась богатырская русская сила, но она не сокрупилась; она просторно раздвинула себъ границы и пугаетъ нехотя своихъ сосъдей. Широко раздолье по всей землъ, нъкогда сказала она, и недаромъ,-по тремъ частямъ свъта раскинулась Россія. Но далеко еще не кончились подвиги русской силы; не только матеріальные, но и нравственные подвиги предлежать ей"...

"Праздникъ, пяръ-составляетъ колоритъ Владиміровыхъ пёсенъ; но этотъ пиръ, какъ и вся жизнь, имтетъ христіанскую основу. Христіанство есть главная основа всего Владимірова міра. На этой-то христіанской основт является богатырская сила и удаль молодаго, могучаго народа.-Эти пиры, эта жизнь имтетъ и Всерусское значеніе; видимъ здёсь собранную всю Русскую землю, собранную въ единое цёлое христіанскою Вёрою, около Великаго князя Владиміра, просвётителя земли Русской".

Не совстви подходить въ плой картинт княгиня Апракстевна: она "влюбчива и сластолюбива", но по Аксакову-"лицо совершенно вымышленное".

Не совсёмъ подходитъ къ христіанству, какъ "главной основѣ всего Владимірова міра", извёстное обращеніе Добрыни съ его женой Мариной. "Самое названіе: Добрыня, уже обрисовываеть нравъ этого богатыря;—и точно, прамота и добродушіе его отличительныя свойства". Когда Добрыня принялся учить свою жену, отрубая ей сначала руку, потомъ ногу, наконецъ голову, съ соотвѣтственными приговорками, Аксаковъ замѣчаеть: "Такая строгая казнь, совершенная съ полнымъ спокойствіемъ Добрынею, не можетъ служить опредѣленіемъ его нравственнаго образа и кидать на него тѣнь обвиненія въ жестокости, это обычай всѣхъ богатырей того времени; будучи не личнымъ дѣломъ, а обычаемъ, подобный поступокъ лишенъ злобы и свирѣпости, вытекающихъ уже изъ личнаго ощущенія".

Эти собственно этнографические труды К. Аксакова состоять, какъ ны замётили, только такъ сказать въ литературномъ разборѣ былинъ, въ изложении ихъ содержания съ замътками о характеръ богатырей и т. п.; но онъ оказалъ темъ не менее не малое вліяніе на известный вружовъ изслѣдователей, воторые потомъ прилагали въ объясненію русской старины и особливо народной поэзіи то же возвеличеніе и тоже симводическое толкование: древний эпосъ былъ не только поэтическимъ фактомъ далекихъ въковъ, но и своего рода прообразованіемъ; казался важнымъ не вопросъ объ его историческомъ складѣ, его составныхъ элементахъ, его развити и видоизмененияхъ, а объ его національно - символическомъ смыслѣ; богатыри Владимірова цивла были не столько предметомъ историко-этнографическаго объясненія, сколько представителями общественно-нравственныхъ теорій въ томъ духѣ, какъ древняя народная старина была понята и объясняема К. Аксаковымъ. Изслъдователи этого направленія опять съ пренебреженіемъ относились въ тёмъ критическимъ розысканіямъ. воторыя называли они "анатомическими"; не удостоивая обращать на нихъ вниманіе, они ръшали вопросы примо: они постигали самый духъ народнаго эпоса, имъ открыта была глубочайшая сущность народнаго творчества: они рисовали по своему картину древней русской жизни и поэзіи, и картина была чисто фантастическая. Въ полной мъръ этотъ пріемъ мы увидимъ далѣе въ трудахъ г. Безсонова; отчасти эта символическая точка зрѣнія повторяется у Ореста Миллера, какъ мысль о томъ, что русскій народъ есть человѣчество, отразилась потомъ у Достоевскаго.

Собственные труды К. Аксакова по русской старинѣ и народности, кромѣ того, что́ указано выше относительно старой бытовой исторіи, не имѣли значенія въ наукѣ; но за ними во всякомъ случаѣ остается высокое достоинство горячей любви къ народу, защиты его достоин-

Digitized by Google

ства въ такія времена, когда въ общественной и особливо бюрократической массѣ господствовало глубокое пренебреженіе къ народной личности и въ народному интересу. Правда, Аксаковъ часто терялъ мѣру, съ одной стороны преувеличивая свои изображенія и теряя историческую перспективу, съ другой становясь во враждебныя отношенія въ литературному движенію, защищавшему во сущности тѣ же интересы, но самая его нетерпимость (питавшаяся между прочимъ "замкнутостью одиночества", о которой говорить его панегиристь) свидѣтельствовала объ энтузіазмѣ, и если не достигалось вліяніе научное, то дѣйствовало возбужденіе нравственное и поэтическое. Это нравственное дѣйствіе его энтузіазма къ русскому народу составляетъ главную долю въ историческомъ вліяніи дѣятельности К. Аксакова.

## ГЛАВА VIII.

## Новыя изслъдованія. — Спорные вопросы о руссвомъ народномъ эпосъ.

Изданія памятниковъ народной поэзін.—Пѣсни, П. В. Кирѣевскаго.—"Онежскія былины", Гильфердинга.—Е. В. Барсовъ.—Новыя изслёдованія о старой письменности.—Труды Л. Н. Майкова.—О. О. Миллеръ.—П. А. Безсоновь.— "О происхожденіи русскихъ былипъ", В. В. Стасова.

Мы подробно останавливались на трудахъ г. Буслаева и Асанасьева, -- такъ какъ эти труды были исходной точкой новаго научнаго объясненія предмота и долго сохраняли свое вліяніе на популярныя и учебныя представленія о русской старині, хотя самая наука уже вскоръ пошла иными, болье сложными путями. Мы указывали затёмъ, что уже вскорё послё первыхъ трудовъ Буслаева и Асанасьева, и особливо съ конца 1850-хъ годовъ стали расширяться сосёднія области историко-литературныхъ изысканій, которыя оказали потомъ сильное вліяніе на объясненіе развитія древней поззін. Новыя пріобрѣтенія науки состояли, во-первыхъ, въ отысканіи и опубликовании дотолё неизвёстныхъ остатковъ народной поэзін; вовторыхъ, въ отысканіи и изданіи также почти неизвѣстныхъ ранѣе памятнивовъ старой народно-поэтической письменности: внигъ аповрифическихъ, повѣстей, легендарныхъ сказаній и т. п., которыя тогда же стали вызывать историко-литературныя изслёдованія. На первыхъ порахъ новый матеріалъ устнаго эпоса и внижныхъ свазаній не измёниль направленія мисологической школы: Асанасьевь остался ей въренъ до конца и она пріобрътала новыхъ послъдователей, — но мало-по-малу размножение матеріала повело, виёстё съ новыми вліяніями нёмецкой науки, къ измёненію самаго метода изслёдованія. Впослёдствіи г. Буслаевъ, глава мисологической школы, во

Digitized by Google

многомъ призналъ результаты, выработанные при помощи этого новаго метода.

Выше мы говорили, какое необычайное богатство народной поэкін, преимущественно эпоса, отврылось при первыхъ поискахъ Рыбникова въ Олонецкомъ крав. Мы упоминали, что это необычайное богатство было такъ поразительно <sup>1</sup>), что возбуждало даже сомићніе въ старыхъ этнографахъ, которые не помышляли уже о возможности такого обилія живого эпическаго преданія, а затѣмъ вызвало новыя изслѣдованія въ суровыхъ захолустьяхъ Олонецкой губерніи: результатомъ былъ монументальный трудъ Гильфердинга <sup>2</sup>). Короткость времени и масса собраннаго матеріала дѣлаютъ сборникъ Гильфердинга истинно необычайнымъ ивленіемъ въ области этнографическихъ изслѣдованій: освѣщенный любопытною картиной мѣстнаго быта, записанный съ гораздо большею точностію, сборникъ Гильфердинга производилъ, быть можетъ, еще болѣе сильное впечатлѣніе, нежели книга Рыбникова.

Съ 1860 года сталъ выходить въ свъть знаменитый сборникъ Петра Васильевича Кирвевскаго (1808-1856). Выше ны говорили объ этомъ замѣчательномъ лицѣ, біографія котораго, въ сожалѣнію, до сихъ поръ не была изложена сколько-нибудь обстоятельно. Это былъ, по отзывамъ лицъ, его знавшихъ, замфчательный умъ и характерь, которому принадлежала весьма крупная доля въ установленія народно-историческихь положеній славянофильской школы. Это былъ нашъ первый народникъ. Киръевскій началъ собираніе песенъ еще съ 1830-хъ годовъ: но подожение вещей быдо таково, что въ эпоху оффиціальной народности Кирьевскій не могъ издать своего сборника. Мы указывали въ другомъ мѣстѣ<sup>8</sup>), какъ тогда хлопотали объ этомъ друзья Кирбевскаго, въ какомъ унизительномъ положении овазывалась русская народная поэзія, для которой надо было добиваться права появленія въ печати, ссылаясь на примъры Европы. Не знаемъ въ точности почему, но сборнивъ остался тогда не изданнымъ, за исключеніемъ "духовныхъ стиховъ", напечатанныхъ въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей, которымъ руководилъ тогда трудолюбивый и энергическій Боданскій 4), и двухъ-трехъ пів-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. рецензю первыхъ томовъ Рыбникова у Срезцевскаго, въ 33 присуждении Демидовскихъ наградъ (1864). Сиб. 1865.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Онежскія былины, записанныя А. Ө. Гильфердингомъ, литомъ 1871 года. Съ двумя портретами онежскихъ рансодовъ и напивами былинъ. Сиб. 1878. LIV стр. и 1836 компактныхъ столбцовъ, больш. 8°.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Ср. Характеристики литер. миѣній отъ 1820-хъ до 1850-хъ годовъ, изд. 2-е, стр. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Русскія народныя пісни, собранныя Петромъ Кирізевскимъ, ч. І. Русскіе народ. стихи,—въ "Чтеніяхъ" 1848, № 9, стр. 145—226.

сенъ въ одномъ изъ "московскихъ сборниковъ". По смерти Кирѣевскаго забота объ изданіи его сборника выпала на долю московскаго Общества любителей россійской словесности, которое поручило его г. Безсонову. Отношеніе г. Безсонова къ этому дѣлу быдо двоякое: съ одной стороны онъ повидимому положилъ не мало труда на приведеніе въ порядокъ сборника и дополненіе его варіантами; съ другой онъ снабдилъ сборникъ множествомъ своихъ объясненій. Тѣ изъ этихъ объясненій, которыя посвящены предметамъ чисто историческимъ, напримѣръ разъясненію сюжетовъ историческихъ пѣсенъ, разбору прежнихъ собраній и т. п., весьма любопытны и полезны; но другія, гдѣ г. Безсоновъ хотѣлъ быть истолкователемъ древняго русскаго эпоса, быта, мнеологіи и народнаго міросозерцанія, представляютъ нѣчто крайне странное и совсѣмъ не принадлежать наукѣ, какъ скажемъ далѣе.

Сборникъ Кирћевскаго составляетъ одинъ изъ основныхъ, богатвйшихъ памятниковъ русской этнографіи. Содержаніе его слёдующее:

"Пѣсни, собранныя П. В. Кирѣевскимъ. Изданы Обществомъ Любителей Россійской Словесности". М. 1860—1874. 10 выпусковъ.

І. Пісни былевыя. Время Владимірово. Выпускъ 1. Илья Муромецъ, богатырь крестьянинъ. Вып. 2: а) Добрыня Никитичъ, богатырь-бояринъ; б) Богатырь Алеша Поповичъ; в) Василій Казиміровичъ, богатырь-дьякъ. Вып. 3. Богатыри: Иванъ Гостиный Сынъ; Иванъ Годиновичъ; Данило Ловчанинъ; Дунай Ивановичъ; Дюкъ Степановичъ и др. Вып. 4, дополнительный. Богатыри: Илья Муромецъ, Никита Ивановичъ, богатырь Потокъ, Ставръ Годиновичъ, Соловей Будиміровичъ и др.

11. Пѣсви былевыя. Вып. 5: Новгородскія и княжескія. Вып. 6: Пѣсни былевыя, историческія. Москва. Грозный царь Иванъ Васильевичъ. Вып. 7: Москва. Отъ Грознаго до царя Петра І-го.

ПІ. Пісни былевыя и историческія. Вып. 8: Русь Петровская. Государь царь Петрь Алексівевичь. Вып. 9: Восемнадцатый вівсь во русскихь историческихь пісняхь послі Петра І-го. Вып. 10: Нашь вікь во русскихь историческихь пісняхь.

(Рецензія Ор. Миллера въ отчетѣ о 18-мъ присужденіи Уваровскихъ наградъ, 1876).

Далѣе, важные труды по собиранію произведеній народной поэзіи и старой поэтической литературы принадлежать Елпидифору Васил. Барсову. Онъ началь ихъ въ первыхъ 1860-хъ годахъ въ Петрозаводскѣ, гдѣ опъ былъ учителемъ (окончивъ курсъ, кажется, въ петербургской духовной академіи) и гдѣ онъ познакомился съ П. Н. Рыбниковымъ. Повидимому подъ вліяніемъ этого послѣдняго образовались тѣ вкусы къ изученію этнографіи, которые съ тѣхъ поръ не покидали г. Барсова. Съ начала 1860-хъ годовъ и до послѣдняго времени онъ издалъ массу отдѣльныхъ изслѣдованій и особливо матеріаловъ по русской исторіи и этнографіи: въ Олонецкомъ краѣ,

гаф онъ провелъ нёсколько лётъ. посяф трудовъ Рыбникова оставались еще богатые запасы народнаго творчества и г. Барсовъ, какъ послё Гильфердингъ, извлекли отсюда новыя изобильныя пріобрётенія въ памятникахъ народной позвіи; здѣсь отврывалась и другая область изученій-исторія и литература раскола. Въ 1870, г. Барсовъ приглашенъ былъ на службу въ Москву при Румянцовскомъ музев: здёсь онъ принялъ дёятельное участіе въ работахъ московскихъ ученыхъ обществъ, былъ одно время секретаремъ Общества дюбителей естествознанія, антропологів и этнографіи, принималь діятельное участіе въ работахъ по устройству антропологической выставки (по этнографическому отделу), а впоследстви избранъ былъ секретаремъ Общества исторіи и древностей, каковымъ состоялъ до послёдняго времени. Еще въ Цетрозаводскъ онъ началъ собираніе рукописей (сначала по исторіи Олонецкаго врая), которое продолжаль и въ Москвѣ, и у него собралась, наконецъ, общирнан и, какъ говорятъ, замѣчательнан библіотека, гдѣ между прочимъ находится едва-ли не единственная въ своемъ родѣ коллекція раскольничьей литературы и матеріаловь для исторіи раскола. Отсюда издано было имъ большое количество историческихъ матеріаловъ (въ особенности въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей). Къ сожальнію, рукописное собраніе, въ которомъ повидимому представлены всё обычные отдёлы старой письменности, остается до сихъ поръ не описаннымъ. Не останавливаясь на чисто историческихъ и археологическихъ работахъ г. Барсова и матеріалахъ этого рода, имъ изданныхъ, укажемъ лишь то, что въ его трудахъ относится ближайшимъ образомъ въ отнографіи. Главный трудъ его въ этомъ отношении составляютъ "Причитанія сѣвернаго края" (два тома, 1872-82)-первое и единственное по богатству собрание этого рода произведений, которое, доцолняя съ новой стороны сборники Рыбникова и Гильфердинга, было опять свидѣтельствомъ свѣжаго, упѣлѣвшаго до сихъ поръ народнаго творчества въ сѣверномъ краѣ и чрезвычайно любопытнымъ матеріаломъ для изученія природы этого творчества 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первые труды г. Барсова, состоявшіе въ этнографическихъ описаніяхъ и матеріалахъ, помъщались въ олонецкихъ мѣстнихъ изданіяхъ:—Петрозаводскія свадебныя пѣсни (Олонецкія губ. Вѣдомости, 1867, № 1-4); Загадки Обонежскаго народа (тамъ ж.е. № 1); Свадебныя причитанія Каргопольскаго уѣзда (№ 8, 4, 25, 26); Свадебныя причитанія Пудожскаго уѣзда (№ 6, 9); Отдача сына въ рекрути (№ 10); Заплачка о семинаристахъ, утонувшихъ въ Онегѣ озерѣ (№ 30); Заговоры и пословици обонежскаго народа (№ 1-32); Черты изъ жизни олончанъ (№ 1); Славленіе и святочныя увеселенія (№ 2); Изъ обычаевъ обонежскаго народа. Увеселенія на масляницѣ (№ 8); Изъ обычаевъ Обонежскаго народа: 1) Празднованіе Ильина дня въ Канакшанскомъ приходѣ; 2) Празднованіе Рождества Богородицы на Лепшѣ; 8) Праздновавіе св. Модеста и Власія и Троицына дня въ Нименскомъ приходѣ

Собираніе произведеній народной поэзіи ревностно совершалось въ разныхъ направленіяхъ и въ разныхъ концахъ Россіи. Назовемъ изв'ёстные сборники: Варенцова (сборникъ духовныхъ стиховъ и пѣ-

4) Празднованіе Ивана Купалы въ деревнѣ Остречьѣ (Паматная книжка Олонецкой губернія, 1867).

— Олонецкія былины и духовные стихи (въ "Олонецк. Губ. В'яд." 1867): Чурилушко Пленковичъ, Казань-городъ (№ 16); Софья, Георгій Храбрий (№ 14); Аника воннъ, Алексей Божій человёкъ, Лазарь праведный (№ 12); Пустиня (№ 14); Совъ Богородицы и Страшный судъ (№ 11); О двёнадцати пятинцахъ, (1868 г., № 31).

— Преданія о панахъ: 1) Крестовый и Пелій мысы въ Онежсковъ озеръ; 2) Преданія о чуди и язычникахъ; 3) Паны, Литва (Памятная книжка Олон. губернін, 1867 г.).

- Сказка объ Алешѣ Голопувомъ, легенда объ Иванѣ купецкомъ смнѣ ("Пѣсна", Рыбникова, т. IV, стр. 209, 234).

— Олонецкія бытовыя пісня (Олонецкія губ. Від. 1868, № 24—27, 33). Цесьянцы-слівцы (тамъ же, № 51). Погребальний плачъ на могнаї отца (№ 45). Народныя суевізрія и заговоры (№ 93—94). Знаменитая олонецкая вытикца (тамъ же, 1870, № 62).

— Причитанія сввернаго края. Два тома, 1872—82. Томъ I: плачи погребальные, надгробные и надмогильные. Т. II: плачи завоенные, рекрутскіе и солдатскіе. Остается еще неизданнымъ третій томъ, заключающій плачи свадебние, рукобитные, разлучные, баевные и предвінечные. Первые томы были удостоены академической преміи и золотой медали отъ Геогр. Общества.

"Причитанія" вызвали спеціальное изсл'ядованіе А. Веселовскаго: Die russische Todtenklagen, въ "Russische Revue", 1873, и рецензію Л. Майкова въ Журн. ман. просв. 1872, декабрь; 1882, октябрь.

— Петръ Великій въ народныхъ преданіяхъ съвернаго кран ("Бесъда", 1872, кн. V).

— Петръ Велекій въ сказкахъ съвернаго края (Труды Этногр. Отдъла моск. Общества ест., антр. и этнографіи, кн. IV).

(Объ этомъ статья: La légende de Pierre le Grand dans les chants populaires et les contes de la Russie, par Alfred Rambaud, въ Revue d. d. Mondes, 1873).

 О свадебныхъ обычаяхъ въ Олонецкой губернін ("Бесёда", 1872, кн. VI).
Статьи о русской народной пёснё въ музыкальномъ отношенін, по поводу первыхъ концертовъ Славянскаго въ Москвё ("Соврем. Извёстія", 1872).

— Въ Трудахъ Общества естеств., антр. и этнографіи, по этнографическому отдѣлу: Сѣверныя сказанія о Лембояхъ и Удѣльницахъ; Замѣтки изъ этнографіи сѣвернаго края и пѣсня о Литовскомъ погромѣ; Юрьевъ день; Обзоръ этнографическихъ данныхъ, помѣщенныхъ въ разныхъ губернскихъ вѣдомостяхъ за 1873 годъ (кв. Ш, вып. І). Обряды, наблюдаемые при рожденіи и крещеніи дѣтей на рѣкѣ Орели (кн. IV).

— Памятники народнаго творчества въ Олонецкой губернін (Записки Геогр. Общ. по отдѣленію этнографіи, т. Ш, 1878).

- Очерки народнаго міровоззрѣнія и быта (Древняя и Новая Россія, 1876, кн. 2).

— Сѣверныя преданія о древне-русскихъ князьяхъ и царяхъ (Др. и Нов. Рос., 1877, № 9).

- Критическія замітки объ историческомъ и художественномъ значенія Слова о полку Игореві (Вісти. Евр., 1878, октябрь и ноябрь). сенъ самарскаго края), сборники г. Безсонова, небольшіе, но цённые сборники Худякова<sup>1</sup>), сборники загадокъ, заговоровъ—Садовникова, Л. Майкова; множество сборниковъ мёстныхъ, выходившихъ отдёльными внигами или номёщенныхъ въ мёстныхъ изданіяхъ: памятныхъ внижкахъ, сборникахъ статистическихъ комитетовъ и т. д., которые будутъ указаны въ своемъ мёстё.

Въ то же время разиножаются труды по изучению внижной ста-

— Въ "Трудахъ" комитета по устройству косковской антропологической выставки г. Барсовымъ составлены были: Программа собиранія этнографическихъ предметовъ для этнографическаго отдёла моск. антроп. выставки, 1878, и Описаніе этногр. коллекцій, входняшихъ въ составъ этого отдёла виставки, 1879.

- Народная молитва архангеламъ и ангеламъ XVII вѣка ("Чтенія" моск. Общ. исторіи и древн. 1883, кн. 1).

— Собственныя имена Архангельской Самозди XVII вёка ("Чтенія", 1883, кн. П).

— Авты съ этнографическими указаніями (тамъ же, 1883, кн. І; 1884 г., кн. Ш-ІУ).

— Сказаніе XVII вёка о кладахъ въ (нинёшнихъ) московской и смоленской губерніяхъ ("Чтенія", 1886, кн. П).

— Сонъ Богородицы въ живомъ народномъ пересказё; народныя молитвы, утренняя в вечерняя (тамъ же, кн. Ш).

- Народныя преданія о міротворенів (тамъ же, вн. IV).

— Слово о полку Игоревъ, какъ художественный памятникъ Кіевской дружинной Руси. Три тома, 1887—90.

— Изъ рукописей извлечены слёдующіе памятники старанной книжной повёсти, апокрифической легенды и народнаго эпоса:—"Акиръ премудрый во вновь открытомъ сербскомъ спискё XVI вёка, съ предисловіемъ ("Чтенія", 1886, кн. Ш).—О Тиверіадскомъ морѣ (тамъ же, кн. І).—Богатырское сново въ спискѣ начала XVII в. (Записки Академін Наукъ, т. XL).

— Упомянемъ еще статью: О воздъйствия апокрифовъ на церковный обрядъ и нконопись, въ "Журн. мин. просв.", т. ССХLП, и изданія старой ученой переписки, доставляющей матеріалы для исторіи нашей этнографія, какъ переписка канплера гр. Румянцова, проф. И. Д. Бъляева съ разными учеными, достопримъчательная переписка Бодянскаго и Максимовича (въ "Чтеніяхъ" Моск. Общ. Истор. и древностей).

Обзоръ дѣятельности г. Б. и списокъ его сочиненій см. въ "Запискѣ объ ученихъ трудахъ Е. В. Барсова. Составилъ Дм. Цвѣтаевъ, приватъ-доцентъ Имп. моск. университета": М. 1887.

<sup>4</sup>) Иванъ Ал. Худяковъ былъ сыномъ смотрителя уваднаго училища въ Тобольскъ, учился сначала въ тобольской гимназіи, потомъ въ 1860-хъ годахъ въ казанскомъ и московскомъ университетахъ и тогда же сталъ издавать сборники народной поезіи---пъсни, сказки и т. п., а также книжки для народнаго чтенія. Въ тъ же годи онъ привлеченъ былъ къ процессу по политическому преступленію и сосланъ въ Сибирь, гдъ и умеръ въ Иркутскъ въ больницъ умалишенныхъ въ 1877. Послъднимъ трудомъ его былъ "Верхолнскій сборникъ", изданный Восточно-сибирскимъ отдъломъ Географическаго Общества (Иркутскъ, 1890), гдъ въ предисловіи приведены біографическія указвия.

HCT. STHOPP. IL.

----

рины въ техъ ся произведеніяхъ, которыя имели ближайшее отношеніе къ живому донынѣ народному преданію и вообще къ образованію народнаго міровоззрѣнія. Мы видѣли, что изученія этого рода были начаты еще г. Буслаевымъ, который въ своихъ трудахъ далъ множество указаній на тёснёйшую связь старой письменности съ различными областями народной поэзіи, впервые разработывалъ въ этомъ смыслё старыя житія (Петра и Февроніи Муромскихъ, Петра царевича ордынскаго, Меркурія Смоленскаго, житія новгородскія, владимірскія, московскія), литературу иныхъ легендарныхъ свазаній, азбуковниковъ, травниковъ и пр. Мы указывали, какое множество подобныхъ памятниковъ было издано и получало первое истолкованіе въ замѣчательныхъ изданіяхъ г. Тихонравова. Съ тѣхъ поръ сдѣлано было еще нёсколько собраній и изданій этой литературы. Такъ нѣсколько произведеній ся было издано Срезневскимъ въ его пересмотрё мадоизвёстныхъ и неизвёстныхъ памятниковъ старо-славянской и русской письменности, Костомаровымъ въ его "Памятникахъ старинной русской литературы"; цёлый рядъ ихъ явился въ изданіяхъ Общества любителей древней письменности, основаннаго княземъ П. П. Вяземскимъ, московскаго Общества исторіи и древностей. Извъстный, рано умершій, археографъ, Андрей Никол. Поповъ, напечаталь нёсколько замёчательныхь древнихь текстовь подобнаго рода въ "Описаніи" рукописной библіотеки московскаго купца Хлудова, вуда между прочимъ поступили многія важныя южнославянскія рукописи изъ собранія Гильфердинга. Къ изданію текстовъ присоединяются изслёдованія. Таковы были въ 1860-хъ годахъ изысканія Аванасія Пров. Щапова (1830—1876): сибирявъ родомъ, сынъ бъднаго деревенскаго дьячка въ восточной Сибири, воспитанникъ, а потомъ профессоръ казанской духовной академіи, а также университета, онт. началъ упомянутымъ выше изслъдованіемъ о происхожденіи и значеніи русскаго старообрядства и, продолжая послъ заниматься его исторіей. Щаповъ обращалъ въ особенности вниманіе на мало замѣчаемую прежде бытовую сторону въ русскомъ расколѣ. Хотя вслѣдствіе особеннымъ образомъ сложившихся условій его жизни, онъ не могь дать своимъ изслъдованіямъ достаточно выработанной формы, въ нихъ разбросано много весьма цённыхъ указаній, которыя и донынё не получили еще надлежащаго историческаго развитія въ литературъ о расколь, и народномъ быть вообще. Между прочимъ, въ казанской духовной академіи Щаповъ имѣлъ подъ руками перенесенную туда богатую библіотеку Соловецкаго монастыря, нёкогда вакъ и донынё полу-народнаго, а въ XVII въкъ кромъ того и полу-старообрядческаго, и въ рукописяхъ этой библіотеки Щаповъ между прочимъ вычиталъ массу характерныхъ произведеній полународной апокрифической дегенды, которыя внесъ въ свои "Очерки народнаго міросозерцанія, православнаго и старообрядческаго", гдѣ сдѣлана попытка цѣльной реставраціи этого міросозерцанія, остающаяся понынѣ одинокою <sup>1</sup>). Соловецкія рукописи <sup>3</sup>) послужили основаніемъ для трудовъ другого казанскаго ученаго, г. Порфирьева, автора извѣстной книги по исторіи русской литературы <sup>3</sup>). Назовемъ еще изслѣдованія П. А. Лавровскаго <sup>4</sup>), В. Сахарова, М. Альбова, Мансветова <sup>5</sup>). Памятники этого рода обратили на себя вниманіе и въ южной и западно-славянской литературѣ: важные матеріалы, ваходящіеся въ связи съ древнерусскими памятниками апокрифической легенды, изданы были Новаковичемъ, Ягичемъ (хорватскія "Starine", "Archiv für slavische Philologie"), Калужняцкимъ и др. Дальше мы встрѣтимся съ изслѣдованіями, которыя получили богатую пищу въ этомъ матеріалѣ.

Въ 1860-хъ годахъ еще продолжаетъ господствовать мнеологическій пріемъ въ объясненіи древняго русскаго эпоса, но рядомъ съ нимъ высказываются и другія точки зрёнія, иногда совершенно неожиданныя, —между прочимъ заявлены были сомнёнія, которыя какъ бы указывали необходимость новаго пересмотра прежнихъ положеній.

Отмѣтимъ прежде всего точку зрѣнія, которую ножно назвать исторической. Она береть былины въ ихъ прямомъ смыслѣ, не сомнѣ-

<sup>2</sup>) Теперь виходить подробное "Описаніе рукописей Соловецкой библіотехи, находящейся въ библіотекѣ казанской духовной академін". Два тома. Казань 1881—86.

\*) Апокрифическія сказанія о ветхозавётныхъ лицахъ и событіяхъ. Казань, 1878.

- "Апокрифическія молитим по рукописямъ Соловецкой библіотеки", и "О Соловецкой библіотеки, находящейся ныни въ Казанской духовной академін", въ Трудахъ IV Археологическаго съйзда въ Казани, 1878.

4) Обозрѣніе ветхозавѣтныхъ апокрифовъ, въ "Духовн. Вѣстникѣ", 1864, т. IX.

<sup>5</sup>) Эсхатологическія сочиненія и сказанія въ древне-русской письменности и вліяніе ихъ на народные духовные стихи. Изслёдованіе В. Сахарова, Тула, 1879.

— Апокрифическія и легендарныя сказанія о Пресв. Діві Марів, особенно распространенныя въ древней Русв. Сочененіе Владиміра Сахарова, s. l. et a. (Изъ "Христ. Чтевія", 1888, № 11—12. Свб. и Тула).

- Объ апокрифическихъ свангеліяхъ. Свящ. М. Альбова, въ Христ. Чтенін, 1872.

— Цронсхожденіе міра в человіка и посл'ядующая ихь судьба по изображенію древнихь римскихь поэтовь: Сивидлины книги,—Глоріантова, въ Христ. Чтеніи, 1878.

— И. Мансветовъ, Византійскій матеріаль для сказанія о двёнадцати трасавицахъ. Москва, 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. біографію, составленную Н. Я. Аристовымъ: "Асанасій Прок. Щаповъ. Жамнь и сочиненія". Спб. 1883 (здёсь и подробный синсовъ его сочиненій). Непрологь, въ Вёсти. Евр., 1876.

<sup>—</sup> Апокрифическія свазанія о ветхозав'ятныхъ лицахъ и событіяхъ по рукописямъ Соловецкой библіотеки, — въ "Сборникъ" II Отдъленія Акад. т. XVII, 1877.

ваясь въ принадлежности ихъ перваго созданія той исторической порѣ, къ которой относятся ен герон, и старается объяснить, какъ историческая основа отразилась въ поэтическомъ изображении. Это испосредственное толкование представлялось вполнѣ естественнымъ для произведеній, привязанныхъ въ историческому центру, какъ Кіевъ или Новгородъ, съ героями, группированными вокругъ историческаго князя и частію носящими имена, извѣстныя лѣтописи. Такъ смотрѣлъ на былины издатель "Древнихъ стихотвореній" Кирши Данилова и за нимъ всѣ историки литературы до появленія миеологической школы (Бѣлинскій, Катковъ). Объясненіе вопроса было, однако, необходимо, и изъ новыхъ изслѣдователей его поставилъ снова г. Майковъ.

Леонидъ Никол. Майковъ (род. 1839), питомецъ петербургскаго университета, гдё онъ кончилъ курсъ въ 1860, одно время работалъ въ центральномъ статистическомъ комитетъ министерства внутреннихъ дёлъ, съ конца 1860-хъ годовъ вступилъ въ редакцію журнала министерства просвёщенія, котораго послё быль редакторомь, а съ 1882 состоить помощникомъ директора Публичной Библіотеки. Послѣ магистерской диссертація о древнеми русскомъ эпосё, 1863, онъ издалъ много изслёдованій по этнографіи, а особливо по исторіи литературы, старой и новъйшей (здъсь наиболье важнымъ было вритическое издание Батюшкова). Издавна онъ работалъ въ Географическомъ Обществъ, гдъ съ 1872 до 1886 былъ предсъдателемъ этнографическаго отдёленія: подъ его редакціей вышли нёсколько томовъ "Записовъ по отдѣленію этнографіи" (т. Ц, ІЦ, VI), и онъ принималъ участіе въ изданіи "Географическаго Словаря". Въ ряду трудовъ этнографическихъ особливо ценнымъ было собрание великорусскихъ заклинаній, частію по матеріаламъ Общества, частію но множеству небольшихъ сборниковъ, разсѣянныхъ по изданіямъ провинціальнымъ. Важны также его изслёдованія о значеніи народной поэзін въ средѣ самаго быта, о характерѣ народныхъ пѣвцовъ, о старыхъ записяхъ народной поэзія (въ XVII столѣтія), объ отношеніи старыхъ книжниковъ къ народной поэзіи и твхъ изивненіяхъ, какимъ подвергались ся произведенія въ народной памяти. Работы историко-литературныя также имвли иногда отношение къ этнографик, какъ напр. его работы о старой полу-народной повѣсти <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записка объ ученыхъ трудахъ его, г. Веселовскаго, въ "Сборишкъ" 2 отдълевія Академіи, т. XLVI, 1890, стр. VII—XII; біографическія свъдънія въ "Нивъ", 1889, № 11.

Слёдующіе труды г. Майкова имбють отношеніе въ этнографія:

<sup>-</sup> О былинахъ Владимірова цикла. Изслёдованіе на степень магистра русской словесности. Спб. 1863.

Русскій народный эпосъ, по выводамъ г. Майкова, о отвёчаеть нёсколькимъ періодамъ исторической жизни русскаго народа и можеть быть раздёленъ на нёсколько цикловъ, которые болёе или менёе полно отражають въ себё быть и понятія даннаго періода. Былины Владимірова цикла изображають кіевскій удёльный періодъ. Содержаніе ихъ выработывалось въ продолженіе X, XI и XII вѣковъ, а установилось не позднёе XIV вѣка, когда въ народѣ была еще свѣжа память о первенствующемъ значенія Кіева. Авторъ разсматриваетъ содержаніе былинъ по ихъ даннымъ историческимъ и бытовымъ, и опредёляетъ ихъ какъ эпосъ дружинный. Кіевское происхожденіе былинъ и время составленія ихъ опредѣляются ближаёшими реальными фактами: дѣйствіе былинъ происходитъ главнымъ образомъ въ Кіевѣ и около него; дѣйствующія лица иногда названы въ лѣтописи на пространствѣ Х.—ХІІІ вѣковъ; въ былинахъ Владимірова цикла не видно какого-либо преобладанія Москвы.

Тѣ же заключенія о кіевской землѣ, какъ родинѣ древнѣйшаго эпоса, повторены были въ изслѣдованіи Ор. Миллера объ Ильѣ Муромцѣ, повторены были Погодинымъ, который, признавая, что былины дошли до насъ въ самомъ поврежденномъ видѣ, не сомнѣвался, что онѣ относятся къ глубокой древности и въ томъ, что мѣстомъ ихъ созданія былъ югъ, кіевская земля <sup>1</sup>). Къ тому же вопросу о мѣстной принадлежности былинъ возвратился потомъ Н. Квашнинъ-

- Разборъ IV тома "Песенъ" Рыбникова, въ Журн. мин. просв. 1868, Ле 5.

— Разборъ "Причитаній Сівернаго края" Барсова, тамъ же, 1872 и 1882, и въ Отчеті о 28 присужденіи Уваровскихъ наградъ.

— Разборь "Онежскихъ былинъ", Гильфердинга, въ Журн. инн. просв. 1873, № 8.

---- Замътка о теографія древней Руся (разборъ квиги Н. Барсова: Географія начальной пътописи), въ Журн. мин. просв. 1874, № 7.

— Павецъ былинъ въ окрестностяхъ Барнаула, въ "Извъстіяхъ" Геогр. Общества, 1874, № 6.

— Новыя данныя русскаго эпоса въ Заонежьн, "Др. и Новая Россія", 1876, Ж 6.

- Сборнить великорусскихь заклинаній, въ "Запискахь Геогр. Общ. по отділенію этнографія", т. П.

— Невзейстная русская повёсть Нетровскаго времени, въ Жури. мен. просв 1878, № 11, и отдёльно, Саб. 1880 (повторено съ новыми объясненіями въ собраніи его историко-литературныхъ изслёдованій).

— Предпривато имъ обозрѣніе старинныхъ руконисныхъ сборенновъ народныхъ ивсенъ; отскода изданъ обзоръ пѣсенъ, записанныхъ въ XVII столѣтін, Журн. ини. просв. 1880, № 11.

- Краткое навёстіе о народё Остацкомъ, Григорія Новицкаго. Соб. 1884.

— Путешествіе по сѣверу Россія въ 1791 г., П. И. Челищева. Спб. 1886. (Въ наданія Общества любителей древней письменности. Объ этомъ—"Въсти. Евр.", 1886).

<sup>1</sup>) Журналъ мин. просв. 1870, кн. 12, стр. 155.

Самаринъ<sup>1</sup>). Онъ подробнѣе, нежели Майковъ, останавливается на историко-географическихъ данныхъ былины и прибавляетъ новыя соображенія объ ся герояхъ; непосредственная связь былины съ временами Владиміра и вообще до-татарской эпохой и для него не составляетъ никакого вопроса. Въ изслѣдованіяхъ г. Квашнина-Самарина есть любопытныя замѣчанія, но нерѣдко онъ рѣшаетъ свои вопросы слишкомъ поспѣшно и произвольно<sup>2</sup>); укажемъ для примѣра его объясненія имени Добрыни, отождествленіе Рогдая съ Ильей-Муромцемъ, обыкновенно излишнее довѣріе къ данному тексту былины, пользоваться которымъ слѣдуетъ только послѣ внимательной вритической провѣрки, и т. д.

Но, хотя бы эпическія сказанія и говодили по преимуществу или исвлючительно о Кіевѣ и сосѣднихъ ему областяхъ, тотъ фавтъ, что теперь былины сохранились только на великорусскомъ свверѣ и что съ теченіемъ времени несомнѣнно стерлись многія черты русскаго юга и заменились чертами русскаго севера, приводиль некоторыхъ изслёдователей въ заключению, что былины, усвоивъ нёкоторыя преданія какъ тему, собственно говоря, были созданы на сѣверѣ. По инфнію Костомарова, былины-, произведеніе чисто русскаго сфвера, исключительно велико-русской вътви, всему малорусскому племени онъ совершенно чужды и не знакомы... Въ нашихъ былинахъ, воторыя несомнённо образовались въ ихъ настоящемъ видѣ только на свверв, исключительно въ великорусскомъ племени, и притомъ подъ вліяніемъ (?) иноплеменныхъ населеній, воздѣйствовавшихъ на великорусское племя, одно только относится къ кіевской древностиэто собственныя имена Кіева и князя Владиміра и пѣкоторыхъ его богатырей, но затёмъ въ былинахъ собственно віевскаго чрезвычайно мало" »). Но это не изшало самому Костомарову указывать въ былинномъ эпосѣ преданія самой далекой, именно кіевской старины: такъ онъ сравниваетъ лѣтописныя преданія объ Олегѣ съ чертами былиннаго Вольги или сказанія о Владимірѣ съ его изображеніемъ въ великорусской былинъ 4). Дальше мы еще встратимся съ этимъ вопросомъ о свверномъ или южномъ происхожденія былинъ.

<sup>1</sup>) Русскія билины въ историко-географическомъ отношенія, — въ "Бесёде" 1871, апрёль, стр. 78—115; май, стр. 224—244.

— Его же: Новые источники для изученія русскаго эпоса. Онежскія билини, записанныя А. Ө. Гильфердингомъ, — въ "Р. Въстинкъ", 1874, сентябрь, стр. 5-44; октябрь, стр. 768-803.

- И его же: Очеркъ славянской мнеологін, въ "Бесёде", 1872, апрёль.

<sup>3</sup>) Это замѣчали уже гг. Буслаевъ ("Сравнит. изученіе нар. быта и поэзіи", "Р. Вѣстн." 1872, № 10, стр. 698—699; ср. стр. 670) и Ягичъ.

<sup>3</sup>) "Р. Старина", 1877, январь, стр. 174—175.

<sup>4</sup>) Предавія начальной л'ятописи: "Монографія", т. XIII, стр. 84—166. Ср. Жданова, "П'ясни о княз'я Роман'я", Спб. 1890, стр. 4.

Прямымъ и усерднѣйшимъ послѣдователемъ миеологической теорін быль Оресть Ө. Миллерь (1833—1889). Уроженець остзейскаго края, онъ кончилъ курсъ въ петербургскомъ университетѣ въ 1855, и въ 1858 году напечаталъ магистерскую диссертацію: "О нравственной стихіи въ поэзін на основанія историческихъ данныхъ", которая вызвала тогда суровыя осужденія по врайне односторонней постановвѣ вопроса: вызвала большія недоумѣпія точка зрѣнія, гдѣ нравственность поэзіи была смёшана съ правоучительностью и гдё именно недоставало исторической оцёнки явленій. Миллеръ впослёдствін самъ увидёль теоретическую ошибку, но у него навсегда осталась манера отыскивать и разъяснять нравоучительный смысль поэзіи, и такъ какъ съ этимъ соединялись, въ духѣ тогдашняго общественнаго настроенія и его личнаго религіозно-идеалистическаго характера. Увлеченія народныя, стремленіе служить защить достоинства и интересовъ народа, то изъ тогдашнихъ литературныхъ направленій онъ применуль въ славянофильству. Ему казалось, что именно въ этомъ учени находится водевсъ тёхъ правственныхъ и народолюбивыхъ стремленій, которымъ онъ самъ былъ преданъ съ глубовой исвренностью; важется, однаво, что уже въ то время его мысли не вполнъ сходились съ этимъ ученіемъ, а впослёдствіи ему пришлось весьма ватегорически расходиться съ новейшими последователями этой школы (его столеновенія въ петербургскомъ славянскомъ комитетѣ), съ которыми онъ не соглашался по нѣкоторымъ весьма существеннымъ пунктамъ, напримъръ не раздъляя ихъ національной исключительности. Въ 1862-1863, Миллеръ жилъ за границей, слушалъ левцін въ берлинскомъ университетъ и посътилъ славянскія земли. По возвращения, онъ началъ читать лекции въ петербургскомъ университеть по исторіи русской литературы. Эта профессура заняла всю его жизнь, и увольнение отъ казедры было для него тяжелымъ нравственнымъ ударомъ. Его учено-литературные труды были направлены на изслёдованія о народной поэзіи и исторіи литературы, древней и новой, и при томъ складѣ его понятій, который мы указывали, естественно, что его работы принимали неръдко характеръ публицистическій. По выході въ світь первыхъ томовъ собраній Рыбникова и Кирвевскаго, Миллеръ прочелъ въ 1862-иъ году несколько публичныхъ левцій о русскихъ народныхъ пъсняхъ, и въ эти годы предался снеціальному изученію древней русской литературы и народной поэзіи. Основнымъ результатомъ этихъ изученій былъ, во-первыхъ, опыть по исторіи древней русской литературы (доведенный до татаръ) и, во-вторыхъ, его довторская диссертація объ Ильъ Муромцё, составившая огромную внигу. Впослёдствія Ор. Миллеръ возвращался только изрёдка въ вопросамъ народной поэзіи, особливо эпоса, въ небольшихъ статьяхъ и рецензіяхъ, и работы его 1870-хъ годовъ направлены были на изученіе новѣйшей литературы и публицистику, гдѣ онъ старался развивать нравственныя начала общественности на основаніи того, что́ считалъ истиннымъ духомъ русскаго народа. Изученія древности (въ его диссертаціи объ Ильѣ Муромцѣ) съ одной стороны были развитіемъ мисологической теоріи, особливо въ духѣ Асанасьева, а съ другой нравоучительно символическимъ толкованіемъ древнаго эпоса, изъ котораго онъ хотѣлъ извлекать поученія и для настоящаго времени <sup>1</sup>).

Книга объ Ильв Муромцв представляеть общирную разработву преданій объ этомъ былинномъ богатыръ, гдъ въ первый разъ собранъ большой сравнительный матеріалъ, особливо изъ нѣмецкой средновъковой поэзіи и изъ славянскихъ эпическихъ сказаній, снабженный множествоиъ мисологическихъ объясненій. Свой комментарій авторъ желалъ представить въ особенности развитіемъ славянофильскаго взгляда на русскую древность, - это послёднее должно относиться именно въ его нравоучительно-символическимъ толкованіямъ. Въ своей мноологической теоріи Ор. Миллеръ, какъ мы сказали, всего ближе прододжаеть Асанасьева, какъ въ объясненіяхъ нравственнонаціональныхъ желаеть доставить аргументы для взглядовъ славянофильскихъ. Правда, главный трудъ Асанасьева началъ выходить въ одно время съ первой внигой Миллера, но послъдній могъ уже воспользоваться 1-мъ томомъ "Поэтическихъ Воззрений" и ранее явившимися отдёльными статьями Асанасьева. Виёстё съ нимъ, онъ беретъ своими миеологическими авторитетами Куна и Шварца, Маннгардта (перваго направленія) и Макса Мюллера, и не менње самого Асанасьева находить удивительныхъ объясненій инса солнцемъ, тучами и громами. Миеологическая точка зренія доведена здесь до послёдней крайности: это-послёдняя степень преувеличенія, до вавой можно было довести солнечно небесно-грозовую теорію. Въ "Обозрѣніи" древней-русской словесности авторъ не знаетъ сомнѣній отнотельно миеическаго содержанія сказокъ и эпоса: ему извѣстна теорія Бенфея, которая объясняла значительную долю въ сходствѣ сказокъ у различнъйшихъ народовъ путемъ внъшняго заимствованія и могла

232

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Для біографическихъ свёдёній см. "Очеркъ научной дёлтельности профессора. О. О. Миллера. Съ приложеніемъ его портрета, факсимиле и описанія празднованія 25-лётняго побилея". Составилъ И. Ш. Сиб. 1889.

<sup>—</sup> Оресть Өедоровичь Миллерь. Біографическій очеркь, составленный Б. Б. Глинскимь, съ приложеніемь портрета. Спб. 1890. (Ср. по поводу этой книжки ст. г. Скабичевскаго, "Новости", 1890, № 203).

<sup>-</sup> Списокъ сочиненій въ "Русской Мисли", 1889, сентябрь, и въ "Очеркъ" И. Ш.

<sup>-</sup> Некрологь, въ "Вестнике Европи", 1889, іюль.

бы унврить инеологическия пристрастия, но онь не становится отгого осторожные. Авторъ безстрашно проникаеть въ отдаленныйшую древность, раскрывая самыя неисповёднимыя глубины ся мисологическихъ представлений. Все изображение древности есть хитросплетенное построеніе изъ одицетвореній, метафоръ, симводовъ, --- въ которомъ весьма нелегко одіентидоваться: объясненія такъ отважны, что читателю думается наконець, что построеніе можеть рухнуть при неосторожномъ привосновения вритики. Въ самомъ двлё, рёчь ндетъ о такой отдаленной стадний. что для мноологической начки было бы великимъ пріобрётеніень и то, если бы она смогла опредёлить самыя общія черты, такъ сказатъ вруглыя цифры содержанія и образованія миеа, какъ геологія круглыми цифрами опредбляеть наслоенія земной коры и продолжительность геологическихъ періодовь: витсто тогох какъ и у Асанасьева, им получаеиъ напр. объяснение самыхъ мелиихъ подробностей свазви — какъ будто черезъ тысячелѣтія сказва пришла къ намъ въ нотронутомъ видъ, и какъ будто для этихъ объясненій довольно было изворотливости фантазіи. Прим'вровъ сказаннаго множество-на стр. 21-196 "Историческаго Обозрѣнія" 1).

Относительно былины принимается за несомитисе и развивается до врайняго предбла то представление дбла, какое мы видбли у г. Буслаева и Асанасьева. Считается безспорнымъ, что "старшіе богатыри" это-, антропоморфическіе исполинскіе (?) миеш тучэ" (Обозр., стр. 204), что бой Ильн-Муронца съ сыномъ означаеть то, что "богъ громовникъ, производя, т.-е. порождая тучи, съ другой стороны ихъ же и истребляетъ" (стр. 219); Соловей-разбойникъ-, не что иное какъ олицетворенная буря съ ся вътвистымъ деревомъ тучъ и ся грознымъ свистаньемъ" (стр. 221); Владиміръ-подлинное "Красное солнышко"; въ Добрынъ-, сврывается божество, въ основъ своей соотвётственное германскому Одину". и такъ далее. Хотя въ самомъ заглавіи вниги объ Ильф-Муромцф авторъ говорить о "слоевонъ составъ былины, но въ изслъдованіи это не мъшаеть ему брать ноотиче тексты былины вавъ основание для инеологическихъ толкованій: полагается, что прим'врно съ Х-го в'яка въ былин'я сохранились одни и тв же — не только темы и сюжеты, но самые обороты рёчи, слова и выраженія; полагается, что примерно въ продолженіе тысячи лёть многочисленныя поколёнія хранителей и передатчиковъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр. баба яга зниная туча, зниа (почему, неизвъстно); жарь-птица , чрезмёрность въ явленіяхъ свёта и теплоти, которая становится уже нагубною"; норка звёрь-живеть въ пещерё, заваленной камнемъ, который "обыкновенно мненчески объясняется окаментьлостию (?) природи въ холодное знинее время" и т. д. Объясненіе острова Булна и камня-анатиря въ извъстной формулѣ заговора (стр. 78-81) есть настоящій tour de force мнеологическаго ухищренія.

былины не внесли никакого оборота и сравненія, никакого понятія своего времени, -- потому что, какъ же иначе сдёлать выводы о "тучахъ" и "модніяхъ"? Правда, авторъ дёлаетъ различія: онъ считаетъ одеѣ подробности инеическими, другія-бытовыми, одеѣ древними, другія новыми; но выборъ между ними часто совершенно произволенъ. Напр., въ описании богатырской игры оружиемъ (Илья-Мур., стр. 16-17), богатырь "наговариваеть" на конье, - авторъ заключаеть, что это "отзывается отдаленнайшею стариною", но почему же? Заговариванье оружія извёстно солдатанъ и охотниканъ и по сію минуту: эта черта могла, пожалуй, быть и новымъ варіантомъ. Наговаривая такимъ образомъ, враждебный богатырь собирается "вертёть Ильей-Муронценъ", какъ вертить своимъ кольемъ. По мебнію автора, "въ этихъ словахъ "слышно уже воинское поддразниванье врага, т.-е. туть надобно видёть черту уже бытовую, поздивищую". Почему-совершенно неизвёстно; очевидно, напротивъ, что эта подробность именно принадлежить въ заговору, какъ ожиданіе его исполненія; и затёмъ, когда наговаривали на копья, могли во то же время двлать и воинское поддразнивание. Боевая потёха, киданье вверхъ палицы, которую богатырь потомъ довитъ-есть потёха столь обыкновенная вездѣ и всегда, гдѣ употреблялись палицы, что припоминать Тора нѣть надобности. Простое сравненіе былины, что не двѣ тучи собирались, не дет горы сдвигались, а сътяжались въ чистомъ полт два богатыря — не проходить у автора даромъ: оно оказывается "едва ли не прямымъ указаніемъ на миенческое значеніе борющихся существъ"; но когда вслёдъ затёмъ объ Ильё-Муромцё говорится другимъ сравненіемъ, что упавши на землю онъ ворочался какъ "сърая утица", авторъ не пріискалъ для утицы мисологическаго толкованія и рѣшилъ, что "сравненіе относится къ совершенно другому и, конечно, позднёйшему вругу". Камень-алатырь, который въ "Обозрѣнін" быль уже объяснень какь "солнечный камень" (?), здёсь объясняется вновь. Въ одномъ варіанть былины о бот Ильи-Муронца съ сыномъ, послёдній говорить о своемъ происхожденіи: "оть моря я оть студепаго, отъ камени я отъ Латыря, отъ той отъ бабы отъ Латыгорки", и изъ этого случайнаго сопоставленія и созвучія двухъ перепорченныхъ именъ авторъ не замедлилъ вывести, что "самое имя этой бабы указываеть на связь ся съ Латыремъ", и оба они витеств толкуются такъ (стр. 19): "камень латырь посреди студенаго моря, это-солнце посреди зимняго неба, солнце въ его зимнемъ, невозженномъ состоянів; баба Латыгорва, это — баба-гора (горынинка), зимняя туча, залегшая камень латырь (латыгорка), пока, наконецъ, чрезъ союзъ съ миенческимъ существомъ, скрывающимся въ Ильѣ, она не становится снова плодоносною, лётнею бабою" (!)...

Такого рода объясненіями исполнена у г. Миллера вся мисологія былинъ<sup>1</sup>).

Другую сторону изслёдованія составляють объясненія психологическія и моральныя. Авторъ старается опредёлить нравственный характеръ Ильн-Муромца и другихъ героевъ былины, какъ повидимому ни затруднительно было бы опредёлять нравственныя свойства тучи, грозы, солнца и дождя. Въ заключеніе объясняется народно-бытовое значеніе нашего эпоса, и миеологія переходить въ публицистику, въ томъ нравоучительно-символическомъ направленіи, какое мы указывали. Авторъ желаетъ установить настоящую русскую точку зрѣнія, которая должна имѣть мѣсто въ нашей наукѣ и современной общественности, и изобличаетъ въ томъ и другомъ не русскія, нѣмецкія (въ дурномъ смыслѣ) поползновенія: не мудрено, что при этомъ г. Стасовъ, съ его теоріей происхожденія былинъ, оказался нѣмцемъ (стр. 674); удивительнѣе, что не вполнѣ русскимъ является даже Стоюнинъ (стр. 813).

Въ разборахъ книги Ор. Миллера <sup>2</sup>) г. Буслаевъ, отмѣтивъ большія заслуги автора въ сложномъ изслѣдованіи—внимательномъ изученіи текстовъ, подборѣ сравнительнаго матеріала, въ стараніи установить различные элементы древняго эпоса, указалъ вмѣстѣ и недостатки, которые сводятся особливо къ недостаткамъ метода. Г. Буслаевъ не былъ особенно пораженъ упомянутыми выше миеологическими преувеличеніями; онъ признавалъ, что миеологія природы и сказочныя или эпическія формулы должны служить средствомъ объясненія, и находилъ, что въ книгѣ Миллера онѣ приводили къ "самымъ удовлетворительнымъ результатамъ", тѣмъ не менѣе критикъ замѣтилъ, что въ изслѣдованіи элементы объясненія миеологическаго и историческаго обозначены такъ неясно, что производятъ путаницу: герои былины являются то небесными явленіями, то историческими лицами, и именно слои эпическаго творчества остаются не раздѣленными <sup>3</sup>). Указывая далѣе, что дѣйствующія лица въ ми-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Укажемъ еще лишній примъръ, на стр. 275—277, гдъ идетъ ръчъ о "взанинихъ мненческихъ отношенияхъ Ильв, Соловья и Владиміра".

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ Журн. мен. просв. 1871, апрёль, и въ отчете о 14-мъ присуждени Уваровскихъ наградъ. Спб. 1872.

<sup>\*) &</sup>quot;Въ интересахъ автора, — говоритъ г. Бусласељ, — мнё казалось необходимних прочнёе и тверже установить тотъ древезйшій, собственно русскій слой, который наши былины наложная на эту неустановившуюся, колеблющуюся подъ ногами изслёдователя мнеологическую массу, сложенную наъ хаотической смёси сеёта и тьмы, тепла и холода, тучъ и дождей, и прочихъ элементовъ, по рубрикамъ которыхъ миеологія природы распредёляетъ свой матеріалъ. Каково би ин было первоначальное мнеическое вначеніе горъ и рёкъ, но онё уже перестали быть тучами и дождями, какъ только русскій народъ сталъ слагать свои древнёйшія сказанія, лётописныя и мёстныя".

еахъ природы являются существани безсознательными, стоящими внё человическихъ правственныхъ понятій, между тимъ они руководятся этими понятіями въ качестве липъ бытовыхъ. историческихъ. и самъ Илья-Муромецъ чествуется въ внигѣ Миллера вакъ образецъ высовой нравственности, г. Буслаевъ замбчаеть, что "авторъ недостаточно анализировалъ эту смёсь, и именно по той причинё, что не провель болье заметной, более точной черты между ранними, миеологическими слоями и позднайшими, бытовыми и историческими, и между данными общесравнительными и местными, національнорусскими". Отсюда выходило нередко, что авторь находиль мноодогію тамъ, где ея совсемъ не было. Когда въ былине Илья - Муромень мостиль мосты, Ор. Миллерь толеоваль, что эти мости означають радугу; г. Буслаевь объясняеть, что это просто мостовая изъ бревенъ, положенныхъ на трясину для проведенія прямоважей пороги. о чемъ самая былина говорить совершенно отчетливо: это была существенная потребность быта, когда еще не устроены были дороги, и "мостить мосты" стало давно эпическою формулов, напримёрь даже въ Словѣ о полку Игоревѣ. Выше мы указывали другіе примъры подобнаго рода.

Миллеру никакъ не хотёлось, чтобы слово "богатырь" было монгольскаго происхожденія, и онъ считаетъ такую этимологію какъ би дёломъ нёмецкаго недоброжелательства; г. Буслаевъ подтверждаетъ, что слово взято именно у татаръ, и указываетъ притомъ, что употребленіе его въ былинё должно быть сопоставлено съ употребленіемъ его въ лётописи, гдё оно вошло именно въ монгольскомъ періодё. Г. Буслаевъ объясняетъ далёе, что многія мисологическія толкованія гораздо проще могли быть замёнены ближайшимъ сличеніемъ съ памятниками письменными.

Относительно общихъ выводовъ Ор. Миллера, критикъ замвчаеть, что указаніе "цѣльности" нашего эпоса могло быть достигнуто только нониманіемъ его "во всей его первоначальной, органической цѣлости, какъ онъ является въ лѣтописныхъ сказкахъ, житіяхъ святыхъ, мѣстныхъ преданіяхъ, въ названіяхъ урочищъ и проч.; былины составляютъ только часть этого июмаю, которое и должно быть собственно названо русскимъ народнымъ эпосомъ". Критикъ отвергаетъ характеристику нашего древняго эпоса какъ "простонароднаго"; г. Буслаевъ справедливо указываетъ, что если усмотрѣть тѣсную связь нашей былинной поэзіи съ лѣтописью, легендами и другими памятниками старой письменности, то и всѣ послѣдніе пришлось бы называть простонародными: "только въ послѣднія полтора столѣтія онѣ могли внести въ свое содержаніе нѣкоторую простонародную рознь, первоначальные же онѣ были столько же народима,

Digitized by Google

а не простонародны" — какъ старыя лётописи и легендарныя сказанія. Навонецъ Ор. Миллеръ говорилъ о результатахъ своихъ розысканій: "инё удалось убёдиться въ томъ, что основныя заключенія о нашемъ эпосё нашихъ писателей народнаго направленія — вполиё справедливы. Я радостно признаю себя ихъ ученикомъ и жедалъ бы остаться ихъ вёрнымъ послёдователемъ и, по мёрё силъ моихъ, однимъ изъ подражателей ихъ великаго дёла". Г. Буслаевъ замёчаетъ: "авторъ, съ изумительною скромностію, называетъ себя ученикомъ и вёрнымъ послёдователемъ славянофиловъ; между тёмъ какъ все достоинство его книги составляетъ такое дёло, которымъ славянофилы меньше всего занимались, именно сравнительное изученіе нашего эпоса, самое обстоятельное и самое добросовѣстное".

Ор. Миллеру тогда и впослёдствіи казалось, что славянофильство есть лучшее представительство и защита достоинства русскаго народа, что въ немъ заключается наилучшее пониманіе народной личности. По мнёнію К. Аксакова, лучшій русскій человёкъ былъ крестьянинъ, и Ор. Миллеръ находилъ образъ этого лучшаго человёка именно въ крестьянинѣ Ильѣ-Муромцѣ; крестьянство у славянофиловъ противополагалось испорченному обществу, наилучшее народное есть крестьянское, и Ор. Миллеръ также указывалъ лишнюю похвальную черту древнаго эпоса въ томъ, что это-эпосъ простонародный. Нѣтъ сомнѣнія, что для него не менѣе если не болѣе научнаго изслѣдованія важенъ былъ нравоучительный выводъ, который изъ него долженъ былъ слѣдовать,--и притомъ выводъ былъ уже готовъ заранѣе <sup>1</sup>).

— Олонецкія губ. В'ядомости за 1867 годъ, въ "Журн. мин. просв." 1868, кн. 8-я.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Укаженъ работи Ор. Миллера, имъющія отношеніе къ этнографія и въ вопросу народности:

<sup>-</sup> Статьн въ журналѣ "Учитель", по исторія древней русской литератури (до татаръ), которые дополнены били впослёдствія нёсколькими главами о народной поэзіи и составили книгу:

<sup>—</sup> Опыть историческаго обозрѣнія русской словесности, ч. І, вын. 1 (отъ древнѣйшихъ временъ до татарщины). Изданіе второе, передѣланное и дополненное тремя новыми главами (съ принадложащей сюда христоматіей). Спб. 1865 (на обдожкѣ 1866).

<sup>-</sup> Народное направление въ преподавания и изучения отечественнаго языка, въ газетв "День", 1864 (по поводу книги Ушинскаго: "Родное Слово").

<sup>—</sup> Русскій народный эпось передъ судомъ г. Соловьева, въ "Библ. для чтенія" 1864, кн. 3-я (по поводу XIII-го тома "Исторіи Россіи").

<sup>-</sup> Разборъ "Нар. сказокъ" Асанасьева, въ 84-мъ присуждении Демидовскихъ наградъ, 1865.

<sup>-</sup> Сборники по народной русской словесности за 1866 годъ, въ "Журн. мин. просв." 1867, кв. 1-8.

Какъ мы видъли выше, главный писатель славянофильской школы, который бралъ на себя объясненіе историческихъ, гражданскихъ и нравственныхъ достоинствъ древней Руси, К. Аксаковъ, только мимоходомъ касался собственно этнографическаго объясненія народной поэзіи и въ частности эпоса. Настоящимъ истолкователемъ идей

- Ссора Ильн-Муронца съ князенъ Владнијронъ, въ "Заръ", 1869, кн. 2-я.

— Сравнятельно-критическія наблюденія надъ слоевнить составонть народнаго русскаго эпоса. Илья-Муромецъ и богатырство кіевское. Спб. 1869 (на обложит 1870). Больш. 8°; XXVII, 880, XXII (уназателя) стр.

- Вступительная ричь передъ кащитой диссертаціи, въ "Зари", 1870, февраль.

- Объ насл'ядованія Вейнберга: Русскія народныя ийсни объ И. В. Гровнонъ (въ "Голоси", 1872, № 97).

- Начто о русскихъ свадебнихъ пъсняхъ, въ "Филолог. Запискахъ", Воронежъ, 1872, кн. IV, по поводу статън Костомарова.

- О сборники писенъ Гильферднига ("Рус. Старина", 1873, кн. 7-я).

— Дей лекція по народной словесности, въ "Филологич. Запискахъ", 1874, кн. 1-я.

- Къ вопросу о былинахъ и думахъ, въ "Спб. Відомостахъ" 1874, № 265, по поводу чтенія о нихъ на Кіевскомъ археологическомъ съйзді, а самий рефератъ "о великорусскихъ былинахъ и малорусскихъ думахъ" изданъ въ "Трудахъ 3-го археолог. съйзда въ Россіи", Кіевъ, 1878, ч. П.

— Письмо редактору "Голоса" ("Спб. Вѣдом." 1874, № 272; "Голосъ" № 270) о томъ же; Послѣдняя отповѣдь "Голосу" ("Спб. Вѣд." № 274); Отвѣтъ "Кіевданину" ("Кіевскій Телеграфъ" № 125).

- Малорусскія народныя думи и кобзарь Вересай ("Др. и Новая Россія", 1875, № 4).

- Предисловіє и примѣчаніе къ письму М. U. Драгоманова о слѣдахъ великорусскаго эпоса въ Малороссін (тамъ же, № 9).

— О древне-русской литератур'я по отношению къ татарскому игу (тамъ же, 1876, № 5).

— О воспитательномъ значение отечественнаго слова ("Педагогический Музей", 1876, № 7).

- О сборных пёсень Кырёевскаго, въ XVIII-иъ присуждении Уваровскихъ наградъ, 1876.

- О сборникѣ вѣсенъ Шейна (тамъ же).

— О воспитательномъ вначения вародной словесности ("Педагог. Музей", 1877, ноябрь).

- Былини; историческія пісни (главы во 2-мъ изданіи "Исторія р. словесности", Галяхова).

- Новые домыслы ученія о заямствованіяхъ, въ "Филол. Вёстнякв", Колосова, 1879, кн. 4-я).

— О быленахъ и ихъ сназителяхъ, въ "Сборникъ Археологич. Института", 1880, ч. 8-я.

- Славянофилы и западники въ ихъ отношеніяхъ въ малорусской народности ("Извёстія" Слав. Общества, 1884, октябрь).

 Оцінна этнографическихъ трудовъ П. В. Шейна (въ Отчеті Геогр. Общества за 1884 годъ).

— О книги Фаминцина; "Мисслогія славянь" (въ Извёстіяхъ Геогр. Общ., 1884).

238

школы по этимъ вопросамъ явился П. А. Безсоновъ. Трудно представить себѣ, чтобы Ор. Миллеръ могь его считать въ числѣ тѣхъ "писателей народнаго направленія", основныя заключенія которыхъ онъ желалъ подтвердить.

Литературная деятельность г. Безсонова (въ настоящее время профессора Харьковскаго университета, ранбе библіотекаря въ университеть Московскомъ, еще ранье служившаго одно время въ западномъ врав, после усмиренія польсваго возстанія) восходить своимъ началомъ въ 1850-мъ годамъ; уже тогда онъ примывалъ въ славянофильскому вругу и принималь участие въ "Русской Бесвдв". Труды его направлялись на изучение русской старины, народной поэзи, русской и славянской біографін. Однимъ изъ первыхъ его трудовъ была біографія Калайдовича; затімь имь были отысканы и по частямъ издаваемы (въ "Русской Бесёдё" и потомъ отдёльно) сочиненія знаменитаго нынѣ, а тогда еще совсѣмъ неизвѣстнаго Крижанича, (котораго въ первое время не умълъ назвать самъ г. Безсоновъ); далье, быль издань имъ сборникъ болгарскихъ песенъ, по рукописямъ болгаръ, учившихся тогда въ московскомъ университетѣ; по смерти Киръевскаго московское Общество любителей россійской словесности поручило г. Безсонову редавцію сборника его піссень; въ то же время онъ самъ издалъ большой сборникъ духовныхъ стиховъ 1); далѣе, небольшой сборникъ "дътскихъ пъсенъ" (М. 1868) и сборникъ пѣсенъ бѣлорусскихъ, о которомъ будемъ говорить впоследствия, и пр. Труды г. Безсонова чрезвычайно характерны, въ особевности если считать ихъ образчикомъ того "народнаго направленія", вакое разумѣлъ Ор. Миллеръ и которому они несомиѣнно принадлежатъ.

- И. С. Аксаковъ ("Рус. Старина", 1886, мартъ, и тоже, полиће, въ "Извъстіяхъ" Слав. Общества, 1886, февраль, также въ Сборникъ ръчей и статей въ намять Аксакова, М. 1886).
  - И. С. Аксаковъ и 19 февраля (въ "Извёстіяхъ" Слав. Общ. 1886, апрёль, май).
- Мессіяннамъ и славляофильство ("Новости, 1887, 29 октября, по новоду книги Урсива).
- Еще въ вопросу о бывнахъ, въ "Журн. мнн. просв.", 1888, іюль, по поводу диссертація г. Халанскаго.
- О. И. Буслаевь, по поводу 50-лётняго юбилея, въ "Пантеовъ литератури", 1888, сентябрь.
- "Замѣчательный трудъ о народничествъ", въ "Рус. Курьеръ", 1888, № 803— 804, по поводу книги г. Юзова.

<sup>1</sup>) Калёки перехожіе. Сборникь русскихъ народнихъ стиховъ. Съ рисунками и нотами. Составилъ и издалъ П. Безсоновъ. Москва, 1861—1864. 6 випусковъ. Рецензів: Срезневскаго и Билярскаго, въ "Извёстіяхъ" Акад. т. IX, X; Тихонравова, въ 33-мъ присужденіи Демидовскихъ наградъ; статья г. Буслаева, въ "Русской Рэти", 1861.

Труды г. Буслаева и Аезнасьева — вагь бы мы ни смотръли на иногіе ихъ выводы-дали сильный толчекъ изученію нашей нэродной поэзін, и они были одничь изъ яркихь фактовь воздействія европейской, особлево нѣмецкой, науки, въ дицѣ Гримма и его школы. Славянофильство (хотя само имбло одинь изъ основныхъ источниковъ своихъ идей въ нѣмецкомъ философствованія) открещивалось оть гнилой Европы и желало, какъ вообще, такъ и въ частнонъ вопросв о народной поэзін, проводить самобитную русскую мысль. Носителенъ ся являлся теперь г. Безсоновъ. Бывши уже съ пятидесятыхъ годовъ участникомъ славянофильскихъ изданій, онъ послѣ съ гордостью ссылался на свою близость въ главамъ славанофильства<sup>1</sup>) и сталъ въ нѣкоторомъ родѣ довѣреннымъ ученымъ школы въ вопросахъ филологіи и народной старины: ему поручено было изданіе и комментированіе песенъ Киревскаго; онъ писаль замечанія въ песнямъ Рыбнивова; ему, какъ "спеціалисту", поручена была редавція грамматическихъ трудовъ К. Аксакова. Работая налъ сборникомъ Кирвевскаго, г. Безсоновъ положилъ много труда на распределеніе матеріала, собираніе варіантовъ <sup>2</sup>), въ своихъ примъчаніяхъ сообщаль не мало полевныхъ фактическихъ указаній; въ пѣсняхъ онъ сталъ большимъ начетчикомъ и умѣлъ вѣрно отличать фальшь и поддёлку-какъ мы уже указывали по поводу взданій Сахарова (были и другіе примѣры): во всякомъ случаѣ онъ былъ горячо преданъ своему дёлу, зналъ его, какъ издатель <sup>8</sup>), и во всемъ этомъ имъетъ безспорную заслугу; -- но какъ филологъ и теоретический истолвователь народнаго поэтическаго преданія и мнеодогіи, онъ съ самаго начала выступиль съ чрезвычайно странными пріемами, и хотя упревалъ своихъ противниковъ повтореніемъ "нѣмецкихъ книжекъ", самъ безъ нихъ тоже не обошелся, а тамъ, гдѣ хотѣлъ проводить самобытное "народное" направление, тамъ, въ научномъ смыслѣ, становился совершенно невозможными.

Свои ученые источники г. Безсоновъ указывалъ въ философіи Шеллинга<sup>4</sup>) и въ сравнительной филологіи, но примѣненія того и другого такъ необычайны, находятся въ такомъ полномъ подчиненіи смѣлой и плодовитой фантавіи автора, что критики рѣдко даже находили нужнымъ вступать съ нимъ въ споръ на этомъ поприщѣ.

240

См. Пѣсни Кирѣевскаго, вил. 8, стр. LVII, СХІІ; предисловіе къ филологическимъ сочиненіямъ К. Аксакова.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хотя вной разь теряль въ этомъ мёру, безь надобности растягивая ихъ въ печати, какъ не безь основанія упрекали его критики, напр. Билярскій (по поводу "Калёкъ перехожихъ").

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Впроченъ, г. Тяхонравовъ въ разборѣ "Калѣкъ" указывалъ неаккуратности въ передачѣ текстовъ.

<sup>4)</sup> Півсин Кир., вып. 8, стр. LVI, XCVIII и др.

Къ своимъ предшественникамъ въ истолковани былины, — въ началѣ 60-хъ годовъ это были въ особенности Буслаевъ и Азанасьевъ, г. Безсоновъ относится очень строго. Какъ послѣдователь "Шеллинговой" мизологіи, г. Безсоновъ считаетъ мизологію по Гриммову методу чистымъ ребячествомъ. Упоминая, что, по его первымъ замѣткамъ къ пѣснямъ Рыбникова и Кирѣзевскаго, его заподозрили въ невниманіи къ мизологіи, г. Безсоновъ возражаетъ, что онъ не находилъ мизологіи лишь тамъ, гдѣ ея нѣтъ:

"А глё есть ся слёды, -продолжаеть онь, --тамъ мы предпочнтаемъ итти съ осторожностію 1) и намъренно стараемся, чтобы наши выводы не походили на разсужденія современныхъ русскихъ мнеологовъ. Для нихъ безъ различія все равно въ язычествъ, что въросознаніе и что народный быть, народное творчество, что осологія и что отвлеченное воззр'вніе или исторически сложившееся понятіе, что мнеологія и что демонологія, что восмогонія и что явленія внёшней природы. Для нихъ свётъ, огонь, тепло, холодъ, лёто, зима, весна, заря, ночь, солнце, месяць, звёзды, вётерь, молнія, дымь, конь, быкь. и тому подобныя рёдкія явленія природы, съ прибавкою изъ третьей руки долетвешнах фразь объ явычестве, о первобытномъ возорение, о непосредственности бытія, о близости человіка въ природі и т. п., все это дало для плодовитыхъ изслёдователей неизсякающую и невыблемую почву для построенія самой богатой русской мнеологін... Стонть только чихнуть оть насморка или промоленться любой старушки, чтобы этимъ изследователямъ создать уже новое русское божество отдаленной мненческой эпохн, со всёми аттрибутами грознаго явленія, ввести его въ антагонизмъ съ христіанствомъ и съ любопытствомъ следнть за перипетіями отчаянной борьбы: игра, составляющая для ученыхъ такое же привлекательное занятіе, какъ сралашъ для остального нашего общества...» (Пѣсня Кир., вып. 4, стр. ХСУІІ и д.) 2).

Замѣчанія о преувеличеніяхъ миеологическихъ имѣютъ свою долю правды: въ сожалѣнію, собственныя толкованія автора не подкрѣпляютъ его полемики к еще гораздо меньше могли удовлетворить научному требованію.

Свою исходную точку и путь изслёдованія г. Безсоновъ опредёляетъ такимъ образомъ. Разыскивая до-историческую старину не только русскаго народа, но и славянства, мы встрёчаемся съ огром-

ECT. STHOPP. II.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дальше увидниъ ел образчики.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По поводу билинь о борьбѣ Ильн-Муроица съ ноганниъ Идолищемъ, г. Безсоновъ замѣчаеть (тамъ же, стр. Х):.. "Въ столкновенія съ Ильею, представителемъ не одной внѣшней дѣйствительности, а вмѣстѣ и проникнувшихъ къ народу христіанскихъ началъ и воззрѣній, Идолище является врагомъ христіанства, образцомъ язичества, въ сферѣ мнеологической. Поразательное доказательство не однажли повтореннаго нами мнѣнія объ отсутствія въ Ильѣ-Муромцѣ началъ явичеснихъ и миенческихъ, объ его *христианскомъ* характерѣ: вто же изъ страстнихъ искателей русской мнеологія и русскаго явичества можеть допустить, чтоби представитель язычества боролся съ язичествомъ, представитель мнеологія съ мнеологіей — въ лицѣ врага Идолища?"

## **FJABA VIII.**

нымъ пробъломъ, — именно пробъломъ между древнъйними свъдъніями о славянскихъ и русскихъ божествахъ (Сварогъ, Дажьбогъ и пр., которыхъ онъ сбляжаетъ съ индъйскими) и посятдующимъ, уже прямо историческимъ бытомъ.

"Затемъ разломъ, пропасть, и вдругъ передъ глазами готовый уже народъ, на одредъленныхъ, историческихъ мъстахъ жительства, сложавшійся изъ роловъ въ быть міра, земли, общины, верви, съ началомъ положительный исторін, съ лётописани и прочими памятниками, гдё на первый взглядъ - никакой почти повести до исторической, гле оть старыхь божествь вос-какія лишь ниена, и то съ признаками старости и ветхости, десятокъ размельчавшихъ божествъ безъ энергической силы, куча существъ демоническихъ и потомъ длинный радъ героевъ, богатырей, юнаковъ, въ обравахъ творческихъ, поэтическихъ, но уже принадлежащихъ исторіи положительной... За исключеніемъ крайнихъ отпрысковъ западнаго славянства, болёе определявшихся, вероятно оть столкновений съ западными народами и поглощенныхъ ими... въть почти никакихъ у славянъ идоловъ, языческихъ храмовъ, жрецовъ; нѣтъ даже и борьбы съ христіанствомъ, и славяне переходять въ нему совсёмъ готовие, будто къ ступени самой бинжайтей, и вносать съ собою въ жизнь христіанскую такіе мирные слёды язычества, которые уживаются съ христіанствомъ просто какъ народность, какъ образъ и сосудъ для воплощения новыхъ явленій бытія духовнаго, какъ слово для выраженія христіанскихъ идей; борьба, которую проницательно усматривають здёсь наши новъйшіе русскіе ученые, есть въ сущности не что иное, какъ борьба немецкой книги, послужившей источниковъ, съ дъйствительною русскою жизнію и здравних разсудковъ. За этой интересной борьбою они не видали досель той огромной пропасти, которая помянута нами выше, которая действительно существуеть, какъ пробыть для науки между первыми началами до-исторической жизии славяно-руссовъ и позднъйшимъ проявленіемъ жизни исторической, появляющейся, какъ Паллада, прямо изъ головы, безъ всявихъ замътныхъ переходовъ и ступеней.

"Пробыть для науки: не было ли его и въ самой жизни, въ самой до-исторической действительности? Трудно повёрить, на самый первый взглядь. Между столнотвореніемъ, оть котораго раздѣлились и пошли народы, а виѣстѣ пошель и народъ славянский со своимъ Дажбогомъ, до первыхъ вѣковъ по Р.Х., вогда славяне упоминаются, и до IX-го вѣка, когда начинають говорить о себѣ сами, на поприщѣ положительной исторіи дежало времени не мало и не моган славяне наполнить его одной праздностью и бездействіемъ... Въ этомъ промежуткъ лежалъ целый міръ стихій, что-нибудь творившихъ же въ соеваніц и у стихійныхъ божествъ, до насъ уделевшихъ лишь по имени, было, конечно, не одно имя, а подъ именемъ целая исторія, полная событій, выражавшихся и въ богопокловении, во визшнихъ обрядахъ; а послъ стихий еще выработанныя представленія объ организмі, организмъ животный и человіческій, зооморфизиъ и антропоморфизиъ... Гдв все это,-не въ тонъ жалкомъ безобразін, какъ открывають наши ученые, а въ значенія въросознанія, творившаго духъ славано-русскаго человъка?.. А самый духъ? Послѣ того, какъ онъ былъ задавленъ космическою силой, царствовавшей въ въросознания... до той мннуты, когда славяно-русский народъ явился какъ бы вдругь совершенно готовымъ въ христіанству и какъ бы сраву удостонися сделаться лучшинь сосудомъ высшаго изъ христіанскихъ вёросознаній, православія, въ этомъ

Digitized by Google

опять промежутев вакая длинная я долгая должна была совершаться исторія! Съ раву такъ шагнуть не могъ ни одинъ народъ...

"Итакъ, наука должна искать этого искомаго. Нужно сознаться лишь, что это не такъ легко... Нашъ народъ спёшилъ въ исторію, и въ исторіи все еще доселё живеть надеждою на будущее, предвидя такъ себё высшую задачу, а потому оставилъ насъ въ скудости данныхъ для уразумёнія длинной эпохи до-исторической. Лишь языкъ даетъ здёсь такое богатство средствъ, какое не у всёхъ народовъ; съ него и должны всегда начинать мы. Гдё же добытое нами не совсёмъ полно и ясно, такъ мы должны обращаться къ народамъ, у которыхъ всё пройденныя поприща развитія болёе ясны, и хотя не всегда одинаково глубоки, но по крайности выражены нагляднѣе въ творчествѣ.

"Лучшая помощь въ этомъ дълъ греки... Грекъ прошелъ всъ пути языческаго въросознанія, оть верхняго края до нижняго, оть предъла до предъла; ни одинъ языческій народъ не сравняется съ нимъ въ этой полнотъ...

"Въ настоящемъ случав, для пополненія нашего пробял, греческая мнеологія важна тімъ, что послі вкроническаго и стихійнаго періода, гді у насъ ощутительный обрывъ, у грековъ вступають по порядку зооморфическія представленія, переходять въ антропоморфическія, углубившійся въ себя духъ человіческій выносить на сцену и свой образь, настаеть лучшее время сочетанію ндеи и образа, всё прежнія божества въ візросознаніи перерождаются, открывается Олимпъ съ божествами преображенными, съ царемъ Зевсомъ, и весь періодъ Зевса является новымъ, полнійшимъ и обильнійшимъ періодомъ мнеологін, творчества, искусства. Этоть-то періодъ и долженъ для славянъ уяснять многое, пополняя черты ихнихъ образовъ, подсказывая недосказанное, тімъ боліве, что онъ долженъ былъ иміять вліяніе на славянъ и по сосъйству…

"Повторяемъ, возстановить образность и опредъленность неясныхъ обликовъ и одиновихъ именъ славянскихъ божествъ изъ этого періода можно только посредствомъ сближеній съ мнеологіей греческой. Мы думаемъ, напримѣръ, что отчасти уже достигли этого, сравнивая Велеса или Волоса съ греческимъ Геліосомъ-по смыслу съ бебонъ <sup>4</sup>),—Бупалу съ Кувелою, Соботки съ Сабаціями и т. д. Еще больше должны мы ждать отъ періода Зевесова или Олимпійскаго" (Пѣсни Енр., 4, стр. LXVIII—LXXV).

Такова исходная точка г. Безсонова. Онъ выставляеть мысль, въ сущности справедливую—о необходимости изслъдованія самаго хода инеологическаго процесса, разчлененія миеологіи по ея постепенному развитію, различеніе ея на отдѣльныя формы и ступени содержанія. Онъ справедливо указываеть недостатки миеологическаго изслъдованія, которое не задумывалось объяснять существо древней русской миеологіи, не имъя для этого другихъ основаній, кромѣ предвзятой теоріи, смѣло расточая миеологическія черты на каждое слово народнаго повѣрья и поэзіи, такъ что миеъ теряяъ, наконецъ, всякіе предѣлы. Далѣе, въ нашей миеологіи есть, дѣйствительно, перерывы: трудно связать напр. даже первыя историческія свѣдѣнія о русскомъ бытѣ съ миеическими чертами былины. Въ общемъ, справедлива мысль, что при разъясненіи хода нашей миеологіи — столь бѣдной

<sup>1)</sup> Зачёмъ только авторъ непразняно пинеть это ния?

опредёленными фактами— можеть съ пользой служить аналогія. Но этимъ и кончается. Если есть въ до-историческихъ судьбахъ нашего народа и его "вёросознанія" *пропасть*, которую наши мисологи иногда дёйствительно одолёвали слишкомъ смёлыми скачками, то самъ авторъ дёлаетъ этотъ скачекъ совсёмъ очертя голову, какъ настоящій salto mortale.

По своей собственной теоріи, авторъ дѣлалъ ошибку въ томъ, что "періоды вѣросознанія" не одинаковы у всѣхъ народовъ: по различнымъ историческимъ условіямъ жизни народовъ, оно развивается сильнѣе или слабѣе, въ ту или другую сторону, и въ данномъ случаѣ славяно-русская и греческая миеологія несоизмѣримы. Греческій Олимпъ образовывался рядомъ съ успѣхами цивилизаціи, съ роскошнымъ развитіемъ поэзіи, искусства, философія; у насъ были лишь зачаточныя формы, которыя невозможно сравнивать съ формами, блестяще развитыми, сколько бы ни было общаго въ первоначальныхъ исходныхъ точкахъ обѣихъ миеологій. Что аналогіи г. Безсонова противорѣчатъ самому взгляду Шеллинга, указывалъ уже Котляревскій <sup>1</sup>).

Точно такъ же какъ осуждаемые имъ мисологи, г. Безсоновъ беретъ матеріалъ въ сыромъ видѣ, безъ всякаго предварительнаго критическаго осмотра. Такъ, напр., онъ разыскиваетъ "духъ славяно. русскаго человѣка въ эпоху общеславянскую" (ни болѣе, не менѣе) по свазвамъ объ Иванъ богатыръ-не сдълавши нивавихъ справовъ о содержании этихъ сказовъ, о томъ, нѣтъ ли у нихъ параллелей или двойниковъ можду сказками другихъ народовъ, т.-е. даже безъ опредѣленія того, что въ этихъ сказкахъ можетъ быть признано за собственно славянское и русское; при всемъ этомъ - произволъ толкованій, доходящій до научной невмѣняемости <sup>2</sup>). Разсужденія о камей-алатырѣ <sup>3</sup>); филологическія и мисологическія разысканія о богатырахъ Потовѣ и Чурилѣ, и отпѣ послѣдняго Плѣнѣ \*), и друг., столь необычайны и странны, что останавливаться на ихъ разборѣ бевполезно. Забвеніе вритической азбуки доходило до того, что авторъ подвергалъ своему филолого-мистическому истолкованию даже героевъ сказовъ, завёдомо чужихъ, новёйшихъ и книжныхъ, какъ, напр., богатырь Бова и Полканъ 5).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Старина и народность, Москва, 1862, стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пѣсни Кир., вып. 3, стр. 3, ХХХУ и д.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, вып. 4, стр. П и слъд.

<sup>4)</sup> Tamb me, BHE. 4, CTP. XXXI-L; CTP. LVIII-XCVI.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, вып. 3, стр. XVIII; вып. 4, стр. CLXXXIV. На это невозможное обращение съ чужими богатирями указываль въ свое время Котляревский: Старина и народность, стр. 32 — 33. Въ то же время г. Безсоновъ страннымъ образомъ не

Но разысвивая мненческие остатки, г. Безсоновъ, опять не въ примёрь другимъ изслёдователямъ, не признаетъ мненческими лицами героевъ былины, какъ Илья-Муромецъ, Чурила и другіе. "Сохрани Вогъ", - восклицаеть онъ по поводу Чурилы, въ которомъ онъ только-что передъ тёмъ открылъ славяно-русскаго Гермеса: ---, это саное живое существо, богатырь саный образный, весь плоть, безъ рефлексін, лишь въ очертаніяхъ народнаго творчества. Сквозь образа скозить инеъ; но самый образъ не есть инеъ, а образъ твор-. ческій, поэтическій, съ жизнью тогдашней поры, въ обстановкъ всего тогдашнаго порядка вещей" <sup>1</sup>). Эту сторону эпическихъ богатырей былины г. Безсоновъ представляетъ какъ олицетвореніе или символъ судьбы самой русской земли и народа. Изъ "камня-алатыря" авторъ вывель особый "алатырскій періодъ" русской первобытной древности; свазочный Иванъ-богатырь есть представитель слагавшагося народа; Кощей-представитель быта кочевого; такъ-называеные "старшіе богатыри" вообще олицетворяють элементь стихійный, титаническій,--- въ сознанія народа они отодвигаются въ даль, и когда русскій мірь вышель изь эпохи стихійнаго веросознанія и кочевья и упрочилъ формы своей жизни христіанствомъ и политическимъ бытонъ, они являются какъ противоположность ему: богатырь Святогоръ не долущенъ новою жизныю и обреченъ на смерть. Илья-Муромецъ есть именно представитель этой новой жизни, земли и земщены; и такъ какъ новая жизнь занята прежде всего укрѣпленіемъ добытаго, упроченіемъ выработанныхъ началъ, то она не можеть оставаться неподвижною и переходить въ дружниу, которая есть "та же зомля, только въ движении" и т. д. <sup>2</sup>). Это символическое толкование г. Безсоновъ примъняетъ потомъ и въ разнымъ другимъ героямъ былиеы.

Пріемъ г. Безсонова—въ объясненіи былинъ — былъ уже достаточно опредёленъ при самомъ появленіи его "зам'йтовъ" къ пёснямъ Кир'евскаго и Рыбникова. Котляревскій и г. Буслаевъ указывали на странность его системы филологической, опиравшейся на столпотвореніе вавилонское и на сравнительное языкознаніе; указывали на удивительныя приложенія философіи мнеологіи Шеллинга, сравненія Геркулеса съ русскимъ "Тараканомъ", финикійскаго божества Мель-

зналъ, что происхождение сказки давно объяснено изъ итальянскаго романа Виочо d'Antona, и утверждалъ, по Хомякову, что Бова взять изъ английскаго Bewis, и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, 4, стр. XCV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Отношеніе двухъ періодовъ, авторъ, по фактамъ былины, объясняетъ очень своеобразнымъ указаніемъ на отношенія Ильи-Муромца къ бабъ-горынчанкѣ (Пѣсни Квр. 4, стр. УП—УПІ).

карта съ Морольфомъ и сказочнымъ "Маркомъ богатымъ гостемъ", Гермеса съ Чуридой Пленковичемъ и т. д. <sup>1</sup>).

Они указывали, далёе, на невозможность объясненія былины аллегоріей, которая вообще неприложима къ эпосу, — особливо, когда г. Безсоновь, въ одно и то же время, толкуеть былину и ен героевъ какъ миеъ, какъ аллегорію, и какъ реальное историческое изображеніе. Котляревскій приходиль къ увёренности, что въ изслёдованіяхъ г. Безсонова нёть "никакого проку для науки"; г. Буслаевъ недоумёваль, какъ Общество любителей россійской словесности (издававшее пёсни Кирёевскаго), понимая высовую цёну матеріаловъ Кирёевскаго, согласилось на такую постановку "обще-національнаго дёла".

Едва открытая историческая область древняго русскаго эпоса представляла на дёлё такое сложное явленіе, что послё перечисленныхъ работь допускала еще цёлый рядъ новыхъ толкованій. Ученые, присматриваясь ближе къ предмету, приступая къ нему по разнымъ путямъ, находили въ немъ все новыя стороны, и вопросъ опять какъ будто долженъ былъ ставиться сначала. Выставленныя теорія представляли еще много несовершеннаго; иныя грубыя ошибки бросались въ глаза; сантиментальность или мистическая философія видимо не шли къ существу дёла...

Въ такихъ условіяхъ являлась новая теорія объясненія былины, представленная г. Стасовымъ, и воторая въ свое время произвела цёлый переполохъ въ ученомъ филологическомъ мірѣ<sup>2</sup>). Г. Стасовъ, съ одной стороны недовѣрчиво смотрѣлъ на тѣ рѣшительные выводы, которые открывали всю подноготную древней былины, въ ея герояхъ отыскивали стихіи или таниственный сямволъ и аллегорію; съ другой, его вниманіе остановили различные совпаденія былины съ восточной поэзіей. Недовѣріе было не лишено основаній, и изслѣдо-

- Безсоновъ, въ "Пёсняхъ Кирёевскаго", вып. 6.
- Гильфердингъ, въ газетъ "Москва".

٠

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Котляревскаго, Старина и народность, стр. 81 и слёд.; Буслаева, Р. богат. эпосъ, Р. Вёстникъ, 1862, № 9, стр. 18-19; № 10, стр. 565-571.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Происхожденіе русскихъ билинъ", Вёстн. Евр. 1868, январь, февраль, мартъ, апр., йонь, иоль; "Критика моихъ критиковъ", Вёстн. Евр. 1870, февр., мартъ.

Статья г. Стасова вызвали слёдующій рядь обличеній:

<sup>—</sup> Буслаевъ, въ отчетъ о 12-иъ присуждения Уваровскихъ наградъ, Спб. 1870; тамъ же краткая рецензія акад. Шифнера.

<sup>-</sup> Ор. Миллерь, въ книгѣ объ Ильѣ-Муромцѣ и въ газотникъ статьякъ.

<sup>-</sup> Ив. Некрасовъ, въ "Актё Новоросс. уннверситета", 1869.

<sup>-</sup> Всев. Миллеръ, въ "Бесёдахъ Общества любителей росс. словесности", вын. 3. Москва, 1871.

<sup>-</sup> А. Веселовскій, въ Журн. мин. просв., 1868, ноябрь,--и друг.

ваніе г. Стасова являлось какъ будто примёненіемъ стариннаго совёта—similia similibus curare, т.-е. вышибать клинъ клиномъ. Этимъ вторымъ клиномъ должна была послужить теорія происхожденія нашихъ былинъ съ востока.

Взгляль г. Стасова быль таковь, что онь исключаль уже всякую возможность инеологическаго или аллегорическаго. и даже историческаго толкованія былины, и свои новые выводы онъ именно противопоставляеть тёмъ, какіе дёлали прежде г. Буслаевъ, Асанасьевъ, Ор. Миллеръ, К. Аксаковъ, Безсоновъ. Въ противность всёмъ инбніянь, что въ былинѣ им имѣемъ самобытное національное произведеніе, хранилище древнійших поэтических преданій, г. Стасовъ заявляеть, что ничего этого нать, что наша былина происхожденія даже вовсе не русскаго, а заимствована пёликомъ съ востока; что содержание нашихъ былинъ есть только пересказъ эпическихъ произведеній, поэмь и сказокъ востока, притомъ неполный, отрывочный, вакъ бываеть неточная копія, подробности которой могуть быть понаты лишь по сравнении съ оригиналомъ; что сюжеты, хотя и арійскіе (индійскіе) по существу, пришли въ намъ всего чаще изъ вторыхъ рукъ, отъ тюрескихъ народовъ и въ буддійской обработкѣ; что время заимствованія --- скорбе позднее, около временъ татарщины, чёмъ раннее, въ первые вёка нашей исторіи, въ эпоху давнихъ торговыхъ сношеній съ востокомъ.

Чтобы доказать свой тезисъ, г. Стасовъ дёлаетъ множество сличеній нашихъ былинъ и сказокъ съ восточными. Въ началь, онъ береть сюжеть болёе поздній-сказку объ Еруслане Лазаревиче, восточное происхождение которой не подлежить сомнёнию, и указываеть, какъ русская редакція передблала персидскій оригиналь; затёмъ подобнымъ образомъ онъ разбираетъ старыя быдины объ Ильъ-Муромпѣ, Добрынѣ, Потовѣ, Садвѣ и пр., и пр., и вездѣ находить первообразы былнен въ индейскихъ поэмахъ и ихъ разныхъ тюркскихъ повтореніяхъ, -- причемъ обнаруживается, что русскій разсказъ иногда непонятенъ въ своихъ отрывочныхъ подробностяхъ безъ дополненія ихъ по нодлиненку. Пересмотревъ содержаніе целаго ряда быливъ и сличая ихъ съ восточными "оригиналами", г. Стасовъ пришелъ въ заключению, что основа и "скелеть" былинныхъ сюжетовъ взяты изъ восточныхъ источнивовъ. Не въ томъ сиыслё, чтобы онъ могъ именно увазать тотъ или другой индъйский, тибетский или виргизский подлинникъ данной былины, а въ общемъ смыслё, что сходство заставляеть предполагать оригиналь въ этомъ круле свазаній.

Убѣдившись въ сходствѣ или тождествѣ сюжетовъ, авторъ переходить въ частностямъ содержанія и прежде всего, сличивъ былину со сказкой, убѣждается, что между ними вовсе нѣтъ той разницы, какую въ нихъ вообще указывають, видя въ сказкѣ или игру вымысла, фантазія, или, по крайней мере, отголосовь отдаленнёйшей миенческой старины, а въ былинъ-отражение исторической судьбы народа. Г. Стасовъ, наобороть, видить въ объихъ одинъ господствующій тонъ и характерь, одинаковыхъ богатырей, одинаковыя чудеса и привлюченія и т. д., и ни въ той, ни въ другой не находить "былей", т.-е. фактовъ. Авторъ, впрочемъ, предоставляетъ былинамъ называться былинами, потому что \_въ общемъ употребленіи есть столько невёрныхъ техническихъ названій, именъ и терминовъ, по всёмъ отраслямъ знанія, что измёнять ихъ всё-быль бы трудъ слишкомъ громадный и наврядъ ли исполнимый".---Быть можеть, однако, чужая основа была облечена самостоятельными чертами содержанія?--но въ такомъ случав это надо доказать. "Еще слишкомъ мало, съ патріотическимъ, впрочемъ очень похвальнымъ, чувствонь благоговёть передъ духома, характерома и оришнальными самостоятельно-національными личностями нашихъ былинъ. Надо подробнымъ разборомъ подтвердить, что этотъ духъ, этотъ харавтеръ, эти личности — дёйствительно наши, что они выражають духъ, характерь и личности именно нашего, а не какого-нибудь другого народа". Приступивъ самъ въ разбору этихъ подробностей-личнаго харавтера богатырей, обстановки событій, природы, быта и т. д., авторъ приходилъ вездё въ отрицательному выводу, а именно:

Со стороны характеровъ и изображения личностей, былины ничего не прибавили своего и новаго въ иноземной основъ своей. Въ внязѣ Владимірѣ нашихъ былинъ нечего искать дѣйствительнаго внязя Владиміра, а есть въ немъ начто другое, именно черты, приписываемыя царю Кейкаусу въ "Шахъ-наме", брахману Вишнусвами у Сомадевы, мудрецу Сандимани въ "Гариванзв", виязю Богдо Джангаруевъ "Джангаріадъ" и т. д.; въ внягинъ Аправсія повторяются персидская царица Судабэ, брахманка Каларатри; въ Добрынѣ живуть виѣстѣ Кришна, Рама, Арджуна, разные сибирскіе и киргизскіе богатыри; въ Садкі-брахианъ Джинпа-Ченпо, купець Пурна и т. д. Точно также, по мивнію автора, слёдуеть оставить въру въ значение географическихъ названий, встречаемыхъ въ нашихъ былинахъ: эти названія имъють значеніе только чего-то переводнаго или подставочнаго. На дёлё, напр., "Кіевъ" былинъ былъ въ древнихъ восточныхъ оригиналахъ то столицей тавшасильсваго царства въ Индія, то Шарра-Алтаемъ Джангара, то резиденціей царя Кейкауса; нашъ Днёпръ, Волга, Донъ, Израй, Сафатъ-рёки оказываются то Ямуной, или иной поименованной рекой, то Синими, Желтыми, Бёлыми, Черными рёвами тёхъ же восточныхъ поэмъ: Іорданьръка нашихъ былинъ есть не что иное какъ ръка Гангъ и разные

## О ПРОИСХОЖДЕНИИ ВЫЛИНЪ, СТАСОВА.

пруды, мъста священныхъ омовеній, и т. д. Где нашъ богатырь перебажаеть черезь горы и рёки, тамъ навёрное и въ восточныхъ первообразахъ говорится о томъ же; и какія горы въ русской землю? Такимъ образомъ, мъстныя названія составляють только переводъ. и въ былинѣ нечего искать и отличать богатырей областныхъ или занзжиха: у всёхь у нихъ нёть на самонъ дёдё ничего общаго съ Россіей; они всё одинавово занзжіе въ нашень отечестве, н существенной разницы между ними вивакой нътъ".-Далье, изъ нашей былины нельзя заключать о действительномъ состояния нашихъ сословій въ тв эпохи, въ которынь, судя по собственнымъ именанъ, относятся былины. "Если, ванъ до сихъ поръ это деладось, выволить изъ нашихъ былинъ заключенія о томъ, чёмъ именно были, въ описываемый туть періодъ, самъ русскій князь, его дружина, княжеская и земская, русскіе богатыри, купцы, калики, то ны никогла не выйденъ изъ безконечной пъли заблужденій и самыхъ призрачныхъ фактовъ". Далбе, въ былинахъ вовсе нётъ описаній татарскаго нашествія на древнюю Русь и изображеній татарской эпохи: песня о Батыё или Калине-царё-не картина какого-нибудь историческаго нашествія, а только вообще картина нападенія одного азіатскаго племени на другое, ..., въ этомъ нашествіи на Кіевъ столько же исторической дёйствительности, сколько въ нашестіи князя Данінла Бѣлаго на столицу царя Киркоуса, въ свазвѣ о Ерусланѣ Лазаревичь". Далье, изъ былинъ нельзя даже сдёлать вывода о христіанскомъ элементё на Руси во времена Владиміра: "всё формы, на видъ вакъ будто бы христіанскія, въ былинахъ не что иное вакъ передожение на русские нравы и русскую терминологию, разсказовъ и подробностей вовсе не-христіанскихъ и не-русскихъ". Наконецъ. вообще въ чертахъ быта, богатырскихъ обычаевъ, въ характеръ построевъ, одежды, вооруженія и т. д., наша былина, за нёвоторыми исключеніями, повторяеть свои восточные оригиналы. Въ формѣ былинъ, въ ихъ изложения, автору бросается въ глаза отрывочность, недостатовъ связи, свойственныя копін передъ подлинникомъ; отсутствіе побудительныхъ причинахъ въ д'вйствіяхъ героевъ, и т. д. Вообще, авторъ дужаетъ, что "былины наши представляютъ наиболѣе сходства съ тёми восточными разсказами, которые менёе древни, и притомъ съ такими, которые мы находимъ у народовъ, по географическому положению своему ближе придвинутыхъ въ России и скорве могшихъ имвть непосредственное съ нею соприкосновение".

Ограничимся этими указаніями.

Не было, конечно, возможности выступить болёе рёшительно съ отрицаніемъ прежнихъ взглядовъ на былину, какъ на самобытное русское произведеніе, съ отрицаніемъ мнеологическихъ, символиче-

249

скихъ и историческихъ ея толкованій. Понятно, что противъ г. Стасова былъ открытъ цёлый походъ, въ которомъ приняли участіе почти всё ученые, въ то время занимавшіеся вопросомъ о былинѣ. Авторъ упорно защищалъ свое миёніе, и удачно находилъ слабыя стороны своихъ противниковъ. Споръ кончился, но г. Стасовъ надолго еще оставался цёлью нападеній, между прочимъ подвергшихъ сомиёнію его любовь въ родному, русскому, какъ это впрочемъ случается у насъ со всёми, вто не хочетъ вторить ходячимъ псевдопатріотическимъ фразамъ и ученымъ взглядамъ <sup>1</sup>).

Въ концъ концовъ, взгляды г. Стасова не были приняты наукой, -- это, кажется, можно сказать положительно. Но они далеко не остались безъ результатовъ-отрицательныхъ и положительныхъ. Вопервыхъ, они несомнённо заставили строже оглянуться на прежнія толкованія нашего древняго эпоса, ум'врили жаръ мнеологовъ и способствовали устранению сантиментальныхъ и аллегорическихъ теорій <sup>2</sup>). Во-вторыхъ, они указали сторону дѣла, которая хотя и не была самимъ авторомъ рёшена, но во всякомъ случав требуетъ вниманія. Со времени труда г. Стасова сдёланы были, какъ увидниъ, иногія важныя научныя пріобрётенія по этому вопросу, но въ былинъ все еще остается много неяснаго, и именно въ ся общемъ складь. Настолько ли, напр., такъ-называеный "былевой эпосъ" отличенъ отъ сказки, какъ думаютъ обыкновенно; состоитъ ли ихъ различіе (по извёстнымъ героическимъ сюжетамъ) въ томъ, что свазва есть разрушенная былина, и, напротивь, не входили ли, въ свою очередь, болбе свободные сказочные мотивы въ самую былину-инимый чисто былевой эпосъ? А если такъ, то не бывала ли иногда былина открыта и тътъ восточнымъ вліяніямъ, на которыхъ настанваль авторь, а, можеть быть, какниъ-либо инымъ? Безъ сомнения, авторъ преувеличилъ свой тезисъ до крайности,---но вопросъ все-таки не ръшался однимъ отрицаніемъ его мнёнія. Критика указывала ошибку въ самомъ пріемѣ, гдѣ брались для сравненія не цѣльные сюжеты въ ихъ послёдовательности и въ ихъ основноиъ характерѣ, а отдёльные эпизоды и подробности. Съ другой стороны, послёдую-

<sup>2</sup>) Замѣчаніе объ этомъ мы встрѣтили и въ статьѣ г. Дашкевича "Къ вопросу о происхожденіи русскихъ былинъ" (Кіевъ, 1883, стр. 8): онъ также находитъ, что изслѣдованія г. Стасова, хотя сами впавшія въ крайность, "пѣсколько умѣрили крайности" его предшественниковъ, защищавшихъ мнеологическую теорію.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Даже противь "В. Европы", гдё печатались въ 1868 г. статьи г. Стасова о происхождени русскихъ былинъ, дёланы были язвительные намеки, дававшіе понять, что только западническій недостатокъ "русскаго чувства" могъ побудить его начечатать статьи г. Стасова, —хотя, впрочемъ, "В. Евр.", давая мёсто этикъ статьямъ, не виражалъ своего мязнія ни за, ни противъ: рэшеніе подлежало суду спеціальной критики, и смёшно было би дёлать взъ этого вопроса profession de foi журнала.

щая критика подтверждала нёкоторыя наблюденія и впечатлёнія г. Стасова, напр., объ отрывочности изложенія, недостаткё мотивировки въ нёкоторыхъ былинахъ, заимствованныхъ изъ чужого источника (хотя не восточнаго); или о невозможности считать исторически точными сословныя характеристики разныхъ богатырей былины, и т. п. Вскорё предприняты были новыя, гораздо болёе общирныя сличенія, поставившія истолкованіе древняго эпоса на совершенно новую почву.

Дальше упомянемъ, что и вопросъ о восточномъ источникѣ нѣкоторыхъ темъ нашей былины былъ опять поднятъ въ одной новой работѣ г. Потанина.

251

## ГЛАВА ІХ.

## А. Н. ВЕСЕЛОВСВІЙ. - И. В. Ягичъ. - Новъйшая швола.

Приступая въ изложению современнаго состояния изслёдований древняго быта и народнаго предація, не безполезно оглянуться назадъ на пройденный наукою путь развитія и способы работы. Этотъ путь еще не великъ: если еще съ первыхъ годовъ XVIII-го стольтія мы могли наблюдать постоянно усиливавшееся стремленіе въ изученію Россіи и русскаго народа, могли наблюдать, какъ это стремленіе становилось наконець живѣйшимъ интересомъ общества и уже скоро сливалось съ гуманно-общественнымъ стремленіемъ въ улучшенію гражданскаго положенія народныхъ массъ, - то научная постановка этнографическихъ изученій восходить едва только въ сороковымъ годамъ, когда выросшая на домашней почвъ любознательность применула въ тогдашнему движению западной науки. Лучшія пріобрётенія въ нашихъ изученіяхъ были плодомъ этой западной школы. Вся наша наука еще слишкомъ модода, чтобы создать самостоятельное преданіе; — такъ было и въ этнографіи. Это преданіе едва создается теперь, на нашихъ глазахъ.

Первое пробужденіе болье или менье опредъленнаго интереса къ народности восходить у насъ ко второй половинь XVIII-го стольтія, когда онъ былъ въ сущности еще непосредственнымъ продолженіемъ бытового преданія: первые сборники народныхъ пъсенъ, которые были, напримъръ, въ Германіи (у Гердера и его современниковъ) результатомъ сознательнаго плана, внушеннаго общественно-философскимъ развитіемъ по стопамъ Руссо,—у насъ были сначала просто изданіемъ ходячихъ рукописныхъ сборниковъ, служившихъ любителямъ народной пъсни въ практическомъ обычав. Народная поэзія еще не нуждалась въ томъ, чтобы ее разыскивали и возстановляли ея права, и хотя одинъ разрядъ образованнаго общества дъй-

## ходъ изучений.

ствительно удалялся отъ стародавнихъ обычаевъ, въ другомъ они были на-лицо. Уже только позднѣе, къ началу нашего столѣтія, народная позвія стала здѣсь забываться, и новѣйшіе собиратели должны были искать пѣсенъ, браться за дѣло уже, такъ сказать, съ ученой точки зрѣнія. На первое время ученость была очень плохая. Первые этнографы были чистыми самоучками и не имѣли понятія о научномъ обращеніи съ предметомъ: подъ вліяніемъ времени въ обществѣ пробуждались неясные инстинкты, догадки о значеніи народности, о необходимости изучать ее и результать изученія прилагать къ жизни; но какъ изучать, какіе извлечь результаты, какъ примѣнить ихъ, оставалось неязвѣстно. Напр., у Сахарова эти разысканія были просто темнымъ блужданіемъ, а результатомъ, и мало, впрочемъ, не мотивированнымъ, сбыла только глухая, безсознательная ненависть ко всему иноземному, которое, на манеръ XVII-го столѣтія, отождествлялось съ "нѣмецкимъ".

Когда это стремление въ язучению народнаго все больше однако уврёплялось въ литературё, домашнія средства изслёдованія были врайне скудны. Чёмъ отвёчала на этоть запросъ тогдашняя наука университетская? Въ то время, когда въ ибмецкой литературъ появились уже и оказывали свое могущественное действіе труды Гримма и новая система сравнительного языкознанія, у насъ едва подозръвали о ихъ существовании, едва знали имена знаменитыхъ нёмецкихъ ученыхъ. Первые опыты научной этнографіи появляются въ университетахъ только по возвращения изъ путешествий ("командирововъ") первыхъ нашихъ славистовъ: ръчь о народномъ предания, обычав, интересв и способахъ ихъ изученія, ведется съ казедры славянскихъ нарвчій, но объ этомъ пока еще ничего или очень мало знаеть кассдра русской словесности. Когда г. Буслаевь въ половинъ сороковыхъ годовъ заговорилъ о необходимости новыхъ изучений русскаго языка и въ первый разъ назвалъ Гриниа, это обращение къ руководству нёмецкой науки было его собственнымъ личнымъ дёломъ: онъ самъ прямо черпалъ изъ нѣмецваго источнива. Когда Катвовъ въ 1845 издавалъ свой опыть по изучению языка на почвѣ сравнительной филологіи, онъ опять не имблъ руководства въ русской университетской наукъ и черпалъ методъ изъ нёмецкаго источника. Такимъ образомъ, когда изученіе нашей народности ставилось впервые на научную основу, это дёлалось личными усиліями людей новаго ученаго поколёнія, безъ помощи университетскаго руководства. Это руководство возникаеть, въ московскомъ университеть, дишь съ техъ поръ, когда казедра русской словесности была занята г. Буслаевынъ; въ другихъ университетахъ этого руководства не было и долго послё,

вром'я тёхъ косвенныхъ указаній, какія давались преподаваніемъ славянскихъ нар'ячій.

Съ дѣятельностью г. Буслаева этнографическія изученія, собственно говоря, въ первый разъ получали мёсто въ университетскомъ вурсь; онь первый имбаь ученивовь, продолжавшихъ его дело. Другіе ученые, работавшіе въ тонъ же кругь наслідованій, нак бывали славистами по своей спеціальности или работали собственными средствами, какъ напр. Асанасьевъ и др. Новый рядъ изслёдователей набирается въ молодомъ ученомъ поколения шестидесятыхъ годовъ, когда совершены были новыя многочисленныя ученыя странствія за границу, и наши молодые спеціалисты опять получили возможность обращаться къ источнивамъ западной, особливо нёмецкой науки. Здёсь образовалось, послё предварительной подготовки дока, то новое ученое поколёніе, нёкоторые представители котораго пріобрёли теперь руководящее значение въ изследования народнаго предания, литературы и языка. Назовемъ гг. Веселовскаго и Потебию. Къ счастію, въ нашей университетской жизни установился, кажется, прочнообычай посылки молодыхъ ученыхъ за границу для довершенія ихъ занятій, обычай, отв'язющій настоятельному требованію современнаго положения науки: дёло въ томъ, что русские университеты (какъ и естественно по ихъ давнему и нынёшнему положению) не обладають настолько научными силами, чтобы удовлетворить той спеціализацін, какая распространяется теперь въ наукъ; необходимо знакомиться съ положеніемъ науки не только въ Германіи, но и во Франціи, иногда и въ Англіи. Университетскій уставъ 1863 г. (насколько благотворное дъйствіе его не устранено позднайшей реформой) установлялъ нъсколько новыхъ каседръ (географія, антропологія, исторія искусства, сравнительное языкознаніе, романо-германская филодогія), которыя должны были въ разныхъ отношеніяхъ способствовать изученіямъ этнографическимъ, по дѣйствіе этихъ казедръ еще слишкомъ ново, чтобы положить прочное основание новымъ отраслямъ науки на русской почвѣ.

Такимъ образомъ самыя изученія русской народности, требующія нынѣ цѣлаго ряда спеціальныхъ познаній, могли быть установлены лишь на основѣ европейской науки, и донынѣ еще находятся въ тѣсной отъ нея зависимости. Наука европейская владѣетъ такими общирными силами, что, очевидно, эта зависимость будетъ продолжаться еще долго, по краёней мѣрѣ до тѣхъ поръ, пока у насъ самихъ не наберется достаточный контингентъ этихъ силъ и не образуется своя научная традиція.

Александръ Никол. Веселовскій также только отчасти воспользовался домашней университетской школой и, послѣ первыхъ возбужденій



## новыя направления въ западной наукъ.

въ трудатъ и лекціяхъ г. Буслаева, съ самаго начала принялъ направленіе, не совсёмъ совпадшее съ направленіемъ учителя, а вскорѣ вакъ бы совсёмъ отъ него отдалнышееся. Это совершилось подъ вліяніемь новаго успёха изслёдованій въ самой западной, особливо нёмецкой наукв. Г. Буслаевь быль по преимуществу, почти исключительно, послёдователенъ Гримиа; г. Веселовский началъ свои самостоятельныя работы въ ту нору, когда ученіе Гримма, на его роднев, повело съ одной стороны въ утрированному развитию его миоологическихъ идей, а съ другой - подверглось сильному ограниченію, почти отрицанію въ новыхъ теоріяхъ. Въ первонъ направленія действовали ученые, которые оказали вліяніе и у насъ, какъ напримъръ Кунъ, Шварцъ, Вольфъ, Маннгардтъ (у Асанасьева и другихъ); въ другомъ направления особенно сильное впечатлъние произвели труды Бенфен. Въ то время какъ школа Гримма и его послёдователей исходила изъ предположения (которое считала аксіоной), что видниое и безконечно повторяющееся сходство преданій у разныхъ народовъ проистекаетъ изъ изъ до-историческаго родства. Венфей собралъ массу указаній. что, напротивъ, сходство преданій объясняется очень часто внё условій племенного родства и до-историческаго единства путемъ чисто внёшеяго, устнаго или письменнаго заимствованія. Для довазательства этого положенія требовалось общирное сличеніе преданій и разысваніе тёхъ литературныхъ путей и международныхъ сношеній, при помощи которыхъ могла пронзойти передача и заимствованіе; и действительно, въ последніе лёть тридцать совершены были въ этомъ направлении громадныя работы, которыя приводять уже теперь въ любопытнъйшимъ результатамъ. Эти работы дёлались опять въ особенности нёмецении учеными, и это весьма естественно. Едва ли какая-нибудь изъ европейскихъ литературь была въ этомъ отношения вооружена столько, сколько нёмецкая, гдё уже болёе ста лёть тому назадъ Гердерь въ "Stimmen der Völker" собираль образцы всемірной поэзін и ставиль нёмецкой литератур'в задачу усвоенія величайшихъ произведеній литературы и народной позвія всёхъ человёческихъ племенъ, находя, что нёмецкая литература уже сдёлала, а потому и виредь способна сдёлать въ этомъ отношени больше, чёмъ какая-нибудь другая литература.

Вскорѣ уже накопился громадный запась изданій старыхъ памятниковъ средневѣковой литературы, западной и восточной, и запасъ изслѣдованій объ ихъ происхожденіи и связяхъ. Одновременно съ этимъ, въ два-три послѣднія десятилѣтія развился во всѣхъ европейскихъ литературахъ въ невиданныхъ прежде разиѣрахъ интересъ къ народной поэтической старинѣ, преданіямъ, поэзіи, за которыми теперь все больше утверждается взятый съ англійскаго терминъ "фольк-

лора" (folklore). Въ настоящее время издается иножество небольшихъ журналовъ въ Германін, Францін, Италін, Испанін, посвященныхъ фольелору, и отдёльныхъ, часто весьма общарныхъ сборнивовъ народныхъ преданій: то и другое еще чрезвычайно умножаеть массу матеріала народныхъ сказаній, подлежащихъ изученію и сравненію. Это движение направило прежнія изслёдованія на совершенно новую дорогу. Въ прежнее время, предположение исконной старины того или другого народнаго свазанія, суевёрія и т. н. ведо прямо къ завлюченіямъ о древней (общей) мнеологін: на днъ каждаго преданія видблся первобытный мноъ; по указаніямъ болёе или менёе выработанныхъ мнеодогій принимадось вакое-либо натурадистическое толкованіе миса (напр., почитаніе солнца, одипетвореніе тучи и Ррозы и т. н.), и такъ какъ можно было предполагать для древнайшихъ стадій развитія народовъ одного племенного ворня одни психологическія основанія мнеодогическаго творчества, то казалось естественнымъ объяснять содержание инеа по твиъ же основанъ, какія считались довазанными для другой, чужой мисологии. Такъ древняя русская мнеологія объяснялась на основанім германской. Теперь оказывалось нёчто иное. Изслёдованіе средневёковыхъ книжныхъ памятниковъ, въ сравнении ихъ нежду собою и съ живымъ современнымъ фольклоромъ, указало внё всякаго сомнёнія, во-первыхъ, обильные факты книжнаго заимствованія въ средніе вёка, факты международной передачи сказаній, и во-вторыхъ, продолжающееся существованіе этихъ сказаній въ современной народной памяти, и при послёднемъ обнаруживалось, что очень многое, что могло бы показаться чисто народнымъ инсомъ, бывало не боле какъ развитість и видоизменсениемъ вычитаннаго въ внигъ. Естественно было ожидать, что тъ же самые потови народныхъ сказаній, которые въ разныхъ направленіяхъ шли съ востока на западъ и обратно въ средневѣковой Европѣ, захватывали и древнюю Русь; мало того, что старая русская письменность, и современное народное преданіе могуть разъяснять тв или другіе темные пункты въ исторія средневѣковыхъ сказаній. Древняя Русь стояла въ этомъ отношения въ особыхъ условіяхъ. По старой исторической традиціи ны привыкли думать, что она держалась особеявомъ, мало сносилась съ другими народами, имъла небогатую, почти только церковную письменность, рано отдёлилась отъ ватолическаго запада и его литературнаго содержанія и такимъ образомъ создала себъ свою исключительную область поэтическихъ сказаній; между твиъ, изслёдованіе раскрывало слёды неподозрёваемаго ранёе общенія, путемъ котораго приходила масса чужихъ преданій и воздёйствій культурныхъ. Оказывалось вийсті съ тімъ, что прежнее построеніе мнеологіи и "поэтическихъ возгрѣній" русскаго народа было

только, или въ очень большой и вруз, создапіемъ ученой фантазіи. То, въ чемъ видёлся мнеъ, являлось внижнымъ сказаніемъ, отъ долгаго обращенія въ народё получившимъ внёшною народную складку; что представлялось древнимъ, исключительно русскимъ, было сравнительно новымъ, весьма распространеннымъ, почти всеобщимъ достояніемъ европейскихъ среднихъ вёковъ. Понятно, что, когда разъ найдены были такія недоразумёнія, необходимъ былъ новый пересмотръ всего состава народнаго преданія, новое указаніе своего и чужого, распредѣленіе дёйствительно мнеологическихъ и чисто поэтическихъ эдементовъ, расположеніе ихъ (насколько возможно) по хронологіи народной жизни и письменности, опредѣленіе ихъ источниковъ — для того, чтобы зданіе могло быть построено вновь по болѣе правильному плану и болѣе устойчиво.

Этоть трудь предпринять быль въ особенности г. Веседовскимъ. Онъ былъ питоиценъ московскаго университета. Въ началъ 1860-хъ годовъ послапный отъ московскаго университета за границу для продолженія своихъ занятій, онъ пробыль такъ сверхъ своего срока еще несколько леть, особенно въ Италін, увлеченный теми богатыми интересами изучения, которые передъ нимъ открывались въ средневёковой старинё и которые, въ этомъ новомъ направлении, онъ первый вносиль въ нашу научную литературу съ такою широтою наблюденій <sup>1</sup>). Его оффиціальные отчеты, небольшія корреспонлении и статьи въ журналахъ объ итальянсвой жизни и литературъ обрашали на себя внимание общирной начитанпостью и живымъ взглядомъ: въ то же время г. Веселовскій пріобрёталь изв'естность въ ученой нтальянской дитератов своими изследованіями по итальянской книжной старинъ съ той новой критической точки зрънія, которяя на ивсть была еще нова. Оригинальнымъ для русскаго ученаго образомъ, это были его первыя крупныя изслёдованія <sup>2</sup>). Одно изъ этихъ нтальянскихъ разысканій въ русской обработкѣ послужило магистерской диссертаціей по романо-германской филологіи<sup>3</sup>). Освоившись на спеціальной работь по первымъ источнивамъ съ западнымъ средневъвовымъ міромъ и съ прісмами изслёдованія, вакъ оно ставидось

HCT. 9THOPP. II.

17

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отчети объ его занятіяхъ за границей напечатани въ Журн. мин. просв. 1862— 1864, и въ отдъльномъ издании: "Извлечения въз отчетовъ лицъ, отправленныхъ миинстерствомъ нар. просвъщения за границу, для приготовления въ профессорскому званию. Семь частей. Спб. 1863—1867. I, 897—405; II, 22—29, 383—841; III, 181— 184, 458—464.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Novella della figlia del re di Dacia. Testo inedito del buon secolo della lingua. Pisa, 1866; Il Paradiso degli Alberti e gli ultimi trecentisti. Saggio di storia letteraria italiana. Scelta di curiosità letterarie inedite o rare. Bologna, 1867-1869.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вилла Альберти. Новые матеріалы для характерастики литературнаго и общественнаго перелома въ итальниской жилин XIV-XV в. Москва, 1870.

тогда въ западной науки, г. Веседовскій перешель къ пислидованіямъ въ міри славяно-русскомъ и съ тихъ поръ издалъ многочисленныя изслидованія, которыя яменно счавили сказанія славяно-русскія въ цилую связь средневиковой поззін <sup>1</sup>). Съ начала семидесатыхъ годовъ онъ сталъ профессоромъ исторіи всеобщей литератури въ петербургскомъ университети; съ конца тихъ же годовъ — членомъ Второго отдиленія Академіи.

Предстояла общирная задача, прежде всего особливо аналитическая. и г. Веселовскій положиль на нее столько труда, сколько не было еще положено на это вёмъ-либо изъ нашихъ изслёдователей. Если при первыхъ сличеніяхъ можно было легво разубёдаться въ вёрности прежнихъ мнеологическихъ теорій, то предстоялъ вопросъ о новомъ созидании. Но сравнительно-историческому анализу предлежаль такой общерный и запутанный лабиринть преданій, что нашь изслёдователь, послё иножества частныхъ изслёдованій, ниъ исполневныхъ, все еще не ришается на это предпріятіе. Крони того, что отврывалось слишвожъ много частныхъ подробностей, которыя требують истолвованія прежде, чёмъ можеть быть построень плань цёлаго, нашъ изслёдователь повидимому увлекается самымъ процессомъ анализа, который доставляеть столько любопытныхъ решений на трудные вопросы и ученыя загадки. Во всякомъ случат уже и въ настоящемъ положении изслёдований, сдёланныхъ г. Веселовскимъ и аругими учеными этого направленія, частію его последователями, иножество подробностей старой народной поззін, современныго преланія и самаго быта находять чрезвычайно интересныя разъясненія.

Приступая въ изслёдованію русскаго содержанія, нашъ вритикъ встрёчался съ удивительнымъ совпаденіемъ многихъ мотивовъ нашего преданія съ мотивами западными и византійскими. Въ результатё многое изъ старыхъ выводовъ устранялось, и получались новыя данныя. Какъ мы сказали, изъ мнеологіи, какъ она понималась прежде, многое окончательно отпадало; не исчезало, конечно, мнеологическое содержаніе, но оно представлялось уже далеко не въ тоиъ, столь часто произвольномъ видѣ, гдѣ отъ какой-либо формы поэтическаго выраженія или подробности обряда и суевѣрія полагалось

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Труди его за 1866- 1877 годъ перечислени били въ "Запискѣ" объ его ученихъ трудахъ, Срезневскаго, въ "Сборникъ" второго отдъленія Академін, т. ХУШ, 1878, стр. LXVII-LXXIII; били перечисляеми въ конхъ статьяхъ, "Въсти. Евр." 1877, 1883; наконецъ, подробно исчислени въ книжкѣ: "Указатель къ научникъ трудакъ Александра Николаевича Вессиовскаго, проф. Имп. Сиб. Унив. и академина Имп. Акад. Наукъ. 1859-1885". Сиб. 1888. Въ послѣднее время труди его находили мѣсто почти исключительно въ "Сборникахъ" второго отдѣленія, въ "Журналѣ ти, просвѣщенія", и въ "Агсhiv für slavische Philologie", Ягичъ.

возножнымъ премо завлючать о солнцё, явленіяхъ природы, зооморю фичеснихъ божествахъ и т. п.; а напротивъ, являлось чрезвычайно E осложновнымъ разнородными наслоеніями, которыя новому изслёдо-W занію нерѣдко удавалось выдѣлить съ полною точностью. Старая 1 лётопись и поученіе говорять уже о "двоевврін", господствовавшень E. въ народъ, принявшемъ христіанство, и это быль дъйствительно 圖. факть. характеристический для тогдашияго состояния умовъ. Мнеологи прежней школы понимали двоевёріе довольно механически, лу-10. мали, что язычество сохранялось подъ христіанской вибшностью и 3.... именами, и въ народномъ предавія, не носившемъ явно христіанt.r скаго характера, склонны были видёть непосредственную первобыт-. ۲۰ ную старину. Очевидно между тёмъ, что если въ первое время двое-101 въріе ногло быть такимъ внёшнимъ сопоставленіемъ двухъ поряд-Ei . вовъ мыслей, какое изобличали древніе книжники, то уже вскорѣ 1 народное върование должно было испытать настоящее перерождение: D. два элемента должны были подвергнуться взаимолёйствію и была d: въроятность, что возобладаетъ тотъ, который получалъ все новые <u>.</u>...5 запасы преданія и бытового значенія, т.-е. христіанскій. Дёло въ غلق томъ, что когда съ одной стороны несомнённо должна была исто-**F**. щаться намять стараго изычества в полорвань быль самый источci i никъ его развитія, то съ другой стороны все болье расширался приe i токъ понятій, преланій, повѣрій и суевѣрій склада христіанскаго. 13i Если булеть когла-нибуль написана послёдовательная исторія нарол-11 ныхъ верованій, она несомнённо должна будеть указать постепен-19 ное возрастание этихъ христіанскихъ влінній и именно въ ихъ попу-PERI лярной, полу-поэтической, полу-суевърной формъ. Въ народъ оче-۳r видно не проходили философско-догиатическія положенія, ему недо-WT ' ступныя; ему понятны были и имъ усвоены только проствищія поr Bi ложенія нравственныя (спасеніе души, колитва, мылостыня и проч.) 11 вивсть съ преувеличенной наклонностью въ обрядовой сторонъ въры, s FB и особливо также тоть поэтическій матеріаль, который въ изобилік OBLE представляла церковно-популярная письменность. Историки прежняго R) # времени, а послё писатели славянофильскіе настанвали на быстроиъ hopts . распространения христіанства въ древней Руси, видёли въ руссвоиъ народъ народъ единственно христіанскій, глубово пронивнутый вы- منظ الله ا совеми началами христіанскаго ученія. На это весьма не были похожи упомянутыя утвержденія мнеологовъ, которые полагали, что рус**at**<sup>i \$</sup> скій народъ кръпко держался языческихъ преданій и весьма успъшно LET'L i, <sup>Bir</sup> сберегъ ихъ до настоящаго времени. Истина находится приблизи-11 Bie тельно на середнив. Христіанство, хотя воспринятое не вдругъ, твиъ B 1 P не менње уже скоро становится народнымъ върованіемъ; масса неrpris ? въжественная, какою она была и въ значительной долё остается й**н** <sup>р -</sup>

17\*

лонынь, не могла уразуньть новаго ученія во всей его возвышенности, но. сохраняя по уиственной и бытовой инерии старое преланіе. вибств съ твиъ жадно ловила легендарныя скаванія всякаго рода, какія въ изобилія сообщала церковная литература и устине разсказы. Мы не имбемъ достаточно сведений о томъ, какъ это совершалось въ первые въка нашего христіанства; по тъмъ перковнымъ и лётописнымъ памятникамъ, какіе сохранились, очевидно, что вліянія этого рода действовали съ самыхъ первыхъ вёковъ: въ этихъ памятникахъ уже проглядывають элементы анокрифическихъ сказаній, и рано начинаются ув'ящанія противъ "ложныхъ вингъ". въ число воторыхъ помѣщаются также бытовыя суевѣрія и язычесвія (ваєъ сонъ и чохъ и т. п.), и христіанскія (ваєъ дживыя молитвы", "худые номоканунцы" и т. п.). Съ первой поры нашего христіанства возниваеть монашество съ монастырской дегендой и паломничество съ тою массой чудесныхъ пов'вствований. казним оно обыкновенно сопровожавется. Едва ли сомнительно, наконенъ, что первовь у насъ, какъ то бывало и въ другихъ мъстахъ, старалась заивнять языческія празднества христіанскими, пріурочивать церковный обрядъ въ языческимъ обывновеніямъ и т. п., такъ что старое преданіе, не исчезая, получало новое осв'ященіе. Однимъ словомъ, съ самаго начала различными путями въ популярное міровозарѣніе входить все больше христівнскихъ элементовъ, которые питають народную фантазію и направляють на новый путь народно-поэтическое творчество. Извёстно, какую оригинальную сиёсь христіанскаго и языческаго представляеть памятникъ, близкій къ XII въку-"Слово о подку Игоревъ", гдъ рядомъ съ воспоминаніями о Дажьбогъ и Велесь стоить Богородица Пирогощая. Если уже вскорь русскій народъ начинаеть противополагать себя "поганымъ" и невърнымъ, омъ очевидно дорожить своимъ христіанскимъ достоинствомъ, и естественно предположить, что его поэтическое творчество не останется чуждымъ этому сознанію и проявить свою дёятельность въ этомъ синсяв. Двиствительно, періодъ "двоевбрія", а твиъ болбе посліаующее время представляють именно богатое развитие христіанскихъ элементовъ въ поэзіи и бытовомъ суевёріи, такъ что многое, что было относимо прежде въ древнюю языческую мисологію, должно быть съ большимъ основаніемъ разыскиваемо въ мисологіи христіанской, и дёйствительно разыскивается.

Отсюда должно слёдовать, что судьба народной поэзін была не совсёмъ такова, какъ ее представляли прежніе изслёдователи. Они полагали, что, напримёръ, мы имёемъ возможность непосредственно возводить нашъ богатырскій эпосъ къ его предшествовавшей ступени—эпосу мнеологическому; что въ немъ какъ будто произошло только переименование его героевъ, что напримъръ, за Ильей Муромпемъ кожно углядеть божество грома, или за княземъ Владиніромъкрасное солнышко. На дёлё, переходъ отъ временъ языческихъ, когда можно было бы предполагать инеологический эпосъ, во временамъ христіанскимъ составлялъ такой переворотъ. что въ сущности трудно даже представить нова, что могло при этомъ произойти: невозможно представить, чтобы на этомъ пространстве народное творчество осталось безучастно и незувствительно въ темъ новымъ стихіямъ, какія входили въ вародное міровоззрівніе изъ христіанской легенды или вообще изъ той новой массы поэтическаго содержанія, которое проникало къ народу въ течение въковъ. Въ самомъ дълъ, новъйшія изслёдованія ставять внё всякого сомненія, что былина рядомъ съ своими традиціонными народными сюжетами разработывала и сюжеты, по своему происхождению книжные, и разработывала въ томъ же самонъ стилъ пріемовъ, стиха и языка. Такимъ образомъ о прямой преемственности, о неизмённомъ самостоятельномъ развити исконнаго содержания не можеть быть речи; напротивъ, эпосъ свободно воспринималь то книжное или инымь путемь приходившее новое содержаніе, которое отвёчало интересамъ народной фантазіи, и включаль это содержание въ свой героический кругъ. Подобнымъ образомъ новое входило въ самую область обрядовой пёсни, въ которой можно именно искать отголосковъ древнивищей поэзіи и быта.

Такимъ образомъ, когда прежніе изслёдователи искали, и думали находить, въ народномъ преданіи и поэзіи слёды первобытной эпохи народной жизни, новъйшіе изыскатели, напротивъ, останавливаясь на точномъ анализъ данныхъ фактовъ народнаго творчества, расврывають передь нами сложное и пестрое зрелище той более поздней двоевёрной поры, гдё разнообразно перекрещиваются элементы стараго и новаго, подлинно народнаго и чужого, устнаго и письменнаго, суевърно-языческаго или суевърно-христіанскаго. Здравый вритическій пріемъ состояль именно во всестороннемъ осмотрѣ наличныхъ данныхъ, и первое общее впечатлёніе или первый научный результать заключались въ томъ наблюдении, что наша старина и народная поззія тёснёйшимъ образомъ примыкають къ цёлому составу средневъковаго христіанскаго народнаго мышленія и легендарной поэзіи: многочисленныя сличенія подробностей приводили постоянно въ этому общему міру европейскаго средневѣковаго преданія, нервако удивительнымъ образомъ совпадавшаго у самыхъ далевихъ одинъ отъ другого народовъ, въ самыя различныя эпохи, въ самыхъ различныхъ сюжетахъ. Это было впроченъ весьма естественно: европейскіе христіанскіе народы имѣли одинъ общій источникъ легенды, суевърія и обычая; прежде чемъ совершилось раздъленіе церквей, успёла уже создаться и распространиться одинаково на востокё и западё масса легендарно-поэтическаго матеріала, который одинаково на западё и на востокё переходнять въ народную среду и возбуждаль въ ней самостоятельную дёятельность въ тожь же направленія. Естественно, что одна основная тема разбивалась, смотря по множеству мёстныхъ условій, на разнообразные варіанти: они и застыли какъ въ литературё, такъ и въ народномъ преданім у разныхъ племенъ и, встрёчаясь съ ними, изслёдователь имёетъ возможность возвести ихъ къ общему источнику.

Таково было поприще, которое открывалось передъ научнымъ анализонъ съ техъ поръ, какъ понята была односторонность Гримнова нотода, и съ тёхъ поръ, какъ Бенфей выставнаъ свою теорію междунадодныхъ заимствованій. Къ тънъ трудамъ, которые совершены были въ европейской наукъ для изслъдованія новаго возникшаго вопроса, достойнымъ образомъ примыкаютъ труды нашего ученаго. Въ этой области новъйшей науки найдется немного людей, которые овладёли бы ся матеріаломъ въ такой степени: останавливаясь на томъ или другомъ вопросъ, онъ привлекаетъ къ сравнению огромную литературу, восточную и западную, древнихъ и среднихъ въковъ и современнаго фольклора, отличаясь тёмъ оть своихъ западныхъ собратий, что въ его распоряжения находится также мало или совсёмъ неизвёстный на западё катеріалъ старо-славянскій, ново-славанскій и русскій, и наконець византійскій-вь техь рукописахь нашихь быблютекъ, которыя оставались неизданы и неизвёстны западнымъ ученымъ. Сдёланныя имъ сличенія поражають своимъ разнообразіемъ, общирностью обозрѣваемаго горизонта и часто неожиданностью. Останавливаясь на русскомъ легендарномъ преданіи, на той или другой подробности эпоса, г. Веседовскій обставляеть ихъ иножествонь сравненій и аналогій, заимствованныхъ отовсюду: ему послужать древнее византійское житіе или церковные каноны, западная латинская легенда, скандинавская сага, ибмецкая и французская среднев совая поэма, западно-славянское преданіе, румынская или ново-греческая ийсня, сказанія восточныхъ народовъ, преданія русскихъ полудивняъ инородцевъ, словомъ, громадный матеріалъ, раскиданный на огромномъ пространствъ географіи и хронологіи и гдъ однаво отыскиваются общія нити народнаго мнеа и поэзіи. Русская тема, которая. служить ему исходныхъ пунктомъ и предметомъ разысканія, окружена разъясняющими се чертами чужихъ преданій и письменности, между прочимъ, такими чертами, которыя невозможно было бы объяснять какимъ-либо до-историческимъ родствомъ и наслъдственностью отъ одного первобытнаго источника, такъ что прежде всего эта руссвая тема теряеть ту исключительность, какая за ней предполагаяась, и напротивъ, является только отдёльнымъ заёномъ въ международной цёни мнее и пертическаго сказанія. Понятко, что только послё этого признанія са однородности съ другими подобными мометъ быть съ успёхомъ опредёлена са дёйствительная національная особенность. Во-вторыхъ, изъ этихъ многочисленныхъ сравненій открывается единство иного рода, именно-единство цёлаго общирнаго міра христіанско-мнеологическихъ сказаній и повёрій, господствовавшаго въ различныхъ варіантахъ во всемъ средневёковомъ христіанствё и очевидно повліявшаго на міровозерёніе русскаго народа гораздо сильнёе, и гораздо болёе замёстившаго языческое наслёдіе, чёмъ предполагала прежняя мнеологическая школа.

Было бы долго перечислять разнообразныя темы, на которыя направлянись изысканія г. Веселовскаго. Онъ останавливались на превней повёсти и сектаторской легенде, и на житіяхъ, и на руссконъ эпосв, и на обрадовой позвін, и на старомъ явическомъ или двоевёрномъ обычаё и т. д. Призлекая къ ихъ объяснению тотъ различный матеріаль средновёковыхь сказаній, который мы сейчась упоминали, нашъ изслёдователь нерёдко достигалъ двоякой цёли: давая компентарій въ русскимъ свазаніямъ, онъ вивств съ темъ указываль для сказаній западнихъ такія параллели, которыя не были принимаемы въ соображение западными комментаторами или вовсе не были имъ извъстны. Былъ и третій результать: въ приложеніяхь кь своимь изсліжованіямь онь издаль не мало неизвістныхъ ранве текстовъ, напр., старыхъ русскихъ и византійскихъ. Въ послёдное время длинная серія изслёдованій была низ посвящена нашинь южно-русскимь былинамь и духовнымь стихамь. Поэтическія темы древнѣйшей русской былины никогда еще не были представлены въ такой обстановкъ, какую давалъ имъ г. Веселовскій. Нѣкогда, и еще весьма недавно, онв получали толкование мнеологическое или символико-мистическое-въ обоихъ случаяхъ переносились въ далевую фантастическую область, куда не могло, наконецъ, слъдовать за ними осязательное изысканіе; теперь мы видёли ихъ въ наглядныхъ параллеляхъ изъ средневъвовой поэзін, гдъ ихъ подробности становились понятны въ сопровождении такихъ же прим'вровъ поэтическаго творчества у другихъ народовъ. Витеств съ этимъ довументальнымъ истолкованіемъ древней поэзіи, реставрировалась по твиъ же былинамъ и другниъ смежнымъ паматнивамъ сама бытовая старина.

Остановиися на нѣсколькихъ примѣрахъ этихъ изслѣдованій. Послѣ диссертаціи по итальянской литературѣ и нѣсколькихъ частныхъ работъ, г. Веселовскій обратился къ вопросамъ русской письменной и народно-поэтической старины, въ изслѣдованіи, которое

сразу поставило его въ ряду наиболбе компетентныхъ знатоковъ предмета 1). Книга уже обращала на себя вниманіе общирными литературными средствами автора. Предметь быдь ваять изъ той старой полународной письменности, которая уже въ школь г. Буслаева стала привлеваться въ свидётельству о народной поэзіи и мисологическомъ преданія. Но авторъ остался далекъ отъ прежняго пути: господствовавшій пріемъ въ объясненія эпоса готовыми инеелогическими формулами вазался ону слишкомъ податливнить личному произволу и. напротивъ, пріобратенная практика въ реальномъ изсланования литературныхъ фактовъ-притокъ въ чужой дитературів, сдівл., вий національно-археологическихъ пристрастій-побуждала его въ тому же и въ области древней русской литературы. Общирная начитанность въ средневъковыхъ памятникахъ,---какою едва ли кто другой изъ русскихъ ученыхъ могъ похвалиться, --открывала ему столько характерныхъ совпаденій и наглядныхъ образчиковъ движенія народнопоэтическихъ представлений, что все это само по себъ привлевало къ изслёдованію. Первый трудъ уже наводиль на любопытныя заключенія о судьбахъ народнаго преданія и поэзін. Правда, отъ нѣкоторыхъ выводовъ перваго труда онъ послё отчасти отказался или видоизмённять ихъ, но это объяснялось только тёмъ, что въ дальнёйшихъ изысканіяхъ авторъ овладъвалъ все большей нассой литературныхъ фактовъ, которые доставляли и новыя объясненія<sup>2</sup>); но самый путь, методъ изслёдованія оставался неизмённымъ. Писатели мнеологической школы причислили г. Веселовскаго въ послёдователямъ Бенфея (противополагавшаго ученію о до-историческомъ сродствѣ миеовъ, по единству племенного происхожденія, теорію позднѣйшаго заимствовація путемъ международныхъ сношеній); но и безъ теоріи Бенфея, къ которому, прибавимъ, нашъ изслівдователь относится весьма независимо, достаточно было широваго и вритически обставленнаго сличенія фактовъ, чтобы принать между народами "литературное общеніе" и найти въ немъ источникъ многихъ эпическихъ преданій и сказаній, которыя прежде приписывались самобытному творчеству даннаго народа или сходство которыхъ у разныхъ племенъ относимо было въ отдаленныя эпохи до-историческаго единства. Теперь оказывалось, что къ этимъ ссылкамъ на до-историческія времена во многихъ случаяхъ не было никакого основанія, и



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изъ исторіи литературнаго общенія Востока и Запада. Славлискія сказанія о Соломоні и Китоврасі и западния легенды о Морольфі и Мерлині. Спб. 1872. Это была докторская диссертація. Разборъ книги, сділанный г. Буслаевымъ — въ 16-мъ присужденіи Уваровскихъ премій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См., напр., "Наблюденія надъ исторіей изкоторыхъ романтическихъ сюжетовъ средневѣковой литерачуры" въ Журн. мин. просв., 1873, февр., и друг.

что вопросъ ближе и проще рѣшался реальными фавтами литературныхъ воздѣйствій и устной передачи въ христіанскія времена.

Отерывъ рядъ своихъ изслёдованій, г. Веседовскій не однажан обрашался въ объяснению самаго метода. Это было необходимо, потому что неасность вопроса о методъ была одной изъ главныхъ приченъ того производа, какниъ исполнены были прежнія истолкованія инеологіи и за нею эпоса. Этому вопросу посвящена была въ особенности статья о "Зоологической мнеологін" Анджело де-Губернатиса<sup>1</sup>). Веселовскій относится очень недовѣрчиво въ той системѣ объясненія мнеа, которую представляль Ад. Кунь, Максь Мюллерь и ихъ многочисленные послёдователи и подражатели. Эта система, но словамъ его, сдёлалась модой, польза которой очень сомнительна. "Какъ прежде наивно въровали въ историческую подкладку всякаго мноа, такъ теперь, увлекшись сравнительнымъ пріемомъ, всякую обыденную исторію норовили обратить въ мисъ. Стоило только отискать, что въ той или другой лётописи, былинё, свазаніи ость общія мёста. встрвуающіяся въ другихъ лётописахъ, сказаніяхъ, чтобы тотчасъ же заподозрить ихъ достовърность и выдвинуть ихъ изъ исторіи. Ихъ думали объяснить иначе-либо заимствованіемъ, перенесеніемъ нъкоторыхъ безраздичныхъ подробностей изъ одного паматника въ аругой, либо инсомъ. Но заимствование приходилось бы довазать для каждаго даннаго случая, а гипотеза миса такъ удобна!.. Сто́нтъ только однажды стать на эту точку зрвнія, а возсозданіе этого мнеа и объасненіе его-діло легкое, при податливости матеріала, съ которымъ обращается мнеологическая экзегеза. Такимъ образомъ и Роданда, сподвижника Карла Великаго и героя очень реальной chanson de geste, хотвли не такъ давно обратить въ германскаго бога, потому что у того и у другого нашлясь сходныя черты":

При изученіи народныхъ върованій представляются прежде всего слѣдующіе вопросы: какіе отдѣлы народно-поэтическихъ произведеній подлежатъ мисологическому толкованію, и на чемъ основана исходная точка толкованія? Веселовскій отвѣчаетъ, что мисологъ долженъ прежде всего обратиться къ тому, что самъ народъ принимаетъ еще какъ върованіе—къ обрядной пѣснѣ, къ заговору: здѣсь скорѣе всего мы найдемъ отголоски того непосредственнаго отношенія къ природѣ, какое лежало въ основѣ древвикъ народныхъ религій. Только придя къ извѣстнымъ цѣльнымъ выводамъ на основаніи такого матеріала, изслѣдователь можетъ перейтя къ другимъ отдѣламъ народной поэзіи, напр., сказкамъ, отыскивам въ нихъ слѣды той же мисологической системы. Но надо помнить, что самъ народъ не видить въ сказкахъ

•) Вёстн. Евр. 1873, октябрь.

даже были, не только вёрованія, и считаеть ее "силадкой", даже иногда не имъ сложенной, а откуда-то занесенной.

Объясненія инеодогін посредствоиз извістной облачной и соднечвой теорія кажутся автору односторонники. Діло въ томъ, что такіе нен были только однинъ изъ выражений того исихнуескаго акта. который всю природу сознаваль живою, двяствующею по законань личной жизни; рядоиъ съ мноами небесными были мном растеній и животныхъ. Это разные циклы инез возникали самостоятельно, и существовали совместно, хотя развивались неровно. Животныя сказии не могуть быть вовсе привазаны въ облачному мноу (какъ это дълали и наши изслёдователи), и авторъ никакъ не соглашается върить, чтобы прояжяем нашей Лисы Патриквевны когла-либо имъли ивсто въ облакахъ, а не въ курятникв. Относнтельно сказовъ и эпнческихъ сказаний вообще нужна также великая осторожность инончесвихъ объясненій, даже въ томъ случав, когда бы въ сказкв и собственно религіозномъ миев (не только разныхъ, но одною народа) повторились одинаковые мотивы. Дёло въ томъ, что если небесные мноы образовались по отношеніямъ земной жизни, то первоначально усмотрѣны были эти земныя отношенія, и раньше небесной коровы или другого мнонческаго животнаго, раньше борьбы небесной, человыт зналь простыхъ земныхъ животныхъ и видълъ борьбу враговъ земныхъ. Мноъ, правда, закрѣплялъ обыденныя отношенія въ более широкіе образы, но эти отношенія когли спастись оть забвенія и ирусных путемъ кромѣ мнов. Народная память сохраняла разсказъ о набътъ одного племени на другое, о единоборствъ двухъ витязей, о кровавой драни въ семь старшины. и готовъ былъ эпический разсказъ-зародышъ народнаго эпоса. Этотъ разсказъ могъ имъть сходныя черты съ мотивами облачнаго миса, но это сходство могло состояться безь всякой иснетической связи нежду нини. И если иноъ религіозный съ теченіемъ времени обезцвѣчивался и дѣлался сказвой. то могло то же самое случиться и съ реальнымъ эпическимъ разсказоиъ: историческія имена забывались, ифстныя черты отпадали, в точно также являлась сказка. Такимъ образомъ не все въ сказкъ принадлежить мноу, и многое вознивло изъ реальныхъ житейскихъ отношеній. Иначе придется отрицать возможность зарожденія пёсни и эпическаго разсказа по поводу факта, случившагося на землъ, а не на небъ.

Въ настоящее время мы, по большей части, имъемъ дъло съ миеами, прошедшими цълую длинную исторію разъединенія, смѣшенія и осложненія подъ вліяніемъ сліянія родовъ и племенъ, измѣненія понятій и бытовыхъ отношеній. Подобныя явленія совершались и въ области эпическихъ сказаній, которыя также имѣли свою исторію и

Digitized by Google

воторыя ны инбоиз теперь передъ собою въ этоиз сибшанномъ и \* осложненномъ видѣ. Какъ происходить это осложнение эпическихъ иотивовъ, ин коженъ наблюдать даже и тенерь. Заставьте добого сказочныка или пъвца повторить вамъ въ разное время сказку или былину: каждый разъ, незамётно для себя самого, онъ прибавить или выпустить что-нибудь, изивнить какую-нибудь подробность; онъ не сочинаеть, а только путаеть. Но и тв сказки, которыя намъ кажутся хорошо сохранившимися, прошли, вонечно, тотъ же самый процессь. Такимъ образомъ, и въ мнов, и въ эническомъ сказании, двойственность мотивовъ, противоръчивыя черты и т. п. объясняются вавъ послёдовательность превращеній и наростовъ, какихъ не миновало ни одно произведение народнаго слова, переходившее изъ устъ въ уста. И вопросъ тольованія состоять въ томъ. чтобы отанчить этя позднія приставки отъ того, что можно считать кореннымъ и не случайнымъ. Для этого нужно предварительно изучить содержание народныхъ сказовъ относительно ихъ масныхъ мотисосъ. "Чемъ въ большенъ количествъ сказокъ повторенъ будетъ одинъ и тотъ же мотнеъ, тъмъ ближе мы въ цъли вритики: изъ сличенія различныхъ редавцій одного и того же разсваза легно будеть вывести заключеніе о его общихъ неизитивеныхъ чертахъ, и съ другой стороны о тёхъ, которыми овъ видоизмёнялся тамъ или здесь. Первыя должны быть признаны принадлежащими къ основнымъ сказочнымъ типамъ, и забсь ножеть явилься идея сблизнть ихъ съ народными мнеами и даже объяснить изъ нихъ происхождение всей сказочной литературы. Что до вторыхъ, то подобное объяснение касаться ихъ не должно; они принадзежать собственной исторіи свазви, ся стилистивѣ. Только вогда это разделение будеть сделано, мисологическая экзегеза ошутить впервые твердую почву подъ ногами".

Ближайшимъ образомъ, Веселовскій такъ опредѣлялъ отношенія мнеологіи къ христіанскому міровоззрѣнію и легендѣ. "Мнѣ кажется, говоритъ онъ, — что теоретики средневѣковой мнеологіи должны будутъ поступиться частью своей программы: не всегда старые боги сохранились въ полуязыческой памяти средневѣковаго христіанина, прикрываясь только именами новыхъ святыхъ, удерживая за собою свою власть и аттрибуты. Образы и вѣрованія средневѣковаго Олимпа моган слагаться еще другимъ путемъ: ученія христіанства принимались неприготовленными къ нему умами внѣшнимъ образомъ; евангельскіе разсказы и легенды, чѣмъ далѣе шли въ народъ, тѣмъ болѣе прилаживались къ такому пониманію, искажались; обряды, мелочи церковнаго обихода производили формальное впечатлѣніе, слово принималось за дѣло, всякому движевію приписывалась особая сила, и по мѣрѣ того, какъ исчезалъ внутренній смыслъ, ввѣшность давала богатый матеріаль для суевърія, заговоровь, гаданій и т. п. Повёсть о подвижничествё христіанскихъ просвётителей обрашалась. въ фантазіи европейскихъ дикарей, въ героическию сагу, святие становились героями и полубогами. Такимъ образомъ, долженъ былъ создаться цёлый новый мірь фантастическихь образовь, въ которомъ христіанство участвовало дешь матеріалами, именами, а содержаніе и самая постройка выходиди языческія. Такого рода созданіе ничуть не предполагаетъ, что на почвъ, гдъ оно произошло, было предварительное сильное развитіе мнеологін. Ничего такого могло и He быть, т. е. инеологіи, развившейся до олицетворенія божествь. 10 признанія между ними человѣческихъ отношеній, типовъ и т. д.: достаточно было особаго свлада мысли, никогда не отвлекавшейся оть конкретныхъ формъ жизни и всякую абстракцію низводившей до ихъ удовня. Если въ такую уиственную среду попадетъ остовъ кавого-нибудь нравоучительнаго аполога, легенда, полная самыхъ аскетическихъ порывовъ, они выйдуть изъ нея сагой, сказкой, мнесомъ; не разглядёвь ихъ генезиса, мы легко можемъ признать ихъ за таковые"<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ г. Веселовский относился недовърчиво въ мисологической школь; его мивнія объ этомъ высказаны раньше тёхъ отзывовь Манигарита, на которыхъ им останавливались въ одной изъпредъидущихъ главъ. Начавши свои изученія въ то время, когда уже возникла реакція противъ преувеличеній Гринмовой школы, и направивъ свои изысканія на памятники средневѣковаго эпоса и легенды,онъ долженъ былъ увёриться, что реакція нивла свои осно. ванія. Многое изъ того, что относилось мнеологами прежней шкодн въ до-историческій мноъ, въ арійскую древность, оказывалось вовсе не столь глубово миенческимъ я не столь древнимъ: мнимо до-историческое оказывалось средневёковымъ, арійское-не арійскимъ (напр. еврейскимъ), древне-языческое --- христіанскимъ. Чёмъ дальше шли изслёдованія, тёмъ обильнье были отврытія, и тёмъ ярче выступало значеніе, во-первыхъ, того запаса восточно-эпическаго матеріала, который переходиль черезь Византію въ мірь южно-славянскій и русскій, съ другой въ западную Европу, и во-вторыхъ, христіанской легенды и апокрифическихъ сказаній. Въ европейской ученой литературѣ еще задолго до Бенфея началось изученіе странствующаго эпоса; теперь съ усилившимся собираніемъ живой народной поэзіи и бытового обряда, съ разработкой восточныхъ литературъ, съ изданиемъ и истолкованіемъ множества памятниковъ средневѣковой письменности, возросъ до громадныхъ размѣровъ запасъ матеріала и сравненій.

<sup>&#</sup>x27;) Слав. сказанія о Соломон'я и Китоврась, стр. XII-XIV.

Нашъ ученый, широко пользуясь этимъ запасомъ, развичожилъ его руссно-славянскимъ и византійскимъ матеріаломъ. Передъ изслёдователями, можно сказать, раскрылся новый литературный міръ, у насъ никогда прежде не наблюдаемый въ такомъ широкомъ объемѣ: это былъ міръ не только созданный старныъ національнымъ преданіемъ разныхъ европейскихъ народовъ, но и тёмъ ихъ общеніемъ съ востокомъ, которое установлялось историческими отношеніями культуры (политическими, бытовыми, образовательными) и въ особенности христіанствомъ.

Это особенное внимание къ средневѣковому христіанскому преданію было действительно необходимо. Какъ бы ни былъ живучъ древній мноъ, его господство быдо смінено многовіковымь господствомъ другого, столь могущественнаго вруга идей, что послъдній неизбано долженъ былъ многое стадое окончательно уничтожить и внести совершенно новыя представленія; новая религія сивнила старый мноъ легендой, новой космогоніей и эсхатологіей, новымъ аповрифическимъ суевъріемъ, особымъ направленіемъ въ работъ фантазін 1). Этоть новый порядовь ндей укрепланся всёмь ходомь жизни, церковыю, учрежденіями, образованіемъ, нравами; онъ самъ создаваль свою мнеологію, и вёками своего существованія дёйствительно создаль ее. Странно было бы ожидать, чтобы въ новыхъ формахъ своего быта народъ внезапно лишился творчества и игры фантази, и только повторяль одни старые мотивы, -- чтобы онь все еще отчетливо помниль только одни "тучи" и "молніи", на которыхъ останавливалось его первобытное младенческое воображение. Остатки старины, вонечно, хранились въ иныхъ отрывкахъ и традиціонныхъ выраженіяхъ; но несомнённо были и новыя, самостоятельныя формы и содержание. Вопросъ былъ въ томъ, насколько въ дошедшемъ до насъ матеріалѣ мненческаго преданія: насколько въ народной поэзін надо видѣть одну перелицовку старины или же новыя образованія. Прежняя мисологическая школа предпочитала первое, новыя изслёдованія приводили скорфе въ послёднему.

Изъ множества изслёдованій г. Веселовскаго остановнися на нёкоторыхъ примёрахъ.

Однимъ изъ тёхъ памятниковъ, гдё наши мнеологи видёли непреложный слёдъ до-историческаго язычества, былъ извёстный стихъ о "Голубиной книгё", — хотя имъ очень извёстны были ся литера-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На этотъ вопросъ уже наводила прежняя школа, затронувъ запаси христіанской средневѣковой легенди и суевѣрія. Изъ многихъ указаній у г. Буслаева на вліянія христіанской грамотности, см. напр. "Р. богатырскій эпосъ", Р. Вѣсти. 1862, № 10, стр. 564; въ разборѣ сочиненія Стасова, стр. 80 и друг.

турныя параллели 1). Г. Веселовскій изъ разбора этихъ параллелей пришель въ противоположному заключению, что вибсто языческаго, "арійскаго" иноа, будто бы только нодновленнаго христіанскимъ впокрифонъ, ны инвенъ туть дёло именно съ позднёйшних литературнымъ авленіемъ, источники котораго заключаются въ преданіяхъ христіанской инеологіи, иного разъ переработанныхъ въ среднев'вковой книжно-народной словесности 2). Выше было упомянуто, вакія удивительныя толкованія получаль знаменнтый "камень алатырь" въ прежней школь, у Асанасьева и Ор. Миллера, и съ другой стороны, еще замысловатье, у Безсонова: это-, солнечный камень", принадлежность первобытнёйшаго инеа; остроёв Буянь, на которомъ онъ лежитъ, это-, туча" и т. п. Веселовский выходитъ прямо изъ того, что былина (о Василін Буслаевѣ) и стихъ о Голубиной книгь пріурочивають камень алатырь къ "Сіонъ-горъ" я "соборной церкви на Оаворъ"; и первое объяснение таинственныго камня дають мёстныя налостинскія легенды, записанныя въ средневъковыхъ путешествіяхъ въ Святую землю и ся описаніяхъ, нежду прочимъ и въ русскихъ путешествіяхъ, начиная съ Данінла Паломника. Камень алатырь относится именно въ легендамъ объ јерусалимской святынь. "Преданіе о чудесномъ камив, положенномъ Спасителемъ въ основание сіонской деркви; о камнъ, снесенномъ (ангелами) съ Синая и положенновъ на мёсто алтаря въ той же церкви, матери всёхъ церквей; память о транезё Христа въ сіонскомъ соеnaculum, за которымъ Спаситель возлежалъ съ апостолами, установнаъ таннство евхаристии и, наставивъ тому ученивовъ, послалъ ихъ въ міръ возвёстить новое откровеніе: таковы были матеріалы мёстной легенды". Принесенная на Русь первыми паломинками, дегенда должна была произвести большое впечатлёніе на полу-языческое воображение новообращенныхъ христіанъ: чудесный камень связанъ быль съ дёяніями самого Христа, съ первой церковью на землё, и очень естественно могъ сдёлаться источникомъ народно-христіанскаго миса. Легенды собраны были въ символический центръ, алтарный камень (въ церк.-славянскомъ: олътарь), изъ котораго и получился священный и волшебный камень алатырь. Можно еще быть неувъреннымъ въ словопроизводствъ самаго имени <sup>3</sup>), но объяснение его значенія совершенно отвъчаеть тому представленію камня, какое находимъ въ стихв и въ былинв. Подобнымъ образомъ изъ палестинской легенды выросло мизическое представление о св. Граль,

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Буслаева, Очерви, I, стр. 148, 455, 614; II, стр. 17 и друг.; Аванасьева, Поэтич. Возврѣнія Славянъ, I, стр. 50-52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Славянскія сказанія о Соломонъ, стр. 163, 180 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Иное объяснение слова даеть г. Ягичь.

развитое въ средневѣковыхъ западныхъ поэмахъ. "Образъ Градя (символической чаши), - говорить Веселовскій, -- нашель условія развитія, которыя довели его до поэтической и мистической апоееозы; алатырю не посчастливилось, и отъ христіанскаго представленія онъ по немногу спускается къ фетищу. Современные русскіе заговоры разскажуть намъ его исторію: въ началѣ онъ еще близовъ въ алатыры-алтары, еще лежить на Сіонской юрь, а на некъ соборная апостомская церковь; далье, онь очутняся на островь.--- но это островъ божій. и на алатыръ стонтъ золотая апостольская церковь съ золотымъ престоломъ, а на томъ златѣ престолѣ силить самъ Господь Інсусъ Христосъ, Михаилъ-архангелъ, Иванъ Богословъ и т. п. Позднёе остается болёе нан менёе обстановка (поле, болото, окіань и т. п.), но лица являются другія: Матерь Божія съ двумя сестрицами, бабушка Соломонія, царица Ирода наря-Соломія, три брата родиные, либо два орла орловича, два брата родные; невѣдоный стрёлець и врасная дёвица; мужь желёзень царь; наконець--самъ Сатана; алатырь попадаеть въ заговоръ оть змённаго укуса и въ повѣрье, что змѣи лижутъ его и отъ того бываютъ и сыты и **СИЛЬНЫ И Т. Д.<sup>4 1</sup>).** 

Въ числъ памятнивовъ, которые доставляли мнеологической школъ желанный матеріаль для выводовь о древнемь язычествь и особливо его космогоническихъ преданіяхъ, находятся такъ-называемыя коляден, колядскія пёсни. Веселовскій посвятиль нив цёлое общирное изсявдование <sup>2</sup>), гдв собрано по обывновению множество историческаго и народно-поэтическаго матеріала со всёхъ концовъ европейской литературы для объясненія различныхъ сторонъ предмета, у насъ нивогда еще не разработаннаго до такой глубины. Вопросъ чрезвычайно сложенъ: такъ какъ пъсня соединялась съ обрядомъ, авторъ не отвергаль въ ней возможности мнеа, но съ другой стороны видълъ въ ней черты иного порядка, христіанско-легендарныя и бытовыя, подлежавшія не мнеологін, а исторіи и этнографіи. "Обличенія древней церкви, направленныя противъ Календъ (первообразъ коляды),--говорить авторъ,--имѣли въ виду греко-римскій фондъ върований, нашедшихъ въ нихъ выражение; но они оставались въ силь всюду, гдъ существование аналогической обрядности вызывало подобный же протесть. Оттого обличения такъ часто повторяють другъ друга. Но откуда эта аналогичность обряда, замъчательное

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разисканія въ области рус. духовнихъ стиховъ, Ш: Алатирь въ мёстнихъ преданіяхъ Палестини и легенди о Гралё.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разисканія, VII: руминскія, славянскія и греческія воляды (1. языческій элементь колядь; 2. святочныя маски и скоморохи; 3. христіанскіе котивы колядокъ; 4. бытовые мотивы; 5. балладные, эпическіе мотивы колядокъ), стр. 97—291.

сходство, представляеное святочными обычаями современныхъ европейскихъ народовъ? Многое можно объяснить единствомъ натуралистическихъ представленій, легшихъ въ ихъ основу; вмёстё съ тёмъ, въ этомъ общемъ есть частности и совпаденія, невольно вызывающія вопросъ—о возможности одного древняго культурнаго вліянія, распространившагося разновременно и оставившаго слёды въ очертаніяхъ новаго обряда. Классическій орнаментъ на скандинавскихъ подёлвахъ древняго желёзнаго періода указывають на воздёйствіе греческихъ колоній въ Скиеіи; римляне заходили въ Скандинавію, что засвидётельствовано недавно открытыми могилами, и т. п. Я ставлю только возможность вопроса"...

Такой осторожностью не отличалась мноологическая школа; но въ подтвержденіе своей гипотезы авторъ собралъ множество весьма уб'ядительныхъ доказательствъ. Его изслѣдованіе есть чрезвычайно любопытный опытъ проникнуть въ древнѣйшія отношенія европейской, и въ томъ числѣ славянской и русской, культуры, проникнуть не путемъ поэтической идеализаціи, а съ реальными историческими фактами въ рукахъ. И здѣсь опять приходится жалѣть, что исключительно гелертерская форма <sup>1</sup>) дѣлаетъ эти труды мало доступными для обыкновенныхъ читателей, вслѣдствіе чего они до сихъ поръ не оказали почти никакого вліянія на популярныя и учебныя изложенія русской поэтической старины.

Далье, много работь Веселовскаго было посвящено изучению собственно христіанской легенды, апокрифическаго сказанія и иноземной переводной повёсти, гдё источники русскихъ книжныхъ памятниковъ были болёе или менёе видны и гдё требовалось только выяснить въ точности ихъ генеалогію и связь съ родственными явленіями другихъ литературъ. При этомъ получался и другой чрезвычайно важный результать: открывались близкія соотношенія между этими, чужими по происхождению (особенно византийскими) произведениями и нашимъ былиннымъ эпосомъ. Изслёдованія, направленныя въ эту сторону, убъждали, что какъ народно-христіанская легенда отразилась въ нашей средневъковой (и донынъ живущей) мисологіи, такъ и въ создании русскаго эпоса обильно участвовали книжные эпические элементы, которыхъ дотолъ не подозръвали. Это былъ выводъ первостепенной важности. Прежняя идеалистическая или сантиментальная апоееоза русскаго былиннаго эпоса, какъ вполнѣ самобытнаго созданія народной поэзін, продолжавшаго языческую эпопею мненческой космогоніи и небеснаго богатырства, эта аповеоза блёднёла, но

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. слишкомъ лаконическія указанія источниковъ, не переведенныя цитати (иногда въ дий-три страници) греческія, руминскія, средне-иймецкія и старо-францувскія и т. п.

взамёнъ выростала болёе научная постановка вопроса. Былинный эпосъ являлся въ новыхъ, болёе реальныхъ историческихъ отношеніяхъ, чёмъ "тучи" и "молніи".

Таковы любопытныя сближенія былинь о Святогорів, піссень объ Аникъ воинъ. Иванъ гостиномъ, или Вдовкинъ сынъ и пр. съ содержаніемъ византійскаго эцоса 1), какъ богатырскаго, такъ и легендарнаго. Многое, что полагалось чисто русскимъ, находитъ свои параллели и источники въ средне-греческихъ сказаніяхъ. Авторъ говорить объ этихъ послёднихъ: "Это былъ міръ чудесныхъ подвиговъ, героевъ и чудовищъ, воинственныхъ дъвъ-наленицъ, которыя связывались для грека съ его древними преданіями объ амазонкахъ. Въ пересказахъ русскихъ дюдей всё эти образы должны были отразиться съ чертами болёе грубаго реализма, въ соотвётстін съ умственнымъ развитіемъ новой среды. Когда впослёдствія, въ по-татарскую эпоху, развился нашъ собственный земскій эпосъ съ Ильей-Муромцемъ и другими мёстными богатырами, онъ долженъ былъ сосчитаться съ эдементами болье древняю, пришлаго эпоса. Онъ или устранилъ его оть себя, удаливъ Анику-Дигениса въ небольшой циклъ песенъ объ его борьбѣ со смертью, или пріурочиль его въ себѣ частями, но такъ, что слёды спая остаются замётны и теперь. Наши "старшіе богатыри" собственно не наши, это "сила нездътвяя". Въ своей нечеловѣческой мощи они смотрять на земскихъ богатырей какъ на новое, имъ чуждое поколёніе, проходять передь нами какъ-то таниственно-безучаство и также такиственно исчезають. Другая метаморфоза постигла другой рядъ образовъ, опредълнвъ ихъ особое пріуроченіе въ средѣ новаго русскаго эпоса: змѣи и змѣевичи-воители <sup>2</sup>) приняли въ нашихъ пересказахъ черты зивевъ обрядоваго повёрья, сделялись силой нечистою, отождествились съ татарщиной, вогда татарщина явилась общимъ выраженіемъ всего вражьяго, съ чёмъ приходилось биться русскимъ богатырямъ. Тугаринъ дёйствительно прівзжаль изъ-за горь, оттого его эпитеть "загорскій"; впослёдствін его заставили пріёзжать изъ "улусовъ" загорскихъ. Но

HOT. STHOTP. II.

18

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. "Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ", "Вёсти. Евр." 1875, апрёль, и въ Слав. Сборникѣ, т. Ш; Beiträge zur Erklärung des russischen Heldenepos въ "Архивѣ" Ягича, т. Ш; Разысканія, І: Греческій апокрифъ о св. Өеодорѣ; Ш. Св. Георгій въ легендѣ, пѣснѣ и обрядѣ, и друг.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Указывая на странную двойственную натуру нашних былинных зыйевечей, которые являются то чудовищами, дышущные пламененъ, то только могучные богатирями, авторъ вспоминаетъ, что въ Византіи "драки" (зыён, драконы) и "драконтопулы" (зыёныши, зыёевичи) были съ VII-го вёка обычных названіемъ вольницы, гиёздившейся въ 10рахъ Тавра. Въ византійскомъ впосё являются и воинственныя дёвы – тё удалыя "паленицы", о которыхъ, внё былинъ, ничего не знаетъ наша историческая древность.

другая пёсня осталась о немъ, гдё онъ является цареградскимъ богатыремъ..; его мать живетъ въ Царьградё; онъ сбирается на Кіевъ, но взятъ русскими богатырями и отвезенъ въ Владиміру"... <sup>1</sup>).

Авторъ возвращается въ этому сближению по поводу легендъ н пёсень о св. Георгін-какъ извёстно, одномъ изъ любимёйшихъ героевъ нашего народнаго преданія. "Плодотворность изученія этой легенды, -- говорить авторъ, -- стоить въ прамой связи съ шировой постановкой вопроса, имбющаго обнать, вибств съ Георгіенъ, и житія родственныхъ ему по типу святыхъ. Такимъ путемъ могутъ получиться не только обобщенія теоретическаго характера, объщающія внести новый свъть въ "физіологів" и исторів народнаго міросозерцанія, но и фактическія данныя для развитія народнаго эпоса. Я разунью, главнымъ обравомъ, русскій былинный эпосъ. въ разработкѣ котораго (предложенныя авторонъ въ его трудѣ) разысканія въ области духовнаго стиха являются естественнымъ введеніемъ". Авторъ сближаетъ св. Георгія и Өеодора, какъ зийеборцевъ, съ русскимъ спеціалистомъ въ зибеборствѣ. Добрыней, отчество посявдняго съ эпитетонъ "аникитовъ", какой носять греческіе святые герон, и т. д.; въ народномъ обрядъ въ день св. Георгія указываеть взаимод в своего и чужого преданія <sup>2</sup>). Въ другомъ случав, авторъ указываетъ еще одного зибеборца, св. Миханла изъ Потуки, и обращаетъ вниманіе на совпаденіе именъ и общихъ очертаній въ легендъ и въ русской былинь о богатырь Потокь 3), которому прежніе комментаторы этой былины посвятили столько сложныхъ филологическихъ и мисологическихъ попечений.

Далёе, въ изслёдованіи о южно-русскихъ былинахъ, Веселовскій останавливается на южно-русской легендѣ о вноиъ богатырѣ Михайлѣ и кіевскихъ Золотыхъ воротахъ (или Михайликѣ, Михайлѣ Семилѣткѣ) и сближаетъ ее съ былиной о Михайлѣ Даниловичѣ. Въ легендѣ онъ находитъ народный, пріуроченный къ Кіеву, пересказъ эпизода, находищатоса въ позднихъ текстахъ апокрифическихъ "Откровеній" Мееодія. Южная легенда и сѣверная былина въ главномъ совершенно совпадаютъ, но бытовыя черты южной жизни были непонятны на сѣверѣ и потому извращены. "Отрѣзанныя отъ почвы, на которой создались былины, отдѣленныя цѣлыми вѣками отъ историческихъ отношеній, которыя воплотились въ нихъ впервые, онѣ по неволѣ должны были исказитъ эти отношенія въ уровень съ новой исторической средой и той общественной и природной обстановкой, въ которой имъ суждено было доживать свою вѣковую жизнь.

<sup>1) &</sup>quot;Вістн. Евр.", 1875, апріль.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Разысканія, II, стр. 150, 158-159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разисканія, IX: Праведний Михандъ изъ Потуки.

Пріуроченіе вышло неполное. Образы южно-русской природы обратились въ общія мёста, не разцейтясь новыми северными врасвами; преувеличению отврылось широкое поле, потому что перепъвалась не своя пъсня, прямо вынесенная изъ жизни, изъ своего непосредственнаго прошлаго, однимъ словомъ изъ тъхъ источнивовъ, изъ которыхъ пёвецъ могъ бы постоянно почернать чувство мёры н норму въроятія: перепъвалась пъсня привнесенная, которую слъдовало истолковать и переложить на-ново, иначе она была бы полупонятна... Въроятно, этому процессу принадлежать сословныя характеристиви богатырей, сдёлавшія Алешу сыномъ попа, Добрынюбояриномъ и т. д. Надо подагать, что въ древнихъ песняхъ объ этихъ богатыряхъ были данныя, изъ которыхъ, при извёстныхъ средствахъ примѣненія, могли выработаться позднѣйшіе сословные типы. Тоже кожно замётить и объ Ильё-Муромцё. Представление его врестьяниномъ принадлежить, быть можеть, свверно-русской порё эпоса: въ старыхъ пёсняхъ о немъ открывались сёвернымъ сказателямъ черты, которыя были такъ поняты или такъ истолкованы; въ богатырѣ, подвиги котораго были имъ особенно симпатичны, они увидёли своего героя, крестьянина-богатыря. Въ XIII вёкё его знали еще ярлонъ-дружинникомъ" 1).

Далёв, сближая былины объ Иване Гостиномъ сыне и Чуриле,котораго считаеть франкскимъ уроженцемъ Сурожа или древней Сугдан въ Тавридъ (нынъ Судакъ), а имя его отца: Пленко-испорченнымь "франкь", -- съ византійскими эпическими сюжетами, авторь указываеть и здёсь подобное видоизиёненіе и порчу первоначальной пёсни... "Съ одной стороны, византійская пёсня, внесенная въ вругъ богатырскихъ былинъ кіевскаго цикла (въ видѣ былины объ Иванѣ Вдоввиномъ снив) должна была приладиться въ более грубымъ понятіямъ и стереть религіозно-мистическій оттёновъ своего вступительнаго эпизода, который уже не шелъ въ богатырскую былину. Грубо нарисованная ловкость и щегольство Чурилы очень далеки отъ своего изящнаго византійскаго типа, описаніе его дворца преувеличено до уродливости, его любовныя похожденія, впечатлёніе, производнное имъ на женщинъ, изложены грубо: говорится о чувственныхъ порывахъ, о разрывань одеждъ и т. д. Мать Ивана (въ былинъ) продаетъ своего сына не для Бога (какъ въ византійскомъ оригиналъ), а потому, что онъ сдёлался пьяницей; но и этотъ столь извращенный эпизодъ былъ почти забыть и долженъ былъ уступить мѣсто пѣснамъ о закладѣ. Внутренняя мотивировка вездѣ

18\*

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Южно-русскія былини, стр. 9, 38—40. Здёсь и объяснево, въ чемъ произошло въ данномъ случай видоизмёненіе южнаго сюжета въ сёверной былині. О богатырі Васильї-Пьяниці, тамъ же, стр. 50.

потеряна, что находится въ связи съ другой перемѣной, которой должно было подвергнуться византійское сказаніе, какъ скоро оно примкнуло къ богатырскому эпосу Владиміра: оно утратило свое единство, должно было разбиться на куски, чтобы послужить высшему единству. Это высшее единство, символически представленное въ образѣ Владнміра, есть именно русскій богатырскій эпосъ: какъ внзантійская сказка о чудесномъ мальчикѣ, такъ и много другихъ иноземныхъ разсказовъ доставили свой матеріалъ для его построенія. Народное заключается именно въ цѣломъ, въ композиціи, а не въ составляющихъ ее элементахъ" 1).

Значеніе вязантійскихъ сказаній, только теперь-н всего болье трудами г. Веселовскаго - вполнѣ вводимое въ науку, представляеть именно естественный историческій факть, совершенно отвічающій той культурной роли, какую Византія занимала въ началу и въ первые въка нашей исторіи. Не подлежить сомнѣнію, что отношенія русскихъ племенъ въ Византіи начались гораздо ранбе историческаго основанія государства, и если потомъ Византія дала намъ церковь, ся литературу и учрежденія, ссли на югъ стремились военная предпріимчивость князей, политическія и торговыя связи 2), то совершенно естественно ожидать и присутствія византійскихъ эпическихъ сказаній на русской почвѣ. Ближайшій районъ, какъ можно теперь дунать, быль особенно доступень этимъ вліяніямъ. "Ничего не ившаеть принять, - говорить Веселовскій, -- что греческія пъсни проникали въ южные врая нынътней Россін. Греческія пѣсни противъ сыновей Романа Лавапина (945), по Ліутпранду, ивдись не только въ Европв, но и въ Африкв и Азіи,--какъ съ другой стороны, по свидетельству безъниеннаго автора Слова о полку Игоревѣ, славные подвиги кіевскаго внязя Святослава воспѣвались у нёмцевъ и венеціанцевъ, грековъ и мораванъ. Отрывки византійскихъ повёстей находять у нёмецкихъ шпильмановъ въ Х столётіи византійскіе отголоски въ поэмахъ о Дитрихѣ. Поэтому греческія пъсни въ русскомъ изложени не составляли бы никакого ненориальнаго явленія и должны найти м'ёсто въ исторіи византійскихъ вліяній на литературы Запада".

Въ новой серія разысваній (гл. XI-XVII, 1889) г. Веселовскій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beiträge sur Erklärung des russ. Heldenepos, стр. 567, 571, 585-587, 598. О Чуриль, см. также Разисканія, VI-X, стр. 289. Напомнимъ подобныя замвчавія г. Стасова (хотя изъ совсвиъ другого основанія) объ этой отривочности и недостатив мотивировки въ эническомъ изложеніи нашихъ былитъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Напоминиъ здёсь, напримёръ, тё новыя историческія данныя, какія пріобрётаются болёе пристальнымъ изученіємъ византійцевъ въ новёйшихъ трудахъ г. Васильевскаго, А. Павлова, Андрея Попова, Голубинскаго и друг.

останавливается еще на цёломъ рядё вопросовъ, выходящихъ собствено изъ круга ауховныхъ стиховъ и относащихся въ пелому составу средневъвового народнаго міровоззрънія. Таковы, напримъръ, дуалистическія повёрья о сотворенія міра, которыхь онь касался въ своей первой большой вниге о народныхъ книжныхъ сказаніяхъ. Нъвогда, и еще недавно преданія о твореніи міра двумя силами. доброй и злой, считались ископными славянскими; Асанасьевъ, а за нить и другіе, давали имъ надлежащее мнеологическое истолкованіе; самъ г. Веселовскій приписывалъ имъ богомильское происхожденіе; теперь онь, параллельно съ Юліемъ Крономъ (изслёдовавшимъ этотъ вопросъ по поводу космогоническаго мноа Калевалы) приходилъ въ инсли объ участія въ славянскомъ дуалистическомъ мнов восточнофинскаго или урало-алтайскаго преданія. Онъ пересматриваеть теперь массу преданій, повторяющихся у нашихъ стверныхъ финноторескихъ инородцевъ и даже азіатскихъ торковъ на Алтав: всъ онѣ сосредоточиваются на одной общей темѣ о твореніи міра двумя разными силами, Богоиъ и дьяволомъ, добрымъ и злымъ духомъ, и очевидно находятся въ какой-то не легко опредблимой, но несомнѣнной связи съ древними богомильскими связаніями у южныхъ славянъ, съ галицкой колядкой о міротвореніи и съ иными облонками этого жиев, иногда потерявшими даже первоначальную дуалистическую подкладку. Если припомнить, что славянское богомильство инвдо свое продолжение въ дуалистическихъ сектахъ свверной Италии и южной Франціи, у катаровъ и альбигойцевъ, то мноъ раскидывается на громадную область, отъ Алтая и до южной Франціи. Относительно связи сказаній богомильскихъ съ преданіями нашихъ съверо-восточныхъ инородцевъ, г. Веселовский дълаетъ такое предположение: "Всв эти предания, записанныя среди инородческихъ эдементовъ русскаго населенія, оказываются сходными, нерёдко буквально, съ разсказами русскими и болгарскими и съ старой повёстью о мірозданін, распространенной въ рукописяхъ и порулярной средн нашихъ раскольниковъ. Раскольничья колонизація могла занести ее на окранны русской земли, гдё она могла быть перенята и усвоена инородцами; но возможно и другое предположение, уже ранбе намбченное нами: что, напр., черемисская, мордовская и т. д. и южнославянская легенды принадлежали первично одной и той же полосъ развитія и религіознаго міросозерцанія; богомилы лишь внесли въ пругъ свояхъ дуалистическихъ мнеовъ, можетъ быть, не славянское преданіе, отвёчавшее ихъ цёлямъ, а черемисы и алтайцы получили обратно свой старый космогоническій мнев въ освёщенія христіанской ереси и апокрифовъ" (стр. 32). - Въ другомъ изслёдовании авторъ говорить о "Бевразличныхъ и обоюдныхъ въ житін Василія

Digitized by Google

1

Новаго и народной эсхатологіи": это-обитатели того свёта, которые по средневѣковому легендарному преданію не попадали ни въ рай, ни въ влъ, не получали въчнаго блаженства, но и не были предаваемы на вѣчную муку. Г. Веселовскій возстановляеть это средневѣковое повёрье по памятникамъ западнымъ, въ ряду которыхъ первое мёсто занимаеть поэма Данта, и восточнымъ, гдъ тема загробнаго иіра излагается въ житіяхъ, видёніяхъ и иныхъ ваноническихъ и аповрифическихъ легендахъ: однимъ изъ знаменитъйщихъ житій этого рода было житіе Василія Новаго (десятаго в'яка), въ которонъ разсказано хожление Осодоры по мытарствамъ. и которое на несколько вёковъ предварило поэму Данта. Авторъ дёлаетъ при этонъ аюбопытныя замёчанія о томъ, въ какой степени распространялись въ народныхъ массахъ на западъ и у насъ эсхатологическія новёрья, т. е. представленія о конечныхъ судьбахъ міра и человёчества, а также о загробной доль отдельнаго человека до последняго разсчета на страшномъ судѣ.

"Всѣ эти вопросы, — говорить онъ, —волновавшіе средневѣковое общество, отражались въ его легендъ и поэзіи, въ которыхъ интересно подёлить долю своего и чужого, представленія христіанства и-условія народнаго в'трованія, сдёлавшія возножнымъ ихъ усвоеніе. Усвоение это было неравномърное, и не трудно въ частностяхъ разгадать его причины. Вопросъ о конечныхъ судьбахъ міра могъ сложиться въ средѣ съ богатымъ истораческимъ и культурнымъ прошлымъ; чёмъ оно сдожнёе, чёмъ больше оно поставило вопросовъ, твиъ страстиве желаніе усмотрёть ихъ разрёшеніе въ будущемъ. Христіанство воспринято было и окрѣпло въ такой именно средѣ, полной разочарованій и гоненій, которыхъ не въдали полудикіе народы съвера. Ихъ эсхатодогія могда отвёчать вообще на вопросъ о ватастрофѣ, имѣющей постигнуть видимый міръ, но не могла имёть исторической подкладки Апокалипсиса. Его толковали и надъ нимъ задумывались немногіе избранные; его данныя разработывали по еретическимъ и политическимъ тенденціямъ; собственно въ народѣ онъ интереса не возбуждалъ. Такъ объясняется и оправдывается мивніе Сахарова 1), что несмотря на распространенность въ древней Руси сочиненій и сказаній объ Антихристь и о кончинь міра и видимоє вліяніє ихъ на воззрѣнія русскаго народа, народныхъ стиховъ, возникшихъ подъ ихъ насиліемъ, почти нѣтъ... Къ образамъ эсхатологической борьбы фантазія не была, очевидно, приготовлена и не внесла въ нихъ ничего новаго, своего...

"То же слёдуетъ сказать и о представленіяхъ, связанныхъ съ

278



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Автора книги: "Эсхатологическія сказанія въ древне-русской письменнооти".

идеей страшнаго суда, консчной участи праведныхъ и гръшниковъвъ раю или аду. И здёсь фантазія европейскихъ народовъ представила, если не tabula rasa, то едва загрунтованное подотно, образы и врасви дали : христіанскія картины страшнаго суда и соотвётствующія легендарныя и апокрифическія статьи, въ род' Хожденія Богородицы по мукамъ, Видънія ап. Павла и популярныхъ на Руси отвровеній Месодія, Слова Палладія мниха и Житія Василія Новаго. Зависимость русскихъ духовныхъ стиховъ отъ этихъ и тому подобныхъ памятнивовъ не указываетъ на встръчную дъятельность народнаго воображения. Воспринявъ ихъ содержание, оно почти ихъ не переработало: описание райскихъ блаженствъ блёдно, потому что оно бябдно и полно общихъ декоративныхъ мёсть и въ ихъ христіансьихъ изображеніяхъ, напр. въ житін Андрея Юродиваго; муки народнаго ада также однообразны... Иначе ставится вопросъ объ отношении своего и чужого въ народныхъ представленияхъ о временной участи каждаго за гробомъ до наступленія послёдняго суда. Въ этой области эсхатологическихъ интересовъ народное върованіе сложилось въ опредъленный формы быта и обряда: усопшіе, "родители", т.-е. старшіе въ родѣ, продолжали и на томъ свѣтѣ жить прежней матеріальной жизнью; у нихъ "домовина", ихъ ворматъ на поменвахъ, ждутъ ихъ посъщения и ходятъ въ нимъ на погостъ, "на гостебище" и т. п. Это представление, свойственное не однимъ только индо-европейскимъ народамъ на извёстной степени развитія, не разрывало связи между живыми и мертвыми: одинъ и тоть же родъ жилъ на землѣ и подъ нею, отжившіе не покидали живущихъ, пеклись объ нихъ, опредёляли ихъ судьбу, то, что имъ на роду написано; они-стартіе предки, окружены въ свою очередь суевърнымъ культомъ потомковъ.

"Въ эту цёльность живыхъ и мертвыхъ христіанство внесло элементь раздвоенія— разграниченіемъ души и тёла, идеей грёха и воздаянія, грознымъ образомъ смерти, побёждающей жизнь, ангеловъ, препирающихся изъ-за души съ духами тьмы. Оба круга идей сошлись въ синкретическомъ двоевёріи, въ которомъ трудно бываетъ разглядёть составныя части и поводы смёшенія" (стр. 117---120).

Такимъ образомъ, если въ нѣкоторыхъ подробностихъ повѣрій о загробной жизни можно предполагать какую-нибудь основу древняго языческаго вѣрованія, къ которой могло примкнуть представленіе христіанское, то въ другихъ случанхъ мы имѣемъ передъ собой представленія, христіанское происхожденіе которыхъ можетъ быть доказано документально по памятникамъ. Эти послѣднія представленія несомнѣнно были гораздо изобильнѣе, такъ что въ данномъ вопросё мы имёемъ дёло съ "двоевёріемъ", въ которомъ гораздо большій проценть принадлежить христіанству.

Следующая статья говорить о "Судьбе-Доле въ народныхъ представленіяхъ славянъ". Это-предметъ, на которовъ давно уже останавливались изслёдователи народныхъ вёрованій, съ тёхъ поръ, какъ были отврыты древнія свидётельства о "родё" и "рожаницахъ"; сопоставленныя съ подобными западно-славянсение и южно-славянскими преданіями еще Срезневскимъ, эти върованія были нотомъ предметомъ изысканій Асанасьева, Потебин, Крауса, и теперь снова подвергнуты новому обстоятельному толкованию, при номощи разнообразнаго сравнительнаго матеріала славянскаго, античнаго и западноевропейскаго. Понятіе судьбы и доди г. Веседовскій ставить именно въ праную связь съ родонъ и рожаницами и объясняетъ ихъ, какъ представление о прирожденности, выработанное въ первобытныхъ отношеніяхъ общинно-родоваго брака, въ связи съ культонъ предвовъ, блюстителей домашняго очага и наростающаго поволёнія. Авторъ собираеть по обывновению цёлую массу свидётельствъ старыхъ памятняковъ и современныхъ народныхъ повёрій русскославянскихъ, западныхъ, инородческихъ. Онъ не отождествляетъ прано явленій сходныхъ, но принимаетъ ихъ лишь для аналогіи и сравненія, предполагая возможность чрезвычайно разнообразнаго послюдующаю развитія и дополненія первоначальнаго понятія, причемъ первобытно-грубое пріобрётаеть со временемъ болёе широкую обработву и осмысливается по новымъ опытамъ и соображеніямъ народа. Варіанты одного первоначальнаго представленія доходять до противоположности. Такъ, авторъ находить подобную противоположность въ русской "долъ" и сербской "сречъ". "Это судьба прирожденная, сужденная, и судьба случайно навъянная, встръченная. Второе представление свободние перваго, первое арханствчие"... (стр. 259-260).

Сравнительно съ прежними изслёдованіями по этому вопросу, яъ разысканіяхъ г. Веселовскаго важно привлеченіе новаго сравнительнаго матеріала, далеко не столь общирнаго прежде, а въ особенности введеніе соображеній объ историческомъ развитіи вёрованія. Въ прежнихъ изысканіяхъ предполагалось всего чаще, что оно оставалось съ древнёйшихъ временъ какъ бы неизићнимъ, и только затемнялось въ послёдующее время и получало только механическія примъси; гораздо вёроятнёе исторически принять, какъ дёлаетъ г. Веселовскій, что здёсь напротивъ совершалось настоящее развитіе старой темы въ новыхъ условіяхъ народной жизни. "Услёдить дальнёйшія измёненія понятія и соотвётствующаго ему образа,—говоритъ онъ,—можно только путемъ догнческихъ и психологическихъ

Digitized by Google

1-221

1

наведеній, ибо им имбемъ дёло съ народно-бытовымъ матеріаломъ. • во времени, въ которомъ логика развитія подчинялась остороннихъ вліяній, захожая, христіанская легенда для выраженія древнівшаго бытового содержанія и ь. при анализѣ, разлагается на части, принадлежащія дамъ мысли и върованія" (стр. 185).

• оригинальнымъ образомъ поставленъ далйе вопросъ .ъ Русаліяхъ и готсенхъ играхъ въ Византін". Изслв-. Ся вдёсь предмета, опять издавна занимавшаго нашихъ Этнографовъ и объяснявшагося почти только въ преъго народнаго преданія. Когда Миклошичь въ первый въ русалін вакъ средневѣковые dies rosae, rosalia (пематинскаго въ греческія rusalia), его мысль возвести затёмъ и русскій народный праздникъ въ какому-то у языческому обычаю, запрещаемому древними церковвленіями, была сочтена за ученую сресь. Между тёмъ, другого не подлежала сомнёнію. Теперь г. Веселовскій, эстанавливавшійся на этомъ вопросѣ, собралъ новыя Свидѣтельства, новыя аналогіи и этнографическія укатенныхъ обрядахъ и повёрьяхъ, относящихся сюда у Славянства, и передъ нами реставрируется древній Зень странныхъ формахъ существующій и понынѣ въ новъйшимъ этнографическимъ описаніямъ. Очевидно, Тый обычай въ какомъ-либо варіанть надо подразуньсъ старыхъ церковныхъ обличеньяхъ, которыя указыществование въ древней Руси.

сся только на этихъ примърахъ. Изъ приведеннаго до жно видёть, какое общирное и разнообразное поле Абдованія г. Веселовскаго и къ какимъ любопытнымъ и

старой письменности, върования, поэзи и самаго быта. Цълый рядъ старыхъ рёшеній подверіся радикальной переработкѣ: фактъ руссваго преданія выведенъ быль изъ одиночества, въ вакомъ онъ всого чаще объясняемъ былъ прежде, и поставленъ въ цѣлую обширную международную область однородныхъ явленій и разсматривался въ самой среде его возникновенія и развитія. Чрезвычайно пъннымъ качествомъ изслъдованій г. Веселовскаго является вообще стараніе разъяснять историческій генезись преданія съ тёхъ его формъ, какія только возможно услёдить или предположнть въ древнъйщую пору, и съ тъхъ сложныхъ и запутанныхъ развитій, какія испытало оно на пространстве столькихъ вековъ, подъ вліяніемъ столькихъ новыхъ условій народной жизни и народной мысли. Оче-

видно, что только въ этомъ видъ и ножетъ быть понято соотношеніе древняго преданія и его нов'є шихъ отголосковъ. Объ этокъ догадывались прежніе изслёдователи, но рёдео проводили мысль историческаго развитія въ самомъ анализъ преданія: всего чаще, увлекаемые прим'вромъ Гримиа, а также не влад'ввшіе на первое время достаточнымъ запасомъ сравнительнаго матеріала, они слишкомъ легко переходили отъ очень древнаго къ очень новому и, вообще говоря, увидали въ современномъ народномъ міровозарбнім гораздо больше остатковъ первобытнаго язычества, чёмъ было ихъ на самонъ дёлё. Въ разысканіяхъ г. Веселовскаго, напротивъ, едва ли не гораздо сильнёе и вліятельнёе въ этомъ смыслё является эпоха "двоевърія", когда въ старое народное преданіе влился пълый потокъ новаго христіанскаго, и особливо популярно-христіанскаго и "отреченнаго" мноа, который чёмъ дальше, тёмъ больше овладёвалъ и народной върой и фантазіей. Трудамъ г. Веселовскаго въ особенности принадлежить заслуга разъясненія этой критической поры въ развитіи народнаго преданія: не только указано было въ нихъ обширное вліяніе популярных христіанскихь элементовь на народное міровоззр'вніе; не только раскрыта была тесная связь посл'ядняго съ средневѣковымъ двоевѣріемъ вообще, но, что было въ особенности любопытно и исторически важно, сдёланы намеки на такіе примёры международнаго культурнаго взаимодействія, о которыхъ не знаеть писанная исторія, и которые заставляють угадывать цёлую давнюю эпоху народной культурной жизни во времена почти до-историческія.

Одновременно съ г. Веселовскимъ на вопросѣ объ источникахъ русскаго эпоса остановился извѣстный славистъ, филологъ и историкъ литературы, г. Ягичъ. Подробнѣе мы говоримъ о его дѣятельности въ другомъ мѣстѣ <sup>1</sup>), и вдѣсь остановимся въ особенности на его статьѣ, посвященной объясненію христіанско-мнеологическаго слоя въ русскомъ народномъ эпосѣ <sup>2</sup>). Въ точкѣ зрѣнія изслѣдованіе идетъ параллельно съ критикой Веселовскаго: славянскій ученый одинаково не довѣряетъ слишкомъ смѣлымъ миеологическимъ объясненіямъ прежней школы и считаетъ необходимымъ изслѣдовать ближайшіе факты; точно также онъ видитъ въ русскомъ эпосѣ болѣе тѣсныя связи съ памятниками книжными. Названное изслѣдованіе не касается общирнаго сравнительнаго матеріала чужой поэзін; эточисто историко-литературный анализъ, произведенный въ границахъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Исторія русскаго славяновѣдѣнія".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Die christlich-mythologische Schicht in der russischen Volksepik",—въ "Apхивъ", имъ издаваемомъ, 1875, I, стр. 82—183. См. "Вести. Евр." 1877, апрель, отр. 726—741.

русской поэзін и письменности и дающій однако зам'ячательные результаты.

Давно извёстно,-говориль здёсь г. Ягичъ,-что русскій народный эпосъ вообще (былина, духовные стихи, легенда) сильно пронивнуть мотивами и сюжетами, взятыми изъ христіанско-мисологическихъ сказаній; вопросъ въ томъ, чтобы отдѣлить этотъ христіанско-мисологическій слой отъ первобытной основы. "Опредёленіе этого вопроса принадлежить въ труднъйшимъ научнымъ анализамъ, и окончательное рёшеніе этой задачи, если только вообще достижимо, лежить еще далево впереди. Но мы много выиграли уже тёмъ, что относительно иныхъ вещей, которыя до сихъ поръ зачислялись въ рубрику національно-мисслогическаго, заключавшую такъ иного посторонняго, мы признаемъ, что онъ произощии, были вызваны или развиты только подъ вліяніемъ христіанско-мисологическихъ, библейско-легендарныхъ сказаній, и также относительно другихъ вещей, которыя еще недавно восхвалялись какъ самостоятельное изобрѣтеніе національнаго духа, принимаемъ ихъ за подражаніе чужимъ образцамъ, причемъ однако намъ очень часто случается еще больше удивляться творческой силь народнаго духа".

Русскій эпось по содержанію можно, уже теперь, раздёлить на три ступени. Къ первой г. Ягичъ относитъ пёсни чисто библейсколегендарнаго содержанія, гдё заимствованіе очевидно и не отступаеть далеко отъ подлинника. Ко второй ть смѣшанныя произведенія, гдё заимствованный сюжеть обработанъ уже болёе или менѣе самостоятельно, а внѣшняя форма вполнѣ равняется эпической формѣ былины. Наконецъ третью ступень составляють "собственно національныя богатырскія пѣсни, которыя, насколько достигаеть наше теперешнее знаніе, по основному содержанію считаются за подлинную національную собственность, хотя въ отдѣльныхъ эпизодахъ, выраженіяхъ, названіяхъ и т. д. ни мало не исключаютъ упомянутаго христіанскаго или какого другого вліянія".

Памятники перваго рода вполий понятию: это такъ-называемые духовные стихи, источникъ которыхъ повидимому не требуеть особыхъ объясненій, когда ричь идетъ о Лазари, о прекрасномъ Іосифи, Алексий божіемъ человики, Георгій Храбромъ и т. д. Въ научномъ изслидовании русскаго эпоса они важны именно какъ промежуточная ступень, доставляющая удобный случай проникнуть въ процессъ народнаго творчества: въ этихъ произведенияхъ намъ впередъ, а ргіогі, извистенъ основной сюжетъ, и точный анализъ его обработки въ стихи даетъ возможность удовить и понять пріемы народной поэзия. Авторъ приводитъ особенно въ примиръ знаменитый стихъ о Георгів Храбромъ, который пользуется большой понулярностью и въ народѣ, и между учеными. "Этотъ герой тавъ идеализированъ и націонализированъ, что г. Буслаевъ въ статьѣ, писанной въ 1859 г. (и повторенной во 2-мъ томѣ его "Очерковъ"), нашелъ возможнымъ высказать слѣдующее миѣніе:—тотъ вовсе не понялъ бы всего обаннія народной поэзіи въ этомъ стихѣ, кто рѣшился бы въ храбромъ героѣ видѣть святочтимато Георгія Побѣдоносца. И однакоже, замѣчаетъ г. Ягичъ,—герой пѣсни есть не кто иной какъ св. Георгій".

Подробно останавливается авторъ на "перлѣ" русскихъ библейскомиеологическихъ былинъ, на стихѣ о Голубиной книгѣ. Подтверждая сличеніе этого стиха съ апокрифами, сдѣланное гг. Тихонравовымъ и Веселовскимъ, авторъ прибавляетъ новыя сравненія, которыя еще болѣе сближаютъ "Голубиную книгу" съ "Вопросами Іоанна Бого слова", и между прочимъ останавливается на нѣкоторыхъ подробностяхъ, которыя были камнемъ преткновенія для всѣхъ нашихъ толкователей или объяснялись по обычаю произвольно мисологическимъ образомъ.

Выше было отмѣчено<sup>1</sup>), какъ изъ русской миеологіи былъ устраненъ Волотъ, имя котораго поставлено въ одномъ пересказѣ "Голубиной книги" вмѣсто князя Владиміра, бесѣдующаго съ царемъ Давидомъ о міровыхъ тайнахъ. Одно имя Волота (въ старомъ языкѣ это слово означало великана) соблазняло прежнихъ ученыхъ своимъ архаизмомъ и побуждало видѣть въ немъ "существо необычайное, первенствующее", а въ самомъ духовномъ стихѣ, не смотря на его явно книжное происхожденіе, предположить "древнѣйшее, чисто русское эпическое произведеніе о царѣ Волотѣ и его великой премудрости". Г. Ягичъ съ самаго начала отвергалъ это на томъ основаніи, что если самое содержаніе стиха состоитъ въ средневѣковой христіанской миеологіи, то и подъ Волотомъ должна скрываться книжно-легендарная личность.

Другой прим'ёръ произвольной миссологіи г. Ягичъ указываль въ толкованіи таинственнаго камня "алатыря", который занимаеть какое-то важное м'ёсто въ народной космогоніи, и безъ котораго не обходится волшебное заклятіе и заговоръ. Г. Ягичъ въ своемъ объясненіи выходить опять изъ общаго положенія. "Если разъ мы знаемъ, что всё вопросы "Голубиной книги" вращаются въ средё христіанской миссологіи, то ничто не даетъ намъ права дёлать исключеніе для этого вопроса (какой камень всёмъ камнямъ мать? и отвётъ: бёлъ горючъ камень-алатырь), особенно, если для такого исключенія не представляется надобности. Поэтому, всё соображенія г. Безсонова<sup>3</sup>) я отношу въ область произвольныхъ фантазій, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Глава IV, стр. 127-129.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пѣсни Кирѣевскаго, вын. 4, приложеніе, стр. І-VIII.

рыми вообще необывновенно богать почтенный издатель руссвой народной литературы <sup>1</sup>). Камень-алатырь упоминается два раза въ стихѣ о "Голубиной внигѣ": разъ, для ближайшаго обозначенія мёстности, гдё упала на землю сама Голубиная внига, а въ другой разъ въ вопросѣ: какой камень всъмъ камнямъ мать? Въ первомъ случай мы должны поместить камень-алатырь на горе Өаворе, где находится тавже черепъ Адама и вресть Христа: сюда упала съ неба "Голубиная внига". Дёло въ томъ, что, по аповрифическимъ сказаніямъ. чрезвычайно распространеннымъ во всемъ православномъ славянствъ, а также и по върованию всей христіанской церкви, могила Адама обыкновенно соединяется съ мѣстомъ крестной смерти Христа, такъ что подъ крестомъ предполагается и изображается глава Адамова. Въ стихъ смъщана только Голгова съ горою Саворомъ, которая играетъ роль въ "Вопросахъ І. Богослова", послужившихъ основаніемъ "Голубиной книги". Такимъ образомъ каменьалатырь есть прежде всего тоть камень, lithostroton, который еще въ "Хожденін" игумена Даніила, XII вёка, изображается кавъ основаніе вреста Спасителя и мёсто погребенія Адама. Затёмъ, по стиху, камень-алатырь есть кать всёмъ камнямъ по двумъ причинамъ: вопервыхъ, на бѣломъ латырѣ на камени бесѣдовалъ да опочивъ держалъ самъ Исусъ Христосъ, царь небесный, съ двунадесяти со апостоламъ"; во-вторыхъ, "сподъ камешка сподъ бѣлаго латыря протекли ръки, ръки быстрыя по всей землъ, по всей вселенной, всему міру на исцѣленіе, всему міру на пропитаніе".

Все это принадлежить къ области средневѣковой христіанской мисологіи, въ частности къ палестинской легендѣ; очевидно, что здѣсь и должно искать разъясненія нашего преданія. "Къ сожалѣнію, — говорить г. Ягичъ, — многіе русскіе археологи до сихъ поръ показывали гораздо больше предпочтенія тому, что лежитъдалеко въ сторонѣ, чѣмъ тому, что прежде всего представляется научному наблюденію. Такъ случилось и съ камнемъ-алатыремъ. Не обращая вниманія на обильныя христіанско-мисологическія подробности, какими окруженъ камень-алатырь русской народной поэзіи, русскіе ученые искали въ своихъ изслѣдованіяхъ только лишеннаго всякой реальной формы "свѣта" и "солица", какъ будто этимъ что-нибудь пріобрѣталось! Но пусть постараются сначала объяснить себѣ то, что стоитъ ближе; потому что лишь тогда, когда будутъ должнымъ образомъ сняты верхніе, новѣйшіе слои, ясиѣе выступитъ то національно-миеологическое, что, быть можетъ, и дѣйствительно окажется гдѣ-либо

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ такомъ же родъ и толкованія Асанасьева, Поэт. воззрѣнія Славянъ на природу, II, 142—149, 548; III, 800-801; Гильфердинга, въ "Вѣсти. Евр." 1868, кн. 9, стр. 212, и друг.

въ основания. А если такъ, то слёдуетъ съ большимъ внижаниемъ, чёмъ было до сихъ поръ, разработать уже изданные источники славяно-русскихъ среднихъ въковъ, столь богатыхъ произведеніями церковной литературы, а также сдёлать доступными и новые источники". Затёмь, подобное вліяніе впижной легенды нашь авторь указываеть въ другихъ произведеніяхъ нашей эпической поэзін. Такъ, въ былинѣ о "сорока каликахъ" очевидно повторены два эпизода изъ исторіи библейскаго Іосифа, какъ это уже давно было замѣчено, хотя до сихъ поръ факту заимствованія не дано было настоящаго значенія. Женѣ кн. Владимира безъ церемонін придана роль жены Пентефрія; съ другой стороны, наобороть, има развратной египтянки Амемфін, упоминаемой въ апокрифическомъ "завёть Іосифа", вошло обильно въ нашъ эпосъ какъ имя "честной вдовы" Амелфы Тимоовевны, матери Добрыни, или Василья Буслаевича, или Соловья Будимировича, и проч. Виблейско-легендарный мотивъ повторяется въ былинъ о Васькъ Буслаевъ, гдъ въ эпизодъ смерти героя является рёка Іорданъ, голова Адамова и литостротонъ (камень алатырь), хотя въ нёсколько неясной и закрытой формё.

Въ стихѣ объ Аникѣ и его спорѣ со смертью, авторъ, вполнѣ принимая выводы г. Веселовскаго, видитъ опять любопытный примѣръ того, какъ сюжетъ, первоначально совсѣмъ чужой и мало-помалу дошедшій изъ книги къ народу, становится предметомъ народной пѣсни. Сюжетъ такъ понравился, что Аника сталъ народнымъ героемъ и, наконецъ, даже пріуроченъ къ извѣстной мѣстности.

Смѣшеніе библейско-мноологическихъ сказаній съ народнымъ эпосомъ въ особенности интересно въ пѣсняхъ, которыя воспользовались свазаніями о Соломопѣ. По мявнію г. Ягича, распространеніе Соломоновскихъ сказаній въ народномъ эпосё было вообще несравненно шире, чёмъ обывновенно принимають, и онъ узнаеть, вопервыхъ, въ былинѣ о царѣ Васильѣ Окуловичѣ и разныхъ ся варіантахъ чистую передёлку извёстныхъ сказаній о Соломонё — о похищении его жены его противникомъ, о похожденияхъ Соломона, желающаго возвратить ее, и его мщенін противнику. Заимствованіе не подлежить здёсь никакому сомнёнію, и авторъ, не входя въ дальнѣйшія подробности, замѣчаеть по этому поводу: — "Я хочу только указать факть, важный для дальныйшихъ изслёдованій этого рола, что въ приведенныхъ примърахъ мы имъемъ передъ собой три народныя пёсни (былины), исполненныя по всёмъ правиламъ русскаго народнаго эпоса, и однако содержание ихъ не имъетъ ровно ничего общаго съ національной жизнію, съ національными преданіями руссваго народа; это содержаніе очевидно пришло изъ-чужа, понравилось народу или, собственно говоря, носителямъ народнаго

эпоса, пріобрёло популярность и мало-по-малу получило поэтическую обработку, заимствованную изт подлинной народной поэзім или въ подражаніе ей. Если бы не было именъ "Соломанъ" и "Саломанія" (взятыхъ изъ книжнаго разсказа), то издатели не усумнились бы ни на минуту поставить упомянутыя пёсни въ число настоящихъ былинъ, и кто знаетъ, не отврыли ли бы здёсь ученые толкователи миеолюбиваго направленія слёдовъ до-историческаго миеа, который принесенъ былъ русскими славянами въ Европу,—пожалуй, изъ самой Индіи. Теперь этого не случилось, и мы обязаны этимъ развё только очень большой прозрачности содержанія. При всемъ томъ эти пѣсни остаются блестящимъ свидётельствомъ большой способности воспроизведенія въ русской народности относительно сюжета, первоначально совершенно чужого, и должны бы послужить красугольнымъ камнемъ для дальнъйшихъ научныхъ анализовъ, которые должны быть предприняты въ подобномъ направленіи".

Предположивъ большое вліяніе Соломоновскаго цикла въ нашей старой поэзін, г. Ягичь находить его въ педомъ дяде песень, где еще никому не приходило въ голову отыскивать этотъ книжный источникъ. Такъ, онъ сближаетъ съ Соломоновскими легендами извъстную былину о Соловьё Будимировичё, томъ богатомъ заморскомъ купців, который прівзжаеть въ Кіевь, чтобы жениться на Запавів, племянницѣ внязя Владиміра, и удивляеть всѣхъ не только своимъ богатствомъ, но и затейливостью, когда, напр., онъ въ одну ночь строить въ саду Запавы три чудесные терема. Сравнение нёкоторыхъ подробностей сближаеть эту былину съ упомянутой былиной о Васильё Окуловичё, такъ что обё вёроятно зависёли оть одного общаго источника. Родины Соловья Будимировича нельзя опредёлить по былинѣ, т. е. народъ не могъ указать для него никакой исторической подкладки; но это видимо былъ не простой купецъ и за нимъ скрывается нёчто болёе значительное: онь не заботится о томъ, чтобы устроивать торговлю, а прямо имбеть виды на княжескую племян. ницу. Соловей и его спутники-чудесные строители, когда въ одну ночь успёли выстроить три удивительные терена. Перенести мёсто действія въ князю Владимиру въ Кіевъ, средоточіе эпической былины, было также возможно, какъ въ рукописныхъ сказаніяхъ на обстановку Соломона перенесены русскія бытовыя черты. Въ пов'єстяхъ о Соломонъ нътъ ръчи о постройкъ теремовъ, но г. Ягичъ думаетъ, что терена Соловья Будимировича составляють вообще позднайшее украшеніе, передёланное однако изъ мотивовъ повёсти. Для объасненія онъ приводить слёдующую параллель изъ сказанія о Соломонь и изъ былины о Соловь Будимировичь:

И снаряди бояринъ корабль всякою красотою и сотвори бояринъ въ кормѣ чердакъ зъло красенъ, а въ немъ написа образъ царя своего краснаго и наличнаго; въ корабли же наинса всякимъ умысломъ, сотвори месяцъ и зепъздъ и цротиву ихъ постави стекла хрустальныя.

(Лѣтоп. руссв. лнт. и др. IV, 148, изъ рукописи XVII в.). На томъ соколѣ кораблѣ сдѣланъ муравленъ чердакъ, въ чердакѣ была бесѣда... на бесѣдѣ-то сидѣлъ... молодой Соловей... Въ ея хорошемъ зеленомъ саду стоятъ три терема влатоверховаты... на небѣ солице, въ теремѣ солнце, на небѣ мъсящъ, въ теремѣ мѣсяцъ, на небѣ зеъзды, въ теремѣ звѣзды. (Кирша Данидовъ, № 1).

"Кромѣ Соловья Будимировича, — продолжаеть г. Ягичъ, — въ русской народной эпопей есть еще другой, гораздо боле знаменитый Соловей, страшный разбойникъ, покореніе котораго главнымъ героемъ русской эпической саги, Ильей Муромценъ, составляеть самый блистательный и безспорно самый популярный его эпизодъ. Всявій разъ, вогда мет встричался этоть Соловей-Разбойникъ, всегда меня приводило въ недоумѣніе такое странное, негармоническое совмѣщеніе нъжнаго птичьяго имени "соловей" съ тъмъ порядочно отвратительнымъ чудовищемъ, которое русскій народный эпосъ очевидно наділиль этимь именемь. Напрасно исваль я вь относящейся сюда литературѣ удовлетворительнаго разрѣшенія загадки этого имени"... Понятно, что нашего изслёдователя не удовлетворило мисологическое тольование, какъ слишковъ произвольное и притомъ не объясняющее странныхъ свойствъ этого существа. А свойства эти дъйствительно странныя: это-полу-звёрь или полу-птица и полу-человёвь; онъ живеть на семи дубахъ, какъ птица, но у него человъческая семья, онъ приводится въ ряду богатырей старшаго поколёнія и въ этомъ качестве является противникомъ Ильи; вместе съ темъ однако самъ Илья-Муромець не усумнился воспользоваться помощью Соловья, чтобы освободить обложенный вражьею силою городъ Краковъ, н нъсня называеть ихъ обонхъ при этонъ "добрыми молодцами" (Кир., IV, № 1). Самъ князь Владиміръ готовъ былъ, еслибы Соловей захотвль пойти въ нему въ службу, сделать его кіевскимъ воеводой или "строителемъ монастыря" (Гильферд., Онеж. был., 303). Эти черты не имбють вида поздибйшихъ прибавовъ,---такія прибавки не имбли бы смысла, еслебы птичій и человёческо-разбойничій характерь Соловья быль первоначальный; но какъ черты первобытныя, онъ очень важны. Далбе, Соловей, какъ богатырь, не все сидблъ на деревьяхъ; напротивъ, у него "дворянское подворье"--съ высокими теремами, гдё онъ живеть съ женой и дётьми; домъ его наполненъ богатствами; Ильё предлагають за Содовья богатый вывупъ. Даже вогда плённый Соловей привезенъ былъ въ Кіевъ, ему оказывается

почтеніе и самъ князь Владиміръ подносить ему чашу вина, чтобы освёжить горло.

По всемъ этимъ подробностямъ Соловей очевидно также богатырь, но отличный отъ богатырей домашнихъ, чужой имъ-въроятно и по происхождению. Сближая его съ Соловьевъ Будимировичемъ, г. Ягичъ дужаеть, что въ немъ также скрывается одно изъ видоизмѣненій Соломоновскихъ сказаній, именно, какъ Соловей Будимировичь соотвѣтствуеть точу моменту легенды, который относится къ похищению Соломоновой жены, такъ въ Соловьв-Разбойникв исходнымъ пунктомъ взято знанье тайнъ природы и волшебство Соломона. Въ Соловьё-Разбойникѣ бросается въ глаза его такъ сказать сверхъ-человеческая природа, которая потомъ развита въ былине уже подъ вліяніемъ его имени: сначала же онъ, вёроятно, имёлъ то самое свойство, какое въ легендъ приписывается Соломону-свойство превращаться въ яснаго сокола, въ лютаго звъря и въ щуку; Соловей, сохрания человёческія черты, свищеть по соловьиному, "зрявкаеть по звбриному" и т. п.; его птичьи свойстра развились подъ вліявіемъ его имени.

Свое разысканіе г. Ягичъ кончаетъ слёдующими замёчаніями о методѣ своего изслёдованія.

"Въ тесной рамке техъ песенъ, где следовало принимать вліяніе христіанско-мисологическихъ сюжетовъ, главное доказательство я старался основать на параллельности между уцёлёвшими еще рукописными разсказами и соотвётствующими имъ пёснями. При этомъ, естественно, я долженъ былъ предполагать, что содержание этихъ рувописныхъ разсказовъ было извёстно первымъ слагателямъ народныхъ пёсенъ. Этинъ обусловливалось далёе другое предположеніе, что первыми начинателями этихъ народныхъ пъсенъ былъ не народъ въ общирномъ смыслѣ слова, но опредѣленная и ограниченная часть его, именно люди, хорошо знакомые съ содержаніемъ священнаго писанія, безчисленныхъ легендъ и многихъ благочестивыхъ, но апокрифическихъ сказаній, и которые пріобрѣли это значеніе отчасти странствованіями и посёщеніемъ знаменитыхъ святынь, отчасти прилежнымъ чтеніемъ благочестивыхъ книгъ. Этимъ великорусская эпика отличается оть эпической поэзіи всёхъ другихъ славянъ. Нигдъ христіанское не соединидось съ національнымъ такъ тесно, какъ здёсь. Это должно принять въ соображение и научное изслёдование. Надо ожидать, что новыя отврытія и новыя изданія среднов'я вовыхъ руссво-славянскихъ текстовъ, въ чемъ русская славистика уже и теперь совершила замечательные труды, пополнять иные пробылы, обнаружать еще новыя параллельныя данныя...

"Какъ у великихъ поэтовъ ни мало не уменьшаетъ ихъ достоинист. этвогр. п. 19

289

ства открытіе источниковъ ихъ сюжетовъ, такъ и пѣсни о Соловьѣ Будимировичѣ и о побѣдѣ Ильи Муромца надъ Соловьемъ-Разбойникомъ останутся весьма удачными, блестящими произведеніями великорусскаго народнаго эпоса, безъ всякаго ущерба ихъ достоинству, и тогда, когда было бы выяснено, что своимъ первымъ мотивомъ они обязаны не какому-нибудь первобытно-славянскому или даже первобытно-арійскому миеу, но уже христіанско-миеологическому запасу сказаній, принесенному въ страну только съ христіанствомъ и мало-по-малу проникшему въ народъ, весьма воспріимчивый въ поэтической передачѣ".

Въ болве или менве близкомъ отношения въ русской этнография находятся многіе другіе труды славянскаго ученаго, какъ напр., его труды по церковно-славянскому и русскому языку, изданія памятниковъ и воиментаріи въ нимъ. Изъ послёднихъ уважемъ, напр., чрезвычайно дюбопытныя объясненія въ статьв о внигахъ истинныхъ и ложныхъ, въ которой находятся между прочимъ указанія о предполагаемомъ главномъ распространителѣ ложныхъ внигѣ, болгарскомъ попѣ Іеремін, въ то же время родоначальникѣ богомильства, указанія, приводившія въ недоумёніе всёхъ прежнихъ изсяёдователей. Говорилось нежду прочимъ, что попъ Іеренія "былъ въ навёхъ на Верзіуловё волу": г. Ягичъ, на основанія южно-славянскихъ преданій объясниль эти загадочныя слова такимь образомь, что подъ Верзіуломъ сврывается нивто нной, какъ самъ Виргилій, римскій поэтъ, получившій, какъ извёстно, въ средніе вёка репутацію сверхъестественнаго мудреца и волшебника, репутацію, которая между прочниъ сдёлала его руководителечъ Данта въ его странствованіяхъ въ загробномъ мірѣ; извѣстіе о попѣ Іереміи указывало, что онъ прошелъ волшебную школу у знаменитаго учителя волшебства. Богатый запась матеріаловь и изслёдованій по славянской и сь нею русской филологіи, а также этнографіи, представляеть извёстное ученое издание г. Ягича "Archiv für slavische Philologie" (основанный въ 1875 году; нынё идеть тринадцатый годъ изданія), гдё между прочимъ находится не мало трудовъ руссвихъ ученыхъ (А. Н. Веселовскій, П. И. Житецкій, А. И. Шахматовъ, П. А. Сырку и др.) и гдъ нежду прочинъ саному издателю принадлежить весьна обстоятельный библіографическій и критическій обзоръ новъйшихъ явленій въ области славянской и въ томъ числё русской филологіи и этнографія.

Съ новыми изслёдованіями, главная заслуга которыхъ принадлежитъ гг. Веселовскому и Ягичу, открывался новый путь для объясненія нашей древней народной поэзіи, существенно важный тёмъ, что въ немъ совершенно устраняется всякій произволъ и изслёдованіе ведется на реальной почв'я критическаго анализа текстовъ и широко примѣненнаго сравнительнаго метода. Съ развитіемъ этихъ изслёдованій откроется, вёроятно, возможность рёшенія и другихъ вопросовъ нашей народной поэзіи кромѣ опредѣленія ся содержанія. Таковъ, напр., вопросъ о хронологія ся историческаго развитія. Кроит отдёльныхъ фактовъ, напримёръ, доказанной по памятникамъ хронологіи нёкоторыхъ духовныхъ стиховъ, им до сихъ поръ остаемся при самыхъ туманныхъ представленіяхъ о томъ, когда могли появиться ть или другія произведенія нашей былины, или, если для ГЛАВНЪЙШИХЪ ИЗЪ НИХЪ ПРЕДПОЛОЖИТЬ ДВИСТВИТЕЛЬНО ДО-ИСТОДИЧЕСКОЕ происхожденіе, когда могла сложиться ихъ новъйшая "охристіанствованная" форма. При настоящемъ положения дъла эта эпоха опредёляется длиннымъ періоломъ нёсколькихъ вёковъ, гдё мы напрасно искали бы болье опредвленныхъ точевъ опоры. Те реальныя изысканія, какія предпринимаются въ послёднее время, начинають расврывать и этотъ хронологический вопросъ (конечно, пока только приблизительно): если сюжеть заимствовань, то время чужого книжнаго источнива можоть дать исходную точку, но и хронологія самыхъ нисьменныхъ источниковъ (напр., Содомоновскихъ сказаній) остается еще далево не опредблена. Г. Ягичъ говоритъ о "славянскихъ среднихъ вѣкахъ", не опредѣляя ихъ ближе; г. Веселовскій говоритъ объ "эпохв по-татарской", относя въ нее образование былинъ о земсвихъ богатыряхъ.

Цёлая, хотя приблизительно точная картина развитія нашей народпой поэзіи еще ожидаеть своего созидателя; что касается въ частности нашего народнаго эпоса, онъ въ развитіи своего содержанія представляеть нёсколько слоевь, лежащихь въ разныхъ направленіяхъ. Въ его основахъ есть, безъ сомнѣнія, слой древнѣйшихъ арійскихъ преданій, далёе преданій европейскихъ, затёмъ слой общеславянскій, наконець, слой русскій; въ предёлахъ русской племенной особности былъ слой языческихъ представлений и слой христівнскій; быль слой, налегшій сь теченіемь исторіи оть вліянія иныхъ національностей, устныхъ преданій и связей книжно-литературныхъ. Наконецъ, внутреннее развитіе самаго эпоса, мѣшавшее вѣка, подновлявшее старину новыми бытовыми чертами. Критика должна имъть въ виду всъ эти пересъкающиеся слон, чтобы не впасть въ недоразумѣнія, которыхъ бывало множество съ тѣхъ поръ, какъ началось ученое изслёдованіе нашей эпопен. Всё отдёльныя стороны историческаго развитія, сейчасъ указанныя, были болёе или менће замћчены комментаторами, но до сихъ поръ еще не было попытки обозр'еть вполет и уравновесить эти историческія отношевія.

19\* Digitized by Google

Общее направление литературно-археологическихъ изслёдований западной науки и въ частности ближайшее вліяніе двухъ названныхъ ученыхъ создали новое паправленіе въ изслёдованіяхъ русской поэтической и народно-бытовой старины. Можно сказать, что съ разными оттенками образовалась новая школа. Со второй половины 70-хъ годовъ и донынѣ она успѣла произвести цѣлый рядъ любопытнъйшихъ изысканій, правда, почти исключительно направленныхъ только на частные вопросы, но доставляющихъ важныя данныя для будущаго объясненія нашей поэзія, которое будеть ссвершенно не похоже на прежнія. Изслідованія ндуть по тімъ пріемамъ, какіе замѣчательнымъ образомъ примѣнены были у г. Веселовскаго и Ягича и направлены были на ближайшее изучение русскихъ внижныхъ товстовъ и живого народнаго преданія съ постояннымъ вниманіемъ къ общему содержанію средневѣковой народнохристіанской мноологіи и въ разысканію народно-книжныхъ вліяній византійскихъ, южно-славянскихъ и западныхъ. Труды новаго поколёнія ученыхъ составили уже цёлую небольшую литературу въ этомъ направления.

Таковы изслёдованія А. И. Кирпичникова, питомца московскаго университета, затёмъ профессора въ Харьковѣ и въ Одессѣ, которому принадлежитъ въ особенности важное изслёдованіе о легендарномъ св. Георгіи. Въ послёдніе годы г. Кирпичниковъ взялъ на себя продолженіе "Всеобщей исторіи литературы", начатой подъ редакціею В. Ө. Корша<sup>1</sup>).

Таковы труды Н. П. Дашкевича. Уроженецъ волынской губернік (род. въ 1852 г.), онъ былъ воспиталникомъ кіевскаго университета, съ 1877 года доцентъ и затѣмъ профессоръ этого университета по исторіи всеобщей литературы (средневѣковой и новой); въ настоящее время предсѣдатель историческаго Общества Нестора лѣтописца. Его магистерской диссертаціей была книга: "Изъ исторів средневѣкового романтизма. Сказаніе о св. Гралѣ"<sup>2</sup>). Къ русской этнографіи имѣютъ отношеніе нѣкоторыя историческія работы г. Дашкевича,

<sup>&#</sup>x27;) Греческіе рожаны въ новой литератур'. Пов'єсть о Варлаам'я и Іоасаф'я. Харьковъ, 1876.

<sup>—</sup> Источники изкоторыхъ духовныхъ стиховъ, въ Журн. мин. нар. проса. 1877, октябрь.

<sup>—</sup> Св. Георгій н Егорій Храбрий. Изслёдованіе литературной исторіи христіанской легенди. Спб. 1879. Эта кинга дала поводъ въ общирному трактату Веселовскаго, въ "Разисканіяхъ въ области русскихъ духовнихъ стиховъ" (II: Св. Георгій въ легендъ, пѣсвѣ и обрядѣ. 1880).

Изслёдованія легендарныхъ сказаній о пр. Богородицё въ Трудахъ одесскаго археологическаго съёзда.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Въ кіевскихъ Уннв. Изв. и отдѣльно, 1876.

тдѣ ватрогивается исторія русскаго племени <sup>1</sup>), и любонытное спеціальное изслѣдованіе о русской былинѣ: "Былины объ Алешѣ Поповичѣ и о томъ, какъ не осталось на Руси богатырей<sup>4</sup><sup>2</sup>), гдѣ авторъ указываетъ историческія отношенія былины и между прочимъ сказаніе о погибели богатырей пріурочиваетъ въ битвѣ при Калкѣ. Изслѣдованія г. Дашкевича отличаются при большой начитанности оригинальною и остроумною критикой <sup>3</sup>).

Нѣсколько весьма обстоятельныхъ работь въ той же области древней русской поэзіи и письменности принадлежать г. Жданову. Воспитанникъ петербургской духовной академіи, а потомъ петербургскаго университета, Иванъ Ник. Ждановъ (род. 1846) въ 1879—1882 былъ приватъ-доцентомъ по казедрѣ исторіи русской словесности въ кіевскомъ университетѣ, а съ 1883 профессоромъ историко-филологическаго института въ Петербургѣ. Ему принадлежатъ нѣсколько работъ по исторіи русской литературы древней и новой, и первыя имѣютъ отношеніе къ этнографіи, касаясь различныхъ вопросовъ старой народной письменности и эпоса <sup>4</sup>).

Многочисленные труды по русской старинѣ, народной поэзіи, исторіи старой и новой литературы, наконецъ, по иѣстной (харьковской) исторіи, принадлежатъ г. Сумцову. Петербургскій уроженецъ (род. 1854), Ник. Өед. Сумцовъ учился въ Харьковѣ и по окончанія курса въ университетѣ, въ 1876 сдѣлалъ путешествіе за границу и въ Гейдельбергскомъ университетѣ слушалъ Куно Фишера и Барча и, выдержавъ экзаменъ на магистра, назначенъ былъ приватъ-доцен-

4) Русская повзія въ до-монгольскую эпоху, въ кіевскихъ "Университетскихъ Извёстіяхъ", 1879.

- Разборъ книги В. Успенскаго: Толковая Палея; тамъ же, 1881.

- Кълитературной исторіи русской былевой поэзін (магистерская диссертація) въ Уннв. Изв. и отдёльно, 1881, гдё разбираются сказанія о "Прёніи живота и смерти", объ Аникё-воннё, былины о Самсонё и Святогорё. (Разборъ этой книги, т. Весеновскаго, въ Журя. мин. просв., ч. ССХХХІ, февраль).

- Писни о внязи Романи, въ Журя. мин. просв. и отдильно, Спб. 1890,-историческое пріуроченіе извистныхъ былинъ.

Біографическія свёдёнія въ "Віограф. Словарё" Кіевскаго университета, стр. 202.

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Болоховская земля и ся значение въ русской истории, въ Трудахъ 8-го Археодогическаго съйзда и отдёльно.

<sup>—</sup> Литовско-русское государство, условія его возникновенія и причини упадка. Унив. Изв. 1882 и 1883.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ кіевскихъ Университетскихъ Извёстіяхъ и отдёльно, 1883. Отибтинъ еще: Происхожденіе и развитіе эпоса о животныхъ, тамъ же, 1883. О другихъ трудахъ его, имъ́ющихъ отношеніе въ малорусской этвографіи, скажемъ въ своемъ мъ́стъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біографическія св'ядінія см. "Біографическій Словарь профессоровь и преподавателей Имп. Университета Св. Бладиміра". Кіевь. 1884, стр. 174—175.

<sup>-</sup> Литература Слова о полку Игоревѣ; тамъ же, 1880.

томъ въ харьковскомъ университетъ по исторіи русской литературы; съ 1889 года ординарный профессоръ. Этнографические труды его относятся частью въ общинъ вопросамъ древняго быта и частью въ собственной этнографіи, прениущественно малорусской. Еще въ университеть составлень быль имь ...Очеркь исторіи христіанской демонодогія", часть котораго напечатана была потомъ подъ заглавіемъ "Очеркъ исторіи колдовства въ западной Европъ" (1878); далье изслёдованіе "О повёрьяхъ и обрядахъ, сопровождающихъ рожденіе ребенка" (1880); магистерской диссертаціей была книга "О свадебныхъ обрядахъ, прениущественно русскихъ" (Харьковъ, 1881); довторское изслёдованіе: "Хлёбъ въ обрядахъ и пёснихъ" (Харьковъ, 1885). Отмѣтимъ еще незаконченный рядъ статей общаго культурноэтнографическаго содержанія: "Культурныя переживанія". Труды г. Сумцова помѣщались въ "Журналѣ министерства просвъщенія", "Русской Старинъ", "Кіевской Старинъ", "Этпографическомъ Обозрѣніи", "Харьковскомъ сборникв" и польскомъ журналѣ "Wisła". Работы, относящіяся спеціально въ малорусской этнографія, укажемъ въ своемъ мѣстѣ.

Весьма цённая работа о животномъ эпосё принадлежить рано умершему ученому Леонарду Зенон. Колмачевскому (1850—1889). Онъ учился въ казанскомъ университетё и, кончивъ тамъ курсъ въ 1874 году, назначенъ былъ сначала лекторомъ нёмецкаго явыка, въ 1877 посланъ былъ отъ университета за границу и затёмъ, послё защиты магистерской диссертаціи въ 1882, назначенъ былъ въ 1883 на каеедру исторіи всеобщей литературы въ Казани, а потомъ въ Харьковѣ, гдё онъ надёялся на дёйствіе климата противъ одолёвавшей его болѣзни. Къ сожалѣнію, климатъ ему не помогъ и онъ умеръ въ чахоткѣ. Единственнымъ его большимъ трудомъ осталась книга: "Животный эпосъ на западѣ и у Славянъ" (Казань, 1882), гдѣ критика отдавала справедливость обстоятельному сопоставленію матеріала и попыткѣ самостоятельнаго рѣшенія нѣкоторыхъ основныхъ вопросовъ народной поэзіи въ связи съ нашими формами животнаго эпоса<sup>1</sup>).

Укажемъ еще болѣе или менѣе успѣшныя примѣненія сравни-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разборъ вняги у Дашкевича: "Происхожденіе и развитіе зпоса о животныхъ", въ кіевскихъ Уанверситетскихъ Извѣстіяхъ, 1883, и въ статьъ Веселовскаго, "Litteraturblatt für germanische und romanische Philologie", 1883, № 8.

До своей диссертаціи Колмаческій напечаталь еще: "Зам'ятки о Гильфагиннингі (Gylfaginning). Отчеть о занятіяхь по исторіи всеобщей литературы за время заграничной командировки (18<sup>76</sup>/19 академическій годъ)". Казань, 1881.

Неврологическая вамътка г. Сумцова, въ "Сборникъ харьковскаго историкофилологическаго Общества", т. И. Харьковъ, 1890, стр. ХУ—ХУІ.

тельно-историческаго метода въ трудахъ гг. Мочульскаго, Халанскаго, Янчука, Каллаша, Созоновича и др.<sup>1</sup>). Упомянемъ наконецъ возобновление вопроса о восточныхъ элементахъ русскихъ былинъ. Къ этому предмету возвратился извёстный путешественникъ и этнографъ Г. Н. Потанинъ въ статьѣ: "Монгольское сказание о Гэсэръханѣ"<sup>3</sup>), гдѣ онъ въ особенности указываетъ замѣчательныя совпадения этого сказания съ былинами о Добрынѣ и дѣлаетъ любопытныя общія замѣчанія о возможныхъ путяхъ сближенія русскихъ преданій съ восточными.

Благодаря начавшимся у насъ изслёдованіямъ нашей народной поэзія, свёдёнія о ней стали проникать и въ европейскую литературу. Отмѣтимъ, во-первыхъ, внимательно составленныя книги консерватора Британскаго музея Рольстона <sup>в</sup>), главнымъ теоретическимъ руководствомъ котораго были сочиненія Буслаева и Асанасьева. Болѣе самостоятеленъ былъ трудъ Рамбо<sup>4</sup>): французскій ученый далъ въ своей книгѣ цѣльное изложеніе русскаго эпоса отъ древнѣйшихъ былинъ до завершенія ихъ въ историческихъ пѣсняхъ, и комментарій, составленный на основаніи всѣхъ главныхъ трудовъ, какіе представляла тогда наша литература; ему близко знакомы всѣ главные сборники и изслѣдованія Буслаева, Асанасьева, Майкова, Стасова, Шифнера, Ореста Миллера и пр. Довольно самостоятельнымъ трудомъ является небольшая книга Волльнера <sup>6</sup>). Любопытный

Рядъ изслёдованій принадлежить г. И. Созоновичу:

- Пѣсни о дѣвушкѣ-воннѣ и былина о Ставрѣ Годиновичѣ. Ивслѣдованіе по исторіи развитія славяно-русскаго зпоса. Варшава, 1886.

— Очеркъ средневѣковой нѣмецкой эпической повзіи и литературная судьба иѣсик о Нибелунгахъ. Варшава, 1889.

- Пісни и сказки о женихі-мертвеці. Этодь по сравнительному изученію народной поэзіи. Варшава, 1890 (Отзывь о первомь труді г. Веседовскаго въ "Архивь", Ягича).

О трудахъ гг. Янчука и Каллаша упомянемъ при другомъ случай.

<sup>3</sup>) Вѣстн. Евр. 1890, сентябрь.

<sup>3</sup>) W. R. S. Ralston: "the Songs of the Russian people". London, 1872, m "Russian folk-tales". London, 1873.

<sup>4</sup>) La Russie épique, étude, sur les chansons herolques de la Russie, traduites ou analysées pour la première fois par Alfred Rambaud, professeur à la faculté des lettres de Nancy, membre de plusieurs societés savantes de Russie, Paris, 1876.

<sup>5</sup>) Wilhelm Wollner, Untersuchungen uber die Volksepik der Grossrussen mit einem Anhange. Analyse einiger der wichtigeren grossrussischen Volksepen. A. Die älteren Helden. B. Die Helden von Kiev. Leipzig, 1879.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Историко-литературный анализъ стиха о Голубнной книгѣ. Изслѣдованіе В. Мочульскаго, Варшава, 1887 (изъ "Рус. Филологическаго Вѣстника").

<sup>—</sup> Великорусскія былины Кіевскаго цикла. М. Халанскаго, Варшава, 1895 (также изъ "Р. Ф. Вёстника"). Разборъ этой книги, г. Веселовскаго, въ "Вёстникй Европи", 1888, йоль.

опыть обобщеній вопроса о старыхъ русскихъ народно-письменныхъ сказаніяхъ представляетъ внига румынскаго ученаго Гастера<sup>1</sup>), основанная въ особенности на изслёдованіяхъ г. Веселовскаго.

Ученые славянскіе мало обращались из изслідованіямъ по русской этнографіи. Кроміь г. Ягича, который на половину принадлежить русской ученой литературі, назовень здісь еще замічательный трудь профессора грацскаго университета, Григорія Крека: "Einleitung in die slavische Literaturgeschichte": эта книга, появившаяся въ 1874 году, вышла затімъ въ новомъ, боліе чімъ вдвое расширенномъ изданіи, представляющемъ чрезвычайно внимательно составленный и снабженный богатыми библіографическими давными обворь, во-первыхъ, свідіній о древнійшей судьбі славянскихъ племенъ ихъ языкі и культурномъ состояніи, и во-вторыхъ, обзорь народной поэзіи, преданій и мисологіи, гді между прочимъ объединено и то, что сділано до сихъ поръ въ этихъ отношеніяхъ относительно славянства русскаго <sup>2</sup>).

Въ молодомъ поколёніи славянскихъ ученыхъ начинается, однако, болёе серьезное знакомство какъ съ древней русской письменностью и этнографіей, такъ и съ трудами нашихъ изслёдователей. Вёроятно, это — начало, которому предстоитъ развиваться <sup>в</sup>).

Книжка Дамберга (Damberg, Versuch einer Geschichte der russischen Ilja-Sage, Helsingfors, 1887) можеть быть упомянута только по ся странности. См. о ней въ статьт г. Веселовскаго, "Вёстн. Евр." 1888, поль.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Greeko-Slavonic. Ilchester lectures on greeko-slavonic literature and its relation to the folk-lore of Europe during the middle ages. With tivo Appendices and plates by M. Gaster, Ph. D. London, 1887.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Einleitung in die slavische Literaturgeschichte. Akademische Vorlesungen, Studien und kritische Streifzüge von Dr. Gregor Krek. Zweite völlig neu bearbeitete und erweiterte Auflage. Graz, 1887, большой токъ, XI и 887 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Назовенть для прем'тра труды польскаго молодого ученного А. Бривнера, чешснаго доцента пражскаго универсетета, Поливки; словинскаго, г. Мурка (изслёдованіе пов'ясти о Семи Мудредахъ) и др.

## ГЛАВА Х.

## Общій обзоръ изученій народной жизни за послъднія десятильтія.

Новое царствованіе. — Общее обозрѣніе движенія этнографической литератури: статистическія цифры.—Ученыя экспедиціи.—Статистическія и описательныя работы.— Мѣстныя изысканія.—Ученыя учрежденія и общества.— Археографія.—Общество любителей древней письменности. —Общество любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи. — Расширеніе изслѣдованій въ области исторіи, исторія литературы, народно-поэтическаго творчества, быта, обычнаго права, раскола.—Результаты.

Прошлое царствование начиналось при особенныхъ обстоятельствахъ, отчасти напоминавшихъ водареніе императора Александра I. вогла общество точно также было исполнено радости и надежать на болёе свётлое будущее. Шла тяжелая война, которая, однако, не только не уменьшала розовыхъ ожиданій, но еще усиливала ихъ: война рёзкимъ, нагляднымъ образомъ убеждала всёхъ, отъ государственныхъ людей до скромныхъ обывателей, никогда не разсуждавшихъ прежде о государственныхъ вопросахъ, что старая система терлить явное банкротство, что милитаризиъ и бюровратія, презирающіе общественную самодёлтельность и науку, способны довести государство до самыхъ тяжкихъ испытаній, до серьезной опасности. Послѣ первыхъ неудачъ, указавшихъ явно упомянутое банкротство, патріотическое чувство, котораго не могла не возбуждать война, направилось-не совстви общинымъ образомъ-не столько на ожиданіе военныхъ подвиговъ и побёдъ, сколько на ожиданіе внутренней реформы. Старые порядки общественнаго быта въ первое время новаго царствованія еще нимало не измѣнились, печать оставалась подъ твии же самыми цензурными ствененіями. но безъ всякаго особеннаго воздействія литературы въ обществе выростало то стремленіе въ реформѣ, которое на нёсколько лёть потомъ послужило источникомъ нравственнаго возбужденія и стало исторической чертой тогдашняго времени.

Литература отразила тогда это новое настроение общества. Нъсволько позднёе, со второй половины шестидесятыхъ годовъ. и въ наше время противники реформъ и партизаны застоя всёми средствами старались и стараются оклеветать и унизить значение тогдашняго настроенія; и въ то самое время были люди, которые относелись въ этому настроению недовърчиво съ другой, противоположной стороны, чувствуя уже тогда его слабыя стороны, мало надвясь на его глубину и прочность въ массѣ общества и въ самой администрація, чего и трудно было ждать, вспоминая вчерашнее прошлое этого общества и недостатокъ реальной почвы для овладъвавшихъ имъ теперь идеалистическихъ ожиданій. Но если разсматривать это время съ нѣкотораго историческаго отдаленія, которое теперь уже наступаетъ, если принять въ разсчетъ всё условія и обстоятельства русской общественности и сравнить то время съ предыдущниъ и послёдующимъ, нельзя не признать въ немъ знаменательной, харавтеристической эпохи, выразившей, хотя частію, давно назрѣвавшія потребности и исканія лучшей части нашего общества. Это можно наглядно видёть на литературъ пятидесятыхъ и первыхъ шестидесятыхъ годовъ (хотя все-таки она говорида, по исвонному обычаю, съ большими умолчаніями): поднялось, почти вдругъ, множество вопросовъ, о которыхъ она не могла помыслить наканунѣ, вопросовъ о различныхъ сторонахъ нашего государственнаго и общественнаго существованія — о расширенія просв'єщенія, о самодівательности общества, о гласности и самоуправлении, о преобразовании суда и администрація, объ интересахъ провинція, о народной школь, о женскомъ образованія, о положеніи печати и т. д. Правительственныя заявленія о предположенныхь реформахь чрезвычайно ОЖИВИЛИ общественные толки и литературу.

Но главнёйшимъ и основнымъ интересомъ времени сталъ народъ; всего обильнёе была литература о народѣ. Никогда еще этотъ интересъ не бывалъ столь всеобщимъ, столь одушевляющимъ и волнующимъ, какъ теперь, когда могли, наконецъ, хоть въ извёстной степени высказаться давнишнія ожиданія образованнёйшихъ людей и когда правительство заявило свое намёреніе рёшить капитальнёйшій вопросъ народной жизни. "Народъ" съ его потребностями свободы и просвёщенія, съ его гражданскими правами, въ которыхъ доселё ему отказывалось, его внутренними силами, которыя должны были найти просторъ для болёе дёлтельнаго, не только пассивнаго, участія въ національной жизни,—только теперь переставалъ быть запретнымъ предметомъ для общественной мысли и литературы;

Digitized by Google

потому что прежняя теорія "народности", какъ мы видёли, давала ей только одно канцелярское опредбление и не допускала другого. Оговорнися впередъ, что въ этихъ первыхъ попыткахъ общественнаго сознанія и литературы выяснить значеніе народнаго начала было не мало разнаго рода неровностей-недостаточнаго пониманія, простодушныхъ или самонадёянныхъ преувеличеній, но въ основѣ было вного самаго искренняго убъждения, глубоваго и преданнаго желанія служить народному дёлу. Дёйствительно, для общественного сознанія не было интереса болёв высоваго, болёв необходимаго и нравственно значительнаго, и общественное настроение отразилось сажыми благотворными вліяніями на изученія народности: это изученіе еще никогда не распространялось въ столь разнообразныхъ направленияхъ, не вызвало такой массы работъ, не искало въ такой степени научныхъ основаній, не связывалось такъ тёсно съ нравственными и политическими идеями общества. Чрезвычайное различіе прощлаго парствованія съ предшествовавшимъ ему періодомъ бросается въ глаза, и если бы вы хотёли опредёлить преобладающую тему общественнаго интереса этого времени, мы найдемъ, что этой темой быль народь. О народѣ говорила литература публицистическая. гать предметомъ нескончаемыхъ разсуждений, споровъ, наконецъ, овлобленной полемики послужила крестьянская реформа и множество связанныхъ съ ней вопросовъ; литература историческая пріобрѣла новые стимулы, направила свои изслёдованія, какъ никогда ранёе, на бытовые, народные элементы историческаго развитія; этнографія пріобрѣла новый, громадный и драгоцённый матеріалъ, какого и не предполагалось въ прежнее время; литература поэтическая обратилась, опять съ небывалой прежде ревностью, на изображение народной жизни, --- развилась цёлая новеллистическая область, въ которой то разыскивалось и возводилось въ идеалъ внутреннее содержание народнаго характера, то рисовались ирачныя картины тагостей народнаго быта, и во всякоиъ случат призывалось новое участіе общества къ нуждань и заботань народной массы.

Переходя въ изложению успёховъ изучения народности за послёднее время, отмётимъ прежде всего общій фактъ-чрезвычайное, сравнительно съ прежнимъ, размножение литературы, посвященной вообще изучению России и русскаго народа. Нёкоторое понятие о внёшнемъ объемё этой литературы можно составить по многоразличнымъ указателямъ г. Межова, гдё онъ старательно собралъ крупные и мелкие факты литературы по география, статистикъ, этнография, истории, археологии, по спеціальнымъ вопросамъ, какъ крестьянское дёло, земство, артель и т. д. Возьмемъ, напримёръ, два труда г. Межова: "Литература русской географіи, статистики и этнографіи", указатель, составлявшійся имъ каждогодно для "Извёстій Географ. Общества" и обнимающій теперь 1859—1880 годы, и "Литература русской исторіи за 1859—1864 г. вкл." (Спб. 1866), и продолженіе этого указателя — "Русская историческая библіографія за 1865—1876 включительно" (Спб. 1882—83, три большихъ тома; 36,810 названій), которая въ полномъ составъ должна заключать семь томовъ, и до 70—75,000 названій. Любопытно было бы вывести статистическое распредѣленіе этой богатой массы литературнаго труда, но историческая библіографія не даетъ возможности для статистическихъ выводовъ, такъ какъ данныя за нѣсколько лѣтъ слиты вмѣстѣ. Но эту возможность даетъ указатель географическій, такъ какъ составлялся по отдѣльнымъ годамъ, и мы соберемъ ивъ иего нѣсколько цифръ.

Въ десятомъ выпускъ "Литературы русской географіи, статистики и этнографін" (за 1868 г., изд. 1870) г. Межовъ самъ собралъ десятилётніе итоги за 1859-1868 годы. Въ предисловіи въ этому выпуску онъ справедливо указываеть, какъ важно и поучительно было бы имѣть статистическія таблицы литературнаго движенія за болёе или менёе продолжительный періодъ времени: въ нихъ ваглядно отражался бы ходъ образованія. Статистическое возростаніе и паденіе развыхъ отдёловъ литературы, въ связи съ внёшними обстоятельствами литературной жизни (съ положеніемъ общества, условіями школы и печати), весьма ясно указывали бы движение внутренней, уиственной жизни общества. "Представить въ возножно върныхъ статистическихъ таблицахъ какъ мёдное движеніе науки и литературы, такъ и лихорадочное ся движеніе, будь это во время боле или менбе продолжительных в потрясеній народной жизни, или въ мирное время, посредствомъ цензурныхъ стёсненій, — представить подобное движение было бы весьма желательно и поучительно. На основанія подобныхъ статистическихъ таблицъ историвъ цивилизація не дёлалъ бы голословныхъ и гадательныхъ заключеній о прогрессивномъ ходъ науки и литературы въ данной странъ, объ упадкъ одной отрасли ихъ и увеличении другой, а закръплялъ бы свои слова неопровержимыми фактами". Нашъ библіографъ хорошо видѣлъ трудность составления подобныхъ таблицъ, и замъчаетъ, что въ приводимыхъ имъ цифрахъ очень большая доля есть чистый баласть, или восьма относительно цённый матеріаль, --- но статистическое изслёдованіе тёмъ не менёе возможно.

Главная трудность его состоить въ чрезвычайной неравномбрности значенія исчисляемыхъ литературныхъ фактовъ: въ обыкно-

## ОВЩЕЕ ОВОЗРЪНІЕ.

венномъ библіографическомъ каталогѣ одинаково являются одной цифрой и книга, представляющая богатое собраніе матеріала, или результать многолётнихъ трудовъ первостепеннаго ученаго, или новую плодотворную для науки теорію, — и съ другой стороны ничтожная компиляція, фальшивая и ненаучная статья и т. в.; но остается статистически важная общая масса литературнаго труда, полагаемаго ва извёстный предметь, счеть фактовъ по рубрикамъ, наконецъ, возможна извёстная классификація литературныхъ явленій.

Періодъ времени съ 1859 по 1868, по которому г. Межовъ свелъ итоги, при всей краткости представляетъ любопытное повышеніе въ цифрѣ сочиненій—внигъ и статей—по русской географіи, статистикѣ и этнографіи. Число всѣхъ заглавій, вошедшихъ въ указатель за десять лѣтъ, составляетъ — 22,538, и въ томъ числѣ отдѣльныхъ книгъ и брошюръ—1,665. По отдѣльнымъ годамъ, число внигъ и брошюръ возросло съ 65—въ 1859 г., до 156—въ 1868, а въ 1866 и 1867 доходило до 220 и 233; число статей въ повременныхъ изданіяхъ повысилось отъ 1,034—въ 1859 г., до 2,858—въ 1868; а всего, книгъ и статей, съ 1,099—въ 1859 г., до 3,014—въ 1868. По предметамъ изслѣдованій, общія цифры сочиненія въ тѣ же годы выросли слѣдующимъ обравомъ: по географіи топографической — съ 520 на 1,122; по статистикѣ—съ 335 на 1,262; по этнографіи — съ 214 на 526.

Такимъ образомъ цифры возросли очень сильно, увеличиваясь изъ. года въ годъ. Исключеніемъ въ этомъ случат были годы 1862 и 1868-вслёдствіе прекращенія въ эти годы большаго числа періодическихъ изданій, чёмъ бывало въ другое время. Другая неравномёрность въ движении цифръ объясняется еще твиъ, что въ изкоторые годы больше выходило иёстныхъ "памятныхъ внижевъ" и "сборниковъ" съ этнографическими и статистическими сведениями. -- Указывая это разиножение трудовъ по изучению России и русскаго народа. нашъ библіографъ справедливо замѣчалъ, что вся эта литература еще далеко не выполняла потребности научной и общественной, что это была только "капля въ корѣ того, что остается еще сдёлать". "Много сторонъ народной жизни едва только затронуто, и то въ ограниченномъ воличествъ случаевъ. Множество мъстностей остается безъ всякаго описанія. Несм'ятныя богатства, заключающіяся въ произведеніяхъ промышленности и торговли, ждутъ еще статистичесвихъ изслѣдованій. Работы много, но рукъ и средствъ, которыя бы заставили эти руки работать, сравнительно мало". Авторъ указывалъ. между прочимъ, слабое развитіе мѣстной литературы, которая, въ нашихъ условіяхъ, должна бы именно служить для собиранія свѣдъній по громадному пространству нашего отечества, — и находилъ.

Digitized by Google

необходимымъ бо́льшій просторъ для мёстной иниціативы. Къ сожалёнію, выводы и пожеланія, очень вёрныя, въ которымъ авторъ приходилъ такъ давно, остаются и донынё пожеланіями — внёшнія условія продолжають мало благопріятствовать и основному теченію, и мёстному развитію народныхъ изученій.

Изъ этихъ фактовъ статистическаго возростания г. Межовъ выводилъ, однако, предположение, что въ будущемъ возростание должно еще увеличиться. Такъ заставляль думать общій рость литературы,--снаряженіе экспедицій учеными обществами и казенными учрежденіями, -- устройство статистическихъ съфздовъ. Экспедиціи и съфзды уже тогда начали образовываться и должны были еще развиться и дать изученіямь народной жизни большую правидьность и систему. связывая разрозненныя умственныя силы. Авторь справедливо находиль, что изследователямь народнаго быта собственно также не мѣшало бы устроивать періодическіе съвзды, чтобы мѣстные собиратели яснёе понимали и точнёе выполняли свою задачу. Пересмотръвъ въ своихъ книжныхъ поискахъ массу подобныхъ статей, г. Межовъ встрётилъ множество такихъ, которымъ вредела именно безсистемность этнографическаго собирания. Онъ рекомендоваль собирателямъ, во первыхъ, "обращать больше вниманія на тв особенности народнаго быта, которыя при нивеллирующемъ характеръ современной цивилизаціи грозять скоро исчезнуть", и во-вторыхъ, на "тв проявленія народной жизни, которыя свойственны одной только описываемой мистности", и вообще совътуетъ запастись систематической программой, --- каковы, напр., программы, изданныя Географическимъ Обществомъ по обычному праву и собиранию предметовъ для этнографическаго музея, какъ программа г. Ефименка для собиранія народныхъ повѣрій и суевѣрій <sup>1</sup>) и программа для собиранія этнографическихъ свъдъній объ украинскомъ народъ (Кіевъ, 1863)...

Послёдующіе годы за 1868-мъ, по внёшнимъ условіямъ, были опять очень мало благопріятны для литературы и народныхъ изученій, но ожиданія нашего статистика тёмъ не менёе совершенно оправдались. Продолживъ на слёдующее десятилётіе, 1869 — 78, сличеніе цифръ по указателямъ г. Межова<sup>2</sup>), находимъ, что цифры еще выросли по всёмъ описываемымъ отдёламъ, а именно:

Число общиять сочиненій: періодическихъ изданій, "памятныхъ книжекъ" и справочныхъ книгъ, библіографическихъ указателей,

<sup>1)</sup> Въ "Извѣстіяхъ" Географ. Общества, 1866.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Они печатались обыкновенно въ "Извёстіяхъ" Географическаго Общества, авляясь обыкновенно черезъ два года по истеченіх описываемаго года. Послёдній указатель вышелъ теперь за 1880 г.

изданій Географ. Общества, учебниковъ, біографій и некрологовъ, возросло съ 90 — въ 1869 г., до 497 — въ 1878.

Число сочиненій по географіи топографической выросло, за то же десятилізтів, съ 1,216 до 1,611; по географіи математической и физической, съ 142 до 284.

Число сочиненій по статистикѣ поднялось съ 1,498—въ 1869, до 2,500—въ 1878.

По этнографіи, оно выросло, за то же десятия brie, съ 467 до 920 <sup>1</sup>).

Общій итогъ, съ 3,413 внигъ и статей — въ 1869, возросъ до 5,812 — въ 1878.

Эти цифры представляютъ, конечно, только одну долю литературы, посвященной въ тѣ годы народнымъ изученіямъ, но онъ даютъ понятіе о цёломъ: въ отдёлахъ исторіи, публицистики, литературы поэтической шло не менбе оживленное движение, и подробное статистическое изслёдованіе поставить внё всякаго сомнёнія чрезвычайный рость литературы о народь. Это явленіе исполнено историческаго смысла. Одинъ этотъ фавтъ постояннаго, слъдовательно органическаго возростанія интереса въ изученію Россіи и русской народной жизни, факть, возникновение котораго совпадаеть съ началомъ прошлаго царствованія и съ возбужденіемъ вопроса о реформахъ, особенно врестьянской, тогъ бы указать, какимъ великимъ національнымъ дъломъ были эти реформы, отразняшіяся въ обществъ столь живымъ обращеніемъ къ изученію своего отечества и народа, и въ какому широкому развитию общественнаго и народнаго самосознанія, т.-е. въ какому внутреннему усиленію національной жизни. они должны бы были повести, еслибъ начатое дёло пролоджалось въ томъ же широкомъ смыслѣ, въ какомъ было предположено и ожидалось. Люди извёстной партіи, охотно прикрывающіеся знаменемъ народности, бросаютъ теперь камнями въ это реформаторское движение прошлаго царствования; но для всяваго добросовъстнаго наблюдателя нашей новъйшей исторіи будеть ясно, что это движеніе было истинно національныма, когда оно освобождало порабощенные влассы народа, отврывало имъ возможность самодъятельности и просвѣщенія, и вогда въ умственной жизни общества оно отразилось такимъ благодатнымъ стремленіемъ вз изученію народной жизни, въ которомъ и заключался самый вёрный путь въ народному самосо-SESEID.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ этой цифри, какъ и въ общемъ итоги, мы выключали рубрику этнографическихъ свидиній о древнихъ народахъ и новийшихъ, находящихся вий Россіи.

Обратнися къ вратвому пересмотру самаго содержанія этой литературы. Мы видёли, какъ быстро въ послёднія два десятилётія разростались статистическія цифры литературы, въ которой особенно выражалось изученіе государства и народа. Изученіе перваго десятилётія уб'ёдило нашего статистика, что впредь эта литература должна была рости не только по внёшнему объему, но и по внутреннему достоинству произведеній. И дёйствительно, при всёхъ тяжелыхъ условіяхъ умственной жизни и печати содержаніе этой литературы захватываеть все болёе глубокіе вопросы, и въ цёломъ историко - этнографическая дёятельность послёднихъ десятилётій составляетъ самый богатый и наиболёе замёчательный неріодъ народвыхъ изученій, какого еще не было въ нашей литературё.

Подробный, всесторонній, критически-свободный обворъ этой летературы могъ бы послужить предметомъ труда, чрезвычайно интереснаго и поучительнаго; но для него еще не наступило время. Въ короткомъ очеркѣ трудно, конечно, обозрѣть все движеніе этой литературы, и мы ограничимся лишь общими указаніями на ся объемъ и предметы, и укажемъ сначала оффиціальныя работы и изданія правительственныхъ вёдоиствъ, земствъ, ученыхъ учрежденій и обществъ, затёмъ развитіе литературы по разнымъ предметамъ народной жизни. Читатель обратить внимание на то, какъ настоятельныя требованія жизни возбуждали діятельность оффиціальныхъ відомствъ, которыя съ своей стороны предпринимали общирныя изученія народнаго быта и, повидая старое преданіе административно-канцелярской и архивной тайны, вводили свои труды въ литературу, гдъ они доставляли поводъ для новыхъ изысканій и критической провърки; читатель обратить вниманіе на то, съ какой ревностью литература, при первой открывавшейся возможности, обращалась къ изучению народной жизни, сколько положила на это сочувствія и труда; ввроятно замѣтитъ, насколько дѣятельность литературы могла бы быть еще шире и илодотворнъе, еслибы встръчала болъе разумнаго довѣрія...

Не будемъ останавливаться на подробностяхъ тепографической географіи Россіи, для которой предпринято было въ этомъ періодъ множество работь, или мърами правительства, или иниціативой ученых собществъ и частныхъ лицъ. Укажемъ ихъ только вкратцъ. Таковы были подробныя научныя изслъдованія поверхности, занимаемой имперіею, г. Стръльбицкаго: таковы многочисленныя экспедиціи, снаряженныя правительствомъ или, при пособіи правительства, Географическимъ Обществомъ въ различные ближніе, но особенно дальніе края Россіи и даже за ея предълы, причемъ съ задачами

собственной географіи соединялись обывновенно различныя изслёдованія естественно-историческія. Изъ внутреннихъ экспедицій самою замёчательною была статистико-этнографическая экспедиція въ югозападный край, исполненная въ началъ семидесятыхъ годовъ П. П. Чубинскимъ и о которой скажемъ далбе. Изъ экспедицій дальнихъ, географическихъ и естественно-научныхъ, извѣстны научных путешествія Миддендорфа (сверъ и востокъ Сибири), Маака (Амуръ, долина Усури), Радде (Кавказъ), Шмидта (Сибирь), Пржевальскаго (Монголія, Тибеть), Сверцова, Өедченко (Туркестанская область), Щапова (Туруханскій край), Ядринцева, Потанина (Монголія), Мушветова (Туркестанъ) и многихъ другихъ. Новъйшія экспедиціи Географическаго Общества простирались на отдаленнъйшіе края Россіи и ея сосъдства-на Новую Землю, Сахалинъ, въ Памиръ, Мервъ, на Кавказъ, Уралъ, Тибетъ и пр.; учреждено нъсколькихъ метеорологическихъ полярныхъ станцій на стверт Россіи и Сибири, въ соучастіи въ общирномъ международномъ предпріятія съ этой цёлью, и т. д.<sup>1</sup>). Труды руссвихъ ученыхъ не одинъ разъ бывали здъсь настоящими отврытіями, которыя расширяли область науки и между прочимъ высово оцёнивались въ европейской литературё; въ нёкоторыхъ случаяхъ эти предпріятія имѣютъ и для русскаго общества отрадное нравственное значеніе, давая въ наше смутное и испорченное время примёры самоотверженнаго, достойнаго глубокихъ сочувствій, служенія дёлу науки (назовемъ имя безвременно погибшаго Өедченко).

Въ первые годы прошлаго царствованія, параллельно съ трудами Геогр. Общества и Академіи, предпривято было обширное описаніе Россіи, исполнявшееся офицерами генеральнаго штаба. — На ходъ этого дёла наглядно отразилась та нравственно-общественная нереивна, которая наступила съ прошлымъ царствованіемъ. Первое начало этого предпріятія относится въ тридцатымъ годамъ, вогда военное министерство, встрёчая надобность въ статистическихъ описаніяхъ губерній и областей въ военномъ отношеніи, по высочайшему повелёнію начало составлять подобныя описанія, которыя должны были заключать, во-первыхъ, общія географическо-статистическія свёдёнія, "изложенныя въ военномъ отношеніи", и во-вторыхъ, свёдёнія спеціальныя по предметамъ вёдомствъ генеральнаго штаба, провіантскаго и коммисаріатскаго (и черезъ каждые три года должны были быть исправляемы и пополняемы). На этихъ основаніяхъ въ 1837---54 годахъ офицерами генеральнаго штаба составлены были, по свёдёніямъ, собраннымъ на мёстё, три изданія военно статисте-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Усивхамъ русской географической науки въ проплое царствованіе была посвящена ричь въ засиданін Геогр. Общества 21 февраля 1880, по случаю 25-литія царствованія имп. Александра II (Правит. Вистникъ, 1880).

HCT. STHOPP. II.

ческихъ обозрѣній 69 губерній и областей Россіи. Но этоть трудъ, даже въ общихъ своихъ сторонахъ, разсиатривался -- какъ канцеляр. свая тайна. Два изъ этихъ изданій существовали въ литографированномъ видѣ; только третье было напечатано, --- но всѣ одинаково для публики были недоступны. Въ первые годы прошлаго царствованія эти работы генеральнаго штаба были возобновлены уже на новыхъ основаніяхъ. Военное министерство нашло, что "хотя эти работы и производятся собствению въ видахъ военныхъ, но темъ не менве завлючають въ себв много свёдёній, добопытныхъ и полезныхъ для важдаго русскаго, и могуть послужить хорошниъ матеріаломъ для статистики России", и въ 1857 распорядилось, чтобы на будущее время эти работы были производниы въ более общирныхъ разибрахъ и раздбляены были, по каждону краю, на два изданія: одна часть, общая, подъ названіемъ статистическаго описанія, назначалась для публики; другая, свеціальная, подъ названіемъ военнаго обозрвнія, оставалась исключительно для употребленія военнаго министерства.

Въ 1858, эти работы производились уже въ большей части губерній и областей; въ этомъ и следующемъ году были уже изданы два первыя описанія; затёмъ, съ 1860, описанія стали выходить по нёскольку томовъ въ годъ, подъ общимъ заглавіемъ "Матеріаловъ для географіи и статистики Россіи, собранныхъ офицерами генеральнаго штаба". Къ половинъ 1860-хъ годовъ вышло больше двадцати описаній разныхъ губерній и областей, по общему плану. Планъ заключалъ вообще: историческое введеніе; географическое и топографическое описание края (географическое положение, границы, пространство, орографія и гидрографія, пути сообщенія, влимать, естественныя произведенія); число жителей и движеніе народонаселенія; обозрѣніе сословій и влассовъ населенія; промышленность; состояніе образованности; внёшній и внутренній быть (свёдёнія этнографическія); управленіе; свёдёнія о городахъ, важнёйшихъ селеніяхъ и замёчательныхъ мёстностяхъ врая; навонецъ карты и планы губернскаго и увадныхъ городовъ 1). Наконецъ, общиривищимъ и замвчательнъйшимъ трудомъ нашихъ статистивовъ генеральнаго штаба была извъстная книга "Россія", изданная въ 1871, въ ряду выпусвовъ "Военно-статистическаго сборника", подъ редакціею г. Обручева <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надъ этими описаніями работали: Альфтанъ, М. Барановичъ, Д. Асанасьевъ, Я. Крживоблоцкій, М. Лаптевъ, А. Орановскій, В. Михайловъ, А. Защукъ, Н. Вилсонъ, В. Павловичъ, М. Цебриковъ, А. Корево, П. Бобровскій, А. Шиндтъ, Н. Красновъ и мн. др. Нёкоторыя изъ описаній составляють цёлне большіе томи.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Военно-статистическій сборникъ. Винускъ IV. Россія. Составлено офицерани

Другой рядъ подобныхъ описательныхъ работъ сталъ въ то же время издаваться трудами основаннаго тогда Центральнаго статистическаго комитета при министерствё внутреннихъ дёлъ и губерискихъ статистическихъ вомитетовъ.

Оффиціальныя статистическія работы впервые начали установляться съ тридцатыхъ годовъ, при министерствь внутреннихъ дёлъ<sup>1</sup>). Съ конца тридцатыхъ годовъ появляются первыя немногія изданія ("Статистическія таблицы о состояніи городовъ Росс. имперіи"; два тома "Матеріаловъ для статистики Росс. имперіи", 1839—41, и др.). Съ новаго царствованія начались діятельныя работы Центральнаго комитета въ Петербургі и містныхъ комитетовъ въ провинціи: "Статистическія таблицы Росс. имперіи", далёв "Статистическій Временникъ" (съ 1866 г.), на которые полагали свои труды П. П. Семеновъ, А. И. Артемьевъ, А. Бушенъ, Вильсонъ, Л. Н. Майковъ, И. Кауфианъ и др.; наконецъ, "Списки населенныхъ мість имперіи".

Описаніе земель и населенныхъ мъсть было, конечно, издавна необходимо для правительственныхъ и административныхъ пёлей. Начиная съ висцовыхъ внигъ, издавна предпринимались вновь описи. иногда превращавшіяся въ географію, какъ въ "Книгъ Большому Чертежу". Дёлались отдёльныя описи и въ XVIII столётіи, но всегда служили только для административныхъ цёлей, потомъ забывались въ архивахъ и иногда пропадали; такова была, напр., Румянцовская опись Малороссів, только часть которой теперь спасена отъ погибели и приведена въ извёстность. Составление полныхъ списковъ населенныхъ мёсть въ имперіи предпринималось, наконець, и въ новъйшее время. Первыя мёры къ этой цёли приняты были министерствомъ внутреннихъ дѣлъ въ 1836, по учреждение статистическаго отделения при совётё министерства: собирание свёдений поручено было губернскимъ статист. комитетамъ и просто исправникамъ. но собранныя свёдёнія остались и не разработаны, и не изданы. твиъ больше, что по взглядамъ самой власти не были и особенно удовлетворительны. Въ 1852 г., при Л. А. Перовскомъ, ръшено было отправить особую эвспедицію для собранія свъдъній по административной статистикъ и составленію списковъ населенныхъ мъстъ; но

генеральнаго штаба: В. Ф. де-Ливрономъ, барономъ А. В. Вревскимъ, Н. Н. Мосоловымъ, О. А. Фельдианомъ, Л. Л. Лобко, П. А. Гельмерсеномъ, С. А. Биховцемъ, Г. И. Бобриковымъ и А. А. Боголюбовымъ, подъ редакціею генералъ-маюра Н. Н. Обручева, управляющаго дълами военно-ученаго комитета и профессора военной статистики". Спб. 1871.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О началѣ русской статистики см. статыо А. П. Заблоцкаго-Десятовскаго: "Взглядъ на историю развития статистики въ России" (въ Записк. Геогр. Общ., т. II, стр. 116—134).

исполненіе ограничилось только *двумя* губерніями (нижегородской и ярославской). Въ 1854, при И. Г. Бибиковѣ, статистическое отдѣленіе при совѣтѣ министерства было преобразовано въ статистическій комитетъ и снова предписано губернскимъ комитетамъ составить описанія городовъ и уѣздовъ, и опять описано было только *деп*губерніи (саратовская и подольская).

Кромѣ министерства внутреннихъ дѣлъ, и другія вѣдомства предпринимали въ прежнее время подобныя описанія. Мы говорили о военно-статистическихъ описаніяхъ губерній, начатыхъ съ 1837 департаментомъ генеральнаго штаба военнаго министерства. Извѣстный академикъ П. И. Кёппенъ еще съ двадцатыхъ годовъ обращалъ вниманіе на отсутствіе списковъ населенныхъ мѣстъ, и, наконецъ, въ 1855 г. Академія Наукъ рѣшила собрать такіе списки по приходамъ, при содѣйствіи св. синода и департамента духовныхъ дѣлъ иностранныхъ исповѣданій;—результатомъ было описаніе одной губерніи, составленное Кёппеномъ въ 1858 году: "Города и селенія тульской губ. въ 1857 году". Хозяйственный департаментъ министерства внутреннихъ дѣлъ издалъ весьма обстоятельное описаніе "Городскихъ поселеній въ Россійской имперіи". Были, наконецъ, отдѣльные труды этого рода, иногда составляемые частными лицами.

Послѣдовательное и въ общирныхъ размѣрахъ выполненіе этого давнишняго плана произведено было только въ прошлое царствованіе. Въ 1858 году, вскорѣ по учреждении Центральнаго статистическаго комитета, тогдашній министръ внутреннихъ дёлъ, С. С. Ланской, призналъ необходимымъ составить одновременно полный списовъ всёхъ населенныхъ мёстъ имперіи, "въ виду предстоявшихъ upeобразованій въ гражданскомъ и хозяйственномъ устройствѣ всего сельскаго населенія", ---составить ихъ, не прибъгая въ новымъ изслѣдованіямъ, по тъмъ свёдёніямъ, вакія постоянно должны находиться въ распоряжении губернскихъ и уъздныхъ въдомствъ. Опредълена была программа свёдёній, какія должны были войти въ описанія, менће сложная чћиљ прежнія программы, но болће отчетливая: описанія должны были заключать — обозначеніе всёхъ разнородныхъ населенныхъ мёсть; ихъ топографическаго положенія; разстояній отъ Петербурга или отъ мъстныхъ губернскихъ и уъздныхъ городовъ; числа церквей, домовъ, дворовъ, жителей; статистическое распредѣленіе населенныхъ мёсть по ихъ различнымъ отношеніямъ; азбучный указатель всёхъ мёстностей, и наконецъ, общія вводныя свёдёнія о губерніи и карту. Общія свёдёнія должны были заключать: краткій топографическій очеркъ губернін или области, съ указаніемъ пространствъ, по новъйшимъ свъдъніямъ; свъдънія объ историческомъ заселении описываемой мёстности, и настоящемъ численномъ и этнографическомъ составѣ населенія, — эти данныя могли дополняться свѣдѣніями торгово-промышленными, сельско-хозяйственными и другими; наконецъ, прибавлялось объясненіе топографическихъ терминовъ, преимущественно употребляемыхъ въ описываемомъ краѣ. — Въ 1859 — 60 начали сходиться въ министерство провѣрочныя свѣдѣнія изъ провинціи къ прежнему матеріалу, и въ 1861 уже вышли въ свѣтъ первые выпуски "Списковъ населенныхъ мѣстъ Россійской имперіи" (губерніи Архангельскан и Астраханская, и Бессарабская область). Работа шла быстро и въ непродолжительное время было приготовлено и издано описаніе нѣсколькихъ десятковъ губерній и областей.

Очевидно, что въ этой успѣшности статистическаго труда оказалось тоже вліяніе "духа времени". Въ прежнее время бюрократія такъ привыкла считать свои свѣдѣнія канцелярской собственностью и тайной, что изданія для публики дѣлались только въ самыхъ ничтожныхъ размѣрахъ. Теперь это бюрократическое преданіе уступило передъ практическими потребностями дѣла и общественнымъ интересомъ. "Списки населенныхъ мѣстъ" имѣютъ не одно административное примѣненіе; въ нихъ заключается и важный научный матеріалъ: кромѣ свѣдѣній статистическихъ, важные факты для географіи (между прочимъ, исторической), для исторіи (напр., по вопросамъ о русской колонизаціи между инородцами), для этнографіи, для народнаго топографическаго словаря, и пр. <sup>1</sup>).

Къ этимъ общимъ трудамъ присоединяются иногочисленныя "Памятныя книжки" по губерніямъ, со множествомъ данныхъ статистическихъ, этнографическихъ, хозяйственныхъ, историческихъ, и такіе же "Сборники", изданные отчасти Центральнымъ, отчасти мъстными губернскими комитетами; наконецъ, періодически выходящіе "Труды" и "Записки" мъстныхъ комитетовъ: все это составило цълую литературу, съ обильными свъдъніями о народномъ бытъ<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Списки" редактировались всего болёе членами Центральнаго статистическаго комитета (Е. Огородниковъ, Артемьевъ, И. Вильсонъ, Н. Штиглицъ, М. Расвскій в др.); потомъ издавались также мёстными статистическими комитетами и земствами

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Библіографическій обзоръ этой статистической литературы до 1873 г. сділань вь особой книжкі г. Межова: "Библіографическія монографія. Труди Центральнаго и губернскихъ статистическихъ комитетовъ. Библіографическій указатель книгь и заключающихся въ нахъ статей, обнимающій діятельность статистическихъ комитетовъ съ самаго начала ихъ учрежденій вплоть до 1873 г." Спб. 1873 (8°. 128 стр.), --гді описано сверхъ 500 книгь и брошоръ, изъ которихъ лишь очень немногія вышли еще въ царствованіе императора Николая. См. въ особенности очеркъ успіховъ русской статистической науки за посліднія 25 літь, въ річи предсідателя статистическаго отділенія Географическаго Общества, И. И. Вильсона, читанной 21 февр.

Наконецъ съ основанія земскихъ учрежденій возникаеть длинный рядъ изданій земскихъ. Приступивъ къ дъятельности, назначенной ему учрежденіями, земство встрётнлось съ необходимостью о'глядёться въ своихъ условіяхъ, въ положеніи вещей, и въ результатё явились новыя мёстныя изученія, предметомъ которыхъ были въ особенности отношенія экономическія: земельныя, податныя, сельско-хозяйственныя, промысловыя, цифры населенія, школьное дъло и т. д. Труды земскихъ собраній и коммиссій по множеству подобныхъ вопросовъ мѣстнаго народнаго хозяйственнаго быта уже теперь собрали громадный матеріалъ, о какомъ не имѣла представленія прежняя литература <sup>1</sup>).

Подъ вліяніемъ того общаго оживленія, какимъ было отмѣчено начало прошлаго царствованія, небывалымъ прежде образомъ расширилась дитература провинціальная. Крестьянскій вопросъ, учрежленіе земства, напряженное вниманіе въ народныхъ изученіямъ въ главномъ теченіи литературы отразились и въ трудахъ мѣстныхъ дюбителей и изслёдователей. Они приняди участіе въ земскихъ дёдахъ и изданіяхъ, оживили изданія ифстимхъ статистическихъ комитетовъ, подняли многія изъ "губернскихъ въдомостей", въ прежнее время влачившихъ обыкновенно самое жалкое существованіе, наконецъ, предпринимали свои личныя работы. Многіе изъ нихъ съ большимъ успъхомъ занимались собираніемъ этнографическихъ данныхъ, изученіемъ мёстныхъ экономическихъ отношеній, разработкой архивныхъ матеріаловъ, и пріобрѣли себѣ почетную извѣстность въ литературѣ о народномъ бытв и старинѣ. Такъ работали во Владиміръ К. Н. Тихонравовъ (авторъ нъсколькихъ цънныхъ монографій о владимірской старинь), Голышевь, Я. Ц. Гарелинь; въ Нижнемъ-Новгородѣ-А. С. Гацискій; для Перми-Н. Чупинъ, Д. Смышляевъ; въ Вяткъ-Н. Романовъ, свящ. Блиновъ, Бехтеревъ; въ Ярославлъ-Е. И. Якушкинъ, Цосниковъ, Деруновъ, Трефолевъ; въ Новгородъ-

<sup>1880</sup> въ засъдания Общества, посвященномъ чествования 25-лътія царствования виператора Александра II (Правит. Въстникъ, 1880).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дёлтельность зеиства не била еще изложена вполнё съ этой спеціальной сторови; но вообще, какъ извёстно, вызвала общирную публицистическую литературу. Г. Межовъ, библіографически, собраль эту литературу до 1871 г. въ книжки: "Зеискій и крестьянскій вопросъ" (Спб. 1873). Укажовъ еще: "Зеискіе итоги", Вёсти. Евр. 1870, № 3-4, 7-8; Ив. Андреевскаго, "О значенія работь русскаго зеиства для администрація и экономической науки", въ Трудахъ В. Экон. Общества, 1876, т. 111, № 12; Мордовцева, "Десатилітіе русскаго зеиства", Спб. 1877; газету г. Скалова, "Земотво", заключавшую много важнаго матеріала и соображеній о діательности зеискихъ учрежденій; вообще о положеніи нашихъ зеискихъ учрежденій ср. Градовскаго, "Начала русскаго государственнаго права", т. 111, часть 1-я, Спб. 1883, введеніе.

Н. Вогословскій; въ Тверн — В. И. Покровскій; въ Казани — С. М. Шпилевскій; въ Тамбовіз-Дубасовъ; для Смоленской губернія — И. Красноперовъ; для Олонецкаго края — Рыбниковъ, Е. В. Барсовъ. И. С. Поляковъ; въ Оренбургъ-Н. Середа, В. Витевский; въ Архангельскі — П. н А. Ефименко, Чубинскій; въ Витебскі — А. Сементовскій; въ Черниговѣ-Ефименко, Червинскій; въ Новороссійскомъ враб-А. Свальковский; въ Сибири-пелий рядъ деятелей, о когорыхъ подробно скаженъ въ своемъ нёстё, и др. Деятельность этихъ липъ часто совпадаеть съ точлами земствъ, съ изслёдованіемъ важнъйщихъ вопросовъ надолнаго экономическаго быта. — о которыхъ скаженъ далёе. Труды нёкоторыхъ земствъ въ этомъ отношени били серьёзной заслугой въ дёлё народныхъ изученій. Назовемъ труды зеиствъ тамбовскаго, новгородскаго, тверского, перискаго, черниговсваго и другихъ, и въ особенности мосвовскаго, въ общирныхъ изданіяхъ котораго явились образцовые труды В. Орлова, д-ра Эрисмана, д-ра Погожева, Каблукова и другихъ.

Въ цёломъ получается масса статистическихъ свёдёній, собранныхъ и обработанныхъ правительственными, земскими и частными средствами, какъ по мёстнымъ явленіямъ, такъ и по различнымъ отраслямъ общей государственной жизни, — свёдёній, которыми вмёстё освёщаются и условія собственно народнаго быта. Мы возвратимся далёе къ нёкоторымъ сторонамъ этой описательной дёятельности, и укажемъ здёсь общіе труды, напримёръ, по статистическимъ вопросамъ о народонаселеніи (В. Буняковскаго, П. Семенова), о климатё (К. Веселовскаго), по статистикё сельскаго хозяйства (Чаславскаго, А. Ермолова), финансовъ (Заблоцкаго, Безобразова, Бушена, Тимиразева), путей сообщенія (Гагемейстера, Гельмерсена, Бліоха, Чупрова), хлёбной промышленности (труды коммиссіи подъ предсёдательствомъ Г. П. Неболсина, изъ представителей нёсколькихъ министерствъ и обществъ Вольно-Экономическаго и Географическаго, гдё работали Бушенъ, Тернеръ, Янсонъ, Чаславскій, Чубинскій и другіе).

Дѣятельность Географическаго Общества за этоть періодъ также чрезвычайно расширилась: открылось нѣсколько мѣстныхъ отдѣловъ Общества, — кавказскій, западно-сибирскій (вт Омскѣ), восточносибирскій (въ Иркутскѣ), оренбургскій, юго-западный (въ Кіевѣ), которые предприняли работы на мѣстахъ и свои особыя изданія. Къ сожалѣнію, юго-западный отдѣлъ, только-что начавшій свои работы (два тома "Записокъ", 1874 — 75) уже вскорѣ былъ закрытъ административнымъ путемъ, одновременно съ запретительными мѣрами противъ малорусской литературы... Дѣятельность Географическаго Общества простиралась на всѣ отрасли географія, статистики и этнографіи <sup>1</sup>). Раньше мы упоминали, что отдёленіе этнографіи уже вскорѣ по основаніи Общества предприняло изданіе отдёльнаго "Этнографическаго Сборника" (6 томовъ, 1853 — 64); затёмъ важнѣйшій и болѣе крупный матеріалъ и изслѣдованія этого рода издавались въ особыхъ "Запискахъ И. Р. Геогр. Общества по отдѣленію этнографін" (14 томовъ, 1867 — 1890). Изъ работъ географическихъ назовемъ общирные труды г. Семенова переводъ Риттеровой "Азін" съ общирными дополненіями, и въ особенности замѣчательный "Географическо-статистическій Словарь Россійской имперіи", изданіе котораго, начавшееся съ 1862 г., приведено къ концу въ 1885, въ 5 большихъ компактныхъ томахъ.

Далье, обильный матеріаль для изученій народности представляли изданія другихъ ученыхъ учрежденій и обществъ. Во-первыхъ — Академін Наукъ, въ особенности Второго ся отдёленія, посвященнаго русскому языку и словесности. Еще, съ самаго начала пятидесятыхъ годовъ, Русское отдёленіе предприняло изденіе "Извёстій", которыя за десять лёть своего существованія были богатымъ складомъ матеріала по народной словесности и старой письменности, и также филологическихъ и историко-литературныхъ изслёдованій, особливо Срезневскаго. Тогда же начато было изданіе "Ученыхъ Записокъ", впервые на русскомъ языкъ; а затънъ Отдъленіе соединяло труды своихъ членовъ и постороннихъ ученыхъ въ "Сборникъ" (1867-90, за пятьдесать томовъ), гдъ собрано множество важныхъ историко-литературныхъ изслёдованій. Изъ собственно академическихъ работъ, первостепенное значеніе имѣли труды Востокова (церковно-славянский словарь), Срезневскаго (особенно труды палеографическіе и многочисленныя изслёдованія памятниковъ), Пекарскаго ("Наука и литература при Петръ В.)", Я. К. Грота ("Филологическія розысканія"; изданіе Державина), А. Н. Веселовскаго (изслёдованія по средневѣковой дегендарной литературѣ и народной поэзіи русской и западно-европейской), и др., М. И. Сухомлинова и Майкова (по исторіи литературы древней, новой и народной).

Московское Общество исторіи и древностей открыло усиленную д'ялтельность съ 1846 года подъ вліаніемъ Бодянскаго ("Чтенія"). Въ 1848, надъ Бодянскимъ стряслась исторія, на нъсколько лътъ удалившая его изъ Общества. Виъсто "Чтеній" сталъ издаваться "Временникъ", подъ редакціей И. Д. Въляева; но къ концу пятидесятыхъ годовъ опала съ Бодянскаго была снята, и опять возобно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Очеркъ его трудовъ за прежніе годы см. въ княгахъ: "Двадцатипятнятие Импер. Рус. Географ. Общества", 13 января 1871 г. Сиб. 1872; "Обозрівніе трудовъ Импер. Рус. Географ. Общества по исторической географіи". Составияъ А. И. Артемьевъ. Сиб. 1873.

вилось изданіе "Чтеній" (съ 1858). Посвященныя всего болёе археологіи, руссвой и славянской литературё, и исторіи, старой и новой, "Чтенія" виёстё съ тёмъ давали мёсто матеріалу этнографическому; черезъ нихъ прошли напр. столь цённыя собранія, какъ "Пёсни" (великорусскія) Шейна, "Пёсни галицкой и угорской Руси" Головацкаго, огромный сборникъ "Пословицъ" Даля и проч.

Изученіе старины, представляющей разлячныя стороны и ступени историческаго развитія народности, сосредоточивалось въ особенности въ трудахъ Археологическихъ Обществъ, одного въ Петербургѣ, другого въ Москвѣ, основаннаго гр. А. С. Уваровыиъ, Общества древняго русскаго искусства, и въ трудахъ археологическихъ съѣздовъ, которые собирались нѣсколько разъ—въ Петербургѣ, Москвѣ, Кіевѣ, Казани, Тифлисѣ, Одессѣ, Ярославлѣ. Отдаленнѣйшей старинѣ русской земли, быть можетъ связанной и съ древними судьбами племени, посвящались труды Археологической Коммиссіи, —раскапывавшей и описывавшей курганныя древности, особливо въ Крыму и южной Россіи.

Собиранию и изслёдованию собственно исторического матеріала посвящаются труды нёсколькихъ ученыхъ обществъ, оффиціальныхъ и частныхъ. Мы говорили о московскомъ Обществе исторіи и древностей. Археографическая Коммиссія, основанная въ царствованіе Николая I, продолжала издание лётописей (между прочимъ фотографированныя изданія лётописей Лаврентьевской и Ипатьевской) и актовъ 1); Виденская археографическая коммиссія, Кіевская коммиссія для разбора древнихъ актовъ собирали мъстный историческій матеріалъ. Общество лётописца Нестора, основанное въ Кіевѣ въ 1870 годахъ, посвящало свои труды древней русской исторіи и письменности. Описание рукописныхъ собраний, начатое нъкогда Востововымъ, Калайдовичемъ, Строевымъ, продолжалось и теперь: въ послёднія десятилётія явились въ этой области замечательные труды опытныхъ библіографовъ: Горскаго и Невоструева (описаніе рукоинсей носковской синодальной библіотеки), Викторова (рукописи Григоровича, Ундольскаго), Бычкова (рукописи Публичной Библіотеви), А. Попова (рукописи Хлудова), Добрянскаго (рукописи Виленскія), Петрова (рукописи Кіевской духовной академіи), описаніе рукописей Соловецкой библіотеки, и др. Далфе, продолжаются описанія книгъ старо-печатныхъ-Каратаева, Ундольскаго, Викторова, Бычкова и яр. Старой литературь и народной поэзіи посвящались "Летописи русской литературы и древности" Н. С. Тихонравова; "Филологическія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кромѣ того, Археограф. Коммиссія издавала писцовыя книги, "Историческую Библіотеку", "Лѣтопись занятій", описаніс ся рукописей, и начала изданіе Макарьевскихь Четь-Миней.

Записки" Хованскаго, въ Воронежъ; "Филологический Вестникъ" Колосова, потонъ Смирнова, въ Варшавѣ. Императорское русское Историческое Общество, открывшее свою деятельность съ 1869 г., посвящало свои изданія новой, въ особенности динломатической исторіи XVIII-XIX в'яка (до 70 большихъ томовъ, 1869-1890). Навонецъ, много историческаго матеріала и изслёдованій находило себе мёсто въ ученыхъ "Запискахъ", "Трудахъ", "Извёстіяхъ" университетовъ-петербургскаго, кіевскаго, новороссійскаго, казанскаго; въ изданіяхъ духовныхъ академій, віевской и вазанской, нѣжинскаго Историко-филологическаго института, и друг. Наконецъ, частныя изданія, вызванныя сильно возбужденнымъ въ обществѣ историческимъ интересомъ и сами питавшія этотъ интересъ, внесли въ литературу огромный запась историческихъ свёдёній — изслёдованій и особенно подлинныхъ матеріаловъ: записовъ, воспоминаній, дневниковъ, переписки и т. п. Таковы "Русскій Архивъ" Бартенева (съ 1863 г.) и имъ же изданный "Архивъ внязя Воронцова" (1870 -1883, 27 внигъ); "Руссвая Старина" (съ 1870 г.), М. Семевсваго; "Древняя и Новая Россія" (прекратившаяся); "Историческій Вістникъ" (съ 1880); "Кіевская Старина" (съ 1882), посвященная ржнорусской старой и новой исторіи.

Изъ вновь основавшихся обществъ особенную дѣятельность обнаружили два, одно въ Петербургѣ, другое въ Москвѣ.

Общество (впосл'ядствін императорское) любителей древней письменности, основанное въ 1877 г. извёстнымъ дюбителемъ русской археологін и археографія, вн. Павломъ Петр. Вяземскимъ (ум. 1889) на основаніяхъ нёсколько исключительныхъ, возбуждавшихъ нёкоторыя недоумёнія 1), тёмъ не менёе развило обширную дёятельность, выразившуюся массою изданій. Общество предприняло изданіе паматниковъ древней инсьменности, самаго разнообразнаго содержания, относящихся въ старой исторіи, литературь, языку, быту, искусству: нногда оно печатало только тексты, остававшиеся дотолъ неивданными, иногда присоединались въ нимъ историко-литературные комментарін. При изданіяхъ памятниковъ оно не разъ отступало отъ ученаго обычая выбирать для этого старвёшіе списки и снабжать ихъ варіантами; Общество, или точнѣе вн. П. П. Вяземскій смотрълъ на дъло иначе: съ точки зрънія любителя старины онъ считалъ каждый старый рукописный памятникъ за unicum, который уже тёмъ самымъ заслуживаеть изданія—за нимъ могутъ быть изданы и другіе тексты. Въ настоящемъ положенія нашей науки это

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. современный отзывь А. А. Котларевскаго, въ "Чтеніяхъ" историческаго Общества Нестора-літописца, т. II, Кіевъ, 1889.

была иногда роскошь, тёмъ болёе, что извёстный разрядъ изланій совсёмъ не поступалъ въ обращеніе, такъ какъ предоставлялся только дёйствительнымъ членамъ Общества, вносившимъ высокую годовую плыту. Было также роскошью, — на этотъ разъ отвёчавшею научному интересу, — что большая масса изданій Общества представляла литографически исполненныя fac-simile рукописей. Этнографическая цённость трудовъ Общества заключалась въ томъ, что въ числё его издапій былъ цёлый рядъ старыхъ текстовъ, имѣвшихъ значеніе для объясненія народныхъ знаній и понятій, старинныхъ повёстей, легендъ и т. п. Въ числё ученыхъ сочиненій, изданныхъ Обществомъ, было также нёсколько трудовъ, имѣющихъ болѣе или менѣе близкое отношеніе къ вопросамъ исторіи быта и этнографи.

Укажемъ рядъ изданій Общества любителей древней письменности, имѣющихъ упомянутое отношение къ предметамъ этнографии:

- Собраніе гравированныхъ изображеній иконъ Божіей Матери и скаванія о нихъ, 1878, 4<sup>0</sup>, частью современнымъ шрифтомъ, частью воспроизведены древній печатный экземпляръ и рукопись.

-- Римскія дёлнія (Gesta Romanorum). Обпирное изданіе, въ двухъ выпускахъ, крупнымъ славянскимъ прифтомъ. 1877-1878.

- Азбука гражданская съ вравоучениями, правлена рукою Петра Великаго, 1877, воспроизведение древняго печатнаго экземпляра.

— Отрывокъ нвъ сборника XVIII вѣка, съ лицевыми изображеніями и съ крюковыми помѣтами "На рѣкахъ вавилонскихъ", 1877. Здѣсь помѣщены: 1) Слово о премудрости царя Соломона и о Южской царицѣ; 2) Сказаніе о Египетскомъ царствѣ; 3) Пророчество Исаін о послѣднихъ дияхъ; 4) Вопросъ, на колико сребренникъ прода Іюда Христа; 5) О спахъ царя Шигайши; 6) Сказаніе о муромскомъ чудотворномъ крестѣ; 7) О написаніи иконы Богородицы еванг. Лукою; 8) О введеніи въ церковь Богородицы; 9) О царѣ Соломонѣ и о Китоврасѣ; 10) О царѣ Влатазарѣ Вавилонскомъ. Повѣсть о винѣ и како отъ чего сперва сотворнся винное сидѣніе. — Нѣсколько лицевыхъ взображеній.

— Стефанитъ и Ихнидатъ, въ двухъ выпускахъ, 1877 — 1878, 4°, съ предисловіемъ и примѣчаніями О. Будгакова. Текстъ сдавянскимъ шрифтомъ.

- Книга глаголемая Ковмографія сирѣчь описаніе сего свѣта вемель и государствъ великихъ 1670 г. Въ трехъ выпускахъ, съ предисловіемъ Чарыкова, 1878–1881, слав. шрифтомъ.

- Житіе и хожденіе Іоанна Богослова, 1878, 4<sup>0</sup>,-воспроизведеніе рукописи князя Вяземскаго.

— Исторія Семи Мудрецовь, въ двухъ выпускахъ, съ предисловіемъ Ө. Булгакова, текстъ и варіанты, 1878—1880.

-- Сказавіе о чудесахъ Владимірской иконы Божіей Матери. 1878, 43 страницы. Предисловіе В. О. Ключевскаго; текстъ славянскимъ шрифтомъ.

— Повъсть о судъ Шемяки, съ предисловіемъ Ө. Булгакова, 1379, 4<sup>°</sup>: факсимиле текста по рукописи XVII въка, факсимиле лубочныхъ иллюстрацій съ текстомъ, транскриоція текста XVII въка, талмудическія сказанія о праведныхъ судахъ Соломона (числомъ 4) и талмудическія сказанія о неправедныхъ судахъ Содомскихъ. Исторія о Мелюзинѣ, въ двухъ выпускахъ, 1879—1880, крупнымъ славанскимъ шрифтомъ.

— Сказка о Силв-царевний и о Ивашкв-Белой Рубашкв, 1880, стр. 9. Воспроизведение лубочнаго съ рисунками издания.

— Русскій лицевой Апокалипсись. Сводъ изображеній изъ лицевыхъ Апокалипсисовъ по русскимъ рукописямъ съ XVI вѣка по XIX, составилъ Өедоръ Буслаевъ. М. и Спб. 1884. (Выпусками начало выходить съ 1880 г.).

— Житіе преподобнаго Нифонта, въ трехъ выпускахъ, 1879—1885, – воспроизведеніе рукописи съ лицевыми изображеніями, изъ собранія П. П. Ваземскаго.

— Алевсандрія, въ двухъ выпускахъ, 1880—87. Воспроизведение рукописи съ лицевыми ивображениями, изъ собрания кн. Вяземскаго

— Стефанить и Ихнилать, М. 1880 — 81. Съ предисловіенъ А. Е. Викторова. Тексть напечатанъ славянскимъ шрифтомъ по двумъ спискамъ en regard, Севастьяновскому и Синодальному XV въка.

— Путешествіє по съверу Россія въ 1791 году. Дневникъ П. И. Челищева, изд. подъ наблюденіемъ Л. Н. Майкова. Спб. 1886.

— "Книга глаголемая Козмы Индикоплова", изъ рукописи моск. Главнаго архива министерства иностранныхъ дълъ, Минея-Четія митр. Макарія (новгор. списокъ), XVI въка, мъсяцъ августъ, дни 23—31, изъ собранія кн. Оболенскаго. Спб. 1886. Точное воспроизведеніе рукописи съ лицевыми изображеніями; къ изданію присоединено два листа изображеній изъ собранія кн. Вявемскаго.

— Житіе Варлаама и Іоасафа, 1887, большой томъ, f<sup>9</sup>. Воспроизведеніе рукописи изъ собранія кн. Вяземскаго, съ лицевыми изображеніями.

Обществомъ изданы были также вниги, составленныя Н. П. Барсуковымъ: "Жизнь и труды П. М. Строева", Сиб. 1878, и "Источники русской агіографіи", Спб. 1882, f<sup>0</sup>, обозр'вніе русскихъ святыхъ, съ показаніемъ ихъ иконнаго изображенія, списками ихъ житій, службъ и пр.

Въ другомъ разрядъ изданій Общества, который названъ "Памятниками древней инсьменности п искусства", помъщались протоволы о дъятельности Общества, краткія сообщенія, а наконецъ и цълые старые тексты и инслъдованія. Отмътниъ здъсь:

- Сказанія о Бовѣ. "Памятники" за 1879 (II).

— Преніе Панагіота съ Азимитомъ, ст. кн. Вяземскаго и текстъ XVII в., тамъ же (V).

- Беседа трехъ святителей, ст. кн. Вяземскаго и тексть, 1880 (VII).

— Повъсть о нъкоемъ рыцаръ и о женъ его (VII).

— Повъсть о Саввъ Грутдынъ, сообщ. С. Писарева (VIII).

— Рукописный сборнакъ пословицъ XVI—XVIII в., сообщ. Л. Н. Майкова, тамъ же (IX).

— Русское поученіе XI вѣка: О перенесенія мощей Николая Чудотворца, и его отношеніе къ западнымъ источникамъ, съ факсимиле рукописи XIII— XIV вѣка. И. А. Шляпкина. 1881. (XIX). Текстъ поученія по двумъ рукописямъ en regard, славянскимъ шрифтомъ.

— Ниль Сорскій и Вассіань Патрикѣевь, ихъ литературные труды и идеи въ древней Русп, историко-литературный трудъ А. С. Архангельскаго. Часть первая: преподобный Нилъ Сорскій. Спб. 1881—1882 (XXV).

— Повѣсть о Васняів Златовласомъ, королевичѣ чешской земли. Сообщеніе И. А. Шляпкина. 1882 (XXXI).

- Житіе и чудеса св. Николая Мурликійскаго и похвала ему. Изследо-

ваніе двухъ памятниковъ древней русской письменности XI вёка. Архимандрита Леонида. 1881 (1882). Тексть житія славянскимъ штрифтомъ (XXXIV).

— Хожденіе въ Іерусалимъ и Царьградъ черваго дьякона Троице-Сергіева монастыря Іоны, по прозвищу маленькаго, 1648—1652. Сообщ. арх. Леонидъ. 1882 (XXXV).

— Сводный старообряческий Синодикъ. Второе издание Синодика по четыремъ рукописямъ XVIII—XIX в. А. П. Пыпина. 1883 (XLIV).

- Заковы стиха русскаго народнаго и нашего литературнаго. Опыть изученій П. Д. Голохвастова. 1885 (XLV).

— Любопытный памятникъ русской письменности XV въка. Сообщение А. С. Архангельскаго, 1884. Молитва I. Христу, архангеламъ и пресв. Богородицъ (L).

— Ростовскіе колокола и звоны. Свящ. Аристарха Изранлева, 1884, между прочимъ 4 стр. нотныхъ знаковъ и таблица расположенія колоколовъ (LI).

-- Краткое описаніе о народѣ Остяцкомъ, сочиненное Григоріемъ Новицкниъ въ 1715 году. Издано подъ редакціею Л. Н. Майкова. 1884 (LIII).

— Пов'есть о Царьград'е (его основания и взятия турками въ 1453 году) Нестора-Искандера, XV в'яка. Сообщ. арх. Леонидъ. 1886. Со снимкомъ съ рукописи (LXII).

--- Изъ исторіи народной повъсти. Гисторія о гиппанскомъ шляхтичъ Долторит... Текстъ по рукописямъ XVIII въка и введеніе А. Н. Пыпина. 1887 (LXIV).

- Докторъ Францискъ Скорина. Изследование П. В. Владимирова. 1888.

 — Гусли, русскій народный музыкальный инструменть. Историческій очеркъ Ал. С. Фаминцына. 1790 (LXXXII).

Новымъ, въ послёднее время весьма дёятельнымъ научнымъ центромъ, гдё важное мёсто заняли и работы по этнографіи, является Общество любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи при московскомъ университетѣ, основанное въ 1864 году. Оно раснадается на три отдёла по тѣмъ научнымъ отраслямъ, которымъ посвящена его дѣятельность. Этнографія поставлена ядѣсь въ связь съ антропологіей и въ "Трудахъ" Общества по отдѣламъ антропологіи и этнографіи собрано много важныхъ изученій съ точки зрѣнія, которая до сихъ поръ находила еще мало мѣста въ нашей наукѣ. Упомянемъ здѣсь въ особенности труды А. П. Богданова и Д. Н. Анучина. Въ настоящее время во главѣ Общества стоитъ г. Миллеръ, много работавшій по разнымъ отраслямъ этнографіи русской и инородческой.

Всеволодъ Өедор. Миллеръ, сынъ извёстнаго поэта-переводчика (род. въ Москвѣ, 1848), воспитывался сначала въ иностранномъ пансіонѣ Эннеса, послѣднемъ пансіонѣ этого типа, существовавшемъ въ Москвѣ, и по окончаніи тамъ курса и затѣмъ послѣ домашней подготовки поступилъ въ московскій университетъ въ 1865. Въ университетѣ онъ занялся санскритомъ и на направленіе его научныхъ интересовъ имѣли также вліяніе лекціи О. И. Буслаева; при введеніи лана истолико-филосическало факультев на тои отлава Миллерь избраль славяно-русскій и занялся сравнительнымь языкознанісиъ и у Бодянскаго славянскими надечіями. По окончанія кудса въ 1870, онъ оставленъ былъ при университете на два года и между прочимъ на вакадіяхъ 1871 года предприналъ вибств съ Ф. Ө. Фортунатовымъ повздку въ Литву (кальварійскій увадъ, Сувальской губернін), гдѣ составилъ сборнивъ пѣсенъ и свазовъ на мѣстновъ нартчін; пъсни были изданы при "Извъстіяхъ" московскаго университеть въ 1873. Выдержавши экзаненъ на магистра, г. Миллеръ былъ посланъ за границу, гдъ продолжалъ свои изученія сравнительнаго языкознанія, между прочимъ подъ руководствоиъ Вебера въ Берлинѣ, Людвига въ Прагѣ и Рота въ Тюбингенѣ. По защить магистерскей диссертація въ 1876, г. Миллеръ съ осени 1877 началъ левція въ упиверситеть о сансирить; въ 1879-1880 онъ издавалъ виссть съ М. М. Ковалевскимъ извъстный журналъ "Критическое Обозръніе". Послѣ первой поѣздки на Кавказъ въ 1879 г. Миллеръ обратился къ сравнительно-грамматическому изучению иранскихъ языковъ Кавказа и въ кавказской этнографіи. Съ тёхъ поръ онъ сдёлалъ нёсколько путешествій въ разныя области Кавказа и результатонъ его занятій былъ цёлый рядъ сочиненій по этнографіи этого края. Съ половины 1870-хъ годовъ г. Миллеръ принялъ участіе въ трудахъ этнографическаго отдёла Общества любителей ест., антр. и этнографіи, и въ вонцѣ 1881, за выходомъ предсѣдателя этого отдѣла, Н.А. Попова, избранъ былъ его предсъдателемъ, а съ 1889 состоитъ президентомъ всего Общества. Въ то же время принявъ, съ 1884, должность хранителя Дашковскаго этнографическаго Музея, г. Миллеръ ввелъ въ немъ этнографическое распредъленіе коллекцій вивсто прежняго географическаго и началъ его систематическое описание. Лътомъ 1886, по поручению московскаго Археологическаго Общества г. Миллеръ производилъ раскопки и археологическія изслёдованія въ Крыму и на Кавказъ (въ Чечнъ, Осетіи и Кабардъ) и записывалъ тексты на татскомъ нарѣчіи горскихъ евреевъ. Съ 1888 г. Миллеръ состоить ординарнымъ профессоромъ по каседръ сравнительнаго изыковъдѣвія <sup>1</sup>).

318

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ многочисленныхъ трудовъ В. Ө. Миллера укажемъ особливо имъющіе отношеніе въ этнографія русской и инородческой:

<sup>-</sup> О сравнительномъ методъ автора "Провскожденія русскахъ быланъ", тъ "Бесьдакъ" Общ. любителей рос. словесности. Выл. Ш. М. 1871.

<sup>-</sup> Статьи и зам'ятки о санскритской литератур'я и сравнительному ликознанію, — въ "Отчет'я моск. унив. за 1875; въ Beiträge zur vergl. Sprachforschung, VIII; Журн. мин. просв., ч. CLXXXV.

<sup>-</sup> Наяванія Дивировскихъ пороговъ у Константина Багрянороднаго. "Древности" Московскаго Археол. Общества, 1875. т. V.

Д'вятельность Общества любителей естествознанія, антропологія и этнографіи была до сихъ поръ весьма разнообразная и плодотворная. Къ прежнимъ этнографическимъ интересамъ присоединились зд'всь изученія антропологическія, которыя должны бы составлять первую основу этнографіи. Антропологическій отд'влъ ставвлъ вопросы о рус-

— Очерка арійской мнеологів. І. Асвини-Діоскури. М. 1876, — магистерская диссертація.

- О лютомъ звъръ народныхъ пъсенъ. "Древности", т. УП.

— Восточные в западные родичи одной русской сказан. "Труды Этногр. Отдёла" Общ. поб. ест., антр. и этнографіи. Книга IV. 1877.

— Значеніе собаки въ мисическихъ върованіяхъ. "Древности", т. Ví. (Le rôle du chien dans les croyances mythologiques,— въ Atti del IV congresso degli orientalisti. Firenze, II).

- Взглядъ на Слово о полку Игоревев. М. 1877.

— Замѣтки по поводу сборника Верковича. 1, Къ вопросу о національности Бояна. 2, Отголоски Александрія въ болгаро-русскихъ билинахъ. Журн. мин. просв. 1877, октябрь. О болгарскихъ нар. пѣсняхъ Верковича, — Вѣстн. Евр., 1877 (что сборникъ Верковича, которому г. Миллеръ довърялъ, былъ систематической поддѣлкой, это предполагалось съ самаго его появленія; новъймія документальныя доказательства даетъ Константинъ Иречекъ, Cesty ро Bulharsku, Прага, 1888).

— По поводу Траяна и Болна Слова о полку Игорекъ, — Журн. мин. просв. 1878, декабрь.

- Разбори сочиненій Воеводскаго, Этологическія в мисологическія замётки; Томсена, Der Ursprung des russ. Staates; къ вопросу о Словё о Полку Игорекі, но поводу статей Е. Барсова, — въ "Критическомъ Обозрёнін", 1879.

- Отголоски финскаго эпоса въ русскомъ, -Журн. мян. просв., ч. ССУІ.

- По поводу одного литовскаго преданія, "Древности", т. VIII, 1880.

- Въ горахъ Осетін. Р. Мысль, 1881, сентябрь.

- Осетенскіе этоды. Три части. М. 1881-87.

- Черти старини въ сказаніяхъ и бытё осетинъ. Жури. мнн. просв., 1882, августь.

— Кавказскія предавія о великанахъ, прикованныхъ въ горамъ, —тамъ же, 1883, январь.

--- Рецензія I--IX выпусковъ "Матеріаловъ для изслёдованія мёстностей и племенъ Кавказа, въ Журн. мин. просв. 1883-90.

- Русская масляница и западно-европейскій карнаваль. М. 1884.

- Къ вопросу о славянской азбукф,-Журн. мин. просв., 1854, марть.

— Въ горскихъ обществахъ Кабарди. (Изъ путешествія Вс. Миллера и М. Ковалевскаго). Въсти. Евр. 1884, апръль.

— Замѣчанія по вопросу о народности гунновъ, въ "Трудахъ Этногр. Отдѣла" Общ. ест. и пр., кн. VI. 1885.

- Кавказскія легенды,- тамъ же.

- Разборъ книги Фаминдина: "Божества дрезнихъ сдавянъ", – въ Журн. мин. просв., 1885, йонь.

— Сборникъ матеріаловъ по этнографін, издав. при Дашковскомъ Этногр. Музев (вип. І. Осетинскія сказки). М. 1885.

- Элиграфические слёды вранства на югѣ Россия. Жури. мин. просв. 1886, октябрь.

скомъ племени и ннородцахъ, о бытѣ до-историческомъ и т. д. Начало этихъ изысканій, новыхъ въ нашей литературѣ, полагалось здѣсь трудами А. П. Богданова, Д. Н. Анучина, Н. Л. Гондатти, Е. А. Покровскаго, А. Н. Харузина, Н. Г. Керцелли<sup>1</sup>) и др.

Общирное собраніе изслёдованій представляють труды этнографическаго отдёла Общества, какъ напр.: "Сборникъ антропологическихъ и этнографическихъ статей о Россіи и странахъ ей прилежащихъ", 1868; "Народныя пёсни латышей", Ө. Я. Трейланда (Бривземніаксъ), 1873, и его же: "Матеріалы по этнографіи латышскаго племени. Пословицы, загадки, заговоры, врачеваніе и колдовство"; "Сборникъ свёдёній для изученія быта крестьянскаго населенія Россіи", 1888; "Русскіе Лопари, очерки прошлаго и современнаго быта", Николая Харузина, 1890, гдё собраны существующія въ литературё свёдёнія о лопаряхъ и результаты личныхъ наблюденій въ теченіе сдѣланной по порученію Общества поёздки, къ которой относится и книжка В. Х.: "На Сёверь", 1890; и трудъ П. Е. Ефименка

— Систематическое описаніе коллекцій Дашковскаго Этнографическаго Музел. Два выпуска. М. 1887—89.

— Разборъ книги Соколова: "Старорусскіе боги и богнии", Жури. мин. проса. 1887, декабрь.

- Археологическія экскурсін въ Терской области (вли 1-й выпускъ "Матеріаловъ по археологін Кавказа"). М. 1888.

- Археологическія разв'ядки въ Алушть и ен окрестностихъ. "Древности", т. XII, 1889.

— Иранскіе отголоски въ народныхъ сказаніяхъ Кавказа, въ "Этнографическомъ Обозрѣнія", 1889.

- О гр. Уваровѣ и Костомаровѣ,-въ "Трудахъ Этнограф. Отдела", кн. УШ.

- Кавказскія сказанія о циклопахъ, - въ "Этнограф. Обозрѣнін", 1890.

- Матеріалы для исторіи быливныхъ сюжетовъ, тамъ же, 1890.

— Рецензія сочиненія г. Анучина: "Сани, ладья и кони, какъ принадлежность похороннаго обряда", — тамъ же, 1890.

- О сарматскомъ богѣ Уатафарнѣ, - въ Трудахъ восточной коммессие Моск. Археологич. Общества, т. І, 1890.

<sup>4</sup>) А. П. Богдановъ надалъ: Общія виструкція для автропологическихъ изслідованій и наблюденій Брока́, переволъ и дополненія; Матеріалы для антропологія курганнаго періода въ Московской губернін, 1867; Антропологическія таблици Брока́ съ объяснительною статьею.

— Е. А. Покровскому принадлежать книги: "Физическое воспитаніе дётей у разныхъ народовъ, преимущественно Россін", М. 1884, п "Дътскія игры, преимущественно русскія, въ связи съ исторіей, этнографіей, педагогіей, и гигіеной". М. 1887.

— А. Н. Харузнеу принадлежать изслёдованія: Кергизи Букеевской орди (вып. І), 1889; Кургани Букеевской степи, 1890; Древвія могели Гурауфа и Гугуша (на южномь берегу Крыма), 1890.

-- Д. Н. Анучину кромѣ многихъ антропологическихъ изслѣдованій принадие. Житъ любопытная книга: "Сани, ладья и кони" и пр. въ "Древностахъ" моск. Арх. Общ. и отдѣльно, 1890 (Ср. "Вѣсти. Евр.", авг. 1890).

Digitized by Google

.1

о русскомъ населеніи Архангельской губернів, который упомянемъ далѣе. Наконецъ въ протоколахъ этнографическаго отдѣла и въ приложеніяхъ къ нимъ издано много небольшихъ изслѣдованій по различнымъ сторонамъ народнаго быта и поэзін, гдѣ находимъ труды А. Л. Дювернуа, Н. А. Попова, Ф. Д. Нефедова, М. М. Ковалевскаго, А. Кельсіева, Н. Л. Гондатти и пр.; о трудахъ В. Ө. Миллера, Е. В. Барсова выше упомянуто.

Съ 1889 года этнографическій отдёль предприняль изданіе "Этнографическаго Обозрёнія", подъ редакцією секретаря отдёла Н. А. Янчука, гдё кромё множества частныхь матеріаловь и изслёдованій дается весьма обстоятельный библіографическій перечень новёйшей этнографической литературы.

Обработва исторіи сдёлала въ новѣйшее время большіе успёхи въ разносторонности изслёдованій, въ расширеніи самой ихъ области. Содержаніе исторіографіи выросло и фактически, и теоретически. Новые успѣхи европейской науки, антропологіи и археологіи поставили и у насъ вопросъ о до-историческихъ временахъ, о происхожденія племени. Труды гр. А. С. Уварова, Иностранцева, Ивановскаго, Самоввасова. Ешевскаго, А. Богданова, И. Е. Забѣлина, Анучина, В. Б. Антоновича, труды Археологическихъ Обществъ и съёздовъ и Имп. Археологической Коммиссін, раскопки могилъ, кургановъ и пр., отврывали для изслёдованія иножество новаго, прежде очень мало извѣстнаго, или даже не подозрѣваемаго матеріала. Изслѣдованія археологовъ, въ союзъ съ геологами, находили въ разныхъ мъстахъ Россіи слёды каменнаго вёка, открывали замёчательные остатки древняго греческаго искусства (раскопки въ Крыму, на Таманскомъ полуостровѣ, въ южной Россіи), находили свносвія царсвія могилы въ южнорусскихъ курганахъ (какъ Чертоилыцкій, изслёдованный Забълнымъ), слёды финскихъ древнихъ племенъ, предшествовавшихъ русскому населенію въ средней Россіи (раскопки съверныхъ вургановъ, напр. извѣстнаго Ананьинскаго могильника, близъ Елабуги и др.), и т. д., --- однимъ словомъ, полагали начало первому правильному изучению древнѣйшей поры русской земли и народности 1). Замѣчательный опыть изъ исторіи древней европейской и также славанской культуры представляеть извѣстное сочиненіе Гена <sup>3</sup>). Въ послёднее время общирный трудъ, предпринятый Н. П. Кондаковымъ и гр. И. И. Толстымъ, "Русскія древности", об'вщаеть дать первый

21

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свъдъвія объ этихъ изслёдованіяхъ и главные ихъ результати см. въ книгъ П. Полевого: "Очерки русской исторіи въ памятникахъ бита". Спб. 1879—1880.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Культурныя растенія и домашнія животныя на ихъ переходѣ изъ Азіи въ Европу". Спб. 1872. Нѣмецкій подлинникъ имѣлъ уже 4-е размноженное изданіе.

HCT. STHOPP. II.

общій обзоръ древностей русской территоріи, которыя должны стать первой исторической почвой развитія русскаго племени и народности.

Изучение собственно историческое представляеть, какъ мы выше видёли, огромное размножение матеріала, и виёстё съ тёмъ продолжающееся исканіе основныхъ началъ, налагавшихъ печать на историческое развитіе руссваго народа. Прошлому нарствованію принаддежить главная пора двятельности Соловьева; но въ то же время развиваются другія направленія, дополнявшія или исправлявшія его теорію. Исторически чрезвычайно любопытно, что въ то же Николаевское время, когда при всёхъ стёсненіяхъ общественной мысли выросталь живёйшій интересь въ народу и ждалось его освобожденіе, -- готовилась, съ разныхъ сторонъ, историческая точка зрвнія, стремившаяся отврыть значение народной стихи въ складъ древней политической жизни и государства, значение народнаго бытового преданія, доходящаго до нашихъ дней. Таковы были историческіе труды Константина Авсакова, таковъ былъ и основной смыслъ историческаго взгляда Костомарова: въ дополнение теорін Соловьева, К. Аксавовъ настаивалъ на значения "земли" рядомъ съ государствомъ,-Костомаровъ выставлялъ участіе областного (федеративнаго) и вѣчевого элемента въ нашей древней исторіи, и много поработавъ въ особенности для исторіи Южной Руси, уравновѣшивалъ московскую исключительность славянофиловъ и чисто государственную точку зрѣнія Соловьева. Далѣе, труды Щапова были отчасти подготовлены тёми же старыми стремленіями писателей сороковыхъ годовъ, Аксакова и Костомарова, отчасти вдохновлены уже той постановкой народнаго начала, какая выразилась крестьянской реформой. Щаповъ указывалъ родь именно народа въ самомъ распространении территоріи, на которой утвердились русская народность и государство, и слёдиль въ исторіи иногообразныя проявленія того общиннаго, сорзнаго, артельнаго духа, въ которомъ видёлъ коренную отличительную черту русскаго народнаго карактера. Параллельно съ этимъ, въ древней исторіи прим'вняется м'естное изученіе (исторія Рязанскаго княжества-Иловайскаго; Новгорода и Пскова-Костомарова. Ив. Бъляева, Никитскаго; Мери и Ростовскаго княжества — Д. Корсакова; Твери-Борзаковскаго; Поволжья-Перетятковича; Болоховской земли -Дашкевича; земли Северской-Багалея; северо-восточныхъ инородцевъ-Өирсова, и друг.), и въ особенности изучение истории Малороссіи-въ трудахъ Костомарова, Кулиша, Иванишева, В. Антоновича, Лазаревскаго, И. Новицкаго, Н. Петрова, Дашкевича и мн. др. Бытовая сторона исторической жизни еще съ конца сороковыхъ годовъ была предметомъ изученій г. Забѣлина, который изъ сухого архивнаго матеріала, старыхъ описей и счетныхъ внигъ, извлекалъ характерныя черты стараго московскаго быта, а въ послѣднее время предпринялъ цѣльный обширный трудъ ("Исторія русской жизни", донынѣ два тома), съ цѣлью органическаго объясненія русской исторіи изъ свойствъ природы русской земли и коренныхъ свойствъ народа.

Въ новой исторіографіи всплылъ и старинный вопросъ о норманскомъ началѣ русской исторіи, и вызвалъ сначала своеобразный взглядъ Костомарова (о литовскомъ происхожденіи варяговъ), далѣе тенденціозныя "Разысканія" Иловайскаго (главная мысль которыхъ поддерживается и Забѣлинымъ), опроверженія Погодина и Куника, и въ особенности изслѣдованія Гедеонова, собравшаго множество объ яснительнаго матеріала. Вопросъ, однако, остается нерѣшеннымъ. Важнѣе были труды, направленные на объясненіе древнихъ политическихъ и бытовыхъ формъ, — гдѣ должно назвать имена Лешкова, Ив. Бѣляева, Чичерина, Хлѣбникова, Леонтовича, Никитскаго, В. Антоновича, Романовича-Славатинскаго, Владимірскаго-Буданова, Ключевскаго (Боярская дума, 1882), особливо Сергѣевича ("Вѣче и князь", 1867; "Лекціи и изслѣдованія", 1883; "Русскія юридическія древности", І, 1890), Загоскина, Е. А. Бѣлова и др.

Размножение источниковъ, болће глубокия изслёдования бытовыя. значительно видоизмёнили положеніе вопросовъ о характерё московскаго періода, о значенія Петровской реформы и XVIII вѣка-вопросовъ, которые еще до Карамзина и послѣ волновали ученыхъ историковъ и дёлили ихъ на два враждебные лагеря. Для добросовёстныхъ изслёдователей Петровская реформа утратила окончательно тоть харавтерь внезапности, въ какомъ ее обыкновенно изображали прежде и который приводилъ за собою столько безплодныхъ споровъ объ ся народности или ненародности. Восемнадцатый вѣкъ, можно сказать, впервые отврылся для изученія въ послёднія двадцать пять лёть; потребность знать свою исторію была такъ сильна, что устранила, наконецъ, значительную долю цензурныхъ препятствій, которыя до тѣхъ поръ дѣлали изъ собственной исторіи народа и общества канцелярскую тайну. Въ началъ прошлаго царствованія, одно время, отврыта была для ученыхъ и любителей возможность работать въ государственномъ архивѣ, и въ литерарурѣ проглянула исполненная интереса старина. Затемъ отврылись частные архивы, и въ историческихъ журналахъ полился потокъ старыхъ и новыхъ межуаровъ, переписки, документовъ, анекдотовъ и т. п.; что еще недавно передавалось только изустными преданіями, на средневѣковой манеръ, начинало входить въ исторію. Правда, обществу все еще приходилось узнавать свою исторію слишкомъ далевимъ заднимъ числомъ,--но недавно и того не было, и проникавшее теперь въ литературу

21\*

нервако бывало исполнено величайшаго интереса и поучительности. Передъ обществоиъ раскрывались впервые подробности великихъ и малыхъ событій, разъясняянсь историческіе характеры и пройденный путь внутренняго развитія. Вибств съ твиъ открывалась во-очію обратная сторона медали: исторія бросила свой свёть на "добрыя старыя времена" и указала осязательными фактами, сколько было въ нихъ прискорбнаго, здовреднаго для государства и народа, и иногда истинно ужаснаго и оскорбительнаго — каковы были напр. страшныя проявленія врёпостного права или административнаго произвола, какъ исторія военныхъ поселеній, какъ старые порядки ванцелярія, суда, бурсы, консисторіи и т. д. Въ ряду историческихъ источниковъ впервые сталъ замѣчательный рядъ мемуаровъ, только въ послъднія десятильтія явившихся въ печати, -- отъ удивительной автобіографія ересіарха протопопа Аввакума, или курьезныхъ записовъ священника Петровскихъ временъ Лукьянова, до записовъ архимандрита Фотія, разсказовъ о гр. Аракчеевъ, собственныхъ записокъ усмирителя польскаго возстанія, гр. Муравьева. Вибств съ исторіей двора и верхнихъ влассовъ, разъяснилось многое въ судьбѣ народа и народности,----въ исторіи врёпостного права, духовенства, раскола ИТ.Д.

Чрезвычайное оживление изучений произошло и въ истории литературы. Опять довольно напомнить главные факты. Никогда прежде не было издано такой массы произведеній и изслёдованій древней литературы, какъ въ послёднія десятилётія. Въ этомъ періодё продолжали дъйствовать ученые тридцатыхъ и сорововыхъ годовъ, какъ Срезневскій, Бодинскій, Григоровичъ, Горскій, Буслаєвъ, митрополить Макарій и др., и новые дъятели, какъ Тихонравовъ, Порфирьевъ, Сухоманновъ, Костомаровъ, Щаповъ, Е. Барсовъ, Ключевскій (замѣчательное изслёдованіе русскихъ житій), Барсуковъ, Жиакинъ, Архангельскій, Иконниковъ, Петровъ (кіевскій), и т. д. Въ то же время чрезвычайно развилось изучение новѣйшей литературы. Передъ тѣмъ завершился трудъ Бѣлинскаго, великая заслуга котораго состояла въ установления художественно-историческаго значенія новой литературы, въ критическомъ доказательствѣ и укрѣиленіи литературныхъ идей, внесенныхъ Пушкинымъ и Гоголемъ. Но оставалось еще множество исторической работы надъ другими сторонами литературы, надъ опредѣленіемъ самыхъ ея фактовъ, въ ихъ связи съ многоразличными явленіями общественности и просв'ященія. Съ конца сороковыхъ годовъ, подъ врайнимъ цензурнымъ гнетомъ того времени, изученія направились, отчасти по неводъ, на такую разработку фактовъ литературы XVIII и XIX въка. Это изучение, прозванное тогда "библюграфическимъ", иногда слишкомъ тъсное, обратило однако вниманіе

## ИЗСЛЪДОВАНІЯ ПО ИСТОРІИ ЛИТЕРАТУРЫ.

на массу явленій, которыя оставляла въ сторонѣ эстетическая критика, но которыя были исполнены интереса для внутренней исторіи общества и тёхъ сложныхъ путей, вакими шло его самосознание (работы Тихонравова, Галахова, Грота, Ефремова, Сухомлинова, Лонгинова - сжегшаго потомъ издание сочинений Радишева. -- Асанасьева. Ешевскаго, Пекарскаго, Морозова, Незеленова, библіографовъ-Геннали. Пономарева, Неустроева, Межова и др.). Визств съ твиъ выяснидось значеніе и недавняго прошдаго литературы: вритивъ "Современника" въ пятидесятыхъ годахъ далъ рядъ замъчательныхъ статей о Гоголевскомъ періодів и діятельности Білинскаго, далізе рядъ статей о Пушкинъ по поводу выходившаго въ тъ годы Анненковскаго изданія; позднёю множество свёдёній и матеріада по дитературной исторіи приноснии историческіе журналы. Литературная старина впервые возстановилась въ живыхъ обильныхъ подробностяхъ; многія произведенія являлись впервые въ печати (сочиненія историка прошлаго столётія, кн. Щербатова; записка о древней и новой Россія, Карамзина; многое изъ произведеній даже первостепенныхъ писателей, не находившее прежде мъста въ печати по причинамъ цензурнымъ); впервые являются обстоятельныя біографіи (напр. Өеофана Прокоповича, Кантемира, Ломоносова, Новикова, Карамзина. Жувовскаго, Пушкина) и изданія сочиненій; наконець воспоминанія писателей, чрезвычайно интересныя для исторіи общества и литературы,---какъ напр., зам'ячательныя записки и дновникъ А. В. Никитенка.

Изученія этнографическія приняли въ послёднія десятилётія столь шировое развитіе, что равнаго обилія собраннаго матеріала не можетъ представить ни одна изъ европейскихъ литературъ, кромѣ развѣ нёмецкой.

Прежде всего бросается въ глаза замѣчательное богатство новаго матеріала по изученію народнаго творчества, старины, современнаго и народнаго быта. Произведенія народной поэзіи, былины, пѣсни, сказки, духовные стихи, народныя картинки, обычаи, преданья, легенды, пословицы, загадки, заговоры; черты бытовыя—обряды, юридическіе обычаи, факты объ общинѣ, артели и т. д. собраны въ такой массѣ, о какой не имѣлъ понятія прежній литературный періодъ. Старшему поколѣнію любителей этнографіи еще памятво теперь то время, когда въ концѣ сороковыхъ и началѣ пятидесятыхъ годовъ были авторитетными сборники Сахарова, сочиненія Снегирева и т. д. На глазахъ этого поколѣнія совершился громадный ростъ этнографическаго собиранія и изслѣдованія. До пятидесятыхъ годовъ древній эпосъ былъ извѣстенъ только по старому сборнику Кирши Данилова. Въ академическихъ "Извѣстіяхъ" тѣхъ годовъ вмѣстѣ

325

съ замечательными песнями Ричарда Іженса, записанными въ Москве въ 1619-20 г., явились первые образчиви современной живой былины въ записяхъ свящ. Фаворскаго, С. Гуляева, Цъвницкаго, Д. Содовьева; затёмъ новые образчиви въ Одонецвихъ губ. Вёдомостяхъ. а всябять затемы въ монументальныхъ собраніяхъ Рыбникова. Кирвевскаго, Гильфердинга. Затемъ этнографические сборники разросансь до общирной нассы, гдё въ особенности разиножаются сборники и встные. Укаженъ изъ этой изссы: песни бытовыя, лирическія и пр., собранныя въ книгахъ Шейна (1859), П. Якушкина (1865); въ сборникахъ Варенцова (пёсни самарскаго края, 1862). А. Савельева (донскія, 1866), Лаговскаго (костроискія, вологодскія, нижегородскія и ярославскія, положенныя на ноты, 1877), Студитскаго (новгородскія, 1874), А. Можаровскаго (казанскія, 1873), В. Магнитскаго (чебоксарскія, 1877), Попова (чердынскія пісни) и т. д. Пісни съверо-западнаго края были собраны въ "Сборникъ памятниковъ народнаго творчества въ съверно-западномъ вразв" (1866), въ сборникахъ Безсонова (1871), Шейна (1874), Носовича (1874), Е. Р. Романова (1800), Зинанды Радченко (1800) и пр. Дётскія пёсни собраны Безсоновымъ (1868). Духовные стихи, послѣ Кирѣевсваго (1848), были собираемы Варенцовымъ (1860) и Безсоновымъ (1861-64). Замѣчательное собраніе "Причитаній" сѣвернаго врая сдѣлапо Е. Барсовымъ (1872-82). Собранія сказовъ-Асанасьева и Худякова (1861); загадовъ-Садовникова (1876); заговоровъ и заблинаній-Л. Майкова (1869)...

Изученіе Малороссіи, малорусскаго быта и народной поэзіи вызывало столь же ревностные труды. Не вдаваясь въ подробности, отмѣтимъ здѣсь главное: труды кіевскаго отдѣла Географическаго Общества (два тома), сборникъ "Историческихъ пѣсенъ" В. Антоновича и Драгоманова (1874—1875), "Малороссійскія преданія" Драгоманова (1876), сборники И. Рудченка (Сказки, 1869—1870; Чумацкія пѣсни, 1874) и въ особевности, монументальные "Труды этнографическо-статистической экспедиціи въ западно-русскій край", П. П. Чубинскаго (семь большихъ томовъ, 1872—78).

Наряду съ памятниками живого народно-поэтическаго творчества, вниманіе изслѣдователей направилось, особливо съ конца пятидесятыхъ годовъ, на изученіе народно-поэтическихъ памятниковъ ьъ старой письменности. Впервые отврыта была для изслѣдованія общирная литература старыхъ повѣстей, сказовъ, легендъ, апокрифическихъ сказаній и повѣрій, составлявшихъ ноэтическое содержаніе старой литературы. При этомъ нашлись и замѣчательныя произведенія подлинной народной поэзіи, какъ упомянутыя пѣсни Ричарда Джемса, какъ "Повѣсть о Горѣ злочастія", какъ старивныя записи

Digitized by Google

былинъ; общирная литература старинныхъ повъстей, приходившихъ изъ западныхъ, южныхъ и отчасти восточныхъ источниковъ, раскрывала неизвъстныя до того литературныя связи древней русской инсьменности, доставляла важныя указанія вообще о средневѣковой поэзіи Византіи и европейскаго запада, наконецъ впервые выясняла соотношенія письменной повѣсти и апокрифическаго преданія съ самимъ народнымъ эпосомъ, для котораго здѣсь находились не подозрѣваемыя прежде параллели и источники.

Эта вновь открытая область народно-поэтическаго творчества чрезвычайно оживила изслёдованія мнеологическія, этнографическія и народно-литературныя. Мы указывали усиленное изученіе народнаго эпоса, съ различныхъ точекъ зрёнія, въ трудахъ гг. Буслаева, Безсонова, Ор. Миллера, Стасова, Всев. Миллера, Н. Лавровскаго, Квашнина-Самарина, Жданова, Кирпичникова, Потебни, Тихонравова, Александра Веселовскаго, Ягича.

Эти отврытія въ области народной поэзіи и старины привлевли на себя вниманіе и въ екропейской литературѣ. Нѣмецкіе, англійскіе, французскіе, наконецъ итальянскіе ученые посвятили болѣе или менѣе самостоятельные труды нашимъ народнымъ памятинкамъ и нашимъ изслѣдованіямъ. Таковы сочиненія Рольстона, Рамбо, Волльнера, Р. Г. Вестфаля (о русской народной поэзіи) Л. Леже (о мисологіи, старой русской литературѣ) и друг.

Изслѣдованія собственно народнаго быта тёснѣйшимъ образомъ связаны съ крестьянской реформой, въ которой коренится ихъ широкое развитіе.

Освобождение врестьянъ составило предметь цёлой общирной литературы. Работи оффиціальныя собраны были въ обширныхъ жатеріалахъ редавціонныхъ коммиссій и въ изданіяхъ губернскихъ воинтетовъ; съ другой стороны, оживленная дёятельность поднялась въ обществѣ и литературѣ тотчасъ, какъ только вопросъ былъ поставленъ властью и разрёшено было его литературное обсуждение. Журналы наполнились статьями о разныхъ сторонахъ врестьянскаго вонроса: о зожив, общинв, хозяйствь, школь и т. д.; основалось нвсколько новыхъ изданій, посвященныхъ жгучему вопросу (Журналъ землевладёльцевъ, Сельское благоустройство, Экономическія записки, Политико-экономическій указатель, Вёстникъ мировыхъ учрежденій, Мировой посредникъ и др.). Среди споровъ, иногда ожесточенной полемики, гдѣ противъ стремленій къ народному и государственному благу боролось раздраженное своекорыстіе, выяснялась все больше самая сущность дёла, впервые ставшаго тогда предметомъ литературнаго изученія и объясненія. Вопросъ о "народв" становился реальнымъ, осязательнымъ, необходимымъ.

Впервые вознивло историческое изучение врестьянскаго вопроса: начала врепостного права, его утверждения и распространения, его экономическихъ и общественныхъ проявденій, наконецъ, первыхъ правительственныхъ плановъ въ его ограничению и т. д. Крожв множества частныхъ изслёдованій, являдись общіе обворы-въ трудахъ Б. Н. Чичерина ("Несвободныя состоянія въ древней Россін", 1856); К. П. Победоносцева (статьи по исторія врёпостного права, 1858, 1861); Ив. Д. Бѣляева ("Крестьяне на Руси", въ Р. Бесѣдѣ 1859, и отдёльно, 1860): Погодина и Костонадова (полемика о томъ, должно ли считать Бориса Годунова основателень вобностного права. 1858-59); Вешникова (о разныхъ видахъ врестьянства, 1857-59); Романовича-Славатинскаго (Дворянство въ Россін, 1870); В. Семевскаго (Крестьяне въ царствование ими. Екатерины II, 1881; Крестьянсвій вопросъ въ Россіи въ XVIII и первой половинъ XIX въка, 2 т., Спб. 1888); кн. Черкасскаго (въ Р. Архивѣ, 1882). По исторіи налорусскаго и юго-западнаго крестьянства-въ трудахъ А. М. Лазаревскаго (Малороссійскіе посполитые крестьяне, въ Зап. черниг. стат. комитета. 1866; обозрѣніе Румянцовской описи Малороссін, 2 вып. 1866-67; 3-й вып. изданъ Константиновичемъ), Леонтовича (Крестьяне юго-зап. Россія по литовскому праву XV и XVI столётія, 1863), В. Б. Антоновича (въ Архивѣ юго-зап. Россін, ч. VI, II, 1870, введеніе), Ив. Новицкаго (Очеркъ исторіи врестьянскаго сословія юго-зап. Россія въ XV-XVIII в., 1876, въ томъ же Архивь, ч. VI, I). По новъйшей исторіи вопроса-въ "Матеріалахъ для исторіи крви. права въ Россіи. Извлеченія изъ секретныхъ отчетовъ министерства внутреннихъ дёлъ за 1836-56 г." (изд. въ Берлине), и т. д. Наванунь освобожденія Тройницкій издаль любопытныя статистическія изслёдованія "о числё крепостныхъ людей въ Россіи" (Ж. Мин. Внутр. Дёлъ, 1858), и затёмъ новое изслёдованіе: "Крёпостное население въ России по 10-й народной переписи" (Спб. 1861).

Исторія самаго освобожденія изложена была, во всей подробности оффиціальнаго хода работь, въ извѣстномъ трудѣ А. И. Скребицкаго ("Крестьянское дѣло въ царствованіе имп. Александра II". Пять компактныхъ томовъ. Боннъ, 1862—68), въ "Матеріалахъ для исторіи упраздненія врѣпостного состоянія помѣщичьихъ крестьянъ въ Россіи въ царствованіе имп. Александра II" (три томика. Берлинъ, 1860— 61), въ книгѣ г. Иванюкова (Роль правительства, дворянства и литературы въ крестьянской реформѣ, 1882), Энгельмана (1880—81) и др. Въ послѣднее время стали являться біографическіе матеріалы и воспоминанія объ этой эпохѣ, какъ напр., записки сенатора Я. Соловьева, и друг. <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) При самонь началь дела вышель любопытный библіографическій трудь: Sy-

Разрѣшеніе врестьянскаго вопроса Положеніями 19 февраля 1861 года такъ близко захватывало не только интересы двухъ сословій, --- изъ которыхъ одно составляло десятви милліоновъ народа, адугое было вліятельнёйшимъ в образованнёйшимъ влассомъ. --- но черезъ нихъ и всей массы государства и общества, что вдіяніе этого факта чувствовалось на каждомъ шагу. Последовавшія реформы, судебная и земская, наконецъ, реформа въ области военной, еще разъ подняли вопросъ о народъ въ общественномъ сознания, и когда вивств съ твиъ раздвигадись и рамен почати, понятно, что литоратура была надолго поглощена разъяснениемъ историческихъ фактовъ и современныхъ отношеній, и безконечной полемикой, глъ уже вскорѣ пришлось защищать реформы отъ реакціонеровъ, **EO**торые стали брать верхъ уже вскоръ послъ 19 февраля. Бывали времена, когда самая защита реформъ, составнышихъ славу царствованія, становилась дёловъ не безопаснымъ. Въ концов концовъ, реформы остались недовершенными, ихъ первоначальный объемъ стасненъ 1),-но начатыя изученія продолжались, и литература, спеціально посвященная народному быту, его формамъ и современному состоянію, продолжала рости до посл'ядняго времени. Эта литература васалась всёхь общественныхъ и экономическихъ сторонъ крестьянсваго быта и представила огромную массу свъдъній, въ когорой изслъдователи едва начинають оріентироваться, сводить итоги и общія заключенія.

Таковъ былъ прежде всего вопросъ о поземельной собственности, съ воторымъ связаны и сплетены множество отношеній народнаго

stematisches Verzeichniss von Bücher, Zeitschriften, zerstreuten Abhandlungen und einzelnen Aufsätzen, betreffend die Literatur und Geschichte der Privatunterthansverhältnisse von der ältesten bis auf die neueste Zeit, so wie ihrer Aufhebung in den verschiedenen Ländern Europa's, von Dr. F. L. Boesigk. Als Manuscript gedrackt. Dresden, 1857.—Поздийе, г. Межовъ составилъ библіографическую внигу: "Крестьянскій вопросъ въ Россін. Полное собраніе (т.-е. върнье, указаніе) матеріаловъ для исторія престьянскаго вопроса на язикахь руссковь и иностранныхъ, напечатанныхъ еъ Россів и на границево 1764—1864". Сиб. 1865; больш. 8°. 421 стр., 2800 нумеровъ русскихъ и 505 иностраннихъ, — и впоследстви продолжение этого труда; "Земскій и крестьянскій вопросы. Библіографическій указатель книгь и статей, вышедшихь; по первому вопросу, съ самаго начала введенія въ дійствіе земскихъ учрежденій и ранве, по второму-сь 1865 вплоть до 1871". Спб. 1873.-Академія начез ноставила въ вонцё пятидосятихъ годовъ задачу; "Историческія и статистическія насядованія объ освобожденія крестьянь вь государствахь зачадной Европы". Премированныть, въ 1860 г., сочиненіемъ била изданная потомь кинга; Geschichte der Aufhebuug der Leibeigenschaft und Hörigkeit in Europa bis um die Mitte des XIX Jahrh. Von Samuel Sugenheim. Cu6. 1861.

<sup>1</sup>) Эго много разъ указыкалось въ публицистикѣ; такова, между прочимъ, книга А. А. Головачова; "Десять лѣтъ реформъ. 1861—1871". Сиб. 1872. быта, экономическаго, гражданскаго, нравственнаго. При самомъ вачаль реформы, еще шли споры, должно ли освобождать врестьянь съ землей или безъ земли; реформа упразднила эти споры. врестьянство было снабжено землей, но уже всеодѣ возникли другіе вопросы: достаточны ли врестьянскіе надівлы, какъ пользуются врестьяне землей, гдё источникъ упадка врестьянскаго хозяйства, который началь обнаруживаться несомивнно, какъ помочь этому хозяйству, какъ организовать переседенія и т. д. По этимъ вопросамъ доставляла много указаній упомянутая прежде статистическая литература, правительственная и земская. Въ послёдніе годы предприняты были по этому предмету новыя работы, оффиціальныя и частныя, старавшіяся опредіднть вопросъ въ півлонъ его объемів. изсяблованія нынъшняго положенія сельскаго хозяйства в сельсвой производительности въ Россіи" (Спб. 1873, и четыре тома приложеній, f<sup>0</sup>), и позднѣе "Матеріалы для изученія современнаго положенія землевладьнія и сельско-хозяйственной промышленности въ Россін", собранные по распоряжению министра государств. имуществъ (Спб. 1880). Труды коммиссін, дійствовавшей подъ предсёдательствомъ министра государственныхъ имуществъ, по подробной нрограммѣ, дали новый поводъ къ изучению вопроса, который въ то же время (и до сихъ поръ) разработывался, обывновенно съ заизчательнымъ вниманіемъ и точностью, въ земской статистикъ. Другой важной оффиціальной работой послёдняго времени была "Статистика поземельной собственности и населенныхъ месть Европейской Россин", изданная Центральнымъ статистическихъ комитетомъ и составленная по даннымъ обслёдованія, произведеннаго статистическими учрежденіями министерства внутреннихъ дёлъ (вып. 1-й: губерніи центральной земледёльческой области; вып. 2-й: губернін московской промышленной области; вып. 3-й: губерніи литовской и бёлорусской группъ. Спб. 1880-82. 4<sup>0</sup>). Въ то же время шла усиленная ученая и публицистическая разработка различныхъ сторонъ предмета, въ трудахъ земскихъ и частныхъ. Назовемъ изъ послёднихъ въ особенности сочиненія кн. Васильчикова (Землевладёніе и земледёліе, 1876; 2-е изд. 1882; Сельскій быть и сельское хозяйство въ Россіи, 1881), Э. Янсона (Опыть статистическаго изслёдованія о врестьянскихъ надёлахъ и платежахъ, 2-е изд. 1881, и Сравнительная статистика Россіи и зап. европ. государствъ, 1878 — 80). Общирная масса трудовъ появилась по множеству частныхъ сторонъ экономическаго народнаго вопроса — о землѣ, о крестьянскихъ платежахъ, поземельномъ кредить, объ оценкъ земельныхъ угодій, объ отхожихъ промыслахъ, о кустарной промышленности, о переселеніяхъ и т. д.

Digitized by Google

Отивтимъ, напр., книгу г. Энгельгардта ("Изъ деревни", 1883), А. Яковлева (Очеркъ народнаго кредита въ зап. Европв и Россіи, 1869), Колюпанова и Лугинина (Практическое руководство къ учреждению сельскихъ ремесленныхъ банковъ, 1869), кн. Васильчикова (Мелкій земельный кредитъ въ Россіи, 1876), Н. Ерошевскаго (Къ вопросу о позем. кредитъ, 1881), Ходскаго (Поземельный кредитъ въ Россіи, 1882), литературу по учрежденному недавно поземельному крестьянскому банку, и т. д.

Съ освобожденіемъ врестьянъ должны были установиться новыя формы внутренняго сельскаго распорядка, управленія и суда. Въ замёну прежней помёщичьей власти, судебная реформа установила новый судъ; земская реформа ввела новыя отношенія по управленію и сборамъ. Передъ самой властью и обществомъ сталъ первостепенный вопросъ о томъ, какъ вообще сложатся эти новыя формы быта. и въ сознании явилась необходимость, практическая, историческая и нравственно-общественная, сообразоваться съ воззрѣніями, желаніями и пользами самой народной массы. На первомъ планъ сталь вопрось объ общинь. Онь сделался предметомъ оживленной литературной разработки еще въ то время, когда ръзко стояли одна. противъ другой "партін" западная и славянофильская; но вопросъ объ общинъ первый спуталъ эти клички. "Община", которая, по славянофильскому понятію, представляла одно ноъ главнёйшихъ отличій русской народной жизни, непримиримыхъ съ жизнью западной, нащла въ такъ-называемомъ западномъ лагоръ сторонниковъ, въ сущности более ревностныхъ и (какъ позднее оказалось) более искреннихъ, чёмъ въ лагерё восточномъ. Герценъ, еще въ пятидесятыхъ годахъ, въ "Письмъ къ Мишле", указывалъ великое превосходство руссваго общиннаго начала и даже предсказывалъ ему великую роль въ будущемъ, гдъ оно послужить культурнымъ вкладомъ русскаго народа въ цивилизацію самой западной Европы... Теперь мнёнія объ этомъ предметё распредёлились иначе, по другимъ общественнымъ группамъ и на основанія практическихъ соображеній, получившихъ, однако, и теоретическую подвладку.

Первое вниманіе, правительственное и литературное, направилось на общину еще съ Екатерининскаго вѣка, когда въ общественномъ мнѣніи возникало вообще не мало важныхъ внутреннихъ вопросовъ (таковы, напр., замѣчанія Болтина, 1788, и др.), — къ сожалѣнію, заглушенныхъ наступившими еще при Екатеринѣ и надолго утвердившимися потомъ реакціонными нравами. Къ нашему времени, вопросъ объ общинѣ былъ напомянутъ въ извѣстной книгѣ Гакстгаузена, и какъ только, въ началѣ прошлаго царствованія, литература получила нѣкоторую свободу дѣйствія, она посватила тотчасъ и посвящаеть донынѣ усиленные труды разъяснению этого первостепенной важности предмета. Для твхъ, кто хотвлъ бы обозрѣть весь объемъ этой литературы за прошлое царствованіе, укажемъ библіографическій трудъ П. Соколовскаго<sup>1</sup>), и здѣсь назовемъ лишь нѣсколько главныхъ фактовъ.

Какъ замѣчено, въ вопросѣ объ общниѣ смѣшалось прежнее равличіе литературныхъ лагерей: главнёйшіе представители ихъ въ вонцѣ пятидесятыхъ годовъ, "Руссвая Бесѣда" и "Современникъ", были однеавовыми партизанами общиннаго начала, съ тою разницею, что первая продолжала примъшивать къ вопросу мотивы національномистическіе, второй ставиль вопрось сь болье простой, реально экономической и общественно-правственной точки зрения <sup>в</sup>). Несогласія относительно значенія общины возникли съ другой стороны, а именно, защитниками ся явились люди, ставившіе на первомъ планѣ интересы врестьянсваго быта, желавшіе сохраненія и развитія формъ, не только выработанныхъ народомъ и ему близкихъ, но и представляющихъ лучшее обезпечение противъ обезземеления, батрачества и пролетаріата, навонець, желавшіе развитія начала самоуправленія и самодбительности; противниками общины выступили скрытые, а потомъ и явныю противении самаго освобожденія, заботившіеся гораздо больше объ интересахъ крупиаго землевладения, защищавшие личную врестьянскую собственность — въ лучшемъ случав, въ интересахъ сельскаго хозяйства, успёхи котораго полагались невозможными при общинномъ владении землей, а въ худшемъ случав, защищавшіе личную врестьянскую собственность въ ожиданіи ся упадка, появленія батрачества и удешевленія рабочей силы; приверженцы административной регламентаціи, мечтавшіе о некоторомъ возстановлении старыхъ порядковъ посредствомъ патримоніальной подиція. Этотъ послёдній лагерь (представителень котораго была особенно газета "Вѣсть") пользовался весьма разнообразными аргументами въ защиту своего взгляда --- и дестью старымъ консервативнымъ наклонностямъ извёстныхъ сферъ, и клеветами на "сенъсимонистовъ" (такъ, между прочимъ, эта партія травтовала славянофиловъ) и рядомъ ссылками на "либеральное" ученіе старой поли-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Указатель книгъ и статей о сельской поземельной общний, въ "Сборники матеріаловъ для изученія сельской позем. общины". Изданіе Имп. Вольнаго Экономическаго и Р. Географическаго Общества, подъ редакціей О. Л. Барыкова, А. В. Половцова и П. А. Соколовскаго. Т. І. Спб. 1880. Прилож., стр. 1—48, и отдильно.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Статьн Ю. Самарина—въ Р. Бестай 1857, и Сельскомъ Благоустройствъ, 1858; Хомякова, 1857; Кошелева, въ Сел. Благ. 1858. Статьн въ "Современникъ": О поземельной собственности, 1857, № 9, 11; Отвътъ на замъчанія провинціала, 1858, № 8; Критика философскихъ предубъжденій противъ общиннаго владънія, 1858, № 12; Суевъріе и правила логики, 1859, № 10, и др.

тнуеской экономін о laisser-faire, и даже на патріархальныя доброивтели народа, жаждущаго всюду начальственной оцеви, и т. Д. Теоротическія основанія въ пользу общиннаго землевладенія были съ самаго начала даны и защищаемы въ особенности въ "Р. Бесвив" и "Современникъ"; съ техъ поръ вопросъ вызвалъ множество историческихъ и иёстныхъ изысканій, развивающихся особенно съ 1870-хъ годовъ. Изъ большого ряда сочиненій обоего рода, историческихъ и описательныхъ, укаженъ только главные труды, напр. Чичерина, и по его поводу, Бѣляева и Соловьева (съ 1856, и "Историческія инська", 1859); Лешкова (Общивный быть древней Россіи, 1856; ст. въ Юридич. Въстникъ, 1867); Иванишева (О древнихъ сельскихъ общинахъ въ юго-западной Россін, въ "Р. Беседе", 1857); Кавелина (въ "Атенев", 1859; "Общинное владеніе", въ "Неделев", 1876; въ "Вестн. Европы", 1877); Ө. Уманца (Сельская община въ Россіи, "Отеч. Зап.", 1863, Ж 10); Гильфердинга (въ "Див", 1865); Клауса ("Въстн. Евр.", 1870); А. Градовскаго (Русская община, въ книгъ: "Политика, Исторія, Администрація", 1871); Леонтовича (Задружнообщинный харахтерь политическаго быта древней Россія, въ "Журн. мин. просв.", 1874); Лалоша (О сельской общинь въ олонецкой губ., въ "Отеч. Зап.", 1874); А. Кошелева (Объ общинномъ вемлевладении. Берлинъ, 1875, - разборъ мевнія объ общинв оффиціальной коммиссіи лля изслёдованія сельсваго хозяйства); А. Поснивова (Общинное землевледение, два выпуска, Ярославль и Одесса, 1875-77); II. А. Соколовскаго (Очеркъ исторіи сельской общины на сѣверѣ Россіи, 1877: Экономическій быть сельсваго населенія Россіи и колонизація юго-восточныхъ степей предъ врепостнымъ правомъ, 1878); Куплеваскаго (Состояніе сельской общины въ XVII в., 1877); А. Головачова (1877, въ "Отеч. Зап."); В. Трирогова (1878, Экономические опыты, и собрание статей, подъ заглавиемъ: "Община и подать", 1882); В. Чаславскаго (1878, въ "Отеч. Зап."); В. Орлова (Формы врест. землевладъвія въ моск. губернін, 1879); Кейслера (Zur Geschichte und Kritik des bäuerlichen Gemeindebesitzes in Russland, 1876-83); C. Kaпустина (Формы землевладёнія у русскаго народа въ зависимости отъ природы, климата и этнографическихъ особенностей, въ "Трудахъ В. Экономич. Общ." и отдёльно, Спб., 1877; Что такое поземельная община, 1882).

Кром'й исчисленнаго, появилось множество небольшихъ, бол'е или мен'е авторитетныхъ, критическихъ и фактическихъ статей по поводу литературы предмета и о различныхъ м'естныхъ формахъ и условіяхъ общиннаго землевлад'ёнія, напр., статьи Чубинскаго, П. и А. Ефименко, Аристова, Щапова, Воропонова, Горд'енка, Флеровскаго, Деммерта, Каблукова, Щербины, Котелянскаго и проч. Наконецъ, предпринимаются систематическія работы для изслёдованія предмета. Въ 1877—78 г., одновременно и независимо одниъ отъ другого сдёланы были два доклада—С. Я. Капустина въ Геогр. Обществё, и А. В. Половцова въ Вольномъ Экономическомъ: оба указывали на то, что, несмотря на обиліе написаннаго объ общинё, собственно фактическая сторона вопроса изслёдована далеко недостаточно. Въ обоихъ Обществахъ поднятый вопросъ былъ встрёченъ съ большимъ интересомъ; въ обонхъ коммиссіи изъ спеціалистовъ составили программы для собиранія свёдёній (1878), и когда вскорѣ потребовалось новое изданіе программы В. Экономическаго Общества, оно сдёлало издавать, опять совмёстно съ послёднимъ, въ "Сборникѣ матеріаловъ для изученія сельской поземельной общины", первый томъ котораго вышелъ въ 1880<sup>1</sup>.

Немногіе предметы въ изученіяхъ народности привлекали такое усиленное вліяніе какъ именно община, — какъ того и слёдовало ожидать по важности вопроса. И въ разработкё его, которую ми ука-

<sup>1</sup>) Мисль о необходямости систематическаго собиранія и изслёдованія фактовь о поземельной общинё была, наконець, такъ естественна и настоятельна, что къ ней одновременно пришли нёсколько изслёдователей — какъ гг. Бариковъ, Ефименко, Е. Якушкинъ, Цосниковъ (см. Капустина, Формы землевладёнія, стр. 91—92). Были виработаны и изданы нёсколько програмиъ, обозрёніе которыхъ интересно тёмъ, что по нимъ, какъ по конспектамъ, можно слёднъ за установленіемъ въ наукѣ самаго вопроса; онё дёлаются все точнёе и специфичнёе по мёрѣ того, какъ изслёдованія опредёляють матеріалъ предмета и ставять вопросъ о новыхъ его сторонахъ и подробностяхъ. Напримёръ:

— Программа Ярославскаго статистическаго комитета, или программа Посникова (см. Общинное землевлядение. Одесса, 1877, вин. 2).

— Программа для собиранія свёдёній объ общинномъ вемлевладёнія. Составиль П. Ефименко. Спб. 1878 (см. журналъ "Слово" 1878, № 6).

— Опитъ программи для изсятдованія поземельной общини, составленный коммиссіей при Имп. Русск. Геогр. Обществі (въ Извістіяхъ Геогр. Общ. 1878, въ "Отеч. Зап." и "Вістинкі Евр." 1878).

— Программа для собиранія свідіній о сельской поземельной общині. Выработана III отділеніемъ Имп. В. Экон. Общества, — въ "Трудахъ" Общества, и отдільно, Спб. 1878, и 2-е изданіе:

- Программа..., выраб. Ш отдёленіемъ Имп. В. Экон. Общ. и принятая Имп. Р. Геогр. Обществомъ. Второе, исправленное и дополненное изданіе. Спб. 1879.

(По поводу программъ Геогр. и Экон. Общества и Ефименко, см. ст. Половцова; Первые маги на пути фактическаго изслёдованія сельской общини, — въ "Трудахъ" В. Экон. Общ. Спб. 1879).

-- Проевть программы изслёдованія русской земельной общины, В. Трирогова, въ "Отеч. Зап." 1879, № 8, стр. 235-254.

— Программа изслѣдованія сельской общины въ Сибири. Составлена при западно-сибирскомъ отдѣлѣ Имп. Р. Геогр. Общества (Н. М. Ядринцевымъ). Омскъ, 1879.—Здѣсь во введеніи указана предыдущая литература о сибирской общинѣ.

334

зали сейчасъ рядомъ именъ и сочиненій, достигнуть былъ несомивнный успёхъ. Съ первыхъ сдуховъ объ освобождения врестьянъ. СЪ ПОРВОЙ ВОЗМОЖНОСТИ ГОВОДИТЬ О ДЪДЪ, НА НОМЪ СОСДОДОТОЧИЛИСЬ и часто совершенно сходились труды людей самыхъ несходныхъ направленій. Началось съ разъясненія главной основы общиннаго землевладенія, съ теоретической защиты самаго принцица, когда еще устанавливались общія основанія самой крестьянской реформы, и съ отдёльныхъ историческихъ трудовъ, которые на первыхъ порахъ хотвли служить (съ разныхъ точевъ зрвнія) и этой теоретической цвли. Лалве, когда при освобождение существование общины было утверждено, сторонникамъ ея пришлось защищать ее отъ нападеній тёхъ противниковъ, о которыхъ мы выше упоминали. Наконецъ, историческое изучение стремится выяснить источники общиннаго начала и его проявленія въ прошедшей исторической жизни народа. а на практикъ, въ виду его реальныхъ примъненій въ современномъ быту, явилась потребность въ точномъ опредёленія тёхъ формъ, въ которыхъ община существуетъ въ дъйствительности. Оказалось необходимымъ подробное мъстное изучение, на которое и обратились ревностные труды частныхъ изслёдователей, земствъ и статистичесвихъ вомитетовъ. Дъйствительность увазала чрезвычайную сложность общиннаго владёнія, въ связи съ многоразличными мёстными условіями влимата, почвы, народности, промысловъ, обычая, и проч. И конечно, только преодолъвъ это разнообразіе формъ, наука и за нею практика (если захочеть пользоваться выводами науки) могуть дойти до сознательнаго пониманія вопроса и разумнаго опредѣленія его въ современномъ бытв народа.

Среди разработки крестьянскаго дёла, въ связи съ общиной и новымъ судомъ, возникъ вообще вопросъ о бытовомъ и юридическомъ обычав.

Народный обычай въ общирномъ смыслё издавна привлекалъ вниманіе ученыхъ наблюдателей народной жизни и историковъ. Литературный матеріалъ, сюда относящійся, обиленъ уже въ XVIII столѣтіи. При возникновеніи научной этнографіи, большое вниманіе привлекъ и народный обычай, на первый разъ для цѣлей археологіи и исторіи быта. Нынѣшнія изученія имѣли другой исходный пунктъ, а именно практически-бытовой, юридическій: какъ при началѣ реформы возникъ вопросъ о сохраненіи общины, такъ заговорили и о сохраненіи народнаго юридическаго обычая, —это была бытовая форма, привычная народу, которая могла заключать въ себѣ здравые результаты долгаго практическаго опыта народной жизни, и при ближайшемъ изслѣдованіи дѣйствительно оказала не мало замѣчательныхъ особенностей, способныхъ къ развитію и полезному примѣненію.

Изслёдование народнаго понянческаго обычая составило уже тецерь значительную литературу. Обзоръ ся слёданъ въ замёчательномъ трудѣ г. Якушкина ("Обычное право. Вып. 1. Матеріалы для библіографіи обычнаго права". Ярославнь, 1875), глё она указана по систематическому плану. Первые критические труды по объясненир обычнаго права принадлежать школь сороковыхъ годовъ; съ точки зренія древностей и символики права, коснулся его Калимковъ въ своей книгъ 1839 (О символизиъ права вообще и русскаго въ особенности), съ историческо-бытовой — Кавелинъ (въ разборф книги Терещенка, 1848, какъ и вообще его исторический взглядъ на развитіе государства утверждался на народныхъ юридическихъ идеяхъ и развити родовыхъ формъ быта), впослёдствии, съ правтическобытовой — Калачовъ и другіе. Изученіе предмета было въ особенности подвинуто Географическимъ Обществомъ: этнографическое отдѣленіе его еще въ первой общей программѣ своей, 1847 года, обратило вниманіе на юридическій быть народа, особенно въ этнографическихъ цёляхъ; въ 1864 году имъ издана была спеціальная программа для собиранія народныхъ юридическихъ обычаевъ. Съ конца пятидесятыхъ годовъ, это изучение стало жизненнымъ интересомъ народовъденія: народный обычай представлялся какъ факть, который должень быль быть принять во вниманіе при новомъ устройствѣ народнаго быта, затемъ какъ важный предметъ культурно-историческаго изученія, и, наконецъ — для многихъ, какъ выраженіе народнаго духа, которое мы вообще должны изучать, чтобы найти истинныя основы русской національной жизни. Эта послёдняя точка зрёнія, съ большой долей національнаго инстицизма, пропов'вдовалась особливо въ той новъйшей варіаціи славянофильства, которую стали называть "народничествомъ". Такъ какъ прежде всего, и для цълей научныхъ и практическихъ, требуется привести въ извёстность самые факты, то главная масса нынёшнихъ работъ по обычному праву есть описательная. Въ этнографическомъ отдёленін Геогр. Общества въ 1876 образовалась комписсія, подъ предсёдательствомъ Н. В. Калачова, которая, съ цёлью дать изученіямъ цёльность и систему, выработала и напечатала программу собиранія юридическихъ обычаевъ и въ 1878 издала цёлый "Сборникъ нар. юридическихъ обычаевъ" (т. І, подъ редакціей Матећева, Спб. 1878, или 8-й томъ "Записовъ по отдѣленію этнографіи"). Не исчисляя фактовъ этой литературы, упомянемъ въ особенности статьи и вниги Кавелина, Асанасьева, Калачова (статьи въ "Архивъ", 1859; "Объ отношении юридическихъ обычаевъ въ законодательству", ръчь на московскомъ съвздъ русскихъ юристовъ, 1875, въ "Запискахъ по отд. этнографін", т. VIII, 1878), Муллова, Чубинскаго (статьи о нар. юридическихъ обычаяхъ

Digitized by Google

въ Малороссін, въ Запискахъ по отд. этнографін, т. II, 1869; въ Трудахъ Экспедиців въ юго-западный край, т. VI, 1872), Кривошалкина (Енисейскій округь и его жизнь, 1865). П. Мельникова. П. Небольсина, С. Максимова (Годъ на съверъ, 3-е изд. 1871), П. Матвѣева, И. Фойницкаго, Гр. Потанина ("Никольскій увздъ и его жители", въ Древней и Новой Россіи, 1876, № 10), многочисленные труды А. и П. С. Ефименко ("Народные придические обычан Архангельской губернін", 1869; "Приданое по обычному праву врестьянъ Архангельской губернія", 1873; "Юридическіе знаки" въ Журн. минист. просв. 1874; "Договоръ найма пастуховъ", 1878, и т. д.). вн. Кострова ("Юридические обычан врестьянъ-старожидовъ Томской губ.", 1879), А. Смирнова ("Очерки семейныхъ отношеній по обычному праву русскаго народа", вып. 1, 1878), Оршанскаго ("Изслидованія по русскому праву, обычному и брачному", 1879), С. Пахмана ("Обычное гражданское право въ Россін", 2 тома, 1878-79) В. Сергъевича (Опыты изслъдованія обычнаго права, въ "Наблюдателѣ", 1882, № 1-2) и др. Изслѣдованія по обычному праву нашихъ инородцевъ-въ сочиненіяхъ Кривошалкина, Ефиненко, Самоквасова (Сборникъ обычнаго права сибирскихъ инородцевъ, 1876), кн. Кострова и проч. Относительно Сибири много важныхъ свёдёній -въ внигѣ Ядринцева: "Сибирь какъ колонія", 1882 1).

- Проекть программы обычнаго права. П. Мулкова. Вбяз, 1862, № 15-16.

- Программа по обычному праву южно-русскаго народа (Стоянова). Кіевскія губ. Вёд. 1863.

- Програмиа обичнаго права. Арханг. губ. Вид. 1864, 1866.

— Программа для собиранія нар. юридическихъ обычаевъ (Геогр. Общ.). Этнографическій Сборникъ, Спб. 1864. (Была перепечатана во многихъ губ. вёдомостяхъ 1867—68 г.).

--- Программа, касающаяся бурять в "степенать законовъ". Иркутск. губ. Вѣд. 1864.

— (Программа Ефименко, въ одисанія народныхъ юридич. обычаевъ Арханг. губ. 1869).

Относительно общихъ вопросовъ обычнаго права см. въ учебникахъ: Владимірскій-Будановъ, Обзоръ исторіи русскаго права, изданіе 2-е съ дополненіями, Кіевъ,

HCT. STHOPP. II.

22

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ мы уномянули, программа по обичному праву издана была Географичесимиъ Обществомъ еще въ 1864 г. Вообще, въ посябдніе годы были напечатани сябдующія программи:

<sup>— (</sup>У Якушкина, подъ № 1480, указана программа П. А. Матебева, 1872; но это-таже старая программа Геогр. Общества, 1864 г. См. Сиб. Вёд. 1873, № 199).

<sup>—</sup> Программа для собиранія и изученія поридич. обычаевь и народних возврёній по уголовному праву, съ предисловіемь о методѣ собиранія матеріаловь по обычному праву. А. Ө. Кистяковскаго. 1874.

Тоже, новое изданіе съ краткимъ обзоромъ новѣйшей литератури предмета. Кіевъ, 1878.

Особый рядъ изысканій посвященъ былъ русской артели. Значи тельный матеріалъ собранъ въ отдёльныхъ статьяхъ и въ спеціальномъ "Сборникъ" 1873 г.<sup>1</sup>), въ недавнихъ трудахъ А. Исаева: "Артели въ Россіи" (Ярославль, 1881), Ө. Щербины: "Сольвычегодская земельная община" (въ Отеч. Зап. 1879, № 7—8) и "Очерки южно-русскихъ артелей и общинно-артельныхъ формъ" (Одесса, 1880).

Еще однимъ изъ предметовъ обычнаго права, важность котораго выступила настоятельно при переустройствѣ крестьянскаго быта, былъ судъ. Съ уничтоженіемъ помѣцичьей власти, судъ надо было организовать вновь, и практическій смыслъ указывалъ необходимость въ первоначальной инстанціи этого суда сохранить привычныя формы стараго сельскаго быта. Отсюда учрежденіе волостного суда, и начало изученія этого вопроса въ литературѣ. Въ изслѣдованіяхъ по обычному праву, сейчасъ указанныхъ, много мѣста занимають судебные обычан и понятія народа. Уже вскорѣ для новаго учрежденія наступила провѣрка опыта. Правительственная власть нашла нужнымъ произвести изслѣдованіе дѣйствій волостныхъ судовъ, — результатомъ котораго были извѣстные "Труды коммиссіи по преобразованію волостныхъ судовъ" (семь томовъ, 1873—74). Въ "Трудахъ"

(Кистявовскій и Майновъ руководниксь вышедшей передъ тёмъ програмной но южно-славянскому народному праву, проф. Богишича).

— Программа для собиранія свёдёній о народнихъ юрид. обичаяхъ въ Орловской губ. 1876 (Составл. П. А. Соколовскимъ — по программе этнограф. отдёленія. См. Извёстія Геогр. Общ. 1880, т. ХУІ, отд. І, стр. 38—39).

— Программа для собиранія народнихъ придическихъ обичаевъ. (Составлена Н. Матевевымъ, по гражданскому праву, в И. Фойнициямъ, по уголовному). Въ Запискахъ по отделению этнографія, т. VIII, стр. 1—76, и отдельно. Сиб. 1878.

Новъйшая программа этого рода составлена при мося. Обществъ любителей ест., антроп. и этнографія М. Н. Харузинымъ.

<sup>4</sup>) Сборникъ матеріаловъ объ артеляхъ въ Россіи. Изданіе Сиб. отдѣленія (сост. при Московскомъ Обществѣ сельскаго хозяйства) комитета о сельскихъ ссудо-сберегательныхъ и промишленныхъ товариществахъ. Вып. І. Спб. 1873 (статьи А. Ефименко, С. Огородникова, Н. Эдемона и др.). Для обзора этой литературы можетъ служитъ. "Обычное Право" Якушкина и "Библіогр. указатель книгъ и статей, относищихся до обществъ, основанныхъ на началахъ взаниности, артелей, положенія рабочаго сословія и мелкой кустарной промишленности въ Россіи", В. Межова. Изд. того же Спб. отдѣленія. 1872; 1-е прибавленіе къ указателю, 1873 (при "Сборникѣ"); 2-е, 1876. Изъ прежнихъ трудовъ, возбудившихъ вопросъ, извѣстна въ особенности книжка Калачова: "Артели въ древней Россіи". Спб. 1864 (изъ Этногр. Сборника); объ исторіи артели см. еще въ книгѣ Дитятина: "Устройство и управленіе городовъ Россіи". Спб. 1875, стр. 268-287.

<sup>1888;</sup> Н. Коркуновъ, Лекціи по общей теоріи права. Изд. 2-е. Спб. 1890, стр. 266-272; В. Сергвевичъ, Исторія русскаго права. Лекціи. Спб. 1888, стр. 6-21, и др.

<sup>. —</sup> Программа для собиранія нар. юридическихъ обычаевъ, В. Майнова. Знаніе, 1875, № 4.

собраны рёшенія волостныхъ судовъ наъ пятнадцати губерній, центральныхъ, южныхъ и сверныхъ, опросы врестьянъ по каждой волости, выписки изъ двлъ губерискихъ присутствій и мировыхъ съёздовъ, наконецъ, отзывы различныхъ мёсть и лицъ. Какъ им замётнан, большая литература объ этомъ нредмете возникла гораздо ранбе изслёдованій правительственной коминссін. Рядъ крупныхъ и иельнать сочинений о волостномъ судё-Лугинина, Воропонова, Якушкина, Тиханова, Кроткова, Матвбева и ин. др. идеть съ начала шестидесятыхъ годовъ. Изъ новъйшихъ сочиненій, въ особенности на основании "Трудовъ" коминссии, укаженъ внигу М. Заруднаго (Завоны в жизнь, итоги изслёдованій врестьянскихъ судовъ, 1874). статьи Е. Якушкина (въ Вёстникё ярося. земства, № 2, 9), В. Кроткова (въ Отеч. Зап. 1873, № 5, 7, 8), А. С. Ефименко (Знаніе, 1874, Ж 1), К. Чепурнаго (въ Кіев. Унив. Извёстіяхъ, 1874), Оршанскаго ("Народный судъ", въ Журн. гражд. и угол. права, 1875). В. Денсваго (въ "Р. Мысли", 1882), Е. Карцева (въ "Вестн. Евр." 1882). Наконецъ матеріалы коммиссів по отношенію къ гражданскому праву получнан систематическую обработку въ названной выше книгъ Пахмана, гдё, по отзывамъ спеціалистовъ, удачно выдёлены и анализированы тё предическія начала, которыя заключаются въ рёшеніяхъ волостныхъ судовъ.

Предпринято было, далёв, много другихъ спеціальныхъ изученій. предметомъ которыхъ были различныя стороны экономической жизни народа (состояние сельсваго хозяйства, быть фабричный, отхожие промыслы, кустарная промышленность и т. д.), санитарное состояние народа и т. д. Потребности административныя и земскія, промышленныя выставки, экспедиціи, ревностная любознательность отдёльныхъ лицъ, пронивнутыхъ интересомъ въ народному дѣлу, сильно содвиствовали расширению свёдёний; то, что прежде, лёть тридцать назадъ, бывало или только канцелярскимъ дёломъ, или знакомо было отдельнымъ дюбителямъ и появлялось анекдотически, становилось теперь общимъ достояніемъ и задачей литературы, и притомъ съ гораздо большею массою и разносторонностью свёдёній.--Отмётниъ здъсь еще одинъ существенный народный интересъ, который опять только съ крестьянской реформы всталь передъ властью и обществомъ во всей своей настоятельности; это-народная школа. Консерваторы стариннаго стиля, отвергая впередъ надобность врестьянской реформы, говорили обыкновенно, что народъ нужно "сперва образовать", и только потомъ дать ему свободу,-потому что иначе онъ будеть недостоинь свободы, не пойметь ся, злоупотребить сво, и она станеть лишь грубниь своеволіемь. Съ этимь взглядомь вопрось попадаль въ безъисходный кругь, такъ какъ подъ крёпостнымъ пра-

22\*

Digitized by Google

воиз школа для крестьянъ была невозможна (вопіющее противор'ячіе между образованіемъ и врёпостнымъ рабствомъ рёзко было указано еще въ прошломъ столётін), - и школы для кръпостныхъ дъйствительно не было. Об' задачи пришдось ставить одновременно, и какъ въ вопрост объ освобождении врестьянъ съ землей и объ общинъ, такъ и здёсь, оба лагоря, славянофильскій и "западническій", были одного мевнія и (за нівоторыми только исключеніями въ средів славянофиловъ) горячо настаивали на необходимости народной школы; врагами этой школы являлись теперь именно тв же "охранители", которые прежде требовали образованія народа раньше его освобожденія. Расширеніе средствъ образованія становилось и для самого общества дѣломъ живѣйшаго интереса; чувствовалось впередъ, и совершенно върно, что для самого дворянства, мелкаго и средняго, наступало новое и нелегкое экономическое положение, что съ паденіемъ помѣщичьяго быта и для него явится необходимость труда. и слёдовательно болёе серьезнаго образованія: вознивла новая педагогическая литература, пробы новыхъ формъ школы (особливо женской-откуда возникли женскія гимвазін, высшіе и медицинскіе курсы), и въ этомъ движении одно изъ важныхъ мѣстъ заняла также пародная школа. До сихъ поръ не оцёнено по справедливости то, что сделано было въ те годы иниціативой частныхъ лицъ и литературы для дёла просвёщенія. Напомнимъ, кромѣ воскресныхъ и другихъ частныхъ безплатныхъ школъ для народа въ Петербургъ и иныхъ городахъ, дёятельность комитета грамотности, раздавшаго сотеи тысячъ книгъ въ бъднъйшія народныя школы; массу популярныхъ сочиненій для народнаго чтенія и школы; выработку упрощенныхъ пріемовъ обученія, --- ваконецъ общее разъясненіе вастоятельной необходимости народной школы, что оказало свое вліяніе на сильное распространение народныхъ школъ въ нѣкоторыхъ земствахъ и школъ народныхъ городскихъ, напр., особенно въ Петербургѣ. - Въ послёдніе годы предприняты были полезныя работы по разбору навопившейся донынь педагогической и народной литературы, какъ напр. обзоръ ся, составленный при комитетъ грамотности подъ редакціей г. Я. Михайловскаго; извёстная книга "Что читать народу?" составленная вружкомъ просвъщенныхъ женщинъ, преданныхъ дёлу народнаго образованія, и др.

Передъ обществомъ начинаетъ, наконецъ, выясняться сложный вопросъ крестьянскаго быта и общаго экономическаго положенія. Изъ подобныхъ трудовъ общаго свойства укажемъ еще, кромъ многихъ названныхъ прежде, въ особенности книгу Кавелина: "Крестьянскій вопросъ" (1882) и В. В.: "Судьбы капитализма въ Россіи" (1882).

Наконецъ, еще одна важная сторона народной жизни, которой

изученіе, въ томъ же періодѣ, въ первый разъ стало достояніемъ общества и поставлено было съ извъстной широтой и безпристрастіемъ. Это-расколь. Выше мы указывали положеніе раскола въ администраціи и въ литературъ. Съ новымъ царствованіемъ положеніе значительно изивнилось; какъ многія другія явленія народной жизни, расколь цересталь быть предметомь, закрытымь для литературы, и въ ней высказалось совствиъ новое въ нему отношение --терпиность и болёе свободное изучение. Во-первыхъ, онъ вошелъ въ общее историческое изучение, и въ его судьбахъ отврыты были стороны. не зам'тченныя прежними его слудователями, и церковными и административными. Для безпристрастныхъ историковъ выяснилась съ очевидностью тёснёйшая связь раскола съ общимъ состояніемъ народныхъ понятій и религіозности XVI-XVII в'яка, -- такъ что расколъ несъ на себѣ незаслуженно суровую кару за преданность действительно старому религіозному и бытовому обычаю, "старой втот". Въ которой онъ и не могь тогда стать въ иное отношение по крайней скудости просвёщенія въ массё: надо было признать, что при всей ошибочности понятій раскола, онъ имёль въ своихъ рядахъ именно тёхъ людей народной массы, которые искренно дорожили своимъ религіознымъ уб'яжденіемъ, олицетворавшимся для нихъ въ-старовъ обрядъ. Это историческое объяснение удаляло изъ обсужденія вопроса ту крайнюю нетерпимость, которая отличала всёхъ прежнихъ историковъ-обличителей раскола. Во-вторыхъ, въ новомъ отношенія къ расколу свазалось давно созрѣвавшее чувство терпимости, внушаемое общими успѣхами просвѣщенія. Спорадически, болёе мягвое, снисходительное отношение въ расколу встрёчалось издавна со стороны самого правительства; такъ мёры "вротости" принимались во времена Петра III, въ первые годы и въ вонцѣ царствованія Екатеряны II, при Александрѣ I. Это настроеніе издавна проникало и въ общество. Литература о расколѣ выросла въ послёднее время до чрезвычайности сравнительно съ прежнимъ, лоставила множество новыхъ историческихъ свёдёній, привела въ извёстность литературу санаго раскола (причемъ издано было немало раскольничьихъ сочиненій стараго и новаго времени), ввела вначительную (хотя часто только съ обличительными пѣлями) долю. публичности въ современный быть раскола... Правда, въ гражданскомъ положении раскола измёнилось въ лучшему только немногое, оть времени до времени повторяются по старой памяти прискорбные фақты притёсненій низшей администраціи, — но духъ терпимости дёлаеть успѣхи, и въ области самой полемической литературы поднимается вопросъ, касающійся самаго существа раскола-вопросъ о снятін влятвъ, надоженныхъ соборами XVII въва. Не знаемъ, вогда,

въ какой формѣ разрѣшится "расколъ", уже третье столѣтіе раздѣляющій религіозную жизнь народа, но повидимому близится изивненіе тягостнаго положенія, на которое осуждены мелліоны народной массы: въ той области, о которой им говоримъ, въ изученияхъ и общественномъ пониманіи вопроса, достигнуты уже теперь чрезвычайно важные успёхи. Масса старообрядства перестаеть быть въ понатіяхъ общества лишь толпой отщепенцевъ, достойныхъ одной кары; ближайшія изслёдованія показали, что численность раскода далеко превышаеть оффиціально принимавшуюся цифру и доходить до 11-12 милліоновъ-самаго подлиннаго русскаго народа, неръдко отличающагося своими нравственными качествами, трудолюбіемъ и честностью; общественное чувство тяготится преслёдованіемъ людей за редигіозное убъжденіе, желаеть введенія ихъ въ общій строй гражланской жизни, и дучшее средство къ примирению раскода видить вь редигіозной тернимости и образованія. Тернимость невозможна только для тёхъ немногихъ и излочисленныхъ уголовныхъ секть, которыя сохраняются еще какъ худшее последствіе ненориальнаго хода народной жизни 1).

Это развитие русской литературы о народѣ отразилось и на литературѣ иностранной о Россіи. Въ прежнее время была великой редкостью иностранная книга о Россіи, не перенолненная боле или менње безобразными нелепостами о русской жизни, и народъ трактовался какъ полудикая земледъльческая орда, -- на что и наводило отношение въ нему въ врёпостныя времена. Рёдкій иностранный наблюдатель имблъ понятіе о русской литературів, русскомъ языкв, русской исторіи, способенъ былъ всмотрвться въ народный быть и характоръ. Теперь, въ европейской литератури есть уже не нало писателей, которые въ состоянія были наблюдать русскую жнань на м'вст'в, вращаться въ народной сред'в, писателей, прекрасно знавоныхъ съ русскимъ язывомъ, литературой, общественными интересами; есть нёсколько трудовъ, весьма поучительныхъ для самой русской литературы и общества. Назовенъ "Russia", Мэкензи Уоллеса; "L'empire des Tsars" Леруа-Больё (2 тома, 1881-83) и его же біографію Н. А. Милютина (Revue d. d. Mondes, 1881), труды Альфреда

342

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изслѣдователи раскола также пришли къ мисли о необходимости систематическаго собиранія свѣдѣній по одному плану, и въ послѣднее время нимось и но этому предмету двѣ программы:

О необходимости и способахъ всесторовнаго изучения русскаго сектантства,
А. Пругавина, — въ Извѣстіяхъ Географич. Общества, 1880, т. XVI (изд. 1881),
стр. 275-319.

<sup>---</sup> Програнна вовросовъ для собиранія свёдёній о русскомъ сектантстве, Осдоставца,---иъ "Отеч. Запискахъ", 1881, № 4, стр. 255---280; № 5, стр. 128---162.

Рамбо; книга о русскомъ романѣ, Мелькіора Вогюз. Изложенная нами литература о народномъ бытѣ находитъ призианіе у иностранныхъ сисціалистовъ <sup>1</sup>).

Сравнительно мало изслёдованій сдёлано по исторіи быта и "нравовъ". Въ этомъ отношения предпринимаемыя и совершаемыя работы состоять почти исключительно въ собирании матеріала и въ изслёдованія частныхъ вопросовъ. Въ основѣ должна конечно стать археологія въ связи съ изслёдованіями культурно-историческими и антропологическими. Выше мы указали многочисленныя работы, предпранятыя археодогаческими обществами и отлёдьными спеціалистами археодогін. Опыть издоженія русской археодогія въ связи съ исторіей быта начать быль П. Н. Подевымь и Е. Замысдовскимь въ .Очеркахъ русской исторіи въ панятникахъ быта" (Спб. 1779-1880); выше им назвали предпріятіє гр. И. И. Толстого и Н. П. Кондавова<sup>2</sup>). Любопытный опыть возсозданія доевнихь бытовыхь формь и понятій, нежду прочниъ примѣненный къ русской бытовой древности, представляють труды М. И. Кулишера въ книге: "Очерки сравнительной этнографія и культуры", Спб. 1887. Л. Ф. Воеводскій, авторъ изв'ястной книги: "О каннибализив въ греческихъ миеахъ" (1874), пытался дать объяснение нёкоторыхъ сказочныхъ (русскихъ) мотивовъ на основания древнёйшихъ ступеней ликаго быта<sup>8</sup>). Къ подобнымъ изслёдованіямъ древнихъ ступеней быта принадлежить любопытная работа г. Сунцова: "Культурныя переживанія" ("Кіевская Старина" посябднихъ годовъ) и статьи г. Каллаша (въ "Этнографическомъ Обозрѣнін", 1889-90). Относительно древиѣйшаго періода русской жизни, вром'в исторической литературы, отм'втимъ въ особенности упомянутую выше "Исторію русской жизни Забелина", какъ опыть возсозданія этой исторіи изъ основныхъ особенностей самой народности; далье, изследованія древностей бытовыхъ у Срезневскаго,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ нёмецкой интературё были высоко оцёмены названные выше статистическіе труды московскаго земства, какъ труды, не имёющіе ничего себё подобнаго въ западной литературё по способамъ собиранія свёдёній и богатству матеріала. Ср. статью г. Каблукова: "Русскіе изслёдователи, какъ источники нёмецкой учености" (Р. Мисль, 1881, № 9). Съ другой стороны Мэкензи Уоллесъ былъ приглашенъ въ спеціальную коминскію Геогр. Общества, въ ряду знатоковъ русской сельской общини, для составленія программы ен систематическаго ивученія.

<sup>\*)</sup> Для древникато періода нашних ученних предупредние нимецкіе: Albin Kohn und Dr. C. Mehlis, Materialien etc. Iena, 1879-83.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Этологическія и мнеологическія замётки. Чаши изъ человёчьихъ череповъ и тому подобные примёры утилизація трупа,—въ ХХУ томъ Записокъ Новоросс. Унив. и отдёльно. Одесса, 1877. Си. объ этомъ указанную выше замётку В. О. Милера.

Стасова, Котляревскаго; по церковной археологія-Солнцева, Проходова, Филимонова (церковная архитектура, иконоцись), Буслаева (древняя живопись). Н. В. Покровскаго, Н. Султанова, В. Суслова, Н. П. Кондавова. По археологія ближайшаго времени, по изученію быта и нравовъ до-Петровской Россіи капитальнымъ трудомъ была и остается книга Забелина о домашномъ быте русскихъ царей и парицъ; далбе, Костомарова "Очеркъ быта и нравовъ великорусскаго народа въ XVI и XVII столётін" (1861; 3-е изд. 1889); главы о внутреннемъ бытѣ въ "Исторіи Россін" Соловьева; А. Г. Брикнера: "Europäisierung Russlands" (Gotha. 1888); o помъщичьемъ быть стараго времени въ исторіи Пугачевскаго бунта г. Лубровина<sup>1</sup>), въ книгв г-жи Шепкиной "Старинные помъщнки на службъ и дома". 1890. и ир. Главнёйшимъ матеріаломъ для изображенія этого быта остается масса вновь изданныхъ мемуадовъ изъ XVIII и XIX въка, къ числу которыхъ можетъ быть причислена и знаменитая "Семейная Хроника" С. Т. Аксакова. Изображение собственно народнаго современнаго быта и нравовъ представляеть громадную литературу отдёльныхъ очерковъ и весьма небольшое число общихъ изложеній, начиная съ книги Терещенка "Бытъ русскаго народа"; напомнимъ въ особенности труды С. В. Максимова, П. Небольсина, Прыжова <sup>3</sup>), Селиванова (Годъ русскаго вемледѣльца) и проч.

Наконецъ съ пятидесятыхъ годовъ чрезвычайно развилось изученіе языка. Первыя научныя изслѣдованія древнаго языка сдѣланы были Востоковымъ. Началемъ этой научной въ новъйшемъ смыслѣ разработки языка было небольшое, но знаменитое въ исторіи нашей филологіи изслѣдованіе Востокова, 1820 г., замѣчательное тѣмъ, что адѣсь, въ одно время съ "Нѣмецкой Грамматикой" Як. Гримма, выставленъ былъ историческій принципъ объясненія формъ языка. Дальнѣйшія работы Востокова заключались въ спеціальномъ описаніи и филологической критикѣ памятниковъ, въ разработкѣ грамматики и особенно въ собираніи церковно-славянскаго словаря, изданнаго уже виослѣдствіи. Но указанный Востоковымъ цуть изслѣдованія, высоко оцѣненный западно-славянскими учеными, у насъ долго оставался безъ послѣдователей, шиенно до новаго поколѣнія славистовъ (Прейсъ, Бодянскій, Срезневскій, Григоровичъ); съ нихъ собственно

<sup>1</sup>) Ср. разборъ этой книги въ "Висти. Евр.", 1886, марть.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Нищіє на Святой Руси. Матеріали для исторіи общественнаго в народнаго быта въ Россіи. М. 1862.

<sup>—</sup> Исторія кабаковъ въ Россія, въ связи съ исторіей русскаго народа. Сиб. 1868.

<sup>--</sup> Житіе Ивана Яковлевича, извёстнаго пророка въ Москей. Съ нортретонъ. Спб. 1860.

и начинается послёдовательное и разностороннее изучение предмета, который понимался съ тъхъ поръ уже въ исторической связи русскаго языка съ семьей языковъ и нарвчій славянскихъ. До этого въ литературномъ обяходъ пользовались не малымъ авторитетомъ грамматическія писанія Греча, основанныя на узкомъ, школьномъ эмпиризив и предназначавшіяся для учебныхъ цёлей. Труды протојерея Павскаго, которые произвели впечатление въ свое время, при встать свёдёніяхъ и наблюдательности автора, грёшили недостатвовъ настоящаго историво-филологическаго пріема. Къ сороковымъ голамъ относятся наблюденія надъ народнымъ языкомъ Надеждина. оставшіяся впрочемъ неразвитыми далбе... Вибств съ изученіемъ руссваго дзыва въ общей семьй славянскихъ наричий начинается изучение сравнительное: славянские языки введены были въ общее изслелование индо-европейскихъ языковъ. Первыя сравнения сдёланы были уже основателенъ этой отрасле науки, знаменитымъ Боппомъ, употреблены въ дёло Гриммонъ и, вийстё съ изученіемъ историческимъ, поведены дальше новымъ поколёніемъ филологовъ---Шлейхеромъ. Миклошичемъ, Ягичемъ и другими; въ настоящее время этотъ предметь привлеваеть и руссвія научена силн. Для исторіи русскаго языка важны въ особенности труды Срезневскаго, послѣ котораго остался между прочимъ замёчательный словарь древнаго русскаго языка, нынѣ приготовляемый къ изданію; изслёдованія г. Грота; труды г. Буслаева, который, какъ им видбли, въ сущности первый въ нашей литератури указалъ на новую науку и далъ образчики примевнения сравнительной филодоги въ русскому матеріалуаля исторіи самаго языка и народныхъ върованій. Въ послёднія десятильтія выступиль рядь ученыхь филологовь новаго повольнія; межау ними должны быть названы въ особенности А. А. Потебня, о трудахъ котораго говорено выше; рано умершій профессоръ варшавскаго университета Колосовъ, основатель "Русскаго Филологическаго Вестника", продолжаемаго нынё А. И. Смирновымъ; А. Будиловячъ, П. Житецкій (по малорусскому нарёчію), Р. Брандть; А. И. Соболевский, профессоръ віевскаго, нынѣ петербургскаго, университета; Е. Карскій (по бълорусскому нарвчію); А. Шахматовъ и др. Имбеть своихъ послёдователей ново-грамматическая школа въ лицё И. А. Бодуэна-де-Куртенэ, рано умершаго профессора казанскаго университета Крушевскаго и др. Выше было говорено объ изученіяхъ областного языка ("Областной Словарь" второго отдёленія Академін) и о трудахъ Даля; цёлый большой словарь архангельскаго нарѣчія былъ составленъ Подвысоцкимъ 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Историко-библіографическій обзорь изученій старо-славлискаго и русскаго языка сділань быль Котляревскимь вь "Библіологическомь опыть о древней русской

Рядонъ съ тёмъ, какъ возникали научныя изслёдованія языка, его богатство и особенности раскрывались въ другой области въ развитіи и совершенствованія поэтической річи и языка литературнаго. Геніальная поэтическая отгадка Пушкнна разбивали оковы, лежавшія на языкѣ со времени Ломоносова и поддерживаемыя школьною рутиною: стихін живой народной рёчн проникли въ летературное выражение, и съ твхъ поръ эта новая сторона литературнаго языка пріобрётала все новую силу въ дальнёйшемъ ходё литературы, въ произведенияхъ Гоголя, Лермонтова, Кольцова, Тургенева, Некрасова. Поэтическая литература живымъ примъромъ узаконала достоинство народной рёчи, въ то время какъ сравнятельное и историческое изучение раскрывало историческую жизнь языка и впервые сознательно указывало и объясняло цённость народной рёчи. Тургеневь по опыту поэтическому приходиль въ той восторженной одёнкё русскаго языка, которою онъ завершалъ "Стихотворенія въ прозѣ".

Въ результатъ всего этого движенія отиттив наконецъ, какъ черту времени, особыё типъ изслёдователей народной жизни, какихъ не знала прежняя литература. Это-этнографы - народники въ лучшенъ смыслѣ этого слова. Ихъ создала эпоха освобожденія врестьянъ и другихъ реформъ; они вдохновились идеей служенія народу, которое осуществлялось для нихъ ревностнымъ изученіемъ его быта. Многимъ изъ нихъ досталась на долю тревожная личная жизнь, причина которой лежала въ юношескихъ увлеченіяхъ этой идеей. въ порывахъ, не соразмъренныхъ съ условіями дъйствительной жизни; стольновение съ этими условіями не уменьшало ихъ ревности и въ вонцѣ концовъ изъ среды ихъ выработывались знатови народнаго быта по разнымъ его отрасаямъ. Ихъ отношеніе въ народу не имѣло въ себѣ ничего натянутаго и искусственнаго: это былъ ихъ сознательный, жизненный интересь; о быть народа говорили они какь о близвомъ ихъ сердцу дълъ. Кавъ мы сказали, этотъ типъ принадлежить періоду реформъ и освобожденія крестьянъ, но онъ народился не вдругъ и мы указывали, что первымъ кародникомъ въ этомъ сиыслё могъ бы быть названъ еще П. В. Кирвевскій; но теперь этоть типь становился весьма нередкимъ. Изъ людей старшаго покольнія подходиль въ нему, исключая личныя угловатости, П. И. Якушкинъ; позднѣе этотъ типъ одицетворидся въ первой народнической деятельности Рыбникова; около того же времени съ этими чертами сложилась этнографическая деятельность С. В. Максимова; далёе, какъ молодая неосторожность завела москвича Рыбпикова

Digitized by Google

письменности". Подробности нашей литературы по изученів языка будуть указаны въ своемъ мѣстѣ.

съ его странствій на югѣ Россіи въ Олонецвій врай, тавъ подобнымъ образомъ она же завела южанина Чубинсваго въ Архангельсвъ.

Недавно разсказана была біографія одного изъ достойнъйшихъ представителей этого новейшего народоведения, Петра Сав. Ефименка. Уроженецъ бердянскаго увзда таврической губернін (род. 1835), онъ по волё судьбы видаль самые различные края Россіи и вездё находиль себь интересы въ изучении народной жизни. "Съ самой ранней юности начались его странствія. Рёдко на чью долю вынало столько перемѣнъ мѣсть. Воспитывался онъ въ екатеринославсвой гимназіи, а потомъ въ харьковскомъ и московскомъ университетахъ. Началъ службу въ красноуфинсконъ 1) уйзднонъ судъ, затёмъ перешелъ въ онежскій 2) земскій судъ, затёмъ въ холмогорское полицейское управление. Пробывши дворянскимъ засъдателемъ въ холиогорскомъ убядномъ судѣ, онъ получилъ мѣсто секретаря архангелься. губ. статистическаго комитета". "Какъ ни были свромны занимаемыя имъ должности, продолжаетъ біографъ, какъ ни неудобны эти постоянные перевзды и пребывания въ маленькихъ городахъ, лишенныхъ библіотевъ, интеллигентнаго общества, тёмъ не менье природный сильный и глубовій умъ, экстраординарная пытливость и страстное желаніе понять народную жизнь сдёлали изъ свроинаго засёдателя сёвернаго суда выдающагося изслёдователя по обычному праву и этнографіи съверной Россіи. Съ изумленіемъ приходится останавливаться предъ этимъ неисчерпаемымъ запасомъ энергін". Біографъ замѣчаетъ, что за шесть лѣтъ, съ 1865 по 1871, онъ напечаталъ въ "Архангельскихъ губернскихъ вѣдомостяхъ" 115 статей, касающихся исторіи, этнографіи, обычнаго права и экономическаго быта сввера, вроме статей въ другихъ местныхъ архангельснихъ изданіяхъ; въ особенности важенъ былъ "Сборникъ народныхъ придическихъ общчаевъ Архангельской губерніи". Московское Общество любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи издало два большихъ тома собранныхъ имъ "Матеріаловъ по этнографін руссваго наседения Архангельской губ.". Длинный рядъ статей г. Ефименка напечатанъ былъ въ изданіяхъ Географическаго Общества, московскаго Археологическаго Общества, въ Журналѣ министерства просвъщения, Юридическаго Общества и пр., и онъ очень цёнатся спеціалистами этнографіи и обычнаго права; работы его по этому послёднему предмету заслуживають тёмъ большее вниманіе, что предметь быль вообще новь въ научной литературь. "Но и по происхождению, и по характеру, и по вкусамъ Петръ Саввичъ-южанинъ, и только попавши снова на югъ, въ Воронежъ, Самару, Чер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Периской губернін.

<sup>\*)</sup> Архангельской губернін.

ниговъ и наконецъ, Харьковъ, онъ почувствовалъ себя въ своей тарелкѣ". Онъ продолжалъ работать и здѣсь по обычному праву и этнографіи, издалъ въ 1874 "Сборникъ малороссійскихъ заклинаній", но въ особенности труды его были посвящены статистикѣ: въ Самарѣ и Харьковѣ онъ былъ секретаремъ статистическаго комитета; въ Черниговѣ участвовалъ въ работахъ по земской статистикѣ; въ Харьковѣ завѣдывалъ статистическимъ отдѣленіемъ уѣздной земской управы и нѣсколько лѣть издавалъ "Харьковский Календарь", которому придалъ цѣну, введя въ него отдѣлъ научныхъ статей, особливо по изученію края <sup>1</sup>). Не менѣе цѣнны труды г-жи А. Я. Ефименко: предметъ ихъ также этнографія и обычное право, и иснояненіе дѣлаетъ ихъ серьезнымъ вкладомъ въ науку. Статьи, разсѣянныя по разнымъ изданіямъ, были собраны въ отдѣльную книгу <sup>3</sup>).

Назовемъ еще труды А. С. Пругавина, изслѣдовавшаго въ особенности религіозную жизнь народа; г. Абрамова, Ф. Д. Нефедова; Ө. М. Истомина, секретаря этнографическаго отдѣленія Географическаго Общества и неутомимаго путешественника на сѣверо-востокѣ; рано умершихъ Харламова, Приклонскаго и мног. др. Многіе ревностные дѣятели народовѣдѣнія примѣнили свой трудъ въ работахъ губернскихъ и земскихъ статистическихъ комитетовъ и имъ мы обязаны многосложными изданіями по земской статистикѣ, представляющими чрезвычайно важный матеріалъ для изученія народнаго быта.

Сравнивъ результаты указанныхъ здёсь изученій съ тёмъ состояніемъ понятій о народѣ, какое имъ предшествовало въ Николаевскія времена, нельзя не видёть чрезвычайпаго успѣха литературнаго и общественнаго. Требованія историчесьой жизни привели освобожденіе крестьянъ, и этотъ знаменательный фактъ оказалъ прямо и косвенно мпогообразное вліяніе: раскрылось, какъ никогда прежде, реальное состояніе пародныхъ массъ; расширилось историческое, экономическое, этнографическое изученіе, причемъ цѣлыя эпохи, цѣлыя стороны народной жизни впервые дѣлались "достояніемъ исторіи" и предметомъ критики. Горизонтъ наблюденій увеличился, очистившись (если не вполнѣ, то значительно) отъ многихъ предразсудковъ стараго незнанія, самохвальства и сантиментальности; вопросы народной, и съ нею общественной, жизни встаютъ предъ обществомъ въ ихъ реальной наглядности; вмѣстѣ съ тѣмъ и общественно-по-

۰

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Харьковскій Сборникъ. Подъ редакціей члена секретаря В. И. Касперова. Литературно-научное приложеніе въ "Харьковскому Календарю" на 1888 г. Випускъ 2-й. Харьковъ, 1888. Предисловіе, стр. П.--У.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Александры Ефеменко. Изслёдованія народной жнаяв. Выпускъ первый. Обичное право (Бракъ. — Крестьянская женщина. — Семейные раздёлы. — Трудовое начало. — Субъективнамъ въ обичномъ правё. — Землевладёніе на сёверё). М. 1884.

литическіе идеалы все болёе покидають область поэтическихъ фантазій и получають нёкоторую опредёленность.

Въ жизни народа и общества произошелъ цёлый перевороть. Неудивительно, что онъ сопровождался давно невиданнымъ броженіенъ умовъ, которымъ ясна была необходимость новыхъ формъ жизни взамёнь прэжнихъ, истекавшихъ изъ крепостного права, но покрыты были мракомъ пути, которыми должны выработаться новыя формы. Основнымъ, или наиболѣе распространеннымъ, мотивомъ этого броженія,-при всемъ разнообразіи его проявленій, отъ революціоннаго радивализма до мистическаго ввјетизма,-остается общее стремленје идти въ союзъ съ народомъ, работать для его блага: отсюда-у всъхъ ссылки на народъ, толки о "сближени". "хождение въ народъ". "народничество" разнаго рода. Какъ во всёхъ общественныхъ движеніяхъ, и здёсь была своя доля непониманія, наивности, вкрадывалось и лицемфріе, но несомнённо большая доля труда была внушена искреннииъ убъжденіемъ, безкорыстнымъ служеніемъ народному интересу, и это послёднее есть важное историческое пріобрётеніе общества за послѣдніе годы.

Наконецъ, все это движеніе отразилось на литературѣ поэтической. Кажется, что мы не ошибемся, сказавши, что за послѣднія двадцать-пять лѣтъ народъ, прямо или косвенно, былъ героемъ въ большинствѣ произведеній русской поэзіи и беллетристики. Разсказъ изъ народнаго быта составляетъ такую частую форму нашей беллетристики, какъ ни въ одной изъ европейскихъ литературъ; съ конца пятидесятыхъ годовъ онъ занималъ 'и занимаетъ всю дѣятельность ју многихъ изъ нашихъ беллетристовъ. Тотъ реализиъ, основанія котораго были положены Пушкинымъ и утверждены Гоголемъ, нашелъ здѣсь новую пищу, и писатели достигли большого совершенства въ изображеніяхъ народной жизни, по крайней мѣрѣ по ихъ точности, если "не всегда по достоинству художественному.

Оглянувшись на эту массу фактовъ, трудно не увидѣть, сколько замѣчательныхъ трудовъ уже было совершено здѣсь въ интересахъ изученія народа; сколько прекрасныхъ задатковъ было здѣсь для будущаго, если бы эти изученія встрѣтили должное признаніе; сколько возмутительной лжи заключается въ вопляхъ скрытнаго крѣпостничества объ оторванности "интеллигенціи" (подъ которую подводятся и лучшія научно-литературныя силы) отъ народа, и. т. п. Кѣмъ же совершены эти труды, проникнутые въ большинствѣ глубочайшей любовью въ народу, стремленіемъ изучить и понять его прошлое и настоящее, и работать для его блага?—Какъ осуществятся эти задатки, что станется дальше съ этими изученіями, —рѣщитъ будущее.

## ГЛАВА XI.

## Изображения народа въ литературъ.

Отношеніе нов'я наученій къ жизни.— Народные интересы у инсателей соробовыхъ годовъ.— Канунъ реформы.—Взгляды старой эстетической критики на возможность художественнаго изображенія народнаго быта (Анненковъ).— Противоположный взглядъ Добролюбова. — Новтйшій реализмъ, доходящій до отрицанія требованій искусства, у Рёшетникова, у гр. Л. Н. Толстого.—Заистательные успёхи въ самомъ наученін быта и въ технике стиля.

Масса труда положена была въ последнія десятилетія на изслелованія самыхъ разнообразныхъ сторонъ нашей народной жизни--ея отдаленнѣйшихъ началъ, ея исторія древней и новой, ся современнаго состоянія экономическаго, бытового, ся этнографическаго характера и т. д. Эти изслёдованія сами по себё составляють въ высокой степени поучительный факть нашей новъйшей общественной исторів и. — если только дальнъйшее ихъ развитіе не нарушится условіями, какія не одинъ разъ подрывали теченіе нашей литературы и образованія, — об'вщають свои благотворные результаты въ будущемъ. Какъ бы мы ни судиле о безотносительномъ значения этихъ результатовъ, - оно иногда еще не велико, - не подлежить сомнёнію, что многія стороны и явленія народной жизни въ первый разъ были указаны теперь въ литературѣ и въ первый разъ нахолили мъсто въ общественномъ сознании: изследования не оставались только въ спеціальныхъ книгахъ, но проникали и въ широкое литературное обращение, въ популярную внигу и шволу.

Таковы были разнообразныя изысканія въ области народнаго обычая, старины, поэзіи. Съ великимъ трудомъ наши изслѣдователи, при помощи европейской науки, добирались до истиннаго смысла народной старины, и въ результатѣ все болѣе выяснялось ся нравственное значеніе и укрѣплялись сочувствія къ идеальному народ-

ному мідовоззрівнію. Канъ, повнанному, ни далека археологія отъ интересовъ настоящей минуты, ся изслёдованія имёди свое дёйствіе. Изучение народной старины, по замѣчанию одного нѣмецваго ученаго. удлинияеть на пёлые вёка національную жизнь, обогашаеть надодную память и делаеть более сознательнымъ понимание история.--и прибавимъ. — частоящаго. Наша археологія и филологія вводили русскій народъ исторически въ европейскую семью, изъ которой иные, не по разуму усердные, патріоты желали его устранить, и чёмъ далёе шли изученія, тёмъ больше указывали между ними культурныхъ точевъ сопривосновения. Міръ славяно-русскій уже въ до-историческія времена начатвами своей цивилизаціи примываеть въ античному наслёдству, въ которому (хотя тёснёв) примываеть міръ романо-германскій: эта связь продолжалась принятіемъ христіанства и византійской литературы, а въ новъйшей исторіи — стремленіемъ, послъ реформы, въ усвоению западно-европейскаго или обще-человъческаго просвѣщенія. Въ научномъ объясненія, народная поэзія являлась обществу въ новомъ свъть: это не были только произведения безграмотнаго люда, съ грубой фантазіей и бъднымъ содержаніемъ, произведенія, которыя способны представить одинъ интересь элементарнаго зачатва, давно отибненнаго развитіемъ просвъщенія и литературы; напротивъ, это былъ отголосокъ юности націи, плодъ всенароднаго творчества, гдъ велось и обновлялось исконное преданіе, гдъ нужно только съумъть подойти въ дълу съ научнымъ пріемомъ и съ человѣчнымъ вниманіемъ, — чтобы открыть высокія врасоты содержанія и выраженія. Пониманіе этой поэзіи становилось фактомъ общественнаго значенія: когда масса крѣпостного крестьянства возстановлялась въ своихъ человъческихъ и гражданскихъ правахъ, это понимание являлось съ другой стороны уразумёниемъ внутренней природы народа, его поэтическихъ и нравственныхъ преданій и идеаловъ. Остававшійся виз историческаго движенія народъ жилъ въ своемъ традиціонномъ поэтическомъ мірѣ: надо было съумѣть войти въ этотъ міръ, чтобы въ нравственной сферв возстановить ту СВЯЗЬ, КОТОРАЯ ВЪ ЖИЗНИ ГРАЖДАНСКОЙ ВОЗСТАНОВЛЯЛАСЬ ОТМВНОЙ ГРУбаго, несправедливаго учрежденія... Народная поэзія заняла съ тёхъ поръ большое мёсто въ исторіяхъ литературы, въ школьномъ преподаваніи и наконецъ въ воспроизведеніяхъ современной поэзіи.

Подобный смыслъ имѣли новыя изслѣдованія языка. Понятіе о языкѣ какъ органическомъ явленіи, тѣмъ самымъ установляло равноправность различныхъ его формъ и образованій въ историческомъ отношеніи. Языкъ народный требовалъ такого же вниманія, какъ языкъ книжный, и даже болѣе: какъ произведеніе творчества всенароднаго, онъ былъ лучшимъ выраженіемъ такъ-называемаго

Digitized by Google

----

"духа" народной рёчи, вогда языкъ внижный слишкомъ подлежаль личному произволу и, какъ дёло меньшинства, не провёрялся массою народа. Равноправность, доказанная въ научномъ отношенія, была признана въ литературномъ симслѣ: народная рѣчь --- и матеріаль, и свладь ся-встрічали теперь гораздо менье препятствій, чтобы проникнуть въ книгу и общественное употребление, что прежде только изр'ёдка дозволялось авторитетному писателю. Грамматика языва являлась уже не сборникомъ школьныхъ педантическихъ правилъ, а исторіей и физіологіей живого народнаго творчества, не потерявшаго силы и по настоящую минуту. Нѣвогда Гоголь сдѣлался преднетомъ ожесточенныхъ нападеній со стороны блюстителей чистоты русскаго языка за нѣкоторые обороты рѣчи, не прописанные въ гранматикъ Греча; съ тъхъ поръ мы видъли несравненно болъе сильныя заимствованія изъ разговорнаго и народнаго языка, и онъ уже не возбуждають сомнѣній. Были и есть, конечно, преувеличенія,грубое книжное примѣненіе народной рѣчи, безвкусная поддѣлка,--но въ пеломъ литературный языкъ несомнънно обогатился.

Изученіе обычнаго права было съ одной стороны реставраціей историческаго быта, а съ другой объясненіемъ настоящаго, именно истолкованіемъ современныхъ юридическихъ представленій, которымъ начинаетъ давать мѣсто самый законъ.

Но какъ ни были велики пріобрѣтенія, сдѣланныя наукой, всего могущественнѣе дѣйствовала на развитіе интереса къ народному сама жизнь; возбужденія, исходившія отъ науки и успѣховъ образованія, только примыкали къ общему настроенію, какое диктовалось несознательнымъ инстинктомъ національной потребности, а затѣмъ и сознательнымъ ея уразумѣніемъ. Въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ, основная мысль лучшихъ людей общества и литературы сводилась именно къ народу: таковъ былъ вопрост объ освобожденіи крестьянъ и о какой-инбудь свободѣ общественной самодѣятельности. При всей невозможности въ литературѣ правдиваго изслѣдованія и изображенія существующихъ порядковъ, жизнь дѣлала свое; виечатлѣнія ея, хотя разрозненныя и умалчиваемыя, производили свое дѣйствіе, внутренній процессъ продолжалъ совершаться. Литература, несмотря на все ся стѣсненіе, являлась отголоскомъ этой внутренней жизни.

Выше мы говорили о томъ, какъ складывалось понятіе о народности въ литературъ художественной во времена Пушкина и послъ, до "Записовъ Охотника"<sup>1</sup>). Послъ Пушкинской и Лермонтовской народности особенное движеніе этой идеи относится къ послъднимъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. т. I, глава XI.

содоковымъ годамъ — въ обонхъ тогдашнихъ литературныхъ дагеряхъ. славянофильскомъ и западническомъ. Появляются первые . Московскіе Сборники" съ одной стороны; послёднія статьи Бёлинскаго, первыя произведения Тургенева. Григоровича, Некрасова-съ другой, и возникаеть извёстная полемика. Славянофильскою исходною точкою зовнія быль туманный напіональный идеализмь, построенный при большой помощи нёмецкой философіи, по са прісмамъ и даже съ са терминологіей. Запалническое народное направленіе. продолжан литературную тралицію Пушкина и Лермонтова, было вибстё поль сильнымъ вліяніемъ Гоголя (художественный реализмъ и общественная сатира), и наконецъ подъ вліяніемъ доходившихъ въ намъ отгодосковь политическаго и соціальнаго возбужденія европейскихь обществь передъ 1848 годомъ (и послѣ). Оба теченія отразились въ литературь художественной. У славянофиловь, двятельность которыхъ продолжалась въ 1850-хъ годахъ, уже при новоиъ царствования, изданіенъ "Русской Бесёды", эти художественныя произведенія были весьма немногочисленны: стихотворенія Хомякова. Ив. Аксакова. потомъ сочинения С. Т. Аксакова (они были предметомъ гордости славанофиловъ, хотя принадлежать сида весьма условно), повёсти Кохановской, имя которой появлялось въ "Р. Бесбадь" и въ газетъ "День", и пр. 1). Въ другой литературной школѣ начинается дѣятельность писателей, болёе или менёе тесно связанныхъ съ Бѣлинскимъ: повёсти изъ врестьянскаго быта, Григоровича ("Деревня", "Антонъ Горемыка", позднъе "Рыбаки", и проч.), "Записки Охотника", въ 1850-хъ годахъ первыя стихотворенія Некрасова, и проч. Намъ не разъ случалось упоминать о томъ, какой общественный смыслъ заключался въ отношение этихъ произведений въ народной жизни: это было глубокое гуманитарное движеніе, канунъ крестьянской реформы, выражение настроения той части общества, которая радостно привѣтствовала освобожденіе. Довольно сказать, что "Записки Охотника" приравнивались тогда въ извёстной книге г-жи Вичеръ-Стоу (о врестьянскомъ вопросѣ говорилось какъ объ америванскомъ вопросѣ освобожденія негровъ). Къ крестьянскому дѣлу одинаково относились и въ славянофильскомъ кружкв, и вообще во вяглядь на тогдашній бюрократическій режимь (говоримь о конць сорововыхъ и началь патилесятыхъ годовъ) объ литературныя партіи сходились, одинаково чувствуя на самихъ себъ его тяготу и одинаково понимая элементарный вопросъ народной жизни. Поэтому, несмотря на раздоръ теоретическій, художественныя произведенія

HOT. STHOPP. II.

Digitized by Google

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ "Русской Бесёдё" являлись и сочиненія г. Кулиша (напр., историческій романъ "Черная Рада"), но присутствіе ихъ здёсь было теоретическимъ недоразуибнісиъ, какъ послё оказалось.

различныхъ школъ или партій находили взанино болёе или менёе справедливую оцёнку. Въ западномъ лагерѣ принимали (нѣсколько позднѣе) съ сочувствіемъ произведенія С. Т. Аксакова, считавшіяся дѣломъ славянофильскаго воззрѣнія; отдавали справедливость повѣстямъ г-жи Кохановской, стихотвореніямъ Ив. Аксакова. Противная партія, не весьма сочувствовавшая Тургеневу, признавала достоинства "Записокъ Охотника".

Современное "народничество" считаеть себя именно новъйшимъ общественныхъ принципомъ, гордится собою какъ новоизобрѣтенной панацеей, между твиъ первые источники новвишаго народолюбія мы несомнённо найдемъ въ движеніи сороковыхъ годовъ-одну сторону, либерально-освободительную, въ идеяхъ шволы Гоголя и Бвлинскаго; другую, мистическо-сантиментальную, --- въ славянофильстве, до "хожденія въ народъ" и переодъванья въ народный костюмъ. Мысль окунуться въ народъ, подслушать тайны его внутренней жизни, собрать и освётить плоды его поэтическаго творчества, --- иысль, какъ ны видбля, вообще распространявшаяся тогда въ инстинативномъ чаянія освобожденія крестьянъ, -- возникала опять въ объихъ сторонахъ литературы, въ вругу ученыхъ изслёдователей и въ вругу славянофиловъ, и у первыхъ съ тавими же пёнными результатами для ваучнаго объясненія, какъ у вторыхъ были цённы труды собирательскіе. Тоть же интересь внушиль Тургеневу одинь изъ самыхъ изящныхъ разсказовъ въ "Запискахъ Охотника" ("Певци"). Въ деле собиранія народныхъ пѣсенъ уже съ тридцатыхъ годовъ явился энергическій дёнтель въ лицё Петра Кирбевскаго: онъ и началь, пожалуй, хожденіе въ народъ, не въ томъ фатальномъ смысль, какой получило это слово впослёдствін, но онъ действительно ходиль въ народъ, самъ принялъ, какъ говорятъ, народную складку, и результатомъ его исканій въ средѣ народа было знаменитое собраніе пѣсенъ, воторое г. Буслаевъ называлъ обще-національнымъ достояніемъ. Не менфе Кирфевскаго быль "народникомъ" Константинъ Аксаковъ. Искренній энтузівсть, онъ не могъ оставаться простымъ теоретикомъ или резонеромъ на мистическо-консервативныя темы, какъ нѣкоторые изъ его собратій; онъ поэтизировалъ свои принципы, искалъ примънить ихъ въ исторіи прошедшаго, а также и въ настоящему. Самымъ характернымъ образчикомъ его народничества была приведенная выше знаменитая въ свое время статья: "Публика и народъ", гдъ "публика" (ныньче сказали бы: "интеллигенція") изображалась какъ противоположность народа, какъ чуждый всему существу его и паразитный элементь. Подразумъвалось, что "публика", если хочетъ исправиться, должна слиться съ народомъ, - пока оставалось только неизвёстно, какъ это сдёлать. Можно было предполагать, что

для удаленія противорѣчія могло послужить какое-либо освобожденіе народа, его извѣстная самодѣятельность; но это положеніе такъ и осталось неразвитымъ, а эпигоны славянофильства потеряли смыслъ его ученія. Борьбой въ (мнимую) защиту народа была и полемика славянофиловъ противъ писателей круга Бѣлинскаго, но самое движеніе литературы указало, что противники славянофильства вовсе не были противниками народа и дѣятельность ихъ шла на ту же защиту его интереса. Народничество славянофильской школы высказалесь и внѣшними символами: Хомяковъ отпустилъ себѣ бороду, но ему велѣно было ее сбрить; К. Аксаковъ одѣвалси въ костюмъ мужицкаго фасона...

Такъ стояли въ концу содововыхъ годовъ двѣ главныя литератураыя партіи, об'в одинаково преданныя народному ділу, хотя різко различавшіяся въ исходномъ пунктё его пониманія и об'є одинавово ограниченныя тогда лишь теоріями и надеждами. Въ началь 50-хъ годовъ въ нимъ присоединияся еще одинъ оттеновъ, довольно замётный, но и не довольно яркій, чтобы занять самостоятельное положение. Это былъ рядъ писателей-народолюбцевъ, соединившихся одно время около "Москвитанина", или собственно говоря, около "молодой редакцін" (Ап. Григорьевъ, Эдельсонъ, Б. Алиазовъ), которой Погодень предоставляль действовать въ своемъ журнале, въ тоже время забавно отрекаясь отъ ся греховъ. Въ этомъ журнале стали тогда появляться новыя имена, которыя тотчасъ обратили на себя вниманіе въ литературныхъ кругахъ: Островскій, Писемскій, А. Потёхинъ, Андрей Печерскій (Мельниковъ), Коворевъ. Эти писатели не составляли солндарнаго вружка, сошлись случайно въ мосвовскомъ журналь, но были извъстныя черты, отделявшія ихъ одно время въ особую группу. Они не принадлежали въ западному кружку, не проходили того развитія понятій, которое шло здісь оть философсвихъ возбужденій тридцатыхъ годовъ, отъ слёдовавшихъ за ними вліяній западно-европейской литературы, и сложилось въ извёстное общественное воззрѣпіе; но, больше предоставленные самимъ себѣ, они воспитались однако въ традиціяхъ Пушкина и Гоголя, а затемъ вероятно не обошлось и безъ вліянія новой послё-Гоголевской литературы. Они были москвичи или прошли университеть въ Москвё, близво знали московскую или провинціальную жизнь. Знаніемъ быта они иногда превосходили своихъ петербургскихъ собратій и, какъ, напр., Мельниковъ, были иногда настоящіе "бывалые" люди, видавшіе всякихъ людей и всякіе закоулки жизни. Были въ этихъ условіяхъ ихъ личнаго положенія свои выгоды и невыгоды: отсутствіе тъхъ привычныхъ взглядовъ и пріемовъ, какіе даются кружкомъ; могло (не говоря о собственной силь дарований) сохранять писателю

Digitized by Google

его оригинальность, расширать условныя рамки литературнаго рода; но съ другой стороны, быть можеть, вслёдствіе тёхъ же условій. являлась и неровность, даже грубость работы, иной разъ и неполнота самаго пониманія неблюдаемой жизни. Те или другія указанныя черты не трудно найти не тольке у второстененныхъ талантовъ, но даже у такихъ крупныхъ писателей, какъ Островский или Писемскій. Островскій послё перваго главнаго своего произведенія: "Свон дюди сочтемся" 1),-комедія первостепеннаго достоинства, исполненной глубоваго понеманія изображаемой жизни, поздибе впалаль иногла въ сантиментальность, всяблствіе которой славянофили одно время сочан его своимъ человъкомъ: Аподлонъ Гонгорьевъ видълъ въ его произведеніяхъ "новое слово"-въ смысяв той особой полуславянофильской школы, которую представляль собою Григорьевь (а впослёлствін съ нимъ вийстё Ө. Лостоевскій. г. Страховъ. и вообще журналь "Время-Эпоха"). Писемскій преврасно зналь правтическій быть, даль нёсколько замёчательныхъ произведеній, но быль очень неровенъ. Мельниковъ по преямуществу быдъ знатокъ провинціальнаго народнаго быта. Человъеъ, много видъвшій, прий, съ такъ называемой сметкой --- хотя безъ особенныхъ правильно сложенныхъ свёдёній-онь имёль значительный беллетристическій таланть: его разсказы обратили на себя вниманіе именно этимъ рёдко встрёчающимся знаніемъ народнаго быта въ его медьчайшихъ подробностяхъ. простой и върной ихъ передачей, но ему не удалось возвыситься ни до настоящаго поэтическаго творчества, ни до твердо установившагося взгляда на условія народной жизни. "Москвитанинъ", какъ мы замътния, былъ случайно пріютомъ этихъ писателей на первое время: ихъ могла привлечь сюда наклонность "молодой редакцін" въ чему-то народному, хотя самъ издатель былъ именно одинъ изъ самыхъ усердныхъ служителей народности оффиціальной. Всворъ уже эти писатели покинули первое гибало, и почти всё перешли въ петербургскія изданія, совсёмъ не похожія на "Москвитянинъ". Они применули въ тому движенію, главнымъ представителемъ котораго былъ тогда Тургеневъ, какъ авторъ "Записокъ Охотника".

Вкладъ, сдёланный новой повёстью изъ народнаго быта (о ней собственно мы говоримъ), былъ довольно значителенъ. Новые новёствователи затрогивали много новыхъ сторонъ быта, какія до тёхъ поръ или совсёмъ не находили мёста въ литературѣ, или не находили такого точнаго изображенія: старинная живнь — до воспоминаній о прошломъ вёкѣ; купеческіе иравы; быть крестьянскій, рас-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ему предшествовали въ послёднихъ сорововыхъ годахъ небольшіе битовне очерки, составлявшіе пробу пера.

вольничій и т. п.; наторіаль литоратурнаго языка разиножался массой новыхъ оборотовъ народной речи. Но эта новая повесть изъ надоднаго быта имёла и свои крупные недостатки. Дёло въ томъ, что народъ не такъ легко поддавался изображению. Повъствователя такъ привыкли къ обичному складу тогдащней повъсти и романа, что не усумнились по тому же шаблону располагать и свои новые народные разсказы. Форма этихъ произведеній выработалась на изображеніяхъ совсёмъ изъ другого міра — изъ вруга общественныхъ отношеній и личной жизни образованнаго класса; она требовала ИЗВЕСТНОЙ ЗАВЯЗЕН, Обрисовки характоровъ, правственныхъ столкновеній, психодогическаго анализа, наконець, дандшафта, какъ фона иля картаны, в т. п.; въ романъ эти требованія были еще сложнье. нежели въ повъсти. Новые повъствователи все это по привычет сохраняли и въ своихъ повёстяхъ на народные сржеты. Злёсь было все-и харавтеры, и внутрения столеновения, и тонкій психодогическій анализъ, но часто не было одного-остественности. Контика встрётная ихъ вообще съ большими похвалами; новые беллетристы прослыли знатоками и преврасными разсказчиками изъ народнаго быта; каждое новое произведение ихъ встричалось съ великимъ нитересомъ, разбиралось и комментировалось. Но иные усумнились: имъ бросилось въ глаза, что въ новой повёсти въ народному быту приложены въ сущности тв же самыя пружины, которыя примвнялись совсёмъ въ иному порядку жизни и здёсь видимо не имёли мёста. Приведены были и вопіющіє прим'тры <sup>1</sup>). Они отысканы были у Григоровича и у Писеискаго, Потёхина, Авдёева и т. д. Впослёдстви, какъ увидниъ далѣе. Добролюбовъ относился къ этому періоду нашей народной повъсти еще строже <sup>2</sup>).

Ложная манера, указанная этими критиками, еще рѣзче выстунала у писателей второстепенныхъ и третьестепенныхъ. Сочувствіе, съ которымъ приняты были народныя повѣсти по ихъ благому намѣренію и отдѣльнымъ интереснымъ эпизодамъ (недостатки, по новости дѣла, не всѣми замѣчались), повело въ тому, что литература была наводнена разсказами изъ народнаго быта. Кромѣ названныхъ писателей, этимъ родомъ повѣсти занались Данковскій (псевдонимъ очень извѣстнаго нынѣ дипломата), Лазаревскій, Михайловъ, Мартыновъ; Авдѣевъ написалъ своего "Огненнаго Змія"; на эту дорогу вступали извѣстные поэты — Мей, Фетъ; даже г. Майковъ, покинувъ антологическую поэзію, написалъ "Дурочку-Дуню" п т. д. Погоня за вѣрностью крестьянскаго колорита доходила до того, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Современникъ, 1854, № 2 и 8; Воспоминанія и критич. очерки, Анненкова. Спб. 1879, Ц. стр. 46-84.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Сочин. Добролюбова, Сиб. 1862, т. 3, стр. 229 и д.

герои повъстей говорили "мужникимъ" языкомъ, изломаннымъ до непонятности; нъкоторыхъ повъствователей (напр., Мартынова, Данковскаго) нельзя было читать безъ "Областного Словаря" въ рукахъ кстати онъ былъ тогда изданъ Академіей.

Зрѣлище подобной повѣсти изъ народнаго быта подѣйствовало удручающимъ образомъ на вритику, воспитанную въ прежнихъ эстотическихъ понятіяхъ. Отдавая справедливость талантамъ нъкоторыхъ изь авторовь, прекраснымъ отдёльныхъ частностамъ и описаніямъ ентиния сторонъ быта и характеровъ, Анненковъ указывалъ въ повѣсти рядъ неестественностей и именно "литературную выдужку", неприложниую и неидущую въ описываемому быту, и приходилъ въ завлючению о невозможности самаго предпріятія. "Многіе, и въ томъ числё, вёроятно, нёвоторые изъ писателей этого рода, дунають, что простонадодная жизнь можеть быть введена собственно въ литературу во всей своей подробности, безъ малъйшаго ущерба для истины, цвѣта и значенія своего... Это — весьма важная ошибка, способная породить (и порождающая) безплодныя стремленія въ такой цёли, которая врядъ ли можеть быть достигнута. Литературная передача всякаго явленія имфеть свои незыблемые правила, пріемы, манеру... Что бы ни делалъ авторъ для тщательнаго сохраненія истины и оригинальности въ своихъ лицахъ, онъ принужденъ наложить враску искусственности на нихъ, какъ только принялся за литературное описаніе. Желаніе сохранить рядовъ другъ подлё друга требованія искусства съ настоящимъ, жосткимъ ходомъ жизни, произвесть эстетическій эффекть и вибств педикомъ выставить быть. нало подчиняющійся вообще эффекту, -- желаніе это кажется намъ неисполнимымъ", и пр. <sup>1</sup>) Этотъ приговоръ, какъ увидимъ, не былъ принятъ вритивой слёдующаго поколёнія. Она еще сильнёе почувствовала "литературную выдумку", но тёмъ не менёе отвергла мысль о несоединимости изображеній простонароднаго быта съ требованіями ИСКУССТВА.

Съ началомъ прошлаго царствованія, давная мечта просвѣщеннѣйшихъ людей руссваго общества стала опредѣленнымъ ожиданіемъ, наконецъ, — оффиціальнымъ вопросомъ. Среди общественнаго броженія, надеждъ, одушевленія, вопросъ "народности" впервые становится осязательнымъ. Съ первымъ, хотя еще свромнымъ, началомъ публицистики, предметъ началъ выказывать свои реальныя, жизнепныя черты, мнѣнія складывались иначе, опредѣленнѣе, и становилась замѣтна историческая разница литературныхъ понятій. Упомянемъ здѣсь лишь о томъ, что имѣетъ отношеніе въ нашему предмету.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вослом. и критич. очерки, II, стр. 47.

Ве ралу многихъ полнатыхъ вопросовъ возникъ снова вопросъ объ искусствъ. Въ данную минуту господствовалъ идеалистическій взглядъ на искусство, какъ на отвлеченное поэтическое творчество. Служащее само себѣ цѣлью, свободное отъ "тенденціи", т.-е. въ сущности отъ всякой кровной связи съ глубочайщими запросами непосредственной, владъющей нами жизни. Этому взгляду была теперь противопоставлена точка зрвнія, которая, исходя изъ положенія, что искусство есть именно воспроизведение жизни и не можеть оставаться чуждымъ ея стреиленіямъ, что абсолютное искусство, сано служащее собъ цълью, невозможно такъ же, какъ невозможны абсолютные, отвлеченные люди. Эту точку зрънія тогда, и особенно послъ, обвиняли въ томъ, что она пренебрегаетъ законами изящнаго, требуетъ грубаго реализма и тенденціозности, хочеть превратить поэзію въ абловой трактать, въ концъ концовъ отридаеть искусство. Но---оставивъ въ сторонѣ крайности въ родѣ Писарева, которыя вовсе не выражають этой точки зрвнія -- не трудно видеть, что упомянутыя обвинения были совершенно несправедливы. Только въ раздраженной полемний можно было говорить, что эта точка зрина "отрицаетъ искусство"; по примёненіямъ новой критики къ фактамъ литературы было очевидно, что дёло шло совсёмъ о другомъ. У людей шволы Бълинскаго, - нёсколько ими позабытой, - не было уже особенно чуткаго отношенія къ жизни (навовемъ Дружинина, В. Боткина, Дудышкина и др.), не было стремленія, которое теперь нарождалось, --- видёть, наконець, въ искусстве ту подлинную, не закрытую "литературными выдумками" действительность, где им сами живемъ и движенся. Привычка, — нежду прочимъ воспитанная тънъ виъшнимъ угнетеніемъ литературы, вліяніе котораго они переставали сознавать, -- представляла имъ поэтическое произведение какъ нѣчто такое, что стойть превыше этой действительности и, если касается ея и ришеть ся вопросы, то только въ неосязаемой, эсирной области идеала. Это была привычка къ своего рода художественному иносказанію и загадив; вибств съ этичь, очень естественно развилось усиленное вниманіе въ визшней формв, въ художественному выполненію. Теперь желали, напротивъ, чтобы загадна по возможности кончилась, чтобы исвусство оставило условныя темы, --- которыя становились, наконецъ, безразличными, — и не было только вибшнимъ мастерствомъ; чтобы возобладалъ наконецъ тоть здоровый реализмъ, воторый съ такимъ энтузіазмомъ привътствовали у Гоголя. Пусть лучше произведение будетъ менъе совершенно по формъ, но не лишено правдиваго содержанія; пусть оно перестанеть быть ювелирной работой, очень иногда красивой, пріятной тому богачу, который можеть ею владёть и любоваться, -- но станеть и жизненно необхо-

359

димымъ дёломъ, нужнымъ для общества. Нован вритика бывала довольно равнодушна къ произведеніямъ, достоинство которыхъ заключалось во внёшней виртуозности исполненія, и отдавала свое сочувствіе особенно тёмъ, гдё пробивалась жизненная правда. Всего больше она, нонечно, пробивалась у сильныхъ талантовъ. Добролюбовъ съ величайшимъ увлеченіемъ изучалъ выходившія тогда произведенія Тургенева, Островскаго, Гончарова, Достоевскаго, Марка Вовчка. Имъ посвящалъ онъ цёлые трактаты, въ которые вкладывалъ свою дущу, объясняя ихъ достоинства и тё общественныя явленія, какія писатель провидёлъ въ своемъ художественномъ откровенів. Но Добролюбовъ былъ равнодушенъ или даже относнася враждебно къ той литературѣ, которая, въ первые годы послѣ Бёлинскаго, нанолнялась безсодержательными повтореніями старыхъ сюжетовъ, притязаніями на художественность по мелкимъ поводамъ, сантиментально подкрашенными разсказами изъ народнаго быта и т. п.

Съ того передома, который обозначался съ началомъ пропилаго царствованія, и въ самой художественной беллетристикъ началось нѣчто новое. Возможность исторической и публицистической критики сопровождалась распространеніемъ такъ-называемой "обличительной литературы", въ томъ числѣ повѣсти и романа. Она была весьма различнаго вачества: отъ произведеній врупнаго художественнаго и общественнаго достоянства она доходила до массы заурядныхъ повѣстушекъ, которыя обличали исправниковъ и становыхъ и уже скоро набили осконину. Но въ ряду этой. литературы явились произведенія, воторыя оставили сильное впечатлёніе: вспомнимъ "Губернскіе Очерки" Салтыкова, "Записки изъ Мертваго Дона" Достоевскаго, "Бурсу" Помяловскаго, "Откупное дёло" Елагина", "Медвёжій уголъ" Мельникова и пр. Въ цёломъ это былъ большой шагъ впередъ-и не въ смыслѣ "искусства для искусства": сила новой беллетристиви была въ томъ, что картины ся носили на себе свёжую, несомнённую печать действительности и возбуждали мысль о харавтер' жизни, порождавшей такой складъ событій и явленій. Предшествующая литература намбуала вопросы, теперь появлялось все больше и больше матеріала для ихъ вритики.

Повороть къ новому очевиденъ былъ и въ изображеніяхъ народнаго быта. Къ тому времени, подъ вліяніемъ гуманныхъ сторонъ произведеній Гоголя, возраставшаго ожиданія освобожденія крестьянъ, наконецъ, соціалистическаго участія въ бъдствующимъ влассамъ, сложилось—въ литературъ "западнической" — то теплое отношеніе къ народу, изящиъйшимъ выраженіемъ котораго были "Записки Охотника". Выростало чувство общественной справедливости къ безправному классу. Высказать это чувство въ прямой формъ было 1.

ť

.

<u>1</u>.

Ľ

:

ŗ.

невозможно, и повёсть изъ народнаго быта часто служила иносказательнымъ его выраженіемъ. Писатель былъ доволенъ, когда успѣвалъ возбудить "добрыя чувства"; читатель былъ удовлетворенъ, когда находилъ ихъ высказанными, или поддавался имъ, если онѣ были ему новы. Писатель отыскивалъ и рисовалъ въ народномъ бытѣ его сочувственныя стороны, какія естественно отыскивать у несправедливо бѣдствующаго: рисовались человѣчные, выдержанные характеры, простота быта и нравовъ, природная магкость и великодушіе и т. п. Григоровичъ дощелъ до настоящей идиллів; Потѣхинъ — до чувствительной повѣсти; Писемскій—до сенсаціонной драмы.

Теперь положение явля нёсколько измёнилось. Во второй половинь патичесатыхъ годовъ уже не было сомнѣнія въ близости реформы. Не было надобности настанвать на прежнемъ тонъ и внушать участіе, которое переходило уже въ діло. Публицистика занялась самымъ вопросомъ о способахъ освобожденія, о хозяйственныхъ, юридическихъ, общественныхъ сторонахъ дъла. Не сегодня-завтра врестьянинъ становился полноправнымъ (т.-е. болѣе или мевѣе) гражданиномъ. Задача повъствовательной литературы становилась глубже и серьезнѣе --- надо было, наконецъ, познакомиться съ внутреннимъ міромъ врестьянскаго народа, съ содержавіемъ его понятій, съ его уиственными и правственными нуждами. Здёсь уже не было мёста для идилліи; требовалось точное наблюденіе и изображеніе нравственныхъ явленій народной жизни, въ параллель въ тому, что въ тоже время разъяснялось публицистикой и этнографіей. Трудъ художественнаго творчества въ этой области усложнился и затруднился до чрезвычайности; прежде оно могло довольствоваться для своихъ целей указаніемъ лишь немногихъ мотивовъ, теперь раскрывался передъ нимъ цёлый быть, который несравненно труднёе было свести въ художественную картину. Тургеневъ, послё "Записокъ Охотника", въ новомъ наступившемъ тогда періодѣ нашей жизни уже не воснулся больше этой области. Недостатки другихъ упомянутыхъ повъствователей были уже почувствованы, и ихъ манера уже не удовлетворяла.-Можно было предугадывать, что народной повъсти предстояла новая пора. Повёсть должна была ближе подойти въ народу, отбросить "литературныя выдумки", начать болёе серьезныя изученіякакова бы ни выработалась ихъ форма, и каково бы ни было художественное достоинство новыхъ произведеній.

Цёлый рядъ вліяній, исходившихъ изъ всего склада того времени, изм'внялъ характеръ и стремленія литературы и дёйствовалъ на ту область ея, о которой мы теперь говоримъ. Счастливая случайность, которая была, однако, въ духё времени и дёйствительно была его порожденіемъ, указывала русскимъ писателямъ путь разумнаго слу-

женія народному интересу. Мы разумбемъ упомянутую выше оригинальную экспедицію, которую задумало корское министерство въ самонъ началъ прошлаго царствованія в въ которой приняли участіе Островскій, Писемскій, Потёхинъ, Максимовъ, Асанасьевъ-Чужбинскій и др. Экспедиція какъ бы указывала необходиность ближайшаго реальнаго изученія народнаго быта. Для г. Максинова этниъ опредълилась потомъ вся его литературная дъятельность-этнографастранствователя... Журналы изивнили свою физіономію: эстотическая вритика, нѣкогда совившавшая въ себв основной интересъ литературнаго міра, еще занимала свое мёсто, но рядомъ съ ней шли экономические и придические трактати. Педагогическая статья Бена, знаменитие "Вопросы жизни" Пирогова, способны были надолго занять умы и стать предметоиъ оживленныхъ толковъ. Въ литературныхъ вругахъ шли рёчи о необходимости широкой народной школы, — и въ результатъ явилось вскоръ основание комитета грамотности. возникли воскресныя школы; журналы были заинтересованы начавшинся въ тв же годы сильнымъ распространеніемъ обществъ трезвости (вскорѣ впрочемъ, подавленныхъ откупными управленіями); В. И. Ламанскій, уже тогда ревностный славянофиль, печаталь въ "Современникъ" (1857) преврасный трактать --- "О распространения знаний въ Россія", который теперь впору было бы повторить.

Мы привели эти немногіе факты, чтобы напомнить то одущевленіе, какимъ исполнялось общество во второй половинѣ 50-хъ годовъ, и доводьно сравнить это время съ первыми 50-ми годами, чтобы увидать всю громадную перемёну въ настроенія, совершившуюся въ какіе-вибудь два-три года. Понятно, почему народная повъсть также изменилась въ эти годы: она переходила отъ идеалистической отвлеченности въ простую реальную жизнь и не стала скрывать отъ себя мрачныхъ, неврасивыхъ сторонъ народнаго быта-н тёхъ, какія приносимы были тяжкимъ положеніемъ народа, и тёхъ, вакія выростали въ его собственной средь; съ другой стороны симпатичныя стороны этого быта рисовались уже не въ видѣ придуманной идиллии, а съ дъйствительными чертами характеровъ и обстановки. Одно обстоятельство дёлало большую разницу въ наблюдения, и въ самомъ исполнении сюжета. Прежние писатели знали народъ большею частію только издали и потому, между прочимъ, не шли дальше общей гуманной постановки соціальнаго вопроса. Разработва частностей быта и самой внутренней жизни народа лежала виб ихъ задачи. Теперь писатели о народѣ стали появляться изъ такихъ слоевъ общества, где изучение было близко, где писатель иногда самъ дёлилъ этотъ бытъ и могъ говорить о вещахъ знакомыхъ по опыту. Напомнимъ Кокорева, позднѣе Рѣшетникова. — Нован бел-

летристива на народныя темы уже съ этого времени начала подвергаться упреку въ недостатвъ художественности. & иногда и упреку въ нелостаткъ деликатнаго отношенія въ народу. Дъйствительно, за немногими исключеніями, она не могла похвалиться изяществомъ обработви. Причины этому были разныя: главною было-что роекае nascuntur; но другая причина ложала въ самыхъ условіяхъ новой повёсти. Происходиль извёстный перевороть въ самомъ складё этого литературнаго рода. Онъ видимо перерождался: онъ захватывалъ все новый матеріаль; сама народная жизнь, которая была его предметонъ, потеряла устойчивость и мънялась на глазахъ наблюдателя такъ, какъ передъ тёмъ не мёнялась цёлую сотню лётъ. Не явилось первостепеннаго таланта, который схватиль бы характерь эпохи, и пришлось медленно, разрозненными усилівин создавать новую форму. Цёлую художественную картину, - какія затёвали прежніе повъствователи (при помощи "литературной выдумки"), --- сибияеть часто миніатюра, очеркъ, наконецъ, просто фотографія, а иногда и легкая каррикатура; художественный замысель чередуется съ этнографіей или публицистивой.

Не останавливаясь на всёхъ перекрестныхъ столкновеніяхъ взглядовъ, вакими исполнена была литература конца пятидесятыхъ и начала шестидесятыхъ годовъ, для характеристики положенія литературы о народѣ исторически важно указать въ особенности взгляды Добролюбова. Немного было писателей, болёе страстно преданныхъ дёлу преобразованія — одному изъ величайшихъ дёлъ во внутренней исторіи русскаго народа, дёлу, об'єщавшему впервые установить его гражданское бытіе. Въ этомъ вопросѣ у Добролюбова не было волебаній: всявимъ недоумѣніямъ о томъ, кавъ можетъ сложиться въ будущемъ судьба народа, слишкомъ подавленнаго старой исторіей, не приготовленнаго къ гражданской жизни, невъжественнаго и т. д., онъ противополагалъ глубовую увъренность, что въ народъ найдется достаточный запась ума и правственной силы, чтобы съ достоинствомъ занять свое новое положеніе, — лишь бы данъ былъ просторъ этимъ силамъ. Его упрекали, даже безповоротно обвиняли за рёзкость его мийній и приговоровъ, неуваженіе къ авторитетамъ; но теперь, на разстояние нёсколькихъ десятковъ лёть, всякому безпристрастному человёку не трудно видёть, что источникомъ его желчной страстности было именно и только то, что въ обществѣ и литературв онъ видель мало силь и явленій, которыя отвечали бы положению. Здёсь и овладёвало имъ то "отрицательное направление", воторое считали его единственной чертой; его мнѣнія и сочувствія были совершенно положительны вездё, гдё шла рёчь о защитё нравственнаго права и достоинства народа.

Критика новаго направленія хорошо понкмала изм'янившіяся условія литературы о народ'й и на первом'я план'й ставила правдивость изображенія, относясь весьма равнодушно къ приговорам'я прежней критики, настаивавшей на исключительно эстотическихъ требованіяхъ. Приведемъ два-три прим'яра.

Говоря о сочиненіяхъ И. Т. Кокорева, — молодого даровитаго писателя, автора извёстной тогда повёсти "Саввушка" и рано умершаго подъ гнетовъ нужды, — Добролюбовъ такъ защищалъ его отъ упрековъ въ недостаточности художественной отдёлки. "Люди, находившіе въ Кокоревѣ зародыши сильнаго дарованія, цёнившіе его горячую любовь въ работящимъ бъднявамъ нашимъ, большею частію и не предполагали техъ обстоятельствъ. которыя служили у него источникомъ этой любви, но вийстё съ темъ и прецятствовали свободному развитію его дарованія. Строгіе эстетическіе цёнители хотёли, чтобы онъ дальше вынашивало 1) въ душе свон произведенія, даваль свониь очеркамь больше стройности, больше объективироваль 2) ихъ, лучше отдёлывалъ со стороны визлиняго изложенія... Но цёнители не знали, въ какомъ отношения находились произведения Кокорева къ его собственной жизни. Немногимъ было извѣстно, что эти очерки, изображающие горькую бъдность съ честнымъ трудомъ, а подъ-часъ и грязь, и забвение горя за чаркой, и невольное вилянье изъ стороны въ сторону, что все это - воспроизведение того, что со всёхъ сторонъ обхватывало и сжимало жизнь самого автора. Онъ не издали, не въ качествъ дилеттанта народности, не въ часы досуга, не для художественнаго наслажденія наблюдаль и изображалъ жизнь бъднявовъ, съ горемъ, а часто и съ гръхомъ пополамъ добывающихъ вусовъ хлёба. Онъ самъ жилъ среди нихъ. страдалъ съ ними, былъ съ ними связанъ кровно и неразрывно. Онъ недурно изображалъ мастеровыхъ, кухарокъ и извощивовъ; не мудрено: его трудами поддерживалось существование стараго, больного отца-- ремесленника, изъ вольноотпущенныхъ, давалась помощь его матери--вухаркв, его брату — извощику!.. Ему ли было отавляться оть героевъ своихъ произведеній и стараться объективировать ихъ! Ему ли было заботиться о вынашивании въ душе своихъ доразовъ, объ изящности ихъ отдѣлки! Будь какая угодно артистическая натура, но трудно усадить въ живописное положение больного отца, чтобы съ него нарисовать изящный портретъ нищаго старика; трудно томить его голодомъ, чтобы, смотря на его страданія, выносить въ душь образь голодной бъдности и потомъ съ эпическимъ спокой-

<sup>2</sup>) Также.

<sup>1)</sup> Одно изъ любимыхъ выраженій въ терминологіи тогдашнихъ эстетиковъ.

ствіємъ выставить его на показъ міру. Нищета семейная, безотрадное, насущное, сосущее горе, въ какомъ проходила жизнь Кокорева, мало благопріятствуетъ ровному и спокойному теченію мыслей" 1)...

Въ другой разъ Добролюбовъ обратился въ вопросу о литературныхъ изображеніяхъ народной жизни по поводу "Повъстей и разсказовъ" Славутинскаго <sup>3</sup>). Оспаривая упоманутыя мизнія прежней вритики о невозможности достигать эстетическаго эффекта въ изображеніяхъ быта, мало подчиняющагося эффекту, онъ излагалъ тогдашнее положеніе этой отрасли литературы слъдующимъ образомъ.

Въ первыхъ пятидесятыхъ годахъ, наша литература была наводнена разсказами изъ народнаго быта. Кромъ той московской группы, о которой мы говорили, явился цёлый рядъ второстепенныхъ и третьестепенныхъ разсказчиковъ. Въ тоже время высказалась и та точка зрвнія, что истина простонароднаго быта непримирима съ "незыблеными" законами искусства. Добролюбовъ одинаково несочувственно относился и въ той литературь, еще слишкомъ поверхностно относившейся въ народу, и въ тому эстетическому взгляду. Размноженіе народныхъ разсказовъ онъ объясняль просто тёмъ, что въ тё годы усиленнаго стёсненія литературы это была безвредная тема. Въ тѣ годы (начало 50-хъ),-говорилъ онъ (въ 1860),- о врестьянскомъ вопросѣ не было и помину, слѣдовательно разсказы о жизни врестьянъ (разумъется, безъ всякаго отношенія въ ихъ юридическимъ правамъ или, правильнѣе сказать, обязанностямъ) никого не могли задевать за живое, никому не досаждали. А все другое въ то время казалось очень сомнительнымъ и встрвчалось съ большимъ недоброжелательствоиъ извёстною частью публики, отъ которой преимущественно зависить процвётаніе русской литературы" (т.-е цензуров). Тогда обратились въ муживу. "За нёсколькими писателями, дёйствительно наблюдавшими народную жизнь, потянулись цёлыя толпы такихъ сочинителей, которымъ до народа и дёла-то никогда не было". Но по всему тогдашнему положению литературы, "къ мужикамъ приступали тогда съ тою же манерою, какъ и ко всёмъ другниъ членамъ общества, т.-е. заставляли ихъ постоянно привидываться непомнящими родства. Какъ мужикъ съ своей деревней связанъ, къмъ управляется, какія повинности несеть, чей онъ и какъ съ бариномъ, съ управляющимъ, съ окружнымъ или исправникомъ вёдается — это вы могли отврыть весьма въ рёдкихъ случаяхъ, именно, когда попадался вамъ идеальный управляющій, какъ въ

365

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія Добролюбова, т. 2, стр. 504.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, т. 3, стр. 229 и слъд.

"Крестьянкв" <sup>1</sup>), или какъ въ "Лѣшемъ" <sup>3</sup>), напримѣръ... Житейская сторона обыкновенно пренебрегалась тогда повѣствователями, а бралось, безъ дальнихъ справовъ, сердце человѣческое, а такъ какъ для него ни чиновъ, ни богатствъ не существуетъ, то и изображалась его чувствительность у крестьянъ и крестьяновъ. Обыкновенно герои и героини простонародныхъ разсказовъ сгорали отъ пламенной любви, мучились сомнѣніями, разочаровывались—совершенно такъ же, какъ "Тамаринъ" г. Авдѣева или "Русскій Черкесъ" г. Дружинина. Разница вся состояла въ томъ, что виѣсто: "я тебя страстно люблю; въ это мгновеніе я радъ отдать за тебя жизнь мою", они говорили: "я тея страхъ какъ люблю; я таперича за тен жисть готовъ отдать". А впрочемъ, все обстояло, какъ слѣдуетъ быть въ благовоспитанномъ обществѣ: у г. Писемскаго одна Мареуша даже въ монастырь ушка отъ любви, не хуже Лизы "Дворянскаго Гнѣзда".

Въ виду этого Добролюбовъ иронически соглашался съ инѣніемъ эстетической критики о несоединимости истины простонароднаго быта съ требованіями искусства. "И дѣйствительно: законы искусства требуютъ, чтобы въ повѣсти или драмѣ строго и естестяенно развивалось содержаніе само изъ себя и представляло внутреннюю борьбу въ человѣкѣ какихъ-нибудь двухъ началъ; а жизнь нашихъ мужиковъ совершенно зависитъ отъ случайностей разнаго рода—отъ наѣзда станового, отъ расположенія духа управляющаго, отъ болѣзни барской собаки или лошади, отъ нетрезвости земскаго и т. п., и кромѣ того—внутренней борьбы въ нихъ никакой нѣтъ, потому что они, видите ли, находятся еще въ первобытной непосредственности". Что прикажете дѣлать искусству въ такомъ затруднительномъ случаѣ?

Но дёло совершенно измёнилось съ тёхъ поръ, какъ крестьяский вопросъ былъ поставленъ правительствомъ и сталъ предметомъ серьезнаго вниманія общества.

"Крестьянскій вопросъ заставиль всёхь обратить вниманіе на отношенія пом'ящиковь и крестьянь. Литература хотёла тотчась приняль посильное участіе въ разр'яшенім вопроса и, между прочимь, принялась-было за путь беллетристической обработки существующихъ фактовъ. Но вскор'я было соображено, что въ минуту серьезнаго и мирнаго разсужденія о д'ял'я, неделикатно болтать о фактахъ, выставляющихъ одну сторону въ нехорошемъ вид'я и могущихъ раздражать ее напоминаніями прошлаго, которое довольно скоро уже кончится. Итакъ, этотъ предметь былъ беллетристикою оставленъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Потвхина.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писемскаго.

поков: но не могла быть оставлена безъ вниманія жизнь крестьянъ и существующія условія ихъ быта. Разъясненіе этого дёла стало уже не игрушкой, не литературной прихотью, а настоятельною потребностью времени. Безъ всякаго шума и грома, безъ особенныхъ новыхъ открытій, взглядъ общества на народъ сталъ серьезнѣе и осмыслился нѣсколько просто отъ предчувствія той дѣятельной роли, которая готовится народу въ весьма недалекомъ будущемъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ появились и разсказы изъ народнаго быта, совершенно уже въ другомъ родѣ, нежели какіе являлись прежде".

Эти разсказы другого рода характеризуются книгой Славутинскаго. Въ этомъ авторѣ Добродюбовъ не видѣлъ особенной силы художественнаго таланта: многимъ изъ прежнихъ писателей онъ очень уступаеть въ этомъ, но имбеть перель ними другое преимущество. "Онъ имфетъ ту особенность, что говоритъ постоянно такъ, какъ взрослый человёвь должень говорить съ взрослыми людьми о серьезномъ дѣлѣ. Онъ не поллаживается ни въ читателямъ, ни въ народу, не старается, примёняясь къ нашимъ понятіямъ, смягчить передъ нами грубый колорить врестьянской жизни, не усиливается непремънно создавать идеальныя лица изъ простого быта. Онъ не считаеть нужнымъ и щегольнуть сочувствіемъ къ простому классу, которое съ такимъ самодовольствомъ старались выставить на повазъ нёкоторые изъ прежнихъ, даже талантливыхъ писателей"... Напротивъ, новый авторъ обходится съ крестьянскимъ міромъ довольно строго: онъ не щадитъ врасовъ для изображенія дурныхъ сторонъ его, не прячетъ подробностей, свидётельствующихъ о томъ, какія грубыя и сильныя препятствія часто встрёчаеть въ немъ доброе намърение или полезное предпріятие. Но не смотря на то признаемся, эти разсказы гораздо более возбуждають въ насъ уважение и сочувствіе къ народу, нежели всѣ приторныя идилліи прежнихъ разсказчиковъ. Тѣ, бывало, смотря на народъ съ высоты своего величія, великодушно старались обойти его недостатки и выставить только хорошія стороны; они разсчитывали возбудить въ читателяхъ сожалёніе, благосвлонность къ низшему сословію, и трактовали его съ той обидной ласковостью, которая обыкновенно происходить отъ увѣренности въ неизмѣримомъ превосходствѣ собственномъ. Такъ обращаются иногда съ маленькими дётьми, больными, сумасшедшими... Такое обращение бываеть, впрочемъ, ужасно обидно для дътей, начинающихъ приходить въ сознание, и для здоровыхъ людей, которыхъ другіе считають больными или поврежденными... Не особенно пріятно было и подобное отношение писателей въ народу для людей, дъйствительно сочувствовавшихъ ему и понимавшихъ его жизнь. Оттогото и пріятно видѣть то мужественное, прямое и строгое воззрѣніе

на простой народъ, какое выражается въ этихъ разсказахъ. Авторъ говоритъ о мужней просто какъ о своемъ братѣ: вотъ, говоритъ, онъ каковъ, вотъ къ чему способенъ, а вотъ чего въ немъ нѣтъ, и вотъ что съ нимъ случается, и почему. Читан такой разсказъ, и дѣйствительно становишься въ уровень съ этими людьми, входишь въ ихъ обстоятельства, начинаешь житъ ихъ жизнью, понимать естественность и законность тѣхъ или другихъ поступковъ, разсказываемыхъ авторомъ. И не смотря на то, что многое признаешь въ нихъ грубымъ и неправильнымъ, все-таки начинаешь болѣе цѣнить этихъ людей, нежели по прежнимъ сахарнымъ разсказамъ: тамъ было высокомѣрное снисхожденіе, а здѣсь въра въ народъ".

Эта "въра въ народъ" и была именно тъмъ господствующимъ началомъ, которое лежало въ основѣ общественныхъ и литературныхъ взглядовъ новой критики. Относительно прежней литературы о народѣ, Добролюбовъ прибавляетъ еще одно замѣчаніе: "Впрочемъ, -говорить онь вслёдь за этимъ, приторное любезничаные съ народомъ и насильная идеализація происходили у прежнихъ писателей часто и не отъ пренебреженія въ народу, а просто отъ незнанія или непониманія его. Визшиля обстановка быта, формальныя, обрадовыя проявленія нравовъ, обороты языка доступны были этимъ писателямъ, и многимъ давались довольно легко. Но внутренній смыслъ и строй всей врестьянской жизни, особый складъ мысли простолюдина, особенности его міросозерцанія-оставались для нихъ по большей части закрытыми. Воть отчего нередко писатели, даже хорошо изучившіе народную жизнь, вдругъ переносили въ нее отвлеченную идею, зародивнуюся въ ихъ головѣ и обязанную своимъ началомъ вовсе не народному быту, а тому вругу, въ которомъ жили сами писатели".

Сяѣдуютъ примѣры. Выходила "народность" — въ томъ родѣ, какъ нѣкогда у Нелединскаго-Мелецкаго и Дельвига; въ тогдашнихъ пѣсенкахъ разсказывалось, какъ дѣвица по цѣлымъ днямъ сидитъ въ грусти на бережку, поджидаючи милаго, а добрый молодецъ, котораго "погубили злые толки", хочетъ отъ нихъ въ лѣсъ бѣжать. "Авторы, — говоритъ Добролюбовъ, — очевидно, не предполагали, что у красной дѣвицы есть работа дома, либо на полѣ, и что если молодецъ убѣжитъ въ лѣсъ, то его поймаютъ, и съ нимъ поступлено будетъ, какъ съ бродягою". Подобнымъ образомъ въ эпоху простонародныхъ повѣстей (въ первыхъ 50-хъ годахъ) было въ ходу "постановленіе собственнаго я въ разрѣзъ съ окружающей дѣйствительностью", и подобная тема переносилась цѣликомъ въ крестьянскіе нравы—въ видѣ любви къ неровнѣ и т. п., и готова была романтическая исторія изъ народнаго быта. Талантливый разсказъ и вѣрно скопированныя бытовыя черты часто скрывали отъ читателя натянутость

самой темы, - но не могли все-таки дать этимъ произведеніямъ прочнаго значенія. Эта натянутость тогдашнихъ повёстей и романовъ изъ народнаго быта, по словамъ Добролюбова, происходила отъ двухъ причинъ-, частію отъ робости авторовъ, боявшихся выставлять пѣликомъ всю жизнь простонародья, какъ она есть, частию же прамо оть непониманія внутренняго смысла этой жизни и ся отношеній ко всёмъ другимъ явленіямъ русскаго быта. Поэтому, только съ обращеніемъ большаго вниманія на всв стороны быта низшихъ классовъ и съ уясненіемъ ихъ значенія въ государственной жизни народа возможно было ожидать болёе полнаго и жизненнаго, естественнаго воспроизведенія народнаго быта въ литературѣ". Возвращаясь въ завлючении статьи въ эстетическому вопросу, Добролюбовъ находилъ, что "требованія искусства" могуть не сходиться съ "правдой народной жизни" только по недостатку или фальшивому употреблению таланта или по недостатву чутья въ народной жизни, а вовсе не по существу самаго дёла, и что, "если ужъ выбирать между искусствомъ и действительностью, то пусть лучше будуть неудовлетворнющие эстетическимъ теоріямъ, но върные смыслу дъйствительности разсказы. нежели безукоризненные для отвлеченнаго искусства, но искажающіе жизнь и ся истинное значеніе".

Итакъ, въра въ народъ, но и свободное критическое изученіе его — былъ выводъ 'Добролюбова <sup>1</sup>). Онъ замѣчателенъ исторически тѣмъ, что отмѣчаетъ дѣйствительный переломъ, который долженъ былъ начаться, и въ самомъ дѣлѣ начался, какъ въ художественномъ изображеніи народа, такъ и вообще въ отношеніи къ нему литературы. Новый взглядъ развился потомъ въ цѣлое литературное явленіе.

Въ тѣхъ мысляхъ, которыя особенно рельефно были высказаны Добролюбовымъ, заключались всѣ лучшія стороны позднѣйшаго народничества, какъ горячаго желанія узнать народъ и служить его дѣлу, и не заключались его худшія стороны, какъ напримѣръ то неразумное самомнѣніе, которое приводило многихъ "народниковъ" къ отрицанію европейскаго просвѣщенія и гражданственности во имя мнимаго народнаго принципа.

Мы скажемъ далѣе, какъ сложилась впослёлствіи эта послёдняя странная точка зрѣнія, и отмѣтимъ здѣсь только дальнѣйшее развитіе собственно литературныхъ изображеній народа, развитіе литературнаго стиля. Тотъ поворогъ въ этомъ стилѣ, который наступалъ съ эпохи освобожденія и который отличался первымъ дѣйствительнореальнымъ отношеніемъ къ народпому быту, не нуждавшимся ни

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Его понятія о народѣ изложены подробно также въ статьѣ "Черты изъ жизни русскаго простонародья" — по поводу Мариа Вовчка (Сочин., т. 8, стр. 370—441), въ статьяхъ объ Островскомъ и др.

HCT. STHOPP. 11.

въ прикрасахъ, ни въ умолчаніяхъ, очевилно долженъ былъ съ теченіемъ времени все усиливаться. Двиствительно, чёмъ дальше развивался разсказъ изъ народнаго быта, тёмъ болёе сказывалось въ немъ этнографическаго знанія и визств стремленія точнве передать общественныя стороны народнаго быта. У первыхъ разсказчиковъ, которые выступили въ литературѣ наканунѣ реформы (какъ Григоровичъ. Потвхинъ, Писемскій), к новаго ряда ихъ, который началъ авиствовать одновременно съ нею (Слецовъ, Николай Успенскій, Славутинскій и пр.), было несравненно меньше того знанія народной жизни, какое мы видимъ теперь не только у такихъ спеціалистовъ народной повъсти какъ Глебъ Успенскій, Златовратскій, Эртель, Наумовъ и др., но даже у второстепенныхъ и третьестепенныхъ инсатедей этой категорін. Вопросы о народів разбирались въ литературѣ такъ настойчиво, наиболѣе талантливые и наблюдательные писатели такъ раздвинули рамки и подробности картинъ, что для новыхъ дѣнтелей въ этой области становилось обязательнымъ гораздо болѣе внимательное изученіе, чемъ делалось когда-нибудь прежде. Къ движению чисто литературному присоединилось движение общественнаго характера, отразившееся съ своей стороны на литературномъ изображении народа. Мы говоримъ о такъ называемомъ "хожденіи въ народъ". Это явленіе, до сихъ поръ вполнѣ невыясненное, было во всякомъ случав чрезвычайно любовытнымъ симптомомъ нашей общественной жизни шестидесятыхъ и семидесятыхъ годовъ. Замѣтимъ прежде всего, что оно имѣло нѣсколько различныхъ формъ и исходило изъ различныхъ побужденій. Всего чаще полагають (и это не однажды изображалось въ литературъ, какъ напр. въ "Нови" Тургенева), что оно имѣло политическую подкладку и вмѣло въ виду цёли революціонныя и бунтовскія. Прямёры тому дёйствительно бывали и оказывались безплодны и только фатальны для самихъ дъятелей; но движеніе далеко не исчерпывается этими примърами и напротивъ гораздо многочисленнъе были случаи, гдъ "хожденіе въ народъ" имѣло характеръ мирнаго движенія съ задачами общественными и экономическими.

Рѣтеніе крестьянскаго вопроса было столь великимъ переворотомъ, что современники не могли угадать всего объема его послѣдствій, послѣдствій общественныхъ, когда съуживалось значеніе привилегированнаго, нѣкогда внолнѣ господствовавшаго надъ другими, сословія и получала извѣстную полноправность громадная народная масса; послѣдствій экономическихъ, когда огромное большинство мелкихъ землевладѣльцевъ, теряя даровой крестьянскій трудъ, было соверпізнно выбито изъ традиціонной колем и должно было искать себѣ поваго экономическаго поприща, какъ средства существованія; нако-

## новъйший реализмъ.

чецъ послёдствій правственныхъ. Тё прославленія, которыми сопровождалась реформа, вовсе не были только привычнымъ оффиціальнымъ панегиривомъ, какой ведется у насъ изстари, иногда вовсе не висказывая действительнаго настроенія; напротивь, здесь несомивнно въ большой долё участвовало глубоков чувство нравстненнаго удовлетворенія. Понятно, что пряжымъ выводомъ изъ этого настроенія для тёхъ, у кого оно было искренно, должна была стать перемёна въ отношения въ народу: мёсто прежняго высокомёрнаго отчуждения должно было заступить сближение и примирение, и вогда притомъ положение значительной, даже наибольшей части прежняго землевладвльческаго класса совершенно изменилось въ отношении общественномъ и экономическомъ, очевидно должна была наступить для нея новая форма труда, общественныхъ стремленій и самыхъ идеаловъ. Отсюда шли тѣ различныя движенія, которыми наполняются цервые шестидесятые года; въ свое время большею частью не понятыя и даже оклеветанныя, онв однако были вполев естественнымъ результатомъ даннаго положенія и заключали въ себѣ здоровые элементы, которые имѣли все право на поддержку и обѣщали благотворные результаты въ будущемъ. Таково было основание воскресныхъ и безплатныхъ школъ, которыми образованный классъ стремился помочь темноть народной массы; таковы были усилія основать высшее женское образование: въ практическомъ смыслѣ оно должно было доставить средства въ заработку для тёхъ женщинъ, которыя не нуждались или гораздо меньше нуждались въ немъ прежде въ среднемъ и мелкомъ дворянскомъ быту 1). Къ разраду тъхъ же явленій принадлежало "хожденіе въ народъ", которое съ одной стороны было выраженіемъ идеалистическаго стремленія сблизиться съ народомъ, впервые равноправнымъ, а съ другой-и желаніемъ найти и для себя достойный трудъ въ его средъ.

Въ нослѣдніе годы одинъ изъ нашихъ критиковъ, опредѣляя источники народолюбія въ нашей литературѣ и обществѣ, приписывалъ его "раскаявшемуся дворянину". Другой критикъ, опредѣляя народолюбивыя стремленія славянофильства въ лицѣ Константина Аксакова, противополагалъ его народолюбію западниковъ, такимъ образомъ, что у послѣднихъ источникъ его "кроется въ чувствѣ жалости нравственно чуткихъ представителей русскаго культурнаго класса къ бѣдственному ноложенію мужика и въ чувствѣ раскаянія, которое испытывали "сыны народнаго бича" при мысли о своей причастности грѣху вѣкового угнетенія крѣпостного раба", что когда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статистическія цифри различныхъ высшихъ женскихъ курсовъ постоянно указывали, что огромное большинство слушательницъ бывало изъ дворянскаго сословія.

въ началѣ сороковыхъ годовъ стали приходить въ намъ "филантропическія" иден, т. е. иден соціальныя, пробуждавшія сильное общественное чувство, оно направилось прежде всего на низшіе угнетенные классы и народолюбіе стало "желаність выяснить. что врёпостной рабъ есть тоже человёвъ и что, слёдовательно, его страланія должны быть облогчены"; нежду твиз источникь народодобія сдаванофильскаго быль діаметрально противоположный. Константину Аксакову мужикъ былъ дорогъ главнымъ образомъ, какъ хранитель истинно русскихъ преданій; не потому онъ любилъ мужива, что это былъ нашъ меньшій брать, а потому, что видёлъ въ немъ живой обломовъ дорогого ему древне-русскаго быта. Поэтому-то Аксавовъ. "совершенно закрывая глаза на реальную действительность и на те печальныя условія, среди которыхъ протекала жизнь крѣпостного мужика, изображалъ ее въ такихъ оптимистическихъ краскахъ", въ какихъ напр. онъ изображаетъ даже положение крепостного мужика въ своей пьесъ "Князь Луповицкій" 1). Не будемъ выбидать, какая изъ двухъ точекъ зрѣнія предпочтительнѣе; не будемъ разбирать тавже, д'виствительно ли только чувство жалости и раскаяния (чувства слишкомъ субъективныя) руководили народолюбіенъ круга Бѣлинскаго содоковыхъ головъ и позднѣе, и не присоединялось ди къ этимъ чувствамъ и бодѣе глубовихъ основаній въ пѣломъ общественномъ пониманіи: едва ли сомнительно, что въ общественномъ смыслъ была действительнее и вліятельнее та точка зрёнія, которая исходила не изъ поэтизированной археологіи, а изъ оцвнии настоящихъ отношеній народной жизни. Эта послёдная оцёнка проявлядась теперь и въ томъ взглядѣ на освобождаемую народную массу. какой мы видели у Добролюбова и который распространялся тогда въ значительной долѣ общества, а также молодыхъ поколѣній; но, какъ далёе увидимъ, распространялся съ извёстными новыми оттвнками и взглядъ К. Аксакова или слявянофильскій: отношеніе въ народу было не только идеалистическое съ реальной основой, но и съ основой мечтательной, фантастической. Это последнее и произвело впослёдствіи то, что въ тесномъ смыслё было названо "народниче-CTRON'S".

Такъ или иначе, въ разныхъ степеняхъ и оттёнкахъ указанныхъ здёсь воззрѣній, интересъ къ народу въ значительной части, быть можетъ, большинства литературы становился господствующимъ, обязательно подразумѣваемымъ. Когда нашелся писатель съ сильнымъ дарованіемъ, особливо способностью разнообразнаго наблюденія, онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ник. Михайловскій в С. Венгеровъ (Критико-біографическій Словарь, стр. 289—241).

быстро сталъ популярнымъ: это былъ Глёбъ Успенскій. Не задавали себѣ вопроса, какой собственно выводъ слѣдчеть изъ приводимыхъ имъ картинъ; но наблюденіе было разнообразно, часто мѣтко, и этого -было довольно: постоянно возбуждалось и поддерживалось внимание въ вопросу, который являлся основнымъ и капитальнымъ. Господство этого интереса было таково, что изъ-за него забывались самыя требованія художественности. Объ нихъ очень мало думалъ писатель, какъ Рѣшетниковъ, у котораго въ его первой и лучшей повѣсти нашлись поразительныя картины быственнаго быта; объ эстетиче. скихъ требованіяхъ мало думалъ и читатель. Это не было, конечно, правиломъ; но появлялась мысль, что забота о художественной отдёлкъ есть роскошь и что нужна одна только реальная правда. Такая мысль была у Решетникова плодомъ несколько грубаго демократизма, перенесеннаго изъ житейскихъ понятій на искусство. Любопытно, что одновременно подобная мысль возникала и въ совершенно меой сферь, въ понятіяхъ писателя, знаменитаго высовимъ художественнымъ достоинствомъ его произведеній, у графа Л. Н. Толстого. Какъ извъстные народолюбивые идеалисты стремились "опроститься", полагая этикъ достигнуть педи своихъ безпокойныхъ исканій. такъ тоже самое овазывалось въ литературѣ: однеъ изъ величайшихъ ея писателей отказывался, находя это излишнимъ, писать художественныя произведения для развлечения избалованныхъ и испорченныхъ читателей и ръшался писать только для простыхъ читателей изъ народа на доступныя имъ темы и доступнымъ для нихъ язывомъ, намъренно избѣгая того, что называють художествомь, - потому что самое художество есть роскошь, а, главное, "ложь". Это былъ крайній преавлъ, до котораго могло дойти стремленіе сдёлать литературу служеніемъ народу и виёстё его вёрнымъ изображеніемъ. Каково бы ни было теоретическое достоинство разсуждения, приводившаго въ такому выводу, во всякомъ случаѣ было оригинально и невиданно пріобратеніе литературнаго стиля. "Власть тьин", которая изумительнымъ образомъ проникла на сцену любителей въ аристократическомъ вругу, была относительно стиля высшимъ пунктомъ, до какого достигь народный реализмъ изображенія и языка <sup>1</sup>).

Вслѣдъ за Л. Н. Толстымъ стала складываться группа писателей изъ народнаго быта, которая старалась примѣнить тотъ же самый пріемъ: нѣкоторыя ихъ произведенія любопытны простотой разсказа и замѣчательной точностію въ изображеніяхъ народной жизни; быть можетъ, имъ недостаетъ иногда бездѣлицы—поэтическаго интереса.

Ср. книжку г. Скабичевскаго: "Беллетристи-народники. Критические очерки".
Сиб. 1888.

Но въ цёловъ и независимо отъ этого стремленія къ фотографіи,--воторая ножеть быть удачна только въ рукахъ большого таланта,--въ цёломъ составё нашей литературы, какъ результать весьма различныхъ теченій, выдаботалась замёчательная степень совершенства. въ изображении народной жизни и въ мастерствъ языка. Независимо оть указанныхъ новѣйшихъ возбужденій, этимъ совершенствомъ обладають и произведения старыхъ писателей, воспитавшихся въ инуюпору, подъ иными вдіяніями. Назовемъ Островскаго, у котораго изображенія "Темнаго парства" были настояшимъ литературнымъ отврытіемь; его историческія драмы были замѣчательными опытами реставраціи народной старины; въ одной изъ послѣднихъ его пьесъ ("Снътурочка") съ большимъ искусствомъ приведена въ дъйствіе даже старая народная мисслогія. Назовемъ наконець Салтыкова: эпизодическія картины народной жизни воспроизведены у него съ тёмъ же неизмённымъ совершенствомъ, съ какимъ онъ передаетъ быть и нравы всякнах иныхъ слоевъ общества; онъ не былъ народолюбцемъ въ новъйшемъ стилъ, но послъднее его произведение было замёчательнёйшей картиной стараго крёпостного быта, какая только являлась въ нашей литературѣ и гдѣ судьбѣ подневольнаго народа посвящены многія глубокія страницы. Здёсь, мимо новейшихъ народолюбивыхъ движеній, намъ вспомнится снова благородный иде ализиъ сорововыхъ годовъ.



## ГЛАВА ХІІ.

## Народничество.

Реакціонный повороть послё реформъ. — Разладъ въ общественномъ мнёнім и отраженіе его на литератур'в о народ'в. — Вопросъ о "деревн'в". — Теорія народничества. — Нов'йшая народническая беллетристика.

"Народничество", о которомъ говорилось такъ много въ 1870 — 80-хъ годахъ, есть нѣчто весьма неясное, не легко онредѣлимое. произвольное; "народниками" называють себя (и называются другими) люди, очень мало похожіе, даже вовсе непохожіе другъ на друга: люди съ очень опредёленными прогрессивными мебніями, и люди, заявляющіе себя на каждомъ словѣ спеціальными друзьями народа. и, однако, проповѣдующіе нѣчто близкое въ настонщему обскурантизму. Литературная франція, которая въ особенности приписываеть себъ знаніе народа и върнъйшее истольованіе его мыслей, отличается едва ли не наибольшей спутанностью понятій. Она считаеть свои взгляды именно самоновѣйшимъ принципомъ, разрѣшающимъ всѣ вопросы о народѣ; съ замѣчательнымъ самодовольствомъ она изобличаеть всякія противныя мнёнія, противополагая себё и "бюрократизиъ", и "либерализиъ", сившивая ихъ въ одну кучу, иной разъ напалая на славанофиловъ, и рядомъ-совпадая съ "Моск. Вѣдомостями" (Катковскихъ временъ).

Какимъ образомъ могло произойти, что среди ревностно ваявляемыхъ привязанностей въ народу могло появиться направленіе, соединяющее такія странныя свойства? Объясненія этого вопроса надобно искать во всемъ ходѣ недавней и современной общественной исторіи, которая, однако, не удобно поддается опредѣденіямъ. Не принимая на себя этой задачи, отмѣтимъ дищь нѣсколько фактовъ изъ ближайшей литературной области.

Тоть порывь общественнаго увлечения, который наподняль первые годы прошлаго царствованія, быль весьма непродолжителень. Уже тогда можно было замфчать, сколько въ немъ непрочнаго и шаткаго. Новое, повидимому, очень либеральное настроение тёхъ годовъ было подготовлено слишкомъ тяжелыми годами разочарованій Крымской войны: всёмъ, и самой власти, было тогда ясно, что прежній порядокъ вещей несостоятеленъ, что государству, какъ обществу н народу, нуженъ иной путь для того, чтобы ихъ силы стали дъйствительными, а не предполагаемыми — даже для борьбы съ внёшнимъ врагомъ. Затѣмъ, слухи о реформахъ, начало ихъ подготовленія, поддерживали это настроеніе, въ теченіе котораго естественно выдались въ оживившейся литературѣ именно тѣ голоса и мнѣнія, которые сочувствовали обновлению общества и еще гораздо ранее видёли его необходимость. Этому настроенію подчинились — даже болёе или менёе искренно-и тё, вто, собственно говоря, быль мало приготовленъ или расположенъ въ либеральному взгляду на вещи... Но долго подобное настроение удержаться не могло, особенно, когдапо совершении реформъ — наступидо въ самой правительственной области извёстное затишье, а затёмъ и отступленіе. Канъ только стало оно замѣчаться, отъ новаго взгляда на общественныя лѣда отнали всё люди безхарактерные, неубёжденные или веискренніе.-и напротивъ, "подняли голову", какъ ныньче говорятъ, люди, котодые съ самаго начала были врагами всякихъ нововведеній, но до времени молчали... Одною изъ характерныхъ особенностей въ деятельности Добролюбова было именно его чутвое отношение въ подобнымъ проявленіямъ общественности, гдѣ его негодующее остроуміе направлялось противъ фальши, лицемърія и недодуманности, которыхъ въ самомъ началѣ было не мало въ либеральныхъ заявленіяхъ, и которыя не объщали ихъ прочности...

Не будемъ разсказывать, какъ мало-по-малу измѣнилось направленіе самой правительственной власти, подъ вліяніемъ внутреннихъ волненій, польскаго возстанія, а главное, подъ вліяніемъ того, что въ общей массѣ нашего гражданскаго развитія былъ еще слишкомъ не великъ запасъ просвѣщенныхъ силъ, которыя могли дать прочную основу требованіямъ реформы; донынѣ, почти черезъ тридцагь лѣтъ послѣ реформы, она еще не примирила своихъ враговъ. Много ихъ было и въ пору самаго освобожденія, между прочимъ, въ средѣ лицъ съ самымъ значительнымъ положеніемъ. Ихъ вліяніе не замедлило обнаружиться. Мы не станемъ перечислять фактовъ. Съ шестидесятыхъ годовъ общественная жизнь иснытала постепенный упадокъ настроенія, создавшаго реформы, и этотъ упадокъ уже вскорѣ отразился на самыхъ учрежденіяхъ. Напомнимъ лишь, какимъ огра-

ниченіянъ подвергансь въ 60-хъ и 70-хъ годахъ не только крестьянская, но и всё другія реформы, судебная, земская, законъ о нечати и проч., и въ частности, относительно крестьянскаго дёла приведемъ нёсколько словъ писателя, который самъ былъ глубоко убёжденнымъ приверженцемъ и, частію, дёлтелемъ этой реформы, и по самой умъренности своихъ взглядовъ, можетъ считаться компетентнымъ наблюдателемъ нашего внутренняго быта послёднихъ десятилётій.

"Давно и много жалуются у насъ на недостатокъ свободы печати, который существенно мёшаеть правильному и здоровому росту русской мысли, литературы, науки и искусства, - говорилъ Кавелинъ. -Но ни въ чемъ этотъ недостатокъ не принесъ столько зла, какъ по врестьянскому вопросу. Благодаря невольнымъ умолчаніямъ или совершенному модчанію, у насъ до сихъ поръ нѣтъ правильнаго, спокойнаго, безпристрастнаго взгляда на этоть предметь. Полезныя, вполнъ безвредныя и безобидныя мысли не могли высказаться, а явно ошибочныя и пристрастныя, отвергаемыя всемь ходомь русской исторіи, наукой в опытомъ, чужимъ и нашимъ, напротивъ, пользовались въ почати совершенной свободой и высказывались подъ-часъ такъ откровенно и тержествующе, что невольно думалось, будто они пользуются, со стороны цензурнаго вѣдомства, особеннымъ благоволеніемъ и повровительствомъ. Такое предположеніе, конечно, было неосновательно, ему противоръчило все наше законодательство, перестроявшее съ 1861 года нашъ гражданскій быть; но разладъ между законодательною деятельностью и цензурными распоряженіями поддерживаль недоумения относительно истиннаго смысла и значения врестьянскаго вопроса въ Россіи. Въ самомъ деля, кавъ было не спутаться, не сбиться съ толку, когда Положенія 1861 года 19 февраля и цёлый рядъ послёдующихъ преобразованій признали врестьянъ граждански свободными, а говорить въ печати съ сочувствіемъ о врестьянахъ считалось неблаговиднымъ, приводить доводы въ пользу общнинаго владенія, котораго великорусскіе крестьяне до сихъ поръ пѣпко держатся, было чуть-чуть не равнозначительно съ провозглашеніемъ коммунистическихъ теорій; доказывать, что крестьянскіе земельные надёлы недостаточны, что ложащія на крестьянахъ подати и повинности обременительны, что необходимо допустить и организовать переселеніе врестьянь изъ малоземельныхъ губерній — значило заявлять себя политически неблагонадежнымъ!..

"У огромнаго большинства владёльцевъ, не сочувствовавшихъ отиёнё крёпостного права въ томъ видё, какъ она совершилась, и у весьма значительнаго числа административнаго персонала, все

болфе и болфе пополнявшагося недовольными этой реформой, возродилась, благодаря этому обстоятельству, надежда, что если новыя законоположенія и не будуть совершенно отибнены, то, по крайней мёрё, на дёлё будуть донущены существенныя отступленія оть ихъ духа и буквы. Горячія желанія и надежды такого рода, казалось, были не совсёмъ напрасны. Гдё только можно было, Положенія 19 февраля и послёдующія престьянскія законоположенія применались не въ пользу крестьянъ, а въ пользу владбльцевъ; укрѣпленіе за врестьяначи земель, вупленныхъ въ прежнее время на ихъ деньги, часто отвлоенлось подъ самыми ничтожными предлогами; надвлы отводились, вопреки смыслу Положеній, въ невыгодъ крестьянъ в въ выгодѣ владѣльцевъ; выкупные платежи и оброки взыскивались съ безпощадною и разорительною строгостью, причемъ не обращалось никакого вниманія на обстоятельства, ділавшія разсрочку или отсрочку не только справедливой, но и необходимой, въ видахъ сохраненія платежныхъ силъ врестьянъ на будущее время. Всякіе пріемы, съ цёлью обмануть крестьянъ при отводё имъ надёла, по возножности стёснить ихъ, установить экономическую ихъ зависимость отъ владёльцевъ, не только считались позволенными, но владёльцы и управляющіе ими гордились и хвастали. Незамётное, почтенное меньшинство помѣщиковъ и должностныхъ лицъ, не сочувствовавшихъ такому обороту врестьянскаго дела, мало-по-малу устраниянсь или были устранены отъ всякаго въ немъ участія...

"Взглядъ на нашъ сельскій людъ какъ на простой народъ, чернь въ европейсковъ смыслѣ, вмѣетъ у насъ тоже свонхъ энтузіастовъ. Мы слыхали, что въ Европъ чернь представляеть безпокойную жассу людей, недовольныхъ своимъ положениемъ, готовыхъ, при малъящей исеръ, обратиться въ огнедышащій водкань, опасный для государства и существующихъ въ немъ порядковъ; что массы народныя — злементь вѣчнаго движенія, которому, чтобы удерживать его въ границахъ, необходимо противопоставить оплоть консервативныхъ силь. ваковыми являются врупное вемлевладёніе, капиталь и высшая интеллигенція. Нашлись люди, которые цвликомъ перенесли и это воззрѣніе на нашъ деревенскій дюдъ. На этомъ воззрѣнім построены. вапримёръ, удивительныя политическія комбинаціи генерала Фалеева. въ книги: "Чинъ намъ быть". По его мнинио, наше крестьянствоклокочущій вратеръ, готовый каждую мннуту произвести варывъ к разрушить нашъ нолитическій и государственный строй. До такихъ поразительныхъ нельпостей, сколько намъ извёстно, нивто еще у насъ не договаривался, за исключеніемъ сотрудниковъ и покровителей газеты "Вёсть". Генералу Фадёеву привадлежить безспорно честь,

что онъ, изъ ошибочной предпосылки, логически вывелъ ен крайнія послёдствія"<sup>1</sup>).

Все это отразилось и на литературь. Наша литература не поддерживается вліяніемъ общества, другими словами, литература-въ свонхъ лучшихъ силахъ и трудахъ — является выраженіемъ столь незначительной доли общества, именно болёе просвёщенной, что она находится вполит во власти обстоятельствъ. Она можетъ оживиться, когда обстоятельства сложатся благополучно; можеть, дажепри сохраняющейся наличности своихъ обыкновенныхъ силъ, зачахнуть и упасть, если время стоить неблагопріятное... Какъ изв'єстно, со времени наступившей реакціи принималось много суровыхъ мфръ; много изданій совсёмъ прекратили свое существованіе, каждый разъ прерывая, на время или даже совсёмъ, дёятельность многихъ талантливыхъ писателей и во всяковъ случав стёсняя остальныхъ. Общественная мысль живуча, -- потому что остаются неистребимыми ея источники, --- но временно она можеть быть подавлена и устранена: примёры мы видёли, въ послёднія десятилётія, даже у народовъ, несравненно болве просвещенныхъ и граждански развитыхъ,--удивительно ли, что въ нашихъ условіяхъ устраненіе литературы и общественнаго мивнія могло быть весьма двйствительное. Вившнее стёсненіе литературы отразилось ослабленіемъ именно критическаго элемента, и за его отсутствеемъ или недостаточностью начался тотъ "разбродъ" мнёній, который замётила и самая заурядная публицистика, - не постигая (или дёлая видъ, что не постигаетъ) его причинъ и взваливан его на самую же литературу.

Но рядомъ съ этимъ происходило другое явленіе въ предѣлахъ самой литературы. Мы видѣли, что уже вритика Добролюбова отмѣчала рѣзкій новоротъ въ самомъ пріемѣ наблюденія народной жизнисъ тѣхъ поръ, какъ поставленъ былъ вопросъ о реформѣ. Освобожденіе врестьянъ нарушило и похоронило навсегда прежній порядокъ быта. Общественный инстинктъ вызвалъ совершенно иныя наблюденія и изображенія народной жизни, чѣмъ тѣ, какія были возможны прежде. Это не была уже мистическая или филантропическая точка зрѣнія, а желаніе узнать, какой же новый элементъ внесеть въ судьбу цѣлой націи эта новая сила, вступающая въ гражданскую жизнь. Послѣдовала масса всевозможныхъ изслѣдованій, правительственныхъ, земскихъ, частныхъ, научныхъ, практическихъ и белистристическихъ, надъ формами и содержаніемъ врестьянскаго быта наконецъ, "хожденіе въ народъ" со всякими цѣлями, и этнографическими, и практически-бытовыми, и, наконецъ, революціонными.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Крестьянскій вопросъ". К. Д. Кавелина. Спб. 1882, стр. 1-3, 10.

Естественно, что жизнь, которой было посвящено столь пристальное вниманіе, не могла не представить множества оригинальныхъ и не замёченныхъ ранёе сторонъ. Наблюдатели оффиціальные отмёчали ихъ въ извёстныхъ внёшнихъ и сухихъ опредёленіяхъ; отдёльные писатели, публицисты и повёствователи имёли возможность, если не рёшать, то ставить вопросы шире, вводить въ нихъ свои обобщенія и идеалы, и стремились постичь самую душу народной жизни. Очень многіе убёдились, что постигли эту душу, находя ее напр. въ общинѣ. Интересъ вопроса былъ столь обширенъ, что писателю естественно было радоваться своимъ пріобрётеніямъ и видёть въ нихъ настоящее открытіе.

Въ первый разъ "открытіе" сділано было однако довольно давно. Съ тёхъ поръ какъ Гакстгаузенъ, путешествовавшій въ Россіи въ сорововыхъ годахъ, обратилъ вниманіе на нашу сельскую общину, о ней немало уже говорили какъ о своеобразномъ народномъ учреждении, которому можеть предстать великая соціально-экономическая родь въ судьбахъ русскаго народа. Въ изтидесятыхъ голахъ, при первой ричи о врестьянской реформи, когда предстояло лереустройство самыхъ формъ крестьянскаго быта -- съ еще неизвъстнымъ тогда исходомъ, -- община стала предметомъ одинаково ревностной защиты со стороны экономистовъ изъ двухъ противоноложныхъ литературныхъ дагерей того времени. Герценъ въ письмъ къ историку Мишле представляль русскую общину, какъ новый могушественный принципъ соціально - экономическаго быта, которымъ русскій народъ обновить европейскую жизнь. Весьма серьезныя вещи объ этомъ предметѣ были сказаны въ теченіе развитія самой реформы. Такимъ образомъ, нельзя свазать, чтобы это начало русскаго сельскаго быта не было извёстно и достаточно оцёнено. Тёмъ не менье новъйшіе наблюдатели, увидъвши общину въ дъйствін, снова были поражены ею. Вопросъ продолжалъ быть животрепещущимъ: въ теченіе новой организаціи быта поднималась річь и въ правительственныхъ кругахъ, и въ публицистикъ, о томъ, что предпочтительнье для блага сельскаго населенія-сохраненіе общины или повровительство личному владению. Когда после реформы стали обналуживаться все новые вопросы народной жизни, они усилили ревность друзей народа: мы говорили, какъ размножились тогда изследованія народнаго быта, но рядомъ съ этимъ у людей впечатлительныхъ стало развиваться самообольщение — отысканной истиной. когда она еще не была вполнъ отыскана или была не тамъ, гдъ ее находили.

Дело въ томъ, что вопросъ былъ чрезвычайно сложенъ. Не говоря

о томъ, что громадное пространство нашего отечества создаеть весьма различныя условія сельскаго быта, которыя не легко сводятся подъ одну формулу и, напротивъ, представляютъ множество варіантовъ.-чтобы быть достовъднымъ экспертомъ сельскихъ отношеній требовалось быть, кажется, гораздо болёе вооруженнымъ въ дёлё сельскаго ховяйства и политической экономіи, чёмъ было большинство (если не всв) нашихъ наблюдателей народнаго быта, ставшихъ потомъ народниками. Человъкъ, который не видить всего объема многосложнаго вопроса, въ своихъ сужденіяхъ о немъ нерёдко бываеть гораздо сиблёе тёхъ, кому эта многосложность видима болёе. Мы опасаемся, что нѣчто подобное было и здѣсь. Случалось, что наблюдатель, неръдко теперь соединявшій въ себъ повъствователя в публициста, избравъ себѣ предметомъ разысканія какой-нибудь пункть или даже устроявъ тамъ свою резиденцію, не только дёлаль изъ этого пункта общую ивру сельскихъ отношеній (что было невозможно), но забывалъ иногда о существования всего остального міра, кромѣ деревенскаго. Этотъ остальной міръ представлялся какъ бы совстви чуждымъ деревить, всего чаще не понимающимъ ни ед значенія, ни интересовъ, и ибшающимъ ся благодушному существованию. Понятно, что это забвение горизонта и перспективы не помогало правильности очертаній въ картинъ. Дошло до страннаго злоупотребленія словами: "мужицкое царство", какъ многіе называютъ Россію, или "деревня", ---какъ будто большій процентъ крестьянскаго населенія освобождаль Россію оть техь необходимостей, какія сушествують во всякомъ и не-мужицкомъ царстве - техъ же тратъ на администрацію и войско, тёхъ же заботь о просвъщеніи, стрем. леній къ улучшенію гражданскаго строя и нравовъ, тёхъ же порывовъ ся талантливѣйшихъ и образованнѣйшихъ людей въ общечеловѣческимъ илеаламъ.

Наконецъ, на вопросѣ о деревнѣ отразилось то броженіе мнѣній, какимъ вообще наполнено было то время. Напомнимъ нѣкоторыя подробности. Если въ прогрессивномъ движеніи литературы и общества въ эпоху освобожденія высказались развившіяся традяціи сороковыхъ годовъ, то сказались тогда же и преданія "Москвитянина", даже "Маяка". Съ такимъ характеромъ явился журналъ Достоевскаго, "Время"-"Эпоха", съ мистической проповѣдью о "почвѣ", съ войной противъ подчиненія европейскому "ложному" просвѣщенію, идеями, давно извѣстными по старому славянофильству и "Москвитинину". Полемика велась не столько доказательствами, сколько темпыми теоріями о западномъ и русскомъ человѣкѣ, и язвительными словами: тогда изобрѣтенъ былъ "кнутикъ европейскаго либерализма", "стертый пати алтынный" (послѣдній долженъ былъ означать безличность нашихъ послёдователей европейской образованности) и т. п. Съ началомъ реакціонныхъ "вѣяній", ихъ сильнѣйшимъ выраженіемъ стали "Московскія Відомости" и "Русскій Вістникъ". Повилимому "Время" представляло нёсколько иной оттёнокъ, но разница была только въ тонѣ: "Время" отличалось мечтательной восторженностью, ихъ сосёди - характеромъ весьма подожительнымъ, въ концв вонцовъ единство ихъ обнаружидось. Крепостническими тенденціями чиствишей воды отличалась "Вёсть", съ ея разными позднвишими отпрысками. Славянофильскія изданія-, Парусъ", "День",. "Москва", "Москвичъ" — играли роль, которая по времени казалась оппознціонной, и наконець были запрещены; въ эту пору они оставались, большею частію, вёрны старымъ правиламъ своего ученія и выказывали замёчательную стойкость. Но во время "диктатуры сердца", славянофильство, возродившись въ "Руси", не только не оцёнило настроенія, давшаго ему самому возможность общественной дівятельности, но не выдержало самой программы старой школы. Визсто прежнихъ шировихъ плановъ народной автономіи, оно могло предложить только какія-то бюрократическія преобразованія "убзда", впадало въ оппортунизмъ, т.-е. въ уступчивость настоящей минутѣ, и потеравъ старыя предація, самымъ недвуснысленнымъ образомъ высказывало вражду въ свободному развитію общественнаго мнѣнія. Эпоха "народной политики", "свёдущихъ людей" и т. д. отозвалась въ литературѣ-славянофильской и принимавшей славянофильскія замашкитолвами о "самобытности", противопоставлениемъ "интеллигенци" и народа, и невѣжественными воплями противъ первой, будто бы въ пользу народа, -- которому, если бы эти благодътели его достигли исполненія своихъ желаній, предстояло бы только настоящее превращеніе въ орду... Прибавимъ, наконепъ, извѣстную долю вліянія Достоевскаго: его сенсаціонные, истерическіе романы сопровождались въ послъдніе годы публицистикой въ "Дневникъ Шисателя", чрезвычайно странной, излагавшей иногда изумительныя понятія о государствв, обществв и народъ. Достоевский считалъ себи не только знатокомъ сердца человѣческаго, но напр., и знатокомъ финансовъ, и предлагаль удивительные совёты, оставшіеся, въ сожалёнію, безъ комментарія со стороны его почитателей; но и здёсь онъ дёйствовалъ на нервы иногихъ читателей, говоря о народъ и ненавистноиъ "либерализмѣ".

Все это вмёстё производило страшную путаницу понятій и впечатлёній, которая сбивала съ толку многихъ людей, не умёвныхъ разобраться въ явленіяхъ современной жизни. Господа "народники", иногда дёйствительно видёвшіе народъ и условія его быта, казалось, могли бы понятъ причины его благосостоянія и бёдствій, различить его друзей и враговъ, — въ нѣкоторыхъ случаяхъ присоединили свои голоса къ воплямъ противъ интеллигенціи, къ безобразному противопоставленію интересовъ народа и "культурныхъ людей", придавая послѣднимъ, посредствомъ грубыхъ передергиваній, ненавистный характеръ, и не подозрѣвая, какого страннаго будущаго они желаютъ своему народу.

Такимъ образомъ, влеченіе къ народу, въ сущности давнее, а теперь усиленное освобожденіемъ крестьянъ, создавало особое мірововзрвніе, которое диктовано было сначала самыми лучшими побужденіями и между прочимъ произведо самыя благотводныя научно-правтическія изученія народной жизни и замічательныя беллетристическія изображенія. — но, съ другой стороны, въ послёдовавшія смутныя времена нашей общественности, будучи лишено воздействія свободной БОНТИКИ. ОНО ВЫДОЖДАЛОСЬ НЕДЁДКО ВЪ СТДАННЫЯ ПООЯВЛЕНІЯ, ВПАЛАЛО въ самобытническій "мистицизмъ, полкупалось мнимымъ лемократизмомъ писателей, въ сущности ретроградныхъ, и рядомъ за ними приняло участіе въ безобразномъ походѣ противъ "интеллигенціи" (т.-е. образованія) и "либерализма", не догадываясь, что оказываеть защищаемому имъ народу очень дурную услугу. Всв эти оттёнки иногда такъ тёсно переплетены между собою, что не легко раздёлить писателей "народничества" на рёзко-опредёленныя группы: онъ очень близви одна въ другой и заимствуются другъ у друга.

Перебирать подробно народническія теоріи нѣть надобности. Въ послѣднія десятилѣтія о "самобытности", о несходствѣ нашемъ или даже противоположности съ Европой, о необходимости нашего собственнаго національнаго развитія и устройства, —послѣ славянофиловъ говорили проповѣдники извѣстной "почвы", въ журналѣ Достоевскаго, говорили генералъ Фадѣевъ, гг. Энгельгардтъ, Кавелинъ, авторъ статей о "Деревнѣ" въ "Недѣлѣ"; наконецъ, новѣйніе самобытники, "народные политики" и, собственно, "народчики" новѣйшаго времени. Виѣстѣ съ этимъ говорилось о "розни" между народомъ и высшими классами, о различіи и враждебности народа и "интеллигенціи", наконецъ о желательности уменьшенія числа послѣдней. Эти "вопросм" вызывали въ свое время жаркую полемику, но любопытно, что предметы, повидимому, столь капитальные, не вызвали со стороны народниковъ ни одного сколько-нибудь серьезнаго труда<sup>1</sup>), а трактовались небольшими статейками съ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еденственной книгой, заслуживающей подобнаго названія, била книга Н. Данилевскаго: "Россія и Европа" (1-е отдёльное изд. 1871), на которую возлагаль такія надежды Достоевскій. Въ свое времена она не обратила на себя особеннаго вниманія, потомъ была довольно забыта, даже народниками, и снова выдвинута въ по-

отрывочной и неясной мыслыю, но съ большой ръшительностью тона. Мы возьмемъ два-три образчива.

Таковы были статьи, посвященныя "Деревиз" П. Ч. и въ свое время послужнышія предметомъ толковъ въ литературѣ 1). Это было одно изъ самыхъ характерныхъ заявленій народничества. Мысль автора (заслуженнаго земскаго деятеля) была, вкратие, TSKOBS. Строеніе нашего общества рёзко отличается отъ европейскаго. Въ большей части западныхъ государствъ исторически обозначались три общественныя группы, имвешія подкладкой экономическіе факторы: землю, калиталь, трудь. Первыя деб группы раньше явились "сознательной свлой, и каждая отмётила своимъ господствомъ историческій періодъ — феодализмъ, господство буржувзін. Третья группа теперь только готовится къ своей очереди и еще не успъла наложеть свой отпечатовъ на историческій періодъ. Въ Россіи, напротивь, была лишь одна "серьезная" общественная группа — крестьянство (въ экономическомъ смыслѣ): оно отлично отъ европейскаго - 88рода", — послёдній есть собственно пролетаріать; — притомъ наше врестьянство такъ многочисленно, что является собственно единственной общественной группой... Это вещи извъстныя, говорить авторъ, по изъ нихъ не сдълавы должные выводы, а именно, что "всякое самобытное движение, — умственное, политическое, нравственное-непремённо пріурочивается въ той общественной группі, которая въ данное времи обладаетъ наибольшей притигательной силой (?), идеть въ духѣ и интересахъ этой группы, отъ нея получаетъ свои типическія черты-свою окраску",-хотя бы сами дида и не принадлежали въ этой группѣ по своему происхождению: ихъ дъятельность принадлежить этой группь по направлению и внутреннему характеру д'Ентельности, - принадлежетъ инстинктивно, часто даже наперекоръ личнымъ навлонностямъ. Авторъ заключилъ, что "какъ только (?) наше общественное движеніе изъ подражательнаго саблается абйствительно самобытнымъ. - оно необходимо пойдеть въ духѣ и интересахъ врестьянства". Такое движеніе есть истинно національное; "всякія же домогательства съузить роль и значеніе врестьянства, какими бы мантіями онв ни приврывались (англійскимъ selfgovernment'омъ, покровительственнымъ тарифомъ или чъмъ инымъ), домогательства, теперь обывновенно фигурирующія подъ громкимъ именемъ національныхъ интересовъ — я называлъ и на-

саёднее время. Относительно ся теоріи національныхъ типовъ развитія, долженствующей узаконить наше отпаденіе оть общечелов'яческой цивиликація, см. статьи Вл. Соловьева, "В'ясти. Евр." 1888, февр., апр'яль; Н. Кар'яева, "Р. Мысль", 1889.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ "Недѣлѣ" конца 1875 и 1876 гг.—Возраженія г. Михайловскаго, въ "Отеч. Зап." 1876, и "Вѣсти. Европи", 1876, № 1 и 8.

зываю нанболёе анти-національными, какія только можно придумать". Авторъ отмѣчалъ въ нашемъ обществѣ различные признаки всеобщаго стреиленія въ самобытности; тоже онъ видель и въ отношевін общества къ славянской войнь (1876 г.) - только, по его мевнію, прогрессивная журналистика" не съумбла удержать за собой руководство обществомъ "по одному изъ самыхъ важныхъ для насъ вопросовъ".

Отсюда важность "деревни". Авторъ утверждалъ, что "деревня" можеть помочь и русской литературь. Наша литература останется вялой и безсильной до тёхъ поръ, "пока ся направленія изъ жалвихъ европейскихъ копій (?) не сдёлаются действительно русскими, истекающими изъ коренныхъ основъ народнаго быта". Коренныя основы, это----не собственно народныя понятія въ ихъ нынъшнемъ видѣ (въ нихъ авторъ признаеть многія несовершенства), а то психологическое зерно, изъ котораго они выросли --- нравственные задатки народа. Они выше въ "деревнѣ", чѣмъ въ цивилизованныхъ людяхъ, и послёдніе тогда только стануть въ нормальное отношеніе въ народу, когда "витето того, чтобы исходить изъ абстрактнаго человёва, существующаго внё времени и пространства, предварительно ассимилирують наслёдство русской деревни, психологически сростутся съ нимъ и уже тогда стануть пускаться въ обобщение". Это и будуть "люди деревни", которые одни способны оживить нашу литературу. Авторь думаеть, что при этихъ словахъ онъ можеть сказать---sapienti sat.

Но вскорѣ затѣмъ онъ нашелъ нужнымъ подробнѣе объяснять свою мысль. Дёло въ томъ, что наша "дряхлая, бездушная интеллигенція" находится въ самомъ жалкомъ положеніи. Въ сужденіяхъ о нашей интеллигенція, - говорить авторь, - нужно различать два элемента: уиственный и правственный. Относительно перваго элемента можно смёло сказать, что мы "сами себё предки". Дёйствительно, --- спрашиваеть авторь, --- "какія умственныя богатства завѣщали намъ наши предки? Какой складъ воззрений и понятий, какой характерь мышленія?" ---Вопрось показываеть уже, до какого крайняго отрицанія "интеллигенціи" доходиль поклонникь "деревни". Можно было бы замътить, что предки оставили намъ исторію, по врайной муру укрупнышую государство, которое охранило самую народность; оставили кое-какую науку, надъ которой трудились между прочимъ люди "деревни", какъ Ломоносовъ, и которая вела къ національному самосознанію и оцёнкё самой "деревни"; оставили поэзію, воспитывавшую идеальныя стремленія и между прочимъ научавшую "добрымъ чувствамъ". - Нётъ, отвёчаетъ рёшительно авторъ: "ровно никакихъ воззрѣній и никакого мышленія". Мы по-25

MCT. STHOPP. II.

лучаемъ только самыя элементарныя представления и ребяческия суевёрія 1), подъ защитой непроходинаго невёжества". И когда въ этоть "хламъ" проникаеть лучъ знанія, мы, "не стісняемые ни традиціей, ни установившимися взглядами, на давлевіемъ авторитетовъ", получаемъ возможность работать по всъмъ направденіямъ, -но работать только головой. "Этниъ и объясняется характерная особенность первыхъ экскурсій нашей нарождавшейся интедингенція въ область иншленія и знанія, съ отчаянными свачвами, съ безпощаднымъ- отриданіемъ, съ шировими порывами безъ соотвётствующихъ результатовъ".--Авторъ почувствоваль, затвиъ, что ему могуть сдёлать очень вёское возраженіе, и устрандеть его. "Намъ могуть указать, --- говоритъ онъ, --- какъ и указывають нер'ядко, на освобожденіе врестьянъ, на судебныя и другія реформы, въ которыхъ интеллигенція принимала активное участіе, наконець, на то, что она же поставила въ широкой форм' вопросъ о меньшемъ брать, объ его человѣческомъ достоинствѣ и человѣческихъ правахъ, и не мало излонала вопій за общее благо и пр. Все это такъ, все это было. Но вакіе мотисы руководили интеллигенціей въ этихъ случаяхъ? Быди отдёльныя личности, высоко стоявшія надъ современною имъ интеллигентною массою, для воторыхъ общее благо, меньшій брать и т. п. составляли не абстрактное представление, а живой, прожнгающій душу фавть. Эти люди действительно приноснии себя на алтарь правды въ силу органической потребности. Но не то двегало массу интеллигентную. Она, пожалуй, тоже волновалась; но это волнение было чисто юловное". "Авторъ ссылается на то, какъ часто въ интеллигентномъ человёкё замирають "головныя" стремленія нри встрвчв съ двиствительной жизныю, какъ онъ становится равнодушень въ несчастному люду, самъ двлается эксплуататоромъ. Сврашивается,---мыслимы ли подобные факты, еслибы подъ громкнии фразами, которыми мы бываемъ такъ щедры въ періодъ книжной жизни, скрывалась хоть капля настоящаго чувства, сердечнаго, а не головного?"

Наконецъ, перечисляя общественные классы, изъ которыхъ выходитъ наша интеллигенція, средніе и мелкіе помѣщики (крупныхъ цочему то онъ желаетъ "оставить въ сторонѣ"), средніе чиновники (а крупные?), духовенство, купечество, авторъ находитъ, что свойства этихъ классовъ—"мѣщанство и крѣпостничество". "Эти продукты болѣзненныхъ (?) процессовъ въ русской исторической жизни" именно и легли въ основу нравственныхъ инстинктовъ нашей интеллигенціи и т. д. Все это можетъ и должна исцѣлить "деревня".



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Которыми однако еще въ большей степени обладаеть деревня.

Въ заключение, по удивительному собственному признанию автора, столь строго клеймившаго "жалкія европейскія копіи", его разсужденія о типахъ развитія, слёдовательно вся мысль его, имёютъ свой корень—"въ экономическомъ ученіи иёмецкаго еврея".

Эти разсуждения о значения "деревни" могуть дать наглядное понятіе о томъ, какъ мыслило народничество, руководимое безъ сомнёнія наилучшими намёреніями, но потерявшее историческую нажать и чувство действительности. Читателя поражаеть удивительная легкость, съ которой рёшаются здёсь и вопросы европейской исторіи, и судьба русской интеллигенціи, и провиденціальное значеніе "деревни",---а въ концъ концовъ въ подкладкъ указывается просто "ученіе німецкаго еврея", — хотя авторъ желаеть явиться самостоятельнымъ защитникомъ народнѣйшаго русскаго интереса, исходящаго изъ самой "деревни". Рътение достигается просто: авторъ беретъ теоретическія, невыясненныя понятія "общественныхъ группъ", "типовъ развитія", "нравственныхъ задатковъ", прибавляетъ два-три анавдотическихъ примёра (нами пропущенныхъ: какъ дёвушка-курсистка, чуть не умирающая съ голоду, грубо говорила съ профессоромъ; какъ, напротивъ, была ласкова къ автору какая-то вухарка изъ народа, и т. п.)... Во всей русской исторіи находится одна "серьезная общественная группа", однимъ небольшимъ недостаткомъ воторой была полная подитическая безсознательность и безсиліе; группа, которая въ теченіе педыхъ вёковъ играла роль чисто физическаго орудія, употребляемаго или самимъ государствомъ, или тъми, кому оно отдавало ее за разныя себъ службы; остальныя группы – м'вщанство, духовонство, пом'вщичій классь представляются автору продуктами "болёзневныхъ процессовъ" нашей исторів --какъ будто этимъ эпитетомъ можно устранить ихъ историческую роль. "Общественныя группы" пріобрѣтають значеніе лишь тогда, когда проникаются общественнымъ и политическимъ сознаніемъ; о группахъ европейскихъ самъ авторъ приводить слова Гервинуса (или другого историка), что онѣ дъйствовали "съ простой послѣдовательностью хорошо понятаго интереса". Наша "единственнан" группа, какъ мы сказали, не была въ такомъ положении. Ея роль была пассивная, или, при некоторомъ сознаніи своего рабскаго положенія, полное безсиліе ся прерывалось только вспышками — не политическаго движенія, а "бунта"... Однимъ изъ лучшихъ правъ русской "интеллигенціи" на уваженіе была именно забота о помощи этому бъдствовавшему классу, о поднятіи его положенія — гражданскаго и умственнаго. Поклонникъ "деревни" не хочетъ этого знать. Государство, въ прошломъ столѣтін, еще продолжало заврѣпощать свободныхъ людей, когда въ "интеллигенци" высказалась несомни-

25\*

тельно мысль о несправедливости ковпостного права. Нашъ авторъ забыль объ этонъ, и съ легкинъ сердценъ бросаеть дучшинъ дюдянъ общества укоръ, что ихъ интересъ въ народу былъ "головной", что они "выходили изъ абстрактиаго человѣка" 1)! Дѣло было совершенно просто: въ обществѣ, гдѣ нельзя было прямо говорить о политическихъ предметахъ, трудно было увазывать на политическию несправедливость рабства или указывать на непосредственные жизненные примъры; надо было говорить съ точки зрънія простого человѣколюбія, защищать въ рабѣ человѣка, т. е. "абстрактнаго человѣка". Почему же эта защита могла быть напремѣнно приписава годовѣ, а не чувству, и что было бы дудного даже въ первоиъ случав? "Изъ абстрактнаго человѣка" выходило христіанство. Изъ этого человъка исходили глубочайшія стремленія науки; къ нему сводятся благороднъйшія усилія, изъ всёхъ вёковъ и народовъ, къ защитѣ человѣческаго достоинства въ нравственной, а наконецъ н въ политической жизни. Новъйшія государства основывались даже на провозглашения правъ человъка... Именно образование, хотя бы исходившее изъ абстрактнаго источника, внушило лучшимъ людямъ русскаго общества стреиление помочь "меньшему брату" — въ то время, вогда еще никто не думаль о "нравственныхь задатвахъ деревни" или о "типахъ развитія" и когда были весьма осязательны матеріальныя выгоды крёпостного права для помёщичьяго власса.

Авторъ рѣшаеть, что "какъ только наше общественное движеніе сдѣлается изъ подражательнаго самобытнымъ, оно необходимо пойдетъ въ духѣ и интересахъ врестьянства". Съ виду фраза — очень хорошая в народолюбивая, но въ сущности безсодержательная и даже фальшивая. Когда начнется это и чѣмъ можетъ быть приведена "самобытность общественнаго движенія"?—авторъ умалчиваеть, всѣ свои надежды возлагая на "нравственные задатки деревни". Но до сихъ поръ деревня была безгласна и никакимъ актомъ своей "коллективной мысли"<sup>2</sup>) себя пе заявила; въ дѣйствительности стремленіе общественнаго движенія къ самобытности было дѣломъ именно образованнѣйшей части общества, той самой "интеллигенціи", въ которой народничество видитъ такъ мало проку. Только этотъ трудъ интеллигенціи, поддержанный европейскимъ знаніемъ<sup>3</sup>), мысль объ "абстрактномъ человѣкѣ", о смыслѣ общества и государства, о національномъ достоинствѣ, о значеніи низшихъ классовъ, объ обще-

<sup>4)</sup> Любопытно, что такимъ варварскимъ язикомъ говорилъ именно партезанъ "деревни".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О ней безпрестанно говорить новъйшее народничество.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Къ которому относятся и труды "нёмецкаго еврея".

ственной справедливости и проч., развиди въ обществе тотъ интересъ КЪ НАДОЛУ, КОТОДЫЙ ТОПОДЬ ПОДОТОЛЕОВИВАОТСЯ ВЕДИВЬ И ВЕОСЬ: КЪ тому же вела мало-по-малу и практическая действительность. житейскій опыть самого государства и частнаго быта. Но "деревня" сама по себъ въ этомъ ни мало не участвовала и даже до сихъ поръ не понимаеть, въ громалномъ большинствъ, сколько труда, знанія. чувства, самопожертвованія принесено на ся пользу людьми нныхъ классовъ. Что касается "подражательностя", то обыкновенно не понимають, что первые ся опыты были именно первыми опытами самобытности. т.-е. первыми начатвами стремленія выйти изъ состоянія безразличной толпы-къ сознательной гражданской жизни... Несправедливо или не точно, наконецъ, то, что самобытное движение общества пойдеть въ духѣ и интересахъ "крестьянства". Оно пойдеть въ духв и интересахъ цвлаго народа, націи, а не одного крестьянства. Кромѣ крестьянства и крестьянскаго быта, есть въ государствъ разныя другія сословія и формы труда, которыя необходимы для его обихода и самаго существованія, и въ которымъ престьянство не имъетъ непосредственнаго отношения. И какое подразумъвается всестьянство? Если то, вавое существуеть въ данную минуту, то вто определить его "духъ и интересы"? Само оно ихъ формулировать не въ состоянія, не только потому, что не имботь для этого вибшней возможности, но и потому, что его "коллективная йысль", при ныебщией степени "народнаго просв'ящения", не разум'веть многихъ предметовъ, стоящихъ внѣ врестьянскаго обихода, и составляющихъ, однако, жизненную необходимость народнаго бытія. Таковы вопросы о высшей шволь, о свободь науки и печатнаго слова: въ лухв и интересахъ" нинишияю врестьянства было бы, пожалуй, совсёмъ закрыть эти вопросы-только подобное рёшеніе равнялось бы самоубійству народа. Или этоть "духъ и интересы" определить кто-нибудь другой?-Действительно, ихъ берется теперь определять всякій желающій, и достаточно извѣстно, что многіе изъ спеціальныхъ истольователей народнаго духа рёшаютъ дёло въ откровенновъ обсеррантновъ свыслё (народники извёстнаго стиля говорятъ прямо объ излишествѣ у насъ высшаго образованія; другіе говорять о ненадобности народной шволы).

Наконецъ, "правственные задатки" составляютъ еще столь неопредъленный и спорный вопросъ, что иные приверженцы "деревни" находили въ основъ нынъшняго деревенскаго міросозерцанія полувосточный фатализмъ, который, конечно, былъ бы весьма неудовлетворительнымъ фундаментомъ для системы общественнаго устройства м нравственности. Оцънка народной нравственности—дъло столь трудное, что мудрено безъ дальнихъ справокъ поставить "деревню" образцомъ: та же "деревня" — наперекоръ "общинной" нравственности, которую ставятъ въ примъръ – неизмѣнно производитъ кулаковъ и міроѣдовъ. Недавно мы читали о процессѣ цѣлыхъ сорова конокрадовъ (изъ одной мѣстности), систематически и безжалостно разорявшихъ своихъ односельчанъ; наперекоръ мнимой религіозной терпимости народа мы читаемъ объ избіеніяхъ штундистовъ — не говоримъ уже объ избіеніяхъ евреевъ, о "своихъ средствіяхъ", т.-е. поджогахъ, и т. д. Наконецъ, самая внутренная живнь общины имѣетъ свои стороны, также мало поучительныя...

Черезъ нѣсколько лѣтъ послѣ толковъ о "деревнѣ" явилась нован программа народничества, на этотъ разъ болѣе категорическая, хотя не болѣе ясная <sup>1</sup>).

Книги подобнаго рода разбирать очень трудно. Авторъ относится въ своему дёлу съ преданностью, которой нельзя не отдать справедливости. Въ нёкоторыхъ отдёльныхъ случаяхъ авторъ и теоретически правъ 2); иногда онъ върно и даже сибло защищаетъ права народа и требованія здраваго смысла <sup>3</sup>); но рядомъ съ этимъ-поистинъ поражающая путаница понятій, извращеніе исторія, нежеланіе видѣть вещи въ ихъ дѣйствительномъ свѣтѣ, упорное повтореніе мибній, совершенно фальшивыхъ и давно опровергнутыхъ, н, наконецъ, нѣкоторые взгляды и пріемы, напоминающіе осужденныхъ имъ "ретроградовъ". "Вивсто предисловія", авторь разсуждаеть длинно и путано о какой-то "традиціи пессимизма", которую побіздоносно обличаетъ. "Вылъ періодъ, --говоритъ онъ, -- когда наши пессимисты только въ себъ видъли альфу и омегу русскаго прогресса... Въ сорововыхъ и пятидесятыхъ годахъ пессимизмъ направлялъ свои удары по преимуществу на привилегированныя сословія. Безношадно бичеваль онь дворянство, духовенство, борократію, купечество; народъ оставлялся въ тъни какъ сила, не могущая играть никакой исторической роли". Прочитавши подобную вещь, приходишь совершенно въ тупикъ: вто эти "наши пессимисты"; что такое авторъ описываеть? гдъ происходили подобные факты въ сороковыхъ и нятидесятыхъ годахъ? Рѣчь идетъ, конечно, о литературѣ; но гдѣ же у руссвой литературы сороковыхъ годовъ была возможность "бичевать", да еще "безпощадно", привилегированныя сословія? Сибшно читать подобныя выраженія о литератур' сороковыхъ годовъ-такъ когъ бы говорить о ней, съ своей точки зрѣнія, развѣ только знаменитый цензоръ Красовскій или Елагинъ. Правда, туть же рядомъ оказы-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соціологическіе очерки. Основы народничества, г. Юзова. Спб. 1882. Было съ твхъ поръ новое, размноженное изданіе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Укажемъ, напр., стр. 164 и слёд., о славянофильствё.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Си. главу XII: "Кто подриваеть религис?"

вается, что этоть "безаощадный" пессимизмь быль вовсе не пессимаямь. "Этоть юный (?) пессимизмь заключаль въ себё *уромадную* долю оптимизма (!),—наука, просвёщеніе, распространеніе техническихь знаній, желёзныя дороги, банки и т. п., служили главной опорой надеждь для преобразованія русской общественности". Изь обмольки, заключающейся въ послёднихь словахь, ясно, что подь словомь "пессимизмь" авторь понимаеть не что иное какь тё мысли о необходимости преобразованія нашей общественности, какія робко высказывались въ литературё сорововыхь годовь!.. Можно избавить себя оть разбора исторіи, которан пишется съ такимъ изложеніемь фактовь. Дёйствительно, дальше исторія "пессимизма" становится совершенно фантастической: отдёльный случай, отдёльная фраза писателя превращаются безъ дальнихъ справокъ въ цёлыя направденія, путается хронологія, потребность критики изображается какъ посигательство на народъ, и т. Д.

Затемъ, книжка трактуетъ о множестве важныхъ вопросовъ, воторые авторь разрешаеть предварительно для выяснения народнической теоріи: личность и общественныя формы; умъ и чувство, какъ факторы общественнаго прогресса; основы нравственности и ученіе Спенсера; объективная этика русскихъ философовъ (?); свобода воли и т. д. Дарвинъ, Спенсеръ, Марксъ, Мауреръ, Эмиль де-Лавелэ, общинное землевладёніе, капиталистическая форма производства, борьба за существование, интересы науки и т. д., --- все это разрѣшено ватегорически отъ имени "коллективной мысли народа", которой авторь считаеть именно себя спеціальнымъ истолкователемъ... Совершенно также, какъ его предшественникъ П. Ч., авторъ въ своихъ разсужденіяхъ обыкновенно совсёмъ забываетъ объ условіяхъ, въ какихъ существуютъ наше общество и литература, предъявляетъ въ послёдней требованія, невыполнимыя не по ся волё, мёшаетъ дъйствительность съ собственными фантазіями, или же выдаеть за отврытіе азбучныя истици.

Авторъ начинаетъ главу: "Либерализмъ и народничество", съ заявленія, что у насъ иють партій въ смыслё опредѣленныхъ общественныхъ группъ, что есть только вачатки партій, и что очень желательно, чтобы они опредѣлились—для выясненія самихъ вопросовъ (черезъ двѣ-три страницы окажется, что партін есть, и авторъ опрокинется на нихъ съ своими изобличеніями). "Нѣкоторымъ кажется, что такое положеніе (неяоность дѣленія партій) особенно удобно; но это доказываетъ только ихъ слабую вѣру въ себя, въ свою правоту, въ свои убѣжденія" (не знаемъ, кто бы не жекалъ имѣть возможность высказать вполнѣ свои вэгляды). "Ясное и рѣзкое выдѣленіе своихъ мвѣній и убѣжденій изъ всей остальной массы мвѣній есть обязанность всякаго, кто вёрить въ силу и правоту своихъ мийній. Подобное выдёленіе необходимо для того" и т. д... "Свётильникъ долженъ стоять на виду" и т. д... Но авторъ видитъ на этотъ разъ, что есть "внёшнія условія", которыя мёшають высказываться миёніямъ съ должною полнотой. Вслёдствіе этого, у насъ существуетъ полный хаосъ въ наименованіи разныхъ категорій миёній. "Человёкъ называетъ себя народникомъ, а по понятіямъ оказывають себя то народниками, то либералами; вообще тутъ господствуетъ полная путаница". Опасаемся, что авторъ не уменьшилъ ся.

По его объяснению, такъ-называемое у насъ "либеральное направленіе" состоить главнымъ образомъ изъ двухъ элементовъ: собственно либерализма и изъ народничества. "Они вполни солидарны между собой по отношению въ бюрократизму", но въ остальномъ не имъютъ ничего общаго. Основная идея либерализия состоить въ томъ, что "центръ тяжести страны лежить въ культурно-интеллигентныхъ классахъ и что эти влассы должны овазывать, если не исвлючительное, то преимущественное вліяніе на ходъ соціальной жизни" (кагь извёстно, идея либерализма въ этомъ не состоитъ); по взгляду народничества, соціальная жизнь, находясь подъ вліяніемъ только культурныхъ классовъ, получаетъ уродливое, одностороннее развитіе и направляется на удовлетворение потребностей не всей страны, а только культурныхъ классовъ. Дальше оказывается, что "если оставить въ сторонв некоторые второстепенные признаки, которыми либерализиъ отличается оть бюрократизма, то можно сказать, что по своей сущности, и именно въ отношении въ массъ народа, они вполнъ однородны нежду собою". "И тотъ, и другой одинаково считаютъ необходимымъ мудрить (!) надъ народомъ, устраивать его жизнь по своему образцу (!) и насимоно навизывать ему свои идеалы; вся разница туть только въ томъ, что бюрократнамъ дёлаетъ это просто въ силу власти, а либерализиъ прикрывается знамененъ науки и прогресса, понимаемыхъ имъ, разумвется, на свой ладъ". Авторъ не замвчаетъ логической прорехи: какимъ образомъ либерализмъ можетъ что-нибудь насильно навязать народу, когда у него власти никакой ивть? и перешель мёру вёроятія въ своей антипатіи къ "либерализму"--потому что действительный либерализиъ насильно навязывать народу ничего не желаетъ.

Чтобы яснѣе изобразить народничество, авторъ продолжаетъ, что народничество есть собственно ученіе объ обществѣ и его формахъ. "Достоинство общественной формы измѣряется не тѣмъ, насколько она приближается къ какому-то научному идеалу (?), а тѣмъ, насколько она приспособлена къ желаніямъ живыхъ личностей, составянощихъ данное общество. Самая прекрасная форма будетъ гибельна для общества, если она не соотвётствуетъ желаніямъ его членовъ, ибо въ этомъ случаё она можетъ держаться только насиліемъ, которое представляетъ собою начало развращающее и разрушающее. Многіе ошибочно думаютъ, что уважать мысль народа значитъ подчиняться народу во всемъ, раздёлять все его міросозерцаніе, вёрить въ домовыхъ и лёшихъ и т. д... Это очевидная нелёпость". Народничество указываетъ и защищаетъ общественныя понятія народа, хотя народная мысль не делжна считаться несостоятельной и въ другихъ областяхъ, напр. въ агрономіи, и т. д.

Здъсь опять найдется не мало недоумъній. Ръчь объ общественныхъ формахъ, навязываемыхъ народу, ведется опять противъ "либерализма". Мы не знаемъ, какая наука берется поставлять одинъ общественно-политическій идеаль для всёхь народовь; обыкновенно она за это вовсе не берется; идеалы создаются различно въ средъ различныхъ обществъ, потребностями дъйствительной жизни, которыя яснье и раньше усматриваются просвыщенными людьми, чемъ народной массой; идеалы вводятся въ жизнь, какъ скоро окръпнуть въ сознания общества, и затемъ или падають, если потребность народа не была угалана върно, или, напротивъ, утверждаются вполнъ, если авиствительно отвечали этой потребности. Къ сожалению, иногда они вводимы были и не безъ насилій, какъ у насъ Петровская реформа; но исторія зачастую оправдываеть такія насилія, когда они устраняли большее зло, которое могло произойти отъ застоя, когда народная масса не въ состояни бывала понять сложныхъ и ей часто недоступныхъ потребностей государства.

Далье. "Уважение въ народной мысли въ области соціологии отнюдь не обусловливаеть собою полнаго подчинения большинству меньшинства. Напротивъ, всякое меньшинство должно имъть право на самостоятельное устройство своихъ дёлъ, насколько это не идетъ въ разръзъ съ справедливыми (?) требованіями большинства". Приведемъ слъдующаго рода примъръ, на которомъ довольно характерно сказываются странныя практическія иден такъ-называемаго народничества: "Нашъ народъ мало интересуется высшимъ образованіемъ и наукой; потому и рёшеніе этихъ вопросовъ должно зависъть не отъ него, а отъ того меньшинства, которое ими живетъ и которому они дороги (1), -- хотя, разумиется (1), при тавой постановкѣ дѣла и матеріальное содержаніе высшихъ учебныхъ заведеній должно падать, главнымъ образомъ, на это же меньшинство. Вообще не о подчинении культурныхъ классовъ народу хлопочуть народники, а о предоставлении простора развитию естоль группъ народа, насколько, конечно, это возможно при необходимомъ согласованія интересовъ всёхъ во имя общо-народнаго благополучія". Не будемъ говорить о томъ. какъ авторъ распредвляеть отношения "боль-ШИНСТВА" И ... МЕНЬШИНСТВА", Т.-С., ВЪ ДАННУЮ МИНУТУ, МАЛОСОЗНАТЕЛЬной массы и власса людей, гдв-худо ли, хорошо ли - заключены умственныя силы страны, или о томъ, ято и ванъ будеть угадывать сираведливыя" требованія бодышинства; остановимся только на приведенномъ примъръ. Прежде всего, онъ поражаетъ простодушнымъ соображениять, что высшее образование и наука нужны только "меньшинству", которое-де ими "живеть", а что для народа они не нужвы. Авторъ не имъетъ представления о томъ, что высшее образование неразрывно связано съ низшимъ, что послёднее (его, новидимому, авторъ считаетъ не безполезнымъ для народа) кожетъ быть успёшно только тогда, когда имбетъ опору въ первомъ: хорошій учитель низшей школы учится въ средней, а средняя не можетъ существовать безъ высшей. Народъ можеть этого не разумъть; но авторъ внижки, который самъ, вёроятно, все-таки прошелъ хоть среднюю школу, долженъ бы понимать, отвуда можеть выйти порядочный учитель этой школы. Кромв этой школьно-педагогической связи высшаго образованія съ низшимъ, авторъ не подозрѣваетъ связей высшаго знанія съ цёлой народной и государственной жизнью: онъ думаетъ, что химія нужна у насъ только Менделвеву, который ею "живеть", ботаника — только Бекетову, высшая математика — только Чебышеву и т. д. —и что они должны были бы добывать свои свёдёнія какъ котять, безъ содъйствія "большинства", а только при помощи пріятелей изъ "меньшинства". Если авторъ не понимаеть національной важности науки и литературы вообще для развитія умственныхъ силъ націи, ему должна бы, по врайней мъръ, быть понятна необходимость для самой народной массы привладныхъ сторонъ высшаго образованія: народъ вздить по дорогамъ, устроеннымъ людьми, учившимися въ высшей школф; обращается за помощью къ врачанъ. учившимся въ высшей школё; въ судебныхъ дёлахъ находить справелливость и защиту, благодаря судебному сословію, учившемуся въ высшей школѣ; получаетъ безопасность своего государственнаго бытія отъ внёшнихъ враговъ или расширеніе своей страны при руководствѣ военныхъ людей, учившихся въ высшей школѣ и т. д. Наконецъ, еще одно небольшое обстоятельство. Нашъ народникъ могъ бы еще говорить о тожъ, что содержание высшихъ учебныхъ заведеній должно, главнымъ образомъ, падать на "меньшинство"- если бы это послёднее имёло въ этомъ вопросё право голоса и иниціативу, но, какъ извёстно, этого нётъ, и примёры нёкоторыхъ высшихъ курсовъ, которые были однажды по счастливому случаю основаны частной иниціативой (и служили одинаково цёлямъ меньшин-

ства и большинства) достаточно указывають, какъ сомнительны шансы частной иниціативы. Въ дъйствительности, государство беретъ у насъ содержаніе высшихъ учебныхъ заведеній на себя (т.-е. на средства "большинства"), и совершенно справедливо, потому что эти заведенія служать не одному "меньшинству", а пользамъ цёлаго государства и націи, слёдовательно, и "народу" въ частномъ смыслё.

Авторъ не долженъ удивляться, что "консерваторы (даже чистые ретрограды) очень часто называютъ себя народниками". Они находятъ у народниковъ свои мысли. Такъ ретрограды часто писали о подобномъ же ограничения высшихъ заведений средствами "меньшинства"; только они видѣли вещи лучне спеціалистовъ "народничества" и, зная невозможность частной иниціативы, разсчитывали имевно на упадовъ высшаго образованія и распространеніе невѣжества.

Не будемъ останавливаться на разборѣ существующихъ нынѣ общественныхъ направленій (авторъ уназываетъ направленіе "юридическое" и "экономическое"), такъ какъ и по его признанію онѣ не вполнѣ высказаны "по независящимъ обстоятельствамъ", но нельзя обойти вопроса объ "интеллигенціи", нападки на которую въ посяѣдніе годы составили одинъ изъ безобразнѣйшихъ эпизодовъ въ исторіи нашей литературы, напомнившихъ времена Магницкаго, арх. Фотія и Өаддея Булгарина, и гдѣ "народничество", въ лицѣ автора. разбираемой книжки, не усожнилось приложить и свою руку.

Травтать объ "интеллигенцін" отличается опять большой развязностью, легко производимымъ искаженіемъ историнескихъ и литературныхъ фактовъ, и созиданіемъ небылицъ, причемъ автора вдохновляетъ какое-то странное озлобленіе противъ "интеллигенціи", въ которомъ опять онъ совершенно сходится съ худшими изъ ретроградовъ.

Подъ словомъ "интеллигенція" разумѣется обыкновенно образованная часть народа, т.-е. "общество"---тою своей долей, которая отличается бо́льшимъ просвѣщеніемъ; интеллигенція (если ужъ употреблять это слово) это---та часть общества, которой принадлежатъ дѣятели науки и литературы, лучшіе ученые, славнѣйшіе воэты и пр. Интеллигенція страны, въ обыкновенномъ, правильномъ значеніи этого слова, это---цвѣтъ ея умственныхъ силъ; наша интеллигенція, это---Ломоносовъ, Новиковъ, Радищевъ, Карамзинъ, Грибоѣдовъ, Пушкинъ, Лермонтовъ, Бѣлинскій, Грановскій, Добролюбовъ, Тургеневъ, и т. д.; какъ видимъ изъ этого ряда именъ, сама интеллигенція представляетъ великое разнообразіе содержавія, по различнымъ наиравленіямъ мысли и обществевнаго взгляда ея дѣятелей. Читая нашего автора, приходишь въ положительное недоумѣніе. Та группа людей, которая оказала русской жизни и русскому народу по-истинъ безсмертныя услуги, въ глазахъ автора есть какан-то новъжественная и легкомысленная компанія, которую онъ считаеть себя въ правъ травтовать съ нескрываемымъ озлобленіемъ и презрѣніемъ. Внивая ближе, видишь, что подъ видонъ "интеллигенціи" онъ разунцеть что-то другое и что-то странное; онъ просто воюсть иной разъ съ какимъ-нибудь газотнымъ противнивомъ, съ вакимъ-нибудь частнымъ, не правящинся ему мивніемъ.- и въ роли спеціальнаго представителя яко-бы народной мысли, свой полемическій азарть переносить съ своего противника на цёлую русскую литературу, на все образованное общество! Сколько здёсь правды и логики, говорить нечего. Съ другой стороны, если подъ "интеллигенціей" понимать всю массу общества, то въ ней встръчается, конечно, множество людей полуобразованныхъ, или мало развитыхъ и съ совсемъ дикими понятіями,-но нельзя же добросовёстно говорить, что понятія подобныхъ людей и есть повятія "интеллигенціи".

Это смѣшеніе части съ цѣлымъ, отребья извѣстнаго класса съ цѣлымъ классомъ, Пушкина съ Тряпичкинымъ, — неприлично въ изслѣдованіи серьезнаго предмета и мало добросовѣстно въ такое время, когда обскуранты стремятся подорвать благотворное вліяніе нашего литературнаго наслѣдія; или это просто глубокое непониманіе авторомъ собственныхъ рѣчей.

По мивнію автора (стр. 270), рознь между интеллигенціей и народомъ служить характерной чертой русской жизни воть уже почти три спольтия". Сколько можно понять изъ историческаго изложенія автора, эта рознь началась съ патріарха Никона, который изъялъ приходское духовенство изъ-подъ власти "міра", откуда началось постепенное паденіе авторитета духовенства въ народъ. Если такъ, то по крайней мъръ не слъдовало сваливать вину "розни" на современное общество... Но далее, исторія светской интеллигенція ведется снова съ Петра Великаго. Интеллигенція стала тогда слугой власти, состоя изъ дворянства и чиновничества; она оторвалась отъ народа, и въ его понятіяхъ отождествилась съ понятіемъ чего-то посторовняго, "нёмецкаго". Такъ продолжалось до освобожденія врестьянъ, которое "можно считать поворотнымъ пунктомъ къ сближенію двухъ, разрозненныхъ исторіею, силь русской земли". Измѣнилось и положение интеллигенции: "она понадобилась не тольво государству, которое и теперь осталось ен главнымъ потребителень, но и вообще русскому обществу" (т.-е. общество понадобилось обществу). Такимъ образомъ, "интеллигенція нѣсколько эманципировалась отъ государства... общество стало быстро развиваться..., витетт съ обществоиъ развивается интеллигенція"... Интеллигенція, по словань

автора, является "самостоятельной силой", хотя малыхъ размъровъ, и "сила ея растетъ не по днямъ, а по часамъ".

Читатель ожидаеть, что такъ какъ "сближение" уже началось, то интеллигенція что-нибуль слёдала. Ничуть не бывало. Такъ какъ у автора видимо напередъ рѣшено, что "интеллигенція" отъ народа оторвана, а "народничество" имбеть привидегію знать народь. -- то онъ и забыль уже объ этой уступив. Интеллигенція ничего не знаеть о народъ. "Мнонима изъ насъ крестьянинъ представляется какимъ-то дикарень"; на следующей странице: "полнейшее незнание интеллигенція (интеллигенціею?) умственныхъ и нравственныхъ качествъ своего народа". Далев: "состоя на службъ у государства, интеллигенція привывла не обращать вниманія на мивнія народа... Эта привычка превратилась въ убъждение, что народъ имбеть только предравсудки... Заимствуя свои идеалы отъ европейцевъ... интеллигенція презираетъ народъ", и т. д., все это сбито въ одну кучу. Затёмъ слёдуеть и поученіе. "Въ качествё независимой силы (?!) русской жизан, не владъющей вивств съ твиъ средствами принужденія, нетеллигенція, по необходимости, должна бросить прежнія привычки и заняться изученіемъ народа". Такъ говорится на стр. 276, а на стр. 277 разсказывается прим'връ "насилія" интеллигенціи надъ народомъ-нзвѣстная исторія съ мѣрами противъ дифтерита въ полтавской губернін, гдф, право, не знаешь, о чемъ жалфть: о "насилін", или о народной глупости, потому что дифтерить, сколько помнится, свиръпствовалъ тамъ ужасно. Авторъ могъ бы прибавить другіе примъры такихъ насилій-во время ветлянской эпидеміи, потомъ въ карантинахъ, гдѣ въ нарушающихъ каравтинныя правила даже стрѣляють, и т. п. Другую обиду народу оть интеллигенція авторь нашель въ газетныхъ извёстіяхъ о безобразныхъ случаяхъ сожженія "колдуновъ". Авторъ говоритъ, что только благодаря сиблости о. Белдюстина, эта сторона народной жизни была нёсколько разъяснена, а именно, онъ объяснияъ, что колдуны очень часто похожи просто на отравителей, и. нагоняя страхъ своими "чарами", они эвсплуатирують народь. "Вздумай крестьяне жаловаться,--говорить авторъ, -интеллигенція только обхохочеть (?) ихъ и станеть доказывать, что никакого колдовства не можетъ быть. Ну, и что же остается делать крестьянамъ?"

Стало быть, съ "народнической" точки зрѣнія, колдовство можетъ быть, и крестьянамъ надо предоставить жечь колдуновъ. Съ точки зрѣнія здраваго смысла, которой держится "интеллигенція", надо объяснить народу, что колдовство есть вздоръ, а отравленіе есть отравленіе, и что на такой случай есть законы, и что судъ не похвалитъ отравителя, а также не похвалитъ и тѣхъ, кто берется самъ сожигать отравителя. Если врестьяне этого еще не знають, это прискорбно, но это-всего меньше вина "интеллигенции".

Изъ этихъ прикъровъ кожно видъть, какъ изображаетъ вещи точка зрѣнія, называющая себя "народничествомъ", т.-е. присвояющая себѣ исключительную привилегію энать народъ и точно истолковывать его чувства и взгляды. И что же мы видимъ? Произвольно подобранныя рубраки общественныхъ явленій, смѣненіе вещей совершенно различныхъ, путаницу историческихъ фактовъ, и въ концѣ концовъ, обвиненіе "либерализма" и интеллитенціи, и вревознесеніе "народвичества" <sup>1</sup>).

Еслибы даже понимать интеллигенцію такъ, какъ хотять "народники", отчего же въ рожни съ народомъ виновата только она одна? Если брать вещи огуломъ, на подобіе "народниковъ", то основаніе къ розни интеллигенція съ народомъ дано было самимъ государствомъ, и именно московскимъ, основавшимъ и крёпостное право, и систему приказнаго, чиновническаго управленія <sup>2</sup>) еще задолго до Петра; а такъ какъ общественныя формы (особенно чиствйшія національныя, какими считаются до-Петровскія учрежденія) создаются духомъ самого народа, то, слёдовательно, самъ народъ и изготовилъ всё условія для этой розни,—такъ что онъ всего больше и виновать въ ней.

И дівйствительно, разсужденіе такого рода, — хотя въ сущности будеть натянуто и не вполнѣ вёрно, потому что народъ еще въ московской Россіи протестоваль противъ тогдашнихъ формъ управленія, —но и не совсёмъ лишено основанія въ томъ смыслѣ, что "рознь", если была въ инихъ случаяхъ производима испорченностью владѣльческаго и бюрократическаго класса, всего больше происходила отъ самыхъ учрежденій. Достаточно било старыхъ московскихъ порядковъ, а потомъ 250-лѣтняго существованія крѣпостного права, чтобы произвести "рознь" въ наилучше организованномъ обществѣ. Но съ другой стороны исторія русскаго общества и литературы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ народнической литературѣ вопло въ постоянный обичай звоумотребяение словами: интеллигенція, культурние люди. Эти люди только и ділають, что діла своекорыстныя, народу ненужныя или вредныя. "Культурние люди" дали крестьянамъ недостаточные наділы, строили желізныя дороги, учреждали банки, издавали стіснительныя для народа постановленія и т. д. Такимъ образомъ, подъ именемъ "культурныхъ людей" смішивается и правительство, и разнородній шіе слои общества: чиновникъ, желізнадорожникъ, писатель, банковий афересть и т. д., и особенно писатель. Читая публицистовъ подобной манеры, не знаемы иногда, къ накой категоріи людей причислять ихъ самихъ — къ ультра-демократамъ, или къ недобросовістнымъ писателямъ, или къ невізущимъ, что творять.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Любопытно, что въ народномъ языкѣ "чиновникъ" (слово послѣ-Петровское) до новѣйшаго времени называется "приказнымъ".

ГОВОРИТЬ СОВСЕМЪ НАПРОТИВЪ, ЧТО ИМЕННО СЪ ПЕРВЫХЪ НЁСКОЛЬКО СА-МОСТОЯТЕЛЬНЫХЪ ШАГОВЪ РУССКОЙ Образованности, ВЪ НЕЙ ВОЗНИКАЕТЪ ПЕРВАН СОЗНАТЕЛЬНАЯ МЫСЛЬ Объ ИНТЕРЕСАХЪ НАРОДА, О ЗАЩИТЪ ИХЪ, О Сближении съ народомъ, объ его освобождении. "Интеллигенція" еще съ прошлаго вёка имёла своихъ мучениковъ за народъ и нывѣшніе мнимые представители "коллективной мысли" народа, дурно свидътельствуютъ о себѣ, когда забываютъ объ этомъ.

Что касается притязанія "народничества" знать народную мысль, и именно "коллективную" мысль, то это притязание только забавно. Узнать коллективную мысль народа есть только два пути: во-первыхъ, когда народъ имъють возможность высказывать со сознательно самъ, тёмъ или другимъ узаконеннымъ способомъ, или черезъ восредство литературы, если образование достаточно проникло въ его собственную среду; или, во-вторыхъ, путенъ многосложныхъ научныхъ изслёдований в публицистичесваго объяснения его быта, харавтера и потребностей. Первый путь у насъ не существуетъ; второй только-что открывается течерь, и результаты изсявдованій еще далеко не такъ обильны — и не такъ свободны отъ стёсненій, чтобы можно было почерпнуть изъ нихъ сколько-нибуль полную и поллиеную "коллективную" мысль народа; наконопъ, условія нашей литературы не таковы, чтобы можно было вполнъ высвазать и то. что уже узнано. Наобороть, знаніе народной мысли никакъ не дока-Зывается одною смелостью иритязаній какъ въ народничестве, такъ И ВЪ ИНЫХЪ МИСТИЧЕСКИХЪ ТЕОДІЯХЪ.

Что же представляеть "народничество" въ общемъ выводѣ? Несмотря на его хнастливыя притязанія, оно, собственно говоря, не вносить въ литературу ничего новаго. Основная мысль, которую оно считаеть своимъ изобрѣтеніемъ, а именно, что должно изучить особенности народнаго быта и взгляда и что онѣ должны получить свою роль въ установленія общественныхъ отношеній, — эта мысль язвѣстна очень давно, съ тѣхъ поръ, какъ литература пріобрѣла возможность говорить объ ебщественныхъ вопросахъ, развиваема была, особливо съ сороковыхъ годовъ, одинавово обонми лагерями тогдашней "интеллигенціи", и славянофильствомъ, съ національномистической точки зрѣнія, и "либерализмомъ" — съ точки зрѣнія общественной равноправности.

Нова здѣсь лишь фанатическая исключительность, но, къ сожалѣнію, эта ревность не по разуму влечетъ за собой и забвеніе исторіи, и путанное объясненіе современныхъ явленій.

Мы остановились на разборѣ мнѣній этого отдѣла "народничества" не потому, чтобы онъ представлялъ самъ по себѣ вѣское содержаніе, а потому, что въ господствующемъ разбродѣ понятій находится не мало людей, которые полагаютъ въ этомъ хвастовствѣ народничествомъ найти дѣйствительно сильный прииципъ, способный отвѣтить на неудовлетворенныя потребности общества.

Въ беллетристическихъ изображеніяхъ народной жизни мы найленъ также отголоски техъ интересовъ, которые были глубоко возбуждены реформой, и, вибств, следы того блужданія, какое овладевало общественной мыслью при оказавшемся рёзкомъ противорѣчіи возникавшихъ илеаловъ съ суровой, безпощадной действительностью. Романъ, повъсть изъ жизни общества, -- напереворъ требованіямъ \_чистаго искусства",-стали несомнённо полемической ареной. Чтобы убѣдиться въ этомъ, довольно сопоставить два крайніе пункта: инстическій фанатизмъ Достоевскаго и, съ другой стороны, желчныя, часто потрясающія вартины Щедрина, или болье спокойныя повіствованія Тургенева. Для будущаго историка современной общественности здёсь отвроются два противоположные полюса того броженія, въ которомъ проходили послъднія десятильтія, не видъвшія, ВЪ сожалёнію, нормальнаго исхода глубочайшимъ правственнымъ потребностямъ общества... Повёсть изъ народнаго быта, повидимому, не давала такой полемической почвы; этоть быть быль слишкомь удаленъ отъ треволненій, которыя достигали до него только далекими волнами и въ грубо спутапномъ видъ. Но опять наперекоръ чистому художеству, сами писатели приступали въ изображениямъ народной жизни съ весьма раздичнымъ настроеніемъ, и тенденнія нер'ядко проходить въ ихъ разсказахъ бълою ниткой, --- часто вовсе не наивренно, а просто потому, что въ обществѣ складывались два необходимыя теченія. За старый застой или за исканіе новыхъ началь общественности.

Было бы весьма любопытнымъ этюдомъ прослёдить въ художественной беллетристикё послёднихъ десятилётій изображенія народа съ точки зрёнія соціальнаго взгляда, который въ нихъ отражался. Для нашей цёли достаточно двухъ-трехъ примёровъ. Возьмемъ сначала двухъ старыхъ писателей.

Въ послѣдніе годы жизни Мельниковъ-Печерскій возвратился къ народной беллетристикѣ своими разсказами: "Въ лѣсахъ" и "На горахъ". Оба произвели довольно большое впечатлѣніе интересомъ предмета, но было мало замѣчено отношеніе автора къ народной жизни. Разсказъ: "На горахъ", есть на половину произведеніе съ художественными намѣреніями, на половину этнографія. Романическая исторія переплетена съ картинами купеческаго быта, нижегородской ярмарки, рыбнаго промысла, раскольничьихъ нравовъ (кромѣ старообрядцевъ изображены "божьи люди" или хлысты), сельскаго быта и т. д., иногда но имбющими нивакой близкой связи съ главною тэмой. Мельниковъ былъ, что называется, бывалый человъкъ, и въ своень разсказё сложиль запасы своего княжнаго, житейскаго и чиновничьяго опыта; нижегородскій край, гдё идеть главная часть дъйствія, быль его родиной; расколь онь зналь по книгамь и по службё въ министерстве внутреннихъ дель; изъ местныхъ преданій онъ почединулъ исторію заводчиковъ Поташовыхъ (Баташевыхъ); разсвазь о хлыстахъ Луповицкихъ и Денисовъ построенъ, большою долею, на извёстномъ дёлё Татариновой, и т. д. Нёкоторыя подробности очень курьезны, напр., разсвазь о томъ, какъ нѣкогда нищіе плавали на старую накарьевскую ярмарку цёлыми лодками и дощаниками, распъвая духовные стихи (І, стр. 275); вартинки кулачнаго боя (П. стр. 300), женскаго старообрядческаго скита, его разрушенія, старыхъ бурдацкихъ нравовъ и обычаевъ и т. д. Удачно нарисованы нѣкоторые характеры, напр., благочестивый выжига Сиолокуровъ, расвольничьи старицы и др.; но типы "положительные" обывновенно натянуты и неестественны. Мельниковъ любнаъ показывать свой товаръ лицомъ, т.-е. обставить свой матеріалъ поэффектите, прикрасить адхеологическими рёлкостями, выисканными надодными выраженіями и т. п., н. действительно, этнографическая картина очень интересна. Но какое міровоззрѣніе лежить въ ся подкладкѣ? Насколько собственныя истолкованія и комбинаціи автора объясняють изображаемый быть? Въ этомъ смыслё результать разсказовъ очень невеликъ. Взглядъ Мельникова на народную жизнь есть въ сущности тоть же взглядъ старой оффиціальной народности.

Во вкуст Сахарова и Даля, Мельниковъ выставляетъ превосходства добраго стараго времени, "истинно-русскихъ" обычаевъ, противополагаемыхъ новъйшей пустой образованности. Въ такомъ духъ изображается, напр., старообрядческая семья, гдв двв дввицы получають идеальное воспитание въ духѣ "коренной русской жизни" (I, стр. 198 и д.); но воспитание описано телько неопределенными чертами, и читатель недоумвваеть относительно его твиз болве, что передъ твиъ (I. стр. 33-35) описаны раскольничьи наставенцы и содержание ихъ учения, которое едва ли могло приносить такие плоды. Действіе разсказа ндеть по преимуществу въ старообрядческомъ быту; но читатель напрасно ожидаль бы встрётить и въ мнёніяхъ писателя и въ фактахъ повести какое-инбудь объяснение смысла и источника этого быта. Въ сущности, онъ обънсняется такъ же, какъ нъкогда — въ секретныхъ оффиціальныхъ запискахъ того же автора. Описавши раскольничій споръ "отъ писанія" о томъ, прокляты или нъть дрожжи, авторъ продолжаетъ: "Таковы у раскольниковъ богословскія пренія. Только и толковъ, только и споровъ, что можно ли

NOT. OTHOPP. II.

квашню на хислевыхъ дрожжахъ поставить, съ кожаной аль съ холщевой лёстовкой слёдуеть Богу молиться, нужно ли ради души спасенія гуменцо на макушкѣ выстригать. А чаще и больше всего своровъ ведется про антихриста, народился онъ проклятый, или еще нёть, и ваковь онь собой (и проч.)... Много такихь споровь, много и толковъ съиздавна идетъ па Руси среди простого народа... А сволько нногда въ техъ спорахъ бываетъ ума, начитанности, довкости въ сдовопреніяхъ, сколько искусства!.. И весь этоть народный умъ дрожжани, лыстовками да антихристовъ заняты.." (II, стр. 276 - 277). Если прибавить въ этому, что начитанный старообрядецъ Чубаловъ въ интимной бесёдё сознается, что настоящая вёра находится въ "великороссійской" церкви; что въ разсказъ выведенъ деревенскій священникъ, говорящій книжно наныщенными пропов'єдями (но впрочемъ сврырающій отъ властой хлыстовское гнѣздо въ его сель),-то этимъ ограничивается все, что въ четырехъ-томномъ разсказь Мельникова относится въ объяснению раскола. Однажды, впрочемъ, признано, что благочестіе возможно и въ расколѣ. Еще одинъ эпизоль указываеть отношеніе автора къ общинѣ — составляющей такую святыню въ глазахъ надодниковъ и такой залогъ благополучія будущаго русскаго народа. Въ глазахъ Мельникова, это - великое зло. "Бывали на Горахъ врёпостные съ милліонами, --- разсвазываетъ онъ.-Теперь на Горахъ не мало крестьянъ, что сотнями десятивъ владбють. За то туть же рядомъ и беднота непокрытая... Такой бедности незамѣтно однавожъ по близости рѣвъ, только въ мѣстахъ отъ нихъ удаленныхъ можно встрётить ее. Общинное владъние землей и частые передбаы — вотъ гдъ коренится причина той бъдности. Чуть не каждый годъ міръ-община переділяеть поля, отъ того землю никто не удобряетъ, что-де за прибыль на чужихъ работать. На дворахъ навозу пролёзть негдё, а на полё ни воза, землю выпахали, пошли недороды. Нётъ корысти въ передёлахъ, толкуетъ каждый муживъ, а община-міръ то-и-дёло за передёлъ.. И богатые, и бёдные въ одинъ голосъ жалобятся на тѣ передѣлы, да подѣлать ничего не могуть... Община!.. За то кому удастся вибиться изъ этой-прахь ее возъми-общины, да завестись хоть невеликимъ кускомъ земли собственной, тому житье не плохое: земля на Горахъ родить хорошо" (І, стр. 10). Если свести къ общему выводу отношение автора къ народной средь, то, кажется, нельзя опредълить его иначе, какъ отношениемъ чиновничьимъ, въ томъ духѣ, въ какомъ относилась къ этой средѣ оффиціальная народность тридцатыхъ и сороковыхъ го-ДОВЪ.

Другой тонъ господствуеть въ произведеніяхъ писательницы, которая въ сильной степени отличается консервативными сочувствіями,

Digitized by Google

но сглаживаеть ихъ нагвимъ поэтическимъ чувствомъ. Это-г-жа Кожановская. Свою литературную деятельность она начала въ пятидесятыхъ годахъ: повёсть "Гайка" доставила ей большую извёстность, и вибств указала манеру, которой писательница осталась верна и въ своихъ послёдующихъ трудахъ, съ примётами славянофильства. Это-апосеоза добраго стараго времени и того быта, который называется у Мельникова "кореннымъ русскимъ", но котораго онъ не съумель идеализировать. Предположения о славянофильстве не были лишены основанія, потому что въ сочиневіяхъ г-жи Кохановской съ великимъ сочувствіемъ изображались именно черты русской жизни, идущей по старому преданию въ противоположности съ новыми нравами, перенятыми съ чужнать образцовъ. Она какъ бы выполняла заявть, оставленный Гоголемь (последняго періода)----изобразить свётлыя явленія простой русской жизни,-и писательница находить ихъ въ твердости религіозныхъ вёрованій, въ любви въ преданіямъ народной поэзіи, въ врёцкихъ нравственныхъ началахъ стараго быта, сохранившагося преимущественно въ провинціи. "Народъ собственно остается туть въ сторонв, -- замвчалъ современный критикъ: -- отъ него отбираются только самыя видныя черты характера, самыя яркія качества его духовной природы, и вибств съ творческой поэзіей, имъ созданной, разлагаются на весь міръ, безъ разбора состояній, воспитаній, привычекъ и направленій. Все становится народомъ... Холеная дочка богатаго помъщика и бъдная горожанка, воспитанная подъ тираннической опекой матери-одинаково отличаются у г-жи Кохановской асностью и веселіемъ духа, одинаково заражены страстію въ руссвой песне, къ русской плясве, къ формамъ русскаго общежитія, которыя вгоняють ихъ, такъ сказать, въ ростъ героинь народной фантазін... Идеалы г-жи Кохановской могуть даже рости подъ сѣнію присутственныхъ мъстъ... Вообще надо свазать, что г-жа Кохановская мало заботится о дурной или сомнительной репутаціи, какая лежить на некоторыхъ классахъ нашего общества и на некоторыхъ эпохахъ нашей исторіи. Она останавливается только съ ироніей и нескрываенымъ презрѣніемъ предъ подражательной "образованностью" столичныхъ людей, передъ холоднымъ изяществомъ ихъ манеръ, передъ условной моралью и началами ихъ спокойнаго, приличнаго и, въ сущности, не очень честиаго общежитія, которыми они силятся замёнить крёпкія основанія народнаго быта, утвержденныя на вёрё, преданіи и поэзін" 1).

Но по замѣчанію критика, г-жа Кохановская представляетъ этотъ бытъ только съ праздничной стороны, когда онъ обнаруживаетъ только

<sup>1)</sup> Анненковъ, Восп. и крит. очерки, П, 303 и слъд.

свои показныя черты. и оставляеть въ туманъ его будни, гаъ должны были бы отврыться его правтическія действія и взгляды. Вь самомъ лёлё, остается неизвёстнымъ, что дёлали эти идеальные чиновники въ своихъ канцеляріяхъ, купцы въ своихъ лавкахъ, номъшики въ своихъ конторахъ и т. л. Если при своемъ появлении повъсти г-жи Кохановской внушали это нелоумъніе, то теперь, когда для описываемаго быта наступила провёрка двадцатилётняго опыта трудныхъ общественныхъ столкновеній, это недоумѣніе не уменьшидось: мы не видёли, чтобы старыя преданья стали на уровнё историческаго требованіи и внесли въ обращеніе тв врёпкія свойства, съ какими они были возводимы въ идеалъ. Произведенія г-жи Кохановской имбли, однако, свою историческую заслугу: въ эпоху ожиданій общественнаго обновленія, онъ были сдовомъ въ защиту тѣхъ забытыхъ и пренебреженныхъ классовъ, которые, хотя, быть можеть, были отсталы въ образованности, хранили, однако, преданія старины и создавали свой особый нравственный типъ, заслуживавшій уваженія. Это быль новый вкладь, хотя односторонне-тенденціозный, въ то возроставшее понятіе, что не довольно относиться въ народу съ одной филантропіей или сантиментальностью, но и съ изученіемъ его бытового нравственнаго склада и содержанія. Другою заслугою было замѣчательное знаніе народной рѣчи, ея тонкостей и изящества; но, какъ въ самомъ содержанія было преувеличеніе и прикраса, такъ в это изящество языка впадаеть въ сладкоглаголаніе, которое очень часто не совпадаеть ни съ правдивостью, ни съ простою врасотой рѣчи: Салтыковъ однажды заставилъ говорить языкомъ г-жи Кохановской одну изъ своихъ героинь, медоточивыхъ ръчей которой не выдерживали сами "лейбъ-кампанцы".

Третій прим'яръ, опять особаго рода, мы найдемъ въ сочиненіяхъ писателя нынѣ дѣйствующаго. Въ писаніяхъ г. Лѣскова неоднократно затрогиваются или прямо народные сюжеты или особенно быть классовъ, наиболѣе близкихъ къ народу, напр., быть духовенства. Онъ беретъ эти сюжеты вообще не спроста. Нѣкогда, — о чемъ онъ лобитъ припоминать, чтобы объ этомъ какъ-нибудь не забыли, — онъ написалъ обличительный романъ противъ опасныхъ увлеченій молодого поколѣнія, а впослѣдствіи пѣлый рядъ произведеній, которыя посвящены были "положительнымъ" явленіямъ народнаго и полу-народнаго быта, и гдѣ обыкновенно болѣе или менѣе ясно высказывалось или подразумѣвалось осужденіе всякаго новѣйшаго либерализма. Однимъ изъ наиболѣе извѣстныхъ сочиненій его были "Соборяне", картина изъ жизни провинціальнаго, именно уѣзднаго духовенства, гдѣ главное лицо—просвѣщенный протоіерей Туберозовъ, истинный

Digitized by Google

**христіанинь, типь чисто "руссвій" и вполе**в положительный". Онъ пользуется великимъ уважениемъ согражданъ, отличается благочестіень и благоразуніень, даже независимымь взглядомь на вещи. напр., на положение духовенства, на раскольничьи дела; отъ его внижанія не ускользнуло и новъйшее броженіе умовъ, и на это у него **ОСТЬ ТАЕЖЕ** СВОЙ ВЗГЛИДЪ (СХОДНЫЙ СО ВЗГЛИДОМЪ АВТОВА). ДЪЙСТВІЮ разсказа начинается съ 30-хъ годовъ (протојерей ведеть свой дневникъ съ этихъ годовъ); въ эти старыя времена уже случаются факты. воторые дають возможность автору заявить свои исторические и политические взгляды. Напримеръ: благочестивый протойерей не распоможенъ въ преслёдованію раскола, но его усилія въ этомъ направлени оказываются безплодными. Въ противность всему, что извёстно о сульбѣ раскола, о причинахъ и ходѣ его преслѣдованія, мы узнаемъ. что здесь этою причиною быль не кто иной, какь губернаторь --- ню. меиз. и правитель его канцеляріи — полякъ (стр. 40 — 41). Когда всявдствіе ихъ преслёдованія предается разрушенію раскольничья часовня, то свалившійся кресть убиваеть солдата-жида (стр. 39). Картина, какъ видимъ, издёлія лубочнаго, и авторъ не замёчаеть, что туть же въ "Дневникъ" разоказывается, какъ церковный причтъ делаеть на священника доносъ, что онъ не ходить съ крестомъ во дворы раскольниковъ (это нехождение причту невыгодно), -- такъ что въ фальшивонъ и лиценфрнонъ отношения къ расколу виноваты были не одни нёмцы, поляки и жиды. Наконецъ, сама епархіальная власть инъній благочестиваго протојерея не раздъляла, какъ не приняла его разсужденій о положеніи православнаго духовенства и о средствахъ возвысить его для пользы церкви и государства"; консисторія (въ 1837 году) привязывалась въ импровизированной проповёди съ указаніемъ на живое лицо, что вызвало замётку въ дневникё: "ахъ, сколь у насъ вездѣ всего живого боятся!" (стр. 51). Подъ 1841 годомъ самъ "Дневникъ" жалуется на какую-то повёсть, въ которой неуважительно было выведено духовное лицо (стр. 69). Сколько извъстно, въ ть времена цензура едва ли могла позволить что-нибудь въ этомъ родъ, такъ какъ и въ ближайшее къ намъ время изображение въ повестахъ духовныхъ лицъ оставалось весьма затруднительнымъ; изображался все больше такъ называемый "батюшкинъ братъ". На стр. 133, делается нескладная инсинуація: намект на какой-то петербургскій либеральный журналь. Въ другомъ месте замечается, что "у насъ, въ необходимость просвъщеннаго человъка вмѣняется безвѣріе, издъвка надъ родиной" (стр. 253) и т. д. Такими и подобными подробностями авторъ изображаетъ достоинства "коренной" русской жизни, относя къ ней всё добродётели и сваливая всякіе пороки на новъйшій либерализиъ, на нёмцевъ и поляковъ. Все это, конечно, сшито бёлыми нитками <sup>1</sup>).

Въ другомъ произведения г. Лёскова: "Мелочи изъ архіерейской жизни", съ одобреніемъ разсказывались продёлки одного "умнаго" пастыря съ совершеніемъ фальшивыхъ браковъ,—продёлки, которыя, собственно говоря, должны называться циническимъ обманомъ и кощунствомъ.

Этихъ прим'яровъ довольно, чтобы вид'ять отношеніе автора къ изображаемому быту. Онъ довольно пригляд'ялся къ этому быту, влад'яетъ внёшней манерой занимательнаго разсказа, но поражаетъ вепониманіемъ живыхъ привлекательныхъ сторонъ того самаго быта, которому отдаетъ свои сочувствія, и нескладной фальшью тёхъ обявненій, какія прямо или косвенно желаетъ набросить на направленія жизни, ему не сочувственныя. Можно не разд'ялять увлеченій и преувеличеній г-жи Кохановской, но нельзя не признать ся искренности, во многихъ случаяхъ д'яствительной поэзіи, прекраснаго знанія той (хотя только лицевой) стороны быта, который се вдохновляетъ. Ничего или очень мало подобнаго мы найдемъ у г. Ліскова. Это д'яланыя картины, едва ли достигающія поставленной въ нихъ ц'яли.

Выше мы имѣли уже случай указывать <sup>3</sup>), какая громадная разница дѣлитъ эту беллетристику прежней школы съ новѣйшими изображеніями народнаго быта—разница и въ настроеніи писателей, в въ пріемахъ изображеній. На одной сторонѣ—продолженіе "литературной выдумки", искусственное отношеніе къ предмету, чиновническо-консервативная точка зрѣнія, или благодушный, но самообольщенный идеализмъ (какъ у г-жи Кохановской), или непониманіе, или наконецъ лицемѣріе; на другой сторонѣ—быть можеть, неровность, недостатокъ художественности (она и на другой сторонѣ не Богъвѣсть какъ велика), и т. п., иногда свои идеалистическія преувеличенія, но всегда—полная искренность, желаніе узнать настоящую народную жизнь, и нерѣдко замѣчательное изображеніе ея, доселѣньхъ недостаткахъ Гл. Успенскаго, говоря въ то же время о художественныхъ достоинствахъ Мельникова и даже г. Лѣскова; это

<sup>2</sup>) Глава XI.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Прибавимъ еще, что авторъ, какъ и слёдуетъ бить, старается передать и мёлтный колоритъ языка. Иногда это ему удается, а иногда несовсёмъ: напр., онъбезъ надобности заставляетъ почтеннаго протојерея Туберозова употреблять слом въ такой формё: "кокетерія", "Шарлотта Кордай", "пренумеровътъ" и т. п., и инсать: "Аліоша", какъ писали въ XVIII столѣтіи, вмёсто: Алёша. Онъ заставляетъ его писать: "съ колленомъ своимъ", чего не могъ сдёлать протојерей Туберозовъ, вироятно, знавшій по-латыни.

странно и вообще, а въ особенности вогда говорать о художественности тамъ, гдъ изображеніе бываеть фактически невърно, даже намъренно фальшиво.

Это положительно двъ разныя школы-до и послъ-реформенная. Мельниковъ-вполнѣ до-реформенный писатель; таковъ же, съ прибавкой новвишаго консерватизма, г. Лесковъ, который можеть назваться въ нѣкоторыхт отношеніяхъ ученикомъ Мельникова; съ лучшей стороны, но также до-реформенными являются и произведенія г-жи Кохановской. Повороть въ новому направлению быль приведенъ смёною историческихъ поколёній и новыми возникшими требованіями. Въ поколении, начинавшемъ свою деятельность подъ вліяніемъ крестьянской реформы, возобладало настроеніе, которое мы отмѣтили у Добролюбова; исполненный сочувствія интересь въ народу, но вибств съ твиъ и критическое отношение въ его быту. Народъ былъ великая, неизвёстная, знаменательная загадка; по его освобожденія, въ немъ ожидали найти новую силу, которая создасть вскорѣ иныя, болѣе благопріятныя условія общественнаго существованія. Ожиданіе было по необходимости весьма неясное; было извёстно еще мало данныхъ, на которыхъ можно было бы основать кавія-нибудь опредёленныя надожды, но многіе питали глубовую вёру въ надодъ, доходившую до энтузіазма, хотя уже вскор'я явились опыты, въ которыхъ слишкомъ горачія увлеченія опровергались фактами. Но тв же ожнданія отъ народа побуждали вникать больше, чёмъ когда-нибудь прежде, въ свойства народнаго быта, состояние понатий, экономическое положение народа. Этимъ настроениемъ съ самаго начала возбуждены были съ одной стороны рядъ научныхъ изслъдований, съ другой -- художественно-публицистическія изображенія. Въ тёхъ и другихъ подняты были многіе существенные вопросы народнаго быта -съ ихъ реальной и вийсти нравственной стороны. Таковъ былъ вопросъ объ общинъ, гдъ, какъ выше говорено, сходились безъ спора двъ, раньше постоянно враждовавшія литературныя партіи; но одна видбли въ нихъ реальную бытовую форму, подлежащую экономическому и политическому разсчету, предъ другими носилось извъстное мистическое начало. Другой предметь изучений являлся въ религиозныхъ движеніяхъ народа: раціоналистическіе или мистическіе толки раскола вызывали оживленный интересь-инымъ казалось. что здёсь именно и сврыто глубочайшее содержание народнаго духа и т. д. Наконецъ, для народной беллетристики вообще служила предметомъ наблюденій настоящая минута народной жизни, какъ она свладывалась въ новыхъ условіяхъ. Бытовая беллетристика перемежалась съ чисто-этнографическими очерками, и иногда трудно было положить между ними грань. У новой школы писателей-народниковъ строгій

реализмъ, върность изображения стали непремъннымъ требованиемъ. Такова была надодная беллетристика шестилесятыхъ головъ, разсвази и очерки Николая и Глеба Успенскихъ, Левитова, Решетникова, Слёпцова и т. д., съ разными оттёнками въ тонё, отъ юмора и шутки до трагодін. За первыми беллетристами выступилъ, около начала семидесатыхъ годовъ, новый рядъ писателей-народнивовъ-Нефедовъ, Наумовъ, Эртель, Вологдинъ и др., съ новыми варіаціями сюжетовъ, манеры и настроенія. Предметь быль неисчернаемь (особливо при несвобод разсказа), и мало-по-малу народная повёсть получаеть новое видоизивнение. Продолжительное наблюдение, съ одной стороны, и съ другой --- разработва вопроса экономическаго въ публипистикѣ направили народниковъ-беллетристовъ въ особенности на изображение общественныхъ и экономическихъ отношений напола. Типы, лица, характеры, обычан отступають на второй планъ, а на нервомъ планъ становятся общіе вопросы: жизнь врестьянина въ общинъ, отношенія въ поміщику и въ властямъ, заработки, школа, разные внутренніе распорядки, вліяющіе на складъ деревенской жизни, міръ и кулачество и т. д. "Деревня", ставшая предметомъ настоящаго культа у одного разряда народническихъ публицистовъ, поглощала и народниковъ-повъствователей: одни, чтобы овладъть вполнъ ся содержаніемъ и "слиться" съ народомъ, поселялись въ деревнѣ и изучали сельское хозяйство; другіе изслёдовали сельско-хозяйственныя отношенія въ земской статистикъ; третьи ставили своей задачей изучить деревенский жизнь въ ея обыденныхъ случаяхъ и проявленіяхъ, отношенія крестьянина дома, съ односельчанами, на міру, на промыслахъ и т. д., изслёдовать мужицию типы не по однёмъ чертамъ личнаго характера, а именно по хозяйственному и общественному положению.

Понятно, что при этомъ интересъ именно къ существу "деревни", при усиленномъ стремленіи рѣшить соціальную загадку, интересъ чисто художественный долженъ былъ отступать на второй планъ. Наблюдаемыя явленія такъ захватывали писателя, что онъ забывалъ о художествѣ; онъ не думалъ о совиданіи образовъ и спѣшилъ дать исходъ своему личному, тэкъ или иначе возбужденному чувству. Эпическое спокойствіе было невозможно-по крайней мъръ для тѣхъ, которые принимали дѣло близко къ сердцу. Отсюда то сиѣшеніе художественной работы съ публицистикой, какое не разъ встрѣчаемъ у новѣйшихъ писателей изъ народнаго быта: какъ видимъ, это имъ́етъ свое простое, жизненное объясненіе.

Съ особенной рельефностью эта ступень народнической беллетристики выказалась въ произведеніяхъ гг. Гл. Успенскаго и Златовратскаго; изъ нихъ мы возьмемъ нёсколько примёровъ этого склада народничества.

Когда въ литературѣ возникаетъ новое направленіе, оно обыкновевно на первыхъ порахъ впадаетъ въ преувеличеніе. Это имбетъ часто свою долю пользы, потому что преувеличение рельефийе выражаеть новое настроение и требуеть въ нему внимания, или ярче выдаеть мало замёченную раньше сторону предмета; но заключаеть въ себѣ и долю ошибки, какъ односторонность. Подобное произошло и здёсь. Народные повёствователи, направившись въ "деревно", какъ будто забыли обо всемъ остальномъ мірѣ: внѣшнія условія припоминались только тогда, когда уже слишкомъ прямо вліяли на "деревню"-и вліяли большей частью неблагопріятно. Деревенскій міръ считался какъ будто за нечто особое не только отъ общества, но и отъ государства; интересы его разсматривались такъ спеціально, что читатель оставался въ недоумѣніи объ отношевіяхъ деревни въ остальному міру. Возникала новая идеализація, очень не похожая на прежнюю филантропическую идиалію, — основанная теперь на знанія внутренняго деревенскаго быта, но дёлавшая ту ошибку, что слишкомъ выдёляла "деревню" изъ общаго политическаго и общественнаго быта.

Самая харавтерная въ этомъ отношения книга г. Гл. Успенскаго есть-"Власть вемли" <sup>1</sup>). Основная идея статей, носящихъ это заглавіе, — великое значеніе земли и земледфльческаго труда для деревенскаго быта и самаго народнаго характера. "Вообще, къ какой бы группѣ явленій народной жизне мы ни прикоснулись, — говорить авторь, -- пересе, что им замъчаемъ и что уясняеть намъ эту группу явленій-это земля, земледівльческій трудь и т. д. Мы потому такъ пристально выслёживаемъ одну только эту черту, чтобы показать, вавъ велика ломка, какъ много осложненій можеть произойти отъ того, если эта, одна только эта, сторона народныхъ нуждъ не будеть удовлетворена въ полной мърв. Какъ несправедливы тв радътели о народномъ благѣ, которые рѣшаются сказать, что земельные порядки, существующіе въ настоящее время въ народь, удовлетворительны, не требуютъ улучшеній <sup>2</sup>). Земля нужна вароду не только вакъ обезпеченіе его хозяйственнаго положенія, она необходима и какъ ручательство его правственнаго равновѣсія, — потому что всѣ лучшія стороны народнаго характера привязаны къ земледёльческому труду на глазахъ "міра", въ извёстной правильности этого труда и и его вознагражденія, управляемыхъ самой природой. Авторъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. "Вѣстн. Евр." 1883, октябрь: "Лѣсная правда и высшая справедянвость", К. К. Арсеньева.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Власть Земли. Очерки и отрывки изъ памятной книжки. М. 1883, стр. 49-50.

водить различные примёры этого воздёйствія земледёльческаго труда на народные нравы и нравственность. "Типическимъ лицомъ, въ которомъ нанаучшимъ образомъ сосредоточена одна изъ самыхъ сушественныхъ группъ харавтернъйшихъ народныхъ свойствъ", представляется автору извёстный Платонъ Каратаевь, изображенный гр. Толстымъ въ "Войнъ и Миръ". "Отвуда,-спрашиваеть г. Успенскій,-вакъ не изъ самыхъ нёдоъ природы. отъ вёвовёчнаго, непрестаннаго соприкосновенія съ ней, съ ея вёчною лаской и вёчною враждой, могли выработаться такія типичнейшія черты духа?.. Мать-природа, воспитывающая милліоны нашего народа, вырабатываеть милліоны такихъ типовъ, съ одними и теми же духовнымя свойствами. "Онъ-частица"; "онъ самъ по себѣ ничто"; "онъ любовно живетъ со всёмъ, съ чёмъ сталкиваетъ жизнь", и "ни на минуту не жалёсть, разлучаясь" (какъ Платонъ Каратаевъ)... Такая частица мреть массами на Шипкъ, въ снъгахъ Кавказа, въ пескахъ Средней Азін... Все можетъ сдълать Платонъ: "Возьми и свяжи", "возьми и разважи", "застрёли", "освободи", "бей", "бей сильнёй" или "спасай", "бросайся въ воду, въ огонь для спасенія погибающаго!"--словонъ все, что даеть жизнь, все принимается, потому что ничто не имветь отдёльнаго свысла, ни и, ни то, что дала жизнь... Въ Крынскур войну такихъ Платоновъ умирало безъ слёда, безъ жалобы-тысячи, десятки тысячь; 20 тысячь ихъ легло на Зеленыхъ горахъ въ одинъ день... Сотни тысячь ихъ умираеть ежегодно по всей Россіи---безмольно, безропотно, вакъ трава, и сотин тысячъ, также какъ трава родится... Все это черты чисто наши, родныя, россійскія-черты той страны, гдё десятви милліоновъ ежедневно слушають мать-природу, въ которой, какъ и въ нихъ, нѣтъ исключительной любви, нѣтъ смысла въ отдѣльномъ существованіи камня, дерева, ручья... Это все-наше, но это не все" (стр. 151-152).

Не все потому, что есть противоположный типъ — "хищникъ"... "Развѣ это не нашъ типъ? Развѣ не "ничтожество", сознаваемое Платономъ, воспитало его, развило, раскормило, раздуло его страсть къ произволу, къ "ндраву", до послѣднихъ размѣровъ?" — Наконецъ, авторъ прибавляетъ третій типъ, существовавшій въ старину и котораго онъ теперь не видитъ, "народную интеллигенцію", которан указывала Платону "правду". Это — люди старинной церкви и старинной школы (съ часословомъ и "строгостью").

Не будемъ говорить о прекрасныхъ, по истинѣ художественныхъ изображеніяхъ частностей и о цѣлой картинѣ этой связи съ "землей", владычества природы надъ земледѣлъческимъ трудомъ, о тонкихъ объясненіяхъ народной психологіи, — все это давно оцѣнено читателями и критикой и составляетъ привлекательную особенность дарованія писателя; но если мы станемъ искать цёлой теоретической постановки вопроса, мы приходимъ въ большое недоумёніе. Если милліоны Платоновъ составляють типическое произведеніе-нашей "земли" и "природы", и если она же вскармливаетъ породу "хищниковъ", противъ которой народъ безсиленъ и которая постоянно выростаетъ изъ его же среды, то какое же основаніе имѣютъ эти надежды на народъ, какими народники вооружаются на своихъ противниковъ? "Платоны" — какъ растолковалъ ихъ г. Успенскій очевидные фаталисты, люди, потерявшіе даже свой европейскій складъ мысли, воспитавшіе въ себѣ чисто пассивную полу-восточную природу.

И когда рядонъ съ этимъ, авторъ, рисуя "власть земли" вадъ руссвимъ муживомъ-земледѣльцемъ и сообщаемую ею высовую нравственность, изображаетъ затемъ его паденіе, когда онъ выходить изъ-подъ этой власти, т.-е. берется за другое дёло, особливо дающее деньги и "волю", — является новое недоумёніе: какъ же хрупко то разумное настроеніе, та правственная сила, воторую, по словамъ автора, сообщаеть власть земли? Эта власть отождествляется съ властью неодолимой нужды, и человёкъ, безъ этой веревки, оказывается неспособнымъ ни въ элементарному разсчету, ни въ вакойнибудь выдержив. Достаточно получить нёсколько лишнихъ рублей и досуга, чтобы правственныя правила, внушенныя "землей", испарились, чтобы человъвъ сбился съ пути, и когда подобныя явленія самямъ авторомъ выдаются за обычныя и естественныя, то это не можеть не возбуждать большого недоумёнія о крёпости нравственнаго содержанія, доставляемаго "землей". Такія же недоумёнія возбуждаеть и то, что говорить г. Успенскій о "народной интеллигенціи": она имѣла несомивно свое историческое значеніе въ восинтаніи народнаго характера, но странно противопоставлять ее съ новъйшей народной школой и не видъть, что въ новыхъ условіяхъ всей народной жизни новая швола становится все болье необходимой. Къ сожалению, и г. Успенский не воздержался отъ упревовъ "цивилизацін", какіе раздаются въ ультра-народническомъ лагерѣ и инвють весьма двусмысленный видь.

"Какъ же обстоятъ дѣла теперь?—спрашиваетъ авторъ.— Теперь мы видимъ только двё фигуры—Платона и хищника. Третьей фигуры—человѣка, который бы могъ заикнуться о той правдѣ, которую Богъ видитъ и которую говоритъ устами людей—нётъ и въ поминѣ. Напротивъ, все на сторонѣ хищника. На сторонѣ его земельное разстройство массъ, разстройство душевнаго удовлетворенія ихъ трудомъ; разстройство это гонитъ ихъ къ хищнику внутренно обезсиленными, сознающими свое ничтожество сильнѣе, чѣмъ сознавалъ Каратаевъ. Цивилизація приходить къ намъ не та, которан бы заступалась за Каратаевыхъ (?), — она не облегчаетъ ихъ труда, не пополняетъ досуга работой мысли и пробужденіемъ духовныхъ силъ, а помогаетъ хищнику, облегчая его хищничество помощью европейскихъ (?) "оборотовъ", съ которыми деревенскій хищникъ начинаетъ знакомиться и къ которымъ получаетъ огромный анпетитъ. Вседля него, и ничего-для Платона. Не удивляйтесь же, что человъкъ сердца и правды, очутившись между этихъ двухъ типовъ, изъ которыхъ личность одного доведена до ничтожества, а другого-раздута до невозможныхъ размѣровъ, теряетъ голову. Не гоните же (?) изъ народной среды потребностъ въ божеской правдъ между людьин, она нужна народу такъ же, какъ и земля. Не забывайте (?), что хоть и не скоро, но Богъ непремѣнно скажетъ правду" (стр. 153-154).

Эти слова, видимо свазанныя авторомъ съ искреннъйшимъ доброжелательствомъ къ народу, производятъ прискорбное впечатлёніе — по неясности самой мысли. Что собственно означаетъ упрекъ "цивилизаціи", помогающей "хищнику"? зачъмъ надо было характеризовать "европейскими" тъ обороты, которыми этотъ хищникъ пользуется: куда все это адресуется и въ чьемъ выходитъ вкусъ? Намъ кажется, что именно только "цивилизація" (заслуживающая этого имени) одна и заступалась у насъ за Каратаевыхъ противъ хищника. И кио "гонитъ" изъ народной среды потребность въ божеской правдъ?

Прибавляются другія неясности. Сказать, что типъ Платона создань нашей землей и природой-это значить сказать нёчто весьма неопредѣленное или даже ошибочное. Кромъ земли, на образованіе типа действовали иногоразличныя и важныя условія человеческаго общежитія. Руссвій народный характеръ и въ настоящую минуту не таковъ, чтобы "Платоновъ" можно было считать милліонами; а въ прежнее время — тёмъ болёе. Едва ли сомнительно, что типъ, о которомъ идетъ рѣчь, составлялся подъ огромнымъ вліяніемъ не земли (какъ земледѣльческаго труда, зависящаго отъ природы), а именно учрежденій и бытовыхъ формъ, — какъ давнее притесненіе крестьянина-земледѣльца, какъ полное его закрѣпощеніе. приказное правленіе, безжалостное старое реврутство и т. д. Отсюда, изъ этого полнаго подавленія личности, шла большая доля неопредёленнаго добродушія, принадлежащаго Платону, это-безравличное добродушіе, свойственное несчастію, которое уже ничего не ждеть для себя и, сохранивъ врожденные инстинкты добраго характера, впадаетъ въ полное фаталистическое отсутстве воли.

И рядомъ съ этими теоретическими неясностями, историческими отибками — прекрасные разсказы, удивительныя картины дёйствительности, согрётыя искреннимъ чувствомъ скорбной любви къ народу и исполненныя съ истинно-художественной яркостью и простотой. Гл. Успенскаго осуждали за это смѣшеніе публицистики и поэзіи. Но старыя пінтическія и реторическія рубриви несомийнно перерождаются: въ повъсть и романъ все больше и больше врывается содержание имъ прежде мало знакомое-дийствительность, все съ новыми подробностями ся жизненныхъ процессовъ, и разсказы г. Успенскаго несомнённо представляють одинь изъ фактовъ этого перерожденія. Народная жизнь, имъ изображаемая, дъйствительно никогда прежде не проникала въ литературу съ такими сокровенными чертами ся внутренней работы. Писателю нёть времени и возможности такъ удалиться отъ этой жизни своимъ чувствомъ, чтобы стать въ ней въ отношение невозмутимаго зрителя, какъ спокойный эпическій півець или "дьякь вь приказахь посід і дой. Зрізнще этой жизни захватывало и потрясало воспріимчнвую душу, и нѣтъ ничего удивительнаго, что за художественнымъ разсвазомъ слёдуетъ личное размышленіе автора о явленіяхъ этой жизни. Жаль только, что теоретичеческія размышленія иногда весьма ошибочны.

Неясности, о которыхъ мы упоминали, заключаются въ самомъ не выработавшемся взглядѣ автора и составляють не только его личную особенность, но черту множества людей, искренно привязанныхъ къ народному дѣлу, но смущенныхъ и сбитыхъ съ пути страшно запутаннымъ положеніемъ этого дѣла. Положеніе г. Успенскаго въ литературномъ мнѣніи до сихъ поръ нѣсколько неопредѣленно: несмотря на сильный талантъ, на множество прекрасныхъ, хотя эпизодическихъ, разсказовъ, дышущихъ истиной, на теплое, сочувственное отношеніе къ народу, его значеніе остается неустановленнымъ: новѣйшее славянофильство его почти-что ненавидѣло (потому что онъ говорилъ о настоящемъ, а не воображаемомъ народѣ); требовательные народники чуть не заподозривали въ немъ наклонностей къ старымъ крѣпостнымъ порядкамъ <sup>1</sup>)...

Очень оригинальны, въ другомъ родѣ, сочиненія г. Златовратскаго, образчикомъ которыхъ возьмемъ "Деревенскіе Будни" (Спб. 1882). У него еще труднѣе отличить беллетриста-повѣствователя и публи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Новійтіе критики (напр. г. Скабичевскій), обозрівая діятельность Гл. Успенскаго, не причисляють его къ народникамъ, считая его только "наблюдателемъ". Мы упоминали, что народничество иміло много разнихъ оттінковъ и степеней. Гл. Успенскій можеть бить отнесень въ нему какъ по особенному интересу его именно къ народной жизни, понятой имъ своеобразно и исключительно, такъ и по изкоторимъ выводамъ, совпадающимъ съ народническими.

Колебаніе его общихъ взглядовъ, дивтуемыхъ часто именно впечатлёніемъ данной минуты, а въ другую минуту исправляемыхъ и дополилемыхъ самниъ писателемъ, очень вёрно указано въ характеристикё М. А. Протопопова, "Р. Мисль", 1890. августъ, сентябрь.

циста. Особенная цёль его изслёдованія есть община, степень ея современной силы и шансы будущаго ся развитія. Онъ исповёдуеть глубокую вёру въ народные "устои", но видить обступающую ихъ опасность и посвящаеть свой трудъ на изученіе существа общины и ся нынёшнихъ условій. Въ названной книге онъ не ставить художественныхъ цёлей и хочеть просто прослёдить жизнь деревни въ ея "будни", войти въ ся обыденные интересы и раскрыть сущность общиннаго быта и различныя проявленія "мірского" порядка. Онъ поселяется сначала въ деревнё Ямахъ, потомъ въ Лопухахъ (въ сёверномъ краё средней Россія), живеть въ деревенскомъ доникъ, знакомится съ мужиками, отправляется на сходы, идетъ смотрѣть на дѣлежъ земли (дуга для сѣнокоса), зазываетъ мужиковъ къ себъ въ гости и стенографируетъ яхъ бесѣду и т. д. Деревенская жизнь проходитъ передъ нами во очію. Какое же извлекаетъ авторъ поученіе изъ своихъ наблюденій?

Мы найдемъ у него опять довольно обычную чергу народнической литературы. Писатели ся вообще ставять дело такъ, какъ будто они открывають Америку. Авторъ не довольствуется тёмъ, что отмёчаеть извъстное явленіе крестьянскаго быта, пропущенное или невърно объясненное другими наблюдателями; онъ тотчасъ обобщаеть и предаетъ этихъ наблюдателей суровому осуждению, насибхается надъ ними; особенно достается отъ него такъ-называемымъ "свѣжимъ людямъ"-онъ пронизируетъ надъ ними безъ конца, хотя, въ сущности, .свъжіе дюди" сдълали не мало полезныхъ набдюденій, и ихъ труды не совсёмъ лишены смысла и права на вниманіе. Объясненіе каждаго явленія врестьянской жизни авторъ представляеть чрезвычайно труднымъ, недоступнымъ не только "свѣжему человѣку", но на первый разъ и самому спеціалисту-автору. Онъ идеть, напримъръ, на деревенскій "сходъ" и поражается совсёмъ непонятными рёчами: только послѣ подробныхъ объясненій своего хозянна и другихъ мужиковъ онъ уразумъваетъ въ чемъ дъло; на передълъ луговъ онъ опять слышить невразумительные термины, странныя слова, и только по особымъ объясненіямъ узнаетъ обстоятельства и резоны того или другого дёлежа. Онъ не разъ прибъгаетъ къ этому пріему озадачиванія читателя, имѣющему цѣлью показать, какъ трудно обыкновенному человъку постигнуть внутреннія дъла деревни и именно общины. Но читателю приходить въ голову, что это озвдачивание было совершенно напрасно. Всякому человѣку, попадающему вдругъ во всякую чужую спеціальность, сначала все будеть дико и непонятно: еслибы авторъ вмѣсто общины земледѣльцевъ попалъ въ артель плотниковъ, къ рыбнымъ промышленникамъ, къ какимъ-нибудь мастеровымъ --или, совершенно также, въ какую-нибудь ученую дабо-

## г. златовратский.

раторію, словомъ, во всякое спеціальное рабочее и техническое дёло, онъ на первый разъ спутался бы на неизвёстной ему терминологіи разговоровъ, на неизвёстныхъ ему личныхъ отношеніяхъ людей между собою и, пожалуй, также сталъ бы озадачивать читателя. Дёло просто въ томъ, что земледёльческій трудъ есть спеціальный трудъ, и "сходъ", разсуждающій о хорошо извёстныхъ всёмъ его членамъ дёлахъ какого-нибудь кума Матвёя или бабы Гусарихи, весьма естественно будетъ непонятенъ для посторонняго, который слышить объ этихъ дёлахъ въ первый разъ, и не только постороннему "интеллигентному" человёку, но пожалуй даже и незнакомому съ ними мужику изъ другой деревни.

Какъ у г. Успенскаго, такъ и здёсь, повторается то же недовърје къ новой деревенской школь: авторъ разсказываеть о ней двътри подробности, дъйствительно нелёцыя, и затёмъ съ сочувствіемъ говорить о самодёльномъ деревенскомъ "перехожемъ" учителѣ, съ которымъ ребятишки большіе друзья и который хотя, по мнёнію самого автора, способенъ сообщить имъ не мало взлора, но въ то же время можеть съ авторитетомъ передать и нѣчто для нихъ существенно важное. Тема очень старая и избитая, и нельвя не пожалёть, что писатель, поставившій себ'я цёлью столь внимательное изучение деревни, поднимая этотъ вопросъ, оставляетъ его въ такомъ неопределенномъ и даже двусмысленномъ свътъ. Новая деревенская школа несомнённо имееть пока крупные недостатки, но зависять лн они отъ самаго ся существа, или гораздо больше отъ внѣшнихъ условій и постороннихъ обстоятельствъ? Подагаемъ, что человѣкъ, желающій здраваго разъясненія дёла, существенно важнаго для деревни, не можетъ обойти этого вопроса.

Не указывая другихъ случаевъ, гдѣ разсужденія автора ведутся съ такой же односторонностью, упомянемъ еще о главѣ XI, гдѣ авторъ иронизируетъ надъ "учеными людьми", посвящавшими свои труды изученію хозяйственныхъ отношеній нашей деревни. Авторъ не соглашается съ ними, но споръ его противъ нихъ нельзя назвать правильнымъ: спокойному разсужденію съ фактами въ рукахъ должно быть противопоставлено такое же разсужденіе и такіе же факты. Быть можетъ, они въ иномъ не правы; но не думаемъ, чтобы все дѣло было объяснено наблюденіями нашего автора въ Верхнихъ и Нижнихъ Лопухахъ.

Само собою разумѣется, что мы ни мало не отвергаемъ всей великой пользы такого пристальнаго изученія деревенскаго быта, кавимъ задался г. Златовратскій. Въ его внигѣ разсѣяно много цѣнныхъ замѣчаній; самый пріемъ изученія, вникающаго во всѣ мелочи деревенскаго обихода, заслуживаетъ всякаго сочувствія. Иногда авторъ приходить въ выводамъ, весьма неожиданнымъ для боровратической точки зрънія. Укажемъ для примъра эпизодъ, гдъ авторъ передаетъ разговоръ съ деревенскимъ кабатчикомъ по поводу одной мъры, придуманной въ извъстномъ совъщании свъдущихъ людей объ уменьшении народнаго пьянства, а именно замъны простыхъ кабаковъ безъ закуски бълыми харчевнями съ закуской. Кабатчикъ былъ въ восторгъ отъ этого предположения и говорилъ слъдующее:

"Это что-жъ — дѣло весьма похвальное! Придумано хорошо! Конечно, Петербургъ, правительственное помѣщеніе... Нельзя не похвалить!.. Потому, помилуйте, ныньче у насъ въ кабакахъ такое поведеніе, что даже срамно-съ... Ни ты гостю селедочки или сырцу, или чего другого предложить не можешь, не можешь угостить его по-человѣчески!.. Не можешь никакой ему пріатности доставить! Какъ же онъ, спрошу васъ, пить будетъ? Урывкомъ, съ жадностью... Хватитъ косушку—и съ ногъ долой. А ежели я его съ пріатной закусочкой усажу, такъ онъ у меня весь день просидитъ въ пріатной бесѣдѣ, и хоша вдвое выпьетъ, все не въ опьянѣніи будетъ, а болѣе въ благородномъ мечтанін... Понимаемъ это вполнѣ! умно! А какъ скоро это будетъ, не слышно?"

Книга г. Златовратскаго почти уже не беллетристика, а бытовое экономическое изслёдованіе, вложенное въ повёствовательную рамку. Эпизодическія картинки очень интересны, но не дёлають его труда художественнымъ произведеніемъ, а съ другой стороны не составляютъ и научнаго факта. Прибавимъ, впрочемъ, что по взгляду автора деревенская жизнь представляетъ столь оригинальный міръ, что изображеніе его даже не подъ силу современному исвусству.

"Есть громадная разница можду отношеніемъ интеллигентнаго читателя въ воспроизведеніямъ жизни общества и въ воспроизведенію жизни народной, въ особенности у насъ", —говорить авторъ.

"Въ то время, какъ интеллигентный человѣкъ смотритъ на общество изъ среды самого общества, непосредственно изъ себя, на народъ онъ не можетъ смотрѣть иначе, какъ со стороны, такъ, какъ смотритъ на дикихъ людей Америки и Африки. Отсюда вытекаетъ и громадное различіе въ отношеніяхъ читателя къ воспроизведеніямъ жизни того и другого. Критерій для оцѣнки художественнаго воспроизведенія общественной жизни читатель непосредственно находитъ въ себѣ, непосредственно ощущаетъ художественную правду и ложь, непосредственно наслаждается или не удовлетворяется.

"Другое дёло съ воспроизведениемъ народной жизни. Наше об-

щество читаеть романы изъ народнаго быта съ твиъ же сниминимъ любопытствомъ, съ какимъ читаетъ оно романы Купера, имъя только единственный критерій для провърки ихъ художественной правды: общія психологическія основы и имя автора. Но въ послёднемъ случав, оно имъетъ то преимущество, что романы Купера или вообще воспроизведеніе жизни дикихъ можетъ быть провърено имъ путемъ научныхъ даиныхъ, собранныхъ путешественниками. А этого-то важнаго условія русскій читатель лишенъ относительно жизни своихъ "младшихъ братьевъ".

"Принявъ же во вниманіе еще и то, что наблюденіе народа со стороны у насъ сопровождается разными побочными соображеніямикрёпостническими, опекунскими, сантиментальными, спекуляторскими, патріотическими и проч., и проч., смотря по тому, съ какой стороны подходитъ изенть наблюдатель — у мыслящаго читателя невольно должно зарождаться сомнёніе въ правдю воспроизведенія народной жизни этими "сторонними наблюдателями". И это совершенно естественно, потому что нётъ прочнаго критерія, нётъ данныхъ для оцёнки, нётъ спеціально научной точки зрёнія. Этотъ критерій могли бы дать мыслащему читателю или научныя изысканія въ сферѣ народнаго быта, или непосредственный народный художникъ, мірской общинный человёкъ. Къ сожалёнію, первыхъ у насъ до сего времени очень мало; второго мы не видёли еще и, Богъ вёсть, дождемся ли когда-нибудь" (стр. 128—129; ср. также стр. 151—155).

Такимъ образомъ, дёло ставится почти сверхъ обыкновеннаго человѣческаго разумѣнія — столь непостижимымъ представляется автору деревенскій міръ и въ частности акть общаго передёла. НЕТЬ СОМНЕНИЯ, ЧТО ВСЯВИЕ "ХУДОЖНИЕБ" ДОЛЖЕНЪ ЗНАТЬ ТОТЪ ВРУГЪ жизни, который онъ берется изображать, и неужели общинный передёлъ есть такая многотрудная задача, которой художникъ не можеть и постичь, если самъ не родился въ средв общины? Съ такимъ же правомъ и всякая другая область жизни могла бы потребовать своего спеціальнаго художенка: чиновника имваъ бы право описывать только чиновникъ, сапожника-сапожникъ, офицера только офицеръ и т. д., и литература въ концё концовъ превратилась бы въ рядъ цеховыхъ областей, взанино недоступныхъ. Но, кажется, въ этомъ не предвидится надобности: бытовыя формы не такъ недоступны изученію, и въ нихъ движется одна и та же челов'яческая природа. Требуется только знаніе и таланть, — какъ требовались и BCOLIS.

HCT. STHOPP. 11.

27

Эти нѣсколько примѣровъ народничества публицистическаго и художественнаго можно было бы размножить еще многими варіацінив этого направленія до трактатовъ объ "улицѣ", для которой также потребовано было право голоса въ литературѣ. Но приведенныхъ образчиковъ довольно, чтобы показать общій характеръ этого направленія, сильно распространившагося въ послѣдніе годы, и упорно заявляющаго притязанія на непогрѣшимость и господство. Мы видѣли, насколько эти притязанія могутъ быть допущены съ точки зрѣнія логики и исторіи.

Народничество, исполненное такого высоваго мнения о себе в столь пренебрегаемое, напр., въ лагеръ славянофильскихъ самобытниковъ, съ которыми въ иныхъ случаяхъ оно дъйствительнорѣзко сталкивается (хотя въ другихъ имъ вторитъ), - есть во всякомъ случав явленіе характерное и знаменательное. Оно думаеть о себѣ, какъ о принципѣ совершенно новомъ; въ дѣйствительности не трудно видёть, что оно происходить по прямой линіи отъ народныхъ стреиленій 60-хъ годовъ-правда, съ большими измѣненіями или новыми оттёнками. Послёдующіе годы внесли въ общественную жизнь столько волненій, столкновеній, трагическихъ событій, разочарованій. что многіе не въ состояній были ни сохранить въры въ прежніе идеалы, ни развить ихъ въ новую прочную точку зрѣнія; получилось нѣчто среднее, неопредѣленное и недодѣланное. Съ одной стороны, стремленія въ изученію народа не ослабѣвали и даже усилились, доходя до такихъ внимательныхъ изслёдованій, примёромъ которыхъ могутъ служить въ беллетристикъ труды гг. Успенскаго и Златовратскаго и ихъ товарищей, а въ литературѣ научной --- масса трудовъ экономическихъ, этнографическихъ и т. Д. Но съ другой стороны, народническая публицистика до крайности преувеличила значеніе самой "деревни", затерявъ при этомъ исныя общественно-политическія понятія той школы, изъ которой сама исходила, впала въ такія неловкости, что иногла говорила въ одинъ тонъ съ влёйшими врагами не только общественной автономін, но и самого народа. Таковы двъ существенныя ошибки, повторяющияся у большинства народническихъ писателей: во-первыхъ, недостаточное вниманіе въ исторіи общества и народа, отвуда происходилъ в происходить рядъ самыхъ грубыхъ и вредныхъ недоразумѣній; вовторыхъ, странное представление объ "европейской цивилизаци", будто бы намъ не нужной и непригодной, въ чемъ имъ вторять, потирая руки отъ удовольствія, настоящіе обскуранты. Они доходать до того, что подъ "европейской цивилизаціей" понимають только какія-нибудь новъйшія выдумки экономической эксплуатаціи, не ра-зумѣя, что это названіе принадлежить, выше всего, именно тѣмъ величайшимъ созданіямъ общечеловѣческаго ума и поэтическаго творчества, подъ вліяніемъ которыхъ, въ послѣднемъ результатѣ, просвѣтилось и наше собственное общественное самосознаніе; однимъ изъ отпрысковъ его является само народничество, какъ стремленіе оградить права народной личности и привести въ полному признанію ея нравственнаго и гражданскаго достоинства.

27\*



## дополнения.

Глава III.—Съ октябрьской книги "Вёстника Евроны", 1890, начато печатаніе новаго труда О. И. Буслаева: "Мон воспоминанія", которыя представляють чрезвычайно любопытныя свёдёнія о біографіи нашего заслуженнаго ученаго.

Глава V (стр. 137).—Октября 3, 1890, праздновался 40-лётній юбилей ученой дёятельности Н. С. Тихонравова, съ первой историколитературной работы его, напечатанной въ 1850 г. Библіографическій очеркъ этой дёятельности сдёланъ Д. Д. Языковымъ въ "Р. Мысли", 1890, октябрь. Извёстія объ юбилеё см. въ статьё "Русскихъ Вёдомостей", 4 октября, 1890, въ "Новостяхъ", № 282, и др. Приводниъ изъ этихъ извёстій нёсколько указаній о долголётней и плодотворной дёятельности Н. С. Тихонравова, какъ ученаго и профессора.

"Н. С. Тихонравовъ выступилъ на поприще, доставившее ему столь почетную известность, въ октябре 1850 года, напечатавъ въ "Москвитанинѣ" свой первый трудъ: "Нѣсколько словъ по поводу статьи "Современника"-Кай Валерій Катуллъ и его произведенія". Н. С. былъ въ это время еще студентомъ-новичкомъ въ Главномъ Педагогическомъ институтъ, мечтавшимъ перейти на историко-филологическій факультеть Московскаго университета. Статья способствовала исполнению его мечты, и во времени появления ся вт печати пріурочено и юбилейное торжество. Въ то время комплектъ университета ограничивался 300 студентовъ и когда молодой студенть Педагогическаго института обратился къ М. П. Погодину съ просьбой походатайствовать о переводѣ его въ Московскій увиверситеть, - комплевть быль уже полонъ. М. П. Погодинъ посовѣтовалъ Н. С. пріобрѣсти себѣ право на сверхъ-комплектный пріемъ какой-либо литературной работой. Н. С. такъ и сдёлалъ: статья обратила на себя внимание и открыла молодому человѣку двери университета.

"Университетская наука не мѣшала Н. С. дѣятельно работать надъ составленіямъ историко-литературныхъ статей для "Москвитанина", "Отечественныхъ Записовъ" и "Московскихъ Вѣдомостей"; незадолго до окончанія курса онъ получилъ золотую медаль за сочиненіе на заданную Грановскимъ тему: "О нѣмецкихъ народныхъ преданіяхъ въ связи съ исторіей". Затёмъ слёдовала педагогическая служба въ московскихъ гимназіяхъ, избраніе адъюнктомъ для чтенія лекцій по педагогикѣ въ Московскомъ университетѣ и. наконецъ, 4-го сентября 1859 года, получение въ этомъ же университетъ казедры русской литературы, на которой Н. С. достойно и плодотворно потрудился въ теченіе тридцати лёть. Новые научно-литературные труды слёдовали одинъ за другимъ; многочисленныя цённыя изслёдованія Н. С. доставили ему почетный дипломъ доктора русской литературы и высшую для ученаго награду-звание ординарнаго академика Императорской Академін наукъ; кромѣ того, Н. С. занималъ въ теченіе шести лёть по 1883 г. пость ректора Московскаго университета, а въ настоящее время состоить предсъдателемь Общества любителей юссійской словесности.

"Заслуги Н. С. Тихонравова, какъ въ области университетскаго преподаванія, такъ и въ области научно-литературной очень велики. Талантливо-составленные, живые, увлекательные университетскіе вурсы, обнимающие всю историю нашей литературы, горячее, живое отношение въ преподаванию, умблан, интересная постановкав практическихъ работъ, способность возбуждать въ аудиторіи сильный и сознательный интересь въ дѣлу,-все это витсть оказало сильное вліяніе на научное и литературное развитіе многихъ поколѣній молодыхъ людей. Въ области паучно-литературной первое мъсто занимаеть глубоко-научная постановка основныхъ вопросовъ русской литературы и метода ихъ разработки, данная въ академическомъ, "Отчеть" о 19-иъ присуждении Уваровскихъ наградъ, подъ видомъ рецензів на "Исторію литературы" Галахова; затёмъ, многочисленныя образцовыя изданія литературныхъ памятниковъ, освѣтившія почти неизвъстную тогда картину унственной жизни народной массы; работы по исторіи руссваго театра, впервые поставившія эту отрасль исторіи на строго-научную почву, и, наконець, обработка новаго изданія сочиненій Гоголя, составляющая колоссальный критическій трудъ".

Юбилей 3-го октября "былъ учепо-семейный праздникъ, доказавшій, однако, юбиляру безпредѣльность уваженія, какимъ онъ пользуется въ ученомъ мірѣ и искренность симпатій къ нему, прочно сохраняющихся въ средѣ его слушателей... Юбилейный праздникъ омрачился, однако, сознаніемъ, что юбилей, къ общему сожалёнію, совпалъ съ окончательнымъ оставленіемъ Николаемъ Саввичемъ московской казедры".

Глава VIII (стр. 237). Впослѣдствіи Ор. Миллеръ не могъ не признать научнаго значенія новыхъ изслѣдованій древняго эпоса, устранякшихъ мисологическую теорію; но ему жаль было разстаться съ той манерой, гдѣ можно было, не заботясь о самомъ происхожденіи сюжета и подробностей, не заботясь о хронологіи народнаго творчества, прямо идеализировать его продукты, возводить ихъ сполна къ національному существу и духу. Въ послѣднемъ свсемъ трудѣ, посвященномъ Глѣбу Успенскому, Ор. Миллеръ говоритъ по поводу былины о Святогорѣ:

"Сущность земледѣльческаго труда воспроизвель и самъ народъ въ той былинѣ, которую Успенскій очень мѣтко назвалъ занадкой. Это былина о Святогорѣ богатырѣ, способномъ своротить землю и неспособномъ поднять маленькой сумочки переметной, съ которою такъ легко справляется Микулушка Селяниновичъ. Огъ этой чудной былины, какъ и отъ многихъ другихъ, ничего почти не осталось— съ тѣхъ поръ, какъ у насъ завелась ученая теорія о заимствованіяхъ, ведущая, въ томъ видѣ, какъ она у насъ практикуется, къ сиототриеанію изъ памятниковъ народной словесности живого смысла, живой души. Успенскій отнесся къ этой былинѣ безъ всякихъ ученостей, онъ отозвался на живую душу народной поэзіи своею живою душов" и пр. ("Г. И. Успенскій. Опытъ объяснительнаго изложенія его сочиненій". Спб. 1889, стр. 125).

Это сожалёніе о разлагающей силё анализа очень характерно для идеалиста, какимъ былъ Ор. Миллеръ, но очевидно, что идеализація, желающая обойтись безъ помощи апализа, рискуетъ быть одной фантазіей. Можно желать только, чтобы новъйшая аналитическая критика получила цаконецъ возможность приступить въ обобщенію частныхъ изслёдованій.

Глава IX (стр. 257). Въ исторіи науки особенный интересъ представляетъ ходъ научнаго развитія ся дѣятелей (вліяній шволы или независимыхъ отъ нея стремленій, какъ самостоятельное чтеніе и поиски и т. п.), особливо тѣхъ, чъи труды отмѣчены особою оригинальностью и значительностью научной заслуги; за неимѣніемъ, во многихъ случаяхъ, данныхъ по этому вопросу въ литературѣ, мы обращались за свѣдѣніями къ самымъ лицамъ, труды которыхъ были особенно важнымъ вкладомъ въ развитіе русской этнографіи. Слѣдующія замѣтки А. Н. Веселовскаго вполнѣ совпадаютъ съ тѣмъ, что было нами сказано о молодости русской науки, гдѣ еще не создалось традицій, въ настоящемъ случаѣ между прочимъ потому, что передъ нею сразу вставалъ громадный, мало тронутый или совсѣмъ нетронутый мате-

## дополвения.

ріалъ—и гдё такимъ образомъ каждой новой крупной силё надо было самой прокладывать свою дорогу. Оттого особливо интересны историческія данныя о путяхъ этой науки и тёмъ выше заслуга дёятелей, ставившихъ новыя задачи и предпринимавшихъ громадныя работы въ области народовъдёнія.

.Родился я-пишеть А. Н. Веселонский-въ 1838 году въ Москвъ на Нъмецкой улицъ, на углу Коровьяго брода, гдъ у дъда (Лисевича, изъ Кенигсберга) былъ собственный донъ, съ большимъ садонъ и прочими угодъями... Жилось, какъ въ деревнѣ; лѣто я проводилъ либо въ деревнъ дъда (с. Нъмцово, Малоярославецкаго уъзда; бывшее имѣніе Радищева), либо въ селѣ Коломенскомъ, гдѣ отецъ стоялъ съ своей ротой, впослёдствія съ баталіономъ (онъ служилъ въ 1-иъ, потомъ въ 3-мъ кадетскомъ корпусѣ). Первоначальное воспитание получиль дома. И мнё, какъ всёмъ, сказывали сказки, но и не связываю съ этимъ мое позднѣйшее пристрастіе въ folklor'у; няныка у меня была доевняя чистенькая старушка, никогда не **Вышая** мяса, набожная, съ раскольничьимъ пошибомъ, всегда готовившая на себя въ своей особой посудѣ. Мать и отецъ окружали ее особымъ уваженіемъ; она и скончалась у насъ, когда я уже кончалъ университеть. Отецъ занимался со мной самъ ариеметикой и географіей; у меня еще долго сохранялись тетрадки въ 32 долю листа, имъ лично написанныя и даже иллюстрированныя: родъ географическаго руководства, съ описаніемъ городовъ и т. п. <sup>1</sup>). Библіотека отца плохо охранялась оть вторженій монхъ и брата Өедора, который быль моложе меня однимъ годонъ. Читалось, что попадало подъ руку: Жуковскій, Марлинскій, Оссіанъ Кострова, Казакъ Луганскій и словарь Плюшара. Еще до поступленія въ гимназію (на 12-мъ году, въ 4-й влассъ) я сталъ шалить прозой и стихами: повъсти романтическаго стиля, съ дуной и темнымъ лёсомъ, гдё совершалось убійство, привилёніями и замками --- и непремънными иллюстраціями. Стихами я баловался и позже и на первомъ курсѣ подалъ Шевыреву отрывокъ перевода изъ "Орлеанской Дёвы", за что былъ призванъ и поощренъ.

"Матери я много обязанъ. Нѣмка по рожденію (она родилась въ Землѣ войска Донского, гдѣ ея отецъ былъ медикомъ; онъ состоялъ въ 1812 году при Платовѣ), она съумѣла обрусѣть въ мѣру: отлично говорила по-русски, ходила одинаково въ кирку и русскую церковь, любила постничать съ нянькой и слушать нѣмецкую или англійскую проповѣ ць. Она хорошо знала нѣмецкій и французскій языки и занималась выборомъ гувернантокъ и учителей; впослѣдствіи, чтобы идти въ уровень съ нами, она изучила и англійскій языкъ, а со мною

<sup>1</sup>) Некрологъ Н. А. Веселовскаго (1811—1885) см. въ "Р. Въдомостякъ", 1885, Ж 275. А. П.

Digitized by Google

долго переписывалась по-французски, чтобы поддержать во инъ правтику.

"Въ гимназіи (2-й, на Разгуляв) я шелъ настолько ровно, что учитель математики (Новицкій) совѣтоваль моему отцу отдать меня на математическій факультеть. Не зналь онь, что математива доставалась мнѣ Sitzfleisch'емъ; я интересовался русскимъ языкомъ (Hocковъ, шевыревецъ) и исторіей (Смирновъ), впрочемъ, больше второй, чёмъ первой. Въ университетъ, куда я поступилъ въ годъ юбилея, интересы распредёлились такъ же: Шевыревъ никогда не увлекалъ меня...; Буслаева я еще не слышаль, и весь отдался Кудрявцеву. Его левціи были для меня отвровеніемъ; когда вернулся изъ отпусва (кажется, изъ-за границы) Грановскій, я никакъ не могъ пристать къ его покловникамъ, и отъ его лекцій (онъ читалъ у насъ не долго) мнѣ отдавало фразой. На слѣдующій годъ я увлекся чтеніемъ Леонтьева (философія мисологіи, Шеллинга), котораго напомниль мит впослёдствін Штейнталь. Къ Буслаеву я перешель уже послё этихъ вліяній. Онъ читаль оригинально, по своему, съ нѣкоторыми скачками, связь которыхъ не легко давалась новичку: заключение являлось неръдко неожиданнымъ; чтобъ усвоить его, лекцію приходилось передумать; увлевали вѣянія Гриммовъ, отвровенія народной поэзів, главное: работа, творившаяся почти на глазахъ, орудовавшая мелочами, извлекавшая неожиданныя откровенія изъ разныхъ Цветниковъ, Пчелъ и т. п. старья. Почему я тотчасъ же не записался въ школу Буслаева, а попалъ къ Бодянскому -совершенно не помно; въроятно, хотълось обставить себя понадежнье съ славянской стороны, ибо по европейскимъ языкамъ и дитературамъ я болёе быль обезпечень: итальянскимъ языкомъ я сталъ заниматься дома; отецъ досталъ мнъ какого-то ломбардца-винодъла не у дълъ,котораго ему рекомендоваль колбасникь Монигетти; что онъ быль почти безграмотенъ — это я уже понималъ и ограничилъ свои занятія твиъ, что болталь съ нимъ ходя по залё; испанскому языку я научился по грамматикъ; въ университетъ слушалъ санскритъ у Петрова и курсъ сравнительной грамматики у Леонтьева. Я помню, какъ я былъ доволенъ, когда мнъ удалось пріобръсть первое изданіе Боппа. Присоедините къ этому чтенія, которыми тогда увлекались въ университетскихъ кружкахъ: читали кландестинно Фейербаха, Герцена, впослёдствія рвались за Боклемъ, за котораго я в впослёдствіи долго ломаль копья.

"У Бодянскаго я занимался сонно, не осилилъ даже грамматики Добровскаго, и когда представился случай сбѣжалъ... и перешелъ къ Буслаеву. Закимался я у него мало: помню, читалъ у него рукописный Синодикъ, дѣлалъ выписки изъ Мессіи Правдиваго; но все это

Digitized by Google

## дополнения.

было не важно; важнёе для меня были левціи Буслаева и рядомъ съ ними его работы, давшія впослёдствіи содержаніе его "Очерками".

5 H

Œ

45 F 11 ] :

n i

-

712

.....

...

÷. \*

Y

2

۴.

ì

"Тотчасъ по выходѣ изъ университета я уѣхалъ за границу, на частное мѣсто, прямо въ Испанію, гдѣ пробылъ около года; побывалъ въ теченіе этой же поѣздки въ Италіи, во Франціи и Англіи. Кромѣ внѣшнихъ впечатлѣній и бо́льшаго ознакомленія съ испанскимъ языкомъ я изъ этого путешествія извлекъ мало: слишкомъ былъ юнъ, да и приходилось жить въ мѣстахъ, гдѣ никакого не могло быть ученаго общенія.

"Когда въ 1862 году я былъ командированъ за границу (на два года, по рекомендаціи Московскаго Университета), я былъ подонъ вождельній, но быдень программой; въ сущности программы у меня не было никакой, да и дать было некому. Буслаевъ далъ мив интересъ въ Гриммовскому направлению — въ приложении въ изучению русско-славянскаго матеріала; но нёкоторыя стороны дёла, постановка иноическихъ гипотезъ и "романтизмъ народности" никогда меня не удовлетворяли и у меня немного найдется статей, въ которыхъ отразилась бы эта Буслаевская струя (рецензія въ Лётоп. Тихонравова, Le Tradizioni popolari nei poemi d'Antonio Pucci, Novella della figlia del rè di Dacia, Замътки и сомнънія о сравнительномъ изучении средневъковаго эпоса). Съ другой стороны у меня сложился интересь въ вультурно-историческимъ вопросамъ, въ Kulturgeschichte; было ли тутъ вліяніе Кудрявцева, монхъ чтеній — не знаю и не помню. Il Paradiso degli Alberti вытекъ изъ этого направленія; изученіе историческихъ отношеній ослабило вѣру въ состоятельность мноологическихъ гипотезъ.

"Въ Берлинѣ я занимался въ теченіе двухъ (слишкомъ, коли не ошибаюсь) семестровъ ощупью: слушалъ Нибелунги и Эдду и нѣм. метрику у Мюлленгофа; посѣщалъ лекціи Штейнталя, Гоше, Jürgen Bona Meyer'a (психологія), и занимался на дому у Мана провансальскимъ и даже баскскимъ языкомъ. Романскихъ каеедръ въ то время въ Германіи не существовало, только въ Боннѣ читалъ Дицъ; интересъ къ ромачскимъ литературамъ и приложенію сравнительнаго метода къ изученію литературныхъ явленій, уже возбужденный вылазками Буслаева въ сферу Данте и Сервантеса и средневѣковой легенды, поддержалъ во мнѣ всѣмъ своимъ составомъ извѣстный журналъ Эберта, Jahrbuch für гошапіясье und englische Literatur (съ 1859 года).

"Нагрузившись берлинскою мудростью, я повхалъ въ Прагу. Хотелось пополнить свои свёдёнія по славистике. Толку отъ этого получилось немного; пребываніе въ Праге затянулось почти на годъ; командировка приходила къ концу, а мнё мерещилась впереди

•

Италія: послѣ нѣмпевъ и славянъ (изъ Праги я фандъ неяѣян на двѣ въ австрійскую Сербію и на Фрушкую гору) хотвлось повидать и романцевъ; командировало меня министерство Головинна на два года съ объщаниемъ продлить командировку, буде окажется необходимость. Я заговориль о томъ слишкомъ поздно, когда сметн въ иннистерстве были уже составлены, да и Толстой явился на сивау. Мив отказали. Пришлось вхать въ Италію съ 2000 рублей (собственныхъ), надеждой на посильную помощь отца и на собственные литературные заработен. Въ такихъ условіяхъ я прожиль нісконько лёть, главнымь образомь во Флоренція, кое-когда печатался у Корша (съ именемъ и безъ имени, и подъ буквами: Евр.) и принялся за работу. Затвялъ я общирную исторію итальянскаго Возрожденія чуть ли не съ паденія имперіи! Чтенія и выписовъ была масса; коечто сохранилось у меня и телерь, многое унесло вътромъ изъ окна квартиры и я на другой день получилъ изъ лавки внизу кусочекъ масла, завернутый-въ мон надежды. Это было своего рода предупрежденіе; я впрочемъ и ранѣе того сообразилъ, что à vol d'oiseau исторіи Renaissance не напишешь, что на серьезный трудъ въ этой области уйдетъ вся жизнь. Въ это время я случайно набрелъ на памятникъ, около котораго и сгруппировалъ свою работу: Il Paradiso degli Alberti. Пока работа шла довольно одиноко и я по природной мев робости ни съ квиз не знакомился, когда мев случилось въ русскомъ вружкѣ встрѣтиться съ De-Gubernatis'омъ. Въ его журнальчикѣ я помѣстилъ свою статейку о Пуччи. Черезъ нѣсколько дней ко мнѣ подошель въ библіотекѣ проф. д'Анкона, познакомился со мною; онъ же познакомилъ меня съ Кардуччи и Компаретти. Я почувствоваль почву подъ ногами и мнѣ стало работать легче.

"Надъ Paradiso я работалъ года три; такъ освоился въ Италіи, что о Россіи пересталъ думать: интересы у меня явились мъстные, явилась даже идея и возможность совсёмъ устроиться въ Италіи. Въ это время я получилъ письма отъ Буслаева и Леонтьева: звали на казедру въ Москву, об'ёщали тотчасъ же допустить меня къ чтенію съ жалованьемъ, такъ чтобы я могъ исподоволь сдать экзаменъ и передѣлать Paradiso въ "Вилла Альберти". Я согласился и, чтобы выѣхать изъ Италіи, принялъ на себи мѣсто у в. кн. Маріи Николаевны обучать ся сына Сергѣя (убитаго въ послѣднюю турецкую войну) въ Карлсруэ, гдѣ онъ долженъ былъ провесть зиму у сестры. Такъ я заработалъ деньги, на которыя съѣздилъ въ Лондонъ ;и вернулся въ Москву. Здѣсь меня ожидало разочарованіе: 3 о жалованъѣ и лекцияхъ ни помину; требовали напередъ диссертации русской и эквамена, а. чтобы утѣщить меня, предлагали читать въ университетѣ частнымъ образомъ, при чемъ предоставляли мнѣ ман-

Digitized by Google

1

j#

Ē

E

٢

кировать, но деньги получать. Отъ этого я отказался, чтобы не связать себя; прошелъ томительный, безденежный годъ; надо было сдать экзаменъ, войти въ долги для напечатанія диссертаціи, ибо денегъ, отпущенныхъ университетомъ, не хватало. Кстати О. Миллеръ далъ въ это время идею перейти въ Петербургъ на незанятую еще каседру. Дѣло устроилось быстро и я ушелъ изъ Москвы, не читавъ лекцій, а только защитивъ диссертаціи (1870 г.). Юркевичъ (тогда деканъ) приходилъ уламывать меня: въ Петербургъ-де меня увъсатъ орденами, запрутъ въ администрацію, и работать я перестану; кажется, ничего такого не случилось.

"Въ 1872 году я напечаталъ свою работу о "Соломонѣ и Китоврасѣ" и съ тѣхъ поръ Вы меня знаете. Направленіе этой книги, опредѣлившее и нѣкоторыя другія изъ послѣдовавшихъ моихъ работв, нерѣдко называли Бенфеевскимъ, и я не отказываюсь отъ этого вліянія, но въ долѣ, умѣренной другою, болѣе древней зависимостью отъ книги Дёнлопа-Либрехта и вашей диссертаціи о русскихъ повѣстяхъ. Когда явилась буддійская гипотеза, пути изученія, и не въ одной только области странствующихъ повѣстей, были для меня намѣчены точкой зрѣнія на историческую народность и ея творчество какъ на комплексъ вліяній, вѣяній и скрещиваній, съ которыми изслѣдователь обязанъ сосчитаться, если хочетъ поискать за ними, гдѣто въ глуби, народности непочатой и самобытной, и не смутится, открывъ ее не въ точкѣ отправленія, а въ результатѣ историческаго процесса".

Глава X (стр. 300). "Русская Историческая Библіографія" г. Межова им'та потомъ продолженіе: томы IV — VI, Спб. 1884 — 1886.

— (Стр. 346). За послѣднее время, расширеніе этнографическихъ интересовъ вызвало два новыхъ замѣчательныхъ изданія. Съ 1889 г. на̀чало выходить въ Москвѣ "Этнографическое Обозрѣніе, періодическое изданіе Этнографическаго Отдѣла Импер. Общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи, состоящаго при Московскомъ Университетъ" (донынѣ шесть выпусковъ). Изданіе выходитъ подъ редакціею секретари Отдѣла, Н. А. Янчука, и доставило уже множество интересныхъ работъ какъ по общимъ вопросамъ этнографіи и антропологіи, такъ и по собиранію этнографическихъ данныхъ. Отмѣтимъ въ особенности труды А. Н. Веселовскаго, Э. Вольтера, В. Каллаша, В. Ө. Миллера, Н. Ө. Сумцова, Н. Янчука и др. Кромѣ того въ "Обозрѣніи" ведется весьма обстоятельная библіографія этнографической литературы.

Съ 1890 г. предпринято подобное изданіе въ Петербургѣ: "Живая Старина, періодическое изданіе Отдѣленія Этнографіи Импер. Русскаго Географическаго Общества", подъ редакцією предсёдательствующаго въ Отдёленіи Этнографіи В. И. Ламанскаго (выпускъ I, 1890). Это изданіе, какъ можно видёть и по первому его выпуску, обёщаеть быть важнымъ органомъ этнографическихъ изслёдованій. Оно распадается на слёдующіе отдёлы (послё общихъ свёдёній, относящихся къ ходу изданія): 1) Изслёдованія, наблюденія, разсужденія; 2) Памятники языка и народной словесности; 3) Критика и библіографія; 4) Смёсь.

Оба изданія служать подспорьемь для работь двухь ученыхь обществь, и присоединая къ трудамъ послёднихъ большую быстроту при изданіи особливо сочиненій небольшого объема, могуть стать вообще драгоцённымъ пособіемъ для развитія и научнаго объединенія нашихъ этнографическихъ изученій.

вонецъ второго тома.



- I
- :
- !
- 1

ł

- - .

Digitized by Google



----



.

.

.

•

Digitized by Google