

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

### LSoc 3977.44(7)

Uchenyia zapiski Imp. Moskovskago Universitets, Otdel istorikofilologicheskii

LSOC 3977.44 (7)



HARVARD COLLEGE LIBRARY

Digitized by Google



.

.

## уЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

## ИМПЕРАТОРСКАГО

# МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

ОТДЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКІЙ.

выпускъ седьмой.

· ·

•

#### 

66988

## УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

### ИМПЕРАТОРСКАГО

## МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

ОТДЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКІЙ.

выпускъ седьмой.

М О С К В А. Университетская типографія, Страстной бульв. 1891.



L Soc 3977-44 (7)



Печатано по опредъленію Совъта Императорскаго Московскаго Университета.



# ГРЕЧЕСКІЕ СОФИСТЫ,

#### нхъ

### **М**ІРОВОЗЗРЪНІЕ И ДЪЯТЕЛЬНОСТЬ

#### въ связи

## СЪ ОБЩЕЙ ПОЛИТИЧЕСКОЙ И КУЛЬТУРНОЙ ИСТОРІЕЙ ГРЕЦІИ.

### КРИТИЧЕСКОЕ ИЗСЛЪДОВАНІЕ

#### А. Н. Гилярова.

.

Sedulo curavi humanas actiones non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere.

Spinoza.

Ehre dem Geschichtschreiber, welcher den eitlen Schein vom Wesen zu trennen versteht, und gleich dem Richter der Unterwelt, die Seelen nackt und alles Pompes und Gepränges entkleidet vor seinen Richterstuhl zieht.

Böckh.



## rpeyeckie (oorgold),

in the second second

•

### оглавленіе.

#### I-II Предисловіе ....

#### ГЛАВА І.

Литературныя указанія. --- Измёнчивая судьба софистовь. -- Старое и новое мивніе о нихъ. - Взглядъ Грота на софистовъ и Сократа. - Свидвтельства Платона.-Заблужденія новыхъ историковъ философіи по Гроту.-Софистическій характерь Гротовой защити.-Задачи предстоящаго труда .....

#### ГЛАВА II.

Исторія слова софисть. — Значеніе его у древнійшихъ историковъ, поэтовъ, философовъ.-Враждебная ассоціація, связанная съ нимъ, и причины этой ассоціаців. — Колебанія въ употребленія этого слова. — Софисты какъ учители различныхъ искусствъ.-Отношение современниковъ къ этимъ учителямъ.-Исторія словь близко родственныхъ со словомъ софисть.-Отзывы о софистахъ-Сократа, Ксенофонта, Платона, Аристотеля, Исократа, Анита, Калликла.—Выводы...... 11— 38

#### глава III.

Лица, известныя въ исторіи подъ именемъ софистовъ.--Единство ихъ направленія. — Политическія причины, вызвавшія это направленіе. — Рость гражданскаго субъективизма въ Аеннахъ. --Елинство духовной жизни.---Субъективнамъ въ религін, музыкѣ, поэзін, какъ соотвѣтствіе субъективнаму гражданскому.-Связь драматического искусства съ софистикой.-Воспитательное значеніе поэзів.-Кругъ въ исторія аоннскаго субъективизма.-Безсиліе протаводъйствующихъ теченій..... 39 - 100

#### ГЈАВА IV.

Аналогія между гражданскимъ и философскимъ субъективизмомъ и объективизмомъ. --- Непосредственность раннихъ проявлений философскаго объективизма и субъективизма. – Древнъйшіе представители объективизма въ греческой философін-Өалесь, Анаксимандрь, Анаксимень, Писагорь.-Общая характеристика ихъ направленія примёнительно къ современному имъ нравственному міровозэрѣнію. — Ученія Гераклита и Елейцевъ въ связи съ софи1--- 10

Стран.

Стран.

стикой. — Попытки выдти изъ затрудненій, созданныхъ Гераклитомъ и Елейцами. — Ученія Емпедокла, Анаксагора и Демокрита. — Рость философскаго субъективнама. — Мёсто софистовъ въ исторіи греческой философів...... 101—155

#### Г**ЛАВА V**.

Дополненія, поправки и оцечатки..... I-III

Digitized by Google

#### Π

Настоящее изсладованіе составляеть третью часть предпринатаго мною труда о греческихъ сооистахъ. Изъ множества вопросовъ, "которыми сооисты ограждаютъ себя отъ изсладователя", оно пытается рашить во всей полнота только два: о томъ, кто были греческіе сооисты, и о связи ихъ міровозаранія и даятельности съ общей политической и культурной, исторіей Греціи. Вторая часть будетъ содержать критику источниковъ, подробное обозраніе всего того, что намъ извастно о каждомъ сооиста въ отдальности, и критическую оцанку сооистическихъ теорій. Въ третьей я изложу исторію онносооскаго служенія Сократа, имя и даятельность котораго неразрывно свизаны съ именами и даятельностью сооистовъ.

Для знающихъ, что въ данномъ случат требуется отъ критика, должно быть вполнъ ясно, почему я, хотя и ссылаюсь въ настоящей части на источники, не начинаю съ ихъ критики, а отнощу ее къ началу второй части. Свидетельства главнаго повъствователя о сооистахъ, Платона, возбуждають въ критикахъ недовфріе въ особенности всяваствіе недоброжелательныхъ, вызванныхъ будто бы исключительно его личною философскою точкой зрвнія, замвчаній объ авинской демократіи, служителями которой были софисты. Пока мы не узнаемъ, какова была въ дъйствительности эта демократія, мы не будемъ въ состояни судить и о томъ, правильны или нъть Платоновы суждения о ней. Въ настоящемъ изслёдованія я даю характеристику асинской демократіи на основаніи разнообразныхъ источниковъ. Каково бы ни было мнёніе объ этой характеристикв, она покажеть во всякомъ случать, что все то, что Платонъ говорить о нравственныхъ идеалахъ, одушевлявшихъ аспиннъ временъ охлократи, подтверждается и всёми другими современными ему писателями-историками, риторами, поэтами и философами. Въ слъдующей части рядомъ доводовъ я постараюсь поставить внё сомнёнія, что вполнё согласны съ исторической истиной и во всякомъ случаю ей не противоръчать свидътельства Платона и объ упоминаемыхъ и выводимыхъ имъ въ діалогахъ исто. рическихъ лицахъ и что у него не было никакой причины клеветать на однихъ только софистовъ. Изъ приведенныхъ въ настоящемъ изслёдованіи различныхъ отзывовъ о софистахъ всякій можетъ убъдиться, что отзывы Платона и Аристотеля менёе недоброжелательны, чёмъ всё остальные.

Не много мий нужно словъ и для оправданія, почему я вхожу въ подробности современнаго софистамъ греческаго быта. Софисты были общественные двятели: для того, чтобы понять значеніе и смыслъ ихъ двятельности, необходимо знать среду этой двятельности. Слъдуя Платону, я стараюсь доказать, что софисты были лишь выразители общественной нравственности своего времени; самая задача моего изслъдованія такимъ образомъ требовала, чтобы я представилъ возможно полную и яркую картину этой нравственности. Главное правило, которымъ я при этомъ руководствовался поворить какъ можно меньше самому и какъ можно больше словами первоисточниковъ. Но сообщаемыя послъдними бытовыя особенности не могутъ быть понятны безъ комментарія лицамъ, мало знакомымъ съ греческою стариною. Вотъ причина, по которой я счелъ нужнымъ пояснить примѣчаніями приводимые мною отрывки изъ Аристофана.

Съ презрѣніемъ посмотрять на эти отрывки и на эти примѣчанія, какъ и вообще на весь мой чисто историческій методъ изслѣдованія, тѣ изъ философовъ, которые привыкли считать достовѣрными только доводы отвлеченной мысли и не придавать значенія свидѣтельству опыта—въ особенности "низменнаго". Но на мой взглядъ имѣетъ цѣну лишь та философія, которая 'объясняетъ жизнь, и при томъ не произвольно, а на основаніи того, что дается самою жизнью. Среди этихъ данныхъ ничтожная на первый взглядъ мелочь способна пролить свѣта больше, чѣмъ глубокомысленное, но неимѣющее подъ собою ночвы житейскаго опыта разсужденіе. Про Лейбница разсказывають, что онъ съ любовью бралъ съ вѣтки насѣкомое и, разсмотрѣвъ подъ микроскопомъ, бережливо относилъ назадъ, благодарный за то знаніе, которое оно сму доставило. Не вижу причины, почему бы по-дробности человѣческаго быта могли интересовать философа меньше, чѣмъ подробности строенія насѣкомаго.

Кіевъ, 16 априля 1888 г.

II



Антературныя указанія. — Измёнчивая судьба софистовъ.. — Старое и новое миёніе о нихъ. — Взглядъ Грота на софистовъ и Сократа. — Свидётельства Платона. — Заблужденія новыхъ историковъ философіи по Гроту. — Софистическій характеръ Гротовой защиты. — Задачи предстоящаго труда.

Въ исторіи философіи не найдется другаго примъра такой измънчивой судьбы, какую испытали греческіе софисты <sup>1</sup>). Встръченные

1.



1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Главнымъ источникомъ для исторіи софистовь служать діалоги Платона, затвиъ - сочинения Аристотеля, Исократа, Ксенофонта, Діогена Лаерція, Секста Емпирика, Филострата, Цицерона, Квинтиліана, Авла Геллія и др. Въ настоящемъ изслёдованіи сдёланы ссылки на слёдующія изданія этихъ авторовъ: Platonis opera ex rec. Hirschigii, Paris 1846-1873; Aristotelis opera, ex rec. Imm. Bekkeri, ed Acad. Regia Borussica, Berolini, 1831-1870; Xenophontis scripta quae supersunt, ed. Didot, Paris 1853; Isocratis orationes, recogn. Fr. Blass, Lips. 1882; Diogenis Laertii de clarorum philosophorum vitis, rec. C. Cobet, Paris, 1872; Sexti Empirici opera, ed. A. Fabri. cius, Lips. 1841; Fl. Philostrati quae supersunt, ed. C. L. Kayser, Tur. 1853; Cicer ronis scripta quae manserunt omnia, rec. R. Klotz., Lips. 1851-1856; Quintiliani Institutiones oratoriae, rec. Bonnel, Lips. 1882; Auli Gellii Noctium atticarum libri XX, rec. M. Hertz, Lips. 1853. Изъ новыхъ трудовъ я пользовался следующими: Cresoli-Thesaurum veterum rhetorum, oratorum, declamatorum, quos in Graecia nominabant σοφιστάς expositum libris V. (Thesaurus graecarum antiquitatum contextus et designatus a Gronovio, vol. X, Lugd. Batav. 1701, p. 1-247); Geel, Historia critica sophistarum, qui Socratis aetate Athenis floruerunt, Utrecht, 1823; Spengel, Συναγωγή τεχvŵv Stutg. 1828; Roller, die Griechischen Sophisten zu Socrates und Platons Zeit und ihr Einfluss auf Beredsamkeit und Philosophie, Stuttg. 1832; Baumhauer, quam vim Sophistae habuerint Athenis ad aetatis suae disciplinam, mores ac studia immutanda, Traj. Bat. 1844; Wecklein, die Sophisten und die Sophistik nach den Angaben Platon's, Würzb. 1865; Schanz, Beiträge zur vorsokratischen Philosophie aus Platon, I Heft-Die Sophisten, Götting. 1867; Blass, Attische Beredsamkeit, I. Leipz. 1868; Funck Brentano, Les sophistes grecs et les sophistes contemporains, Paris, 1879; Siebeck, das Problem des Wissens bei Socrates und der Sophistik, Halle, 1870; того же автора: Ueber Socrates Verhältniss zur Sophistik, Halle, 1873 (Untersuchungen zur Philosophie der Griechen, I); Bethe, Versuch einer sittlichen Würdigung der sophistischen Redekunst, Stade, 1876. Meiners, Histoire de l'origine, des progrès et de la décadence des sciences dans

при первомъ своемъ появлени съ восторгомъ <sup>1</sup>), они почти вслѣдъ за тѣмъ навлекли на себя позоръ <sup>2</sup>), который тяготѣлъ надъ ними болѣе двадцати двухъ столѣтій. За исключеніемъ небольшаго числа ихъ сторонниковъ во времена упадка классической древности — нѣсколькихъ риторовъ и грамматиковъ <sup>3</sup>)—всѣ остальные привыкли за все это время на нихъ смотрѣть какъ на людей нравственно-презрѣнныхъ, а на ихъ оплосооскія воззрѣнія какъ на легкомысленную, хотя и блестящую, игру ума, несогласную ни съ достоинствомъ науки, ни съ истиной <sup>4</sup>). Но съ конца прошлаго вѣка судьба ихъ снова измѣняется. На защиту ихъ выступаютъ передовые люди науки, знаменитые оилосооы. Сначала беретъ ихъ подъ свое покровительство Бар-

la Grèce, trad. par Laveaux, t. III, p. 113-312; Tenneman, Geschichte der Philosophie, 1-r B., Leipz. 1798, S. 344-402; Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, her. v. Michelet, 2-r Th., 2-te Aufl. B. XIV, S. 35-39; Ritter, Geschichte der Philosophie alter Zeit, 1-r Th., 2-te Aufl., Hamb. 1836, S. 576-659; Hermann, Geschichte und System der Platonischen Philosophie, Heid. 1838, S. 179-217; Brandis, Handbuch der Griechisch-römichen Philosophie, 1-r Th., Berl. 1835, S. 516-548; roro me abropa: Geschichte der Entwickelungen der griechischen Philosophie, 1-te Hälfte, Berl. 1862, S. 205-219; Strümpell, Geschichte der theoretischen Philosophie der Griechen, Leipz. 1854, S. 92-100; roro me astopa Geschichte der practischen Philosophie der Griechen, Leipz. 1861, S. 23-72; Zeller, Philosophie der Griechen, 1-r Th., 1-te Abth., 4-te Aufl., S. 932-1041; Schwegler, Geschichte der griechischen Philosophie, herausg. v. Köstlin, 3-te Aufl., Freib. 1882, S. 101-115; Ziegler, Geschichte der Ethik. I, Bonn, 1881, S. 38-53; Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie, 1-r Th. 7-e Aufl., Berl. 1886, S. 92-104; Lewes, History of Philosophy, 5-th ed. London, 1880, I, p. 106-126; Grote, History of Greece, a new ed. 1869, vol. V, Ch. LXVI, p. 257-262, vol. VI, Ch. LV, p. 305-310, vol. VIII, Ch. LXVII, p. 150-204; Plato and the other Companions of Socrates, 3-d ed., Lond. 1875; Aristotle, 3-d ed. London, 1883; Benn, The greecs Philosophers, London, 1882, I, p. 53-107; Grant, The Ethics of Aristotle, 4-th ed. London, 1885, I. p. 105-155; Blackie, Horae Hellenicae, Lond. 1874, p. 197-216; Bénard, La philosophie ancienne I, Paris, 1885, p. 248-365; cp. roro me автора: Platon Gorgias, précédé d'une étude philosophique sur Gorgias et suivi d'un essai sur la sophistique et les sophistes, Paris, 1865; Frei, Beiträge zur Geschichte der griechischen Sophistik, Rhein. Mus., N. F., VII, 1850, S. 527-554, VIII, 1853, S. 268-279; Vitringa, de Sophistarum scholis, quæ Socratis ætate Athenis floruerunt, Mnemosyne, II, 1853, S. 223-237; T. Comperz, die griechischen Sophisten, Deutsche Jahrb., VII, 1858; Sidgwick, The Sophists, Journal of Philology, IV, 1872, p. 288-306. Ө. Коршь, Критическое обозрѣніе, Москва, 1880, «Евтидемь, діалогь Платона» стр. 27-41. Остальная литература, касающаяся частныхъ вопросовъ въ исторіи софистовъ, будеть приведена на своемъ мисть.

') Plato, Apol. 19, Е; Protag. 310, В, сл.; Meno, 91, D, сл.; Hipp. Maj. 282. В. сл.; De Rep. 600, С. сл. и др.

<sup>2</sup>) Ср. приведенные въ слѣдующей главѣ отзывы о софистахъ.

<sup>3</sup>) См. ниже, стр. 7, пр. 3.

<sup>4</sup>) Сводъ различныхъ мнѣній о софистахъ въ древности и въ новое время (весьма, впрочемъ, поверхностный и неполный) у Bénard, Philosophie ancienne. телеми <sup>1</sup>), затёмъ возстановляеть въ правахъ Гегель <sup>3</sup>), наконецъ прославляють во имя справедливости Льюисъ и Гротъ <sup>3</sup>). Приговоръ вёдовъ отмёненъ какъ несостоятельный; всё обвиненія съ софистовъ сняты, не только доброе имя ихъ возстановлено, но они возвеличены какъ никогда прежде. Ради спасенія ихъ чести воспроизведены враждебные отзывы древней критики о Платонё, какъ всеобщемъ ілеветникъ и насмёшникъ <sup>4</sup>); его свидётельства о нихъ приравнены тому, что говоритъ Аристофанъ о Сократь <sup>5</sup>); замёчанія Аристотеля о софистахъ объявлены лишенными философскаго смысла <sup>6</sup>). Не менѣе ошибочнымъ оказывается и прежнее мнёніе о Сократь. Онъ вовсе не былъ противникомъ софистовъ и еристиковъ, какъ обыкно-

<sup>4</sup>) Barthelémy, Voyage du jeune Anacharsis en Grèce, 3-me éd. Paris, 1790. Этотъ ученый изъ новыхъ первый, ссылаясь на авторитетъ враждебной Платону древней критики, объявилъ его свидётельства о софистахъ насмѣшками, t. 4, р. 284, sq.

<sup>3</sup>) Гегель видить въ софистахъ явленіе не случайное, но необходимое въ исторіи важдаго народа въ извѣстный моменть его жизни (Hegel, Vorles. üb. die Geschichte der Philosophie, II, S. 19, 32; Encyclopädie, hsg. v. Henning, 2-te Aufl., Berl. 1843, S. 248); предостерегаеть отъ злоупотребленія враждебнымъ значеніемъ слова «софисть» (Vorles. S. 7); указываеть на заслуги софистовъ и въ особенности на то, что Греція обязана своимъ образованіемъ и просвѣщеніемъ (Bildung, Aufklärung) именно софистамъ (ibid S. 8); называетъ ихъ спекулятивными философами и глубокими мыслителями (ibid. 39). Ср. также Hegel, Philosophie der Geschichte, II, 328, f. Подробно о взглядъ Гегеля на софистовъ у Bénard, Philosophie ancienne, p. 252-278.

<sup>3</sup>) Первое издание Гегелевыхъ «Vorlesungen» вышло въ 1833 г. (онё обнимають собою курсы 1806—1831 годовъ); Гротова «History of Greece» появилась между 1846 и 1855 годами; Льюнсъ вмёняеть себё въ заслугу то, что онъ на пять лётъ предупредилъ Грота, выставивъ новый взглядъ на софистовъ (Lewes, History of Philosophy, I, р. 106). Главу о софистахъ Льюнсъ начинаетъ словами: The Sophists are a much calumniated race. That they should have been so formerly is not surprising; that they should be so still, is an evidence that historical criticism is yet in its infancy. In raising our voices to defend them we are aware of the paradox; but looked at nearly, the violation of probability is greater on the side of those who credit and repeat the traditional account. In truth, we know of few charges so unanimous yet so improbable as that brought against the Sophists. Cp. Grote, History of Greece, VIII, p. 150: If ever there was need to invoke this rare sentiment of candour, it is when we come to discuss the history of the persons called Sophists, who now for the first time appear as of note, the practical teachers of Athens and of Greece, misconceived as well as misesteemed.

4) См. ниже, стр. 7, пр. 3.

<sup>6</sup>) Lewes, History of Philosophy, I, p. 106, sq.: It is as if mankind had consented to judge of Socrates by the representation of him in «The Clouds». The caricature of Socrates by Aristophanes is quite as near the truth as the caricature of the Sophists by Plato; with this difference, that in the one case it was inspired by political, in the other by speculative antipathy. Grote, Plato, I, p. 527, 536, 549.

<sup>6</sup>) Grote, Plato, I, p. 542. Cp. также Aristotle, p. 382 sq.; 394 sq.

1\*

венно полагали; наобороть -- онъ быль софистонъ изъ софистовъ 1) и еристикомъ изъ еристиковъ <sup>2</sup>). Все, что Платонъ говорить о софистахъ, скорѣе всего относится къ Сократу <sup>3</sup>); вмѣсто безсмыеленнаго слова софистика слёдуеть говорить сократика 4). Единственная разница между софистами и Сократомъ въ томъ, что первые были люди практичные и учили за плату, а Сократь смотрёль на торговлю мудростью какъ на недостойное и рабское дъдо, и потому не бралъ денегъ за свои бесёды 5); во всемъ остальномъ Сократь, если смотръть на софистовъ какъ на вражью силу, былъ среди нихъ темъ же, чёмъ между дьяволами Вельзевуль 6). Но предразсудовъ, заставлявшій Сократа не брать съ учениковъ денегь, имвлъ въ исторіи софистовъ роковое значение. Онъ былъ вполнъ усвоенъ Платономъ, который, какъ великій теоретикъ и соціалисть 7), шель къ тому же въ разрёзъ съ господствовавшими нравственными убъзденіями и потому вдвойнъ возненавидель платныхъ наставниковъ въ ходячей добродетели <sup>8</sup>). Для названія особенно выдающихся между ними онъ счель наиболёе подходящимъ слово софисть, обозначавшее умственную знаменитость въ связи съ ненавистной ассоціаціей °). "Блестящій геній, продолжительное вліяніе и частая полемика Платона (говорить главный защитникъ софистовъ-Гроть 10), заклеймили этимъ именемъ лицъ, противъ которыхъ онъ писалъ, какъ будто это было ихъ признанное, законное, имъ только принадлежащее обозначение; хотя достовврно то, что еслибы среди Пелопоннезской войны какой-нибудь азинянинъ былъ спрошенъ, кто главные софисты въ вашемъ городѣ, онъ прежде всего бы назвалъ Сократа, такъ какъ Сократъ былъ въ одно и то же время выдающимся учителемъ и лично непопуляренъ; а именно таково было сочетание качествъ, которое обыкновенная публика естественно

<sup>2</sup>) Grote, Plato, I, p. 534 — 536; III, 479: Socrates the most persevering and acute Eristic of his age. Index, p. 65: Socrates the greatest Eristic of his age.

<sup>3</sup>) Grote, Plato, II, p. 428-431.

") Ibid. I, p. 260: Instead of unmeaning abstract «Sophistik» given by Zeller and others, we ought properly to insert the word «Sokratik», if we are to have any abstract term at all.

<sup>5</sup>) Grote, History of Greece, VIII, p. 153; Plato, II, 431.

<sup>6</sup>) Grote, Plato, I, 395: Critics... do not like to see Socrates emploing sophistry against the Sophists: that is, as they think, casting out devils by the help of Beelzchul.

') Grote, History of Greece, VIII, p. 204.

8) Ibid. p. 158.

") Ibid. p. 155.

10) Ibid. p. 155.

- 4 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Grote, History of Greece, V, p. 260; VIII, p. 155. (Cm. cntg. crp.). Plato II, p. 428-431.

выражала словомъ софисть. Платонъ не только изъялъ это имя изъ общаго употребленія, чтобы закрёпить спеціально за своими противниками, учителями изъ-за платы, но также связалъ съ нимъ крайне безчестные аттрибуты, которые вовсе не входили въ его первичное признанное значеніе, и были совершенно различны отъ неопредёленнаго чувства нелюбви, связаннаго съ этимъ словомъ, хотя и были привиты къ этому чувству. Аристотель, слъдун примъру своего учителя, дель слову софисть опредёление въ сущности тождественное съ твмъ, которое оно имветъ въ современныхъ языкахъ-"софистъэто обманщикъ, имвющій притязаніе на знаніе, человёкъ употребляющій то, что ему извъстно за ложь, ради обмана и пріобрътенія денегъ ". "Вторая половина V въка до Р. Х. (читаемъ мы далъе у Грота ') обыкновенно обозначается въ исторіи философіи какъ въкъ Сократа и софистовъ. О софистахъ говорили какъ о новомъ классъ людей ни иногда въ такихъ выраженіяхъ, которыя подразумѣвали новую ученую довтрину или школу, какъ будто софисты тогда въ первый разъ появились въ Греціи-чванные шарлатаны, льстящіе и обманывающіе богатыхъ юношей ради своей личной выгоды, подкалывающіе въ Аеинахъ общественную и частную нравственность и поощряющіе своихъ учениковъ къ безсовъстному потворству честолюбію и жадности. Сократа, напротивъ, обыкновенно изображали какъ святаго человѣка, борющагося съ этими лжепророками и изобличающаго ихъ, какъ неутомимаго поборника нравственности противъ ихъ коварныхъ уловокъ. Но хотя появление человъка, столь сильно оригинальнаго, какъ Сократь, было новымъ фактомъ невыразимой важности, появленіе софистовъ вовсе не было новымъ фактомъ: что было новаго, такъ это особое употребление стараго слова, которое Платонъ лишиль его обычнаго значенія (took out of its usual meaning) и укръпиль за выдающимися платными учителями Сократова вёка". Несмотря Однако на то, что о такъ-называемыхъ софистахъ мы знаемъ главнымъ образомъ изъ свидётельствъ ихъ "отъявленнаго врага" Цлатона, даже и его свидътельства, если ихъ построить правидьно и взять въ цёломъ, не могуть уполномочить къ тёмъ обвиненіямъ въ безнравственномъ ученіи, ложномъ притязаніи на мудрость и т. д., которыя современные историки философіи громкимъ хоромъ возводять на софистовъ 2). У этихъ историковъ вощло въ обычай "переводить изъ Платона и выставлять вражью силу подъ названіемъ "сооистика" (dress up the fiend called "Die Sophistik"), которая, по ихъ

') Ibid. p. 156.

?) Ibid. p. 164.

увъренію, совращающимъ ученіемъ отравила и демораливовала асинскій нравственный характеръ, такъ что онъ сталь испорченнымъ въ сравнении съ тёмъ, какимъ былъ во время Мильтіада и Аристида. Но, чтобы абстракція "софистика" могла получить какое-нибудь опредёленное значеніе, мы должны имёть доказательства того, что люди, именуемые софистами, имъли какіе-нибудь доктрины, принципы или методы, общіе имъ всёмъ и отличающіе ихъ отъ другихъ. Такое предположение не върно: не существовало общихъ принадлежавшихъ имъ доктринъ, принциповъ или методовъ <sup>1</sup>). Даже имя, подъ которымъ они извёстны, принадлежало имъ не больше, чэмъ Сократу и другимъ; у нихъ не было ничего общаго, кроив ихъ профессіи платныхъ учителей, подготовлявшихъ молодыхъ людей "мыслить, говорить и дъйствовать " ради пріобрётенія къ себё довёрія среди гражданъ. Но и эта общность профессіи не подразумввала въ то время такого анадогичнаго характера, какъ теперь, когда путь обученія пробить въ широкую и торную большую дорогу съ размъренными разстояніями и установленными промежутвами<sup>2</sup>). Еслибы поэтому и было справеддливо, что въ періодъ отъ 480 г. и до конца Пелопоннезской войны произошло большое нравственное ухудшеніе въ Аеинахъ и вообще въ Греціи, то мы должны искать для этого иной причины помимо измышленной абстракціи, именуемой софистикой". На самомъ же дълъ Аеины въ концъ Пелопоннезской войны были не только не болъе развращены, чёмъ Аеины въ дни Мильтіада и Аристида, но даже стали въ нравственномъ и политическомъ отношении лучшими <sup>3</sup>), и этимъ улучшеніемъ онв обязаны главнымъ образомъ софистамъ. Софисты отвлекали молодыхъ людей отъ праздной жизни и борьбы партій, обогащели ихъ умъ самыми хоропшими идеями и чувствами, знакомили съ общими обязанностями человъка и гражданина, раскрывали

<sup>2</sup>) Ibid. p. 174-175.

<sup>3</sup>) Ibid. p. 178: It is my belief that the people had become both morally and politically better.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ доказательство Гротъ приводитъ то, что«Платонъ, въ своемъ діалогѣ «Протагоръ», гдѣ выведены Протагоръ, Продикъ и Гипиій, надѣляетъ каждаго изъ нихъ особымъ типомъ характера и особымъ методомъ, не безъ сильной примѣси взаимной ревности между ними; между тѣмъ какъ Оразимахъ, въ «Государствѣ», и Евеидемъ, въ діалогѣ этого имени, опять изображены каждый своеобразными красками, отличающими ихъ отъ всѣхъ трехъ вышеупомянутыхъ». «Мы не знаемъ», говоритъ Гротъ, «насколько Горгій былъ согласевъ съ мнѣніемъ Протагора, что человѣкъ мѣра всѣхъ вещей, но мы можемъ заключить даже изъ самого Платона, что Протагоръ воспротивился бы взглядамъ, выраженнымъ Оразимахомъ въ первой книгѣ «Государства». (Grote, History of Greece, VIII, р. 175).

Зерна нравственности, положенныя въ древнихъ легендахъ, оживляли чувства всееллинскаго братства и т. д.<sup>1</sup>). Однимъ словомъ, въ исторіи мало характеровъ, съ которыми бы обходились столь жестоко, какъ съ такъ-называемыми софистами: они несутъ наказаніе за свое имя въ его современномъ значеніи<sup>3</sup>).

Своеобразность, смёлость и кажущаяся убёдительность этого новаго мнёнія <sup>3</sup>), которое выступаеть у Грота во всеоружіи самой широкой учености и увлекательнаго краснорёчія, сдёлали то, что оно многими считается послёднимъ словомъ науки, безповоротнымъ приговоромъ исторіи <sup>4</sup>). И дёйствительно, только слёпая приверженность старинѣ можетъ не признать, что Гротъ горячимъ разоблаченіемъ крайностей стараго мнёнія не мало способствовалъ болёе правильному взгляду на софистовъ. Но, читая внимательно составленную Гротомъ съ великимъ ораторскимъ искусствомъ рёчь на защиту софистовъ, нельзя не замѣтить, что онъ нерѣдко прибѣгаетъ въ ней къ тѣмъ самымъ пріемамъ, которые сдёлали изъ слова софистъ позор-

- <sup>1</sup>) Ibid. p. 203-204.
- <sup>2</sup>) Ibid. p. 164.

<sup>3</sup>) Называя митніе Грота новымъ, необходимо оговориться, что слово новый слѣдуетъ понимать въ этомъ случай въ ограниченномъ смыслй. Большую часть того, что Гротъ говоритъ о софистахъ, говорили другіе раньше его. Такъ мнѣніе, что софисты существовали въ Греціи издревле, было высказано Протагоромъ (см. ниже, стр. 13, ирим. 2); что Сократь быль софистомь изъ софистовь, на это указываль Аристофань вь «Обдакахъ» и Андротіонь (Aristid. XLVI, p. 407, Dind.: Аубротішу... проосірпке... Σωκράτη σοφιστήν τοῦτον τον πάνυ; cp. τακже Aeschin, c. Timarch. 173); чτο слово софисть имёло въ древности не вполнё опредёленное значеніе и поэтому могло давать иоводъ въ произвольнымъ обобщеніямъ и классификаціямъ,-это ставили на видъ Платонъ (въ «Софистѣ»), Исократъ (см. ниже, стр. 15, прим. 5), Аристидъ (l. c. p. 407, 408, 409); что Платонъ быль отъявленнымъ врагомъ софистовъ и клеветалъ на нихъэто ны слышимъ отъ Авинэя и Аристида (Ath. XI, p. 505, sq.; Aristid. l. c.); послёдній кромѣ того высказаль мысль, которой Гроть придаеть такое большое значеніе,-что слово софисть стало враждебнымь благодаря стараніямь Платона. (Aristid. l. c. p. 408: Пλάτων ό μάλιστ' άνθαψάμενος τούτου του προσρήματος ... έπει και τον σοφιστήν δοκεί μέν πως κακίζειν άεί, και δ γε δή μάλιστα έπαναστάς τῷ όνόματι Πλάτων είναί μοι δοκεί). Ηοвизна мити Грота состоить въ томъ, что онъ извлекъ изъ прежнихъ мити и объедивиль все выгодное для софистовь и невыгодное для Платона, и что онь первый сталь восхвалять великую добродётель софистовъ, тогда какъ прежніе ихъ заступники скромно о ней умалчивали.

<sup>4</sup>) Cp. HANDRM. Mahaffy, History of Classical Greec Litterature, Lond. 1880, II, p. 57: Grote was the first to dispel the cloud of misconception which had been diffused about the Sophists by ancient calumny and modern dulness, nor is there any part of his monumental history of Greece more enduring in value than the famous sixty seventh and sixty— eighth chapters on this subject. Cp. TARME Sidgwick, Journal of Philology, vol. IV, № 8, 1872, p. 289. ное имя<sup>1</sup>). Невольно приходить поэтому на мысль, что быть можеть дёло софистовъ не всегда такъ право, какъ хочетъ доказать ихъ име-

<sup>1</sup>) Доказательства будуть приведены не одинь разь въ дальнѣйшемъ изложении. Въ настоящемъ случав достаточно указать на главнѣйшія противорвчія, парадоксы и софизмы:

1) Не смотря на то, что слово софистъ было во времена Платона въ общемъ употребления для обозначения платныхъ учителей (Grote, History of Greece VIII, p. 153: Now when, in the period succeeding 450 B. C., the rhetorical and musical teachers came to stand before the public at Athens in such increased eminence, they of course as well as other men intellectually celebrated, became disignated by the appropriate name of Sophists; ibid. p. 155: for Socrates was at once eminent as an intellectual teacher, and personally unpopular... and this was the precise combination of qualities, which the general public naturally expressed by a Sophist; ibid. 157: Protagoras, Gorgias and the rest... gained a distinction such as none of their predecessors had attained, were prized all over Greece, travelled from city to city with general admiration and obtained considerable pay. While such success, among men personally stangers to them, attests unequivocally their talent and personal dignity; of course it also laid them open to increased jealousy, as well from inferior teachers, as from the lovers of ignorance generally; such jealousy manifesting itself... by a greater readiness to stamp them with the obnoxious title of Sophists). Платонъ изъяль это слово изъ общаго употребленія, чтобы закрипить за платными учителями (ibid. p. 155: Plato... stole the name out of general circulation in order to fasten it spacially upon his opponents the paid teachers, cp. также всю выписку изъ Грота на стр. 4 и 5).

2) Софисты не имѣли никакихъ общихъ стремленій (tendencies, ibid. p. 175), но въ тоже время всё ставили одну и туже цѣль—подготовлять молодыхъ людей къ дѣятельной жизни по правиламъ ходячей нравственности (ibid. p. 158—159 и др.); у софистовъ была общая профессія, но они не были классомъ (см. выше, стр. 5; ср. также Grote, Plato, I, 544; II, 115, 463; III, 163, 533); впрочемъ на стр. 204 History of Greece Гротъ соглашается, что софисты были «профессіей или влассомъ».

3) ВЗГЛЯДЪ СОФИСТА ПОЛА НА ЖИЗНЬ ТИРАННА КАКЪ НА САМУЮ СЧАСТЛИВУЮ БИЛЪ ВЗГЛЯ-ДОМЪ ВСВХЪ АФИНЯНЪ (History of Greece, p. 188: Polus... mantains no arguments which justify the charge of immorality against himself or his fellow-teachers. He defends the tastes and sentiments common to every man in Greece, and shared even by the most estimable Athenians—Periclês, Nikias and Aristocratês—въ этомъ Гротъ виоднѣ согдасенъ съ Платономъ (Gorg., 472, A; ср. также ibid. 511, B); тѣмъ не менѣе софисты не могли проводить деспотическихъ воззрѣній, такъ какъ эти воззрѣнія были возмутительны для демократическаго чувства (ibid. 189—196). Они не могли дѣдать этого еще и потому, что ихъ ученіе было въ высшей степени публично (History of Greece, p. 191: We know, that the teaching of the latter (i. e. Sophists) was public in the highest degree; publicity was pleasing as well as profitable to them); но черезъ нѣсколько страницъ мы читаемъ (p. 213), что all teachers (въ противоположность Сократу) either took money for their lessons, or at least, gave them apart from the multitude in a private house or garden, to special pupils with admissions and rejections at their own pleasure.

4) Въ доказательство того, что Аеины послѣ Пелопоннезской войны стали въ политическомъ и нравственномъ отношении лучшими, Гротъ приводитъ слѣдующіе доводы (р. 176—178):

нитый защитникъ, и что быть можетъ, защищая ихъ, онъ руководствовался не однимъ только чувствомъ справедливости, но и другими

9 -

а) Во всей азинской исторіи нельзя найти дійствій, которыя бы въ такой міррі свидітельствовали о добродітели и разсудительности всего народа, какъ дійствія азинянь послі Четырехсоть и Тридцати: современники Мильтіада едва ли (nor do I believe) могли проявить такой героизмъ; сомнительно, чтобы они могли быть такими самоотверженными въ храненіи и траті общественныхъ денегъ, какъ азиняне во время и послі Пелопонезской войны.

b) Если асциние временъ Мильтіада не совершали такихъ жестокостей (въ родё напр. избіенія Мелосцевъ), какъ зонняне временъ Пелопоннезской войны, то это объясняется не высшимъ принципомъ гуманности на сторопѣ первыхъ, но просто тѣмъ, что не представлялось случая къ подобнымъ искушеніямъ.

с) Если бы судь надь побёдителями при Аргинузскихь островахь происходиль въ 490 г., то приговорь быль бы винесень гораздо скорёе и безцеремоннёе, чёмъ какъ это было въ 406 г., такъ какъ въ тоть ранній періодъ не существовало ни псефизмы Каннона, ни γραφή παρανόμων, ни опредёленнаго песочными часами времени для защиты подсудемыхъ и т. д.

d) Наконець, больше всего свидётсльствуеть о строгой и хорошей нравственности (strict and decorous morality) асциань во время Пелопоннезской войны ихь чрезмёрное уважение къ благочестивому Никію, которое повело къ катастроф'в Сицилійской экспедиція.

Если подъ доказательствомъ подразумѣвать то умственное дѣйствіе, посредствомъ котораго мы утверждаемъ достовърность менье извъстнаго на основания более извъстнаго. то очевидно, что первые три довода, какъ предположительные и сомнительные, не имъють никакой логической цёны. Упоминание о псефизмё Каннона служить не въ подтверждению, а къ опровержению мифнія Грота: полководцевъ судили не каждаго порознь, какъ слёдовало бы согласно съ этой псефизмой, а всёхъ вмёстё, вопреки ей, т. е. противозаконно (Xen. Histor. Graeca, I, 7, 20, 34; Memorab. I, 1, 18). Последний доводъ не имветь значенія потому, что противорвчить исторической истинв. Предпринимая Сицилійскую экспедицію, аонняне послушались не «благочестиваго» Никія, который ее горячо отсовётнваль, но «безбожнаго» Аленвіада (См. Thuc. VI, 8 сл.; Grote, History of Greece, VI, p. 418 sq.). Неудачно кончилась экспедиція действительно отчасти по винѣ Никіл; по эта вина состояла въ его малодушіи и малоспособности, а не въ благочестін. Если Гроть, говоря о благочестін Никія, намекаеть на то, что онь въ роковую ночь 27 августа 413 г. отложнать отплытие изъ-за религиозныхъ соображений, вызванныхъ случившимся въ эту ночь дуннымъ затменіемъ, то всякій, кто прочтеть объ этомъ обстоятельстве и объ ему предшествовавшихъ у Оукидида и даже у самого Грота (Thuc. VII, 47, слёд.; Grote, History of Greece, VII, 148 sq.), убёдится, что желаніе остаться вслёдствіе этого затменія было общимь и что религіозныя соображенія только утвердили Никія уже въ предпринятомъ рѣшеніи. Едва ли нужно говорить, что и первый доводь не согласень со свидетельствомъ исторіи.

5) Свидётельства Платона заслуживають довёрія вь тёхь случанхь, когда оправдывають взгляды Грота (напр. свидётельства о великой славё софистовь, о томь, что они примёнялись къ ходячимъ возврёніямъ, отличались одинъ отъ другаго различными особенностями и т. д.), но оказываются недостовёрными, какъ скоро противорёчать этимъ взглядамъ (напр. въ томъ, что Платонъ разсказываетъ о Эразимахѣ, Евеидемѣ и Діонисодорѣ).

посторонними побужденіями. Эти побужденія угадать не трудно: стоить только обратить внимание на то, съ какимъ сочувствиемъ онъ относится къ утилитаризму вообще <sup>1</sup>) и къ утилитарному направленію софистовъ въ особенности <sup>3</sup>), съ какимъ увлечениемъ говоритъ о дъятельности и учении Протагора 3), съ какой, наконецъ, горячностью отстаиваеть свободу всякаго мивнія <sup>4</sup>), чтобы уб'вдиться, какъ ему трудно было признать нравственно презрённымъ или ничтожнымъ какое бы то ни было философское направление, а тэмъ болже то, которое раздёляеть онъ самъ. Изъ того, что Гроть старался оправдать софистовъ съ извёстной философской точки зрёнія, не слёдуеть, конечно, что эта послёдняя не вёрна и что прежнее мнёніе о софистахъ правильно; но Гротъ и съ върной точки зрънія могъ смотръть на дёло узко и односторонне и крайности стараго мнёнія могъ замёнить другими, противоположными. Истина о софистахъ лежить въ серединъ между крайностями этихъ двухъ мнъній. Софисты были въ Греціи и до V въка, но эти древніе софисты были совершенно отличны отъ твхъ, которые появились со второй половины этого въка; Сократь быль софистомь въ древнемъ смыслё этого слова, но не быль софистомъ въ томъ смыслъ, въ какомъ назывались софистами Протагоръ, Горгій и другіе; софисты У и IV въковъ не составляли школы или секты, но были разрядомъ или классомъ; каждый изъ нихъ имълъ нъкоторыя особенности, но всъ они слъдовали одному и тому же направленію, извъстному подъ именемъ софистики; у нихъ были нъкоторыя хорошія стороны, но были и крупные недостатки; не они внесли ядъ растления въ абинскую жизнь, но этоть ядъ въ абинской жизни V и IV въковъ существовалъ и они (вмъстъ съ другими) повинны въ его распространении; Платонъ былъ косвеннымъ виновникомъ ихъ дурной славы (такъ какъ мы знаемъ о нихъ преимущественно изъ его сочиненій), но не былъ ихъ отъявленнымъ врагомъ, не клеймилъ ихъ позорнымъ именемъ, не клеветалъ и не лжесвидътельствовалъ на нихъ. Все это надёюсь я доказать въ предстоящемъ изслёдовани, цъль котораго самостоятельнымъ изученіемъ источниковъ и безпристрастною оценкою чужихъ мнёній способствовать решенію труднаго и сложнаго вопроса о софистахъ.

) Подробно развиваеть Гроть свой этическій взглядь въ анализе діалога «Протагоръ» (Plato, II, р. 81--82).

<sup>2</sup>) Доказательствомъ служитъ вся глава LXVII его «History of Greece» и всё тв мёста «Plato», въ которыхъ онъ говоритъ о софистахъ.

<sup>3</sup>) Ср. изложение діалоговъ «Протагоръ» и «Өеэтетъ» (Grote, Plato, II, p. 45, sq.; 325, sq.).

<sup>4</sup>) Ср. превосходныя замвчанія Грота о положенія самостоятельнаго мыслителя въ обществѣ. Plato, I, p. 250-265; II, p. 140-145.





Исторія слова софисть.—Значеніе его у древнійшихь историковь, поэтовь, философовь.— Враждебная ассоціація, связанная съ нимь, и причины этой ассоціація.—Колебанія въ употребленіи этого слова.—Софисты какь учители различныхь искусствь.—Отношеніе современниковь къ этимъ учителямъ.—Исторія словь близко родственныхъ со словомъ софисть.—Отзывы о софистахъ—Сократа, Ксенофонта, Платона, Аристотеля, Исократа, Анита, Калликла.—Выводы.

Въ настоящее время подъ словомъ софисть обыкновенно подразумъваютъ обманщика, прибъгающаго къ различнаго рода уловкамъ, чтобы доказать завъдомо ложную мысль. Но первоначально слово это значило тоже, что мудрецъ <sup>1</sup>), и было почетнымъ наименованіемъ <sup>2</sup>) людей съ выдающимися способностями, познаніями, навыками, сноровками — служило для обозначенія законодателей, поэтовъ, философовъ, музыкантовъ, врачей и т. д. Такъ, Геродотъ называетъ софистами знаменитаго законодателя Солона <sup>3</sup>), философа Пифагора <sup>4</sup>), въщателя Мелампа <sup>5</sup>). Современникъ Геродотъ, философъ Діогенъ изъ Аполоніи, этимъ именемъ обозначалъ всѣхъ вообще философовъ, занимающихся изслѣдованіемъ природы <sup>6</sup>). Пиндаръ и комикъ Кра-

1) Diog. Laert., Procem. 12: οί σοφοί και σοφισται έκαλοῦντο.

<sup>2</sup>) Themist. XXIII, 286. (См. ниже, стр. 13, пр. 2). Ср. также Isocr. De Permutat., 318: ούκουν ἐπί γε τŵν προγόνων οὕτως είχεν, ἀλλὰ τοὺς μὲν καλουμένους σοφιστὰς ἐθαύμαζον καὶ τοὺς συνόντας αὐτοῖς ἐζήλουν.

3) Herod. I, 29: ἀπικνέονται ἐς Σάρδις ἀκμάζουσαι πλούτψ ἄλλοι τε οἱ πάντες ἐκ τῆς Ἑλλάδος σοφισταί... καὶ δὴ καὶ Σόλων ἀνὴρ Ἀθηναῖος.

') Ibid. IV, 95: τον Σάλμοξιν... οια Έλλησί τε όμιλήσαντα και Ελλήνων οὐ τῷ ἀσθενεστάτψ σοφιστή Πυθαγόρα.

5) Ibid. II, 49: Έλλησι γάρ δη Μελάμπους έστι ό έξηγησάμενος τοῦ Διονύσου τό τε ούνομα και την θυσίην... άτρεκέως μέν οὐ πάντα συλλαβών τον λόγον έφηνε, άλλ' οἱ ἐπιγενόμενοι τούτψ σοφισται μεζόνως ἐξέφηναν... ἐγώ μέν νυν φημι Μελάμποδα γενόμενον ἄνδρα σοφό... Изъ этихъ словъ Геродота нельзя не видёть, что онъ не различалъ. σοφιστής οτь σοφός.

6) Simplic. in Phys, 32, v, 35: ἰστέον ὡς γέγραπται πλείονα τῷ Διογένει τούτῷ συγγράμματα, ὡς αὐτὸς ἐν τῷ Περὶ φύσεως ἐμνήσθη, καὶ πρὸς φυσιολόγους ἀντειρηκέναι λέγων οὒς καλεῖ καὶ αὐτὸς σοφιστάς. Cp. Tim. Phí. ap. Diog. Laert. IX, 112 (fr. 1 M.) κ Pollux Onom. IX, 42: законъ противъ τῶν φιλοσοφούντων και τῶν σοφιστῶν.

II.

тинъ называють софистами поэтовъ <sup>1</sup>), Эсхилъ — музыкантовъ <sup>2</sup>), Софоклъ — изобрётательныхъ людей <sup>2</sup>). Но уже весьма рано съ этимъ словомъ сталъ соединяться непріязненный смыслъ — вслёдствіе того, что высокоразвитыя умственныя качества, напр. проницательность, смётливость, изворотливость, ловкость и т. д. весьма часто граничатъ съ хитростью (или скрытымъ примёненіемъ ума для достиженія своекорыстныхъ цёлей) <sup>4</sup>); вслёдствіе зависти, которая неизмённо ползеть за сильнымъ <sup>5</sup>), вслёдствіе нерасположенія толпы ко всякому самостоятельному проявленію мысли <sup>6</sup>), однимъ словомъ, вслёдствіе естественнаго опасенія людей слабаго ума передъ людьми сильнаго ума <sup>7</sup>). Изъ дошедшихъ до насъ писателей слово софисть во враждебномъ смыслё встрёчается впервые у Эсхила въ "Скованномъ Прометев" въ значеніи измудрившагося человѣка, хитреца <sup>8</sup>). Въ такомъ же при-

') Pind. Isthm. IV, 34, απάχ.: μελέταν δὲ σοφισταῖς... πρόσβαλον... Οἰνεϊδαι κρατεροί, ταξ πομτ σοφισταί οчεвидно подразумѣваются поэты. Clem. Alex. I, 280 (Meineke, Fragmenta Comicorum graecorum, Berol. 1839, II, 2, p. 16): Κρατίνος γοῦν ἐν τοῖς 'Αρχιλόχοις ποιητάς καταλέξας ἔφη

οໂον σοφιστών σμήνος ανεδιφήσετε.

Ср. также собранныя Мейнеке въ пояснение въ этому стиху параллельныя мѣста.

3) Athen. XIV, c. 32, 632, C (fr. 320D.): και πάντας τοὺς χρωμένους τῆ τέχνη ταύτη (μουσικῆ) σοφιστὰς ἀπεκάλουν, ὥσπερ και Αἰσχύλος ἐποίησεν.

εῦτ' οῦν σοφιστής καλά παραπαίων χέλυν.

Cp. τακπε Hesych. s. v. σοφιστής σοφιστάς έλεγον τους περί μουσικήν διατρίβοντας και τους μετά κιθάρας άδοντας μ Meineke, l. c.

<sup>3</sup>) Soph. ap. Stob. Flor. III, 8 (fr. 88D):

ψυχή γάρ εύνους καὶ φρονοῦσα τοὔνδικον κρείσσων σοφιστοῦ παντός ἐστι εὐρέτις.

4) См. гл. У; см. также прим. 8 и на след. стр. пр. 1.

5) Soph. Aj. 157. Cp. Plato, Euthyd. 3, D и на слёд. страницё прим. 2.

<sup>6</sup>) Eurip. Medea, 299-302:

σκαιοίσι μέν γάρ καινά προσφέρων σοφά

δόξεις άχρεῖος κού σοφός πεφυκέναι.

των δ' αὐ δοκούντων εἰδέναι τι ποικίλον

κρείσσων νομισθείς λυπρός έν πόλει φανεί.

Cp. Pind. Pyth. III, 29-33.

') Cp. Eurip. fr. 262 (D):

άει γάρ άνδρα σκαιόν ισχυρόν φύσει

ήσσον δέδοικα τάσθενούς τε καί σοφού.

<sup>8</sup>) Aesch. Prometh. Desm. 61—62. Гормесь обращается въ Свяв сь просьбой—

και τήνδε (την χειρα) νθν πόρπασον ασφαλώς, ίνα

μάθη σοφιστής ὢν Διός νωθέστερος,

гдё оофиотис очевидно значить хитрець (въ презрительномъ смыслё). Еще яснёе враждебный смысль этого слова въ ст. 946 сл. той же трагедіи. Гермесъ говорить Прометею: ос тоу осфиотиу тоу пікршс ипсерок,

τόν έξαμαρτόντ' είς θεούς έφημέροις

πορόντα τιμάς, τον πυρός κλέπτην λέγω.





близительно значени употребляеть это слово и Еврипидь <sup>1</sup>). Навсегда укрвнился за словомъ соонсть враждебный смыслъ съ твхъ поръ, какъ оно стало ходячимъ для обозначения различныхъ учителей, въ особенности же послъ того, какъ, по примъру Протагора, его присвоили себъ учители добродътели <sup>3</sup>). Уже въ исторія Оукидида замътны слъды враждебнаго отношения къ этимъ послъднимъ <sup>3</sup>); еще замътнъю оно въ Аристофановыхъ "Облакахъ", гдъ софисть, на ряду съ значеніемъ хитреца, имъетъ также и то, которое связывается въ настоящее время съ этимъ словомъ <sup>4</sup>). Со второй половины V въка до

<sup>1</sup>) Eurip. Hippol. 934---935:

δεινόν σοφιστήν (χητρεμα) είπες, δστις εύ φρονείν τούς μή φρονούντας δυνατός έστ' άναγκάσαι.

Срав. также Rhes. 927-928, гдѣ софисти́с употреблено въ дурномъ смыслѣ:

δεινψ σοφιστή Θρηκί, κάτυφλώσαμεν

Θάμυριν, δς ήμῶν πόλλ' ἐδέννασεν τέχνην

и Heraclid. 996: поллии софитту пиратии супучории (---изиншляль разнообразныя муки). Въ извёстномь фрагменте (897D.):

μισώ σοφιστήν, ὄστις ούχ αύτῷ σοφός

слово софистис употреблено въ значения «мудреца» съ презрительнымъ оттънкомъ.

2) Plato, Protag. 316, D, Пратагоръ говорить: суш бе тух осфиотикух технух фуни μέν είναι παλαιάν, τους δέ μεταχειριζομένους αυτήν των παλαιών άνδρων φοβουμένους τό έπαχθές αὐτής πρόσχημα ποιείσθαι καὶ προκαλύπτεσθαι τοὺς μέν ποίησιν, οἶον "Ομηρόν τε και Ήσιοδον και Σιμωνίδην, τούς δ' αῦ τελετάς τε και χρησμωδίας, τοὺς ἀμφί τ' Όρφέα καί Μουσαΐον, ένίους δέ τινας ήσθημαι και γυμναστικήν, οίον ΄Ικκος θ' ό Ταραντΐνος και ό νυν έτι ών ούδενος ήττων σοφιστής Ηρόδικος ό Σηλυβριανός, τό δ' άρχαιον Μεγαρεύς. μουσικήν δ' Άγαθοκλής θ' ό ύμέτερος πρόσχημα εποιήσατο, μέγας ών σοφιστής, και Πυθοκλείδης ό Κείος και άλλοι πολλοί, ούτοι πάντες, ώσπερ λέγω, φοβηθέντες τον φθόνον ταῖς τέχναις ταύταις παραπετάσμασιν έχρήσαντο., Themist. XXIII, 286: ὅτι πάλαι τοῦνομα τούτο ό σοφιστής σεμνόν τε ήν και έπ' άξιώσει και ότι Σόλωνα σοφιστήν ώνόμαζον οί τότε άνθρωποι και Πυθαγόραν, απειροκάλου αν είη κωμωδοποιών ύμας ύπομιμνήσκειν και ξυγγραφέων... άλλα του δνόματος ώσπερ νομίσματος μετέπεσεν ή δύναμις κατά τούς ύστερον χρόνους, έξ οῦ Πρωταγόρας τε αὐτοῦ ἡμφισβήτει καὶ Πρόδικος καὶ Γοργίας, οι ώσπερ άλλο τι των ψνίων χρημάτων έκέρυττον την σοφίαν και έπράττοντο πολύ άργύριον τούς προσφοιτώντας. Изъ этихъ свидътельствь очевидно, во первыхъ, что слово софисть еще во времена. Протагора употребланось широко и неопредвленно для обозначения всёхъ вообще мудрыхъ людей; во вторыхъ, что имъ назывались преимуцественно тв изъ нихъ, которые имали то или другое отношение къ воспитательной двятельности (поэмы Гомера и Гезіода и стихотворенія Симонида заучивались въ школахъ); въ третьихъ, что уже современники Протагора относились къ этимъ воспитателямъ враждебно, и въ четвортыхъ, что главными виновниками дурной славы софистовъ были сами софисты.

\*) Thuc. III, 38. Καθομα προσρατολικο γοθορατα αθαμημάνοις μαλλον ή περί πόλεως ήδονή ήσσώμενοι και σοφιστών θεαταίς έοικότες καθημένοις μαλλον ή περί πόλεως βουλευσαμένοις.

4) Въ ст. 331 — 333 «Облаковъ», на замвчание Сгрепсіада, что облака по его чизнію не что иное, какъ туманъ, роса и дымъ -- Сократь возражаетъ: О нътъ, кляР. Х. это послёднее значеніе становится преобладающимъ, но не утрачивается окончательно и исконное. Ксенофонть, извёстный своимъ рёзкимъ приговоромъ противъ софистовъ <sup>1</sup>), называетъ этимъ именемъ безъ всякой непріязни всёхъ вообще мудрыхъ людей и въ особенности философовъ, занимающихся изслёдованіемъ небесныхъ явленій <sup>2</sup>), а въ "Киропедіи", очевидно намекая на судьбу Сократа, приводитъ трогательный разсказъ о томъ, какъ былъ невинно умершвленъ по

нусь Зевсомъ, будь увѣренъ, что они питаютъ множество софистовъ – вѣщателей изъ Оурій, врачей, бездѣльниковъ съ длинными волосами, съ отпущенными ногтями и кольцами на рукахъ, загибателей хороводовъ съ пѣснями, вралей о воздушномъ:

ού γάρ, μὰ Δί', ἀλλ' ἴσθ' ὅτι πλείστους αῦται βόσκουσι σοφιστάς

Θουριομάντεις, Ιατροτέχνας, σφραγιδονυχαργοκομήτας,

κυκλίων τε χορών φσματοκάμπτας, άνδρας μετεωροφένακας.

Въ стихъ 359 сл. той же комедін Аристофанъ смъется надъ Сократомъ и Продикомъ, какъ надъ цетешрозофизтай. Въ стихъ 1095 Сократь говорить Стрепсіаду про его сына Фидиппида: duélei, коциеї тойтом зофизтум бедіо́м, т.-е. будь покоенъ, ты получишь его ловкимъ софистомъ. На это Фидиппидъ возражаетъ: фуром цем ойм, оїцай ує, кай какобайµома, т.-е. ужъ конечно блёднымъ и злополучнымъ. Наковецъ въ пёснѣ кора (1285--1300) слово софисть примънено къ Стрепсіаду въ смыслѣ человъка, который пускается на различныя ухищренія, чтобы обмануть своихъ кредиторовъ, а софистическое искусство его сына Фидиппида представлено какъ изворотливость говорить противное справедливости: б удор

> γέρων δδ' ἐρασθείς ἀποστερήσαι βούλεται τὰ χρήμαθ' ἀδανείσατο· κοὐκ ἔσθ' ὅπως οὐ τήμερον λήψεταί τι πρᾶγμ' δ του- τον ποιήσει τὸν σοφιστὴν

άνθ' ພν πανουργείν ήρξατ' έξαίφνης κακόν λαβείν τι.

οίμαι γάρ αύτὸν αὐτίχ' εὐρήσειν ὅπερ πάλαι ποτ' ἐζήτει είναι τὸν υἰὸν δεινόν οἱ γνώμας ἐναντίας λέγειν τοῖσιν δικαίοις, ὥστε νικ—

άν άπαντας οδοπέρ άν

ξυγγένηται καν λέγη παμπόνηρα.

<sup>\*</sup>) См. ниже, отзывъ Ксенофонта.

<sup>2</sup>) Говоря (Метог. IV, 2, 1) о нѣкоемъ Евендемѣ, собравшемъ множество книть различнаго содержанія, Ксенофонтъ называетъ ихъ үра́щиата полла́... понтщу тє ка оофиотщу тшу собокщшта́тшу. Въ этомъ мѣстѣ, какъ справедливо замѣчаетъ Гротъ (History of Greece, VIII, p. 152), слово оофиотщу употреблено въ томъ же самомъ смыслѣ, какъ въ Мет. I, 6, 14 слово озофиу: тойс внјациройс тшу па́лаи софшу dvòpшу, одс сксїчої катє́ліпоч су вівліої ура́щачтес. Въ другомъ мѣстѣ Мет. I, 1, 11 Ксенофонтъ называетъ софистами философовъ, занимающихся изслѣдованіемъ небесныхъ явленій. Сократъ-говоритъ въ этомъ мѣстѣ Ксенофонтъ-не занимался изслѣдованіемъ того, о́пшс о́ калощечос йпо̀ тшу дофисти ко́ощос є́хєї.

навъту въ развращеніи юноши благородный и честный мудрець—софистъ <sup>1</sup>). У Платона, это слово встръчается для обозначенія "великаго благодътеля" бога Плутона, искуснаго художника, геометровъ <sup>2</sup>). Исократъ, быть можетъ самый ревностный противникъ исторически извъстныхъ софистовъ <sup>3</sup>), находитъ тъмъ не менъе подходящимъ назвать софистами Солона и другихъ шесть мудрецовъ, учителя музыки Дамона, философа Анаксагора<sup>4</sup>) и наконецъ самого себя <sup>5</sup>). Точто так-

') Xenoph. Cyrop. III, 1, 14-38.

\*) Plato, Cratyl. 408, Ε: ό θεός οῦτος ( Αιδης, Πλούτων) τέλεος σοφιστής τε και μέγας εὐεργέτης. De Rep. 566, D. Meno 85, Β: καλουσί γε ταύτην διάμετρον σοφισταί.

<sup>3</sup>) См. ниже, отзывъ Исократа.

4) Isocr. De Permut. 235-236: ώστε Σόλων μέν των έπτα σοφιστών έκλήθη και ταύτην έσχε την έπωνυμίαν την νθν ατιμαζομένην και κρινομένην παρ' ύμιν, Περικλής δὲ δυοῖν ἐγένετο μαθητής, Ἀναξαγόρου τε του Κλαζομενίου καὶ Δάμωνος τοῦ κατ' ἐκεῖνον τόν χρόνον φρονιμωτάτου δόξαντος είναι των πολιτων. Ο Colorb cp. ibid. 818; οσ Αμακαroph-Diod. XII, 39: Άναξαγόραν τον σοφιστήν, διδάσκαλον δντα Περικλέους # Ath. V, с. 62, р. 220, В; о Дамонѣ-Plutarch., Pericles, IV, гдѣ однако Плутархъ употребляеть о Дамон'ь слово σοφιστής во враждебномъ смысль: ό δε Δάμων ξοικεν, άκρος ών σοφιστής, καταδύεσθαι μέν είς τὸ τῆς μουσικῆς ὄνομα, πρὸς τοὺς πολλοὺς ἐπικρυπτόμενος ту белостита. Въ той же ричи (268-269) Исократь говорить о тератолоујан паланий софистфу Емпедокла, Iona, Алкмеона, Парменида, Мелисса, которыхъ онъ ставитъ на **ραχ** σε Γορτίεμε: τούς λόγους τούς τῶν παλαιῶν σοφιστῶν, ῶν ὁ μέν ἄπειρον τὸ πλήθος ξφησεν είναι των όντων, Έμπεδοκλής δε τέτταρα και νεικος και φιλίαν εν αυτοίς, Ίων δ' οὐ πλείω τριῶν, Άλκμέων δὲ δύο μόνα, Παρμενίδης δὲ καὶ Μέλισσος ἕν, Γοργίας δε παντελώς ούδεν ήγουμαι γάρ τάς μεν τοιαύτας τερατολογίας όμοιας είναι ταις θαυματοποιίαις ταῖς οὐδέν μέν ψφελούσαις, ὑπὸ δὲ τῶν ἀνοήτων περιστάτοις γιγνομέναις и т. д. Cp. takke ibid. 285: τάς δέ των παλαιών σοφιστών τερατολογίας άγαπώντας φιλοσοφείν φασιν π Helene 2, craz: νΟν δε τίς έστιν ούτως όψιμαθής, όστις ούκ οίδε Πρωταγόραν και τους κατ' έκεινον τον χρόνον γενομένους σοφιστάς, ότι και τοιαθτα και πολύ τούτων πραγματωδέστερα συγγράμματα κατέλιπον ήμιν; πως γάρ αν τις ύπερβάλοιτο Γοργίαν τον τολμήσαντα λέγειν, ώς οὐδὲν τῶν ὄντων ἔστιν, ἢ Ζήνωνα τόν ταὐτὰ δυνατὰ καὶ πάλιν ἀδύνατα πειρώμενον ἀποφαίνειν, ἢ Μέλισσον, δς ἀπείρων τό πλήθος πεφυκότων τών πραγμάτων ώς ένος δντος του παντός έπεχείρησεν άποδείξεις εύρίσκειν. Изъ сопоставленія этихъ мість ясно колебаніе слова σοφιστής между почетнымъ и презрительнымъ названіемъ.

•) Isocr. De Permut. 215—220: Παυσάμενος οῦν τούτων ἐπ' ἐκείνους τρέψομαι τοὺς οὐ καταφρονοῦντας μὲν τῆς φιλοσοφίας, πολὺ δὲ πικρότερον κατηγοροῦντας αὐτῆς, καὶ μεταφέροντας τἀς πονηρίας τὰς τῶν φασκόντων μὲν εἶναι σοφιστῶν, ἄλλο δέ τι πραττόντων ἐπὶ τοὺς οὐδὲν τῶν αὐτῶν ἐκείνοις ἐπιτηδεύοντας. ἐγώ δ' οὐχ ὑπὲρ ἀπάντων τῶν προσποιουμένων δύνασθαι παιδεύειν ποιοῦμαι τοὺς λόγους, ἀλλ' ὑπὲρ τῶν δικαίως τὴν δόξαν ταὐτην ἐχόντων... Πρῶτον μὲν οῦν ὁρίσασθαι δεῖ, τίνων ὀρεγόμενοι καὶ τίνος τυχεῖν βουλόμενοι τολμῶσί τινες ἀδικεῖν; ῆν γἀρ ταῦτα καλῶς περιλάβωμεν, ἄμεινον γνώσεσθε τἀς αἰτίας τὰς καθ' ἡμῶν (= τῶν σοφιστῶν) λεγομένας, εἴτ' ἀληθεῖς εἰσιν εἰτε ψευδεῖς' ἐγώ μὲν οῦν ἡδονῆς ἢ κέρδους ἢ τιμῆς ἕνεκα φημὶ πάντας πάντα πράττειν. ἔξω γἀρ τούτων οὐδεμίαν ἐπιθυμίαν ὁρῶ τοῖς ἀνθρώποις ἐγγιγνομένην. εἰ δὴ ταῦθ' οῦτως ἔχει, λοιπόν ἐστι σκέψασθαι, τί τούτων ἀν ἡμῦν (- τοῖς σοφισταῖς) γίγνοιτο

же и Аристотель называеть этимъ именемъ семь мудрецовъ <sup>1</sup>). Тому же словоупотребленію слёдують и другіе писатели <sup>2</sup>). Употреблялось иногда безъ враждебнаго оттёнка слово софисть и въ новомъ значеніи <sup>3</sup>), но вообще къ концу V вёка это наименованіе стало позорнымъ <sup>4</sup>) и сопоставлялось со словами: болтунъ <sup>5</sup>), фокусникъ,

διαφθείρουσι τοὺς νεωτέρους.... οἶμαι, γὰρ δήπου τοῦτό γε πάντας γιγνώσκειν, ὅτι σοφιστή μισθὸς κάλλιστός ἐστι καὶ μέγιστος ῆν τῶν μαθητῶν τινες καλοὶ κάγαθοὶ καὶ φρόνιμοι γένωνται καὶ παρὰ τοῖς πολίταις εὐδοκιμοῦντες.

 •) Etymol. Magn., p. 722, 16 (fr. 7, 1475a, 31): δ 'Αριστοτέλης σοφιστάς λέγει τοὺς ἑπτὰ σοφούς.

<sup>2</sup>) Ηαπρ. Pseudo-Demosth. Erot., 50: ἐπ' οὐδενὶ μᾶλλον ἐσπούδασεν ἢ τῶν ἐπτὰ σοφιστῶν ὅπως γένηται. Aristid. XLVI, p. 407 (Dind.): 'Ανδροτίων τοὺς ἐπτὰ σοφιστὰς προσείρηκε. Aristarch. ap. Plut. De frat. am. I, 648W.: πάλαι... ἐπτὰ σοφιστάς. Iambl-Vita Pythag. c. 18, 83: ἔστι δὲ αὕτη ἡ αὐτὴ τῆ τῶν ἑπτὰ σοφιστῶν γενομένη σοφία. Euphro (ap. Ath. IX, c. 23, p. 879, E) 11--12:

> οῦτοι μετ' ξκείνους τοὺς σοφιστὰς τοὺς πάλαι γεγόνασιν ήμῶν έπτὰ δεύτεροι σοφοί.

Подъ ούτοι Евфронъ подразумѣваеть, какъ видно изъ словъ предшествующихъ приведеннымъ стихамъ, поваровъ. Точно также въ значеніи поваръ встрѣчается слово ософиотъ́с у Алексида. Alexis (ар. Ath. IX, с. 23, р. 379, В), 14: еіс тойс ософиота̀с то̀и μάγειροи е́үүра́фш. Ср. также Pollux, Onom. 6, 7: о̀щопонтикъ́с праунате́ас ософиота́с. Старинное значеніе слова софистъ сохранняюсь также у Эліана въ выраженіяхъ: і́писі́аи ософиота́а, і́ерш́и μеλш́и ософота́с. (Ael. H. An. 11, 1; 13, 9).

<sup>3</sup>) Plato, Tim. 19, Е. См. ниже отзывъ Шлатона въ «Тимяв»; ср. также выше, стр. 15, пр. 1. Аристотель (Metaph. 2, 996a, 32) называетъ софистомъ ученика Сократа Аристипиа несомивно потому, что онъ за свои бесвам бралъ деньги (Diog. Laert. IV, 66).

<sup>4</sup>) Ср. приведенные ниже отзывы Сократа, Ксенофонта, Платона (въ «Протаropь»), Исократа, Анита и Калликла. Ср. также Plato, Phaedr. 257, D: 'Εφαίνετο γάρ, <sup>4</sup> Σώκρατες, καὶ σύνοισθά τε καὶ αὐτός, ὅτι οἱ μέγιστον δυνάμενοί τε καὶ σεμνότατοι ἐν ταῖς πόλεσιν αἰσχύνονται λόγους τε γράφειν καὶ καταλείπειν συγγράμματα ἐαυτῶν, δόἕαν φοβούμενοι τοῦ ἐπειτα χρόνου, μὴ σοφισταὶ καλῶνται. Laches, 197, D: καὶ γὰρ πρέπει <sup>4</sup> Σώκρατες, σοφιστῆ τὰ τοιαῦτα μᾶλλον κομψεύεσθαι ἢ ἀνδρί, δν ἡ πόλις ἀξιοὶ αὐτῆς προϊστάναι. Xenoph. Cyrop. IV, I, 41: νῦν τοῦτο πεφιλοσόφηκα μετὰ τοῦ ἀδίκου σοφιστοῦ τοῦ "Ερωτος. Sympos. IV, 1: καὶ ἀνάσχου μέντοι, ὡ σοφιστά, ἐλεγχόμενος. Lysias, Olymp. 3: σοφιστῶν ἔργα λίαν ἀχρήστων καὶ σφόδρα βίου δεομένων. Cp. c. Aesch. ap. Ath. XIII, c. 95, p. 612. Demosth. De falsa legatione, 246: λογογράφους τοίνυν καὶ σοφιστός ἀποκαλῶν τοὺς ἄλλους, καὶ ὑβρίζειν πειρώμενος, αὐτὸς ἐξελεγχθήσεται τούτοις ఊν ἔνοχος. Ibid. 250: εἶτ' οὐ σῦ σοφιστὴς καὶ πονηρός γε; οὐ σὺ λογογράφος καὶ θεοῖς ἐχθρός; (Pseudo) Demosth. c. Lacrit. 39: οῦτως οῦτοι κακοῦργοι σοφισταὶ καὶ ἀδικοι ἄνθρωποι. Aesch. c. Ctesiph. 16: οὐ προσδέχεσθε κακοῦργον σοφιστὴν οἰόμενον ῥήμασι τοὺς νόμος ἀναιρήσειν.

<sup>5</sup>) Plato, Politic. 299, B: ἀδολέσχην τινὰ σοφιστήν. Eupolis, Meineke, Fragmenta Comicorum graecorum II, 1, p. 553: ἀδολεσχεῖν αὐτὸν ἐκδίδαξον, ѿ σοφιστά. колдунъ <sup>1</sup>), клеветникъ, воръ <sup>2</sup>). Слова, близкія по происхожденію слову софистъ, имѣли подобную же судьбу <sup>3</sup>).

- 17 -

Мы бы ожидали, что непріязненное отношеніе къ софистамъ вызвано (кромѣ другихъ причинъ) въ извѣстной мѣрѣ ихъ личными дурными качествами. Но мы уже знаемъ взглядъ Грота, что софисты, безъ всякой вины съ ихъ стороны, несутъ наказаніе за клеймо позора, положенное

1) Plato, Sympos., 204, D: δεινός γόης καὶ φαρμακεὺς καὶ σοφιστής. Polit. 291, C: τὸν πάντων τῶν σοφιστῶν μέγιστον γόητα. Ibid. 303, C: μεγίστους δ' ὄντὰς μιμητὰς καὶ γόητας μεγίστους γίγνεσθαι τῶν σοφιστῶν σοφιστάς. Leges 908, D: σοφιστῶν ἐπικαλουμένων μηχαναί. Demosth. De Corona 276: δεινὸν καὶ γόητα καὶ σοφιστὴν καὶ τὰ τοιαῦτ' ὀνομάζων.

<sup>2</sup>) Aristot., Top. IV, 5, 126a, 31: σοφιστήν ή διάβολον ή κλέπτην.

•) Σοφιστής происходить оть σοφίζομαι. Ни этоть глаголь, ни происходящее также оть него слово софизиа первоначально не имъли дурнаго значения. Такъ у Гезіода въ "Еруа кай ήμέραι ст. 648, 649 читаемъ:

δείξω δή τοι μέτρα πόλυφλοίσβοιο θαλάσσης ούτε τι ναυτιλίης σεσόφισμένος ούτε τι νηŵν,

гдѣ сесофісие́гос очевидно значить свидущій. Пиндарь въ Olym. 13, 24 говорить объ άρχαία σοφίσματυ, подъ которыми онъ, какъ видно изъ следующихъ за этими словами стиховъ, подразумъваетъ искусство слагать диеврамбы, укрощать коней, украшать храмы боговъ и т. д. Эсхилъ въ «Скованномъ Прометев» ст. 457 говорить объ искусствв счета, κακь ούτ έξοχον σοφισμάτων. У Ксенофонта въ Vita Hieronis 1, 23 слово σόφισμα употреблено для обозначенія изысканно приготовленнаго кушанья. Но уже у Геродота слово σοφίζομαι всегда обозначаетъ ухитряться (при чемъ нравственное значеніе хитрости остается неопредбленнымъ). Ср. напр. Her. I, 80; II, 66; VIII, 27 Ср. также Soph. Phil. 77; Eurip. Bacchae, 200 Aristoph. Equ. 299, 718. Точно также и обфисиа весьма рано стало обозначать хитрость. Напр. у Эсхила въ «Скованномъ Прометев» ст. 460, 1001. Ср. также Herod II, 66; III, 85, (гдѣ обфиона отождествляется съ осфіа, откуда видео, что и софіа употреблялось для обозначенія хитрости); Ib. 152; VIII, 27; Thuc. VI, 77; Soph. Philoct. 15; Arist. Nub. 206; Plut. 160; Ran. 17, 871, 1102. У Платона софі-Zоμαι постоянно значить мудрить, умствовать. Ср. Нірр. Мај. 283, A; Gorg. 497, A; Polit. 299, В; Phaedr. 299, С; De Rep. 509, D. Σόφισμα у Платона всегда означаетъ хитрость, уловка, хитрое измышление: Sympos. 214, А; Lach. 183, D; De Rep. 496, А. Значеніе софизма бофібна получило у Аристотеля: Тор. 162 a, 12-16: Отач б'апобеібія ή τινός ό εἰρημένος λόγος, εἴ τί ἐστιν ἄλλο πρός τὸ συμπέρασμα μηδαμῶς ἔχον, οὐκ έσται περί έκείνου συλλογισμός αν δε φαίνηται, σόφισμα έσται, ούκ απόδειξις. έστι δε φιλοσόφημα μέν συλλογισμός αποδεικτικός, έπιχείρημα δέ συλλογισμός διαλεκτικός, σοφισμα δέ συλλογισμός έριστικός, απόρημα δέ συλλογισμός διαλεκτικός αντιφάσεως. Βτ другихъ мъстахъ у Аристотеля зборюща значить хитрость, уловка. Ср. Polit. 1297 a, 14; 1307 b, 40; 1308 a, 2; 1322 a, 21. Σофігоμαι Аристотель употребляеть то въ значени строить софизмы, заниматься софистическими тонкостями и т. п. (Soph. Elench. XVII, 776 b, 23; Hist. Animal. 582 a, 35), то въ значения хитрить, прибъгать къ хитрости (напр. Pol. 1287 a, 14; 1319 b, 25). У ораторовъ софисиа и софігонаи обывновенно обозначають первое-увертку, ухищреніе съ цёлью сдёлать что-нибудь дурное, второехитрить, изощряться ради чего-нибудь безчестнаго. Напр. Dem., 29, 28;35, 2 и др.

на ихъ имя чужими руками — въ особенности руками Платона и Аристотеля <sup>1</sup>). Любопытно поэтому, прежде чёмъ имёть дёло съ самими софистами, ознакомиться съ ними по отзывамъ этихъ двухъ философовъ. Но эти отзывы мы можемъ правильно оцёнить лишь въ томъ случаё, если сопоставимъ ихъ со всёми другими, намъ извёстными. Я приведу поэтому мнёнія людей самыхъ противоположныхъ направленій—философовъ, риторовъ, политиковъ — по возможности ближе придерживаясь подлинника. Эти отзывы важны еще потому, что они дадутъ намъ возможность въ точности опредёлить, съ кёмъ собственно изъ большаго числа лицъ, носившихъ имя "софисть", намъ придется имёть дёло.

Первый опредёленный отзывъ объ исторически извёстныхъ сооистахъ мы слышимъ изъ устъ Сократа.

Однажды (разсказываеть Ксенофонть 2) софисть Антифонть, разговаривая съ Сократомъ, сказалъ: "Сократъ, я конечно тебя считаю справедливымъ, но мудрымъ нисколько; да, мнъ кажется, ты и самъ это сознаешь: по крайней мёрё, ты не берешь денегь за свои бесёды. И однакоже, ты никому не отдаль бы, я не говорю уже даромъ, ни одежды, ни дома, ни другаго какого имущества, такъ какъ ты считаешь эти вещи стоющими денегъ, но даже не взялъ бы за нихъ меньше того, чёмъ сколько онё стоютъ. Очевидно, стело-быть, что если бы ты и свою бесвду считаль чего-нибудь стоющею, то и за нее сталь бы брать не меньше, чёмъ сколько она стоить. Быть-можеть, конечно, ты и справедливъ, такъ какъ не обманываешь изъ жадности, но ты не можешь считаться мудрымъ, такъ какъ не знаещь ничего цённаго. Сократь на это отвътиль: У насъ, Антифонть, считается, что красотою и мудростью можно располагать одинаково хорошо и дурно. Такъ, если вто продаетъ свою красоту всякому желающему, то такого человъка называють развратникомъ; а если кто сдълаеть своимъ другомъ того, кого знаетъ за своего хорошаго и честнаго приверженца, то мы такого человъка считаемъ нравственнымъ. Точно также твхъ, которые продають мудрость всякому желающему, называють софистами, какъ бы развратниками; напротивъ, кто дъдаетъ своимъ другомъ человъка, за которымъ признаетъ хорошія природныя способности, и учить его всему хорошему, чёмъ самъ владееть, тоть, по нашему мненію, поступаеть такъ, какъ прилично честному и благородному гражданину".

Въ другомъ мвств Ксенофонть разсказываеть <sup>3</sup>), что Сократь

<sup>4)</sup> См. выше, стр. 4 и 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Xenoph. Memorab. I, 6, 11-14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. I, 2, 6-8; cp. также ibid. 5, 6.

называль продажными душами людей, беруцихъ за свои бесёды плату, такъ какъ эти люди вынуждены разговаривать съ тёми, кто даетъ имъ деньги, и удивлялся, что объявляя себя учителями добродётели, они не только не надёются пріобрёсти своими бесёдами лучшую награду-----вёрныхъ друзей, но даже опасаются, что тё, которые станутъ чрезъ нихъ людьми во всёхъ отношеніяхъ хорошими, не отблагодарятъ ихъ за это величайшее благодёяніе величайшею благодарностью.

Взглядъ Сократа на мудрость, какъ на нёчто священное, стоящее выше торговыхъ разсчетовъ, былъ вполнъ усвоенъ Ксенооонтомъ. Но отзывъ послёдняго о софистахъ рёзче, чёмъ отзывъ Сократа. Сократь не отрицалъ великихъ дарованій, которыми были награждены отъ природы нёкоторые изъ софистовъ<sup>1</sup>), цёнилъ ихъ знанія<sup>2</sup>), охотно называлъ себя ихъ ученикомъ<sup>3</sup>) и отсылалъ къ нимъ тёхъ изъ своихъ слушателей, для которыхъ его бесёда могла быть менёе полезною, чёмъ бесёда съ "практическими учителями мудрости"<sup>4</sup>). Ксенофонтъ произносилъ огульный приговоръ надъ всёми софистами своего времени.

"Относительно такъ называемыхъ софистовъ, говорить онъ <sup>5</sup>), мнъ удивительно то, что большинство изъ нихъ объщаются вести юношей къ добродътели, а ведутъ къ противоположному; я еще не видалъ ни одного человъка, котораго бы теперешніе софисты сдълали хорошимъ. Да и сочиненій у нихъ нъть, отъ которыхъ люди могли бы сдёлаться хорошими; но у нихъ много написано о пустякахъ, доставляющихъ юношамъ пустое удовольствіе, а не добродѣтель. Чтеніе этихъ сочиненій служить празднымъ препровожденіемъ времени для тёхъ, которые понапрасну надёятся поучиться изъ нихъ, мёшаеть занятію полезнымъ и научаеть дурному. Всего больше я укоряю софистовъ за самое главное: за то, что, когда они пишутъ о чемъ набудь, выраженія у нихъ изысканы, но нигдь нътъ правильныхъ мнёній, которыми могли бы воспитываться юноши въ добродётели. Я самъ человѣкъ простой, но я полагаю, что всего лучше учиться добру у самой природы, а за тёмъ-скорве у тёхъ, которые на самомъ двлв знають что-нибудь хорошее, чёмъ у тёхъ, которые занимаются искусствомъ обманывать. Быть-можеть, я не говорю умудренными сло-

<sup>5</sup>) Xenoph. Cyneget., XIII, 1-9.

2\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. напр. разговоры Сократа съ Гиппіемъ (Plato, Hipp. Major и Minor). Шуточный тонъ этихъ разговоровъ нельзя принимать за издъвательство. (См. «Критику источниковъ»).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же. Ср. также Xenoph. Memor. IV, 4, 6 и Conviv IV, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Plato Meno, 96, D; Protag. 341, A.

<sup>&#</sup>x27;) Plato, Theaet. 151, B.

вами, да я этого и не желаю; но я желаю говорить то, о чемъ имѣю истинное знаніе, и то, что нужно для людей правильно воспитанныхъ въ добродътели. Въдь слова не могутъ воспитать, но мысли, если онъ правильны. Многіе и другіе укоряють теперешнихъ софистовъ, не ФИЛОСОФОВЪ-ЧТО ОНИ МУДРОСТЬ СВОЮ ПОЛАГАЮТЬ ВЪ СЛОВАХЪ, А НЕ ВЪ мысляхъ. Впрочемъ, я не скрываю отъ себя, что для меня писать стройно-двло хорошее, такъ какъ иначе софистамъ тотчасъ же представится случай упрекнуть меня въ неправильности; однако же мое сочиненіе написано такъ, чтобы оно было истинно и дълало людей не софистическими, но мудрыми и хорошими: я желаю не того, чтобы мои мысли казались, но чтобы онь были полезными и неопровержимыми на вёчное время. А между тёмъ софисты говорять и пишуть съ цёлью обмана ради своихъ собственныхъ выгодъ и никому не приносять никакой пользы. Никто изъ нихъ не мудръ и не былъ мудрымъ, но для каждаго изъ нихъ достаточно называться софистомъ, что считается за позоръ у людей благомыслящихъ. И такъ, я совътую относиться осторожно въ объщаніямъ софистовъ, но не пренебрегать внушеніями философовъ. Софисты гоняются за богатыми и молодыми, а философы всёмъ одинаково друзья; они не почитають, но и не презирають людское счастье".

Платонъ говоритъ о софистахъ во многихъ діалогахъ, но его личное мнёніе можно всего лучше прослёдить по пяти діалогамъ:, Протагору", "Горгію", "Государству", "Софисту" и "Тимею".

Въ Протагоръ Платонъ передаеть разговоръ Сократа съ Гиппократомъ—молодымъ человъкомъ, страстно желавшимъ научиться мудрости у Протагора. Разговоръ этотъ любопытенъ какъ потому, что разъясняеть взглядъ Сократа на софистовъ, такъ и потому, что даеть нъкоторыя указанія для опредъленія слова софисть.

Желая испытать Гиппократа, разсказываеть оть лица Сократа Платонъ '), я сказаль ему: "Еслибы кто-нибудь, видя, что мы такъ рвемся къ Протагору, спросилъ насъ: Скажите мнъ, Сократь и Гиппократь, къмъ вы считаете Протагора, которому хотите платить деньги? Чтобы мы отвътили? Какимъ другимъ именемъ обыкновенно называютъ Протагора? Про Фидія говорять, что онъ ваятель, про Гомера, что онъ поэть. Что же мы слышимъ о Протагоръ?—Его, Сократь, называютъ софистомъ...-Но если тебя еще спросятъ: Къмъ же ты самъ желаещь быть, что идещь къ Протагору?—Гиппократъ покраснѣлъ... и сказалъ: Если судить по сказанному раньше, то очевидно я иду для того, чтобы сдѣлаться софистомъ..-А ты, ради боговъ, не постыдился бы

') Plato, Protag. 311 D-313 E.



среди эллиновъ выступить софистомъ?-Клянусь Зевсомъ, Соврать, постыдился бы, если нужно сказать то, что я думаю. -- Быть-можеть, впрочемъ, Гиппократъ, ты не такую надъешься пріобръсти науку у Протагора, но въ родъ тъхъ, которыя ты усвоилъ отъ грамматика, киеариста и гимнаста. У нихъ ты учился не съ тою цёлью, чтобы сдёлать изъ своего знанія ремесло, но ради воспитанія, какъ подобаеть частному свободному человъку. — Мнъ всего скоръе кажется, что именно такая наука у Протагора...-Ты намъренъ ввърить попечение о своей душё человёку, котораго называешь софистомъ; а между твмъ я бы удивился, еслибы ты зналъ, что такое софисть. Если же это тебѣ неизвѣстно, то ты не знаешь и того, хорошо или дурно то, чему отдаешь душу.-Я, по крайней мъръ, думаю, что знаю.-Въ такомъ случав, скажи, что такое, по твоему мивнію, софисть?-Судя по названію, я считаю его знатокомъ мудрыхъ вещей...-Но еслибы насъ спросили: Въ какихъ мудрыхъ вещахъ знатокъ софистъ и въ какомъ искусствё наставникъ? Что бы мы отвётили? - Мы бы сказали, Сократь, что онъ наставникъ въ искусствъ ловко говорить.-Быть-можетъ, мы сказали бы и правду, но все же не вполнъ удовлетворительно. Отвътъ нашъ требуетъ еще вопроса: о какихъ вещахъ софисть дълаетъ ловкими говорить? Игрокъ на киеаръ, напримъръ, дълаетъ ловкими говорить о томъ, о чемъ онъ знаетъ... а софисть о чемъ дълаетъ ловкими говорить? Не явно ли, о томъ, что онъ знаетъ.--Надо полагать.-Но что же это такое, въ чемъ софисть самъ свъдущъ и дълаеть свёдущимъ ученика?-Клянусь Зевсомъ, не могу тебё сказать.-.... Не есть ли, Гиппократь, софисть разнощикъ и продавецъ товаровъ. которыми питается душа? Мив, по крайней мврв, онъ кажется такимъ.---Чёмъ же, Сократь, питается душа?-Очевидно, что знаніями. Но смотри, мой другъ, какъ бы софисть, расхваляя то, что продаетъ, не обманулъ насъ, какъ это дёлаютъ разнощики и продавцы, торгующіе твлесной пищей. Въдь и эти не знають того, какіе изъ развозимыхъ ими товаровъ хороши и какіе дурны для твла, а хвалять все, что продають; не знають этого и тв, которые у нихъ покупають, за исключеніемъ развё гимнаста или врача. Точно также и люди, развозящіе по городамъ знанія, продающіе ихъ всякому желающему и барышничающіе ими, хотя и расхваливають все, что продають, бытьможеть не всё знають, что изъ продаваемаго ими для души хорошо и что дурно; не знають этого и тв, которые покупають у нихъ, за исключеніемъ развѣ врача души".

Въ діалогъ "Горгій" Платонъ опредъляетъ отношеніе между софистами и риторами. Его основная мысль та, что разсчитывать на успёхъ можеть только тоть риторъ, который говорить слушателямъ угодное, и при томъ не притворно, но всёмъ существомъ раздъляя ихъ мысли, убъжденія и чувства '). Точно тоже слъдуетъ сказать и о софистахъ, задача которыхъ состоить въ томъ, чтобы воспитывать риторовъ. Поэтому риторику и софистнку Платонъ относить къ одному и тому же роду-къ сноровкѣ дьстить. Риторы-говорить Платонъ-руководствуются не искусствомъ, но безотчетной сноровкой, ставять главною цёлью не пользу, но удовольствіе и лесть 2). На пользу твла и на пользу души существують по два искусства: на пользу твла-гимнастика и врачевание, на пользу душизаконодательство и судебная дёятельность 3). Подъ каждое изъ этихъ четырехъ полезныхъ искусствъ подаблалось искусство льстивое, заботящееся о пріятномъ, не о полезномъ, и представляющееся неразумію наилучшимъ: подъ гимнастику-искусство прихорашиваться, подъ врачеваніе-искусство поваренное, подъ судебную двятельность риторика, подъ законодательство — софистика \*). Какъ поваренное искусстве относится къ врачеванію, такъ риторика-къ судебной дёятельности, и какъ искусство прихорашиваться-къ гимнастикъ, такъ софистика-къ законодательству 5). Впрочемъ, между софистами и ри-

\*) Ibid. 462, C: <sup>^</sup>Aρ<sup>'</sup> έρωτῆς ἥντινα τέχνην φημὶ εἶναι.— <sup>\*</sup>Ε<sub>1</sub>ωγε. — Οὐδεμία ἕμοιγε δοκεῖ, ѿ Πῶλε, ѿς γε πρός σὲ τάληθῆ εἰρῆσθαι.— <sup>'</sup>Aλλὰ τί σοι δοκεῖ ή ῥητορικῆ εἶναι;— Πρᾶγμα, δ φὴς σὺ ποιῆσαι τέχνην ἐν τῷ συγγράμματι, δ ἐγῶ ἔναγχος ἀνέγ-νων.— Τί τοῦτο λέγεις;— <sup>\*</sup>Εμπειρίαν ἔγωγέ τινα.— <sup>'</sup>Εμπειρία ἄρα σοι δοκεῖ ή ῥήτορικὴ εῖναι.— <sup>\*</sup>Εμοιγε, εἰ μή τι σὺ ἄλλο λέγεις.— Τίνος ἐμπειρία;— Χάριτός τινος καὶ ἡδονῆς ἀπεργασίας. Ibid. 463, B: Δοκεῖ τοίνυν μοι, ѿ Γοργία, εἶναί τι ἐπιτήδευμα τεχνικὸν μἐν οὕ, ψυχῆς δὲ στοχαστικῆς καὶ ἀνδρείας καὶ φύσει δεινῆς προσομιλεῖν τοῖς ἀνθρώποις· καλῶ δ'αὐτοῦ ἐγῶ τὸ κεφάλαιον κολακείαν. ταὑτης μοι δοκεῖ μὲν εἶναι τέχνη, ὡς δ' ὁ ἐμὸς λόγος, οὐκ ἔστι τέχνη, ἀλλ ἐμπειρία καὶ τριβή. ταὑτης μόριον καὶ τὴν ῥητορικὴν ἐγῶ καλῶ καὶ τήν γε κομμωτικὴν καὶ τὴν σοφιστικήν, τέτταρα ταῦτα μόρια ἐπὶ τέτταροι πράγμασιν.

<sup>3</sup>) Ibid. 464 B.

') Ibid. 464 C-465 B.

<sup>b</sup>) Ibid. 465, C: őτι δ κομμωτική πρός γυμναστικήν, τοῦτο σοφιστική πρός νομοθετικήν, καὶ ὅτι δ ἀψοποιϊκή πρός ἰατρικήν, τοῦτο ῥητορική πρός δικαστικήν. Ποдъ νσμοθετική Πλατομъ ποдразумѣваеть въ данномъ случа<sup>b</sup> законодательство въ широкомъ



<sup>&#</sup>x27;) Plato, Gorg. 513 B—C: εἰ δέ σοι οἴει όντινοῦν ἀνθρώπων παραδώσειν τέχνην τινὰ τοιαύτην, ἥτις σε ποιήσει μέγα δύνασθαι ἐν τῆ πόλει τῆδ' ἀνόμοιον ὄντα τῆ πολιτεία εἶτ' ἐπὶ τὸ βέλτιον εἶτ' ἐπὶ τὸ χεῖρον, ὡς ἐμοὶ δοκεῖ, οὐκ ὀρθῶς βουλεύει, ῶ Καλλίκλεις οὐ γὰρ μιμητὴν δεῖ εῖναι, ἀλλ' αὐτοφυῶς ὅμοιον τούτοις, εἰ μέλλεις τι γνήσιον ἀπεργάζεσθαι εἰς φιλίαν τῷ ᾿Αθηναίων δήμψ.... ὅστις οῦν σε τούτοις ὁμοιότατον ἀπεργάσεται, οῦτός σε ποιήσει, ὡς ἐπιθυμεῖς πολιτικὸς εῖναι, πολιτικὸν καὶ ῥητορικόν. τῷ αὐτῶν γὰρ ἤθει λεγομένων τῶν λόγων ἕκαστοι χαίρουσι, τῷ δ' ἀλλοτρίψ ἄχθονται.

торами нёть большой разницы: тё и другіе занимаются почти однимь и тёмь же'), но софистика лучше риторики, точно такь же какь законодательство лучше судебной дёятельности и гимнастика лучше врачеванія<sup>3</sup>).

Въ концъ діалога Платонъ указываетъ на несообразность, которую, по его мивнію, допускають софисты, требуя за наставленія въ добродътели денегъ и обвиняя, въ случав неблагодарности, учениковъ несправедливости и испорченности. Добродътель (разсуждаеть въ вмъсть съ Сократомъ Платонъ) сама собою обязываеть къ благодарности. Получивъ какое нибудь другое благодъяніе, человъкъ можетъ не отблагодарить своего благодътеля, такъ какъ люди бывають неблагодарными не вслёдствіе какихъ либо иныхъ качествъ, а исключительно вслёдствіе несправедливости; но нелёпо предположить, чтобы ученикъ, ставшій благодаря наставленіямъ въ добродътели изъ худшаго лучшимъ, могъ допустить противъ наставника несправедливость, которую этоть послёдній изъ него извлекъ и замёниль справедливостью. Поэтому, тогда какъ брать деньги за всякіе другіе совѣты нисколько не постыдно, требовать плату за наставленія въ добродътели считается позорнымъ. Обвиняя воспитанниковъ въ неблагодарности, софисты произносять приговоръ противъ самихъ себя: ссли у твхъ, которые воспитывають въ справедливости, ученики оказываются несправедливыми, то виноваты въ этомъ не ученики, а воспитатели <sup>3</sup>).

Въ "Государствъ" Платонъ болъе обстоятельно развиваетъ мысль, высказанную въ "Горгіи", — что софисты, какъ воспитатели юношества, по самымъ условіямъ своей дъятельности вынуждены сообразоваться съ мнѣніями и настроеніемъ большинства, и ставитъ на видъ неосновательность предразсудка, будто главный и единственный источникъ общественнаго разврата кроется въ софистахъ, а не въ самомъ большинствъ, котораго мнѣнія проводятъ софисты. "Или и ты — спращиваетъ Сократь у Главкона<sup>4</sup>) — полагаешь, что юношей развращаютъ

(1) Ibid. 465, C: ὅπερ μέντοι λέγω, διέστηκε μέν οὕτω φύσει, ἄτε δ' ἐγγὺς ὅντων, φύρονται ἐν τῷ αὐτῷ καὶ περὶ ταὐτὰ σοφισταὶ καὶ ῥήτορες, Cp. τaκκε 520, A: ταὐτόν, ѿ μακάρι', ἐστὶ σοφιστὴς καὶ ῥήτωρ, ἢ ἐγγὺς τι καὶ παραπλήσιον.

<sup>48</sup>) Ibid. 520, Β: τη δ' άληθεία κάλλιόν έστι σοφιστική βητορικής, δσωπερ νομοθετική δικαστικής και γυμναστική ίατρικής.

") Plato, Gorg. 519 C-521 A.

<sup>50</sup>) Plato, De Rep. 492 B-493 E.



смыслё-не только изданіе гражданскихъ законовъ, но и установленіе правилъ нравственности. Nóµoç по-гречески значитъ и «законъ» и «обычай». Послёдній создается между прочимъ и нравственнымъ воспитаніемъ. Въ этомъ именно смыслё Платонъ и сопостлвляетъ дёятельностъ софистовъ съ voµoθетим. О взглядё софистовъ на законодательную дёятельность въ тёсномъ смыслё ср. ниже, стр. 32, прим. 3.

софисты и что частныя лица, называемыя этимъ именемъ, способны развратить въ чемъ нибудь, достойномъ вниманія, а не ть величайшіе софисты, которые говорять это, такъ какъ они сами воспитывають отъ начала до конца молодыхъ и стариковъ, мужчинъ и женщинъ, и дълають ихъ такими, какими захотять.-Когда же это? спрашиваетъ Главконъ. – Когда, засъдая полнымъ сборомъ въ народныхъ собраніяхъ, судилищахъ, театрахъ, военныхъ станахъ или въ другомъ какомънибудь общественномъ мъстъ, они съ великимъ шумомъ одни изъ ръчей и дълъ порицаютъ, другія хвалятъ, то отвергая громкимъ крикомъ, то одобряя рукоплесканіемъ, а скалы вокругъ и то мёсто, гдё они засъдають, откликомъ усугубляють шумъ порицанія и похвалъ. При такомъ положении, что по твоему дълается съ сердцемъ юноши? Или какое частное воспитание можеть быть настолько сильнымъ, чтобы при бурѣ этихъ порицаній и похваль не вырваться изъ души юноши и не унестись туда, куда несеть общій потокъ? Не станетъ ди питомецъ называть похвальнымъ и постыднымъ тоже, что они, заниматься тёмъ же, чёмъ они, и не сдёлается ли самъ такимъ же?---По всей необходимости, Сократь.-Однако же, мы еще не сказали о самой главной необходимости. - О какой?-О той, которую эти воспитатели и софисты прилагають на дёлё, если не убёдять словомъ. Или ты не знаешь, что непослушныхъ они карають безчестіемъ, лишеніемъ имущества и смертью?-Даже очень знаю.-И такъ, какой же другой софисть или какія частныя убъжденія, противоръча имъ, будуть имъть силу?-Я думаю, что никакой.-Подумай также воть о чемъ. Всё тё наемныя частныя лица, которыхъ эти люди называють софистами и считають своими соперниками по ремеслу, воспитывають не въ чемъ другомъ, но во мивніяхъ толпы, которыя она постановить, когда соберется, и называють это мудростью. Софисты поступають совершенно также, какъ еслибы кто-нибудь сталъ изучать чёмъ радуется и чёмъ гнъвается большой, сильный и откормленный звърь, --- какъ слъдуетъ подойти къ нему и какъ прикоснуться, когда и отчего онъ приходитъ въ ярость или становится кроткимъ, какіе въ каждомъ случав онъ привыкъ издавать звуки и при какихъ,произносимыхъ другими, звукахъ онъ укрощается и свирипёетъ,-и изучивъ все это черезъ обхожденіе и долгую привычку, назваль бы свою опытность мудростью, составиль въ виль руководства и обратился къ преподаванию: на самомъ дъль онъ не зналъ бы, что изъ этихъ мнѣній и желаній похвально и постыдно, хорошо и дурно, справедливо и несправедливо, но все сталъ бы опредвлять мивніями огромнаго животнаго, считая благомъ то, чёмъ оно радуется, и зломъ то, чёмъ оно печалится; никакого другаго отчета

Digitized by Google

въ этомъ дать онъ не былъ бы въ состояніи, но сталъ бы называть необходимое справедливымъ и прекраснымъ, а какъ велика на самомъ дълъ разница между природой добра и природой необходимости, онъ и самъ бы не видѣлъ, да и другому разъяснить не былъ бы въ состояніи. Такой воспитатель не кажется ли тебъ страннымъ?-Конечно.-Думаешь ли ты, что оть него отличается тоть, кто полагаеть мудрость въ знаніи того, что вызываетъ гибвъ и удовольствіе въ людяхъ всясброда относительно живописи, музыки или политики? Если каго человъкъ, въ обхожденіи съ толпой, будетъ себя подчинять ей больше чёмъ необходимо въ поэзін, ремеслё или служеніи государству, то очевидно, что онъ будетъ поставленъ въ такъ-называемую Діомедову необходимость дёлать то, что толпа хвалить; а что это поистинё хорошо и прекрасно, слышаль ли ты, чтобы кто-нибудь изъ такихъ людей приводиль доказательство, которое не было бы смёшнымъ?---Нътъ, не слыхалъ, да, думаю, и не услышу".

Въ "Софистъ" Платонъ сравниваетъ софистовъ съ ловчими, охотящимися за знатными юношами по лугамъ, изобильнымъ богатствомъ и молодостью <sup>1</sup>), называетъ ихъ продавцами и разнощиками душевныхъ товаровъ –изготовленныхъ ими самихъ знаній о добродътели <sup>2</sup>), которыя они продаютъ за безцънокъ <sup>3</sup>) — видитъ наиболъе знаменательную черту ихъ дъятельности въ умъньи противоръчить и вообще въ еристикъ или искусствъ спорить обо всемъ—о

') Plato, Soph. 221, D; Ibid. 223, E: νέων πλουσίων και ένδόξων γιγνομένη θήρα προσρητέον... σοφιστική. Ibid. 231, D: φέρε, όπόσα ήμιν ό σοφιστής πέφανται; δοκώ μέν γάρ τό πρώτον είρέθη νέων και πλουσίων ἕμμισθος θηρευτής.

\*) Plato, Soph. 223, A: Τὸ ὅ' ἐπαγγελλόμενον μἐν ὡς ἀρετῆς ἕνεκα τὰς ὁμιλίας ποιούμενον, μισθὸν δὲ νόμισμα πραττόμενον, ἄρ' οὐ τοῦτο τὸ γένος ἑτέρψ προσειπεῖν ἀξιον ὀνόματι;... Τίνι δὴ τούτψ; πειρῶ λέγειν.—Δῆλαν δἡ τὸν γὰρ σοφιστήν μοι δοκοθμεν ἀνευρηκέναι. Ibid. 224, C—Ε: ἱθι δὴ νῦν συναγάγωμεν αὐτό, λέγοντες ὡς τὸ τῆς κτητικῆς, ἀγοραστικῆς, μεταβλητικῆς, ἐμπορικῆς, ψυχεμπορικῆς περὶ λόγους καὶ μαθἡματα ἀρετῆς πωλητικὸν δεὐτερον ἀνεφάνη σοφιστική.... Τρίτον δέ γ' οἰμαὶ σε, κἂν εἴ τις αὐτοῦ καθιδρυμένος ἐν πόλει, τὰ μὲν ἀνούμενος, τὰ δὲ καὶ τεκταινόμενος αὐτὸς μαθἡματα περὶ ταὐτὰ ταῦτα καὶ πωλῶν, ἐκ τούτου τὸ ζῆν προὐτάξατο, καλεῖν οὐδὲν ἄλλο πλὴν ὅπερ νῦν ὁή... Καὶ τὸ κτητικῆς ἄρ' ἀγοραστικόν, μεταβλητικόν ξύτ τὰ τοιαῦτα μαθηματοπωλικὸν γένος, ἀεὶ σὺ προσερεῖς, ὡς φαίνει, σοφιστικόν. Ibid. 231, D: Τὸ δέ γε δεύτερον ἔμπορός τις περὶ τὰ τῆς ψυχῆς μαθἡματα... Τρίτον δ' ἄρ' οὐ περὶ ταὐτὰ ταῦτα κάπηλος ἀνεφάνη;—Ναί. καὶ τέταρτον γ` αὐτοπωλης περὶ τὰ μαθήματα ἡμῖν. Cp. τακκε Protag. 313, D. (Gm. εκιαικοί το κτητικῆς λοί κοι μαθήματα ήμῖν. Cp. τακκε Protag. 313, D. (Gm. εκιαικοί μαθήματα ήμῶν.

<sup>3</sup>) Plato, Soph. 234, Α Элеать сравниваеть софиста, объщающаго научить всему, съ человѣкомъ, объщающимъ сдълать все, и продолжаеть: каі тоίνυν каl тахи поійсас айтŵν ἕκαστα πάνυ σμικροῦ νομίσματος ἀποδίδοται.—Παιδιὰν λέγεις τινά.—Τί δαί; τὴν τοῦ λέγοντος ὅτι πάντ' οἶδε καὶ ταῦθ' ἔτερον ἀν διδάξειεν όλίγου καὶ ἐν όλίγψ χρόνψ, μῶν οὺ παιδιὰν νομιστέον. дёлахъ божественныхъ, о небё и землё, о бытіи и происхожденіи, въ особенности же о дёлахъ человёческихъ—о законахъ, о справедливости и несправедливости, и въ умёньи сообщать это мнимое искусство другимъ<sup>1</sup>),—мнимое потому, что ни одинъ человёкъ не можетъ знать всего, а стало-быть и спорить обо всемъ<sup>3</sup>),—и приравниваетъ, хотя и не безъ колебанія, ихъ дёятельность къ дёятельности великаго обличителя и очистителя души—Сократа<sup>3</sup>). Софистъ—это подражатель истины и чародёй<sup>4</sup>), обольщающій слушателя призраками,

') Plato, Soph. 225, B-D: Τὸ δ' ἐν ἰδίοις αῦ καὶ κατακεκερματισμένον ἐρωτήσεσι πρός αποκρίσεις μῶν είθίσμεθα καλεῖν άλλο πλην αντιλογικόν;—Οὐδέν.—Τοῦ δ' άντιλογικού τὸ μὲν δσον περὶ τὰ ξυμβόλαια ἀμφισβητεῖται μέν, εἰκῆ δὲ καὶ ἀτέχνως περί αὐτὰ πράττεται, τοῦτο θετέον μὲν εἶδος, ἐπείπερ αὐτὸ διέγνωκεν ὡς ἔτερον ὄν ὁ λόγος, άταρ έπωνυμίας οῦθ' ὑπὸ τῶν ἔμπροσθεν ἔτυχεν οῦτε νῦν ὑφ' ἡμῶν τυχεῖν ἄξιον.— 'Αληθή' κατά σμικρά γάρ λίαν, και παντοδαπά διήρηται.—Τὸ δὲ γ' ἔντεχνον και περί δικαίων αὐτῶν καὶ ἀδίκων καὶ περὶ τῶν ἄλλων ὅλως ἀμφισβητοῦν ἀρ' οὐκ ἐριστικόν αῦ λέγείν ἐἰθίσμεθα;--Πώς γάρ οῦ; Ibid. 225 E-226 A: Τούτου τοίνυν (άδολεσχικοῦ) τούναντίον, ἀπό τῶν ἰδιωτικῶν ἐρίδων χρηματιζόμενον, ἐν τῷ μέρει σὐ πειρῶ νῦν εἰπεῖν.—Καὶ τίς ἀν αὐ είπων έτερον ούκ έξαμάρτοι, πλήν γε τον θαυμαστον πάλιν εκείνον ήκειν αῦ νθν τέταρτον τόν μεταδιωκόμενον ύφ' ήμων σοφιστήν;-Ουδέν άλλ' ή τό χρηματιστικόν γένος, ώς ξοικεν, έριστικής δν τέχνης, τής άντιλογικής, τής άμφισβητητικής, τής μαχητικής, τής άγωνιστικής, τής κτητικής έστιν, ώς ό λόγος αὐ μεμήνυκε νῦν, ὁ σοφιστής. Ibid. 231, Ε: τής γάρ άγωνιστικής περί λόγους ήν τις άθλητής, την έριστικην τέχνην άφωρισμένος. Ibid. 232, Β: Εν γάρ τί μοι μάλιστα κατεφάνη αυτόν μηνθον... Άντιλογικόν αυτόν έφαμεν είναι που... Τί δ'; οὐ καὶ τῶν ἄλλων αὐτοῦ τοὐτου διδάσκαλον γίγνεσθαι;—Τί μήν;... φέρε περί των θείων, όσ' άφανή τοις πολλοις, άρ' ίκανούς ποιούσι τουτο δράν;---Λέγεται ούν δή περί αύτων ταθτα.---Τί δ'; δσα φανερά γής τε και ούρανοθ και των περί τὰ τοιαθτα;—Τί γάρ;— Άλλὰ μὴν ἔν γε ταῖς ἰδίαις συνουσίαις, όπόταν γενέσεως τε καί ούσίας πέρι κατά πάντων λέγηταί τι, ξύνισμεν ώς αὐτοί τ'άντειπεῖν δεινοί τούς τ'άλλους ότι ποιοθσιν άπερ αύτοι δυνατούς;—Παντάπασι γε.—Τί δ' αῦ περι νόμων και **ξυμπάντων των πολιτικών άρ' ούκ ύπισχνούνται ποιείν άμφισβητητικούς:-Ουδείς** γάρ άν αύτοις, ώς έπος είπειν, διελέγετο μή τουθ' ύπισχνουμένοις.

\*) Ibid. 232, Ε: Ατάρ δὴ τὸ τῆς ἀντιλογικῆς τέχνης ἄρ οὐκ ἐν κεφαλαίψ περὶ πάντων πρὸς ἀμφισβήτησιν ἱκανή τις δύναμις ἔοικ' εἶναι; —Φαίνεται γοῦν δὴ σχεδὸν οὐδὲν ὑπολιπεῖν.—Πῶς οῦν ἄν ποτέ τις πρός γε τὸν ἐπιστάμενον αὐτὸς ἀνεπιστήμων ῶν δύναιτ' ἀν ὑγιές τι λέγων ἀντειπεῖν;—Οὐδαμῶς. Ibid. 233, C: δοἕαστικὴν ἄρα τινὰ περὶ πάντων ἐπιστήμην ὁ σοφιστὴς ήμῖν ἀλλ' οὐκ ἀλήθειαν ἔχων ἀναπέφανται.

<sup>3</sup>) Изложные (Plato, Soph. 229 Е-230 Е) пріемы сократическаго испытующаго обличенія и указавь на его значеніе, Платонь говорить (Ibid. 280, Е-281 А): Ті де́; той; тайту хрище́vou; тёї те́хvy тіvа; фу́ощеv; е́үш шѐv удр фово́ида офріота́; фа́ vai.—Ті ди́;—Му̀ шеїгоv айтої; прода́нтищеv уе́ра;.—'Алла̀ шу̀v проде́онке тонойтщ тіvì та̀ vûv є Іруше́va.—Каї удр киvì ли́коє, дурийтатоv у́шершта́тщ... диш; дѐ ёотшдаv ой удр пері ошкршv бршv ту̀v дифівуйтисти оїоцан уємовена тоте о́по́таv ікаvш; фила́ттила. Ibid. 231, Е: то́ ує шу̀v ёктоv дифівунти́они иє́v, биш; ду̀ е́веµєv айтщ̂ оиухири́оаvтє; добш́v є́µподішv шави́µаої пєрі щиху́v каварту́v айтду єїма.

9) Plato, Soph. 234 E-235 A: περί δ' οὖν τοῦ σοφιστοῦ τόδε μοι λέγε πότερον ήξη τοῦτο σαφές, ὅτι τῶν γρήτων ἔστι τις, μιμητής ῶν τῶν ὄντων, ἢ διστάζομεν



умѣющій говорить такъ, что подражаніе принимается за истину, что малое становится большимъ, легкое труднымъ, и наоборотъ <sup>1</sup>). Онъ пестрый и многоголовый звѣрь <sup>2</sup>), удивительно изворотливо и замысловато ускользающій въ самыя недоступныя мѣста <sup>8</sup>) и ограждающій себя безчисленными загадками <sup>4</sup>), такъ что его возможно изловить только при помощи самыхъ трудныхъ и отвлеченныхъ изслѣдованій <sup>5</sup>). При поискахъ за нимъ невозможно миновать діалектики и не встрѣтиться съ философомъ <sup>6</sup>), но тогда какъ послѣдній, соприкасаясь мыслью въ свѣтдыхъ областяхъ бытія съ истинно сущимъ, трудно зримъ вслѣдствіе яркости свѣта, первый, съ своимъ искусствомъ про-

έτι, μή περί δσωνπερ ἀντιλέγειν δοκεί δυνατός είναι, περί τοσούτων καὶ τὰς ἐπιστήμας ἀληθῶς έχων τυγχάνει;—Καὶ πῶς ἂν, ὦ Ξένε; ἀλλὰ σχεδόν ἤδη σαφές ἐκ τῶν εἰρημένων, ὅτι τῶν τῆς παιδιᾶς μετεχόντων ἐστί τις εἶς.—Γόητα μὲν δὴ καὶ μιμητὴν ἄρα θετέον αὐτόν τινα. Cp. μακε 236, Β: θαυματοποιῶν τις εῖς.

<sup>1</sup>) Ibid. 234 C—E: Τί δὲ δή; περὶ τοὺς λόγους ἄρ' οὐ προσδοκῶμεν εἶναι τιν' ἄλλην τοιαὐτην τέχνην ή δυνατόν αῦ τυγχάνειν τοὺς νέους καὶ ἔτι πόβρω τῶν πραγμάτων τῆς ἀληθείας ἀρεστῶτας διὰ τῶν ὕτων τοῖς λόγοις γοητεύειν δεικνύντας εἴδωλα λεγόμενα περὶ πάντων, ὥστε ποιεῖν ἀληθή δοκεῖν λέγεσθαι καὶ τὸν λέγοντα δὴ σοφώτατον πάντων ἅπαντ' εἶναι;.. Τοὺς πολλοὺς οῦν, ῶ Θεαίτητε, τῶν τότ' ἀκουόντων ἄρ' οὐκ ἀνάγκη, χρόνου τ' ἐπελθόντος αὐτοῖς ἰκανοῦ καὶ προϊούσης ἡλικίας, τοῖς τ' οῦσι προσπίπτοντας ἐγγύθεν καὶ διὰ παθημάτων ἀναγκαζομένους ἐναργῶς ἐφάπτεσθαι τῶν νόντων μεταβάλλειν τὰς τότε γενομένας δόἕας, ὥστε σμικρὰ μὲν φαίνεσθαι τὰ μεγάλα, · χαλεπὰ δὲ τὰ ῥάδια, καὶ πάντα πάντη ἀνατετράφθαι τὰν τοῖς λόγου, φαντάσματα ὑπὸ τῶν ἐν ταῖς πράξεσιν παραγενομένων ἔργων; Cp. τακπε Phaedr. 267, B: τὰ τ' αῦ σμικρὰ μετάλα καὶ τὰ μεγάλα σμικρὰ φαίνεσθαι ποιοῦσι διὰ ρώμην λόγου, καινά τ' ἀρχαίως τὰ τ' ἐναντία καινῶς μ Isocr. Paneg. 8: οἱ λόγοι τοιαὑτην ἔχουσι τὴν φύσιν ὥσθ οἶόν τ' εἶ-ναι περὶ τῶν αὐτῶν πολλαχῶς ἐξηγήσασθαι καὶ τὰ τε μεγάλα παπεινά ποιῆσαι καὶ τοῖς μικροῖς μέγεθος περιθείναι, καὶ τά τε παλαιὰ καινῶς διελθεῖν καὶ περὶ τῶν νεωστὶ γεγε-νημένων ἀρχαίως εἰπεῖν.

\*) Plato, Soph. 240, C: ό πολυκέφαλος σοφιστής. Ibid. 226, A: άληθη λέγεται τό ποικίλον είναι τοῦτο τὸ θηρίον (ὁ σοφιστής). Ibid. 235, B. Cp. τακже Euthyd. 297, C, 125 Платонъ уподобляеть софистику гидрь, а софиста раку.

<sup>3</sup>) Plato, Soph. 236, D. Cp. также Ibid. 239 С. Въ Эвондемъ (288, С.) Платонъ сравниваетъ софиста съ Протеемъ: αλλ' οὐκ ἐθέλετον ήμιν ἐπιδείξασθαι σπουδάζοντε, αλλά τόν Πρωτέα μιμείσθον τόν Αἰγύπτιον σοφιστήν γοητεύοντε ήμας.

4) Plato, Soph. 261, A.

•) Ibid. 236, D: <sup>•</sup>Οντως, ὦ μακάριε, ἐσμέν ἐν παντάπασι χαλεπή σκέψει Βαροчемь, довазательствомъ служить весь діалогь «Софисть».

•) Ibid. 253, D: ή πρός Διός έλάθομεν εἰς τὴν τῶν ἐλευθέρων ἐμπεσόντες ἐπιστήμην, καὶ κινδυνεύομεν Ζητοῦντες τὸν σοφιστὴν πρότερον ἀνευρηκέναι τὸν φιλόσοφον;... Τὸ κατὰ γένη διαρεῖσθαι καὶ μήτε ταὐτὸν εἶδος ἔτερον ἡγήσασθαι μήθ' ἔτερον ὄν ταὐτόν, μῶν οὐ τῆς διαλεκτικῆς φήσομεν ἐπιστήμης εἶναι; Ibid. 253 Ε: ᾿Αλλὰ μὴν τό γε διαλεκτικὸν οὐκ ἄλλψ δώσεις, ὡς ἐγῷμαι, πλὴν τῷ καθαρῶς τε καὶ δικαίως φιλοσοφοῦντι.

изводить призраки и кажущіяся подобія<sup>1</sup>), постоянно укрывается въ темныя страны небытія и трудно распознаваемъ вслёдствіе густоты мрака<sup>2</sup>).

Подражательное искусство, которымъ занимается софисть, имбеть два вида: можно подражать, зная то, чему подражаешь, и можно подражать, не зная того, чему подражаешь 3). Къ подражателямъ послъдняго рода относятся между прочимъ тв, которые, хотя и считають себя знающими, но не знають на самомъ дълъ, что такое справедливость и вообще добродътель, и стараются, подражая добродътели и справедливости въ ръчахъ и дълахъ, показать видъ, будто они обладаютъ той и другой <sup>4</sup>). Одни изъ этихъ подражателей простодушно увърены въ томъ, что знають въ дъйствительности то, въ чемъ считаютъ себя знающими; другіе вертятся въ ръчахъ туда и сюда и вслёдствіе этого внушають сильное опасеніе и подозрвніе, что не знають того, въ чемъ передъ другими принимаютъ видъ свъдущихъ 5). Послъдняго рода подражатели могуть быть названы ироническими "). Одни изъ нихъ проявляють свою пронію всенародно, обращаясь къ толив съ длинными рвчами; другіе-въ частной бесёдё заставляють собесёдниковъ путемъ краткихъ ръчей (вопросовъ и отвътовъ) противоръчить самимъ себъ 7). Человъкъ, принадлежащій къ подражателямъ, произносящимъ всенародно длинныя ръчи, не есть истинный государствен-

) Ibid. 235 Β: σοφιστική... είδωλοποιϊκή. 236, C: φανταστική. 226, D: είδωλο- • υργική μ gp.

<sup>3</sup>) Ibid. 251, A: Τον μέν δη φιλόσοφον έν τοιούτψ τινὶ τόπψ καὶ νῦν κἄπειτ' άνευρήσομεν, εἂν ζητῶμεν, ἰδεῖν μέν χαλεπόν ἐναρτῶς καὶ τοῦτον, ἔτερον μην τρόπον η τε τοῦ σοφιστοῦ χαλεπότης η τε τοῦτου.... Ὁ μέν ἀποδιδράσκων εἰς την τοῦ μη ὄντος σκοτεινότητα τριβη προσαπτόμενος αὐτῆς διὰ τὸ σκοτεινὸν τοῦ τόπου κατανοησαι χαλεπός.... Ὁ δέ τε φιλόσοφος, τῆ τοῦ ὄντος ἀεὶ διὰ λογισμῶν προσκείμενος ἰδέφ, διὰ τὸ λαμπρὸν αῦ τῆς χώρας οὐδαμῶς εὐπετης ὀφθηναι τὰ τὰρ τῆς τῶν πολλῶν ψυχῆς ὅμματα καρτερεῖν πρὸς τὸ θεῖον ἀδύνατα.

<sup>9</sup>) Ibid. 267, B.

4) Ibid. 267, C: τί δὲ δικαιοσύνης τὸ σχήμα καὶ ὅλης Ἐυλλήβδην ἀρετής; ἀρ' οὐκ ἀγνοοῦντες μέν, δοἔάζοντες δέ πη, σφόδρα ἐπιχειροῦσι πολλοὶ τὸ δοκοῦν σφίσι τοῦτο ὡς ἐνὸν αὐτοῖς προθυμεῖσθαι φαίνεσθαι ποιεῖν, ὅ τι μάλιστα ἔργοις τε καὶ λόγοις μιμούμενοι;

') Ibid. 268, A: ό μέν γάρ εὐήθης αὐτῶν ἐστιν, οἰόμενος εἰδέναι ταῦτα ὰ δοξάζει τὸ δὲ θατέρου σχήμα διὰ τὴν ἐν τοῖς λόγοις κυλίνδησιν ἔχει πολλὴν ὑποψίαν καὶ φόβον ὡς ἀγνοεῖ ταῦτα ἂ πρὸς τοὺς ἄλλους ὡς εἰδψς ἐσχημάτισται.

 bid.: Οὐκοῦν τὸν μἐν άπλοῦν μιμητήν τινα, τὸν δὲ εἰρωνικὸν μιμητήν θήσομεν;

') Ibid. 268, B: καὶ μοι διττώ καταφαίνεσθόν τινε· τὸν μὲν δημοσία τε καὶ μακροῖς λόγοις πρὸς πλήθη δυνατὸν εἰρωνεύεσθαι καθορῶ, τὸν δὲ ἰδία τε καὶ βραχέσι λόγοις ἀναγκάζοντα τὸν προσδιαλεγόμενον ἐναντιολογεῖν αὐτῶν.



ный мужъ, но народный ораторъ, а принадлежащій къ подражателямъ, ведущимъ частныя бесёды безъ дёйствительнаго знанія, не есть мудрый человёкъ, но лишь подражатель мудраго человёка или софисть <sup>1</sup>).

Въ "Тимев" Платонъ ограничивается заявленіемъ, что хотя онъ считаетъ софистовъ людьми, знающими много хорошихъ рвчей и опытными въ другихъ вещахъ, но опасается, что они, какъ люди переходящіе изъ города въ городъ и неимъющіе постояннаго мъстожительства, не могутъ правильно судить о томъ, что скажутъ и сдёлаютъ философы и политики <sup>8</sup>).

Аристотель софистомъ называеть человёка, наживающаго деньги призрачною мудростью<sup>3</sup>), и замёчаеть, что тогда какъ отношенія между людьми занимающимися сообща философіей измёряются не деньгами, но дружбою и посильною признательностью, софисты вслёдствіе несоотвётствія между об'вщаніями и исполненіемъ об'вщаній вынуждены брать съ учениковъ деньги впередъ<sup>4</sup>). Онъ раздёляетъ взглядъ Платона<sup>5</sup>), что софистика логически неотдёлима отъ еристики<sup>6</sup>), имъетъ дёло съ небытіемъ<sup>7</sup>), близка къ философіи и со-

') Ibid. 268, B: Τίνα οῦν ἀποφαινώμεθα τὸν μακρολογώτερον εἶναι; πότερα πολιτικὸν ἢ δημολογικόν;—Δημολογικόν.—Τί δὲ τὸν ἔτερον ἐροῦμεν; σοφὸν ἢ σοφιστικόν;— Τὸ μέν που σοφὸν ἀδύνατον, ἐπείπερ οὐκ εἰδότα αὐτὸν ἔθεμεν μιμητὴς δ' ῶν τοῦ σοφοῦ δῆλον ὅτι παρωνύμιον αὐτοῦ τι λήψεται, καὶ σχεδὸν ἤδη μεμάθηκα, ὅτι τοῦτον δεῖ προσειπεῖν ἀληθῶς αὐτὸν ἐκεῖνον τὸν παντάπασιν ὄντως σοφιστήν.

Plato, Tim. 19, Ε: τὸ δὲ τῶν σοφιστῶν γένος αῦ πολλῶν μὲν λόγων καὶ καλῶν ἄλλων μάλα ἔμπειρον ῆγημαι, φοβοθμαι δέ, μή πως, ἅτε πλανητὸν ὄν κατὰ πόλεις οἰκήσεις τε ἰδίας οὐδαμῆ διψκηκός, ἄστοχσν ἅμα φιλοσόφων ἀνδρῶν ἢ καὶ πολιτικῶν, ὅσα ἀν οἶά τε ἐν πολέμψ καὶ μάχαις πράττοντες ἔργψ προσομιλοῦντες ἐκάστοις πράττοιεν καὶ λέγοιεν.

\*) Aristot. Sophist. Elench. I, 165 a, 22, 28, 32: ἔστι γάρ ή σοφιστική φαινομένη σοφία οῦσα δ' οὄ, καὶ ὁ σοφιστὴς χρηματιστὴς ἀπὸ φαινομένης σοφίας ἀλλ' οὐκ οὕσης: ἀνάγκη οῦν τοὺς βουλομένους σοφιστεύειν τὸ τῶν εἰρημένων λόγων γένος ζητεῖν—ὅτι μέν οῦν ἔστι τι τοιοῦτον λόγων γένος, καὶ ὅτι τοιαὐτης ἐφίενται δυνάμεως οὕς καλοθμεν σοφιστάς, δήλον. 1bid. XI, 171 b, (см. ниже стр. 31, прим. 6); Metaph. III, 1004 b, 26 (см. ниже, стр. 30 прим. 1).

4) Aristot. Eth. Nic. X, 1, 1164 a, 27—33: οἱ δὲ προλαβόντες τὸ ἀργύριον, εἶτα μηδὲν ποιοῦντες ῶν ἔφασαν διὰ τὰς ὑπερβολὰς τῶν ἐπαγγελιῶν, εἰκότως ἐν ἐγκλήμασι γίνονται οὐ γὰρ ἐπιτελοῦσιν ἂ ὡμολόγησαν. τοῦτο δ' ἴσως ποιεῖν οἱ σοφισταὶ ἀναγ κάζονται διὰ τὸ μηδένα ἂν δοῦναι ἀργύριον ῶν ἐπίστανται. οῦτοι μὲν οῦν ῶν ἔλαβον τὸν μισθόν, μὴ ποιοῦντες εἰκότως ἐν ἐγκλήμασιν εἰσίν. Įbid. 1164 b, 1—5.

5) См. выше, стр. 26 прим. 1.

•) См. ниже, стр. 30, прим. 7 и стр. 31, прим. 6.

7) Arist. Metaph. VI, 1, 1026 b, 14, 15: διό Πλάτων τρόπον τινά οὐ κακῶς τὴν σοφιστικήν περί τὸ μὴ δν ἔταξεν. Cp. ibid. XI, 8, 1064 b, 29, 30: διὸ Πλάτων οὐ κακῶς εἴρηκε φήσας τὸν σοφιστὴν περί τὸ μὴ δν διατρίβειν.

прикасается съ діалектикой 1): но точно такъ же. какъ Платонъ 2), отличаетъ софистику и отъ философіи и отъ діалектики. Философія ставить цёлью познаніе истины 3), идеть путемь доказательствъ оть однихъ неопровержимыхъ положеній въ пругимъ 4); діалектика только пытается подойти къ истинъ: она выставляетъ философскія апоріи п основываеть свои силлогизмы не на безспорномъ, но на ввроятномъ 5), на томъ, что кажется всёмъ людямъ или большинству людей, или же, что принято людьми мудрыми, всёми или многими, или нёкоторыем особенно знаменитыми "); софистика либо выводить ложныя заключенія изъ въроятнаго, либо строить (правильныя или ложныя) силогизмы на томъ, что только кажется въроятнымъ, но на самомъ двлъ невъроятно 7). Діалектика руководится правилами логики 8), софистика различными ухищреніями, основанными на скрытомъ отступленія оть правиль логики »). Впрочемъ, главная разница діалектики отъ софистики не въ пріемахъ и средствахъ, а въ цёляхъ <sup>10</sup>). Діалектика

') Arist. Metaph. III, 1004 b, 15 – 26: οῦτω καὶ τῷ ὄντι ἡ ὄν ἔστι τινὰ ίδια, καὶ ταῦτ' ἐστὶ περὶ ῶν τοῦ φιλοσόφου ἐπισκέψασθαι τάληθές. σημεῖον δέ· οἱ γὰρ διαλεκτικοὶ καὶ σοφισταὶ ταὐτὸν μὲν ὑποδύονται σχήμα τῷ φιλοσόφῳ, διαλέγονται δὲ περὶ ἀπάντων, κοινὸν δὲ πᾶσι τὸ ὄν ἐστιν. διαλέγονται δὲ περὶ τοὑτων δήλον ὅτι διὰ τὸ τῆς φιλοσοφίας εἶναι ταῦτ' οἰκεῖα. περὶ μὲν γὰρ τὸ αὐτὸ γένος στρέφεται ἡ σοφιστικὴ καὶ ἡ διαλεκτικὴ τῷ φιλοσοφία, ἀλλὰ διαφέρει τῆς μὲν τῷ τρόπω τῆς δυνάμεως, τῆς δὲ τοῦ βίου τῷ προαιρέσει. ἔστι δὲ ἡ διαλεκτικὴ πειραστικὴ περὶ ῶν ἡ φιλοσοφία γνωριστική, ἡ δὲ σοφιστικὴ φαινομένη, οῦσα δ'οῦ. Cp. τακῶε Soph. Elench. XXXIV, 183 a, rʌἑ Αρμετοτεμь гοвορμτь ο cocἔμετμέ coφμετμκα (τῆς σοφιστικῆς γειτνίασις) cъ діалектμκοῦ.

<sup>2</sup>) См. выше, стр. 27, прим. 6.

<sup>3</sup>) Aristot. Met. 992 a, 30: ή περί της άληθείας θεωρία.

4) Arist. Anal. post. I, 2, 71 b, 19: ἀνάγκη καὶ τὴν ἀποδεικτικὴν ἐπιστήμην ἐξ ἀληθῶν τ' εἶναι καὶ πρώτων καὶ ἀμέσων. Cp. также данное Аристотелемъ опредѣленіе слову φιλοσόφημα (см. выше, стр. 17, прим. 3).

<sup>6</sup>) Aristot. Top. I, 1, 100 a, 29, 30: διαλεκτικός δέ συλλογισμός ό έξ ένδόξων συλλογιζόμενος. Ο діалевтическихъ апоріяхъ см. ниже, стр. 31, прим. 1 и выше, стр. 17, прим. 3 (опредѣленіе слова ἀπόρημα).

•) Ibid. 100 b, 21 – 23: ἐνδοξα δὲ τὰ δοκοῦντα πῶσιν ἢ τοῖς πλείστοις ἢ τοῖς σοφοῖς, καὶ τούτοις ἢ πῶσιν ἢ τοῖς πλείστοις ἢ τοῖς μάλιστα γνωρίμοις καὶ ἐνδόξοις.

') Ibid. 100 b, 23: ἐριστικὸς δ' ἔστι συλλογισμὸς ὁ ἐκ φαινομένων ἐνδόξων, μὴ ὄντων δέ, καὶ ὁ ἐξ ἐνδόξων καὶ φαινομένων ἐνδόξων φαινόμενος. Coφμετηческій силлогизмъ не отличается отъ еристическаго. Cp. Soph. Elench. XI, 1716, 8: καὶ συλλογισμὸς ἐριστικὸς καὶ σοφιστικὸς ἐστι νεῖς μὲν ὁ φαινόμενος συλλογισμὸς... Cp. ταξπε crp. 31 прим. 6.

<sup>8</sup>) Въ этомъ именно и состоить внѣшнее отличіе діалектики отъ софистики.

•) Arist. Soph. Elench. XI, 171 b, 22: ὥσπερ γὰρ ή ἐν ἀγῶνι ἀδικία εἶδός τι ἔχει καὶ ἔστιν ἀδικομαχία τις, οὕτως ἐν ἀντιλογία ἀδικομαχία ή ἐριστική ἐστιν ἐκεῖ τε γὰρ οἱ πάντως νικῶν προαιρούμενοι πάντων ἅπτονται καὶ ἐνταῦθα οἱ ἐριστικοί.

<sup>10</sup>) См выше, прим. 1. Ср. также Arist. Rhetor. I, 1, 1355 b, 17-21: ή γάρ σοφιστική ούκ έν τή δυνάμει άλλ' έν τή προαιρέσει πλην ένταθθα μέν έσται ό μέν κατά имъетъ цъль въ себъ самой: она нужна для того, чтобы пріобръсти навыкъ въ умозаключеніяхъ, опытность въ оцънкъ мнѣній, способность къ изслѣдованію философскихъ истинъ <sup>1</sup>); софистика преслѣдуетъ цъль чисто внѣшнюю: она ради пцеславной наживы <sup>2</sup>) учитъ, какъ сбивать людей съ толку <sup>3</sup>). Косвенно, черезъ обнаруженіе того, чего должно избъгать въ философіи, софистика (во всякомъ случав полезная для людей тщеславныхъ) можетъ принести туже пользу, что и діалектика <sup>4</sup>), но основная цъль софистики — пріобрѣтеніе денегъ призрачною мудростью <sup>5</sup>). Стремленіемъ къ наживъ софистика отличается и отъ діалектики и отъ простой любви къ спору или еристики въ собственномъ значеніи этого слова, для которой главное — побѣда надъ противникомъ <sup>6</sup>).

την έπιστήμην ό δὲ κατά την προαίρεσιν ῥήτωρ, ἐκεῖ δὲ σοφιστής μὲν κατά την προαίρεσιν, διαλεκτικός δὲ οὐ κατά την προαίρεσιν άλλά κατά την δύναμιν.

<sup>1</sup>) Arist. Top. I, 2, 101, 25—35: Έπόμενον δ'αν εἴη τοῖς εἰρημένοις εἰπεῖν πρὸς πόσα τε καὶ τίνα χρήσιμος ή πραγματεία. ἔστι δὴ πρὸς τρία, πρὸς γυμνασίαν, πρὸς τὰς ἐντεύξεις, πρὸς τὰς κατὰ φιλοσοφίαν ἐπιστήμας. ὅτι μὲν οῦν πρὸς γυμνασίαν χρήσιμος, ἐξ αὐτῶν καταφανές ἐστι· μέθοδον γὰρ ἔχοντες ῥậον περὶ τοῦ προτεθέντος ἐπι-χειρεῖν δυνησόμεθα. πρὸς δὲ τὰς ἐντεύξεις, διότι τὰς τῶν πολλῶν κατηριθμημένοι δόξας οὐκ ἐκ τῶν ἀλλοτρίων ἀλλ' ἐκ τῶν οἰκείων δογμάτων ὁμιλήσομεν πρὸς αὐτούς, μεταβιβάζοντες ὅτι ἂν μὴ καλῶς φαίνωνται λέγειν ἡμῖν. πρὸς δὲ τὰς κατοψόμεθα τὰληθές τε καὶ τὸ ψεῦδος.

<sup>2</sup>) См. выше, стр. 29 прим. 3 и ниже, прим. 6.

\*) Arist. Soph. Elench. III, 165 b, 12-21: Πρῶτον δὴ ληπτέον πόσων στοχάζονται οἱ ἐν τοῦς λόγοις ἀγωνιζόμενοι καὶ διαφιλονεικοῦντες. ἔστι δὲ πέντε ταῦτα τὸν ἀριθμόν, ἔλεγχος καὶ ψεῦδος καὶ παράδοἕον καὶ σολοικισμὸς καὶ πέμπτον τὸ ποῆσαι ἀδο-λεσχῆσαι τὸν προσδιαλεγόμενον (τοῦτο δ' ἐστὶ τὸ πολλάκις ἀναγκάζεσθαι ταὐτὸ λέγειν): ἢ τὸ μὴ ὄν, ἀλλα τὸ φαινόμενον ἕκαστον εἶναι τούτων. μάλιστα μὲν γὰρ προαιροῦνται φαίνεσθαι ἐλέγχοντες, δεύτερον δὲ ψευδόμενόν τι δεικνύναι, τρίτον εἰς παράδοἕον ἄγειν, τέταρτον δὲ σολοικίζειν ποιεῖν (τοῦτο δ' ἐστὶ τὸ ποιῆσαι τῆ λέξει βαρβαρίζειν ἐκ τοῦ λόγου τὸν ἀποκρινόμενον): τελευταῖον δὲ τὸ πλεονάκις ταὐτὸ λεγειν.

<sup>4</sup>) Ibid. XVI, 175 a, 5—16: χρήσιμοι μέν οῦν εἰσι (οι ἐν ταῖς ἀτωνιστικαῖς διατι ριβαῖς λόγοι. Ibid. 175 a, 2): πρὸς μὲν φιλοσοφίαν διὰ δύο. πρῶτον μὲν γὰρ ὡς ἐπ τὸ πολὺ γινόμενοι παρὰ τὴν λέξιν ἄμεινον ἔχειν ποιοῦσι πρὸς τὸ ποσαχῶς ἔκαστον λέτεται, και ποῖα ὁμοίως και ποῖα ἑτέρως, ἐπί τε τῶν πραγμάτων συμβαίνει και ἐπὶ τῶν ὀνομάτων. δεύτερον δὲ πρὸς τὰς καθ' αὐτὸν ೭ητήσεις· ὁ γὰρ ὑφ' ἐτέρου ῥαδίως παραλογιζόμενος και τοῦτο μὴ αἰσθανόμενος κἂν αὐτὸς ὑφ' αὐτοῦ τοῦτο πάθοι πολλά·ις. τρίτον δὲ και τὸ λοιπὸν ἔτι πρὸς δόξαν, τὸ περὶ πάντα γεγυμνάσθαι δοκεῖν και μη δενὸς ἀπείρως ἔχειν· τὸ γὰρ κοινωνοῦντα λόγων ψέγειν λόγους, μηδὲν ἔχοντα διορίζειν περὶ τῆς φαυλότητος αὐτῶν, ὑποψίαν δίδωσι τοῦ δοκεῖν δυσχεραίνειν οὐ διὰ τάληθὲς ἀλλὰ δι' ἀπειρίαν.

<sup>6</sup>) См. выше, прим. 2.

<sup>6</sup>) Arist. Soph. Elench., XI, 171 b, 24-34: οἱ μἐν οῦν τῆς νίκης αὐτῆς χάριν τοιοθτοι ἐριστικοὶ ἄνθρωποι καὶ φιλέριδες δοκοθσιν εἶναι, οἱ δὲ δόξης χάριν τῆς εἰς χρημα-

софисты могли примёнять свое искусство ко всёмъ вопросамъ жизни и знанія. Но Аристотель, подробно останавливаясь на формальной сторонъ софистики, только вскользь упоминаеть о главномъ занятіи софистовъ – объ ихъ двятельности въ области политическаго воспитанія. Несмотря на то, что одни только софисты объявляють себя учителями политики, они, на взглядъ Аристотеля, всего менте на это пригодны, такъ какъ не имъють ни практической опытности 1), ни даже самыхъ основныхъ теоретическихъ знаній <sup>2</sup>).

- 32 -

Изъ риторовъ о софистахъ особенно обстоятельно говоритъ Исократь. Его отзывъ обращаеть на себя внимание потому, что Исократъ самъ называлъ себя софистомъ <sup>8</sup>) и смотрёлъ на дёло съ чисто практической стороны.

"Еслибы всв, которые берутся за воспитаніе"-говорить онъ въ ръчи "Противъ софистовъ" <sup>4</sup>)-"желали говорить правду и не дълали большихъ объщаній, чемъ сколько могуть исполнить, то они не были бы въ дурной славъ у частныхъ лицъ. А теперь люди, позволяюще себъ слишкомъ неосмотрительно хвастаться, довели до того, что кажется лучшимъ совътоваться съ тъми, кто избралъ для себя праздную жизнь, чёмъ съ теми, кто занимается философіей. Кто бы, въ самомъ дълъ, не возненавидълъ и не сталъ презирать прежде всего тъхъ. которые занимаются спорами и хотя дёлають видь будто ищуть истины, но тотчасъ же, въ началъ своихъ заявленій, принимаются говорить ложь. Вёдь, я думаю, всёмъ ясно, что знать напередъ будущее не въ нашей природъ... А между тъмъ эти люди дошли до крайней наглости: они пытаются убъждать юношей въ томъ, что если сблизятся съ ними, то будутъ знать, какъ имъ нужно поступать, и всявдствіе этого знанія будуть счастливыми. И, выставляя себя учителями и господами столь великихъ благъ, они не стыдятся просить

1) Arist. Eth. Nic. XI, 10, 1180 ,b 35: τά δέ πολιτικά έπαγγέλλονται μέν διδάσκειν οι σοφισταί, πράττει δ' αδτών ούδείς.

2) Ibid. 1181 a, 12-17: των δέ σοφιστών οι έπαγγελλόμενοι λίαν φαίνονται πόβρω είναι του διδάξαι δλως γάρ ούδε ποιόν τί έστιν ή περί ποια ισασιν ού γάρ την αύτην τη όητορικη ούδε χείρω ετίθεσαν, ούδ' αν ψοντο δάδιον είναι το νομοθετήσαι συναγαγόντι τούς εύδοκιμούντας των νόμων.

<sup>3</sup>) См. выше, стр. 15, прим. 5.

) Or. XIII.



τισμόν σοφστικοί ή γάρ σοφιστική έστιν, ώσπερ είπομεν, χρηματιστική τις άπό σοφίας φαινομένης, διό φαινομένης αποδείξεως εφίενται. και των λόγων των αύτων μέν είοιν οί φιλέριδες και σοφισταί, άλλ' ού των αύτων ένεκεν. και λόγος ό αύτος μεν έσται σοφιστικός και έριστικός, άλλ' ού κατά ταὐτόν, άλλ' ή μεν νίκης φαινομένης, έριστικός. ή δε σοφίας, σοφιστικός και τάρ ή σοφιστική έστι φαινομένη σοφία τις άλλ' ούκ ούσα.

за нихъ три или четыре мины. Еслибы они что нибудь изъ другаго имущества продавали за безцёнокъ сравнительно съ действительною стоимостью, они не могли бы имъть притязанія на благоразуміе; <sup>1</sup>) а между твиљ, цвня всю добродвтель и счастье столь малыми деньгами,<sup>2</sup>) они требують, чтобы ихъ считали разсудительными учителями другихъ. Они говорятъ, что вовсе не нуждаются въ деньгахъ, презрительно называють богатство серебрецомъ и золотцемъ, и, стремясь къ небольшей выгодъ, объщаются сдълать ближнихъ чуть ли не безсмертными. Но всего смёшнёе то, что они не довёряють тёмъ, отъ кого имъ слъдуеть получить деньги, т. е. тъмъ, кому объщають передать справедливость, а за учениковъ дълають поручителями людей, которыхъ учителями нивогда не бывали; старательно заботясь о своей обезпеченности, они делають противное объщанию. Воспитывающимъ въ чемъ нибудь другомъ слъдуетъ обезнечить себя въ дъзахъ спорныхъ, такъ какъ ничто не мвшаетъ сильнымъ въ другихъ вещахъ быть нечестными въ сдълкахъ. Но людямъ, вселяющимъ добродътель и скромность, не безмысленно ли меньше всего върить собственнымъ ученикамъ? Вёдь, конечно, эти послёдніе, будучи для всёхъ остальныхъ хорошими и справедливыми, не погрёшать противъ твхъ, черезъ которыхъ стали такими 3). Когда, такимъ образомъ, частныя лица, взвъсивъ все это, увидять, что учаще мудрости и преподающие счастье хотя во многомъ нуждаются сами, по съ учениковъ подучають немного, противорвчія въ рвчахъ подстерегають, а въ двлахъ не замвчають, да сверхъ того выдають себя за знающихъ будущее, между тёмъ какъ о настоящемъ не могуть ни сказать, ни посовътовать ничего должнаго, и что больше между собою согласны и правильные поступають люди, руководствующіеся мнёніями, чёмъ тв, которые объявляють себя обладающими наукой, --- естественно думаю я, они стануть презирать и считать такія занятія болтовнею и пустяками, а не заботой о душев.

"Не только этихъ, но и объщающихъ обучать политическимъ ръчамъ стоить упрекнутъ: и они объ истинъ совсъмъ не заботятся, но видятъ искусство въ томъ, чтобы малостью вознагражденія и величиною объщанія привлечь учениковъ какъ можно больше и сумъть взять съ нихъ что нибудь. Настолько не наблюдательны и сами они, да и другихъ считаютъ такими же, что, составляя ръчи хуже, чъмъ

8

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Хепор. Memorab. I, 6, 11-13. См. выше, стр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Ср. Plato, Soph. 234, А. См. выше стр. 25, прим. 3.

<sup>•)</sup> Ср. Plato, Gorg. 519, С-521, А (выше, стр. 23 и прим. 3).

накоторыя изъ простыхъ лицъ безъ всикаго приготовленія, они тімъ не менће оббщають учениковъ сдёлать такими орвторами, которые ничего не упустять въ дёлахъ. И изъ этой способности они ничего не удёляють ни опытности, ни природнымъ дарованіямъ ученика, но говорять, что науку о рёчахъ передадуть такъ же, какъ науку о буквахъ; не разслёдовавъ свойствъ той и другой, они думають, что громадностью обёщаній возбудять удивленіе къ себъ и воспитанію въ рёчахъ придадуть болёе достойный видъ, плохо зная, что великими дёлають искусства не тё, которые нагло хвастеются ими, но тё, которые могуть найти все то, что заключается въ каждомъ изъ нихъ.

"Я бы предночель многимь деньгамь, еслибы философія иміла такую силу, какую утверждають эти люди: но когда на самомъ дёлё это не такъ, то я желалъ бы, чтобы болтуны замолчали, такъ какъ я вижу, что дурная молва распространается не о тёхъ только, кто ведеть дбло неправильно, но что также клевещуть на всвхъ другихъ, занимающихся тъмъ же деломъ. Про недавно народившихся и только что принявшихся за хвастовство софистовъ я хорошо знаю, что, хотя теперь и въ большонъ ходу, про всёхъ нихъ будутъ гоони ворить тоже самое. Остаются еще бывшіе до насъ и дерзнувшіе написать такъ называемыя "руководства". Ихъ также нельзя **0'f**пустить безъ упрека, такъ какъ они объщали научить судитьсявыбравъ самое ненавистное изъ именъ, которое было бы пристойно говорить завистникамъ, а не представителямъ этого воспитанія, и при томъ выбравъ для занятія, которое, поскольку изучимо, способно принести не меньшую пользу въ рвчахъ судейскикъ, чвиъ во всёхъ остальныхъ. Но эти люди были хуже занимающихся спорами тэмъ, что послёдніе хотя и изслёдовали такіе пустяки, что если остаться имъ варнымъ въ делахъ, тотчасъ же окажешься въ безъисходномъ положении, все же внушали добродавтель и скромность, а та, которые побуждали къ политическимъ ръчамъ, пренебрегая связаннымя съ этими ръчами благами, становились учителями сустанвости и жадности".

Въ другомъ мъстъ (въ "Еденъ") Исократъ, разсуждан о безподезности теоретической оплософіи вообще, укордеть въ особенности еристиковъ, которымъ, по его словамъ, нътъ ни до чего дъла, кромъ наживы съ молодыхъ людей, и ставитъ на видъ, что выдающіе себя за воспитателей должны посвящать себя не никуда негоднымъ занятіямъ, въ родъ превознесенія жизни нищихъ и бъглецовъ, прославленія шмелей, соли и т. п., но ознакомленію учениковъ съ такими дъ-

Digitized by Google

лани, изъ которыхъ слагается общественная жизнь. Тѣ, которые имъють притязаніе на мудрость и объявляють себя софистами, должны отличаться отъ простыхъ людей и превосходить ихъ не твиъ, чвиъ всѣ пренебрегають, но тъмъ, въ чемъ всѣ соперничаютъ <sup>1</sup>).

Еще суровёе отзываются о софистахъ государственные люди Афинъ. Шлатонъ сохранилъ намъ отзывы двухъ политиковъ-консерватора Анита и радикала Калликла.

Въ діалоги "Менонъ"<sup>2</sup>) Сократь спрашиваеть у Анита, къ кому, по его мивнію, послать Менона, который стремится къ политической мудрости и доблести. "Не ясно-ли, говорить Сократь, что надо послать его въ темъ, которые объявляють себя учителями доброквтели для всяхъ еллиновъ, желающихъ у нихъ учиться за извъстную плату.---Какихъ же людей ты подразумъваешь? спрашиваетъ Анить.---Я думаю и тебъ извъстно, отвъчаеть Сократь, что это тв самые, которыхъ называють софистами.-О, Гераклъ, восклицаеть Анить, не сквернословь, Сократь; пусть ни на одного изъ моихъ родственниковъ, близкихъ и друзей, пусть ни на одного гражданина и чужестранца не найдеть такое безуміе, чтобы идти къ этимъ людямъ и оскверниться, такъ какъ очевидно, что эти люди скверна и язва для всяхъ, кто съ ними имъетъ дело.-Неужели же правда, Анитъ, что только одни софисты изъ всёхъ тёхъ, которые выдають себя за способиыхъ принести пользу, такъ мало похожи на остальныхъ, что не только не улучшають какъ другіе то, что имъ поручають, но даже наобороть портять, и за это еще открыто требують денегь? Я не знаю какъ тебв върить. А мнъ извъстенъ одинъ человъкъ, по имени Протагоръ, который такою мудростью нажиль больше денегъ, чёмъ Фидій, двлаваній такія великольнныя и прекрасныя вещи, и вмъсть съ Филіемъ десять другихъ ваятелей. Да и странное ты говоришь: выс если бы люди, занимающиеся починкой старой обуви и зашиваньемь стараго платья, возвращали платья и обувь въ худшемъ состояния, чимъ какъ получили, то они не могли бы скрыть этого

') Helene (X), 1 — 14. Кромѣ того Исократь говорить о софистахъ въ Panath. (XII), 5, 17 — 20 (разсказъ о томъ, какъ старались всячески повредить Исократу нъвоторше нэъ ти́ν άγελαίων σοφιστŵν και πάντα φασκόντων εἰδέναι και ταχέως πανταχού γιγνομένων), 271; De Permut. (XV), 2, 4, 136, 147—148, 155, 157, 169, 197— 198, 203, 221, 237; Paneg. (IV), 4, слѣд., 28; Phil. (V), 12.

<sup>2</sup>) Plato, Meno, 91, А 92, Е. Несмотря на заявление самого Афита, что онв не имѣлъ лично двла съ софистами (ой сиуусуокс), все же его отзывъ имѣетъ значение, такъ какъ о стоящихъ на виду общественныхъ двятеляхъ можно знать и безъ личнаго знакоиства съ ними.

8\*

даже и въ теченіе одного мёсяца, и если бы поступали такимъ образомъ, то скоро бы умерли съ голоду, а между тъмъ Протагоръ скрысорока лёть, что развращаеть отъ всей Еллады больше валь учениковъ и отсылаеть ихъ худшими, чёмъ приняль. Вёдь онъ, AVмаю, я, умеръ недавно семидесяти дёть оть роду, послё того какъ занимался своимъ искусствомъ сорокъ лътъ: и въ течепіе всего этого времени, до сегоднишняго дня, нисколько не потеряль своей славы. Да и не одинъ только Протагоръ; много и другихъ, изъ которыхъ иные жили раньше его, а иные еще и до сихъ поръ живуть. Такъ должны-ди мы согдасно съ твоимъ мизніемъ сказать, что они сознательно обманывають и оскверняють мододыхъ людей, или же, что они дълаютъ это сами того не зная? И можемъ-ли мы признать, что до такой степени безумствують тв, которыхъ нвкоторые считають мудрайшими изъ людей?-Да они вовсе и не безумствують, Сократь; но скорве тв изъ молодыхъ людей, которые деють имъ деньги, а еще больше безумствують города, которые донускають ихъ въ свои предълы и не выгоняють, ---иностранца-ли, собственнаго-ли гражданина, какъ скоро онъ начинаетъ дълать что нибудь подобное.--Обидель что ли, Анить, тебя вто изъ софистовъ, что ты такъ сердить на нихъ?-О нътъ, клянусь Зевсомъ, я никогда не имълъ съ ними двла, да и не позволилъ бы этого никому изъ моихъ.---Такъ, значить, ты совсёмь не знаешь этихь людей?-Да и знать не хочу.-Какъ же ты, чудной человёкъ, можешь знать объ этомъ дёлё, хорошо оно или нётъ, если оно тебъ совсемъ неизвъстно? -Да очень просто. Ужъ про этихъ то людей я знаю, знакомъ я съ ними или нътъ.--Можетъ быть, Анитъ, ты прорицатель, такъ какъ, судя по твоимъ словамъ, было бы удивительно, какъ иначе ты можешь энать объ этихъ людяхъ. Впрочемъ, вёдь мы ищемъ не тёкъ, отъ которыхъ Менонъ сталъ бы дурнымъ; такими людьми, если ты желаешь, пусть будуть софисты. Но ты назови намъ другихъ и оважи благодъяніе этому гостю твоего отца; скажи ему, къ кому долженъ онъ идти въ такомъ большомъ городъ, чтобы ему быть чего нибудь стоющимъ въ добродътели?-А ты отчего ему самъ этого не сказалъ?-Я уже указаль, кого я считаль учителями въ этомъ двлё; но по твоему выходить, что я не сказаль ничего путнаго. Быть можеть, ты и правъ; но теперь ты ему въ свою очередь скажи, къ кому изъ асинянъ ему идти. Назови имя, чье хочешь.-Да въ чему слышать имя одного человъна; съ къмъ бы изъ хорошихъ асинянъ онъ ни встрътился, всявій скорве сдёлаеть его лучшимъ, чёмъ софисты, если только онъ захочеть слушаться".

Digitized by Google

Не меньшимъ преэрвніемъ дынить и отзыла Наллина. Калина заявляеть просто, что о софистахъ не стоить говорить, такъ какы ефи люди ничего не стоющіе <sup>1</sup>).

Какъ изъ только-что приведенныхъ отзывовъ, такъ и изъ неето того, что было нами сказано объ исторіи слова сочисть, или моженъ сдёлать слёдующіе выводы, которые затёмъ провфринъ въ дальний. шемъ изслёдовании:

1) Въ Греціи со второй ноловины V в. существоваль особый просессіональный разрядъ или классъ учителей, называвшихся соонстами. Сосисты были илатные учители добродътели (въ греческомъ значения этого слова), т.-е. необходимыхъ для успѣха въ практической жизни знаній и умственной ловкости или изворотливости, занимавшіеся силососсіей и слёдовавшіе въ своей силососской и воспитательной дъятельности общему ходячему въ то время направлению, (субъективизму, какъ увидимъ въ слёдующей гданё).

2) Всё сооисты преподавали искусство ловко говорить, но оден изъ нижъ занимались преимущественно теоретической и практической равработкой общихъ правилъ риторики, другіе руководили въ состављения подитическихъ и судебныхъ ръчей, третьи учили вести споры. (были еристиками).

3) Уже въ древности различали два поколенія софистовъ: старшихъ и младшихъ.

4) О сооистахъ мы не слыпимъ ни одного сочувственнаго отвыва, ни отъ теоретиновъ, ни отъ практиковъ; тъ и другіе станять на видъ недобросовъстность, хвастливость, корыстолюбіе соонотовъ; но отзывы практиковъ суровъе, чъмъ отзывы теоретиковъ. Наименъе неблагопріятные для соонотовъ отзывы.--Платона и Аристотеля. Платонъ (устами Сократа) не только не присоединяется въ суровымъ отзыватъ практиковъ, но даже защищаетъ сооистовъ противъ взводимыхъ на нихъ практиками обвиненій.

5) Въ отзывахъ Ксенофонта, Платона и Аристотеля сквозатъ взглядъ Сократа на торгъ мудростью канъ на дъло позорное; въ отзывахъ Платона и Аристотеля мы, сверхъ того, встръчаемся съ другимъ взглядомъ Сократа, что добродътель сама обязываетъ къ благодарности и что поэтому требовать деньги за наставленія въ ней нелёпо; но эти взгляды не составляютъ ни главнаго, ни единственнаго основанія этихъ отзывовъ. Основанія этого слёдуетъ искать въ одномъ й томъ же убъжденіи, которое въ большей или меньшей степени про-

•) Plato, Gorg. 519, E-520; A: Οὐκοῦν ἀκούεις τοιαῦτα λεγόντων τῶν φασκόντων παιδεύειν ἀνθρώπους εἰς ἀρετήν; -- Ἐγωγε. ἀλλά τί ἀν λέγοις ἀνθρώπων πέρι οὐδενὸς ἀξίων; глядываеть во всёхъ отзывахъ (не исключая отзывовъ Сократа и Исократа), — что софисты не знали надлежащимъ образомъ того, чего объявляли себя преподавателями; а рёшительный тонъ, которымъ Платонъ и Исократъ, не смотря на различіе точекъ зрёнія, единогласно указывають на несообразвые поступки софистовъ <sup>1</sup>), уполномочиваетъ предноложить, что эти указанія имёли за себя не унаслёдованное отъ Сократа мнёніе, но яёйствительные факты.

6) Въ Платоновомъ опредвлени сооистики замвчается двойственность: неизмённо называя сооистовъ учителями добродътели, Платонъ въ "Протагорв" и "Горгіи" видитъ основную черту сооистическаго искусства въ риторикв, а въ "Сооиств" въ еристикв. Аристотель при опредвлени сооистики стоитъ на той же точкв зрвнія, на какой Платонъ въ "Сооиств". Такъ какъ "Сооисть" написанъ Платономъ несомнённо позднёе "Протагора" и "Горгія"<sup>2</sup>) и такъ какъ Аристотель ничего не говоритъ о риторической двятельности еристиковъ, то можно предположить, что старшіе сооисты были по преимуществу риторы, а изъ младшихъ большинство по преимуществу еристики. Объ еристикъ, точно также, какъ о сооистикъ вообще, наименъе суровъ отзывъ Платона; самый непріязненный объ еристикъ отзывъ Исократа.

7) До второй половины V вѣка всё вообще мудрые, ловкіе, искусные люди назывались софистами. Нѣкоторые изъ нихъ занимались преподаваніемъ искусствъ и вообще имѣли то или другое отношеніе къ воспитательной дѣятельности, но ни объ этихъ преподавателяхъ, ни о другихъ мудрыхъ людяхъ до второй половины V вѣка мы не слышимъ, чтобы они объявляли себя платными учителями добродѣтели, преподавали искусство ловко говорить, приводили свою практическую дѣятельность въ связь съ философскими теоріями. Древніе софисты не имѣли поэтому съ софистами, появившимися со второй половины V вѣка, ничего общего, кромѣ имени и извѣстной степени умственныхъ дарованій.

8) Слово софисть было въ V и IV въкахъ ходячимъ для обозначенія платныхъ учителей. Оно въ этомъ значеніи встръчается у нъсколькихъ писателей, современныхъ Платону. Поэтому несправедливо мнёніе Грота, что Платонъ изъялъ слово софисть изъ общаго употребленія и закрёпилъ за платными учителями.

') См. выше, стр. 28, 33. Поданным слова Платона и Исопрата слёдующій. Gorg., 519, С: και γάρ οἱ σοφισταί, τάλλα σοφοὶ ὄντες, τοῦτ' ἄτοπον ἐργάζονται πρᾶγμα φάσκοντες γάρ ἀρετῆς διδάσκαλοι εἶναι πολλάκις κατηγοροθοι τῶν μαθητῶν, ὡς ἀδικοθσι σφᾶς μ τ. μ. Isocri. XIII, 5: τὸ δὲ πάντων καταγελαστότατον, ὅτι παρὰ μὲν ῶν δεῖ αὐτοὺς λαβεῖν, τούτοις μὲν ἀπιστοθσιν, οἶς μέλλουσι τὴν δικαιοσύνην παραδώσειν μ τ. μ.

<sup>2</sup>) По языку и отсутствію драматической живости «Софисть» примыкаєть къ безспорно поздибищимъ Платоновымъ діалогамъ-«Филебу», «Тимэю», «Законамъ», «Епи-



.Іица, извёстныя въ исторіи подъ именемъ софистовъ. — Единство ихъ направленія. — Политическія причины, вызвавшія это направленіе. — Ростъ гражданскаго субъективизма въ Асинахъ. — Единство духовной жизни. — Субъективизмъ въ религіи, музикё, поззіи, какъ соотв'ётствіе субъективизму гражданскому. — Связь драматическаго истусства съ софистикой. — Восинтательное значеніе поззіи. — Кругь въ исторіи асинскаго субъективизма. — Безсиліе противодёйствующихъ теченій.

Подъ опредвленіе, данное въ предыдущей главъ, подходять слъдующія лица, извъстныя въ древности подъ именемъ соочистовъ: Протагоръ изъ Абдеры, Продикъ изъ Юлиды, Горгій изъ Леонтинъ, Гиппій изъ Елиды, Оразимахъ изъ Халнидона, Полъ изъ Агригента, Евоидемъ и Діонисидоръ изъ Хіоса, Антифонтъ изъ Аомиъ, Алиидамантъ изъ Елен, Евенъ изъ Пароса и Ликофронъ (мъсто рожденія этого софиста неизвъстно<sup>1</sup>). Всё эти лица, какъ мы видъли изъ равличныхъ отзывовъ о нихъ и какъ убъдимся изъ непосредственнаго знакомства съ чими, были вмъстъ общественными дъятелями и оилософами. Знаменитъйшій между ними, Протягоръ, выставилъ положеніе (которое доказывалъ психологической теоріей объ условности и относительности всъхъ духовныхъ состояній), что человъкъ----мъра всъхъ вещей <sup>2</sup>(, и это положеніе выражало общую всъмъ софистамъ точку

<sup>1</sup>) Обыкновенно (Zeller, Philosophie der Griechen, I, 961 f., Ueberweg, Grundriss I, 103 и другіе). причисляють къ софистамъ тиранна Критія (одного изъ Тридцати), политика Каликла (извъстнаго намъ исключительно изъ Платонова «Горгія») и скептика Ксеніада (о которомъ ми знаемъ только изъ Секста Емпирика — Adv. Math. VII, 48. 53. 388. 399. VIII, 5. Pyrrh. II, 18), такъ какъ всё эти лица слъдовали софистическому направлению. Но ни Критій, ни Каликать, ни Ксеніадъ не были учителяни дебродътели и потому не могуть быть причислени къ софистамъ. Каликить не только не былъ софистомъ, но, какъ ми уже знаемъ (см. выше, стр. 37), презвралъ софистовъ. Изъ того, что всё эти лица держались софистическаго направленія слъдуеть не то, что они были софистами, но то, что софистическаго направленія слъдуеть не то, что они были софистовъ (какъ это и будетъ доказано въ настоящей гланъ). Исократъ, хотя самъ называетъ себя софистомъ, не можетъ быть причисленъ къ софистамъ потому, что не слъдовалъ субъективному направленію и не приводнатъ своей дългельности въ связь съ какой-либо философской теоріей. Объ ученикахъ софистовъ Протархъ, Антимэръ и др. будетъ скавано въ своемъ мѣсть.

\*) Plato, Theast. 152, A: φησί γάρ που (Πρωταγόρας) πάντων χρημάτων μέτρον άνθρωπον είναι, τῶν μέν δντων ὡς ἔστι, τῶν δὲ μὴ ὄντων, ὡς οὐκ ἔστιν. Ibid. 160,

номисъ», «Критир», тогда какъ «Протагоръ» и «Горгій» несомийнно принадлежать къ группи «сократическихъ» діалоговъ, т. е. написанныхъ частью при жизни, частью вскори посли смерти Corpara. Cp. Campbell, The Sophistes and Politicus of Plato, Oxford, 1867. р. XIX sq.

зрвнія. Продикъ стояль на ней въ ученія о внёшнихъ благахъ,--что "каковы пользующіеся вещами люди, таковы и самыя вещи"и въ натуралистическомъ объяснении религіозныхъ мисовъ 2), Горгій-въ безусловномъ, отвергавшемъ возможность всякаго бытія и знанія скептицизмъ, примыкавшемъ въ сходному съ Протагоровымъ взгляду на духовныя состоянія, какъ безусловно индивидуальныя »); Антифонть-въ отрицании реальности содержания духовныхъ состояній 4); Гиппій, Өразимахъ, Полъ, Алкидаманть, Ликофронъ-въ теоріяхъ нравственнаго субъективизма: Гиппій-во взглядъ на законъ, накъ на тиранна, заставляющаго людей дёлать противное ихъ природв 5). Оразинахъ-въ учени о справедливости, какъ о томъ, что полезно для сильнаго ), Полъ-въ прославлении своеволія и тираннів 7), Ликофронъ и Алкидаманть-въ отридательномъ отношеніи къ установленнымъ обычаемъ сословнымъ различіямъ (первый считаль вымысломъ знатностъ <sup>в</sup>), второй-не признавалъ рабства <sup>в</sup>); объ Евенъ мы знаемъ только, что онъ былъ платный учитель добродътели, поэть, ригоръ и Философъ 10).

C; Cratyl. 385, E; Aristot. Metaph. X, 1, 1053a, 35 и др. Психологическая теорія Протагора у Plato, Theaet. 156, А сл. См. ниже, стр. 141, пр. 3; стр. 146, пр. 8; стр. 148, пр. 4.

<sup>5</sup>) (Psoudo) Plato Eryxias, 397, D: όποδοι άν τινες ώσιν οί χρώμενοι, τοιαθτα καί τά πράγματα αύτοις άνάγκη είναι. Ο натураливий Проднка см. ниже, стр. 143, пр. 9.

3) (Pseudo) Aristot. De Melisso, c. 5: ούκ είναι φησιν (ό Γοργίας) οὐδέν. εἰ δ' ἔστιν, ἄγνωστον είναι εἰ δὲ καὶ ἔστι καὶ γνωστόν, ἀλλ οὐ δηλωτὸν ἄλλοις. Ibid. c. 6: φαίνεται δ' οὐδ' ὁ ἀὐτὸς σύτῷ ὅμοια αἰσθανόμενος ἐν τῷ αὐτῷ χρόνψ ἀλλ' ἔτερα τῆ ἀκοῆ καὶ τῆ ὄψει καὶ νῦν τε καὶ πάλαι διαφόρως ὥστε σχολῆ ἄλλψ πῶν ταὐτὸ αἴσθοιτό τις.

') Fr. 97 (Muller.): ταῦτα δὲ γνοὺς εἰς ἕν τε οὐδὲν αὐτῷ οῦτε ἡν ὄψει ὁρῷ μακρότητα οῦτε ἡν γνώμη γιγνώσκει ὁ μακρότητα γιγνώσκων. Το, чτὸ справедниво ο μακρότης, должно быть справеднивымъ и относительно всѣхъ другихъ духовныхъ состояній. О принадлежности книги 'Αλήθεια, изъ которой сохранихся этотъ фрагментъ, софисту Антифонту (а не Рамнувійскому) свидѣтельствуетъ Hermogenes, Περὶ ἰδεῶν, Rhetores graeci, II, ed. Spengel. Lips., 1854, p. 414.

) Plato, Protag. 337, D: ό δὲ νόμος τύραννος ῶν τῶν ἀνθρώπων πολλὰ παρὰ τὴν φύσιν βιάζεται. Cp. Xen. Memor. IV, 4, 14.

) Plato, De Rep. 338, C: φημί γάρ έγι είναι το δίκαιον ούκ άλλο τι, ή το τού κρείττονος συμφέρον.

1 . · · ) Plato, Gorg. 470, C, criat.

Plut. Do Nobil. XVIII, 650W: ἔστιν εὐγένεια... καθάπερ Λυκόφρων ὁ σοφιστὴς ἔγραψεν κενόν τι πάμπαν; ἐκεῖνος γὰρ ἀντὶπαραβάλλων ἐτέροις ἀγαθοῖς αὐτήν, εὐγενείας μὲν οῦν, φησίν, ἀφανὲς τὸ κάλλος, ἐν λόγψ δὲ τὸ σεμνόν.

•) Fr. 1 (Muller.): έλευθέρους άφηκε πάντας θεός, οὐδένα δοῦλον ή φύσις πεποίηκεν.

1º) Объ Евент см. Plato, Apol. 20, A, сл.; Phaedo 60, D, сл.; Phaedr. 267, A.

Digitized by Google

Двоякая двятельность софистовъ была вызвана и двоякаго рода причинами: внёшними и внутренними. Между тёми и другими взаимодъйствіе: жизнь общественная слагается такъ или иначе между прочных вслёдствіе тёхъ или другихъ духовныхъ особенностей народа, а эти послёднія въ свою очередь въ извёстной мёрё обусловлены средою. Двятельность каждаго человвка стоить въ зависимости оть причинъ ему внёшнихъ; но своей двятельностью человёкъ способенъ виосить въ среду такія измёненія, которыя могуть стать причинами той или другой двятельности какъ его самого, такъ и другихъ лицъ. Люди обыкновенные идуть по стезъ, проложенной другими, люди выдеющіеся могуть (по вызову причинъ внёшнихъ) вносить въ жизнь новыя начала. Причины, обусловливающія ихъ духовную жизнь, твже, что и причины, обусловливающія духовную жизнь простыхъ людей; но, дъйствуя черезъ среду своеобразной умственной организаціи, онъ производять и своеобразныя явленія, которыя могуть стать движущей силой общественной жизни, если для ихъ дъйствія подготовлена почва. Въкъ сочистовъ и Сократа былъ, какъ увидимъ, въкомъ разцвъта личнаго самосознанія въ Греціи; субъективизмъ со второй половины У вёка царилъ во всёхъ проявленіяхъ греческой жизни - въ политикё, искусотвё, религія, философіи. Не софисты и не Сократь создали это направленіе; наобороть, и софисты и Сократь были имъ созданы. Взглядъ на человъка, какъ на мъру всъхъ вещей, скептицизмъ, противопоставление законнаго естественному, теоретическое признаніе права сильнаго---вов эти и имъ подобныя формы субъевтивизма были уже въ большей или меньшей степени частью сознательнымъ, частью бевсознательнымъ достояніемъ грековъ въ то время, когда софисты дали этимъ формалъ законченное выраженіе; были точно также заложены основанія и для своеобразной философской двятельности Сократа. Но тогда наяъ софисты вмёстё съ другими передовыми людьми того времени<sup>1</sup>) были лишь наиболёе видными представителями ходячаго субъективизма, Сократь указаль субъективизму новое направление -- оть сенсуализма въ раціонализму, отъ себялюбія въ дружелюбію, отъ свептинизма въ религи и нравственности къ положительному правственному и религіозному міровоззрёнію. Субъективная сторона двятельности Сократа способствовала размноженію еристиковъ (вызвала появленіе еристиковъ обличителей <sup>2</sup>); объективная способствовала появленію Платона. Напротивъ, значение софистовъ (какъ цълаго разряда) исключительно въ томъ, что они возвели въ теорію то, чёмъ руководствовалась практическая жизнь, и приложили эту теорію къ двиу воспитанія.

<sup>2</sup>) См. главу V.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр. Критіемъ, Калликломъ, Еврипидомъ (см. ниже).

Этимъ ихъ положеніемъ объясняется отношеніе къ нимъ современниковъ. Какъ теоретики, они возбуднии къ себъ презръніе практиковъ <sup>1</sup>); какъ практики, они не встрёчали сочувствія въ теоретикахъ <sup>2</sup>); какъ наставники въ практическомъ применени субъективизма, они были ненавистны всемъ нравственно неиспорченнымъ; шарлатанствощъ и другими дурными личными качествами они увеличили общее противъ себя негодование. Впрочемъ, говоря о софистахъ, мы должны аблать различіе между именитыми родоначальниками софистическаго искусства-Протагоромъ, Продикомъ, Горгіемъ, Гиппіемъ, ихъ младшими современниками---Поломъ, Өразимахомъ и др., и твми безъимянными учителями добродътели, которыхъ Исократь называетъ стадными софистами, всезнающими и повсюду быстро поспъвающими »). Первые были рёзкими выразителями субъективизма только въ теоретической философія, а въ нравственной области проводили субъективизмъ не столько въ теорія, сколько на двлв: вторые слёдовали субъективизму одинаково рёзко какъ теоретически, такъ и практически; третьи не заявили себя ничёмъ самостоятельнымъ и были лишь послушными орудіями чужаго субъективизма. Первые и вторые были люди деровитые и сумёли кромё неневисти стяжать къ себё и уважение; третьи--(на окольно мы можемъ судить по отзывамъ о нихъ) не только сами не были уважаемы никъмъ, но усилили ненависть и юъ своимъ энаменитымъ предшественникамъ. Прилагая ими разработанную теорію на практика, софисты усиливали субъентивное теченіе, и такъ какъ не можеть быть сомнёнія въ томъ, что въ практическомъ примъненіи субъективизмъ равносиленъ отрицанію нравсявенности, то нельзя отрицать и того, чего не хотълъ признать Гроть, но въ чемъ согласны всъ другіе историки философіи, что соонсты расшатывали нравственные устои греческой жизни. Въ настоящей главь я унажу, какимъ образомъ субъективное направленіе алагалось въ Гредіи исторически. Я начну съ изложенія причинъ по**дитическихъ, такъ какъ, гдъ бы въ общемъ ходъ всемірной ист**орія ни врылось начало, руководящее судьбами народовъ-въ сознательной ли деятельности духа, или въ силъ внъшней необходимости, въ оанней исторія Греція безспорно не столько умственная жизнь указывала пути жизни визшней, сколько наобороть---визиняя давала направленіе жизни умственной.

Сосисты, жизнь и учение которыхъ мы будемъ издагать, были уроженцами различныхъ греческихъ городовъ. Но входить въ подроб-

- <sup>2</sup>) Напр. Платона. Платонъ не былъ врагомъ софистовъ, но и не сочувствовалъ имъ.
- <sup>э</sup>) См. выше, стр. 33, прим. 3.

1





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. отзывъ Калликла (на стр. 37).

ности исторіи каждаго изъ этихъ городовъ нёть ни возможность, ни необходимости. Мы знаемъ обстоятельно только исторію Аеннъ и Спарты (исторія послёдняго государства впрочемъ не имёеть къ исторія софистовъ никакого прямаго отношенія); о другихъ городакъ вы имъемъ лишь отрывочныя историческія свёдёнія. Эти свёдёнія однако уполномочивають насъ заключить, что политическія судьбы почти всёхъ греческихъ городовъ были въ общихъ чертахъ одинаковы. Во всёхъ городахъ мы видимъ первоначально царскую власть, возникшую на почву родовыхъ отношеній; во всяхъ городахъ эту власть ограничиваеть родовая знать, и царство уступаеть въ конца масто олигаркия;въ большинствъ городовъ возникаетъ въ половинъ VII и въ началь VI в. тираннія; наконець, во всёхъ городахъ въ V и IV в. мы замвчаемъ колебанія между демократіей и одигархіей <sup>1</sup>). Общій смысль исторія всёхъ этихъ рородовъ одинъ и тотъ же. Но о немъ мы будемъ говорить, когда изложимъ исторію Аеинъ. Знать эту послёднюю намъ необходимо не только потому, что софисты избирали главнымъ поприщемъ своей дъятельности именно Азины и должны были поэтому сообразовать свои воззрънія съ тамошнею жизнью, но также и потому, что съ половины V в. этотъ городъ, стоявшій къ тому времени во главъ нъсколькихъ сотъ городовъ, сдълался пританеемъ греческой мудрости 2), образдомъ и воспитателемъ всей Греціи 2).

ł.

Политическую исторію Авинъ <sup>4</sup>) можно назвать исторіей вознинновенія и развитія авинской демократіи до охлократіи. Эта иоторія начинается съ тёхъ поръ, какъ вокругъ акрополя объединились подъ именемъ Авинъ нёсколько дотолё самостоятельныхъ общинъ, носившихъ различныя названія. Населеніе этихъ общинъ состояло изъ благородныхъ, земледёльцевъ и ремесленниковъ и было подраздёлено на

<sup>4</sup>) Пособіями при составленія настоящаго историческаго очерка служили мий слѣдующіе труды: Grote, History of Greece, vs. I—VIII, Lond. 1869; Duncker, Geschichte des Alterthums, Erste Folge, B. V — VII, 5-te Aufl., Leipz. 1881 — 1882; Neue Folge, B. I—II, Leipz. 1884—1886; Curtius, Griechische Geschichte, 5-te Aufl., Berlin, 1878; Hertzberg, Geschichte von Hellas und Rom, her. v. Oncken, I, Berl. 1876; Ranke Weltgeschichte, I, 1881; Hermann, Lehrbuch der griechischen Staatsalterthümer (см. выше прим. 1); того же автора Geschichte und System der Platonischen Philosophie, Heidelberg, 1838; Gilbert, Handbuch der griechischen Staatsalterthümer, I, Leipz. 1881. Rötscher, Aristophanes und sein Zeitalter, Berlin, 1827.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hermann, Lehrbuch der griechischen Staatsalterthümer, 5-te Aufl., 2-te Ausg. Freib. 1884, S. 218-270.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Такъ называлъ Аонны софистъ Гиппій. Plato, Protag. 337, D.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Thuc. II, 37: χρώμεθα γάρ πολιτεία οὐ ζηλούση τοὺς τῶν πέλας νόμους, παράδειγμα δὲ μᾶλλον αὐτοὶ ὄντες τινὶ ἢ μιμούμενοι ἑτέρους. Ibid. 41: Ἐυνελών τε λέγω τήν τε πάσαν πόλιν τῆς Ἑλλάδος παίδευσιν εἶναι μ τ. д. (Το μ другое μέστο μερ рέчи Перикла).

четыре роковые союза или онлы; важдая онла обнимала собою три оратрія, каждая оратрія тридцать родовъ. Члены оилы были связаны между собой частью вровными узами, частью общими религіозными обрядами. Во главѣ родовъ, фратрій и филъ стояли благородные. Представители филь носили название царей филь и отправляли священныя обязанности отъ имени государства. Верховная власть находилась въ рукахъ царя и была наслёдственною въ роде 1). Но постепенно эта власть въ борьбъ съ родовою знатью теряеть одно преимущество за другимъ. Сначала делають ее ответственной передъ советомъ благородныхъ, въ концё первой половины VIII вёка ограничиваютъ десятилэтнимъ срокомъ: въ концъ VIII въка объявляють принадлежностью всёхъ благородныхъ, а въ началё VII вёка дёлять между ежегодно избираемыми десятью сановниками. Первый изъ нихъ, подъ именемъ архонта, былъ предсъдателемъ правительства; второй сохранилъ имя и священныя обязанности царя; третій — полемархъ — завёдываль войсками; остальные щесть - ессмоесты - блюли и создавали право и судили вивств съ царемъ. Совъщательная власть находилась въ рукахъ совъта трехсотъ благородныхъ; послъдній въдалъ кромъ того уголовныя авла <sup>2</sup>).

Уже во второй половинѣ VII вѣка противъ этого одигархическаго устройства начинается (вслёдствіе притёсненія бѣдныхъ богатыми) демократическое движеніе. Къ этому времени образовались въ аеинской области три партіи—партія долины или крупныхъ землевладѣльцевъ, партія приморскихъ или богатыхъ купцовъ и промышленниковъ и партія нагорныхъ или богатыхъ крестьянъ. Первая правящая— стремилась къ сохраненію олигархіи; вторая желала смѣшаннаго правленія, средняго между демократіей и олигархіей; третья независимые землевладѣльцы— требовала полной демократіи<sup>3</sup>). Въ борьбѣ противъ олигарховъ приморскіе соединились съ нагорными, совмѣстно требуя участія въ высшемъ правительствѣ. Послѣ долгихъ смутъ правящіе уступили: въ 637 г. было рѣшено, чтобы четыре архонта выбирались изъ благородныхъ, три—изъ крестьянъ и два и изъ ремесленниковъ<sup>4</sup>). Но эта уступка показалась правящимъ слишкомъ тяжелою и скоро была взята назадъ. Тогда, съ цѣлью ограничить

<sup>2</sup>) Duncker, V, 458 f.; Curtius, I, 295 f.; Gilbert, I, 115 f.; Hertzberg, I, 87 f.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Grote, History of Greece III, 49, sq.; Duncker, Gesch. des Althertums, V, 453 f.; Gilbert, I, 101 f.; Curtius, Griechische Geschichte, I, 292 f.; Hermann, Lehrbuch 361, f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Plut. Solon XIII; Duncker VI, 447; Gilbert, I, 126 f.; Hermann, Lehrbuch, 399 f.

<sup>4)</sup> Duncker, VI, 125 f.; Gilbert, I, 123 f.

производь правящихъ, крестьяне и ремесленники нотребовали писанныхъ законовъ. Правяще согласились и въ 621 году поручили составленіе законовъ первому архонту-Дракону. Законы Дракона обыкновенно называють вровавыми; но жестокость ихъ сказывалась не столько въ тяжкихъ наказаніяхъ за преступленія уголовныя (въ этомъ случав Драконъ только закръпилъ обычное въ то время право). сколько въ суровыхъ постановленіяхъ противъ несостоятельныхъ должниковъ. Заимодавецъ имълъ право не только на все имущество должника, но и на его личную свободу, могъ сдълать несостоятельнаго должника рабомъ и продать въ неволю 1). Судьба бъдныхъ людей отъ такихъ законовъ не могла удучшиться. Спова начались смуты. Общимъ недовольствомъ задумалъ воспользоваться одинъ изъ благородныхъ, Килонъ, чтобы при содъйствіи неимущихъ учредить тираннію. Съ помощью войскъ своего зятя, мегарскаго тирана Өеагена, ему удалось захватить акрополь; однако, онъ не только не встрётиль поддержки среди населенія, но земледбльцы толпами устремились къ акрополю, чтобы выгнать отгуда иноземцевъ вмёстё съ тиранномъ. Килонъ съ немногими близкими спасся бъгствомъ: изъ остальныхъ его приверженцевъ одни погибли голодною смертью, другие были, по приказанию перваго архонта того года, Мегакла, изъ рода Алкмеонидовъ, въроломно умерщелены у алтарей Евменинь въ то время, какъ молили о пощадв <sup>8</sup>). По общему убъждению, риввъ боговъ за это ввродомное убійство не могъ не разразиться надъ оскверненнымъ городовъ. Опасеніе скоро оправдалось: зять Килона, въ отмщеніе за убійство близкихъ своего родстведника, сталъ опустошать войсками Аттику и отнялъ у Азинъ Саламинъ. Потеря этого острова была одинаково тяжела какъ для приморскихъ, такъ и для нагорныхъ и мелкихъ ремесленниковъ. По всему западному берегу Аттики морская торговля остановилась; прекратился вивств съ твиъ и подвозъ хлеба въ малоплодородную аемискую область. Хлёбъ поднялся въ цёнё; богатые землевладъльцы еще больще стали теснить мелкихъ собственниковъ и ремесденниковъ. Вскоръ вся астиская область покрылась каменными столбами съ именами заимодавцевъ и обозначениемъ взятой подъ земаю ссуды; неимущіе были обранцены въ рабовъ; ихъ жены и дъти проданы въ чужія земли. Между тэмъ попытки возвратить Саламинъ оказадись тщетными; государство настолько было изнурено

<sup>4</sup>) Duncker, Vl. 126 f; Curtius, I, 301 f.; Grote, III, 76, sq.; Hertzberg, I, 118; Ranke, I, 185; Gilbert, I, 127 f.; Hermann, Lehrbuch, 383 f.

<sup>\*</sup>) Duncker, VI, 132 f.; Curtias I, 303 f.; Grote, III, 82 sq.; Gilbert, I, 128 и др.

войною съ Мегарой, что правяще вазначили смертную казнь всякому, кто будеть возбуждать народь въ походу на Саламинъ. Видные приняли угрожающее положение противъ своихъ притвенителей; къ довершенію бъдствій, жрецы предсказали появловіе язвы <sup>1</sup>). Изъ этого крайняго положенія вывель своихь сеотечественниковь Солоны изъ знатнаго рода Медонтидовъ 3). Онъ отвоеваль Саламинъ (который однако быль вскорь снова потерянь и возвранень окончательно лиць окодо 570 г.) и способогвоваль приширению государства съ богами: по его совату надъ Мегаллонъ и его сторонниками быль наряженъ судь, изгнавный Алкисонимовь пов Аттики, и приглашень изъ Крита извъстный благочестіень и пудростью Епининия, который различными обрадами очистидь оскворненную святыню. Въ ноизнательность за эти заслуги Солонъ въ 594 году былъ избранъ первымъ архонтомъ, посредникомъ межну боратыми и билными и законодателемъ. Посредничество Солона состояло, въ тапъ называемой сиссахти. т.-е. освобождени оть долговъ твхъ, которые не имвли недвижимой собственности, и облегчении условий уплаты для собственныевь. Всв обращенные въ рабство несостоятельные делжники были освобождены: проданные за долги въ неволю въ чужіе прин выкуплены; издань законь, объявлявшій заемь подъ личную свободу недействительнымь и грозивций смертью всякому, кто станать продавать соотечественника въ чужую страну; съ цёдью предотвратить захвать благородными земли у бъдныхъ быда опредълена наивысшая пъра ила земельной собственности: наконень, чрезъ уменьцение на онну четверть вёса монеть при сохранении неминельной цёны, была увеличена стоимость денегь.

Эти мвры сначала вызвали общее техновольстве, но затёмь вскорь были признаны полезными, справедлявыми и безпристрастными. Когда въ следующемъ году, по истечения законнаго срока, Солонъ добровольно сложиль свои нысокія права, не смотря на то, что его съ различныхъ сторонъ побужали захватить въ руки власть, онъ снова быль выбрань архонтомь и законодателень. Въ основание своихъ политическихъ преобравований Солонъ положиль взглядь, что права должны уравновышиваться повинностями. Онъ раздвлилъ все население примънительно къ количеству доходовъ съ земельной собственности на инть разридовъ. Къ первому разряду были отнесены крупные землевладрльны, получавщие 500 медииновъ хлёба или 500



 <sup>!)</sup> Duncker, VI, 136-f.; Grote, III, 90 вал; Gilbert, L. 125 f. и др. ..... ('
 ') О двятельности Солона см. Duncker, VI, 138.- 250; Durtius, I, 806 f; Grote, III, 82 вал. Gilbert, I, 129, f.; Hertzberg, I, 121 f.; Ranke, I, 186 f.; Hermann, Lehrbach, 399 f.

метретовъ вина или масла, ко второму-собственники, имъвшіе дохода меньше 500, но больше 300 медимновъ или метретовъ, къ третъемукрестьяне, доходъ которыхъ былъ меньше 300, но больше 150 медим новъ или метретовъ, въ четвертому --- все остальное население---мелкіе владельцы, купцы, ремесленники, поденьщики и т. д. Собственникамъ первыхъ трехъ разрядовъ принадлежали извѣстныя преимущества, которымъ соотвётствовали опредёленныя обязанности; четвертый классъ не инвлъ никанихъ особыхъ преимуществъ, но не несъ за то никакихъ повинностей. Изъ перваго разряда избирались архонты; изъ перваго, второго и третьяго -- члены совъта четырехсоть, которымъ Солонъ замёнилъ старый совёть знати. Высокія преимущества собственниковъ перваго разряда уравновѣшивались тяжелыми обязанностями: эти собственники не только были обязаны нести службу въ войскъ, но также снаряжать корабли и участвовать въ расходахъ по устройству различныхъ празднествъ. Собственники второго разрида обязаны были появляться на войну въ полномъ вооружении и на конъ; собственники третьяго разряда несли повинность только какь тяжеловооруженные. Четвертый разрядъ не быль обязань никакою службою госудерству, однако ему вмёстё съ остальными было предоставлено право выбирать архонтовъ и членовъ совъта четырехсотъ, право голоса въ народномъ собраніи и учрежденномъ Солономъ пародномъ судв или геліэв. Архонты и члены совъта избирались всенародно всъми четырьмя разрядами, выборъ членовъ совъта производился по филамъ, по 100 изъ каждой. Избирателемъ ногъ быть всякій полноправный гражданинъ, свыше двадцати **лътъ отъ роду, избраннымъ въ совътъ — в**сякій полноправный гражданинъ свыше тридцати лътъ; въ архонты избирались тв, которые сами заявляли желаніе занять эту высокую, но расходную и отвётственную должность. Народное собрание (состоявшее изъ всёхъ гражданъ свыше 20 лътняго возраста) имъло право выражать согласіе или несогласіе на ту или другую мёру, предложенную архонтами и одобренную советомъ, и решительный голосъ въ вопросахъ о войне и миръ; кромъ того передъ нимъ были обязаны отчетностью всъ государственные сановники по истечении срока ихъ службы. Въ народномъ судѣ имѣли право участвовать всѣ граждане свыше 30 лѣть; къ этому суду можно было въ нъвоторыхъ случаяхъ обращаться съ жалобой на ръшение судебной исполнительной власти, т.-е. шести архонтовъөесмоветовъ. Отношенія гражданъ другь къ другу, къ родителямъ, двтямъ, женамъ, правила воспитанія, размёръ отвётственности за проступки и преступленія, --- все это опредвлять Солонъ особыми законами, которые были вырёзаны на дереванныхъ доскахъ, поставленныхъ на виду въ акроподъ. За исполненіемъ этихъ законовъ долженъ былъ наблюдать ареопагъ — стародавнее, освященное различными редигіозными преданіями учрежденіе, первоначально вёдавшее одни только уголовныя дёла, но въ государственномъ устройстве Солона высшій государственный совёть, передъ которымъ отвётственны какъ частные, такъ и государственные люди, но самъ отвётственный только передъ своею совъстью 1). Ареонагъ состоялъ изъ архонтовъ, безупречно окончившихъ службу. Высшее учреждение государства находилось такимъ образомъ въ рукахъ надежнёйшихъ изъ высшаго сословія и было поэтому строго охранительнымъ. На случай государственнаго цереворота Солономъ былъ изданъ весьма характерный для того времени законъ, принуждавщий, подъ страхомъ потери права гражданства, всякаго гражданина тотчасъ же примкнуть въ той или другой изъ борющихся партій. Законъ этоть (поясняеть Плутархъ) былъ изданъ съ тою цёлью, "чтобы ни одинъ гражданиять не отно-

48 -

сился безстрастно и безчувственно къ общегосударственному дълу, спрятавъ имущество въ безопасномъ мёстё и прикрываясь благовиднымъ предлогомъ, что онъ не сострадаетъ, но и не наноситъ государству страданія, но чтобы тотчасъ же присоединился въ тёмъ, кто поступаетъ лучше и справедливёе, и предпочелъ бы скорѣе подвергать себя опасностямъ и оказыватъ помощъ, чѣмъ въ безопасности ожидатъ побёды" <sup>9</sup>).

Своими преобразованіями Солонъ надъялся, по его собственнымъ словамъ, "прикрыть кръпкимъ щитомъ объ стороны, не позволяя ни одной одерживать несправедливую побъду". Народу онъ далъ столько силы, сколько на его взглядъ народу было нужно; но онъ не желалъ также и ничего дурнаго богатымъ и знатнымъ <sup>3</sup>). Тъмъ не менъе, ни бъдные, ни богатые не были удовлетворены вполнъ: богатые не могли забыть потерь, понесенныхъ ими при сиссахти, и не могли примириться съ мыслью, что доступъ къ высшимъ государственнымъ почестямъ зависить отъ воли народа; бъдные собствевники надъялись

<sup>3</sup>) Solon, Fr. 5 (Hart.).

Δήμψ μέν γάρ έδωκα τόσον κράτος, δσσον έπαρκει τιμής οῦτ' ἀφελών οῦτ' ἐπορεξάμενος οῦ δ' είχον δύναμιν καὶ χρήμασιν ήσαν ἀγητοί,

καί τοῖς ἐφρασάμην μηδὲν ἀεικὲς ἔχειν.

έστην δ' ἀμφιβαλών κρατερόν σάκος ἀμφοτέροισι νικαν δ' οὐκ εἴασ' οὐδετέρους ἀδίκως.





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. ниже, стр. 52 прим. 2.

<sup>2)</sup> Plut. Solon, XX.

на полное уничтоженіе долговъ. Борьба партій-жителей долины, приморскихъ и нагорныхъ, замолкшая въ первые годы по реформъ, вскоръ возобновилась. Во главъ нагорныхъ сталъ одинъ изъ знати, Пизистрать, и съ помощью бъднаго населенія захватилъ (въ 560 г.) акрополь. Пизистрать почти вслёдь 'за тёмъ быль изгнанъ знатью, но захватиль (въ 550 г.) власть снова, быль опять изгнань, но опять захватиль власть (въ 538 г.) и на этоть разъ такъ укръпился, что послъ одиннадцатилѣтняго правленія могъ безпрепятственно передать тираннію своимъ дътямъ, Гиппію и Гиппарху. Время Пизистратидовъ было однимъ изъ наиболње блестящихъ въ исторіи Аеинъ, но въ 514 году Гиппархъ паль жертвой личной мести оть руки заговорщивовь. Гиппій только случайно не раздѣлиль судьбу брата. Онъ сталь вслѣдствіе этого подозрителенъ и жестокъ, возбудилъ противъ себя ненависть даже среди своихъ приверженцевъ и былъ наконецъ (510 г) свергнутъ совмъстными усиліями аеинской знати, собравшейся вокругъ Исагора, и возвратившихся изъ изгнанія Алкмеонидовъ съ Клисееномъ во главѣ <sup>1</sup>). Между этими двумя вождями знати тотчасъ же началась борьба изъ-за власти. Исагоръ одержалъ верхъ и былъ въ 508 году избранъ первымъ архонтомъ. Чтобы обезпечить за собой успѣхъ на будущихъ выборахъ, Клисеенъ старался заручиться расположеніемъ народа и съ этою цълью провель новый избирательный законъ, болъе демократичный, чёмъ прежній<sup>2</sup>). Клисеенъ оставиль неприкосновеннымъ прежнее дъленіе на четыре имущественные разряда съ соотвътствующими каждому разряду правами; выборы, какъ прежде, производились по филамъ; но съ цълью ослабить среди избирателей родовой духъ 3) и освободить ихъ отъ гнета знатныхъ и богатыхъ родичей, старыя четыре родовыя филы онъ замёнилъ десятью новыми политическими. Старыя филы были родовыми общинами, состоявшими изъ родичей, ихъ подзащитныхъ и слугъ; земли общинниковъ находились въ сосъдствъ одна съ другой. Новыя филы были составлены каждая изъ десяти отдёльно лежавшихъ демосовъ, не имъвшихъ между собой никакой родовой связи. Въ старыхъ филахъ главное политическое значение принадлежало крупнымъ землевладёльцамъ, представителямъ филъ, фратрій и родовъ; въ новыхъ филахъ это значеніе перешло къ представи-

1) O Пизистрать и Шизистратидахъ см. Duncker, VI, 451 f., 489 f.; Curtius, I, 339 f.; Grote, III, 155 sq., IV, 29 sq. и др. <sup>2</sup>) Herod. V, 66, 69, 70. Aristot. Polit. VI, 4, 1819b, 21, сл. (см. слёд. прим.).

См. также на слъд. стр., пр. 2.

δε συνήθειαι διαζευχθώσιν αι πρότεραι.

телямъ отдъльныхъ демосовъ, демархамъ, избираемымъ демотами. Съ цълью противопоставить благороднымъ возможно большее число простыхъ гражданъ, Клисоенъ даровалъ право гражданства многимъ иностранцамъ и рабамъ и распредвлилъ этихъ новыхъ гражданъ по фидамъ <sup>1</sup>). Изъ каждой новой филы выбиралось по пятидесяти членовъ совъта, такъ что этотъ послъдній состояль уже не изъ 400, а изъ 500 членовъ. Не были окончательно устранены Клисоеномъ и старыя оплы: онъ по прежнему оставались редигіозными союзами, и ихъ члены были все также связаны между собою общими редигіозными преданіями и презднествами; но политическое значение этихъ союзовъ было уничтожено. Чтобы по возможности уменьшить и ихъ религіозное значеніе, Клисеенъ частныя празднества филь старался замёнить общегосударственными <sup>2</sup>).

Новый избирательный законъ не устранилъ, а лишь ослабилъ господство аристократи. Крупный собственникъ всегаа могъ держать въ зависимости мелкихъ избирателей; но труднёе становилось господство одной аристовратической цартіи, и еще труднье давленіе на выборы по сговору между нёсколькими нерасположенными къ народу соумышленниками. Для предотвращенія тиранній, Клисеенъ ввелъ такъ называемый остракизмъ. Народному собранію было предоставлено право одинъ разъ въ годъ, въ опредъленный срокъ, ръшать посредствомъ годосованія черепками предложенный совѣтомъ пятисотъ вопросъ, не зловреденъ ли какой-нибудь гражданинъ для государства, и удалять на десять лёть изъ предёловъ государства того, чье имя будеть обозначено не менъе чъмъ на 6000 черепкахъ <sup>3</sup>).

Пока Клисеенъ вводилъ эти реформы, на Востокъ подготовлялись событія, сдълавшія необходимымъ еще большее расширеніе правъ народа. Въ почетномъ плёну у персидскаго царя Дарія долгіе годы томился тираннъ Милета Гистіэй. Стосковавшись по родному городу, поднялъ онъ противъ царя малоазійскихъ грековъ, въ надеждъ такимъ путемъ найти возврать на родину. Абиняне и жители евбейскаго города Еретріи откликнулись на зовъ своихъ братьевъ и послали нъсколько кораблей на помощь. Дарій, подавивъ возстаніе, рёшилъ наказать помогавшихъ. Первый походъ на Грецію (492) окончился неудачей, но черезъ два года царь снарядиль новое войско. На этотъ разъ Персы черезъ Еретрію вторгнулись въ Аттику, но на Мараеонскомъ полъ были разбиты на голову. Сколь

<sup>1)</sup> Aristot. Polit. III. 2, 1275b, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. на предыд. стр. прим. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) O KIRCOCHE H ero pedopmaxis cp. Duncker, VI, 585 f.; Curtius, I, 369 f. Grote III, 33, 67; IV, 92, 103; Hertzberg, I, 136; Ranke, I, 200 f.; Hermann, Lehr-buch, 417 f.; Gilbert, I, 141.

ни великъ былъ успъхъ этой побъды, для всъхъ было ясно, что она не предохранить Грецію оть новаго вторженія; наблюдательные сверхъ того не могли не зам'ятить, что на будущее время Асины могуть успъшно вести съ Персами борьбу лишь въ томъ случав, если заведуть большой флоть. До Клисеена асинскій флоть состояль изъ сорока тріеръ; Клисоенъ увеличилъ это число на десять; послѣ Мараоонской битвы Өемистокиъ предложилъ увеличить флоть до двухсоть тріеръ. Когда въ 480 году Ксерксъ наводнилъ своими полчищами Грецію, эти тріеры уже готовы были встрётить врага. Нововведеніемъ Өемистовла въ государственной жизни Аеинъ былъ совершенъ повороть къ охлократіи 1). Для вооруженія двухсоть трієрь нужно было около 36,000 человъкъ команды. Это число могло быть пополнено лишь привлеченіемъ къ службѣ неимущаго большинства изъ четвертаго разряна, который до сихъ поръ не несъ никакой государственной службы. Но и богатымъ людямъ четвертаго разряда пришлось нести государственную повинность; государство не было въ состояни держать въ постоянной боевой готовности всв тріеры (что во время персидскихъ войнъ было необходимо); поэтому вощло въ обычай, чтобы стратеги (десять военачальниковъ, избиравшихся по реформъ Клиссена по одному каждой филой) назначали изъ зажиточныхъ гражданъ, безъ различія разрядовъ, ежегодно двъсти тріерарховъ, на обязанности которыхъ лежало снаряжение и украшение кораблей. Привлекая всёхъ гражданъ къ равной службё, законъ по требованію, положенному Солономъ въ основание асицскаго государственнаго права, чтобы повинности уравновъшивались соотвътствующими преимуществани, долженъ былъ дать всёмъ и равныя права. Поэтому было дёломъ столько же необходимости, сколько справедливости, когда послъ побъдъ при Саланинъ и Микале, одержанныхъ главнымъ образомъ морскими силами, Аристидъ провелъ законъ, предоставлявший всёмъ гражданамъ одинаковыя права на всё государственныя должности. Съ этихъ поръ выборы на должности стали производиться по жребію. Каждая партія выставляла своихъ приверженцевъ, но побёда той или другой зависная отъ случайности. Наибольшій успёхъ могла имёть та сторона, у которой было наибольшее число кандидатовъ; аристократія при такихъ условіяхъ не могла бороться съ демократіей 2). Такить

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Arist. Polit. V, 4, 1304a, 22 cz.: ὁ ναυτικὸς ὅχλος γενόμενος αἴτιος τῆς περὶ Σαλαμῖνα νίκης καὶ διὰ ταύτης τῆς ἡγεμονίας διὰ τὴν κατὰ θάλατταν δύναμιν τὴν δημοκρατίαν ἰσχυροτέραν ἐποίησεν. Cp. Isocr. De Pace (VIII), 64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Значеніе нововведенія Осмистокла обстоятельно разсмотрино у Duncker'a, VII, 173 f.

образомъ, чрезъ перенесение главныхъ военныхъ силъ съ супи на море, граждане, наполнявшие ряды сухопутныхъ войскъ, должны были, съ течениемъ времени, уступить въ государотвенной жизни цервенствующее значение морякамъ, т.-е. землевладъльцы купцамъ, ремесленникамъ и поденьщикамъ <sup>1</sup>).

Впрочемъ, и послѣ реформы Аристида до охлократіи было еще далеко: государственныя должности отправлялись безвозмезано; вслёдствіе, этого въ совъть, народномъ собраніи и судь могли участвовать лишь немногіе изъ неимущихъ. Къ тому же цензорская власть ареоцага оставалась неприкосновенной, и въ ней охранительная партія всегда могла найти оплоть противъ излишествъ демократіи<sup>2</sup>). Къ устраненію этой власти и были теперь направлены усилія вождей демокр'атіи. По предложенію Ефіальта (въ 460 г.), подитическія права ареопага были уничтожены; древнему воинскому судилищу было оставлено только въдать нъкоторыя угодовныя преступления, а наблюдать за тёмъ, что законно и незаконно, предоставлялось отнынё всякому полноправному азинянину. Новый законъ о трафу парачощич, введенный, какъ можно думать, также Ефіальтомъ, давалъ каждому гражданину право объявлять въ народномъ собраніи и совъть незаконными ть преддоженія (или даже состоявшіяся по нимъ ръшенія), которыя могли казаться несоотвётствующими тому или другому изъ существующихъ законовъ. Объявленное незаконнымъ предложение (или ръшение) отдавалось на судъ геліастовъ. Если послідніе находили обжалованіе основательнымъ, виновникъ предложенія подвергалоя денежному взысканію или даже смертной казни 3).

Зданіе абинской демократія завершиль Перикль внеденіемь платы, за участіе въ судь, народномъ собранія и совыть. Мыры эти быдя вызваны столько же личными видами Перикла на расположеніе тодны, которое ему нужно было въ борьбь съ противниками — вождями аристократіи Кимономъ и Оукидидомъ, сколько усложненіемъ абинской государственной жизни, требовавшей сравнительно съ прежнимъ болье, частыхъ и прододжительныхъ народныхъ собраній для рышения текущихъ подитическихъ и судебныхъ далъ <sup>4</sup>). Съ половины V въка Аби-

11814, Grote, IV., 73; Gilbert, I, 146 f.; Hermann, Lehrbuch, 427 f.

<sup>2</sup>) О цензорской власти ареопага ср. Isocr. (VII) Areop. 37, 45, 55.

<sup>3</sup>) O pedopart Ediansta cm. Duncker, VIII, 256 f.; Curtius, II, 161 f.; Grote, V, 211 sq.; 222; Gilbert, I, 148 f.

<sup>4</sup>) На основаніи источниковъ нелькя докавать, что вознагражденіе законодателей введено Парикломъ. Но такъ какъ достокорно извостно, что онъ прелъ жалованье войску и судьямъ и раздачу театральныхъ денегъ (Plut. Per. с. 9; Aristot. Pol. II, 12, 1274a, 8) и такъ какъ Аристофанъ (Eccl. 303, см. гл. V) указываетъ на правленіе



ны етояли во гдавѣ общирнаго Делосекаго союза ивъ нѣсколькихъ сотъ городовъ; частью силою виёшнихъ обстоятельствъ, частью стараніемъ Перикла, города эти изъ зависимыхъ были сдъланы подчиненными, и асинскимъ гражданамъ приплось рёшать дѣла не только своего города, но и союзныхъ городовъ <sup>1</sup>). Плата за участіе въ судѣ, народномъ собраніи и совѣтѣ не только открывала въ нимъ доступъ всѣмъ желавшимъ, но и привдекла наибогѣе бъдныхъ и праздныхъ. Послѣ Перикла, сумѣвшаго поставить свое личное значеніе выше народнаго собранія и править такъ, что "государотвенный стрей въ его время былъ только по имени демократіей, а на дѣлѣ властительствомъ перваго человѣка" <sup>2</sup>), —рѣшителями судебъ асинскаго государства сталивдохновляемыедемагогами торговцы и ремесленники —валяльники, сапожники, плотники, мѣдники <sup>2</sup>) и т. д. —главнымъ образомъ тѣ, которые не имѣли работы. Какъ въ началѣ асинской исторіи богатые правиди бѣдными, такъ къ кокцу ся разцвѣта бѣдные стали править бо-

Мироннда, старшаго современника Перикла, а не на правленіе Перикла, какъ на то время, когда законодатели еще не получали денегь, то надо думать, что отъ Перикла ведетъ интало и жалованье законодателямъ. Предполагать, что Периклъ исключилъ однихъ только авканонатели стор самую власть, чрезъ которую онъ достигъ своего положенія и проводнат свои ришенія отъ участія въ нользованіи государственными доходами за отправленіе обязанностей, значить допускать въ его политикъ совершенно необъяснимую непослёдовательность. Изъ модчанія источниковъ въ данномъ случай нельзя дёлать рёшительнихъ выводовъ; Плутариъ, по его собственнымъ словамъ, пользовался Аристотелемъ (l. с.), а этотъ посдёдній, хотя и просдавленъ за свою точность, данеко не всегда ею отличается. Свёдёнія, сообщаемыя поздиёшимы (Paroimiogr. Gr. р. 437, schol. ad Arist. Eccl. 102), что жалованье законодателямъ ввели Каллистратъ и Агиррій, имёють за себя такіе инчтожние авторитеты, на столько сбивчивы, противоръчным и неправдоподобны, что засдуживаютъ развъ только упомвнання. Ср. Duncker, IX (2-te F. 2-r Б.), 148 f.; Hermann, Lehrbuch, 482 f., 516 f., 607 f.; Gilbert, I, 149, 152, 213, 325 f.; Böckh Staatshaushaltung der Athener, 3-te Aufl., Berlin, 1886, I, 278 f.

<sup>4</sup>) Аристофанъ (Vespae, 707) говоритъ, что число городовъ было 1000. Въ настоящее время насчитано по надписямъ 257, но это число меньше действителенаго, такъ какъ подъ однимъ именемъ записывалось иногда по нескольку мелкихъ городовъ, составлявшихъ одну податную единицу. Перечень у Böckh, II, 120 f.

<sup>3</sup>) Thuc. II, 65: έγιγνετό τε λόγψ μέν δημοκρατία, έργψ δέ ύπό τοῦ πρώτου άνδρος άρχή. Ср. также слова комища Телеклида (Plut. Pericl. XVI): аюнине предоставили Периклу

πόλεών τε φόρους, αὐτάς τε πόλεις, τὰς μὲν δεῖν, τὰς δ' ἀναλύειν

λάϊνα τείχη τὰ μέν οἰκοδομεῖν, τὰ δὲ αὐτὰ πάλιν καταβάλλειν,

σπανδάς, δύναμιν, κράτος, εἰρήνην, πλοῦτόν τ', εὐδαιμονίαν τε.

<sup>3</sup>) Cp. Xenoph. Memor. III, 7, 6: πότερον γάρ τοὺς γναφέας αὐτών ἢ τοὺς σκυτέας ἢ τοὺς τέκτονας ἢ τοὺς χαλκέας ἢ τοὺς γεωργοὺς ἢ τοὺς ἐμπόρους ἢ τοὺς ἐν τῆ ἀγορậ μεταβαλλομένους καὶ φροκτίζοντας ὅ τι ἐλάττονος πριάμενοι πλείονος ἀπόδονται αἰσχύνει; ἐκ γὰρ τούτων ἀπάντων ἡ ἐκκλησία συνίσταται, гатыми 1); какъ бы въ отищение за своихъ угнетенныхъ предковъ, бёдные тесница богатыхъ и вымогали отъ нихъ деньги.--проявляя при этомъ страстность издавна рвавшейся къ жизни, но только что въ нее вступившей охлократін 2).

- 54 --

Такова визшиняя исторія авинской демократія. Посмотримъ теперь на симсть этой истории. Въ основании демократии лежитъ свобода, въ основанія свободы-стремленіе къ личной самостоятельности, въ основания стремления въ личной самостоятельности-сознание личной обособленности или субъективизмъ. Личная свобода противополагается ственению одной личности другою, личная самостоятельность --- зависимости отъ другихъ, субъективизмъ-объективизму или господству законности, какъ обязательной для каждаго волё всёхъ. Если аюинская исторія была исторіей возникновенія и развитія демократіи до охлократіи, то она была также исторіей перехода отъ стёсненія къ свободъ, отъ зависимости къ самостоятельности, отъ господства закона къ субъективизму. Субъективизмъ есть отрицание объективизма; но безъ законности невозможенъ никакой порядокъ, и потому никакой государственный строй; крайняя демократія или охлократія заключаеть въ себв поэтому противоръчіе: она (какъ увидниъ) нензивнию кроеть въ своихъ нъдрахъ тираннію 3). Полная свобода мыслима лишь при су-

<sup>1</sup>) Aristot. Polit. IV, 5, 1298a, 4; ibid. VI, 1, 1317b, 8-10. Cm. rs. V.

<sup>2</sup>) См. гл. V. Ср. также Plato, De Rep. 556, С-565, В. При чтения этихъ страниць Илатона (въ особ. 664, D-565, A), гдъ онъ говорить о праздности и расточительности богатыхъ и сравниваетъ вымогающихъ отъ нихъ деньги неимущихъ демократовъ съ трутиями, изъ которыхъ одни вооружены жалами, а другіе хотя и лишены жала, но своимъ заглушающимь противорёчные голоса жужжаньемь возлё ораторской трибуны помогають жалащимъ, невольно напрашиваются на сопоставление слёдующія строки изъ трагедіи Евриunga 'Ικέτιδες, «die mehr als jede andere eine Zweckdichtung ist, und Alles, was in ihr geschieht, ist entweder ein Bild dessen, was damals zur Zeit ihrer Aufführung geschah und zu geschehen pflegte, oder hat den Zweck auf die Gesinnung und Handlungsweise der Athener zu wirken» (Hartung, Euripides Werke, XVIII, Einl. 5), 241-247:

τρείς τάρ πολιτών μερίδες. οί μεν δλβιοι

άνωφελεῖς τε πλειόνων τ' ἐρῶσ' ἀεί. οί δ' ούκ έχοντες και σπανίζοντες βίου

δεινοί, νέμοντες τω φθόνω πλεΐον μέρος,

ές τούς έχοντας κέντρ' αφιασιν κακά.

γλώσσαις πονηρών προστατών φηλούμενοι.

τριών δε μοιρών ή 'ν μέσψ σώζει πόλεις.

Это согласіе между несочувствовавшимъ азинской жизни Платономъ и поэтомъ этой жизни Евринидомъ (такимъ выставляютъ Евринида Аристофанъ и Платонъ) должно быть иоучительно для тёхъ, кто вмёстё съ Гротомъ (History of Greece, VIII, р. 150 и др.) не придаеть значенія свидітельствамь Платона, ссилаясь на ихъ «нолемичность».

3) Plato, De Rep. 568. См. ниже, стр. 59, савд.



ществованіи между членами общества полнаго равенства; за невозможностью установить равенство дъйствительное, демократія замъняеть его равенствомъ отвлеченнымъ — равноправностью всъхъ передъ закономъ. Свободою и равенствомъ исчерпываются формальныя основанія демократіи <sup>1</sup>).

Жизнь общественная въ ея подвижности и разнообразіи не поддается точнымъ разграниченіямъ; поэтому одинаково ошибочно было бы искать въ греческой исторіи какъ эпоху безусловнаго господства закона, такъ и эпоху безусловнаго произвола. Но если при опредѣленіи духа времени смотрѣть только на выдающіяся черты, то безошибочно можно сказать, что время до Перикла было временемъ законности <sup>2</sup>), вѣкъ Перикла — вѣкомъ законнаго произвола <sup>3</sup>), слѣдующій затѣмъ періодъ—разцвѣтомъ субъективизма <sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Plato, De Rep., 557, B: οὐκοῦν πρῶτον μέν δὴ ἐλεύθεροι, καὶ ἐλευθερίας ἡ πόλις μεστὴ καὶ παρῥησίας γίγνεται, καὶ ἐξουσία ἐν αὐτῆ ποεῖν ὅτι τις βούλεται; Ibid. 558, C: ταῦτά τε δἡ, ἔφην, ἔχοι ἀν καὶ τοὐτων ἄλλα ἀδελφὰ δημοκρατία καὶ εἰη, ὡς ἔοικεν, ἡδεῖα πολιτεία καὶ ἀναρχος καὶ ποικίλη, ἰσότητά τινα ὁμοίως ἴσοις τε καὶ ἀνίσοις διανέμουσα. (Cm. ниже crp. 59.) Aristot. Pol. VI, 2, 1317 a, 40 b, 8.: ὑπόθεσις μἐν οὖν τῆς δημοκρατικῆς πολιτείας ἐλευθερίας τοῦτο γὰρ λέγειν εἰώθασιν, ὡς ἐν μόνη τῆ πολιτεία ταὐτῃ μετέ-χοντας ἐλευθερίας τοῦτου γαρ στοχάζεσθαἱ φασι πᾶσαν δημοκρατίαν..... καὶ γὰρ τὸ δίκαιον τὸ δημοτικὸν τὸ ἴσον ἔχειν ἐστὶ κατ' ἀριθμὸν ἀλλὰ μἡ κατ' ἀξίαν, τούτου δ'ὄντος τοῦ δικαίου, τὸ πλῆθος ἀναγκαῖον εἶναι κύριον, καὶ ὅτι ἀν δόξη τοῖς πλείοσι, τοῦτ' είναι καὶ τέλος καὶ τοῦτ' εἶναι τὸ δίκαιον· φασὶ γὰρ δεῖν ἴσον ἔχειν ἔκαστον τῶν πολιτῶν. Ibid. IV, 4, 1291 b, 34: εἶπερ γὰρ ἐλευθερία μάλιστ' ἐστὶν ἐν δημοκρατία καθάπερ ὑπολαμβάνουσί τινες καὶ ἰσότης. Cp. μμже, πρμμ. 4.

<sup>3</sup>) Plato, Leges, 698, B—C: ήμιν γάρ κατ' ἐκείνον τὸν χρόνον, ὅτε ή Περσῶν ἐπiθεσις τοῖς ¨Ελλησιν, ἴσως δὲ σχεδὸν ἅπασι τοῖς τὴν Εὐρώπην οἰκοθσιν ἐγίγνετο, πόλιτεία τε ῆν παλαιὰ καὶ ἐκ τιμημάτων ἀρχαί τινες τεττάρων, καὶ δεσπότις ἐνῆν τις αἰδώς, δι' ῆν δουλεύοντες τοῖς τότε νόμοις ἴῆν ἦθέλομεν· καὶ πρὸς τούτοις δὴ τὸ μέγεθος τοῦ στόλου κατά τε γῆν καὶ κατὰ θάλατταν γενόμενον, φόβον ἄπορον ἐμβαλόν, ἔτι μείζονα ἐποίησεν ἡμᾶς τοῖς τε ἄρχουσι καὶ τοῖς νόμοις δουλεθσαι. καὶ διὰ πάντα ταθθ ἡμῖν Ἐυνέπεσε πρὸς ἡμᾶς αὐτοὺς σφόδρα φιλία. Thucyd., Π, 37: ἀνεπαχθῶς δὲ τὰ ίδια προσομιλοῦντες τὰ δημόσια διὰ δέος μάλιστα αὐτῶν ὅσοι τε ἐπ' ὠφελία τῶν ἀδικουμένων κεἶνται καὶ ὅσοι ἄγραφοι ὄντες αἰσχύνην ὁμολογουμένην φέρουσι.

<sup>8</sup>) См. выше, стр. 53 прим. 3.

4) Plato, De Rep. 557, B.: ὅπου δέ γε ἐξουσία, δήλον ὅτι ἰδίαν ἕκαστος ἀν κατασκευήν τοῦ αὐτοῦ βίου κατασκευάζοιτο ἐν αὐτῆ, ῆτις ἕκαστον ἀρέσκοι. (Cm. μμπe, crp. 59.) Aristot. Polit. V, 7, 1310 a, 28 – 84: δύο γάρ ἐστιν οἶς ἡ δημοκρατία δοκεῖ ώρίσθαι, τῷ τὸ πλεῖον είναι και τῆ ἐλευθερία. τὸ μὲν γὰρ δίκαιον ἴσον δοκεῖ είναι ἰσον δ' ὅ τι ἀν δόξη τῷ πλήθει, τοῦτ' είναι κύριον, ἐλεύθερον δὲ καὶ ἴσον τὸ ὅ τι ἀν βούληταί τις ποιεῖν. ὥστε ζῆ ἐν ταῖς τοιαὐταις δημοκρατίαις ἕκαστος ὡς βούλεται. Cp. τακπe ibid. VI, 2, 1317, b, 13–14, μ Thuc. VII, 69, 3: Νικίας.... πατρίδος τε τῆς ἐλευθερωτάτης ὑπομιμνήσκων καὶ τῆς ἐν αὐτῆ ἀνεπιτάκτου πῶσιν ἐς τὴν δίαιταν ἐξουσίας.

Политическая жизнь первой эпохи была провикнута взглядомъ что законъ царь всего <sup>1</sup>); въ лицё Перикла совмёщалась законность съ произволомъ: Периклъ управлялъ государствомъ по своей волѣ, но его воля (имѣвшая цѣлью благо государства) была закономъ для всѣхъ; послѣ Перикла жизнь общественная руководствовалась правиломъ, впервые ясно выраженнымъ Протагоромъ, что человѣкъ есть мѣра всѣхъ вещей. Въ это время истиннымъ закономъ былъ всякій свободный человѣкъ, а государственный законъ сталъ въ глазахъ людей свободныхъ тиранномъ, принуждающимъ людей дѣлать то, что противно ихъ природѣ<sup>2</sup>).

Своимъ возникновеніемъ и первоначальнымъ развитіемъ гражданскій субъективизмъ въ Абинахъ былъ, какъ мы видёли, обязанъ принамъ чисто внъшнимъ. Въ началъ аеинской исторіи мы видимъ царскую власть въ борьбъ съ родовою знатью, которая отстаиваетъ свои права, какъ цълаго сословія. Затъмъ, вслъдствіе причинъ экономическихъ, возникаетъ борьба между богатой и властной знатью съ одной стороны и бъдными и угнетенными мелкими земледъльцами и ремесленниками съ другой. Кровавый призракъ междуусобной войны выдвигаеть геніальную личность Солона, который даеть государственное устройство, уравнов вшивающее права борющихся сословій. Личная государственная дъятельность этого выдающагося человъка расчищаеть поприще для двятельности другихъ личностей. Борьба сословій превращается; начинается борьба между отдёльными личностями, стоящими во главъ партій. Къ концу VI въка значеніе личности настолько возрастаеть, что Клиссень находить нужнымъ издать законъ объ остракизмъ, дающій народу средство законнымъ путемъ устранять изъ своей среды опасную для государственной жизни личность. Впрочемъ, эта мъра была направлена съ цълью ослабить значеніе личности изъ рядовъ сильной знати; въ рядахъ низшаго сословія родовой духъ быль еще настолько кръпокъ, что для пробужденія личности въ самостоятельной политической двятельности, Клисеенъ вынужденъ былъ произвести переворотъ въ старинномъ устройствъ филъ. Уничтожение Клисоеномъ политической связи древнихъ родо-

<sup>4</sup>) Pind. I, fr. 169 (Bergck, Poetae Lyrici graeci, ed. 4, 1878, p. 439): Νόμος ό πάντων βασιλεύς.

θνατών τε και άθανάτων π τ. π.

Ср. Herod. III, 38. См. также приведенные ниже хоры изъ трагедій Эсхила и Софовла.

\*) Τακъ называлъ законъ софистъ Гиппій. Plato, Protag. 337, D: ό δὲ νόμος, τύραννος ῶν τῶν ἀνθρώπων, πολλὰ παρὰ τὴν φύσιν βιαζεται.



выхъ союзовъ было первымъ важнымъ шагомъ асинскаго законодательства на проложенномъ Солономъ пути къ гражданскому субъективизму. Второй важный шагъ на томъ же пути былъ сдъданъ Аристидомъ, уравнявшимъ всъхъ гражданъ передъ закономъ; третій и послъдній—закономъ о урафѝ парачо́µшч, дозволявшимъ каждому асинянину быть судьею того, что законно и незаконно, и введенной Перикломъ миссофоріей (или платой за участіе въ совътъ, народномъ собраніи и судъ), сдълавшей практическое примъненіе этого закона каждому доступнымъ. Къ концу V въка полновластнымъ господиномъ въ законодательныхъ собраніяхъ и народномъ судъ было вольное слово демога—витіи, увлекавшее народъ къ тому или другому ръшенію, сообразно съ личными видами оратора ').

') Cp. Isocr. VIII, 52: ἐμπειρότατοι δὲ λόγων καὶ πραγμάτων ὄντες οὕτως ἀλογιστως ἔχομεν, ὥστε περὶ τῶν αὐτῶν τῆς αὐτῆς ἡμέρας οὐ ταὐτὰ γιγνώσκομεν, ἀλὶ ὡν μἐν πρὶν εἰς τὴν ἐκκλησίαν ἀναβῆναι κατηγοροῦμεν, ταῦτα συνελθόντες χειροτονοῦμεν, οὐ πολὺν δὲ χρόνον διαλιπόντες τοῖς ἐνθάδε ψηφισθεῖσιν, ἐπειδὰν ἀπίωμεν, πάλιν ἐπιτιμῶμεν· προσποιοὑμενοι δὲ σσφώτατοι τῶν Ἑλλήνων εἶναι τοιοὑτοις χρώμεθα συμβούλοις, ὡν οὐκ ἔστιν ὅστις οὐκ ἂν καταφρονήσειεν, καὶ τοὺς αὐτοὺς τοὑτους κυρίους ἀπάντων τῶν κοινῶν καθίσταμεν, οἶς οὐδεἰς ἀν οὐδἐν τῶν ἰδίων ἐπιτρέψειεν. Demosth. Οlynth. 30-31: τὸ μἐν πρότερον..... αὐτὸς ὁ δῆμος δεσπότης τῶν πολιτεψομένων ῆν καὶ κύριος αὐτὸς ἀπάντων τῶν ἀγαθῶν, καὶ ἀγαπητὸν ῆν παρὰ τοῦ ὅἡμου τῶν ἄλλων ἑκάστψ καὶ τιμῆς καὶ ἀρχῆς καὶ ἀγαθῶν, καὶ διὰ τσύτων ἅπαντα πράττεται. Cp. τακπε Aristoph. Equ. 1106-1116:

> ῶ Δήμε, καλήν Υ' ἔχεις ἀρχήν, ὅτε πάντες ἀν... θρωποι δεδίασί σ' ὥσ... περ ἄνδρα τύραννον· ἀλλ' εδπαράγωγος εἶ, θωπευόμενός τε χαί... ρεις κάξαπατώμενος, πρός τόν τε λέγοντ' ἀεἰ κέχηνας· ὁ νοῦς δέ σου παρών ἀποδημεῖ,

## и характеристику демократіи въ ікєтібеς Еврипида, 406-422 (Hart):

έν μέν τόδ' ήμιν, ώσπερ έν πεσσοις, δίδως κρείσσον πόλις γάρ, ής έγι πάρειμ' άπο, ένος προς άνδρός, οὐκ ὄχλψ, κρατύνεται οὐδ' ἔστιν αὐτὴν ὅστις ἐκχαυνῶν λόγοις προς κέρδος ἴδιον ἄλλοτ' ἄλλοσε στρέφει. ό δ' αὐτίχ' ήδὺς καὶ διδοὺς πολλὴν χάριν ἐσαθθις ἕβλαψ', εἶτα διαβολαίς νέαις



Въ демократическомъ государствъ (говоритъ онъ) все переполнено вольностью и свободой. Каждый тамъ живетъ по своему, избираетъ образъ жизни, какой нравится. Отъ того можно тамъ встрътить людей всевозможныхъ обычаевъ: какъ пестрая одежда разукрашена цвътами, такъ демократическій городъ разцвъченъ разнообразными нравами. Подъ охраной демократической вольности находятъ себъ пріютъ всевозможныя формы правленія; если кто желаетъ основать государство по какому-ипбудь образцу, пусть придетъ въ демократическій городъ, и онъ найдетъ тамъ въ дъйствіп любой. Демократія не знаетъ никакого стъсненія: нъть нужды ни властвовать, ни быть

> κλέψας τὰ πρόσθε σφάλματ' ἐξέδυ δίκης. ἀλλως τε πῶς ἀν, μὴ διευθύνων λόγους, ὀρθῶς δύναιτ' ἀν δῆμος εὐθύνειν πόλιν; ὁ γὰρ χρόνος μάθησιν ἀντὶ τοῦ τάχους κρείσσω δίδωσι. γηπόνος δ'ἀνὴρ πένης, εἰ καὶ γένοιτο μὴ ἀμαθής, ἔργων ὕπο οὐκ ἀν δύναιτο πρός τὰ κοίν' ἀποβλέπειν. τὸ δ' αῦ νοσῶδες, ταὐτὸ τοῖς ἀμείνοσιν ὅταν πονηρὸς ἀξίωμ' ἀνὴρ ἔχη, γλώσση κατασχών δῆμον, οὐδὲν ῶν τὸ πρίν.

Эта характеристика безспорно (см. выше стр. 54, прим. 1) относится къ аениской демократия; единственная поэтическая вольность, которую допустилъ Еврипидъ, состоитъ въ томъ, что онъ, бытъ-можетъ по требованию метра, говоритъ үйпоvос вмёсто хспосте́хvис (аениское народное собрание, какъ мы видѣли, состояло главнымъ образомъ изъ ремесленниковъ). Напротивъ то, что говоритъ дальше, восхваляя демократическое устройство, Фезей, 430-438:

> γεγραμμένων δὲ τῶν νόμων ὅ τ' ἀσθενὴς ὁ πλούσιός τε τὴν δἰκην ἴσην ἔχει, ἔστιν δ'ἐνισπεῖν τοῖσιν ἀσθενεστέροις τὸν εὐτυχοῦντα ταῦθ', ὅταν κλύη κακῶς, νικῷ δ'ὁ μείων τὸν μέγαν, δίκαι' ἔχων. τοῦλεύθερον δ'ἐκεῖνο· τἰς θέλει πόλει χρηστόν τι βούλευμ' ἐς μέσον φέρειν ἔχων; καὶ ταῦθ' ὁ χρήζων λαμπρὸς ἔσθ', ὁ δ' οὐ θέλων σιΥῷ. τί τούτων ἔστ' ἰσαἰτερον πόλει —

относится очевидно къ демократіи идеальной, а не той, которая существовала въ Асинакъ.

') Plato, De Rep. 557, B--558, C, 562, E--563, D. Я даю въ этомъ случай не переводъ, а изложеніе. Что эта поэтическая картина снята съ дййствительности, в идно изъ словъ Главкона 558, B: каї μάλα γνώριμα λέγεις и 563, D: τὸ ἐμὸν ἐμοὶ λέγεις ὄναρ.



- 58 -

подвластнымъ, когда не желаешь; можно не воевать, когда другіе ведуть войну, и не быть въ миръ, когда остальные не нарушаютъ мира; можно, вопреки закону, быть начальникомъ и судьей-все зависить оть того, какъ придеть въ годову. Однимъ сдовомъ демократія самое лучшее государственное устройство: пестрое, безначальное, уравнивающее всёхъ, равныхъ и неравныхъ. Въ каждомъ жилищъ царить вольность и безначаліе. Отцы привыкають на себя смотръть какъ на равныхъ сыновьямъ и испытывать передъ ними страхъ, сыновья считають себя равными отцамъ и, отстаивая свою свободу, не стыдятся и не боятся родителей. Переселенцы, граждане, иностранцы-всв имвють одинаковыя права. Въ школахъ учителя боятся учениковь и имъ льстятъ, ученики ставять ни во что учителей и наставниковъ; вообще-молодые уподобляются старымъ и соревнуютъ имъ въ рвчахъ и двлахъ, а старые подражають молодымъ, веселятся и шутять, не желая показаться непріятными и деспотичными. Но высшее проявленіе свободы и равенства въ томъ, что рабы не менве вольны, чвмъ господа, что мужчины и женщины одинаково свободны и равноправны. Каковы люди, таковы и живуще съ ними звъри. Собаки, лошади и ослы ходять по улицамъ демократическаго города важно и свободно и сшибають съ ногъ всяваго, вто не посторонится. До того становится у гражданъ нѣжной душа, что не можетъ выносить и намека на рабство; въ концъ они пренебрегаютъ законами писанными и неписанными, не желая надъ собою никакого господства.

Нежеланіе подчинять свою волю законамъ писаннымъ и неписаннымъ есть лишь отрицательное выраженіе гражданскаго субъективизма; положительное выраженіе состоить въ обратномъ, въ желаніи поставить свою волю законодательницей въ области законовъ писанныхъ и мъриломъ въ области законовъ неписанныхъ—иначе сказать, въ утвержденіи притязаній своей единичной сильной личности. Өукидидъ говорить, что послъ изгнанія Пизистратидовъ афиняне постоянно опасались возникновенія тиранніи и были въ этомъ отношеніи подоврительны <sup>1</sup>); Алкивіадъ у того же историка оправдывается, что не стремился къ тиранніи <sup>2</sup>); Аристофанъ смѣется, что въ его время во всемъ подозрѣвають тираннію и заговорщиковъ. "На рынкъ (говорить онъ) тираннія въ большемъ ходу, чъмъ соленая рыба: станешь-ли покупать крупную рыбу и не захочешь взять мелкой, торговецъ мелкой рыбой тотчасъ-же скажеть: "Этотъ жарить для тиранніи"; спросишь-ли чесноку въ приправу къ корюшкамъ, торговка

<sup>2</sup>) Ibid. VI, 89, 3. См. ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Thucyd. VI, 53, 3; ibid 60, 1; cp. TARKE 27, 2.

зеленью смотритъ искоса и говоритъ: "Ты требуешь чесноку— ужъ не для тиранніи-ли?" <sup>1</sup>) Всё эти указанія свидётельствуютъ ясно, что опасеніе видёть тираннію было не однимъ только слёдствіемъ пережитаго опыта, но также и того, что условія для ея возникновенія существовали. Условія эти лежали частью въ общихъ свойствахъ человёческой природы, частью въ особенностяхъ демократія.

"Человѣкъ, говоритъ Аристотель, есть животное политическое"<sup>2</sup>), или выражаясь грубымъ, но болте точнымъ языкомъ естествовтат. нія, — животное стадное. Какъ ни одно стадо не можетъ обойтись безъ вожака, точно также не можеть обойтись безъ него и народная толпа. Повсюду, гдъ существуетъ охлократія, существуеть и вожакъ толпы или демагогъ. "Въ твхъ демократіяхъ, гдъ законъ не имъетъ силы", читаемъ мы у Аристотеля <sup>3</sup>), "появляются демагоги. Народъ въ этомъ случав превращается въ многоголоваго монарха, такъ какъ верховная власть принадлежить всей толпъ, хотя и не каждому человъку въ отдёльности. Какъ монархъ, такой народъ ищетъ проявить свое самодержавіе тъмъ, что не признаеть надъ собой никакихъ законовъ. Онъ становится такимъ образомъ деспотомъ и чтитъ дьстецовъ. Въ этомъ, да и вообще народовластіе подобно тираннія. Характеръ того и другаго правленія одинъ и тотъ же: оба притъсняютъ лучшихъ; народные приговоры соотвётствують приказаніямь властелина, а демагоги совершенно тоже, что придворные льстецы. Льстецы и демагоги имѣють одинаковую силу: первые у тиранна, вторые у толпы. Предоставляя, все на усмотрёнія толпы, демагоги бывають причиною того что ръшающее значение получають народные приговоры, а не законы. Дълають же это демагоги потому, что становятся великими, когда государемъ бываетъ народъ, а они государями его мнъній, увлекая за собою толпу". Какъ недалеко отъ демагогіи до тиранніи, изъ этихъ словъ Аристотеля не трудно видёть. "Когда нараждается тираннъ, говорить Платонъ<sup>4</sup>), онъ выростаеть не изъ чего другаго, но изъ корня предстоятельства".

Въ Авинахъ узаконилъ демагогію своимъ великимъ именемъ Периклъ. Подобно всёмъ остальнымъ демагогамъ, Периклъ достигъ власти угожденіемъ толпъ<sup>5</sup>), но затёмъ, ставъ единоличнымъ предсто-



<sup>&#</sup>x27;) Aristoph. Vespae 488—500; ср. также ibid. 416, 463—470, 500—502 (грубая, но мѣткая острота) и Aves 1074—1075.

<sup>\*)</sup> Aristot. Polit. I, 2, 1253a, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. IV, 4, 1292a, 10-27; cp. ibid. V, 11, 1313b, 39-1314a, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Plato, De Rep. 565,D; cp. ibid. 565,C.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Plutarch. Pericl. XI, XV.

ятелемъ Аоинъ, онъ (говорить Оукидидъ 1), сильный своимъ обаяніемъ, совершенно недоступный подкупу, правилъ народомъ независимо и не столько подчинялся его воль, сколько ее себь подчиняль. Поддер живая свою власть не безчестными средствами, онъ не имвлъ нужны говорить народу пріятное, но, опираясь на свое обаяніе, возражаль даже съ гнъвомъ. Напротивъ, его преемники, мало отличаясь по способностямъ одинъ отъ другаго, но каждый желая быть первымъ, стали вести двла въ угоду народу." Двлать угодное народу, значить угождать однимъ въ ущербъ другимъ. Демократія въ греческихъ городахъ была, по согласному свидётельству Платона и Аристотеля, господствомъ бъдныхъ и свободныхъ 2). Но граница между бъдными и богатыми весьма неопределенна и интересы техъ и другихъ часто переплетаются. Оть того, угождая бёднымъ и притёсняя богатыхъ, демагогъ навлекаетъ на себя ненависть какъ богатыхъ, такъ и бъдныхъ и въ концё можеть поддерживать свою власть только насиліями и внушеніемъ страха. "Если предстоятель черни, замвчаетъ съ глубокимъ знаніемъ человъческаго сердца Платонъ »), имъетъ позади себя совершенно покорную толпу, то онъ не будетъ воздерживаться отъ единоплеменной крови, но приводя, какъ это вообще бываеть, цо ложнымъ доносамъ обвиняемаго предъ судъ, станетъ оскверняться убійствомъ, отнимать у человъка жизнь, языкомъ ѝ нечестивыми устами пробовать родственной жертвы, изгонять въ ссылку, убивать, подстрекать въ снятію чужихъ долговъ и раздёлу земли. Но такому человъку необходимость и самая судьба либо погибнуть отъ враговъ. либо тиранствовать и изъ человъка сдълаться волкомъ". 4) Периклъ не сдёлался волкомъ частію по своему великодушію, частью вслёдствіе того, что тодпа, которую онъ принядъ, хранида еще въ себъ уважение къ стародавнимъ нравственнымъ правиламъ и потому не нуждалась въ развращенномъ вождъ. Но ядъ растлъния, внесенный Перикломъ въ авинскую жизнь лестью народному самолюбію и развитіемъ въ абинянахъ корысти мисвофоріей<sup>5</sup>), не могъ не проявить своей разрушительной силы. Въ послёдние годы Периклъ на себе испыталъ его дъйствіе <sup>6</sup>), а своимъ преемникамъ передалъ уже не на-

•) Тираннія Фалариса въ Агригенть и французскихъ «демократовъ» Великой революціи не оправдываеть ли это замівчаніе Платона?

•) Plato, Gorg. 215, Е. Ср. выше стр. 53.

) Plat. Gorg. 516,E; Thucyd. II, 21, 3; Plut. Pericl. XXXV.



<sup>1)</sup> Thucyd- II, 65, 5-6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 53, прим. 5 и слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Plato, De Rep. 565, E-566, A.

родъ, но "безстыжую маску народа, которая ни передъ чёмъ не краснѣетъ" 1). Актеръ, избирающій своею ролью одухотворять такую маску не на сценв, а въ жизни, самъ не можеть не быть безстынымъ. Демагогія третьяго послё Перикла демагога. Клеона. (первымъ быль торговець паклей и мельникъ Евкрать, вторымъ прасолъ Лизиклъ<sup>2</sup>) служить выразительнымъ подтвержденіемъ этой и безъ того очевидной истины. Если при Периклъ асинское государство было только по имени демократіей, а на двлё правленіемъ перваго человъка, 3) то, годъ спустя послё его смерти, оно было на дълъ тиранніей Клеона. Аристофанъ живо рисуеть, какъ трепетали богатые в бъдные передъ этимъ сильнымъ демагогомъ \*) ("смертоноснымъ Тифономъ. Харибдой грабежа, подобнымъ Церберу чудовищемъ съ зубастой пастью, со свирёпосверкающимъ взоромъ блудницы, съ головою, облизанною сотнею визжащихъ льстецовъ, съ голосомъ подобнымъ реву гибельнаго потока, со смрадомъ коровы"), 5) который стояль во главь густой единомышленной толпы молодцовь вожевииковъ и торговцевъ сыромъ и медомъ, в) провъдывалъ все, что творится въ городъ и обо всемъ горланилъ, <sup>7</sup>) и для обогащенія казны однихъ мучилъ, другихѣ вѣшалъ, отъ третьихъ вытребывалъ, не заботясь ни о комъ изъ частныхъ дицъ, но только о томъ, какъ бы угодить народу. 8) Сколько бы мы ни относили въ этихъ показаніяхъ Аристофвна къ комическимъ или даже злостнымъ преувеличеніямъ---Аристофанъ былъ лично оскорбденъ Клеономъ – нельзя не придать значенія его словамъ, обращеннымъ (во "Всадникахъ") со сцены ко всему народу и самому Клеону, что изъ страха предъ могучимъ демагогомъ никто не ръшился изготовить его маску ») (вслъдствіе чего Аристофанъ лично выступилъ въ роли Пафлагонскаго раба-Клеона,

<sup>6</sup>) Aristoph. Equites 849-851.

') Ibid. 858-860.

καὶ πῶς ἄν ἐμοῦ μᾶλλόν σε φιλῶν ῶ Δῆμε γένοιτο πολίτης; δς πρῶτα μέν, ἡνίκ' ἐβούλευόν σοι, χρήματα πλεῖστ' ἀπέδειἕα ἐν τῷ κοινῷ, τοὺς μὲν στρεβλῶν, τοὺς δ' ἄγχων, τοὺς δὲ μεταιτῶν, οὐ φροντίζων τῶν ἰδιωτῶν οὐδενός, εἰ σοὶ χαριοίμην.

Ср. также ibid. 61-70; 258-265. ) Ibid. 230-232.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Слова Аристофана, Equites, 395-397.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этихъ демагогахъ см. ниже, стр. 64, прим. 5 и 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше, стр. 53, прим. 3.

<sup>4)</sup> Aristoph. Equites, 222, csta. ;cp. 60, csta.

<sup>• • •)</sup> Ibid. 248, 519; Vespae, 1031-1035; cp. Pax 737-742.

<sup>•)</sup> Ibid. 770-773. Клеонъ говорить:

подкрасивъ свое лицо). Впрочемъ, върность красокъ въ Аристофановомъ изображении Клеона подтверждается свидътельствами Фукидида. <sup>1</sup>) Гротъ не придаетъ въры и этому историку, ссылаясь на то, что Фукидидъ былъ изгнанъ Клеономъ и потому могъ быть къ нему пристрастенъ (Фукидидъ написалъ свою исторію въ изгнаніи) и старается выставитъ Клеона въ наилучшемъ свътъ. <sup>2</sup>) Но не только нътъ ничего невъроятнаго въ томъ, что Клеонъ совершалъ возмутительныя насилія, невозможно предположить противнаго, такъ какъ въ этомъ случав Клеонъ долженъ былъ бы идти противъ общаго нравственнаго и политическаго теченія, а это несовмъстимо съ положеніемъ демагога.

Право сильнаго, на которое опирался Клеонъ, было высшимъ закономъ всей асинской политики второй половины У въка. Это право признають представители ассинскаго народа теоретически, то (какъ въ спартанскомъ народномъ собранія) доказывая, что отъ въка такъ установлено, чтобы слабый быль въ рукахъ у сильнаго, что поэтому, если представится случай къ пріобрѣтенію чегонибудь силою, доводы справедливости никого не воздерживають отъ преобладанія, и что заслуживаеть похвалы уже тоть, кто, слёдуя естественному влеченю властвовать надъ другими, окажется справедливве, чёмъ какъ требуетъ его сила<sup>8</sup>); то (какъ въ спорё съ мелосцами) заявляя "безъ красивыхъ словъ и околичностей", что въ человъческихъ разсчетахъ справедливость бываетъ ръшительницей лишь тогда, когда объ стороны испытывають одинаковое принуждение, но что въ противномъ случав сильнвйшіе двлають возможное, а слабъйшіе имъ уступаютъ <sup>4</sup>), что какъ боги, такъ еще несомнённёе дюди самою природою вынуждены властвовать надъ покоренными, что этотъ законъ не они, абиняне, впервые ввели и не они первые примънили, но приняли его уже готовымъ и пользуются имъ такъ, какъ на ихъ мъсть всякій этимъ закономъ воспользовался бы и какъ во всъ времена будутъ пользоваться имъ всё другіе<sup>5</sup>); то наконецъ, (какъ въ собранія кимаринэевъ) ссылаясь, какъ на общепризнанную истину, что для тиранна или города властелина справедливо все, что полезно <sup>6</sup>). Это право самъ аоинскій народъ примѣняетъ на дѣлѣ, по-

- 2) Grote, History of Greece, VI, 257, sq.
- <sup>a</sup>) Thucyd. I, 76, 2-3.
- 4) Ibid. V, 89.
- •) Ibid. V, 105, cp. также ibid. 111.
- <sup>6</sup>) Ibid. VI, 85.



<sup>1)</sup> Thucyd. III, 36; IV, 28, 4 H Ap.; cp. rakme Plutarch. Nic. II--III, VII.

рабощая союзные города<sup>1</sup>), тратя на свои нужды или прихоти союзную казну<sup>2</sup>), избивая жителей возмутившихся Митиленъ<sup>3</sup>), поголовно умерщвляя взрослое мужское население ни въ чемъ неповинныго Мелоса<sup>4</sup>). Тому же самому праву, естественно, должна была слёдовать и чистовнутренняя политика. Заботясь исключительно о своей выгодъ, партія болѣе численная оттѣсняла менѣе численную, вожакъ болѣе сильный, хитрый и наглый бралъ верхъ надъ вожакомъ менѣе сильнымъ, хитрымъ и наглымъ, въ народномъ собраніи, совѣтѣ и судѣ болѣе искусный ораторъ побивалъ менѣе искуснаго (δ креі́ттшу λόγος τòν ἥттш λόγον).

Если бы въ Афинахъ не было Клеона, то на его мъстъ былъ бы другой, быть можетъ еще худшій, и во всякомъ случав не лучшій. Непосредственный предшественникъ Клеона, прасолъ Лизиклъ, уступалъ, какъ видно изъ намековъ Аристофана, вь нравственныхъ достоинствахъ своему предшественнику, торговцу пенькой и мельнику Евкрату<sup>5</sup>), который отъ государственнаго кормила долженъ былъ возвратиться къ своей мельницъ<sup>6</sup>). Послъ Клеона (говоритъ Аристофанъ<sup>7</sup>) долженъ былъ бы править Афинами какой-нибудь колбасникъ, еще большій негодяй и нахалъ, чъмъ Клеонъ, хотя быть можетъ п меньшій воръ<sup>8</sup>). Вымышленный Аристофаномъ разговоръ между этимъ идеальнымъ демагогомъ—колбасникомъ и афинскими военачальниками Демосфеномъ и Никіемъ весьма характеренъ для афинской демагоги. Я привожу портому изъ него небольшой отрывокъ<sup>9</sup>).

Демосвенъ. О, счастливецъ колбасникъ, сюда, сюда, иди, любезнъйшій, явленный спаситель государства и насъ. Колбасникъ. Что такое? Что вы меня зовете? Демосвенъ. Поди сюда, узнай какое тебъ благополучіе, какое великое счастье. Никій. Поди же, поставь здъсь свой лотокъ. Прочти, что предсказываетъ тебъ богъ. Демосвенъ. Ну же, положи сначала на землю свои снаряды, а потомъ поцѣлуй землю и боговъ. Колбасникъ. Да что, что такое? Демосвенъ. О счастливецъ! О богачъ! О ты, сегодня ничто, а завтра первая величина! О счастливыя Авины! Колбасникъ. Да что ты, любезный, мъщаещь мнъ мыть

- <sup>•</sup>) Aristoph. Equites 129, слѣд.; 762.
- •) Ibid. 254.
- ') Ibid. 143, слёд., 944-945.
- •) Ibid. 1248-1249.
- ') Ibid. 147-195, 209-220.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этомъ см. Gilbert, I, 390 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Plutarch. Pericles XII; cp. также Duncker, IX, 167 (Neue F., 2-rB.)

<sup>3)</sup> Thucyd. III, 50; cp. Grote, History of Greece, VI, 28, sq.

<sup>\*)</sup> Thucyd. V, 116; Grote, History of Greece, VI, 379, sq.

кишки и продавать колбасы и смъешься надо мною. Демосвенъ. Эхъ простакъ, какія кишки? Посмотри сюда. Видишь эти ряды людей? Колбасникъ. Вижу. Лемосвенъ. Такъ вотъ, ты будешь начальникомъ надъ всёми ими-надъ рынкомъ, надъ пристанями, надъ Пниксомъ. Ты будешь попирать ногами совъть, будешь снимать стратеговъ, будешь заковывать въ цёпи, будешь сажать въ темницы, будешь распутничать въ пританев. Колбасникъ. Я? Демосвенъ. Именно ты. Ты еще не все видишь. Встань на этотъ дотокъ и посмотри на эти раскинувшіеся вругомъ острова. Колбасникъ. Смотрю. Лемосвенъ. А видишь эти пристани и корабли? Колбасникъ. Вижу. Лемосвенъ. Да какъ же не велико твое счастье? Посмотри теперь однимъ глазомъ на Карію, а другимъ на Калхидонъ. Колбасникъ. Что жъ, я буду счастливымъ, если перекошу себъ глаза? Демосвенз. Нътъ, это все перейдетъ къ тебъ. Ты сделаешься, какъ говорить это предсказание, величайшимъ человъкомъ. Колбасникъ. Скажи мнъ, какъ же я, колбасникъ, могу сдълаться великимъ человъкомъ? Демосвенъ. Вотъ потому ты и сдълаешься великимъ, что ты негодяй, что ты съ рынка, что ты нахалъ. Колбасникъ. Да я не считаю себя достойнымъ имъть великую силу. Демосоенъ. Эхъ, почему ты называешь себя недостойнымъ. Ты должно быть сознаешь въ себѣ что нибудь хорошее. Или ты изъ людей честныхъ? Колбасникъ. Клянусь Зевсомъ, нътъ, изъ подледовъ. Демосвенъ. Какое счастливое совпаденіе! Какимъ обладаешь ты благомъ для веденія дълъ! Колбасникъ. Но я ничего не смыслю въ наукахъ. Умёю только читать и писать, да и то едва-едва. Демосвено. Жалко и то, что едваедва-то умъешь. Въдь теперь демагогія – достояніе не образованныхъ и честныхъ людей, но невъждъ и негодяевъ... Колбасникъ. Предсказане льстить моему самолюбію, но я удивляюсь, какимъ образомъ стану я управлять народомъ. Демовсенъ. Самое пустое дъло. Продолжай свои теперешнія занятія. Перемъшивай всъ дъла и приготовляй изъ нихъ колбасу<sup>1</sup>), подлаживайся подъ народъ, услащай его поварскими словечками. У тебя есть все нужное для демагога: разбойничій голось, дурная порода, площадныя привычки-однимъ словомъ все, необходимое для государства. Къ тому же къ тебъ подходятъ предсказанія Пиеіи.

Предсказанія Аристофановой Пивіи быть можеть исполнилось бы съ большою точностью, если бы послё смерти Клеона не выдвинулась геніальная личность Алкивіада <sup>2</sup>). Знатный, богатый, необыкно-

\*) Образцовая характеристика у Grote, History of Greece, Vl, 301 sq. VIII, 116. sq.

 $\mathbf{5}$ 

<sup>1)</sup> Cp. ibid. 798, слѣд.

венно даровитый, образованный, красивый, но въ то же время безпредвльно распутный, безстыдный и наглый, Алкивіадъ, какъ блестяшими качествами, такъ и глубиною всякаго рода пороковъ, далебо превосходилъ всъхъ своихъ предшественниковъ и соперниковъ. Но твиъ сокрушительнъе было его себялюбіе, что, по върному замъчанію Платона<sup>1</sup>), какъ великое добро, такъ и великое зло можетъ происходить только отъ людей чрезвычайныхъ. Изъ государственныхъ дъятелей Аеинъ никто въ такой мъръ не способствовалъ гибели аеинскаго могущества, какъ этотъ плёнительный потомокъ Зевса, носившій на щить золотое изображеніе бога любви<sup>2</sup>). "Поддерживая среди свое обаяніе, Алкивіадъ (говоритъ Өукидидъ <sup>2</sup>) давалъ гражданъ своимъ страстямъ къ коневодству и всякой другой расточительности большій просторъ, чёмъ сколько дозволяло его состояніе, и это обстоятельство не мало содъйствовало паденію государства. Большинство. опасаясь чрезмерной необузданности образа его жизни и высокомерныхъ помысловъ во всемъ, что онъ двлалъ и предпринималъ, стало относиться къ нему враждебно, подозръван, что онъ стремится къ тиранніи, и не смотря на то, что онъ вель военныя двла превосходно, возмущенное его поступками въ частной жизни, поручало начальство другимъ, и такимъ образомъ скоро повергло государство въ гибењ". Но Алкивіадъ былъ и прямымъ спосившникомъ этой гибели. Снаряженіе Сицилійской экспедиціи, посылка Спартанцами Гилиппа въ Сиракузы и укръпленіе Декелей и, возмущеніе Хіоса и Милета, первая организація кроваваго заговора Четырехсоть-все это было діломь Алкивіада<sup>4</sup>). Какъ смотрѣлъ Алкивіадъ на государственный строй своей родины, лучше всего можно судить изъ его собственныхъ словъ, что демократія- общепризнанная безсмыслица 5). Только та чрезъ край необузданная и неугомонная сила его страстей, о которой говорить Өукидидъ, не дававшая покоя ни ему, ни другимъ, и бросавшая его за приключеніями изъ стороны въ сторону, пом'вшала Алкивіаду сделаться авинскимъ деспотомъ. Самъ Алкивіадъ отрицаетъ свои деспотическія стремленія. Подстрекая спартанцевъ на помощь Сиракузамъ противъ аоинянъ, онъ заявляетъ, что подобно своимъ предкамъ всегда относился



<sup>&#</sup>x27;) Plato, De Rep. 491, E.

<sup>2)</sup> Plutarch. Alcib. XVI.

<sup>\*)</sup> Thucyd. IV, 15, 2-3.

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Grote, History of Greece, VII, 389; VIII, 116.

<sup>•)</sup> Thucyd. VI, 89, 5: ἐπεὶ δημοκρατίαν γε καὶ ἐγιγνώσκομεν οἱ φρονοῦτές π, καὶ αὐτὸς οὐδενὸς ἂν χείρον, ὅσψ καὶ λοιδορήσαιμι ἀλλὰ περὶ ὁμολογουμένης ἀνοίας οὐδὲν ἂν καινὸν λέγοιτο.

враждебно къ тиранніи и если стояль во главъ народа, то исключительно потому, что подъ народомъ подразумёвается партія, противная единоличной власти '); но вся жизнь Алкивіада свидетельствуеть, что это заявленіе было ничвить не лучше той безпримврной по нахальству лжи, которою Алкивіадъ въ началъ своей политической двятельности обошелъ пословъ той же Спарты, наканунъ клятвенно увъривъ ихъ въ одномъ, а на другой день на ихъ же глазахъ сдълавъ совершенно противоиоложное 2). Демократія, во главъ которой Алкивіадъ стоялъ въ началь и конць своего политическаго поприща, и олигархія, которую онъ желалъ видъть въ 411 году, были для него сами по себъ безразличны<sup>8</sup>). Алкивіадъ очень хорошо зналь, какое значеніе имѣють въ глазахъ людей слова, но самъ не принадлежалъ къ числу способныхъ обольщаться призравами. Для него, какъ и для всякаго неотуманеннаго ума, было совершенно ясно, что равенство между людьми есть пустой звукъ, и что безграничный произволь толпы неизмённо выдвигаеть сильнаго для господства надъ слабымъ<sup>4</sup>). Рёзко и отчетливо выражаеть этоть взглядь въ связи съ общимъ нравственнымъ міровоззрвніемъ абинскихъ двятелей второй половины V ввка у Платона Калликлъ, одинъ изъ молодыхъ и образованныхъ политиковъ того времени<sup>5</sup>).

"Я думаю (говорить оць), что налагатели законовъ-люди слабые и ничтожные. Поэтому, издавая законы, восхваляя одно и пори-

3) Thucyd. VIII, 48, 3.

<sup>4</sup>) Это ясно изъ (приведеннаго выше) взгляда Алкивіада на демохратію и изь того, что онь опирался преимущественно на чернь. «По возвращении изъ изгнания, Алкивіадъ (разсказиваетъ Плутархъ, Alcib. XXXIV) и самъ пріободрился, и подняль духъ войска, увбривъ солдать, что они будуть непобъдимы и неодолимы подъ его начальствомъ, а для дюдей черныхъ и бидныхъ былъ такимъ демагогомъ, что внушиль сильное желавіе видіть себя тиранномъ. Ніткогорые подходили къ нему и уговаривали, чтобы онъ сталь выше зависти, пизвергь постановленія, завоны и болтуновь, губящихь государство и, сдълавшись единоличнымъ властелиномъ, велъ бы дъла по своему усмотрению, не опасаясь клеветниковъ». Плутархъ оканчиваетъ этотъ разсказъ замѣчаніемъ, что «калое самь Альнвіадь имьль намереніе относительно тираннія-неизвёстно», но что сильные зюди изъ страха постарались удалить его какъ можно скорве. Возможно ли однако сомнѣваться въ деспотическихъ намѣреніяхъ человѣка, который, по свидѣтельству самого Плутарха, не зналъ ни въ чемъ удержу, не терпѣлъ никого на своей дорогѣ, дрался и даже кусался, и въ угоду двумъ главнымъ своимъ страстямъ, честолюбію и стремленію быть везда первымь, готовь быль принести вь жертву все- деньги, жизнь, от ечество? О деспотическихъ наклонностяхъ Алкивіада ср. также Xenoph. Memor. I, 2, 11-24.

•) Plato, Gorg. 483,В-484,В. О мићнін Грота на счеть этой рѣчи Калликла см. примѣчаніе въ концѣ настоящей глазы.

5\*

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 3-4.

<sup>2)</sup> Ibid. V, 45. Grote, History of Greece, VI, 316, sq.

цая другое, они имъють въ виду себя, то есть свою личную пользу. Питая страхъ передъ людьми болёе сильными и способными къ преобладанію, какъ бы эти люди не стали преобладать надъ ними, они говорять, что преобладение дурно и неправелливо и что именно въ стремленіи имъть больше, чъмъ другіе, и состоить несправедливость. Сами будучи худшими, они довольны, когда имъютъ поровну. Вслъдствіе этого законъ признаеть несправедливымъ и дурнымъ, если однь человъкъ старается имъть больше, чъмъ другіе; это, говорять, значить поступать несправедливо. А между твыъ сама природа очевщно свидательствуеть, что справедливость состоить въ томъ, чтобы лучшій преобладаль надь худшимь и болье сильный надь менье сильнымъ. Что это такъ, явно изъ многаго: для животныхъ, для людей, для цёлыхъ городовъ и народовъ судъ справедливости одинъ и тотъ же-чтобы лучшій властвоваль и преобладаль надь худшимь. Въ самомъ дълъ, по какому праву Ксерксъ двинулся походомъ противъ Еллады, или отецъ его противъ скиеовъ? Такихъ примъровъ можно привести тысячи. Я думаю, что подобные дюди дъйствують по природѣ и-клянусь Зевсомъ - по закону природы, но конечно не по тому, который лёпимъ и постановляемъ мы, когда, овладёвая людьми отличными и сильнъйшими еще въ ихъ молодости, очаровываемъ ихъ волшебными своими напъвами, какъ львовъ, и поработивъ ихъ себъ, говоримъ: надобно всёмъ имёть по-ровну, въ этомъ состоитъ прекрасное и справедливое. Если же родился бы мужъ съ достаточною природою, то, стряхнувъ, расторгши и прогнавъ все это, поправъ наши хартіи, чары, обаянія и всё противные природё законы, онь возсталь бы изъ рабовъ и сдълался бы нашимъ господиномъ и отсюда просіяло бы право природы". "Сдерживать себя — разсуждаеть Калликиъ далее<sup>1</sup>) — глупо. Можетъ ли быть счастливымъ человекъ, рабствующій кому-нибудь? По природъ прекрасное и справедливое состоить въ томъ, на что я указываю съ полною откровенностью,чтобы тотъ, кто хочетъ жить правильно, увеличивалъ по возможности свои желанія, оставляль ихь безнаказанными и быль способень служить этимъ своимъ великимъ желаніямъ отвагою и умомъ, удовлетворяя каждый разъ то, чего пожелаетъ. Для большинсива однако это невозможно. Поэтому толпа порицаеть такихъ людей изъ стыда, прикрывая этимъ собственную немощь, и называеть необузданность порокомъ. Порабощая (какъ сказалъ я выше) дюдей по природъ дучшихъ п не имъя возможности исполнять свои удовольствія, она по

') Plato, Gorg. 491,E-492,C.



- 68 -

налодушію хвалить скромность и справедливость. Но для тёхъ, кому пришлось быть дётьми царей или же силою собственной природы пріобръсти себъ какую-нибудь власть, тираннію или царство, — для такихъ людей можетъ ли быть что-нибудь хуже скромности? При полной возможности безпрепятственно наслаждаться благами, нужно ли имъ ставить надъ собою господина --- людскіе законы, толки и порицанія? Какимъ образомъ они могли бы не быть несчастными, еслибы, слёдуя хваленой справедливости и скромности, стали удёлять друзьямъ не больше, чёмъ врагамъ, и это-властвуя въ своемъ городё! Истина, къ которой ты, Сократь, по твоимъ словамъ стремишься, вотъ въ чемъ: роскошь, необузданность, свобода, если имъютъ подъ собою опору — воть добродётель и счастье! А все остальное — пустая привраса, противоестественное соглашение, людская чепуха и притомъ ничего не стоющая". -- "Не безъ благородной откровенности (отвъчаетъ Калликлу Сократь) ты изложилъ свои мысли, Калликлъ; ты высказаль ясно то, что другіе хотя и думають, но говорить не хотятъ".

Къ числу львовъ, о которыхъ говоритъ Калликлъ, принадлежалъ прежде всего Алкивіадъ. На вопросъ, обращенный въ Аристосановыхъ "Лягушкахъ" Діонисомъ къ Эсхилу и Еврипиду, какого мнѣнія они объ отсутствующемъ Алкивіадѣ, "по которомъ государство тоскуетъ, котораго ненавидитъ, но въ то же время желаетъ видѣть возлѣ себя", Еврипидъ говоритъ, что ненавидитъ гражданина, который на пользу отечества медленъ, но скоръ на великій вредъ, для себя видитъ всѣ пути, но ненаходчивъ для государства, а Эсхилъ заявляетъ, что не слѣдуетъ въ городѣ воспитывать молодаго льва, если же его воспитаютъ, то необходимо подчиняться его нраву <sup>1</sup>).

Въ своей исповъди субъективизма Калликлъ подъ "закономъ" подразумъваетъ (какъ не трудно замътить) не одни только писанные законы, но также и установленные обычаемъ правила нравственной оцънки. Съ замъною объективнаго мърила субъективнымъ, единство этой оцънки должно было утратиться. На извращеніе нравственныхъ воззръній согласно указываютъ Фукидидъ, Платонъ и Исократъ. "Что прежде считалось надменностью (говорятъ они), то стало теперь представляться признакомъ хорошаго воспитанія; на безначаліе стали смотръть какъ на свободу, на расточительность какъ на великолъпіе, на безстыдство какъ на мужество, на безразсудную отвагу какъ на безкорыстьую храбрость, на предусмотрительную медлительность какъ

<sup>1</sup>) Aristoph. Ranae, 1418-1428.

на благовидную трусость, на скромность какъ на прикрытіе малодушія, на благоразуміе какъ на косность" и т. д. ')

Нравственный субъективизмъ представляетъ собою лишь одну изъ сторонъ духовной деятельности-проявление техъ ссбялюбивыхъ волненій, о значеніи которыхъ для исторіи ръчь будеть ниже. Но между всёми сторонами духовной жизни существуеть тесная связь: каждое духовное состояние есть явление сложное, но въ своей сложности единое и пераздѣльное. Не существуетъ ни ощущеній безъ отношенія къ умственной двятельности и волненіямъ, ни умственной двятельности безъ отношенія къ ощущеніямъ и волненіямъ, ни волненій безъ отношенія къ ощущеніямъ и умственной деятельности. Но въ каждомъ изъ духовныхъ состояній господствуеть только одинъ изъ трехъ элементовъ. Если преобладаетъ волненіе (то-есть осложненное удовольствіе или неудовольствіе), то состояніе бываеть мотивомь воли, иначе сказать-ближайшей причиной, направляющей двятельность къ достиженію или избъжанію чего-нибудь, смотря по тому, лежить ли въ основаніи волненія удовольствіе или неудовольствіе<sup>3</sup>). Внёшняя дёйствительность (включая сюда же и состоянія организма) совмъстно съ духовной организаціей производять ощущенія; ощущенія одновременно дають работу умственной діятельности (законамь ассоціація, переработывающимъ ощущенія въ представленія, понятія и т. д.) и пораждають совмѣстно съ этою двятельностью волненія, вызывающія движенія-прямо или по ассоціація, и чаще всего черезъ среду идеальнаго воспроизведенія волненій, или чрезъ среду

<sup>2</sup>) Удовольствія и неудовольствія суть основные мотивы, но не единственныя психологическія условія нашей внёшней дёятельности. Послёдняя обусловлена сверхъ того (кромё необходимой степени нервной энергіи и вызывающихъ волненія ощущеній) чисто умственными процессами ассоціаціи. Подъ волненіями я подразумёваю совокупность всёхъ психологическихъ условій нашей дёятельности, объединяемыхъ тёмъ или другимъ основнымъ мотивомъ. Несмотря на свою сложность, волненія представляють нераздёльныя образованія, и такъ какъ они фактически (хотя и не генетически) совершенно отличны и отъ умственной дёятельности и отъ ощущеній, то ихъ можно противоноставлять какъ первой, такъ и послёднимъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Thucyd. III, 82, 3, cxbg.: και την είωθυίαν ἀξίωσιν τῶν ὀνομάτων ἐς τὰ ἔργα ἀντήλλαξαν τῆ δικαιώσει τόλμα μὲν γὰρ ἀλόγιστος ἀνὸρία φιλέταιρος ἐνομίσθη Η τ. μ. Plato, De Rep. 560,Ε: ὕβριν μὲν εὐπαιδευσίαν καλοῦντες, ἀναρχίαν δὲ ἐλευθερίαν, ἀσωτίαν δὲ μεγαλοπρέπειαν, ἀναίδειαν δὲ ἀνδρείαν. Isocr. De Permut. (XV) 283: ἐπεί νῦν γ' οὕτως ἀνεστραπται κσι συγκέχυται πολλὰ τῶν κατὰ τὴν πόλιν, ὥστ' οὐδὲ τοῖς ὀνόματων κατὰ σύσιν, ἀλλὰ μεταφέρουσι ἀπὸ τῶν καλλίστων πραγμάτων ἐπὶ τὰ φαυλότατα τῶν ἐπιτηδευμάτων Η τ. μ. Cp. τακπε Areopag. (VII), 20: ὥσθ' ήγεισθαι τὴν μὲν ἀκολασίαν δημοκρατίαν, τὴν δὲ παρανομίαν ἐλευθερίαν, τὴν δὲ ἔρουσίαν τοῦ ταῦτα ποιεῖν ἐσόμμονίαν.

такъ называемыхъ желаній и отвращеній. Волненія дають направшеніе всей нашей практической діятельности, но оть нихъ зависить также въ значительной степени и направление умственной---тенение того или другаго порядка идей. Одни волненія входять ве ассощаціи съ другими и съ идеями; осложнившінся такимъ образомъ велненія въ свою очередь вссоціпруются съ другими волненіями и идеями; вслёдотвіе этого получаются весьма сложные мотивы 1). Еслибы волненія у человівка всегда были одни и ті же, то и его дівятельность была бы неизмённою. Но у людей остается неизмённою только госпонствующая селонность въ твиъ или другимъ волиениямъ, в семя они перепутываются и перебивають одни другія; поэтому двятельность человвка подвержена колебаніямъ, и только въ общемъ ея характерв наблюдается однообразіе, распространяющееся однако, вслёдствіє единства духовной жизни, на всѣ стороны характера. Общественная двательность слагается изъ двятельности отдвленымъ лиць, общественный характеръ есть общее проявление характеровъ единичныхъ: Всявдствіе этого то, что справеддиво о двятельности и характери отдвльныхъ линь, справедливо и объ общественной двятельности и характеръ. Если настроенный извъстнымъ образомъ человъкъ непремвино въ большей или меньшей степени проявляеть свое мастроение во всёхъ сторонахъ доступной ему деятельности, то точно также и настроенный извъстнымъ образомъ народъ долженъ проявлять свое настроеніе во всёхъ сторонахъ своей жизни. Повтому въ Асинахъ въ концё V въка правственному субъективизму долженъ былъ соотвътствовать субъентивизмъ всвхъ другихъ духовныхъ проявлений. Въ нравственной области субъективизиъ есть эгоизмъ или утвержаеніе личной воли и противопоставленіе ся воль другихь; въ теоретической---субъективизмъ есть утверждение личной мысли и противопоставление ся мысли другихъ: Отрицательной сторонѣ эгоизма или практическому непризнанію обязательности установленнаго прав'єтвещнаго мёрния, соотвётствуеть въ дёятельности теоретической скептицизмъ, или теоретическое непризнание установленныхъ мёрилъ знанія и правственности за обязательныя; положительной сторонъ эгонена или. проведению въ жизнь личной воли соотвётствуетъ въ теоретической области стремление провести свою мысль въ сознание другахь. Твовческій субъективизмъ сказывается в выраженія дич-

) Доказывать это исихологическое учение въ настоященъ случа́в было, бы не $_1$ умѣстно. Достаточно сослаться на извѣстные труды, на основани которыхъ оно составлено — Bain, The Senses and the Intellect, The Emotions and the Will, Mental Science, Lond. 1868, 1880, 1879; Thompson, A System of Psychology, Lond. 1884; Sully, Outlines of Psychology, Lond. 1885 и др.

.

·· ··

. .

наго настроения и нестъсняемомъ никакими общепризнанными условіями (въ музыкъ и повзін-установленными ризмами, разитерами, содержаніень и т. д., въ скульптура-установленными типами и т. п.) цолств воображенія. Вследствіе ограниченности человической природы, изъ единичныхъ людей никто не совмвщаеть въ себв выдающагося политика, философа, религіознаго мыслителя; музыканта, поэта и т. д. Поэтому исторія не представляеть ни одной типичной личности, на двительности которой можно было бы провврить справедливость только-что изложеннаго психологического учения. Но если мы вообразимъ всеобъемиющаго генія съ направленіемъ Каллияла, то такой человакъ въ политика не могъ бы не быть кеспотомъ, въ Философіи не могъ бы не признавать справедливымъ положеніе, что человъкъ-мъра всего: по своимъ теоретическимъ и практическимъ убъжденіямъ онъ не могъ бы не относиться отрицательно къ уста. новленнымъ правиламъ нравственности и къ установленнымъ върованіямъ и потому не могъ бы не быть скептикомъ; наконенъ, въ творческой двятельности онъ не могъ бы не отдеветься вседело субъективнымъ влеченіямъ и, проявляя субъективизмъ въ содержаніи, не могъ бы не проявлять его и въ формъ. Невозможная для отдъльнаго человъка всесторонность возможна для цълаго народа. Аенискій народъ бынь выдеющимся политикомъ, великимъ философомъ, поэтомъ, музыкантомъ и т. д. Во всяхъ этихъ проявденіяхъ своей жизни онъ былъ во второй половина V вака тамъ же, чамъ былъ бы на его маста Калликлъ. Авинская исторія этого въка, интересная по разнообразію полныхъ содержанія событій и по невиданному ни раньше, ни послё раздвёту художественнаго и философскаго гения, не менве интересна и съ точки зрънія психологической, такъ какъ представляеть ръдкій даже въ исторіи цвлыхъ народовъ случай, гдв можно съ полною отчетливостью проследить единство всехъ проявлений духовной жизни. Я остановлюсь прежде всего на субъективнэмъ въ религін, музыть и поэзін, такъ какъ эти проявленія духовной двятельности стояли въ Греція съ политическою жизнью въ тесной и непосредственной связи.

Редигіозныя отношенія въ древней Греція (какъ и во всёхъ государствахъ) опредёлялись закономъ и обычаемъ. На вопросъ, какъ почитать боговъ, Пиеін отвёчала: "По закону государства" <sup>1</sup>). Но съ тёхъ поръ, какъ въ государственной жизни господотво законности уступило мёсто субъективизму, установленное обычаемъ богопочитаніе въ глазахъ людей просвёщенныхъ перестало быть обязатель-

') Xenoph. Memor. IV, 3, 16: όρῆς γὰρ ὅτι ὁ ἐν Δελφοῦς θεός, ὅταν τις αὐτὸν ἐπερωτῷ πῶς ἂν τοῖς θεοῖς χαρίζοιτο, ἀποκρίνεται, Νόμψ πόλεως. Cp. ihid. I, 8, 1.

нымъ. Въ лучшихъ умахъ замъчается отрицательное отношение къ мисологическимъ върованіямъ 1); отъ ревнителей старины мы слышинъ насмъщки и обвинения, что древния божества замъняются новыми <sup>2</sup>). Глевную опору это отрицательное отношение находило въ самой греческой религія, -- въ несообразностяхъ ся антропомороизма перемосивщаго на божества свойства человъческой природы, хорошія и дурныя безъ различія. Такъ сильно обращали на себя вниманіе эти несообразности, что первые проблески скептицизма въ Греціи были, какъ мы увидимъ, направлены именно противъ религіознаго антропоморонзма <sup>3</sup>). Греческую веогонію (говорить Геродоть <sup>4</sup>) создали повты-Гезіодъ и Гомеръ. Въ твореніяхъ этихъ поэтовъ, въ особенности перваго, боги цорой совершають безправственныя двянія; несмотря на это, эпическія сказанія питали религіозное чувство грековъ, такъ какъ окружали боговъ поэтическою величавостью и относили ихъ дъянія къ далекой старинъ, всегда наподняющей сердце волненіемъ высокаго и вызывающей поэтому на идеализацію. Но съ изминеніемъ свойствъ человъческой природы необходимо должны измъняться и антропоморенческія представленія о богахъ. Между богами Гомера и Гезіода и богами греческихъ трагедій и комедій V и IV въковъ такая же разница, какая между греками патріархальнаго періода и греками временъ Пелопоннезской войны. Появленіе боговъ и героевъ на театральной сцень столько же свидетельствовало объ упадке рели-

') См. кромћ слёдующаго примъчанія приведенные ниже (стр. 75, сл.) отрывки изъ Платона, Критія и Еврипида, ученіе Демокрита (въ IV гл.) и замѣчанія Протагора и Продика о божествахъ. Sext. Empir. adv. Math. IX. 56: пєрі μѐν θеŵν ойк є́хш є́іпєїν (гоноритъ Протагоръ), ойтє єї є́іσιν, одо' о́коїоі тич́с є́іоι. поλλά удр та кшλύονта єἰδέναι, ή тє döŋλότης, каї βρаχύς ѿν ό βίος тоῦ ἀνθρώπου. О Продикѣ см. ниже, стр. 143, пр. 9. Ср. также вымышленный Аристофаномъ разговоръ между Демосееномъ и Никіемъ. Aristoph. Equites, 32-33:

ΔΗ. ἐτεὸν ἡγεῖ γὰρ θεούς;

Ν Ι. έγωγε. ΔΗ. ποίψ χρώμενος τεκμηρίω; Η πρ.

<sup>2</sup>) Aristoph. Ranae, 887-892 (разговаривають Евринидь и Діенись):

ΕΥ. έτεροι τάρ είσιν οίσιν εύχομαι θεοίς.

ΔΙ. ίδιοι τινές σου, κόμμα καινόν; ΕΥ. και μάλα.

Δ Ι. ίθι δή προσεύχου τοισιν ίδιώταις θερίς.

ΕΥ. αίθήρ, ἐμὸν βόσκημα, καὶ γλώττης στρόφιγξ, καὶ ξύνεσι, καὶ μυκτῆρες ὀσφραντήριοι,

όρθως μ' έλέγχειν, ών αν απτωμαι λόγων.

Эта молитва Еврипида представляеть краткую, но мѣткую характеристику трезваго міровоззрѣнія конца V вѣка.

Plato, Apol. 24, Β: Σωκράτη φησιν αδικεῖν τούς τε νέους διαφθείροντα καὶ θεούς, οῦς ἡ πόλις νομίζει, οὐ νομίζοντα, ἔτερα δὲ δαιμόνια καινά.

<sup>3</sup>) См. учение Ксенофонка (въ IV гл.)

4) Herod. II, 53.



гіознаго чувства, сколько содбйствовало этому уладку; очарованіе сверхъестественностью миссологическихъ двителей должно было ослабнуть, когда они стали выступать всенародно на трагической и комической сцень, говорить языкомъ обывновенной человической страсти и выражать ходячія политическія и философскія воззрівнія, разсчитывая на рукоплесканія зрителей; то обаяніе, которое за ними еще оставляла трагедія, въ конецъ разрушалось комедіей, безпощадно издввавшейся надъ ихъ человъческими слабостнии. Въ созданіятъ пластическаго исвусства божества сохраняли вническую величавость и плъняли возвышенной красотой; но эти созданія не были простыми символами или намеками на другое болве совершенное существованіе, а вполив законченными художественными произведеніями личнаго генія, имѣвшимя въ себѣ самихъ значеніе и дѣну. Мѣру своего величія и красоты боги такимъ образомъ находили въ личномъ творчествъ человъка. Наконецъ, разрушению прежней непосредственной въры способствовала философія, стремявшаяся заменить свержъестественныя причины естественными. Для зрълаго ума мноодогические двятели не могли не представляться излишними; ихъ многоличное господство въ мірѣ внѣшнемъ съ большимъ удобствомъ можно было замънить господствомъ той безличной міровой необходимости или случайности, которой въ древнемъ міровоззрівнія были подчинены какь смертные, такъ и безсмертные 1), или еще съ большимъ основаниемъслёпою силою всесозидающей природы 2), а въ мірѣ человъческихъ отношеній просвъщенные умы второй половины У въка (напримъръ Өу-

кидидъ и Еврипидъ) видёли руководящую силу въ личныхъ свойствахъ человёческаго духа<sup>3</sup>). Совмёстнымъ дёйствіемъ всёхъ этихъ причинъ. крывшихся въ политикъ, религіи, искусствё и еилософій, выработался въ V в. (отчасти уже знакомый намъ изъ исповёди Калликла) взглядъ. что естественное противоположно законному и что между прочимъ

<sup>1</sup>) Hom. Il. VI, 458; VIII, 69; XXII. 209; Aesch. Prometh. 105 H gp.

\*) Κροπά πρηθεχειματο μαπε οτρίμετα των Πιατοπουσιχή. «Законовь» ср. τακπε Xenoph. Memor. Ι, 4, 4. Ποτερά σοι δοκούσιν οι άπεργαζόμενοι είδωλα άφρονά τε και άκίνητα άξιοθαυμαστότεροι είναι ή οι ζώα ξμφρονά τε και ένεργά;—Πολύ νη Δία οι ζώα, είπερ γε μη τύχη τινί, άλλά ύπό γνώμης ταυτα γίγνεται. Plato, Soph. 265, C: Ζώα δη πάντα θνητά και φυτά, δοα τ' έπι γής έκ σπερμάτων και βίζων φύεται και όσα άψυχα έν γή ξυνίσταται σώματα τηκτά και άτηκτα, μων άλλου τινός ή θεού δημι— ουργούντος φήσομεν ύστερον γίγνεσθαι πρότερον ούκ όντα; ή τώ των πολλών δόγματι και ρήματι χρώμενοι;—Ποίψ;—Τψ την φύσιν αυτά γεννών άπό τινος αίτίας αυτομάτης και άνευ διανοίας φυούσης.

<sup>4</sup>) Оувиднать при объяснении политическихъ событий стоить всегда на точкъ зрънія психологической. См. напримъръ данные имъ психологические анализы III, 82, 84; VI, 15 (см. выше, стр. 66), 24, 30, 31, VII, 75'и др.; объ Еврипидъ ср. ниже, стр. 86, 92 и др.

боги существують не по природъ, а по искусству и законамъ, которые къ тому же въ различныхъ городахъ различны <sup>1</sup>).

"Нъкоторые утверждяють (говорить Платонъ), что все происходить, произощло и будеть происходигь частью по природа, частью по искусству, частью по случаю, и это учение большинство признаеть за особенно мудрое. Самое важное и самое прекрасное (говорить это ученіе) производять природа и случай, самое маловажное-искусство, которое принимаеть оть природы происхожденіе вещей великихъ и важныхъ, а само образуетъ и изготовляетъ все то незначительное, что мы называемъ произведеніями искусствъ. Огонь, вода, земля, воздухъ, всё эти стихіи существують по природе и случаю, и не одна изъ нихъ-по искусству; близкія къ нимъ по составу твла земли, солнца и луны произведены этими совершенно бездушными стихіями. Вслёдствіе того, что каждая изъ нихъ движется силою другихъ, производящею подобающее и подходящее совпадение, соединяя теплое съ холоднымъ, сухое съ влажнымъ, мягкое съ жесткимъ и все другое противоположное, что перемъшано по случайной необходимости, --- всявдствіе этого и такимъ именно образомъ произошелъ міръ и все, что въ мірв-животныя, растенія, времена года; не разумь создалъ все это, не богъ и не искусство, но природа и случай. Позднъе и отъ болѣе поздняго произошло искусство, смертное отъ смертныхъ. Искусство произвело авкоторые пустяки, не имвющіе большой доли въ истинъ, но сродные самому искусству призраки-напримъръ тъ, которые пораждаетъ живопись, музыка и вспомогательныя имъ искусства. Если же какія изъ искусствъ и производять что-нибудь важное то не иныя, а тъ, которыя дъйствуютъ сообща съ природой,---напримъръ, врачеваніе, земледъліе, гимнастика. Политика имъеть лишь весьма немного общаго съ природой, но весьма много съ искусствомъ; тоже слёдуеть сказать и о всемъ вообще законодательстве, которое существуеть не по природъ, но по искусству; вслъдствіе этого положенія законодательства не истинны. Боги точно также существують не по природѣ, а по искусству, по нѣкоторымъ законамъ, которые къ тому же въ различныхъ мёстахъ бываютъ различны, смотря потому, какъ согласятся между собою каждый разъ законодатели. Равнымъ образомъ и прекрасное-одно по природъ, другое по закону. Справедливости же вовсе не существуеть по природь, но люди постоянно спорять и мёняють на счеть справедливости свои мнёнія. Что они положать въ данное время, то на это время и пріобрътаеть господ-

') Plato, Leges 888,E-890,A.

ствующее эначеніе; но ділается это по искусству и законамъ и ни въ какомъ случав не по природъ. Всему этому молодые люди поучаются отъ людей мудрыхъ, не поэтовъ и поэтовъ, полагающихъ высшее право въ одолѣніи силой. Отсюда вселяется въ молодыхъ людей нечестивое мнѣніе, что не существуетъ тѣхъ боговъ, о какихъ повелѣваетъ мыслить законъ; отсюда же происходятъ возмущенія, такъ какъ эти ученія влекутъ къ правильной, согласной съ природой жизни, состоящей по истинѣ въ томъ, чтобы жить, властвуя надъ другими и не подчиняясь другимъ по закону".

Однимъ изъ наиболве видныхъ представителей этого новаго взгляда на боговъ былъ тираннъ Критій – человъкъ весьма большихъ дарованій и широкой образованности, двятельность котораго имъла, какъ извъстно, большое значеніе въ судьбахъ Абинскаго государства. Дошедшій до насъ отрывокъ изъ его трагедіи "Сизифъ" можетъ служить лучшимъ образцомъ того критическаго духа и того стремленія свести все къ естественному, которые составляютъ характерную черту V и IV въковъ греческой умственной исторіи.

"Было время (поучаеть со сцены Критій 1), когда жизнь человѣческая была неустроена, звёроподобна и покорна одной только грубой силъ, когда не было ни награды для добраго, ни наказанія для злаго. Но со временемъ люди ввели карательные законы, чтобы владычицею надъ людскимъ родомъ была правда, которая бы поработила надменность и наказывала тёхъ, кто совершитъ преступленіе. Законы отвращали людей отъ открытаго насилія; но вътайнъ дълать насиліе люди не переставали. Тогда появился мудрый и изобрътательный чедовъкъ, нашедшій средство внушать смертнымъ страхъ въ томъ случав, если они будуть тайно делать, мыслить или говорить что-нибудь дурное. Онъ увърилъ людей, что существуетъ божество, цвътущее нетлённою жизнью, мыслящее, слышащее, видящее, чувствующее и за всёмъ наблюдающее. Его божественная природа слышитъ все, что говорятъ смертные, и видитъ все, что они дълаютъ: если даже человъкъ молчаливо задумаетъ какое-нибудь зло, то и это тайное намъреніе не скроется отъ боговъ, которыхъ мысль на стражъ повсюду. Говоря людямъ такія слова, этотъ человѣкъ ввелъ одно изъ caмыхъ пріятныхъ ученій, прикрывши ложнымъ словомъ истину. Съ цвлью внушить наибольшій страхъ людямъ, онъ постоянно увъряль, что боги существують тамь, откуда для людей происходять ужась и несчастія въ ихъ злополучной жизни,---на воздушной высоть, гдъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Отрывокъ этотъ сохраненъ Секстомъ Емпирикомъ (adv. Math. IX, 54). Переводъ сдъланъ мною по изданію Фабриція (см. стр. 1, прим. 1).

блистають молніи, раздаются страшные удары грома, и гдё украшено звъздами небо, прекрасное произведеніе мудраго зодчаго — времени, откуда падають сіяющія раскаленныя звъзды и на землю идеть влажный дождь. Окруживь людей такими ужасами и поселивь ради внушенія этихь ужасовь бога на подходящемъ мёстё, этоть человёкъ потущиль беззаконіе законами".

Но быть можеть всего наглядные переходь оть объективизма субъективизму въ исторіи музыки и поэзіи, лежавшихъ въ КЪ основани греческаго умственнаго воспитания. Настолько велика была связь музыки съ государственною жизнью, что измёненія въ музыкальныхъ мелодіяхъ и риомахъ могли быть косвенною причиною измъненій въ государственномъ стров <sup>1</sup>). Передавая въ своихъ звукахъ отгънки человъческаго голоса, выражающіе жизнь сердца, Myзыка способна вызывать въ насъ разнообразныя волненія. Въ этомъ и кроется причина того, почему, говоря словами Платона, музыка проникаеть въ душу и хватаетъ за сердце<sup>2</sup>). Отъ частаго вызова въ годы молодости музыкальными мотивами извёстнаго рода волненій, эти послёднія могуть сдёлаться привычными и такимъ образомъ опредё. лить характеръ человъка на всю жизнь. Вслъдствіе большаго воспитательнаго значенія музыки, въ Лакедемонъ и Крить музыкальные мотивы были опредёлены закономъ <sup>3</sup>). Въ Абинахъ такого закона не существовало, но было въ обычав при музыкальномъ воспитании держаться стародавнихъ, завъщанныхъ отцами правилъ <sup>4</sup>). Къ половинъ V въка, когда, по выраженію Аристотеля <sup>5</sup>), всякій воспитываль и обучалъ своихъ дътей по своему, какъ вздумается, эти правила считали обязательными лишь немногіе. Въ это время въ музыкъ и лирической поэзіи цериль полный произволь. Свидетельство объ этомъ музыкальномъ субъективизмъ и о связи его съ субъективизмомъ политическимъ мы находимь въ слёдующемъ любопытномъ мёстё Платоновыхъ "Законовъ " в):

') Plato, De Rep. 424,C: είδος γάρ καινόν μουσικής μεταβάλλειν εύλαβητέον ώς έν δλψ κινδυνεύοντα· ούδαμου γάρ κινουνται μουσικής τρόποι άνευ πολιτικών νόμων τών μεγίστων, ώς φησί τε Δάμων και έγω πείφομαι.

') Ibid. 401, D.

<sup>3</sup>) Plato, Leges, 660, B.

<sup>(</sup>) Aristoph, Nubes 954: ἐντειναμένους τὴν άρμονίαν ῆν οἱ πατέρες παρέδωκαν. (См. ниже, гл. V).

•) Aristot. Polit. VIII. I, 1376a, 24—26: την παιδείαν μίαν και την αὐτην ἀναγκαῖον εἶναι πάντων και ταύτης την ἐπιμέλειαν εἶναι κοινην καὶ μη κατ' ἰδίαν, δν τρόπον ἕκαστος νῦν ἐπιμελεῖται τῶν αὑτοῦ τέκνων ἰδία τε καὶ μάθησιν ἰδίαν, ῆν ἄν δόξη, διδάσκων.

<sup>6</sup>) Plato, Leges 700, A-701, C.

"Первоначально музыкальное искусство (говорить Платонъ) было подраздёлено на роды и виды. Одинъ видъ пёсни составляли молитвы богамъ, называвшіяся гимнами. Этому виду противополагался другой видъ пъсни, который обыкновенно называли плачемъ. Третій видъ были проны, делъе діонисово произведеніе-такъ называемый диоирамбъ. Былъ и еще родъ пъсенъ, носившій названіе самого музыкальнаго закона (убиог) и сопровождавшійся игрою на киварь. При подобнаго рода распорядкъ считалось непозволительнымъ одинъ родъ пъсни замънять другимъ; а власть дълать на счетъ этого замъчания, произносить въ качествъ знатока приговоръ и наказывать непослушныхъ принадлежала не шепоту, не невъжественнымъ крикамъ толпы, какъ теперь, и не одобрительнымъ рукоплесканіямъ, но было постановлено, чтобы воспитатели сидёли до конца молча, а для дётей, наставниковъ и толпы народа внушительницею была палка распорядителя '). Этому порядку охотно повиновались граждане, и толпа не осмѣливалась выражать замъчанія шумомъ. Но со свои временемъ въ музыкв наступило беззаконіе, виновниками котораго были поэты, одаренные отъ природы поэтическимъ вдохновеніемъ, но несвъдущіе въ законахъ и цъляхъ музыкальнаго творчества. Одержимые вакхическимъ изступленіемъ и придавая удовольствію большее значеніе, чёмъ слёдуеть, они соединили плачевные напёвы съ гимнами, пэоны съ дибирамбами, стали подражать флейть игрою на кибаръ я все смвшали въ одно. Помимо своей воли и по невъдъню стали они клеветать на музыку, будто въ ней нътъ никакихъ правилъ, но что самымъ правильнымъ мъридомъ служить удовольствіе, испытываемое твмъ, вто ею наслаждается, все равно хорошъ этотъ человъкъ, или дуренъ. Создавая такія произведенія и сопровождая ихъ подобнаго рода замъчаніями, они внесли въ отношеніе толпы къ музыкъ беззаконіе и дали ей смёлость смотрёть на себя какъ на способнаго судью. Всявдствіе этого театръ изъ безмолвнаго сталъ шумнымъ, какъ будто зрители смыслять, что въ музыкальномъ искусствъ хорошо и что нъть, и вмъсто аристократіи въ немъ водворилась нъкотораго рода жалкая театрократія. Еслибы въ немъ наступила только демократія свободныхъ людей. то это не было бы такъ печально; а теперь, начиная съ музыки, во все проникло беззаконіе и мизніе, будто всякій мудръ во всемъ, а за этимъ слъдомъ наступила свобода; полагаясь на свое знаніе, люди стали безстрашными, а безстрашіе породило безстыдство... Вслёдъ за свободой должно было появиться

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Aristoph. Nubes 959 (см. ниже, гл. V).

желаніе не повиноваться властямъ, а за тёмъ — склонность отказываться отъ покорности и послушанія отцу, матери и старшимъ; тё, которые стояли близко къ крайнему предёлу, стали изыскивать способы не повиноваться законамъ, а тё, которые стояли на самомъ концъ, стали пренебрежительно относиться къ клятвамъ, обёщаніямъ и къ самимъ богамъ, проявляя старую титаническую природу и подражая ей <sup>с</sup>. <sup>1</sup>)

Въ области собственно поэтическаго творчества переходъ отъ объективнаго міровоззрвнія къ субъективному сказался въ томъ, что объективный эпосъ былъ смъненъ субъективной лирикой, а эта послёдняя уступила въ V вёкё мёсто еще более субъективной **формъ повзіи – драмъ, сначала трагедіи, за тъмъ** комедіи. Эпическій поэть, не вдаваясь въ рефлексію, творить сказанія, внушаемыя преданіемъ: лирическій — выражаетъ свое личное настроеніе; въ драмв двйствующія лица не только передають другь другу свои личныя чувства и мивнія, но и стараются отстоять ихъ достоинство и справедливость. Трагедія и комедія въ свою очередь прошли нъсколько впдоизмъненій въ духъ субъективизма. Первоначально трагедія была чисто лирическою (диеирамбомъ въ честь Діониса), затъмъ лирическая часть пополняется діалогомъ (у Фриниха и Эсхила) и наконецъ она становится риторическою и діалектическою (наименье у Софокла, наиболве у Еврипида и Агавона). Комедія своимъ происхожденіемъ обязана фаллическимъ оргіямъ <sup>2</sup>) и уже этимъ происхожденіемъ указываеть на свойственный ей характеръ распущенности. Поставленная на оцену, она сдёлалась средствомъ для осмённія сначала отдёльныхъ лицъ (какъ простыхъ, такъ и стоявшихъ у власти), затёмъ, всей вообще жизни государственной и частной въ ихъ непосредственной дъйствительности, пока, наконецъ, къ IV въку не превратилась въ отвлеченную отъ дъйствительности каррикатуружизни. Въ пору своего наивысшаго разцвъта трагедія и комедія были върнымъ зеркаломъ умственной и политической жизни Азинъ. По произведеніямъ трехъ великихъ трагиковъ Эсхида, Софокда и Еврипида, выражавшихъ настроеніе трехъ различныхъ эпохъ, можно въ общихъ чертахъ прослёдить всю исторію духовнаго развитія Аеинъ, отъ временъ господства унаслёдованныхъ отъ предковъ вёрованій и до временъ господства край-

<sup>4)</sup> Ср. выше, стр. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ всёхъ предположеній о происхожденіи комедіи то, которое ставить его вь связь съ фаллическими оргіями, кажется миз наиболёв правдоподобнымъ. Ср. Grote, History of Greece, VIII, р. 126, sq. Различныя свидётельства древнихъ грамиатиковъ, касающіяся исторіи комедіи, собраны Meineke, Historia critica comicorum graecorum, Berol., 1839, р. 531-566.

няго субъективизма; а комедіи величайшаго изъ комиковъ, Аристооана, могутъ служить лучшей картиной общей распущенности аюинской жизни въ послёднюю четверть V вёка.

Эсхиль быль выразителемь тёхь чувствь законности и умёренности, которыя воодушевляли воспътый имъ въ "Евменидахъ" ареопагъ. "Не хвали ни безначалія (говорить онъ '), ни самовластія. Блюститель-богъ даеть силу только серединъ. Я скажу тебъ дъльное слово: гордыня - мать нечестья, а скромность-встви любимаго и желаннаго счастья. Вообще тебѣ мой совѣть: чти жертвенникъ Правды и не попирай его ради корысти безбожными ногами: въ концъ тебя ожидаеть заслуженная кара. Справедливый по доброй воль не будеть несчастливъ и во всякомъ случав не можетъ быть на краю погибели; а дерзновенный преступникъ, наглый нарушитель правды и порядка, со временемъ опустить паруса, когда буря сдомаетъ мачту и онъ извѣдаеть горе. Одолѣваемый волнами, тщетно станеть онъ взывать изъ пучины: ему не будуть внимать. А богъ посмъется, увидавъ, что надменный уже не хвалится среди неодолимаго водоворота, изъ котораго ему не выбраться. О скалу правды сокрушить онъ свое прежнее счастье, и самъ, никъмъ не оплаканный, безслъдно погибнетъ". Но не тоть хорошь, кто желаеть казаться, а тоть, кто желаеть быть справедливымъ, у кого есть въ душъ глубокая борозда, изъ которой выростають честные помыслы<sup>2</sup>). Эсхиль цвнить силу убвждения и спора, если они имъютъ цълью общее благо; но молитъ боговъ, чтобы въ государстве никогда не шумель мятежъ, чтобы прахъ никогда не пилъ кровь гражданъ, чтобы всё жили душа въ душу, одно и тоже любили и ненавидѣли.<sup>3</sup>)

Софокиљ точно также стоить на почвё строгой законности, но его грустный взглядъ на жизнь свидётельствуеть, что онъ смотрёль на нее не какъ простой наблюдатель, подобно Эсхилу, а съ точки зрёнія сознающей разладъ между дёйствительностью и идеаломъ рефлексіи. "Легкомысленъ тотъ (говоритъ онъ <sup>4</sup>) кто, пропустивъ умёренный срокъ, желаетъ долгой жизни. Чёмъ дальше идутъ дни,

ού γάρ δοκειν δίκαιος, άλλ' είναι θέλει, βαθείαν άλοκα διὰ φρενός καρπούμενος, έξ ῆς τὰ κεδνὰ βλαστάνει βουλεύματα.

3) Aeschyl. Eumen. 921, crtg.

4) Soph. Oedip. ap. Col. 1193-1218.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Aeschyl. Eumenid. 497—530. Всё ссылки на трагиковъ сдёланы мною по изданіямъ Hartung'a, фрагменты указаны по Wagner'y.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aeschyl. Septem ap. Theb. 549-551:

твмъ ближе велутъ они въ скорби, и если проживещь бодьше, чвиъ слёдуеть, не увидишь радости нигдё. Въ концё является общій всёмъ помощникъ: безъ пенія, безъ звуковъ лиры, безъ пляски, сводить всёхъ въ преисподнюю смерть. Не родиться -- первое благо: а тому, кто увидёлъ свётъ, всего лучше какъ можно скорёе вернуться туда, откуда пришель. Лишь только переступишь отъ дътскихъ безпечныхъ игръ къ полной трудовъ жизни-какихъ горестей не придется извъдать? Убійства, мятежи, раздоры, битвы, зависть 1). Послёдній удёль-безсильная, презираеман, избъгаеман, нелюбиман старость, въ которой соединено все дурное". Великолёпный хоръ въ "Эдипе Царе" служить вмёсте нравственною исповёдью Софокла и предостереженіемъ нарождающемуся политическому своеволю. "О если бы мив, (говорится въ этомъ хоръ<sup>2</sup>), выпало на долю хранить благочестие и святость во всёхъ ръчахъ и делахъ, какъ повелёвають верховные небесные, насажденные по эбиру, законы! Отецъ ихъ одинъ только Олимпъ, не порождены они смертною природою людей, не повергнеть ихъ въ сонъ забвеніе, великъ въ нихъ богъ и не старится! Гордыня насаждаетъ тиранна; гордыня, переподнившись черезъ край множествомъ непристойнаго, пустаго и ничтожнаго, восходить на высочайшую крутизну и оттуда низвергается въ пучину здоподучія, гдъ ей уже не встать на ноги. Но молю бога, чтобы не оставались тщетными благіе для государства замыслы; я никогда не перестану слёдовать за богомъ, своимъ руководителемъ. А того, кто высокомъренъ въ дълахъ или ръчахъ, кто не боится правды и не почитаеть обители боговъ, пусть постигнеть за злополучную распущенность жестокая судьба: его корысть несправедлива, онъ не сторонится безчестнаго и не воздерживаетъ рукъ отъ неприкосновеннаго".

<sup>4</sup>) Изъ этихъ словъ Софовла очевидно, что его грусть была вызвана несогласиемъ двиствительности съ его нравственными идеалами.

<sup>2</sup>) Soph. Oedip. Rex. 818---843. Cp. Antig. 444-454:

οὐ γάρ τί μοι Ζεὺς ἦν ὁ κηρύξας τάδε (μὴ θάπτειν τὸν ἀδελφόν) οὐδ' ἡ ξύνοικος τῶν κάτω θεῶν Δίκη, οῦ τοὺς ἐν ἀνθρώποισιν ὥρισαν νόμους, οὐδὲ σθένειν τοσοῦτον ψόμην τὰ σὰ κηρύγμαθ', ὥστ' ἄγραπτα κἀσφαλῆ θεῶν νόμιμα δύνασθαι θνητὸν ὄνθ' ὑπερδραμεῖν. οὐ γάρ τι νῶν τε κἀχθές, ἀλλ' ἀεί ποτε ζῆ ταῦτα, κοὐδεἰς οἶδεν ἐξ ὅτου 'φάνη' τούτων ἐγώ οὐκ ἔμελλον, ἀνδρὸς οὐδενὸς φρόνημα δείσασ', ἐν θεοῖσι τὴν δίκην δώσειν.

6

Совстви инымъ духомъ втетъ изъ трагедій Еврипида. На ряду съ восхваленіемъ благочестія, умъренности, скромности, уваженія въ законамъ и всякой вообще добродътели 1), на ряду съ заповъдью быть справедливымъ не на словаяъ только, а на дълъ<sup>2</sup>) и ясно выраженнымъ негодованіемъ противъ лицемърнаго и дукаваго краснорвчія <sup>3</sup>), на ряду съ пориданіемъ гордыни, излишества, тиранній <sup>4</sup>). на ряду, однимъ словомъ, съ воззваніемъ ко всёмъ тёмъ "отеческимъ върованіямъ, которыя пріобрътаются отъ рожденія и не могуть быть низвергнуты никакими разсужденіями даже самаго находчиваго остроумія<sup>и 5</sup>),—мы встрвчаемся съ прямо противоположными воззреніями, оскорблявшими своею дерзкою откровенностью даже не очень разборчивое религіозное и нравственное чувство современниковъ Еврипида <sup>6</sup>). Вопреки заповёди быть истинно справедливымъ, мы слышимъ совъть "принять только личину справедливости, а дълать всяческія дъла, отъ которыхъ можно получить корысть " 7), и оправдание клятвопреступленія твмъ, что "языкъ поклялся, не душа" <sup>в</sup>); вопреки словамъ, что живущіе на эеирной высоть боги видять всь человаческія

<sup>1</sup>) Напр., Med. 122, 635 слёд.; Hippol. 419, слёд.; Bacchae 975, 995, 1138, слёд.; Helene 183, Hecub. 767; Suppl. 311, Iph. Aul. 976, слёд. и во фрагментахъ весьма часто.

<sup>2</sup>) Hecab. 1131, слѣд.

<sup>3</sup>) Med. 580, слёд.; Нірр. 479, слёд.; Orest. 881, слёд., Васснае 266, слёд., 514 слёд. (см. ниже, стр. 84 прим. 1); Hecabe 1131 слёд.; fr. 442.

Med. 119, слёд.; Нірр. 995, слёд. Іоп 631, слёд. Suppl. 426, слёд. и др.
 Россисно 201, 202.

•) Bacchae 201-203:

πατρίους παραδοχάς ας τ' όμήλικας χρόνω κεκτήμεθ' ούδεις αύτά καταβαλεῖ λόγος, ούδ' εί δι' άκρων τὸ σοφὸν εὕρηται φρενῶν.

<sup>6</sup>) Напр., приведенныя ниже (прим. 8) слова Ипполита, за которыя, по свидетельству Аристотеля (Rhetor. II, 15, 1416a, 28, слёд.), Еврипидъ былъ вытребовань передъ судъ.

') Fr. 425:

του μέν δικαίου την δόκησιν άρνυσο, τά δ' έργα του παν δρωντος, ένθα κερδανεις.

<sup>8</sup>) Hippol. 592. На слова кормилицы Фэдры (591):

ῶ τέκνον, ὄρκους μηδαμῶς ἀτιμάσης,

Ипполить отвѣчаеть:

ή γλωσσ' δμώμοχ', ή δε φρην ανώμοτος.



дѣла 1), что мудрствованіе о не человѣческомъ не есть мудрость, 2) что самое лучшее слёдовать мнёнію простыхъ людей 3),--отношеніе къ народнымъ върованиямъ совершенно отрицательное 4), вопреки, наконецъ, порицанию надменной силы и тиранни возмутительное ихъ оправданіе <sup>5</sup>). "Говорять (слышимъ мы оть Евринидова Беллерооонта, 6) будто существують боги. Ихъ нъть, ихъ нъть. Кто говорить о богахъ, тоть какъ бы не оказался глупцомъ, повторяющимъ старую сказку. Вдумайтесь въ самое дъло, не въ мои только слова. Я говорю, что тиранны убивають и лишають имущества иножество людей, нарушають клятвы и разрушають города и что, поступая такъ, они гораздо счастливве людей благочестивыхъ, живушихъ опокойно изо дня въ день. Я знаю также, что малые, но благочестивые города покорны власти большихъ, но менве благочестивыхъ, такъ какъ побъждены силою большаго войска". "Еслибы всъмъ людямъ казалось одно и то же прекраснымъ и мудрымъ---(разсуждаетъ

1) Bacchae, 394-395.

<sup>2</sup>) Ibid. 395-401:

τὸ σοφὸν δ' οὐ σοφία, τό τε μὴ θνητὰ φρονεῖν βραχὺς αἰών ἐπὶ τούτψ δέ τις ἂν μεγάλα διώκων τὰ παρόντ' οὐχὶ φέρδι μαι νομένων οἴδε τρόποι καὶ κακοβούλων παρ' ἔμοιτε φωτῶν.

<sup>3</sup>) Ibid. 428-429:

τὸ πλήθος ὅτι τὸ φαυλότερον ἐνόμισε, χρηστὸν τόδε τοι λέγοιμ' ἄν.

<sup>4</sup>) Hel. 698, сявд.; Iph. in Aul. 845, сявд. (взглядъ, что нскусство предсказатекей-обманъ); ibid. 1277, сявд.; Ion. 450, сявд., Iphig. in Taur. 366, сявд.; 541, сявд. (обвинение боговъ въ различныхъ порокахъ); Orest. 400, Iph. in Aul. 923, сявд. (сомивние въ существования боговъ); Hecab. 480, сявд., Hel. 1086, сявд. (сомивние, не правитъ-ли всвиъ случай); ср. fr. 1013:

. Πολλάκι μοι πραπίδων δτήλθε φροντίς

είτε τύχα είτε δαίμων

τὰ βρότεια κραίνει.

παρά τ' έλπίδα και παρά δίκαν

τούς μέν απ' οικων αναπίπτοντας

άτερ βίου, τούς δ' εύτυχούντας άγει.

Πώς οῦν τάδε εἰσορῶντες ἢ θεῶν γένος

είναι λέγωμεν ή νόμοισι χρώμεθα;

•) Кромв приведенныхъ ниже отрывковъ ср. также Ion 1038, слёд. Нірр. 494, слёд.; Несав. 815, слёд.; Orest. 469, слёд.

<sup>4</sup>) Fr. 293.

6\*

въ трагедіи "Финикіянки" Етеоклъ въ отвъть на замъчаніе несправедливо лишеннаго имъ власти брата, что слова истины просты и что правда одна и та же для людей мудрыхъ и для простыхъ 1)---то среди людей не было бы споровъ и пререканій. Но теперь люди согласны только въ словахъ, а то, что обозначается словами, всякій понимаеть по своему. Я скажу съ подною откровенностью, что поднялся бы, еслибы могъ, до звъздъ и опустился бы въ преисподнюю земли, лишь бы обладать величайшей богиней-Тиранніей. Я не могу предпочитать, чтобы это благо перещдо къ другому, а не остадось у меня. Я ни за что не соглашусь быть рабомъ, когда у меня въ рукахъ власть. Пусть идеть въ дёло огонь, пусть идуть въ дёло ножи, запрягайте коней, наполняйте поля боевыми колесницами, но я ни за что не уступлю брату свою власть. Если ужь нужно поступать несправедливо, то всего превосходнъе поступать несправелливо изъ-за тиранни, а во всемъ остальномъ можно быть честнымъ". <sup>2</sup>), Среди людей нѣтъ никакого равенства (слышимъ мы отъ другихъ Еврипидовыхъ героевъ). Судьба незамътная и колеблемая не должна ничего значить, а видная должна идти въ гору. Кто силой присвоитъ себъ первенство, потрясая ли лукомъ или одолёвая въ битвё копьемъ, тому и слёдуетъ владычествовать надъ болёе слабыми <sup>3</sup>)". "Счастье распредёляется между людьми не по благочестію, а все захватывается и издовляется смёдостью и превосходствомъ силы" 4). "Посмотри, корысть хорошее дъло и у боговъ: въ почетв тотъ, у кого въ храмъ особенно много золота. Что же тебъ мъшаеть захватить богатство, которое у тебя подъ рукой, и сравняться съ богомъ" 5)? Подобныхъ разсужденій можно привести изъ трагедій Еврипида не мало <sup>6</sup>). Мы не знаемъ, съ полною отчетливостью, каковы были личныя убъжденія этого "сценическаго философа"<sup>?</sup>). Платонъ, имъвшій, безъ сомнѣнія, гораздо большія, чѣмъ мы, основанія судить о міровоззрвніи Еврипида, называеть его ревностнымъ хвалителемъ тиран-

1) Phoeniss. 487-497, 507-513.

<sup>2</sup>) На эти сильния слова Етеокла хоръ не находить сказать ничего, кромѣ общаго и неопредѣленнаго замѣчанія (514-515):

ούκ εῦ λέγειν χρη μη' πὶ τοῖς ἔργοις καλοῖς, ού γὰρ καλόν τόδ', ἀλλὰ τῆ δίκη πικρόν.

- <sup>3</sup>) Fr, 868.
- <sup>4</sup>) Fr. 434.
- <sup>5</sup>) Fr. 784.
- 6) См. выше стр. 83, прим. 3.

7) Такъ Еврипида называли въ древности. Ср. Sext. Empir. Adv. Math. 1, 287. и сділанныя Фабриціемъ въ примичаніи къ этому мисту ссылки на другихъ писателей ніи <sup>1</sup>). Важно во всякомъ случато, что подобныя приведеннымъ воззрания проповъдывались трагическими героями Еврипида безнаказанно<sup>2</sup>).

1) Plato, 568, A-B: Οὐκ ἐτός, ῆν δ' ἐγώ, ῆ τε τραγψδία ὅλως σοφόν δοκεῖ εἶναι καὶ ὁ Εθριπίδης διαφέρων ἐν αὐτῆ... Καὶ ὡς ἰσόθεόν γ' ἔφη, τὴν τυραννίδα ἐγκωμιάζει καὶ ἔτερα πολλά, καὶ οῦτος καὶ οἱ ἄλλοι ποιηταί. Cp. μμæc, crp. 97.

<sup>2</sup>) Гартунгь, желая примирить противорёчивыя воззрёнія въ трагедіяхъ Еврипида. даеть слёдующую характеристику этого поэта (Eurip. Werke, VII, 6): «Мы имёемь цёлью дать читателю возможность стать на точку зрёнія нашего поэта, который добродётель дюбиль, но чуждался всякой гордости добродётелью; который чтиль всякую вёру, но нетеринмо громиль нетерлимость; который имёль и перечиталь всё сочиненія древнихь (сго бибдіотека была въ славѣ, а за свои одинокія ученыя занятія онъ быль часто осмѣянъ), и однакоже признавалъ священнымъ все, что одобрено предками и современниками и что срослось съ народной жизнью, и принималъ господствующее направление дучшихъ умовъ и голосъ народа (но не толпы) за гласъ божій; который признавалъ самообладаніе и господство разума надъ страстями за главное условіе добродітели и житейскаго счастья, и однако же выше всего уважаль требованія природы... который наконець считаль всегда и вездѣ достойною отверженія и высшаго паказанія мудрость, ставящую себя внѣ общепризнанной религи и правственности и мнящую о себѣ какъ о чемъ-то особенномъ, такъ какъ всякое подобное обособленіе и возвышеніе надь сочеловѣкомъ, хотя бы и было основано на уважения къ идеалу, само по себъ безправственно, всявдствие естественно и необхоимо соединеннаго съ нимъ высокомърія, того порока, который христіанскимъ сказаніенъ признается за причину паденія злыхъ духовъ». Мий кажется правдоподобийе объяснить двойственность въ міровоззрёнія Еврипида тёмъ, что ходячія правственныя и религіозныя воззрёнія имёли въ его глазахъ чисто внёшнее значеніе. Самъ онъ ихъ не раздёляль, но желаль оставаться имь вёрнымь на дёлё и на словахь, такь какь зналь, что бороться противъ нихъ не только безполезно, но и пагубно: первое потому, что ихъ не опровергиеть никакое разсуждение (см. више, стр. 82, прим. 5). второе потому, что они составляють самое дорогое достояние людей, и тоть, кто посягаеть на нихъ, неминуемо должень за это посягательство дорого поплатиться. Эту мысль - разладъ между требованіями ума и сердца – Еврипидъ развиваеть (какъ мий кажется) въ «Вакханкахъ» (одной изъ геніальнийшихъ трагедій древности, на мой взглядъ). Пенеей дерзнулъ носмотрить на оргіи Вакха съ точки зрвнія холоднаго и трезваго разсудка, но эта точка зрвнія (наглядно изображенная Еврипидомъ въ видъ высокой, хватающей до небесъ сосны, на которую посадиль Пенеея Діонись, 1046, слёд.) оказалась слишкомъ высокомёрною и потому гибельною. Пенеей быль съ нея сбить вакханками (олицетворяющими жизнь сердца) и тотчасъ же растерзанъ. Его мать, Агава, первая подавала во всемъ примъръ остальнымъ вакханкамъ. Растерзавъ вмёстѣ съ нями своего сына, она торжественно понесла на еврсё его голову въ городъ. Евринидъ заканчиваетъ этотъ (въ высшей степени художественный и патетический разсказъ) замвчаниемъ (1138-1140):

> τό σωφρονείν δὲ καὶ σέβειν τὰ τῶν θεῶν κάλλιστον· οίμαι δ'αὐτὸ καὶ σοφώτατον θνητοίσιν είναι χρήμα τοίσι χρωμένοις.

Но что этоть совёть (подобно другниь того же рода, напр. стр. 81, пр. 9) не быль вызвань живою вёрою самого Еврипидан имёль въ его гдазахъ только цёну практическаго ука-

Разница въ поэтическомъ міровоззрёнія трехъ великихъ трагиковъ не менёе характерна, чёмъ разница въ міровоззрёніи нравственномъ. У Эсхила (я привожу мёткую характеристику изъ "Исторія Греціи" Грота<sup>1</sup>) идеальность принадлежитъ столько же дёйствію, сколько дёйствующимъ лицамъ; страсти, къ которымъ поэтъ взываеть, мужественны и сильны, Аородита и ея внушенія не находятъ мёста<sup>2</sup>); оигуры широки и величественны, но представляются только въ полусвётё и неясныхъ очертаніяхъ; рёчь исполнена смёлыхъ метафоръ и рёзкихъ переходовъ (велерёчивъ даже до дурнаго, замёчаеть Квинтиліанъ) и часто скорёе приближается къ восточной неопредёленности, чёмъ къ греческой отчетливости. У Софокда очевидно болёе тёсное сближеніе съ дёйствительностью и обычной жизнью; объемъ волненій болёе разнообразенъ, фигуры видны яснѣе и дёйствіе разрабо-

тано полнѣе и отчетливѣе. Не только мы замѣчаемъ у него болѣе выработанное драматическое построеніе, но также болѣе широкій діалогь и сравнительную простоту рѣчи, подобную рѣчи живыхъ грековъ; мы находимъ также нѣкоторую примѣсь риторической декламаціи среди величайшей поэтической красоты, которой когда-либо достигла греческая драма. Но когда мы приступаемъ къ Еврипиду, этоть риторическій элементъ становится болѣе выдающимся и болѣе развитымъ. Сверхъестественная возвышенность легендарныхъ характеровъ исчезаетъ: къ любви и состраданію обращенія до такой степени сильны, что Эсхилъ счелъ бы ихъ несовмѣстными съ достоинствомъ героическаго лица; сверхъ того встрѣчаются воззванія къ разуму и сопровождаемые доказательствами споры, на которые этотъ велерѣчивый поэтъ посмотрѣлъ бы съ презрѣніемъ, какъ на мелкія площадныя ухищренія. И что всего хуже, если судить съ точки зрѣнія

анія, ясно видно изъ словъ, обращенныхъ въ той же трагедіи (333–334) Кадмомъ къ «свободному мыслителю» Пенеею:

> κεί μή γὰρ ἔστιν ὁ θεὸς οῦτος, ὡς σὺ φής, παρὰ σὸὶ λεγέσθω· καὶ καταψεύδου καλῶς μ τ. χ.

1) Grote, History of Greece, VIII, p. 123, sq.

<sup>3</sup>) Эти слова Грота, который въ данномъ случай повторяеть Аристофана (Ranae 1046) не слёдуеть понимать такъ, будто бы муза Эсхила не была вовсе знакома съ внушеніями Афродиты: Agam. 375—380, Dan. 941—948 и Choeph. 562—605 свидётельствують о противномъ. Но Эсхилъ въ противоположность Софовлу (въ «Антигонё» и «Трахинянкахъ») и Еврипиду (въ «Медеё» и «Ипполитё») чуждъ лирической рефлексін этого чувства. Разницу между изображеніями любви у Эсхила, Софовла и Еврипида легко видёть, сравнивъ Эсхиловъ хорь о силъ любви у Эсхила, Софовла и Еврипида легко видёть, сравнивъ Эсхиловъ хорь о силъ любви (Choeph. 562—615) съ Софовло. вниъ подражаніемъ этому хору (769—791) и съ хоромъ въ «Инполитѣ» Еврипида (518—551).

Эсхила, замътна нъкоторая новость спенуляціи, внушеніе сомнънія въ существующихъ мнъніяхъ и видъ научной утонченности часто въ ущербъ поэтическому дъйствію".

Сколь ни сильно проглядываль въ трагедіяхъ Еврипида скептицизмъ, по духу отрицанія Еврипида преввошель его младшій современникъ, комикъ Аристофанъ. Произведенія этого поэта могуть служить нагияднымъ примъромъ того, какъ порою человѣкъ, несмотря на искреннее желаніе, бываеть не въ силахъ идти противъ общаго теченія. Аристофанъ желалъ быть представителемъ стараго добраго времени, выразителемъ тѣхъ правственныхъ правидъ, въ которыхъ воспитаны были воины при Марафонѣ<sup>1</sup>). Въ качествѣ общественнаго обличителя, Аристофанъ выступаетъ между прочимъ и противъ Еврипида, котораго выставляетъ чуть ли не главнымъ развратителемъ своего вѣка. Онъ порицаетъ Еврипида за внушеніе безбожія<sup>2</sup>), за изображеніе въ трагедіяхъ развратныхъ характеровъ (распутницъ Фадры и Сфенобри<sup>3</sup>), за внесеніе въ афинскую жизнь умничанья, <sup>4</sup>) болтовни, неповиновенія властямъ <sup>5</sup>) и т. д. Но самъ Аристофанъ былъ выразителемъ общественной разнузданности въ несравненно большей мѣ-

') Aristoph. Nubes, 971, слёд. (См. ниже, гл. V).

\*) Aristoph. Thesmoph. 457-458:

νύν δ' ούτος έν ταίσιν τραγωδίαις ποιών τούς άνδρας άνεπέπεικεν ούκ είναι θεούς.

<sup>3</sup>) Aristoph. Ranae, 1041; cp. ibid. 1706, caba.

<sup>4</sup>) Ibid. 969-976: Еврипидъ говорить:

τοιαῦτα μέντοι σωφρωνεῖν τούτοισιν εἰσηγησάμην, λογισμὸν ἐνθεἰς τῆ τέχνη καὶ σκέψιν, ὥστ' ἤδη νοεῖν ἅπαντα, καὶ διειδέναι τά τ' ἄλλα, καὶ τὰς οἰκίας οἰκεῖν ἄμεινον ἤ πρὸ τοῦ, κἀνασκοπεῖν, πῶς τοῦτ' ἔχει Η τ. χ.

5) Ibid. 1067-1071. Эсхиль укоряеть Еврипида:

είτ' αῦ λαλιὰν ἐπιτηδεῦσαι καὶ στωμυλίαν ἐδίδαξας, ἢ Ἐξεκένωσεν τάς τε παλωίστρας καὶ τὰς πυγὸς ἐνέτριψε τῶν μειρακίων στωμυλλομένων, καὶ τοὺς παράλους ἀνέπεισεν ἀνταγορεύειν τοῖς ἄρχουσιν. καίτοι τότε γ', ἡνίκ' ἐγώ Ἐων οὐκ ἠπίσταντ' ἄλλ' ἢ ἘμᾶΖαν καλέσαι και ῥυππαπαὶ εἰπεῖν.

Ср. также ibid. 773 слёд., 952, гдё самъ Евринидь говорить: ёпента тоитои о далей ебібайа, 890, слёд. (см. выше, стр. 73, пр. 1).

рв, чемъ Еврипидъ. Ни эъ древности, ни въ новое время не было поэта, который бы такъ безпощадно издъвался надъ всеми хорошими и дурными, безъ различія, проявленіями народной жизни-надъ религіозными воззрёніями; надъ поэтическими произведеніями, надъ политическими учрежденіями, и который бы такъ ръзко нападаль на стоящихъ у власти лицъ, какъ Аристофанъ въ своихъ комедіяхъ "Ахарняне", "Всадники", "Птицы", "Осы", "Лягушки" и др. Беззаствнчивость въ выборъ средствъ возбуждать смъхъ со сцены превосходила порой мёру свойственнаго комедіи своеволія и пристойности даже въ кругу такихъ зрителей, которые не говорить и не дълать все, что думаешь и желаешь, считали достойнымъ только раба<sup>1</sup>). Привоцить образцы Аристофановой распущенности нёть возможности; достаточно замётить, что только отборныя мёста изъ современной порнографической литтературы могуть сравняться съ остротами Аристофана, направленными къ тому же неръдко противъ боговъ, не исключая и Зевса<sup>2</sup>). Многія изъ этихъ остротъ, безспорно, очень мътки и справедливы, но безспорно и то, что направлять на путь истинный развратителей абинской нравственности такъ, какъ это дъладъ Аристофанъ, значило только усиливать общій разврать.

Я намъренно остановился съ такою подробностью на міровоззрѣніи знаменитыхъ представителей греческаго драматическаго искусства. Театръ въ Абинахъ имѣлъ громадное воспитательное значеніе въ особенности съ тѣхъ поръ, какъ Периклъ (чрезъ введеніе такъ называемаго всщонко́ или раздачи бѣднымъ денегъ для посѣщенія театра) сдѣлалъ въ него входъ всѣмъ открытымъ. "Что для дѣтей учитель — замѣчаетъ Аристофанъ—то для взрослыхъ драматическій поэтъ" <sup>з</sup>). Мысли и чувства, которыя поэтъ выражалъ на сценѣ, въ одно и тоже время были отраженіемъ настроенія однихъ изъ зрителей и воспринимались какъ руководительныя житейскія правила сознаніемъ другихъ. Театръ былъ поэтому проводникомъ въ жизнь всякаго рода воззрѣній — нравственныхъ, религіозныхъ, философскихъ.

') Cp. Eurip. Phoen. 351:

δούλου τόδ' εἶπας, μὴ λέγειν, ἅ τις φρονεῖ μ ποςποβμηy: ἐλευθέρα Κορκύρα, χέζ' ὅπου θέλεις.

Что Аристофанъ порой переступалъ мёру пристойности, видно изъ его собствевныхъ словъ Nubes, 529, слёд.

<sup>2</sup>) Какъ особенно выдающіеся образцы можно отм'ятить Aves, 549; Nubes, 371, сабд.; Рах, 813, сабд.; Acharn. 241, сабд.; 694, сабд.; Equites 1280, сабд.; Thesm. 466, сабд. и мн. др.

<sup>3</sup>) Aristoph. Ranae, 1052-1053.

Digitized by Google

4

Какъ сильно дъйствовали на грековъ слова поэтовъ, легко себъ представить, зная впечатлительный характеръ этого народа, его склонность къ эстетическимъ волненіямъ и невыразимую прелесть греческихъ поэтическихъ произведеній. "Когда я читаю изъ Гомера что нибудь жалостное — разсказываеть у Платона рапсодъ Іонъ<sup>1</sup>) — мои глаза наполняются слезами, когда страшное или ужасное-у меня отъ страха волосы встаютъ дыбомъ и стучитъ сердде. Точно тоже бываеть и съ моими слушателями: они со своихъ мёсть громко плачуть, смотрять съ ужасомъ и изумленіемъ." Слова Сократа, что Аристофанъ былъ однимъ изъ самыхъ страшныхъ его обвинителей, поселившимъ въ сердцахъ аейнянъ неизгладимо глубоко ложное о немъ мнѣніе 2), служать явнымъ доказательствомъ того, что внушенія поэтовъ не пропадали даромъ. Трагедія свойственнымъ ей пасосомъ должна была еще сильнве двиствовать на эрителей, чвить комедія. Но не однимъ непосредственнымъ обращеніемъ въ чувству и сообщеніемъ готовыхъ воззръній воспитывала поэзія: мъткими нравственными изреченіями лираческіе и трагическіе поэты пробуждали нравственную рефлексію, трагическіе сверхъ того постановкою разнообразныхъ характеровъ и изображеніемь сталкивающихся побужденій вызывали на психологическій анализъ. Формой поэзія воспитывала не меньше, чёмъ содержаніемъ. Требовательностью къизящному и мъткому выражению мысли греки (кромъ прирожденной имъ эстетической чуткости) обязаны прежде всего тёмъ, что воспитывались на образцахъ своей поэзіи. Въ особенности трагическая повзія способствовала развитію риторической и діалектической довкости; эта же поэзія была послё полнтической жизни главною школою нравственной рефлексія. Вотъ что говорить въ своей "Исторія Греціи" Гротъ объ этой, для насъ весьма важной, связи между трагической поэзіей и риторикой, діалектикой и рефлексіей 3).

"Въ драмъ на самомъ дълъ нътъ никакого дъйствія, но одинъ только разговоръ о дъйствіи, которое предполагается происходящимъ или происшедшимъ гдъ-нибудь. Драматическій поэтъ, говоря непрерывно, но каждый разъ устами различныхъ характеровъ, ведеть дъло каждаго изъ своихъ характеровъ словами, разсчитанными на то, чтобы повліятъ на другіе характеры и приспособленными къ каждому послъдующему обстоятельству. Здъсь риторическія требованія отъ начала до конца; между тъмъ, такъ какъ весь интересъ піесы вращается око-



<sup>&#</sup>x27;) Plato, Ion 535 C, E.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Plato, Apol. 18, A-19, D.

<sup>3)</sup> Grote, History of Greece, VIII, p. 137, sq.

ло какого-нибудь спора или борьбы, выражаемой словами, такъ какъ препирательства, совъщанія, возраженія никогда не прекращаются, такъ какъ каждый характеръ, хорошій или дурной, сдержанный ше бурный, долженъ быть снабженъ подходящимъ способомъ выражения, чтобы защищать свои дъйствія, нападать на возражающихъ и отражать возраженія и вообще отстаивать данное ему поэтомъ относительное значение -- здёсь опять діалектическая ловкость необходима не въ малой степени. Наконецъ, сила и разнообразіе этическаго чувства, которымъ проникнута греческая трагедія, составляють одну изъ самыхъ характерныхъ особенностей, отличающихъ ее отъ прежнихъ формъ поэзія. Терпъть или дълать стращное-считаеть Аристотель собственнымъ предметомъ трагедія, и внутреннія побужденія и мотивы двйствующего лица расврываются греческими трагиками съ такою внушительною обстоятельностью, подобной которой не могла дать ни эпическая, ни лирическая поэзія. Сверхъ того содержаніе трагедіи не только вызываеть широкую нравственную симпатію, но также переполнено спорами и разсужденіями. Характеры на половину злые и на половину добрые, различныя правила долга, сталкивающіяся одно съ другимъ, зло, совершенное и оправданное передъ совъстью дъйствующаго лица, если не передъ совъстью зрите-1я. прежде испытаннымъ здомъ – таковы дюбимыя темы Эсхила и его двухъ великихъ наслёдниковъ. Клитемнэстра убиваетъ своего мужа Агамемнона по возвращении его изъ-подъ Трои; она оправдывается твмъ, что онъ заслужилъ отъ нея это наказаніе, такъ какъ принесъ въ жертву свою и вмъсть ея дочь Ифигенію. Сывъ Клитемнэстры, Оресть убиваеть мать, въ полной увъренности, что исполняеть долгъ мести за отца, притомъ съ одобренія Аполлона. Мстительныя Евмениды преслёдують его за это деяніе, и Эсхиль ставить объ партія предъ судомъ ареопага, подъ предсъдательствомъ Авины; здёсь дёло послё обстоятельнаго разсмотрёнія, съ Евменидами въ качествъ обвинителей и Аполлономъ въ качествъ защитника подсудима. го, оканчивается равной подачей голосовъ за и противъ, послъ чего Асина подаетъ свой ръшающій голосъ за Ореста. Пусть обратить также кто-нибудь вниманіе на сталкивающіяся требованія долга, которыя Софоклъ такъ сильно ставить на видъ въ своей полной красоть драмъ "Антигона". Креонъ распоряжается, чтобы тъло Полиника, какъ измённика и врага страны, оставалось непогребеннымъ; Антигона, сестра Полиника, порицаеть это распоряжение какъ нечестивое и нарушаеть его вслёдствіе пересиливающаго побужденія сестринскаго чувства. Креонъ отдаетъ приказъ погрести ее живою; его молодой

сынъ Гэмонъ, женихъ Антигоны, погруженъ вслёдствіе этого въ разачрающую душу борьбу между отвращеніемъ оть этой жестокости съ одной стороны и подчиненіемъ своему отцу съ другой. Софоклъ выставляеть оба эти сталкивающіяся правила долга въ выработанной сценъ діалога между отцомъ и сыномъ. Здъсь два правила, оба священныя и почтенныя, изъ которыхъ ни одно не можетъ быть исполнено безъ нарушенія другаго. Необходимо, сдёлать, выборъ; но какому изъ двухъ долженъ повиноваться хорошій человѣкъ? Этотъ вопросъ великому поэту благоугодно было оставить неразръшеннымъ. Но изъ зрителей ни одинъ, въ комъ жилъ хотя незначительный импульсъ умственной спекуляціи, ни въ какомъ случав не могь оставить театра безъ нѣкотораго умственнаго усилія рѣшить эту проблему и открыть какой-нибудь великій и всеобъемлюцій принципъ, изъ котораго вытекають всъ нравственныя правила, принципъ, могущій дать его сознанію указанія во всёхъ вообще нерёдко встрёчающихся случаяхъя гдъ двъ обязанности сталкиваются одна съ другой. Трагикъ не только болье сильно взываеть къ нравственному чувству, чемъ всякій другой поэть, но также, поднимая эти важные и трогательные вопросы, обращается въ уму со стимуломъ и вызовомъ, побуждая его въ этической спекуляціи" 1).

<sup>1</sup>) Кромѣ приведенныхъ Гротомъ примѣровъ, слѣдуетъ также указать на трагедю Эсхила їкстібє, гдѣ столкновеніе двухъ нравственныхъ правилъ изображено съ особов асностью и простотою. Дочери Даная бѣгутъ (вмѣстѣ съ отцомъ) изъ Египта отъ преслѣдованія двоюродныхъ братьевъ, которые хотятъ на нихъ жениться, въ Аргосъ. Здѣсь онѣ садятся у алтарей боговъ и обращаются къ царю Пеласгу съ мольбой о защитѣ отъ преслѣдователей. Царь не рѣшается ни отказать имъ, такъ какъ опасается оскорбить священное право молящихъ о защитѣ, ни помочь, такъ какъ въ этомъ случаѣ неминуема пагубная война съ Египтомъ. Вызванное борьбою этихъ двухъ мотивовъ нелоумѣніе и усиліе изъ него выдти испытывалъ вмѣстѣ съ Пеласгомъ и всякій зритель (340-344, 371-181).

> άγος μέν είη τοις έμοις παλιγκότοις, ὑμιν δ' ἀρήγειν οὐκ ἔχω βλάβης ἄτερ· οὐδ' αῦ τόδ' εῦφρον, τάσδ' ἀτιμάσαι λιτάς. ἀμηχανῶ δὲ καὶ φόβος μ ἕχει φρένας ὁρᾶσαί τε μὴ ὅρᾶσαί τε, καὶ τύχην ἐλειν... δεῖ τοι βαθείας φροντίδος, πρόσωθεν ὡς δίκην κολυμβητῆρος ἐς βυθόν μολειν δεδορκός ὅμμα μηδ' ὕπνψ κοιμώμενον, ὅπως ἄνατα ταῦτα πρῶτα μἐν πόλει αὐτοῖσί θ' ἡμιν ἐκτελευτήσει καλῶς, καὶ μήτε δῆρις ῥυσίων ἐφάψεται μήτ' ἐν θεῶν ἕδραισιν ῶλ' ἰδρυμένας ἐκδόντες ὑμᾶς τὸν πανώλεθρον θεὸν



Но ни одинъ изъ греческихъ трагиковъ не взывалъ въ такой мъръ къ чувству, ни одинъ не развивалъ въ зрителяхъ такъ сильно склонность къ риторикъ, діалектикъ и реолексіи, какъ "самый трагическій" — Еврипидъ. Вслъдствіе того, что онъ изображалъ людей не такими, какими они должны быть (какъ это дълали Эсхилъ и Соооклъ) но такими, какими люди были въ дъйствительности <sup>1</sup>), и сталкивающимися силами представлялъ не столько требованія долга, не всъмъ равно извъстныя, или по крайней мъръ близкія сердцу, сколько каждочу одинаково родныя и знакомыя личныя страсти <sup>3</sup>), —его трагедія, хотя и уступали по достоинству трагедіямъ его соперниковъ <sup>8</sup>), находили несравненно большій кругь читателей и почитателей. Многіе ихъ знали наизусть <sup>4</sup>), а риторы охотно украшали выдержками изъ нихъ свои ръчи <sup>5</sup>). "Какой изъ двухъ трагиковъ лучше, Соооклъ или Еврипидъ,

> βαρύν ξύνοικον θήσομεσθ' 'Αλάστορα, δς οὐδ' ἐν "Αιδου τὸν θανόντ' ἐλευθεροῖ. μῶν οὐ δοκεῖ δεῖν φροντίδος συιτηρίου;

Объ Еврипидѣ см. ниже, прим. 2.

') Aristot. Poet. 25, 6 (Sus.): οίον και Σοφοκλής έφη αὐτός μέν οἴους δεῖ ποιείν, Εὐριπίδην δὲ οίοι εἰσίν.

•) Напримъръ, въ «Медеъ» Еврипидъ изображаетъ столкновение между ненавистью къ мужу и любовью къ дътямъ, въ «Ипполитъ»—столкновение между любовью къ Ипполиту и страхомъ позора, въ «Ифигении въ Авлидъ»—столкновение между любовью къ дочери и честолюбиемъ, и т. д. Въ другихъ трагедіяхъ кромъ страстей сталкиваются и правила долга (напр. въ «Орестъ», «Ифигении въ Тавридъ» и др.), но сила трагическаго дъйствія повсюду основана у Еврипида на воззвании къ страстямъ.

<sup>3</sup>) Еврипидъ написалъ около девяноста трагедій, но одержалъ поб'йду только четыре раза.

<sup>4</sup>) О распространенности Еврипидовыхъ трагедій свидѣтельствуетъ сказаніе, что многіе изъ плѣненныхъ въ Сициліи аеинянъ обязаны были своимъ спасеніемъ тому, что знали наизусть трогательныя мѣста изъ Еврипида, которыми они возбудили къ себѣ (о-калѣніе побѣдителей. Ср. также Hartung, Euripides' Werke, I, 8 (2-te Auf., 1878): «Еврипидовы трагедіи сдѣлали то, что результати философіи не остались достояніемъ только тѣхъ, у кого были средства и время посѣщать школы философовъ, но проникли до самыхъ низкихъ слоевъ народа, какъ равно въ свою очередь и сами эти трагедіи большою частью своей популярности обязаны мѣткости этихъ ученій, удовлетворявшихъ потребностямъ времени и находившихъ воспріимчивую почву въ томительномъ стремленіи умовъ къ новымъ основаніямъ правственности вмѣсто одряхлѣвшихъ старыхъ: ми знаемъ, что и простые аеиняне знали многое изъ трагедій Еврипида наизусть и наслаждансь пѣніемъ и произношеніемъ отдѣльныхъ мѣстъ изъ нихъ; да и какимъ образомъ могъ бы Аристофанъ при своей весьма разнообразной театральной публикѣ съ успѣхомъ дѣлать постоянные намеки на стихи Еврипида, если би многіе изъ нихъ не были всёмъ извѣсты, какъ посдовици?»

•) Напр. Калликаъ у Платона.



ринать не наше дило, --- говорить Квинтиліань 1). Но для тихъ, кто готовится къ практической жизни, необходимо признать Еврипида много полезние. Ричь его наиболие подходить къ ораторской и вся переполнена изреченіями; въ томъ, что дошло до насъ отъ людей мудрыхъ, онъ почти имъ равенъ, а въ искусстви говорить и отвичать можетъ быть сопоставленъ съ любымъ изъ прежнихъ витій форума. Въ изображении всихъ страстей онъ удивительно искусенъ, но по преимуществу тихъ, которыя возбуждають состраданіе. Поэтому имъ въ особенности восхищались, какъ объ этомъ часто свидительномъ значении нравоучений въ роди тихъ, которыя преподавалъ со сцены Еврипидъ <sup>8</sup>).

"Всъ поэты единогласно твердять, что скромность и справедливость дело хорощее, но трудное и тяжелое, а распущенность и несправедливость пріобръсти дегко и пріятно, только мивніе и законъ считають ихъ дурными. Несправедливость полезнее справедливости (такъ разсуждаютъ обывновенно); люди охотно называютъ счастливыми богатыхъ и сильныхъ, хотя бы они были дурными, и оказываютъ имъ почести частно и всенародно; напротивъ, бъдныхъ и слабыхъ ставять ни во что и презирають, хотя и соглашаются, что они лучше другихъ <sup>3</sup>). Но всего страннъе разсуждения о богахъ и добродътели,--что боги многимъ хорошимъ людямъ дають въ удвлъ несчастія идурную жизнь, а людамъ противоположнымъ-судьбу противоположную <sup>4</sup>). Когда говорять такія и всё подобныя этимъ рёчи о добродётели и порокъ, какъ боги и дюди оцъниваютъ то и другое, что по нашему мнънію должно двлаться съ душою юношей, въ особенности твхъ, которые даровиты и готовы прилипать къ каждому слову, съ цёлью сдёлать изъ него выводъ, какимъ слъдуеть быть и какъ поступать, чтобы пройти жизнь какъ можно лучше? Не въроятно-ли, что такой юноша обратится самъ къ себъ съ извъстнымъ вопросомъ Пиндара: -- Путемъ-ли правды взойти миз на высокую ствну, или извилистыми тропами обмана, чтобы

Φεθ, τῶν βροτείων ὡς ἀνώμαλοι τύχαι· οἱ μἐν γὰρ εῦ πράσσουσι, τοῖς δὲ συμφοραὶ σκληραὶ πάρεισιν εὐσεβοθσιν εἰς θεοὺς καὶ πάντ' ἀκριβῶς κἀπὶ φροντίδων βίον οῦτω δικαίως ζῶσιν αἰσχύνης ἄτερ.

<sup>1)</sup> Quint. Inst. Orat. X, I, 66-69. Ср. съ этимъ привед. выше (стр. 87. прим. 5, слъд.) выдержки изъ Аристофана.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Plato, De Rep. 364 A,--365, D.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. приведенные выше (стр. 83 и слёд.) отрывки изъ Еврипида и Isocr. VIII, 31, слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. Eurip. fr. 293, 1013 (выше, стр. 83, прим. 2.) и fr. 677:

такимъ образомъ защититься и прожить ')? Судя потому, что говорять, если я и буду справедливымь, но не буду такимъ казаться, те я не только не получу оть этого никакой пользы, напротивъ испытаю явныя бъдствія и наказанія; а несправедливый, но стяжавшій славу справедливости, живеть, говорять, богоподобною жизнью. Если такимъ образомъ, какъ поясняють люди мудрые, видимость пересиливаеть даже истину и держить въ рукахъ счастье, то конечно къ ней и слъдуеть обратиться всецёло; въ видё ограды и украшенія слёдуеть окружить себя тенью добродетсли <sup>2</sup>), а сзади тащить жадную и пеструю лисицу Архилоха. Но, скажуть, не дегко навсегда остаться незамьченнымъ дурному. Да въдь не безъ труда дается и все великое, отвътимъ мы; во всякомъ случав, если желаемъ быть счастливыми, намъ сабдуеть идти такъ, какъ указываеть разсуждение. Съ целью укрыться составимъ клятвенныя сообщества и сотоварищества; сверхъ того существують учители убъжденія, преподающіе ораторскую и судейскую мудрость: такимъ образомъ частью убъжденіями, частью силою мы достигнемъ того, чтобы за свое преобладание не понести кары".

Съ разцвётомъ драматической поэзіи, обусловленнымъ разцвётомъ всей вообще умственной жизни и въ свою очередь его обусловившимъ, исторія греческаго субъективизма совершила полный кругь. Тогда какъ въ началё субъективизмъ получалъ главныя указанія отъ жизни политической и экономической, въ концё V въка политическая и экономическая жизнь получають главныя указанія отъ жизни умственной. Субъективизмъ въ религіи, искусствё, музыкѣ и поэзіи, съ которымъ мы подробно ознакомились въ настоящей главѣ, и субъективизмъ въ философіи, исторію котораго прослѣдимъ въ дальнѣйшемъ изложенія, былъ въ одно и тоже время отраженіемъ и вдохновителемъ жизни политической. Музыкантъ, поэтъ, художникъ, риторъ, софистъ, чтобы имѣть успѣхъ, должны необходимо, какъ вѣрно замѣтилъ Платонъ <sup>3</sup>), примѣнятъся къ воззрѣніямъ большинства. Поэтому со-

<sup>4</sup>) Вотъ эти характерныя для Пиндара слова, о которыхъ намъ еще придется говорить. Bergk, I, fr. 197:

πότερον δίκα τειχος ύψιον ή σκολιαίς ἀπάταις ἀναβαίνει ἐπιχθόνιον γένος ἀνδρῶν, δίχα μοι νόος ἀτρέκειαν εἰπειν.

<sup>2</sup>) Ср. стр. 82. прим. 7.

<sup>3</sup>) О софистахъ и риторахъ см. выше, стр. 22, прим. 1. О поэтахъ, кромъ уже приведеннаго (на стр. 78) отрывка изъ Платоновыхъ «Законовъ» ср. Gorg. 502, В-С, гдъ Платонъ говоритъ собственно о трагикахъ: Ті де ди и отради айти кай ваишаюти, и тис траущдіас поіпоіс, еф' щ еспоидаке; потеро́м естим айтист то епихеірища кай и отомди,

Digitized by Google

1

вершенно нелёпъ вэглядъ, въ настоящее время лучшими представителями науки на половину оставленный, что Еврипидъ и Критій проводили безправственнныя и противорелигозныя мысли потому, что были заражены софистическимъ ядомъ-первый отъ Протагора и Продика, второй---отъ Протагора и Горгія 1). Несомнённо противоположное: если Протагоръ, Горгій и Продикъ могли распространять въ Аеинахъ съ успёхомъ безнравственныя воззрёнія, то потому, что Евринидъ и Кратій могли проводить со сцены взглядыт, подобные приведеннымъ выше. Но ни отъ одного изъ старшихъ софистовъ-ни отъ Протагора, Горгія в Продика, ни даже оть Гиппія, мы не слышимъ такихъ возмутительныхъ для нравственнаго и религіознаго чувства разсужденій, какъ отъ дъйствующихъ лицъ въ трагедіяхъ Еврипида. Сколь ни безусловень быль философскій субъективизмь Протагора и оплосооский скептицизмъ Горгія, прямое и ръзкое выреженіе этотъ субъективизмъ и свептицизмъ находилъ у нихъ только въ ихъ теоретической философіи: въ нравственной области они, по несознаваемой ими самими непослёдовательности, выражали субъективизмъ и скептицизмъ не на словахъ, всегда призывавшихъ къ добродътели, а на дълъ. 2) Если бы мы знали о Протагоръ, Горгіи и Гиппіи только потому, что они говорнть въ одноименныхъ съ ними діалогахъ Платона, а о Продикѣ только по составленнымъ имъ разсказѣ о Геркулесть на распутьи<sup>3</sup>) и декламации о горестяхъ жизни<sup>4</sup>), то нельзя было бы вмёстё съ Гротомъ 5) не сказать, что на именахъ этихъ софистовъ лежитъ совсёмъ не заслуженное порицание <sup>6</sup>). Напротивъ,

ώς σοι δοκεί, χαρίζεσθαι τοις θεαταις μόνον, η και διαμάχεσθαι, έάν τι αυτοις ήδυ μέν η και κεχαρισμένον, πονηρόν δέ, δπως τουτο μέν μη έρει, εί δέ τι τυγχάνει αηδές και ώφέλιμον, τουτο δὲ και λέξει και άσεται, ἐάν τε χαίρωσιν ἐάν τε μή; ποτέρως σοι δοκεί παρεσκευάσθαι ή τών τραγψδιών ποίησις;---Δήλον δη τουτό γε, ῶ Σώκρατες, ὅτι πρός την ήδονην μαλλον ὥρμηται και τὸ χαρίζεσθαι τοις θεαταις.

<sup>1</sup>) На тёсную связь Евринида съ Протагоромъ указиваеть Diog. Laert; IX, 54, съ Продикомъ-Aul. Gell. XV, 20, 4; Vita Eurip. ed. Elmsley; о знакомствё Критія съ Протагоромъ свидётельствуетъ Платонъ (Protag. 316, A, слёд.), съ Горгіенъ-Филостратъ (Vitae Soph. I, 9, 2; Ер. XIII, 919). Целлеръ (Philosophie der Griechen, I, 961; II, 12) по странной неносяёдовательности называетъ Евринида только родственнымъ по духу съ лучшими софистами, а Критія причисляетъ къ софистамъ.

- <sup>2</sup>) Ср. выше, стр. 42.
- <sup>a</sup>) Xenoph. Memor. II, 1, 22-34.
- 4) (Pseudo) Plato, Axioch. 366, D-379, A.
- •) См. выше, стр. 7.

') Cp. ocod. Protag., 349, Ε: Φέρε δη, την άρετην καλόν τι φης είναι (απραπиваеть Cosparь y Προταγορα) και ώς καλοθ όντος αύτοθ σύ δισάσκαλον σαυτόν παρέχεις; Κάλλιστον μέν ουν, έφη, εί μη μαίνομαι γε. Πότερον ουν, ην δ' έγώ, το μέν τι αύτοθ αίσ-

младшіе софисты (Полъ и . Өразимахъ) слёдовали субъективизму и въ теорія и на практикъ, и при томъ совершенно въ духъ Еврипида и Критія<sup>1</sup>). Но ни старшіе софисты не были виновниками міровоззрѣнія Еврипида и Критія, ни Еврипидъ и Критій не были виновниками міровоззрвнія маадшихъ софистовъ. Деспотическія теоріи, были, какъ мы уже знаемъ, прямымъ сдедствіемъ абинской государственной жизни, а противорелигіозныя-твхъ сложныхъ причинъ, о которыхъ мы также говорили. Религіозный скептицизмъ нашель впервые ръзкое выраженіе у Елейца Ксенофана; но мы напрасно стали бы искать того, вто первымъ сталъ на точку зрвнія врайняго гражданскаго субъективизма. Исповёдь этого субъективизия мы слышимъ одновременно со всёхъ сторонъ -- отъ государственныхъ людей Абинъ, отъ трагическихъ героевъ, отъ софистовъ. Взглядъ Калликла и Пола (свидътельствуеть Платонъ<sup>2</sup>) быль взглядомъ большинства Аеинянъ: деспотическія теоріи въ духѣ Өразимаха прожужжали Платону уши 3). Впрочемъ, ктобы ни былъ первымъ выразителемъ гражданскаго субъективизма-Протагоръ, Горгій, Продикъ, Гиппій, Еврипидъ, Критій-до-

χρόν, τὸ δέ τι καλόν, ἢ ὅλον καλόν; Ὅλον που καλὸν ὡς οϊόντε μάλιστα. Ibid. 351, Β-Ε: Λέγεις δέ τινας, έφην, ῶ Πρωταγόρα, τῶν ἀνθρώπων εῦ ζῆν, τοὺς δὲ κακῶς; "Egn. "Αρ' οῦν δοκεῖ σοι ἄνθρωπος ἄν εῦ ζην, εἰ ἀνιώμενος τε καὶ ὀδυνώμενος ζώη; Οὐκ ἔφη. Τι δ'; εἰ ἡδέως βιοὺς τὸν βίον τελευτήσειεν, οὐκ εῦ ἀν σοι δοκεῖ οὕτως βεβιωκέναι; Έμοιγ' έφη. Τὸ μέν ἄρ' ήδέως ζην άγαθόν, τὸ δ' ἀηδώς κακόν; Είπερ τοῖς καλοῖς τ', ἔφη, ζψη ἡδόμενος. Τί δή, ὦ Πρωτατόρα; μὴ καὶ σύ, ὥσπερ οἱ πολλοί, ἡδέα άττα καλεῖς κακά και άνιαρά άγαθά, εί μή τι ἀπ' αὐτῶν ἀποβήσεται ἄλλο; και αῦθις αὐ τὰ ἀνιαρὰ ὡσαύτως οὕτως, οὐ καθ' ὅσον ἀνιαρά, κακά; Οὐκ οἶδα, ῶ Σώκρατες, ἔφη, άπλως ούτως, ώς σύ έρωτας, εί έμοι άποκριτέον έστίν, ώς τα ήδέα τ' άγαθά έστιν άπαντα καί τὰ άνιαρὰ κακά. άλλά μοι δοκεῖ οὐ μόνον πρός τὴν νῦν ἀπόκρισιν ἐμοί άσφαλέστερον είναι άποκρίνασθαι, άλλά και πρός πάντα τόν άλλον βίον τόν έμόν, ότι έστι μέν & των ήδέων ούκ έστιν άγαθά, έστι δ' αῦ και & των άνιαρων ούκ έστι κακά, έστι δ' à έστι, και τρίτον à οὐδέτεραοὕτε κακὰ οὕτ' ἀγαθά. Gorg. 456, C--457, C, Γορrin robophts: δεί μέντοι, ω Σώκρατες, τη ρητορική χρήσθαι ώσπερ και τη άλλη πάση άγωνία και γαρ τη άλλη άγωνία ου τούτου ένεκα δει πρός άπαντας χρήσθαι άνθρώπους, δτι έμαθέ τις πυκτεύειν τε και παγκρατιάζειν και έν δπλοις μάχεσθαι, ώστε κρείττων είναι καί φίλων και έχθρων οὐδὲ τούτου ἕνεκα τοὺς φίλους δεῖ τύπτειν οὐδὲ κεντεῖν τε και αποκτιννύναι.. ό αὐτός δη λόγος και περί της ρητορικής... δεί... δικαίως και τη риторіки хрѝσθαι, шоπер каі ти ачшиіа. Продиковь «Геркулесь на раснутьи» всёмь своимъ содержаніемъ призываетъ къ добродётели; тоже самое слёдуетъ думать и о «великолецной» (намъ впрочемъ неизвёстной) рёчи Гиппія, въ которой Несторъ совётуеть Heontosemy πάμπολλα νόμιμα και πάγκαλα (Plato, Hipp. Minor, 286, B.).

') О Полѣ см. Plato, Gorg. 461, С-480, В; о Фразимахѣ De Rep. 336, В, слѣд.

<sup>2</sup>) См. выше стр. 8, прим. 1 и стр. 69.

•) Plato, Do Rep. 358, D: ἀπορῶ μέντοι διατεθρυλημένος τὰ ῶτα ἀκούων Θρασυμάχου καὶ μυρίων ἄλλων.



стовжоно во всякомъ случае, что ни одинъ изъ нихъ не былъ основателемъ міровоззрівнія своего візка. Если же нужно різшить вопросъ о томъ, кто наиболее способствовель развитю и укреплению субъентивизма въ народной массъ, софисты или драматические поэты, то мы несомнённо должны признать преимущество за послёдними, не только потому, что драматические поеты издагали свои возврвния передь десятками тысячь 1), тогда какъ софистовъ слушали сравнительно лишь весьма немногіе, но главнымъ образомъ потому, что поэты, по справедливому замёчанію Сократа, творять то, что творять, не мудостью, но природнымъ вдохновеніемъ 2) -- иначе сказать, руководствуются менье разсужденіемь, чьмъ непосредственнымъ чувствомъ, а голосъ чувства всегда убъдительнъе голоса ума, и вообще жизнь повинуется не столько доводамъ мысли, сколько внушеніямъ сердца. Общественный разврать бываеть не слёдствіемъ, а причиной безиравственныхъ ученій: его прямая причина въ томъ, что "у дурныхъ людей дурныя и удовольствія" 3). "Трагики (говорить Платонъ 4), переходя изь города въ городъ, собирая толну и нанимая прекрасные сильные и убъдительные, годоса, совлекають государства въ тираннии и демократіи. Они получають сверхъ того за это награду и почеть---прежде всего, какъ и подобаеть, отъ тиранновъ, затемъ-отъ демократій; но чёмъ выше они восходять по крутизнё правленій, тёмъ больше отказывается оть нихъ почетъ, какъ бы не будучи въ состояніи идти

') Plato, Sympos. 175, Ε. Сοκρατъ говоритъ Агаθοну: οίμαι γάρ με παρά σού πολλής και καλής σοφίας πληρωθήσεσθαι ή μέν γάρ έμή φαύλη τις άν είη και άμφισβητήσιμος, ώσπερ δναρ οῦσα, ή δὲ σὴ λαμπρά τε και πολλὴν ἐπίδοσιν ἔχουσα ή γε παρά σοῦ νέου ὄντος οὕτω σφόδρ' ἐξέλαμψε και ἐκφανής ἐγένετο πρψην ἐν μάρτυσι τῶν 'Ελλήνων πλέον ἢ τρισμυρίοις. Cp. Aristoph. Vespae 1011, сπѣд.; Banae, 686, επѣд.

<sup>2</sup>) Plato Apol. 22, С; Io 533, D, слъд.

<sup>9</sup>) Eurip. Iphig in Aul. 303: πονηρού φωτός ήδοναι κακαί. Ср. также глубоко продуманныя, одинаково согласныя какъ съ ученіемъ Апостола (2 Rom. 7, 14, слѣд.), такъ и съ ученіемъ современной исихологія (напр. Bain, Mental Science, London, 1879 р. 346 sq.; The Emotions and the Will, Lond. 1880, 3-d ed., р. 311 и др.) замѣчанія Еврипида въ «Ипполитѣ» (368-376):

> ηδη ποτ' άλλως νυκτός ἐν μακρῷ χρόνῳ θνητῶν ἐφρόντισ' ῆ διέφθαρται βίος. καί μοι δοκοῦσιν οὐ κατὰ γνώμης φύσιν πράσσειν κάκιον ἔστι γὰρ τὰ γ' εῦ φρονεῖν πολλοῖσιν, ἀλλὰ τῆδ' ἀθρητέον τόδε τὰ χρήστ' ἐπιστάμεσθα καὶ γιγνώσκομεν, οὐκ ἐκπονοῦμεν δ', οἱ μὲν ἀργίας ὅπο, οἱ δ' ήδονὴν προθέντες ἀντὶ τοῦ καλοῦ ἄλλην τιν'. εἰσὶ δ' ήδοναὶ πολλαὶ βίου μ τ. д.

<sup>4</sup>) Plato, De Rep., 568, C. Cp. Lach. 183, A.

7

за ними отъ одышки". Сколь однако не велико было значеніе поэтовъ. они все же были не лервыми, а лишь посредствующими звеньями той магнетической цвин, о которой говорить Платонъ 1): токъщель не стольво оть нихъ, сколько черезъ нихъ--оть исторически сложившихся условій общественной жизни. Геній можеть творить веливія поэтическія произведенія, создавать глубокомысленныя философевія системы, можеть основывать редигіозныя секты; но его двятельность для цвлыхъ народныхъ массъ остается мертвою сидою, если для ся воспріятія не подготовлена исторіей почва. Будизмъ, магометанство, протестантизмъ, революціонныя идеи вонца XVIII вёка, романтизмъ, соціализмъ, коммунизмъ имъютъ за собою длинную исторію; если бы этой исторіи не было, то не было бы ни Буды, Магомета и Лютера, ни Руссо и энциклопедистовъ, ни Тика и Шлегелей, ни Фуррье, Лассаля и Маркса, или если бы подобныя имъ лица и появились, то ихъ дъятельность имъла бы лишь весьма ограниченное значение. Лучшимъ доказательствомъ безсилія генія создавать міровоззрёніе на неподготовленной почвё служить Сократь. Онъ быль отмечень тою величайшею, граничащей съ истиннымъ безуміемъ генівльностью, которая по требованію времени способна подвигать цёлыя народныя массы; тёмъ не менёе его геніальность была заразительна<sup>2</sup>) лишь для немногихъ изъ его со-

') Plato, Io. 533, D, cata.

<sup>2</sup>) Ср. геніальныя слова Байрона о значенія reнія (Childe Harold's Piligrimage III, XLII XLIII):

But quiet to quick bosoms is a hell— This makes the madmen who have made men mad By their contagion; Conquerors and Kings, Founders of sects and systems, to whom add Sophists, Bards, Statesmen, all unquiet things Which stir too strongly the soul's secret springs, And are themselves the fools to those they fool; Envied, yet how unenviable ! what stings Are theirs! One breast laid open were a school

Which would unteach mankind the lust to shine or rule.

Исторія свидётельствуеть несомнённо, что всё великіе геніи, неотразимо увлекавmie за собой умы, были «тронутыми» — Будда, Магометь, Сократь, Лютерь, Руссо и другіе. (Ср. Radestock, Genie uud Wahnsinn, Breslau, 1884). Поэтому ученіе Платона о µачіа (въ Фэдрѣ, 244, А, слѣд.) и приведенныя выше слова Байрона имѣють глубокій смисль. Причина того, почему геніи способны распространять оть себя заразу, вроется какъ въ томъ, что они выражають ярко и отчетливо то, что смутно просится къ жизни въ сознаніи другихъ (большинства или меньшинства, какъ случится), такъ и въ томъ, что вся ихъ дѣятельность, вслѣдствіе того напряженнаго движенія тайныхъ пружинъ души, которое такъ живописно изобразилъ Байронъ, получаеть своеобразный, сильно говорящій чувству отпечатокъ. Ср. разсказы о Сократѣ (у Платона, въ особенности въ «Пирѣ»



— 99 временниковъ: она создала еристиковъ обличителей, Мегариковъ, Ки-

ринейцевъ, Циниковъ, Платона, но для общаго нравственнаго міровозрѣнія его въка осталась безслъдной. Только спустя нъсколько въковь, когда въ истомленной языческой древности пробудилась потребность въ отвлекающемъ отъ дъйствительности идеально аскетическомъ міровоззрівнія, и по пробитому удовлетворявшими этой потребности Платонизмомъ и Стоицизмомъ руслу стали разливаться волны христіанскаго ввроученія, внося въ жизнь новые идеалы, но въ то же время принимая окраску отъ стараго русла, только тогда сократическія воззрѣнія, лежавшія въ основаніи Платонизма и Стопцизма, стали силой, но уже не мъстной, а всемірной. Въ обработкъ Платона учение Сократа положило основание твиъ правственнымъ, эстетическимъ, философскимъ и даже религіознымъ убѣжденіямъ, которыя и въ наши дни руководятъ сознаніемъ милліоновъ людей 1). Но для представителей ходячаго субъективизма второй половины У въка, въ родь Оразимаха и Калликла, Сократь быль не болье какъ человъкъ, у котораго нътъ няньки, чтобы наблюдать за чистотою его носа <sup>2</sup>), вакъ сумасбродный болтунъ, утверждавшій между прочимъ, что принимать обиды лучше, чёмъ ихъ наносить, — которому можно пожалуй безвозмездно дать плюху <sup>3</sup>). Кромъ Сократа были и другіе, несочувствовавшіе господствующему міровоззринію, но только на него одного судьба возложила неблагодарную обязанность общественнаго овода -- непрестаннымъ жаленьемъ побуждать людей свернуть съ привычной и признанной всвии дороги на противоположную \*). Лучшіе изъ несочувствовавшихъ, и прежде всего Платонъ, раздвляли прославленный Еврипидомъ взглядъ, что счастливъ тотъ, кто "не идетъ на совъть нечестивыхъ" и созерцаніемъ въчно юнаго міра пріобрътаеть мудрооть 5). Но тоть, "нто внусни какъ сладостно и блажен-

рвчь Алкивіада 215 А, слід.), Будді и Магометі (y Barthélemy St. Hilaire, Bouddha, 3 ed., Paris 1866, Mahomet, 2 ed., Paris 1865), Лютері (y Freitag, Bilder aus der deutschen Vergangenheit, 2 te Aufl., Leipz. 1860), признанія Руссо (въ ero Conféssions) и пр.

<sup>1</sup>) Си. мон брошоры «Платонизиъ какъ основаніе современнаго міровоззрёнія», Москва, 1887; «Значеніе философія», Кіевъ 1888, и указ. въ нихъ литературу.

?) Plato, De Rop. 343, A: ό Θρασύμαχος άντι του άποκρινεσθαι, Είπέ μοι, έφη ŵ Σιάκρατες, τίτθη σοι έστι; Τι δέ; ην δ' έγώ, οὐκ ἀποκρίνεσθαι χρην μαλλον, ή τοιαῦτα ἐριιτῷν; "Οτι τοί σε, ἔφη, κορυζῶντα περιορῷ καὶ οὐκ ἀπομύττει δεόμενον.

Plato, Gorg. 486,C: Калликиъ говоритъ Соврату: τόν δέ τοιούτον, εί τι καὶ ἀγροικότερον εἰρήσθαι, ἔξεστιν ἐπὶ κόβρης τύπτοντα μὴ διδόναι δίκην.

<sup>4</sup>) Plato, Apol. 30, E. <sup>5</sup>) Eurip. fr. 965:

Ολβιος δστις της ίστορίας

7\*

кто ясно видить безуміе тодпы и что нино это пріобрытеніе. вто не дъласть въ государствр ничего здраваго, что ноть союзнина, съ кталъ бы можно было идти на помощь правдт и остаться цвдымъ, но что, цодобно человъку, попавшему къ звърямъ и не имъющему ни охоты безчинствовать вмёстё съ ними, ни силь одному противостоять имъ, необходимо погибнуть, прежде чэмъ принесещь пользу государству и друзьниъ, и такимъ образонъ не сделать добра ни себъ, ни другимъ, -- такой человъкъ, взвъсивъ все это, станеть заниматься въ тишинь только своими двлами, скрывшись гдв нибудь у стёны, словно во время бури отъ крутимыхъ вётромъ пыли и града, и смотря, какъ другіе исполняются беззаконіемъ, останется доволенъ, если какъ нибудь самому удастся прожить здъшнюю жизнь чистымъ отъ беззаконія и нечестивыхъ двлъ и удалиться въ другую съ дегкимъ и спокойнымъ сердцемъ и съ отрадною надеждой "2). Психологически вызванный этимъ отчужденіемъ отъ дъйствительности Платоцовъ аскетическій идеализмъ, хотя вмъсть съ Христіанствомъ и побъдиль мірь, въ ввкъ Платона имвль не больше сторонниковъ, чёмъ критическое самоуглубление Сократа 3).

| 1 1 1 1            | and the state of t |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                    | έσχε μάθησιν μήτε πολιτών                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| • <b>1</b> • • • • | ἐπὶ πημοσύνη μήτ' εἰς ἀδίκους<br>πράξεις ὁρμῶν,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| × ,                | άλλ' άθανάτου καθορών φύσεως                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| at the second      | κόσμον άγήρω, τη τε συνέστη,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| • •                | καὶ ὅκη καὶ ὅπιμς.<br>τοῖς δὲ τοιούτοις οὐδέποτ' αἰσχρῶν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                    | έργων μελέτημα προσίζει.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                    | and a sub-sector of the start of the sector  |

<sup>2</sup>) Plato, De Rep. 496,C-D.

1 .....

1.1.)

"") Посли всего сказаннаго вт настоящей глави, едва ли нужно было бы доказнвать чосостоятсявность (на половину)уже нами опровергнутаго-ск. выше, (чтр. 8, пр. 1) мнёнія Грота, что софисты не могли проповёдовать деспотическихъ воззрёній въ родё тёхъ. съ которыми ми познакомились изъ ръчи Калликла; если бы имя этого истёрика не поль: зовалось большима, хотя и не всегда заслуженныма авторитетома. Ве доказательство своего мивній, Гроть, какъ мы уже знаемь, приводить два главныхъ довода: 1) что ученіе софистовъ было въ высшей степени публично, а среди многочисленнаго собранія без: нравственныя воззрянія проводить безнаказанно нельзя и 2) что софисты, но самому условію ихъ профессія, должны были примёняться въ господствующимъ чувствамъ н убвяденіянь-глубоко демократическимь, какь выражается Гротві-а между твых деспотическая теорія Калликла оскорбительна для всякаго демократическаго слушателя. «Нѣтъ нужды», говорить онъ (History of Greece, VIII р. 192 sq.), «напоминать читателю, сколь глубоко демократичны были чувства и нравственность воиняни, какъ сильно любили они свои законы, свое государственное устройство и свое 'политическое равенство, какъ ревнивъ былъ ихъ страхъ предъ всякимъ зараждающимся или угрожающимъ деспотизмомъ... Сказать такимъ слушателямъ—«Ваши законы и учрежденія суть нару $\sum_{i=1}^{n} \left\{ \frac{1}{2} \left\{ \frac{1}{$ 

1. 1. 1

Анногія между говжданскими и философскими субъективизмомь и объективизмомь. Ноносредственносаь раннихь проявленій философскаго объективизма и субъективизма. "Дрезнійшіе представители объективизма въ греческой философіи — Фалесь, Анаксимандрь, Анаксимень, Шиеагорь. -Общая характеристика ихь направленія примівнительно къ современному имъ правственному міровозарівню.—Ученія Гераклита и Елейцевь въ связи сь софистикой. — Попитки выдти изъ затрудненій, созданныхъ Гераклитомъ и Елейцами. - Ученія Кинедокла, Анаксагора и Цемокрита. — Рость философіи.

•

Ходъ греческой философіи, подобно исторіи остальной духовной греческой жизни, соотвътствоваль теченію жизни политической. Какъ въ греческой политической жизни до V въка основной чертой быль объективизмъ, такъ и философія до V въка слъдовала на-

. .

шеніе закона природы, разсчитанное на то, чтобы лишить Алкивіада или Наполеона среди вась его естественнаго права сделаться вашимь госмодиномь и обходиться съ вами, мелкими людьми, какъ со своими рабами. Всв ваши противоестественныя предосторожности и вся конституціонная болтовня въ пользу законности и равноправія окажется ничёмь не лучше жалкой немощи, какъ скоро онъ найдеть удобный случай выступить во всей полнотв своей силы и энергія, съ твить чтобы посадить вась на ваши мъста и показать какихъ преимуществъ желаетъ природа для своего любимца!» Вообразите, что такая доктрина изложена чтепомъ въ собрание афинить! Доктрина столь же возмутительная для Никія, какъ и для Клеона, которую даже Алкивіадъ быль бы вынуждень не одобрить, такъ какъ она не просто антиопулярна, ве просто деспотячна, но до врайности упосна деспотизмомъ». Но; вопервыхъ, публичность ученія софистовъ (какъ мъ уже видвин' стр. 8, пр. 1), по словамъ самого Грота, состояла въ томъ, что они учили въ сторонѣ отъ толим, въ малотъ кругь слушателей, которыхъ притотъ же добускали съ разборомъ; а вонгорихъ, съ точки зрвнія Грота нельзя товорить о чемъ - либо не- " пріятномъ для всякаго демократическаго снушалеля, такъ какъ демократические слушатели еще болбе различны, чемъ софиста, между которими Гроть не желалъ признать сходства. Безспорно, что лишь весьма немногіе аовилисо согласились би добровольно подчиниться тиранну, по безспорно также и то, что весьма мноче желали би сдблаться тираннами. Это признаеть и самы Гроть, когда, семлаясь на слова Сократа, (въ Горгін-си. выше-1. с.) товорить, что взгляда Пола на жизнь гиранна какъ на самую счастлирую, биль взглядома всёха абиняна: (Кром'й этого сняд'ятельства Соврага ср. также Plato, Theag. 125, Ε-126, Α: Τί δαί; οὐ ταύτης φής τῆς σοφίας ἐπιθυμεῖν, ἡ πάντων ἀν τῶν πολιτών

- 102 -

софіи объективное направленіе смёняется субъективнымъ. Аналогія между субъективизмомъ гражданскимъ и субъективизмомъ философскимъ очевидна: какъ для того, такъ и для другаго, мъра и средоточіе всего-личность. Не менве близка аналогія и между объективизмомъ гражданскимъ и объективизмомъ ондосооскимъ: ии тотъ, ни другой не прилаеть личности центральнаго значенія. Первый опредаляеть ноавственное и безнравственное согласіемъ или несогласіемъ води съ требованіями вившияго закона и обычая; второй опредвляеть истину и ложь соотвётствіемъ йли несоотвётствіемъ между визшнею действительностью и мыслью. Для гражданскаго объективизма главное-государство: личность имветь значение лишь постольку, поскольку исподняеть его законы и ему служить; для философскаго объективизма главное-вившній міръ: личность имветь значеніе лишь постольку. поскольку отражаеть его законы, т.-е. поскольку можеть его правильно уразумёть. Но какъ всякое проявление гражданскаго объективизма, сколь бы объективно ни было, неизменно носить личную

άρχοις: τοθτο δέ ποιῶν άλλο τι η τύραννος αν είης, --Εὐξαίμην μέν άν, οίμαι, έγωγε τύραννος γενέσθαι μάλιστα μέν πάντων άνθρώπων, εί δε μή, ώς πλείστων και σύ γ' άν, οίμαι και οί άλλοι πάντες άνθρωποι· μ Isocr. Evag. 40: νον δ' απαντες αν όμολυγήσειαν τυραννίδα και των θείων άγαθων και των άνθρωπίνων μέγιστον και σεμνότατον καί περιμαχητότατον είναι.). Калдикаъ былъ не софисть, а риторъ. Гротъ поэтому совершенно правъ, что на Калликла нельзя смотрёть какъ на представителя софистовъ. Но на Калликла смотрять такъ потому, что онъ выражаеть въ более резкой форме то, что мы слышимъ у Платона отъ софистовъ Пола и Оразимаха. Хотя воззринія Оразинаха столь же «антисоціальны» какъ и воззрівнія Пода, Гроть не находить невізроятнымь, что Поль могь ихъ приводить, и даже вийстё съ Платономъ считаеть ихъ воззраніями, всахъ адинанъ (см. выше, стр. 8 прим. 1), но не желасть върить Платону въ томъ, что тоть разсказываеть объ ученія Оразимаха. «Такая теорія»-говорить онь---(History of Greece, VIII, p. 196; ср. Plato, III, p. 33, sq.) «никогда не была выставлена Оразниахомъ въ той формѣ, въ какой она является у Платона». Еслиби это и была правда, то все же у нась нъть доказательства того, что такая теорія не могла быть выставлена въ нной формб и не передъ «общественнымъ собраніемъ», а въ кругу учениковъ. Ошибка Грота въ томъ, что онъ отождествляетъ софистовъ съ риторами. Риторы произносили рачн всенародно (въ народномъ собрания и судё), софисти обыкновенно въ небольшомъ кругу учениковъ. Шлатонъ, давая правственную оцанку даятельности софистовъ и риторовъ, не различаеть (какъ мы видёли выше, стр. 22, слёд.) строго однихъ отъ другихъ, но онь приравниваеть ихъ де потому, что ихъ даятельность била тождественна, а потому, что софисты подготовляли риторовь и такимъ образомъ несли одинаковую съ ними иравственную ответственность. Впрочемъ, что и передъ лицомъ толим можно было проповидовать въ Анинахъ деснотическія воззринія, сридительствують приводенные зниче отрывки изъ Еврицида,

окраску, точно также и всякое выраженіе философскаго объективизма всегда носить на себѣ слёды тёхъ или другихъ свойствъ личности.

Въ греческихъ городахъ до V въка единичная жизнь подавлялась государственной: соотвётственно съ этимъ древнёйшая греческая философія сосредоточивалась не на уразумёніи отдёльныхъ проявленій міровой жизни, но на постиженія міра въ цёломъ. Человёкъ въ этой философіи не занималь никакого виднаго мъста; на взглядъ первыхъ ен представителей, онъ былъ липь членомъ великаго цвлаго-міра, точно такъ же, какъ для нравственнаго міровоззрвнія того времени гражданинъ быль не самостоятельной единицей, а только членомъ государства. Но по мъръ развитія гражданской обособленности становится раздёльнёе и философское міровоззрёніе. Не только явленія жизни онзической получають все болье обстоятельное объясненіе, но все чаще затрогиваются и вопросы изъ жизни челов'вческой. Къ концу V въка "философію сзывають съ неба на землю, помъщають въ городахъ и вводять въ частнын жилища" 1). Въ это время на нее, точно также какъ на двятельность политическую, смотрять какъ на средство къ благоденствію личности<sup>3</sup>).

Выразителями философскаго объективизма были философы предшествовавшіе софистамъ и Сократу; выразителями философскаго субъективизма были софисты и Сократь. Но между субъективизмомъ сооистовъ и субъентивизномъ Сократа такая же разница, какъ между некритическимъ объективизмомъ древнъйшихъ іонійскихъ фидософовъ и критическимъ объективизмомъ науки. Въ первыхъ своихъ проявленіяхъ ни философскій объективизмъ, ни философскій субъективизмъ не оцёнивають критически предполагаемаго ими мёрила достовёрности и сдёланныхъ по указанію этого мёрила выводовъ. Ненаучный объективизмъ стоить на точкв зрвнія грубаго реализма, что какова двйствительность, таково и мивніе о ней; некритическій субъективизмъ разсматриваеть явленія съ точки зрвнія грубаго сенсуализма, что каковы ощущенія, такова и двйствительность. Средину между той и другой точкой зрвнія занимаеть взглядь, что бытіе и мысль едины и что потому, какова мысль, таково и бытіе, и наобороть, каково бытіе, такова и мысль о немъ. На первой точкъ зрънія стояли

<sup>4</sup>) Cic. Tusc. V, 4, 10: Socrates autem primus philosophiam devocavit e coelo et in urbibus collocavit et in domus etiam introduxit et coëgit de vita et moribus rebusque bonis et malis quaerere. Необходимо однако зам'ятить, что Сопрать быль не виновникомъ этого изм'яненія, а завершителемъ.

\*) Plato, Protag. 329, A; Hipp. Maj. 304, A; Gorg. 484, C; Isecr. XII (Panath.), 30; XV (De Permut.), 285 H AP.

древніе іонійскіе оплосооы, на вгорой Протагоръ. Средней держались Елейцы. Представителемъ вритическаго субъективизма былъ Сократъ.

Всякое философское ученіе, къ какому бы направленію оно ни принадлежало, ставить цёлью приближеніе къ истинё и потому стремится быть научнымъ. Вслёдствіе различныхъ причинъ, изъ которыхъ главная-невозможность для человёка охватить знаніемъ все существующее и отказаться отъ этого желанія, и неспособность мысли выбиться изъ подъ господства направляющихъ ее различнаго рода волненій (нравственныхъ, эстетическихъ, религіозныхъ), ни одна философская система этой цёли не достигаеть, но снять съ действительности покровъ вымысла въ большей или меньшей степени надвется всякая. Міровозарвніе древнихъ грековъ (точно также, какъ и другихъ народовъ древности) было мисологическимъ; мъсто естественныхъ причинъ занимали различнаго рода сверхъестественные къятели - боги, божества (даїцочес) и богини. Первымъ мыслителенъ, старавнимоя замёнить мисологическія причины естественными, быль современникь Солона 1), Өзлесъ изъ Милета. Онъ училъ, что все происходить изъ воды и все въ нее превращается <sup>2</sup>). Ученикомъ Өвлеса предакие называеть Анаксимандра<sup>3</sup>), ученикомъ Анаксимандра-Анаксимена<sup>4</sup>). Первый видель основание всего сущаго въ безконечномъ, неопредеденномъ, въчномъ, одаренномъ живою оплою веществъ 5); второй-въ воздухѣ <sup>6</sup>). Около половины VI въка жилъ Пиезгоръ, основавшій философское, религіозное и политическое братство <sup>7</sup>), главнымъ фидософскимъ убъжденіемъ котораго быль взглядъ, что все есть число<sup>8</sup>), а отличительной религіозной догмой-переселеніе душь <sup>9</sup>). Впрочемъ, отдёльныя черты въ ученіяхъ первыхъ представителей греческой фидософской мысли не имъють въ исторіи софистовъ отношенія. Для насъ достаточно обратить вниманіе на сходство между общимъ духомъ этихъ ученій и характеромъ современнаго имъ политическаго міровоззрёнія. Нагляднымъ повазателемъ этого сходства служать знаменитыя слова Анаксимандра, что изъ чего произоции существующия

<sup>3</sup>) Sext. Emp. adv. Math. IX, 360; Pyrrh. III, 30.

- \*) Aristot. Phys. III, 4, 203b, 10 n cata; Simpl. Phys. 6r,85.
- · \*) Aristot. Metaph. I, 3, 984 a, 5.
- ') Diog. Laert. VIII, 3; Porphyr. Vita Pyth. 81, cata.
- " \*) Aristot. Metaph. I, 5, нач. и др.
  - \*) Diog. Laert. VIII, 36; Porphyr. Vita Pyth. 19,

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) При опредблении хронологическихъ данныхъ я слёдую указаніямъ Целлера.

<sup>&</sup>quot;) Aristot. Metaph. I, 3, 908b, 21 и др.; (Plutarch.) Placita, I, 3, 350 W.

<sup>·· 4)</sup> Diog. Laert. II, 3.

вещи, въ то же должны онъ и разрупнитьоя, такъ накъ несуть воздаяще и наказаще по порядну времени" <sup>1</sup>) — гдъ единичное, опредъленное существевание разсматривается канъ песиравединвость и преступленіс противъ безразличной живий въ лонъ къчной нервоосновы, за которое рано или поздно должно послъдовать наказание <sup>3</sup>). Внутренній міръ человъка не обращаль на себи особыто вниманія эмикъ: оннософовъ. Отъ Фалеса, Анаксимандра и Анаксимена мы не слинниъ! ниваникъ ноихологическихъ и правственныхъ замъчаній, которыя бы выходили изъ ряда общепризнанныхъ возаръній. Писалостория бы выходили изъ ряда общепризнанныхъ возаръній. Писалости вти инпрокой мъръ останавливаются на вопросахъ правотвенныхъ, но ихъ этическое міровозаръніе было лишь отраненіемъ ходячей въ то время правственности. Религюзное благочестие, почтание из редителянъ и старшинъ, уважение въ обычаямъ и государственнымъ законамъ—таковы основныя правила писагорейской этики <sup>3</sup>).

Въ тѣсной связи съ ученіемъсофистовъ стонть ученія Гераклита и Елейцевъ. Первое послужило исходной точкой для общей философской теоріи Протагора<sup>4</sup>). Доводами втораго Горгій доказывалъ свое положеніе, что ничего не существуеть<sup>5</sup>), а Протагоръ, Евондемъ и Діонисодоръ— невозможность лжп<sup>6</sup>); оно же положило основаніе діалектикъ съ ея разновидностью—совратическимъ испытующимъ обличе

') Simpl. Phys. 6r, 40: 42 ών δε ή γενεσίς έστι ταις ούσι, και την φθοραν ές ταυτα γίνεσθαι κατά το χρεών διδόναι γάρ αὐτά τίσιν και δίκην της άδικιας κατά την του χρόνου τάξιν.

\*) Cp. Lassale, Die Philosophie Herakleitos des Dunklen, Berlin, 1858, I, S. 15 f.

<sup>3</sup>) Cp. Pyth Carmen aureum (init):

|     | Άθανάτους μέν πρώτα θεούς, νόμμ ώς διάκεινται,   | · ·     | 1 .     |
|-----|--------------------------------------------------|---------|---------|
|     | τίμα και σέβου όρκον, έπειθ ήρωας αγαυούς.       |         |         |
| • • | τούς τε καταχθονίους σέβε δαίμονας, έννομα ρέζων |         | 005 ¥   |
|     | τούς τε γονείς τίμα, τούς τ' άγχιστ' έκγεγαώτας  | • •     |         |
|     | τών δ' άλλων άρετή ποιεθ φίλον ός τις άριστος μ  | т. д. 🧹 | • · · · |

• • • •

') Plato, Theaet. 160, D; 179, C, слёд. Ср. слёд. стр. прим. 5 и стр. 113, прим. 1 и 2. Подробно будеть сказано объ этомъ при изложении учения Протагора.

) Cm. (Lseudo) Arist. De Melisso, V, 20 (M). άνάγκη γάρ, φησίν ὁ Γοργίας, εί τι ἔστι μήτε ἕν μήτε πολλά είναι, μήτε ἀγένητα μήτε γενόμενα. τοῦτο δὲ οὐδὲν ἀν είη εἰ γὰρ εἰη τι, τούτων ἀν θάτερα εἰη. ὅτι οὐκ ἔστιν οὕτε ἕν οὕτε πολλά, οὕτε ἀγένητα οὕτε γενόμενα, τὰ μὲν ὡς Μέλισσος, τὰ δ'ὡς Ζήνων ἐπιχειρεῖ δεικνύειν. Cp. ibid. VI 20, 35. Cp. τακже виже изложевіе ученій Мелисса. и Зепона.

<sup>4</sup>) Plato, Theaet. 167, A; Euthyd. 283, E. czbz.; 285, E, czbz.; Cp. пиже, crp. 122 прим. 1.

Digitized by Google

ніемъ <sup>1</sup>) и совмъстно съ Гераклитовымъ создало еристику <sup>2</sup>). Наконецъ, то и другое ученіевызывали появленіе Емпедокла и Демочрита, къ которымъ Протагоръ и Горгій примыкаютъ своей психологіей <sup>2</sup>). Я остановлюсь поэтому на ученіяхъ Гераклита и Елейцевъ съ надлежащею обстоятельностью.

Ученіе Герандита ) сводится въ двумъ положеніямъ: 1) Все течеть, и 2) Все—огонь.

Все течеть---это эначить: все безпрерывно измёняется, нёть ни въ чемъ никакого постоянства <sup>5</sup>). Дважды въ одннъ и тоть же потокъ нельзя вступить, потому что пока мы въ потокъ вступаемъ, вода утекаетъ, и потокъ уже становится не тёмъ, какимъ былъ за мгновеніе раньще, точно такъже, какъ становимся другими и мы сами <sup>6</sup>).

4) На историческую связь сократическаго испытующаго обличения съ пріемами Елейцевъ укамваетъ Шлатонъ въ Парменидѣ. 135, С—D Парменидъ говоритъ Сократу: Прф үар, пріч уџичаовіјчаι, ѿ Σώкратєς, όρίζεοθαι ἐπιχειρεῖς καλόν τε τί ἐστι και δίκαιον και ἀγαθόν και ἔν ἕκαστον τῶν εἰδῶν... καλή μἐν σῦν και θεία, εῦ ἴσθι, ἡ όρμἡ, ἡν όρμậς ἐπι τοὺς λόγους. ἕλκυσον δὲ σαυτόν και γύμνασαι μαλλον διὰ τής δοκούσης ἀχρήστου εἶναι και καλουμένης ὑπὸ τῶν πολλῶν ἀδολεσχίας, ἕως ἔτι νέος εἶ· εἰ δὲ μἡ, σὲ διαφεὐἕεται ἡ ἀλήθεια.—Τίς οῦν ὁ τρόπος, ѿ Παρμενίδη, τής γυμνασίας;—Οῦτος, ὅνπερ ἡκουσας Ζήνωνος и т. д. Ср. Theaet. 183, Ε. Soph. 217, С. Сократъ слѣдовалъ этому совѣту не только въ молодости, но всю жизнь.

<sup>2</sup>) См. ниже замѣчанія объ ученіяхъ Гераклита и Зенона.

<sup>3</sup>) См. ниже изложеніе ученій Емпедокла и Демокрита.

<sup>4</sup>) Род. въ Ефесё около 535 г. былъ знатнаго рода (потомокъ парей). По предавію, отличался меданходическимъ характеромъ и мизантропіей, такъ что подъ конецъ жизни будто бы удалидся въ пустиню, гдё питался кореньями (Diog Laert IX, 1, слёд). За непонятный языкъ своей книги пєрі фоссых получнать прозваніе о́ окотсичо́с. (Pseudo Arstot. De Mundo 5, 396 b 19). Умерь около 475. О Гераклитѣ см. Lassale, Philosophie Herakleitos des Dunklen (см. на предыд. стран. 2 пр.); Bernays, Gesammelte Abhandlungen, herausg. v. Usener, Bonn, 1885; Schuster, Heraclit von Ephesos (Acta Societatis philologae lipsiensis, Lips. 1873); Zeller, Philosophie der Griechen, I, 566, f; Teichmüller, Neue Studien zur Geschichte der Begriffe, I, Herakleitos, Gotha, 1876; Mullach, Fragmenta Philosophorum graecorum, I, Parisiis, 1875, p. 310, sq.; Bywater, Heracliti Ephesii reliquiae, Oxon., 1877.

<sup>4</sup>) См. сябд. прим. Ср. также Plato, Theaet. 160, D: по Гераклиту οίον ρεύματα κινείσθαι τα πάντα. Cratyl. 401, D: καθ' Ήράκλειτον αν ήγοιντο τα όντα ιέναι τε πάντα και μένειν οὐδέν. Ibid. 402, A: λέγει που Ήράκλειτος, ότι πάντα χωρεί και οὐδέν μένει. Ibid. 412, D. Soph. 442, C. Aristot. Met. I, 6, 987a, 33: ταῖς Ἡρακλειτείοις δόξαις, ὡς ἀπάντων τῶν αἰσθητῶν ρεόντων Η мн. др. Cp. Plato, Theaet. 156, A: по Протагору, τὸ πῶν κίνησις ἦν και ἀλλο παρὰ τοῦτο οὐδέν.

\*) Plato, Cratyl. 402, A: καὶ ποταμοῦ ῥοῦ ἀπεικάζων τὰ ὄντα λέγει, ὡς δἰς ἐς τὸν αὐτὸν ποταμὸν οὐκ ἀν ἐμβαίης: Plut. de Ei ap.D. XVII, 415 W.(fr. 21 M.): ποταμῷ γὰρ οὐκ ἔστιδἰς ἐμβῆναι τῷ αῦτῷ καθ' Ἡράκλειτον, οὐδὲ θνητῆς οὐσίας δἰς ἄψασθαι κατὰ ἔξιν, ἀλλὰ δξύτης καὶ τάχος τῆς μεταβολῆς σκίδνησι καὶ πάλιν συνάγει, μᾶλλον δὲ οὐδὲ πά-λιν οὐδὲ ὅστερον ἀλλ' ἅμα συνίσταται καὶ ἄπεισι. Alleg. Hom. 24 (fr. 83 M.): ποτα-μοῖσι τοῖσι αὐτοῖσι ἐμβαίνομέν τε καὶ οὐκ ἐμβαίνομέν, εἶμέν τε καὶ οὐκ εἰμεν. Seneca,

Все непрестанно переходить одно въ другое: живое становится мертвымъ, бодрствующее спящимъ, молодое старымъ и наобороть. Ни потокъ происхожденія, ни потокъ прехожденія никогда не останавливаются и никогда не остановятся. Каждое данное состояніе есть какъ бы гребень волны въ общемъ потокъ быванія — лишь граница между двумя противоположными состояніями, и въ извъстной мъръ заключаеть въ себъ ту и другую противоположность <sup>1</sup>). Въ міръ все едино <sup>3</sup>): мертвое и живое, бодрствующее и спящее, молодое и старое <sup>3</sup>), прямое и кривое, верхнее и нижнее, <sup>4</sup>) чистое и грязное, полезное и вредное <sup>5</sup>), хорошее и дуриое <sup>6</sup>) и т. д. Богъ

Epist. 58: et ego ipse, dum loquor mutari ista, mutatus sum. hoc est quod ait Heraclitus: In idem flumen bis descendimus et non descendimus: manet enim idem flumenis nomen, aqua transmissa est. hoc in aune manifestius est, quam in homine, sed nos quoque non minas velox cursus praetervehit.

') Plut. Cons. ad. Apoll. X, 296 W. (fr. 46 M.): και (ή φησιν 'Ηράκλειτος) ταὐτό τ' ἐστὶ ζῶν και τεθνηκός, και ἐγρηγορός και καθεῦδον, και νέον και γηραιόν· τάδε γὰρ μεταπεσόντα ἐκεῖνά ἐστι, κάκεῖνα πάλιν μεταπεσόντα ταῦτα· ὡς γὰρ ἐκ τοῦ αὐτοῦ πηλοῦ δυναταί τις πλάττων ζῶα συγχεῖν και πάλιν πλάττειν και συγχεῖν, και τοῦτο ἔν παρ' ἔν ποιεῖν ἀδιαλείπτως· οῦτω και ἡ φύσις ἐκ τῆς αὐτῆς ὅλης πάλαι μὲν τοὺς προγόνους ἡμῶν ἀνέσχεν, εἶτα συνεχεῖς αὐτοῖς ἐγέννησε τοὺς πατέρας, εἶτα ἡμᾶς, εἶτ' ἀλλους ἐπ' ἀλλοις ἀνακυκλήσει· και ὁ τῆς γενέσεως ποταμὸς οῦτως ἐνδελεχῶς ῥέων οῦποτε στήσεται, και πάλιν ἐξ' ἐναντίας αὐτῷ ὁ τῆς φθορᾶς εἴτ' ᾿Αχέρων εἴτε Κωκυτὸς καλούμενος ὑπὸ τῶν ποιητῶν. ἡ πρώτη οῦν αἰτία ἡ δείξασα ἡμῖν τὸ τοῦ ἡλίου φῶς, ἡ αὐτὴ και τὸν ζοφερὸν ἄγει ἄδην.

) Нірр. Настез. Ref. 280 (fr. 92 M.): οὐκ ἐμεῦ ἀλλὰ τοῦ λόγου (Бернэйсъ ви. δόγματος) ἀκούσαντας ὁμολογέειν σοφόν ἐστι, ἐν πάντα εἰδέναι. Миллеръ въ своемъ и зданін Origenis (Hippolyti) Philosophumena sive omnium haeresium refutatio, Oxonii, 1851, предлагаетъ вийсто εἰδέναι читать εἶναι, Муллахъ—γίνεσθαι «ipsum secutus Heraclitum, cui nihil esse, sed omnia fieri et fluminis instar labi placet». На мой взглядъ симслъ ясенъ и безъ поправокъ. «Вислушавъ не меня, но слово, благоразумно согласиться въ томъ, чтобы признать все единымъ». Подъ λόγος Гераклитъ, какъ увидниъ, водразумѣвалъ и управляющій міромъ разумъ, и слово природы.

<sup>3</sup>) См. врим. 1.

') Hippol. Haeres. Refut. 282 (fr. 91 M.): και εύθυ δέ, φησί, και στρεβλόν το αύτο έστι... και το άνω και το κάτω έν έστι και το αύτο. όδος άνω κάτω μίη καί ωυτή.

•) Ibid. (fr. 88 M.): και τό μιαρόν φησι και τό καθαρόν ἕν και ταῦτό εἶναι. Θάλασσα, φησίν, ὕδωρ καθαρώτατον και μιαρώτατον, ἰχθύσι μὲν πότιμον και σωτήριον, ἀνθρώποις δὲ ἄποτον και όλέθριον.

•) Ibid. (fr. 90 M.): και άγαθον και κακόν (ταυτόν). Οι γουν ιατροι, φησιν ό "Ηράκλειτος, τέμνοντες, καιοντες, πάντη βασανίζοντες κακώς τους άρφωστουντας έπαιτιŵνται μηδέν άξιον μισθον λαμβάνειν παρά των άρφωστούντων, ταυτα έργαζόμενοι τὰ άγαθὰ και τὰς νόσους. (Врачи, подвергая больныхъ операціямъ, причиняютъ имъ страданія, но эти страданія бываютъ для больныхъ такини благами, что врачи не остаются довольними тёмъ вознагражденіемъ, которое даютъ имъ больные). Ср. инже, стр. 116 прим., 4, гдё также сказано и о значеніи Геракцитова ученія объ единствё сущаго.

Digitized by Google

1

ects dens whous same w isto, boans a importance in roлодь; ивминнясь непрестивно, онь называется такъ, какъ выждому желатольно 1). Вычность --- нерающее въ ности дятя, которое то раскладываеть ихь, то омвшинноть, и мірь есть царство этого" дитятя 3). BORRAH BORLD OTAHOBETCH TARONO, HARONO ORA GEBRETE, IMMES BORBACTBIE преобладанія саной противополокиости недь другою с); поотому во всемъ проискодить раздоръ и борьба, и эти раздоръ и борьба суль необходиныя условія воякаго пронохожденія "). Онно всегда животь на счеть другаго; проискождение неизмению предполагаеть смерти и наобороть'5)., Сисрть чотин- происховдение воздухи, сисрть воздухв-происхожденіе воды" ") или эсмерть души-происхожденіе воды, смерть воды - происхождение земли, и наобороть, изъ земли происходить водв, изъ воды.....душа <sup>7</sup>)". Безсмертные живуть смертью смертныхъ, в смертные---смертью безсмертныхъ, первые умпрають жизнью вторыхъ, а вторые—жизнью первыхь »). Одно и тоже оружіе (лукъ) умерщівляеть и поддерживаеть жизнь "). Война - отець всего, царь всего 10).

') Ibid. 283 (fr. 86, 87 M.): ο θεός ήμερη εὐφρόνη, χειμών θέρος, πόλεμος εἰρήνη, κόρος λίμος ἀλλοιοθται δὲ δκως ἀήρ (Πελιεγκ κω. δκωσπερ) ὅταν σύμμιτή θύώμασι ἀνομάζεται καθ ἡδονὴν ἐκάστου. Πελιεγκ (Philosophie der Griechen I, 602 f.) предлагаеть καθ ἡδονήν переводить «сообразно съ запахомъ каждаго»; но никто че называеть день и ночь, зиму и люто и т. д. «сообразно съ ихъ запахомъ».

<sup>2</sup>) Ibid. 281 (fr. 44 M.): айду паїς є́оті паї шу, петтейшу пайдо й васіднія. <sup>3</sup>) Diog. Laert. IX, 8: уіуєоваі те паута кат' є́уаутібтита. Что каждое данное состояніе есть савдствіе преобладація одной изъ противоположностей, это очевидно само собою.

') Aristot. Eth. Nic. VIII, 2, 1155,b (fr. 37 M.): καί "Ηράκλειτος το αντίξουν συμφέρον, και έκ των διαφερόνιων καλλίστην αρμονίαν, και πάντα κατ' έριν τινεσθαι. Cp. Plut. De Isid. et Osir. XLVIII, 356 W.

): См. выше стр. 106, прим. 4. Sext. Emp. Pyrrh. III, 230 (fr. 60 M.): όδε Ηράκλειτός φησιν, δτι τὸ Ζην και τὸ ἀποθανειν και ἐν τῷ Σην ημας ἐστι και ἐν τῷ τεθνάναι Clemens, Strom. III, 434: οὐχι και Ἡράκλειτος θάνατον γένεσιν καλει; Ibid. III, 520 (fr. 52 M.): θἀνατός ἐστιν ὅκόσα ἐγερθέντές ὅρέομεν, ὅκόσα δὲ ἐῦδοντες ὅπνος. (Bce, чτὸ мы нь видимъ на яву, есть смерть, но эта смерть такъ же мимолетна, какъ сновидънія).

9' Plut. De Ei ap. D. XVII, 416 W. (fr. 31 M.) ώς Ηράκλειτος έλεγε, πυρός θάνατος άξρι γένεσις και άξρος θάνατος ύδατος γένεσις.

7) Clemens, Strom. VI, 2 (fr. 59 M.): ψυχήσι θάνατος ύδωρ γενέσθαι, ύδατι δέ θάνατος γην γενέσθαι έκ γής δε ύδωρ γίνεται, έξ ύδατος δε ψύχή.

•) Hippol. Haer. Ref. 282 (fr. 62 M.): αθανατοι θνητοί, θνητοί αθανατοι, ζώντες τον έκεινων θάνατον, τον δε έκεινων βίον τεθνεώτες.

') Etym. M. v. βίος (fr. 67 M.): τῷ οῦν τόξω ὄνομα βιός, έργον δὲ θάνατος.
 '') Hipp. Haeres. Ref. 251 (fr. 44 M.): πόλεμος πάντων μέν πατήρ έστι, πάντων δὲ βασιλεύς.



Гомера, который жедаль, чтобы вражда покинула боговъ и модей, слвдуеть за его недомысліе съ состязанія півцовъ прогнать палками 4).

Но хотя все въ мірь въ вычномъ потокв и вычной борьбы, все совершается по неизмённымъ загонамъ, во всемь царить согласте и гармонія<sup>2</sup>). "Вся чедоваческіе законы питаются оть одного закона божественнаго, надо встих онъ властвуеть но волы, для всего достеточенъ съ избытвомъ <sup>2</sup>).". Геравлить называеть этоть законъ нногда судьбою, 4), иногда Зевсомъ 5), иногда. міроуправляющимъ разумяніемъ 6), иногда Догосомъ-словомъ природы, обращеннымъ во всемъ людамъ <sup>7</sup>). Міровую гармонію среди общаго раздора Геравлить, поясняеть на примере дука и здры. Какъ въ дуке и дире концы стремятся резойтись, въ противоположныя стороны, но этимъ противоноложнымъ стремленіемъ обусловливають самый строй дука и лиры, точно также міровой раздоръ обусловливаеть строй міра <sup>в</sup>). Другимъ выраженіемъ міровой гармоніц служить глубовомысленное нареченіе Гораклита: "Соедини цёдое и нецёдое, сходное и несходное, согнасное и несогласное, и изо всего одно и изъ одного все "), на которомъ внервые, ясно, намёчены основныя задачи философскаро анализа, и синтеза.

•) Diog. Lett. IX, I! (ft. 119 B.): τον θ' Ομηρον έφασκεν' άξιον έκ των άγω΄ νων «έκβάλλησθακικαι μαπίζευθα, και Άρχιλοπον όριοίως: Simpl. Cst. 104b: διο και μέμω φεται, τω Όμηρω Ηράκλειτρς είπόντι, Ως έρις έκ τε θεών έκ τ' άνθρώπων παόλωπα. οίχήσεαθαι γάρφησι πάντα.

аваі чарфилі паута. 5) См. ниже, пр. 5 и на предыдущей страниць прим. 4.

<sup>11</sup> <sup>3</sup>7 Stob. Floril. III, 84 (fr. 19 M.): τρέφονται ήδρ πάντες οι άνθρωπινοι νόμοι υπό ένος ποθ θείσυ κρατέει 1960 τοσοθτον όκδουν! Εθέλει και εξαρκεί πασι και περιγίγνεται

') (Plut.) Plac. I, XXVII, 375 W. Ηράκλειτος πάντα καθ' είμαρμένην. Cp. Diog. Laert. IX, 7.

) Clemens, Strom. V, 14, 718 (fr. 12 M.): εν τὰ σοφού μοῦνου λέγεσθαι έθέλει και οὐκ έθέλει Ζηνός οῦνομα. Cp. cπέχ. прим.

•) Diog., Laert. XI, 1 (fr. 35 , M.); έν το σοφόν επίστησθαι γνώμην ήτε οι έγκυβερνήσει πάντα δια πάντων. Я отнощу οι κъ το σοφόν и церевожу: «Есть одна только мудрость – познать разумание, которое для этой мудрости и будет, управлять всвиъ чрезъ все.». При такомъ объяснении становятся ненужными поправки, предлагаемыя Мудлахомъ, Целлеромъ и др.

εмыя Муллахомъ, Целлеромъ и др.
 ) Clemens, Strom. У., 14, 716 (fr. 1. М.), Начало книги Гороклита: Του λόγου τουδε εόντος aiei άξυνετοι γίνονται άνθρωποι, και πρόσθεν ή άκουσαντες τὸ πρώτον, γινομένων. γὰρ πάντων κατὰ τὸν λόγον τώνδε, ἀπείροισι ἐοίκασι, πειρώμενοι και ἔργων τοιουτέων, όκοῖα ἐγώ διηγεθμαι, διαιρέων κατὰ φώσιν και ἀρώ
 ζων δκως έχει. τοὺς δὲ ἄλλους ἀνθρώπους-λαγθόνει, ὁκόσα ἐγερθέντες, καιέουσι, ὅκωσπερ ἰόκοσα εὕδοντες ἐπιλανθάνονται.

περ ρόκόσα εύδοντες ἐπιλανθάνονται. •) Βωμα, στρ. 108, πραμ 4. Plut de Isid. et Osir. XLV, 352 W. (fr. 39 M.); παλίντονος γάρ άρμονίη κόσμου, δικωσπερ λύρης και τόξομ.

?) (Pseudo) Arist. De Mundo 5, 396 b 19 (fr. 45 M.): συνάψειας οῦλα και ούχι οῦλα συμφερόμενον και διαφερόμενον, συνάδον και διάδον.και έκ πάντων έν και έξ ένος πάντα.

Ввчный потокъ быванія Гераклить представляль въ видѣ огня. "Этоть ніръ, говорить онъ, не создаль никто изъ людей и боговъ, но онъ всегда былъ и будетъ-въчно живой огонь, возгорающийся по частниъ и потухающій по частямъ "). Изъ ввчнаго огня, который безпрестанно измёняется въ различныя вещества, происходять всё вещи. Какъ на золото мъняются товары, такъ на огонь меняются всё вещи<sup>2</sup>). Огонь измѣняется по квумъ направленіямъ-по цути внизъ и по пути вверхъ. Изменнясь по пути внизъ. огонь утрачиваетъ часть своего тепла и превращается въ болье грубыя формы существованія-сначала въ воду, потомъ изъ воды въ землю; измёняясь по пути вверхъ, огонь снова возвращаеть себъ утраченную теплоту и становится изъ земли водою, изъ воды воздухомъ, изъ воздуха. огнемъ 3). Пути эти огонь совершаеть періодически; въ одинъ міровой періодъ преобладаетъ нуть внизъ-огонь постепенно становится водою и землею; въ другой періодъ-господствуеть путь вверхъ-весь міръ превращается въ огонь. По превращения въ огонь, міръ снова принимаетъ настоящий свой виль 4).

Не смотря на то, что о неустанномъ міровомъ потокъ въчно говорить сама природа, эта истина очевидна далеко не всъмъ. Причина въ томъ, что "плохіе свидътели глаза и упи для людей съ варварскою душою" <sup>5</sup>). "Люди обыкновенно не смыслять того, на что наталкиваются, хотя и учатся, не имъютъ свъдъній и только себъ кажутся знающими" <sup>6</sup>). По своей слъпотъ, они даже въ пустякахъ вводятся въ заблужденіе <sup>7</sup>). "Неразумные, они слушаютъ, но не слышать,

') Clemens Strom. V, 14, 711 (fr. 27 M.): κόσμον τον αυτόν άπάντων ούτε τις θεών ούτε άνθρώπων εποίησεν άλλ' ήν άει και έσται πύρ άείζωον, άπτόμενον μετρω και άποσβεννύμενον μέτρω.

\*) Pint. de Ei ap. D. VII, 406 W. (fr. 49 M.): πυρός ανταμείβεται πάντα, φησίν δ Ηράκλειτος, και πυρ άπάντων, ωσπερ χρυσού χρήματα και χρημάτων χρυσός.

<sup>9</sup>) Diog. Laert. IX, 9: πυκνούμενον γάρ τὸ πῦρ ἐξυγραίνεσθαι συνισταμενόν τε γίνεσθαι ὕδωρ, πηγνύμενον δὲ τὸ ὕδωρ εἰς γῆν τρέπεσθαι καὶ ταὐτην ὁδὸν ἐπὶ τὸ κάτω εἶναι λέγει. πάλιν τ' αὐτὴν τὴν γῆν χεῖσθαι, ἐξ ῆς τὸ ὕδωρ γίνεσθαι, ἐκ δὲ τούτου τὰ λοιπά... αῦτὴ δ' ἐστὶν ἡ ἐπὶ τὸ ἀνω ὁδός. Cp. выше, стр. 108 прим. 6 и 7.

•) Ibid. IX, 8.

•) Sext. Emp. adv. Math. VII, 126 (fr. 23 M.): κακοί μάρτυρες άνθρώποισι όφθαλμοί και ώτα βαρβάρους ψυχάς έχόντων.

•) Clemens Strom. II, 2, 492 (fr. 5 B.): οδ γάρ φρονέουσι τοιαθτα πολλοί όκόσοισι (Γατακορτ εκτόσοι) έγκυρέουσι οὐδὲ μαθόντες γινώσκουσι, ἑωυτοῖσι δὲ δοκέουσι.

') Hipp. Haeres. Ref. 281 (fr. 95 M.): ἐξηπάτηνται, φησίν, οἰ ἄνθρωποι πρός τὴν γνώσιν τῶν φανερῶν παραπλησίως Όμήρψ, δς ἐγένετο τῶν Ἑλλήνων σοφώτερος πάντων. ἐκεῖνόν τε γάρ παίδες φθείρας κατακτείνοντες ἐξηπάτησαν εἰπόντες· δσα είδοтакъ что, подобно глухниъ, присутствуя отсутствують 1)." Эти изреченія Гераклита вибств съ другими, напримвръ, что онъ изслёдоваль самъ себя<sup>2</sup>), что многознаніе ума не обучаеть<sup>3</sup>); что тайная гармонія лучше явной, <sup>4</sup>), что цёль мудрости постигнуть управляющее всёмъ разумёніе 5), что наши слова только тогда могуть быть убёдительными, вогда мы основываемъ ихъ на томъ, что обще всёмъ людямъ, а обще всёмъ людять разумёніе ")---дають основаніе предполагать, что въ главалъ Гераклита внутренній опыть нибль большее значеніе, чёмъ опыть внёшній, и что свидётельство чувствъ онъ ставиль ниже, чёмъ ясность высля 7). Но другіе отрывкя, вапримвръ; "я предпочитаю то, что можно видеть и слышать и чему можно научиться 8)", "глаза боиве достовёрные свидётели, чёнть уши ")", "если бы все превратилось въ дымъ, то это распознали бы ноздри 10)", "чувства познають огонь правильно '1)", не оставляють сомивнія въ томъ, что Гераклить не отрицаль значения и за вибшинить опытомъ и даже иногда приравниваль его внутреннему 12). Нужно думать, что вопросъ о достовёрности по-

μεν και κατελάβομεν, ταθτο άπελείπομεν, δσα δε ούτε είδομεν ούτε ελάβομεν, ταθτα φέρομεν. Симсль отрывка становится яснымь лишь вь томь случав, если вспомнимь о слвноть Гомсра.

<sup>1</sup>) Theodoret. Therap. I, 13, 49 (fr. 4 M.): αξύνετοι ακούσαντες κωφοῖς ἐοίκασι φάτις αὐτοῖσι μαρτυρέει παρεόντας απεῖναι.

Plut. adv. Colot. XX, 378 W. (fr. 84 M.): 6 δε 'Ηράκλειτος ώς μέγα τι και σεμνόν διαπεπραγμένος, 'Εδιζησάμην, έφη, εμεωυτόν.

•) Diog. Laert. IX, 1 (fr. 14 M.): πολυμαθίη νόον οὐ διδάσκει. Ἡσιοδον γὰρ αν ἐδιδαξε και Πυθαγόρην, αῦτις τε Ξενοφάνεά τε και Ἐκαταῖον. Cp. fr. 15 (M).

<sup>4</sup>) Plut. De Anim. procr. XXVII, 119 W. (fr. 40 M.): άρμονίη γάρ άφανής φανερής κρέσσων καθ' Ήράκλειτον. Подъ тайной гармоніей Гераклить, очевидно, подразумиваль законы гармонін.

<sup>5</sup>) См. выше, стр. 109 пр. 6.

•) Stob. Flor. III, 84 (fr. 111 B.): Ευνόν έστι πάσι τὸ φρονεῖν Εὐν νόψ λέγοντας ἰσχυρίζεσθαι χρη τῷ Ευνῷ πάντων, δκωσπερ νόμψ πόλις καὶ πολὺ ἰσχυροτέρως, τρέφονται γάρ μ τ. χ. (выше, стр. 109 пр. 3).Ср. на сайд. стр. пр. 5.

7) Zeller, Philosophie der Griechen, I, S. 650, f.

) Hipp. Haeres. Refut. 281 (fr. 94 M.): δσων δψις, άκοή, μάθησις, ταθτ' έγώ προτιμέω.

Polyb. XII, 27 (fr. 24 M.): δφθαλμοι γάρ τῶν ὕτων ἀκριβέστεροι μάρτυρες.
Arist, De Sensu 5,443 a, 28 (fr. 26 M.): διδ και Ἡράκλειτος οῦτως εἴρηκεν ὡς εἰ πάντα τὰ ὄντα καπνός γένοιτο, ῥινες ἀν διαγνοῖεν.

") Lucret. De rer. nat. I, 696-697:

credit enim sensus ignem cognoscere vere, cetera non credit, quae nilo clara minus sunt.

<sup>12</sup>) Schuster, S. 27, f.



зианія предносился Гераклиту смутно и неопредблению, и что этипъ именно и объясняется двойственность въ томъ, что онъ говорить о познаніи <sup>1</sup>).

Въ правственномъ и религозномъ міровозэрвніи Гораклита также двойственность. Въ одникъ отрывкахъ онъ стоитъ на почев строгато объективнама. Въ человъческихъ ваконахъ видитъ онъ выраженіе закона божественнаго<sup>2</sup>) и призываетъ бороться за законъ. какъ за ствну<sup>2</sup>); онъ раздъляетъ древнее върованіе, что надъ міромъ блюдетъ Правда, которая (говоритъ онъ) вийстё со своими помощинцами Ериніями найдетъ даже солнае, если оно перейдетъ положенный ему предълъ<sup>4</sup>); окъ говоритъ, что долкно одъдовать общему и выражаетъ соязалёніе, что, несмотря на это, кандый живетъ по своему усмотрёнію<sup>5</sup>). Но съ другой стороны, мы отъ него слышимъ что додум не знали бы имени правды, если бы не было вакоцовъ<sup>6</sup>), что сцраведливое и несираведнивое, хорошее и дурное различаютъ только дюди, но что для бога (т.-е. для природы) все одине-

1) Целлеръ (Philosophie der Griechen, I, 656) по поводу отрывка 60 М. (на пред. стр. прим. 8) справедливо замёчаеть, что фрагменть этоть не рёшаеть вопроса о томъ, сволько по Гераклиту способствуеть знаню онить и сколько мноль. Но если бы Гераклить не придаваль никакого значенія свидётельству чувствь въ сравненія со свидётельствои разума (какъ склоненъ думать Целлеръ), то онъ не могъ бы сопоставлять бущу и ской съ μάθησις. Это сопоставление доказываеть, на мой взглядь, что Гераклить въ отомъ отрывк либо приравниваль ощі, и акой знанію (иабионс) или, что върние, разсматриваль ощіє и акой какъ средство къ µа́θиоїс. Равнымъ образомъ, если би Гераклить неизмённо считаль опытное познаніе ничтожнымъ, то онь не могь бы, какъ въ отрывке 24 М. (пред. стр. прим. 9) противопоставлять зрение слуху какь чувство более достоверное чувству менее достоверному, такъ какъ зрение даеть нашему опыту больщее содержание, чемъ всякое другое чувство. Не только свидательству зранія и служа Гераклить придаваль известное значение, но и свидетельству обоняния, какъ, видно изъ отрывка 26 М. (пред. стр. прим. 10). Приведенныя выше слова Лукреція лучше всего доказывають непослѣдовательность Гераллита. Попытки Шлейермахера, Бернэйса, Лассаля, Шустера, Целлера и др. объединить всё противорёчивыя изречения Гераклита въ цёльномъ послёдовательномъ міровоззрѣнін кажутся мнэ скорфе остроумными, чѣмъ правильными и заслуживающими подражания.

<sup>2</sup>) См. выше, стр. 109, прим. 3.

<sup>1</sup>) Diog. Laert. IX, 2 (fr. 20 M.): μάχεσθαι χρη τον δήμον υπέρ νόμου δκως ύπέρ τείχεος.

4) Plut. De exil. XI, 298 W. (fr. 34 M.): "Ηλιος γάρ ούχ ύπερβήσεται μέτρα, φησιν ό Ηράκλειτος, εί δε μή, Έριννύες μιν Δίκης επίκουροι εξευρήσουσι.

') Sext. Empir. adv. Math. VII, 133 (fr. 58 M.): διό δεί ἔπεσθαι τῷ Συνῷ· τοῦ λόγου δὲ ἐόντος Συνοῦ ζώουσιν οἱ πολλοὶ ὡς ἰδιην ἔχοντες φρόνησιν.

<sup>6</sup>) Clemens, Strom. IV, 3, 568: δίκης δνομα ούκ αν ήδεσαν, εί ταθτα (οί νόμοι какъ можно судить изъ контекста) μή ήν.



## — 113 —

## ково хорошо и справедливо<sup>1</sup>), что благо---относительно<sup>2</sup>), что природа и законъ часто противорёчать другь другу<sup>3</sup>), что "законъ и

<sup>1</sup>) Schol. ad II. IV, 4 Bekk. p. 126, a, 4 (fr. 61 B.): Ηράκλειτος λέγει ώς τῷ μέν θεῷ καλὰ πάντα καὶ ἀγαθὰ καὶ δίκαια, ἄνθρωποι δὲ ἂ μέν ἄδικα ὑπειλήφασιν, ὰ δὲ δίκαια. Cp. Plato, Theaet. 167, C. Πο Προταγοργ επραβεдиβοστь οπρεξάματα καὶ καὶ ἀ καὶα δοκῆ, ταθτα καὶ εἶναι αὐτῆ ἕως ἀν αὐτὰ νομίζη. Cp. τακκε Plato, Ptotag. 327, C, crög., rgb Προταγοργ уκазываеть на οτносительность справедивости къ взглядать на нее и къ состояніямъ культури.

2) Stob. Flor. III, 83-84 (fr. 47 M.): ανθρώποισι γίνεσθαι όκόσα θέλουσι οὐκ αμεινον νοῦσος ὑγιείην ἐποίησε ἡδὺ καὶ ἀγαθόν, λιμὸς κόρον, κάματος ἀνάπαυσιν. Cp. выше, ctp. 107, прим. 6. Cp. также Plato, Theast. 157, D: по Протагору μή τι είναι ἀλλὰ γίγνεσθαι ἀεἰ ἀγαθὸν καὶ καλόν н пр.

3) (Pseudo) Hippocr. De Diaeta, 1, c. 11 (fr. 96 M.): of de avopumoi ek rud φανερών τὰ ἀφανέα σκέπτεσθαι οὐκ ἐπίστανται, τέχνησι γάρ χρεόμενοι όμοίησι ἀνθρωπίνη φύσι ού γινώσκουσι. Θεών γάρ νόος εδίδαξε μιμέεσθαι τα έωυτών γινώσκοντας α ποιέουσι καί ου γινώσκοντας & μιμέονται, πάντα γάρ δμοια άνόμοια έόντα και σύμφορα πάντα διάφορα έόντα. διαλεγόμενα ού διαλεγόμενα. γνώμην έχοντα άγνώμονα. ύπεναντίον ό τρόπος έκάστων όμολογεόμενος. νόμος γάρ και φύσις οίσι πάντα διαπρήσσεται ούχ όμολογέει τὰ όμολογεόμενα, νόμον γάρ έθεσαν άνθρωποι αύτοι έωυτοισι, ου γινώσκοντες περί ων έθεσαν, σύσιν δε πάντες θεοί διεκόσμησαν, τά μεν ων άνθρωποι έθεσαν οδδέκοτε κατά τωὐτόν ἔχει οῦτε τὰ όρθὰ οῦτε τὰ μή όρθά. ὁκόσα δὲ θεοὶ ἔθεσαν αἰεὶ ὁρθως έχει. καί τα όρθα καί τα μή όρθα τοσούτον διαφέρει. Эτοτь οτριθοκь, κακь видно изъ его общаго характера и сопоставленія съ отрывкомъ, приведеннымъ въ 1 прим'ячанія, безспорно передаеть мысль Гераклита,-какъ и вся вообще 1-я книга De Diaeta написана въ духѣ этого философа. О времени, къ которому относится это сочиненіе, существують различныя мивнія. Тейхмюллерь (Neue Studien, I, 249 f.) называеть періодъ между Гераклитомъ и Анаксагоромъ, Шустеръ (8. 99, 110)-александрійскую эпоху, Целлеръ-первую треть четвертаго въка до Р. Х. (Philosophie der Griechen, I, S. 633 f.) Какъ решающія доказательства въ пользу своего мненія Целлеръ приводить вопервыхъ то, что въ главѣ 23 упоминается о семи гласныхъ алфавита, а седьмая гласная введена оффиціально въ аттическій алфавить только посл'я Евклида (403 до Р. Х.); во вторыхъ (самое главное) то, что въ нашемъ мъстъ противополагаются фиос и убиос, но такое противопоставление начинается только съ софистовъ. Быть можеть, хронологическое определение, данное Целлеромъ, верно. Но съ замечаниемъ, что "убиос в фисис (установленное обычаемъ или закономъ и истинное) стали противопоставляться только при софистахъ, нельзя согласиться. Это противопоставление встричается (кроми Гераклита) уже у Емпедокла, Демокрита и Филолая. Первый говорить (у. 111-112 М.):

> εύτε δ' αποκρινθώσι, τὸ δ' αὐ δυσδαίμονα πότμον απρεπέως καλέουσι, νόμψ δ' ἐπίφημι καὶ αὐτός,

второй (Diog. Laert. IX, 45) ποιητά δὲ νόμιμα είναι (нин, какъ читаетъ Целлеръ, Philosophie der Griechen I, 783, 2: ποιότητας δὲ νόμψ είναι), φύσει δ' ατόμους και κενόν μ (Sext. Emp. adv. Math. VII, 135; Pyrrh. 1, 213) νόμψ γλυκύ και νόμψ πικρόν, νόμψ θερμόν, νόμψ ψυχρόν, νόμψ χροιή. ἐτεῆ δὲ ἄτομα και κενόν. ἅπερ νομίζεται μὲν είναι και δοξάζεται τὰ αίσθητά, οὐκ ἔστι δὲ κατὰ ἀλήθειαν τάθτα, ἀλλὰ τὰ ἄτομα μόνον και κενόν, третій (Nicom. Arith m. I. 25, fr. 25 M.) прямо φύσει και οὐ νόμψ.

.

совёть слёдовать волё одного человёка" <sup>1</sup>). Въ Гераклить, какъ въ человъкѣ высоно даровитомъ, личность слишкомъ сильно предъявляла свои права и заставляла его противъ воли становиться на точку зрѣнія реолексіи. На такой точкѣ зрѣнія, кромѣ только что приведенныхъ отрывковъ, Гераклитъ стоитъ въ особенности въ тѣхъ изреченіяхъ, которыя оправдываютъ за нимъ данное ему (Тимономъ Силлографомъ) прозваніе илаксы и ругателя толпы<sup>2</sup>). Въ одномъ изъ отрывковъ онъ указываетъ на неразуміе людей, которые слупаются народныхъ пѣвцовъ и поучаются у толпы, не соображая того, что большинство людей дурны и только немногіе хороши, что только наилучшіе избираютъ своимъ удѣломъ вѣчную славу, а остальные живутъ, какъ скоты<sup>2</sup>). Въ другомъ онъ заявляетъ, что слѣдовало-бы всѣхъ варослыхъ Ефесцевъ помѣситъ, а несовершеннолѣтнимъ покинуть городъ за то, что они изгнали самаго лучшаго гражданина Гермодора, сказавъ: "Среди насъ не долженъ быть никто наилучшимъ, а если такой явится, то пусть идетъ

13:2 1 . . . Cp. τακже Aristot. Soph. Elench. XII, 173 a, 7, сявд.: πλεĵστος δέ τό πος έστι του ποιείν παράδοξα λέγειν ώσπερ και Καλλικλής έν τω Γοργία γέγραπται λέγων, καὶ οί άρχαιοι δέ πάντες ψοντο συμβαίνειν, παρά το κατά φύσιν και κατά τον νόμον, έναντία γάρ είναι φύσιν και νόμον, και την δικαιοσύνην κατά νόμον μέν είναι καλόν κατά φύσιν δ' ού καλόν, τη ποι οί άρχαĵοι πάντες μητιο με заставляеть ποдразумъвать однихъ только софистовъ. Целлеръ говоритъ (Ibid. S. 636): Die Frage ist nicht, ob sich der sachliche Unterschied der philosophischen Ansicht von der herkömmlichen, auch nicht, ob sich die Ausdrücke vóµoç und φύσις jedes für sich, sondern ob sich diese so formulirte grundsätzliche Entgegenstellung beider in dem Sprachgebrauch und der Denkweise der früheren Zeit nachweisen lässt, и однакоже самъ сопоставляеть (Ibid. S. 635), только что приведенныя слова Емпедокла и Демокрита съ нащимь отрывкомь, съ цёлью доказать, что противопоставление фоба и убнос въ послёднемь навёлно воспоминаниемь о первыхь. Всі Heraclit-замёчаеть далёе Целлерь (Ibid, S. 636)--nähren sich die menschlichen Gesetze von dem göttlichen, nach unserem Verfasser stehen sie in einem natürlichen Widerspruch. Но вѣдь одинъ п тотъ же Гераканть призываеть слёдовать общему и объявляеть закономь волю одного человёка, называеть самопревышение священною болезнью, но считаеть нужнымь тушить ее пуще пожара и пр. На мой взглядъ, иёть причины сомиёваться, что Гераклитъ могъ противоноставлять убщос и фисис.

') Clemens, Strom. V, 14, 718 (fr. 56 M.): νόμος και βουλη πείθεσθαι ένός. Cp. Diog. Laert. IX, 16: ό εῖς μύριοι παρ' 'Ηρακλείτψ, ἐἀν ἄριστος ἢ. Olymp. in Platon. Gorg., 87: εῖς ἐμοὶ ἀντὶ πολλŵν.

<sup>2</sup>) Tim. Phlias. ap. Diog. Laert, IX, 6 (v. 25 M.): τοῖς δ' ἔνι κοκκυστής ὀχλολοίδοφος ήΗράκλειτος.

\*) Plocl. in Alcib. p. 225 Cr. (fr. 111 B.): Τίς τὰρ αὐτῶν νόος ἡ φρήν; δήμων ἀοιδοῖσι ἕπονται και διδασκάλψ χρέωνται ὁμίλψ, οὐκ εἰδότες ὅτι πολλοὶ κακοὶ δλίγοι δὲ ἀγμθοί. αἰρεῦνται γὰρ ἐν ἀντία πάντων οἱ ἄριστοι, κλέος ἀέναον θνητῶν, οἱ δὲ πολλοὶ κεκόρηνται ὅκωσπερ κτήνεα. (Τεκστь исправленъ Бернэйсонъ пο сличени съ Clem. Strom. V, 9, 682).



въ другое мъсто и будетъ дучшимъ среди другихъ 1)". (Любопытное свидетельство о демократической нетерпимости и о косвенномъ признания Геракцитомъ правъ дичности). Въ третьемъ отрывкъ Геракцитъ окидываеть вритическимъ взглядомъ всю нравственную жизнь. "Люди (говорить онъ<sup>2</sup>) съ молоду пріучаются творить беззаконія по закону, неправду по правдъ, грабить, дълать насилія. Кто не поступаеть такъ, тотъ не хорошъ, и хорошъ тотъ, кто такъ поступаетъ. Собравшись на рынокъ, они обманывають другь друга при куплъ и продажь; кто обмануль всвхъ больше, тоть заслуживаеть наибольшаго уваженія. Они бъгають, борятся, сражаются, ворують, лгуть, думають одно, говорять другое, мёняють мысли каждое мгновеніе, такъ что однимъ человъкъ въ дверь входитъ, а другимъ выходитъ". Не менње суровъ приговоръ Гераклита и о религіозныхъ обычаяхъ. Онъ указываеть на безсмысліе молиться идоламь, взывать въ которымъ все равно, что болтать со ствнами дома, твмъ болве, что люди обыкновенно не знають какъ слёдуеть ни своихъ боговъ, ни героевъ <sup>3</sup>); ставить на видъ нелёпость приносить кровавыя жертвы, которыми можно не лучше очиститься, чёмъ смыть грязью грязь 4); порицаетъ безстыдство фаллическихъ оргій, прикрывающихся именемъ Діониса <sup>5</sup>).

Всеобщій потокъ Гераклита и его взглядъ на борьбу и противоположеніе какъ на необходимое условіе всякаго быванія, были отображеніемъ подвижной демократической жизни Ефеса, родины Гераклита. Какъ потомокъ древнихъ царей, Гераклитъ принадлежалъ къ аристократической партіи <sup>6</sup>); но его геніальная обособлен-

<sup>1</sup>) Strabo, 25, 642 (fr. 57 M.): άξιον Έφεσίοις ήβηδον ἀπάγξασθαι πῶσι καὶ τοῖσι ἀνήβοισι τὴν πόλιν καταλιπέειν, οι τινες Έρμόδωρον ἐωυτῶν ὀνήιστον ἐξέβαλον φάντες· Ἡμέων μηδὲ εῖς ὀνήιστος ἔστω· εἰ δέ τις τοιοθτος ἄλλη τε καὶ μετ' ἄλλων.

2) (Pseudo) Hippocr. De Diaeta, I, 24 (fr. 118, 122 Sch.): παιδοτριβίη τοιόνδε διδάσκουσι παρανομέειν κατά νόμον, άδικέειν δικαίως έξαπατέειν, κλέπτειν, άρπάζειν, βιάζεσθαι... ό μη ταθτα ποιέων κακός, ό δὲ ταθτα ποιέων ἀγαθός.... ἐς ἀγορην ἐλθόντες ἀνθρωποι ταθτα διαπρήσσονται· ἐξαπατέουσι πωλέοντες και ἀνεόμενοι, ὁ πλειστα ἐξαπατήσας οῦτος θαυμάζεται... τρέχουσι, παλαίουσι, μάχονται, κλέπτουσι, ἐξαπατέουσι π τ. χ.

3) Origen. c. Cels. VII, 73, 8 (fr. 61. M.): καὶ τοῖοι ἀγάλμασι τουτέοισι εῦχονται, ὁκοῖον εἴ τις τοῖσι ἑόμοισι λεσχηνεύοιτο, οῦτε γινώσκων θεοὺς οῦτε ήρωας οἴτινές εἰσι.

4) El. Cret. ad Greg. Naz. or. XXIII, p. 836 (fr. 130 B.): καθαίρονται δὲ αἴματι μιανόμενοι ὥσπερ ἂν εἴ τις ἐς πηλὸν ἐμβάς πηλῷ ἀπονίζοιτο.

5) Clem. Coh. II, 30 (fr. 81 M.): єї μή γάρ Διονύσψ πομπήν ἐποιοθντο καί υμνεον ζομα αίδοίοισι, ἀναιδέστατα ἀν εξργαστο, φησίν 'Ηράκλειτος' ωύτος δὲ <sup>°</sup>Αιδης καὶ Διόνυσος ὑτεψ μαίνονται καὶ ληναίζουσι. Αдъ, богъ мертвыхъ, приравнивается Гераклитомъ Діонису, богу происхожденія и жизни, въ силу того, что, по Гераклиту, всякая жизнь предполагаетъ смерть и паоборотъ. См. выше, стр. 108 прим. 5.

<sup>6</sup>) См. выше, стр. 106 прим. 4. Ср. также Schuster, S. 360 f., 377 f.

ность <sup>1</sup>) слишкомъ близко подходила къ духу демократіи, чтобы остаться имъ незатронутымъ. Только что приведенныя нравственныя и религіозныя замѣчанія не оставляють сомнѣнія въ томъ, что Гераклить самъ страдалъ тѣмъ самопревышеніемъ, которое навывалъ священною болѣзнью<sup>2</sup>), но которое тѣмъ не менѣе считалъ нужнымъ тушить пуще пожара<sup>3</sup>). Своей мимовольной рефлексіей Гераклитъ (подобно Ксенооану) положилъ философскія сѣмена религіознаго и нравственнаго скептицизма. Перенесенныя въ Абины, они дали обильный приплодъ, такъ какъ нашли тамъ не только близко родственную <sup>4</sup>), но и болѣе разработанную почву, чѣмъ въ Ефесѣ <sup>5</sup>).

Въ рёзкомъ противорёчія съ ученіемъ Гераклита о безусловной измёняемости цервоосновы стоить ученіе Елейцевъ о безусловной неподвижности сущаго. При всей однако противоположности возэрёній на свойство первоосновы, Гераклить и Елейцы были представителями одного и того же объективнаго направленія. То и другое ученіе полагаетъ мёру и средоточіе всего во внёшней дёйствительности; то и другое не желаетъ признавать самостоятельности за единичными явленіями, ученіе Гераклита, какъ за всплесками волны на всеобщемъ потокё быванія, ученіе Елейцевъ, какъ за созданными воображеціемъ призраками. Въ этомъ отрицанія единичнаго и исключительномъ призраками. Въ этомъ отрицанія единичнаго и исключительномъ призраками въ этомъ отрицанія единичнаго въ противорёчивыхъ внутренно и взаимно ученіяхъ Гераклита и Елейцевъ крайнее, само себя разлагающее выраженіе <sup>6</sup>), сдёлавшее необхо-

') Cp. Stob. Flor. III, 81 (fr. 18 M.): δκόσων λόγους ήκουσα, οδδείς άφικνέεται ές τοθτο, ώστε γινώσκειν, δτι σοφόν έστι πάντων κεχωρισμένων.

\*) Diog. Laert. IX, 7 (fr. 78 M.): τήν τε οίησιν ίεραν νόσον έλεγε.

\*) Diog. Laert. X, 2 (fr. 17 M.): ΰβριν χρή σβεννύειν μαλλον ή πυρκαίην.

<sup>4</sup>) Судьбы ефесской демократіи были особенно сходны съ судьбами аоннской. См. Schuster, S. 877 f.

<sup>4</sup>) О широкой распространенности Гераклитова ученія въ Малой Азіи свидѣтельствуетъ Платонъ, Theaet. 179, D, слёд.

<sup>9</sup>) Cp. Aristot. Phys. I, 2, 185b, 20, c.ι.: άλλά μὴν εἰ τῷ λόγῳ ἐν τὰ ὄντα πάντα ὡς λώπιον καὶ ἱμάτιον, τὸν 'Ηρακλείτου λόγον συμβαίνει λέγειν αὐτοῖς ταὐτὸν γὰρ ἔσται ἀγαθῷ καὶ κακῷ εἶναι καὶ μὴ ἀγαθῷ καὶ ἀγαθῷ, ὥστε ταὐτὸν ἔσται ἀγαθὸν καὶ οὐκ ἀγαθόν, καὶ ἄνθρωπος καὶ ὅπος, καὶ οὐ περὶ τοῦ ἐν εἶναι τὰ ὄντα ὁ λόγος ἔσται αὐτοῖς, ἀλλὰ περὶ τοῦ μηδέν. Αρμετοτεμь μεομμοκρατμο οсταμαβμβαετεπ μα βμεκαзαμμοй здѣсь мысли—что ученіе Гераклита ведетъ κъ отрицанію закона противорѣчія. Metaph. IV, 7, 1012a, 24: ἔοικε δ' ὁ μὲν 'Ηρακλείτου λόγος, λέγων πάντα είναι καὶ μὴ είναι, ἅπαντα ἀληθή ποιεῖν. Ibid. 8, μαν.; ibid. XI, 5, 1062a, 31, crѣд.: ταχέως δ' ἄν τις καὶ αὐτὸν τὸν 'Ηράκλειτον... ἡνάγκασεν ὁμολογεῖν, μηδέποτε τὰς ἀντικειμένας φάσεις ὁυνατὸν είναι κατὰ τῶν αὐτῶν ἀληθεύεσθαι· νῦν δ' οὐ συνιεἰς ἑαυτοῦ τἱ ποτε λέγει, ταύτην ἕλαβε τὴν δόἕαν. Ibid. 6, 1063, b, 24. Целлеръ (Philosophie der Griechen, I, 600 f.) береть Γερακлита подь защиту оть этихъ обвиненій. Dem Satz des Widerдимымъ переходъ къ противоположному направленію. Конецъ VI вѣка былъ какъ въ политической, такъ и въ философской жизни, временемъ поворота отъ объективизма къ субъективизму. Во второй половинѣ V вѣка, когда въ главномъ политическомъ центрѣ Греціи демократія стала вырождаться въ охлократію, ученія Гераклита и Елейцевъ превратились въ софистику.

Елейцы получили названіе отъ оокейской колоніи Елеи въ Южной Италіи. Въ этомъ городѣ основатель ученія, Ксеноранъ жилъ пришлецомъ, а два главнъйшіе его послѣдователи—Парменидъ ѝ Зенонъ, были уроженцами.

Исходная точка въ учения Ксенофана 1)-опровержение многобо-

spruchs (говорить онь) würde Heraklit nur dann entgegentreten, wenn er behauptete. entgegengesetzte Bestimmungen können demselben Subjekt nicht blos gleichzeitig, sondern auch in der gleichen Beziehung zukommen. Diess thut er aber nicht: er bemerkt wohl, das Ein und dasselbe Wesen die entgegengesetztesten Zustände und Eigenschaften, zwischen denen es als ein werdendes schwebt, verknüpft seien; aber dass sie ihm in Einer und derselben Beziehung zukommen, sagt er nicht, und er sagt es ohne Zweifel desshalb nicht, weil er sich noch gar nicht gefrag hat, wie es sich in Betreff dieser, nnseres Wissens erst von Plato und Aristoteles ausdrücklich in's Auge gefassten, Bestimmung verhalte. Но если Гераклить и не подозрѣваль, что своимъ ученіемъ о тожестве противоположностей могъ идти въ разрёзъ съ закономъ противоречия, то возможно ли отрицать, что онъ, хотя и неумышленно, шель противъ него? Теорія Протагора. что все истинно (Plato, Theaet. 158, А; 161, D; 167, А, ниже, стр. 1.22 прим. 1; Cratyl. 385, Е) выработалась прямо и непосредственно изъ Гераклитова ученія; заимствованный Протагоромъ для доказательства той же теоріи у Парменида доводъ о несуществованіи небытія имѣль лишь побочное значеніе. Аристотель быль поэтому совершенно правь, что Гераклитово «все существуеть и несуществуеть» дблаеть все истиннымъ. Не менбе справедливо и другое замѣчаніе Аристотеля, что Гераклить, утверждая тожество поотивоположностей, не даваль себе отчета въ томъ, что говориль. Напротивъ, Протагоръ вподнѣ сознательно воспользовался этою мыслыю Гераклита, чтобы, подкрѣпивъ ее ученіемъ Парменида о небытіи, выставить положеніе, что ни противъ чего нельзя возражать, такъ какъ обо всемъ существують одинаково истинныя противоречивыя сужденія. (Diog. Laert. IX, 51: και πρώτος έφη δύο λόγους είναι περί παντός πράγματος άντικειμένους άλλήλοις οίς και συνηρώτα, πρώτος τούτο πράξας-πρώτος βε προτμβοποложность Зенону, который довазываль равную правдивость взаимно отрицающихь сужденій, повидимому, только относительно нёкоторыхъ свойствъ сущаго. См. ниже изложеніе ученія Зенона. Со свид. Діог. ср. Сlem. Strom. VI, 8, 777; Senec. Ep. 88, 43). О томъ, въ какія противорвчія впутывается ученіе Елейцевъ объ единстве бытія см. Plato, Soph. 244, B, ср. также Parmen. 137, С, слёд.

<sup>1</sup>) Род. въ Колофонѣ въ концѣ первой половины VI вѣка. Изгнанный изъ роднаго города, велъ онъ, по его собственнымъ словамъ, съ двадцатипятилѣтняго возраста скитальческую жизнь въ теченіе семидесяти пяти лѣтъ по Еллиннской землѣ, былъ между прочимъ и въ Елеѣ. Во время скитаній онъ, по примѣру рапсодовъ лично читалъ свои поэмы, которыхъ было нѣсколько, (Diog. Laert, IX, 18, слѣд.). Объ Елейцахъ см. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, herausg. v. Michelet, Berlin, 1840 (2-te Aufl.), I, S. 261 f.; Ritter, Geschichte der Philosophie, Hamb. жія <sup>1</sup>). "Одинъ только величайшій богъ есть у боговъ и людей; онъ не похожъ на смертныхъ ни видомъ, ни мыслью<sup>2</sup>). Вѣчно пребываеть онъ недвижимымъ на одномъ и томъ же мѣсть, и ему не подобаеть переходить на другое<sup>3</sup>). Онъ весь—зрѣніе, весь—мысль, весь слухъ<sup>4</sup>), и безъ труда всѣмъ управляеть мыслью своего ума<sup>5</sup>). Онъ—вѣченъ: не произошелъ и не можетъ погибнуть. А между тѣмъ люди думаютъ, что боги производятъ на свѣть, имѣютъ человѣческія чувства, голосъ и видъ<sup>6</sup>). Но вѣдь, если бы у быковъ или коней были руки и если бы они умѣли рисовать и дѣлать тоже, что люди, то кони изображали бы боговъ въ видѣ коней, быки—въ видѣ быковъ и дѣлали бы ихъ такими, какъ они сами<sup>7</sup>). Эсіопы изображаютъ боговъ черными и курносыми, оракійцы—рыжими и свѣтлоглазами<sup>8</sup>); а Гомеръ и Гезіодъ возводятъ на боговъ даже то, что̀ считается за позоръ и обиду среди людей—воровство, распутство, ложь и обманъ<sup>8</sup>)".

<sup>1</sup>) При изложеніи ученія Ксенофана я оставляю безъ вниманія соч. De Melisso etc., такъ какъ для ришенія вопроса о томъ, что въ этомъ сочиненіи принадлежить Ксенофану и что другимъ, потребовалось бы особое изслидованіе. Ср. Zeller, Philosophie der Griechen, I, S. 463 f.

<sup>2</sup>) Clemens, Strom. V, 601 (fr. 1 M.): είς θεός έν τε θεοίσι και άνθρώποισι μέγιστος, ούτε δέμας θνητοίσιν δμοίιος ούτε νόημα. 3) Simp. Phys. 6r, 10 (fr. 4 M., 10 Карстену): αίει δ' έν ταὐτῷ τε μένειν κινούμενον οὐδέν ούδε μετέρχεσθαί μιν επιπρέπει άλλοτε άλλη. ') Sext. Emp. adv. Math. IX, 144 (fr. 2 M.): ούλος όρφ, ούλος δέ νοει, ούλος δέ τ' άκούει. <sup>5</sup>) Simpl. Phys. 6r, 15 (fr. 3 M.): άλλ' άπάνευθε πόνοιο νόου φρενί πάντα κραδαίνει. <sup>•</sup>) Clemens, Srom. V, 601 (fr. 5 M.): άλλά βροτοί δοκέουσι θεούς γεννασθαι όμοίως την σφετέρην τ' αίσθησιν έχειν φωνήν τε δέμας τε. ') Ibid. (fr. 6 M.): άλλ' είτοι χειράς γ' είχον βόες ή λέοντες, ή γράψαι χείρεσσι καὶ ἔργα τελεῖν ἅπερ ἄνδρες, ίπποι μέν θ' ίπποισι, βόες δέ τε βουσίν όμοίας καί κε θεών ίδέας έγραφον και σώματ' έποίουν τοιαθθ', οίόν περ και αύτοι δέμας είχον όμοιον. \*) Ibid. VII, 711: φησίν ό Ξενοφάνης· Αίθίοπές τε μέλανας σιμούς τε, Θρậκές τε πυρρούς και γλαυκούς (τούς θεούς διαζωγραφούσιν.). ) Sext. Emp. adv. Mathem. IX, 193, I, 289 (fr. 7 M.): πάντα θεοῖς ἀνέθηκαν Ὅμηρός τ' Ήσιοδός τε

Digitized by Google

<sup>1836 (2-</sup>te Aufl.), I, S. 451 f. Zeller, Philosophie der Griechen, I, S. 463f.; Grote, Plato, I, p. 17, sq., 96, sq.; Karsten, Philosophorum veterum reliquiae, Amsterd. 1835, v. I Mullach, Fragmenta, I, p. 99, sq; 259, sq.

Таковы собственныя слова Ксеносана. По другимъ свидитеньствамъ, этотъ силососъ, утверждая единство бога, утверждагъ вийств съ твмъ и единство сущаго <sup>1</sup>) и училъ, что богъ не отдвлимъ отъ міра <sup>2</sup>). Но хотя Ксеносанъ опровергалъ возможностъ проискожденія бога и его подвижность, онъ не отрицалъ проискождения міра и его измѣненій. Образованіе вещей онъ объясналъ изъ соединенія, воды и земли <sup>2</sup>) Примирить противорѣчивые взгляды Ксеносана возможно лишь предположеніемъ, что онъ представлялъ бога безконсчими» существомъ, заключающимъ въ себѣ міръ и остающимся веподвижнымъ, несмотря на происходящія въ мірѣ измѣненія.

Впрочемъ, Ксенофанъ не выдавалъ своего учения за безусловную истину. "Боги не открыли (говоритъ онъ <sup>4</sup>) людямъ истину съ самаго начала, и только постепеннымъ изслъдованіемъ люди улучшенотъ свое знаніе... Не было и не будетъ ни одного человъка, который бы зналъ достовърное о томъ, что я говорю о богахъ и о міръ, а если кому и случится сказать что нибудь истинное, то онъ и самъ этого не знаетъ, а мнаніе свойственно встамъ" 5). Эти посладнія слова Ксе-

> δοσα παρ' άνθρώποισιν όνείδεα και ψόγος έστι, και πλείστ' έφθέγξαντο θεών άθεμίστια έργα, κλέπτειν, μοιχεύειν τε και άλλήλους άπατεύειν.

') Plato, Soph. 242, D: τὸ δὲ παρ' ἡμῖν Ἐλεατικὸν ἔθνος, ἀπὸ Ξενοφάνους τε και ἔτι πρόσθεν ἀρΣάμενον, ὡς ἐνὸς ὄντος τῶν πάντων καλουμένων οὕτω διεξέρχεται τοῖς μύθοις. Xenoph. ap. Tim. Phlias. (v. 35–37 M):

δππη γάρ **ἐμόν ν**όον εἰρύσαιμι,

εἰς ἕν ταὐτό τε πῶν ἀνελύετο· πῶν δ' ἐὸν αἰεἰ πάντη ἀνελκόμενον μίαν εἰς φύσιν ἴσταθ' ὁμοίαν.

Simpl. Phys. 5v, 55: μίαν την άρχην ήτοι εν το δν και πάν Ξενοράνην ύποτίθεσθαί φησίν ό Θεόφραστος.

<sup>2</sup>) Aristot. Metaph. I, 5, 986 b, 21 cs.: Ξενοφάνης... εἰς τὸν ὅλον οὐρανὸν ἀποβλέψας τὸ ἐν εἶναί φησι τὸν θεόν. Cic. Acad. II, 37: Xenophanes unum esse omnia dixit, neque id esse mutabile, et id esse Deum. Sext Emp. Pyrrh. I, 225: ἐν εἶναι τὸ πῶν καὶ τὸν θεόν συμφυή τοῖς πῶσι.

<sup>3</sup>) Simpl. Phys. 41r, 30 (fr. 10 M.):

γή και ύδωρ πάνθ' δσσα γίνονται ήδε φύονται,

 Stob. Floril. XXXIX, 41 (fr. 16 M.): ούτοι άπ' ἀρχής πάντα θεοι θνητοῖς ὑπέδειξαν, ἀλλὰ χρόνψ ζητοῦντες ἐφευρίσκουσιν ἄμεινον.

5) Sext. Emp. adv. Math. VII, 49 (fr. 14 M.): και τὸ μὲν οῦν σαφὲς οὔτις ἀνὴρ γένετ' οὐδἑ τις ἔσται εἰδώς ἀμφὶ θεῶν τε και ἅσσα λέγω περὶ πάντων εἰ γὰρ και τὰ μάλιστα τύχοι τετελεσμένον εἰπών, αὐτὸς ὅμως οὐκ οἶδε δόκος δ' ἐπὶ πᾶσι τέτυκται.

Ср. тавже слова Ксенофана у Plut. Conv. Disp. IX, с. 4, 7, 748 W. (fr. 15 М.): тайта беббЕазган сонкота тойс стириовы

Programmer Charles and

end of the second second

and a second

нофана были самымъ раннимъ сознательнымъ выраженіемъ и философскаго скептицизма<sup>1</sup>).

Нравственное мірововзрёніе Ксенована не стояло въ непосредственной связи съ его ученіемъ о единствёміра, но религіозное міровоззрёніе отражалось и на нравственномъ. Благомыслящіе люди (говорить Коенованъ) должны прославлять бога чистыми и пристойными словами, должны дёлать ему возліннія и возсылать молитвы, чтобы онъ даровалъ имъ возможность поступать справедливо; такое настроеніе много лучше гордыни<sup>3</sup>)... Хвалить должно того, кто всегда проявляеть благородные помыслы и не забываеть рвенія къ добродѣтели. Не слёдуеть вести разговоровъ ни о сраженіи Титановъ, Гигантовъ и Кентавровъ—все это старыя сказки—ни о другихъ раздорахъ; въ такой болговнѣ нѣть ничего хорошаго, но слёдуеть всегда быть готовымъ ревновать о богѣ " <sup>3</sup>).

Ксенованъ стояль особнякомъ не въ однихъ только религіозныхъ върованіяхъ, онъ не раздълялъ и другихъ народныхъ воззръній. Между прочимъ онъ находилъ нелънымъ, что побъдителямъ на играхъ воздаютъ почести, а людей мудрыхъ оставляютъ безъ отличія. Этотъ обычай, говоритъ Ксенованъ, неразуменъ: несправедливо ставить тъ-

•) Целлеръ (Philosophie der Griechen, I, 503 f.) не согласенъ признать Ксефана скептикомъ, такъ какъ замёчанія послёдняго о недостовёрности знанія, котя и вызваны его «скептическимъ настроеніемъ», основаны не на всестороннемъ изслёдованія познавательныхъ способностей, а на личномъ опытѣ Ксенофана. Но какая же была причина скептическаго настроенія Ксенофана? Его слова, что «если человѣкъ и скажетъ что-нибудь истинное, то онъ самъ этого не знаетъ, а мнѣніе свойственно всѣмъ» указываютъ на то, что Ксенофанъ сомнѣвался въ существованіи того «критерія», по которому можно было бы отличить истину отъ того, что только кажется, а къ сомнѣнію въ возможности такого критерія сводится всякій скептицизмъ. Безспорно, что Ксенофанъ не былъ такимъ полнымъ скептицизма носить его ученіе несомнѣно.

<sup>a</sup>) Athen. X, 462 (fr. 21 M.):

χρή δὲ πρῶτον μὲν θεὸν ὑμνεῖν εὖφρονας ἄνδρας εὖφήμοις μύθοις καὶ καθαροῖσι λόγοις σπείσαντάς τε καὶ εὐἘαμένους τὰ δίκαια δύνασθαι πρήσσειν· ταῦτα γὰρ ῶν ἐστι πρότιμ', ἕταροι, οὐχ ὕβρεις.

<sup>3</sup>) Ibid:

οὔτε μάχας διέπειν Τιτήνων οὐδὲ Γιγάντων οὐδὲ τὰ Κενταύρων, πλάσματα τῶν προτέρων, ἡ στάσιας, φλεδόνας ταῖς οὐδὲν χρηστὸν ἕνεστι θεῶν δὲ προμηθείην αἰὲν ἔχειν ἀγαθήν.

Digitized by Google

лесную силу выше мудрости. Будеть ли среди народа хорошій кулачный боець, или искусный борець, или скороходь, или, наконець, побѣдитель во всёхъ родахъ состязанія—оть этого въ государствё не прибудеть законности и порядка <sup>1</sup>). Смыслъ этихъ замёчаній Ксенофана намъ будеть ясенъ впослёдствіи <sup>2</sup>).

Ученіе Ксенофана о единствё и неизмённемости бытія развиль его ближайшій послёдователь—Парменидь <sup>3</sup>). Свое ученіе Парменидь раздёлиль на двё части—на "Ученіе истины" и на "Ученіе миёнін" <sup>4</sup>). Въ первой онъ изображаеть бытіе такимъ, каково оно на самомъ дёлё, во второй такимъ—какимъ оно кажется.

Все зданіе Ученія истины зиждется на двухъ слѣдующихъ положеніяхъ, представляющихъ самое раннее и въ то же время самое простое выраженіе логическихъ правилъ, извѣстныхъ подъ названіемъ законовъ тождества и противорѣчія: 1) Существуетъ только то, что существуетъ, или—только бытіе существуетъ, и 2) Существующее не можетъ не существовать, или что тоже – небытія нѣтъ.

Небытія не только нёть, но о немъ нельзя ни мыслить, ни утверждать что-либо. Самое слово небытіе есть нелёпость. Когда я мыслю и говорю "небытіе"—я мыслю мысль, которая существуеть, и говорю слово, которое существуеть; стало-быть, я мыслю и говорю бытіе, в не небытіе.

Если нътъ небытія, то не можетъ быть и множества въ бытіи, потому что множество предполагаетъ отдъленіе одной существующей вещи отъ другой существующей вещи тъмъ, что не тождественно съ существующими вещами, т.-е. чъмъ-нибудь несуществующимъ, а между тъмъ въ бытіи все сплошь бытіе.

Равнымъ образомъ, если нътъ небытія, то нътъ никакого происхожденія или движенія въ бытіи, потому что происхожденіе есть переходъ одного состоянія въ другое, существующаго въ несуществующее и наоборотъ, а движеніе возможно лишь тогда, когда есть . пустота въ бытіи, т.-е. небытіе.

<sup>1</sup>) Athen. X, 413, sq. (fr. 19 M.):

ἀλλ' εἰκή μάλα τοῦτο νομίζεται, οὐδὲ δίκαιον προκρίνειν ῥώμην τῆς ἀγαθῆς σοφίης κ πρ.

<sup>2</sup>). Cm. rlaby V.

<sup>3</sup>) Род. въ концё VI вёка въ Елеё. Шестидесятипятилётнимъ старцемъ посётиль онъ Асины виёстё съ своимъ ученикомъ Зенономъ и здёсь бесёдовалъ съ Сократомъ, тогда еще юношей. Plato, Parm. 127, A; Theaet. 183, E; Soph. 217, C.

') Parm. in Proem. ap. Sext. Emp. adv. Math. VII, 111 (v. 28-30 M.). Procl. in Parm. V, 310 u gp.

Наконецъ, если нътъ небытія, то въ бытія не можетъ быть некакого недостатка: повсюду оно законченное, цълое, сплошное бытіе.

Свидётельства чувствъ стонтъ въ рёзкомъ противорёчіи со всёми этими выводами. Отсюда слёдуеть, что чувствамъ вёритъ нельзя. Единственный правильный путь познанія----путь мысли объ единомъ, вёчномъ, неизмённомъ, недёлимомъ, сплошномъ, цёльномъ, совершенномъ бытіи.

Парменидъ выражаетъ эти мысли слёдующимъ образонъ: "Вотъ я скажу тебѣ, а ты выслущай и запомни мое слово о томъ, какіе единственные пути изслёдованія мыслимы. Одинъ—что бытіе есть, а небытія нётъ. Это стезя уб'ёжденія, по которой сопровождаетъ истина. Другой—что бытія нётъ, а небытіе должно быть. Эту тропу я тебѣ отмѣчаю какъ самую неубѣдительную. Небытія нельзя ни познать (оно непостижимо) ни выразить, такъ какъ бытіе и мысль тождественны <sup>1</sup>). Должно мыслить и утверждать, что

') Procl. in Tim. 105 (v. 33-40 M.):

εί δ' ἄγ', ἐγών ἐρέω, κόμισαι δὲ σὺ μῦθον ἀκούσας αἴπερ όδοὶ μοῦναι διζήσιός εἰσι νοῆσαι· ἡ μέν, ὅπως ἔστιν τε καὶ ὡς δὐκ ἔστι μὴ εἶναι, πειθοῦς ἐστι κέλευθος, ἀληθείη γὰρ ὅπηδεῖ· ἡ δ', ὡς οὐκ ἔστιν τε καὶ ὡς χρεών ἐστι μὴ εῖναι, τὴν δή τοι φράζω παναπειθέα ἕμμεν ἀταρπόν· οὕτε γὰρ ἂν γνοίης τό γε μὴ ἐόν, (οὐ γὰρ ἐφικτόν) οὕτε φράσαις. τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι.

Das heisst aber nicht, (замѣчаеть о послѣднихъ словахъ Целлеръ, Philosophie der Griechen, I, 512) Denken und Sein ist dasseble, sondern es ist, wie der Zusammenhang zeigt, čotiv zu lesen und zu übersetzen: «denn dasselbe kann gedacht werden und sein», nur das, was sein kann, lässt sich denken. Ho Парменидь нигде не основываеть своихь доказательствь на томь, что только можеть быть, а всегда на томь. что необходимо должно быть. Правильность предложеннаго мною перевода доказывается 1-мъ стихомъ въ привед. на стр. 126 прим. 1 отрывкѣ, гдѣ мысль отождествляется съ тѣмъ, о чемъ она мыслить. Съ твмъ, что говоритъ здъсь Парменидъ, ср. Plato, Theaet. 167, А. cloba Προταγορα: έπει ου τί γε ψευδή δοξάζοντά τίς τιν υστερον άληθή εποίησε δοξάζειν. οὔτε γάρ τὰ μὴ ὄντα δυνατόν δοξάσαι, οὔτ' άλλα παρ' ἃ ἀν πάσχη ταῦτο δ' άλι άληθή. Cp. τακπε Plato, Euthyd. 283, E-284, A: Τί δέ, έφη, ω Κτήσιππε, ό Εύθύδημος, ή δοκεί σοι οίόν τ' είναι ψεύδεσθαι; Νη Δία, έφη, εί μη μαινομαί γε. Πότερον λέγοντα τὸ πραγμα, περί οῦ ἀν ὁ λόγος ἢ ἢ μὴ λέγοντα; Λέγοντα, ἔφη. Οὐκούν είπερ λέγει αύτο άλλο λέγει των όντων η έκεινο, όπερ λέγει. Πως γάρ άν; έφη ο Κτήσιππος. Έν μην κάκεινό γ' έστι των δντων, δ λέγει, χωρίς των άλλων; Πάνυ γε. Ούκουν ό έκεινο λέγων τὸ ὄν, ἔφη, λέγει; Ναί. 'Αλλά μήν ὄ γε τὸ ὄν λέγων και τὰ ὄντα τάληθή λέγει ώσθ' ό Διονυσόδωρος, είπερ λέγει τὰ όντα, λέγει τάληθή και ούδέν κατά σου ψεύδεται. Ibid. 285, E-286, C: Τί ουν; η δ' δς (ό Διονυσόδωρος) είσιν έκάστψ τών δντων λόγοι; Πάνυ γε. Οὐκοῦν ὡς ἔστιν ἕκαστον ἢ ὡς οὐκ ἔστιν; Ώς ἔστιν. Εἰ γἀρ μέμνησαι έφη, ῶ Κτήσιππε, καὶ ἄρτι ἐπεδείξαμεν μηδένα λέγοντα ὡς οὐκ ἔστι· τὸ γὰρ

бытіе существуеть, а что небытія нёть. Прежде всего отврати свою мысль оть пути небытія, а затёмъ оть того, по которому въ нерѣпимости блуждають ничего не знающіе люди. Недоумѣніе направляеть ихъ заблуждающійся умъ, они глухіе, слёпые и оторопѣлые, словно безсмысленное стадо, носятся туда и сюда, то полагая, что бытіе тождественно съ небытіемъ, то наобороть думая, что, бытіе пе тождественно съ небытіемъ. Этоть путь самый превратный ')... Но цусть тебя также частая привычка не заставить устремлять незрячіе глаза и оглушенныя уши на путь чувствъ; своимъ умомъ разсуди предложенное мною полное споровъ доказательство. Остается одинъ путь изслёдованія—что существуеть только бытіе <sup>2</sup>). На этомъ пути мно-

μή δν οὐδεἰς ἐφάνη λέγων.: Καὶ ὁ μὲν Κτήσιππος ἐσίγησεν ἐγὼ δε (ὁ Σωκράτης) θαυμάσας τὸν λόγον, πῶς, ἔφην, ῶ Διονυσόδωρε, λέγεις; οὐ γάρ τοι ἀλλὰ τοῦτόν γε τὸν λόγον πολλῶν δὴ καὶ πολλάκις ἀκηκοὺς ἀεἰ θαυμάζω. καὶ γὰρ οἱ ἀμφὶ Πρωταγόραν σφόδρ' ἐχρῶντο αὐτῷ καὶ οἱ ἔτι παλαιότεροι (τ.-e. Парменидъ и его послѣдователи). Cp. также Plato, Cratyl. 429, C, слѣд.; Soph. 251, A; Aristot, Metaph. VI, 1, 1026 b, 14—15; ibid. XI, 8, 1064 b, 29—30, (См. выше, стр. 28 ырям. 2 и стр. 29 прим. 7) и въ поясненіе ученія Парменида о небытій и связи этого ученія съ софистикой. Plato Soph. 236, E—241, B.

') Simpl. Phys. 19r, 20, 25r, 50 (v. 43-51 M.):

χρή σε λέγειν τε νοείν τ' ἐὸν ἔμμεναι, ἔστι γἀρ εἶναι, μηδἐν δ' οὐκ εἶναι· τά σ' ἐγὼ φράζεσθαι ἄνωγα· πρῶτ' ἀφ' ὅδοῦ ταὐτης διζήσιος εἶργε νόημα· αὐτὰρ ἔπειτ' ἀπὸ τῆς ῆν δὴ βροτσὶ εἰδότες οὐδὲν πλάζονται δίκρανοι· ἀμηχανίη γὰρ ἐν αὐτῶν στήθεσιν ἰθύνει πλαγκτὸν νόον· οἱ δὲ φορεῦνται κωφοὶ ὁμῶς τυφλοἱ τε, τεθηπότες, ἄκριτα φῦλα, οἱς τὸ πέλειν τε καὶ οὐκ εῖναι ταὐτὸν νενόμισται κ' οὐ ταὐτόν· πάντων δὲ παλίντροπός ἐστι κέλευθος.

Шустеръ (L с. S. 34), основываясь на сходствъ между нъкоторыми выраженіями у Гераклита и Парменида и на полемическомъ тонъ стихотворенія послъдняго, думаетъ что полемика Парменида противъ тъхъ сіς то пє́λειν тє каї ойк єїνаї тайто́ν vєvóµіотаї к' ой тайто́ν была направлена собственно противъ Гераклита. Если это справедливо (а ни отрицать, ни доказать этого нельзя), то Парменидъ впервые высказаль ту върную мысль, что ученіе Гераклита о тожествъ противоположностей равнозначительно отрицанію закона противоръ́чія. См. выше, стр. 116 прим. 6. Въ первомъ стихъ́ я предночитаю чтеніе  $\chi рή$  оє λέγєї и пр. виъ́сто обычнаго  $\chi рή$  то λέуєїν, такъ какъ по связи видно, что Парменидъ въ этомъ стихѣ настанваеть не на томъ, чтобы признать принадлежность рѣчи и мысли къ бытію, но на необходимости признать существовайе бытія какъ бытія и на невозможности существованія небытія.

<sup>2</sup>) Sext. Emp. adv. Math. VII, 111 (v. 54-58 M.):

μηδέ σ' έθος πολύπειρον όδον κατά τήνδε βιάσθω νωμάν άσκοπον όμμα και ήχήεσσαν άκουην

го признаковъ, что бытіе не произощио и не погибнеть, что оно цьлое, однородное, неподвижное, въчное бытіе. Его не было и оно не будеть, такъ какъ оно сейчасъ все на лицо единое, непрерывное. И где сталь бы ты искать его происхождения? Почему бы могло оно воз. никнуть? Я не позволю тебъ ни сказать, ни помыслить, что оно произошло изъ небытія, такъ какъ немыслимо и неизрекаемо, что бытія нъть. Да и какая причина могла бы воздвигнуть бытіе такъ, чтобы оно начало происходить изъ ничего раньше или позже? Оно вообще либо должно существовать, либо не должно существовать. Но и изъ бытія сила убъжденія не дасть происходить ничему кромъ бытія. Поэтому ни къ происхожаенію, ни къ погибели не допускаетъ его, ослабивъ оковы, справедливость, но удерживаеть отъ того и другаго 1). Решеніе всего этого въ томъ, существуетъ ли бытіе, или не существуетъ. Это ръшеніе уже дано, такъ какъ путь небытія-немыслимый, безъимянный, неистинный — необходимо оставить, а путь бытія признать истиннымъ. Можно-ли про бытіе сказать: оно будеть, или: оно было? Если оно было, то его нёть; точно также его нёть, если оно будеть. Такимъ образомъ исчезло происхожденія бытіе, не слышно и объ его погибели. Бытіе не двлимо, такъ какъ оно повсюду одинаково; въ немъ. нёть никакого излишка, который бы мёшаль ему быть сплошнымъ и нъть никакого недостатка, но все въ немъ полно бытіемъ. Бытіе непрерывно; повсюду бытіе соприкасается съ бытіемъ. Неподвижно приковано оно концами большихъ цъпей-безначальное, въчное; далеко отъ него отошли оттолкнутые достовърнымъ убъждениемъ воз-

') Simpl. Phys. 31r, 40-50 (v. 58-71 M.):

ταύτη δ' ἐπὶ σήματ' ἔασι πολλὰ μάλ' ὡς ἀτένητον ἐδν καὶ ἀνώλεθρόν ἐστιν, οῦλον, μουνογενές τε καὶ ἀτρεμὲς ἡδ' ἀτέλεστον· οῦ ποτ' ἕην οὐδ' ἔσται, ἐπεὶ νῦν ἔστιν ὁμοῦ πâν, ἔν Ἐυνεχές. τίνα γὰρ γέννην διζήσεαι αὐτοθ; πῆ πόθεν αὐξηθέν; οῦτ' ἐκ μὴ ὄντος ἐάσω φάσθαι σ' οὐδὲ νοεῖν· οὐ γὰρ φατὸν οὐδὲ νοητόν, ἔστιν ὅπως οὐλ ἔστι. τί δ' ἄν μιν καὶ χρέος ὑρσεν ὕστερον ἢ πρόσθεν τοῦ μηδενὸς ἀρἔάμενον φῦν;. οὕτως ἢ πάμπαν πελέμεν χρεών ἐστιν ἢ οὐκἰ, οὐδἑ ποτ' ἐκ τοῦ ἐόντος ἐφήσει πίστεος ἰσχὺς γίγνεσθαί τι παρ' αὐτό. τοῦνεκεν οὕτε γενέσθαι οὕτ' ὅλλυσθαι ἀνῆκε δίκη, χαλάσασα πέδησιν, ἀλλ' ἔχει.



καὶ γλῶσσαν· κρῖναι δὲ λόγψ πολύδηριν ἕλεγχον ἐἘ ἐμέθεν ῥηθέντα. μόνος δ' ἔτι μῦθος όδοῖο λείπεται, ὡς ἔστιν.

никновение и погибель. Тождественное самому себъ и подоженное само собою пребываеть оно на одномъ и томъже мвств. Непокодебимо оно такъ остается, такъ какъ жестокая необходимость прикрациетъ его концами цёпей и сдерживаеть кругомъ. Ему не подобаеть быть неоконченнымъ: въ немъ нътъ никакого недостатка, иначе не доставало бы всего бытія 1). На отсутствующее увъренно смотри умомъ какъ на присутствующее: въ бытіи нельзя разнять связи съ бытіемъ, нельзя его ни разсвять, не разсвявъ всего бытія, ни составить, не составивъ всего бытія <sup>2</sup>). Мысль тождественна съ твиз, о чемъ еща мыслить: всякая мысль выражается въ бытія, и безъ бытія ты не найдешь мысли, такъ какъ нътъ и не будетъ ничего кромъ бытія. Судьба оковани принудила, чтобы было едино и неподвижно то, что обозначается словомъ "все", и что смертные, увъренно принимая за истину, предполагають происходящимъ и гибнущимъ, сущимъ и не сущимъ, измёняющимъ мёсто и персиначивающимъ ясный проть. Такъ какъ бытіе вполнѣ совершенно, то оно со всёхъ сторонъ подобно хорощо. закругленному шару съ равнымъ разстояніемъ отъ середины повсю-

') Ibid 31v, 1-5 (v. 71-89 M.):

ή δέ κρίσις περί τούτων έν τῷδ' ἐστίν έστιν ή ούκ έστιν. κέκριται δ' ούν, ώσπερ άνάγκη, την μέν έαν ανόητον, ανώνυμον, (ού γαρ αληθής έστιν όδός) την δ' ώστε πέλειν και έτήτυμον είναι. πώς δ' αν έπειτα πέλοι τὸ ἐόν; πῶς δ' ἄν κε γένοιτο; εί γε γένοιτ' ούκ έστ', ούδ εί ποτε μέλλει έσεσθαι. τώς γένεσις μέν απέσβεσται και απυστος όλεθρος. ούδε διαίρετόν έστιν, έπει παν έστιν όμοιον, ούδέ τί πη μάλλον, τό κεν εἴργοι μιν ξυνέχεσθαι ούδέ τι χειρότερον παν δε πλέον εστιν εόντος. τῷ Ευνεχές παν έστιν, έδν γάρ έόντι πελάζει. αὐτὰρ ἀκίνητον μεγάλων ἐν πείρασι δεσμῶν έστιν άναρχον, άπαυστον, έπει γένεσις και όλεθρος τήλε μάλ' ἐπλάγχθησαν, ἀπῶσε δὲ πίστις ἀληθής τωύτόν τ' έν τούτῷ τε μένον καθ' έωυτό τε κείται ούτως έμπεδον αῦθι μένει κρατερή γάρ ἀνάγκη πείρατος έν δεσμοίσιν έχει τε και άμφις έέργει. ούνεκεν ούκ άτελεύτητον το έον θέμις είναι. έστι γάρ ούκ έπιδευές, έδν δέ κε παντός έδειτο.

<sup>2</sup>) Clem. Strom. V, 552 (v. 90-93 M.):

λεύσσε δ' δμως απεόντα νόψ παρεόντα βεβαίως. ού γαρ αποτμήξει το έδν του έόντος έχεσθαι, ούτε σκαδνάμενον πάντη πάντως κατά κόσμον ούτε συνιστάμενου.

Digitized by Google

ду: оно не должно быть ни оъ каной стороны ни больше, ни меньше. Не существуеть ни небытия, которое могло бы помъшать бытию оставаться понсюду равнымъ, ни въ самомъ бытии нать возможности къ тому, чтобы оно въ одномъ мъстъ было больше бытие, а въ другомъ-меньше, такъ какъ оно все пъло и не прикосновенно" <sup>1</sup>).

Уподобленіе бытія шару ясно указываеть на то, что Парменидово бытіе не есть отвлеченное бытіе или "понятіе" бытія, но бытіе вещественное. Это подтверждають и другіе признаки, приписываемые Парменидомъ бытію — ограниченность и недѣлимость, не оставляющіе сомнѣнія въ томъ, что Парменидъ представляль бытіе протяженнымъ.

Подобно Ксенофану, Парменидъ не отрицалъ происхожденія чувственнаго міра. Его возникновеніе онъ объяснялъ (въ Ученіи мнѣнія) изъ омѣшенія двухъ первичныхъ противоположностей—евѣта и тьмы<sup>2</sup>), ими тенлато и холоднаго, или огня и земли, причемъ свѣтъ, теплое, огонь приравнивалъ бытію, а тьму, холодное, землю—небытію<sup>3</sup>). Кажое вначеніе придавалъ Парменидъ своей физикѣ, видно изъ слѣдующихъ словъ, которыми онъ заключаетъ Ученіе истины, чтобы перейти къ Ученію мнѣнія: "Воть я кончаю достовѣрныя мысли и ут-

<sup>1</sup>) Simpl. Phys. 31r, 5-15 (v. 94-108 M.):

τωὐτὸν δ' ἐστὶ νοεῖν τε καὶ οῦνεκέν ἐστι νόημα οὐ γὰρ ἄνευ τοῦ ἐόντος, ἐν ῷ πεφατισμένον ἐστίν εὑρήσεις τὸ νοεῖν οὐδὲν γὰρ ἢ ἔστιν ἢ ἔσται ἄλλο παρὲκ τοῦ ἐόντος· ἐπεὶ τόγε μοῖρ' ἐπέδησεν οἶον ἀκίνητόν τ' ἔμεναι, τῷ πάντ' ὄνομ' ἐστίν, ὅσσα βροτοὶ κατέθεντο πεποιθότες εἶναι ἀληθῆ γίγνεσθαί τε καὶ ὅλλυσθαι, εἶναι τε καὶ οὐκί, καὶ τόπον ἀλλάσσειν, διά τε χρόα φανὸν ἀμείβειν. αὐτὰρ ἐπεὶ πεῖρας πύματον τετελεσμένον ἐστίν, πάντοθεν εὐκύκλου σφαίρης ἐναλίγκιον ὄγκψ μεσσόθεν ἰσοπαλὲς πάντη· τὸ γὰρ οῦτε τι μεῖζον οῦτε τι βαιότερον πέλεναι χρεών ἐστί τῇ ἢ τῇ οῦτε γὰρ οὐκ ἐὸν ἐστι, τό κεν παύοι μιν ἱκέσθαι εἰς ὁμόν, οῦτ' ἐόν ἐστιν ὅπως εἴη κεν ἐόντος τῇ μᾶλλον, τῇ δ' ἦσσον, ἐπεὶ πῶν ἐστιν ἄσυλον.

\*) Simpl. Phys. 39r, 5 (122-124 M.):

αὐτὰρ ἐπειδὴ πάντα φάος καὶ νὐἕ ὀνόμασται καὶ τὰ κατὰ σφετέρας ὀυνάμεις ἐπὶ τοῖσί τε καὶ τοῖς, πῶν πλέον ἐστὶν ὁμοῦ φάεος καὶ νυκτὸς ἀφάντου.

3) Arist. Metaph. I, 5, 986, b, 27 απόμ. Παρμενίδης δέ... δύο τὰς αἰτίας καὶ δύο τὰς ἀρχὰς πάλιν τίθησι, Θερμόν καὶ ψυχρόν, οἶον πῦρ καὶ γήν λέγων τούτων δὲ κατὰ μὲν τὸ δν τὸ Θερμὸν τάττει, Θάτερον δὲ κατὰ τὸ μὴ ὄν. Cp. Phys. I, 5, μαι.

вержденія объ истинѣ; теперь узнай мнѣнія смертныхъ и выслушай обманчивую прикрасу моихъ словъ"<sup>1</sup>).

Для насъ важно то, что Парменидъ въ овязи съ своею онзикой выставилъ взглядъ объ относительности свойствъ духа въ свойствамъ тъла. Душа состоитъ изъ смѣшенія тѣхъ же основныхъ началъ – тьмы и свѣта, холоднаго и теплаго – какъ и тѣло. "Каково омѣшеніе въ гибкихъ членахъ тѣла, таковъ бываетъ у человѣка и умъ. Какъ у всѣхъ людей вмѣстѣ, такъ и у каждаго въ отдѣльности, сознаетъ одно и тоже – природа членовъ тѣла. Мысль преобладаетъ надъ воѣмъ". Чѣмъ больше въ душѣ тепла и свѣта, тѣмъ она совершенаѣе. Сознаніе свойственно всему бытю: его имѣютъ какъ одушевленныя существа, такъ и бездушныя тѣла, но у послѣднихъ, вслѣдствіе отсутствія въ нихъ тепла, объемъ сознанія ограниченаѣе, чѣмъ у первыхъ<sup>2</sup>).

"Ученіе истины" Парменида нашло много противниковъ, которые изъ единства бытія двлали сившные выводы. Ученикъ и любимець Парменида, Зенонъ <sup>3</sup>), счелъ долгомъ придти на помощь своему учителю. Онъ выставилъ рядъ доказательствъ съ цвлью убвдить, что предположеніе о множествъ и измвняемости въ бытіи ведетъ къ еще

<sup>1</sup>) Simpl. Phys. 7v, 15 (v. 110-112 M.):

έν τῷ σοι παύω πιστὸν λόγον ἠδὲ νόημα ἀμφὶς ἀληθείης· δόἔας δ' ἀπὸ τοῦδε βροτείας, μάνθανε, κόσμον ἐμῶν ἐπέων.ἀπατηλὸν ἀκούων.

Cp. TAREE Sext. Emp. adv. Math. VII, 111 (v. 28-30 M.).

<sup>2</sup>) Theophr De Sensu, 3 crizt.: Παρμενίδης γάρ δλως οὐδὲν διώρικε (περί, τῶν αἰσθήσεων), ἀλλὰ μόνον, ὅτι δυοῖν ὄντσιν στοιχείοιν κατὰ τὸ ὑπερβάλλον ἐστὶν ἡ τνῶσις· ἐἀν γὰρ ὑπεραίρη τὸ θερμὸν ἢ τὸ ψυχρόν, ἄλλην γίνεσθαι τὴν διάνοιαν βελτίω δὲ καὶ καθαρωτέραν τὴν διὰ τὸ θερμόν· οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ ταύτην δεῖσθαὶ τινος συμμετρίας·

> ώς γὰρ ἐκάστψ (φησίν) ἔχει κρᾶσις μελέων πολυκάμπτων, τῶς νόος ἀνθρώποισι παρέστηκεν· τὸ γὰρ αὐτὸ ἐστὶν ὅπερ φρονέει μελέων φύσις ἀνθρώποισι καὶ πᾶσιν καὶ παντί· τὸ γὰρ πλέον ἐστὶ νόημα·

τό γάρ αίσθάνεσθαι και τό φρονείν ώς ταὐτό λέγει... ὅτι δὲ και τῷ ἐναντίψ καθ' αὐτό (τ.-ε. οднимъ только холоднымъ) ποιεῖ τὴν αἴσθησιν, φανερόν ἐν οῖς φησι τόν νεκρόν φωτός μὲν και θερμοῦ και φωνής οὐκ αἰσθάνεσθαι διὰ τὴν ἕκλειψιν τοῦ πυρός, ψυχροῦ δὲ και σιωπής και τῶν ἐναντίων αἰσθάνεσθαι και ὅλως δὲ πῶν τὸ ὄν ἔχειν τινὰ γνῶσιν.

<sup>3</sup>) Зенонъ роднися въ Елев окого 485 года до Р. Х. Онъ славенъ былъ въ древности не только какъ философъ, но и какъ самоотверженный борецъ съ однимъ изъ тиранновъ. (Объ этой темной исторіи см. Hegel, Vorlesungen, I, 283 f.; Zeller Philosophie der Griechen, I, 535 f.). Любимцемъ Парменида называетъ его Платонъ (Parmen. 127, В). Въ бытность Зенона въ Асинахъ его философскими бесъдами пользова. лись Сократъ (см. выше, стр. 106 пр. 1), Периклъ (Plut. Pericl. с. 4) и другіе. Съ нъкоторыхъ слушателей Зенонъ бралъ деньги (см. ниже, изложеніе ученія Зенона). болёе нелёпымъ заключеніямъ <sup>1</sup>). Парменидъ доказывалъ свою мысль прямо, утверждая, на основаніи выставленнаго имъ закона противорёчія, что бытіе исключаетъ всякое небытіе и потому всякое множество и всякую измёнчивость. Зенонъ ту же мысль доказывалъ косвенно, ставя на видъ, что всякое предположеніе о существованіи небытія при бытіи или множества и движенія въ бытіи ведетъ къ нелёпымъ предположеніямъ <sup>3</sup>). Парменидъ разсуждалъ: существуетъ только бытіе, поэтому нётъ небытія и стало-быть въ бытіи нётъ никакихъ признаковъ небытія. Зенонъ разсуждалъ: существуетъ либо одно только бытіе, либо бытіе и небытіе. Но всякое предположеніе о томъ, что носить на себѣ признаки небытія, нелёпо; поэтому существуетъ только бытіе—единое, неизмённое.

Если мы предположимъ существованіе множества (говоритъ Зенонъ), то должны допустить, что его члены подобны и неподобны<sup>3</sup>), что оно не имъетъ никакой величины и безконечно велико<sup>4</sup>) ограничено числомъ и безгранично<sup>5</sup>).

') Plato, Parmen. 128, C—D: ἔστι δὲ τό γ' ἀληθὲς βοήθειά τις ταῦτα τὰ γράμματα τῷ Παρμενίδου λόγψ πρὸς τοὺς ἐπιχειροῦντας αὐτὸν κωμψδεῖν, ὡς εἰ ἔν ἐστι, πολλὰ και γελοῖα συμβαίνει πάσχειν τῷ λόγψ καὶ ἐναντία αὑτῷ. ἀντιλέγει δὴ οῦν τοῦτο τὸ γράμμα πρὸς τοὺς τὰ πολλὰ λέγοντας καὶ ἀνταποδίδωσι ταῦτα καὶ πλείω, τοῦτο βουλόμενον δηλοῦν, ὡς ἔτι γελοιότερα πάσχοι ἀν αὐτῶν ἡ ὑπόθεσις εἰ πολλά ἐστιν ἡ ἡ τοῦ ἕν εἶναι, εἴ τις ἱκανὡς ἐπεξίοι.

\*) Ibid. 128, Α-Β: Μανθάνω, εἰπεῖν τὸν Σωκράτη, ὥ Παρμενίδη, ὅτι Ζήνων ὅδε οὐ μόνον τῆ ἄλλη σου φιλία βούλεται ψκειῶσθαι, ἀλλὰ καὶ τῷ συγράμματι. ταὐτὸν γὰρ γέγραφε τρόπον τινά, ὅπερ σύ· μεταβάλλων δ' ἡμᾶς πειρᾶται ἐἕαπατᾶν ὡς ἕτερόν τι λέγων. σὺ μὲν γὰρ ἐν τοῖς ποιήμασιν ἐν φὴς εἶναι τὸ πῶν, καὶ τούτου τεκμήρια παρέχει καλῶς τε καὶ εῦ. ὅδε δ' αῦ οὐ πολλά φησιν εἶναι, τεκμήρια δὲ καὶ αὐτὸς πάμπολλα καὶ παμμεγέθη παρέχεται. Σύγγραμμα Зенона ниἕλο μέσεολεκο μοχρασχικραμικ, μ βωλο μα υ ο συρερελε μο πρεμιολοπεμίακις (ibid. 127, Ε, αιἕκ.; cp. αιἕκ. πρκκ.), Η δωλο μαμικαμο με χίρωτῶν Ζήνων. Cp. τακκε Diog. Laert. III, 48: δαλόγους τοίνυν φασὶ πρῶτον γράψαι Ζήνωνα τὸν Ἐλεάτην.

3) Ibid. 127, D—E: Τον οῦν Σωκράτη ἀκούσαντα πάλιν τε κελεθσαι τὴν πρώτην ὑπόθεσιν τοῦ πρώτου λόγου ἀναγνῶναι, καὶ ἀναγνωσθείσης, Πῶς, φάναι, ῦ Ζήνων, τοῦτο λέγεις; εἰ πολλά ἐστι τὰ ὄντα, ὡς ἄρα δεῖ αὐτὰ ὅμοια τ΄ εἶναι καὶ ἀνόμοια τοῦ- το δὲ δὴ ἀδύνατον οῦτε τὰ ἀνόμοια ὅμοια σῦτε τὰ ὅμοια ἀνόμοια οῖόν τ' εἶναι. οὐχ οῦτω λέγεις; Οῦτω, φάναι τὸν Ζήνωνα. Οὐκοῦν, εἰ ἀδύνατον τὰ τ' ἀνόμοια ὅμοια εἶναι καὶ τὰ ὅμοια ἀνόμοια, ἀδύνατον δὴ καὶ πολλὰ εῖναι; εἰ τὰρ πολλὰ εἴη, πάσχοι ἀν τὰ ἀδύνατα κ πρ.

4) Simpl. Phys. 30r, 30ι έν μέντοι τῷ συγγράμματι αὐτοῦ πολλά ἔχοντι ἐπιχειρήματα καθ' ἕκαστον δείκνυσιν, ὅτι τῷ πολλά εἶναι λέγοντι συμβαίνει τὰ ἐναντία λέγειν. ῶν ἕν ἐστιν ἐπιχείρημα, ἐν ῷ δείκνυσιν ὅτι, εἰ πολλά ἐστι, καὶ μεγάλα ἐστι καὶ μικρά μεγάλα μὲν ὥστε ἄπειρα τὸ μέγεθος εἶναι, μικρά δὲ οῦτως ὥστε μηθὲν ἔχειν μέγεθος.

<sup>4</sup>) См. на 130 стр. прим. 1.

Digitized by Google

Какъ Зенонъ доказывалъ первое положеніе, неизвѣстно. Доказательства двухъ другихъ слѣдующія.

Всякое множество состоить изъ единицъ, единица, какъ единица, не дѣлима (такъ какъ если единица дѣлима, то чѣмъ она отличается отъ множества?); то, что̀ недѣлима, не имѣетъ никакой величины, такъ какъ всякая величина дѣлима до безконечности; стало-быть части, изъ которыхъ состоитъ множество, не имѣютъ никакой величины. Но то, что̀ не имѣетъ никакой величины, не можетъ ни увеличить чего-либо, ни уменьшить, и естъ поэтому чистое ничто, т.-е. не существуетъ. Слѣдовательно и множество, какъ совокупностъ единицъ, не имѣетъ никакой величины и есть ничто<sup>1</sup>).

Съ другой стороны, такъ какъ всякая существующая вещь должна имёть нёкоторую величину, то и части, изъ которыхъ состоитъ

') Simpl. Phys. 30r. 30-35: έν δή τούτω δείκνυσιν δτι οῦ μήτε μέγεθος μήτε πάχος μήτε όγκος μηθείς έστιν, ούδ' αν είη τούτο. εί γαρ άλλψ όντι, φησί, προσγένοιτο, ούδεν αν μείζον ποιήσειεν μεγέθους γάρ μηδενός όντος, προσγενομένου δέ ούδεν ο**ϊόν τε εἰς μέγεθος ἐπι**δούναι· καὶ οὕτως ἂν ἤδη τὸ προσγινόμενον οὐδὲν εἴη. εἰ δὲ άπογινομένου το έτερον μηδέν έλαττόν έστι, μηδέ αῦ προσγινομένου αθξήσεται, δήλον ότι τὸ προσγενόμενον οὐδέν ῆν οὐδὲ τὸ ἀπογενόμενον. καὶ ταῦτα οὐχὶ τὸ ἕν ἀναιρῶν (не отрицая существованія единаго бытія) ό Ζήνων λέγει, άλλ' ότι μέγεθος έχει έκαστον των πολλών και απείρων, τῷ πρό του λαμβανομένου αεί τι είναι, διά την έπ' апсьрои тоμήν (атакъ какъ, вся дствіе безконечной ділимости, предъ каждой данной частыю существуеть ничто). 8 бейкчиси (въ слидующемъ за настоящимъ довазательcrbb), προδείξας ότι ούδεν έχει μέγεθος έκ του έκαστον των πολλων έαυτψ ταυτόν єїлаі каї є́у (—доказавъ предварительно, что ничто не имбеть величины, такъ какъ каждая часть множества есть тождественная себе единица, -- а взятая сама въ себе единица не дблима, не имбеть слёдовательно ви длины, ни ширины, и не есть поэтому величина). Тексть приведень мною по новому, свёренному Дильсомъ съ лучшими рукописями берлинскому академическому изданію комментарія Симплиція къ Физикв (Simplicii in Aristotelis Physicorum libros quatuor priores commentaria consilio et auctoritate Academii litterarum Regiae Borussicae edidit H. Diels, Berol. 1882). Обстоятельнъе и понятнъе чтеніе вульгаты (editio Aldina), неоправдываемое, одпако, дошедшими до насъ рукописяни, которая после словъ ούχι τό έν αναιρών ό Ζήνων λέγει даеть άλλ' ότι, εί μέγεθος έχει έκαστον των πολλών και απείρων, ούδεν έσται ακριβώς εν διά την έπ' απειρου τομήν. δεί δέ έν είναι. δ δείκνυσι μ πρ. Οσε editio Aldina Дильсь (l. c. VII) замѣчаетъ: Aldini exempli editor haud pauca novavit, infeliciter plurima, sed non nulla nobis quoque probata. ut pleraque ipse excogitaverit, tamcm multa antiquioribus codicibus licuit depromere. Быть ножеть, въ нашемъ мъстъ чтеніе вульгаты принадлежить въ такимъ, которыя «antiquioribus codicibus licuit depromere». Къ поясненію разспатриваемаго доказательства Зенона могуть способствовать следующія слова Αρκατοτεικ (Metaph. III, 4, 1001 b, 7, ακάμ.): έτι εί αδιαίρετον αὐτὸ τὸ ἕν, κατὰ μέν τὸ Ζήνωνος ἀξίωμα οὐθέν ἂν εἴη. δ τὰρ μήτε προστιθέμενον μήτε ἀφαιρούμενον ποιεῖ μείζον μηδέ έλαττον, ού φησιν είναι τοθτο των όντων, ώς δήλον ότι όντος μεγέθους τοῦ ὄντος.

множество, должны имъть извъстную величину и ширину, т.-е. должны имъть между собою нъкоторое разстояніе. Каждая часть должна быть отдвлена отъ слъдующей части промежуточною частью извъстной величины; эта промежуточная часть точно также должна быть отдвлена отъ предыдущей и послъдующей частей частями извъстной величины ны и такъ далъе до безконечности. Портому, всякое множество должно состоять изъ безвонечнаго числа частей, имъющихъ извъстную величину, и потому должно быть безконечно великимъ <sup>1</sup>).

Безконечное число частей, изъ которыхъ состоитъ множество, въ одно и тоже время должно быть ограниченнымъ и безграничнымъ: ограниченнымъ потому, что ихъ не болѣе и не менѣе того, чѣмъ сколько есть, и безграничнымъ потому, что между каждыми двумя частями должна быть третья часть; между этою третьею и первыми двумя точно также должны быть части и такъ далѣе до безконечности <sup>2</sup>).

Неябность существованія множества можеть быть доказана и изъ отношенія частей множества ко всему множеству. Какъ относится каждая часть множества ко всему множеству, точно также должно относиться дёйствіе каждой части множества къ дёйствію всего множества; иными словами, каждая часть множества должна въ извёстной мёрё имёть тоже свойство, что и все множество. Поэтому, если четверикъ зеренъ при паденіи производитъ шумъ, то должны при паденія производить шумъ и каждое отдёльное зерно и каждая отдёльная часть зерна. На дёлё однако ни отдёльное зерно, ни часть зерна шума при паденіи не производять. Но если ни одна часть множества не производить дёйствія, свойственнаго всему множеству, то значить, что ни одна часть множества не имёеть свойства множества, а потому и самое множество не имёеть свойства множества <sup>3</sup>).

<sup>2</sup>) Ibid. 10—15: πάλιν τὰρ δεικνὺς ὅτι, εἰ πολλά ἐστι, τὰ αὐτὰ πεπερασμένα ἐστὶ καὶ ἄπειρα, τράφει ταθτα κατὰ λέξιν ὁ Ζήνων Εἰ πολλά ἐστιν, ἀνάγκη τοσαθτα είναι ὅσα ἐστὶ καὶ οῦτε πλείονα αὐτῶν οῦτε ἐλάττονα. εἰ δὲ τοσαθτά ἐστιν ὅσα ἐστί, πεπερασμένα ἀν εἴη εἰ πολλά ἐστιν, ἄπειρα τὰ ὄντα ἐστίν ἀεἰ γὰρ ἔτερα μεταξύ τῶν ὄντων ἐστί, καὶ πάλιν ἐκείνων ἔτερα μεταξύ. καὶ οῦτως ἄπειρα τὰ ὄντα ἐστί.

•) Ibid. 225, r: διά τουτο λύει ('Αριστοτέλης) και τον Ζήνωνος του 'Ελεάτου λόγον, δν ήρετο Πρωταγόραν τον σοφιστήν. είπε γάρ μοι, έφη, ω Πρωταγόρα, άρα ό

<sup>&#</sup>x27;) Simpl. Phys. 30v, 15-20: το δὲ κατὰ μέγεθος, πρότερον κατὰ τὴν αὐτὴν ἐπιχείρησιν· προδείξας γὰρ ὅτι, εἰ μὴ ἔχοι μέγεθος τὸ ὄν, οὐδ' ἀν εἶη, ἐπάγει· εἰ δὲ ἔστιν, ἀνάγκη ἕκαστον μέγεθός τι ἔχειν καὶ πάχος, καὶ ἀπέχειν αὐτοῦ τὸ ἕτερον ἀπὸ τοῦ ἑτέρου. καὶ περὶ τοῦ προύχοντος ὁ αὐτὸς λόγος· καὶ γὰρ ἐκεῖνο ἕξει μέγεθος καὶ προέξει αὐτοῦ τι. ὅμοιον δὴ τοῦτο ἅπαξ τε εἰπεῖν καὶ ἀεἰ λέγειν· οὐδὲν γὰρ αὐτοῦ τοιοῦτον ἔσχατον ἔσται, οῦτε ἕιερον πρὸς ἕτερον οὐκ ἔσται. οῦτως εἰ πολλά ἐστιν, ἀνάγκη αὐτὰ μικρά τε εἶναι καὶ μεγάλα, μικρὰ μέν, ὥστε μὴ ἔχειν μέγεθος, μεγάλα δέ, ὥστε ἅπειρα εἶναι.

Если въ бытіп нёть множества, то въ немъ не можеть быть и движенія. Движеніе есть не что иное, какъ переходъ чего - нибудь съ одного мёста на другое. Но въ бытіп не только нёть многихъ мёсть, въ немъ нёть вообще никакого мёста. Если бы все было гдё нибудь, то и это гдё нибудь должно было бы быть гдё нибудь, и такъ далёе до безконечности; то-есть, при существованіи мёста, должно было бы все одновременно находиться въ безконечномъ числё мёсть, что очевидно нелёпо<sup>1</sup>).

Впрочемъ, предполагая даже существованіе множества и мёста, движеніе все-таки невозможно, такъ какъ заключаеть въ себъ противоръчіе. Особою славою пользовались въ древности четыре доказательства, выставленные Зенономъ противъ возможности движенія.

Первое опирается на предположение о безконечной дълимости пространства. Прежде чъмъ дойти до цъли, движущееся тъло должно пройти половину пути, прежде чъмъ пройти половину пути, должно пройти четверть пути и т. д. до безконечности. Иными словами, дви-

<sup>1</sup>) Aristot. Phys. IV, I, 209a, 23 слёд.: ή γάρ Ζήνωνος άπορία ζητεї τινα λόγον, εί γάρ πάν τὸ ὄν ἐν τόπϣ, δήλον ὅτι καὶ τοῦ τόπου τόπος ἔσται καὶ τοῦτο εἰς ἄπειρον πρόεισιν. Simpl. Phys. 130v, 40: ὁ Ζήνωνος λόγος ἀναιρεῖν ἐδόκει τὸ εἶναι τὸν τόπον ἐρωτῶν οῦτως: εἰ ἔστιν ὁ τόπος, ἐν τινι ἔσται· πῶν γάρ ὄν ἔν τινι· τὸ ὸὲ ἐν τινι καὶ ἐν τόπψ. ἔσται ἄρα καὶ ὁ τόπος ἐν τόπϣ, καὶ τοῦτο ἐπ' ἄπειρον· οὐκ ἄρα ἔστιν ὁ τόπος. Обикновенно эτο доказательство причисляють къ тѣмъ, которыми Зенонъ опровергаль существованіе множества. Но изъ того, «что если бы существовало мѣсто, то все находилось бн въ безконечномъ числѣ мѣсть», никакъ не слѣдуеть, что нѣтъ множества. На мой взглядъ, Зенонъ хотѣлъ этимъ доказательствомъ подкрѣпить слова Парменида, что нелѣпо думать будто τὸ ὄν τόπον ἀλλάσσει. (См. выше, стр. 126 прим. 1). Соединивъ съ этимъ Зенонювымъ доказательствомъ Мелиссовы доказательства безграничности и вѣчности бытія, Горгій училъ (Sext. Emp. adv. Math. VII, 70), что εἰ ἀῦδιόν ἐστι τὸ ὄν, ἅπειρόν ἐστιν· εἰ δὲ μηδαμοῦ ἐστιν, οὐκ ἔστι.

εῖς κέγχρος καταπεσών ψόφον ποιεῖ ἢ τὸ μυριοστὸν τοῦ κέγχρου; τοῦ δὲ εἰπόντος μὴ ποιεῖν, Ὁ δὲ μέδιμνος, ἔφη, τῶν κέγχρων καταπεσών ποιεῖ ψόφον ἢ οῦ; τοῦ δὲ ψοφεῖν εἰπόντος τὸν μέδιμνον, Τί οῦν, ἔφη ὁ Ζήνων, οὐκ ἔστι λόγος τοῦ μεδίμνου τῶν κέγχρων πρὸς τὸν ἕνα καὶ τὸ μυριοστὸν τοῦ ἐνός; τοῦ δὲ φήσαντος εἶναι, Τί οῦν, ἔφη ὁ Ζήνων, οὐ καὶ τῶν ψόφων ἔσονται λόγοι πρὸς ἀλλήλους οἱ αὐτοί; ὡς γἀρ τὰ ψοφοῦντα, καὶ οἱ ψόφοι. τούτου δὲ οῦτως ἔχοντος, εἰ ὁ μέδιμνος τοῦ κέγχρου ψοφεῖ, ψοφήσει καὶ ὁ εῖς κέγχρος καὶ τὸ μυριοστὸν τοῦ κέγχρου. Πρεμασπειιο σύσκατεια του φόφων ἐσονται λόγοι πρὸς ἀλλήλους τοῦ κέγχρου ψοφεῖ, ψοφήσει καὶ ὁ εῖς κέγχρος καὶ τὸ μυριοστὸν τοῦ κέγχρου. Πρεμασπειιο σύσκατεια του σύσκατεια πακοπε τοπκοβαιία οι μόφοι. Τούτου δὲ οῦτως ἐχοντος, εἰ ὁ μέδιμνος τοῦ κέγχρου ψοφεῖ, ψοφήσει καὶ ὁ εῖς κέγχρος καὶ τὸ μυριοστὸν τοῦ κέγχρου. Πρεμασπειιο σύσκατεια το το κοκαι οι μόφου και τὸ μοριοστὸν τοῦ κόγχρου. Πρεμασπειιο σύσκατεια το το κέγχρου μοφεῖ, ψοφήσει καὶ ὁ εῖς κέγχρος καὶ τὸ μυριοστὸν τοῦ κόγχρου. Πρεμασπειος τοῦ κόγχρου ψοφεῖ, ψοφήσει καὶ ὁ εἰς κέγχρος καὶ τὸ μοριοστὸν τοῦ κάγχρου. Προταις τοῦ κέγχρων ψοφεῖ, ψοφήσει καὶ ἡ εἰς κέγχρος καὶ τὸ μοριοστὸν τοῦ κόγχρου. Τῦ κάγος τοῦ κόγχρων του κόγχρων το το κόγκοι μο και το το το το το το το το το κοκαι το το το το το το κάρι το το το το το κάται δοι το το το το το το το κάληλους οἱ αὐτος, κοι τον κόγχρων πρὸς τὸν ἕνα μ καὶ τῶν ψόφων ἔσονται λόγοι πρὸς ἀλλήλους οἱ αὐτος, μο μα ∋τη μωθια τοι το και το Ξεμομέ με μρεμομικό το μιτιακαι ταὐτὰ ἀυνατὰ καὶ πάλιν ἀὐνατα ἀποφαίνειν Cm. μεκε, cτρ. πρεμ. Cp. Ritter, Geschichte der Philosophie, Ι, 515 f.

жущееся твло въ конечное время не можеть пройти никакого промежутка, сколь бы незначителенъ онъ ни былъ, а это равнозначительно тому, что движущееся твло не движется.<sup>1</sup>).

Другое доказательство (извёстное подъ именемъ Ахиллеса) есть лишь видоизмёненіе перваго. Вслёдствіе той же безконечной дёлимости пространства, самое скорое движеніе не можеть догнать самое медленное, напримёръ, Ахиллесъ черепаху. Прежде чёмъ догнать черепаху, Ахиллесъ долженъ сначала дойти до мёста А, съ котораго она начала движеніе, потомъ до В, куда она успёла приползти въ то время, какъ онъ дошелъ до А, потомъ до точки С, куда она успёла приползти въ то время, какъ онъ дошелъ до В и такъ далёе до безконечности. Но если самое скорое движеніе не можетъ опередить самое медленное движеніе, то движеніе заключаетъ въ себѣ противорѣчіе и потому невозможно<sup>3</sup>).

Третье доказательство основано на томъ, что всякое тѣло всегда находится въ какомъ нибудь мѣстѣ. То, что въ данное мгновеніе находится въ извѣстномъ мѣстѣ, не движется. Летящая стрѣла въ каждое данное мгновеніе занимаеть опредѣленное мѣсто—стало быть летящая стрѣла въ каждое данное мгновеніе не движется, а потому и совсѣмъ не движется <sup>3</sup>).

Четвертое доказательство отрицаеть возможность движенія въ силу того, что движеніе нарушаеть свои собственные законы. По законамъ движенія, движущіяся тёла въ равное время при равной скорости проходять разныя пространства. Но, если мы предположимъ, что два тёла движутся съ равною скоростью мимо третьяго, одинаковаго съ ними по объему, отъ его средины въ противоположныя стороны, то крайняя точка (по направленію движенія) втораго пройдетъ все пространство, занимаемое третьимъ, въ то время, въ которое крайняя точка перваго (точно также считая по направленію



<sup>&#</sup>x27;) Arist. Phys. VI, 9. 239b, 9, απόσ. τέτταρες δ' είσι λόγοι περί κινήσεως Ζήνωνος οί παρέχοντες τὰς δυσκολίας τοῖς λύουσιν. πρῶτος μὲν ὁ περί τοῦ μὴ κινεῖσθαι διὰ τὰ πρότερον εἰς τὰ ἥμισυ δεῖν ἀφικέσθαι τὰ φερόμενον ἢ πρὸς τὰ τέλος. Ibid. 2, 233, a, 21 απόσ. ἑἰ καὶ ὁ Ζήνωνος λόγος ψεῦδος λαμβάνει τὰ μὴ ἐνδέχεσθαι τὰ ἄπειρα διελθεῖν ἢ ἅψασθαι τῶν ἀπείρων καθ' ἕκαστον ἐν πεπερασμένψ χρόνψ.

<sup>2)</sup> Ibid. 239 b, 14, απόμ.: δεύτερος δ' ό καλούμενος 'Αχιλλεύς' έστι δ' οῦτος, ὅτι τὸ βραδύτερον οὐδέποτε καταληφθήσεται θέον ὑπὸ τοῦ ταχίστου ἐμπροσθεν γὰρ ἀναγκαῖον ἐλθεῖν τὸ διῶκον ὅθεν ὥρμησε τὸ φεῦγον, ὥστ' ἀεί τι προέχειν ἀναγκαῖον τὸ βραδύτερον.

<sup>3)</sup> Ibid. 239 b, 30, απέξ.: τρίτος δ' ό νῦν ἡηθείς, δτι ή ὀισιὸς φερομένη ἔστηκεν. συμβαίνει δὲ παρὰ τὸ λαμβάνειν τὸν χρόνον συγκεῖσθαι ἐκ τῶν νῦν. μὴ διδομένου γὰρ τούτου οὐκ ἔσται ὁ συλλογισμός.

движенія) пройдеть лишь половину того же пространства. Такъ какъ при равной скорости времена движенія находятся въ прямомъ отношеніи къ пройденнымъ пространствамъ, то выходить, что цёлое время равно половинному <sup>1</sup>).

Кромѣ этихъ доказательтвъ противъ множества и движенія, Зенонъ выставилъ нѣсколько сходныхъ съ Парменидовыми положеній, съ цѣлью объяснить, изъ смѣшенія теплаго съ холоднымъ и сухаго съ влажнымъ, явленія призрачнаго міра множества и измѣняемости <sup>3</sup>). Но для насъ всего важнѣе то, что онъ выработалъ особое искусство говорить такъ, чтобы одно и тоже казалось вмѣстѣ подобнымъ и неподобнымъ, единымъ и многимъ, движущимся и покоющимся, возможнымъ и невозможнымъ. Связь этого искусства съ софистическимъ очевидна сама по себѣ, но на нее весьма ясно указываетъ и Платонъ, отождествляя его съ риторическою изворотливостью <sup>3</sup>) и причисляя послѣдователей Парменида и Зенона къ умѣреннымъ еристикамъ <sup>4</sup>). Аристотель называетъ Зенона "изобрѣтателемъ діалектики <sup>5</sup>)";

') Ibid. 239 b, 33, crbμ.: τέταρτος δ' ό περὶ τῶν ἐν τῷ σταδίῳ κινουμένων ἰσων ὄγκων παρ' ἴσους, τῶν μὲν ἀπὸ τέλους τοῦ σταδίου, τῶν δ' ἀπὸ μέσου, ἴσψ τάχει, ἐν ῷ συμβαίνειν οἴεται ἴσον εἶναι χρόνον τῷ διπλασίῳ τὸν ἥμισυν. ἔστι δ' ὁ παραλογισμὸς ἐν τῷ τὸ μὲν παρὰ κινούμεμον, τὸ δὲ παρ' ἡρεμοῦν τὸ ἴσον μέγεθος ἀΕιοῦν τῷ ἴσψ τάχει τὸν ἴσον φέρεαθαι χρόνον. Πρи истолкованія этого доказательства я слѣдую указавіямъ Симплиція (Phys. 237r) и Целлера (Philosophie der Griechen, I, 549 f.).

<sup>2</sup>) Diog. Laert. X, 29: ἀρέσκει δ' αὐτῷ τάδε κόσμους εἶναι, κενόν τε μὴ εἶναι γεγενῆσθαι δὲ τὴν τῶν πάντων φύσιν ἐκ θερμοῦ καὶ ψυχροῦ καὶ ἔηροῦ καὶ ὑγροῦ, λαμβανόντων εἰς άλληλα τὴν μεταβολήν π πp.

\*) Plato, Phaedr. 261, C-E: Σύ δ' εἰπέ, ἐν δικαστηρίοις οἱ ἀντίδικοι τί δρῶσιν; οὐκ ἀντιλέγουσι μέντοι, ἢ τἱ φήσομεν;-Τοῦτ' ἀὐτό.-Περὶ τοῦ δικαίου τε καὶ ἀδίκου;--Ναί.--Οὐκοῦν ὁ τέχνῃ τοῦτο δρῶν ποιήσει φανῆναι ταὐτὸ τοῖς αὐτοῖς τοτὲ μέν δἰκαιον, ὅταν δὲ βούληται, ἄδικον;--Τί μήν;--Καὶ ἐν δημηγορία δὴ τῇ πόλει δοκεῖν ταὐτὰ τοτὲ μὲν ἀγαθά, τοτὲ δ' αῦ τἀναντία;--Οῦτω.--Τὸν οῦν Ἐλεατικὸν Παλαμήδην λέγοντα οὐκ ἴσμεν τέχνῃ, ὥστε φαίνεσθαι τοῖς ἀκούουσι ταὐτὰ ὅμοια καὶ ἀνόμοια, καὶ ἐν καὶ πολλά, μένοντά τ' αῦ καὶ φερόμενα;--Μάλα γε.--Οὐκ ἄρα μόνον περὶ δικαστήριά τ' ἐστὶν ἡ ἀντιλογικἡ καὶ περὶ δημηγορίαν, ἀλλ', ὡς ἔοικε, περὶ πάντα τὰ λεγόμενα μία τις τέχνῃ, εἶπερ ἔστιν, αῦτῃ ἀν εἴῃ, ῇ τις οἶόςτ' ἔσται πῶν παντὶ ὁμοιοῦν τῶν δυνατῶν καὶ οῖς δυνατόν, καὶ ἄλλου ὁμοιοῦντος καὶ ἀποκρυπτομένου εἰς φῶς ἄγειν. Isocr. Helene 3: Ζήνωνα, τὸν ταὐτὰ δυνατὰ καὶ πάλιν ἀδύνατα πειρώμενον ἀποφαίνειν. Cp. τακκε Tim. Phlias. ap. Plut. Pericl. c. 4 (22--23 Μ.):

άμφοτερογλώσσου τε μέγα σθένος οὐκ άλαπαδνόν

Ζήνωνος, πάντων επιλήπτορος.

\*) Plato, Soph. 216, A-B: Εένον άγομεν, τὸ μὲν γένος ἐΕ' Ἐλέας, ἐταῖρον δὲ τῶν ἀμφὶ Παρμενίδην καὶ Ζήνωνα.—Οὐχ οῦτος ὁ τρόπος, ῶ Σώκρατες, τοῦ ἔένου, ἀλλὰ μετριώτερος τῶν περὶ τὰς ἔριδας ἐσπουδακότων.

•) См. ниже, стр. 144, прим. 2.

съ неменьшимъ правомъ мы можемъ признать его основателемъ еристики <sup>1</sup>).

1) Cp. Epiph. Exp. fid. 1087, C: Ζήνων ό 'Ελεάτης ό έριστικός. Риттерь и Целлерь, хотя и указывають на еристическій характерь доказательствь Зенона, не желають признать его ерестикомъ, такъ какъ онъ именъ благородную цель - изследование истины. Hat aber Zeno's Dialektik auch in der Folge der sophistischen Eristik einen grossen Theil ihrer Waffen geliefert (говорить Цсллерь, Philosophie der Griechen, I, 539 f.) so ist sie selbst doch von dieser Eristik durch ihren positiven Zweck unterschieden... Die dialektische Beweisführung ist hier, selbst wenn sie sophistische Wendungen nicht durchaus verschmäht, doch immer nur die Mittel, um eine metaphysiche Ueberzeugung, die Lehre von der Einheit und Unveränderlichkeit des Seienden, zu begründen. Эти замвчанія Целлера справедливы о доказательствахъ Зенона противъ множества в движенія. Но какое значеніе имѣло выработанное Зенономъ искусство доказывать объ одномъ и томъ же противоположное? Целлеръ умалчиваетъ объ этомъ; а вотъ какъ старается отстоять честь Зенона Риттеръ (Geschichte der Philosophie, I, 514): An die Form des Gesprächs, welche er seinem Werke gab, hat sich später ein Zweig der Sophistik angeschlossen (man erkennt dies besonders in dem Euthydemos des Platon), auch läuft manches in seinen Beweisen ziemlich klar auf sophistische Tauschung aus, und so ist auch wohl Zenon für einen Sophisten gehalten worden; allein bei dem ernsten Ziele, welches er verfolgte, darf man wohl annehmen, dass er solche täuschende Kunstgriffe nur als scherzhaftes Beiwerk seiner Dialoge oder als kecke Verspottung der Unbeholfenheit seiner Gegner behandelte. Heygobaerbopureabность этого объясненія, не имѣющаго за собой никакого другаго основанія кромя нежеланія Риттера приравнять Зенона еристикамъ, очевидна сама собою. Но Риттерь совершенно правъ, что «къ діалогической формё, которую Зенонъ придаль своему сочиненію, въ послёдствіи примкнула вётвь софистики, какь это видно въ особенности изъ діалога Платона Евендемъ», т.-е. иными словами, что Зенонъ былъ родоначальникомъ еристики. Эта послёдняя, какъ мы знаемъ, (см. выше, стр. 25 слёд.) опредёляется двумя признаками: 1) она есть искусство сбивать людей съ толку, 2) ради тщеславія или наживы. Что Зенонь сбиваль своимь искусствомь людей сь толку, противь этого нельзя спорить. Но у насъ есть также свидътельство и о томъ, что онъ наживаль имъ и деньги. Платонъ въ «Аленвіадь І» говорить (119, А): алла тих аллих 'Авплаішл й тих белих боолог ή έλεύθερον είπέ, δστις αίτίαν έχει διά την Περικλέους συνουσίαν σοφώτερος γεγονέναι, ώσπερ έγω έχω σοι είπειν διά την Ζήνωνος Πυθόδωρον τον Ίσολόχου και Καλλίαν τον Καλλιάδου, ພັν έκάτερος Ζήνωνι έκατον μνας τελέσας σοφός τε και έλλόγιμος γέγονεν. Целлеръ (l. c. I, 535), намекая очевидно на то, что діалогъ этогъ вычеркнуть Шлейермахеромъ и его послёдователями изъ списка подлинныхъ Платоновыхъ діалоговъ, называеть его слишкомъ мутнымъ источниковъ для того, чтобы можно было изъ него черпать свёдёнія о Зенонё. Но авторитеть Шлейермахера не на столько великь, чтобы изъ-за него не доверять единогласному свидетельству всей древности, признававшей «Алкивіада І» подлиннымъ, подтвержденному въ тому же не менъе именитыми, чъмъ Шлейермахеръ, авторитетами новаго времени (обо всемъ этомъ см. Grote, Plato, I, р. 348 sq.). Риттерь (l. с.) даеть замётить, что сообщенное въ этомъ діалогё свёдёніе о Зенон' не вяжется съ великодушіемъ, оказаннымъ посл'яднимъ въ борьб' съ тиранномъ (см. выше, стр. 127, пр. 3). Возможно однако жертвовать жизнью изъ-за политическихъ убъжденій, но не быть безкористнымь въ оказаніи такихъ услугь, котория не стоять въ связи съ подитическою борьбою, при томъ дицамъ постороннимъ. (какими были для

Четвертымъ именитымъ представителемъ Елейскаго ученія былъ Мелиссъ изъ Самоса, командовавшій самосскимъ олотомъ при его побъдъ надъ асинянами въ 442 г.<sup>1</sup>).

Подобно Ксеновену, Пармениду и Зенону, Мелиссъ училъ, что бытте едино, вёчно и неизмённо; но отъ своихъ предшественниковъ отличался тёмъ, что отрицать ограниченность и вещественность бытін. Пріемы Мелисса въ доказательствахъ сходны съ пріемами Парменида, но самын доказательства несравненно слабъе <sup>3</sup>). Тёмъ не менъе намъ необходимо подробно ознакомиться съ его доказательствами, такъ какъ они были усвоены Горгіемъ <sup>3</sup>).

Если ничего нътъ (такъ начинаетъ Мелисоъ свое разсужденіе <sup>4</sup>), то къ чему было бы о несуществующемъ говорить какъ о существующемъ? Если же есть нъчто, то это нъчто либо произошло, либо въчно существуетъ. Если оно произошло, то либо изъ бытія, либо изъ ие-

Зенона Пиводорь и Каллій). Важнёе было бы, еслибы свидётельству въ «Алвивіадё І» противорёчали обращенныя Сократомъ въ «Протагорё» къ этому софисту слова 348, Е: ой дё каі айтос дуавос єї каі аллич тіх тёхмух апосіх буавойс, каі обти пепістенкаς саштй, шоте каі аллич тайтах тіх тёхмух апокриптонёмих си об'я акачахдох сеантох йпокирийсцегос єіс паятас тойх "Елличас софисту" споходатас сеантох апеерикас пандейских каі аретих систах тойх "Елличас софисту» споходатас сеантох апеерикас пандейских каі аретих систах тойх "Елличас софисту» споходатас беантох апеерикас пандейских каі аретих бандатах тойх "Елличас софисти» споходатас сеантох апеерикас пандейских каі аретих облакахом притос тойтой шоводу айсийсас аричова. Но изъ этихъ словъ видно только то, что Протагоръ впервые виступнать какъ платный профессиональный учитель воспитанія и добродётели; могъ ли Зенонъ своею «мудростью» наживать деньти подобно другимъ «мудрымъ» людямъ древности, — вапримёръ, поэтамъ Симониду и Пиндару, которые писали за деньги (объ этомъ см. Müller, Geschichte der griechischen Literatur, 3-te Ausg., Stutt, 1875, S. 352, 367.), Софоклу (о послёднемъ см. Aristoph. Рах. 679), и ритору Коравсу (см. ниже), слова Сократа не рышають. Я съ своей стороны не сомнёваюсь ни въ подлинности Алкивіада I, ни въ достовёрности свидётельства о Зенонъ. Впрочемъ, станемъ ли мы считать Зенона еристикомъ или нѣтъ,—основателемъ еристики быль онъ несомнёвно.

') Plut. Pericl. c. 26, Themistocl. c. 2 H gp.

<sup>2</sup>) Ср. отзывъ Аристотеля Phys. I, 3, нач.

<sup>3</sup>) См. выше, стр. 105, прим. 5. Ср. слёд. прим. и стр. 131, пр. 1; 136, прям. 1 и 2.

') Simpl. Phys. 22v, 15-20 (fr. 1 M): εἰ μὲν μηδὲν ἔστι, περὶ τούτου τί ἀν λέγοιτο ὑς ἐόντος τινός; εἰ δέ τι ἔστι, ἤτοι γινόμενόν ἐστι, ἢ αἰεἰ ἐόν. ἀλλ' εἰ γινόμενον, ἤτοι ἐξ ἐόντος ἢ ἐκ μὴ ἐόντος ἀλλ' οῦτε ἐκ μὴ ἐόντος οἶόν τε γίνεσθαί τι, οῦτε ἄλλο μὲν οὐδὲν ἐόν, πολλῷ δὲ μάλλον τὸ ἀπλῶς ἐόν· οῦτε ἐκ τοῦ ἐόντος εἰη γὰρ ἂν οῦτω καὶ οὐ γίνοιτο, οὐκ ἄρα γινόμενόν ἐστι τὸ ἐόν· αἰεἰ ἐὸν ἄρα ἐστί· οῦτε φθαρήσεται τὸ ἐόν· οῦτε ἐκ τοῦ ἐόντος τἰη γὰρ ἂν οῦτω καὶ οὐ γίνοιτο, οὐκ ἄρα γινόμενόν ἐστι τὸ ἐόν· αἰεἰ ἐὸν ἄρα ἐστί· οῦτε φθαρήσεται τὸ ἐόν· οῦτε γἀρ ἐς τὸ μὴ ἐόν οἶόν τε τὸ ἐὸν μεταβάλλειν· συγχωρέεται γὰρ καὶ τοῦτο ὑπὸ τῶν φυσικῶν· οῦτε ἐς ἐόν· μένοι γἀρ ἀν πάλιν οὕτω γε καὶ οὐ φθείροιτο. οῦτε ἄρα γέγονε τὸ ἐόν, οῦτε φθαρήσεται. ἀιεὶ ἄρα ἦν τε καὶ ἔσται. Cp. fr. 6 μ 7 (M). Cp. τακπε Sext. Emp. adv. Math. VII, 71: Γορτίμ γυμπ, το 'καὶ μὴν οὖδὲ γενητὸν εἰναι δύναται τὸ ὄν, εἰ γἀρ γέγονεν, ἤτοι ἐξ ὄντος ἢ ἐκ μὴ ὄντος γέγονεν. ἀλλ' οὕτε ἐκ τοῦ μὴ ὄν οὐδὲ γενητόν εἰναι δύνατος τὸ γὰρ μὴ δν οὐδὲ γενηδαί τι δύναται διὰ τὸ ἐξ ἀνάγκης ὀφείλειν ὑπἀρξεως μετέχειν τὸ γεννητικόν τινος.

Digitized by Google

## - 136 -

бытія. Но ни изъ небытія не можеть происходить что нибудь и тыль менње безусловное бытіе, ни изъ бытія не можеть происходить бытіе, такъ какъ происхожденіе изъ бытія уже предиолагаеть бытіе существующимъ. Точно также не можеть бытіе и разрушиться: оно не можеть перейти ни въ небытіе (въ этомъ вст согласны), ни въ бытіе, такъ какъ въ этомъ случав бытіе осталось бы бытіемъ. Поэтону бытіе всегда было и будеть.

То, что произошло, имветъ начало; то, что не произошло, не имветъ начала; бытіе не произошло, поэтому оно не имветъ начала. Все преходящее имветъ конецъ; не преходящее не имветъ конца; бытіе не преходитъ; поэтому оно не имветъ конца. Но то, что не имветъ ни начала, ни конца, безгранично. Поэтому бытіе безгранично <sup>1</sup>).

Если же бытіе безгранично, то оно едино; такъ какъ, если бы было два бытія, то они не могли бы быть безграничными, но были бы сопредѣльными. Съ безграничностью бытія такимъ образомъ несовмѣстимо множество бытія, а потому бытіе едино<sup>2</sup>).

Единство бытія далёе предполагаеть его неизмённость. Единое бытіе постоянно тождественно самому себё; а тождественное не можеть ни погибнуть, ни сдёлаться большимъ, ни перемёнять свой строй, ни страдать, ни принимать какой бы то ни было вредъ. Если бы бытіе претерпёвало что нибудь подобное, то оно уже не было бы единымъ, такъ какъ все то, что измёняется какимъ либо измёненіемъ, переходить изъ чего нибудь одного во что нибудь другое; на самомъ же дёлё не существуеть ничего помимо бытія; поэтому бытіе не можеть измёняться <sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Ibid. (fr. 2 M.): άλλ' ἐπειδὴ τὸ γενόμενον ἀρχὴν ἔχει, τὸ μὴ γενόμενον ἀρχὴν οὐκ ἔχει, τὸ ὁ' ἐὸν οὐ γέγονε, οὐκ ἂν ἔχοι ἀρχὴν. ἔτι ὸὲ τὸ φθειρόμενον τελευτὴν ἔχει εἰ δἑ τἱ ἐστι ἄφθαρτον, τελευτὴν οὐκ ἔχει τὸ ἐὸν ἄρα ἄφθαρτον ἐὀν, τελευτὴν οὐκ ἔχει τὸ δὲ μἡτε ἀρχὴν ἔχον μήτε τελευτὴν, ἄπειρον τυγχάνει ἐὀν ἄπειρον ἄρα τὸ ἐὀν. Cp. tr. 8 μ 9 (M). Cp. τακκε Sext. Emp. adv. Math. VII, 69—70: εἰ γὰρ (γυμιτ Γορriä) ἀἶδιόν ἐστι τὸ ὄν, οὐκ ἔχει τινε ἀρχήν. τὸ γὰρ γινόμενον πῶν ἔχει τἱν' ἀρχήν. τὸ ὸὐ ἀῖδιον ἀγένητον καθεστώς οὐκ εἶχεν ἀρχήν, μὴ ἔχον δὲ ἀρχὴν ἄπειρόν ἐστιν.

2) Ibid. (fr. 3 M.): εἰ δὲ ἄπειρον, ἕν εἰ γὰρ δύο εἴη, οὐκ ἂν δύναιτο ἄπειρα εῖναι, ἀλλ' ἔχοι ἂν πέρατα πρὸς ἄλληλα ἄπειρον δὲ τὸ ἐόν, οὐκ ἄρα πλέω τὰ ἐόντα <sup>ἐν</sup> ἄρα το ἐόν. Cp. fr. 10 (M). Cp. τακже ученіе Горгія у Sext. Emp. adv. Math. VII, 69: εἰ δὲ ἅπειρόν ἐστίν, οὐδαμοῦ ἐστίν. εἰ γάρ πού ἐστιν, ἕτερον αὐτοῦ ἐστίν ἐκεῖνο τὸ ὄν ἐν ῷ ἐστι, καὶ οῦτως οὐκέτ' ἄπειρον ἔσται τὸ ὄν (μ пр. см. выше, стр. 131, пр. 1).

3) Ibid. (fr. 4 M.): άλλὰ μὴν εἰ ἕν, καὶ ἀκίνητον τὸ γὰρ ἕν ἐὸν ὁμοῖον αἰεἰ ἑωυτῷ· τὸ δὲ ὁμοῖον οῦτ' ἀν ἀπόλοιτο, οῦτ' ἀν μέζον γίνοιτο, οῦτε μετακοσμέοιτο, οῦτ ἀλγέοι, οῦτε ἀνιῷτο. εἰ γάρ τι τούτων πάσχοι, οὐκ ἀν ἕν εἴη. τὸ γὰρ ἡντιναοῦν κίνησιν κίνφόμενον ἔκ τινος καὶ ἐς ἔτερόν τι μεταβάλλει· οὐδὲν δὲ ἦν ἕτερον παρὰ τὸ ἐόν, οὐκ ἄρα τοῦτο κινήσεται. Cp. fr. 11, 12, 13 (M),



Равнымъ образомъ въ бытіи не можетъ быть и движенія. Для движенія необходима иустота, иначе одно не можетъ уступить мѣсто другому; а въ бытіи нѣтъ пустоты. Необходимая для движенія пустота не можетъ образоваться и изъ стяженія бытія, такъ какъ, если бы бытіе могдо стягиваться, то оно должно было бы быть то плотнѣе, то разряженнѣе самого себя, что нелѣпо <sup>1</sup>).

Но если бытіе недвижимо, то оно недѣлимо. Движеніе преднолаетъ дѣлимость бытія; наоборотъ, невозможность движенія въ бытіи свидѣтельствуетъ объ его недѣлимости<sup>2</sup>).

Наконецъ, изъ единства бытія слёдуеть его безтёлесность. Все тёлесное имёеть объемъ; то что имёеть объемъ, имёеть и части, но бытіе едино, не имёеть поэтому частей, а слёдовательно и объема; иными словами, бытіе не есть тёло <sup>3</sup>).

Кромѣ онтологическихъ доказательствъ единства бытія и его неизмѣнности, Мелиссъ даетъ еще доказательство психологическое, на его взглядъ менѣе важное, но для насъ особенно интересное. Смыслъ доказательства тотъ, что свидѣтельству нашихъ чувствъ о множествѣ и измѣнчивости бытія нельзя вѣритъ, такъ какъ противорѣчивыми показаніями чувства опровергаютъ сами себя.

"Если бы (разсуждаетъ Мелиссъ 4) въ бытіи существовало мно-

) Ibid. 30 (fr. 5 M.): και κατ' άλλον δὲ τρόπον οὐδὲν κενεόν ἐστι τοῦ ἐόντος· τὸ γὰρ κενεὸν οὐδἐν ἐστι οὐκ ἂν ῶν εἴη τό γε μηδέν. οὐ κινέεται ῶν τὸ ἐόν· ὑποχωρῆ- σαι γὰρ οὐκ ἔχει οὐδαμῆ, κενεοῦ μὴ ἐόντος. ἀλλ' οὐδὲ ἐς ἑωυτὸ συσταλῆναι ὑυνατών· εἰη γὰρ ἂν οὕτως ἀραιότερον ἑωυτοῦ καὶ πυκνότερον· τοῦτο δὲ ἀδύνατον· τὸ γὰρ ἀραιὸν ἀδύνατον ὁμοίως εἶναι πλῆρες τῷ πυκνῷ, ἀλλ' ἦδη τὸ ἀραιόν γε κενεώτερον γίνεται τοῦ πυκνοῦ· τὸ δὲ κενεὸν οὐκ ἔστι. Cp. fr. 14 (M).

<sup>2</sup>) Ibid. 24r, 1 (fr. 15 M.): εἰ διήρηται τὸ ἐόν, κινέεται· κινεόμενον δὲ οὐκ ἀν εἴη άμα.

3) Ibid. 5 (fr. 16 M<sub>1</sub>): εἰ μέν ἐόν ἔστι, δεῖ αὐτὸ ἕν εἶναι· ἕν δὲ ἐόν, δεῖ αὐτὸ σῶμα μὴ ἔχειν· εἰ δὲ ἔχοι πάχος, ἔχοι ἂν μόρια, καὶ οὐκέτι ἂν εἴη ἕν.

<sup>4</sup>) Simpl. De Coelo, 187 (fr. 17 M.): μέγιστον μέν ῶν σημειον οῦτος ὁ λόγος (τ.-ε. пряведенныя выше доказательства), ὅτι ἐν μόνον ἔστι. ἀτὰρ καὶ τάὸε σημεία εἰ γὰρ ῆν πολλά, τοιαῦτα χρῆν αὐτὰ εἶναι, οἰόν περ ἐγιύ φημι τὸ ἐν εἶναι. εἰ γὰρ ἔστι γῆ καὶ ὅὸωρ καὶ ἀἡρ καὶ σἰὸηρος καὶ χρυσὸς καὶ πῦρ, καὶ τὸ μὲν ζωὸν τὸ ὸὲ τεθνηκός, καὶ μέλαν καὶ λευκὸν κοὶ τὰ ἄλλα πάντα ἄσσα οἱ ἄνθρωποί φασι είναι ἀληθέα, εἰ δὴ ταῦτα ἔστι καὶ ἡμέες ὀρθῶς ὁρέομεν καὶ ἀκούομεν, εἶναι χρὴ ἕκαστον τοιοῦτον, οἰόν περ τὸ πρῶτον ἔδοΣεν ἡμῖν, καὶ μὴ μεταπίπτειν μηὸὲ καστον τοιοῦτον, οἰόν περ τὸ πρῶτον ἔδοΣεν ἡμῖν, καὶ μὴ μεταπίπτειν μηὸὲ γίνεσθαι ἐτεροῖον, ἀλλ' αἰεἰ είναι ἕκαστον οἰόν περ ἕστιν. νῦν δἐ φαμεν ὀρθῶς ὀρῆν καὶ ἀκούειν καὶ συνιέναι ὀοκέει δὲ ἡμῖν τό τε θερμὸν ψυχρὸν γίνεσθαι καὶ τὸ ψυχρὸν θερμόν, καὶ τὸ σκληρὸν μαλθακὸν καὶ τὸ μαλθακὸν σκληρόν, καὶ τὸ ζωὸν ἀποθνήσκειν καὶ ἐκ μὴ Σῶντος γίνεσθαι, καὶ ταῦτα πάντα ἑτεροιοῦσθαι, καὶ δ, τι ῆν τε καὶ δ νῦν ἔστι οὐδὲν ὀμοῖον είναι, ἀλλ' ὅ τε σἰδηρος σκληρὸς ἐψν τψ δακτύψ κατατρίβεσθαι ὁμουρἑων, καὶ χρυσὸς καὶ λίθος, καὶ ἄλλο δ,τι ἰσχυρὸν δοκέει εἶναι πῶν, ἐξ

жество, то все въ этомъ множествъ должно было бы имъть тъже свойства, которыя я утверждаю за слинымъ бытіемъ (т.-с. должно было бы быть вёчнымъ и неизмённымъ). Если бы по истине, какъ утвержавють люди, существовали земля, вода, воздухъ, желёзо, золото, огонь, живое и мертвое, черное и бълое и все другое тому подобное,--если бы по истинъ все это существовало и мы бы вилъли и слышали правильно, то все должно было бы оставаться такимъ, какимъ впервые намъ показалось, а не должно было бы измёняться и становиться доугимъ; каждая вещь должна была бы постоянно быть такою, какова она есть. А между тёмъ теперь, хотя мы и говоримъ, что правильно видимъ, слышимъ и понимаемъ, намъ кажется, что теплое становится холоднымъ и холодное теплымъ, жесткое мягкимъ и мягкое жесткимъ, что живое умираеть и происходить изъ неживаго, что все это измѣняется и что то, что было раньше, не тождественно съ твмъ, что стало послё, что твердое желёзо стирается на мигкомъ пальцё, точно такъ же какъ золото, камни и все другое, что представляется твердыиъ, что изъ воды происходять земля и вамни. Выходить такимъ образомъ, что мы не видимъ и не познаемъ дъйствительности. Одно другому противорвчить: мы утверждеемь, что существують многія вёчныя, разновидныя, одаренныя силой вещи, и въ тоже время намъ кажется, что все непрестанно перемёняется и переиначивается изъ одного вида въ другой. Ясно поэтому, что мы видимъ неправильно и что множество представляется намъ также неправильно. Видъ вещей не измёнялся бы, если бы быль истиннымь; онь оставался бы такимъ, какимъ каждый разъ показался: сильнѣе истиннаго бытія нѣтъ ничего... Такимъ образомъ, если бы существовали многія вещи, то онв должны были бы быть такими, какъ единое бытіе".

Въ этомъ доказательствъ Мелисса ясно проглядываетъ сознаніе необходимости психологическаго метода для ръшенія оилосооскихъ вопросовъ. На эту необходимость указала сама исторія греческой оилосооіи: выдти изъ затрудненій, въ которыя поставлена была мысль противоположными ученіями Гераклита и Елейцевъ, можно было не иначе, какъ подвергнувъ анализу самую познавательную способность,

ύδατός τε γή καὶ λίθοι γίνεσθαι, ὥστε συμβαίνει μήτε όρήν μήτε τὰ ἐόντα γινώσκειν. οὐ τοίνυν ταῦτα ἀλλήλοις όμολογἐει, φαμένοις γὰρ εἶναι πολλὰ ἀἶδια καὶ εἶδεα καὶ ἰσχὺν ἔχοντα πάντα ἐτεροιοῦσθαι ήμῖν δοκέει καὶ μεταπίπτειν ἐκ τοῦ ἐκάστοτε ὁρεομένου. δήλον τοίνυν, ὅτι οὐκ ὀρθῶς ὁρέομεν, οὐδὲ ἐκεῖνα πολλὰ ἀρθῶς ὁοκέει εῖναι. οὐ γὰρ ἀν μετέπιπτε, εἰ ἀληθέα ῆν, ἀλλ' ῆν, οῖόν περ ἐδόκεε ἕκαστον, τοιοῦτον τοῦ γὰρ ἐόντος ἀληθινοῦ κρέσσον οὐδέν... οὕτως ῶν εἰ πολλὰ ῆν, τοιαῦτα χρήν εἶναι, οἶόν περ τὸ ἕν.

подобныя противоръчивыя утвержления. атающую возможными Такимъ путемъ пошли Протагоръ, Горгій и Сократъ. Но ихъ старшіе современники Емпедоказ, Анаксагоръ и Демокритъ (разработавшій свою, систему вместе съ Левкиппомь) хотя подобно Мелиссу (и въ противоположность первымъ представителямъ фиобъективизма <sup>1</sup>) и ставили вопросъ IOCO O CEAFO о состоятельности познавательныхъ средствъ, пытелись рёшить споръ между послёдователями Гераклита и послёдователями Ксенофана иначе. --соединивъ ученіе объ измъняемости сущаго съ ученіемъ объ его постоянстве. Емпедокль<sup>2</sup>) училь, что существують четыре основныя вещества (огонь, воздухъ, вода, земля 3), что эти основныя вещества въ началѣ каждаго міроваго круговорота \*) бывають гармонически связаны любовью въ безразличной жизни Сфэроса<sup>3</sup>), но затъмъ то соединяются, то разъединяются любовью и ненавистью <sup>6</sup>), и

1) См. выше, стр. 103.

<sup>2</sup>) Емпедокат — философъ, поэтъ, проровъ, врачъ, чародёй и риторъ — роднаса въ Агригентъ около 495 г. По инвеержения Агригентянами тиранна Оразидзя, способствовалъ борьбою съ аристократами утверждению демократии, но въ концъ вынужденъ былъ бъжать. Умеръ въ Пелопоннесъ около 435 г. (Diog. Laert. VIII, 51, слъд.; Diodor. XI, 53).

<sup>3</sup>) Clemens, Strom. IV, 624 (v. 59-61 M.):

τέσσαρα τών πάντων ριζώματα πρώτον άκουε, πΟρ και ϋδωρ και γαιαν ίδ' αιθέρος άπλετον ϋψος έκ γάρ τών δσα τ' ῆν δσα τ' ἔσσεται δσσα τ' ἔασιν.

- 4) См. ниже, прим. 6.
- ') Simpl. Phys 258,r; (v. 170, 172-173, 175-176 M.):

σφαϊρος ἕην, ἐνθ' οὔτ' ἡελίοιο δεδίσκεται ἀγλαόν εἶδος οὐδὲ μὲν οὐδ' αἴης λάσιον δέμας οὐδὲ θάλασσα. οὕτως ἁρμονίης πυκινῷ κὑτει ἐστήρικται σφαϊρος κυκλοτερὴς μονίη περιηγέϊ γαίων.

<sup>6</sup>) Simpl. Phys. 34r, 9-10 (v. 62-74 M.):

δίπλ' ἐρέω τοτὲ μὲν γὰρ ἕν ηὐξήθη μόνον εἶναι ἐκ πλεόνων, τοτὲ δ' αῦ διέφυ πλέον' ἐξ ένὸς εἶναι. δοιἡ δὲ θνητῶν γένεσις, δοιἡ δ' ἀπόλειψις. τὴν μὲν γὰρ πάντων σύνοδος τίκτει τ' ὀλέκει τε, ἡ δὲ πάλιν διαφυρμένων θρεφθεῖσα διέπτη καὶ ταῦτ' ἀλλάσσοντα διαμπερὲς οὐδαμὰ λήγει, ἀλλοτε μὲν Φιλότητι συνερχόμεν' εἰς ἕν ἅπαντα, ἀλλοτε δ' αῦ δἰχ' ἕκαστα φορεύμενα Νείκεος ἔχθει. οὕτως ἡ μὲν ἕν ἐκ πλεόνων μεμάθηκε φύεσθαι, ἡδὲ πάλιν διαφύντος ένὸς πλέον' ἐκτελέθουσι, что въ этомъ соединеніи и разъединеніи и состоить такъ-называемое происхожденіе и прехожденіе вещей '). По Анаксагору <sup>3</sup>), міръ произошель изъ безконечно многихъ и безконечно малыхъ основаній или сёмянъ вещества, находившихся первоначально въ состояніи смёшенія <sup>3</sup>), но выведенныхъ изъ этого состоянія міровымъ Умомъ, давшимъ смёшанной массё круговое движеніе и заставившимъ силою этого движенія разнородныя частицы разъединиться, а однородныя соединиться <sup>4</sup>); соединеніе частицъ соотвётствуеть тому, что называется происхожденіемъ вещей, а разъединеніе тому, что называется ихъ прехожденіемъ <sup>5</sup>). Демокритово ученіе <sup>6</sup>) есть накъ бы вн-

1) Plut. adv. Colot. X, 360W. (v. 98-101 .M.):

άλλο δέ τοι έρέω· φύσις δύδενός έστιν άπάντων θνητῶν, οὐδέ τις οὐλομένου θανάτοιο τελευτή, άλλὰ μόνον μιἘίς τε διάλλαἘίς τε μιΥέντων ἐστί, φύσις δ' ἐπὶ τοῖς ὀνομάζεται ἀνθρώποισιν.

<sup>2</sup>) Анаксагоръ роднися въ Клазоменахъ (въ Малой Азін, на южномъ берегу Смирискаго залива) около 500 г. Въ 462 или 463 г. прибылъ онъ въ Аенны, гдё прожилъ тридцать лётъ, соединивъ вокругъ себя лучшія умственныя сили. Периклъ и Еврипидъ были его друзьями. Вслёдствіе возбужденнаго противъ него врагами Периклъ обвиненія въ нечестіи вынужденъ былъ, просидёвъ нёкоторое время въ тюрьмё, бёжать изъ Аеннъ. Умеръ въ Ламисакѣ около 428 г. Diog. Laert. II, 6, слёд.; Plut. Pericl с. 4 и др.

<sup>8</sup>) Simpl. Phys. 33v, 15 (fr. 1 M.). Ηαναπο κΗΗΓΗ ΑΗΑΒΕΔΑΤΟΡΑ: όμου πάντα χρήματα ην, απειρα και πλήθος και σμικρότητα. Ibid. 20 (fr. 3 M.): τουτέων δὲ οῦτως ἐχόντων χρη δοκέειν ἐνεῖναι πολλά τε και παντοῖα ἐν πᾶσι τοῖσι συγκρινομένοισι και σπέρματα πάντων χρημάτων και ἰδέας παντοίας ἔχοντα και χροιάς και ήδονάς.

4) Ibid. 40 (fr. 6 M.): πάντα διεκόσμησε νόος, και την περιχώρησιν ταύτην, ην νυν περιχωρέει τά τε άστρα και ό ήέλιος και ή σελήνη και ό άήρ και ό αιθήρ, οι άποκρινόμενοι. ή δὲ περιχώρησις αὕτη ἐποίησε ἀποκρίνεσθαι, και ἀποκρίνεται ἀπό τε τοῦ ἀραιοῦ τὸ πυκνὸν και ἀπὸ τοῦ ψυχροῦ τὸ θερμὸν και ἀπὸ τοῦ Ζοφεροῦ τὸ λαμπρὸν και ἀπὸ τοῦ διεροῦ τὸ Ξηρόν. Ibid. 38 (fr. 8 M.): τὸ μὲν πυκνὸν και διερὸν και ψυχρὸν και τὸ ζοφερὸν ἐνθάδε συνεχώρησε, ἕνθα νῦν ή τη· τὸ δὲ ἀραιὸν και τὸ θερμὸν και τὸ ξηρὸν και τὸ λαμπρὸν ἐΞεχώρησε ἐς τὸ πρόσω τοῦ αἰθέρος.

5) Simpl. Phys. 34 v. 50 (fr. 17 M.): το δε γίνεσθαι και απόλλυσθαι ούκ δρθώς νομίζουσι οι «Ελληνες. ούδεν γάρ χρήμα οὐδε γίνεται οὐδε απόλλυται, άλλ' άπο εόντων χρημάτων συμμίσγεται τε και διακρίνεται. και οΰτως αν δρθώς καλοιεν τό τε γίνεσθαι συμμίσγεσθαι, και το απόλλυσθαι διακρίνεσθαι.

<sup>6</sup>) Демокрита древніе называють обыкновенно вмѣстѣ съ Левкиппомъ, съ которымъ Демокрить выработалъ свою теорію. О жизни Левкиппа ничего неизвѣстно. Демокрить родился около 460 г. во еракійскомъ городѣ Абдерѣ. Изъ любознательности совершилъ, по его собственнымъ словамъ (Clemens, Strom. I, 304), такія общиреня



τή μέν γίγνονταί τε καί οῦ σφισιν ἕμπεδος αίών η δὲ τάδ' ἀλλάσσοντα διαμπερές οὐδαμὰ λήγει, ταύτη δ' αἰὲν ἔασιν ἀκίνητον κατὰ κύκλον.

доизмёненное ученіе Анаксагора. Подобно Анаксагору, Демокрить училь, что оть вёчности существують безконечно многія и малыя частицы вещества (которыя Демокрить называль атомами<sup>1</sup>), что эти частицы вихреобразно носятся въ пустомъ пространств<sup>5</sup><sup>2</sup>) и что возникновеніе и прехожденіе есть лишь соединеніе и разъединеніе этихъ основныхъ частицъ<sup>3</sup>), но тогда какъ Анаксагоръ считалъ сёмена вещей качественно различными и движущую силу видёлъ въ Умё, Демокрить полагаль, что атомы различаются лишь фигурою, положеніемъ и сочетаніемъ<sup>4</sup>), и движущее начало видёлъ въ ихъ собственной тяжести, заставляющей ихъ носиться въ пустотъ<sup>5</sup>). Виро-

путешествія, какъ ни одинъ изъ его современниковъ: былъ въ Египть, Малой Азін, Персіи и пр. Умеръ около 370 г., оставивъ послѣ себя многочисленные философскіе труды, обнимавшіе собою всё отрасли тогдашняго въдънія (Diog. Laert. IX, 34, sq.)

') Simpl. De Caelo 109, b, 43, c. τάχ.: έλεγον γάρ ουτοι άπείρους είναι τψ πλήθει τάς άρχάς, άς και άτόμους και άδιαιρέτους ενόμιζον.

2) Diog. Laert. IX, 44: φέρεσθαι έν τῷ δλψ δινουμένας τὰς ἀτόμους. Cp. Sext. Emp. IX, 113.

•) Arist. Metaph. I, 4, 985b, 15, απόσ.: τὰς διαφορὰς λέγουσιν εἶναι τρεῖς, σχήμά τε και τάξιν' καὶ θέσιν· διαφέρειν γάρ φασι τὸ ὄν ρυσμῷ καὶ τροπή μόνον· τούτων δὲ ὁ μὲν ρυσμὸς σχήμά ἐστιν, ἡ δὲ διαθιγὴ τάξις, ἡ δὲ τροπὴ θέσις· διαφέρει γὰρ τὸ μέν Α τοῦ Ν σχήματι, τὸ δὲ Α Ν τοῦ Ν Α τάξει, τὸ δὲ Ζ τοῦ Ν θέσει.

•) См. выше, прим. Simpl. Phys. 7r, 10: την γάρ τῶν ἀτόμων οὐσίαν ναστην καὶ πλήρη ὑποτιθέμενος ὄν ἔλεγεν εἶναι καὶ ἐν τῷ κενῷ φέρεσθαι. Сжато н ясно ныложены основныя черты ученія Демокрита у Plut. adv. Col. VIII, 358W: τί γὰρ λέγει Δημόκριτος; οὐσίας ἀπείρους τὸ πλήθος ἀτόμους τε καὶ ἀδιαφόρους ἔτι δ' ἀποίους καὶ ἀπαθεῖς ἐν τῷ κενῷ φέρεσθαι διεσπαρμένας· ὅταν δἐ πελάσωσιν ἀλλήλαις, ἢ συμπέσωσιν, ἢ περιπλα-κῶσι, φαίνεσθαι τῶν ἀθροιζομένων τὸ μὲν ὕδωρ, τὸ δὲ πῦρ, τὸ δ' ἄνθρωπον· εἶναι δὲ πάντας τὰς ἀτόμους ἰδέας ὑπ' αὐτοῦ καλουμένας, ἔτερον δὲ μηδέν· ἐκ μὲν γὰρ τοῦ μὴ ὄντος οὐκ εἶναι γένεσιν, ἐκ δὲ τῶν ὄντων μηδὲν ἀν γενέσθαι τῷ μήτε πάσχειν μήτε μεταβάλλειν τὰς ἀτόμους ὑπὸ στερρότητος, ὅθεν οῦτε χρόαν ἐξ ἀχρώστων, οῦτε φυσιν ἢ ψυχὴν ἐξ ἀποίων καὶ ὑπάρχειν. Существованіе всего эτοгο ποχακαιθαετα μαπιμμα чисто субъективными состояніями, τακъ чτο, πο вѣрному замѣчанію Κοιοτa, ap. Plut. l. c., τὸν ἐμμένοντα τῷ λόγψ τοὑτψ καὶ χρώμενον οὐδὲ ἀν αὐτὸν ὡς ἔστιν ἢ ζῷ διανοηθήναι. Cp. внже, crp. 148, пр. 1 и crp. 150, пр. 2.

чемъ, для насъ важны не самыя космогони Емпедокла, Анаксагора и Демокрита, но тв черты въ ихъ ученіяхъ, которыя отражають на себѣ духъ времени. Подобно тому, какъ правственное сознание древкъйшей греческой жизни не противопоставляло государства организующему его началу, древніе физики отождествляли вещество и силу. Емпедовль первый различаеть между твмъ и другимъ началомъ; при этомъ живыя стихіи прежнихъ физиковъ становятся у него мертвымъ веществомъ, а значение жизненныхъ началъ получають психологическія онлы-любовь и ненависть, взятыя изъ непосредственнаго самонаблюденія и опыта общественной жизни 1). Еще дальше идеть Анаксагоръ (родившійся раньше Емпедокла, но начавшій онлософское поприще позже<sup>2</sup>), поставивъ на мъсто этихъ двухъ, лежещихъ въ основения общественной жизни, силъ единоличное господство самостоятельнаго, обособленнаго ума 3). Демокритъ отокдествленіемъ силы съ тяжестью матеріи устраняеть намвченный Енцедокломъ дуализмъ, но замёняеть его началомъ еще большей розни-

### ') Simpl. Phys. 34r, 15-20 (v. 80-87 M.):

Νεϊκός τ' οὐλόμενον δίχα τῶν (четырехъ μαναπъ), ἀτάλαντον ἐκάστψ και Φιλότης μετά τοῖσιν, ἴση μῆκός τε πλάτος τε τὴν σὺ νόψ δέρκευ μηδ' δμμασιν ῆσο τεθηπώς ῆτις καὶ θνητοῖσι νομίζεται ἔμφυτος ἄρθροις, τῆ τε φίλα φρονέουσ' ἰδ' όμοἰια ἔργα τελοῦσι γηθοσύνην καλέοντες ἐπώνυμον ἦδ' Ἀφροδίτην. τὴν οῦτις διὰ παντὸς ἑλισσομένην δεδάηκε θνητὸς ἀνήρ.

То, что говорить Емпедокать о любви, относится, очевидно, и къ ненависти. Хотя Емпедокать и признаеть имманентность любви и ненависти всему сущему, тъмъ не менъе онъ. ихъ отличаетъ отъ вещества, какъ начала дъятельныя отъ начала недъятельнаго; но пространственныя опредъленія, данныя имъ любви, показываютъ, что различе между веществомъ и сидой имъ сознавалось не вполнъ отчетливо.

<sup>3</sup>) Агізtot. Меtaph. I, 3, 984a, 11: 'Αναξαγόρας δέ... τῆ μέν ήλικἰα πρότερος <sup>3</sup>υν τούτου ('Εμπεδοκλέους), τοῖς δ' ἔργοις ὕστερος. Слово ὕστερος имѣеть у Аристотеля троякій смысль: 1) повднѣйшій по времени, 2) болѣе совершенный и 3) наобороть, менѣе совершенный. (См. Schwegler, Die Metaphysik des Aristoteles, 3-г В., Тüb. 1847, S. 34 f.; Zeller, Philosophie der Griechen I, S. 917 f.) Послѣднее значеніе и въ нашемъ мѣстѣ очевидно не подходить, такъ какъ между ήλικία πρότερος и ἔργοις їотероς иѣть логической противоположности (Schwegler, l. с.). Первое и второе одинаково возможны. Я предночитаю первое, какъ болѣе простое и не требующее, въ нротивоположность второму, для своего оправданія никакихъ дальновидныхъ догадовъ.

<sup>3</sup>) Simpl. Phys. 33v, 30 (fr. 6 M.): vóoς δέ ёсті аленроv каі адтократёς каі μέμικται ούδενі χρήματι, дада μόνος ёср' έωυτοῦ ёсті в вр. Ср. Plato, Crat. 413, C: Arist. De Anima, I, 2, 405a, 13, слѣд. в др.

индивидуализмомъ действующихъ собственною силою атомовъ. У Емпедовла учение о мировыхъ началахъ носить яркую мисологическую Окраску: любовь онъ отождествляеть съ Афродитой 1), ненависть съ Аресомъ<sup>2</sup>), четыре основныя вещества съ Зевсомъ, Герой, Адомъ и Нестидой <sup>в</sup>). У Анаксагора не только нътъ никакихъ мисологическихъ сближений, но онъ вынужденъ томиться въ тюрьмв 4) за то, что отождествляль солнце съ камнемъ, луну съ землею 5), что казавшіяся сверхъестественными явленія объясняль изъ естественныхъ 110Mчинъ в), что въ гомерическихъ мизахъ искалъ выраженія правственныхъ правиль <sup>7</sup>) и имена боговъ толковаль иносказательно <sup>8</sup>). А Демокрить прямо заявляеть, что боги — олицетворенныя силы природы и что источникъ богопочитанія кроется въ страхѣ передъ грозными стихійными силами »). Ученіе Емпедовла о безразличной жизни въ Соэросв подъ любовнымъ кровомъ Аородиты было отображеніемъ идеаловъ древней греческой государственной жизни съ ея непосредственными миеологическими върованіями; система Анансагора представляетъ собою подобіе общественной жизни въ въкъ Перикла съ единоличнымъ руководящимъ умомъ и пробуждающеюся

•) См. выше, стр. 142, прим. 1.

<sup>2</sup>) Porphyr. De Abstin. II, 21. (417 M.)

τέσσαρα γάρ πάντων βιζώματα πρώτον έασι Ζεὺς ἀργὴς "Ηρη τε φερέσβιος ἦδ' Αϊδωνεὺς Νῆστίς θ' ἢ δακρύων τέγγει κρούνωμα βρότειον.

4) Diog. Laert. II, 12-15; Plut. Per. 32; Nic. 23.

\*) Plato, Apol. 26, D: τον μέν ήλιον λίθον φησίν είναι, την δέ σελήνην γήν.

•) Plut. Per. 6; Diog. Laert. II, 11.

') Diog. Laert. II, 11: δοκεί δε πρώτος, καθά φησι Φαβωρίνος εν πανταδο πή ίστορία την 'Ομήρου ποίησιν άποφήνασθαι είναι περί άρετής και δικαιοσύνης.

\*) Syncell. Chron. 149, c: έρμηνεύουσι δε οί Άναξαγόριοι (α ποτομγ, μαχο думать, и самъ Анаксагоръ) τούς μυθώδεις θεούς, νούν μεν τον Δία, την δε 'Αθηνάν τέχνην.

•) Clemens Cohort. 59, 15 (Pott.): δθεν οὐκ ἀπεικότως ὁ Δημόκριτος τῶν λογίων ἀνθρώπων ὀλίγους φησίν ἀνατείναντας τὰς χεῖρας ἐνταθθα δν νῦν ἡέρα καλέομεν οἱ "Ελληνες πάντα Δία μυθέεσθαι, καὶ πάντα οῦτος οἶδεν καὶ διδοῖ καὶ ἀφαιρέεται καὶ βασιλεὺς οῦτος τῶν πάντων. Sext. Emp. adv. Math. IX, 24: ὀρῶντες γάρ, φησίν ὁ Δημόκριτος, τὰ ἐν τοῖς μετεώροις παθήματα οἱ παλαιοὶ τῶν ἀνθρώπων, καθάπερ βροντὰς καὶ ἀστραπάς, κεραυνούς τε καὶ ἄστρων συνόδους, ἡλίου τε καὶ σελήνης ἐκλείψεις ἐδειματοῦντο, θεοὺς οἰόμενοι τούτων αἰτίους εῖναι. Cp. γчεμie Προλυκα y Sext. Emp. adv. Math. IX, 18 (ibid. 50): Πρόδικος δὲ ὁ Κεῖος, ῆλιον, φησί, καὶ σελήνην καὶ ποταμοὺς καὶ κρήνας καὶ καθόλου πάντα τὰ ὡφελοῦντα τὸν βίον ἡμῶν οἱ παλαιοὶ θεοὺς ἐνόμισαν διὰ τὴν ἀπ' αὐτῶν ὡφέλειαν. Cp. τακжε πραθεματικῶ μα cτp. 76 οτρωθοκτ μэς. Κρατία,

1 1

<sup>\*)</sup> Stob. Flor. I, 11 (v. 159-161 M.):

трезвостью взглядовъ; атомистическая теорія Демокрита была какъ бы отвлеченной схемой политической жизни конца V в. съ ея опнрающимся на право сильнаго индивидуализмомъ <sup>1</sup>).

Къ отрицательнымъ взглядамъ на религіозныя върованія Анаксагоръ и Демокрить пришли путемъ своихъ физическихъ изысканий. Но и на внутренній міръ человъка философы, начиная со второй четверти V взка, обращають все большее вниманіе. Оть Емпедокія ведеть начало риторика <sup>2</sup>) или основанное на знании свойствъ человъческаго духа искусство говорить убъдительно — мощное орудіе въ рукахъ демовратия, которымъ пользовался съ большимъ успехомъ самъ Емпедоклъ въ борьбѣ со своими противниками - аристократической партіей въ Агригенте 3). Представитель скорве стараго, чемъ новаго времени, Емпедоваъ изъ-за субъективной дъятельности духа не забываль обязанностей гражданина. Въ противоположность ему Анаксагоръ не принимаетъ никакого участія въ политической жизни. Когда его укоряють за равнодушіс въ отечеству, онъ оправдывается тъмъ, что для него отечество – небо, и что онъ не знаеть въ жизни никакой другой цвли, кромв той, чтобы созерцать небо и устройство всего міра 4). Демокрить точно также всеціло посвящаеть себя

<sup>1</sup>) Противъ сдѣланныхъ дакъ здѣсь, такъ и при изложеніи ученія Гераклита соноставленій, можно, ссылаясь на то, что современныя философскія системы не отражаютъ на себѣ политическаго міровозарѣнія, возразить, что указанныя мною аналогія случайны. Но не слѣдуетъ забывать разницы между условіями современной и древнегреческой жизни. Въ настоящее время каждая духовная дѣятельность — философская. литературная, научная, нравственная и др. — хотя и носитъ на себѣ тѣ или другія характерныя черты своего времени, идетъ своимъ особымъ русломъ; въ древнегреческой жизни они сливались въ одно теченіе. Въ доказательство сильнаго воздѣйствія нравственной среды на философское міровоззрѣніе я уже приводилъ знаменитыя слова Анавсимандра (см. стр. 104, сл.); ср. также любопытное свидѣтельство Платона (Soph. 242, D) о неизвѣстныхъ намъ философахъ, изъ которыхъ о́ μѐν ψҳ тріа та о̀νта (λέγει), поλεμεῖ δ' άλλήλοις ἐνίοτε αὐτŵν ἄττα πη, тотѐ δὲ каі φίλα γιγνόμενα γάμους τε каі то́коυς каі трофаς тŵν ἐκγόνων παρέχεται· δύο δὲ ἕτερος εἰπŵν, ὑγρὸν καὶ ξηρὸν ἡ θερμὸν καὶ ψυχρόν, συνοικίζει τε αὐτὰ καὶ ἐκδίδωσι.

<sup>2</sup>) Diog. Laert. VIII, 57: 'Αριστοτέλης δὲ ἐν τῷ Σοφιστῆ φησι πρῶτον 'Εμπεδοκλέα ὑητορικὴν εύρεῖν, Ζήνωνα δὲ διαλεκτικήν. Sext. Empir. adv. Math. VII, 6: 'Εμπεδοκλέα μὲν γάρ φησιν ὁ 'Αριστοτέλης πρῶτον ὑητορικὴν κεκινηκέναι. Quintil. III. 1: nam primus post eos quos poetae tradiderunt movisse aliqua circa rhetoricen Empedocles dicitur. Cp. Tim. Phl. (26-27M.): 'Εμπεδοκλῆς ἀγοραίων κηλητὴς ἐπέων.

<sup>3</sup>) Diog. Laert. 72; Plut. adv. Colot. 32, 4. Ср. выше, стр. 139, пр. 2.

') Diog. Laert. II, 7: πρός τὸν εἰπόντα οὐδέν σοι μέλει τῆς πατρίδος εὐφήμει, ἔφη, ἐμοὶ γὰρ καὶ σφόδρα μέλει τῆς πατρίδος, δείἕας τὸν οὐρανόν. Eudem. Eth. I, 5, 1216, a 10: 'Αναξαγόραν φασιν ἀποκρίνασθαι, πρός τινα διερωτῶντα, τίνος ἕνεκ' ἄν τις ἕλοιτο γενέσθαι, τοῦ θεωρῆσαι τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν περὶ τὸν δλον κόσμον τάξιν. οῦτος μὲν οῦν ἐπιστήμης τινὸς ἕνεκεν τὴν αἴρεσιν ῷετο τιμίαν εἶναι τοῦ ζῆν. Cp. τακже υри-

научной двятельности; какъ для Анаксагора отечествомъ было небо, такъ для Демокрита, по его собственнымъ словамъ, родиной былъ весь міръ <sup>1</sup>). Внутренней жизнью человъка Демокритъ занимался такъ веденный на стр. 99, пр. 5 отрывокъ изъ Еврипида, несомнѣнно выражающій міровоз-

зрение Анаксагора. 1) Stob. Flor. XL, 7 (fr. 225 M.): ανδρί σοφφ πάσα τη βατή ψυχής ταρ άγαθής πατρίς ό ξύμπας κόσμος. Чтобы понять, почему я привожу эти слова Демокрита и Анаксагора, необходимо помнить о той тёсной связи, въ которую древнегреческое нравственное сознание ставило единичную жизнь съ жизнью государства. По Аристотелю, (который въ своей «Политикв» не строить новой политической системы, но лишь философски истолковываеть лежавшія въ основаніи греческой государственной жизни воззрёнія), государство по своей природѣ первѣе гражданина (I, 2, 1253a, 19). Это значить, что государство обусловливаеть собою существование человека какъ гражданина, н такъ какъ быть гражданиномъзначило имёть всё общепризнанныя въ то время права и неразрывно связанныя съ ними преимущества, то служить государству всякій гражданинъ считалъ и необходимостью и долгомъ (ср. ibid. VIII, 1, 1337a, 28: биа се обое χρή νομίζειν αύτον αύτου τινα είναι των πολιτων, άλλα πάντας τής πόλεως π πρ.), Охлократія обязывала граждань только военною повинностью и (огатыхь такь называемыми литургіями (т. е. тратами на государственныя потребности), а въ осталь. номъ, въ теоріи по крайней муру, признавала за каждымъ право жить по своему усмотренію. Но демократія (какъ ее понималь между прочимь и Сохонь, положившій основаніе аонискому государственному праву) подъ свободой подразумѣвала лишь невозбранный выборь между исполненіемъ программы той или другой политической партіи (см. выше, стр. 48, срав. также Isocr. Paneg. (IV), 79). Перикаъ ставитъ въ заслугу аоннской демократія своего времени то, что она людей, не принимающихъ участія въ государственной жизни, считаеть не бездельниками, а только безполезными (Thuc. II, 40, 1-2: ένι τε τοῖς αὐτοῖς οἰκείων ἅμα καὶ πολιτικῶν ἐπιμέλειαι καὶ ἐτέροις πρός ἔργα τετραμμένοις τα πολιτικά μή ένδεως γνώναι μόνοι γάρ τόν τε μηδέν τώνδε μετέχοντα ούκ άπράγμονα, άλλ' άχρείον νομίζομεν); οτακιλα απέληθετь, чτο вь другихъ демовратическихъ государствахъ на такихъ людей смотрёли съ враждою. Эта вражда вполнё поцятна: кто намфренно сторонится отъ участія въ общей жизни, тотъ либо ее презираетъ, либо ставитъ свои личные интересы выше общественныхъ (государственныхъ или партійныхъ, какъ случится), т. е. въ томъ и другомъ случав становится на почву въ практической жизни всегда ненавистнаго субъективизма. Для древныйшаго греческаго правственнаго сознанія характерны выраженія въ родь оі убиоι каі то колуду тод толешь (Plato, Crito, 50, А); для правственнаго міровоззрѣнія конца V и IV вѣковъ данный Антисвеномъ соввтъ (Stob. Floril. XLV, 28): 'Αντισθένης έρωτηθείς πώς αν τις проσέλθοι πολιτεία, είπε· καθάπερ πυρί, μήτε λίαν έγγὺς ἵνα μή καῆς, μήτε πόβρω ἵνα μή ριγώσης. Съ конца V вѣка получили широкое распространеніе и космополитическія воззрѣнія. Ср. люболытный разговоръ Сократа съ Аристипномъ у Ксенофонта (Memor. II, 1, 8, слид.), отвить Діогена (Diog. Laert VII, 63): έρωτηθείς πόθεν είη, κοσμοπολίτης čon (ср. ibid. 72) и слова Кратеса (ibid. 98):

> ούχ εῖς πάτρας μοι πύργος, οὐ μία στέγη, πάσης δὲ χέρσου καὶ πόλισμα καὶ δόμος ἔτοιμος ἡμῖν ἐνδιαιτάσθαι πάρα.

Очевидно, что тотъ, кто считаетъ себя гражданиномъ всего міра, не можетъ смотрѣть на правственныя отношенія съ точки зрѣнія какого-либо положительнаго закона и обмчая и потому необходимо субъективенъ. 10

Digitized by Google

много, что вопросамъ нравственнымъ посвятилъ семь отдѣльныхъ трактатовъ <sup>1</sup>). Въ основаніи его этики лежить взглядъ субъективизма, совершенно сходный со взглядомъ Сократа, — что счастье завлючается не во внѣшнихъ благахъ, а въ душѣ <sup>2</sup>), что мѣрою полезнаго и вреднаго служатъ наслажденія и страданія <sup>3</sup>), и что лучшее средство къ счастью — въ разсчетливой оцѣнкѣ удовольствій и въ умѣренности, которыми пріобрѣтается душевное равновѣсіе <sup>4</sup>).

Съ Емпедокла получаеть болъе широкую разработку и анализь познавательныхъ средствъ. Емпедоклъ усвоиваетъ намъченный Парменидомъ <sup>5</sup>) взглядъ, что подобное познается подобнымъ <sup>6</sup>) и что духовныя состоянія обусловлены свойствами тъла <sup>7</sup>), но съ небывалою дотолъ обстоятельностью разсматриваетъ процессы воспріятія, которые объясняетъ своеобразной теоріей смъшенія, чрезъ приспособленныя поры тъла, истеченій отъ вещей съ сродными частицами въ органахъ чувствъ <sup>8</sup>). Анаксагоръ, напротивъ, учитъ, что мы познаемъ

<sup>2</sup>) См. ниже, прим. 4.

) Stob. Flor. III, 35 (fr. 8 M.): οῦρος ξυμφορέων και ἀξυμφορέων τέρψις και ἀτερπίη.

•) Stob. Ecl. Eth. II, 7 (fr. 1 M.): Δημόκριτος και Πλάτων κοινῶς ἐν τῆ ψυχῆ τὴν εὐδαιμονίαν τίθενται. γέγραφε δὲ ὁ μὲν οὕτως. Εὐδαιμονίη ψυχῆς καὶ κακοδαιμονίη οὐκ ἐν βοσκήμασι οἰκέει, οὐδ' ἐν χρυσῷ, ψυχὴ δ' οἰκητήριον δαίμονος. τὴν δὲ εὐθυμίην καὶ εὐεστὼ καὶ ἁρμονίην, ἔυμμετρίην τε καὶ ἀταραξίην καλεῖ. συνίστασται δ' αὐτὴν ἐκ τοῦ διορισμοῦ καὶ τῆς διακρίσεως τῶν ἡδονῶν· καὶ τοῦτ' εἶναι τὸ κάλλιστον καὶ συμφορώτατον ἀνθρώποις. Ib. I, 40. Cp. Plato, Protag. 351, B, cx<sup>±</sup><sub>α</sub>.

6) См. выше, стр. 127, прим. 2.

<sup>6</sup>) Arist. De Anima I, 2, 404b, 13-15:

γαίη μέν γάρ γαΐαν δπώπαμεν, ὕδατι δ'ὕδωρ, αἰθέρι δ'αἰθέρα δῖον, ἀτἀρ πυρὶ πῦρ ἀῖδηλον, στοργή δὲ στοργήν, νεῖκος δέ τε νείκει λυγρῷ ἐκ τούτων γἀρ πάντα πεπήγασιν ἀρμοθέντα καὶ τούτοις φρονέουσι καὶ ἥδοντ' ἠδ' ἀνιῶνται.

<sup>1</sup>) Aristot. De Anima III, 3, 427a, 21, слѣд.; Metaph. III, 5, 1009b, 17, сл. (v. 375-377 M.):

πρός παρεόν γάρ μήτις άέξεται άνθρώποισιν. όσσον τ' άλλοῖοι μετέφυν, τόσον άρ σφισιν αἰεἰ καὶ τὸ φρονεῖν αλλοῖα παρίστατο.

\*) Plut. Quaest. Plat. XIX, 473W (v. 337 M.):

γνούς ότι πάντων είσιν απορροαί, όσσ' έγένοντο.

Theophr. De Sensu, 7: Ἐμπεδοκλής φησι τῷ ἐναρμόττειν (τἀς ἀποφόροἀς) εἰς τοὺς πόρους τοὺς ἐκάστης (αἰσθήσεως) αἰσθάνεσθαι. Cp. Arist. De Generat. et Corr. 8, нач. Это ученіе οбъ истеченіяхъ было усвоено Горгіемъ. Plato, Meno, 76, C: Βούλει οῦν σοι κατὰ Γοργίαν ἀποκρίνωμαι, ἢ ἀν σὺ μάλιστ' ἀκολουθήσαις:--Βούλομαι· πῶς γὰρ



A) Diog. Laert. IX, 46.

# противоположное противоположнымъ 1) и что нътъ никакого соотвът-

ού;—Οὐκοῦν λέγετε ἀποβροάς τινας τῶν ὄντων κατ' 'Єμπεδοκλέα;—Σφόδρα γε.—Καὶ πόρους, εἰς οῦς καὶ δι' ῶν αἱ ἀποβροαὶ πορεύονται;—Πάνυ γε. - Καὶ τῶν ἀποβροῶν τὰς μὲν ἀρμόττειν ἐνίοις τῶν πόρων, τὰς δ' ἐλάττους ἢ μείζους εἶναι;—<sup>\*</sup>Εστι ταῦτα. Зрительный процессъ Емиедокль, подобно тому какъ впослѣдствін Протагоръ всѣ вообще процессы воспріятія, объясняять изъ встрѣчи двоякаго рода движеній (у Емпедокла истеченій)- отъ воспринимающаго органа и отъ воспринимаемой вещи. Aristot. De Sensu, 2, 437h, 23, слѣд.: 'Εμπεδοκλῆς δ' ἔοικε νομίζοντι ότὲ μὲν ἐξιόντος τοῦ φωτός... βλέπειν. λέγει γοῦν οὕτως.

> ώς δ' δτε τις πρόοδον νοέων ώπλίσσατο λύχνον χειμερίην δια νύκτα, πυρός σέλας αἰθομένοιο άψας, παντοίων ἀνέμων λαμπτῆρας ἀμοργούς, οἴτ' ἀνέμων μἐν πνεθμα διασκιδνασιν ἀέντων, φῶς δ' ἔΕω διαδρῷσκον, ὅσον ταναώτερον ἦεν, λάμπεσκεν κατὰ βηλὸν ἀτειρέσιν ἀκτίνεσσιν: ὡς δὲ τότ' ἐν μήνιγΕιν ἐεργμένον ὡγύγιον πθρ λεπτῆσιν τ' δθόνησι λοχάζετο κύκλοπα κούρην: αἳ χοάνησι δίαντα τετρήατο θεσπεσίησιν αἳ δ' ὕδατος μὲν βένθος ἀπέστεγον ἀμφινάοντος, πθρ δ' ἔΕω διαθρῷσκον, ὅσον ταναώτερον ἦεν...

ότε μέν οῦν οὕτως όραν φησιν, ότε δε ταῖς ἀπορροίαις ταῖς ἀπὸ τῶν όρωμένων. Первшительный тонъ Аристотеля даеть основание предпочесть свидвтельство Феофраста, которое объединяеть то, что считаеть раздёльнымъ Аристотель; тёмъ болёе, что оно косвенно подтверждается безспорно заимствованнымъ отъ Емпедокла объясненіемъ зрительнаго процесса у Платона въ «Тимэв» (45, В, след.). Theophr. De Sensu, 8: пе ράται δέ και την δψιν λέγειν, ποία τις έστι καί φησι το μέν έντος αύτης είναι πύρ, τὸ δὲ περί αὐτὸ γῆν και ἀέρα, δι' ῶν διιέναι λεπτὸν ὄν καθάπερ τὸ ἐν τοῖς λαμπτῆροι φώς. τοὺς δὲ πόρους ἐπαλλἀξ κεἰσθαι τοῦ τε πυρός καὶ τοῦ ὕδατος, ὧν τρὶς μὲν τοῦ πυρός τά λευκά, τοῖς δὲ τοῦ ὕδατος τὰ μέλανα γνωρίζειν εναρμόττειν γαρ έκατέροις έκάτερα. φέρεσθαι δὲ τὰ χρώματα πρός την δψιν διὰ την άποβροήν. Οτ эταντ cp. Plato, Theaet. 156, D: ἐπειδάν ουν (училь Протагорь) όμμα και άλλο τι των τούτω ξυμμέτρων πλησιάσαν γεννήση την λευκότητά τε και αίσθησιν αύτη ξύμφυτον, δ ούκ δν ποτ' έγένετο έκατέρου έκείνων πρός άλλο έλθόντος, τότε δη μεταξύ φερομένων της μέν δψεως πρός των δφθαλμών, της δε λευκότητος πρός του συναποτικτοντος το χρωμα, ό μεν δωθαλμός αρ' όψεως έμπλεως έγένετο και όρα δή τότε κ πρ. Сходство ученія Протагора съ Емпедокловымъ очевидно: какъ по тому, такъ и по другому, зрительное воспріятіе обусловлено соотвётствіемъ зрящаго зримому; какъ по тому, такъ и по другому, это воспріятіе происходить посредствомь двухь движевій-оть глаза кь вещи и оть вещи къ глазу. Но у Емпедокла имть тяхъ двойней, огъ которыхъ, по Протагору, зрвніе распространяется по глазу, а цвёть-но вещи: у него наобороть-зрёніе распространяется по вещи (лаитескет ката вплот и пр.), а цвътъ несется (фересваи) по глазу. Подобіе Протагоровыхъ двойней мы увидимъ въ ученіи Демокрита о зрительномъ ощущении (см. ниже, стр. 148, прим. 3); учение о разложения двойней, въроятно, принадлежить самому Протагору. Точно также какъ зрительное ощущение Протагоръ объясняль и всё остальныя (Plato, Theaet. 159, С, слёд.; ср. ниже, стр. 148, прим. 1).

1) Theophr. De Sensu, 27: 'Αναξαγόρας δὲ γίνεσθαι μὲν (τὰς αἰσθήσεις) τοῖς ἐναντίοις· τὸ γὰρ δμοιον ἀπαθές ὑπὸ τοῦ ὁμοίου.

10\*

ствія между образомъ въ нашемъ духѣ и тѣмъ, что воспринимается <sup>1</sup>) Основываясь на этомъ, онъ утверждаетъ, что вещи бываютъ для насъ такими, какими мы ихъ себѣ представляемъ <sup>2</sup>). Обстоятельнѣе развиваетъ взглядъ объ относительности знанія Демокритъ, который своей психологіей примыкаетъ къ Емпедоклу <sup>3</sup>). Доводы, приводимые Демокритомъ, въ нѣкоторыхъ частяхъ почти до тождества близки съ тѣми, которыми доказывалъ свою знаменитую формулу "Человѣкъ мѣра" Протагоръ. "Одно и тоже (такъ передаетъ Аристотель взглядъ Демокрита<sup>4</sup>) кажется однимъ сладкимъ, другимъ - горькимъ. Если бы

') Sext. Pyrrh., I, 33: νοούμενα δὲ (ἀντιτίθεμεν) φαινομένοις, ὡς ὁ 'Αναξαγόρας τῷ λευκὴν εἶναι τὴν χιόνα ἀντετίθει, ὅτι ἡ χιὼν ὕδωρ ἐστὶ πεπηγός, τὸ δὲ ὕδωρ ἐστὶ μέλαν, καὶ ἡ χιὼν ἄρα μέλαινά ἐστιν.

<sup>2</sup>) Aristot. Metaph. III, 5, 1009b, 25: 'Аναξαγόρου δὲ καὶ ἀπόφθεγμα μνημονεύ εται πρὸς τῶν ἐταίςων τινάς, ὅτι τοιαῦτ' αὐτοῖς ἔσται τὰ ὄντα οῖα ἀν ὑπολάβωσι – was aber, поясняетъ Целлеръ (Philosophie der Griechen, I, 910), wenn die Ueberlieferung richtig ist, doch wohl nur besagen würde: die Dinge erhalten für uns eine andere Bedeutung, wenn wir sie aus einem andern Standpunkt betrachten, der Weltlauf werde unsern Wünschen entsprechen oder widersprechen, je nachdem wir eine richtige oder verkehrte Weltansicht haben. Толкованіе это совершенно произвольно. Аристотель (l. c.) прямо сопоставляетъ эти слова Анаксагора съ ученіемъ Демокрита, Протагора и другихъ объ относительности знанія.

<sup>3</sup>) По Демокриту, воспріятіе происходить чрезъ проникновеніе въ тело частиць вещей. Для того, чтобы воспріятіе состоялось, необходимо (кромѣ силы впечатлѣнія обусловленной достаточнымъ числомъ атомовъ) соотвётствіе воспринимающаго воспринимаемому. Sext. Emp. adv. Math. VII, 116: παλαιά γάρ τις... παρά τοῖς φυσικοῖς κυλίεται δόξα περί του τὰ δμοια τῶν όμοίων είναι γνωριστικά, και ταύτης έδοξε μέν και Δημόκριτος κεκομικέναι τάς παραμυθίας (что, напримъръ, галка садится возлъ галки, голубь возл'я голубя и пр. Sext. l. c.; Plut. Plac. IV, 19, 428W). Aristot. De Gen. et Corr. Ι, 7, 323b, 10 σαθα.: Δημόκριτος... φησί το αύτο καί δμοιον είναι τό τε ποιούν καί πάσχον· οὐ γὰρ ἐγχωρεῖν τὰ ἕτερα καὶ διαφέροντα πάσχειν ὑπ' ἀλλήλων, ἀλλὰ καν ἔτερα όντα ποιή τι είς άλληλα, ούχ ή έτερα, άλλ' ή ταὐτόν τι ὑπάρχει, ταύτη ταῦτο συμβαίνειν αύτοῖς. Зрительный процессь Демокрить объясняль отраженіемь вь глазу образовъ вещей. Это отражение происходить не непосредственно въ зрачкъ, но первоначально напечатлёвается въ воздухё между глазомъ и вещью и образуется изъ смёшенія выходящихъ изъ глаза лучей (φως έξω διαθρώσκον Емпедокла) съ отделяющимися оть вещей маленькими ихъ подобіями, и уже затёмъ направляется къ глазу. Theophr. De Sensu, 50: όραν μέν οῦν ποιεῖ τή έμφάσει, ταύτην δ' ίδίως λέγει· τὴν γαρ ἔμφασιν οὐκ εύθὺς ἐν τῆ κόρῃ γίνεσθαι, ἀλλὰ τὸν ἀέρα τὸν μεταξὺ τῆς ὄψεως και τοῦ ὁρωμένου τυποθσθαι, συστελλόμενον ύπό του όρωμένου και του όρωντος. άπαντος γαρ del γίνεσθαί τινα ἀποβροήν έπειτα τοῦτον στερεὸν ὄντα καὶ ἀλλόχρων ἐμφαίνεσθαι τοῖς ὅμµаси. Stob. Flor. app. X, 1, ср. (Plutarch.) Placita, IV, 13, 2, 427W: по Демокриту, **βράμιε προμαχοματь κατ' είδ**ώλων είσκρίσεις και κατά τινων άκτίνων είζκρισιν μετά την πρός τό ύποκείμενον ένστασιν πάλιν ύποστρεφουσών πρός την όψιν. Βε эτομε посредствующемъ звенѣ не слѣдуетъ ли видѣть зачатки Протагоровихъ двойней? (Ср. выше, стр. 146, прим. 8).

4) Aristot. Metaph. III, 5, 1009a, 39, сявд.: όμοίως δέ και ή περι τα φαινόμενα



всё люди, за исключеніемъ двухъ или трехъ, были больными или помѣшанными, то больными и помѣшанными казались бы эти двое или трое, а не всё остальные. Многимъ животнымъ вещи представляются совершенно иными, чѣмъ намъ; даже одному и тому же существу не всегда одинаковымъ кажется то, что оно ощущаетъ. Какое изъ противоположныхъ состояній истинно и какое ложно, неизвѣстно;

άλήθεια ένίοις έκ των αίσθητων έλήλυθε. τὸ μὲν γὰρ ἀληθὲς οὐ πλήθει κρίνεσθαι οἴοντάι προσήκειν οὐδὲ όλιγότητι, τὸ δ' αὐτὸ τοῖς μὲν γλυκύ γευομένοις δοκεῖν εἶναι, τοῖς δὲ πικρόν. ὥστ' εἰ πάντες ἔκαμον ἢ πάντες παρεφρόνουν, δύο δ' ἢ τρεῖς ὑγίαινον ή νουν είχον, δοκείν αν τούτους κάμνειν και παραφρονείν, τους δ' άλλους ου. έτι δέ πολλοίς των άλλων ζψων τάναντία περί των αύτων φαίνεσθαι και ήμιν, και αύτψ δέ έκάστω πρός αύτόν ού ταύτα κατά την αἴσθησιν αἰεὶ δοκεῖν. ποῖα οὖν τούτων ἀληθή ή ψευδή, άδηλον. ούδεν ταρ μαλλον τάδε ή τάδε άληθή, άλλ' όμοίως. διο Δημόκριτος γέ φησιν ήτοι ούδέν είναι άληθές ή ήμιν γ' άδηλον Чτο таковы были доводы самого Демокрита, видно изъ свидътельствъ Өсофраста и Секста. Theophr. De Sensu, 23: за исключеніемъ тяжести, легкости, жесткости и мягкости, находящихъ обънсненіе въ приρομέ самихь атомовь, των άλλων αίσθητων ούδενος είναι φύσιν, άλλα πάντα πάθη της αίσθήσεως άλλοιουμένης, έξ ής γίνεσθαι την φανιασίαν. Ούδέ γαρ τοῦ ψυχροῦ και τοῦ θερμοῦ φύσιν ὑπάρχειν, ἀλλὰ τὸ σχήμα μεταπῖπτον ἐργάζεσθαι καὶ τὴν ἡμετέραν ἀλλοίωσιν δ, τι γάρ αν αθρουν ή, τουτ' ένισχύειν έκάστω, το δ' είς μικρά διανενεμημένον άναίσθητον είναι. σημείσν δέ, ώς οὔκ είσι φύσει, τὸ μὴ ταὐτὰ πᾶσι φαίνεσθαι τοῖς ζωοις, άλλ' δ ήμιν γλυκύ, τοῦτ' άλλοις πικρόν, και έτέροις δξύ, και άλλοις δριμύ, τοις δέ στρυφνόν και τά άλλα δε ώσαύτως. έτι δ' αὐτοὺς μεταβάλλειν τὴν κρίσιν κατά τὰς ήλικίας. ή καί φανερόν, ώς ή διάθεσις αίτία της φαντασίας. άπλως μέν ουν περί των αίσθητών ούτως δείν ὑπολαμβάνειν. Sext. Emp. Pyrrh. I, 213: άλλά και ή Δημοκρίτειος φιλοσοφία λέγεται κοινωνίαν έχειν πρός την σκέψιν, έπει δοκεί τη αύτη ύλη ήμιν κεχρήσθαι. ἀπό γὰρ τοῦ τοῖς μέν γλυκὺ φαίνεσθαι τὸ μέλι, τοῖς δὲ πικρόν, τὸν Δημόκριτον ἐπιλογίζεσθαί φασι τὸ μήτε γλυκὺ άὐτὸ εῖναι μήτε πικρόν, καὶ διὰ τοῦτο ἐπιφθέγγεσθαι την «ού μαλλον» φωνήν σκεπτικήν ούσαν. Ibid. II, 63: αμέλει γουν έκ του τὸ μέλι τοῖσδε μέν πικρόν τοῖσδε δὲ γλυκὑ φαίνεσθαι ὁ μὲν Δημόκριτος ἔφη μήτε γλυκὺ айто єїмаі цитє пікром. Съ приведевнымъ выше свидітельствомъ Аристотеля ср. другое его свидательство, De Anima I, 2, 404a, 27, слад.: ἐκεῖνος (Δημόκριτος) μέν γὰρ ἀπλῶς ταὐτὸν ψυχὴν καὶ νοῦν τὸ γὰρ ἀληθές εἶναι τὸ φαινόμενον μ υρ. Cp. τακже ученіе Протагоpa, Plato, Theact. 152, A (τοκε Cratyl. 385, Ε): Οὐκοῦν οὕτω πως λέγει (Πρωταγόρας) ώς οία μέν έκαστα έμοι φαίνεται, τοιαθτα μέν έστιν έμοι, οία δέ σοι, τοιαθτα δ' αῦ σοι. Ibid. 158, D-E: Όρας οῦν, ὅτι τό γ' ἀμφισβητήσαι οὐ χαλεπόν, ὅτε καὶ πότερόν ἐστιν ὕπαρ ἤ όναρ άμφισβητείται, και δή ίσου όντος του χρόνου δν καθεύδομεν & έγρηγόραμεν, έν έκατέρψ διαμάχεται ήμῶν ή ψυχή τὰ ἀεί παρόντα δόγματα παντὸς μάλλον είναι ἀληθή· ώστ' ίσον μέν χρόνον τάδε φαμέν όντα είναι, ίσον δ' έκεινα, και όμοίως έφ' έκατέροις διϊσχυριζόμενα.---Παντάπασι μέν ούν.---Ούκουν και περί νόσων τε και μανιών ό αύτος λόγος, πλήν του χρόνου, ότι οὐχὶ ἴσος;-- Τί οὖν; πλήθει χρόνου καὶ όλιγότητι τάληθές όρισθήσεται;-Γελοΐον μένταν είη πολλαχή,-Άλλά τι άλλο έχεις σαφές ένδείξασθαι, όποια ταύτων των δοξασμάτων άληθή; - Ου μοι δοκώ. Ibid. 159, C - E: Όταν δή οίνον πίνω ύγιαίνων, ήδύς μοι φαίνεται και γλυκύς; -- Ναί.- Έγέννησε γάρ δή έκ τών προωμολογημένων τότε ποιούν και το πάσχον γλυκύτητά τε και αισθησιν, άμα φερόμενα άμφότερα, και ή μέν αἴσθησις πρός τοῦ πάσχοντος οῦσα αἰσθανομένην τὴν

въ самихъ состояніяхъ нётъ никакого признака, по которому одни были бы болёе истинными, чёмъ другія, но всё они истинны (или не истинны) одинаково. Поэтому, либо ни въ чемъ нётъ истины, либо она намъ неизвёстна".

Еще рёзче исповёдуетъ скептицизмъ самъ Демокритъ въ дошедшихъ до насъ отрывкахъ. "Мы на самомъ дёлё (такъ гласятъ эти отрывки <sup>1</sup>) не познаемъ никакой истины, а только то, что измё-

γλωσσαν απειργάσατο, ή δε γλυκύτης πρός του οίνου περί αυτόν φερομένη γλυκύν τόν οίνον τη ύγιαινούση γλώττη εποίησε και είναι και φαίνεσθαι.-Πάνυ μεν ούν. τα πρότερα ήμιν ούτως ώμολόγητο. -- Όταν δ' ασθενούντα (Σωκράτη λάβη των πεφυκότων τι ποιεῖν ἄλλο τι), ἄλλο τι πρῶτον μέν τῆ ἀληθεία οὐ τὸν αὐτὸν ἔλαβεν; ἀνομοίψ γὰρ δὴ προσῆλθεν.—Ναί.— ἕτερε δὴ αῦ ἐγεννησάτην ὄ τε τοιοῦτος Σωκράτης καὶ ἡ τοῦ οίνου πόσις, περί μέν την γλωτταν αίσθησιν πικρότητος, περίδε τον οινον γιγνομένην καί φερομένην πικρότητα, καί τὸν μὲν οὐ πικρότητα ἀλλὰ πικρόν, ἐμὲ δ' οὐκ αἴσθησιν άλλ' αίσθανόμενον. Сходство между ученіемъ Демокрита и учепіемъ Протагора бросается вь глаза. Невозможно поэтому согласиться съ словами Целлера (Philosophie der Griechen I, 947), dass in der Lehre des Sophisten (Protagoras) durchaus keine Spuren demokritischen Einflusses vorliegen. Протагоръ, по преданию, былъ ученикомь Демокрита. Целлерь (который въ вопросё объ отношенін Протагора къ Демокриту повторяеть Фрея, Quaestiones Protagoreae, Bonn, 1845, р. 9 sq.), ссылаясь какь ва это мнимое отсутствіе «вліянія», такъ и на то, что Протагоръ былъ на двадцать лёть старше Демокрита (это поставлено Целлеромъ вна сомнёнія, l. с. 761, f., 865 f., 944 f.) и, по свидетельству Платона (Plato, Meno 91, E, см. выше, стр. 36), умерь семидесяти лёть оть роду послё того, какь занимался софистическимь искусствомь въ теченіе сорока л'ять, и что поэтому Протагоръ долженъ быль сд'ялаться ученикомъ Демокрита, когда послёднему было не болёе десяти лёть, отвергаеть это преданіе какь недостовѣрное (l. c. I, 947). Но слово «ученикъ» можно понимать и не въ буквальномъ смыслё. Въ первую половину жизни Протагоръ вынужденъ былъ добывать себе пропитаніе переноской тяжестей, учительствомъ въ деревняхъ, преподаваніемъ риторики. (Epic. et Arist. ap. Diog. L. IX, 53, X, 8; Aul. Gell. V, 3; Ath., VIII, 13; Ael. Var. Hist. IV, 20 и др.). Эти труды не могли ему оставлять много времени для занятія философіей, и ничто не мѣшаетъ предположить, что свою философскую теорію онъ окончательно выработаль лишь вь послёдніе двадцать лёть жизни. Вь такомъ случаё онь могъ познакомиться съ ученіемъ Демокрита, когда послёднему было 30 лётъ, а сму— 50; учителемъ же риторики онъ могъ выступить и съ тридцатилѣтияго возраста. Подробние обо всемь этомъ будеть сказано въ глави о Протагори.

<sup>1</sup>) Sext. Empir. adv. Math. (fr. 1 M.): ἐν δὲ τοῖς Κρατυντηρίοις καίπερ ὑπεσχημένος ταῖς αἰσθήσεσι τὸ κράτος τῆς πίστεως ἀναθεῖναι, οὐδὲν ἦττον εὑρίσκεται τοὑτων καταδικάζων. Φησὶ γάρ· 'Ημέες δὲ τῷ μὲν ἐόντι οὐδὲν ἀτρεκἐς Ευνίεμεν, μεταπîπτον δὲ κατά τε σώματος διαθιγήν, καὶ τῶν ἐπεισιὑντων, καὶ τῶν ἀντιστηριζόντων. καὶ πάλιν φησίν· Ἐτεῆ μέν νυν, ὅτι οἶον ἕκαστόν ἐστιν, ἢ οὄκ ἐστι, οὐ Ἐυνίεμεν, πολλαχῆ δεδήλωται. ἐν δὲ τῷ Περὶ ἰδεῶν, Γινώσκειν χρή, φησί, ἄνθρωπον τῷδε τῷ κανόνι, ὅτι ἐτεῆς ἀπήλλακται. καὶ πάλιν. Δηλοῖ μὲν δὴ καὶ οῦτος ὁ λόγος, ὅτι ἐτεῆ οὐδὲν ἴδμεν περὶ οὐδενός· ἀλλ' ἐπιβρυσμἰῃ ἐκάστοισι ἡ δόξις. καὶ ἔτι· καίτοι δῆλον ἔσται, ὅτι ἐτεῆ οῖον ἕκαστον, γινώσκειν, ἐν ἀπόρψ ἐστί. (Cp. Diog· Laert. ΙΧ, 72: ἐτεῆ δὲ οὐδὲν ἴδμεν· ἐν βυθῷ γὰρ ἡ ἀληθεία.) καὶ δὴ ἐν μὲν τούτοις πᾶσαν σχεδὸν κινεῖ κατάληψιν, καὶ μόνον ἐἕαιρἐτως καθάπτεται τῶν αἰσθήσεων.

Digitized by Google

няется сообразно съ прикосновеніемъ къ нашему тёлу и съ тёмъ, что въ него входитъ и оказываетъ ему противодёйствіе". "Мною уже много разъ объяснено, что мы не знаемъ ни того, какова каждая

Не смотря на свидетельства Аристотеля и на признание самого Демокрита въ скептицизмѣ, Целлеръ (Philosophie der Griechen I, 820f.) и въ слѣдъ за нимъ Наторпъ (Forschungen zur Geschichte des Erkenntnissproblems im Alterthum, Berlin 1884) отрицають, что бы Демокрить могь быть скептикомь. Въ доказательство своего мизнія Целлеръ приводитъ вопервыхъ соображеніе, что если бы Демокритъ отождествлялъ явленія съ истиной, то онъ рёзко противорёчнаъ бы своему основному утвержденію, что по истини существують только атомы и пустота (см. выше, стр. 113, пр. 8); во вторыхъ свидътельство Секста Емпирика о томъ, что Демокритъ различалъ двоякаго рода мићнія: темное и правильное, изъ которыхъ первое, приравненное Секстомъ чувственному воспріятію, не даеть твердаго основанія для распознанія истины, второе, приравненное Cercton's by pasymbomy noshahifo, gaet's takoe ochobahie (Sext. Emp. adv. Math. VII, 185-139: Εν δε τοῖς Κανόσι δύο φησίν είναι γνώσεις, τὴν μεν διά τῶν αἰσθήσεων, τὴν δε διά τής διανοίας ພν την μέν διά της διανοίας γνησίην κατάγει, προσμαρτυρών αύτη τό πιστόν εἰς ἀληθείας κρίσιν την δε διά των αἰσθήσεων σκοτίην δνομάζει, ἀφαιρούμενος αὐτῆς τὸ πρὸς διάγνωσιν τοῦ ἀληθοῦς ἀπλανές. λέγει δὲ κατὰ λέξιν γνώμης δὲ δύο είσιν ίδέαι ή μέν γνησίη, ή δε σκοτίη και σκοτίης μεν τάδε ξύμπαντα, όψις, άκοή, όδμή, γεύσις, ψαύσις ή δέ γνησίη αποκεκρυμμένη δέ ταύτης. είτα προκρίνων της σκοτίης τήν γνησίην έπιφέρει λέγων. δταν ή σκοτίη μηκέτι δύνηται μήτε όρην έπ' έλαττον, μήτε άκούειν, μήτε όδμασθαι, μήτε γεύεσθαι, μήτε έν τη ψαύσει αίσθάνεσθαι, άλλ' έπί λεπто́тєроν... здівсь слова Демокрита обрываются, и догадаться, что онь хотіль дальше сказать, μέτε возможности. ούκουν και κατά τουτον ό λόγος έστι κριτήριον, δν γνησίην γνώμην καλεί); въ третьихъ свидътельства Плутарха и Секста о возникшей между Демокритомъ и Протагоромъ полемикѣ, вслѣдствіе несогласія перваго съ ученіемъ втораго объ одинаковой правдивости всёхъ воспріятій (Plut. adv. Col. IV, 353W: алла тосооτόν γε Δημόκριτος αποδεί του νομίζειν, μη μαλλον είναι τοίον ή τοίον των πραγμάτων έκαστον, ώστε Πρωταγόρα τῷ σοφιστή τουτο είπόντι μεμαχήσθαι και γεγραφέναι πολλά και πιθανά πρός αὐτόν. Sext. Math. VII, 389: πάσαν μέν οὖν φαντασίαν οὐκ είποι τις άληθή διά την περιτροπήν (r.-e., какъ видно изъ послѣдующаго, вслѣдствіе того, что утверждение «все истинно» можеть быть превращено въ противоположное: «ничто не истинно», а стало быть не истинно и то, что все истинно и что ничто не истинно, cp. Plato, Theaet. 170, А, сявд.), каθώς о те Δημόκριτος και ό Πλάτων αντιλέγοντες τῷ Πρωταγόρα έδίδασκου) и свидвтельства Плутарха и Климента о неодобрительныхъ отзывахъ Дембирита объ еристикахъ (Clem. Strom. I. 3, 279, ср. Plut. Qu. conv. I, 1, 5, 2, 332W, fr. 145 M : λεξειδίων θηράτορες, ζηλωταί τεχνυδρίων, έριδάντεες каї інаителіктеес); въ четвертнях свидвтельство Секста о различіи между скоптицизмомъ Демокрита и его, Секста, скептицизмомъ (Sext. Pyrrh. I, 213: διαφόρως μέντοι χρώνται τή «ού μάλλον» φωνή οι τε Σκεπτικοί και οι άπό του Δημοκρίτου έκεινοι μέν γάρ έπι του μηδέτερόν είναι τάττουσι την φωνήν, ήμεις δε έπι του άγνοειν πότερον άμφότερα η ούδέτερόν τί έστι των φαινομένων. προδηλοτάτη δε γίνεται ή διάκρισις, όταν ό Δημόκριτος λέγη «έτεη δε άτομα και κενόν.» έτεη μεν γαρ λέγει αντί του άληθεία. κατ' άλήθειαν δε ύφεστάναι λέγων τάς τε άτόμους και το κενόν, δτι διενήνοχεν ήμων... περιττόν οίμαι λέγειν); въ пятыхъ свидътельство Аристотеля о томъ, что Демокрить изъ предшествовавшихъ Сократу философовь особенно много (am meisten) ванимался опредбленіемъ понятій (Arist. Metaph. XIII, 4, 1078 b, 17: Σωκράτους

- 151 -

вещь есть, ни того, какова она не есть". "На основанія этого пра-

вила слёдуеть знать, что люди далеки отъ истины". "По истинъ мы не знаемъ ничего ни о чемъ, но у каждаго поверхностное мнъніе".

δὲ περὶ τἀς ἠθικὰς ἀρετὰς πραγματευομένου καὶ περὶ τοὑτων ὀρίζεσθαι καθόλου ζητοῦντος πρώτου τῶν μέν γὰρ φυσικῶν ἐπὶ μικρὸν Δημόκριτος ἤψατο μόνον καὶ ψρίσατό πως τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρόν); и наконець въ шестыхь то, что если бы Демокрить отрицаль возможность знанія, то онь не могь бы выставить научной системы. Но во всрвыхъ, у насъ никакого ручательства, что Демокритъ не противоричилъ себи. Противорёчія, притомъ самыя коренныя, дежатъ въ основаніи почти всёхъ философскихъ системъ, и при существовани положительныхъ свидётельствъ о принадлежности того или другаго воззрвнія известному философу, отрицать эту принадлежность, ссылаясь только на противорёчія, значить поступать произвольно. Во вторыхь, изъ словъ самого Демокрита, приведенныхъ Секстомъ, не видно ни того, что Демокритъ приравнивалъ върное мнёніе разумному познанію, ни того, что это послёднее признаваль путемъ въ постижению истины. Это объяснение принадлежить Сексту, котораго склонность перем'яшивать чужое со своимъ и перетолковывать по своему изв'естна; оно внушаетъ противъ себя темъ большее подозрение, что Демокритъ, по словамъ самого Секста, въ техъ самыхъ «Правилахъ», изъ которыхъ взятъ объясняемый Секстомъ отрывокъ, настанваль на невозможности доказательствъ. Adv. Mathem. VIII, 327: таха кај Динокритос-таха потому, что Демокритъ отрицалъ возможность доказательствъ не прямо, а косвенно, οτραπαя возможность истиннаго знавія—(άναιρεῖ τὴν ἀπόδειξιν)· ἰσχυρώς γάρ αὐτή διά тих Качбиши антебрикен. Если Демокрить темнымь мивніемь называль такое, которое посредствомъ зрънія, слуха, обонянія и пр. неспособно воспринимать даже немного (έπ' έλαττον — относить эти слова къ атомамъ, какъ это ділаетъ Целлеръ, l. c. 778, нѣтъ никакого основанія), то подъ втриммъ митвіемъ онъ могъ подразумівать такое, которое способно воспринимать сравнительно съ темнымъ много, т.-е. воспріимчивость боле тонкую, чэмъ та, которую онъ называлъ темной. Такое объяснение словъ Демокрита болье правдоподобно, чемъ Секстово, такъ какъ, по свидетельству Аристотеля, Демобрить не указываль на умъ, какъ на познающую истину способность (De Anima I, 2, 404a, 29: ού δή χρήται τῷ νῷ ὡς δυνάμει τινὶ περὶ τὴν ἀλήθειαν). Сенсуализмъ Демокрита косвенно подтверждается и сенсуализмомъ Епикура, усвоившаго систему Демокрита поччи безь изм'яненія. Если бы Демокрить, не отличавшій, какъ, повидимому, соглашается и Целлерь (ibid. 820 f.), умственной дъятельности отъ чувственной, сталь бы настанвать на большей достовёрности разумнаго познанія передъ чувственнымъ, то онъ допустыъ бы еще болће разительное противорвчіе, чвить то, котораго не желаетъ признать Целлерь. Вирочемъ, если бы и было доказано, что Демокритъ отличалъ разумное познание (дающее намъ свёдёнія исключительно о существованій пустоты и атомовъ) отъ чувственнаго (знакомящаго насъ со всёми явленіями), какъ истинное отъ ложнаго, то и въ этомъ случав не было бы основанія отрицать скептицизмъ Демокрита. Главное содержаніе напъ опыть получаеть оть чувствь. Сказать людямь, что они не знають ничего, кроми того. что существуеть пустота и атомы, значить сказать почти тоже, что они ничего не знають. Въ третьихъ, свидътельства Плутарха и Секста не имъютъ никакой пъни сравнительно съ отрицающими ихъ собственными словами Демокрита и свидетельствонъ Аристотеля. Самое большое, что мы можемъ вывести изъ свидътельствъ Плутарха и Секста, это то, что Демокрить не быль послёдователень. Ср. приведенныя выше (стр. 150, прим. 1 нач.) слова Секста и Theophr. De Sensu 69: атопоч ос каі то паби άξιούν ταύτὸ φαίνεσθαι τῶν αὐτῶν αἰσθανομένοις καὶ τούτων τὴν ἀλήθειαν ἐλέγχειν, καί ταῦτα εἰρηκότα πρότερον τὸ τοῖς ἀνομοίως διακειμένοις ἀνόμοια φαίνεσθαι καί πά-

Digitized by Google

"Ясно, что у насъ нътъ средствъ знать достовърно, какова на самомъ дълъ каждая вещь". Начало философскаго скептицизма мы видъли у Ксенофана<sup>1</sup>). У Емпедокла точно также встръчаются жалобы на ограниченность человъческаго разумънія, на невозможность познать что нибудь помимо случайныхъ явленій<sup>8</sup>). Но самое полное выра-

λιν τό μηθέν μαλλον έτερον έτέρου τυγχάνειν της αληθείας. Βοзможно предположить, что онъ въ различные періоды своей дёнтельности имёль различныя воззрёнія на природу знанія. Изъ свидѣтельства Секста слёдуетъ не то, что Демокритъ не отождествлялъ истину съ явленіями, а скорѣе то, что онъ пе одобряль догматической формулы Протагора, утверждавшей одинаковую истивность всёхъ явленій, тёмъ болёе, что эта формула бій тήν περιτροπήν (см. выше) опровергаеть сама себя; съ точки зрвнія Домокрита Протагоръ долженъ былъ бы сказать, что хотя истина и лежитъ въ явленіяхъ, но мы не знаемь, какія изь явленій истины, и какія нѣть. Презрительный отзывь объ еристикахъ ничего не доказываетъ, такъ какъ можно быть сенсуалистомъ и скептикомъ и витств съ тъмъ презирать еристиковъ. Въ четвертыхъ, Сскстъ не отрицаетъ ни того, что Демокрить быль скептикомь, ни того, что его скептицизмь основань на общемь всёмь скептивамь ученій объ относительности знанія, а только ставить на видь, что скептицизмъ Демокрита былъ не столь безусловенъ, какъ скептицизмъ самого Секста. Это ясно изъ тѣхъ словъ Секста, которыя предшествуютъ выписаннымъ Целлеромъ словамъ (и приведены мною на стр. 148, пр. 4). Въ пятыхъ, изъ того, что по словамъ Аристотеля, Демокритъ немножко касался опредвленій (а не особенно много ими занимался, какь переводить Целлеръ) и кое-какъ опредблялъ теплое, холодное и т. д., вовсе не следуетъ, что онъ не отрицалъ возможности знанія. Определенія, въ особенности кос-сакія, можно найти у всякаго скептика. Но пусть даже опредвлевія несовмёстны съ скептицизмомъ, откуда, повторяю, намъ извёстно, что Демокрить былъ всегда иослёдователень? Наконець, если признать правильнымъ послёдній доводъ Целлера, то становится невозможнымъ вакой бы то ни былъ скептицизмъ, такъ какъ всякій скептицизмъ неизмѣнно опирается на тв или другія догматическія предположенія. Какимъ образомъ Протагоръ, котораго Целлеръ признаетъ скептикомъ, могъ выработать исихологическую теорію, утверждающую, что въ основаніи всего лежить движеніе и что всъ наши состояния одинавово истинны? Какимъ образомъ Антисеенъ, допускавший соединение только тождественныхъ словъ въ предложения и настанвавший на томъ, что все истинно и ни противъ чего нельзя возражать (объ этомъ см. Zeller, Philosophie der Griechen, II, 3-te Aufl., 1875, S. 251, f.), могъ написать цёлый трактать о различіи между мнё. ніемъ и знаніемъ? Такихъ прим'вровъ можно привести десятки.

- <sup>1</sup>) См. выше, стр. 120, прим. 1.
- <sup>2</sup>) Sext. Emp. adv. Math. VII, 122 (v. 36-44 M.):
  - στεινωποὶ μὲν γὰρ παλάμαι κατὰ γυῖα κέχυνται, πολλὰ δὲ δείν' ἔμπαια, τάτ' ἀμβλύνουσι μερίμνας, παῦρον δὲ ζωῆς ἀβίου μέρος ἀθρήσαντες ὠκὑμοροι, καπνοῖο δίκην ἀρθέντες ἀπέπταν, αὐτὸ μόνον πεισθέντες, ὅτῷ προσέκυρσεν ἕκαστος, πάντοσ' ἐλαυνόμενοι· τὸ δ' ὅλον πᾶς εῦχεται εὑρεῖν αῦτως· οῦτ' ἐπιδερκτὰ τάδ' ἀνδράσιν οῦτ' ἐπακουστά, οῦτε νόψ περιληπτά. σὺ δ' οῦν, ἐπεὶ ὡδ' ἐλιάσθης, πεύσεαι οὐ πλέον ἠὲ βροτείη μῆτις όρᾶται.

Если мы теперь на основании только что сдёланнаго историческаго очерка и того, что намъ извёстно о философскихъ воззрёніяхъ софистовъ, захотимъ опредвлить ихъ мвото въ исторіи греческой Философіи, то должны будемъ признать, что и здъсь, подобно тому какъ въ жизни нравственной, они были не преобразователями, а лишь завершителями и истолкователями уже существовавшаго движенія. Философская теорія Протагора выработалась изъ ученій Гераклита, Парменида, Емпедокла и Демокрита <sup>2</sup>); ея своеобразность исключительно въ томъ, что Протагоръ воспользовался доводами этихъ философовъ для доказательства руководительнаго въ его время правила, что человъкъ-мъра всъхъ вещей <sup>2</sup>). Ученіе Горгія вознивло на почвъ Елейскаго ученія <sup>4</sup>); безусловный нигилизмъ и скептицизмъ былъ (какъ только что замъчено) провозглашенъ раньше Горгія Ксеніадомъ. предшественниковъ Натурализмъ Продика нашелъ въ натурализмѣ Анаксагора и Демокрита <sup>5</sup>); ученіе Антифонта о познанія

1) Sext. Emp. adv. Math. VII, 53: Ξενιάδης δε ό Κορύνθιος, οῦ καὶ Δημόκριτος μέμνηται, πάντ' είπων ψευδή και πασαν φαντασίαν και δόξαν ψεύδεσθαι και έκ του μή όντος παν τὸ γινόμενον γίνεσθαι καὶ εἰς τὸ μὴ ὄν παν τὸ φθειρόμενον φθείρεσθαι, δυνάμει τής αὐτής ἔχεται τῷ Ξενοφάνει στάσεως. Cp. ibid. 388, 399, VIII, 5; Pyrrh. II, 18. Что Ксеніадъ жилъ въ періодъ, предшествовавшій софистамъ, это я заключаю во первыхъ изъ того, что Сексть, перечисляя скептиковъ въ хронологическомъ порядат (хотя, правда, и не строгомъ), ставитъ Ксеніада раньше Протагора и Горгія, непосредственно посяв Ксенофана (adv. Math. VII, 48: кай а̀veîλov dè aùto (то̀ кріти́ріоч) Ξενοφάνης τε ό Κολοφώνιος και Ξενιάδης ό Κορίνθιος και Άνάχαρσις ό Σκύθης και Протачбрас и пр.) и во вторыхъ изъ того, что на Ксеніада ссылается Демокритъ (см. выше). Горгій написаль свою книгу Περί του μή όντος η περί φύσεως въ 444 году (Olymp. in Gorg. p. 7), т. е. когда Демокриту было только 16 явть; но предполагать, что Ксеніадь шель по слёдамь Горгія, нёть никакого основанія. Слёдуеть думать наобороть: Ксеніадь собраль вокругь себя цёлую философскую школу (Sext. adv. Math. VII, 399: ol пері Есисабич), Горгій полагаль свою славу въ риторикь, а въ философія быль эклектикомь, пользовавшимся разнообразными ученіями для доказательства не одной какой-нибудь постоянной основной мысли, но того, что ему въ каждомъ данномъ случав нужно было доказать.

<sup>2</sup>) Выше, стр. 106, пр. 5; стр. 113, пр. 1, 2; стр. 116, пр. 6; стр. 123, пр. 1; стр. 141, пр. 3; стр. 146, пр. 8; стр. 148, пр. 3 и 4.

<sup>3</sup>) Выше, стр. 54, слѣд.

<sup>4</sup>) Више, сгр. 105, пр. 5; стр. 131, пр. 1; стр. 135, пр. 4; стр. 136, пр. 1 и 2.

•) Выше, стр. 143, пр. 9.

• Digitized by Google

по мысли то же, что ученіе Ксеніада <sup>1</sup>). Общее всёмъ софистамъ убѣжище—туманныя страны небытія впервые указалъ Парменидъ <sup>2</sup>). Основаніе еристикѣ было положено Зенономъ <sup>3</sup>), а теоретической риторикѣ—Емпедокломъ<sup>4</sup>). Еристика въ одно и то же время была показателемъ разложенія философскаго объективизма <sup>5</sup>) и совмѣстно съ риторикой—средствомъ къ крушенію объективизма политическаго <sup>6</sup>).

- <sup>2</sup>) Выше, стр. 122, слѣд.
- •) Выше, стр. 133, пр. 3; стр. 134, пр. 1.
- 4) Выше, стр. 144, пр. 1.
- •) Выше, стр. 116, след.
- <sup>6</sup>) См. главу V.



<sup>1)</sup> Объ Антифонтв см. выше, стр. 40.

Психодогическія причины, вызваївшія появленіе софистовъ.—Значеніе себядюбивыхъ волненій въ исторія.—Рознь и борьба на всёхъ ступеняхъ росга общественнаго организма.— Эгонзмъ отдёльныхъ лицъ, семьи, рода, племени, государства.—Соотвётствіе идеаловъ воспитанія средствамъ борьбы.—Авинская исторія — совершеннёйшсе воплощеніе общеисторическаго типа.—Воспитательные пдеалы въ Асинахъ до и послё половини V вѣка.—Судебная и закоподательная борьба, ея мотивы и цёли.—Подпольная борьба партій.—Риторика и еристика какъ средства борьбы.—Связь еристики съ судебной и законодательной практикой.—Кораксъ и Тизій—первые представители практической еристики.—Положеніе безоружныхъ въ демохратической борьбѣ всѣхъ противъ всѣхъ.—Асины идеальныя и дѣйствительныя.—Послѣциее слово о практическомь значеніи софистовъ.

идеальныя и двиствительныя. — Посляднее слово о практическомь значени софистовь.

Мы прослёдили исторію возникновенія и развитія субъективизма въ Леинахъ п указали мёсто, которое занимають въ ней софисты; но при изложеніи политическихъ событій касались только ихъ внёшней связи и оставляли почти безъ вниманія тё чисто психологическія причины, которыя вмёстё съ внёшними вырабатывали строй Леинской жизни,—сначала подчиняясь ихъ указанію, затёмъ сами мало по малу давая имъ указанія, пока наконецъ со второй половины V вёка въ такъ называемомъ софистическомъ направленіи не получили первенствующаго значенія. Софистическое направленіе было завершеніемъ греческой культуры, софисты—наиболёе типичными его представителями. Въ крайнихъ выразителяхъ этого направленія— Оразимахъ и Полё—психологическій двигатель асинской жизни нашелъ полное воплощеніе. Не зная, каковъ этотъ двигатель, невозможно понять значенія практической дѣятельности софистовъ. Но для того, чтобы его вынснить, необходимо заглянуть въ тайники человѣческаго духа.

Современная психологія всю человъческую дъятельность объясняеть изъ взаимодъйствія между внъшней средою и духомъ и непосредственно — изъ разнаго рода волненій и связанныхъ съ ними идей, но старается сложныя духовныя побужденія вывести генетически изъ двухъ простъйшихъ психофизіологическихъ началъ — изъ ищущей выхода нервной энергіи и стремленія къ самосохраненію — осложняющихся и измъняющихся въ процессъ развитія до неузнаваемости вслъдствіе

٧.



приспособленія, наслёдственности, ассоціацій <sup>1</sup>). Справедливо ли это генетическое объясненіе для всёхъ духовныхъ явленій, или нётъ — достовёрно во всякомъ случаё то, что большая часть практической дёятельности человёка, даже на высотё культуры, можетъ быть выведена изъ себялюбивыхъ волненій. Еслибы себялюбіе не было основнымъ двигателемъ человёческой жизни, то невозможно было бы объяснить ни существованія религіозныхъ заповёдей, подагающихъ добродётель въ любви къ ближнему, какъ къ самому себъ<sup>3</sup>), ни того, что до сихъ поръ не было ни одной, построенной не на пустословіи только, этики, которая бы вольно или невольно не признавала себялюбія, въ тёхъ или другихъ его проявленіяхъ, прямой или отдаленной причиной, направляющей волю къ хорошему и отвращающей отъ дурнаго<sup>3</sup>), ни существо-

<sup>2</sup>) См. слѣд. прим.

<sup>э</sup>) Нѣтъ болѣе очевидной истины, чѣмъ та, что «существо должно жить, прежде чёмъ действовать. Отсюда непосредственно слёдуетъ, что действія, которыми каждый поддерживаеть свою собственную жизнь, должны, вообще говоря, стоять, по своей повелительности, виереди всёхъ другихъ дёйствій, къ которымъ онъ способенъ... Если каждый не будеть надлежащимь образомь заботиться о себь, его заботливость о всёхь другихъ окончится смертью; а когда каждый доведетъ себя такимъ образомъ до смерти, то не останется и другихъ, о которыхъ слёдовало бы заботиться» (Spencer, The Data of Ethics, Lond. 1884, p. 187). Несомнённо также и то, что «удовольствія связаны съ возвышеніемъ, а страданія съ пониженіемъ энергія жизненныхъ функцій». (Bain, The Senses and the Intellect, 3-d ed., Lond. 1868, p. 300, sq.; The Emotions and the Will, 3-d ed. Lond. 1880, p. 313, sq.; cp. Mental Science, Lond. 1879, p. 80 sq.; Spencer, Principles of Psychology, 3-d. ed. Lond. 1881, I, 278, sq.; The Data of Ethics, p. 79). Этика даеть правила поведенія по отношенію къ самому себь и другимъ; поэтому она неизбёжно должна указывать, какъ на основной мотивъ, либо на стремление къ самосохранению, либо на влечение къ удовольствиять (реальнымъ или идеальнымъ, непосредственнымъ или посредственнымъ) на отвращение отъ страданий (точно также реальныхъ или идеальныхъ, настоящихъ или будущихъ, посредственныхъ или непосредственныхъ) служащія выраженіемъ этого стремленія. (На высокихъ ступеняхъ духовной культуры вслёдствіе сложныхъ причинъ, объяснять которыя здёсь неумёстно, не всё удовольствія служать цёлямь самосохраненія, но по первоначальной связи между ними и самосохраненіемъ человѣкъ стремится къ удовольствіямъ неизмѣнно.) При этомъ, если этика ставитъ на первомъ мъсть благо единицъ, то она должна полагать главную силу въ мотивахъ, побуждающихъ къ действіямъ, если благо общественное, то въ мотивахъ, отвращающихъ отъ двиствій; и чёмъ она больше заботится о благё другихъ, тёмъ должна быть аскетичнёе. Краткій историческій очеркъ правственныхъ ученій лучше всего докажеть справедливость этихъ замѣчаній объ этикв. Древнѣйшіе истолкователи греческой правственности, Пиоагорейцы видёли пражтвенный мотивъ въ получаемомъ душою при ся переседеніяхъ возмездія (Pyth. Carm. aur. 54, слёд. М.). Демокрить указываль на удовольствіе и неудовольствіе какъ на м'вру полезнаго и вреднаго (см. выше, стр. 146, пр. 3), а потому и хорошаго и дурнаго (Stob. Flor. V, 24. Fr. 2 M.). Софисты, если не всегда въ теоріи, то неизмѣнно въ ея примѣненіи, стояли на почвѣ чистаго эгонзма (см. выше, стр. 95, сл. и ниже,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. прим. 3.

ванія карательныхъ законовъ и учрежденій, ни необходимости ковать

въ наст. гл.). Сократъ точно также полагалъ основной мотивъ въ стремленіп къ пользё и личному счастью (Xen. Mem. I. 4. 6. 7; II, 1. 3. 4. 6. 10; III, 9, 4. 11. 12; IV, 1. 5. 6 и др. Conv. 5, 3; Plato, Protag. 333, D, сл.; 353, С, сл.); но великая разница его этики отъ софистической въ томъ, что тогда какъ софисты ставили исключительною иллю благоденствіе единиць и средствь въ этому благоденствію искали въ выгодахь чисто вибшнихъ, Сократъ доказывалъ, что благо личное стоить въ зависимости отъ блага другихъ (Xen. Mem. I, 2. 3; II, 4. 6. 10 и пр.--учение Сократа о дружбъ) и не отдёлимо отъ государственнаго (ib. II, 1, 14; III, 7), и что условія счастливой жизни лежать не вий человёка, а въ немъ самомъ-въ критическомъ самоуглубленія (ibid. III, 7; IV, 2, 24 слёд. и др.; Plato Apol. 28, Е, 36, В, слёд. 38, А и др.), отврывающимъ истинный смыслъ жизни (Xen. Memor. I, 1, 16; IV, 1, 5; 6, 1, сл. и др.), въ разсчетливой оцёнкё удовольствій (ibid. IV, 5; Plato, Protag. 351, B, сл. и особ. 356, B, слёд.) и необходимомъ для этого воздержании (Xen. Mem. I, 5, 4; II, 1, 1, сл. IV, 5, 1 сл. и др.). Всѣ дальнѣйшія нравственныя ученія древности были переработкой завѣщанныхъ Сократомъ началъ. Циники развили одностороние ученіе Сократа о воздержани (о нихъ Diog. Laert. VI, вся внига; Zeller, Philosophie der Griechen, II, 3-te Aufl. Leipz, 1875, 240, f.); Киренейим-его ученіе объ удоводьствія. (О главномъ представителѣ этого направленія Аристиппѣ, см. Diog. Laert. II, 65 сл., Zeller, l. c. II, 288 f.). Платонъ воспроизвелъ этику своего учителя вполнъ, придавъ въ тоже время ей метафизическій характерь. Сколь ни высоко Платонъ парить надь землею, однако и онь признаеть высшей цёлью счастье (Sympos. 205, A; De Rep. 354, А и др.), а основнымъ мотивомъ-пользу (De Rep. 457, В и др.); добродътель-здоровое состояние душиесть лишь средство въ достижению счастья (ibid. 354, А). По Аристотелю точно также высшее благо - счастье (Eth. Nic. I, 2, 1095a, 17, слёд.), добродётель - постоянное свойство души, которое даетъ человъку возможность исполнять свое дъло правильно (ib. II, 5. 1106а, 13, след.), т.-е. избёгая крайностей въ выборе определяющихъ нашу волю удовольствій (De Anima, II, 2, 413b, 23; III, 7, 431a, 18, сл. Eth. Nic. II, 2, 1104b, 8, сл., 5, 1006b, 8; VII, 14, 1158b, 1, сл.; X, 2, 1172b, 9, сл.) и доставляетъ поэтому выстее наслаждение (ib. X, 4, 1174b, 14, сл.). Нравственное учение Стоиковъ есть переделка Цинизма (основатель школы, Зенонъ, былъ ученикомъ Циника Кратеса, Diog. Laert. VII, 2, слѣд. и др.; Zeller, l. с. IV, 3-te Aufl. Leipz. 1880, S. 350 f.); при всемъ своемъ отчуждении отъ внёшнихъ благъ, они считаютъ высшимъ благомъ счастье и указывають, какъ на коренной двигатель нравственности, на стремленіе къ самосохраненію и себялюбіе (Diog. Laert. VII, 85, 88 и др.; Zeller, l. с. IV, 208 f.). Епикуръ въ нравственномъ учении шелъ по стопамъ Киренейцевъ и Демокрита (Zeller, l. c. IV, 471 f.). Плотинъ объединилъ въ своей этикъ ученія Стоиковъ и Платона (Zeller, l. c., V, 3-te Aufl. Leipz. 1881, 594 f.; 601 f.). Евангельское нравоучение полагаетъ высшую заповрль въ самоотверженной любви въ Богу (Math. XXII, 37; X, 37 сл.; XII, 47, сл. и др.); вторую-въ любви къ ближнему какъ къ самому себѣ (ibid. XXII, 39). Оно поэтому есть ироповёдь аскетизма (ср. особ. Math. V, 2, сл., 28, сл., '39, сл.; VI, 19, сл., 25, сл., 34; X, 37, сл.; XI, 28, сл.; XII, 19, сл.; XIX, 12, 21, сл. и др.; ср. также безпредъльно любвеобильныя, но и безпредъльно аскетическія предписанія Будды, Barthélemy St. Hilaire Bouddha, Paris, 3-me éd. 1886; Oldenberg, Buddha, Berlin, 1882; Гусевъ, Нравственный идеалъ Буддизма въ его отношении къ Христіанству, Спб. 1874): однако и оно въ полной мару признаетъ слабости человеческой природы. «Свою плоть никто не ненавидить, но лелбеть и грветь», замбчаеть Апостоль (Ephes. V, 29). «По-

Digitized by Google

# мечи и отливать пушки и содержать арміи, штыками которыхъ наро-

ступайте съ другими такъ, учитъ Христосъ, какъ бы вы желали, чтобы съ вами поступали» (Luc. VI. 31: Math. VII. 12). Согласно съ правиломъ: «Габ сокровище ваше, тамъ и сердце ваше», (Math. VI, 21) повсюду объщаетъ Онъ награды за хорошія дъла и наказанія за дурныя (Math. V, 3, сл., 19, 22, 29, сл., 46; VI, 1, сл.; VII, 1, сл., 21, VIII, 12; XII, 31, савд.; XIII, 40, сл.; XVI, 25, сл.; XVIII, 3, сл.; XIX, 17, сл.; XXV 31, ca.; Marc. III, 38, ca.; VIII, 36, ca.; Luc. XII, 8; XVII, 2, 33; Ioann. V, 29; XI, 25; I Cor. XIV, 20; Rom. X, 9 сл. XIV, 13; I Pt. V, 6 п др.). Первый представитель раціонализма въ новой философіи, Декарть, въ правственномъ міровоззрівній стоить на почвѣ «утилитарнаго оппортунизма» (Discours de la Méthode, p. 15, sq., éd. Simon). Мальбраншь учить, что наша воля по необходимости направляется въ высшему наслаждению, но его мы можемъ получить лишь въ Богъ, поэтому мы должны Бога любить всёмъ сердцемъ. (Recherches de la Vérité, Paris, 1772, I, p. 17, sq.). По Лейбницу, назначение человъка-блаженство въ Богъ, т.-е. въ непрерывномъ прогрессъ къ новымъ удовольствіямъ и совершенствань (Principes de la Nature et de la Grâce, 18, p. 118, b Erdm.); только мысль о Богв и безсмертіи делаеть обязательства добродетели и справедливости безусловно необходимыми (Nouv. Ess. l. 2, ch. 21, p. 264, b). Спиноза выразиль основную мысль своей этики въ сжатой формуль (Eth. Pars IV, Prop. XXIV): Ex virtute absolute agere nihil aliud in nobis est, quam ex ductu rationis agere, vivere, suum esse conservare (haec tria idem significant) ex fundamento proprium utile quaerendi. (Cp. Tract. Theolog. Pol. c. XVI, p. 359, сл., ed. Ien. 1802). Кантъ, хотя объявляетъ въ «Критикт Практичессаго Разума» войну всякому эмпиризму, сенсуализму, эгоизму и up. (Kritik der Praktischen Vernunft, herausg. v. Hartenstein, Leipzig, 1867, S. 11 f., 21 f. и др.), на дълъ признаетъ главнымъ побужденіемъ себялюбіе — какъ въ мотиваціи своего высшаго нравственнаго закона «Поступай такъ, чтобы правило твоей воли вмвстѣ могло бы всегда служить принципомъ общаго законодательства» (объ этомъ законъ cm. Kritik der Praktischen Vernunft, S. 32 f.; Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, her. v. Kirchmann, Heid. 1882, S. 20; 44 f., объ его мотивація Kritik der Prakt. Vern. S. 73 f., Grundlegung, 21 f.), такъ и въ учение о высшемъ благв, объединяющемъ въ себѣ добродѣтель и несовмѣстимое съ нею, а потому очевидно себялюбивое, счастье (объ этомъ Kritik der Prakt. Vernunft, S. 116 f.). Ср. блестящую критику Кантовой этики у Шопентауэра въ ero Die beiden Grundprobleme der Ethik, 2-te Aufl., Leipz. 1860. S. 117 f. Англійская этика эмпиризма (объ ся представителяхъ см. Mackintosh, On the Progress of Ethical Philosophy, 4-t ed. Edinb. 1872; Bain Mental Science, p. 543 sq.; Guyau, La Morale anglaise contemporaine, 2-me éd. Paris, 1885) зиждется на четырехъ, положенныхъ Бэкономъ, Гоббзомъ, Локкомъ и Гэртли основаніяхъ. Первый указаль на индукцію какь на единственный путь къдостиженію истины въобласти всёхъ наукъ какъ физическихъ, такъ одинаково и правственныхъ (Novum Organum, I, Aph. СХХVII). Второй поставиль на видь исключающую такь называемое «самоопредвленіе» необходимость стремленія къ самосохраненію (Quaestiones de libertate et necessitate, Moral and Political Works, London, 1750, p. 469, sq; De Cive, I, c. XIII, p. 7), сознаваемую какъ желаніе удовольствій и отвращеніе оть страданій, и относительность нравственной оцёнки къ состояніямъ чувствующаго лица и условіямъ общежитія (Leviath., с. VI, р. 26). Третій перенесь этику на почву эмпирической психологіи, отвергнувь всякія врожденныя идеи и объявивъ корнемъ правственныхъ поступковъ удовольствія и неудовольствія (Essay on the Human Understanding, Book, I, passim; относительно нравственныхъ правилъ см. Ch. III; объ удовольствіяхъ и страданіяхъ, какъ основаніяхъ этики,-

ды щетинятся тёмъ болёе, чёмъ дальше идетъ исторія, ни вообще розни и борьбы, опредёляющихъ людскія отношенія на всёхъ ступеняхъ роста государственнаго организма ').

Book II, ch. XXVIII). Гэртан разработаль ученіе объ ассоціацін ндей и объясниль ври помощи этого ученія возникновеніе правственнаго чувства изъ удовольствій и неудовольствій (Observation on Man, London, 1749). Знаменитьйшій представитель этого направленія въ настоящее время, Бэнъ, весь ростъ нашей вольной деятельности выводить изъ совмъстнаго дъйствія трехъ причинъ-разряженія нервной энергіи въ непроизвольныхъ движеніяхъ, закона самосохраненія (по которому удовольствія возвышають, а страданія понижають энергію жизненныхь функцій) и закона смежности (The Senses and the Intellect, p. 64 sq., 296 sq., 328 sq., 407 sq. H gp.; The Emotions and the Will, p. 303 sq.; cp. Mental Science, 79 sq., 318 sq.). The me camba Havana признаетъ основными и представитель выдвинутаго Дарвиномъ ученія о развитін, Сценcept (The Principles of Biology; The Principles of Psychology, The Data of Ethics см. выше), который расходится съ эмпириками не въ основаніяхъ, а въ метод'є (объ этомъ см. Bain, The Emotions and the Will, p. 47 sq. и особенно 318 sq.) Къ этикъ психологическаго эмпиризма примыкають также и учевія, полагающія цачало нравственности въ симпатіи (отраженномъ себядюбім, смягченномъ къ тому же привычками общежитія, объ этомъ Bain, The Emctions and the Will, p. 111, sq.; Mental Science, p. 277 sq.; Spencer, Principles of Psychology II, p. 558, sq.) Agama CMMTA (Theory of the Moral Sentiments, Lond. 1759), Pycco (Discours sur l'origine de l'inégalité, Paris, 1754) и Шопенгауэра (Die beiden Grundprobleme der Ethik. S. 210 f., Die Welt als Wille und Vorstellung, 4-te Aufl. 1873, I, 443 f.). О теоріяхъ (Броуна, Стюарта, Рида и др.), прибъгающихъ для объясненія нравственныхъ явленій «ad asylum iguorantiae» (ср. Spinoza, Eth. Pars. I, App.)--къ перазложимому правственному сознанію, говорить не стоить, такь какь они принимають за извёстное именно то, что сл<sup>4</sup>дуеть объяснить; у виднѣйшаго представителя такихь теорій—Гетчесона (A System of Moral Philosophy, Glasg. 1755) «нравственное чувство» сводится въ концъ концовъ къ симпатіи. (См. Book I, ch. 3, 7). Не большаго вниманія заслуживаеть и этика Вундта (Ethik, Stuttg., 1886), старающагося вывести нравственные поступки изъ двухъ отличныхъ отъ себялюбія и симпатіи, а потому безсодержательныхъ, Selbsgefühl и Mitgefühl (S. 438 f.), выражающихся въ мотивахъ воспріятія, разсудка и разума (S. 436 f.) н в родь средневыковой исихологін съ физіологической окраской. «Die Phrasenmachereien» Фихте, Шеллинга, Гегеля, Гербарта и пр. не стоятъ того, чтобы на нихъ останавливаться. Критику главнъйшихъ направленій въ этикъ дають-съ точки зрінія утилитаризма Sidgwick, The Methods of Ethics, 3-d ed., Lond. 1884, съ точки зрения на иден, какъ двигающія сили,-Fouillée, Critique des Systèmes de Morale Contemporains, Paris, 1883. (Ср. также Guyau, l. с.). Въ заключение считаю необходимымъ замѣтить, что хотя себялюбіе и служить главнымь двигателемь жизни, оно двигатель не единственный; многое въ нашей практической деятельности объясняется изъ стремления идей переходить въ двиствительность (объ этомъ Bain, The Senses and the Intellect, p. 341 sq., The Emotions and the Will, p. 390 sq.; Mental Science, p. 90 sq., 351 sq.; Carpenter, Principles of Mental Physiology 6-th ed., Lond. 1881, p. 279 sq.; Fouillée l. c., La Liberte et le Determinisme, 2-me éd. Paris, 1884) и изъ сгруппировавшихся вокругь нихъ и изъ нихъ весьма разнообразныхъ волненій, отришенныхъ, въ ихъ непосредственной действительности, отъ всявихъ себядюбивыхъ побуждений. Весь вопросъ однако въ томъ, какъ произошли эти иден и волненія.

<sup>4</sup>) Мы увидимъ ниже, что между прочимъ и появление софистовъ было вызвано об-

### Основной элементь государственнаго общежитія-семья. Семья

щей борьбой. При томъ значенія, которое я въ настоящей глав'я придаю езгляду на жизнь, какъ на общую борьбу, считаю не лишнимъ пояснить этотъ взглядъ мивніями философовъ, поэтовъ и ввроучителей, которыя получать фактическое подтверждение въ дальныйшемъ изложения, а предварительно покажуть, что въ данномъ случав я далеко не стою особнякомъ. Въ воображения Гераклита общая борьба напечатлълась такъ сильно, что онъ (какъ мы уже знаемъ, см. выше, стр. 108, сл.) возвель раздорь въ міровую силу; точно также л Емпедокль, который однако ненависти противопоставиль любовь (см. выше, стр. 139, 142). На рознь въ собственно человическихъ отношенияхъ изъ древнихъ мыслитедей съ особой выразительностью указывають Сократь и Платонь. Xenoph. Memor. II, 6, 17 - 22: Θράττει σε, ῶ Κριτόβουλε, ὅτι πολλάκις ἄνδρας καὶ τὰ καλὰ πράττοντας καὶ τῶν αἰσχρών απεχομένους όρας αντί του φίλους είναι στασιάζοντας αλλήλοις και χαλεπώτερον χρωμένους τῶν μηδενός ἀξίων ἀνθρώπων. Και οὐ μόνον γ' ἔφη ὁ Κριτόβουλος, οἱ ἰδιῶται τούτο ποιούσιν, άλλά και πόλεις αί των τε καλών μάλιστα έπιμελόμεναι και τά αίσχρα ήκιστα προσιέμεναι πολλάκις πολεμικώς έχουσι πρός άλλήλας... εί δε δή και οί άρετην άσκουντες στασιάζουσί τε περί του πρωτεύειν έν ταις πόλεσι και φθονουντες έαυτοῖς μισοῦσιν ἀλλήλους, τίνες ἔτι φίλοι ἔσονται καὶ ἐν τίσιν ἀνθρώποις εὕνοια καὶ πίστις έσται; Άλλ' έχει μέν, έφη ό Σωκράτης, ποικίλως πως ταθτα, ῶ Κριτόβουλε, φύσει γάρ έχουσιν οί άνθρωποι τὰ μέν φιλικά δέονταί τε γάρ άλλήλων και έλεοθσι και συνεργούντες ψφελούσι και τούτο συνιέντες χάριν έχουσιν άλλήλοις. τα δε πολεμικά τά τε γάρ αὐτὰ καλά και ήδέα νομίζοντες ύπερ τούτων μάχονται και διχογνωμονούντες έναντιούνται. πολεμικόν δέ και έρις και όργή και δυσμενές μέν ό τοῦ πλεονεκτεῖν ἔρως, μισητὸν δὲ φθόνος. άλλ' δμως διά τούτων πάντων ή φιλία διαδυομένη (прокрадываясь, cp. Thuc. IV, 110 κ др.) συνάπτει τούς καλούς τε κάγαθούς.<sup>●</sup>Изъ этихъ словъ Сократа очевидно, что онъ то̀ πολεμικόν считаль въ народной массе настроеніемь боле сильнымь, чёмь τό φιλικόν. Plato, Phaedo, 66, C; De Rep. 586 A-B: Οι άρα φρονήσεως και άρετης άπειροι, εψωχίαις δε και τοις τοιούτοις αεί ξυνόντες κάτω, ώς ξοικε, και μέχρι πάλιν πρός τό μεταξύ φέρονταί τε και ταύτη πλανώνται διά βίου, ύπερβάντες δε τοῦτο πρός τό άληθώς άνω ούτε ανέβλεψαν πώποτε ούτε ήνέχθησαν ούδε του όντος τῷ όντι επληρώθησαν ούδὲ βεβαίου τε καὶ καθαρᾶς ἡδονῆς ἐγεύσαντο, ἀλλὰ βοσκημάτων δίκην κάτω ἀεὶ βλέποντες και κεκυφότες είς γήν και είς τραπέζας βόσκονται χορταζόμενοι και δχεύοντες και ένεκα της τούτων πλεονεξίας λακτίζοντες και κυρίττοντες άλλήλους σιδηροίς κέρασί τε καί όπλαῖς ἀποκτιννύασι δι' ἀπληστίαν, ἄτε οὐχὶ τοῖς οῦσιν οὐδὲ τὸ ὂν οὐδὲ τὸ στέγον έαυτῶν πιμπλάντες. Παντελῶς, ἔφη ὁ Γλαύκων, τὸν τῶν πολλῶν, ὦ Σώκρατες, χρησμωδείς βίον. Leges. 625, Ε-626, Ε: ανοιαν δή μοι δοκεί καταγνώναι τών πολλών (δ νομοθέτης) ώς ου μανθανόντων, ότι πόλεμος del πασι δια βίου ξυνεχής έστι πρός άπάσας τάς πόλεις... ην γάρ καλούσιν οί πλειστοι των άνθρώπων είρηνην, τουτ' είναι μόνον δνομα, τψ δ' ἔργψ πάσαις πρός πάσας τὰς πόλεις ἀεὶ πόλεμον ἀκήρυκτον κατά φύσιν είναι... τον γάρ λόγον έπ' άρχην όρθως άναγαγών σαφέστερον έποίησας, ώστε ράον ανευρήσεις, ότι νυν δη ύφ' ήμων όρθως ερρήθη το πυλεμίους είναι πάντας πάσι δημοσία τε κοι ίδια έκάστους αύτούς σφίσιν αύτοῖς. (Ср. разсказь Өукидида о исрвобытной жизни 15 Греціи, I, 2, слёд.). Aristot. Polit. I, 2, 1253a, 6; ibid. 30, слёд.; II, 5, 1263а, 16, слёд. (См. ниже, стр. 164, пр. 1). Почти тоже, что Платонъ въ «Законахъ», только болве різко, говорить Гоббаъ, De Cive, Epistola dedicatoria: Homo homini lupus (ср. Xenoph. Memor. II, 9, 2, сл.; Hom. Il. XVI, 156, сл. и др., Math. X, 16 и др.). Естественное состояніе людей, по Гоббау, bellum omnium in omnes (ibid. с. I, 12, сл., р. 7, слёд, ed. Amst. 1688; Leviath., с. XIII, р. 63, слёд.). Quoties ergo

# разростается въ родъ, родъ-въ племя, племя подчиняеть себе другіе ро-

(поясняеть онь, Leviath. l. c., cp. De Cive, Praefatio ad lectotem, также с. II, 2 п.) duo idem cupiunt, quo frui ambo non possunt, alter alterius hostis sit, et ad finem sibi propositum (quae est conservatio propria) alter alterum conatur subjugare vel interficere... Mirum fortasse videbitur, naturam homines dissociavisse, et ad mutuam caedem aptos produxisse; et tamen hoc perspicue illatum est ex natura passionum, et praeterea experientiae consentaneum. Cogita enim, quando iter ingrederis, cur comites quaeris, arma gestas; quando dormitum is, fores claudis, arcas obferas, idque legibus et ministris armatis ad omnem violentiam ulciscendam paratis, qualem habeas opinionem de concivibus, de vicinis et de domesticis. Nonne cautela ista tua genus humanum acque acusas atque ego? Spinosa, Tractatus Politicus, c. I. 5: Est enim hos certum et in nostra Ethica verum esse demonstravimus (Pars III et IV) homines necessario affectibus esse obnoxios et ita constitutos esse, ut eorum, quibus male est, misereantur et quibus bene est, invideant et ut ad vindictam magis, quam ad misericordiam sint proni et praeterea unumquemque appetere, ut reliqui ex ipsius ingenio vivant, et probent, quod ipse probat et quod ipse repudiat, repudient; unde sit, ut cum omnes pariter appetant primi esse, in contentiones veniant et, quantum possunt, nitantur se invicem opprimere et, qui victor evadit, magis glorietur, quod alteri obfuit, quam quod sibi profuit. Ту же самую истину выражаеть и знаменитое учение Дарвина о борьбѣ за существование (The Origin of the Species, Lond. 1859). Schopenhauer Die Welt als Wille und Vorstellung, 4-te Aufl., Leipz., 1873, S. 174 f: So sehen wir in der Natur überall Streit, Kampf und Wechsel des Sieges... Die deutlichste Sichtbarkeit erreicht dieser allgemeine Kampf in der Thierwelt, welche die Pflanzenwelt zu ihrer Nahrung hat, und in welcher selbst wieder jedes Thier die Beute und Nahrung eines andern wird;... so dass der Wille zum Leben durchgängig an sich selber zehrt und in verschiedenen Gestalten seine eigene Nahrung ist, bis zuletzt das Menschengeschlecht, weil es alle anderen überwältigt, die Natur für ein Fabrikat zu seinem Gebrauch ansieht, dasselbe Geschlecht jedoch auch in sich selbst jenen Kampf, jene Selbstentzweiung des Willens zur furchtbarsten Deutlichkeit offenbart, und homo homini lupus wird. Bain, The Emotios and the Will, 3-d ed. 1881, p. 195, 451: I apprehend that the pleasure of Power in its coarsest and brutal form, which is also its most piquant form, and level to the meanest capacity, is the pleasure of putting others to pain; doing without justification what Anger does with justification. The two feelings are therefore, at bottom, almost identical. Malevolence in its purest form would thus correspond less closely with Anger than with the worst excesses of Power... The Malevolent sentiment, in the form of lust of Power, is one of the gigantic egotisms of the human mind. Moral culture is applied to curtail its development; but the efforts of the instructor are baffled by the hydra-headed character of this feeling. Strong self - repression will, after a time, obtain the aid of habituation, and make some way in toning down the violence of the emotion. For the mass of mankind, open resistance is the principal check applied to the domineering spirit. Всё приведенныя выше ученія проливають свёть и на глубокомысленное изречение Гегеля (Encyclopädie, herausg. v. Michelet, 2-te Aufl. Berlin, 1843, B. III, S. 421, 426), что важдое историческое событіе—Голгова, а вся исторія—страшный судь.

Изъ поэтовъ самое (насколько мнё извёстно) раннее указаніе на рознь, какъ на руководительное жизнью начало, встрёчается у Гезіода, въ «Трудахъ и Дияхъ». Упомянувъ о томъ, что существуетъ дурная и хорошая рознь, Гезіодъ говоритъ о послёдней, 20-26:

## - 163 --

ды и пломеная такимъ образомъ создается населеніе государства<sup>1</sup>). Члены семья связываются между собою кровнымъ родствомъ, единствомъ интересовъ, привычкой дручъ къ другу, вваниной симпатіей; члены рода---твии же самыми, хотя и болёе слабыми узами, къ которымъ за то присоединяется сила преданія; члены племени ---единствомъ происхожденія, языка, религія, обычаевъ, общностью интересовъ <sup>2</sup>; члены государства------

> η τε και απάλαμόν περ δμως έπι έργον έγειρει είς έτερον γάρ τις τε ίδων έργοιο χατίζων πλούσιον, δς σκεύδει μέν αρόμμεναι ήδε φυτεύειν οικόν τ εῦ θέσθαι, ζηλοί δε τε γείτονα γείτων εἰς άφενον σπεύδοντ' ἀγαθή δ' Ἐρις ήδε βροτοίοι. και καραμεὺς κεραμεί κοτέει και τέκτονι τέκτων, και πτωχός πτωχώ φθονέει και ἀσιδός ἀσιδή.

Cp: Hom. Il. XVIII, 107-110:

ώς ἕρις ἕκ τε θεῶν ἔκ τ' ἀνθρώπων ἀπόλοιτο, καὶ χόλος, ὅς τ' ἐφέηκε πολύφρονά περ χαλεπήναι, ὅς τε΄ πολὺ γλυκίων μέλιτος καταλειβομένοιο ἀνδρῶν ἐν στήθεσσιν ἀέξεται ἠῦτε καπνός.

Eurip. Bacchae, 877-880:

τί τὸ σοφὸν ἢ τί τὸ κάλλιον παρὰ θεῶν τέρας ἐν βροτοῖς, ἢ χεῖρ' ὑπὲρ κορυφᾶς τῶν ἐχθρῶν κρείσσω κατέχειν;

Cp. Takke By con, Don Jouan XIII, 6:

Now hatred is by far the longest pleasure: "

Men love in haste, but they detest at leisure.

Религіозному сознанію человіческая жизнь, взятая вь ея непосредственной дійствительности, представляется въ томъ же світі, какъ философскому, научному и поэти ческому. «Я вижу, читаемъ ми въ Давидовихъ псалмахъ (LIV, 10—12; LV, 2, 7; СХХІХ, 8—4), насилія и распри въ городі; днемъ и ночью ходять оні по стівнамъ его; злодіяния и бидствія посреди его; посреди его пагуба; обманъ и коварство не сходять его; злодіяния и бидствія посреди его; посреди его пагуба; обманъ и коварство не сходять его; улиць его... Человікь хочеть поглотить меня, нападая всякій день, тіснить меня..., они собираются, пританваются, наблюдають за монии пятами, что бы уловить мою дущу... Душа моя среди львовь, я лежу среди дышущихъ пламенемъ, среди сыновь человіческихь, у которихъ зуби — копья и стрілы и у которыхъ языкъ — острый цечь... Они злое мыслять въ сердці, всякій день ополчаются на брань, изощряють языкъ сной, какъ змія, ядъ аспида подъ устами ихъ...» «Воть я посылаю вась (говорить Христось Апостоламъ, Мать. Х, 16), какъ овець среди волковь: итакъ, будьте мудры, какъ змій, и ирости, какъ толубы». Ср. Ibid., III, 7; VII, 15; ХХІІІ, 34 и др.

<sup>4</sup>) Ob gamma Binnems cp. Aristot. Polit. I, 2, 1252a, 28 cxbg.; Lotze Mikrokosmos, 2-te Aufl., Leipzig, 1872, 3-r B, S. 380 f.; Spencer, The Principles of Sociology, Lond. 1876, p. 481, sq.; Political Institutions, Lond. 1882, p. 265, sq.

•) По Геродоту (VIII, 144; IX, 7; также Thuc. III, 59; Grote, History of Greece, II, 239, sq.), связью между всвии Еллинами служили: 1) илеменное родство, 2) одинаковость языка, 3) общіе храмы боговь и общія празднества, 4) сходные нравы и обы-

11\*

единствомъ законовъ, силою блюдущей законы власти, общностью интересовъ въ поддержании цёлости государства <sup>1</sup>). Единство интересовъ создается главнымъ образомъ единствомъ среды. Среда нареда раз-

чан. Ср. Spencer, Political Institutions, р. 265, sq. Эта связь однако сказывалась толко тогда, когда всёмъ Еллинамъ грозила общая онасность (во время Персидскихъ войнъ), но по миновании опасности тотчасъ же порывалась, и греческие города, не смотря на свое племенное родство, одинаковость языка и пр., бороянсь другъ съ другомъ не съ меньшею ожест.ченностью, чёмъ всё вмёстё противъ общаго врага.

1) По Платону, государство создается нуждою, вслёдствіе того, что гаждый отдёльный человёкъ неспособенъ собственными силами удовлетворить всёхъ своихъ потребноcres. De Rep. 369, B-C: Γίγνεται τοίνυν, ήν δ' έγώ, πόλις, ώς έγψμαι, επειδή τυγχάνει ήμῶν έκαστος ούκ αυτάρκης, άλλα πολλων ένδεής, ή τίν' σίει άρχην άλλην πόλιν οικίζειν: Ουδεμίαν ή δ' δς. Ούτω δή άρα παραλαμβάνων άλλος άλλον έπ' άλλου, τον δ' έπ' άλλου χρεία πολλών δεόμενοι πολλούς είς μίαν οίκησιν άγείραντες κοινωνούς τε και βοηθούς ταύτη τή Ευνοικία έθέμεθα πόλιν όνομα. (Cp. съ этимъ Spinoza, Tractatus Theologico Politicus, c. 5, p. 224; J. J. Rousseau Contrat Social, l. 1, ch. 6). Appertotest, of cyazas политическую теорію Платона, укоряеть послёдняго (Polit. IV, 4, 1291a, 18) за то, что no ero γαθείο τών άναγκαίων τε χάριν πάσαν πόλιν συνεστηκυΐαν, άλλ' ού του καλού иаллоу. Укоръ этотъ несправедливъ. Платонъ различаетъ двоякаго рода причины и цёлиближайшія и конечныя (ср. особ. Phaedo, 99, В; Gorg. 467, С, сл.); непосредственная причина возникновенія государства-нужда, но главная ціль его существованія-осуществление въ человвческомъ обществе справедливости и блага (De Rep. 368, E, след., 540, А). Подобное же о происхождении и цёли государства слышимъ вы и отъ Аристотеля (Polit. I. 2, 1252a, 29):  $\pi \delta \lambda i \varsigma \dots$   $\gamma i \gamma v o \mu \epsilon v \eta$   $\mu \epsilon v$  oùv toù Zhv ëveka, oùsa de tou eù Zhv. Ваглядь, что государство возникаеть тоо Zfv ёчека Аристотель сиягчаеть указаніень на το, ότι άνθρωπος φύσει πολιτικόν ζφον (Polit. I, 2, 1258a, 2). Ηο πό επέ χυστε ποχραзуμевать подъ політіко́у? Если понимать это слово какъ синонимъ дуєлсйоч, то оно выражаеть несомивницю истину; если же, какъ желалъ Аристотель (ср. ib. 30: фоись ή брий е́и πάσιν έπί την τοιαύτην κοινωνίαν), видеть въ немь обозначение естественныго влече нія въ государственному общежитію, отдичающемуся отъ стадной жизни тёмъ, что въ немъ (Histor. Anim. I, 1, 12, 488a, 7, сл.) έν τι καί κοινόν γίνεται πάντων τό έργον (Cp. Spencer, The Principles of Sociology, p. 465, sq.; The Political Institutions, p. 244, sq.), то какъ съ этимъ естественнымъ влеченіемъ приъприть утвержденіе того же Αρθατοτελα, чτο ώσπερ γάρ και τελεωθέν βέλτιστον των ζώων ό ανθρωπός έστιν, ούτω και χορισθέν νόμου και δάκης χείριστον πάντων. χαλεπωτάτη γαρ δδικία έχουσα δπλα ό δὲ ἄνθρωπος ὅπλα ἔχων φύεται φρονήσει καὶ ἀρετῆ, οἶς ἐπὶ τἀναντία ἔστι χρήσθαι μάλιστα. διό άνοσιώτατον και άγριώτατον άνευ άρετή; (ib. 32, c.r.) Η чτο (ib. II, 5, 1263a, 16, c1.) όλως το συζήν και κοινωνείν των ανθρωπικών παντων χαλεπόν... δηλούσι δ' αί των συναποδήμων κοινωνίαι σχεδόν γαρ οι πλεῖστοι διαφερόμενοι έκ τῶν έν ποσί και έκ μικρών προσκρούοντες άλλήλοις и пр. (я не говорю уже о безсмысленныхъ словахъ I, 2, 1253а, 2, сл.)? Вёрнёе предположить, что «влеченіе» въ государственной жизни не первоначальное свойство, а пріобрятенное. Семья, родь, племя безспорно существують фиосі, государственное общежние- хощи. На закона, кака на организующую и связующую государство силу указывають Гоббзь (De Cive, c. II, 9, сл., р. 11, сл.; Leviath. c. XIII, p. 63, сд.), Спиноза (Tract. Theolog. Polit. c. V, p. 224, sq.) и Руссо (Contrat Social, l. 1, ch. 6).

Digitized by Google

нообразние ореды племени и рода, в среда племени и рода разнообразвиве среды семьн. Поэтому наибольшее единомысліе возможно межлу членами семьи, наименьшее-между членами государства. Раздорамъ нежду членами семьи, семьями рода и родами племени соотвётствуютъ раздоры между сословіями и партіями государства; но канъ разногласія въ семью, родь, племени, примиряются общесемейными, общероаовыми, общениенными интересами, такъ и раздоры въ государотвъединствоиъ общегосудерственныхъ интересовъ. Семья, родъ, шлемя, государство проявляють совершенно текой же этонэмь, какь и отдёльные люди, если затрогиваются ихъ интересы, какъ особей. Самостоятельность и обособленность членовъ семья разрушаеть единство семьи, самостоятельность и обособленность семей рода единство рода, самостоятельность и обособленность родовъ-единство племени, самостоятельность и обособленность гранданъ-сдинство госудерства. Какъ скоро члены семья отръшаются отъ кровныхъ узъ и симпатій, они свособны встратиться другь съ другомъ какъ враги, если имъ нужно одному предъ другамъ отстоять личныя выгоды. Точно также изъ-за личныхъ мнтересовъ выступають другъ противъ друга врагами нествсняемые узами законовъ и карающею властью члены государства <sup>1</sup>). Поэтому, чёмъ свободнёе и самостоятельнёе члены государства, тёмъ больше въ немъ борьбы. Безусловная свобода порождаетъ въ государствв войну всвхъ противъ всвхъ и неизменно пролагаетъ пути къ деспотизму <sup>2</sup>).

<sup>2</sup>) Истина эта въ той или другой мёрё подтверждается исторіей воёха тёхъ государствъ и геродовъ, въ которыхъ развертивала свое знамя «свобода» — исторіей Аениъ (см. ниже), Рима (въ зноху междоусобныхъ войнъ), Мюнстера (при Іоаниъ Лейденскомъ), Англін (во время Первой Революців), Франціи (въ дин Великой Геволюців) —

> But France got drunk with blood to vomit crime And fatal have her Saturnalia been To Freedom's cause, in every age and clime; Because the deadly days which we have seen, And vile Ambition, that built up between Man and his hopes an adamantine wall, And the base pageant last upon the scene, Are grown the pretext for the eternal thrall Which nips life's tree, and dooms man's worst—his second fall.

(Byron, Childe Harold's Pilgrimage, IV, 97). Не Франдія ознако виновна въ томъ, что люди осуждены на вичное рабстио. Къ событіямъ Великой Революціи вполий примивними слова Фукидида (III, 82, 2): ἐπέπεσε πολλά καὶ χαλεπὰ κατὰ στάσιν ταῖς πόλεσι, τιγνόμενα μέν καὶ ἀεἰ ἐσόμενα, ἔως ἂν ἡ αὐτὴ φύσις ἀνθρώπων ἦ, μάλλον δὲ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Aristot. I, 2, 1253a, 32 сл. (См. предыд. прим.). Hobbes, De Cive, с. 5, 4 сл.; Spinoza, Tract. Theol. Pol. c. 5, p. 224 сл.

Причены борьбы въ нъдрахъ семьи, рода, пленени, государства, между отлёдьными лицеми и цёлыми народани, всегда такъ или имаче, врано или косвению, коренятся въ себялюбіи: борьба ведется изъ-за выгоды, изъ за мости, для наказанія нообувданности, ради самозашиты <sup>1</sup>). Средства борьбы уназываются состояніями культуры. На нившей ступени человвнь борегся твиз, что непосредственно дветь ему его собственная и окружающая природа; на высшихъ --- различными орудіями, бодфе наи менье приспособленными и усовершенствовенными. Но чань дальше человакь вдеть по лестница умственнаго преуслаянія, тімь большее отвращеніе чувствуеть онь въ грубой одзической силь, одинавово свойственной какъ сму. такъ и безеловеснымъ. Образованный народь въ открытой снав прибъгаеть лишь въ исключительныхъ одучаяхъ и ведетъ обывновенно борьбу тъмъ, что отличаеть его оть безеловесныхъ--убъяденіемъ и словомъ <sup>2</sup>). Какъ средства борьбы сообразуются съ состояніемъ тультуры, такь восинтательные наеваы то оредствами борьбы. Нареды грубые видять веснитательный идеель въ облазнии великою физическою силой и всечь темъ. что ос обусловливаеть: большимь ростомь, крвпостью твля и т. д. <sup>2</sup>),

кај проудантера кај тола стота сто

<sup>1</sup>) Ср. выше, стр. 160, прим. 1.

2) Cp. Plato, De Rep. 411, C - Ε: Τί δέ; αν γυμναστική πολλά πονή και εύł ωχήται εῦ μάλα, μουσικής δὲ καὶ φιλοσοφίας μὴ ἄπτεται, οὐ πρώτον μὲν εὐ ἴσχων τὸ σώμα φρονήματός τε καί θυμοθ έμπίπλαται και άνδρειότερος γίγνεται αθτός αύτοθ;... μισόλογος δή; οίμαι, ό τοιούτος γίγνεται και άμουσος και πειθοί μέν διά λόγων όδδεν έτι χρήται, βία δε και άτριότητι ώσπερ θηρίον πρός πάντα διαπράττεται η πρ. Ηα слово, какъ орудіе борьбы, указываеть язывъ въ выреженіяхъ: «уязенть», «уколоть», «поразить» и пр. «Укрой меня оть замысла коварныхь, оть мятежа злодеевь, которые изострили языкъ свой, какъ мечъ, напрягли лукъ свой – язвительное слово, чтобы втайнъ стрёлять въ непорочнаго; они внезално стрёляють въ него и не боятся» и пр. (Ис. LXIII, 3-5). Cp. Hom. II. I, 8; II, 377; IX, 32 H MH. Ap. Aristoph. Acharn. 656, ca.; Nubes 321, 418, 431, 942, сл., 1160 и др. Платонъ разсматриваеть софистику какъ видь нахитики (Soph. 225, A; 226, A; 231, E), а софистовь называеть душиюта, дөληταί (ibid., cp. Theaet. 165, D: έλλοχων αν πελταστικός άνήρ μισθοφόρος έν λόγοις еро́цечос). Мы увидимъ, что всѣ эти обозначенія у Платона---не простыя метафоры, но вызваны глубокимъ проникновеніемъ въ жизнь, Ср. также Aristot. Rhetor. I, 1, 1355a, 39, ci.: άτοπον εί τῷ σώματι μέν αἰσχρόν μη δύνασθαι βοηθεῖν έαυτῷ, λόγψ δ' οὐκ αίσχρόν.

<sup>3</sup>) Достаточно указать на эническіе идеалы: чудовищнаго Аякса, здороваго на крикь Менелая, быстроногаго Ахиллеса, Пилемэна — косматую грудь, русскихь бога-



народы культурные — въ болье или менее утонченномъ образовани, дающемъ возможность пролагать себё пути въ китейской сутолкъ. Сколь ни возвыиненны наслаждения, доставляемыя умственною дёятельностью, и сколь ни благодётельны плоды, приносимые просвёщениемъ, въ повседневномъ течении жизни и умственная дёятельность и просвёщение служать цёлямъ себялюбія; и у культурнаго человёка умъ исполняеть обыкновенно свое первоначальное практическое назначение бываетъ оснаремъ, освёщающимъ путь къ этимъ цёлямъ <sup>1</sup>). Не признавъ этого, не возможно повять ни того, мочему люди слабаго ума боятоя людей екльнаго ума, имъ завидуютъ и ихъ ненавилять <sup>2</sup>).

тырей и пр. Ср. также разсказъ Тацита о германцахъ (Germania c. XIII, XIV, XV, XX). Все воспитаніе спартанцевъ было направлено къ тому, чтобы выростить вооруженныхъ силою убійцъ: такъ называемыя криптін служать лучшимъ тему доказательствомъ. О спартанскихъ идеалахъ ср. Plut. Lycurgus с. 14, сл.; Instituta Laconica, passim; Plato, Leges, 632, E, слёд.; Xenoph. De Rep. Lac. с. 1-10.

<sup>4</sup>) Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, I, 179, 181: Der Wille hat sich (in den lebenden Wesen) ein Licht angezündet, als ein Mittel, welches nothwendig wurde, zur Aufhebung des Nachtheils, der aus dem Gedränge und der komplicitten Beschaffenheit seiner Erscheinungen eben den volkendetesten erwachsen würde... Die Erstenntniss überhaupt, vernünftige sowohl als bloss anschauliche, geht aleo ursprünglich aus dem Willen selbst hervor, gehört zum Wesen der höhern Stufen seiner Objektivation, als eine blosse μηχανή, ein Mittel zur Erhaltung des Individuums und der Art, so gut wie jedes Organ des Leibes. Μοжно не соглашаться съ общей метафизической георieй Шоненгауэра, но нельзя не признать правильными этихъ ero замйчаній о мерекональномъ вначенія познанія. Ср. Spencer, The Data of Ethics, p. 187, sq.: cp. также Plata, De Rep. 519, A: ή ойжи ἐννενόηκας τῶν λεγομένων τανηρῶν μèν σοφῶν δέ, ὡς ὀριμὑ μèν βλέπει τὸ ψυχάριον καὶ ἀξέως ᠔ιορậ ταῦτα, ἐφ' ἂ τέτραπται, ὡς οὐ φαύλην ἔχον τὴν ὄψιν, κακία δ' ἡναγκασμένον ὑπηρετεῖν, ὥστε ὄσщ αν δἑύτερον βλέπη, τοσούτψ πλείω κακὰ ἐργαζόμενον. Βъ κακοκъ положенія σκазываются σοφοί μέν, οὐ πονηροί δέ, мы увидных ниже.

\*) См. выше, сгр. 12. Ср. также слова Өукидида объ Антифонтѣ (VIII, 68, 2): 'Αντιφῶν ῆν, ἀνὴρ 'Αθηναίων τῶν καθ' ἐαυτὸν ἀρετῆ τε οὐδενὸς ὕστερος καὶ κράτιστος ἐνθυμηθῆναι γενόμενος καὶ ἂ γνοίη εἰπεῖν, καὶ ἐς μεν δήμον οὐ παριῶν οὐδ' ἐς ἄλλον ἀγῶνα ἑκούσιος οὐδένα, ἀλλ' ὑπόπτως τῷ πλήθει διὰ δόξαν δεινότητος διακείμενος μ πp.; Eurip. Medea, 295-307:

> χρη δ' ούποθ' δστις άρτίφρων πέφυκ' άνηρ παιδας περισσώς έκδιδάσκεσθαι σοφούς χωρίς τὰρ άλλης ης ἔχουσιν ἀργίας φθόνον πρός ἀστῶν ἀλφάνουσι δυσμενή. σκαιοίσι μέν γὰρ καινὰ προσφέρων σοφὰ δόξεις ἀχρείος κοὐ σοφὸς πεφυκέναι· τῶν δ' αῦ δοκούντων εἰδέναι τι ποικίλον κρείσσων νομισθείς λυπρὸς ἐν πόλει φανεῖ. ἐγὼ δὲ καὐτὴ τήσδε κοινωνῶ τύχης. σοφὴ γὰρ οῦσα τοῖς μὲν εἰμ' ἐπίφθονος,

ни враждебныхъ ассоціацій, связанныхъ со словами, обозначающими умственную изворотливость <sup>1</sup>).

Исторія Авинъ представляеть совершеннъйшее воплощеніе намъченнаго мною историческаго тица. Ихъ государственное устройство возникаеть изъ родовыхъ отношеній; ихъ политическая жизнь открывается, движется и завершается борьбой. Авины ведуть борьбу послъдовательно съ Мегарой, Эгиной, Персамн, Лакедемонянами и т. д. Внутри ихъ также идетъ непрестанная распря—сначала между царскою властью и знатными, затъмъ между богатыми и бъдными, далъе между вождями политическихъ партій<sup>3</sup>); наконецъ, во время Пелопоннезской войны все въ Авинскомъ государствъ превращается въ одну сплошную борьбу всъхъ противъ всъхъ<sup>3</sup>) – между авинскими и спартанскими войсками, между политическими партіями, между сословіями, между отдъльными лицами. Испытавъ во время этой общей борьбы двъ кровавыя тиранніи (Четырехсотъ и Тридцати), обезсиленное смутами и общимъ развратомъ государство подпадаетъ власти македонскихъ повелителей.

Реформами Солона, Клисоена, Аристида, Ефіальта и Перинла, сосредоточившими верховную власть въ законодательныхъ собраніяхъ и судѣ, внутренняя борьба изъ военныхъ становъ мало по малу была перенесена въ эти государственныя учрежденія, а мечъ, копье, лукъ, щитъ и панцырь—замѣнены нападающимъ и отражающимъ словомъ <sup>4</sup>). Сообразно съ этимъ, тогда какъ до водворенія свободы и равенства высшею доблестью считалась военная храбрость <sup>5</sup>), со временъ ус-

> τοῖς δ' αῦ προσάντης. εἰμὶ δ' οὐκ ἄταν σοφή. σὺ δ' οῦν φοβεῖ με μή τι πλημμελὲς πάθης. οὐχ ῶδ' ἔχει μοι, μὴ τρέσης ἡμᾶς, Κρέον ½ μῦ.

<sup>1</sup>) Кромѣ слова софисть можно указать на гипокрить, художникъ, механикъ и пр.

<sup>2</sup>) См. выше, стр. 43, сл.

<sup>3</sup>) См. приведенное ниже свидѣтельство Өукидида.

4) Ср. выше, стр. 166, прим. 2.

<sup>4</sup>) При правственной оцёнкё аюнияне руководствовались какъ законами и обычаями, такъ не въ меньшей мёрё и указаніями поэтовъ и въ особенности миёніями «воспитателя Еллады» (Plato, De Rep. 606, E) Гомера, а Гомеръ весь «переполненъ Ареемъ». (Слова Аристофана объ Эсхиловихъ «Семи противъ Онвъ», Ranae, 1019). Наивысшая слава, по Гомеру, та, которую человёкъ можетъ стяжать руками и ногами (Odyss. VIII, 147– 148). Храбрость-первая доблесть (ἀρετή). Хорошіе и дурные (ἀγαθοί και κακοί) распознаются всего лучше въ засадё: у дурнаго измёняется цвѣтъ лица, онъ не можетъ сидѣть спокойно и толчется на колёнахъ, сердце у него такъ и стучитъ при мысли о смерти, зубъ не попадаетъ на зубъ; хорошій, напротивъ, не измѣняется въ лицё и «не очень труситъ» когда садится въ засаду, а сидя въ ней молится о томъ, чтобы какъ можно скорѣе схватиться съ врагами. (II. XIII, 285, сл.). Повсюду въ Иліадѣ разсѣяны сравненія



тановленія такъ называемой носрорія (общаго равноправія въ обоужденія и рёшенія политическихъ и судебныхъ дёлъ) такою доблостью стала изворотливость въ пользованія словомъ <sup>1</sup>). Изъ двухъ вётвей гре-

доблествихъ съ ястребами, коршунами, исами, волками, львами и пр. Особенно внушительно кровожваное изображение рвущихся къ бою Мирмидонянъ, рисующее высшій гомерический идеаль во эсей его неприглядной наготь (II. XVI, 155—106):

> Μυρμιδόνας δ' ἄρ' ἐποιχόμενος θώρηξεν 'Αχιλλεὺς πάντας ἀνὰ κλισίας σὺν τεύχεσιν· οἱ δέ λύκοι ὡς ' ὑμοφάτοι, τοῖσίν τε περὶ φρεσὶν ἄσπετος ἀλκή, οἱ τ' ἐλαφον κεραὸν μέταν οῦρεσι δηώσαντες δάπτουσιν· πᾶσιν δὲ παρήιον αἴματι φοινόν· και τ' ἀτεληδὸν ἱασιν ἀπὸ κρήνης μελανύδρου λάψοντες τλώσσησιν ἀραιῆσιν μέλαν ὕδωρ ἄκρον, ἐρευτόμενοι φόνον αἴματος· ἐν δέ τε θυμὸς στήθεσιν ἄτρομός ἐστι, περιστένεται δέ τε γαστήρ· τοῖοι Μυρμιδόνων ἡτήτορες ἦδὲ μέδοντες ἀμφ' ἀταθὸν θεράποντα ποδώκεος Αἰακίδαο ῥώοντ' Η πρ.

Ахиллесь, когда отомщаль Троянамь за Патрокла, быль совершеннёйшимъ воплощениемъ этого идеала. П. XXI—XXII.

<sup>1</sup>) См. ниже, стр. 171, пр. 5. Нёть сомнёнія, что въ Асинахъ и до охлократія цёнилось высоко краснорёчіе—не только послё реформы Солона, но и въ патріархадьный періодь. Патріархальный быть Асинь, какъ и всёхъ другихъ греческихъ городовь, быль подобень изображенному Гомеромъ. Какъ плёнялись греки временъ гомерическихъ поэмъ краснорёчіемъ, лучще всего можно судить по слёдующимъ словамъ Одиссея (Odyss. VIII, 166—173):

> ούτως οὐ πάντεσσι θεοὶ χαρίεντα διδοῦσιν ἀνδράσιν, οῦτε φυήν, οῦτ' ἂρ φρένας οῦτ' ἀγορητών. ἀλλος μὲν γάρ τ' εἶδος ἀκιδνότερος πέλει ἀνήρ, ἀλλὰ θεὸς μορφὴν ἔπεσι στέφει, οἱ δέ τ' ἐς αὐτὸν τερπόμενοι λεύσσουσιν ὅ δ' ἀσφαλέως ἀγορεύει αἰδοῖ μειλιχίη, μετὰ δὲ πρέπει ἀγρομένοισιν, ἐρχόμενον δ' ἀνὰ ἄστυ θεὸν ὡς εἰσορόωσιν.

Ср. (II. I, 247—248) отзывъ и Несторѣ, какъ о сладкорѣчномъ витів, у которато голосъ льется слаще меда, и необыкновенно художественную 'характеристику краснорѣчія Менезая и Одиссея (II. III, 212—223), которая виѣстѣ съ приведенными выше словами Одиссея даетъ полное представление о тоиъ, что требовалось отъ хорошато оратора въ патріархальный періодъ. Изъ IX пѣсни Иліады (442, сл.) мы даже узнаемъ, что родители поручали воспитателямъ наставлять дѣтей кромѣ военнаго искусства также и въ искусствѣ говорить—

> διδασκέμεναι τάδε πάντα, μύθων τε ρητήρ' ἔμεναι πρηκτήρά τε ἔργων

(подъ послёдними, канъ видно изъ предыдущаго, подразумъваются ёруа о́µолоо поле́иоло). Но слову въ патріархальный періодъ придавали значеніе не какъ орудію борьбы, а какъ средству подавать полезные совъты (ср. 11. II, 202: оо́т' ѐν поле́ни ѐναріθµюς, ческыю восинтанія, гимнастики и музыки, до половины V вёка первенство принадлежало гимнастика <sup>1</sup>). Отвала въ сраненіи, ловность въ бёгё и борьбё, знаніе наизуоть вдохновляющихъ храбрость поэтическихъ произведеній, безыскусственное краснорёчіе, умёнье играть на лирё или цитрё воинственные мотивы и пёть воинственные гимны, знакомство съ отечественными законами и обычаями, чтеніе, счетъ и письмо, вотъ все, что съ внёшней стороны требовалось оть доблестнаго человёка<sup>2</sup>). Доблести внутреннія— скромность и справедливость— предполагались сами собою какъ слёдствіе отсутствія умственной самостоятельности, одинаково пагубной какъ для этихъ доблестей, такъ и для подчиненной дисциплинё военной храбрости<sup>3</sup>). Со второй половины V вёка,

ойт' ένὶ βουλή и др.). Къ тому же краснорѣчіе признавалось законнымъ достояніемъ только знатныхъ: простой человѣкъ

> ἀτρέμας ήσο καὶ ἄλλων μῦθον ἄκουε, οῦ σέο φέρτεροἱ εἰσι,—ἐπεὶ οῦδὲ μὲν σὅδὲ ἔοικε δήμον ἐόντα παρὲξ ἀγορευέμεν, οὕτ' ἐνὶ βουλή οῦτε ποτ' ἐν πολέμω.

(II. II, 230—201; XII, 212—214). Съ какимъ презрёніемъ смотрёли въ то время на «бойкорёчивыхъ витій рынка», свидётельствомъ служитъ знаменитый разсказъ о Өерситё (II. II, 212—277, въ особ. 212—214, 272—277). Ср. Незіоd. Dies et Opera, 27, слёд. Сколь однако ни высоко цённыось краснорёчіе знатныхъ, оно не было главною доблестью. При перечисленіи похвальныхъ качествъ, способность подавать совёты обыкновенно ставится ниже храбрости. Ср. напр. П. II, 202; IX, 53, сл. и др.

<sup>4</sup>) О гимнастикѣ и музыкѣ, какъ основныхъ частяхъ греческаго воспитанія, см. Plato, De Rep. 376, E, слѣд.; о преобладавін гимпастини надъ музикой въ періодъ, предшествовавшій охлократін, см. приведенный ниже (стр. 173, сл.) отрињокъ изъ Аристофана.

<sup>3</sup>) Plato, Protag. 325, C, crbz.; Gorg. 452, A; Alcib. I, 106, E; Theag. 122, E; Leges. 809, A, crbz. n ap.

внёшнее основаніе скромной ужёренности (бшерообуч) и справедливости – безпрекословная покорность обычаять и законанъ (ср. Plato, Gorg. 504, D: Таїς бе тіς ψυχίς τάξεσί τε каі кобщиость обычаять и законанъ (ср. Plato, Gorg. 504, D: Таїς бе гісучотан каі кобщнон тайта δ' ёдти диканобучу те каі бшеробучу), внутревнее — отсутствіе йбріς чли сознанія своей возвышающейся надъ воякним законами и обычаяти самостоятельности. Несовмістимость бшеробучу съ йбріς очевидна сама собою; на противодоложность между йбріς и диканобучу указываеть Гезіодь, Dies et Opera, 213—218:

> ŵ Πέρση, σὺ δ' ἄκουε δίκης, μηδ' ὕβριν ὄφελλε. ὕβρις γάρ τε κακή δειλῷ βροτῷ, οὐδὲ μὲν ἐσθλὸς ῥηιδίως φερέμεν δύναται, βαρύθει δἑ θ' ὑπ' αὐτῆς ἐγκύρσας ἄτησιν όδὸς δ' ἐτέρηφι παρελθεῖν κρείσσων ἐς τὰ δίκαια δίκη δ' ὑπὲρ ὕβριος ἴσχει ἐς τέλος ἐξελθοῦσα παθών δἑ τε νήπιος ἔγνω.

По Гезіоду (ів. 293-297),

наобороть, надь онинческимы воспитаніемы преобладаеть умственное. Физической силь въ это время придають значение лишь постольку, поснольну съ криностью твла связана бодрость духа '); о самостоятельной пользё гимнастики толкують только люди стараго закада <sup>3</sup>); представители новаго направленія разсуждають о томъ. лучше ли воспитывать мододых в людей въ теоретической философіи или въ практической — риторикв и еристикв <sup>3</sup>). Старинный идеаль въ образв четырехлоктеваго великана, пышущаго копьемъ, пикой, шлемомъ, съ развъвающимся бълымъ султаномъ, топоромъ, поножами и отвагой изъ семи бычачьихъ шкуръ <sup>4</sup>), нашедшій живое выраженіе въ Геркудесь. смъняется илеаломъ пронырливаго дъльца, въ родъ Фэакса и Каллистрата, ловко пользующагося всёми орудіями мысли и слова, чтобы преслёдовать на судё и самому увертываться оть преслёдованія. Молодые люди, прежде переполнявшие гимназии и палостры, толпятся теперь у риторовъ и софистовъ, въ судахъ и законодательныхъ собраніяхъ; ихъ любимый разговоръ-о произнесенныхъ "неуязвимыми" ораторами ръчахъ <sup>5</sup>).

> ούτος μέν πανάριστος, δς αὐτὸς πάντα νοήση φρασσάμενος, τά κ' ἔπειτα καὶ ἐς τέλος ῆσιν ἀμείνω: ἐσθλὸς δ' αῦ κἀκεῖνος, δς εῦ εἰπόντι πίθηται. δς δέ κε μήτ' αὐτὸς νοέη μήτ' άλλου ἀκούων ἐν θυμῶ βάλληται, ὅ δ' αῦτ ἀχρήιος ἀνήρ.

110 «доточники», доходившіе до всего. сами, моган быть нанлучними только въ собственномъ хозяйстви; въ государственной жизни и на войни самостоятельность вминялась въ доблесть лишь государю. и веждю:

ούκ άγαθον πολυκοιρανίη είς κοίρανος κότω.

(II. II, 203). Простые люди за свою самостоятельность получали въ награду удары падкой. См. И. 198, сл.; Plato, Lidges 700, С (см. выше, стр. 78, сл.); Aristoph. Nubes 959, см. ниже: стр. 173.

') Plato, Protag. 326 C; De Rep. 410, B.

<sup>2</sup>, Напр. Лахесъ и Никій у Платона въ «Лахесь».

<sup>3</sup>) Plato, De Rep. 521, C, сл.; Euthyd. 306, сл. и др.; Isocr. XII (Panath.), 26, слид., 271; XV (De Permut.) 136, 147, слид., 197, слид.; въ особ. 258, слид., 312 и др.

') Aristoph. Ranae, 1011-1015 (Эсхилъ говоритъ Еврипиду):

σκέψαι τοίνυν οίους αυτούς παρ' έμου παρεδέξατο πρώτον ei γενναίους και τετραπήχεις, και μή διαδρασιπολίτας μηδ' άγοραίους μηδέ κοβάλους, ώσπερ νυν, μηδέ πανούργους άλλα πνέοντας δόρυ και λόγχας και λευκολόφους τρυφαλείας

καί πήληκας και κνημιδας και θυμούς έπταβοείους.

Необыкновенно характерное слово дидравной тойту найдеть обълснение въ слёдующемъ примёчани.

) Plato, De Rep. 405, B - C: "Η δοκεί σσι, ήν δ' έγω, τούτου αίσχιον είναι

## Живыми красками эту, для насъ весьма важную, разницу между ду-

τοῦτο, ὅταν τις μὴ μόνον τὸ πολὺ τοῦ βίου ἐν δικαστηρίοις φεύγων τε καὶ διώκων κατατρίβηται, ἀλλὰ καὶ ὑπὸ ἀπειροκαλίας ἐπ' ἀὐτῷ δὴ τοὐτῷ πεισθῆ καλλωπίζεσθαι, ὡς δεινὸς ὢν περὶ τὸ ἀδικεῖν καὶ ἰκανὸς πάσας μὲν στροφὰς στρέφεσθαι, πάσας δὲ διεξόδους διεξελθών ἀποστραφῆναι λυγιζόμενος, ὥστε μὴ παρασχεῖν δίκην, καὶ ταῦτα σμικρῶν τε καὶ οὐδενὸς ἀξίων ἕνεκα, ἀγνοῶν, ὅσῷ κάλλιον καὶ ἄμεινον τὸ παρασκευἀζειν τὸν βίον αὐτῷ μηδὲν δείσθαι νωστάζοντος δικαστυῦ; Η πρ. Cp. Theaet. 172, C: οἱ ἐν δικαστηρίοις καὶ τοῖς τοιούτοις ἐκ νέων κυλινδούμενοι Η πρ. Cp. Taume Isocr. De Perm. (XV), 38. Aristoph. Equites, 1872-1377:

> τὰ μειράκια ταυτὶ λέτω, τἀν τῷ μύρψ, ὰ στωμυλεῖται τοιαδὶ καθήμενα· «σοφός γ' ὁ Φαίαξ, δεξιῶς τ' οὐκ ἀπέθανε. συνερκτικὸς γάρ ἐστι καὶ περαντικός, καὶ γνῶμοτυπικὸς καὶ σαφὴς καὶ κρουστικός, καταληπτικός τ' ἄριστα τοῦ θορυβητικοῦ».

Ср. Nubes, 260, 317, слѣд., 441--451:

παρέχω τύπτειν, πεινῆν, διψῆν, αὐχμεῖν, ῥιγῶν, ἀσκὸν δείρειν, εἶπερ τὰ χρέα διαφευἕοῦμαι τοῖς τ' ἀνθρώποις εἶναι δόἕω θρασύς, εῦγλωττος, τολμηρός, ἰτης, βδελυρός, ψευδῶν συγκολλητής, εὑρησιεπής, περίτριμμα δικῶν, κύρβις, κρόταλον, κίναδος, τρύμη, μάσθλης, εἰρων, γλοιός, ἀλαἴών, κέντρων, μαρός, στρόφις, ἀργαλέος ματιολοικός.

Cp. TARME Aves, 430, CABA.; Acharn., 900, CA.; Ap. O KALINCTPATE CM. Eubul. ap. Athen. XX, 71 (Meineke, Fragmenta Comicorum graecorum, III, p. 254, CABA.):

> έστι λαλών άγλωσσος, όμώνυμος άρρενι θήλυς, οἰκείων ἀνέμων ταμίας, δασύς, ἄλλοτε λεῖος, ἀξύνετα ξυνετοῖσι λέγων, νόμον ἐκ νόμου ἐλκων. ἕν δ' ἐστὶν καὶ πολλὰ, καὶ ἂν τρώση τις ἄτρωτος. —τί ἐστὶ τοῦτο;—τί ἀπορεῖς;—Καλλίστρατος.

Какъ въ патріархальный періодъ презирали бойкоричивыхъ витій рынка, такъ во времена охлократін презирали тихъ, кто не пользовался этою извистностью. Ср. Aristoph. Equites, 346-350 (Клеонъ говорить колбаснику):

> άλλ' οίσθ' ὅ μοι πεπονθέναι δοκείς; ὅπερ τὸ πλήθος εἴ που δικίδιον εἶπας εῦ κατὰ ξένου μετοίκου, τὴν νύκτα θρυλών, καὶ λαλῶν ἐν ταῖς όδοῖς σεαυτῷ, ὕδωρ τε πίνων, κἀπιδεικνὺς τοὺς φίλους τ' ἀνιῶν, ῷου δυνατὸς εἶναι λέγειν. ὦ μῶρε τῆς ἀνοίας.



хомъ стараго и новаго воспитанія изображаетъ Аристофанъ въ знаменитомъ разговорт между Справедливымъ и Несправедливымъ Словомъ <sup>1</sup>).

Справеда. Я разскажу тебъ, какое было въ старину воспитаніе, когда я процвіталь, говоря правду, и когда въ почеть была серомность. Тогда никто отъ дътей не слыхалъ слова. Дъти одного околотка \*) всё вмёстё стройной толпой ходили къ киеаристу нагими <sup>3</sup>), хотя бы шель снёгь или градь, и усвешись пристойно, подъ его руководствомъ разучивали какую нибудь пёсню, въ родё "Паллада, страшная городовъ разрушительница" или "Крикъ идетъ изъ далека" <sup>4</sup>), затягивая ес на старинный, зав'ящанный отцами ладъ. А если кто нибудь выдвальваль штуки или загибаль какое нибудь колёно, въ роді тіхъ замысловатыхъ поворотовъ, которые ввелъ теперь Фринись 5), то ему накладывали въ спину вдоволь, за то, что позоритъ Музъ. Садясь для занятія гимнастикой, дёти должны были держать ноги такъ, чтобы снаружи не было видно ничего непристойнаго, а когда вставали. то должны были смъщать песокъ и вообще позаботиться, чтобы не оставалось соблазнительныхъ следовъ. Тогда ни одинъ мальчикь не оталь бы назаться насломь τούμφαλού ύπένερθεν ώστε τοις αίδοίοσι δρόσος και χνοῦς ὥσπερ μήλοισιν, ἐπήνθει ). Юноши тогда не под-

э) Этные словами я перевожу кшийтаς. Ср. Isocr. Areop. (VII), 46: διελόμενοι την μέν πόλιν κατά κώμας, την δέ χώραν κατά δήμους и пр.

<sup>3</sup>) Поэтическое преувеличение – вмъсто «въ одномъ хитонъ».

<sup>4</sup>) Первая наъ этихъ пъсней принадлежитъ Лампроклу (Bergk, Antol. p. 474, ed. 1868), вторая-неизвъстному поэту (по изкоторымъ-Кидиду).

•) Cp. Plut. De Mus. VI, 420W: τὸ δὲ ὅλον ἡ μὲν κατὰ Τέρπανδρον κιθαρψδία καὶ μέχρι τῆς Φρύνιδος ἡλικίας παντελῶς ἁπλῆ τις οῦσα διετέλει· οὐ γὰρ ἐξῆν τὸ παλαιὸν οῦτω ποιεῖσθαι τὰς κιθαρψδίας ὡς νῦν, οὐδὲ μεταφέρειν τὰς ἀρμονίας καὶ τοὺς ρυθμούς н пр. Cp. Plato, Leges, 700, A—701, C (выще, стр. 78, сл.). Cp. τακже Pherecr. ap. Plut. l. c. c. XXX, p. 441 (Meineke, Fragmenta Comicorum graecorum II, 1, 326, sq.) въ особ. v. 14, сл. (Музыка говорить):

Φρύνις δε ίδιον στρόβιλον εμβαλών τινα

κάμπτων με και στρέφων, όλην διέφθορεν η πρ.

Въ «Осахъ», 220, однако Аристофанъ и музыку Фриниса причисляетъ уже къ старой.

<sup>4</sup>) Непристойныя миста я оставляю безь перевода, но ихъ не выпускаю, такъ закъ они мий кажутся слишкомъ характерными.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aristoph. Nubes, 948—1065. Ср. съ этимъ необыкновенно типичный разговорь въ Ecclesiazusae, 728, слёд., между Άνήρ Α, представителенъ стараго времени, и Άνήρ Β, представителенъ новаго времени, гдё разница между духомъ стараго и новаго провоззръния выступаеть столь же ярко. Въ послъднее время вопло въ обычай смотръть на свидътельства Аристофана какъ на документи весьма соминтельной достовърности. (Ср. особенно Müller Strübing, Aristophanes und die historische Kritik, polemische Studien zur Geschichte von Athen, Leipzig, 1873). Какъ бы то ни было, все то, что я ниже привожу изъ Аристофана, подтверждается и другими писателями.

делывались къ любовнику нежнымъ годосомъ, не ходили по улицамъ, напрашиваясь на любовь страстными взорами. Нельзя было тоща за объдомъ украсть у старшихъ ръдьки, укропу или петрушки, нельзя было всть въ сласть, хихикать, держать ногу на могв. Несмраведа. Подобная Диполіямъ старина, подная кузнениковъ, Кижида и Буооніевъ 1). Справедл. Однако же въ этомъ самомъ воспитания выросли воины при Маравонв. А ты теперь учинь двусй укулываться въ одежды, такъ́что я готовъ повъситься, когде вижу, накъ они, выступая на Панаеинеяхъ на пласку, держаль передъ брюхомъ щить на посрамление Тритогены. Поэтому, мододой недовань, смыю выбирай меня, Справедливое Слово. Ты пріучницься, ленавидать рынокъ, воздерживаться отъ теплыхъ купаній, совъститься. поэсрияно, сгорать отъ стыда при непристойной шутка, вставаль, иогда проходять старшіе. Ты не будешь досаждать родителямь, не будешь двлать ничего дурнаго, что можеть помрачить въ твоей дунна образъ совъсти, не будешь ходить въ домъ въ тандовщида, чтобы не зазъваться на красотку, а она не бросила бы въ тебя яблоко и тамъ не лижила бы тебя добраго имени, не будешь ни въ, ченъ, возражать родителю, не будещь называть его хрычемъ и издъваться надъ старостью, вочорая тебя выходила <sup>2</sup>). Несправедл. Если, молодой человъкъ, ты нослушаешься его, то, клянусь Діонисомъ, тебя будуть называть, какъ Гиппокра-

<sup>1</sup>) Динолін—одних изъ старійшихъ аттическихъ праздичковъ- въ честь Зевса, покровителя города. Празднество соотояло между прочимъ въ томъ, что въ жертвеннику пригоняли быка, и какъ только онъ дотрогивался до жертвеннаго хлѣба, жрецъ убивалъ его топоромъ (это и называлось Буфоніями), но тотчасъ же убѣгалъ, чвобы скрыться, какъ убійца. Тогда наряжался судъ надъ орудіомъ убійства топоромъ, который въ наказапіе низвергали въ процасть. Негтапла, Lebrbach, II, Heid. 1846, S. 319 f. Объ этомъ обычав намъ придется еще упоминать, когда будомъ товоритъ о Иротачоръ. Кикидъ-одинъ изъ старійшихъ дномрамбическихъ поэтовъ. О кузнечикахъ Аристофань говоритъ потому, что золотыми кузнечиками астиние въ старину украшали нолосы (Thuc. I, 6; Aristoph. Equit. 1331).

•) Cp. Isocr. Areopag. (VII), 48, cz.: τοιγαρούν οὐκ ἐν τοῖς σκιραφείοις οἱ νεώτεροι διέτριβον, σῦδ' ἐν ταῖς αὐλητρίσιν, οὐδ' ἐν τοῖς τοιούτοις συλλόγοις, ἐν οῖς νῦν διημερεύσυσιν, ἀλλ' ἐν τοῖς ἐπιτηδεύμασιν ἔμενον, ἐν οῖς ἐτάχθησαν, θαυμάζοντες καὶ Ζηλοθντες τοὺς ἐν τοὐτοίς πρωτεύοντας. οῦτω δ' ἔφευγον τὴν ἀγοράν, ὥστ' εἰ καί ποτε διελθεῖν ἀναγκασθεῖεν, μετὰ πολλῆς αἰδοῦς καὶ σωφροσύνης ἐφαίνοντο τοῦτο ποιοῦντες. ἀντειπεῖν δὲ τοῖς προσβυτέροις ἢ λοιδορήσασθαι δεινότερον ἐνομίζον ἢ νῦν περὶ τοὺς γονέας ἐξαμαρτεῖν. ἐν καπηλείψ δὲ φαγεῖν ἢ πιεῖν οὐδεἰς οὐδ' ἀν οἰκέτης ἐπμεικὴς ἐτόλμησεν. σεμνύνεσθαι γὰρ ἐμελέτων ἀλλ' οὐ βωμολοχεὕεσθαι καὶ τοὺς εὐτραπέλους δὲ καὶ τοὺς σκώπτειν δυναμένους, οῦς νῦν εὐφυεῖς προσαγορεύσυσιν, ἐκεῖνοι δυστυχεῖς, ἐνόμιζον.

. . . .

Digitized by, Google

товыхъ детей 1), маменькинымъ сынкомъ, Страседа. Сватнымъ и цевтунимъ будень ты проводить время въ гимназіяхъ, не будешь укничряться на рынкв въ изворотливой болтовив, канъ это двлають теперь, и не станещь таскаться по судамъ 435 за перетертаго спорами ничтожнаго дела. Нётъ, ты пойдешь въ Академію 2) и будешь тамъ въ вёнкё изъ бёлаго камыша бёгать вибстё оъ скромнымъ товерищемъ подъ тёнью одкеъ, благоукая павеликой, листьями бълаго. тополя и беззаботностью 3), радостно внимая, накъ по весны чинаръ шенчется съ липой 4). Если ты послушаещься и постараешься увлеть то, что я тебя говорю, то у тебя будеть грудь вынувлая, цвёть тыя заоровый, щечи широкія, языкъ маленькій, закь большой, котом шкой. Если же ты отанешь заниматься тёмъ, чёмъ теперь занимаются, то у тебя будеть цвъть теле блёдный, влечи узвія, грудь впаляя, языкь большой, аздь маленьній, кшіп истая и длинная исвоизма. Тебя убъдять все позорное считать хорошимы, а все хорошее-позорнымъ. Неотраведа. У меня укъ давно ванимаетъ духъ отъ желанія все это перебударавить противоположными мивніями. Оттого то меня и называють мудрецы сильнымъ словомъ 5), что я первый измыслидь говорить нацерекоръ законамъ и правдъ, а върь это стоить дороже многнах тысямь статировь---приводить несправедливые, доводы и все таки цобяждать. Посмотри, какъ легко я спровергну то, что онъ такъ увъренно говорить о своемъ воспитания. Прежде всего, онъ утвержаветь, что тебъ недозволительны теплыя купанья. На какомъ основании порицаещь, ты теплыя нупанья?. Страведа. Потому нто они очень вредны и дёлають человёка трусливымь. Несправедя. Постой! Воть ты ужь и въ моихъ рукахъ, такъ что тебъ теперь и не вывернуться <sup>в</sup>). Скажи, кого изъ сыновей Зевса считаещь ты самымъ

<sup>1</sup>) Сыновья Гиппократа (о которомъ мы впрочемъ ничего не знаемъ) извёстны были, какъ поисияеть схоліасть къ этому стиху, своимъ сластолюбіемъ.

<sup>2</sup>) Когда Аристофанъ поставилъ на сцену свои «Облака» (423 г.), Академія была извъстна только какъ гимназія. См. объ этомъ Grote, Plato, I, p. 122.

<sup>3</sup>) Въ подлинникъ от сло апраумосточус. По объяснению схоластовъ – апраумосточу название цивътка. См. Wolff, Aristoph. Wolken, Berl, 1811, S. 168 f.

4) Мною сдёлано небольшое отступленіе оть цодлинника съ цёлью сохранить поэтическій образь (πτελέα—вязь у нась муж. р.).

У Аристофана.— йттши λόγος, что можеть значить либо 1) слабый въ правственномъ, либо 2) слабый въ риторическомъ отношеніи доводъ. Такъ какъ всяцій, сдабый въ нравственномъ отношеніи доводъ возможно посредствомъ риторики превратить въ сильный въ риторическомъ отношеніи и тляъ бакъ на это именно искусство софистовъ и указываетъ Аристофанъ, то слёдуетъ йттши λόγος переводить какъ «сильное слово».

) Βυ ποχα. λαβών άφυκτον. Cp. Equites, 757. Plato, Euthyd. 276, Ε. Πάντ' ώ Σώκρατες, (говорить Діонисодорь) τοιαθθ' ήμεις έρωτωμεν άφυκτα. Theaet. 165, Β. лучшимъ, самымъ мужественнымъ? Кто изъ нихъ совершилъ всего больше подвиговъ? Справеда. Я не знаю никого лучше Геракла. Неспранеди. Гдё же ты видаль холодныя Герандовы купанья '? И однако же, быль ли кто нибудь храбрье Геракла. Справед. Воть она, воть та болтовня, въ которой проводять пёлые им юноши, которая перенодняеть ими купельни и делаеть пустыми палэстры 2)! Несправеда. Ты порицаешь витійство на рынкв, а я хвалю. Если бы это было двло плохое, то Гомеръ не сталъ бы изображать Нестора народнымъ витісй, не сталь бы изображать такими и всвхъ другихъ мудрыхъ людей э). Перехожу теперь въ тому, что этоть воть говорить на счеть языка,--что его не следуеть упражнять молодымъ людямъ; а по мосму, такъ следуеть. Онъ говорить кромъ того, что должно быть спромнымъ. Два величайшія вля! Случалось-ли теб'в знать кого нибудь, кто бы скромностью пріобр'яль что нибудь хорошее. Отв'янай, опровергни меня. Справедл. Знаю многихъ. Пелей пріобрёдъ этою добролётелью: мечь \*). Несправедл. Мечъ! Чудесное совровище получиль заополучный! А Гиперболъ подлостью нажиль оть продажи ламиь---не мечь, а цвлые миллоны 5)! Справедл. Кромъ того, благодаря скромности, Пелей взяль въ жены Өстиду "). Неоправеда. Такъ за. то же и убъжала она отъ него, что быль онь очень смирень, не охотникь проводить цвлын ночи безь сна на постели, а женщина любить, когда съ нею балуются. Ты--чпстый колнанъ. Взвёсь, молодой человёкъ, все, что даеть тебё скромность, оть сколькихъ удовольствій должень будешь ты отказаться-оть мальчиковъ, женщинъ, игры въ коттабъ 7), сластей, питей, смъха. А сто-

<sup>1</sup>) Въ Греціи всѣ теплые источники назывались Геркулесовыми. Ср. напр. Herod VII, 176. Объясненіе, впрочемъ нельпое, даетъ Мегаклидъ, ар. Athen. XII, с. 6, р. 512.

<sup>3</sup>) Ср. Aristoph. Ranae, 1095, сл. (см. выше, стр. 87, пр. 5), Equites, 1372, сл. (выше, стр. 171, пр. 5.)

<sup>3</sup>) См. выше, стр. 169, пр. 1.

•) Пелей противостояль соблазнамъ жены Акаста, Астидамен или Ипполиты, но былъ за это ею оклеветанъ передъ Акастомъ, будто добивается ея ложа. Чтобы погубить Пелея, Акастъ отправился съ нимъ на Пеліонъ охотиться и, когда Пелей заснуль, спряталъ его мечъ. Беззащитный Пелей попался Кентаврамъ, но Хиронъ его выручилъ, отыскавъ и возвративъ мечъ. Horat. Od. III, 7, 18. Apoll. Bibl. III, 13.

•) Гиперболъ-прославленный подлостью демагогь, подвергшийся за свою низость остракизму (Thuc. VIII, 73; Plut. Alc. c. 13, Arist. c. 7, Nic. c. 11), послѣ чего этоть послъдний, какъ опозоренный недостойнымъ именемъ Гипербола, вышелъ изъ употребления. О Гиперболъ (кромъ только что указанныхъ мъстъ) см. Meineke, Fragmenta Comicorum graecorum, I, p. 188 sq.

•) II. XVIII, 84, сл. 432, сл., XXIV, 60, сл. Apoll. l. с. Объяснение причины, ночему Фетида бъжала отъ Пелея, принадлежитъ самому «Несправедливому Слову».

') Игра въ коттаβоς состояла въ томъ, что старались плеснуть виномъ въ намученное мусто, обыкновенно въ изображение любимаго человука, и смотря по тому, ить ли тебѣ жить безъ всего этого? Ну хорошо. Перехожу теперь къ потребностямъ природы. Ты согрѣшилъ, влюбился, пошелъ къ чужой женѣ и—попался. Ты погибъ, потому что не умѣешь говорить. А въ сообществѣ со мной давай волю природѣ—прыгай, хохочи, не считай ничего позорнымъ <sup>1</sup>). Если тебя и поймають у чужой жены, ты докажешь, что ни въ чемъ не повиненъ. Ты сошлешься на Зевса: и тотъ не могъ противостоять любви и женщинамъ. Какъ же ты, смерный, можешь быть сильнѣе бога <sup>6 3</sup>)?

Цёль новаго воспитанія намёчена Аристофаномъ ясно и опредёленно: дать человёку средства поставить свой произволь выше "законовъ писанныхъ и неписанныхъ". Этоть идеалъ (какъ я старался выше доказать) былъ подготовленъ всею исторіей Афинъ. Его сознательно примёняють афинскіе государственные люди<sup>3</sup>), на него, какъ на нравственное правило, указываеть со сцены Еврипидъ<sup>4</sup>), въ немъ же видятъ руководящее начало и софисты. Протагоръ обёщаетъ научить искусству слабые доводы дёлать сильными<sup>5</sup>), Горгій хвалится своей всепорабощающей и всеодолёвающей риторикой<sup>6</sup>). Полъ превозносить могущество риторовъ, властныхъ силою слова изгонять, за-

иоцадало вино въ цёль или нётъ, судили о томъ, любимы или нелюбимы. Объ этомъ см. Hermann, Lehrbuch, III, Heid. 1852, S. 259 f.

<sup>1</sup>) Ср. Plato, Gorg. 483, В-484, В; 491, Е-492, С, ричь Калликла. См. выше, стр. 67.

<sup>2</sup>) Ср. Plato, Eutyphr. 5, E, сл.; De Rep. 378, B; Leges, 941, B; Aeschyl. Eum. 641; Eurip. fr. 784, см. выше, стр. 84, прим. 5; Ion. 827; Hippol. 451, 474, 1820; Bach. 29; Orest. 76 и др.

<sup>3</sup>) См. выше, стр. 68, след.; 67, след.

4) См. выше, стр. 82, слёд.

<sup>5</sup>) Aristot. Rhet. II, 24, 1402a, 23, απόχ.: καὶ τὸ τὸν ῆττω δὲ λόγον κρείττω ποιεῖν τοῦτ' ἐστιν. καὶ ἐντεῦθεν δικαίως ἐδυσχέραινον οἱ ἄνθρωποι τὸ Πρωταγόρου ἐπάγγελμα ψεῦδός τε γάρ ἐστι καὶ οὐκ ἀληθές μ μp.

•) Plato, Gorg. 452, D — Ε: "Ιθι οῦν... ὑ Γοργία... ἀπόκριναι, τί ἐστι τοῦτο, δ φὴς σὺ μέγιστον ἀγαθὸν εἶναι τοῖς ἀνθρώποις καὶ σὲ ὁημιουργὸν εἶναι αὐτοῦ;—"Όπερ ἔστιν, ὑ Σώκρατες, τῆ ἀληθεία μέγιστον ἀγαθὸν καὶ αἴτιον ἅμα μὲν ἐλευθερίας αὐτοῖς τοῖς ἀνθρώποις, ἅμα δὲ τοῦ ἀλλων ἀρχειν ἐν τῆ αὐτοῦ πόλει ἐκάστψ....Τί οῦν δὴ τοῦτο λέγεις;—Τὸ πείθειν ἔγωγ' οἶόν τ' εἶναι τοῖς λόγοις καὶ ἐν δικαστηρίψ δικαστὰς καὶ ἐν βουλευτηρίψ βουλευτας καὶ ἐν ἐκκλησία ἐκκλησιαστὰς καὶ ἐν ἀλλψ Συλλόγψ παντί, ὅστις ἀν πολιτικὸς Σύλλογος γίγνηται. καίτοι ἐν ταὐτη τῆ δυνάμει δοῦλον μὲν ἕξεις τὸν ἰατρόν, δοῦλον δὲ τὸν παιδοτρίβην ὁ δὲ χρηματιστὴς οῦτος ἄλλψ ἀναφανήσεται χρηματιζόμενος καὶ οὐχ αύτῷ, ἀλλὰ σοὶ τῷ δυναμένψ λέγειν καὶ πείθειν τὰ πλήθη. Ιbid. 456, B — 457, C: Εἰ πἀντα γ' εἰδείης, ὡ Σώκρατες (robophts Γορriয়), ὅτι ὡς ἕπος εἰπεῖν ἀπάσας τὰς δυνάμεις συλλαβοῦσα ὑφ' αὐτῆ ἔχει (ἡ ῥητορικἡ) μ μρ. Cm. βμιθε, crp. 95, πρμm. 6.

12

точать въ темницы, убивать <sup>1</sup>). Өразимахъ всёми средствами краснорёчія доказываетъ, что справедливо то, что полезно сильному <sup>2</sup>). Евондемъ и Діонисодоръ объявляютъ себя опытными во всякой битвѣ борцами, одинаково непобёдимыми какъ въ рукопашномъ бою, такъ и на судё и на всякаго рода словесныхъ состязаніяхъ <sup>3</sup>).

Государственность авинскаго народа сосредоточивалась въ трехъ учрежденіяхъ: народномъ собранія, дававшемъ законы, совѣтѣ, подготовлявшемъ и разсматривавшемъ вносимыя въ народное собраніе предложенія, и судь. Формально законодательныя собранія были выше суда, такъ какъ послёдній долженъ быль руководствоваться постановленіями первыхъ, но на дёлё главное значеніе въ государствъ принадлежало суду. Ни одинъ законъ не могъ быть принятъ народнымъ собраніемъ безъ предварительнаго обсужденія, въ формѣ судебнаго процесса, избранными для этой цёли по жребію геліастами, такъ называемыми номосстами (предлагавший законъ выступалъ обвинителемъ того закона, на мъсто котораго долженъ былъ стать новый, а назначенный отъ народа защитникъ велъ дъло стараго закона), отъ воли которыхъ зависвло одобрить или отвергнуть законопроекть 4). Кромв того, всякое внесенное въ законодательныя собранія предложеніе могло быть обжаловано передъ народнымъ судомъ и въ случаъ незаконности (дъйствительной или мнимой) виновникъ его могъ потяжелую кару и даже поплатиться жизнью <sup>5</sup>). нести Верховныя

<sup>2</sup>) Plato, De Rep. 338, C: φημί γάρ έγω είναι το δίκαιον πύκ άλλο τι, ή τό τοῦ κρείττονος ξυμφέρον μ πρ.

<sup>3</sup>) Plato, Euthyd. 271, C—272, A: δ δὲ σῦ ἐρωτῆς τὴν σοφίαν αὐτοῖν, θαυμασία, ῶ Κρίτων πάσσοφοι ἀτεχνῶς. ὡς ἔγωτ' οὐδ' ἤδη προτοῦ, ὅτι εἶεν οἱ παγκρατιασταί. τοῦτο γάρ ἐστον κομιδῆ παμμάχω, οὐ κατὰ τὸ ᾿Ακαρνῶνε τὑ παγκρατιαστὰ ἀδελφώ· ἐκείνω μὲν γὰρ τῷ σώματι μόνον οἶω τε μάχεσθαι· τούτω δὲ πρῶτον μὲν τῷ σώματι δεινοτάτω ἐστόν, καὶ μάχῃ, ῆ πάντων ἔστι κρατεῖν· ἐν ὅπλοις γἀρ αὐτώ τε σοφὼ πάνυ μάχεσθαι καὶ ἀλλον, δς āν διὸῷ μισθόν, οῖω τε ποιῆσαι· ἔπειτα τὴν ἐν τοῖς δικαστηρίοις μάχην κρατίστω καὶ ἀγωνίσασθαι καὶ ἀλλον διδάξαι λέγειν τε καὶ συγτράφεσθαι λόγους οἴους εἰς τὰ δικαστήρια. προτοῦ μὲν οῦν ταῦτα δεινῶ ἤστην μόνον, νῦν δὲ τέλος ἐπιτεθείκατον παγκρατιαστικῇ τέχνῃ. ἡν γὰρ ἕτι λοιπὴ αὐτῶραι· οῦτω δεινῶ γεγόνατον ἐν τοῖς λόγοις μάχεσθαί τε καὶ ἐξελέγχειν τὸ ἀεὶ λεγόμενον, ὁμοἰως ἐἀν τε ψεῦδος ἐἀν τ' ἀληθὲς ἦ.

4) Hermann, Lehrbuch, I, 504, f. Gilbert, 286, f.

) Hermann, Lehrbuch, I, 508, f.



<sup>&#</sup>x27;) Ibid. 46, B—C: "Αρ' οῦν δοκοθσί σοι ὡς κόλακες ἐν ταῖς πόλεσι φαθλοι νο μίζεσθαι οἱ ἀγαθοὶ ῥήτορες (спрашиваеть Поль);... οὐχ, ὥσπερ οἱ τύραννοι ἀποκτιννύασί θ' δν ἀν βούλωνται καὶ ἀφαιροῦνται χρήματα καὶ ἐκβάλλουσιν ἐκ τῶν πόλεων ὃν ἀν δοκή αὐτοἰς;

права судьи, ни передъ къмъ не отвътственнаго, льстили самолюбію судей и открывали просторъ ихъ низкимъ отрастямъ; а то, что судьями были почти исключительно неимущіе, обращало судебную борьбу въ соціальную - въ преслёдованіс бёдными богатыхъ. Со времени судебной реформы Церикае и подъ охраной проведеннаго Ефіальтомъ закона, дававшаго каждому гражданину право слёдить за тёмъ, что законно и незаконно, въ Авинахъ открылось широкое поприще для двятельности особаго рода ябедниковъ, такъ называемыхъ сикофантовъ <sup>1</sup>), выцававшихъ себя за блюстителей правды, но на деле ставившихъ целью наживать деньги судебнымъ преслёдованіемъ зажиточныхъ 2). "Подобно змёямъ или скорпіонамъ (говорить Демосеенъ) сновели они по рынку, держа жало на готовъ, бросаясь туда и сюда, высматривая, кому можно принести несчастье, позоръ или другой вредъ и съ кого можно угровой вытребовать деньги. Ни съ въмъ они не разговаривали, но ходили около людей, окруженные теми ужасами, среди которыхъ живописцы изображають нечестивцевь въ адб-проклятіемъ, клеветою, завистью, возмущеніемъ, раздоромъ" 3). Судьи тёмъ охотнёе вёрили ихъ доносемъ, что конфискованныя у богатыхъ суммы распредвлялись между, народомъ 4). Если народное собраніе проявляло тираннію главнымъ образомъ на подвластныхъ Асинамъ городахъ 5), то судъ былъ одинаково своенравнымъ тиранномъ и для богатыхъ союзниковъ и для богатыхъ гражданъ 6). Вслёдствіе того, что судъ давалъ больше средствъ для

') Происхожденіе слова сикофанть, по общепринятому, ндущему оть Плутарха (Solon, с. 24; De Curiositate XVI, 72W) объясненію, стоить въ связи съ существовавшимъ въ древнѣйшія времена въ Аеннахъ запрещеніемъ вывозить смоквы изъ Аттики. Первоначально сикофантами называли тъхъ, которые доносили на вывозившихъ, а затѣмъ стали называть всѣхъ вообще донощиковъ. Критику этого объясненія и другія объясненія даетъ Böckh, Staatshaushaltung der Athener, 3-te Aufl., Berl. 1886, I, 54 f. Кратеръ (ар. Plut. Arist. с. 26) орді, μєта τὴν Θεμιστοκλέους συγήν, ѿапер ἐξυβρίσαντα τὸν δῆμον ἀναφθσαι πλῆθος συκοφαντῶν. Свидѣтельство это очевидно не точно, такъ какъ при старыхъ судебныхъ порядкахъ и при существованіи ареовага кругъ дѣятельности сикофантовъ не могъ быть широкимъ. Ср. замѣчанія Плутарха l. с.

<sup>2</sup>) Ср. приведенные ниже разговоръ Сократа съ Критономъ и слова Хармида въ Ксенофонтовомъ «Пирѣ».

) Demosth. contra Aristog., I, 52. Cp. Adv. Theocrin. 65.

4) Объ этомъ см. Böckh, Staatshaushaltung, I, 465 f. Cp. также ниже, стр. 184, пр. 5.

•) Thucyd. II, 63, 1: ης (της άρχης) οὐδ' ἐκστηναι ὑμιν ἔστι (говорить Перикль аюннянамь) εἴ τις και τόδε ἐν τῷ παρόντι δεδιώς ἀπραγμοσύνη ἀνδραγαθίζεται. ὡς τυραννίδα γὰρ ήδη ἔχετε αὐτήν, ἡν λαβεῖν μὲν ἄδικον δοκεῖ εἶναι, ἀφεῖναι δὲ ἐπικίνδυνον. Ср. также ibid. III, 37, 2 (слова Клеона): οὐ σκοποῦντες ὅτι τυραννίδα ἔχετε τὴν ἀρχὴν καὶ πρὸς ἐπιβουλεύοντας αὐτοὺς καὶ ἄκοντας ἀρχομένους н пр.

•) См. ниже (стр. 184) свидетельства Аристофана, Исократа, Лизія и Ксенофонта.

12\*

удовлетворенія личнаго себялюбія, чвиъ народное собраніе и сов'ять, судебная борьба, при обыкновенномъ течени политической жизни, была ожесточенные законодательной <sup>1</sup>). Она составляла главное и излюбленное занятіе государя----народа 2). Громадное стеченіе всякаго рода процессовъ, частныхъ и государственныхъ и вообще подлежавшихъ разсмотрвнію суда двль требовало ежедневныхъ собраній суда, который быль подраздвлень на десять секцій, засідавшихь одновременно въ разныхъ частяхъ города<sup>3</sup>). Народное собраніе созывалось, за исключеніемъ чрезвычайныхъ обстоятельствъ, не больше сорока разъ въ годъ 4). Совъть, подобно суду, собирался ежедневно и засъдаль непрерывно съ утра до ночи 5), но по самому характеру двятельности не могь быть центромъ общественной жизни "). Этимъ центромъ во времена охлократіи быль судъ. Уже комикь Телеклидъ взываль къ асинянамъ прекратить губительныя тяжбы <sup>7</sup>). Аристофань точно также жалуется на то, что его соотечественники только и двлають, что судять 8). "Кузнечики (говорить онъ \*) трещать на въткахъ всего мъсяцъ или два, а асенняне трещать въ судахъ неустанно всю жизнь". Слова неизвъстнаго автора трактата "Объ Аеинскомъ государствв", что асиняне разсматривають въ судахъ дъль

') Cp. художественное изображеніе суда, Plato, Theaet., 172, E: καὶ οὐκ ἐγχωρεῖ περὶ οῦ ἀν ἐπιθυμήσωσι τοὺς λόγους ποιεῖσθαι, ἀλλ' ἀνάγκην ἔχων ὁ ἀντίδικος ἐφέστηκε καὶ ὑπογραφὴν παραναγιγνωσκομένην, ῶν ἐκτὸς οὺ ῥητέον· (ἢν ἀντωμοσίαν καλοῦσιν·) οἱ δὲ λόγοι ἀεὶ περὶ ὁμοδούλου πρὸς δεσπότην καθήμενον, ἐν χειρὶ τὴν δiκην ἔχοντα, καὶ οἱ ἀγῶνες οὐδέποτε τὴν ἄλλως ἀλλ' ἀεὶ τὴν περὶ αὐτοῦ· πολλάκις δὲ καὶ περὶ ψυχῆς ὁ ὅρόμος. ὥστ' ἐξ ἁπάντων τούτων ἔντονοι καὶ δριμεῖς γίγνονται.

- <sup>2</sup>) См. ниже, прим. 7, 8, 9 и на слъд. стр. пр. 1.
- <sup>3</sup>) Hermann, Lehrbuch, I, 515 f. Gilbert, I, 376 f.
- ') Hermann, Lehrbuch, I, 491 f.
- <sup>•</sup>) Ibid., 484 f.
- 6) О правахъ совѣта ibid. 478 f.
- ') Telecl. ap. Phot. 504, 25 (Meineke, Fragmenta II, 1, p. 364):

άλλ' ὦ πάντων ἀστῶν λῷστοι σείσαι καὶ προσκαλέσασθαι, παύσασθε δικῶν ἀλληλοφάγων.

Комедія 'Ацфіктоочес, откуда взять этоть фрагменть, имбла цблью противопоставить старое время новому. (Ср. Meineke, Historia critica comicorum graecorum, р. 67). Приведенныя слова относятся поэтому ко всёмъ асминянамъ, а не къ какимъ либо отдъльнымъ лицамъ.

•) Aristoph. Pax, 505:

ούδέν γάρ άλλο δράτε πλήν δικάζετε.

\*) Aristoph. Aves, 39, сл. Въ «Облакахъ» (209) Стрепсіадъ не можетъ признать Аспиъ на картъ, такъ какъ не видитъ въ нихъ ни одного судьи. больше, чёмъ всё остальные люди вмёстё взятые <sup>1</sup>), показывають, что сётованія комиковъ были небезосновательны.

Истинный смыслъ судебной борьбы въ Асинахъ съ неподражаемою психологическою правдивостью раскрываетъ Аристосалъ въ "Осахъ"<sup>2</sup>).

"Сейчасъ я тебъ покажу (говорить въ этой комедіи Филоклеонъ своему сыну Бделиклеону), начавъ съ самаго основанія, что наша власть ничвив не хуже царсной. Какое существо счастливве, блаженнве, избалованиве, страшиве судьи, хотя бы и старика? Едва только встану я съ постели, а ужъ меня у перегородки суда<sup>3</sup>) поджидають люди великіе-въ цёлые четыре локтя. Ко мнё подходять, жмуть мою руку своею нёжною рукой, наворовавшею общественныхъ денегъ, мнё кланяются, меня молять, разливають передо мною жалобныя рачи. "Сжалься, отець (говорить одинъ), молю тебя; въдь, быть можеть, и самь ты хапнулъ, когда занималъ какую нибудь должность и поставлялъ для войска припасы". Этотъ проситель и не зналъ бы о моемъ существованіи, еслибы я уже одинъ разъ не помогъ ему отвертёться. Когда послё всёхъ этихъ моленій я съ умиленнымъ сердцемъ вхожу въ судъ, то не исполняю ничего изъ объщаннаго, но слушаю, какъ на всъ возможные дады добиваются оправданія. Чего только пріятнаго не приходится услышать судь В! Одинъ оплакиваетъ свою бъдность, присочиняя въ дъйствительнымъ бъдамъ вымышленныя, пова не приравняеть своихъ бёдъ моимъ; другой разсказываеть сказку: инойкакую нибудь смёшную басню Эзопа, а иной острить, чтобы меня разсмёщить и задобрить. Если всёмъ этимъ насъ не убёдять, то тащуть своихъ дътей-дъвочекъ и мальчиковъ. Я слушаю. Дъти ревутъ всвиъ хоромъ, а отецъ, дрожа, молить меня, какъ бога, ради нихъ не привлевать его въ отвъту. Если я люблю мальчиковъ, то меня стараются растрогать голосомъ сынка; если я охотникъ до девочекъ, то меня стараются убъдить голосомъ дочки \*); и мы немножко спу-

3) De Rop. Ath. III, 2: ἔπειτα δὲ δίκας καὶ γραφὰς καὶ εὐθύνας ἐκδικάζειν ὅσας οὐδ' οἱ σύμπαντες ἄνθρωποι ἐκδικάζουσι (πῶς γὰρ ἂν καὶ οἶοί τε εἶεν οἱ Ἀθηναῖοι).

<sup>2</sup>) Aristoph. Vespae, 546 — 630. Наименье характерныя мыста изъ рычи Филоклеона (т.-е. Клеонолюбителя) и отвыты Бделиклеона (т.-е. Клеононенавистинка--этоть переводъ однако не передаеть непристойнаго смысла имени) мною выпущены.

<sup>в</sup>) Ср. ниже, стр. 188, пр. 4.

•) Въ подлинникѣ непередаваемая игра словъ: ἀρνός—намекъ на ἄρόην (см. схол. къ этому мѣсту), а χοιρίδιον значить тоже, что το γυναικεῖον αἰδοῖον. Ср. крайне непристойныἑ, но весьма комичный разговоръ между Дикзополисомъ и Мегаряниномъ въ «Ахарнянахъ», 715, сл. На обыкновеніе взывать при случав къ та ἐρωτικά судей указываетъ также извѣстный разсказъ о процессѣ Фрины. Объ этомъ см. Athen. XIII, с. 59, р. скаемъ кодокъ гивава. Такъ не велина-ли эта власть, и не ставить-ли она въ ничто богатыхъ?... Пайому тойии докцайоце́иму айдойа па́реоти оса́обан<sup>1</sup>). Предстанетъ-ли подсудимымъ Эагръ<sup>8</sup>), мы его не выпустимъ правымъ, пока онъ не скажетъ самое лучшее мѣсто изъ "Ніобы"<sup>2</sup>); окончитъ-ли благополучно дѣло игрокъ на олейтѣ, онъ долженъ въ концѣ съ ремнемъ на губахъ<sup>4</sup>) въ благодарностъ судьямъ сыграть маршъ отступленія. Помолвитъ-ли умирающій отецъ свою единственную дочь за кого нибудь, мы, не взирая на завѣщаніе, не взирая на приложенныя къ нему печати, гордо покоящіяся въ раковинахъ, отдаемъ ее за того, кто убѣдитъ насъ мольбами <sup>5</sup>). И это только мы дѣлаемъ безъ всякой отвѣтственности, а изъ другихъ властей—ни одна <sup>6</sup>). Когда совѣтъ и народъ затрудняются рѣщить какое нибудь важное дѣло, они постановляють виновниковъ этого затрудненія передать судьямъ <sup>7</sup>). Здѣсь Еваелъ<sup>8</sup>) и другой льстивый витія Брось—

590, сл. (ср. Plut. De Vitis decem oratorum, IX, 272, W.), гдѣ Аенней приводитъ свидѣтельство Гермипиа, который передаетъ, повидимому, собственныя слова Гиперида, зашищавшаго Фрину. Счатать этотъ разсказъ вымысломъ (какъ желаетъ Blass, Attische Beredsamkeit, 3-te Abth., l.eipz., 1880, S. 5), нѣтъ основанія. Доводъ, «что если бн разсказанное о Фринѣ было справедливо, то объ этомъ говорили бы комики и Аенней приводилъ бы мѣста изъ нихъ», едва ли покажется кому-нибудь сильнымъ. Слова комика Посидиппа въ «Ефесянкѣ» (ар. Ath. l. c., с. 60, р. 340, ср. Меіпеke, Fragmenta, IV, 517): тὴν Ἡλιαίαν είλε περί тоῦ σώματος допускаютъ различныя толкованія. Какъ бы то ни было, убѣдытъ ли Гинеридъ судей, показавъ грудь Фрины, или сама Фрина, плача и пожимая каждому изъ судей руки (какъ разсказываетъ Посидипиъ), и въ томъ и другомъ случаѣ характеръ аеннскаго суда выступаетъ одинаково рельефно.

<sup>4</sup>) Объ этого рода докимазіи мы ничего не знаемъ. См. Hermann, Lehrbuch, I, 459 f. Какъ падки были до подобныхъ зрёлищъ асиняне, легко можно видёть изъ Платонова «Хармида» 155, D; ср. Anacr. Od. XVII (Rose), 32, сл.

<sup>2</sup>) По объяснению схоліаста, извёстный въ то время трагический автеръ.

<sup>3</sup>) До насъ дощли отрывки изъ двухъ трагедій, носившихъ имя «Ніобы»—Эсхила и Софокла. О какой изъ двухъ говоритъ Аристофанъ, неизвёстно.

4) Ремень надѣвали на губы игроки на флейтѣ для того (поясняеть схоліасть къ этому мѣсту), бпшҫ α҄ν σύμμετρον τὸ πνεῦμα πεμπόμενον ήδεῖαν τὴν φωνὴν τοῦ αὐλοῦ ποίηση.

<sup>5</sup>) Блёдными словами «не взирая» я передаю весьма сильныя кλάєιν μακρά την κεφαλην είπόντες, что приблизительно соотвётствуеть русскому «пославь къ чорту». Раковины употреблялись вмёсто футляра къ печатямъ для большей ихъ сохранности.

<sup>6</sup>) Объ этомъ см. Hermann, Lehrbuch, I, 457 f.

<sup>7</sup>) Это бывало при внесенія новыхъ законовъ (см. выше, стр. 178) и при єюсаууєліся, т.-е. при доносахъ законодательнымъ собраніямъ объ особо важныхъ, преимущественно считавшихся опасными для государства, преступленіяхъ. Если преступленіе оказывалось незначительнымъ, то законодательныя собранія карали его собственною властью, налагая на преступника денежную пеню; въ противномъ случав отдавали двло на разсмотрвніе геліастовъ. Hermann, Lehrbuch, I, 510 f.

\*) Риторь-сикофанть. Ср. Acharn. 710; Holc. fr. 7, В. О немь кром' Аристо-



щить <sup>1</sup>) увъряють, что "никогда не выдадуть вась, но будуть сражаться за толпу<sup>« 2</sup>). Въ народномъ собраніи нивто еще не провель овшения, не пообъщавъ предварительно судьямъ, что они будутъ распушены тотчасъ же, какъ окончатъ разсмотрвніемъ одно только двло 3). Самъ всепобъждающий крикомъ Клеонъ на однихъ только насъ не точить зубы, но старательно охраняеть и отмахиваеть оть насъ мухъ... Но я чуть-чуть не позабыль о томъ, что всего слаще. Когда я прихожу домой съ получкой, всё меня привётствують, радуясь деньгамъ. Дочь умываетъ меня, умащаетъ мнё ноги, ласкается, цёлуетъ называеть "папенькой" и вивств съ твиъ выуживаеть изъ моего рта языкомъ три обола 4). Женка тоже ластится ко мив, приносить кашу и, сввъ возль меня, потчуеть: "Скупай этого, отвъдай того". Ото всего этого я въ восхищенія, и мнё нёть нужды засматривать въ глаза ни тебъ, ни влючарю, въ ожидании пока онъ подасть объдъ, проклиная меня и ворча, что ему, пожалуй, скоро придется заварить для меня другую кашу. Воть какимъ обладаю я сокровищемъ, оплотомъ протявъ бъдъ, защитой отъ стрълъ... Такъ не велика-ли моя власть? Меньше-ли чёмъ нибудь она власти Зевсовой, если про меня говорять тоже, что про Зевся? Если мы шумимъ, то всякій прохожій говорить: "Охъ, какъ гремить судъ, царь Зевесъ!", а если я пущу молнію, то богатые и знатные въ ужасъ щелнають языномъ качкечовати це 5). Да и ты самъ меня боишься больше встахъ, клянусь Деметрой, боящься. А я пусть погибну, если тебя боюсь!"

Все, что Аристофанъ говоритъ здъсь о своеобразностяхъ аеинскаго суда, отражавшихъ настроеніе судей, и о самомъ этомъ настро-

фана упоминають также комики Кратинь (Thressae, fr. 14 M.) и Шлатонь (Peisandros, fr. 9 M.). Ср. Meineke, Historia Critica Comicorum Graecorum, p. 180.

') Въ подлинникѣ колакώνυμος ἀσπιδοποβλής — намекъ на Клеонима, котораго Аристофанъ затрогиваетъ весьма часто какъ лгуна, хвастуна, льстеца и труса.

?) Въроятно, обычное завъреніе риторовъ въ преданности охлократін. Ср. въ «Осаять» же, 666.

<sup>3</sup>) Ср. Equites, 50. Чёмъ меньше въ каждое засёданіе рёшалось дёль, тёмъ за меньшее число занятыхъ часовъ судья получалъ три обола; въ благодарность орагорамъ, предлагавшимъ распустить судъ тотчасъ по рёшеніи одного дёла, судъи отплачивали тёмъ, что въ народномъ собраніи поддерживали ихъ предложенія.

•) Въдные ассиняне носили деньги во рту. Ср. въ «Осахъ» же, 791; Eccl. 818, Aves, 508 и др.

•) Въ подлинникъ понтийсоизі. Этотъ, непередаваемый по русски, глаголъ значилъ: свистъть, издавать ласкающій звукъ (въ обращеніи съ дётьми, съ животными) или произвосить льстивыя восклицанія. По объясненію схоліаста (въ нашему мёсту), аонняне спонтийсо при видъ молніи, -- въроятно, что бы ласкающимъ звукомъ умилостивить Зевса.

еніи, подтверждается и изъ другихъ источниковъ. Авторъ трактата "Объ Аеинскомъ государствъ" свидътельствуеть о необходимости, для успътнаго окончанія дъда, встовчать судей у входа, умолять ихъ и пожимать руки <sup>1</sup>). Сократь укоряеть своихъ соотечественниковъ за то, что у нихъ въ обычат умаливать судей потоками слезъ, приводить съ собою, для внушенія въ себѣ состраданія, дътей, родственнивовъ и приближенныхъ, однимъ словомъ, творить удивительныя вещи, и что этими жалостными представленіями они дёлають изъ государства посмъщище <sup>2</sup>). О томъ же обычав говорятъ Ксенофонтъ, Андокилъ и Лизій 3). Исократь свтуеть, что въ его время на богатство стали смотръть какъ на величайшее преступленіе, въ которомъ необходимо всячески оправдываться, чтобы остаться цёлымъ, что гораздо страшнее стало даже только казаться богатымъ, чёмъ совершать открытыя несправедивости, такъ какъ послъднія караются легко, а богатство влечеть конечную гибель; что лишенныхъ имуществъ стало больше, чъмъ наказанныхъ за преступленія 4); что никому не живется легко и спокойно, но весь городъ переполненъ воплемъ вслёдствіе того, что одни вынуждены изображать и оплакивать свои нужды и бъдность, другіе-множество всякаго рода поборовъ 5). Отъ Лизія мы слышимъ, что ораторы часто лобивались обвинительнаго приговора указаніемъ судьямъ на то, что если они оправдають подсудимаго, то въ государственной кассѣ не хватить денегъ для раздачи имъ жалованья '6). Но всего живве подтверждають свидвтельство Аристофана о сощальной борьбь

2) Plato, Apol. 34, B, CI.

<sup>3</sup>) Xenoph. Memor. IV, 4, 4; Andoc. De Myst. 148-149; Lys. De Vulnere, 20.

') Isocr. De Permut. (XV), 160: πολύ γάρ δεινότερον καθέστηκε τὸ δοκεῖν εὐπορεῖν ἢ τὸ φανερῶς ἀδικεῖν· οἱ μὲν γὰρ ἢ συγγνώμης ἔτυχον ἢ μικροῖς ἐἴημιώθησαν, οἱ δ' ἄρδην ἀπόλλυνται, καὶ πλείους ἀν εὕροιμεν τοὺς ἐκ τῶν ὄντων ἐκπεπτωκότας ἢ τοὺς δίκην ὑπὲρ τῶν ἁμαρτημάτων δεδωκότας. Cp. ibid. 164: οὕτω γὰρ ἡ πόλις ἐν τῷ παρόντι χαίρει τοὺς μὲν ἐπιεικεῖς πιέζουσα καὶ ταπεινοὺς ποιοῦσα, τοῖς δὲ πονηροῖς ἐἔουσίαν διδοῦσα καὶ λέγειν καὶ ποιεῖν ὅτι ἀν βουληθῶσιν.

5) Isocr. De Pace (VIII), 127—128: τὸ δὲ πληθος ήμῶν, οῦ κήδεσθαί φασιν, οῦτω διακείμενον ὥστε μηδένα τῶν πολιτῶν ήδέως ζην μηδὲ ῥαθύμως, ἀλλ' ὀδυρμῶν μεστὴν εἶναι τὴν πόλιν. οἱ μἐν τὰρ τὰς πενίας καὶ τὰς ἐνδείας ἀναγκάζονται διεξιέναι καὶ θρηνεῖν πρὸς σφᾶς αὐτούς (Βε судахъ, οчевидно), οἱ δὲ τὸ πληθος τῶν προσταγμάτων καὶ τῶν λειτουργιῶν καὶ τὰ κακὰ τὰ περὶ τὰς συμμορίας καὶ τὰς ἀντιδόσεις ὰ τοιαύτας ἐμποιεῖ λύπας ὥστ' ἀλγιον ζῆν τοὺς τὰς οὐσίας κεκτημένους ἢ τοὺς συνεχῶς πενομένους.

•) Lys. c. Epicrat., 1: ένθυμεῖσθαι δὲ χρή ὅτι πολλάκις ἀκούσατε τούτων λεγόντων, ὁπότε βούλοιντό τινα ἀδίκως ἀπολέσαι, ὅτι, εἰ μὴ καταψηφιεῖσθε ῶν αὐτοὶ κελεύουσιν, ἐπιλείψει ὑμῶς ἡ μισθοφορά. Ποχοόθων και χοβοχονε ορατορω γόξακχαιν μ cobbts gabats χοχε εἰσαγγελίαι. Lys. Contra Nicom. 22,

<sup>&#</sup>x27;) De Rep. Ath. I, 18 (Dind.).

въ Абинахъ сдова Хармида въ Ксенофонтовомъ "Пирв" '): "Всв согласны въ томъ (говорить онъ), что лучше быть спокойнымъ. чёмъ бояться, быть свободнымъ, чёмъ рабомъ, лучше заставлять за собою ухаживать, чёмъ самому ухаживать, и лучше пользоваться довёріемъ отечества, чёмъ быть въ подозрёнии. Когда я былъ богать, то опасался, какъ бы кто не сдълалъ въ моемъ домъ подкопъ, не взялъ моихъ денегъ и не доставилъ мнё самому какой нибудь непріятности. Я долженъ былъ ухаживать за сикофантами, такъ какъ зналъ, что могу скорве оть нихъ потерпёть зло, чёмъ имъ его сдёлать. Кромё того, государство на меня постоянно возлагало вакіе нибудь расходы, а вытать въ другую страну я не имблъ права. Теперь же, послъ того, какъ я лишился загородныхъ имъній, а городская земля мнъ ничего не стала давать, и продано все, что было въ домъ, я сладко сплю въ растяжку, у государства я сталъ въ довёріи, мнё уже никто не угрожаеть, но я самъ угрожаю другимъ, и какъ свободному человъку, мнъ можно жить и въ государствъ и внъ его предъдовъ. Когда я прохожу, богатые передо мною встають и уступають дорогу. Вообще, теперь я подобенъ тиранну, а тогда былъ совершеннымъ рабомъ. Прежде я платилъ подать народу, а теперь государство прокармливаетъ меня, давая мнъ деньги... Когда у меня было большое имущество, я постоянно терялъ что нибудь, то по волъ государства, то по случайности, а теперь я не только не теряю ничего, такъ какъ мнѣ нечего терять, но всегда надъюсь получить что нибудь".

Чувства, воодушевлявшія законодательныя собранія, не могли быть лучшими: въ Аеинахъ творила судъ и давада законы одна и таже толпа. Өукидидъ, Платонъ, Аристотель, Исократь, Демосеенъ и Аристоеанъ единогласно свидётельствують, что успёхъ могли имёть только тё ораторы, которые умёли льстить толпё <sup>2</sup>); Платонъ и Аристоеанъ добавляють, что особенно убёдительны были рёчи молодыхъ витій, извёстныхъ угодливостью пэдерастамъ <sup>8</sup>); подобное же слышимъ мы

λέγουσι γάρ και νεανίσκων δσοι πλείστα σποδούνται δυνατωτάτους είναι λέγειν.

<sup>&#</sup>x27;) Xenoph. Sympos. IV, 29-32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Thuc. II, 65, 5—6 (см. выше, стр. 61); Plato, Gorg. 462 С, слёд.; De Rep. 492, B—493, Е и др. Aristot. Pol. IV, 4, 1292a, 10—27; ibid. V, 11, 1313b, 39—1314a, 10 (см. выше, стр. 22, сл., 60), Isocr. De Pace (VIII) 3, сл., 14 и др. De Permut. (XV), 133, сл.; Demosth. Olynth. III, 22 и др.; Aristoph. Equites, 47, слёд., passim и др.

<sup>\*)</sup> Plato, Sympos., 192, Α: και γάρ τελεωθέντες μόνοι άποβαίνουσιν εἰς τὰ πολιτικά ἄνδρες οἱ τοιοθτοι (οῦ χαίρουσι συγκατακείμενοι καὶ συμπεπλεγμένοι τοῖς ἀνδράσι). Aristoph. Nubes, 1072-1077; Equites, 875; Acharn. 681; Eccl. 112-113:

оть Софокла и отъ комика Платона <sup>1</sup>). Мы узнаемъ также, что главнымъ побужденіемъ посъщать народное собраніе были платимыя за эти посъщенія деньги. "Давайте (говорить хоръ въ "Бабьемъ Собранія" \*) постараемся прогнать тёхъ, которые идуть сюда изъ города. Прежде, когда можно было получить только одинъ оболъ »), они сидъли и болтали возлё продавщицъ вёнковъ 4), а теперь стали ужъ очень назойливы. Не то было, когда правилъ нами добрякъ Миронидъ <sup>3</sup>). Тогда никто не дерзалъ заботиться о государстве изъ-за денегъ. Всякій приходиль въ собраніе, неся въ мъшкъ питье, хлъбъ, двъ головки чесноку и три одивки. А теперь только и думають о томъ, чтобы получить три обола, --- словно навозники". Посылка никогда не бывавшаго на войнъ Клеона во главъ отряда на Сфактерію ему на зло и на смъхъ, "чтобы избавиться оть великаго зла Клеона" 6), избраніе Агиррія полководцемъ бъ признательность за предложенное и проведенное имъ повышеніе платы участникамъ въ народномъ собранія съ одного оболя до трехъ и за превращение раздачи театральныхъ денегъ въ правильное распредбление части государственныхъ доходовъ между гражданами 7), высшія почести, оказанныя памяти Евбула за изданный по его на-

1) Soph. fr. 865 (D):

οί γαρ γύνανδροι και λέγειν ήσκηκότες.

Stob. Flor., II, 3. Meineke, Fragmenta, II, 2, p. 680:

ην γὰρ ἀποθάνη ΄ είς τις πονηρός, δύ' ἀνέφυσαν ῥήτορες οὐδεἰς γὰρ ἡμῖν' Ἰόλεως ἐν τῆ πόλει, ὅστις ἐπικαύσει τὰς κεφαλὰς τῶν ῥητόρων. κεκολλόπευκας τοιγαροῦν ῥήτωρ ἔσει.

<sup>2</sup>) Aristoph. Eccles. 300-310. Cp. ibid. 185, ca.

<sup>8</sup>) Первоначальная илата за посёщение народнаго собрания была одинъ оболь: за тёмъ, по предложению Агиррия, ее повысили до трехъ. См. ниже, пр. 7.

<sup>4</sup>) Въ подлинникѣ ἐν τοῖς στεφανώμασι. При переводѣ я руководствуюсь указаніемъ Meineke, ad Pherecr. Άγαθοί fr. 2 (Fragmenta II, 1, p. 253), гдѣ ἐν τοῖς στεφανώμασι Μейнеке передаетъ: in ea fori parte ubi flores et corollae veneunt. Что вънками торговали продавщицы, слёдуетъ заключить изъ Aristoph. Thesmoph. 458 и Plut. Arat. 6.

<sup>5</sup>) Миронидъ—старшій современникъ Перикла. Онъ былъ отправленъ посломъ въ Спарту во время битвы при Саламинъ (Plut. Arist. с. 10) вмъстъ съ Ксантинномъ, отцомъ Перикла; за тъмъ, въ четвертый годъ восьмидесятой олимпіады (456 г.), былъ полководцемъ при Энофитътогда на вершинъ своей славы. Thuc. I, 105. 108. IV. 95. Diog. XI, 79, 81. Böckh, Staatshaushaltung, I, 289.

') Thuc. IV, 27-28.

') Οδ5 ΑΓΕΡΡΙΗ CM. Xenoph. Hell. IV, 8, 31; Diod. XIV, 99; Andocid. De Myster. 133; Harpocr. 'Αγύβριος; Aristoph. Eccl. 184; Plut. 176. Cm. Böckh, Staatshaushaltung, I, 284 f. 288 f. 384 f.; II, Anm. des Herausg. 65.



стоянію во время крайняго безденежья въ государстве законъ, грозившій смертью всякому, кто предложить потратить театральныя деньги на военныя нужды <sup>1</sup>): заявленіе Демада, что раздача денегь народуклей демократія <sup>2</sup>), и успокоившій азмнянъ, требовавшихъ денегъ на посылку вспомогательнаго флота возмутившимся противъ Александра союзникамъ, отвътъ того же демагога: "У васъ есть деньги. Я позаботился, чтобы каждый изъ васъ получиль на Хояхъ по полийны; если же вы предпочитаете ихъ тратить теперь, то доставайте на Хояхъ изъ собственнаго кармана" <sup>з</sup>)---красноръчивъе всякихъ другихъ свидътельствъ говорять о настроени асинскихъ законодательныхъ собраній. Сов'ють въ частности заявиль о своихъ нравственныхъ качествахъ во время заговора Четырехсоть, уступивъ заговорщикамъ власть за причитавшееся до конца года жалованье 4). Говорятъ (подтверждаеть въ свою очередь продажность абинскихъ законода-, телей авторъ трактата "Объ асинскомъ государствъ" »), что въ Авинахъ всякій можетъ устроить свои дёла, если придеть въ совёть или въ народное собраніе съ деньгами въ рукахъ. Я вполнѣ согласенъ, что въ Аеинахъ можно многаго добиться за деньги, и притомъ твиъ большаго, чъмъ больше дашь денегъ". Аристофанъ былъ поэтому совершенно правъ, вложивъ въ уста своему идеальному демагогу колбаснику ръчь в), въ которой тотъ заявляетъ, что подкупилъ весь совъть, раздавъ каждому изъ его членовъ кишнецу и чесноку на оболъ.

<sup>1</sup>) Aeschin. Contr. Ctesiph. 25; Plut. Praec., reip. ger. XV, 176W; Harporr. Εύβουλος, θεωρικά; schol. ad Aesch. Or. II, 2; schol. ad Demosth. Olynth. I, 1 (Oratores Attici, rec. Mullerus, Paris, Didot, 1848, II, p. 410, 528). Cp. Böckh, l. c. I, 183, 225 f., 285 m др.

<sup>3</sup>) Plut. Quaest. Plat. X, 4, p. 77, W: ώς Δημάδης κόλλαν όνομάζων τὰ θεωρικὰ τῆς δημοκρατίας. Böckh, l. c. I, 206 f.

<sup>3</sup>) Plut. Praec. reip. ger. XXV, p. 189W., сл., Böckh. l. c. I, 206 f. Хон-второй день Аноестеріевъ, празднества въ честь Вакха. Hermann, Lehrbuch, II, 301, f.

<sup>4</sup>) Thuc. VIII, 69, 3. Въ краткихъ словахъ Оукидида цвлая трагедія. Даже Гротъ, History of Greece, VII, р. 281, не смотря на все свое пристрастіе къ аминской демократін, называетъ этотъ поступокъ совётниковъ «a meannes, which almost branded them as accomplices and dishonoured the expiring hour of the last democratical authority». Ср. выше, сгр. 184, пр. 6.

•) De. Rep. Ath. III, 3 (Dind): λέγουσι δέ τινες, ήν τις άργύριον έχων προσή πρός βουλήν ή δήμον, χρηματιείται. έγω δέ τούτοις όμολογήσαιμ' άν άπό χρημάτων πολλά διαπράττεσθαι 'Αθήνησι, και έτι άν πλείω διαπράττεσθαι, εί πλείους ἐπεδίδοσαν άργύριον. Camo coбов разумѣется, что судьи точно также были подвушны. Diod. XIII, 64; Plut. Coriol. 14; Aristot. Ath. Rep. fr. 72 (Fragmenta Historicorum graecorum coll. Müllerus, Paris, Didot, 1848, II, p. 127); Schol. ad Aesch. с. Tim. 87. По единогласному указанію всѣхъ этихъ свидѣтельствъ, судей впервые подкупилъ извѣстный изъ процесса Сократа—Анитъ.

•) Aristoph. Equites, 622-680.

"Стоить послушать (такъ начинаеть свою ричь этоть демагогъ колбасникъ), что происходило въ совътъ, куда я помчался вслъдъ за Пафлагонцемъ 1). Онъ тамъ разражался громовыми словами, кричалъ о всанникахъ<sup>2</sup>) всякіе ужасы, металъ въ нихъ молніи, называлъ ихъ заговорщиками самымъ убъдительнымъ образомъ. Совътъ, слушая его, заполонился ложью, сталъ смотрёть кисло и понурилъ голову. Увидавъ, что совъть принимаеть слова Пафлагонца и вводится въ обманъ его лжесплетеніемъ, я повелъ такую рёчь: "Боги, покровители лжи, обмана, плутней, подлости и низости, рынокъ, на которомъ я воспитывался съ дътства, дайте мнъ смълость, бойкій языкъ и наглый годосъ". Когда я говорилъ это, съ правой стороны возлъ меня какой-то развратникъ пустилъ громъ. Я привътствовалъ это хорошее предзнаменование »), ударилъ изо всёхъ силъ задомъ въ перегородку 4), разломаль ее, и заораль во всю глотку: "О совътники, я пришелъ съ добрыми словами и хочу сообщить вамъ благую въсть: съ тъхъ поръ какъ разразилась война, никогда еще не были такъ дешевы корюшки" 5). Совътники тотчасъ же развесслились и увънчали меня за эту благую въсть. Въ краткихъ словахъ сообщилъ я имъ свое тайное предложеніе-захватить у гончаровь всв горшки, чтобы вынудить оставшихся безъ посуды торговцевъ давать на одинъ оболъ какъ можно больше корюшекъ <sup>6</sup>). Совътники зарукоплескали и стали на меня смотрёть, разинувъ роть. Пафлагонецъ, замётивъ это и зная какимъ ръчамъ всего больше радуется совъть, подалъ слъдующее мнёніе: "Совётники (сказаль онь), мнё кажется, что въ благодарность за сообщенное намъ хорошее извъстіе должно богинъ принести въ жертву сто быковъ". Совёть опять склонился на его сторону. Увидавъ себя побъжденнымъ бычачьимъ навозомъ, я въ свою очередь одолълъ Паологонца двумя стами быковъ; кромъ того, по моему предложенію, со-

ν.

<sup>3</sup>) Чиханье, бурчанье въ животё и под. считалось хорошимъ предзнаменованіемъ. Odyss. XVII, 541. Hymn. in Merc. 295. Xen. Anab., III, 2, 9 и др.

4) Перегородка, отдёлявшая то мёсто, гдё засёдали совётники (а также и суды). Она охранялась стрёлками (см. слёд. стр. пр. 2) и переходить за нее не дозволямось.

<sup>4</sup>) 'Αφύαι—собственно не корюшки, а неизвъстный намъ видъ мелкой рыбы, которая, какъ видно изъ свидътельства Хризиппа, ар. Athen. VII, с. 23, р. 285, и частыхъ упоминаній о ней Аристофана, была обычной пищей незажиточныхъ асивинъ.

<sup>6</sup>) При переводѣ этого мѣста я слѣдую толкованію Диндорфа.



<sup>1)</sup> Подъ этимъ именемъ выступаетъ Клеонъ во «Всадникахъ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Всадники принадлежали къ наиболёе зажиточнымъ гражданамъ Аеинъ и были поэтому обыкновенно на сторонё умёренной демократіи или даже олигархіи и враждебно относились къ выжимавшимъ изъ нихъ деньги демагогамъ. Ср. Müller Strübing, Aristophanes etc., S. 118.

въть даль объть принести въ жертву Артемида тысячу козъ, если завтра снётки 1) будуть по оболу за сотню. Тогда совёть опять перешель на мою сторону. Пафлагонець, услыхавь мои слова, вышель изъ себя и понесъ такой вздоръ, что его стали выпроваживать пританы и стрълки <sup>2</sup>). Совътники стояли и кричали о корюшкахъ, а Па-«лагонець умодяль ихъ подождать нёсколько, пока будеть известно, что скажеть глашатай, пришедшій изъ Лакедемона для переговоровъ о мирв. Но совётники всё, какъ одинъ, загодосили: "Теперь говорить о миръ? Послъ того, глупецъ, какъ враги узнали, что у насъ стали дешевы корюшки! Не нуждаемся въ переговоракъ. Пусть идеть война!", приказали пританамъ распустить совъть и стали перепрыгивать черезъ перегородку. А я тёмъ временемъ побёжаль на рынокъ, скупилъ весь бывшій тамъ чеснокъ и кишнецъ и вернувшись сталъ раздавать неимущимъ совътникамъ эту приправу къ корюшкамъ даромъ, чтобы только угодить имъ. Они всё осыпали меня похвалами и радостными восклицаніями, такъ что я пришель сюда, подкупивь всёхъ совётниковъ кишнецомъ по оболу на каждаго".

Кромѣ борьбы въ народномъ собраніи, совѣтѣ и судѣ, въ Аеинахъ (какъ и во всѣхъ другихъ государствахъ Греціи) шла подпольная борьба между различными политическими партіями, особенно усилившаяся во времена Пелопоннезской войны, когда своею ожесточенностью она далено оставила позади себя всякую другую борьбу.

"Во время Пелопоннезской войны (говорить бунидидь \*) пришла въ движение вся Еллада вслёдствие повсемёстныхъ раздоровъ между представителями народа и олигархами... Среди этихъ волнений въ государствахъ появилось много зла, ноторое всегда бывало и всегда будеть, пока останется человёческая природа такою, канъ теперь, но которое выступаеть то больше, то меньше, и разнообразится видами, смотря по тому, какой въ каждомъ данномъ случаё принимаютъ оборотъ события. Въ мирное время и при благоденствия, какъ города, такъ и отдёльные люди имёютъ болёе честныя намёрения, вслёдствие того, что не попадаютъ въ подневольную необходимость; но война, лишая обычнаго въ повседневной жизни довольства, отановится суро-

<sup>3</sup>) Thuc. III, 82—83. Что свядётельство Эукнанда относится также и къ Абинамъ, очевидно изъ II, 65 и особенно изъ VIII, 66.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тріхібєє, точно также какъ ффиа, нензейстный родъ нелкой рыбы.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Пританы — предсёдателя совёта (о нихъ Hermann, Lehrbuch, I, 484 f.), они же начальники надъ стрёлками; стрёлки — наемиме полицейскіе, обыкновенно изъ скичовъ. Ср. неподражаемо художественное изображеніе такого скноа стрёлка виёстё съ пританомъ въ Thesmophoriaz. 930, слёд.

выих учителемъ и настраиваеть чувства толны сообразно съ обстоятельствами. Итакъ, въ государствахъ поднялись междоусобицы. Правительства <sup>1</sup>), волновавшияся повже, умудренныя опытомъ, превосходили прежнія въ измыщленіяхъ плановъ, въ хитрости нападеній, въ изобратательности мщеній. Извращено было по произволу привычное значение сдовъ цримънительно въ поступкамъ 2). Безразсудная смълость стала считаться дружелюбною храбростью, предусмотрительная медлительность-благовидною трусостью, скромность-покровомъ малодушіа, вниканіе во всякое дело--лёностью во всемъ. Безумная порывистость вмёнялась въ мужество, а на осторожное обдумываніе смотръли какъ на красивый предлогъ къ уклончивости. Поносившій другихъ былъ неизмённо надежнымъ, возражавшій ему-подозрительнымъ; удячно строившій козни считался умнымъ, тоть, кто ихъ предусматриваль, еще проницательнее, а вто ухитрялся такъ, чтобы въ нихъ вовсе не нуждаться-тразрушителемъ сотоварищества и трусомъ передъ противникомъ. Вообще хвалили того, кто предупреждаль злодвяніями, и того, кто побуждаль къ нимъ не думавшихъ о никъ. Даже родотвенное чувство было пересилено духомъ партіи, более готовымъ решаться на все безъ оглядки: подобныя сообщества устранваются не по существующимъ законамъ ради государственной пользы, но вопреки установленнымъ изъ-за корысти. Довъріе другъ къ другу скрёплялось не столько божественнымъ закономъ, сколько обоюднымъ беззаконіемъ. Добрыя предложевія врага принимались со всею предосторожностью только тогда, когда на его стороих быль неревъсъ, а не по благородству. Отистить считалось болье желательнымъ, чвиъ не потерпъть обиды. Если уговоръ и скръплялоя влятвами, то, вслъдствіе того, что ихъ давали только тогда, когда объ стороны были въ бевысходной крайности, оне оставались въ силе лишь до того игновенія, пока ни та, ни другая не имъла ни откуда подмоги; но при удобномъ случав тотъ, кто отваживался раньше, едва замачалъ беззащитность противника, отомщаль ему съ темъ большимъ наслажденіемь, что пользовался его довёріемъ и не быль отврытымь врагомь, принимая при этомъ въ разсчетъ какъ безопасность, такъ и то, что

<sup>2</sup>) Съ дальнейшимъ ср. стр. 70, пр. 1.

<sup>4)</sup> Этимъ словомъ я неревожу та̀ τῶν πόλεων — выраженіе, обнимающее собою все, относящееся до государственной жизни города и не накодящее соотвътственнаго въ русскомъ языкѣ. Переводить это выраженіе въ данномъ случаѣ черезъ «города» кажется миѣ неумѣстнымъ, такъ какъ въ одномъ и томъ же городѣ та̀ тӣ; πόλεως можетъ волноваться не одинъ разъ; на эти неоднократныя волненія въ различныхъ городахъ и указываетъ здѣсь Эукидидъ.

коварствомъ побъды надъ врагомъ пріобръталь славу умнаго человъка: люди охотнъе дають себя называть ловкими плутами, чъмъ добрыми простаками; послёдняго они стыдятся, первымъ восхищаются <sup>1</sup>). Причина всего этого-жажда власти изъ-за корысти и честолюбія, заставляющихъ страстно желать побёды въ борьбё. Тё, которые стояли во главъ городовъ, отдаван будто бы предпочтение то общей равноправности, то умъренному господству лучшихъ, и прикрываясь этими красивыми именами, служили общественному благу только на словахъ, а на дёлё приносили его въ жертву личнымъ цёлямъ. Въ стремлени одолъть другъ друга всъми способами, они дерзали на ужаснъйшія здодъянія и придумывали еще болье страшныя отмщенія, не соображаясь ни съ справедливостью, ни съ государственною пользою, но руководствуясь каждый разъ тэмъ, что было угодно той или другой сторонь, и, когда достигали власти или несправедливымъ осужденіемъ, или отврытою силою, были тотчасъ же готовы удовлетворить жажду побъды. Совъсть никто не ставиль ни во что, но въ большей славъ были тв, которые, умъя красно говорить, достигали цъли ненавистнымъ способомъ. Граждане, не принимавшіе участія въ борьбъ, уничтожались или за то, что не приносили помощи, или изъ зависти къ ихъ спокойной жизни.

Такимъ образомъ, въ Елладъ наступилъ разврать во всёхъ видахъ, и то простодушіе, которое больше всего свойственно благородству, было осмъяно и исчезло. Возобладало недовърчивое, враждебное настроеніе другъ къ другу и для его прекращенія не было ни сильнаго слова, ни грозной клятвы. Разсчитывая въ непредвидънныхъ случайностяхъ больше на свою сообразительность, чъмъ на чью либо твердость, всъ думали скоръе о способахъ не попасть въ бъду, чъмъ могли довъриться. Перевъсъ бывалъ по большей части на сторонъ людей менъе сильнаго ума: опасаясь своей неспособности и проницательности противниковъ, они, чтобы не быть побъжденными ихъ словами и предупрежденными изворотливостью въ козняхъ, приступали къ дълу ръщительно; а тъ, въ своемъ самомнъніи воображая, что могуть все предусмотръть и что нътъ нужды дъйствовать тамъ, гдъ можно взять умомъ, не принимали мъръ предосторожности и тъмъ легче погибали".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. съ этниъ Plato, Theast., 176, D: τῷ οὖν ἀδικοῦντι καὶ ἀνόσια λέγοντι ἢ πράττοντι μακρῷ ἄριστ' ἔχει τὸ μὴ συγχωρεῖν δεινῷ ὑπὸ πανουργίας εἶναι. ἀγάλλονται γὰρ τῷ ὀνείδει, καὶ οἴονται ἀκούειν, ὅτι οὐ λῆροἱ εἰσι, γῆς ἄλλως ἄχθη, ἀλλ' ἀνὸρες, οἴους δεῖ ἐν πόλει τοὺς σωθησομένους. Οдинаково глубокое проникновеніе въ сердца людей.

Послъ всего сказаннаго мною о настроеніи афинской демократія, невозможно сомнѣваться, что какъ законная, такъ и незаконная борьба всего менње велась въ интересахъ госуларства и всего болье въ интересахъ отдёльныхъ лицъ и партій. Главнымъ средствомъ той и другой было довкое слово. Кто обладаль имь, тоть при достаточномъ нахальстве могъ быть властелиномъ законодательной и судебной трибуны<sup>1</sup>), а вмёстё съ тёмъ и первымъ человёкомъ въ государствв. Не безъ глубокаго основанія поэтому, хотя и не безъ горькой ироніи, говорить Платонъ, что софисты-люди царственные <sup>2</sup>) и что науку о счастливой жизни слёдуеть искать въ искусстве составлять ричи, или гай нибудь около. "Это искусство (поясняеть онъ <sup>3</sup>)часть искусства чарователей и не во многомъ уступасть ему. Чарователи заговаривають змёй, пауковъ, скорпіоновъ и другихъ звёрей, или же болъзни, а составители ръчей заговаривають и укрощають судей, законодателей и другой сбродъ". При высокомъ умственномъ развитіи аспиянъ, при ихъ широкомъ знакомствъ черезъ театръ съ лучшими образдами поэтической риторики, а чрезъ народное собраніе, совёть и судь - съ лучшими образцами риторики законодательной и судебной 4), обаятельно дъйствовать могла лишь особенно выдающаяся рёчь. Краснорёчіе второй половины У вёка было поэтому неутомимо въ изысканіи средствъ производить сильное впечативніе 5)-Протагоръ пленялъ воззваніемъ къ общепринятымъ воззреніямъ () и привычнымъ волненіямъ <sup>7</sup>), примёрами <sup>8</sup>), сказаніями <sup>9</sup>), выдеряками изъ поэтовъ <sup>10</sup>), особеннымъ грамматическимъ образованіемъ

4) Cp. Isocr. De Pace (VIII), 121: ή ἐπὶ τοῦ βήματος δυναστεία. Cp. τακπε выше, ctp. 177, пр. 6.

<sup>2</sup>) Plato, Phaedr. 267, C-D.

\*) Plato, Euthyd. 289 E, crbg. Cp. Xenoph. Memor. II, 6, 13.

4) Cp. bume, ctp. 89, cr., 174, cr. Isocr. De Permut (XV), 295: χρή γαρ μηδέ τοῦτο λανθάνειν ὑμᾶς, ὅτι πάντων τῶν δυναμένων λέγειν ἢ παιδεύειν ἡ πόλις ἡμῶν δοκεί γεγενήσθαι διδάσκαλος κ πρ.

<sup>5</sup>) Подробно о риторикѣ софистовъ я буду говорить при изложении жизни и ученія каждаго изъ нихъ, а въ настоящемъ случав ограничусь лишь краткими указаніями.

<sup>6</sup>) Plato, Protag. 328, C., 340, E.

) Plato, Theaet. 162, D—пріемы, недозволительные въ діалектикъ, но умъстине въ диинуоріа. Протагоромъ были составлены готовыя воззванія къ различнымъ чувствамъ, такъ называемыя общія мъста. Сіс. Brut. XII, 46; De Oratore III, с. 27, 106, сл.

\*) Plato, Protag. 327, A, D, E. 328, A.

•) Ibid. 328, C.

10) Ibid. 339, A, cata.



словъ <sup>1</sup>)—разставляя всё паруса рёчи, по выраженію Гиппія <sup>2</sup>); Горгій очаровываль противопоставленіями, подберомь однозвучныхь словъ, симметрическимъ расположеніемъ періодовъ <sup>3</sup>) и, наобороть, свободнымъ сочетаніемъ предложеній <sup>4</sup>), ироніей <sup>5</sup>), переходомъ отъ насмѣшливаго тона къ важному и отъ важнаго къ насмѣшливому <sup>6</sup>), поэтическими эпитетами и метафорами <sup>7</sup>); Продикъ поражалъ слухъ различеніемъ сходныхъ по значенію словъ и дѣйствовалъ на сердце обращеніемъ къ возвышеннымъ чувствамъ <sup>8</sup>); Гиппій—обиліемъ изысканныхъ образовъ <sup>9</sup>); Полъ – сугубословіемъ, мыслесловіемъ, образословіемъ <sup>10</sup>); Евенъ—подпоказаніями, косвенными похвалами и порицаніями <sup>11</sup>); а искусствомъ рѣчей жалобно воющихъ и увдекающихъ къ состраданію старости и бѣдности особенно торжествовала сила оратора Халкидонскаго—Өразимаха, который то вдругь восщаменаль

<sup>1</sup>) Plato, Phaedr. 267, С: Прштато́рена де́, Ѿ Σшкратес, одк ήν μέντοι τοιαдт а́тта;— Орвое́пена́ те́ тіс, Ѿ паї, каї а́λλа поλλд каї калд. Подъ довое́пена, какъ увидимъ въ главѣ о Протагорѣ, слѣдуетъ подразумѣвать своеобразную теорію Протавора впервые имъ введеннаго грамматическаго различенія именъ по родамъ. Объ этомъ Aristot. Rhet. III, 5, 1407b, 5, сл.; Soph. Elench. XIV, 137b, 17, сл.; Aristoph. Nubes, 656—691.

<sup>2</sup>) Plato, Protag. 337, С, слёд. Образцы Протагорова краснорёчія у Plato, Protag. 3 20, С, слёд.; 334, А, сл.; 350, С, сл.; Theast. 162, D, сл.; 166, А, сл.

?) Cic. Orat. c. 52, 175: paria paribus adjuncta (πάρισα) et similiter definita (παρόμοια) itemque contrariis relata contrarie (ἀντίθετα)—Gorgias primus invenit.

4) Philostr. Vitae Sophist., p. 201: Γοργίας... ήρξε αποστάσεων και προσβολών. Объяснение этихъ словъ у Foss, De Gorgia Leontino, Halis, 1828, p. 51, слёд.

<sup>5</sup>) Aristot. Rhet. III, 7, 1408b, 20.

<sup>6</sup>) Ibid. 18, 1419b, 3, cz.

<sup>7</sup>) Ibid. 1, 1402a, 26. Dionys. Hal. de Lys. c. 3, p. 458. Обравецъ Горгіева краснорвчія сохранился въ фрагментв произнесенной имъ «Надгробной» рвчи, Foss, l. c. p. 69. Ср. также въ Платоновомъ «Пирв» рвчь Агаеона (194, Е—197, Е), составленную по правиламъ Горгіевой риторики. Исократь (Panath., 2) свидвтельствуетъ, что фигуры Горгіевой риторики заставляли зрителей отъ восторга шумвть.

\*) Plato, Charm. 163, D: каl γάρ Προδίκου μυρία τινά ἀκήκοα περὶ ἀνομάτων διαιροῦντος. Cp. Cratyl. 384, B; Euthyd. 277, E. Образцы этого различенія именъ у Plato, Protag. 337, A, 341, A, сл. Другіе образцы Продикова враснорѣчія, но безъ различенія именъ, можно видѣть у Ксенофонта въ разсказѣ о Геркулесѣ на распутьи (Memor. II, 1, 21, слѣд.) и въ діалогѣ «Аксіохъ» — въ рѣчи о горестяхъ жизни (366 D, слѣд.) и роскошнѣйшей декламаціи о безсмертіи души (ibid., 369, E, сл.).

) Plato, Protag. 337, C.

10) Plato, Phaedr. 267, C: Τά δὲ Πώλου πῶς φράσομεν αῦ μουσεῖα λόγων, ὡς διπλασιολογίαν καὶ γνωμολογίαν καὶ εἰκονολογίαν Η πρ. Οδραзεητ y Plato, Gorg. 448, C.

1) Plato, Phaedr., 267, A: τον δε κάλλιστον Πάριον Ευηνον είς μέσον ούκ άγομεν, δς ύποδήλωσίν τε πρώτος εύρε και παρεπαίνους; οι δ' αυτόν και παραψόγους φασίν εν μέτρψ λέγειν, μνήμης χάριν.

13

гивет толпы, то опять укрощаль его словно чарами, и быль одинаково силень какъ опутывать клеветою, такъ и снимать ее <sup>1</sup>).

Но одного искусства произносить ръчи для счастливой жизни въ Аеинахъ было не достаточно; въ такой же и даже въ большей мъръ необходимо было умёнье вести споры. Плавный ораторъ, "звенёвшій непрерывно какъ мъдь, пока его не перебивали, но онъмъвавшій тотчасъ же, какъ только къ нему прикасались вопросомъ" 3), могъ быть побълителемъ въ законодательныхъ собраніяхъ, гдъ борьба велась исключительно длинными ръчами <sup>8</sup>); но не могъ разсчитывать на усивхъ въ судв, гдв часто двло сводилось къ тому, чтобы ловко поставить вопросъ и изворотливо отвътить на предложенный 4). Постоянною школою діалектической ловкости быль въ Абинахъ театръ и судъ 5); поэтому до извъстной степени могъ ее пріобръсти собственными средствами всякій авинянинъ. Но тв, которые желали быть въ ней особенно сильными, должны были обращаться въ ея спеціальнымъ преподавателямъ. Хотя пріемы еристики были обстоятельно разработаны лишь младшими софистами <sup>6</sup>), а окончательно сформулированы только Аристотелемъ "), тёмъ не менёе и всё старшіе со-

<sup>1</sup>) Ibid. 267, C — D: τῶν γε μέν οἰκτρογόων ἐπὶ γῆρας καὶ πενίαν ἐλκομένων λόγων κεκρατηκέναι τέχνη μοι φαίνεται τὸ τοῦ Χαλκηδονίου σθένος. ὀργίσαι τ` αῦ πολλοὺς άμα δεινὸς ἀνὴρ γέγονε, καὶ πάλιν ὑργισμένοις ἐπάδων κηλεῖν ὡς ἔφη. διά-βάλλειν τε καὶ ἀπολύσασθαι διαβολὰς ὁθενδὲ κράτιστος.

<sup>2</sup>) Plato, Protag. 329, A.

3) Plato, Soph. 268, Β: τίνα οῦν ἀποφαινόμεθα] τὸν μακρολογώτερον είναι; Δημολογικόν. Cp. Prot. 336, Β.

<sup>4</sup>) Образцы искусства ставить на судё вопросы дають Платонъ, Apol., 24, B, слёд.; Lys. Adv. Frument. 5; Contra Eratosth. 25, сл.; Contra Agorat. 30; Isaeus, De Hagnii heredit. 5. Оть Сократа мы слышимъ (Apol. 25, D, слёд.), что тяжущимся сторонамъ каі о́ νόμος кеλεύει ἀποκρίνεσθαι и что нежелавшихъ отвёчать заставляли отвёчать судьи (ibid. 27, C); самый законъ приводитъ Демосоенъ, Contra Steph. II, 10: тоїν ἀντιδίκοιν ἐπάναγκες είναι ἀποκρίνασθαι ἀλλήλοις τὸ ἐρωτιώμενον, μαρτυρεῖν δὲ μή. Cp. кромѣ указанныхъ мѣстъ изъ «Апологіи», Лизія и Изэя, приведенный ниже разсказъ о тяжбѣ между Кораксомъ и Тиліемъ (стр. 198) и Aristoph. Acharn. (655-658):

ό δὲ νεανίας ἑαυτῷ σπουδάσας Συνηγορεῖν

ές τάχος παίει, ξυνάπτων στρογγύλοις τοις ρήμασι.

κάτ' άνελκύσας έρωτα, σκανδάληθρ' ίστας έπων,

άνδρα Τιθωνόν σπαράττων και ταράττων και κυκών.

См. ниже, стр. 202.

<sup>в</sup>) См. выше, стр. 89, сл.; 192.

6) См. выше, стр. 38.

') Aristoph. Soph. Elench. XXXIV, 183b, 34, cz.: ταύτης δὲ τῆς (ἐριστικῆς) πραγματείας οὐ τὸ μὲν ῆν τὸ δ' οὐκ ῆν προεξειργασμένον, ἀλλ' οὐδὲν παντελῶς ὑπῆρχεν. Эти слова слидуеть однако понимать въ болие скромномь смысли, чимь какь же-



Фисты, на ряду съ искусствомъ произносить длинныя рѣчи, учили также предлагать вопросы и давать отвѣты <sup>1</sup>). Для вооруженія учениковъ риторическою ловкостью софисты, кромѣ сообщенія правилъ риторики, которыя они излагали въ особыхъ руководствахъ (тє́χναι) <sup>2</sup>), устраивали такъ называемыя є́піде́і́ξεις <sup>3</sup>) — произносили образцовыя рѣчи, которыя молодые люди заучивали, чтобы потомъ имъ подражать; для упражненія въ серистикѣ Протагоръ ввелъ состязанія (ἀτῶνες) <sup>4</sup>), состоявшія въ томъ, что ученики совмѣстно обсуждали какой нибудь вопросъ общаго свойства <sup>5</sup>), опровергая одинъ другаго <sup>9</sup>). Нѣкоторые изъ софистовъ, впрочемъ, просто давали заучивать составленные ими вопросы и отвѣты <sup>7</sup>).

ладь бы самъ Аристотель. Его заслуга исключительно въ томъ, ято окъ подляль прічном еристики къ опредёленнымъ правиламъ; основанія для этой формулировки биля дани. Кораксомъ, Тизіемъ, Зенономъ, Сократомъ и въ особенности Платономъ въ діалогъ «Евеидемъ».

<sup>1</sup>) Plato, Protag. 329, В: Прштачораς δ' δδ' ікаνός μέν μакройс λόγους каl каλοйς єіпєїч… ікаνός δέ каl έрштиθεіς άποκρίνασθαι κατά βραχύ κal έρόμενος περιμєїναί τε каl άποδέξασθαι την άπόκρισιν, й όλύγοις έστι παρεσκευασμένα. Ibid. 384, Е; слід.; Theaet. 167, D — Е. Что Протакоръ свое искусство принивналь главными обрезомъ въ судахъ, видно изъ Theaet., 178, Е — А. О Горгін см. Gorg. 447, С: каl үфр айтф (Горуід) έν тойт йν τής έπιδείξεως: ἐκέλευε γοῦν νῦν δὴ ἐρωτῶν ὅ τί τις βούλοιτο τῶν ἐνδον ὄντων, και πρὸς ἅπαντ' ἔφη ἀποκρινεῖσθαι. Ibid. 458, D; Menö 70, B, сл. О Горгіевой μακρολοτία μ βραχυλογία см. Gorg. 449, В—С; Phaedr. 267, B; 269. В. Искусствонся отвічать на всй вопросы кнавичся также Поль н' Рипий. Gorg. 462, А. Нірр. Major, 287, А — В, Minor, 363, С, 364, D. Иаз всяхъ этихъ мість видно, что софисты учили отвічать на вопросы; что они преподавали также и искусство ставить вопросы, это засвидітельствовано Аристотелемъ. См. прим. 7; ср. также Plato Cratyl. 390, Ε: οἱ ήρωες ρήτορές τινες καὶ ἐρωτητικοὶ συμβαίνουσιν, ὥστε ῥητόρων καὶ σοφιστῶν γένος γίγνεται το ήρωϊκον φύλον.

<sup>2</sup>) Plato, Phaedr. 261, B, exb., De Rep. 499, B (cm. sume, crp. 24); Aristot. Rhetor. I, 1, 1354a, 12 H pp. (cm. Hume, crp. 197); Isocr. Contra Soph. (XIII) 19, (Bume, crp. 34).

<sup>3</sup>) Plato, Soph. 217, E; Gorg. 447, A, cn<sup>2</sup>b<sub>A</sub>.; Euthyd. 275, A; Crat. 384, B. Hipp. Min. 363, D, Maj. 282, B; Isocr. Panath. (XII), 271 ± MH. Ap.

<sup>4</sup>) Diog. Laert. IX, 52: Πρωταγόρας... πρώτος... λόγων άγωνας έθετο. Среди сочиненій Протагора Діогенъ (ib. 55) упоминаеть: Τέχνη έριστικών, <sup>\*</sup>Αντιλογιών δύο.

•) Ibid. 53: καὶ πρώτος κατέδειΞε πρός τὰς θέσεις ἐπιχειρήσεις. Ο θέσις αμ. Cic. Top. XXI, 79; Ep. ad. Att. IX, 4; Quintil. Instit. Or. III, c. 5, 5; X, c, 5, 10.

<sup>6</sup>) Plato, Theaet. 167, Ε: αδικείν δ' έστιν έν τῷ τοιούτụ (говорить Протагорь), όταν τις μὴ χωρίς μὲν ὡς ἀγωνιζόμενος τὰς διατριβάς ποιήται, χωρίς δὲ δισλεγόμενος καὶ ἐν μὲν τῷ παίζη τε καὶ σφάλλη καθ' ὅσον ἀν ἐὐνηται, ἐν δὲ τῷ διαλέγεσθαι ϋπουδάζη τε καὶ ἐπανορθοῖ τὸν προσδιαλεγόμενον. Ηεльзя сомнѣваться, чτο на состязаніяхъ, котория устраиваль Протагорь, онъ руководствовался именно этими пріємами.

<sup>7</sup>) Aristot. Soph. Elench. XXXIV, 183a, 36, ci.: και γαρ των περι τους έριφτικους λόγους μισθαρνούντων όμοια τις ήν ή παίδευσις τη Γοργίου πραγματεία. λόγους γάρ οι μέν ρητορικούς οι δέ Ερωτητικούς έδιδοσαν εκμανθάνειν, είς ους πλειστάκις έμπίπτειν ψήθησαν έκάτεροι τους άλλήλων λόγους. 13\*

На только что указанную практическую сторону еристики необходимо обратить внимание, чтобы понять, какимъ образомъ въ Аеинахъ могъ существовать особый влассъ учителей искусства спорить. Мы знаемъ, правда, что словесныя состязанія происходили не въ однихъ только судахъ и законодательныхъ собраніяхъ, но также и на улицахъ предъ лицомъ толпы<sup>1</sup>) и даже на Олимпійскихъ играхъ: отъ Гиппія мы слышимъ, что онъ каждую Олимпіаду въ храмъ Зевса предлагалъ задавать себв вопросы всякому желающему и всегда оставался побёдителемъ 2); подобнымъ же искусствомъ хвалятся Горгій и Поль 3). Возможно поэтому, что софисты между прочимъ подготовляли и такихъ тщеславныхъ борцовъ; на эту сторону софистическаго воспитанія, быть можеть, намекаеть и Аристотелево опредвленіе еристики, какъ искусства спорить ради славы ). Но едва-ли можно думать, что рукоплесканія уличныхъ слушателей и награда на Олимпійскихъ играхъ могли быть главною цёлью всёхъ тёхъ, которые обучались у еристиковъ. Связь еристики съ судебнымъ искусствомъ (хотя и очевидную <sup>5</sup>), но до сихъ поръ изъ новыхъ изслёдователей никемъ, на сколько мнё извёстно, не отмёченную) ставить на видь Платонъ, изображая представителей сристики. Евоидема и Діонисодора, непобъдимыми на судъ борцами <sup>6</sup>) и заявляя, что софистамъ никто не сталъ бы давать денегъ, еслибы они не учили препираться о томъ, что справедливо и несправедливо, законно и незаконно <sup>7</sup>); она же подтверждается и твми свъдъніями, которыя мы имвечь о первомъ судебномъ руководствв, составленномъ сиракузяниномъ Кораксомъ и разработанномъ ученикомъ послёдняго, Тизіемъ. Руководство это было обязано своимъ происхожденіемъ тому, что по низверженіи въ Сиракузахъ династіи Гелоновъ и водвореніи демократіи (465 г. <sup>8</sup>), возбуждены были лицами, у которыхъ тиранны отобрали имущество, процессы о возвращения этихъ

<sup>1</sup>) Cm. Haup. Plato, Euthyd. 271, A, cz.

2) Plato, Hipp. Minor, 363, D-364, A.

<sup>3</sup>) Plato, Gorg. 447, С, 462, А; см. пред. стр. пр. 1.

4) См. выше, стр. 31.

<sup>5</sup>) Самый характеръ судебной процедуры, основанной на преніяхъ, указываетъ на эту связь.

<sup>6</sup>) Plato, Euthyd. 271, C-272, A. Cm. bume, crp. 178, np. 3. Cp. τακπε Plato, Phaedr. 261, C-E (cm. bume, crp. 133, np. 3). De Rep. 499, A: Οὐδέ γε λόγων, ῶ μακάριε, καλῶν τε καὶ ἐλευθέρων ἱκανῶς ἐπήκοοι γεγόνασιν, οἵων ζητεῖν μὲν τὸ ἀληθὲς Ἐυντεταμένως ἐκ παντὸς τρόπου τοῦ γνῶναι χάριν, τὰ δὲ κομψά τε καὶ ἐριστικὰ καὶ μηδαμόσε ἄλλοσε τείνοντα, ἢ πρὸς δόἕαν καὶ ἔριν, καὶ ἐν δίκαις καὶ ἐν ἰδίαις συνουσίαις πόβρωθεν ἀσπαζομένων.

<sup>7</sup>) Plato, Soph. 232, В. См. выше, стр. 26, прим. 1.

\*) Объ этомъ см. Grote, History of Greece, V, p. 86, sq.; Vl, 386, sq.

имуществъ, а между тъмъ сицилійцы были, по выраженію Цицерона, очень остры въ спорахъ и для върнаго успъха на судъ нужна была особая ловкость; правила этой ловкости и далъ впервые въ своемъ руководствъ Кораксъ <sup>1</sup>). О томъ, каковы были эти правила и въ какомъ духъ примънялись, мы узнаемъ отъ Аристотеля и Платона.

Первый, говоря въ свой "Риторикъ" о правдоподобномъ, указываеть на то, что какъ сристика вводить въ заблуждение, не опредвляя въ каковъ отношения, въ сравнения съ чёмъ и съ какой стороны утверждается что нибудь, точно также и въ риторикъ обманъ можеть достигаться вследствіе того, что правдоподобность можеть быть условная и безусловная. "На отождествлении той и другой основано руководство Коракса. Пусть (сказано въ этомъ руководствъ) слабосильный несправедливо обвиняется въ нанесения побоевъ; онъ можетъ въ оправдание указать на свою слабость: не въроятно, что онъ -слабый, могъ наносить побои. Пусть, съ другой стороны, въ томъ же преступлении обвиняется человъкъ сильный, дъйствительно нанесший побоя; онъ можетъ въ оправдание указать на свое сильное твлосложеніе: не въроятно, чтобы онъ могъ нанести побои, такъ какъ на судъ это должно показаться вёроятнымъ. Точно также и во всёхъ другихъ случаяхъ необходимо, чтобы на человъка либо падало подозръніе, либо не падало. Правдоподобна можеть быть какъ виновность, такъ и невинность; но одна правдоподобность безусловная, а другая условная. Отождествлять ту и другую значить слабое слово двлать сильнымъ. Отъ того люди и вознегодовали на это Протагорово объщаніе, что оно имфеть дбло съ ложью, а не съ истиной, съ темъ, что только кажется. Кажущееся имветь цвну только въ двухъ искусствахъ-риторикъ и еристикъ, а больше нигдъ" <sup>2</sup>).

Почти тоже говорить Платонъ о руководствъ Тизія. "Искусные въ риторикъ люди (слышимъ мы въ діалогъ "Фэдръ" оть Сократа <sup>3</sup>) утверждаютъ, что для желающаго быть въ ней сильнымъ вовсе не нужно знать истины о справедливыхъ или несправедливыхъ дълахъ или людяхъ,--все равно, по природъ-ли бываютъ послъдніе такими или становятся вслъдствіе воспитанія. Въдь въ судахъ объ истинъ всего этого никто ръшительно нисколько не заботится, а только о томъ,

3) Plato, Phaedr. 272, D, Caba.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cicero, Brutus, XII, 46: itaque ait Aristoteles, cum sublatis in Sicilia týrannis res privatae longo intervallo iudiciis repeterentur, tum primum (quod esset acuta illa gens et controversa natura), artem et praecepta Siculos Coracem et Tisiam conscripsisse. Grote, l. c. V, p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aristot. Rhet. II, 24, 1402a, 3, слъд.

чтобы было убъдительно. Убъдительно то, что правдоподобно, поэтому на правдоподобное долженъ обращать внимание тотъ, кто желаеть говорить сообразно съ искусствомъ. Даже о томъ, что дъйствительно было сдълано, иногда не слъдуетъ говорить, если сдъланное не правдоподобно, но всегда нужно говорить правдоподобное, какъ при обвинении, такъ и при защитъ; да и вообще въ ръчахъ слъдуетъ исключительно стараться о правдоподобіи, распрощавшись съ истиной. Соблюдение этого правила во всякаго рода речахъ составляеть все ораторское искусство.-Ты, Сократь (отвъчаеть Фэдръ), издагаешь то самое, что утверждають люди, выдающие себя за искусниковъ въ ръчахъ... Ты безъ сомнёнія до точности произошель всего Тизія.-Такъ пусть же скажеть намъ Тизій, подразумѣваеть-ди онъ подъ правдоподобнымъ что нибудь иное, а не то, что кажется тодив?-Что же иное?-Воть, насколько помнится, какое мудрое изобрътеніе изложиль въ своемъ руководствъ Тизій. Если человъкъ малосильный, но мужественный, нападеть на сильнаго, но трусливаго, съ цёлью отнять у него одежду или что нибудь другое, то ни тоть, ни другой не должны говорить правду. Трусъ станеть доказывать, что на него напалъ мужественный не одинъ; а мужественный будетъ возражать, что они были одни, но въ оправдание воспользуется твмъ, что "какъ же мнъ было такому поднять руки на такого". Между твиъ первый, конечно, не сознается въ своей трусости, но попытается лгать какъ нибудь и этимъ можетъ дать противнику случай обличить себя. И относительно всего другаго въ руководствъ Тизія даются такіе же совъты".

Еристическій характеръ правиль, преподанныхъ Кораксомъ и Тизіемъ (названныхъ Аристотелемъ и Платономъ риторическими, а не еристическими, очевидно потому только, что Кораксъ и Тизій были извъстны какъ риторы, а не какъ софисты) не можетъ подлежать сомнёнію; они были принаровлены къ веденію судебныхъ преній и не давали указаній на то, какъ составлять и располагать ръчи. Особенно ясно выступаеть этоть ихъ характерь изъ преданія о возникшей между Кораксомъ и Тизіемъ тяжбъ, которую тоть и другой вели согласно правиламъ ими же составленнаго руководства. Тизій, научившись отъ Коракса риторическому искусству, самъ выступилъ учителемъ риторики и, подагаясь на свою довкость вести судебныя двла, не пожелалъ заплатить своему учителю условленнаго вознагражденія. Коражов потребоваль Тизія въ суду. Скажи мнв, Кораксь (обратился къ своему бывшему наставнику Тизій), чего я объявляю себя учптелемъ?-Искусстве убъждать кого угодно (отвъчалъ Кораксъ). Но если ты выучиль меня этому искусству, то воть я тебя убъждаю ни-

Digitized by Google

чего съ менн не брать; если же ты меня не выучилъ убъждать, то и въ этомъ случав я тебв ничего не долженъ, такъ какъ ты не научилъ меня тому, чему объщалъ. На это Кораксъ возразилъ: "Если, научившись отъ меня искусству убъждать, ты убъждаешь меня съ тебя ничего не брать, то ты долженъ мий отдать вознагражденіе, такъ какъ ты умвешь убъждать; если же ты меня не убъждаешь, то ты опять таки долженъ заплатить мий деньги, такъ какъ я тобою не убъжденъ не брать съ тебя денегъ. Судьи вмёсто приговора сказали: У плохаго ворона плохія и яйца. Какъ воронята готовы пожрать своихъ родителей, точно также и вы здёсь пожираете другь друга" 1).

Изъ "дурныхъ яицъ" Коракса вышелъ не одинъ только Тизій. Кораксово руководство было широко распространено въ Греціи. Мы имъемъ прямыя указанія на то, что на немъ были воспитаны Горгій, Өразимахъ, риторы Өеодоръ и Антифонтъ (Рамнузійскій) <sup>2</sup>). Всё остальные софисты и риторы слъдовали несомнънно указанному Кораксомъ направленію; относительно Протагора это засвидътельствовано Аристотелемъ <sup>3</sup>). Разсчитывать на успъхъ софисты и риторы могли, заботясь не о томъ, чтобы перемънить это направленіе, выражавшее общую въ то время нравственную точку зрънія <sup>4</sup>), а о томъ, чтобы превзойти Коракса и Тизія въ измышленіи риторическихъ и еристическихъ уловокъ.

Когда Кораксъ и Тизій составляли свое руководство, Зенонъ только вступаль на философское поприще, Протагоръ занимался

<sup>1</sup>) Proleg. in Hermog. p. 6. Sext. Emp. adv. Math. II, 96, сл. Ср. Cicero, De Orat. III, c. 21, 81: quare Coracem istum veterem patiamur nos quidem pullos suos excludere in nido, qui evolent clamatores odiosi et molesti. Подобное же слышимъ мы о тяжбя между Протагоромъ и его ученикомъ Еваеломъ. Diog. Laert. IX, 56; Quint. Instit. Or. III, 1; Apul. Floril. IV, 18. Разсказы, однако, не тождественны, и возможно, что и тотъ и другой равно правдивы: сходство можетъ быть объяснено одинаковостью обстоятельствъ дёла и одинаковостью руководства, указаніямъ котораго въ томъ и другомъ случав слёдовали тяжущіяся стороны. Считать эти разсказы вымысломъ не вижу основанія.

<sup>2</sup>) Ηα связь риторики Горгія съ Тизіевой указывають Philostr., Vitae Soph. p. 192 и Plato, Phaedr. 267, A: Τισίαν δὲ Γοργίαν τ' ἐάσωμεν εῦδειν, οι πρό τῶν ἀληθῶν τὰ εἰκότα εἶδον ὡς τιμητέα μᾶλλον. Ο преемствѣ между риторикой Тизія, Өразимаха и Θеодора, ср. Aristot. Soph. Elench. XXXIV, 183b, 29, сл.: οί δὲ νῦν εὐδοκιμοῦντες παραλαβόντες παρὰ πολλῶν οἶον ἐκ διαδοχῆς κατὰ μέρος προαγαγόντων οὕτως ηὐἕήκασι, Τισίας μὲν μετὰ τοὺς πρώτους, Θρασύμαχος δὲ μετὰ Τισίαν, Θεόδωρος δὲ μετὰ τοῦτον, καὶ πολλοὶ πολλὰ συνενηνόχασι μέρη. Αμτμφομτь воспользовался правилами Кораксова руководства въ первой рѣчи первой тетралогія, 4-8. Cp. Blass, Attische Beredsamkeit, I, Leipz., 1868, S. 142 f.

<sup>3</sup>) См. выше, стр. 197.

<sup>4</sup>) См. выше, стр. 21, сл.; 96, сл.

- 200 -

и философской еристики еще не существовало. Ни Кораксъ и Тизій. ни ближайшіе ихъ преемники---старшіе софисты, не имѣли въ своемъ распоряженія богатаго запаса готовыхъ словесныхъ ухищреній. Протагоръ. Горгій и Гиппій, хотя и учили искусству отвѣчать ')-послёдніе два даже на всякіе вопросы <sup>8</sup>), не скрывали своего отвращенія оть діалектическихъ тонкостей <sup>3</sup>), и въ области отвлеченной мысли были плохими еристиками: всё они оказывались безсильными предъ испытующимъ обличеніемъ Сократа. Младшіе софисты, напротивъ, унаслёдовали отъ Зенона. Сократа и старшихъ софистовъ богатый запасъ выработанныхъ діалектикой и еристикой прісмовъ и могли поэтому сдвлять еристику особымъ ремесломъ. Встрвчею двоякаго рода теченій-практическаго, шедшаго отъ потребностей судебной и законодательной двятельности <sup>4</sup>) и философскаго, шедшаго отъ Гераклита, Зено. на и Сократа, создана была та своеобразная, на половину философская. на половину практическая еристика, представителей которой Платонъ изображаеть въ діалогахъ "Евеидемъ" и "Софисть". Въ первомъ мы впдимъ послъдователей Протагора 5), во второмъ-подражателей Сократу 6).

<sup>1</sup>) См. выше, стр. 195, пр. 1 и 7.

<sup>2</sup>) См. выше, стр. 195, пр. 1; стр. 196.

<sup>3</sup>) Plato, Protag. 334, E; 348, B, сл.; 368, E; De Rep. 386, B, сл.; Hipp. Maj. 801, C; 304, A-B; Minor 369, B-C.

4) О связи законодательной деятельности съ судебной см. выше, стр. 178.

5) См. выше, стр. 122, пр. 1.

6) Гротъ (History of Greece VIII, р. 165), указывая на данное Шлатономъ въ этомъ діалогѣ опредёленіе слову софисть, замёчаетъ, что оно подходитъ къ самому Сократу, «говоря интеллектуально» (intellectually speaking), лучше чёмъ къ какому-нибудь другому намъ извёстному лицу. Сходство между Сократомъ и изображеннымъ Платономъ софистомъ, по Гроту (Plato, II, р. 428 sq.), во первыхъ въ томъ, что тотъ и другой охотится за богатыми юношами; во вторыхъ въ томъ, что тотъ и другой бесъдуетъ въ небольшомъ кругу слушателей о разнообразныхъ вещахъ, о которыхъ не имветь истиннаго знанія; въ третьихъ въ томъ, что тотъ и другой слантиополодоткос и єїрши-заставляеть слушателей противорічить самимь себі и ихі пронизируеть. Я не понимаю, что значать слова «говоря интеллектуально»; но для меня очевидно то, что разница между Сократомъ и изображеннымъ Платономъ софистомъ не менве велика, чёмъ сходство. Софистъ гоняется за богатыми юношами, чтобы отъ нихъ нажиться; Сократь бесёдуеть не только даромь, но даже себё вь ущербь, такъ какъ въ этихъ бесвдахъ проводитъ все время и всявдствіе этого живетъ въ крайней бёдности (Plato, Apol. 23, В). Софисть берется разсуждать обо всемь безь исключенія, между прочимъ и о «вещахъ божественныхъ»-небъ, землъ и проч. (Plato, Soph. 232, В слъд.; см. выше, стр. 26, пр. 1); Сократь разсужденія «о божественныхь вещахъ» сильно отсовътываеть и ограничивается бесёдами только о дёлахъ человёческихъ (Xen. Mem. I, 1, 11, сл. и др.). Софисть выдаеть себя за знающаго все решительно (Soph., 268 А: ώς είδως έσχημάτισται, см. выше, стр. 28, пр. 5); Сократь нензмвнно выдаеть себя за Въ какомъ положения въ Адинахъ были тв, которые либо не имвли достаточной риторической и діалектической ловкости, либо не желали ихъ примвнять въ демократической борьбв всвхъ противъ

ничего незнающаго (Plato, Apol., 20 С. сл.; Theaet 150 С. сл.; Hipp. Min. 372 В; Gorg. 506, А и мн. др.). Сократь заставляеть слушателей противорёчить самимъ себъ сь цёлью очистить ихъ душу оть изшающихъ пріобрётению знанія ложныхъ мийній н направить этимъ на путь истиннаго знанія (Plato, Theaet. 150, В. слид.) или что для Сократа одно и тоже-на путь добродѣтели (Arist. Eth. Nic. VI, 13, 1144b, 17 и 28: Xen. Memor. III, 9, 5 и др.); софисть делаеть это ради тщеславія (въ еристическихъ состязаніяхь) или же съ пѣлью вооружить посредствомъ еристическихъ упражненій учениковь необходниою въ практической жизни діалектической ловкостью-не только не сиравляясь съ требованіями правственности, но даже обыкновенно вопреки имъ. Иронія Сократа происходить оть глубоваго разлада между его убёжденіями и убёжаеніями толин, пронія софиста-оть сознанія чисто визшияго діалектическаго превосходства. Однимъ словомъ, Сократъ похожъ на изображеннаго Платономъ, софиста такъ же, какъ собака на волка (Plato, Soph. 230, Е — 231, А; см. выше, стр. 26, пр. 3): при сходствѣ внѣшняго облика, характеры совершенно различны; средства дѣятельности одни и тё же, но ся цёли прямо противоположны. Виёшнее сходство объясняется тёмъ. что Шлатонъ въ «Софистѣ» изображаетъ еристиковъ обличителей-подражателей Сократу-тьхъ самыхъ, появление которыхъ Сократь предсказываетъ въ «Апология» (39, С, сл.). Сопоставляя изображеннаго имъ софиста съ очистителемъ души, Платонъ издагаеть методь этого очищенія (ibid. 230, В, ся.) въ такихь чертахь и выраженіяхь. которыя несомнённо указывають на пріемы Сократа. (Лучшимъ поясненіемъ къ только что указанному мёсту изъ «Софиста» могуть служить приведенные Ксенофонтомъ (Меmor. III, 6; IV, 2 и 3) разговоры Сократа съ Главкономъ и Евендемомъ). Что Сократь действительно вызваль появление особаго рода сристиковь, объ этомъ мы имеемъ самыя положительныя свидётельства. Самъ Сократь въ «Апологін» (23, С) заявляеть, что юноши, принадлежащіе въ богатъйшимъ семействамъ и слушающіе его, имъя свободное время, охотно наблюдають, какъ онь испытываеть людей, и часто сами, подражая ему, стараются испытывать другихъ. На то же самое очевидно намекаетъ Ксенофонть въ разсказё о томъ, какъ юноша Евендемъ, послё того какъ сталъ ученикомъ Сократа, началь и самь кое-чему подражать изъ того, чёмь тоть занимался (Mem. IV, 2, 40). Сократь бесёдоваль со всёми одинаково охотно; въ числё его учениковь были какь богатые, такъ и бёдные, и то, что богатымъ служило лишь средствомъ развлеченія, бёдными было обращено въ способъ наживы. Какъ восторгались молодые люди діалектикой и какіе плоды она имъ обыкновенно приносила, лучше всего можно видіть изъ сдідующихъ словъ Сократа въ «Филебв» и «Государствв». «Юноша, вкусившій въ первый разъ того, какъ въ ричахъ попереминно все становится то единымъ, то многимъ, радуется (читаемъ мы въ «Филебѣ», 15, D, сл.), словно обрѣлъ какое сокровище мудрости, приходить оть удовольствія въ восторгь и охотно крушить всякое утвержденіе, то поворачивая его въ одну сторону и сметивая во едино, то опять развивая и разделяя, и такимъ образомъ вводитъ въ недоумѣніе прежде и больше всего самого себя, а потомъ и ближняго, кто бы онъ ни былъ-юноша, старецъ или сверстникъ-не щадя ни отца, ни матери и никого изъ слушателей, даже почти и другихъ животныхъ, не только людей». «Не въ томъ ли должна состоять крайняя осторожность (спрашиваеть Сократь Главкона въ «Государстви», 539, В), что бы молодые люди не вкушали діавсёхъ, лучше всего можно видёть изъ слёдующихъ свидётельствъ Аристофана, Платона и Ксенофонта.

Аристофанъ (въ "Ахарнянахъ") рисуеть картину привлеченныхъ къ суду старцевъ <sup>1</sup>). "Мы, дряхлые старики (говорять они), горько жалуемся на государство. Не покоите вы насъ, стариковъ, какъ мы того заслужили своими морскими побъдами, но подвергаете бъдствіямъ. Вы призываете стариковъ передъ судъ, отдаете на посмѣяніе молодымъ риторамъ насъ, людей дряхлыхъ, глухихъ, оттрубившихъ свой вѣкъ, для которыхъ Посейдонъ охранитель — ихъ посохъ<sup>2</sup>). Едва бормоча, стоимъ мы у ораторскаго камня, не видя ничего, кромѣ помраченія правды. А молодой риторъ, изощрившійся въ искусствѣ обвинять, такъ насъ и бьетъ, такъ и подхватываеть своими закругленными словами, стрѣляетъ въ насъ вопросами, разставляетъ западни изъ словъ, рветъ и мечетъ бѣднаго Тибона<sup>3</sup>), пока, сбитый

лектики? Вёдь я думаю, ты замбчаль, что дётишки, вкусивь впервые разсужденій, пользуются ими ради забавы, чтобы противорёчить, и подражая тёмь, которые обличають, сами начинають обличать другихъ и радуются, подобно щенятамъ, что словами тянутъ и рвуть всякаго, кто подойдеть въ нимъ близко... Послё же того, какъ они обличать многихъ и сами будутъ обличены многими, они сильно и скоро приходятъ въ такое состояние, что не признають ничего изъ того, что признавали прежде, а чрезъ это и сами становятся презрёнными въ глазахъ прочихъ людей и навлекають позоръ на все касающееся философіи». Сила діалектики Сократа была не менбе велика, чёмъ у учениковъ желаніе ему подражать. Мий поэтому кажется безспорнымъ, что никто въ такой мбрё не способствоваль размножению въ Асинахъ сристиковъ, какъ Сократъ. Но хотя Сократь быль родоначальникомъ особаго, самаго распространеннаго рода еристиковъ, было бы совершенно неосновательно предполагать (какъ это делаетъ Sidgwick, Journal of Philology, 1872, vol. IV, p. 288, sq.), будто онъ былъ родоначальникомъ всей вообще еристики; сказанное мною въ предыдущей и настоящей главахъ объ ея происхождении не оставляеть въ этомъ, думаю, никакого сомнѣнія. Столь же неосновательно отождествлять діятельность Сократа съ діятельностью его послідователей --- еристиковъ обличителей. Предпринятое Сократомъ испытующее обличение людей не могло пересилить господствующаго теченія и потому принесло плоды какъ разъ противоположные тёмъ, которые онъ надёллся видёть: орудіе, которымъ онъ боролся противъ практическаго субъективизма, было обращено послёднимъ въ свою пользу, и вмёсто «ручныхъ собакъ» изъ учениковъ Сократа выходили «хищные волки» (Plato, Soph. 230, E-231, A).

<sup>4</sup>) Aristoph. Acharn., 642-672.

2) Въ подлинникѣ непередаваемая игра словъ: Ποσειδῶν ἀσφάλειος — намекъ на ποσὶ и ἀσφάλεια. Посейдовъ не только богъ моря, но и земледержецъ (Υαιήοχος). Стариковъ однако не столько держитъ земля, сколько поддерживаетъ посохъ.

<sup>3</sup>) Тиеонъ, смнъ троянскаго царя Лаомедонта, былъ похищевъ Эосъ, которая выпросила для него у Зевса безсмертіе, но позабыла выпросить вѣчную юность. Когда Тиеонъ состарѣлся такъ, что «не могъ двинуть и поднять ни одного члена», Эосъ заперла его навсегда въ спальнѣ. Hom. Hymn. in Venerem, 218—238. По другому сказавію, Тиеонъ былъ превращенъ въ кузнечика (схол. къ нашему мѣсту).

Digitized by Google

съ толку, тотъ, шатаясь, не отойдетъ должникомъ. Всхлипываетъ, шачетъ старикъ, жалуется своимъ друзьямъ: "Я долженъ теперь отдать то, что сколотилъ на гробъ!..." Пристойно ин губить у песочныхъ часовъ бъднаго старика, много разъ потрудившагося въ потъ лица, заслуженнаго предъ государствомъ мараеонскаго воина? Когда мы были при Мараеонъ, мы преслъдовали, а теперь насъ преслъдуютъ и берутъ въ плънъ никуда негодные люди. Есть-ли справедливость въ томъ, чтобы согбенный старенъ, подобный Оукидиду <sup>1</sup>), палъ въ скиеской пустынъ <sup>2</sup>) жертвой этого Кесоисодема <sup>3</sup>), всегда готоваго на обвиненія болтуна? У меня сердце сжалось отъ горя и я отеръ слезу, когда увидалъ, какъ этотъ старецъ въ конецъ спутанъ стрѣлкомъ".

Въ діалогъ "Горгій" Калликлъ говоритъ Сократу<sup>4</sup>): "Ты, Сократь, не заботищься о томъ, о чемъ долженъ былъ бы заботиться, и такую благородную природу дущи, какъ твоя, украшаешь дътснимъ вздоромъ. Ты не способенъ ни самъ предложить въ судъ правильной ръчи и оцёнить правдоподобной и убъдительной, ни выступить съ смълымъ ръшеніемъ на защиту другаго. Не позорно-ли... кажется тебъ быть въ такомъ положенія, въ какомъ, по моему мнёнію, находишься ты и другіе, такъ далеко заходящіе въ онлософія? Въдь еслибы тебя или другаго въ родъ тебя кто-нибудь отвелъ въ тюрьму, утверидая, что ты совершилъ преступленіе, хотя бы на дълъ ты не былъ ии въ чемъ виновенъ, будь увъренъ, ты не аналъ бы, что съ собою дълать, у тебя закружилась бы голова, ты стоялъ бы съ разинутымъ ртомъ, не находя, что сказать, а когда бы ты предсталъ предъ судъ, пуоть даже твой обвинитель былъ бы съ маказать тебя смертью <sup>5</sup>). Въ чемъ

- <sup>3</sup>) О Кефисодемѣ намъ ничего неизвѣстно.
- ') Plato, Gorg. 485, E-486, C.

•) Op. Antiph. De Caede Herod. 2-3: οῦ δέ με δεῖ σωθήναι μετὰ τῆς ἀληθείας εἰπόντα τὰ γενόμενα, ἐν τούτψ με βλάπτει ή τοῦ λέγειν ἀδυναμία. πολλοὶ γὰρ ἤδη τῶν οὐ δυναμένων λέγειν ἄπιστοι γενόμενοι τοῖς ἀληθέσιν, αὐτοῖς τούτοις ἄπώλοντο, οὐ δυνάμενοι δηλῶσαι αὐτά πολλοὶ δὲ τῶν λέγειν ἀυναμένων πιστοὶ γενόμενοι τῷ ψεύ-δεσθαι, τούτψ ἐσώθησαν, διότι ἐψεύσαντο κ πρ. Isocrat. De Permut (ΧV), 136: καίτοι πόσους οἶει διὰ τὰς τούτων (τῶν ῥητόρων) ψευδολογίας τοὺς μὲν συμφοραῖς περιπεπτωκέναι, τοὺς δ' ἀτίμους εἶναι.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Различныя догадки о томъ, кто былъ этотъ *букидидъ*, знаменитый ли соперникъ Перикла, или какой-вибудь другой, см. у Ribbeck, Die Acharner des Aristophanes, Leipz. 1864, S. 235f.; Müller Strübing, Aristophanes und die historische Kritik, S. 320 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вийсто: «средя погибели и бёдствій, такъ какъ скиескія пустыни перенолнены звёрями»-поясняеть схоліасть.

же туть мудрость, Сократь, "если искусство, завладёвь даровптымъ человёкомъ, дёлаетъ его худшимъ",---неспособнымъ оказать себё помощь и спасти отъ великихъ опасностей ни себя, ни другихъ, такъ что враги разграбляютъ его имущество, а самъ онъ живетъ въ городё словно безчестный? Да такому (хоть и грубо сказать) можно безнаказанно дать плюху".---"Я очень хорошо знаю (отвёчаетъ Сократъ) <sup>1</sup>), что меня можно не только ограбить, но даже убить безнаказанно. Я былъ бы глупъ, еслибы думалъ, что не могу потерпётъ въ этомъ городё всякую неправду; но утёшаюсь тёмъ, что погибну не отъ хорошаго, а отъ дурнаго человёка".

А воть разсказь Ксенофонта, глубоко трагическій при всей его простоть 2): "Однажды Сократь разговариваль съ Критономъ, жаловавшимся, что трудно жить въ Асинахъ тому, кто желаетъ заниматься своимъ дёломъ. "Теперь (говорилъ онъ) меня таскають по судамъ не потому, что обижены мною чёмъ-нибудь, но полагая, что я скорве отдамъ деньги, чёмъ стану путаться". Сократь на это отвёчаль: "Скажи мнъ, Критонъ, держишь-ли ты собакъ, чтобы онъ отгоняли волковъ отъ твоихъ овець?"----"Даже многихъ, отвъчалъ Критонъ, такъ какъ инъ выгоднъе держать ихъ, чъмъ не держать.«---, Такъ почему же бы тебъ не держать и человъка, который имъль бы желаніе и способность отражать отъ тебя тёхъ, кто пытается дёлать тебё непріятности?"-, Да я бы съ большимъ удовольствіемъ, еслибы не боялся, что онъ обратится противъ меня же."---"Какъ, развѣ тебѣ не ясно, что отъ такого человъка, какъ ты, гораздо пріятнъе получать пользу угождая, чемъ досаждая? Будь уверенъ, что вдесь найдутся такіе люди, которые сочтуть за большую честь пользоваться твоею дружбой". Послё этого они находять Архедема, весьма способнаго оратора и дъльца, но человъка бъднаго. Онъ былъ не изъ такихъ, чтобы обо- ' гащаться всякимъ способомъ, но любилъ добро и находилъ, что всего легче наживаться отъ сикофантовъ. Зная это, Критонъ всякій разъ. какъ получалъ съ поля хлъбъ, масло, вино, шерсть или что-нибудь аругое изъ полезнаго въ жизни, удвлядъ часть Архедему, звалъ, когда приносиль жертву, и оказываль другія подобныя заботы. Въ свою очередь и Архедемъ, считая домъ Критона своимъ убѣжищемъ, весьма хдопоталь о его благосостоянія. При первомъ же удобномъ случав открываеть онъ множество преступленій, совершенныхъ досаждав-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Plato, Gorg. 508, E, сл., 521, С, слёд. Отвётъ Сократа я привожу не въ переводё, а въ изложени.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Xenoph. Memor. II, 9.

шими Критону сикофантами и многихъ враждебно-настроенныхъ противъ нихъ лицъ, и требуетъ одного изъ этихъ донощиковъ передъ народный судъ, съ тёмъ, чтобы тотъ наложилъ на него какое-нибудь наказаніе или же заставилъ уплатить пеню. Тотъ, зная за собою множество преступнаго, дёлалъ все, чтобы отвязаться отъ Архедема. Архедемъ однако не отставалъ до тёхъ поръ, пока донощикъ не оставилъ Критона въ покоз и самому ему не уплатилъ денегъ. Послё этого и другихъ такихъ же успёховъ Архедема, подобно тому, какъ къ пастуху, имѣющему хорошую собаку, и другіе пастухи стараются ставить поближе свои стада, чтобы этою собакою воспольвоваться, точно также и къ Критону многіе друвья стали обращаться съ просьбой сдёлать Архедема и ихъ сторожемъ. Архедемъ охотно исполнялъ желанія Критона, и не только самъ Критонъ, но и его друзья стали жить въ повов".

Эта картина плачущихъ старцевъ "среди помрачения правды" подстрёденныхъ словами ловкаго судейскаго дёльца, это овидётельство с полной возможности делать безнаказанно своимъ ближнимъ плюхи, грабить и убивать, и этоть разсказь о необходимости человину держать человъка-собаку для отраженія людей-волковъ, какъ и вообще все, что было мною со словъ древнихъ сказано о настроеніи аоинской демократія, не соотвётствуеть ни тёмъ поэтическимъ Асинамъ 1), гдё въ самомъ воздухъ посвяна мудрость и насаждена гармонія, где венчанная благоухающими розами Киприда посылаеть любовь въ помощницы мудрости и для содъйствія всякой добродьтели, и гдъ поэтому преступникъ не можетъ найти себъ мъста<sup>2</sup>), ни идеалу человъческаго достоинства, ни грезамъ о спасительномъ будто бы для этого достоинства царствъ равенства и свободы. Не следуетъ однако забывать разницы между тёмъ, что есть, и тёмъ, что подсказываеть наше сердце. Исполнятъ-ли люди когда-нибудь данный имъ Побъдителемъ міра <sup>3</sup>) завѣть любить ближняго какъ самого себя — какъ желасть в врить современная этика прогресса 4), --- этотъ вопросъ всякій можеть ръшать по своему. Но пока завъть любви не исполненъ, до твхъ поръ жизнь, откуда бы мы ни стали смотръть на нее-съ вершины-ли идеальнаго философскаго и религіознаго міровоззр'внія, или

\*) Eurip. Mcdea 824-845 и далбе.

<sup>3</sup>) Ioann. XVI, 33.

4) Spencer, The Data of Ethics, p. 242, sq.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сходную съ предложенною мною оцёнку асинской демократіи даеть J. Schvarcz, Die Demokratie, I, Leipz. 1877—1882. Сколь ни блестящи отдёльныя части этого труда, въ общемъ ето нельзя признать ни строго основательнымъ, ни безпристрастнымъ. Миё пришкось съ нимъ познакомиться уже тогда, когда настоящая глава была въ печати; поэтому я имълъ возможность имъ воспользоваться лишь въ незначительной мъръ.

съ точки зрвнія равнодушнаго ко всему высокому естествов'яденія, --повсюду будеть представлять одно и тоже поприще неустаннной борьбы, гдё сильный тёснить слабаго 1); до тёхъ поръ и слова "равенство и свобода" могуть имать въ человъческомъ общежити только ограниченный смыслъ: равенство возможно липь передъ закономъ и блюдущей законъ властью; свобода лишь въ томъ случав, если эта власть стоить на стражв закона твердо и неусыпно. Обольстительное для отвлекающаго воображенія народовластіе на двлё не что иное, какъ чередование гнета отрёсняющихъ одна другую партий, послушныхъ наждый разъ произволу сильнёйшаго вожана. И какъ бы въ посмвяніе заносчивой самоувъренности человічеснаго достоянства, весь пережитой исторический опыть свидетельствуеть убъдительно, что самая жестокая тыраннія возникаеть на почвё разнузданной свободы 2) и самыя отвратительныя себялюбивыя страсти выводятся наружу измышленнымъ братствомъ <sup>3</sup>). Въ госудерстваяъ съ незыблемымъ порядкомъ и съ неустанио блюдущей законы властью возможно вмёств съ Пиндаромъ 4) сомнёваться, восходять-ли люди на высокую стёну цутемъ правды или извилистыми тропами обжана; но тамъ, гдъ всякій желаеть замёнить собою законь и где поэтому неть никакого посто-

•) Ср. выше, стр. 160, пр. 1.

<sup>3</sup>) См. выше, стр. 61; стр. 165, пр. 2. Аристотель быль поэтому совершенно правь, что ή бинократіа ή телечтана тирахине ести (Pol. V, 10, 1312b, 6 и друг.).

янцаго запона, гдъ всякій на перебой другому стремится ко власти и гдъ поэтому нёть никакой твердой власти, гдъ, однимъ словомъ, го-

\*) Cp. Sudre, Histoire du Communisme, ou réfutation historique des utopies socialistes, 5-me éd. Paris, 1856 (дёльное, ясное, беанристрастное изслёдование). Въ Аоннахъ во времена охлократи, точно такъ же какъ во Франціи во времена демократи. ческихъ движеній въ ныньшнемъ въкъ и въ конць прошлаго, были въ ходу и коммунистическія теорін. Доказательствомъ служать «Государство» Платона и Аристофановы «Бабье Собраніе» и «Вогатство». Нельпости коммунизма представлены въ первой изъ этихъ конелій съ неоставляющею ничего желать ясностью. Заслуживають: для правильной оцёнки коммунизма также вниманія слёдующія разсудительныя замёчанія, направленныя Аристотелемъ противъ Платона (Polit. II, 5, 1263b, 15, слъд.): сопробошнос ист ούν ή τοιαύτη νομοθεσία και φιλάνθρωπος αν είναι δόξειεν ό γάρ ακροώμενος άσμενος άποδέχεται, νομίζων έσεσθαι φιλίαν τινά θαυμαστήν πασι πρός απαντας, αλλως τε καί όταν κατηγορή τις τών νυν ύπαρχόντων έν ταίς πολιτείαις κακών ώς γινομένων διά τό μή κοινήν είναι την ούσίαν, λέγω δε δίκας τε πρός άλλήλους περί συμβολαίων και ψευδομαρτυριών κρίσεις και πλουσίων κολακείας. ών οὐδέν γίνεται διά την άκοινωνησίαν άλλά διά την μοχθηρίαν, έπει και τούς κοινά κεκτημένους και κοινωνούντας πολλώ διαφερομένους μάλλον όρωμεν ή τούς χωρίς τάς αύσίας έχοντας άλλα θεωροθμεν όλίγους τούς έκ των κοινωνιών διαφερομένους πρός πολλούς συμβάλλοντες τούς κεκτημένους ίδία τάς κτήσεις.

4) См. выше, стр. 94, пр. 1.

Digitized by Google

, **, , ,** ,

сударемъ бываетъ "многоголовый звёрь" <sup>1</sup>), —тамъ на поставленный Пиндаромъ вопросъ можетъ быть только одинъ отвётъ: на высокую стёну люди восходять либо насиліемъ, либо извилистыми тропами обмана<sup>3</sup>). Проницательные и опытные сами хорошо знають и легко находятъ излучины обмана; для людей неопытныхъ и непроницательныхъ нужны ловкіе и искусные проводники. Въ Абинахъ, гдё народовластіе водворялось всею ихъ исторіей, ко времени его полнаго разцеёта появился цёлый разрядъ такихъ проводниковъ Этими проводниками были софисты<sup>3</sup>).

') Ср. Plato, De Rep. 493, A, сл.; 496, D; 588, C, сл.; Euthyd. 290, A; Theaet. 176, D.

<sup>2</sup>) Cp. Thuc. III, 82, 4, ci. (Cm. выше, ctp. 190, ci.). Plato, Theaet. 173, A- B: έξ άπάντων τούτων ἕντονοι και δριμεῖς γίγνονται (демократическіе двятеля), ἐπιστάμενοι τὸν δεσπότην λόγψ τε θωπεῦσαι και ἕργψ χαρίσασθαι, σμικροι δὲ και οὐκ ὀρθοι τὰς ψυχάς. τὴν γὰρ αῦξην και τὸ εὐθύ τε και τὸ ἐλεύθερον ἡ ἐκ νέων δουλεία ἀφήρηται, ἀναγκάζουσα πράττειν σκολιά, μεγάλους κινδύνους και φόβους ἔτι ἁπαλαῖς ψυχαῖς ἐπιβάλλουσα, οῦς οὐ δυνάμενοι μετὰ τοῦ δικαίου και ἀληθοῦς ὑποφέρειν, εὐθὺς ἐπι τὸ ψεῦδός τε και τὸ ἀλλήλους ἀνταδικεῖν τρεπόμενοι πολλὰ κάμπτονται και συγκλῶνται, ὥσθ' ὑγιἐς οὐδὲν ἔχοντες τῆς διανοίας εἰς ἄνδρας ἐκ μειρακίων τελευτῶσι, δεινοί τε καὶ σοφοί γεγονότες, ὡς οἴονται

<sup>3</sup>) Какъ сильно было, особенно въ молодыхъ аениянахъ, желаніе взобраться «на высокую стѣну», всего лучше можно видѣть изъ разговоровъ Сократа съ Алкивіадомъ (Plato, Alcib. I и II), Евендемомъ (Xenoph. Memor. IV, 2 и 3) и Главкономъ (ibid. III, 6). Послѣдній желалъ стать во главѣ государства, не имѣя еще и двадцати лѣтъ отъ роду, и неоднократно порывался взобраться — правда, не на высокую стѣну, а на ораторскую трибуну, чтобы оттуда руководить аениянами, но каждый разъ бывалъ стаскиваемъ при общемъ хохотѣ, пока Сократъ его не отвадилъ отъ этихъ попытокъ.

Digitized by Google

-

## ДОПОЛНЕНІЯ, ПОПРАВКИ и ОПЕЧАТКИ.

| Cmp.      | Строка.         | Напечатано.              | Слъдуетъ читать.                                                                                                |
|-----------|-----------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12        | 15 сверху       | Clem. Alex. I, 280       | Clem. Alex. Strom. I, 280                                                                                       |
|           | 16 <b>&gt;</b>  | II, 2, p. 16             | II, 1, p. 16                                                                                                    |
|           | 8 снизу         | Гормесъ                  | Гермесъ                                                                                                         |
| 17        | 16 сверху       | σεσόφισμένος             | σεσοφισμένος                                                                                                    |
|           | 30 »            | Aristoph, Nub. 206 n np. | Aristoph. Nubes 206 (хитрая штука);<br>Aves 431, Plut. 160 (ухипреніе); Ra-<br>nae 17, 871 (хитрыя сдова), 1102 |
| 22        | 1, 2, 3 и 4 сн. | 47, 48, 51, 50           | 1, 2, 3, 4, 5                                                                                                   |
| 27        | 12 снизу        | Элеать                   | Елеецъ                                                                                                          |
| <b>25</b> | 5 »             | Эвөидемъ                 | Евондемъ                                                                                                        |
| ·         | 19 сверху       | ими самихъ               | ими самими                                                                                                      |
| 31        | 4 »             | тщеславной наживы        | тщеславія и наживы                                                                                              |
|           | 12 и 13 сн.     | διατίριβαῖς              | διατριβαΐς и вийсто έπ τὸ слид. ἐπὶ τὸ                                                                          |

38 16 CHH3y Κτ CLOBY «ΤΕΟΡΙЯΜΗ» CLÉLYETS CLÉLATE ΠΡΗΜΕΥΑΗΙΕ: Cp. ΟCΟGEHHO Plut. Them. II: μαλλον ουν αν τις προσέχοι τοις Μνησιφιλου τον Θεμιστοκλέα του Φρεαρίου ζηλωτήν γενέσθαι λέγουσιν, ουτε ρήτορος όντος, ουτε των φυσικών κληθέντων φιλοσόφων, άλλα την τότε καλουμένην σοφίαν, ουσαν δε δεινότητα πολιτικήν, και δραστήριον σύνεσιν, επιτήδευμα πεποιημένου και διασώζοντος ώσπερ αίρεσιν έκ διαδοχής άπο Σόλωνος. ην οί μετα ταυτα δικανικαις μίξαντες τέχναις, και μεταγαγόντες άπο τών πράξεων την άσκησιν έπι τους λόγους, σοφισται προσηγορεύθησαν.

| 61 | 6 снизу   | стр. 53, пр. 5 и слѣд.  | стр. 54, пр. 1 и слѣд.    |
|----|-----------|-------------------------|---------------------------|
| 62 | 19 сверху | другихъ вѣшалъ          | другихъ душилъ            |
| 63 | 9 снизу   | кимаринэевъ             | камаринянъ                |
| 66 | 2 »       | χείρον                  | χεῖρον                    |
| 69 | 1 »       | Pericl. XI              | Pericl. IX                |
| 76 | 1 сверху  | къ словамъ «по природѣ» | должно сдёлать сноску: Ср |

76 1 cbepxy κτ clobamb «πο πραροχά» χοιπιο cyblath chocky: Cp. Xenoph. Memor. IV, 4, 14: και ό 'ιππίας, Νόμους δ' έφη, ŵ Σώκρατες, πως άν τις ήγήσαιτο σπουδαίον πραγμ' είναι ή το πείθεσθαι αὐτοῖς, οὕς γε πολλάκις αὐτοι οἱ θέμενοι ἀποδοκιμάσαντες μετατίθενται. Cp. τακme Plato, Theaet. 160, C.

76 4 сверху въ словамъ «въ одолёніи силой» слёдуеть въ сноске прибавить: См. ниже, стр. 82, слёд. См. также главу V.

Digitized by Google

| Cmp. | C  | трока.      | Напечатано.               | Слъдуетъ читать.                         |
|------|----|-------------|---------------------------|------------------------------------------|
| 77   | 23 | сверху      | къ половинѣ V вѣка        | къ концу V въка                          |
| _    | 10 | снизу       | πείφομαι                  | πείθομαι                                 |
| 79   | 4  | *           | оргіями,                  | оргіями (Aristot. Poet. IV, 11—12 Sus.)  |
| 83   | 5  | сверху      | «Говорятъ—будто           | «Скажеть ли кто-что па небесахъ          |
| 86   | 2  | снизу       | этому хору                | этому хору въ «Антигонѣ»                 |
| 87   | 18 | <b>&gt;</b> | 1706                      | 1077                                     |
| 88   | 7  | » .         | Κορκύρα                   | Κερκύρα                                  |
|      | 4  | » ′         | Aves, 549; Nubes          | Aves 549, 1253, cr.; Nubes               |
| 89   | 3  | *           | Ion                       | 10                                       |
| 95   | 3  | >           | См. особ. Рготад. 349. Е: | Φέρε. Cp. 0006. Protag. 333. C: αράτίσοι |

п

δοκεί άδικών άνθρωπος σωφρωνείν, ότι άδικεί (спрашиваеть Сократь у Протагора); Αίσχυνοίμην αν έγωγ', έφη (Προταγορτ), τουθ' όμολογείν, έπει πολλοί γέ φασι τών άνθρώπων.

| 96      | 5 снизу      | Hipp. Minor             | Hipp. Major                              |
|---------|--------------|-------------------------|------------------------------------------|
| 97      | 14 >         | съ ученіемъ Апостода    | съ ученіемъ Евангелія (Math. XV, 19)     |
|         |              |                         | и Апостола                               |
| 101     | 11 сверху    | до V вѣка               | до второй половины V вѣка                |
| _       | 12 »         | * * *                   | до этого времени                         |
| 102     | 1 »          | съ V въка               | со второй половины V въка                |
| 113     | 9 снизу      | Демокрита и Филолая     | Демоврита, Филолая и Архелая.            |
| _       | 1 .          | οὐ νόμψ.                | ой убищ, послёдній совершенно въ духв    |
| софисто | въ (Diog. La | uert. II, 17) ёлеуе кай | τό δίκαιον είναι και τό αίσχρόν ού φύσει |
| άλλά νό |              |                         |                                          |

| 117 | 23 снизу       | Гераклитова ученія; | Гераклитова ученія (Plato, Theaet 152,<br>D, сл.);                                                                                                                                                             |
|-----|----------------|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 119 | 18 <b>&gt;</b> | Ξενοράνην           | Ξενοφάνην                                                                                                                                                                                                      |
| 122 | 10 »           | dê1                 | áci                                                                                                                                                                                                            |
| 131 | 14 »           | .стр. прим.         | стр. 133, прим. 3.                                                                                                                                                                                             |
| 136 | · 12 »         | τιγε                | τιν <sup>•</sup>                                                                                                                                                                                               |
| 141 | 13 >           | выше, прим.         | выше, прим. З.                                                                                                                                                                                                 |
| 147 | >              | ό μεν               | ό μέν                                                                                                                                                                                                          |
|     | 1 ,            | άπαθές ύπό          | άπαθές ύπὸ                                                                                                                                                                                                     |
| 150 | 29 »           | Демокрита.          | Демокрита (Diog. Laert. IX, 53; Philo-                                                                                                                                                                         |
|     | 13 снизу       | возраста. Подробиње | str. Vitae Soph. I, 10, 1; Clemens,<br>Strom. I, 301; Galen Hist. Phil. c. 2).<br>возраста. Предиолагать обратное, те.<br>что Демокрить усвоиль Протагорову<br>теорію, нъть никавого основанія. Под-<br>робнъе |
| 152 | 5 снизу        | самое большое       | самое большее                                                                                                                                                                                                  |
| 154 | 15 »           | Κορίνθιος           | Κορύνθιος                                                                                                                                                                                                      |
| 157 | 16 »           | на отвращеніе       | 🛚 на отвращеніе                                                                                                                                                                                                |
| 160 | 18 🔹           | Selbsgefühl         | Selbstgefühl                                                                                                                                                                                                   |
|     | 1 >            | 4                   | 1 .                                                                                                                                                                                                            |
| 162 | 2 сверху       | lectotem            | lectorem                                                                                                                                                                                                       |

lectorem

Spinosa '

11 \* Spinoza

Стр. Строка. Напечатано.

## Сльдуеть читать.

166 3 csepxy aloxpóv aloxpóv. Tacit. Diolog. 5: quid est tutius quam eam exercere artem, qua semper armatus praesidium amicis, opem alienis, salutem periclitantibus, invidis vero et inimicis metum et terrorem ultro feras, ipse securus et quadam velut perpetua potentia ac potestate munitus? eloquentia, praesidium simul ac telum, qua propugnare pariter, et incessere, sive in judicio, sive in senatu, sive apud principem possis.

| 167 | 16 снизу  | ήναγκασμένον υπηρετείν                                  | ήναγκασμένον ύπηρετειν                                                                             |
|-----|-----------|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 172 | 2 сверху  | πολύ                                                    | πολύ                                                                                               |
|     | 9 снизу   | τί έστι                                                 | τί ἐστι                                                                                            |
|     | 14 »      | Athen. XX, 71                                           | Athen. X, c. 71, p. 449, E                                                                         |
| 173 | 10 '>     | άρμονίας                                                | άρμονίας                                                                                           |
|     | 19 сверху | αίδοίοσι                                                | αίδοίοισι                                                                                          |
| 174 | 20 снизу  | тебя будутъ называть,<br>какъ Гиппократовыхъ<br>діятей, | ты будешь подобенъ Грппократовымъ<br>дётямъ и тебя будутъ называть                                 |
| 175 | 14 сверху | κώλη                                                    | κωλή                                                                                               |
| 183 | 21 »      | καγκεχόδασί με                                          | κάγκεχόδασί με                                                                                     |
| 184 | 11 снизу  | βουληθώσιν.                                             | βουληθώσιν. Ср. также приведенныя на<br>стр. 54 свидѣтельства Аристотеля, Пла-<br>тона и Еврипида. |
| 192 | 15 снизу  | Phaedr. 267, C-D                                        | Phaedr. 266, C-D                                                                                   |
| 196 | 17 »      | Гелоновъ                                                | Гелона                                                                                             |
| 203 | 4 сверху  | бѣднаго старика                                         | свдаго старика                                                                                     |
|     |           |                                                         |                                                                                                    |

ш

1 · · ·

.

•

.

•

, .

> . .

Digitized by Google

.

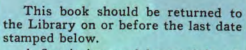












A fine is incurred by retaining it beyond the specified time. Please return promptly.









